
 

 

 

   

MĠMAR SĠNAN GÜZEL SANATLAR ÜNĠVERSĠTESĠ  

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

 

 

 

 

ÇAĞDAġ SĠYASET FELSEFESĠNDE POST-MARKSĠZM: ÖZNE, SĠYASET 

VE DEMOKRASĠ ÜZERĠNE ELEġTĠREL SORUġTURMALAR 

 

 

 

 

DOKTORA TEZĠ 

Fatma Betül TATLI 

 

 

 

Felsefe Anabilim Dalı 

Felsefe Programı 

 

 

Tez DanıĢmanı: Prof. Dr. Kurtul GÜLENÇ 

 

 

NĠSAN 2022





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

MĠMAR SĠNAN GÜZEL SANATLAR ÜNĠVERSĠTESĠ  

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

 

 

 

 

ÇAĞDAġ SĠYASET FELSEFESĠNDE POST-MARKSĠZM: ÖZNE, SĠYASET 

VE DEMOKRASĠ ÜZERĠNE ELEġTĠREL SORUġTURMALAR 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZĠ 

Fatma Betül TATLI 

 

 

 

Felsefe Anabilim Dalı 

Felsefe Programı 

 

 

Tez DanıĢmanı: Prof. Dr. Kurtul GÜLENÇ 

 

 

NĠSAN 2022



 



v 

 

 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü tez yazım 

kılavuzuna uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 tez içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi, 

 görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel etik kurallarına uygun 

olarak sunduğumu,  

 başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

 atıfta bulunduğum eserlerin tümünü kaynak olarak gösterdiğimi, 

 kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

 ücret karşılığı başka kişilere yazdırmadığımı (dikte etme dışında), 

uygulamalarımı yaptırmadığımı, 

 ve bu tezin herhangi bir bölümünü bu üniversite veya başka bir üniversitede 

başka bir tez çalışması olarak sunmadığımı 

 

beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

ÇAĞDAġ SĠYASET FELSEFESĠNDE POST-MARKSĠZM: ÖZNE, SĠYASET 

VE DEMOKRASĠ ÜZERĠNE ELEġTĠREL SORUġTURMALAR 

ÖZET 

Bu çalışmada, çağdaş siyaset felsefesinde tartışılmakta olan toplumsal dönüşümün 

“özne”sini tayin etmeye ve yeniden belirlemeye ilişkin soru(n)lar ve felsefi olanaklar 

ele alınmıştır. Çağdaş siyaset felsefesinin merkezi problemlerinden olan bu sorulara 

yönelmenin temel gerekçesi; kapitalizmin yeni stratejilerle ekonomik ve toplumsal 

krizlerden güçlenerek ve genişleyerek çıktığı, fakat buna karşın toplumsal ve siyasal 

dönüşümü gerçekleştirmesi beklenen gücün zayıflayarak dağıldığı veya ayrıştığı 

iddialarının felsefi açıdan (ve ayrıca tarihsel ve siyasal perspektiflerden) geçerliliğini 

sorgulamaktır. Bu iddialar dönüştürücü gücün yeni bir siyasal strateji üretemediği 

eleştirisi temelinde, özellikle Marksist teoriden farklı yeni anti-kapitalist toplumsal 

hareketlere işlerlik kazandırmak üzere girişilen bir çabayı ifade etmektedir. “Politik 

olana dönüş” (turn to the political) çağrısında ifade edilen bu yeni siyasal projenin 

temel eleştirisi; Karl Marx‟ın bugünü yeniden inşa etmeye yönelik bir siyasal 

tasarımının olmadığı ve bu nedenle Marksist teorinin büyük oranda terk edilmesi 

gerektiği yönündedir. Bu çağrı özellikle iki hat üzerinde ilerler. İlki Marx‟ın emek 

kavramının, değişen koşullara bağlı olarak yeni üretim tarzını kavramak bakımından 

yetersiz kaldığı ve bu nedenle yeni bir emek teorisine ihtiyaç duyulduğu iddiası 

üzerinden temellendirilen “maddi olmayan emek” kavramı ile şekillenir. İkinci 

yönelim Marx‟ın siyasalı ekonomiye indirgediği ve bu temelde devrimi a priori 

olarak ayrıcalıklı kılınan bir özne anlayışına dayandırdığı, fakat değişen toplumsal 

koşullar gereği artık böyle bir öznenin tanımlanamayacağı iddiasıyla Marksist 

kategorilerden radikal bir kopuşun gerektiğini ifade eden “radikal demokrasi” 

projesidir.  

Marksist perspektifte; toplumsal yapılardan bağımsız, daha doğrusu tek yönlü bir 

belirleme veya kendi kendini belirleme imkanına sahip, otonom bir siyasal veya 

ekonomik alanın ancak kapitalizmin onto-politikasında mümkün olduğunu, bu 

bakımdan insan etkinliklerinin böylesine keskin ayrılmasının yabancılaşmanın 

göstergesi olduğunu vurgulamak önemlidir. Bu nedenle post-Marksist yaklaşımların, 

demokratik perspektife her ne kadar kayda değer katkılar sunsalar da- Marksist teori 

açısından üretici etkinlikler ile siyasal olanın ilişkiselliğini göz ardı etmeleri 

bakımından kapitalist sistemdeki yabancılaşma pratiğini yeniden ürettiklerini ve 

liberal demokrasinin sınırlarında kaldığını göstermeyi amaçlıyorum. Çünkü mevcut 

kapitalist sistemi doğal bir veri olarak değil, tarihsel bir üretim biçimi olarak ele 

alması ve onu bir sömürü ve yabancılaşma durumu olarak analiz etmesi Marx‟ı ayırt 

edici kılan bir özelliktir. İşte bu yabancılaşma boyutundan hareketle çalışmanın ilk 

bölümünün üzerine tesis edileceği üç temel kavram vardır. Emek, siyaset ve 

demokrasi. İlk bölümde yapılan kavramsal analizler, ikinci bölümde Negri ve 

Hardt‟ın “maddi olmayan emek” eksenli siyasal kavrayışları, üçüncü bölümde ise 

Laclau ve Mouffe‟un söylem ve radikal demokrasi eksenli siyasal kavrayışlarını  



viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

değerlendirme zemini sunacaktır. Bu değerlendirmelerde, Marx‟ın en temelde 

yabancılaşmayı görünür kılma ve aşma çabasının, emek teorisinde olduğu gibi 

siyaset ve demokrasi analizi için de söz konusu olduğunu vurgulamak ve 

yabancılaşmanın devlet, sınıflı toplum ve dahası burjuva toplumunun biçimsel 

demokrasi anlayışında da nasıl işleyip tezahür ettiğini görmek önemlidir. İkinci 

bölümde, Negri ve Hardt‟ın, İmparatorluk mefhumu ve onun sosyo-ekonomik temeli 

olarak görülen “maddi olmayan emek ve üretim” kavramları incelenecektir. Değişen 

siyasal ve ekonomik koşullar gereği Marx‟ın ötesine geçme çabası olarak 

okunabilecek bu teorinin tarihsel olarak Otonomi hareketi ile ilişkisi gösterilecek, 

post-Fordist üretim modelinde ortaya çıkan küresel iktidar analizi ve işçi sınıfının 

Çokluk kavramıyla genişletilmesinin teorik temelleri ele alınacaktır. Çalışmanın son 

bölümünde Laclau ve Mouffe‟un siyasal perspektifleri zemininden türeyen bir proje 

olarak “radikal demokrasi” projesinin tarihsel zemini, dayandığı kavramlar ve felsefi 

kaynakları ve gerçek anlamda siyasal bir teklif olup olmadığı sorgulanacaktır. 

Dolayısıyla bu teori ekseninde öznellikten ve ayrıcalıklı bir özne belirlemekten 

vazgeçmenin siyasal karşılığının Marksist perspektifte ne olduğu/olabileceği 

değerlendirilecektir. 

Bu analiz ve değerlendirmeler ekseninde çalışmada işçi sınıfının değişen toplumsal, 

tarihsel, ekonomik ve siyasal koşullar bağlamında radikal dönüşümün ve toplumsal 

mücadelelerin öznesi olmaya devam edip etmediği sorusu yanıtlanmaya 

çalışılacaktır. 

 

ANAHTAR KELĠMELER: Karl Marx, Marksizm, Post-Marksizm, Emek-gücü, 

Yabancılaşma, Demokrasi, Hakiki Demokrasi, Müzakereci Demokrasi, Radikal 

Demokrasi, Antonio Negri, Michael Hardt, Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Özne, 

Özne Konumları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

POST-MARXISM IN CONTEMPORARY POLITICAL PHILOSOPHY: 

CRITICAL INVESTIGATIONS ON THE SUBJECT, POLITICS AND 

DEMOCRACY 

ABSTRACT 

In this study, the questions and philosophical possibilities related to determining and 

redefining the "subject" of social transformation discussed in contemporary political 

philosophy are discussed. The main reason for turning to these questions, which are 

among the central problems of contemporary political philosophy; The aim is to 

question the philosophical (as well as historical and political perspectives) validity of 

the claims that capitalism emerges from economic and social crises by strengthening 

and expanding with new strategies, but that the revolutionary power that is expected 

to realize social and political transformation weakens and disintegrates or separates. 

These claims, on the basis of the criticism that the left cannot produce a new political 

strategy, express an effort to make new anti-capitalist social movements, different 

from Marxist theory, operative. The main criticism of this new political project, 

expressed in the call for “turn to the political”; It is that Marx has no political design 

to reconstruct the present, and therefore Marxist theory should be largely abandoned. 

This call specifically goes on two lines. While the first is shaped by the concept of 

"immaterial labor", which is based on the claim that Marx's concept of labor is 

insufficient to comprehend the new mode of production depending on the changing 

conditions, and therefore a new labor theory is needed. The second orientation is the 

"radical democracy" project, which states that a radical break from Marxist 

categories is required, with the claim that Marx reduces the political to the economy 

and bases the revolution on an understanding of a privileged subject a priori, but that 

such a subject can no longer be defined due to changing social conditions. 

In the Marxist perspective; It is important to emphasize that an autonomous political 

or economic space independent of social structures, or rather, with the possibility of 

one-way determination or self-determination, is possible only in the onto-politics of 

capitalism, and in this respect, such a sharp separation of human activities is an 

indicator of alienation. For this reason, I aim to show that post-Marxist approaches 

reproduce the practice of alienation in the capitalist system and remain within the 

limits of liberal democracy, in terms of Marxist theory, although they make valuable 

contributions to the democratic perspective, in terms of ignoring the relationality of 

productive activities and the political. It is a distinctive feature of Marx that he 

considers the current capitalist system not as a natural given but as a historical mode 

of production and analyzes it as a situation of exploitation and alienation. Based on 

this alienation dimension, there are three basic concepts on which the first part of the 

study will be built. Labor, politics and democracy. The conceptual analyzes made in 

the first part will provide a basis for evaluating Negri and Hardt's political 

conceptions of "immaterial labor" in the second part, and Laclau and Mouffe's 

political conceptions of discourse and radical democracy in the third part. In these 

evaluations, it is important to emphasize that Marx's effort to make visible and 

overcome alienation is in question for the analysis of politics and democracy as well 

as in the theory of labor, and to see how alienation works and manifests in the formal 

understanding of democracy in the state, class society, and moreover, bourgeois 

society. In the second part, Negri and Hardt's concepts of "immaterial labor and  



xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

production", which are seen as Empire and its socio-economic basis, will be 

examined. This theory, which can be read as an effort to go beyond Marx due to the 

changing political and economic conditions, will be historically related to the 

Autonomy movement, and the theoretical foundations of the global power analysis 

that emerged in the post-Fordist production model and the expansion of the working 

class with the concept of Multitude will be discussed. In the last part of the study, the 

historical basis of the "radical democracy" project, as a project derived from the 

political perspectives of Laclau and Mouffe, the concepts and philosophical sources 

on which it is based, and whether it is a political proposal in the real sense will be 

questioned. Therefore, in the axis of this theory, the political equivalent of giving up 

on subjectivity and determining a privileged subject will be evaluated in the Marxist 

perspective. 

In our study, we will try to answer the question of whether the working class 

continues to be the subject of the revolution and social struggles in the context of 

changing social, historical, economic and political conditions in Marx's philosophy. 

 

KEYWORDS: Karl Marx, Marxism, Post-Marxism, Labor-power, Alienation, 

Democracy, Genuine Democracy, Deliberative Democracy, Radical Democracy, 

Antonio Negri, Michael Hardt, Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Subject, Subject 

Positions. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma emek sömürüsünün yarattığı bir krizle doğdu. Akademik bir sömürünün 

ardından…Bu krizde beni hiç yalnız bırakmayan, çalışmanın her aşamasında değerli 

önerileri, eleştirileri ve sorularıyla teşvik ederek bana destek olan danışmanım 

Kurtul Gülenç‟e sonsuz teşekkür borçluyum. Bu uzun süreçte yaratıcı fikirleri, ufuk 

açıcı soruları ve önerileriyle çalışmanın şekillenmesine büyük katkılar sunan Devrim 

Sezer‟e ve Cem Kamözüt‟e minnetle. Bana olan inancını ve güvenini hep hissettiğim 

aileme, annem Vesile Tatlı, ablam Mine Tatlı ve yeğenim Türkan Yürümüş‟e ve beni 

hiç yalnız bırakmayan sevgilim ve sevgili dostlarıma içtenlikle teşekkür ediyorum. Bu 

çalışma -yokluklarıyla dahi beni saran- bana simgesel şişirilmişlikleri ilk sorgulatan 

kişiye, babam Muhammet Tatlı‟ya ve her düştüğümde beni sonsuz neşesi ve 

gülüşüyle kaldıran kardeşim Abdullah Tatlı‟ya ithaf edilmiştir.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

 

 

 

  



xvii 

ĠÇĠNDEKĠLER 

ÖZET ......................................................................................................................... vii 

ABSTRACT ............................................................................................................... xi 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... xv 

ĠÇĠNDEKĠLER ...................................................................................................... xvii 

TABLO LĠSTESĠ .................................................................................................... xix 

1. GĠRĠġ ...................................................................................................................... 1 

2. MARX’TA EMEK, SĠYASET ve DEMOKRASĠ ............................................ 23 

2.1. Marksist Tartışma ve Eleştirilere Kısa Bir Bakış ........................................ 23 

2.2. Marx‟ın Emek Kavramına Kısa Bir Bakış ................................................... 35 

2.2.1. Emek-sermaye çelişkisi ve yabancılaşma ............................................... 44 

2.3. Yabancılaşmadan Devlet Eleştirisine: Yahudi Sorunu ................................ 59 

2.3.1. Yabancılaşmanın veçheleri: Marx‟ın siyaset eleştirisi ve devletin 

sönümlenmesi meselesi ...................................................................................... 63 

2.3.2. İdealizm eleştirisinden devlet eleştirisine: Hegel‟in Hukuk Felsefesinin 

Eleştirisi ............................................................................................................. 77 

2.4. Yabancılaşmadan Demokrasiye: Burjuva Demokrasisinin Eleştirisi .......... 84 

3. EMEK EKSENLĠ SĠYASAL KAVRAYIġ ....................................................... 99 

3.1. İmparatorluk ve Çokluk Düşüncesine Genel Bir Bakış ............................. 100 

3.2. Küresel Ağdaşlık Olarak İktidar: “İmparatorluk” ...................................... 104 

3.3. Negri ve Hardt: “Maddi Olmayan Emek” Kavramı .................................. 110 

3.3.1. Maddi olmayan emek sınıfsal değil midir? ........................................... 120 

3.4. Genel Zekâ ................................................................................................. 122 

3.4.1. Sabit sermaye-değişken sermaye bağlamında maşinik toplanma ve 

maşinik öznellikler ........................................................................................... 125 

3.5. Açıklık Olarak “Çokluk” ........................................................................... 127 

4. DEMOKRASĠ EKSENLĠ SĠYASAL KAVRAYIġ ........................................ 139 

4.1. Marksist Tarih Anlayışına İlişkin Temel Eleştirel Argümanlar ................ 142 

4.2. Marksist Özne Anlayışına İlişkin Temel Eleştirel Argümanlar ................. 143 

4.3. Sosyolojik ve Siyasal Argümanlar ............................................................. 145 



xviii 

4.4. Evrenselin Reddi Olarak Post-Marksizm ................................................... 147 

4.5. Siyasalın İmkânı: Antagonizmadan Agonizma‟ya .................................... 152 

4.6. Hegemonya ve Eklemlenme ...................................................................... 159 

4.7. Bütünlüğün Reddi Olarak “Radikal Olumsuzluk” ..................................... 166 

4.8. Post-Marksist Toplum Tahayyülü: Sonsuz Bir Çatışma Alanı .................. 171 

4.8.1. Liberalizm ve demokrasi ilişkisinde insan hakları tartışması ............... 173 

5. DEĞERLENDĠRME: DEMOKRASĠ VE ÖZNE SORUNU ÜZERĠNE 

FELSEFĠ REFLEKSĠYONLAR ........................................................................... 181 

5.1. Özne, Rasyonalite ve Evrensellik .............................................................. 182 

5.2. Kurucu İktidar: Behemoth mu Tanrısal Şiddet mi? ................................... 191 

5.3. “Kararsız” Bir Siyasal Teori ...................................................................... 199 

5.4. Bitirirken… ................................................................................................ 211 

6. SONUÇ ............................................................................................................... 213 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 219 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xix 

TABLO LĠSTESĠ         

Tablo 1.1: Marx, Negri&Hardt ve Laclau&Mouffe karşılaştırmalı özne, siyaset ve 

demokrasi kavrayışları ............................................................................................... 21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





1 

1. GĠRĠġ 

Çağdaş siyasal düşünceye ilişkin bir soruşturmaya başlandığı ilk anda, hemen hemen 

pek çok çalışmada, birkaç ifade veya kabulle karşılaşmak olasıdır: “Marksizm 

geçerliliğini yitirdi… İşçi sınıfı tarihsel ve geri dönüşü olmayan bir yenilgiye 

uğradı… Köklü bir değişim ve geçmişten kopuş sürecindeyiz… Toplumsal taleplere 

karşılık verebilecek yeni bir demokrasiye ihtiyaç duyulmakta… vb.”  Özellikle 

Dünya Savaşları sonrasında yaşanan toplumsal, siyasal ve ekonomik birtakım 

değişimler bu iddiaların ve yeni arayışların ortaya çıkmasında büyük rol oynar. Aynı 

etkilerle 20. yüzyılın başlarından itibaren felsefi geleneğin bütüncül, evrensel etik 

ve/veya siyasal ilkelere dayanan sistematik anlatılarının eleştirisi ağırlık kazanırken
1
 

siyaset felsefesinde de bu değişimlerin çıktısı major siyasal teorilerin 

sorgulanmasıyla başlayıp
2
 kimlik, farklılık ve yerellik vurgularının artması ile tezahür 

etmiştir. Yeni toplumsal hareketleri
3
 açıklayabilecek ve farklılıkların bir arada nasıl 

yaşayabileceği sorusuna yanıt verebilecek siyasal çözüm arayışları, Aydınlanmanın 

temel kategorilerinin, eş deyişle „büyük anlatıların‟
4
 reddinden hareketle 

                                                 
1
 Bu yeni paradigmanın temel iddiası Lyotard‟ın ifade ettiği gibi “(…) „postmodern‟ sayılan tutum, 

üst-anlatılara karşı inançsızlıktır”. [Lyotard, J.F. (2014). Postmodern Durum (s. 8). Çev. İsmet Birkan. 

2. Baskı. Ankara: Bilgesu]. Fakat siyasal teorilerdeki demokrasi tartışmaları ve temsili demokrasilerin 

krizinden hareketle rasyonel ve adil bir tartışma alanının yaratılmasına yönelil bir çaba olarak 

müzakereci demokrasi anlayışı, Kantçı evrensel etik ilkeler bağlamında bir demokrasi modeli olması 

bakımından, belli açılardan, bu kategorinin dışında değerlendirilebilir.   

2
 Geleneksel sistemlerin eleştirisinde ve yeni bir toplumsal ve siyasal teori inşa etme çabalarında 

faşizm ve sosyalizm gibi tarihsel deneyimlerin oldukça belirleyici olduğu söylenebilir. 

3
 İleride açılmak üzere, şimdilik yalnızca işçi sınıfı hareketinden farklı olarak, vurgusu daha çok 

siyasal, çevresel, toplumsal cinsiyetler vb. konularda olan toplumsal tikel kimlik hareketleri 

kastedilmektedir. Laclau ve Mouffe bu hareketleri şöyle özetler: “Yeni feminizmin, etnik, ulusal ve 

cinsel azınlıkların protesto hareketlerinin, nüfusun marjinalleştirilmiş tabakalarının kurumlara karşı 

verdiği ekolojik mücadelelerinin, anti-nükleer hareketin, kapitalist çevre ülkelerde atipik toplumsal 

mücadelelerinin doğuşu –bütün bunlar daha özgür, demokratik ve eşitlikçi toplumlara doğru bir 

ilerlemenin potansiyelini, ama yalnızca potansiyelini yaratacak şekilde toplumsal karşıtlıkların geniş 

alanlara yayılmasını ifade eder.” [Laclau E. & Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, 

Radikal Demokratik Bir Politikaya Doğru (s. 25-26). Çev. Ahmet Kardam. 4. Baskı. İstanbul: 

İletişim]. 

4
 Modernitenin akıl, hakikat, özne, tarih ve evrensellik kategorileri postmodern itirazların ve 

eleştirilerin hedefinde yer almaktadır. Postmodern tavır; modern epistemolojinin bu kavram ve 

kategorilerinin “öteki”ne yönelik dışlayıcı ve bastırıcı pratikleriyle ahlaki ve siyasal bir karşılığa da 

sahip olduğunu vurgulayarak “herhangi bir grubun ya da örgütlenmenin tarihin güçlerini „temsil 

etme‟, böylesi güçlerle birlikte hareket etme ya da bu güçler adına edimde bulunma doğrultusundaki 



2 

kavranabilir. Bu eleştirilerin içinde en fazla ağırlık kazananlar; modernitenin sıklıkla 

kendisiyle nitelendiği Özne kategorisi, bu öznede temellenen hakikat ve evrensellik 

iddiası olmuştur.
5
 Hakikatin ve evrenselin herhangi bir tikele indirgenmesi ve hatta 

bir hakikat iddiasının kendisi postmodern teorilerin indirgemecilik ve özcülük
6
 

tartışmalarında yerini bulur. 20. yüzyılın en güçlü ve etkili siyasal teorilerinden biri 

haline gelen Marksizm de bu Aydınlanmacı kategorileri (özne, evrensellik, 

rasyonalite) sürdürdüğü gerekçesiyle, aynı türden özcülük ve indirgemecilik 

eleştirilerinin hedefinde yer almış, bu bakımdan kendisiyle hesaplaşılacak bir teori 

olarak ön sırada yer almıştır. Dolayısıyla modernite ile postmodernite arasındaki 

gerilim siyasal tartışmalarda Marksizmin temel tezlerine ve açmazlarına taşınır. Bu 

sorgulama bizi Marksist teorinin temel kategori ve iddialarına yeniden dönmeye sevk 

eder. Marksizm‟e yönelik eleştiriler çalışmamız kapsamında tarihsel materyalizm, 

ekonomik indirgemecilik ve işçi sınıfının ayrıcalıklı rolü ekseninde ele alınacaktır. 

Anahatlarıyla ilk eleştiri, Marksist tarih anlayışının determinist ve ilerlemeci 

yorumuna tekabül eder; eş deyişle tarihin başı ve sonu belli olan, rasyonel, içkin 

yasaları gereği nihai hedefe dek belirlenmiş, mekanik bir süreç olarak 

değerlendirilmesine yönelirken, ikinci eleştiri yine bu ilkiyle bağlantılı olarak 

Marksizm‟de ekonominin bu tarihsel-toplumsal süreci kati bir şekilde belirleyen 

                                                                                                                                          
hegemonik iddialarının reddedilmesi anlamına gelecektir.” [Benhabib, Ş. (1999). Modernizm, 

evrensellik ve birey: Çağdaş Ahlak felsefesine Katkılar (s.297). 1. Basım. Çev. Mehmet Kaçak, 

İstanbul: Ayrıntı]. 

5
 Modernite çoğunlukla Descartes‟ın cogito‟su ile başlatılan ve Kant‟ta en yüksek ifadesini bularak 

akıl yetisi ile “kendi yasasını koyma” yoluyla hem epistemolojik hem de ahlaksal alanın hâkimi olarak 

kabul edilen bir özne anlayışıyla ifade edilir. Hegel‟le birlikte tarihselleşip kolektif bir noktaya taşınan 

bu özne en nihayetinde somut evrenselin gerçekleşme kipi haline gelir. Marksist düşüncede de bu 

özne, işçi sınıfı nezdinde tüm toplumsal güçlerin değişim imkânı olarak cisimleşir ve sınıf mücadelesi 

dolayımıyla kazandığı bilinç sayesinde özel karakterine kavuşur. Postmodernizm ve postyapısalcılık 

tam da öznenin bu belirleyici ve evrenseli taşıyan özel konumuna itiraz ederek, Marx‟ta toplumsal 

değişimin potansiyellerini edimselleştirecek işçi sınıfı kavramının da epistemolojik ayrıcalıklı 

statüsünü reddeder. Bütün bu tartışma ve eleştiriler elbette postmodernizmin de sorgulanmasını 

gerekli kılar. Sözgelişi modernite topyekûn eleştirilebilecek denli homojen bir yapıda mıdır? 

Postmodernizm modernitenin kendi içinde taşıdığı bir imkân mıdır? ve onun varoluş koşulları 

nelerdir? En sonunda da içindeki farklılıklar bir yana, bir yıkım ve negasyon pratiği olarak ele 

alındığında kurucu ne tür bir işlevi olabilir? Başka bir ifadeyle; teorik eleştirelliği ve farklılık 

vurgularının kayda değer katkılarının yanı sıra yeni bir rasyonalite, yeni bir toplumsallık ve yeni 

kurumlar yaratma adına nasıl bir imkân sunar/sunar mı?  

6
 Özcülük, Eagleton‟un ifadesiyle postmodernizmin en büyük suç olarak ilan ettiği kategoridir. 

Özcülük en temelde şeylerin belli niteliklerinin o şeye özsel olarak bağlı olduğu, eş deyişle bu özellik 

olmadan o şeyin de varolamayacağı anlamında kurucu bir niteliğe işaret eder. Bu özelliğin tarih-üstü 

ve mutlak bir şekilde ifade edilmesi özcülüğün en açık göstergesidir. Bu türden niteliklerin her şeyi 

açıklama ilkesi olarak kullanılması da indirgemecilik olarak ifade edilebilir. Dolayısıyla değişmez ve 

mutlak bir öz tayin etme ve bu özü tarihsiz ve evrensel bir ilke olarak koyutlamak özcülüğün ve 

indirgemeciliğin en yalın tanımlaması olur. [Eagleton, T. (2011) Postmodernizmin Yanılsamaları 

(s.118). Çev. M.Küçük. 2. Basım. İstanbul: Ayrıntı].    



3 

açıklayıcı bir temel olarak indirgemeci bir şekilde konumlanmasına odaklanır. 

Ekonomik determinizm, sıklıkla siyasetin veya söylemsel olanın bağımlı ve ikincil 

konuma ötelenmiş olduğu iddiası üzerinden sorgulanmıştır.
7
 Bu bakımdan da bütün 

bu sorgulamalarla birlikte siyasal-söylemsel merkezli yeni bir perspektif oluşturma 

çabasının ortaya çıktığını söyleyebiliriz.
8
 Sonuncusu ise Marksist teoride işçi sınıfına 

toplumsal-tarihsel mücadele içinde verilen ayrıcalıklı rol olmuştur. İlk iki eleştiriyle 

bağlantılı olan bu sonuncusu, post-Marksist perspektifteki yeni özne arayışlarına 

veya kimi zaman böyle bir öznenin tümden reddine karşılık gelir. Kısaca Marksist 

teoriyi şekillendiren tarih, ekonomi, sınıf gibi kategori ve kavramlar her şeyden önce 

homojen, evrenselci, rasyonel karakterli bir çerçeve sunduğu gerekçesiyle 

eleştirilmiştir. Çalışmamız da Marx‟ın emek, siyaset ve demokrasi anlayış ve 

analizleri ekseninde bu eleştirileri yeniden değerlendirecektir. Bu eleştirilerin çoğu 

belli açılardan Marx‟ın metinlerinde dayanağını bulsa da Marksizme son dönemde 

hâkim olan katı determinist anlayışın güçlü etkisi kabul edilmelidir. Bu açıdan post-

Marksist teorinin kimi eleştirilerindeki haklılık teslim edilmekle birlikte bu, Marx‟ın 

tümden reddedilmesi için yeterli bir gerekçe olarak görülmemektedir. Zira Marx‟ın 

salt bu türden bir okumaya indirgenemeyeceği kanısındayım. Bu açıdan çalışma 

itibariyle Marx‟ın kapitalizmin analizindeki en güçlü yönlerin ve imkanların 

(diyalektik, yabancılaşma ve özgürlük perspektifi) korunması ve yenilenmesinin 

teorinin güçlenmesi adına gerekli bulunduğu iddia edilecektir. Zira çalışmanın 

planının en büyük dayanağı Marksizmin, insanı içinde bulunduğu, somut toplumsal 

koşullarla ilişkisinde anlamaya çalışmanın, dahası onu üretici gücü anlamındaki 

yaratıcı etkinliği çerçevesinde tanımlamanın ve onun öznel potansiyelleri ile bu 

                                                 
7
 Bu eleştirilerin büyük oranda belli türden bir Marksizm okumasına ilişkin olduğu (Ortodoks 

Marksizm, pozitivist Marksizm vb.) belirtilmelidir. Marx‟ın yorumlanma biçimlerinin kimi noktalarda 

Marksist teoriyi zayıflattığına ve tam da bu noktalardan en azından teorik düzeyde post-Marksist 

eleştirilerin ortaya çıkmasına imkân verdiğine ilişkin pek çok eleştiri mevcuttur. Dolayısıyla Marksist 

yorumlamaların belli açılardan Marx‟ın teorisinden ne kadar uzaklaştığının gösterilmesi, bu 

eleştirilerin yeniden değerlendirilmesi ve eleştirilmesi açısından önemlidir.    

8
 Post-Marksizmin Marksizm‟den kopuşunu başka bir perspektife, ideoloji ile söylem arasındaki farka 

dayanarak yorumlamak da mümkündür. Eklemlenme, raslantısallık/keyfilik/nedensizlik ve evrensel 

gösterenlerin imkansızlığı gibi çalışmalarla desteklenen dilbilimden (Saussure) antropolojiye ve 

oradan da Marksizmin sınıf anlayışına uzanan özne, rasyonalite ve bilinç eleştirileri, toplumsalın 

analiz merkezini anti-hümanist ve anti-tarihselci bir perspektif sunabilecek çalışmalara bırakır. 

Böylece hem tikelliği (söz) hem genelliği (dil) bir araya getiren söylem teorisi dilsel olmayanı da 

kapsayan bir işaretler ağı olarak, ideolojinin dayandığı (yanlış) bilinç veya sahtelik ve hakikat gibi 

ikilikleri aşma çabası olarak okunabilir. Daha fazla bilgi için [Purvis, T. Hunt A. (1993). Discourse, 

Ideology, Discourse, Ideology, Discourse, Ideology... (ss. 473- 499). Vol. 44, No. 3. The British 

Journal of Sociology. (Erişim Tarihi: 12.02.2020)].  



4 

nesnel koşulları buluşturmanın açıklayıcı gücü oldukça yüksek bir toplumsal-siyasal 

teori olarak görünmesidir. Bu açıdan bu çaba temelde felsefi kanona hâkim olan pek 

çok ikiliğin aşılmasına ilişkin bir imkânın da peşindedir. 

Bu bağlamda, çalışmada iki temel problemin belirleyiciliği söz konusu olacaktır. 

Birincisi Marksist teori ve kategorilerin (özellikle belirli bir sınıf kavramının) 

postmodern ve postyapısalcı eleştiriler bağlamında yeniden okunması ve mevcut 

koşullarda geçerliliği problemi; eş deyişle Marx‟ın tümüyle ve klasik anlamda 

“modern” felsefenin tüm kategorilerini olduğu gibi benimseyip kullanan bir düşünür 

olup olmadığıdır. İkincisi ise bu problemden hareketle Marksizm‟den radikal bir 

kopuşun tarihsel-siyasal-ekonomik nedenleri, yeni teori ve programların geçerliliği 

ve sonuçlarının ne olacağı problemidir. Başka bir ifadeyle çalışmanın temel 

problematikleri bugün toplumsal sınıflardan hala bahsedip bahsedemeyeceğimiz ve 

ekonomi ve sınıf perspektifi olmayan siyasal bir teorinin bugün bize kapitalizm 

eleştirisinde ne sunduğu/sunabileceğidir. Buradan hareketle çalışmada radikal 

demokrasi taleplerinin konumunu tayin edebilmek bakımından Marksist demokrasi 

anlayışı ile burjuva demokrasisi arasındaki yapısal ve tarihsel farklılıkları ortaya 

koymayı ve “özne” kategorisini bu bağlamda değerlendirmeyi amaçlıyorum. 

Dolayısıyla giriş kısmında değinmemiz gereken üç temel konu, daha sonra açılacak 

bölümlere ilişkin bir zemin sağlayacaktır. Bunlardan ilki Marx sonrası Marksizmin 

anahatlarıyla değişimi ve gelişimi, ikincisi genel olarak demokrasi teorilerinin 

kaynağı ve çağdaş siyaset teorilerindeki yaklaşımların farklılıklarıdır. Sonuncusu ise 

post-Marksist
9
 teorilerin siyasal, ekonomik ve toplumsal arka planları, eş deyişle 

post-Marksizmin Marksizm‟in temel kavram ve kategorilerinden kopuşunun tarihsel 

gerekçeleridir.  

                                                 
9
 Teorik temellerini Marksizm‟de bulan ve Marksizm‟den hareketle Marksizm‟e yönelik eleştirel ve 

dönüştürücü çalışmaları ifade eden bu çatı kavram çalışma itibariyle Antonio Negri-Michael Hardt ile 

Ernesto Laclau-Chantal Mouffe ikilileriyle sunulmuştur. Bu düşünürlerin tercih edilmesinin temel 

gerekçesi, onların öncelikle çağdaş emek-siyaset ve demokrasi soruşturmalarına en radikal katkıları ve 

tartışmaları sunmuş olmaları, ikinci olarak halihazırda kendilerini “post-Marksist” olarak 

adlandırmaları, üçüncüsü Marksizm‟e ilişkin okumalarda radikal ve yeni bir başlangıç yapma 

potansiyeli yaratmış olmaları ve sonuncusu da pratik-politik alanda ciddi yansımaları olan isimler 

olmalarıdır. Bu açıdan özellikle Negri ve Hardt anti-kapitalist küresel hareketlerle, Laclau ve Mouffe 

ise yeni toplumsal hareketlerle bütünleşen isimler olarak ön plana çıkmıştır. Bu nedenle ikinci bölüm 

emek kategorisinden hareket eden fakat yeni emek türleri yoluyla onu dönüştürerek siyaset ve iktidar 

alanına taşıyan Negri ve Hardt‟a, üçüncü bölüm ise Marx‟ın demokrasiye ilişkin analiz ve 

eleştirilerini radikalleştirerek dönüştüren bir siyasal proje sunan Laclau ve Mouffe‟a ayrılmıştır.      

 



5 

Toplumsal-politik analizlerin merkezindeki değişim talebini kavramak; her şeyden 

önce, tartışmaların, toplumsal değişimlerin itici gücü olarak yeni bir tarihsel aktör 

tayin etme çabasında yoğunlaşmasının teorik-pratik nedenleri ve sonuçlarını 

değerlendirmeyi gerektirir. O halde yeni toplumsal hareketlerin ve paradigmatik 

değişimin ne tür bir siyasal hattan beslendiği ve ne tür bir siyasal kavrayışa 

evrildiğini ortaya koymak adına hem kimi Marksist okumalar ve yorumlamaları, hem 

de yeni toplumsal hareketlerin farklı demokrasi yaklaşımları temelinde nasıl 

farklılaştıklarını bu çalışmanın giriş kısmında kısaca ortaya koymamız gerekecektir.  

Ingo Elbe Marx, Marksizm ve Marksizmler Arasında 
10

 adlı çalışmasında Marx‟tan 

bu yana teori üzerine yapılan tartışmaların yapısı ve yönüne ilişkin bir okuma yapar. 

Ona göre Engels ile başlayan “Marksizm Okulu”, Marx‟ı belirli türden bir okuma 

modeli geliştirmesi açısından kendisinden sonraki Marksizm içi ve dışı 

yorumlamalarda oldukça etkili olmuştur. Ne var ki, diyalektik materyalizm 

vurgusuyla, doğa-tarih analojisini güçlü bir şekilde Marx okumalarının zeminine 

yerleştiren Engels, Elbe‟ye göre determinizm, epistemolojik özcülük ve sosyal-teorik 

doğalcılığın müsebbibi olarak görülebilir. Kautsky ile sürdürülen bu Ortodoks 

yorumlar Lukács‟ın Marx ve Engels‟in farklılığını vurgulamasına
11

 denk düşen Batı 

Marksizmi ile yön değiştirmiş, bu andan itibaren eleştirel olarak “tarihsel ilerlemenin 

„nesnel gelişim yasaları‟ndan söz eden bir bilimselciliğin yerini, şeyleşmiş bilincin 

ideoloji-eleştirisi, donmuş ve böylece „ikinci doğa‟ haline gelmiş kapitalist üretim 

biçiminin, sosyal praksisin tarihsel-özgül bir formu olarak ele alınması ve pratik 

öznelliğin eleştirel hareketi olarak devrim vurgusu almıştır.”
12

 Tarihsel yasaların 

içsel zorunluluğuna işaret eden merkezi ve evrenselleştirici argümanlar, daha 

sonraları Gramsci‟nin sivil toplum ve hegemonya kavramları ekseninde vurguladığı 

ideolojik olanın ön plana çıkmasıyla yön değiştirmiş ve nihayetinde “sosyo-

                                                 
10

 Elbe, I. (2019). Marx, Marksizm ve Marksizmler Arasında -Marksçı Teoriyi Okuma Biçimleri. Çev. 

Sezer Karagöz. Praksis Sayı 48- Marx 200. (Erişim Tarihi: 10.2.2022). 

11
 Elbe‟nin ifadesiyle “Her şeyden önce Lukács, toplum teorisi ve metodoloji alanlarında, o güne 

kadar Marksçı ve Engelsçi teorinin tamamen aynı olduğunun tartışmasız kabulünü sorgulayan ilk 

Marksist teorisyen olarak görülür. Onun eleştirisinin merkezinde, Engels‟in sessizce geçiştirdiği özne-

nesne ilişkisi ve II. Enternasyonel‟in kaderci Marksizm anlayışının nedeni olan bir “doğanın 

diyalektiği” konsepti durur. Engels‟in, tarihsel materyalizmi kontemplatif bir dünya görüşüne yol açar 

biçimde ontolojikleştirmesine karşıt olarak Lukács, Batı Marksizmi‟nin tümü gibi, Marksçı yaklaşımı 

toplumsal praksisin eleştirel-devrimci bir teorisi olarak alır.” [Elbe, I. (2019) Marx, Marksizm ve 

Marksizmler Arasında -Marksçı Teoriyi Okuma Biçimleri. Çev. Sezer Karagöz. Praksis Sayı 48- Marx 

200. (Erişim Tarihi: 10.2.2022)]. 

12
 A.g.ç, s. 9. 



6 

psikolojik ve kültürel fenomenlere duyarlı” bir Marksist yorumlama pratiği 

doğmuştur. Elbe bu süreci yeniden devlet ve ekonomi teorisi problemlerinin ele 

alındığı bir başka sürecin takip ettiğini fakat bu sürecin Marksizm‟den üç büyük 

kopuşla yol aldığını ifade eder: “Değer teorisine dair özcülükten kopuş, manipülatif-

teorik, araçsalcı devlet kavrayışına dair kopuş ve politik ekonominin işçi hareketi 

merkezli ve işçi-ontolojik (ya da genel olarak) devrim teorisi kopuşu.”
13

 Bu nokta 

bizi post-Marksist teoriyi takip edeceğimiz hattın da kaynağına götürmektedir.  

Aynı şekilde Marksizmin tarihsel güzergahını Batı Marksizmi Üzerine Düşünceler
14

 

isimli çalışmasında ele alan Perry Anderson, farklı kuşaktan Marksistlerin içinde 

bulundukları toplumsal, siyasal ve ekonomik değişimlerle şekillenen Marksist 

perspektifleri değerlendirir. Anderson‟a göre Marx sonrası teorideki bölünmelerin 

doğrudan Birinci ve İkinci Dünya Savaşları ve onların yarattığı siyasal atmosferle 

bağlantısı vardır. İkinci Marksist kuşak (Lenin, Luxemburg, Troçki, Bauer) “… 

Avrupa kapitalizminin Birinci Dünya Savaşı fırtınasına doğru seyretmeye başladığı 

çok daha çalkantılı bir ortamda ortaya çıktı.”
15

 Marksist bir siyasi mücadele 

teorisinin sistemli biçimde kurulması da aynı zamana denk düşmektedir. Dolayısıyla 

kapitalizm, emperyalizm ve demokrasinin birbirleriyle etkileşim halindeki gelişme 

koşulları Marksizmin ilk kuşaklarından farklı olarak siyasal konulara ağırlık veren 

bir tür Marksizmin doğuşuna imkân sunmuştur. Fakat Sovyetler Birliği dışında, 

liberal hükümetlerin politikaları devrimci dalganın yayılmasını önlemiş, 1929 

kapitalist bunalımın ardından işsizliğin yaygınlaşması bir yandan sınıf mücadelesini 

yoğunlaştırırken, bir diğer yandan da bu mücadeleyi henüz başından engellemek 

adına faşist diktatörlüklerin ortaya çıkışıyla sonuçlanmıştır. Ne var ki faşizmin son 

bulmasıyla kapitalizm daha önce görülmeyen bir şekilde hızla gelişmeye başlamış ve 

siyasal istikrarını da parlamenter demokrasi ile sağlamıştır. Batı Marksizmi de 

Anderson‟a göre işte bu siyasi atmosferde doğar. Bu tarihsel arka plan ile çalışma 

açısından yapılacak ilk önemli çıkarım Lenin‟den bu yana pratik siyasi mücadelenin 

araçlarına ilişkin bir tartışmanın yürütüldüğüdür. Lenin‟in parlamenter demokrasinin 

mevcut kapitalist koşullarda yalnızca burjuva değer ve çıkarlarına hizmet ettiğine ve 

                                                 
13

 A.g.ç. s. 11. 

14
 Anderson, P. (2016). Batı Marksizmi Üzerine Düşünceler, Çev. Bülent Aksoy. 5. Baskı. İstanbul: 

Birikim. 

15
 A.g.e., s. 29. 



7 

bu açıdan reddedilmesi gerektiğine ilişkin ifadeleri
16

 koşulların oluşmadığı bir 

durumda, bu türden bir demokrasinin komünizm hedefinde ancak bir uğrak 

olabileceği ve ondan ancak bir araç olarak yararlanılabileceği argümanıyla 

buluşacaktır. Bu düşünce en genel ifadeyle; ücretli emeğin devam ettiği eşitsizlik 

üzerine kurulu kapitalist toplumun demokrasisinin yalnızca zengin bir azınlığa 

hizmet ediyor olması fikriyle ortaya konulur. Daha sonra göreceğimiz gibi radikal 

demokrasi tartışmalarında ise tam tersine sosyalist bir strateji radikal bir demokrasi 

projesine hizmet edecektir. Bu açıdan nihai bir hedef olarak sosyalizmden değil, 

fakat genişletilmiş ve radikalleştirilmiş bir demokrasinin imkânından bahsedilebilir. 

Zira post-Marksist düşünürlere göre siyasala anlamını veren antagonizma süreklidir 

ve uyum ve birliğin tesis edilebileceği rasyonel bir toplum tasavvuru, demokrasinin 

en büyük engelidir. Çalışmada sosyalizm ve demokrasi, araçlar ve amaçlar üzerine 

yapılan bu tartışmaların Marksist perspektifte nasıl farklılaştığı ve nerede durduğunu 

belirlemek açısından öncelikle burada demokrasinin de arka planına kısaca 

bakmamız gerekmektedir. 

Oldukça eski bir tarihe sahip olan demokrasi kavramı, bilindiği üzere etimolojik 

olarak demos (people) ve kratos (rule) kavramlarının birlikteliğine dayanır. Despotik 

bir güçten veya azınlıktan ziyade, çoğunluğu oluşturan halkın ellerine bırakılması 

anlamına gelen bu güç Raymond Williams‟ın aktardığı gibi artık “efendisi olmayan” 

bir “halkın, halk tarafından, halk için yasası”na işaret etmektedir.
17

 Kelimenin literal 

anlamıyla ayrıcalıklı azınlık kesimler için korku unsuru olan bu demokrasi Wood‟un 

da ifade ettiği gibi “populus olarak değil pleb olarak halkın doğrudan yönetimi ya da 

-mülk sahibi sınıfların bakış açısında göre- ayaktakımının egemenliği” olarak 

anlaşılmaktaydı.
18

 Ne var ki, demokrasi bu anlamıyla neredeyse gerçekleşmemiştir. 

Zira bir yandan Williams‟ın ifade ettiği gibi “Halkı belirli nitelikli gruplarla 

sınırlamaya yönelik çeşitli girişimlerde bazı önemli tarihler vardır: özgür adam, mülk 

                                                 
16

 Lenin, V. (1996). “İktidarın Ele Geçirilmesinden Sonra Partinin Görevleri”, Seçme Eserler (s.121). 

Cilt 7. Çev. Süheyla Kaya. İstanbul: İnter. 

17
 Williams, R. (1976). Keywords, A Vocabulary of Culture and Society (s. 46). NewYork: Oxford 

University Press.  Williams bu söylemin Solon ve Cleon‟a atfedilebileceğini belirtir. Çoğunlukla fakir 

ve çoğunluğu oluşturan halka işaret eden kavram, azınlığın despotizmine karşıt bir çağrışıma sahiptir. 

Bu bakımdan daha sonra göreceğimiz gibi, erken dönem yazılarında demokrasiyi olumlayan Marx‟ın 

devrimin öznesi olan proletaryayı bu türden bir demos olarak ikame ettiği düşünülebilir.  

18
 Wood, E. M. (1992). Sınıftan Kaçış, yeni „hakiki‟ sosyalizm (s. 99). Çev. Şükrü Alpagut. İstanbul: 

Yordam. 



8 

sahipleri, bilgeler, beyaz adamlar, erkekler vb.”
19

 Bu durumda demokrasinin en 

başından bu yana sınıfsal bir karakter taşıdığı iddia edilmiştir.  

Atina‟da son bulan demokrasi, yaklaşık iki bin yıl sonra, “özgürlük” ve “eşitlik” gibi 

kategori ve ideallerle bu “sınıfsal çağrışımlarından kopmuş” görünerek ve böylece 

devrimci bir nitelikle- kendisinden önceki toplumun kapalı yapısını aşan bir biçimde- 

yeniden tarih sahnesine çıkmıştır. Tüm insanların eşitliği ve özgürlüğü ekseninde 

formüle edilen liberal demokrasi, evrensel bir insan anlayışından hareketle en 

temelde seküler karakteri, özellikle ekonomik faaliyetler açısından devlet baskısının 

anayasal çerçevelerle sınırlandırılması ve rasyonel ve evrensel birey hakları ve 

özgürlükleri dolayımıyla tanımlansa da modern projenin bütünlükçü tınısına sahip bu 

liberal düzenleme, teorisi ile pratiği bakımdan farklı bir işleyişe sahip olmakla 

eleştirilir. Başka bir deyişle, mesele liberal demokrasinin bu biçimsel 

tanımlamalarından ziyade içeriği, idealleri ve maddi koşullarla ilişkisi ve gerçek 

toplumsal çıktıları olmuştur. Michael Parenti Seçkinci Bir Belge Olarak Anayasa adlı 

makalesinde öncelikle bu demokrasinin dayandığı anayasal metinlerin tarihçesinde 

her zaman mülk sahipleri lehine, salt iktisadi çıkarları destelemek koşuluyla devlete 

yer açtığını fakat devlet eliyle gerçekleştirilen kısıtlamalarının ortadan kalkması 

yönündeki taleplerle oluşturulduğunu ifade eder.
20

 Aynı şekilde Wood da “Liberal 

demokratik söylemi (…) sınıfsal egemenlik ve sömürü ilişkilerini muğlaklaştırıp 

meşrulaştıran, gerçekte, bu ilişkileri özgür ve eşit bireyler arasındaki ilişkiler 

şeklinde yeniden tanımlayarak bunların varlığını bile yadsıyan bir işlev”
21

 ile 

tanımlamıştır. Bu durumda demokrasi, ayrıcalıklı sınıflar için korku salan bir kavram 

olmaktan ziyade, tersine kullanışlı bir kalkan sözcük haline gelmiştir. Bir diğer 

yandan Marx, burjuvazinin kendinden önceki feodal toplumun kapalı sisteminin 

yıkımı adına yaptığı büyük dönüştürücü etkiyi olumlamakta fakat onun zaman içinde 

sınıf çıkarlarıyla donduğunu ifade etmektedir.
22

 Dolayısıyla temelinde rasyonel, 

evrensel, eşit ve özgür bireyler anlayışına dayanan liberalizm ile ortaklığıyla işleyen 

                                                 
19

 Williams, R. (1976). Keywords, A Vocabulary of Culture and Society (s. 46). NewYork: Oxford 

University Press.   

20
 Parenti, M. (2019). “Seçkinci Bir Belge Olarak Anayasa” Çağdaş Marksizm Seçkisi, Yüzyıla Damga 

Vuran Metinler (s.281). Haz. Bertell Ollman, Kevin B. Anderson, Çev: Şükrü Alpagut. İstanbul: 

Yordam. 

21
 Wood, E. M. (1992). Sınıftan Kaçış, yeni „hakiki‟ sosyalizm (s. 101). Çev. İstanbul: Yordam. 

22
 Berman, M. (2013). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor (s. 133). Çev. Ümit Altuğ-Bülent Peker. 16. 

Baskı. İstanbul: İletişim. 



9 

bu yeni demokrasi modeli doğuşu esnasındaki dinamizmi ve devrimci gücünü zaman 

içerisinde kaybetmiş, bireylerin mülkiyetleri ölçüsünde ve onların korunması 

temelinde işleyen bir siyasal sisteme karşılık gelmeye başlamıştır. 

Burada dikkat çeken ve süreklilik arz eden nokta bireysel çıkarlar ile toplumun 

kolektif çıkarları arasındaki ilişki ve/veya çelişkiler meselesidir. Bunun temel 

sebeplerinden bir tanesi liberalizmin burjuva birey anlayışının toplumsallıktan yalıtık 

bir biçimde ele alınması olarak gösterilebilir. Sosyalist perspektifte, öncelikle 

dayandığı birey mefhumuyla eleştirilen liberal demokrasinin bu anlayışı -daha sonra 

Marx‟ın ve Marcuse‟nin “doğru bireysellik” olarak ifade edecekleri birey 

anlayışından farklı olarak- soyut ve tarih-üstü, atomik ve izole bir karakterdedir. Bu 

ne demektir? Bu, en temelde liberal perspektifte bireyin toplumsal ve tarihsel 

bağlamından tecrit edilmiş, birbirinin yerine geçebilen sayısal bir birim, bir nicelik 

olarak ifade edilmesidir. Bu birey anlayışında nitelikler ve bağlamlar silinir ve buna 

bağlı olarak da ona atfedilen hak-özgürlük kavramları havada asılı kalır. O, 

yapamayacakları ölçüsünde sınırlanarak negatif bir çerçeveye hapsedilir. Bireyin 

potansiyelleri ve bu potansiyellerin doğabileceği koşullar soyut evrenselliğin içinde 

erir ve bu bakımdan bu soyut evrensel haklar edimselleşmemiş olarak kalır.
23

 Geçerli 

olan haklar, genelde mülkiyet üzerinden tanımlanır ve devlet yalnızca bu hakların 

korunmasından sorumlu bir idare biçimine işaret eder. Dolayısıyla bu birey 

toplumsal ve kolektif olandan kopuk ve hatta çoğu zaman onunla çelişik bir karakter 

taşır. Liberal perspektif, dayandığı birey anlayışı ve evrensellik iddiası bakımından 

çağdaş siyaset teorilerinde de sıklıkla eleştirilir.
24

 Bu teorilerde genelde demokrasi ile 

liberalizmin birlikteliği bir gerilim olarak konulmuş, demokrasiye ilişkin 

düzenlemeler adına onun kimi zaman liberalizmden ayrışması, kimi zamansa bu 

                                                 
23

 Burada Hegel‟in, içinde mülkiyet ilişkilerinin yer aldığı sivil toplumun soyut hukuksal yapısına 

yönelik eleştirileri ve soyut ve somut evrensellik arasında yaptığı ayrımı anımsayabiliriz. Soyut 

evrensellik, bir aşama olması bakımından gerekliliği bir yana, farklılıkları, dolayımları ve ilişkileri 

içermeyen bir soyutlama olarak Hegel‟e göre ancak tamamlanmamış bir uğrağa işaret edecek ve bu 

yönüyle hep kusurlu ve eksik olacaktır. [Kulak, Ö. “Soyuttan Somuta: Hegel Diyalektiği Üzerine 

Notlar”, kampfplatz" Dergisi 3. Cilt 7. Sayı (ss. 41-56)]. 

24
 Evrensellik iddiasının rasyonalite ile ilişkisi farklı türden kurulabilir. Daha doğru bir ifadeyle; bir 

rasyonalite kavrayışına dayanan evrensellik iddiası, dayandığı rasyonalite türü bakımından farklılık 

gösterebilir. Sözgelişi liberalizm ile “evrensel bir özgürleşme iddiasını sürdüren” Eleştirel teorinin 

evrensellik ideali arasındaki en önemli farkın, ilkinin “manipülatif ve araçsal” akla dayanması, 

ikincisinin ise “özgürleştirici ve normatif” bir eleştirel akla dayanması olduğu söylenebilir. Bu açıdan 

her türden evrensellik iddiası aynı kategoride değerlendirilemez. [Çıdam V., Gülenç, K., Gürel, Ö.E., 

Savaşçın, Z. (2020). “Gelenek ile Gelecek Arasında”. Cogito, Eleştiri Zamanı (s. 14-15). sayı 100. 

İstanbul: Yapıkredi]. 



10 

ikilinin farklı değerler ekseninde yeniden birleştirilmesi gerektiği hususunda 

çalışılmıştır. Katılımcı (participatory) demokrasi, çoğulcu (pluralistic) demokrasi, 

müzakereci (deliberative) demokrasi, toplulaştırıcı (aggregative) demokrasi ve 

çekişmeci (agonistik) demokrasi bu teorilerin kimi örnekleridir. Bu teorilerde genel 

olarak liberal demokrasinin siyaseti yalnızca devleti bireyin haklarının korunması 

anlayışına ve siyasalı yönetime ve bir seçim sürecine sıkıştırdığı, bireyin haklarını 

onun ekonomik özgürlüğü ve mülkiyet hakkına indirgediği ve siyaseti piyasa 

mantığına hapsettiği sıklıkla dile getirilmektedir. Dolayısıyla liberal demokrasi ile 

ilgili eleştirinin merkezi, siyasal kavrayışının dar, araçsal ve indirgemeci olmasıdır. 

Bu eleştirileri Marcuse, Arendt, Habermas, Benhabib, Negri-Hardt, Laclau-Mouffe 

gibi isimlerde açıkça görmek mümkündür. Farklı kavramsal bağlamlardan hareketle- 

liberalizme ilişkin eleştiri noktasında birleşseler de bu düşünürlerin çözüme yönelik 

arayışlarında belirgin farklılıklar söz konusudur. Marcuse liberalizmi ve anayasal 

demokrasiyi teknolojik rasyonalitenin bir uzantısı ve yanlış bilincin kurumsallaşması 

olarak görürken, Arendt temsili demokrasiyi kamusal alanın oligarşiye tabi kılındığı 

bir biçime bürünmekle eleştirmiş, kamusal alanın yeniden politik gücünün kazanması 

adına çoğulluğun müzakere ve iletişim gücüne vurgu yapmıştır. Aynı şekilde 

Habermas ve Benhabib de liberal sistemi devletin yönetime, toplumun ise pazar 

ekonomisine indirgenmesi olarak bir rekabet alanına dönüşmesinden hareketle 

eleştirirken rasyonel ve normatif ilkelerle şekillenen müzakereci bir demokrasi 

modeli teklif eder. Negri ve Hardt, tüm zaman ve mekânı kuşatan imparatorluğun 

panzehrini çokluğun içkin gücüne dayanan mutlak demokraside görürken, Laclau ve 

Mouffe hem liberal hem müzakereci görüşü bağlı kaldıkları rasyonel birey 

temelinden ötürü, mutlak demokrasi anlayışını da toplumun nihai kapanışı 

tasavvuruna sahip bir teori olmasından ötürü eleştirerek, nihayetinde 

antagonizmaların tükenmediği, sürekli olarak hegemonik ilişkilerin yer aldığı bir 

toplumsal alan tahayyülü olan radikal demokrasi projesini yeni bir strateji olarak 

kabul ederler. Siyasal Üzerine isimli çalışmasında Mouffe, “partizansız demokrasi”, 

diyalojik demokrasi”, “kozmopolit demokrasi”, “mutlak demokrasi” türünden tüm 

demokrasi perspektiflerini siyasalı tanımlayan antagonistik boyuta sahip olmadıkları 

veyahut en nihayetinde antagonizmaların ortadan kalktığı bir toplum tahayyülüne 

sahip oldukları için anti-politik vizyonlar olmakla eleştirir. Zira daha sonra detaylıca 

göreceğimiz gibi düşünürlere göre “hegemonya ötesi”, “egemenlik ötesi” ve 

“antagonizma ötesi” bir dünya tasavvuru mümkün değildir. Tam da bu bakımdan 



11 

düşünüre göre modern demokrasilerin ve Marksizmin rasyonel toplum ideali hatalı 

öncüllere dayanmaktadır.
25

 Düşünürlerin teorilerinin çıkış noktası öncelikle 

çatışmanın ortadan kalkmayacağını, evrensel bir rasyonalitenin imkânsızlığını kabul 

etmeye dayanmaktadır. Bu durumda hem kamusal iletişime dayalı mutabakat hem de 

tüm çatışmalara son verecek kurtarıcı fail mefhumları siyasalın anlamını iptal eden 

post-politik vizyonlar olarak eleştirilir. 

Toplumsal değişimlerin itici gücü ve yönüne ilişkin bu yeni tartışmaların, Marksist 

kavramsal çerçeveden; özellikle birbiriyle ilişkili olan “sınıf”, “evrensellik” ve 

“tarihsel zorunluluk/tarihin içsel yasaları” kavramlarından bir uzaklaşma ve hatta 

kopuş süreciyle tanımlanabilir olduğunu söylemiştik. Bu vazgeçiş, kimi zaman 

mevcut teorileri yapı-bozuma uğratarak mutlak anlamda belirlenemeyecek, olumsal 

karakterli bir kolektif irade tesis etmeye yönelmiş, kimi zamansa yeni bir ontolojik 

(daha çok potentia kavramıyla tanımlanan) zemin tanımlama yoluyla ekonomik-

siyasal teoriyi yeniden biçimlendirmiştir. Her iki durumda da artık siyasalın kurucu 

momenti, tarihin nesnel ve zorunlu seyrinde yaşanan ekonomik çelişkiler olarak 

belirlenmekten uzaklaşmaktadır.
26

 Geleneksel siyasal paradigmadan kopuşa işaret 

eden bu tartışmaların vazgeçmeyi salık verdiği asli kavramlarından belki de en 

önemlisi “sınıf” kavramı olmuştur. Kapitalist üretim modelinin yarattığı sömürü ve 

tahakkümün üstesinden gelmenin yolu, geleneksel paradigmada bir kurtuluş ve 

                                                 
25

 Rasyonel toplum ideali veya toplumu rasyonel şekilde dönüştürme ideali Marx‟ın Sol-Hegelcilikten 

devraldığı yaklaşımda ifade bulur. Sol-Hegelcilik ise; “Toplumsal eleştirinin yapılabilmesi için gerekli 

normatif kaynakları, toplumsal düzenin belirli bir rasyonelliğe sahip kurum ve pratiklerinin iç 

çelişkilerinin analizinde bulabileceğimizi söyleyen bir yaklaşım. (…) toplumun rasyonel olarak 

görülen yapısının, bu yapıyı belirleyen kurumların birbirleriyle bütünlüklü ilişkileri açısından 

bakıldığında irrasyonel olduğu ortaya çıkıyor. Toplumun rasyonellik iddiasını sürdürebilmesi için söz 

konusu kurum, pratik ve onlara içkin değerlerin dönüştürülmesi gerekiyor, diyor temelde Sol-

Hegelcilik.” [Çıdam V., Gülenç, K., Gürel, Ö.E., Savaşçın, Z. (2020). “Gelenek ile Gelecek Arasında” 

(s.12). Cogito, Eleştiri Zamanı, sayı 100. İstanbul: Yapıkredi]. Bu perspektif daha sonra Eleştirel 

Teori‟de de sürdürülecektir. Çıdam‟ın ifadesiyle; “Marx‟ta olduğu gibi, Eleştirel Teorinin de çıkış 

noktası irrasyonel bir toplumsal düzenin aklın belirleyiciliğinde radikal bir dönüşüme uğratılması 

gerekliliği.” [Çıdam V., Gülenç, K., Gürel, Ö.E., Savaşçın, Z. (2020). “Gelenek ile Gelecek Arasında” 

(s.12). Cogito, Eleştiri Zamanı, sayı 100. İstanbul: Yapıkredi]. Bu gereklilik rasyonel olduğunu iddia 

eden, rasyonalitesi üzerinden norm ve değerler üreten mevcut kurumların radikal bir dönüşümü ve 

eleştirisi adına içkin eleştiriyi beraberinde getirmektedir. Dışsal bir ilke veya prensip dolayımıyla 

olmadığı gibi, yalnızca değerler ile kurumlar ve onların pratiklerinin uyuşmasıyla da (içsel eleştiri ile) 

yetinmeyen içkin eleştiri, “aynı zamanda bu değerlerin kendinde, eş deyişle eksik ve çelişkili olarak 

kavramsallaştırılmalarında ve bu nedenle de yanlış pratiklere temel olmalarında araması” ile 

diğerlerinden farklılaşır.” [Çıdam V., Gülenç, K., Gürel, Ö.E., Savaşçın, Z. (2020). “Gelenek ile 

Gelecek Arasında” (s.12). Cogito, Eleştiri Zamanı, sayı 100. İstanbul: Yapıkredi]. 

26
 Kautsky üzerinden örneklenen bu okuma biçimi Ortodoks Marksizmi tanımlamak üzere 

kullanılabilir. Fakat Marksist teorinin yalnızca böyle bir Marksist yorum üzerinden 

değerlendirilmesinin kendisi de indirgemeci bir yaklaşımı örneklediğini söylemek mümkündür. 



12 

özgürleşme pratiğinin öznesi olan işçi sınıfının tarihsel rolü ile ilişkilendirilmiş, 

dahası mevcut durumu dönüştürecek bu gücün özgüllüğü onun evrensel çıkarlarla 

özdeşliği ölçüsünde tanımlanmıştır. Bu durumda tarihi ve toplumu, sınıf 

çatışmalarıyla ve sınıfsal mücadelelerle, en genel anlamda toplumsal üretim 

biçimleriyle değerlendiren geleneksel Marksizm, çağdaş siyaset felsefesi 

perspektifinden kendisiyle hesaplaşılacak bir teori olarak ilk sırada yer almaktadır.  

Bu noktanın biraz ayrıntılandırılması gerekir; çünkü sınıf kavramının Marx için ne 

ifade ettiğine ilişkin bir kafa karışıklığı söz konusu olmuştur. Bertell Ollman bunun 

nedenini Marx‟ın kavramı kimi zaman grup, hizip veya tabaka ile eş anlamlı 

kullanmasında, bu açıdan da Marx‟ta kavramın oldukça gevşek bir kullanımı 

olmasında bulur.
27

 Ayrıca Marx toplumdaki çeşitli sınıflardan bahsetmiştir: Toprak 

sahibi, köylü, işçi, burjuva, küçük burjuva, lümpen proletarya, parazit sınıf vb. 

Sınıfları oluşturan motifin ve sınıflar arasındaki farklılaşma zemininin ne olduğu 

sorusu bu noktada önem kazanır. Bildiğimiz üzere Kapital‟in III. cildinin son bölümü 

sınıflar üzerinedir fakat bu bölüm yarım kalmıştır. Dolayısıyla Ollman Marx‟ın 

teorisindeki sınıf kavramının teorinin bütünlüğü göz önünde bulundurularak 

tamamlanması gerektiğini düşünür. Marx bu bölümde her şeyden önce gelir 

kaynaklarının sınıfları oluşturan ve onları birbirinden ayıran bir kategori 

sunamayacağını ifade eder.
28

 Zira Savran‟ın da ifade ettiği gibi:  

Gelir kategorisi açısından bakıldığında yöneticilerin temel geliri maaşlarından 

kaynaklanır. Yani bir ücret biçimidir. Bu da gelir biçimlerinin bizi aldatmaması 

gerektiğinin bir ilk ifadesidir. Bir genel müdürün de, bir sıradan memurun da, bir 

vasıfsız işçinin de temel gelirleri ücretleri olabilir. Ama bu, söz konusu insanları 

aynı toplumsal sınıfa yerleştirmez.
29

 

Bu durumda sınıfı tanımlayan özellik gelir düzeyi veya gelir kaynağı olarak alınmaz. 

Daha çok toplumsal üretim ve yeniden üretimdeki yerlerine göre tanımlanır.
30

 Buna 

                                                 
27

 Ollman, B. (1968). “Marx‟s Use of “Class” American Journal of Sociology (ss. 573-580).  Vol.73, 

No.5. Chicago: Chicago.  

28
 A.g.ç. s. 577. 

29
 Savran, S. (2014). “Sınıfları haritalamak: Sınıflar birbirinden nasıl ayrılır?,” Marksizm ve Sınıflar, 

Dünyada ve Türkiye‟de Sınıflar ve Mücadeleler (ss. 25-71). Hazırlayanlar: Sungur Savran, Kurtar 

Tanyılmaz, E. Ahmet Tonak. İstanbul: Yordam. 

30
 A.g.e, s. 4. 



13 

göre, üretim ilişkileri çerçevesinde düşünülen sınıflar arası farklar da üretim 

araçlarına sahip olanlar ve olmayanlar arasındaki ayrıma dayandırılır. Ollman, bir 

başka açıdan da Marx‟a göre sınıfı özsel olarak tanımlayan özelliğin, her bir sınıfın 

diğerleriyle olan antagonistik ilişkisi olduğunu ve kapitalizmde sınıfların gittikçe iki 

büyük kutba ayrıldığını ifade eder: Burjuvazi ve işçi sınıfı.
31

 İşçi sınıfının Marksist 

teoride neden dönüştürücü bir gücü ifade ettiği ise ancak kapitalizmin tarihsel 

durumuyla ilişkilendirilerek anlaşılabilir. Öncelikle Marksist teoride “Büyük 

sanayinin en kendine özgü ürünü” olması nedeniyle “yalnızca proletarya gerçekten 

devrimci sınıf” olarak kabul edilmiştir.
32

 Özellikle Manifesto‟da vurgulandığı 

şekliyle işçi sınıfını devrimci ve evrensel kılan nitelikler; sömürünün ulusal 

karakterinden sıyrılmış biçimine doğrudan maruz kalması, burjuvaziye karşı diğer 

toplumsal sınıflar gibi salt kendi konumunu koruma gibi bir saikten değil, geleceğin 

çıkarları üzerinden ve ayrıca bir azınlık hareketi olmasından ötürü değil bütünün 

çıkarı adına hareket etmesinden ötürü olduğunu dile getirilir. Dolayısıyla 

Marksizm‟de işçi sınıfı kapitalizm çerçevesinde toplumsal mücadelenin ontolojik 

merkezi ve tarihsel bilincin taşıyıcısı
33

 konumundadır. Bu açıdan çağdaş siyaset 

tartışmalarında, toplumsal dönüşümün öznesi olarak görülen işçi sınıfının artık nihai 

bir özne konumunda görülmemesi, Marksizmin ontolojik temellerinin sorgulandığını 

göstermektedir. Yeni siyasal paradigmada; ana hatlarıyla temel mesele artık 

„Devrim‟ değil tikel toplumsal hareketler, „Özne‟ değil özne konumları ve onun 

kaynağı olarak ideoloji ve/veya söylem alanı olmuştur. Dolayısıyla sorun; bugünün 

siyaset tablosunda Marx‟ın/Marksizm‟in nasıl konumlandırıldığı, yeniden nasıl 

okunabileceği; daha da önemlisi, yeni toplumsal yapılanmada -farklı toplumsal 

mücadeleler ve onların ilişkileri bakımından- toplumsal dönüşümün itici gücünün, 

bir başka deyişle öznesinin kim olacağıdır.
34

 

                                                 
31

 Ollman, B. (1968). “Marx‟s Use of “Class” American Journal of Sociology (ss. 573-580). Mar. 

Vol.73, No.5. Chicago: Chicago. 

32
 Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Parti Manifestosu (41). Çev. Yılmaz Onay. İstanbul: 

Evrensel. 

33
Bunun en temel nedeni ise onun canlı emek olarak sermayenin değer ve artı-değer üretmesinin 

merkezinde yer almasıdır. Kapitalizmin koşullarının ilk elden neden işçi sınıfı ile ilişkili olduğuna 

Marx, 1844 Elyazmaları‟nda detaylıca yer verir.  

34
 Genel soruşturma yeni öznenin tayinine ilişkin olsa da post-Marksist tavır, Althusser ve Foucault 

gibi bütünlüklü ve merkezi bir özneden bahsedilemeyeceği anlayışında temel bulması bakımından bu 

arayıştan kopmakla birlikte, dönüşümün imkanlarına ilişkin bir soruşturmayı sürdürür.    



14 

Toplumsal ve siyasal gelişmelerden hareketle Marksizmin temel kavramlarını yapı-

bozuma tabi tutma anlayışı içindeki Post-Marksizm adıyla anılan bu yeni kavramsal 

çerçeve en temelde; 

…ideoloji ve politikayı ekonomiden ve sınıfsal ilişkilerden uzaklaştıran bir 

yaklaşım olarak, esasında Marksist teorinin işçi sınıfının öncülüğü, üretim tarzı 

ve ilişkilerinin belirleyiciliği, proletarya diktatörlüğü, sosyalizme politik bir 

devrim yoluyla ulaşılacağı gibi temel kabullerinin sol içinden sorgulanması ve 

reddidir.
35

 

Bu açıdan post-Marksist çerçevede yapılan tartışmaların çoğunda, Marx‟ın yalnızca 

kendi dönemine ilişkin bir teori ortaya koyduğu düşüncesi yaygındır.
36

 Buradan 

çıkan ilk sonuç; Marksist teorinin, bugünün siyasal çerçevesini anlama ve analiz 

edebilme gücünden yoksun olduğu, Marksist kategorilerin mevcut toplumu ve 

toplumsal hareketleri açıklamada ve dönüştürmede artık iş görmediği veya yetersiz 

kaldığı düşüncesi olmuştur. Bu düşüncenin temelinde Marksist teori ve mevcut pratik 

arasında yaşandığı düşünülen yarılma, diğer yandan yeni ve parçalı toplumsal 

muhalefet odaklarının görünürlük kazanmasıyla birlikte bütünlüklü, homojen ve 

rasyonel bir toplumsal yapının imkânının sorgulanabilirliği gibi etkenler yer 

almaktadır.  

Daha önce belirttiğimiz gibi; kriz ve değişim vurgusunda üst-anlatıların, belirlenimci 

ve evrenselci iddiaların çöküşü kadar, tikellik ve farklılıklara ilişkin yeni siyasal 

projenin de iması yer alır. Bu iddia; var olduğu düşünülen krize bir teklif ve her 

şeyden önce toplumsal hareketlere yönelik stratejik bir yenilenme çağrısıdır. Bu 

çağrıyı Negri ve Hardt Meclis‟te “(…) çoğunluğun stratejik kapasitelerini 

geliştirmeye ve önderliği takip edilecek taktiklere indirgemeye odaklanmalıyız” 

şeklinde ifade ederken, E. Laclau ve C. Mouffe Hegemonya ve Sosyalist Strateji adlı 

çalışmada bu düşünceyi “toplumsal mücadele pratiklerinin gittikçe karmaşıklaşan bir 

zeminde meydana geldiği günümüz gelişmiş ve endüstrileşmiş toplumlarında, çeşitli 

toplumsal failler arasında eklemlenmeyi sağlayacak sınıfların ötesinde bir hegemonik 

                                                 
35

 Kaygalak, S. (2001). “Post-Marksist Siyasetin Sefaleti: Radikal Demokrasi” (ss.33-59).  Praksis (1). 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/001-Kaygalak.pdf. (Erişim Tarihi: 11.02.2018).  

36
 Laclau, E. (Haziran 2002). “Post-Marksizm, Küreselleşme Evrensellik ve Etik,”. Söyleşen: Mesut 

Yeğen, https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-158-haziran-2002/2348/post-marksizm-

kuresellesme-evrensellik-ve-etik/4428. (Erişim Tarihi: 12.07.2018). 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/001-Kaygalak.pdf
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-158-haziran-2002/2348/post-marksizm-kuresellesme-evrensellik-ve-etik/4428
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-158-haziran-2002/2348/post-marksizm-kuresellesme-evrensellik-ve-etik/4428


15 

stratejinin yaratılmasının zorunlu olduğu düşüncesidir”
37

 şeklinde ortaya koyar. 

Böyle bir düşünce hattı bazı Marksist temellerden vazgeçme fikrine dayanmıştır. Zira 

Laclau ve Mouffe‟a göre artık “Birçok toplumsal antagonizma ve çağdaş toplumların 

anlaşılması için hayati önem taşıyan birçok mesele, Marksizm dışı söylem alanına 

aittir ve Marksist kategorilerle kavranamamaktadır.”
38

 Bu düşünürler için ortak 

amaç, Marksist kategorilerin çağdaş sorunlar ekseninde yeniden okunmasıdır; fakat 

evrenselci, ekonomik belirlemeci ve sınıfçı anlayışta kalındığı sürece yeni toplumsal 

değişimleri olumlu karakterde ifade edecek ve dönüştürecek bir teori ortaya koymak 

imkânsız görünmektedir. Bu nedenle Laclau ve Mouffe Hegemonya ve Sosyalist 

Strateji‟de, her şeyden önce bu merkezi sınıfçı perspektiften vazgeçtiklerini ilan 

ederler. Onlara göre; “Marksist kategorilerin günümüzde ne ölçüde geçerli 

olduklarını ciddiyetle tartışmak, ancak bir „evrensel sınıf‟ın ontolojik ayrıcalıklı 

konumuna dayanan her türlü epistemolojik imtiyazdan vazgeçtiğimiz takdirde 

olanaklı olacaktır.”
39

  

İkincisi, ilkine bağlı olarak; Marksist teoride sınıfları oluşturan, onları ayıran ve 

birleştiren bir zemin olan ekonomik açıklama modelinin çağdaş siyaset teorilerinde 

reddi söz konusudur. Dolayısıyla tarihsel materyalizmin ve Marx‟ın burjuva 

toplumunun analizinde sıkça karşılaşılan alt yapı ile üst yapı belirlemesinin ve bu iki 

yapı arasındaki ilişkilerin yeniden sorgulanması gerekmektedir. Kabul edildiği 

şekliyle, geleneksel Marksizm‟de devrimin ontolojisi
40

 kapitalist ekonomik yasalar 

çerçevesinde ayrıcalıklı bir özne durumunda olan işçi sınıfına, epistemolojisi ise 

tarihsel bir zorunluluk taşıyan işçi sınıfının devrimci bilincine veya öncü partiye 

dayandırılır. Buna karşın çağdaş teorik çerçeve öncelikle, toplumsalın ontolojik 

zeminini siyaset alanına taşımış, epistemolojisini de hegemonya ve olumsallık 

mantığı olarak belirlemiştir. Dolayısıyla Post-Marksizm, Marksist teori içinde 

                                                 
37

 Kaygalak, S. (2001). “Post-Marksist Siyasetin Sefaleti: Radikal Demokrasi” (s. 37).  Praksis (1). 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/001-Kaygalak.pdf. (Erişim Tarihi: 11.02.2018). 

38
 Laclau, E. & Mouffe, C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir 

Politikaya Doğru (s.10). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

39
 A.g.e., s. 29. Bu ilanın felsefi temelleri daha önce bahsettiğimiz gibi modernitenin akıl, özne ve 

evrensellik iddialarına ilişkin temel bir itirazı dile getirir. Bu açıdan düşünürlerin post-Modern 

eleştirel perspektifi sahiplendiğini söyleyebiliriz.  

40
 Düşünürlere göre Marksist söylemler alanını yöneten iki ontolojik paradigmadan biri Hegelci diğeri 

doğalcı paradigmadır. Bkz. A.g.e., s. 11. 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/001-Kaygalak.pdf


16 

herhangi bir konum edinmekten ziyade, teorideki radikal değişimin gerekliliğine 

vurgu yapmaktadır.  

Toparlayacak olursak; modernite ve Aydınlanmanın özne, rasyonalite, evrensel 

hakikat iddialarına yönelik büyük bir kuşku ve sorgulama faaliyetinin ortaya çıkışı 

olarak adlandırılan postmodernizm ve sonrasında Yapısalcılık ve postyapısalcılık, 

çalışma kapsamındaki post-Marksist teorilerin felsefi zeminini teşkil etmektedir. 

Büyük anlatıların eleştirisi; özcülük ve evrenselcilik başta olmak üzere, yine bu 

kavramlarla ilişkili olarak nesnelcilik, belirlenimcilik ve indirgemecilik karşıtlığı 

olarak okunabilir. Yapısalcı dilbilimle başlayan belirlenimsizlik, farklılık, anlam 

oyunları ve keyfilik (gösteren ile gösterilen arasında nesnel bir belirlenim olmadığı 

iddiası) tartışmaları nesnelliğin reddine uzanan epistemolojiler ortaya koyar.
41

 Bu 

tavrın Marksist çalışmalara dair en açık ilanı 1980‟lerden itibaren Marxism Today 

dergisi çevresinde ortaya konulan “Yeni Zamanlar” projesi olmuştur; yeni tartışma 

çerçevesi artık kimlik ve kültür çalışmaları olarak belirlenir.
42

 Başka bir ifadeyle, 

geleneksel Marksizm‟deki temel tartışmalar (üretim ilişkileri, mülkiyet, sömürü) 

artık yerini yeni toplumsal kimlik siyasetlerine (cinsiyet, etnisite, çevre, feminizm 

vb.) bırakmıştır. Post-Marksizmin çerçevesini belirleyen bu tartışmalar, daha 

yakından bakarsak, siyasal, ekonomik ve toplumsal kimi değişimlerle 

ilişkilendirilerek okunabilir.  

Siyasal olarak; 1920‟lerden itibaren Gramsci‟nin İtalya‟daki faşist harekete işçi sınıfı 

çevrelerince verilen desteğin yarattığı hayal kırıklığı ile başlattığı üstyapıya yönelik 

çalışmalar; ideoloji, hegemonya, söylem ve eklemlenme tartışmalarının ateşini 

fitillemiştir. Savaş sonrasında Avrupa Komünist Partilerinin, sınıf çelişkilerini 

görünmez hale getiren bazı ekonomik ve siyasal haklar kazanan işçi sınıfıyla 

tekabüliyetinin ortadan kalkması ve yeni demokrasi stratejileri yoluyla ulusal 

burjuvazinin siyasal hâkimiyetinin artması da merkezi tartışmaların yönündeki büyük 

değişimlerin siyasal nedenleri olarak gösterilebilir. Doğu Avrupa ülkelerindeki 

komünist iktidar ve yönetimlere tepki, Stalin‟in seçkinci, hiyerarşik ve disipliner 

politikalarına yönelik eleştiriye tekabül eder. Anderson‟un da ifade ettiği gibi bu 

deneyimlerden sonra Batı Marksizminin bakışları kültür devrimine dönmüş ve 

                                                 
41

 Adaklı, G. (2001). “Post-Marksizmin Siyasal ve Kuramsal Açmazları” (s. 13-32). Praksis (1). 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/001-Adakli.pdf. (Erişim Tarihi: 11.02.2018) 

42
 A.g.ç., s. 18-19.  

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/001-Adakli.pdf


17 

oradan beslenmiştir.
43

 Aynı şekilde 1970‟lerden sonra ABD ve İngiltere‟de işçi 

hareketlerinin hem grevlerde hem de seçimlerde aldığı yenilgi, sınıf hareketinin 

konumuna ve değiştirici gücüne ilişkin sorgulamaların artmasının da önemli 

nedenlerindendir.    

Ekonomik olarak iki temel etkenden söz edilebilir. Bunlardan ilki, Soğuk Savaş 

döneminde ulusların hâkimiyet bölgelerinin ve taraflarının belirlenmesi, eş deyişle 

emperyalizmin dünyayı farklı kutuplara ayırması, fakat bir yandan da ulusal sınırları 

aşan emek gücü arayışının sonucunda sömürünün alanının genişlemesidir. Önce 

1930‟lardan itibaren üretime petrol ve elektrik enerjisinin dahil olmasıyla yeni bir 

teknolojik değişim başlamış, bu değişimin birey-toplum ve devlet düzeyinde bazı 

karşılıkları olmuştur. Fordizm olarak ifade edilen bu üretim modeli, üretimin 

standart, mekanik ve daha sistematik hale gelmesini ifade etmekteyken, aynı 

zamanda devlet eliyle piyasanın düzenlenmesi ve güvenli kılınmasına, bir yandan da 

ulus şirketlerin uluslararası yeni emperyalist çıkarlarına hizmet etmesine olanak 

sağlamıştır. Ne var ki 1960 ve 70‟lerde hem ırkçılık hem sömürgecilik karşıtı 

hareketlerle hem de savaşların verdiği hasarlarla krize giren bu sistem, üretimin 

yapısal değişimi olarak adlandırılan post-Fordist üretime evrilmesine yol açmıştır. 

Sermaye birikim modelinin 1970‟lerden bu yana, Fordizmden post-Fordist üretim 

biçimine geçerek dönüşmesi, eş deyişle teknoloji temelli daha esnek (zamansal ve 

mekânsal sınırlılıktan bağımsızlaşan) çalışma modelinin, hizmet sektörünün 

gelişmesiyle maddi olmayan emek kavramının ortaya çıkması ve sömürü alanının 

genişlemesi, kısacası üretimin çeşitliliğine ve üreticilerin farklılığına dayalı yeni 

sektörlerin ortaya çıkması ve gelişmesi gösterilebilir. Bu değişimlerin çıktısı, 

Marx‟ın fabrika temelli donmuş ve katı olduğu düşünülen işçi sınıfı perspektifinin ve 

emek teorisinin geçerliliğinin sorgulanması olmuştur.   

Toplumsal olarak ise bu ekonomik ve siyasal değişimleri ve krizleri takip eden, farklı 

talepleri dile getiren tikel toplumsal muhalefet odaklarının toplumsal dönüşüme 

öncülük edebileceği fikrinin doğmasına yol açmıştır. İşçi sınıfının merkezi rolü, 

                                                 
43

 Aynı şekilde John Molyneux da Marksist teorideki bu odak kaymasını Çin‟de olup bitenlerle 

ilişkilendirir. Üretici güçlerin önceliğine yönelik saldırıların sıklıkla dayanağı olarak alınan bu örnek, 

pek çok Marksist için nesnel koşullar uygun olmadığında dahi devrimin gerçekleşebileceğinin kanıtı 

olarak gösterilmiştir. Bu noktadan sonra iradecilik ve politik liderlik gibi belirleyenlere ağırlıklı önem 

atfedilmiş, nesnel bir yorumla ortaya koyulan tarihsel materyalizmden bu süreçte kopulmuştur. 

[Molyneux, J. (2005). “Marxizm determinist mi?” Felsefe Logos, Günümüzde Marxizm (ss.213-242). 

Sayı /1-2. İstanbul: Bulut]. 



18 

Marksizmin geçerliliği, rasyonel ve bütünlüklü bir toplum tahayyül etme imkânını 

geçersiz kılan pratikteki temel değişimler, teorinin bu pratikler ekseninde değişimini 

gerekli hale getirmiştir. Özellikle Avrupa‟da toplumsal muhalefetin işçi sınıfından 

gelmemesi ve hatta işçi sınıfının muhafazakâr eğilimler göstererek çıkarlar ve 

hedefler arasında paradoksal bir görüntü çizmesi, radikal demokrasi fikrine, 

kimliklere ve tikel farklılık taleplerine dayalı siyasal-hegemonik eklemlenme ve 

toplumsal mobilizasyona dayalı sosyalist/komünist
44

 bir siyasal resmin imkânı 

üzerine düşünmede büyük etkendir. Kısaca, “yeni olanakların oluşmasıyla birlikte 

siyasal alanın içeriği genişlemiş, artık sadece sınıfsal meseleler değil, birçok farklı 

öğe ve kimlik, hatta insan ve doğa arasındaki ilişki bile siyasal ve toplumsal 

düzlemde sorunsallaştırılmaya başlanmıştır.”
45

 

Böylesi bir değişimde Marksizmin sınıf merkezli ontolojisinin hala siyasal bir imkân 

sunup sunmadığı şüphesiz ilgi uyandırıcı bir sorudur. Bu bakımdan çalışmanın 

kaynağı; genel olarak siyasal ve ekonomik alanda yaşanan değişimler ile 

Marksizm‟in son yüzyılda yaşadığı düşünülen kriz, bu krizin ontolojik ve 

epistemolojik nedenleri, krizi aşmanın siyasal-toplumsal yolları üzerine yapılan 

tartışmaların ajandalarını açmak üzerinden yeni ekonomik ve siyasal imkânlar 

üzerine düşünmektir.  

İlk bölümün genel amacı, bu türden kriz iddialarını tartışmaya açabilmek adına 

Marx‟ın metinlerinden hareketle temel bazı kavramları ortaya koymak olacaktır.
46

 

                                                 
44

 Negri ve Hardt‟ın komünizm, Laclau ve Mouffe‟un ise sosyalizm kullanımını tercih etmesi, siyasal 

felsefelerinin kalkış noktasına ilişkin temel farklılıklarına dayanmaktadır. Bu farklılıkların onların 

Marksist perspektiflerine, devlet ve devletin kurumlarıyla kurulması talep edilen ilişki biçimine 

yönelik olduğu söylenebilir. Negri ve Hardt‟ın çokluğun ortaklaşa hareketine dayanan teorisi 

“kurumlardan geri çekilme” stratejisine, Laclau ve Mouffe içinse tersine, bu “kurumlara dahil olma” 

stratejisine dayanır. Dolayısıyla Laclau ve Mouffe‟a göre komünizm kavramı, devletin bir asalak 

olduğu ve tüm çelişkilerin çözüldüğü rasyonel bir toplumda devletin sönümleneceği idealine 

dayandığı için tercih edilmemektedir. Negri ve Hardt içinse devlet, imparatorluk ağının bir nevi 

yürütme kurumu olduğundan içkin güce karşıttır. Dolayısıyla onun karşıtı devletsiz toplum olan 

komünizm olacaktır.  

45
 Gülenç, K. (2015). “Radikal Demokrasi ve Güncel Tartışmalar”, Ayrıntı Dergisi, 

http://ayrintidergi.com.tr/radikal-demokrasi-ve-guncel-tartismalar/ (Erişim Tarihi: 20.08.2018). 

46
 Marx‟ın metinlerinin, özellikle Althusser‟in “epistemolojik kopuş” kavramında ifade bulduğu gibi, 

hümanist-ideolojik olan ile bilimsel olan dönemler şeklindeki kategorizasyonu Marksist çevrelerce 

çoğunlukta kabul görmüş ya da bu metinler arasındaki ayrıma yönelik tartışmalar süregitmiştir. 

Özellikle yabancılaşma kavramı üzerinden yürütülen tartışmalar düşünürün ilerleyen çalışmalarında 

kavramın, tekrar aynı yoğunlukta kullanılmaması nedeniyle, Marx‟ın hümanist-ideolojik dönemine 

özgü bir kavram olarak kabul edilmesine temel oluşturmuştur. Ne var ki Marx‟ın geç dönem 

eserlerinden olan Kapital‟de yabancılaşma kavrayışı şeyleşme, meta fetişizmi gibi aynı çerçevede ele 

alınan (ilişkisizlik, bağlamsızlık, kopukluk) kavramlarla sürdürülür. Bu açıdan benim hareket noktam 



19 

Bunun için de emek, değer ve sınıf kavramlarının metinlerde ne tür anlamlar 

kazandığı, tartışmamızın ana hattına uygun olarak yeniden gözden geçirmek 

gerekmektedir. Üç ana başlık altında Marx‟ın emek, siyaset ve demokrasi hakkındaki 

görüşleri hem erken dönem hem de geç dönem yazıları bağlamında açılacaktır. 

Burjuva demokrasisine yönelik eleştirilerinin, onun demokrasiyi tümden reddetmesi 

anlamına gelip gelmediğini incelemek ve buradan hareketle siyaseti kavrama 

biçimini ortaya koymak ona yönelik eleştirileri değerlendirebilmek bakımından 

önemli görülmüştür. 

Çalışmamızın ikinci bölümü, kapitalizmin genişleyen ve tüm topluma yayılan 

iktidarını; imparatorluğu ve bir karşı-iktidar olarak sınıf kavramından daha geniş bir 

direniş merkezi olan çokluk kavramını ön plana çıkaran Antonio Negri ve Michael 

Hardt ile yeni öznellik arayışlarını ele almayı ve bu yolla siyasal kavrayışlarının 

farklılıklarını ortaya koyabilmeyi amaçlamaktadır. Yeni iktidar tanımı, yeni bir 

epistemolojik çerçeveye taşınmayı ve bunun da gerisinde sadece bir düşünüş 

farklılığını değil, bu yeni düşünme biçiminin dayandığı yeni yaşam dinamiklerinin 

(direniş odaklarının) ontolojik zeminini de tanımlamayı gerektirmektedir. Negri de 

Laclau gibi, Marksist teorinin zamansal olarak kendi sınırına ulaştığı
47

 gerekçesiyle 

seçici bir tarzda okuyarak; toplumsalla siyasal olanı, emeği ve karşı-iktidarı aynı 

anda inşa eden kurucu bir güç olarak canlı emeğin, genel zekayı, toplumsal birikim 

olarak çokluğu işaret ettiğini ifade eder. Dolayısıyla mesele, çokluğun, siyasetin yeni 

öznesi olarak nasıl bir güç olduğunu ortaya koymak, toplumsalın yeni ontolojisini 

inşa etmektir. Başka bir ifadeyle ikinci bölüm; Marx‟ın emek anlayışının kendi 

dönemsel çerçevesine özgü olduğu, kapitalizmin iktidar süreçlerinde sürekli yeniden 

üretildiği ve iktidarını genişletme yönünde hareket ettiği gerekçesiyle daha farklı bir 

emek ve dolayısıyla daha farklı bir direniş merkezi tanımlamak gerektiğini düşünen 

çağdaş siyaset felsefesinin argümanlarına odaklanacaktır. Negri ve Hardt‟ın emek 

eksenli siyaset kavrayışlarında şekillenen bu düşüncede emek artık, sadece maddi 

ürünler veren, fabrika içerisindeki maddi-somut emek değil, zamansal ve mekânsal 

açıdan yayılımı geniş olan enformatik, bilişimsel ve yaratıcı “maddi olmayan emek” 

olarak değişim göstermiştir. Bu bakımdan siyasal değişimin öznesi de artık Marx‟ın 

                                                                                                                                          
düşünürün metinlerini belli bir bütünlük ve süreklilik içinde okumak ve Marx‟ı bu bütünlük 

varsayılarak ele almak olmuştur. 

47
 Negri, A. (2017).  “Kurucu İktidar: Bir Kriz Kavramı”, Siyasalın Düzenekleri, Çağdaş Marksist 

Kuramda Tartışmalar (s. 55). Çev. Sercan Çalcı. Ankara: Dipnot. 



20 

mekânsal olarak fabrika ile ve zamansal olarak bir işgünü süresiyle sınırladığı 

düşünülen işçi sınıfı değil, heterojen ve zaman-mekânda geniş yayılımlı öznesi olan 

çokluk olacaktır. 

Çalışmanın üçüncü bölümünde Post-Marksizmin yeni siyasal tanımlamasına ilişkin 

radikal demokratik önerisi incelenecektir. Bu açıdan “hegemonya” ve “eklemlenme” 

kavramları merkezinde, radikal demokratik projenin ontolojik ve yöntemsel temelleri 

tartışılarak, Marx‟ın siyaset eleştirisi çerçevesinde bu çağdaş teorinin kendi 

zeminiyle ilişkisi üzerinde durulacaktır. Bu çerçevede tikel toplumsal hareketlerin 

imkânları üzerinden, ekonomi temelli bir sınıf anlayışı olmaksızın, salt demokratik 

pratiğin genişletilerek radikalleştirilmesi tartışmaları ele alınacaktır. Sosyalist 

pratiğin şimdiye kadar sadece işçi sınıfının talep ve çıkarlarına odaklanmış olduğuna 

yönelik eleştirisi ile Laclau ve Mouffe, öznellik arayışının bizatihi kendisini 

eleştirerek toplumsal planda yalnızca hegemonik eklemlenmenin mümkün olduğunu 

vurgular. Çalışmanın bu bölümünde düşünürlerin demokrasi tekliflerinin Marx‟ın 

düşüncesiyle benzer ve farklı yönleri ele alınarak, bu projenin katkıları, açmazları ve 

sınırlılıkları ortaya koyulacaktır. 

Değerlendirme bölümü olan son bölümde ise tezin genel çerçevesi içindeki önemli 

uğraklar ve düşünürler hem birbirileriyle ilişkisi hem de teorilerin kendi açmazları 

bakımından ele alınacaktır. Marksizmi bugünün dinamikleriyle yeniden 

değerlendirmek ve ilişkilendirmek, bir diğer ifadeyle Marksist teorinin pratikle 

kurduğu ilişkiyi güçlendirmek sosyalist bir teori için yaşamsal önemi haiz bir 

meseledir. Bu bakımdan dönüştürücü hareketin toplumsal değişimleri kavrayarak 

teoriyi yeniden şekillendirmesi tam da Marksist düşüncenin sahip olması gereken bir 

yönelim olarak durmaktadır. Yeni siyasal projeler de toplumsal ve siyasal 

değişimlerle birlikte Marksist teoriyi yeniden okumak ve geliştirmek ve dönemin 

pratik zeminiyle teoriyi yeniden ilişkilendirmek amacıyla Marksist kategorileri 

sorgulamaya açmıştır. Bu bakımdan çalışma açısından önem teşkil eden mesele ana 

hatlarıyla ifade edilecek olursa; yüzyılımızın henüz başlarında toplumsal dönüşümün 

öznesine ilişkin artan sorgulamaların ve yeni toplumsal hareketlere uygun yeni 

demokrasi arayışlarının zemini, sonuçları ve Marksizmle temasları olacaktır. 

Çalışmada açılacak olan üç farklı özne, siyaset ve demokrasi kavrayışının fark ve 

benzerlikleri şu şekilde gösterilebilir (Tablo 1.1). 

 



21 

 

Tablo 1.1: Marx, Negri&Hardt ve Laclau&Mouffe karşılaştırmalı özne, siyaset ve 

demokrasi kavrayışları.  

 Marx Negri&Hardt Laclau&Mouffe 

 

Özne (Toplumsal-

Siyasal DeğiĢimin 

Aktörü) 

 

İşçi Sınıfı 

 

Çokluk 

 

Değişen Özne 

Konumları ve Tikel 

Toplumsal 

Hareketler 

 

Siyaset ve Siyasal 

KavrayıĢ 

Egemen Sınıf 

İdeolojisi ve onun 

araçsal 

uygulayıcısı olarak 

Devlet 

 

İmparatorluk 

 

Antagonizma 

Demokrasi 

AnlayıĢı 

Hakiki     

Demokrasi 

(1843) 

Mutlak Demokrasi 

(2011a) 

Radikal/Çekişmeci 

Demokrasi 

Strateji Devrimci Pratik 
Üç Suretli 

Dionysos
48

 

Hegemonya ve 

Eklemlenmeye 

dayalı mücadele 

Amaç Komünizm Komünizm 

Radikal ve 

Genişletilmiş 

Demokrasi 

 

 

                                                 
48

 Her biri hem imkanlara hem de açmazlara sahip üç farklı stratejiyi işaret eder: Kaçış stratejisi, 

Antagonist reform stratejisi ve Hegemonik strateji. Düşünürlere göre bu stratejilerin birbirine 

örülmesiyle birlikte, her birinin zayıf yönleri güçlenerek gerçek bir üretici işbirliği temelinde karşı-

iktidarlar yaratılacaktır. [Bkz. Negri, A. & Hardt, M. (2019). Meclis (362). Çev. Akın Emre Pilgir. 

İstanbul: Ayrıntı]. 



22 

 

 



23 

2. MARX’TA EMEK, SĠYASET VE DEMOKRASĠ  

Çalışmanın bu bölümü üç alt kısımdan oluşmaktadır. İlk olarak Marx‟ın emek teorisi, 

daha sonra yapılacak olan maddi olmayan emek tartışmalarına olduğu kadar post-

Marksist teorilerin ekonomik determinizme yönelik eleştirilerine de açıklayıcı bir 

zemin sunması amacıyla ayırt edici özellikleri ile ele alınacaktır. Marx‟ın emek 

teorisini tümüyle ele almak bu çalışmanın kapsamını aşmaktadır. Bu nedenle burada 

yalnızca çağdaş tartışmalar ve eleştiriler üzerinden çalışmanın yönüne katkı sunacak 

önemli noktalar üzerinde durulacaktır. İkinci kısımda ise Marx‟ın yabancılaşma 

teorisi kapitalizm analizinde siyasal tartışmalara açılmaya imkân sunan önemli bir 

öznel-toplumsal unsur olması nedeniyle ele alınacaktır. Bunun temel sebebi 

yabancılaşma kavramının ekonomi ile siyaset arasında bir geçiş, bir köprü görevi 

gördüğünü ve hatta demokrasiye ilişkin yeni imkanlar taşıdığını düşünmemizdir. Son 

kısım ise Marx‟ın siyasal analizlerine, daha çok devlet ve özelde demokrasiye ilişkin 

eleştiri ve çıkarımlarına odaklanacaktır.  

2.1. Marksist TartıĢma ve EleĢtirilere Kısa Bir BakıĢ 

Bu bölümde Marx‟ın emek kavramını, onun siyaset ve demokrasiye ilişkin analizleri 

ile birlikte ele alacağız. Bu bakımdan siyasal ve toplumsal dönüşümün öznesine 

ilişkin sorgulamaların ve hatta bu özne arayışının iptaline ilişkin çıkarımların tarihsel 

ve felsefi temellerini çözümleyerek ve en önemlisi Marx‟ın metinlerinde ekonomi ve 

siyaset arasındaki ilişkiye odaklanarak, Marx‟a yönelik siyasal noksanlık eleştirisinin 

geçerliliğini sorgulamak, çalışma açısından öncelikli amaçtır.
49

 Siyasal olanın 

sıklıkla ahlaki veya ekonomik bir perspektifte temellendirilmiş ve gölgelenmiş, eş 

deyişle ya adalet gibi ahlaki ve evrensel kodlarla ya da ekonomik çıkarlar veya 

ekonomik üretim-bölüşüm-dağıtım meseleleriyle ele alınmış olmasına yönelik 

                                                 
49

 Bu iddianın temelinde ekonomizme yönelik indirgemecilik eleştirileri yer alır. Carnoy‟un da ifade 

ettiği gibi Marx‟ın ekonomi-politik çözümlemesiyle kıyaslanabilecek derecede kapsamlı bir siyaset 

teorisi yoktur. Carnoy yine de praksis açısından mutlak önem taşıyan politikanın Marx‟ın eserlerinde 

örtük olarak bulunduğunu, bu potansiyeli ortaya çıkaran ismin ise Gramsci olduğunu düşünür. 

[Carnoy, M. (2001). Gramsci ve Devlet, Praksis 3, Çev. Mehmet Yetiş. (Orijinal metin “State and 

Political Theory, Princeton University Press, 1984”)]. 



24 

eleştiriler, siyasalın iktidar, antagonizma ve güç ilişkileri çerçevesinde 

değerlendirilmesi gerektiği yönündeki -siyasala asıl anlamını verme- çabalarına 

dayanır. Bu çaba, siyasal olanı rasyonel, nesnel, kesin ve pürüzsüz bir ufukla 

değerlendirmeyi değil, tersine belirsizlik, kararsızlık ve tutkusal boyutlarıyla hesaba 

katmayı salık verir. Dolayısıyla Marx söz konusu olduğunda eleştiri iki boyut 

kazanır. Bunlardan biri siyasalın ekonomi temelli nesnel kesinlik belirlenimlerine 

indirgenmesi, diğeri ise komünizm idealinde antagonizmaların ortadan kalkacağına 

ve rasyonel bir toplumun varolacağına ilişkin inanç olmuştur. Bu eleştiri iki türden 

indirgemecilik çerçevesinde kavramsallaştırılabilir: Ekonomik indirgemecilik ve 

sınıf indirgemeciliği. Ekonomik indirgemecilik eleştirileri, toplumsal tüm değişim ve 

hareketlerin üretim ilişkileri ve güçleri bağlamında açıklanmasına yönelik teorik bir 

itirazla ifade edilirken, sınıfa ilişkin indirgemecilik öncelikle modernitenin 

kendinden menkul özne ve onun evrensel hakikat iddiası üzerinden, Marx‟ın da 

kapitalist sistemin dönüşümünü onu tümüyle ortadan kaldıracak muhatabı olarak 

gördüğü öznenin (işçi sınıfının) evrensel rolüne atfetmiş olmasına yönelir. 

Dolayısıyla post-Marksist düşünürlere göre Marx, siyasal alanın ve ideolojinin 

(üstyapının) toplum üzerindeki dönüştürücü etkilerini göz ardı etmek, tek bir 

açıklayıcı ilke ve kurtarıcı tayin etmekle özcü, indirgemeci ve hatta “eskatolojik” bir 

felsefenin sürdürülmesine hizmet etmiştir.  

Ne var ki bu eleştiriye ilişkin Marksist çerçevedeki itirazlardan ilki Marx‟ın ekonomi 

ve siyaset arasındaki ayrımın tam da kapitalizmin varoluşuna içkin tanımsal, 

sıralayıcı ve ilişkiselliğe kapalı burjuva bilimine ilişkin ayrımlar olduğunu 

düşünmesinde temellendirilir. Diğer savunma, kapitalizmin temelde ekonomik bir 

sistem olması ve ekonomik sömürü dolayımıyla kendini var etmesi nedeniyle, 

Marx‟ın sadece analizde ağırlık kazanan bir ilişkisel birim olarak ekonomiye vurgu 

yaptığı şeklinde sonuçlanır, tümüyle siyaseti gereksiz ve önemsiz gördüğü yönünde 

değil.
50

 Bunun yanı sıra Gregor McLennan öncelikle indirgemecilik türleri arasında 

ayrım yapılması ve indirgemeciliğin bilimsel bir araştırmada iyi mi kötü mü 

olduğuna karar verildikten sonra Marx‟a yöneltilen eleştirilerin yeniden 

                                                 
50

 Ollman, B. (2001). “Marksizm ve Siyaset Bilimi: Marx‟ın Yöntemi Üzerine Bir Başlangıç”, Praksis 

3. (ss.131-153). Çev. Beycan Mura-Emre Arslan. http://www.praksis.org/wp-

content/uploads/2011/07/003-Ollman.pdf. (Erişim Tarihi: 18.03.2019). 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/003-Ollman.pdf
http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/003-Ollman.pdf


25 

değerlendirilmesi gerektiğini ileri sürer.
51

 İdeoloji meselesiyle ilişkili olan (ve bu 

açıdan alt yapı-üstyapı ilişkisine bağlı olan) indirgemeciliğin Marx‟ta dışlayıcı 

(eliminative reductionism) şekilde, eş deyişle bir alanın tüm faaliyet ve nesnelerinin 

diğer alan tarafından belirlenmesi şeklinde yer almadığı, onun daha çok geniş bir 

bağlantı/ilişki meselesi olduğudur.   

(…) Yeni Sağ‟ın toplumsal dönüşüm için gündemi gibi fenomenlerin 

terminolojisini ve göndergelerini tamamen ortadan kaldırabileceğinizi ve onları 

toptan egemen sınıf çıkarları terminolojisiyle değiştirebileceğinizi varsaymak 

oldukça saçma olurdu. (…)  Daha ziyade, tipik önerme, Yeni Sağ ideolojinin, 

ekonomik yapılar ve kapitalist sınıf çıkarlarıyla yakından bağlantılı olduğu 

yönündedir.
52

 

Düşünüre göre Marx, dönemin fikirlerinin egemen sınıfın fikirleri olduğunu 

söylemekle birlikte, bu, tüm ideolojilerin egemen sınıfa ve tabi sınıfa tahsis edilmesi 

anlamına gelmemektedir. Böylesine bir kaba Marksizm (Vulgar Marxism) 

eleştirilmeyi elbette hak etmektedir, fakat Marksizmi tümüyle bu görüşle 

özdeşleştirmek de hata olacaktır. Ayrıca bu eleştiride saklı olan talep ideolojilerin 

bağımsızlığı ve yüzer-gezerliği ise, bu anlayış daha fazla eleştiriye tabidir. Zira 

sadece Marksistler değil, her ciddi sosyal araştırmacı “ideolojinin görünürdeki 

bağımsız gücünü tam olarak açıklamamıza yardımcı olabilecek bir toplumsal 

oluşumun yapısal özelliklerinde ipuçları arar.”
53

  

                                                 
51

 McLennan, G. (1995). “Post-marxism and the problems of „modernist‟ explanation”, Contemporary 

Issues in Education (pp. 140–149).  VOL. 14, NO. 2. https://pesaagora.com/access-archive-

files/ACCESSAV14N2_140.pdf. (Erişim Tarihi: 23.01.2020). 

52
 A.g.ç s. 5. 

53
 A.g.ç. s. 6. Düşünürün Michele Barrett'in 1991 yılında yayınladığı The Politics of Truth: From 

Marx to Foucault adlı eserine cevaben yazdığı bu makalede, Barret‟in de yaptığı gibi Marx‟a yönelik 

eleştirilerden bir diğerinin evrenselcilik olduğu ifade edilir. Fakat McLennan her düşünürün ve 

araştırmacının kaçınılmaz olarak dile içkin bu evrensel öğelerle bilimsel çalışma yürüttüğünü ifade 

eder. “(…) Marx evrensel (tarih-ötesi) bir insanlık tarihi teorisine bağlı kalmadıysa da onun daha 

spesifik teorileri kesinlikle evrensel kavram kümeleriyle -üretici güçler, üretim ilişkileri, ideoloji, artık 

çıkarma vb. doludur. Gerçekten de üzerinde düşünüldüğünde, hemen hemen her sosyal teorinin bu 

anlamda evrensel kavramları kullanması gerektiği açıktır (yapı ve faillik, hakikat rejimleri, ön 

yüzler/arka yüzler, kültür, ideoloji, cinsiyet, etnik köken vb.). Burada evrensellik ya da genellik 

çabası, tam da anlamın koşuludur: tüm dilin bu anlamda zorunlu olarak evrensel bir öğesi vardır.” 

[Gregor McLennan (1995). Post-marxism and the problems of „modernist‟ explanation, 

Contemporary Issues in Education (s.143).] 

https://pesaagora.com/access-archive-files/ACCESSAV14N2_140.pdf
https://pesaagora.com/access-archive-files/ACCESSAV14N2_140.pdf


26 

Bir diğer yandan, Marx‟ın ekonomi temelli bir teorisi olduğunu, toplumsal eşitsizlik, 

sömürü, özel mülkiyet ve hatta ahlaki-siyasal-hukuksal sistemleri ekonomi temelinde 

değerlendirdiğini herhangi bir indirgemecilik suçlaması yapmadan, tersine 

olumlayarak okuyan Tom Rockmore, Marx‟ın bu perspektifini tam da mevcut 

tarihsel toplumsal dokuya hak ettiği şekilde temas eden ve onu açıklayabilen başarılı 

bir teori olarak değerlendirir. Zira düşünüre göre merkezi, sürekli olarak sermaye 

birikimi, kar ve zenginlik arzusu olan bu toplumu, eş deyişle “bolluğun ortasındaki 

sefaleti” ekonomi perspektifi olmayan bir teori açıklayamaz.
54

 Aynı şekilde, 

Marksizmde Ahlak Tartışmaları çalışmasında, Marx‟ın burjuva düzenindeki formel 

hukukun kazanımlarının politik mücadele için önemini kavramış olduğunu düşünen 

Kurtul Gülenç, yine de Marx‟ın kapitalizm eleştirisinin ahlak-hukuk-siyaset 

temelinde olmadığını, zira onları tam da burjuva liberalizminin dar ufkunu ortaya 

koydukları gerekçesiyle analiz merkezi olarak ele almadığını ifade eder. Bu 

bakımdan siyaset veya hukukun reddinden veya gereksizliğinden ziyade vurgu, 

onların “bütün-parça döngüsü bağlamında hermeneutik (yorumsamacı) bir yöntemle 

okunması gerektiği”
55

 üzerinedir. “Başka bir ifadeyle, Marx‟ın fikirleri eklektik 

olmayan fakat farklı disipliner parçaların bir araya getirilmesiyle oluşan bütünlüklü 

bir sisteme işaret ettiğinden söz konusu eserlere parça-bütün arasındaki diyalektik 

iletişim korunarak yaklaşılmalıdır.”
56

 Ayrıca Marx‟ın gününün mevcut pratik siyasal 

ilişkileri üzerinden yaptığı siyasal analizlerinin en yoğun olduğu çalışmalarına 

bakıldığında, eleştirdiği sistemlerin yanı sıra olumladığı bazı siyasal imkanlar olduğu 

da dikkat çeker. Daha sonra bahsedeceğimiz gibi “hakiki demokrasi” fikri buna bir 

örnek teşkil etmektedir. Yine de politik ekonomik çözümlemelere nispeten, siyasete 

ilişkin yoğun ve sistematik bir çalışmasının olmaması, teoride iktidar çözümlemesi, 

milliyetçilik ve devlete ilişkin konuların merkezi bir yer almaması, bu anlamda 

toplumsal diğer yapılara fazlaca yer vermemesi çağdaş siyaset felsefenin yönelimi 

açısından sorunlu bulunmuştur. Dolayısıyla burada yapacağımız analizler; Marx‟ın 

ne tür bir siyasal kavrayışı (neden) reddettiğini ve aynı zamanda başka türden bir 

siyasal imkâna ne ölçüde açık olduğunu anlamayı gerektirirken, Marx sonrası 

                                                 
54

 Rockmore, T. (2014). Marksizmden Sonra Marx, Karl Marx‟ın Felsefesi, Çev. Habip Türker. 

İstanbul: Ayrıntı. 

55
 Gülenç, K. (2016). Marksizmde Ahlak Tartışmaları, Adalet, Özgürlük, Mutluluk (s. 23). İstanbul: 

Tekin.  

56
 A.g.e., s.23. 



27 

ekonomik ve siyasi düşüncenin temel iddiaları, eleştirileri ve yorumlarının geçerlilik 

zeminini de tartışmaya açmaya çalışacaktır. Marksist kimi kavram ve kategorilerin 

yeniden gözden geçirilmesi, eleştirilmesi ve geliştirilmesi öncelikle Marksist bir tavır 

olarak gerekli olsa da içinde yaşadığımız çağın kapitalist tininde Marksist yaklaşımın 

neden hala önemli ve geçerli olduğunu göstermek de gerekmektedir. Çalışmada 

Marx‟ın emek kavrayışının bir dönüşme ve dönüştürme etkinliğine işaret ettiği, onu 

kapitalizmde olduğu gibi tekdüze ve tüketime yönelik bir faaliyet olarak dar anlamda 

değil, kendini gerçekleştirme ve bir eyleme biçimi olarak hem kendi türsel varlığını 

hem yaşamsal ihtiyaçlarını hem de toplumsal varoluşunu kapsayacak şekilde geniş 

anlamıyla kullandığı vurgulanarak emek teorisinin yalnızca ekonomizme 

indirgenemeyecek bir perspektif sunduğunu ortaya koymayı hedefliyoruz. Marx‟ın 

ifadesiyle “İnsana, eğer emek-gücünün kişileşmiş temsilcisi gözüyle bakılırsa, insan, 

bizzat yaşayan ve bilinçli bir şey olmakla birlikte, doğal bir nesne, bir şeydir; ve 

emek de onda bulunan bu gücün ortaya çıkışı, belirmesidir.”
57

 Kapitalizmi 

yabancılaşma ve fetişizm perspektiflerinden, eş deyişle insan özgürlüğünün, onun en 

temel ihtiyaç ve potansiyellerinin engellenmesi bakımından eleştiren Marx, emeği 

insanın varoluşunun ve ilişkiselliğinin temeli olarak almakla, açıktır ki onu sadece 

basit bir üretim-tüketim döngüsü olarak değil, ontolojik bir temel olarak 

kavramaktadır. Bu anlamda da kapitalizm sadece bir ekonomik sömürü biçimi değil, 

tüm yaşamsal varoluşun tehdidi ve yıkımı olarak okunabilir. Yine aynı şekilde 

Sayers de Marx‟taki emek kavramının Hegelci köklerine vurgu yaparak, kavramın 

geniş ufkundan bahseder.
58

 Düşünüre göre her türden biçimlendirici ve dönüştürücü 

faaliyeti emek ve üretim kavramları bağlamında ele alırsak, tarihsel materyalizmi 

determinist ve indirgemeci bir yaklaşımla okumaktan uzaklaşırız. Benzer şekilde 

Bertell Ollman‟a göre de “Toplumu, içsel olarak birbirine bağlı parçalardan oluşan 

organik bir bütün olarak görerek Marx, sadece iktisadi alanda bulunan ilişkilerle 

değil; insanın bütün etkinlikleriyle, ürünleriyle ve diğer insanlarla arasındaki 

ilişkilerle ilgilenmiştir.”
59

 Son olarak Henri Lefebvre de Marx‟ın ekonomik ilişkileri 

her şeyin çözümü ve anahtarı olarak kullanmadığını, bilakis diyalektik kavrayışında 

                                                 
57

 Marx, K. (2011).  Kapital I (s. 203). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol  

58
 Ayrıntı için bkz. Sayers, S. (2018). “Emek Kavramı: Marx ve Eleştirmenleri” Maddi Olmayan 

Emek Teorisi (ss. 23-53). Der. Arif Koşar. İstanbul: Kor. 

59
 Ollman, B. (2012). Yabancılaşma, Marx‟ın Kapitalist Toplumdaki İnsan Anlayışı (s.267). Çev. 

Ayşegül Kars. İstanbul: Yordam. 



28 

anlamını bulduğu şekliyle birbiriyle ilişkide olan birden fazla öğenin çelişkisi, 

çatışması ve bunların aşılması yoluyla anlam kazandığını ifade eder.  

Ekonomik ilişkiler yegâne ilişki biçimi değil, en basit ilişkilerdir, karmaşık ilişkilerin 

“uğrağı” olarak karşımıza çıkarlar. Genel kanıya göre, diyalektik materyalizm 

düşünceleri, kurumlan, kültürleri -yani bilinci-, saf ekonomik bir somut temelin üstünde 

yükselen hafif ve önemsiz bir yapı olarak görür. Oysa hakiki materyalizm bundan 

tamamen farklıdır. İnsanın bütün örgütlü varoluşunun içindeki pratik ilişkileri tespit 

eder ve bunları yaşam tarzlarının, kültürlerin somut varoluş koşulları olarak ele alıp 

inceler. Daha karmaşık ve zengin belirlenimler, en basit ilişkileri, uğrakları ve 

kategorileri de -gerek tarihsel gerek metodolojik anlamda- içerir, ama bunlardan ibaret 

değildir.
60

 

Dolayısıyla daha sonra yapılacak olan eleştirileri tam da bu okuma biçimi üzerinden 

değerlendirmek amacındayım.  

Marx‟ın politik ekonomi teorisini anlamak, onun en başta emek-emek gücü, sermaye, 

yabancılaşma ve özgürlük ilişkisi, meta ve metanın kullanım ve değişim değeri, 

tarihsel materyalizm gibi yöntem, kavram ve kullanımları, birbirleriyle ilişkileri ve 

teorisinin bütünündeki yeri bakımından görmeyi gerektirmektedir. Marx‟ın emek 

teorisi kendisinden önceki klasik iktisatçıların görüşlerinden kavramsal düzeyde 

etkilenmiştir ve onlarla belirli oranda benzerlikler taşımaktadır. Kullanım değeri ve 

değişim değeri, fiyat ve metanın değeri, üretken ve üretken olmayan emek arasında 

Adam Smith‟ten bu yana ayırımlar yapılmaktaydı. Fakat özellikle konuya 

yaklaşımdaki yöntem ve nihai sonuçlar açısından, Marx‟ın emek-değer teorisi bu 

düşünürlerin teorilerinden oldukça farklıdır. Sözgelişi, David Ricardo da değeri, bir 

malın içerdiği emek-zaman olarak tanımlar; fakat Marx‟a göre kapitalist toplumda 

değeri belirleyen şey toplumsal emek zamanıdır. Bu ne anlama gelmektedir? 

Öncelikle Marx‟ta emek ve toplum kavramları birbirileriyle ilişkisi bağlamında ele 

alınır ve emeğin toplumsallığı, bireyin toplumsallığı ve ilişkiselliği şeklinde ifade 

bulur. Marx analiz ve değerlendirmelerine kendisinden önceki politik-ekonomi 

teorisyenleri gibi kavramları ve mevcut ekonomik sistemi bir veri, doğal ve değişmez 

bir düzen olarak kabul ederek başlamaz. Düşünürün klasik iktisatçılara yönelttiği 

                                                 
60

 Lefebvre, H. (2006). Diyalektik Materyalizm (s.57). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Kanat. 



29 

önemli eleştirilerden biri, onların kapitalizmi insan doğasının bir çıktısı veya bu 

doğaya uygun bir ekonomik sistem olarak konumlamalarıdır. Bunun kaynağında ise 

büyük oranda sistemin birey mefhumu yer alır. Marx 18.yüzyıl düşünürlerinin ve 

döneminin iktisatçılarının bireycilik anlayışını eleştirirken onların sıklıkla Robinson 

Crusoe örneği vermelerine dikkat çeker. Çünkü “(…) Robinson Crusoe tipi tekil 

üretici davranışının evrenselleştirilmesi, bu üreticiye atfedilen otonomi, bağımsız 

karar kapasitesi, Marx‟a göre, klasik iktisatçıların kapitalizmin tarihiliğini, 

dolayısıyla bu özgül toplumdaki üretim faaliyetinin kendine has karakterini 

göremeyişinin dışavurumudur.”
61

 Robinson argümanı, insan doğasına en uygun olan 

ve onu hem tatmin eden hem de kontrol altında tutabilen rasyonel ilkenin bireye ve 

aslında kapitalizme içsel olduğu iddiasını desteklemektedir. Dolayısıyla atomistik 

bireycilik ekseninde kurulan bu insan doğası kavrayışı, kapitalizmin çıkış noktası ve 

tarihsel dayanağı olarak kabul edilebilir. Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine 

Katkı‟da bu durumu şu şekilde ifade eder: “Onlar, bunda bir tarihsel sonuç değil, 

tarihin bir hareket noktasını görmektedirler, çünkü onlar, bu bireyi, bir tarih ürünü 

olarak değil, bir doğa verisi olarak, insan doğası kavramlarına uygun doğal bir şey 

gibi değerlendirmektedirler.”
62

 Dolayısıyla tarih-dışı, soyutlanmış bir birey 

perspektifinden hareketle kapitalizmin yasalarını ve işleyişini, genel ifadeyle 

ideolojisini meşrulaştıran öncellerinden farklı olarak Marx, kapitalizmin tarihselliğini 

vurgulaması ve onu kendi gelişim süreci içinde ve kendi dinamikleri ile 

değerlendirmesi, onun içsel ilişkilerini ve yasalarını eleştirel bir şekilde analiz etmesi 

bakımından bu türden soyutlamaları iptal eder. Demek ki; Marx‟ın emek-değer 

teorisinin iki özgül yönünden bahsedebiliriz: kapitalist toplumdaki üretim ilişkilerini 

onun içsel yasa ve dinamikleriyle analiz etmesi ve bunu özellikle 1845‟ten sonra 

daha sistematik olarak tarihsel materyalizm adı verilen bir perspektiften yapması. 

Başka bir ifadeyle; Marx‟ın teorinin ayırıcı özelliğinin ve onu hala vazgeçilmez kılan 

unsurun, eleştirel yöntemi ve probleme doğalcı olmayan bir şekilde yaklaşım tarzı 

olduğunu söyleyebiliriz.    

Marx‟a özgü diyalektik yöntem elbette Hegelci diyalektik kavramıyla ilişkisinde ve 

kendisinin ifade ettiği gibi ona karşıtlığında anlaşılır. Hegelci diyalektiğin “mistik” 

                                                 
61

 Tonak, E. A.  (2013). “Grundrisse”, Marksist Klasikleri Okuma Kılavuzu (ss. 165-185). İstanbul: 

Yordam. 

62
 Marx, K. (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s. 246).  Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



30 

yönünü ortadan kaldırarak ona usa-uygun bir karakter verdiğini söyleyen Marx için 

bu diyalektik Kapital‟in Almanca ikinci baskıya Sonsöz‟ünde ifade ettiği gibi: 

Mistikleştirilmiş biçimi ile diyalektik Almanya'da moda olmuştu, çünkü şeylerin 

mevcut durumunu yüceltiyor ve ululuyor gibi görünüyordu. Oysa usa-uygun 

biçimiyle diyalektik, burjuvazi ile onun doktriner sözcüleri için bir rezalet ve 

iğrençliktir, çünkü şeylerin mevcut bugünkü durumunu olumlu yanlarıyla 

kavrar, aynı zamanda da, bu durumun yadsınmasını, onun kaçınılmaz çöküşünün 

anlaşılmasını içerir; çünkü diyalektik, tarihsel olarak gelişmiş olan her toplumsal 

biçimi akışkan bir hareket içinde görür ve bu yüzden, onun geçici niteliğini, 

onun anlık varlığından daha az olmamak üzere hesaba katar; hiçbir şeyin zorla 

kabul ettirilmesine izin vermez, özünde eleştirici ve devrimcidir.
63

 

Marx‟a göre tarihin açıklama ilkesi; insanın yaşamda kalmaya yönelik ihtiyaçlarını 

gidermek üzere çabası ve doğa ile ilişkisini ifade eden dönüştürücü ve biçimlendirici 

üretim etkinliği ve organizasyonu, Marx‟ın terminolojisiyle; tarihteki üretici güçlerin 

ve üretim ilişkilerinin diyalektik gelişimidir.
64

 Bu bakımdan tarihsel materyalizm 

yöntem olarak hem toplumun hem de tarihin anlaşılması için bir yasalılık zemini 

sunar. Fakat bu yasalılığın, toplumun veya tarihin baştan belirlenmiş bir ilkesi 

olmaktan ziyade, üretici güçlerle üretim ilişkileri arasındaki karşılıklı ve değişken 

ilişkiye gönderme yaptığını unutmamak gerekir. Bu demektir ki; insanın doğayla 

                                                 
63

 Marx, K. (2011).  Kapital I (s.28). Çev: Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 

64
 Burada, çokça tartışılan diyalektik materyalizm ve tarihsel materyalizme kısaca değinebiliriz. 

Varolanın maddi nitelikli olduğunu ve maddenin de hareketle açıklandığını ifade eden diyalektik 

materyalizm, epistemolojik olarak deneyimsel bilgiye işaret etmektedir. Ne var ki bu materyalizm, 

mekanik materyalizmden farklı olarak, karşıtların çatışmalı ilişkisinin niteliksel değişimlere neden 

olan bir süreci ifade etmesi anlamında diyalektiktir. Üstelik epistemolojik olarak yalnızca görünüşlere 

dair bir açıklama, sıralama ve düzenlemenin ötesinde bir yasa keşfetmeye dayanmaktadır. Tarihsel 

materyalizm ise; bir araştırma ve analiz yöntemi olmasının yanı sıra, aynı zamanda tarihin seyrine 

ilişkin toplumsal maddi dinamik ve unsurlardan hareket eden bilimsel bir açıklamadır. Bu 

perspektiften, burjuva toplumu kendi tarihselliği içinde hem kendi içkin yasalarının analizi yoluyla ele 

alınır hem de kendinden önceki tarihsel toplumsal süreçlerin anlaşılması için olanak sağlar. Bu 

perspektif, toplumsal gelişimin içsel ilişkiselliğini ifade eder. Tarihi bu şekilde okuyabileceğimizi 

Marx, Grundrisse‟de şu şekilde ifade eder: “Burjuva toplumu tarihin en gelişmiş ve en çok yönlü 

üretim organizasyonudur. Bu toplumun yapısının kavranması, onun ilişkilerini ifade eden kategoriler, 

bu yüzdendir ki yıkıntılarından ve öğelerinden burjuva toplumunun kendini inşa ettiği, bir kısmı hala 

feshedilmemiş kalıntılarını beraberinde taşıdığı, başlangıçta sadece küçük farklardan ibaret olan 

özelliklerini giderek açık bir anlatıma kavuşturduğu, vb. ortadan kaybolmuş önceki bütün toplumsal 

oluşumların üretim yapılarını ve ilişkilerini kavramamıza da olanak sağlar. İnsan anatomisi de 

maymun anatomisi için bir anahtardır.” [Marx, K. (2008). Grundrisse (s. 176). Çev. Sevan Nişanyan. 

İstanbul: Birikim]. 



31 

karşılıklı ilişkisi ekseninde kurduğu dünyası, kendi üretici kapasitesi ve kabiliyeti ile 

üretimin fiziksel araçlarının ve ilişkilerinin gelişiminin ilişkisel tarihidir. Tarihin, 

üretim biçimleri/tarzları, üretici güçler ve üretim ilişkileri zemininde açıklanması 

meselesi, aynı zamanda bu ilişkilerin tarihsel olarak açıklanmasıdır. Dolayısıyla ne 

tarih ne de ilişkiler belirlenmiş ve sabit kategorilere indirgenebilir. Felsefenin 

Sefaleti‟nde Proudhon‟a yönelik eleştiriler de onun ekonomik kategorileri durağan 

şekilde kavramasına ilişkin olmasına yönelik tavrını netleştirir: 

İktisatçılar burjuva üretim ilişkilerini, yani iş-bölümünü, krediyi, parayı vs. sabit, 

değişmez, ölümsüz kategoriler diye kabul ve izah ederler. Önünde bu hazır 

yapılmış kategoriler duran M. Proudhon, bu kategorilerin, ilkelerin, kanunların, 

düşünce ve fikirlerin meydana gelmeleri olayını, yaratılışlarını açıklamak istiyor. 

İktisatçılar, yukarda anılan bu ilişkiler içinde üretimin nasıl yer aldığını 

açıklarlar; fakat bizzat bu ilişkilerin nasıl üretildiğini, nasıl meydana geldiğini, 

yani bunları doğuran tarihî hareketi açıklamazlar. Bu ilişkileri ilkeler, 

kategoriler, soyut düşünceler olarak alan M. Proudhon'un her ekonomi politik 

kitabının sonunda alfabe dizisinde bulunan bu düşünceleri sadece düzene 

koyması yeterdi.
65

 

O halde en temelde tarihsel materyalist öğreti ve yöntem tarih-dışı, soyut ve aşkın 

kabul edilenin tarihselleştirilmesi, tarihin de bu ilişkilerce şekillenmesidir. Ne var ki 

eleştiriler tarihin ve tüm toplumsal süreçlerin ekonominin nesnel ve değişmez 

yasaları bağlamında ele alınmasına odaklanır. Gerek Ekonomi Politiğin Eleştirisine 

Katkı‟da gerek Kapital‟de Marx, ekonomik yapı ve hukuksal-siyasal üst yapı 

arasındaki ilişkiye ilişkin ifadeleri bu yorumun temellendirilmesinde kullanılan 

meşhur pasajdadır: 

(…) her özel üretim tarzı ve ona tekabül eden toplumsal ilişkiler, kısacası 

toplumun ekonomik yapısı, hukuksal ve siyasal üstyapının gerçek temelidir ve 

                                                 
65

 Marx, K.  (1966). Felsefenin Sefaleti, M.Proudhon‟un Sefaletin Felsefesi‟ne Cevap (s. 47).  Çev. 

Erdoğan Başar. Ankara: Sol. 



32 

buna belirli toplumsal biçimler tekabül eder; üretim tarzı, toplumsal, siyasal ve 

genel olarak entelektüel yaşamın niteliğini belirler.
66

 

Ne var ki Jakubowski‟nin de itiraz ettiği gibi bu belirleme, tek yönlü, sadece tanımsal 

ve durağan olarak anlaşılırsa, Marx‟ın tarihsel materyalizminin tüm içerik ve rolü 

anlamsızlaşır.
67

 Aynı şekilde Gülenç de Marx‟ın toplumsal ekonomik ve maddi 

güçler olarak adlandırılan altyapının siyasal, ahlaksal ve hukuksal üstyapıyı 

bütünüyle belirlemesi gibi bir iddianın Marx‟taki özgürlük kategorisi bağlamında ele 

alınan etik çerçeveye uygun olmadığını, daha ziyade onlar arasındaki ilişkinin 

koşullama ilişkisi olduğunu ve „karşılıklılığa dayalı diyalektik bir ilişki tesis ettiğini‟ 

göz önünde bulundurmayı
68

 gerektirdiğini ifade eder. Bu açıdan katı belirlenimci bir 

konumlamadan ziyade, üstyapının göreli özerkliği ve altyapıyla ilişkisi bağlamında 

„kendine has bir etki alanının olduğunu‟ görmek önemlidir. Görece özerkliği ve 

öğelerin birbirileri karşısındaki belirleyici olmayan ilişkilenmesinden söz edildiğinde 

akla Gramsci ve Althusser gibi düşünürler gelmektedir. Daha sonraki tartışmalar 

bağlamında ele alacağımız düşünürlerin şimdilik kısaca hegemonya ve üst belirlenim 

kavramlarıyla bu katı altyapı determinizmini aşma çabasında olduklarını 

söyleyebiliriz. Ne var ki bu açmaza yönelik tartışmanın seyrini ve merkezini her ne 

kadar değiştirseler de düşünürler son kertede hegemonyayı ve aynı şekilde üstyapıyı 

sınıf perspektifinin ve genel olarak altyapının koşulladığını ifade edeceklerdir. 

İkinci Enternasyonal‟den bu yana Marksist teoriye ekonomik olanın tek yönlü 

belirleyiciliği yönünde geliştirilen ve katı belirlenimci bir anlayışla sonuçlanan 

argümanların hâkim olmasıyla birlikte Marksizme yönelik bilimsel indirgemecilik 

eleştirileri ağırlık kazanmıştır. Fakat diğer yandan alt yapı-üst yapı arasındaki 

ilişkinin nasıl yorumlanması gerektiğine dair yapılan tartışmalara sıklıkla nüfuz eden 

bu katı belirlenimci anlayış da Marx‟ın toplumsal süreç ve dinamiklerin birbirileriyle 

olan ilişkisini ve değişime ilişkin vurgusunu görmezden gelmekle, eş deyişle öznel 

ve nesnel yapılar arasındaki diyalektiğin anlamını kaybetmekle eleştirilmiştir. Zira 

Marx sabit tanımlar ve kategorilerle değil, diyalektik ilişkiler yoluyla birey ve 

                                                 
66

 Marx, K. (2011).  Kapital I (s. 91) Çev. Alaattin Bilgi, Ankara: Sol.  Ayrıca Bkz. Marx, K. (1979). 

Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s.25). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol.  

67
 Füredi, F. (2001). “Tarihsel Materyalizmde İdeoloji ve Üstyapı‟ya Önsöz” (ss.224-246). Praksis 

(1).  

68
 Gülenç, K. (2016).  Marksizmde Ahlak Tartışmaları (s. 87). İstanbul: Tekin. 



33 

toplumun, üretim, tüketim ve bölüşümün birbirini nasıl etkilediğini ve ilişkilendiğini 

göstermektedir. Ne var ki düşünürün tarih teorisine ilişkin bu belirlenimci 

okumalardan çıkan iki sonuç; a) tüm toplumsal süreç ve dinamiklerin üretim güçleri 

(basit anlamda teknik) ve üretim ilişkileri (yine basit ifadeyle iktisat) tarafından 

kuşatılması ve belirlenmesi anlamında, insanların tüm davranış modellerinin bir 

makinenin işleyiş biçimine indirgenmesi ve böylece b) insanların, özgür 

olmamalarından hareketle, toplumsal ve tarihsel mücadele alanında hiçbir etkilerinin 

olmamasıdır. Fakat bu perspektifte özgürlük kategorisi anlamını yitirecek ve Marx‟ın 

eserlerindeki özgürlük çağrısı gereksizleşecektir.
69

 Eğer hiçbir boşluğa yer 

vermeyecek düzeyde üretim güçleri ve üretim ilişkilerinin; siyaset, hukuk, düşünce 

sistemleri, inanç ve değerler üzerinde katı belirleyiciliği söz konusuysa, bu durumda 

tarih de belirlenimci bir düzlemde, kendi evrensel ve sabit hareket yasalarıyla 

ilerlemekte ve böylece herhangi bir müdahaleyi etkisiz ve gereksiz kılmaktadır. Oysa 

Marx, insanlık tarihini basit bir şekilde insanın kendinden önceki tarihsel koşulların 

içine doğması ve salt onun tarafından alternatifsiz biçimlendirilmesi olarak değil, 

insanın da bu koşulları biçimlendiren niteliklere sahip olmasından hareketle 

okumaktadır. Daha açık bir deyişle; tarihsel ve toplumsal koşullar insanı 

koşullamakla birlikte insan da etkinlikleri sayesinde tarihi koşullar.
70

 Burada öznel 

ve nesnel güçlerin karşılıklı ilişkisi, daha da genişleterek diyebiliriz ki birey ve 

toplumun, ekonomi ve siyasetin karşılıklı bir etkileşimi ve birbirini biçimlendirmesi 

söz konusudur. Düşünür Louis Bonapart‟ın 18. Brumaire‟inde bu düşünceyi şu 

şekilde ifade eder: “İnsanlar kendi tarihlerini kendileri yaparlar, ama kendi 

keyiflerine göre, kendi seçtikleri koşullar içinde yapmazlar, doğrudan veri olan ve 

geçmişten kalan koşullar içinde yaparlar.”
71

 Mekanist bir tarih anlayışından ziyade, 

tüm tarihsel süreç ve toplumsal güçlerin ilişkiselliği zemininde kavrandığında bu 

teori, Marx‟ın dönüştürücü sınıfa atfettiği rolü de açıklayacak niteliktedir. Hatta 

insanî özgürleşme ve emek teorisi, genel anlamda materyalist tarih anlayışındaki bu 

karşılıklı dönüştürücü etki ve ilişkisel perspektifle anlam kazanır. Wood‟un da ifade 

ettiği gibi; “İnsanların fikirleri, sosyal davranışları ve politik kararları, ekonomik 

değişkenlerden ne kadar etkilenirse etkilensin, buna mukabil söz konusu durumların 

                                                 
69

 A.g.e., s. 120. 

70
 A.g.e., s. 120. 

71
 Marx, K.  (1976). Louis Bonapart‟ın 18. Brumaire‟i (s. 13). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



34 

ekonomik alanda birtakım etkileri olduğu da muhakkaktır.”
72

 Nitekim çeşitli 

yazılarında da ifade ettiği üzere kapitalist sistemdeki, teori ve pratik, alt yapı ve üst 

yapı arasında mevcut olan ayrımlaşmanın ve üzeri örtülü ilişkinin açığa 

çıkarılmasının ve tarihin gelişim seyrinin bu eleştirellik ve ilişkisellik perspektifinden 

değerlendirilmesinin Marx‟ın analizlerinin hedefi olduğunun çıkarsanabileceğini 

düşünüyorum. Dolayısıyla bu teoride Marx‟ın genel tarihi değil yalnızca mevcut 

üretim biçimini, kapitalizm koşullarındaki ilişkileri analiz ettiğini anımsamak ve 

dahası kapitalist aşamayı da salt tarihsel bir zorunluluk ve aşırı belirleyicilik 

mantığına hapsedilmiş bir açıklama olarak görmekten ziyade, her toplumsal sürecin 

kendi dinamiklerinden ve potansiyellerinden doğan bir çıktı olarak görmek daha 

uygun olacaktır. Marx, “her yerde” ve “her durumda” geçerli olan bir yasadan 

ziyade, “her ayrı örnekte” “toplumsal ve siyasal yapının üretimle olan ilişkisini 

ampirik olarak ve herhangi bir aldatmacaya ve kurguya başvurmaksızın ortaya 

koymak zorunda”
73

 olan bir analiz sürecini takip ettiğini ve genel bir teori ya da 

genel bir tarih yasası ortaya koymadığını belirtir. Bu durumda tarihsel materyalizm, 

üretimin özgün anlamına başvurmakta, toplumsal olanaklar ile fiili durum arasındaki 

ilişkiye dayanmaktadır. Bu nedenle ancak ve ancak kapitalizme özgü koşullarda 

altyapı-üstyapı, üretici güçler-üretim ilişkileri gibi konular incelenebilmektedir. Zira 

yalnızca kapitalizm toplumsal ayrışmanın bu veçhesine sahiptir.  

Ben de bu bölümde Marx‟ın emek ve meta analizi, kullanım ve değişim değeri, değer 

ve artı değer tartışmasını -bunların kapitalizmde nasıl ortaya çıktığı ve insanlar 

arasındaki ilişkiyi metalar mantığına nasıl hapsettiğini göstermek yoluyla- 

yabancılaşma ve yabancılaşmanın izini süreceğimiz siyasal analize geçiş adına takip 

edeceğim. Bu okuma, daha sonra yapılan eleştirilerin merkezi öğelerine (ekonomi, 

tarih ve sınıf) dokunmak amacıyla, Marx‟ın eserlerinin tümden değerlendirilmesi ile 

değil, seçici olarak yapılacaktır. Emek-sermaye çelişkisinden hareketle yabancılaşma 

teorisine açılmak, tezimizin gidişatı açısından da iki temel sorunu gündeme 

getirecektir: 1) kendisiyle, etkinliğiyle, türüyle ve çevresiyle (doğa ve toplum) 

ilişkisinde insan ve 2) insan kavramının içsel/doğal ve genelleştirilebilir sabit bir 

yapıya sahip olup olmadığının sorgulanmasından sonra yabancılaşma kavramının ne 

                                                 
72

 Wood, A.  (2017). Karl Marx (s. 142). Çev. Dilek Yücel-Barış Aydın. Ankara: İletişim.  

73
 Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi (s. 34).  Çev: Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. 2. Basım. 

İstanbul: Evrensel. 



35 

ifade ettiği. Zira uzaklaşma, bozulma, ayrılma/kopma anlamına gelen yabancılaşma 

kavramı bir ilksel doğa veya öz tanımlamasına gönderimi olması nedeniyle özcü bir 

temel ve çağrışıma sahiptir. Ne var ki buradan hareketle kavramın kullanımını 

tümüyle iptal eden yaklaşımların yerine, onun toplum analizindeki kıymetini teslim 

ederek bu özcü gönderimlerinden kurtarmak yoluyla yeniden kullanıma açan Rahel 

Jaeggi ve Bertell Ollman gibi düşünürlerden de destek alarak Marksist demokrasi 

anlayışının güncellenebileceğini ileri süreceğim. 

2.2. Marx’ın Emek Kavramına Kısa Bir BakıĢ 

Kapital‟in henüz başında karşılaştığımız „a priori‟ tanımlar David Harvey‟e göre 

Marx‟ın iniş ve çıkış yöntemini ortaya koyar.
74

 Bu vurgu sunuş ve araştırma 

sürecinin birbirinden farklı olduğunu ifade eder. Zira sunuşta aksiyomatik veya a 

priori görünen iddiaların ardında girift ve çok yönlü bir araştırma yöntemi olduğunu 

unutmamak gerektiğini anımsatır. Harvey‟in henüz başlangıçta bu ayrımı özellikle 

belirtmesi Marx‟a daha sonra yapılan önselcilik
75

 eleştirilerinin bu ayrımı gözden 

kaçırmasının sonuçları olduğunu göstermeyi amaçlar. Nitekim Marx bu ayrımı 

Kapital‟in önsözünde şöyle ifade eder: 

Kuşkusuz, sunuş yönteminin, biçim yönünden, araştırma yönteminden farklı 

olması gerekir. Araştırma yöntemi, işlenecek malzemeyi ayrıntılarıyla ele almalı, 

onun gelişmesinin farklı biçimlerini tahlil etmeli, içbağıntıların esasını 

bulmalıdır. Ancak bu yapıldıktan sonra, gerçek hareket yeterince anlatılabilir. 

Eğer bu başarıyla yapılırsa, eğer ele alınan konunun yaşam tıpkı bir aynada 

olduğu gibi ideal bir biçimde yansıtılırsa, karşımızda salt a priori bir yapı varmış 

gibi gelebilir.
76

  

                                                 
74

 Harvey, D. (2010). Marx‟ın Kapital‟i İçin Kılavuz (s. 20). Yayına Haz.: Sungur Savran-Semih 

Sökmen. İstanbul: Metis.  

75
 Sözgelişi Laclau ve Mouffe, Marx‟ın sınıf kavramının ontolojik olarak belirlenmiş ve bu yüzden a 

priori olarak baştan ayrıcalıklı kılınmış olduğunu düşünür. Fakat Marx işçi sınıfının yalnızca 

kapitalizm koşullarında varlığından söz edilebildiğini, bu nedenle de analizin öncülü değil tarihsel 

sonucu olduğunu ifade eder. Bu eleştiri modernitenin özne eleştirisiyle birlikte yürür. Ne var ki 

önemli olan husus Marx‟ın ve onun sınıf anlayışının böyle bir karaktere sahip olup olmadığının 

sorgulanmasıdır.  

76
 Marx, K. (2011).  Kapital I (s. 27). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol.   



36 

Kapital‟de sürekli olarak karşımıza çıkan karşıtlıkların genişlemesi ve 

derinleşmesiyle en nihayetinde başta karşılaştığımız tanımların hiç de önceden 

belirlenmiş olmadığını, tersine döngüyü kavramak için bir anahtar olduğunu fark 

ederiz. Düz bir nedensellik ilişkisiyle değil, tarihsel ve diyalektik ilişkiler yoluyla ele 

alındığında; meta, kullanım ve değişim değeri, somut ve soyut emek, değer, emek-

gücü ve sermaye kavramları, kapitalist üretim biçimi ve gelişimine ilişkin sürecin 

nasıl işlediğiyle ilgili soruyu canlı tutan kavramsal bir çerçeve sunmaktadır.
77

 

Marx Kapital‟de özellikle kapitalist üretim biçimini analiz ettiğini sıklıkla 

vurgulamasına rağmen bütün üretim biçimleri için geçerli olan değişmez evrenselin 

emek olduğunu ve bu haliyle onun yaşamla dolaysız ilişkisini görmek gerektiğini 

ortaya koyar. Emeğin evrenselliğinin temelinde ise insan ihtiyaçları ve doğa ile 

karşılıklı dönüştürücü ilişkisi yer almaktadır.
78

 Emek; “(…) toplum biçimlerinden 

bağımsız olarak, insanoğlunun varlığı için zorunlu bir koşuldur; bu ezeli ve ebedi 

doğal zorunluluk olmaksızın insan ile doğa arasında madde alışverişi ve dolayısıyla 

da yaşam olamazdı.”
79

 Bu vurgu, emeğin anlamının genişliğine ve onun maddi temel 

olarak konumlanmasına işaret etmenin gerekliliğine ilişkindir.
80

  

Ne var ki Marx, Kapital‟e emek değil meta kavramı ile başlar ve bir soyutlama 

olarak metanın özelliklerinden, daha doğrusu kapitalizmde emeğin ürünü olarak 

                                                 
77

 Harvey, D. (2010). Marx‟ın Kapital‟i İçin Kılavuz (s. 20). Yayına Haz.: Sungur Savran-Semih 

Sökmen. İstanbul: Metis. 

78
 Hegelci emek kavrayışının güçlü etkisi görünen bu tanımlamada, emeğin öncelikle ihtiyaçlarla ve 

özellikle bireysel irade ile ilişkisi dikkat çekicidir. Çok kısaca değinecek olursak; Hegel‟de arzu ile 

başlayan öz-bilincin hareketi, kendi bağımsızlığını gerçekleştirme ihtiyacıyla önce nesneye yönelir. 

Ne var ki nesnede gerçekleştiremediği bu arzunun gerçek tatmini, tüketemeyeceği öteki ile karşı 

karşıya gelmesiyle yaşamsal hale gelir. Karşı karşıya gelmede bir tanınma mücadelesiyle ifade edilen 

süreç, bir tarafın ölüm korkusuyla dönüşür ve bir başkası için emeğin başladığı noktaya evrilir. Köle-

efendi diyalektiği olarak adlandırılan bu tasvirde nihayetinde “emek verenin bilinci, emek verdiği 

şeylerin kalıcılığıyla bir kalıcılık ve zemin kazanır.” Dolayısıyla köle, dönüştürme ve üretme, eş 

deyişle emeği ve ürettikleri ile “kendi yaşamının ve varlığının anlamını sağlamlaştırır.” Bu açıdan 

Hegel‟de öz-bilinç ve emek arasında, yani teori ve pratik arasında bir birlik söz konusudur. [Gülenç, 

K. (2021). “Herbert Marcuse‟de Yeni Bir Praksis Teorisinin İmkânı Olarak Yaşam, Ontoloji ve 

Tarihsellik Tartışması”, Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek (s. 87). İstanbul. Ayrıntı]. Bu açıdan 

Marx‟ın emeği „yaşayan ve bilinçli şeyde (…) bulunan bu gücün ortaya çıkışı‟ olarak ifade etmesi, 

onu yaşamsal temelde kavradığını göstermektedir.  

79
 Marx, K.  (2011).  Kapital I (s. 54). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 

80
 Burada sıklıkla emeğin maddi niteliğine, onun ürünlerinin maddi olması fikri eşlik eder. Ne var ki 

çağdaş emek tartışmalarına göre, özellikle İtalyan Marksistlere göre emek, post-Fordist dönemde 

yalnızca maddi ürünlerin ortaya çıkarılması bakımından değil, ilişkiler ve enformasyon bakımından da 

belirleyici bir nitelik taşımaya başlar. Negri ve Hardt‟ın maddi olmayan emeğin üretimlerine 

duygulanımları da eklemesiyle birlikte bu emek türü tüm toplumsal yaşamı üreten biyopolitik emek 

halini alır ve niteliksel olarak diğer emek biçimlerini belirlemesi fikri üzerinden hâkim emek biçimi 

olarak konumlanır. Bu tartışma ikinci bölümde yeniden ele alınacaktır. 



37 

metanın konumlanış biçiminden söz eder. Bunun gerekçesi, metanın yabancılaşmaya 

ulaşmak için uygun bir başlangıç noktası olmasıyla ilişkili olarak değerlendirilebilir. 

Zira emek kendi başına bir yabancılaşma değildir. Yabancılaşma, bir anlamda üretim 

ilişkisindeki sömürüde temellenen artı değerle; bir başka deyişle metanın değeriyle 

emek gücünün değeri arasındaki fark ile açıklanır.
81

 Dolayısıyla kapitalist koşullarda 

meta, herhangi bir ürün veya sonuç olarak görünse de üründen farklıdır ve sermaye 

ile emekçi arasındaki sömürü ilişkisinin başlangıç noktasıdır. Nitekim daha önce 

belirttiğimiz gibi Kapital, kapitalist sistemin analizidir ve bu analiz diğer toplumsal 

örgütleniş biçimlerinin arasında yalnızca kapitalizmde ortaya çıkan ilişkilerin nasıl 

işlediğine ilişkindir. Daha açık bir ifadeyle; Marx Kapital‟de kapitalizmin somut 

illüzyonlarını, modus operandi‟sini ortaya çıkarmaktadır. Bunun için; kendini meta, 

meta değişimi ve birikimi yoluyla ifade eden bu sisteme, onun kendi soyutlamasıyla, 

meta ile başlama yolunu tercih etmiştir, diyebiliriz. Marx bu başlangıcını şu şekilde 

ifade eder: “Kapitalist üretim tarzının egemen olduğu toplumların zenginliği, 

"muazzam bir meta birikimi" olarak kendini gösterir, bunun birimi tek bir metadır.”
82

 

Meta, en basit haliyle bir yaşam aracıdır. “Meta, her şeyden önce, bizim dışımızda 

bir nesnedir ve taşıdığı özellikleriyle, şu ya da bu türden insan gereksinmelerini 

gideren bir şeydir.”
83

 Bu anlamıyla meta, tüm toplumsal üretim biçimlerinde, insan 

yaşamının sürekliliği için gerekli olan bir kullanım değerine işaret eder. Fakat salt 

kullanım değeri, kapitalizme özgü bir değeri ifade etmez. Marx bunu Ekonomi 

Politiğin Eleştirisine Katkı‟da şöyle ifade eder: “Kullanım-değeri herhangi bir kesin 

iktisadi belirleme ile ilgisiz bulunduğu zaman, yani kullanım-değeri ancak kullanım-

değeri olarak ele alındığı zaman, ekonomi politik alanına girmez.”
84

 Ancak değişim 

değeri söz konusu olduğunda, eş deyişle eşdeğerler arasındaki mukayese 

denkleminin bileşeni olarak yer aldığında kullanım değeri olarak meta, politik 

ekonomik bir anlam taşımaya başlamaktadır. Bu, değerin ancak metanın piyasada 

herhangi bir başka meta ile karşılaştığında ortaya çıkması, bunun dışında bir metaya 

değer atfedilememesi demektir. Dolayısıyla değer, yalnızca kapitalist üretim tarzına 

ait bir belirlemedir ve bu anlamını mübadele esnasında bir eşdeğer belirlenimiyle 

                                                 
81

 Bu konu, artı değer tartışmasında detaylandırılacaktır.  

82
 Marx, K. (2011).  Kapital I (s. 47). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 

83
 A.g.e., s. 47. 

84
 Marx, K.  (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s.46). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



38 

kazanır. Kısaca meta, Kapital‟de iki biçimde incelenir: kullanım değeri olarak meta 

ve değişim değeri olarak meta. Emeğin temel yönelimi olan kullanım değerinin değer 

olarak ifade edilmemesi; metanın değişim değeri lehine kullanım değerinin ikincil 

kılınmasıdır. O halde kapitalist sistemdeki esas hareket kullanım değerinin ancak 

değişim değeri tarafından anlam ve değer kazanması ve onun içinde erimesidir. 

Peki değişim değeri nedir? Eğer kullanım değeri kendi başına bir politik ekonomi 

kavramı değilse ve bir metanın piyasadaki değişim değerinin ölçüsü değer ise, o 

halde önce değişim değeri ve ondaki öz olarak değer kavramına bakmak uygun 

olacaktır. Marx‟a göre “(…) kullanım değerini soyutlarsak, geriye… değer kalır. 

Bunun için, metalar değişildiklerinde, kendisini, değişim-değeri olarak ortaya koyan 

ortak öz, onların değeridir.”
85

 Peki bu öz nedir? Toplumsal emek ürünü ve emeğin 

taşıyıcısı olan meta, kapitalizm koşullarında ancak pazarda bir değer kazanır ve 

kendisi de bir değer üreterek pazarda yer alır. Nitekim bu özelliği onun “değişim 

değeri” olmasıyla ifade edilir ve bu, metanın el değiştirebilir, yer değiştirebilir, 

ölçülebilir yani niceliksel ve diğer metayla kıyaslanabilir olmasının göstergesidir. Bu 

özellik tek bir meta için değil, tüm metalar için geçerlidir. İşte tüm metalarda ortak 

olan şey, onların değişimlerini mümkün kılan şeydir; bu da Marx‟a göre „değerin 

özü‟ olarak ifade edilen “türdeş insan emeği”dir.  

“…değerin özünü oluşturan emek, türdeş insan emeğidir, bir biçimli (uniform) 

emek-gücü harcamasıdır. Bir toplumun ürettiği tüm metaların toplam değerinde 

somutlaşan toplam emek-gücü birçok tek tek birimlerden oluşmakla birlikte, 

burada, türdeş insan emek-gücü kitlesi olarak kabul edilir. Bu birimlerin her biri, 

toplumsal ortalama emek-gücü niteliğini taşıdıkları ve bu nitelikleri ile etkili 

oldukları sürece, birbirlerinin aynıdır; yani bir metaın üretimi için ortalama 

olarak gerekli ya da toplumsal olarak gerekli zamandan daha fazlasına 

gereksinme göstermedikleri sürece, biri diğerinin aynıdır. Toplumsal olarak 

gerekli emek-zamanı, bir malı, normal üretim koşulları altında, o sıradaki 

                                                 
85

 A.g.e., s. 50. 



39 

ortalama hüner derecesi ve yoğunluğu ile elde edebilmek için gerekli 

zamandır.”
86

 

Başka bir ifadeyle; değişim değerinin özü olan toplumsal emek, somut-fiili emek 

değil, türdeş insan emeği olması bakımından soyut emektir.
87

 Marx Ekonomi 

Politiğin Eleştirisine Katkı‟da değişim değerinin kaynağı olarak alınan değeri şöyle 

tanımlar: “(…) değişim-değeri olarak, bunlar, birbirinden farklı olmayan eşit 

emekleri, yani içinde emekçilerin bireyselliklerinin silindiği emeği temsil ederler. 

Demek ki, değişim-değeri yaratıcısı emek, genel soyut emektir.”
88

 Ortalama olarak 

alınan ve basit emek şeklinde ifade edilen şey aslında toplumsal emek-zamanıdır ve 

bu zamansal ifade onun ölçülebilirliğine de işaret etmektedir. Metanın üretimi için 

toplumsal olarak gerekli emek zamanı, bir metanın değişim değerinin ölçüsüdür. 

Yalnız herkes için ortak olan bu emek zamanı, bireysel bir işçinin yaşamını yeniden 

üretmek için kullanılan gerekli emek zamanı değil, “aynı metayı üretmek için bütün 

öteki bireylerin kullanacakları gerekli emek-zamanı olduğu ölçüde, bütün bireylerin 

emek-zamanıdır.”
89

 Buradaki temel nokta, toplumsal olarak gerekli emek zamanı 

ifadesidir. Kendi ifadesiyle; “Toplumsal olarak gerekli emek-zamanı, bir malı, 

normal üretim koşulları altında, o sıradaki ortalama hüner derecesi ve yoğunluğu ile 

elde edebilmek için gerekli zamandır.”
90

 Burada yeni olan, Marx‟ın daha önceki 

politik ekonomi tartışmalarına konu olmayan biçimde ve tam da bu bakımdan 

ilişkiselliği gizlenen emeği tam da onun toplumsallığı içinde tanımlamasıdır. Emek 

düzeyindeki ilişkisellik, eş deyişle insanlar arasındaki ilişki olarak toplumsallık, 

mübadele sürecinde değer kazanan metalar arasındaki sabit ilişkiler olarak 

düşünülür. Marx‟ın fetişizm olarak adlandırdığı perde burada bu ilişkinin ortaya 

                                                 
86

 A.g.e., s. 51. 

87
 Marx‟ın, kapitalizm koşullarında metaların kullanım ve değişim değerlerine bağlı olarak, üretken ve 

değer taşıyan emek tanımının metanın fiziksel varoluşuna değil, piyasadaki değişimine bağlı olarak 

tanımlandığını göstermesi oldukça önemlidir. Zira bu ayırım, daha sonra bir başka biçimiyle Negri ve 

Hardt için çıkış noktası olacak maddi ve maddi olmayan emek arasındaki ayırımın odak noktasıdır. 

Fakat burada belirtmekte fayda var ki; Marx‟ın üretken emek ve üretken olmayan emek ayrımı 

yalnızca kapitalist üretim biçiminin yaptığı değerlemeyi ortaya koyar. Çünkü kapitalist sistemde meta-

değeri ve artı-değer üreten emek üretken emek olarak değerlendirilir. Bkz. [Marx, K. (2011).  Kapital 

I (s.484). Çev. Alaattin Bilgi, Ankara: Sol]. 

88
 Marx, K. (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s.48). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 

89
 A.g.e., s.52. 

90
 Marx, K. (2011).  Kapital I (s.51). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 

 



40 

çıkarılmasıyla aralanır. Üstelik bu yalnızca bir düşünce olarak, bir düşünme ve 

algılama biçimine bağlı olarak açıklanamaz. Zira Marx fetişizmi tüm somut 

gerçekliği ile gösterir: “Emek ürünlerine, meta olarak üretildikleri anda yapışıveren 

ve bu nedenle meta üretiminden ayrılması olanaksız olan şeye, ben, fetişizm 

diyorum.”
91

 Bu bakımdan o henüz üretim esnasında, hatta üretimden önce başlar. 

Dahası toplumsal emek zamanı metaların üretimi için, her toplum için farklı koşullar 

gereği (teknoloji, coğrafi koşullar, genel gelir düzeyi, işçilerin refahı ve hak 

düzeyleri) değişim gösterse de bu yalnızca bir toplum için ortalama olarak 

belirlenmiş bir zamana tekabül eder. Bu bakımdan aslında sabit değil, değişkendir.  

Bu anlamda ürünün ortaya çıkmasında fiili olan somut emek ile ürünün piyasadaki 

değerinin kendisine göre belirlendiği, değer ölçütü sunan soyut emek karşıtlık 

içindedir. Bu karşıtlık daha önce de belirttiğimiz gibi, temelde kullanım değeri ile 

değişim değeri arasındaki karşıtlığa dayanır. Şöyle ki; kullanım değeri ürünün 

niteliksel özelliklerine ve aynı zamanda gereksinime yönelik olmasına ilişkinken, 

değişim değeri nesnenin özelliklerinin kaybolduğu ve değeri belirleyecek temelin 

niceliksel ölçülebilirlik olduğu bir belirlemedir. Bu ölçülürlüğü sağlayan şey ise 

toplumsal emek zamanı olan soyut emektir. Bu anlamda kapitalizm öncesinde 

toplumsal olarak organize olmuş bir emekten söz edemeyiz. Zira zanaatkarların ve 

kendi ihtiyaçları için üretim yapan bireylerin, yalnızca kapitalizm koşullarında bir 

araya gelerek toplumsal bir üretim etrafında örgütlenmesinden söz edebiliriz. 

Kapitalizmin var oluş koşulu olan bu toplumsallık aynı zamanda işçi sınıfı 

kavramının da doğuşunu açıklar. Dolayısıyla onu dönüştürecek olan gücü kendi 

bünyesinde taşır ve dönüştürür. Bu, Marksizm açısından işçi sınıfının bu toplumsal 

koşullarda dönüşüm için neden ayrıcalıklı olduğunun birinci kanıtıdır. 

Geldiğimiz noktayı özetlersek; en basit ifadesiyle kullanım değeri, belli bir amaca 

yönelik, maddileşmiş emek olarak fiziksel ürünün bir anlamda işe yarar niteliğiyle ve 

bu anlamda içeriğiyle ilgiliyken, değişim değeri metanın maddi yönüyle değil, diğer 

metalarla ilişkisi bakımından var olan ve dayandığı soyut emek bakımından kendisi 

de soyut ama ölçülebilir bir temsil biçimidir. Marx‟ın ifadesiyle; 

“Bir yandan, her türlü emek, fizyolojik anlamda, insan emek gücü harcanmasıdır 

ve bu, özdeş soyut insan emeği özelliğinde oluşu ile, metaların değerini yaratır 

                                                 
91

 A.g.e., s. 83. 



41 

ve ona biçim verir. Öte yandan, her türlü emek, insan emek-gücünün, özel bir 

biçimde ve belirli bir amaca dönük olarak harcanmasıdır ve bu somut yararlı 

emek özelliği ile, kullanım-değerlerini üretir.”
92

 

Somut emek çeşitlilik ve farklılık içindeki fiziksel ürünleri üretirken, soyut emek tüm 

tikel emeklerin ortaklaşan ortalama zamanına ilişkindir. Aynı şey kullanım ve 

değişim değeri için de söz konusudur. Metanın değişim değeri piyasada maddi 

gerçekliği olmayan bir şeydir. “Metadan, emeğin maddeleşmesi olarak söz ettiğimiz 

zaman –yani metanın değişim değeri anlamında- bu yalnızca hayali bir şeydir, yani 

metanın toplumsal varoluş biçimidir, metanın maddi gerçekliğiyle ilişkisi yoktur.”
93

 

Kapitalist sistemde soyut emek, somut emekle ilişkisinin kopması bakımından bir 

değerdir. Çünkü daha önce de belirtildiği gibi, kullanım değerini üreten somut emek, 

kapitalizm öncesi toplumlarda da yer alan ve (zanaatlar gibi) bireysel beceriler 

üzerinden şekillenen ürünü üreten emek olması bakımından kapitalizme özgü 

değildir. Oysa soyut emek toplumsal bir organizasyona ve zamansal ölçülebilirliğe 

dayanan ve kapitalist anlamda değeri ortaya çıkaran emektir. 

Diğer yandan değerin değişimde temsil edilmesi durumu, aslında onun diğer değişim 

değerleriyle kıyaslanmasının da bir sonucu olduğu için, bu değeri yaratan emeğin bir 

ilişkisellik ağı içinde yer aldığını ifade etmektedir. Bu bakımdan, kapitalist 

sistemdeki değişim değerini yaratan emeğin -aynı zamanda bir yabancılaşmaya da 

işaret eden- diğer özelliği, onun nesneler ardına gizlenmiş toplumsal ilişkilerin bir 

şekli olmasıdır. Marx‟a göre bu fetişizmdir; çünkü üretimde toplumsal bir ilişki 

biçiminin temsil edildiğini gizleyen bir mekanizma söz konusudur. “Çalışan kişiler 

arasındaki ilişkiye, nesneler arasında ve bu nesnelerle kişiler arasında kurulan bir 

ilişki görüntüsü vererek, bir üretim ilişkisinin bir nesne biçimine bürünmesini, bize, 

olağan ve kendiliğinden olma bir şey saymamızı sağlayan, ancak günlük yaşamın 

alışkanlıklarıdır.”
94

 Buradaki yabancılaşma vurgusu iki yönüyle dikkat çekicidir. İlki; 

üretim esnasında iki emek gücünün birbirinden bağımsız görünmesi, ikincisi ise 

metaların değişimi esnasında faillerin metaların ardında görünmez kılınmasıdır. Öyle 

ki; yalnızca metaların değişimi esnasında karşı karşıya gelen iki irade, birbirini 

                                                 
92

 A.g.e., s.58 

93
 Marx, K. (1998). Artı Değer Teorileri: Birinci Cilt (s. 160). Çev. Yurdakul Fincancı. Ankara: Sol. 

94
 Marx, K. (1979).  Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s.55). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



42 

insanlar olarak değil, yalnızca metanın sahibi ya da temsilcileri olarak görmektedir. 

Piyasada belirleyici olan yalnızca metaların ilişkisi ve el değiştirmesidir. “Burada, 

insanlar arasındaki belirli toplumsal ilişki, onların gözünde, şeyler arasında düşsel bir 

ilişki biçimine bürünüyor.”
95

 Dolayısıyla “insanlar arasındaki toplumsal ilişkiler 

insanlar arasındaki maddi ilişkilere ve şeyler arasındaki toplumsal ilişkilere” 

dönüşmektedir. 

Üreticiler ürünlerini değişinceye kadar, birbirleri ile toplumsal temasa 

geçmedikleri için, her üreticinin emeğinin özgül toplumsal niteliği, kendisini 

ancak değişim işinde ortaya koyar. Başka bir deyişle, bireyin emeği, toplum 

emeğinin bir parçası olarak, kendisini, ancak, doğrudan doğruya ürünler arasında 

ve dolaylı olarak bunlar aracılığıyla üreticiler arasında kurulmuş olan değişim 

eylemi olan ilişkiler aracılığıyla açığa vurur. Bunun için, bir bireyin emeğini 

öteki üreticilerin emeklerine bağlayan ilişkiler, üreticilere, aslında olduğu gibi, 

çalışan bireyler arasında doğrudan toplumsal bir ilişki olarak değil, tersine, 

kişiler arasında maddi ilişkiler ve şeyler arasında toplumsal ilişkiler olarak 

görünür.
96

 

Marx‟ın “fetişizm” olarak adlandırdığı durum tam da emeğin toplumsal karakterinin 

ve ilişkisel örgütlenmesinin metaların değişim değeri tarafından gizlenmesini ifade 

eder. “Burada kişiler birbirleri için yalnızca metaların temsilcileri ve dolayısıyla 

sahipleri olarak vardır. Araştırmamız ilerledikçe, ekonomi sahnesinde görülen 

kimselerin genellikle aralarında bulunan ekonomik ilişkilerin bir kişiliğe 

bürünmesinden başka bir şey olmadıklarını göreceğiz.”
97

 Marx bu durumu daha 

önceki toplumsal üretim biçimleriyle kıyaslayarak, burjuva toplumunun bağımsız 

bireysellikler idealinin toplumsal ilişkileri nasıl örttüğünü gösterir. Sözgelimi feodal 

toplumda “farklı sınıflara mensup insanların oynadıkları rol konusunda ne 

düşünürsek düşünelim, emek harcarken, bireyler arasındaki toplumsal ilişkiler, her 

                                                 

95
 Marx, K. (2011).  Kapital I (s.81). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 

96
 A.g.e., s. 83. 

97
 A.g.e., s. 94-95. 



43 

durum ve koşulda, her zaman kendi karşılıklı kişisel ilişkileri olarak görünür ve emek 

ürünleri arasında toplumsal ilişkiler kılığına bürünmezler.”
98

  

Bu tartışma bizi de üretim ilişkilerindeki yabancılaşmadan siyasal ve hukuksal 

alandaki yabancılaşmanın izini süreceğimiz noktaya taşır. Zira “Kapitalist üretim 

tarzında roller katı bir biçimde tanımlanmıştır. Bireyler ellerinde tuttukları metanın 

özel mülkiyetine sahip hukuksal öznelerdir ve zorlayıcı olmayan, sözleşmeye bağlı 

koşullarda ticaret yaparlar.”
99

 Emeğin hem özgür olmasını hem de özgür emeğin 

satın alınmasını sağlayan bu koşullar
100

, burjuvazinin özgürlük ve eşitlik anlayışı 

tarafından desteklenir. Birbirinden bağımsız ve hatta karşılıklı olarak yalıtılmış 

yabancı bireyler arasında, tamamen gönüllülük esasına dayalı mübadele fikri, 

burjuva özgürlüğünün ve hak sahibi bireyinin görünür olduğu andır. Dolayısıyla 

burada, üretimden siyasal alana sirayet eden, daha doğrusu birbirini yeniden üreten 

bir ilişki biçimi söz konusudur. 

Geldiğimiz noktayı özetleyecek olursak; Marx değeri, bir metanın üretimi için 

toplumsal olarak gerekli olan emek zamanı şeklinde tanımlamaktadır. Metalarda 

cisimleşen insan emeği değişim değeri tarafından temsil edilir, değişim değeri ise 

soyut emek, eş deyişle bireysel değil, bir metanın üretimi için toplumsal olarak 

gereken emek zamanı ile ölçülür. Böylece bir metanın değeri en nihayetinde emek 

zamanı ile ilişkilidir. Kapitalist sistemde ise meta değerini değişim değerinin ölçüsü 

olarak ancak piyasada, diğer metalarla ilişkisinde kazanmaktadır. Değer ancak 

mübadele ilişkisinde belirlenir. Marx‟a göre kapitalizmin yarattığı aldanma, her 

şeyden önce üretim alanında olup bitenleri gizlemesiyle ve değeri değişim alanına 

taşımasıyla gerçekleşmektedir. Üstelik hukuksal olarak tanımlanmış özgür ve hak 

sahibi bireyler, görünürde hukuksal olarak da oldukça eşit ve adil bir sisteme 

dayanan bu ekonomik ilişkilerin vazgeçilmez unsuru olarak kabul edilir. Başka bir 

ifadeyle burada, siyasal ve hukuksal düzenin hem ekonomik ilişkiler tarafından 

koşullanması hem de bu ilişkilerdeki yabancılaşmayı gizleyip yeniden üretmesi 

yoluyla bu ilişkileri koşullaması, Marx okumalarında ekonomi ve siyaset arasındaki 

ilişkinin mahiyetine ilişkin de açıklayıcı niteliktedir. Kendisinin ifadesiyle;  

                                                 
98

 A.g.e., s. 87. 

99
 Harvey, D. (2010). Marx‟ın Kapitali İçin Kılavuz (s. 64). Yayına Haz.: Sungur Savran-Semih 

Sökmen. İstanbul: Metis. 

100
 Marx, K. (2013). Grundrisse (s. 377). Çev. Arif Gelen. Ankara: Sol. 



44 

Sınırları içersinde emek-gücü alım ve satımının sürüp gittiği ayrıldığımız bu 

alan, aslında, insanın doğuştan varolan haklarının tam bir cenneti idi. Burada 

egemen olan yalnızca, Özgürlük, Eşitlik, Mülkiyet ve Bentham'dır. Özgürlüktür, 

çünkü, metaın, diyelim emek-gücünün hem alıcısı hem satıcısı yalnızca kendi 

serbest iradelerinin etkisi altındadırlar. Serbest taraflar olarak sözleşme yaparlar 

ve vardıkları anlaşma, ortak iradelerinin yasal ifadesinden başka bir şey değildir. 

Eşitliktir, çünkü birbirleriyle basit meta sahipleri olarak ilişki içine girerler ve 

eşdeğeri eşdeğerle değişirler. Mülkiyettir, çünkü taraflar, kendi malı olan şeyler 

üzerinde tasarrufta bulunur. Ve Bentham'dır, çünkü her iki taraf da yalnız 

kendisini düşünür. Bunları biraraya getiren ve ilişki içersine sokan tek güç, 

bencillik, kazanç ve özel kişisel çıkardır. Herkes yalnız kendini düşünür, kimse 

geri kalana kulak asmaz, ve böyle yaptıkları için de, şeylerin önceden 

düzenlenmiş uyumu gereği ya da kadiri mutlak ve takdiri ilahi ile hepsi de, 

herkesin mutluluğu ve yararı adına, kendi karşılıklı çıkarları adına elbirliği ile 

çalışırlar.
101

 

2.2.1. Emek-sermaye çeliĢkisi ve yabancılaĢma 

 

Kapitalizm koşullarında toplumsal sınıfların ve sömürü ilişkilerinin nasıl üretildiğini 

anlamak için Marx‟ın “yabancılaşma”, “sermaye” ve “ücretli emek” kavramları 

oldukça merkezi görünmektedir.   

Yukarıda ifade edildiği gibi; meta mübadelesi, metaların hem göreli hem de eşdeğer 

değerini ortaya çıkartır. Bütün metalar sadece meta olmaları ve piyasada yer almaları 

bakımından eşdeğerdir, ne var ki kapitalizm koşullarında onların değeri, piyasada 

diğer metalarla ilişkileri bakımından belirlenir. Bu anlamda metanın bir de göreli 

değeri söz konusudur ve bu onun eşdeğer olmasına karşıt bir özellik taşır. Zira biri 

aynılık diğeri ayırt edici özelliğiyle metayı ikiye böler. Kapitalizmde bu bölünmeyi 

ortadan kaldırmak için sunulan çözüm, bu karşıt ikilinin birleştiği evrensel ifade 

birimi, eş deyişle para olmuştur.  

                                                 
101

 Marx, K. (2011). Kapital I (s. 178-179). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 



45 

Ellerindeki metaları evrensel eşdeğer olan başka bir meta ile kıyaslamadan, 

metalarını değerler olarak ilişki içersine sokamazlar ve dolayısıyla da metalar 

haline getiremezler. Biz, bunu, metaın tahlilinden biliyoruz. Ama ancak 

toplumsal bir fiil olmaksızın, belli metaın evrensel eşdeğer haline gelmesi de 

olanaksızdır. Bunun için, bütün öteki metaların toplumsal hareketi, kendi 

değerlerini ifade edecekleri o belli metaı bir yana bırakır. Böylece bu metanın 

maddi biçimi, toplumsal olarak kabul edilmiş evrensel eşdeğer biçimini alır. Bu 

toplumsal süreçle, evrensel eşdeğer olmak, geri kalan metalar tarafından böylece 

dıştalanan metaın özgül işlevi haline gelir. Yani o meta böylece- para olur.
102

 

Burada biçim ve içerik ayrımı yapmanın önemi büyüktür. Zira bir metanın içsel 

değeri emek zamanı ile ölçülürken, biçimsel ve dışsal değeri para ile ifade edilir. 

Para hem değerin dışsal ölçüsü hem de bir dolaşım aracı olması bakımından 

mübadele sürecinin önemli bir aracısıdır. Metanın paraya dönüşümü (satış) ve sonra 

yeniden metaya (alış) dönüşümü (M-P-M) en basit şekilde kullanım değerinin 

dolaşımına işaret ederken, dolaşımdaki hedefin meta değil para olduğu durum (P-M-

P) sermayenin kaynağının da görünürlük kazanmasını ifade eder. Daha açık bir 

ifadeyle, dolaşımın amacı metanın kullanım değeri değil, mübadele üzerinden parayı 

çoğaltmak ise, burada paranın bir mübadele aracısı olmaktan çıkıp sermaye için 

yeniden kullanımı söz konusu olmaktadır. Dahası, amaç daha fazla para olduğunda 

P-M-P denklemindeki girdi ile çıktı arasında fark olmak zorundadır.  

“Meta dolaşımının maddi özünü, yani çeşitli kullanım değerlerinin değişimini 

bir yana bırakır ve yalnızca bu dolaşım sürecinin yarattığı ekonomik şekilleri 

dikkate alırsak, bunun sonal sonucunun para olduğunu görürüz: meta 

dolaşımının bu son ürünü, sermayenin göründüğü ilk biçimidir.”
103

 

Yine de Marx‟a göre sermaye, klasik iktisatçıların ifade ettiği gibi basitçe dolaşım 

veya eşdeğerlerin el değiştirmesi üzerinden yaratılamaz ve anlaşılamaz. Zira burada 

(meta alım-satımında ve bu sürecin döngüsünde) bir denge durumu hep korunacaktır.  

                                                 
102

 A.g.e., s. 96 

103
 A.g.e., s. 150 



46 

Yalnız başına para ve meta dolaşımı, sermayenin varoluşunun tarihsel 

koşullarının doğmasına yetmiyor. Onun doğabilmesi için, ancak üretim ve 

tüketim araçlarını elinde bulunduran kimse ile emek-gücü satan özgür 

emekçilerin pazarda karşı karşıya gelmesi gerekiyor.
104

  

Böylece Marx, sorunu emek, değişim ya da kendini para ile ifade eden ekonomik 

edimlerde değil, bunların sermaye ve emek gücü karşıtlığında, bir sınıf 

perspektifinden ortaya çıktığı biçimine yönelik olarak teşhis etmektedir. Bu nedenle, 

düşünürün vurgusu emekten, üründen veya emeğin cisimleşmiş-fiziksel formundan 

öte, sömürü ilişkisine yöneliktir, denilebilir. Nihayetinde Marx, Smith‟e yönelik 

eleştirilerinde üretken emeğin yalnızca fiziksel bir ürüne bağlı olmadığını, “üretken 

emeğin doğrudan kapitalist sermayeyi üreten emek olduğunu vurgular.”
105

  

Sermayenin asıl kaynağına dönecek olursak; değer yaratmak değil, değeri büyütmek 

söz konusu olduğunda mesele dolaşım sürecinde olan fakat dolaşımdan daha 

fazlasını gerektiren bir P-M-P denkleminde kilitlenir. Dolayısıyla sermaye kendi 

değerinden daha fazlasını üretebilecek (artı değer yaratabilecek) bir metaya ihtiyaç 

duyar. Bu meta, değer üreten fakat kendisi değer olmayan emek-gücünden başkası 

değildir. “Akışkan halindeki insan emek-gücü ya da insan emeği değer yaratır, ama 

kendisi değer değildir. Ancak, bir nesne biçiminde somutlaştığı zaman, donmuş 

durumda iken değer halini alır.”
106

 Marx emek-gücünü ve onun kullanımdaki 

ifadesini şu şekilde tanımlar:  

Emek-gücü, yalnızca, bir kapasite, ya da canlı bireyin gücü olarak vardır. Bunun 

sonucu olarak, emek-gücünün üretimi, bu bireyin varlığını öngörür. Belli bir 

bireyin emek-gücü üretimi, onun kendisini yeniden-üretmesinden ya da 

varlığının devamından oluşur. Bireyin varlığını sürdürebilmesi için, belli 

miktarda geçim aracına gereksinmesi vardır. Bu nedenle, emek-gücünün üretimi 

için gerekli emek-zamanı, kendini bu geçinme araçlarının üretimi için gerekli 

zamana indirgiyor; başka bir deyişle, emek-gücünün değeri, emekçinin varlığını 

                                                 
104

A.g.e., s. 173 

105
 Koşar, A. (2018).  “Marx‟ta Maddi Olmayan Emek Kavramının Bağlamı” Maddi Olmayan Emek 

Teorileri (s. 111).  İstanbul: Kor Kitap. 

106
 Marx, K. (2011). Kapital I (s. 62). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 



47 

sürdürmesi için gerekli olan geçim araçlarının değeridir. Ne var ki, emek-gücü, 

ancak kullanılmakla gerçekleşir; ancak çalışma ile kendini faaliyete sokar. Bu 

arada belirli miktarda insan adalesi, siniri, beyni vb. harcanmış olur ve bunların 

yerine konması gerekir.
107

 

Emek-gücü bu anlamda bir üretim faaliyetinin bütünsel ifadesidir. Hem fiziksel hem 

de zihinsel varoluşa ilişkin bir anlamı vardır. Üstelik herhangi bir meta nasıl ki hem 

kullanım değeri hem de değişim değeri ölçüsü olarak değer şeklinde dolaşıma 

giriyorsa, emek-gücü de içkin bir kuvvet olarak bağlı bulunduğu bireyle birlikte 

piyasada metanın bu değişik veçhelerinin özelliklerini gösterir. Fakat bundan daha da 

fazlası; emek-gücü yalnızca değerin taşıyıcısı olan bir meta değil, sürekli olarak 

değer üreten bir metadır. Onun değerinin ölçüsü yalnızca kendini yeniden 

üretebilmesi için gereken asgari geçim araçları olarak belirlenmiş ve buna 

indirgenmiştir. En nihayetinde “Marx'a göre, kapitalizmin merkezî deliliği 

(Verrucktheit, diye adlandırdığı), emek gücünün, doğayı insan ihtiyacına hizmet 

ederek amaçlı ve ustaca dönüştürme yeteneğinin, pazarda bir meta olarak ele 

alınması gerçeğidir.”
108

 

Burada artı değer üzerinden yürütülen eşitsizlik tartışması, ancak emek-gücünün 

sömürüsü zemininde anlaşılabilir. Çünkü; 

İşçinin eline geçen ile yarattığı arasında kilit niteliğinde bir fark vardır. Artık 

değer bir işgününde emeğin metalarda cisimleştirdiği değer ile emekçinin emek-

gücünü bir meta olarak kapitaliste sattığında aldığı değer arasındaki farktan 

kaynaklanır. Kısacası, emekçilere emek-gücünün değeri ödenir, hepsi bu kadar. 

Sonra kapitalist onları öyle bir şekilde çalıştırır ki, kendi emek-güçlerinin 

değerini yeniden üretmekle kalmaz, aynı zamanda artık değer üretirler. Emek-

                                                 
107

 A.g.e., s. 174. 

108
 Wolff, R.P.  (Spring, 1981). “A Critique and Reinterpretation of Marx's Labor Theory of Value”, 

Philosophy & Public Affairs (ss. 89-120).  Vol. 10, No. 2. https://www.jstor.org/stable/2264974. 

(Erişim Tarihi: 03.11.2019). 

https://www.jstor.org/stable/2264974


48 

gücünün kapitalist açısından kullanım değeri, emek-gücünün değer üreten, 

dolayısıyla artık değer üreten bir meta olmasından ileri gelir.
109

 

Kendisi de özel bir tür meta olan emek-gücünün değeri, her metanın üretimi için 

gerekli olan emek zamanı ile belirlenir. Burada ikili bir üretim söz konusudur. 

Emekçinin bir meta olarak cisimleştirdiği değer ile emekçiyi yeniden üretmek için 

gereken emek zamanının ifade ettiği değer. Bu ikincisi, sermaye ve kapitalistin 

büyüme gücünün kaynağıdır. Emek gücünün yeniden üretimine eşit değerin üzerinde 

bir emek-gücü kullanımını ifade eden artı değer; işgününün uzatılması, emekçinin 

kendi emek gücünün yeniden üretimi için gerekli olana eşit değeri ürettikten sonra 

dahi çalışmaya devam etmesiyle ilişkilidir. Bu bakımdan artı değer, gerekli emek 

zamanını aşan bir emek gücü kullanımına bağlıdır. Her şeyden önce gasp edilen 

emekçinin zamanıdır ve bu yolla emek gücüdür. Dolayısıyla yukarıda bahsettiğimiz 

türde, iktisadi veya siyasal özgürleşmenin de ötesindeki insani özgürleşme olarak 

kendini gerçekleştirme ve yeni şeyler yaratma gücünden yoksun bırakılan emekçi 

için işgününün kısaltılması gerçek özgürlüğünün önkoşulu haline gelir. Bu, sınıf 

mücadelesinin önemli bir veçhesidir.  

Kapitalist, alıcı kişiliği içinde işgününü olanaklı olduğu kadar uzatmaya, ve 

elinden gelse bir işgününden iki işgünü çıkartmaya çabalama hakkını kendisinde 

görmektedir. Buna karşılık, satılmış olan metaın özel niteliği, onu satın alanın 

tüketme isteğine bir sınır konulmasını gerektirmekte ve işçi, işgününün belirli 

normal bir süreye indirilmesini isterken, satıcı olmaktan gelen hakkını 

kullanmaktadır. Öyleyse burada bir karşıtlık, her ikisi de değişim yasasının 

damgasını taşıyan iki hak arasında bir çatışma vardır. Eşit haklar arasında son 

sözü kuvvet söyler. Ve bunun için de, kapitalist üretim tarihinde, bir işgününün 

belirlenmesi sürüp giden bir savaşımın kolektif sermaye, yani kapitalist sınıf ile 

kolektif emek, yani işçi sınıfı arasındaki savaşımın bir sonucu olarak kendisini 

gösterir.
110

 

                                                 
109

 Harvey, D. (2010). Marx‟ın Kapital‟i İçin Kılavuz (s. 140). Yayına Haz.: Sungur Savran-Semih 

Sökmen. İstanbul: Metis. 

 

110
 Marx, K. (2011). Kapital I (s. 231-232). Çev. Alaattin Bilgi. Ankara: Sol. 



49 

Tarihte işçilerin mücadelesi ile kazanılmış olan çalışma zamanının düşürülmesi 

kapitalisti her ne kadar zora soksa da sermaye için bunun üstesinden gelmenin yolu, 

çalışmanın hızlandırılması veya emek-gücünün değerinin aşağıya çekilmesi 

olmuştur. Başka bir deyişle sermaye, işgününden kazandığı mutlak artı değeri, 

teknolojinin yardımıyla hız kazanarak ve daha da önemlisi emek-gücünün maliyetini 

düşürerek göreli olarak elde eder. Bu durumda meselenin sadece total zamanla değil, 

emek gibi yaşamsal bir faaliyetin ve emek-gücü gibi üretici bir gücün bir başkasının 

hizmetinde olması nedeniyle -ücret karşılığında satılmasıyla- sömürüldüğü de açık 

hale gelir. Bir başka açıdan özel mülkiyeti, yalnızca bir başkasının emeğinin 

hakkının gaspı olarak değil, onun emeğine/emeğinin yabancılaşması, eş deyişle 

potansiyel gücünün gerçekleşmesinin önündeki engel olarak gördüğümüzde, sorun 

yalnızca işçiye hakkının verilmesi olmaktan da çıkacaktır. Burada tartışma bir adalet 

mefhumundan çok pozitif özgürlük bağlamında karakter kazanmış olur. “(…) Çünkü 

benim nesnem sadece benim özsel güçlerimden birinin pekiştirilmesi olabilir…”
111

 

Böylelikle ufak bir parantez açıp diyebiliriz ki; kimi sosyalistlerin ücretlerin 

yükseltilmesi veya Proudhon‟un ücret eşitliği talebi de Marx‟a göre gerçek çözümler 

sunmuş olmaktan uzaktır. “Gerçekten, Proudhon‟un istediği ücret eşitliği bile 

günümüzün işçisinin emekle ilişkisini bütün insanların emekle ilişkisine 

dönüştürmektedir sadece. Bu durumda toplum soyut bir kapitalist olmaktadır.”
112

 

Fransa‟da Sınıf Savaşımları metninde de görüldüğü gibi Marx için sorun “halen 

mevcut olan emeğin burjuvaca düzenlenişi, ücretli emektir. Ücretli emek olmasa ne 

bir sermaye ne bir burjuvazi, ne de bir burjuva toplumu olur.”
113

 Dolayısıyla 

sömürünün nesnel göstergesi ve diğer veçhesi ücretli emeğin kendisinde bulunur.  

Bu koşulları mümkün kılarak sömürüyü kolaylaştıran bir diğer boyut iş bölümüdür. 

İnsanı yalnızca tek yönlü ve kısır bir çalışma programına hapseden kapitalizme, 

özgürlük perspektifinden yapılacak önemli bir eleştiri noktası olarak iş bölümü özel 

bir önem taşır. Marx Alman İdeolojisi‟nde iş bölümünün yarattığı sonuçları 

açıklarken özellikle bir sonuca fazlaca vurgu yapar ki bu onun aynı zamanda 

yabancılaşma analizine açılan kapısıdır.  

                                                 
111

 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s. 117). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 

112
 A.g.e., s. 87. 

113
 Marx, K. (2003).  Fransa‟da Sınıf Savaşımları (s. 38). Çev. Sevim Belli. Düz: Eriş. 



50 

Söz konusu bireyin içinde yaşadığı koşullar, onun diğer özelliklerinin güdük 

kalması pahasına yalnızca tek bir özelliğinin, üstelik de tek yönlü olarak 

gelişmesine izin veriyorsa, eğer bu koşulların onun yalnızca bu tek özelliğini 

geliştirmesi için malzeme ve zaman sunuyorsa, o halde bu birey kaçınılmaz 

olarak tek yönlü, sakat bir gelişim gösterecektir.
114

  

Bu açıdan Marx‟ın yabancılaşmış emek analizi, iş bölümünün getirdiği tek yanlı ve 

kısır bir çalışma sürecine raptedilmiştir ve ona referansla açıklanır. Bu çözümleme 

aynı zamanda Marx‟ın insanı tüm çeşitliliği ile bir potansiyeller çoğulluğu olarak 

gördüğü ve kapitalizmi bu çoğulluğu yok etmesi nedeniyle eleştirmesi bakımından 

düşünürün sabit veya özsel bir değer anlayışına sahip olmadığı yorumunu yapma 

imkanını sunar. Dahası, potansiyellerin körelmesi, imkanların kapanışı ve deneyimler 

çokluğunun baltalanması anlamında alınırsa, Marx‟ın yabancılaşma teorisini, daha 

sonra yabancılaşma teorisini özcü ve doğalcı perspektiften kurtararak kullanımda 

tutma, toplumsal patolojilerin teşhisinde büyük öneme haiz bu kavramın işlerliğini 

yeniden temin etme çabasında olan Rahel Jaeggi gibi düşünürlerin paradigmasının 

kalkış noktası olarak görebiliriz. Hem Jaeggi hem de Ollman, Marx‟ın yabancılaşma 

kavramını, bugünün kapitalist koşullarında açıklayıcı gücü hala yüksek bir kavram 

olarak temel almakla birlikte, kavramın tarihsel yükünün hafifletilmesi ve 

çağrışımlarının özcülükten uzaklaştırılarak daha saydam ve işlevsel kılınması 

gerektiğini düşünmüştür. Zira yabancılaşma kavramı, bir insan doğası tasarımına 

veya bir öz temeline sahip olması nedeniyle Marx‟ın şiddetle eleştirildiği noktalardan 

biri olmuştur. Hatta Althusser‟in hümanizm ve özcülük kabuğundan Marx‟ı kurtarma 

girişimi, Marx‟ın ilk dönem eserlerinde temellenen bu tür kavramlara referansla 

yapılmıştır. Ne var ki Althusser‟in bilimsel ayracı da keskin bir kopuş teorisini 

imlemesi bakımından Sayers, Geras ve Ollman gibi düşünürlerce eleştirilerek, 

kavramın Marx‟ın sonraki dönem eserlerinde çekirdek halde saklandığı ve başka 

türden kavramlarla sürdürüldüğü öne sürülmüştür. Peki yabancılaşma kavramını bu 

denli tehlikeli kılan nedir? Başka bir deyişle, özellikle çağdaş siyaset felsefesinde 

kavramı kullanılamaz ve eleştiri merkezi haline getiren saikler nelerdir? Öncelikle 

kavramın metafizik bir çağrışımının olması, anahatlarıyla ifade edilecek olursa; 

                                                 
114

 Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi (s. 225). Çev. Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. 2. Basım. 

İstanbul: Evrensel Basım. 



51 

görünüş ve öz ayrımına dayanan bir hakikat iddiası üzerinden bu özden bir 

kopma/sapma, bu durumdan her kurtulma çabasının nostaljik bir öze geri dönme ve 

sonrasında her türlü değişime kapanma olarak bu özü koruma şeklinde tanımlanabilir 

olmasıdır. Fakat Marx gerçekten tüm bu anlamlarıyla yabancılaşma teorisi itibariyle 

özcü müdür? Bu konuya Marx‟ın yabancılaşma teorisini çözümledikten sonra 

döneceğiz. Öncelikle bütün bu parametrelerin sömürünün merkezinde nasıl yer 

aldığını daha iyi görebilmek için Marx‟ın yabancılaşma tanımını ve tespitlerini farklı 

eserleri bağlamında analiz etmemiz gerekmektedir.  

Marx 1844 El Yazmaları‟nda dört tür yabancılaşmadan bahseder. Bunlardan ilki 

işçinin emeğinin ürününe yabancılaşmasıdır.  

İşçinin kendi ürününden dışlaştırılması, sadece emeğin bir nesne, dışsal bir 

varoluş olduğu anlamına gelmez, onun dışında bağımsız, ondan başka bir şey 

olarak varolduğu, karşısına dikilen bağımsız bir güç olduğu anlamına da gelir; 

yani işçinin nesneye aktardığı hayat, yabancı ve düşman bir şey olarak kendi 

karşısına çıkmaktadır.
115

  

İşçinin kendi üretici güçlerini bir nesneye aktarması, üretken enerjisini bir nesnede 

yoğunlaştırması anlamında ortaya çıkan ürün, işçinin kendisinden bağımsız 

görüldüğü oranda ona yabancı, dışsal hale -meta haline- gelmektedir. Bu 

yabancılaşma teorisi, kapitalist toplumsal organizasyonda hâkim olan üretim biçimi 

ve üretim ilişkilerinin en bariz veçhesidir. Oysa kapitalizm, eş deyişle “nesnelerin 

yalnızca üreticinin kullanımı için değil, tersine, değişim amacıyla da üretildiği, yani 

kullanım değeri olarak değil meta olarak üretildiği iktisadi evre”
116

 öncesi dönemde 

üretilen nesneler ya üreticisinin ihtiyacını karşılamak ya da aile ve diğer küçük 

gruplar arasında karşılıklı ihtiyaçları gidermek amacıyla üretilirdi. Üretimin 

toplumun geneline yayılması muazzam bir gücün ortaya çıkmasına neden olurken, 

diğer yandan ne kadar çok emek harcarsa o kadar düşkünleşen bir sınıfın ortaya 

çıkmasına da neden olmuştur. Bu bakımdan sınıfı tanımlayan emek kavramı, 

hâlihazırda yabancılaşmış; nesnesinden koparılmış olmaya işaret eder. 

                                                 
115

 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s.78). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 

116
Engels, F. (1974). Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm (s. 22). Çev: Öner Ünalan. Ankara: Sol. 



52 

Emeğin gerçekleşmesi gerçekliğin öylesine bir yok oluşudur ki, işçi açlıktan 

ölme derecesinde yitirir gerçekliği. Nesneleşme öylesine nesnenin yok oluşudur 

ki işçi, yalnız yaşaması için değil, çalışması için de çok gerekli olan nesnelerden 

bile soyulur… Nesneye sahip olmak öylesine bir yabancılaşma olmuştur ki işçi 

ne kadar fazla nesne üretirse kendisi o kadar azına sahip olabilir ve kendi 

ürününün, sermayenin egemenliği altına o kadar girer.
117

 

Yine el yazmalarında bu durumu açıkça betimleyen bir başka ifade şöyledir: 

Bu olgu göstermektedir ki emeğin ürettiği nesne- emeğin ürünü- emeğin 

karşısına yabancı bir şey, kendini üretenden bağımsız bir güç olarak dikilir. 

Emeğin ürünü bir nesneye aktarılmış, maddeleşmiş emektir: emeğin 

nesneleştirilmesidir. Emeğin gerçekleştirilmesi, emeğin nesneleştirilmesidir. 

Siyasal iktisadın ele aldığı durumlarda, emeğin bu gerçekleştirilmesi, işçiler için 

gerçekliğin yok olması şeklinde görünür; nesneleşme, nesnenin yok oluşu ve 

nesneye kölelik, mülk sahibi ise yabancılaşma, başkalaşma olarak ortaya 

çıkar.
118

 

İşçinin ürettiği nesne ile ilişkisi koparıldığında, “montaj hattı” mantığı ile parçalara 

ayrılan bir insani yeti ve üretkenlik söz konusu olur. Bu durumda ne yarattığı bütüne 

vakıf olabilen ne de ona sahip olabilen bir insan yaşamından bahsedilir. Sorun 

emekte ya da üretim faaliyetinde değil, mülkiyetin kapitalist sistemdeki anlaşılma ve 

gerçekleşme biçimindedir. Zira Marx bu durumu Ekonomi Politiğin Eleştirisine 

Giriş‟te şöyle ifade eder:  

Her üretim, belirli bir toplum biçiminin çerçevesi içinde ve onun aracılığıyla 

doğanın birey tarafından mülk edinilmesidir. Bu anlamda, mülkiyetin (mülk 

edinmenin) üretimin bir koşulu olduğunu söylemek, bilinen bir şeyin beyanından 

öteye bir değer taşımaz. Ama, bu noktadan hareket ederek, bir atlayışta, belirli 

bir mülkiyet biçimine, örneğin özel mülkiyete geçmeye kalkışmak gülünçtür.
119

 

                                                 
117

 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s. 75). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 

118
 A.g.e., s, 75. 

119
 Marx, K. (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s. 251). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



53 

Burada söz konusu olan “Sahip olmak, malik olmak” kendine dışsal ve yararlı olanı 

ele geçirmek değildir. Tersine, işçi üretirken hem kendini hem nesneyi 

yaratmaktadır. Bu durumda nesne, hâlihazırda işçinin kendi insani yetilerinin 

cisimleşmesidir. Dolayısıyla ondan koptuğunda, kendi özsel güçlerinden de kopmuş 

olacaktır. İşçi, insani yetilerinden yavaş yavaş koparak, mekanikleşme düzeyine 

inmek durumda kalır. Bu anlamda yabancılaşma yalnızca emeğin ürününe 

yabancılaşması şeklinde gerçekleşmez. 

Ama yabancılaşma üretimin yalnız sonucunda değil, üretim ediminde (fiilinde) 

de görülür- yani üretici etkinliğin kendisinde. İşçi daha üretim ediminde kendini 

kendine yabancılaştırmasaydı, kendi etkinliğinin ürünü karşısında nasıl yabancı 

kalabilirdi? Ürün olsa olsa, üretici etkinliğin bir özetidir. Bu durumda, emeğin 

ürünü bir soyulma olduğuna göre, üretim kendisi de hareket halinde bir soyulma, 

etkinliğin soyulması, soyulma etkinliğidir. Emek nesnesinin yabancılaşmasında, 

emek etkinliğinin yabancılaşması, kendine başkalaşması özetlenir sadece.
120

 

Marx‟ın özsel gördüğü emek edimi, yukarıda bahsettiğimiz gibi, işçinin emek 

gücünün yeniden üretimi için gerekli olana eşit değeri ürettikten sonra dahi 

çalışmaya devam etmesiyle ve bu fazladan zamana ve güce sermaye tarafından el 

konulmasıyla işleyen bir çalışma durumuna dönüştüğünden daha en başından 

yabancılaşmayı içerir. Aslında bu yabancılaşma sürecin her aşamasındadır. Yalnızca 

iktisadi çerçevede ele alındığında bile Marx‟ın Ekonomi Politiğin Eleştirisine 

Giriş‟te belirttiği gibi, üretim; tüketim, değişim, dağıtım, iş bölümü gibi farklı 

uğrakların karşılıklı ilişkilerini belirler ve ötekiler tarafından da belirlenir.
121

  

Nitekim üretim ve tüketim arasındaki ilişki karşılıklıdır; üretim sadece tüketim 

nesnesini değil tüketiciyi ve tüketimin tarzını ve içgüdüsünü de yaratır. İşçi, kendi 

özsel varlığını gerçekleştirmek üzere değil, değer üreten bir meta olarak sermayenin 

karı için çalışmaya başladığında kendisi ve etkinliği araçsallaşır ve bu etkinlik 

zorunluluğa dönüştüğü oranda bir mutsuzluk haline de dönüşür. İşçinin “fiziksel ve 

manevi enerjisi” başka birinin hizmetinde olduğu takdirde yabancılaşma işçinin 

kendine yabancılaşması olarak ortaya çıkar.  

                                                 
120

 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s. 78). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 

121
 Marx, K. (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s. 266). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



54 

İşçinin hem kendi yaşama aracı hem de etkinliğinin malzemesi olan doğa da bu 

yabancılaşmadan payını alır. Doğayla kurduğu ilişkide insan onu kendinin bir 

parçası, doğal bir uzantısı olarak görmekten kesildiği oranda doğaya da 

yabancılaşacaktır. Kendine ve etkinliğine yabancılaşmanın bir sonucu olarak 

okunabilecek bu yabancılaşma, insanın kendi üretici hayatı olan “türün hayatına” 

yabancılaşmasıdır. Çünkü: 

İnsan bir tür varlığıdır; bu yalnızca, pratikte ve kuramda türü kendi nesnesi 

olarak (hem kendinin hem de başka şeylerin nesnesi) benimsemesinden ötürü 

değildir; aynı zamanda -ve bu da aynı şeyin bir başka anlatımıdır- kendine, 

gerçek, yaşayan türe olduğu gibi davranır; kendine evrensel, dolayısıyla özgür 

bir varlık olarak davranır.
122

 

Bütün bu sürece, kendi türsel varlığına yabancılaşan insanın bu türün diğer üyelerine 

de yabancılaşması eşlik eder. Marx‟ın öznesi Kartezyen cogito gibi kendi içine 

kapalı bir hakikat öznesi değildir, ki bu bakımdan o hep diğerleriyle ilişkiselliğinde 

nitelenir. Yalın, soyut ve aşkın bir özne anlayışı yerini ilişkiler sonucu varoluş 

biçimini kazanan ve bu ilişkileri koşulları gereği yaratabilen öznelere bırakır. Birey 

ve toplum, doğa ve birey, toplum ve doğa hep bu ilişki ağının öğeleri ve birbirlerini 

etkileyen, dönüştüren ve ne ise o yapan güçler olmaları bakımından sürekli etkileşim 

halindedirler. Üretici insan hem doğanın hem bireysel hem de toplumsal bir 

varoluşun kilit noktası olduğundan, bu gücün yabancılaşması diğer tüm unsurların da 

yabancılaşması demektir. O halde kendi etkinliği esnasında kendine, ürününe ve 

türüne-doğaya yabancılaşan insan diğer insanlara da yabancılaşmış olacaktır. Bu 

yabancılaşma ilişkilerinin nedeni emeğin kendisi için olmadığı bir dünya, bir yaşam 

pratiğine dayanır. Bu dünya, üretenin sahip olandan keskince ayrıldığı bir üretim 

tarzı ve üretim ilişkileri ekseninde kurulur.  

İnsan olmasının ve üretmesinin anlamını bir tür varlığı olmasında bulan insan, türün 

etkinliğini bireyin amaçlarına araç kıldığı oranda yaşar bu süreci. “Oysa üretici hayat 

türün hayatıdır. Hayat-doğuran hayattır. Türün bu özelliği -türsel özelliği- hayat 

etkinliğinin özelliğinde bulunmaktadır; özgür, bilinçli etkinlik insanın türsel 

                                                 
122

 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s. 79). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 



55 

özelliğidir.”
123

 İnsan, üretirken doğayı ve kendini dönüştürür ve tek yanlı üretmeye 

başladığında diğer bütün potansiyellerinin körelmesi söz konusudur.  

Emeğin el konulan parçası üzerinden yeniden üretim için kullanılan kısım olarak 

sermaye, emeği yönetici bir güçtür ve kapitalistin ücretlerden kar etmesinin 

dayanağıdır. Bu bakımdan ücretli emek sisteminde, işçinin emek gücü, nesneleşmiş 

emek olarak alınıp satılan bir meta haline dönüşür. “İşçi, sermayenin kendini yitirmiş 

insan olduğunun öznel kanıtıdır ve aynı şekilde sermaye de emeğin, kendini yitirmiş 

insan olduğunun öznel kanıtıdır… İşçi sermaye üretir, sermaye de onu üretir- demek 

ki işçi kendisini üretir ve işçi, bir meta olarak insan bütün bu döngünün ürünüdür.”
124

 

Bu, işçi sınıfının bu koşullarda neden ayrıcalıklı olduğunun ikinci kanıtıdır.  

Özetlenecek olursa; emek gücü bir kullanım değeri olarak görünür, fakat değişim 

değeri olarak satılır; eş deyişle nesneleşmiş emek olarak ölür, yok olur. 

Yabancılaşma bir bakıma burada başlar. Zira işçi, yarattığı değer olarak emeğinden 

koparılmış, ayrıca bu değer onun ihtiyaçlarına hiç dokunmadan ondan uzaklaşmıştır. 

Ücreti hiçbir zaman yarattığı değere eşdeğer değildir. 

Buradaki temel sorun özel mülkiyet ile insanın bir güçler ve yetiler örgüsü olarak 

varoluşunun çelişkisidir. İşçi bir meta olarak kendini ürettiği sürece insani olarak yok 

olacak, geriye yalnızca bir meta olarak özel mülkiyet nesnesi kalacaktır. Fakat diğer 

yandan aynı şekilde kapitalist de bu yabancılaşmanın içindedir. Ollman‟ın ifade ettiği 

gibi: 

Kapitalistin yabancılaşma durumu belki de en açık biçimde işçinin etkinliğiyle 

bu etkinliğin sahibi, bu etkinliğe izin veren, biçimini ve süresini belirleyen kişi 

olarak kurduğu bağda görünür. Ortak bir uğraş olarak kendinden de bir şeyler 

katacağı yerde, başka birinin çalışmasını kabul etmekle yetinir ve sadece bu 

çalışmayı arttırmaya çalışır… Benzer biçimde, proletaryanın emeğinin ürünüyle 

ilişkisi de kapitalisti yabancılaşma durumunun içine yerleştirir. Kapitaliste göre 

başka bir insanın yaşam etkinliğinin nesnesi, sadece satmak için, ondan kar elde 

etmek için vardır. Ürünün ortaya çıktığı sürece ne kadar kayıtsızsa, ürünün 

aslında neye yaradığı ve nihai olarak kimin tarafından kullanıldığına da bir o 

                                                 
123

 A.g.e., s. 81. 

124
 A.g.e., s. 91. 



56 

kadar kayıtsızdır. Üretici olarak kapitalist, (bu niteleme ona ne kadar uygunsa 

artık) ürünün hakimiyeti altında oluşu işçiyle aynı biçimde değildir; o daha çok, 

ürünün üretildiği ve mübadele edildiği toplumsal koşulların hakimiyeti 

altındadır. Bu hakimiyeti sağlayan, Marx'ın çizdiği ilişkisel çerçeveye göre 

ürünün kendisinin bileşen bir ilişkisi olan, rekabettir… Kapitalist, ürünle, piyasa 

ne talep ediyorsa onu yapmaya zorlanır; ürünü çoğaltır, azaltır, farklılaştırır, 

burada değil de şurada satar, bu paraya değil de şu paraya satar ... Yani, kimi 

açılardan ürün kapitalistin kontrolünde, kimi açılardan da kapitalist ürünün 

kontrolündedir.
125

 

Bu koşullarda toplum tümden yabancılaşmanın içindedir. Üstelik bu sadece üretim 

veya ekonomi alanında da yaşanmaz. Marx her sınıfsal durumun kendisine karşılık 

gelen zihinsel, kuramsal bir tutum taşıdığını ifade eder.
126

 Dolayısıyla 

yabancılaşmanın bir veçhesi tüm diğer veçheleriyle bağlantılıdır. Buradan çıkarılacak 

sonuç üretimde dolaysızca gösterilen yabancılaşmanın tüm ideolojik düzeylerde 

sürdürüldüğü ve bu bakımdan da siyasal-hukuksal tüm toplumsal formasyonda 

izlerinin takip edilebileceğidir. Dolayısıyla yalnızca bir ekonomik faaliyet anlamına 

gelmeyen üretim, siyasal ve toplumsal yaşamın her parçasında yeniden ve yeniden 

üretilir. O halde şimdi siyasal arenada bu sürecin nasıl işleyip, insan ilişkileri 

içerisinde de nasıl tezahür ettiğine bakabiliriz. Fakat buraya geçmeden önce, daha 

evvel yabancılaşmayla ilgili yapılan tartışmayı kısaca açmamız uygun olacaktır. 

Çünkü Marx‟ın özcü ve idealist bir perspektife sahip olduğuna ilişkin post-Marksist 

eleştiriler sıklıkla düşünürün ilk dönem eserlerine (özellikle 1844 Elyazmaları‟na) 

dayanır. Bu konunun kolaylıkla sınanacağı kavramlar ise “insan” ve “yabancılaşma” 

kavramları ve dahası Marx‟ın bu kavramlara nasıl yaklaştığının tespit edilmesi 

olacaktır. Üstelik çalışmamız açısından yabancılaşma kavramı hem ekonomik ve 

siyasal alan arasındaki ilişkinin görünürlüğünü kolaylaştıran hem de özne ve 

demokrasi tartışması için elzem olduğu kadar yeni de olan bir okuma imkânı sunar.   

Marx‟ın yabancılaşma teorisinin özcü veya idealist olup olmadığına karar vermek 

oldukça zordur. Zira bir yanda Elyazmaları‟ndaki türsel olarak tanımlanan, irade-

                                                 
125

 Ollman, B.  (2008). Yabancılaşma, Marx‟ın Kapitalist Toplumdaki İnsan Anlayış (s.246-247). Çev. 

Ayşegül Kars. İstanbul: Yordam Kitap.  

126
 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s. 89). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 



57 

amaçlar-kapasiteler üzerinden belirginleşen ve teorinin öznelci yanını teşkil eden 

büyük harfle İnsan söz konusuyken, diğer yandan 6. Tez‟de soyut bir öz tayin ettiği 

iddiasıyla eleştirdiği Feuerbach durur. Marx insanın özünü toplumsal ilişkiler bütünü 

olarak -ilişki kavramı sürekli olarak açık, değişken, diyalektik karakteri icabı sabit 

olamayacağı çıkarımını kolaylıkla yapabilme imkânı sunar- tanımladığında, 

yabancılaşma kavramıyla ilişkisinde düşünüldüğünde bu toplumsallığın bozulması, 

Honnethçi bir ifadeyle “unutulması” söz konusu olur. Bunu Jaeggi‟nin Marx 

yorumlamasında gösterdiği yabancılaşmamış emek tanımlamasıyla daha net 

görebiliriz. “Üretim yoluyla dünyanın belli bir şekilde sahiplenilmesi olarak 

yabancılaşmamış emek, kendi ile, nesnel dünya ve diğerleri ile upuygun bir ilişki 

geliştirebilme koşuludur.”
127

 O halde tersinden söylersek; yabancılaşmış emek, 

insanın kendiyle, çevresiyle ve diğer insanlarla bozulmuş ilişkisini imler. Jaeggi 

yabancılaşma kavramının toplumsal patolojileri teşhis etmek adına vazgeçilmemesi 

gereken bir kavram olduğunda, fakat kavramın özcü kabuğundan soyulması ve 

yenilenmesi gerektiğinde ısrar eder. Bunu da herkes için ortaklaştırılabilir ve doğal 

olarak verili olan bir “potansiyel” kavramından ziyade, günlük yaşamın bireysel 

pratiklerinin ufkuyla açıklar. Ona göre yabancılaşma, en nihayetinde “dünyayı kendi 

yaratımı olarak sahiplenememe”, “kendini dünyaya ait hissedememe”, “bütünün 

kaybı olarak parçalılık”, “kendiyle ve dünyayla ilişkisizlik”, “kontrol ve anlam 

kaybı” vb. gibi kavramlarla ifade edilebilir. Bu türden kavramlar, belirli farklılıklarla 

birlikte Marx‟ın gerek erken dönem eserlerinde yabancılaşma kavramı ile gerekse 

geç dönem eserlerindeki fetişizm kavramı ile yakın temas halindedir. Ne var ki 

Jaeggi öncelikle yabancılaşmayı özsel-doğal veya verili olandan kopuş olarak değil, 

hatta bir potansiyelin gerçekleşmemesi anlamında da değil, fakat daha çok bireyin 

yaşamına ilişkin isteklerinin veya üretici/yaratıcı bir etkinliğin imkân koşullarını 

ortadan kaldıran bir deneyim yoksunluğu olarak görür. Böylece bireyin içine 

hapsolduğu toplumsal rol veya durumdan yeni imkanlar yaratarak çıkması, dahası 

herhangi bir çıkış yolunun düşünce dünyasında parlaması dahi engellenmiş 

durumdadır. Dolayısıyla deneyim çoğulluğuna imkân veren koşulların ortadan 

kalkması demek Jaeggi‟ye göre yabancılaşma anlamında kapanma, körleşme 

                                                 
127

 Jaeggi, R. (2014). Alienation (s. 38-39). Çev. Frederick Neuhouser, Alan E. Smith Edited by 

Frederick Neuhouser. New York: Columbia University Press.  



58 

demektir.
128

 Jaeggi‟nin yabancılaşma kavramını verili olanı dönüştürme olarak değil, 

yeni olanı yaratma süreci olarak okuması, teorinin özcü gönderimlerini aşma girişimi 

olarak yorumlanabilir. Teorinin özcü olmayan ve söz konusu her bir öznenin içinde 

bulunduğu nesnel dünya ile ilişkisini yeniden kurmaya çalışan bu bakış açısı bir 

açıdan Marx ve Hegel‟de “verili” olanın değişimine yapılan vurguyu bireysel yaratıcı 

etkinliğe doğru genişleterek ayırım noktasını oluşturur. Böylece, Jaeggi‟ye göre 

herhangi bir nesnel yapıya bağlanmadan teorinin Marx ve Hegel‟de varolduğu 

biçimiyle özcü gönderimleri gündelik hayatın pratikleri ile ilişkilenerek aşılabilir. 

Aynı şekilde Ollman da Marx‟ın karakteristik özelliklere odaklanmamasını 

genelleştirici bir tutum olarak tespit ettiğinden, yabancılaşma teorisine, teorinin genel 

yapısını bozmadan, “kişilik yapısı” fikrini dahil etmeyi önerir. Bu, “koşullar ve tepki, 

gereksinim ve arzular, nesnel ve öznel çıkarlar ile eylem ve bilinç arasında” duran ve 

böylece yabancılaşmanın sonucu olmakla birlikte onu yeniden üreten, dahası işçilerin 

neden kendilerinden en azından Marx‟ın beklediği gibi davranmadığını açıklamaya 

yardımcı olacak bir eklemedir.
129

 Daha açık bir ifadeyle; Ollman‟a göre bu ekleme 

insanın irrasyonel olma ihtimalini göz ardı eden Marx‟ın işçi sınıfının tarihsel olarak 

tayin edilen rolünün neden gerçekleşmediğine ilişkin bir anlama zemini sunar. Jaeggi 

ve Ollman‟ın Marx‟a yönelik eleştirilerinde ortaklığı Marx‟ın verili bir potansiyel 

çerçevenin içine sıkışmış olduğu yönündedir. Proletaryanın bilincine olan güveni, 

genel olarak insanın ve özelde proletaryanın yabancılaşmaya rağmen “yapmaya 

mecbur olduğu şey” olarak onun rasyonel potansiyeline odaklanır. Ollman‟ın “kişilik 

yapısı” kavramı; geçmişten (aile, sosyal çevre içinde edinilmiş korku ve kaygılar) 

alınan içselleştirilmiş davranış kalıplarının irrasyonel duyarlılıkları (milliyetçilik, ırk, 

din vb) açıklamada hesaba katılması yönünde bir katkı sağlarken, Jaeggi 

yabancılaşmanın “deneyimlerle” olan ilişkisine vurgu yaparak onun aşılmasının bir 

“kendine dönme” durumu olmadığını ifade eder. Marx‟ın insanı bir potansiyeller 

çoğulluğu olarak gördüğü ve hatta kapitalizme -gerek iş bölümünün neden olduğu 

tek yönlü ve kısır bir insan anlayışından gerekse bu potansiyellerin gerçekleşmesinin 

engellenmesi anlamında özgürlük perspektifinden- getirdiği eleştirileri göz önüne 

alarak onun insanı tekbiçimci veya sabit bir değerler dizgesi ile tanımladığını 

                                                 
128

 A.g.e., s. 178. 

129
 Ollman, B. (2008). Yabancılaşma, Marx‟ın Kapitalist Toplumdaki İnsan Anlayış (s.379). Çev. 

Ayşegül Kars. İstanbul: Yordam Kitap.  

 



59 

söylemek güçleşse de bu eleştirilerde dikkate alınması gereken husus, farklı deneyim 

ve çevresel etkenlerin davranışsal farklılıkları (proletaryanın kimi zaman tam tersi 

yöndeki reaksiyonlarını) anlamaya yardımcı olmasıdır. Bu bakımdan artık türsel bir 

varlık olarak insandan değil, tam da çağdaş felsefenin “özgürlük” kategorisiyle ele 

aldığı bireyden Marx‟ın yabancılaşma kavramını saklı tutarak bahsetmek, yeni bir 

demokrasi modelinin koşullarının yaratılması bakımından bir imkân sunabilir.   

2.3. YabancılaĢmadan Devlet EleĢtirisine: Yahudi Sorunu 

Yabancılaşma, Marx‟ın Feuerbach ve Hegel‟den devraldığı önemli kavramlardan 

biridir. Ne var ki Hegel için yabancılaşma, Tin‟in kendinde varlıktan kendi-için 

varlığa yönelik yolculuğunda olmazsa olmaz bir koşuldur ve bu anlamda doğaldır. 

Zira dışsallaşma (Entäußerung) anlamında yabancılaşma, Tin‟in gelişimi, kendi 

olmayanı aşması ve bu yolla da kendine dönüşü adına olumluluk olarak 

değerlendirilir. Feuerbach‟ta ise yabancılaşma dinsel düşünceyle ilişkilenerek, 

insanın kendi potansiyellerini bir başka varlıkta hem dışsal olarak görmesine hem de 

doğasından ayrılması anlamında kopuşa/yabancılaşmaya (Entfremdung) işaret eder.  

Feuerbach temelde dinle ilgilendi ve ana tezi, Tanrı‟nın insani özniteliklerin, 

arzuların ve potansiyellerin yalnızca bir projeksiyonu olduğu yönündeydi. 

İnsanlar bunu bir kez fark ettiğinde, Tanrı‟nın onları değil, onların Tanrı‟yı 

yaratmış olduğunu fark etmeleriyle, bu öznitelikleri kendilerine mal edecekleri 

bir pozisyonda, dolayısıyla da, onların yabancılaşmış “tür-varlığı”nı ya da 

komünal özünü kendilerine geri kazanacak bir pozisyonda olacaklardır.
130

 

Marx için ise yabancılaşma
131

, en temelde emeğin yabancılaşmasıyla ilişkilidir, 

çünkü emek insanı hem tür olarak hem de toplumsal olarak ayırt eden bir etkinliktir. 

                                                 
130

 Marx, K. (2017). Hayalet, Karl Marx: Seçme Yazılar (s.30). Ed. Güçlü Ateşoğlu. İstanbul: Ayrıntı. 

131
 Yabancılaşma kavramının Marx‟ta iki farklı kullanımı olduğu ve bunların birbirinden ayırt 

edilmesi gerektiği hususunda uyaran Önder Kulak, ilk kullanımın Entfremdung (ayrışma), ikincisinin 

Entäusserung (dışsallaşma) olduğunu ifade eder. Bu ayrımda dışsallaşma, sınıflı toplumlarda, bir 

yandan kendisinin üretmediği nesneye el koyması (üreteni ve üretileni ayrıştırması) yoluyla aslında o 

nesnenin, ayrıştıranın kendisine dışsal olduğu bir durumu, bir yandan da kendisinin ürettiği nesneden 

kopması anlamında nesnenin artık üretene dışsal olduğu durum anlamında yabancılaşmaya işaret eder. 

Ayrışma da kısaca bu dışsallaşma sonucunda tarafların ayrık hale gelmeleridir. Kulak‟ın ifadesiyle; 

“(…) yabancılaşma, özne, doğa ve diğer özneler arasındaki ayrışmış ilişkilerden ve fiziksel nesnelerin 

dışsallaşmasından oluşan toplumsal gerçekliğe işaret eder.” [Kulak, Ö. (2012). “Yabancılaşma, Meta 



60 

Dolayısıyla yabancılaşmanın ortadan kaldırılması, üretken ve yaratıcı emeğin ve 

onun kolektif faaliyetteki bütünlüğünün, ayrışmamışlığının, eş deyişle insani 

evrensel özgürleşmenin tesisine bağlıdır. Bu anlamda da tümüyle dünyevidir. Marx 

yabancılaşmayı ne Hegel gibi doğal ve olumlu şekilde kavrar, ne de Feuerbach gibi 

idealizmi basit bir şekilde materyalizme çevirme yoluyla ortadan kaldırmayı 

düşünür. Yabancılaşmayı teorik olarak dönüştürülüp ortadan kaldırılabilecek bir 

yanılsama değil, maddi koşullardaki çelişkinin ifadesi olarak görmesiyle Marx, her 

iki düşünürden de farklı bir yerde konumlanır.  

Öncelikle emekle ilişkisi ve somut bir çelişki olarak konumlanması nedeniyle 

kavram, siyaset ve egemenlik ilişkileriyle de bağlantılıdır. 

Yabancılaşma, benim geçim araçlarımın bir başkasına ilişkin (ait) olmasında, 

benim isteğim olan şeyin bir başkasının erişilmez mülkiyetinde olmasında 

olduğu kadar, her şeyin kendi kendinden başka olmasında, etkinliğimin başka 

şey olmasında, son olarak -ve bu kapitalizm için de doğrudur- egemenlik sürenin 

eninde sonunda insanlık dışı erklik olmasında da görünür.
132

  

Fakat Bauer‟in yaptığı gibi siyasal özgürleşme üzerinden din eleştirisi yapmak da 

Marx‟a göre çözümü değil problemi yeniden üretir. Bauer, Yahudilerin siyasal 

özgürleşme yoluyla dini aşabileceklerini, dinden tümden vazgeçmek yoluyla da 

yabancılaşmanın aşılabileceğini düşünmektedir. Oysa dinin kendisini bir temel 

olarak almak ve onu ortadan kaldırmaya çalışmak, başka türden bir teolojik bağlam 

üretir.  

Din bizim için artık bir temel (Grund) olarak geçerli değildir, yalnızca dünyevi 

sınırlılığın (cehaletin, Beschranktheit) fenomenidir. Bu nedenle biz, özgür 

yurttaşların dini önyargılarını onların dünyevi önyargılarıyla açıklıyoruz. 

Dünyevi engellerini aşmak için dini sınırlılıklarını aşmaları gerektiğini iddia 

etmiyoruz. Dünyevi engellerini ortadan kaldırır kaldırmaz, dini sınırlılıklarını da 

ortadan kaldıracaklarını iddia ediyoruz…Siyaset özgürleşmenin dinle ilişkisi 

sorunu, bizim için, siyaset özgürleşmenin insani özgürleşmeyle sorunu haline 

                                                                                                                                          
Fetişizmi ve Şeyleşme”, Marx‟ın Halleri Marksist Düşüncede Diyalektik Bir Yolculuk (s. 313). 

İstanbul: Kalkedon]. 

132
 Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları (s. 95). Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 



61 

gelir…devletin genel olarak dinle çelişkisini de devletin genel olarak kendi 

önkoşullarıyla çelişkisine [dönüştürerek] insanileştiriyoruz. 
133

 

Dolayısıyla dinsel yabancılaşmanın kendisi, aslında insanın yabancılaşmasının bir 

veçhesi, sorunun kaynağı değil sonuçlarından biridir. “Politik özgürleşmenin sınırı, 

insan bir kısıtlamadan gerçekten kurtulmamışken, devletin o kısıtlamadan 

kurtulabilmesi; insan özgür bir insan olamamışken devletin özgür devlet olabilmesi 

noktasında beliriyor.”
134

 Bunun temel nedeni modern burjuva anlayışında devlet ve 

sivil toplumun birbirinden ayrık konumlanmasıdır.
135

 Sivil toplumun özel çıkarlar, 

devletin siyaset ve evrensel çıkarlar ekseninde konumlandırıldığı bir kavrayışta, 

Marx‟ın olası bir siyasal özgürleşmeyi yalnızca devletin özgürleşmesi olarak 

okuması oldukça yerindedir. Ona göre bu, toplumdan ayrı bir siyasal ilişkiler uzamı, 

işbölümü ve sınıfsal egemenlik ilişkilerinin varlığını göstermektedir. Çünkü siyaset 

işini yürüten ayrı bir devlet görevlileri katmanı, bürokratlar ve meclis görevlileri gibi 

toplumdaki bireyden farklı yetke ve işlerle uğraşan bir sınıfın varlığını 

göstermektedir. Bu bakımdan devlet ve sınıf, yalnızca modern burjuva teorisine özgü 

bir siyasi yapılanmadır. Ona göre modern burjuva devleti siyasal devlettir ve insan 

yalnızca bu bütünün değişik şekillerde parçası olma yoluyla siyasete dışsal olarak 

                                                 
133

 Marx, K. (2017). Hayalet, Karl Marx: Seçme Yazılar (s.75). Ed. Güçlü Ateşoğlu. İstanbul: Ayrıntı. 

134
 Marx, K. (1968). Yahudi Sorunu (s.15). Çev. Niyazi Berkes. Ankara: Sol. 

135
Bu ayrım, en temelde tiranlığa karşı demokratik güçlerin harekete geçirilmesi adına ortaya çıkan 

liberal demokrasi teorilerinde, siyasal erkin dağılımı ve dengelenmesi ve ayrıca yurttaş bireylerin 

özgürlüklerinin korunması anlamında büyük bir gereklilik olarak yer alır. J.S. Mill, özel, kamusal ve 

hukuksal alanın birbirinden ayrılması ilkesinin korunması gerektiğini düşünür. Çünkü böylece devlet 

düzenlemeleri ve yasal sınırlamalar dışında yurttaşların özgürlük alanı da tesis edilmiş olacaktır. 

[Cunningham, F. (2002). Theories of Democracy, A Critical Introduction (p. 28). London and New 

York: Routledge] Bu anlamda toplumsal farklılıklar ve çeşitlilik temelinde düşünüldüğünde, sivil 

toplumla devlet arasındaki ikiliğin ortadan kaldırılması, eş deyişle özel alanın siyasal alanla mutlak 

kaynaşması, bu birlik ve uyum vurgusuyla toplumdaki azınlıklar ve farklı muhalif tavırlar karşısında 

çoğunluğun gücünün ve etkisinin tiranlığına dönüşmesi riskini taşır. Arendt‟in birlik ve uyumu, 

egemenin mutlak ve bölünemezliği fikrini salık veren Rousseau‟ya yönelik totalitarizm eleştirisi bu 

açıdan önemlidir [Sezer, D. (2012). “Çoğulluk ve politika: Rousseau, Arendt, cumhuriyetçilik” 

Toplum ve Bilim Dergisi (s. 32). Sayı 124. İstanbul]. Bu açıdan birlik ve uyum, özel alanın yasasının 

(biriciklik, yeri doldurulamazlık, süreklilik) siyasal kurumların işleyişi (yer ve görev değişimi, 

geçicilik) haline gelmesi, devlette özel yasasının işlerlik kazanması anlamına gelecektir. O halde 

Marx‟ın bu ikiliklerin ortadan kaldırılmasına yönelik çabası, onun totaliter ve merkeziyetçi olarak 

yorumlanmasına imkân sunar. Ne var ki bir diğer yandan Marx‟ın Paris Komününün yer değiştirme, 

görevden geri alınma veya çağırılma ilkesini olumladığı göz önünde bulundurulursa, düşünür için de 

özel-kamusal, sivil toplum-devlet ayrımına karşı tavrını onun liberal demokrasideki hiçbir ortak 

zemini ve sınıfsal birlikteliği olmayan, tümüyle birbirinden kopuk ve ilişkisiz, sınıfsal, hiyerarşik ve 

elitist/teknokrat yapısına yönelik bir eleştiri olarak düşünebiliriz. Zira Komün‟ün seçim sistemi 

yoluyla temsili varlığı söz konusu olduğunda Marx, Komün‟e burjuva temsili sistemine yönelttiği 

eleştirileri yöneltmez. Tersine bu demokratik sistemden övgüyle bahseder; çünkü bu durumda temsil 

edenlerle temsil edilenler aynı sınıfın üyeleridir.  



62 

katılır. Oysa Marx‟ın siyasal özgürleşmenin ötesindeki “insanlığın evrensel 

özgürleşmesi” fikri, siyasetin ayrı bir varoluş biçimine sahip olmadığı, çünkü devlet 

ve toplum ayırımının olmadığı, dolayısıyla insan ve yurttaş gibi bir bölünmenin de 

olmadığı dünya tasavvuruna işaret etmektedir. Tersinden söyleyecek olursak; insanın 

siyasal olarak “yurttaş”, diğer yandan da sivil toplumun özel çıkarlar alanında türsel 

ve bencil “insan” olarak varolması, temelde devlet ve sivil toplum arasındaki 

ayrışmanın ifadesidir. Bu perspektifte insanın siyasal niteliği ondan ayrıdır ve 

siyasete katılması gerçek bir özne olmaması, siyasetin ona bu denli dışsallaşması 

nedeniyle yapaydır. 

Ensonu sivil toplum üyesi olarak insan, asıl anlamında insan, citoyenden farklı 

olarak homme sayılır, çünkü, politik insan yalnızca soyut, yapma bir insan, 

alegorik, tüzel kişi olarak insanken, o, duyumsal, bireysel, dolayımsız varoluşu 

içinde insandır. Gerçek insan, yalnızca egoist birey biçiminde ve hakiki insan 

yalnızca soyut citoyen biçiminde tanınır.
136

 

Yahudi Sorunu‟nda bahsettiği bu bölünme aynı şekilde Hegel‟in Hukuk Felsefesinin 

Eleştirisinde de temel meselelerden biri olarak yer almaktadır. Çünkü 

yabancılaşmanın ifade ettiği bölünme, dinden siyasete ve oradan da modern devlet 

eleştirisine geçişin ortaklaşan zeminidir.  

Genç Marx‟ın temel sorunu yabancılaşma ve insanın soyut ve somut olarak her 

düzeyde kendi içinde ikiye bölünmüş bir gerçekliğe mahkûm edilmiş olmasıdır. 

İnsanın kendi somut varlığı ile bu maddi gerçekliği temsil ettiği, kendisine 

yabancı güçler olarak tecrübe ettiği biçimler arasındaki mesafe, kutuplaşma ve 

buradan kaynaklanan egemenlik problemi onun asıl kalkış noktasını oluşturur.
137

 

Bu bakımdan Marx‟a göre dinsel yabancılaşma aslında dünyasal çelişkinin bir 

kısmıdır ve kendi içinde bir değişimi gerekli gören salt dinsel özgürleşme bu 

anlamda eksik bir özgürleşme olacaktır. Siyasal bir özgürleşme yoluyla dinden 

kurtulma fikri de dinsel özgürleşmenin yolu değil, bilakis insanın çelişkisini başka 

merciiye taşıyarak çözme girişimidir. Yahudi Sorunu‟nda Marx bunu şu şekilde ifade 

                                                 
136

 Marx, K. (1968). Yahudi Sorunu (s.40). Çev. Niyazi Berkes. Ankara: Sol. 

137
 Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C. vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm Ve… (s.8). 

Ankara: İmge. 



63 

eder: “Dinden politik özgürleşme sonlandırılmış, çelişkisiz bir dinsel özgürleşme 

değildir, çünkü politik özgürleşme insani özgürleşmenin sonlandırılmış, çelişkisiz bir 

biçimi değildir.”
138

 Siyaset ve dinin paylaştığı şey; her ikisinin de insan güçlerinin 

başka bir şeyde yabancılaşmasını içermesidir.
139

 Yahudi Sorunu‟ndaki din 

eleştirisiyle başlayan analiz, en nihayetinde siyaset ve sınıflı devlet eleştirisine yol 

alır. 

2.3.1. YabancılaĢmanın veçheleri: Marx’ın siyaset eleĢtirisi ve devletin 

sönümlenmesi meselesi 

Hem Kapital hem de El Yazmaları, Marx‟ın kapitalist üretim biçimi ve koşullarında 

belirli türden ekonomik ayrışmalara ve dışsallaşmalara, yaygın kullanımıyla 

yabancılaşmaya ilişkin eleştirileri ekseninde değerlendirilebilir. Ekonomik ve 

toplumsal olanın siyasal olanla ilişkisi göz önüne alındığında, burjuva siyaset 

teorisinde de yabancılaşmanın izini sürmek mümkün ve gerekli olacaktır. Buradan 

hareketle Marx‟ın siyaset eleştirisini anlamak, siyasetin burjuva toplumsal sistemdeki 

mevcut biçimini anlamak ve analiz etmek demektir. Dolayısıyla bu teorideki devlet 

ve sivil toplum, özel olan-kamusal olan, insan-yurttaş ayrımlaşması, Marx‟ın 

yabancılaşmış emek sorununa bağlanan tespitlerinin önemli bir veçhesi olarak 

görülebilir. 

Marx‟ın siyaseti tümden reddettiği veya sadece burjuva siyasetini eleştirdiğine ilişkin 

yapılan tespitler, kimi zaman düşünürü olumlamak kimi zamansa eleştirmek adına ön 

plana çıkarılarak vurgulanmıştır. Bu çalışma bağlamında Marx‟ın siyaseti reddettiği 

veya önemsizleştirdiği değil, eleştirilerinin onun burjuvazi koşullarındaki mevcut 

biçimine ve buradan hareketle toplumsal ilişkilerden ayrı ve bağımsız bir varoluşa 

sahip kılınmasına ilişkin olduğu iddia edilecektir. Düşünürün siyasete ilişkin 

görüşleri onun sınıf anlayışından ve elbette kapitalizm eleştirisinden bağımsız olarak 

ele alınamaz. Dolayısıyla tarihsel materyalizm, diğer bir ifadeyle, toplumsal ve 

siyasal süreçleri maddi temelleriyle ve birbirileriyle ilişkili olarak açıklama modeli 

Marx‟ın siyaset, hukuk ve devlete ilişkin görüşlerini de anlamak bakımından kilit 

önemdedir. O halde burada hem tarihsel materyalizm hem de yabancılaşma 

teorilerini birlikte düşünerek Marx‟ın siyasala ilişkin analizlerini değerlendireceğiz. 

                                                 
138

 Marx, K. (1968). Yahudi Sorunu (s.15). Çev. Niyazi Berkes. Ankara: Sol. 

139
 Fisken, T. D.  (2012). The Turn to the Political: Post-Marxism and Marx‟s Critique of Politics 

(p.42). (Unpublished Phd Theses). Berkeley: University of California.  



64 

Fakat önce özellikle tarihsel materyalist perspektifin anlamını kavramak ve onunla 

bağlantılı olarak öne sürülen katı indirgemeci görüşlerin kalabalığından kurtulmak 

gerekmektedir. Bu iki yöntem ve bakış açısına emek bölümünde yeterince 

değindiğimiz için şimdilik sadece bazı noktaları anımsamak yerinde olacaktır. 

Gördüğümüz üzere, kimi Marksizm içi ve dışı perspektiflerde bütün tarihsel sürecin 

üretim güçleri ve üretim ilişkileri arasındaki ilişki ve gerilim üzerinden açıklandığı 

ve geri kalan tüm yapıların bu zemine bağlı olarak belirlendiği argümanı, siyasetin 

ekonomiye bağımlılığının işareti olarak yorumlanmıştır. Buradan hareketle yine aynı 

şekilde tarihin de teleolojik bir bağlamda, belirli bir yönde hareket eden ve hareket 

ilkesini de özsel bir mantıktan, ekonominin kendi yasalarından devşiren bir alan 

olduğu öne sürülür. Tüm bu tartışmalar ve iddiaları desteklemek adına Marx‟ın 

sıklıkla referans gösterilen iki kaynağı vardır: Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı ve 

Kapital. Marx bu eserlerinde üretim biçiminin siyasal-hukuksal yapıları belirlediği 

yönündeki ifadeleri ile bu tür eleştirilere açık hale gelmiştir. Ne var ki bu görüşlerin 

tersine Wood, Alman İdeolojisi‟nden alıntı yaparak, merkezi olan üretim gücü 

kavramının genişliğinden ve bu bakımdan diğer toplumsal süreç ve ilişkileri 

açıklamada bir zemin olarak nasıl kullanıldığından bahseder. “Belirli bir üretim tarzı 

ya da endüstriyel aşama, her zaman belirli bir iş birliği tarzıyla ya da toplumsal 

aşamayla bağlantılıdır ve bu iş birliği tarzının kendisi üretim gücüdür.”
140

 Üretim 

gücü kavramı bu açıklamaya göre, sadece bir teknolojiye işaret etmez. O aynı 

zamanda “iş birliği” ve “toplumsal aşama” ile bağıntılı olduğundan insan ilişkilerini 

de kapsar. Dolayısıyla üretime katkıda bulunan kapasiteleri, bilgiyi ve tekniği 

kapsadığı için ekonomiyi de salt belirleyici ve bağımsız bir unsur değil, toplumsal 

diğer veçhelerle ilişkili olan, etkileyen ve etkilenen bir toplumsal unsur olarak almak 

belirlenimci ve katı nedenselci yorumları yanlışlar niteliktedir. Bu açıdan emeği 

ilişkisel ve dönüştürücü bir etkinlik olarak ele almak, siyasal olanın emek 

kategorisiyle ilişkisini açıklayıcı nitelik kazanır. Daha açık bir ifadeyle; siyaseti bir 

dönüştürme etkinliği olması bakımından emek zemininde açıklamayı ve buradan 

hareketle sınıfı dönüşümün merkezine koymayı da gerekçelendirebilir. Bu aynı 

zamanda siyaseti “devlet ve iktidar aygıtına sıkıştırmamak
141

 ve siyaseti toplumsal 

                                                 
140

 Marx, K. (2013). Alman İdeolojisi‟nden Akt. Allen Wood (2004). Karl Marx (s. 144). Çev: Dilek 

Yücel, Barış Aydın. İstanbul: İletişim.  

141
 Gülenç, K. (2011). “Demokrasi, Meşruiyet Sorunu ve Siyaset Felsefesi” Demokrasi Bugün. Felsefe 

Yazın (ss.8-13). Sayı: 18.  



65 

ilişkiler, tarihsel bağlamlar ve kolektif etkinlikler ekseninde genişletmek demektir. 

Lefebvre Marksizm‟deki ekonomi ile siyaset arasındaki ilişkiyi şu şekilde okur: “En 

acil insani meseleleri teşkil eden ekonomik meselelerin pratik yani siyasi çözümler 

gerektirdiği görülür: Siyaset, toplumsal pratiğin en üst kertesi, toplumsal ilişkiler 

üzerinde bilinçli eylemde bulunmanın biricik yoludur.”
142

 

En başta da belirttiğim gibi, çağdaş siyaset felsefesinde, özellikle post-Marksist 

siyasal projede “politik olana dönüş” çağrısının Marx‟ın yapıtlarında sistemli bir 

devlet ve özerk bir siyaset teorisi olmadığı iddiasına referansla yapılması, bu 

eleştirinin kaynağını kavramak bakımından Marx‟ın düşüncesine siyasal tespit ve 

analizleri üzerinden yeniden bakmayı gerekli kılmıştır. Marx‟a yöneltilen bu siyasal 

noksanlık eleştirilerinin en temelde iki sebebi olduğu düşünülebilir: a) Marx‟ın, 

doğrudan bir siyasal teori oluşturmayıp salt „kendi döneminin‟ siyasal hareketlerine 

ilişkin eleştirel bir tarzda yazarak, devleti sınıflı toplumda burjuvazinin ezilenleri 

sömürmesinin bir aracı olarak görmesi ve b) sınıflı toplumun ortadan kaldırılmasıyla 

birlikte yöneten-yönetilen ayrımının ortadan kalkacağını, eş deyişle devletin 

“sönümleneceğini” ve siyasetin eşyaların yönetimi gibi basit bir işe indirgenerek 

gereksizleşeceğini iddia etmesi. Bu nedenle Marx‟ın siyasete ilişkin olumlu bir 

yaklaşımı olmadığı ve hatta siyaseti ortadan kaldıracak bir değerlendirmesi olduğu 

görüşü hâkimdir.
143

 Genel kanıya göre “Marx‟ın (…) en iyi durumda, siyaseti 

„aşmak‟ istediği ya da ona komünizme yönelik devrimci süreçte kendini ortadan 

kaldıran bir işlev atfettiği anlaşılmaktadır.”
144

  

Bu eleştirileri değerlendirmek için Marx‟ın neden sistematik ve özerk bir siyaset 

teorisinin olmadığını anlamak önemlidir. „Sistematik ve özerk‟ diyorum çünkü 

Marx‟ın siyasal analizleri ve eleştirileri, hatta daha sonra göreceğimiz üzere „evrensel 

oy hakkı‟na veya „hakiki demokrasi‟ye ilişkin olumlu yönde ifadeleri mevcuttur. 

Dahası Marx‟ın, politik ekonomiye dair konuştuğunda dahi, asıl amacının siyasal 

                                                 
142

 Lefebvre, H. (2006). Diyalektik Materyalizm (s.70). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Kanat. 

143
 Bu tür eleştiriler için Bkz. Popper, K. R. (1989). Açık Toplum ve Düşmanları Cilt II, Çev: Harun 

Rızatepe, İstanbul: Remzi. Ayrıca Bkz. Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, 

Radikal Demokratik Bir Politikaya Doğru. Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

144
 Mewes, H. (1976). On the Concept of Politics in the Early Works of Karl Marx (s.226). Vol.43. 

No.2. John Hopkins University. 



66 

olduğunu düşünenler bile mevcuttur.
145

 Fakat Marx tümüyle siyaset felsefesi üzerine 

bir eser bırakmamıştır.  

Bunun iki temel sebebi olabileceğini düşünüyorum. Öncelikle yeniden ifade etmek 

gerekirse; Marksist teoride tarihin gerçek zeminini üretim biçiminin şekillendirdiği 

maddi koşullar oluşturur. Başka bir ifadeyle; Marx‟ın asıl yönelimi ve açıklama 

modeli, tarihsel ve toplumsal koşullara dayanan ilişkisel bir perspektif sunmaya 

dayanır. Siyasal, ahlaksal ve hukuksal olguların da somut ve ilişkisel bağlamlarının 

göz ardı edilmesi, onların soyut ve tarih-üstü kılınmasına hizmet edecektir. Marx‟a 

göre burjuva ideolojisi, şeylerin ilişkiselliği ve tarihselliğini unutturarak onları 

bağlamlarından ve maddi koşullarından koparma yönünde işler. Burjuva 

ideolojisinde ekonomik güç ve ilişkiler siyasetten ve siyaset de ekonomiden bağımsız 

olarak görünür. Düşünüre göre soyut, biçimsel hak ve özgürlükler temelinde 

tanımlanan burjuva siyasetinde yurttaş eşitliği temel ilke olarak ele alınırken, aslında 

bu eşitliği ortadan kaldıran diğer tüm parametreler (sözgelişi gelir ve eğitim 

durumlarının özgürlükleri kısıtlaması) gizlenmiştir. Bu anlamda burjuvazi, belirleyici 

bir güç ve toplumsal yaşamdan ayrı, tarih-üstü bir alan olarak siyaseti fetişleştirdiği 

oranda üretim alanındaki eşitsizliği gizler. Özetle; düşünürün burjuva ideolojisine 

yönelik en büyük eleştirisi, kapitalist koşullarda insani etkinliklerin birbirlerinden ve 

diğer toplumsal etkenlerden bağımsız ve otonom, tarih-üstü, kendinden menkul bir 

varlığa ve belirleme gücüne sahip olduğu iddiası ve tam da buradan hareketle 

ekonomik alandaki eşitsizliğin üzerini siyasal alandaki “eşit haklara sahip özgür 

bireyler” anlayışı ile örtmesidir. Buradan hareketle bir diğer yandan yasalar önünde 

eşitlik, insan hakları bağlamında özgürlük ve her yurttaşın siyasal alana katılımından 

hareketle tanımlanan burjuva parlamenter demokrasisi tam da toplum ve devlet, 

insan ve yurttaş ayrımlarını ortaya çıkarır. Savran‟ın ifadesiyle; “Siyasal haklar ve 

bunların evrensel niteliği gerçekte devlet ile toplum ayrılığını vurgulamaktadır: 

„herkesin başka bir alana katılma hakkını elde etme fırsatının bulunması, sadece, 

kendi alanının aslında bu hakkı içermediğini kanıtlar.‟”
146

 O halde düşünürün 

sistematik bir siyasal çalışmasının olmayışının diğer bir nedeni en temelde yine 

tarihsel koşulların üretimi olarak gördüğü bazı ikiliklere yönelik bir eleştiri olarak 

                                                 
145

 Bkz. Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C. vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm Ve… (s.8). 

Ankara: İmge. 

146
 Marx, K. (1975). Critique of Hegel's Doctrine of the State, Early Writings, Peliccan, 

Harmondsworth‟dan aktaran Savran, G. A. (1987). “Marx ve Demokrasi” (s. 55). 11. Tez Sayı 6. 



67 

okunabilir. Siyasal alan söz konusu olduğunda en dikkat çeken ikilik sivil toplum ile 

devlet arasındaki ayrımdır. Yine Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi‟nde 

göreceğimiz gibi Marx‟a göre bu ayrım metafiziksel bir temele; eş deyişle toplumun 

ve devletin somut var oluşundan ziyade onların ideal ve soyut bir başlangıç olarak 

alınmasına, dahası yine soyut bir parça-bütün ilişkisinden hareketle 

konumlandırılmasına dayanır. Dolayısıyla sınıfları yeniden üretir; zira ikilinin 

sonradan birleştirilmesi için aracılara, kurumlara, bürokratik işleyişe ihtiyacı yeniden 

doğurur. Marx‟ın amacı en temelde siyasal ile ekonomik olanın, daha doğrusu tüm 

bu insani faaliyetlerin tarihselliğini ve ilişkiselliğini göstermektir. Bu bakımdan 

Marx söz konusu olduğunda siyasete ve toplumsal-ekonomik olana ilişkin kavram ve 

yaklaşımları birbirinin içinden geçerek okumanın daha doğru olacağı kanısındayım.  

Marx‟ın zihinsel üretimleri maddi koşulların kaynağı ve zemini olarak gösteren, eş 

deyişle nedeni sonuç, sonucu neden olarak gösteren Alman ideolojisine yönelik 

eleştirisi bize onun neden sistematik bir siyasal çalışmasının olmadığına ilişkin başka 

bir ipucu verebilir. Marx Alman İdeolojisi‟nde bu durumu “Yaşamı belirleyen bilinç 

değil, bilinci belirleyen yaşamdır” şeklinde ifade ederken, vurgusu ahlaksal kodlar ve 

siyasal düzenlemelerin materyalist tarihsel zeminde anlaşılması gerektiği 

yönündedir. Zira “Marx, siyaset teorisinin yükselen zirvelerinden ekonomik yapıların 

sağlam zeminine inme niyetinin sinyallerini verir. Teori ve pratik bağımsız varlıklar 

değil, birbirine bağlı ilişkiler ağı olarak var olacaktır.”
147

 Dolayısıyla öncelikle 

siyasalı toplumun üretici maddi koşullarından bağımsız ele almak, daha sonra da 

bunları ilişkiselliği içinde düşünmeden belirleyici yapılar olarak sunmak Marx‟ın 

kendi materyalist/diyalektik görüşüyle çelişecektir. Bu durumun bir başka boyutuyla 

yine Alman İdeolojisi‟nde ekonomik gücü elinde bulunduran egemen sınıfın aynı 

zamanda entelektüel anlamda da toplumdaki egemen güç olması fikriyle 

ilişkilendirilebilir. Başka bir ifadeyle düşünüre göre kapitalist toplumdaki hâkim 

ekonomik güç, siyasal, kültürel ve ideolojik olarak da hâkim güçtür ve bu kavramlar 

üzerinden kapitalizm eleştirisi yapmak, sonuçla nedenin ilişkisini tersine çevirmek 

(camera obscura) olacaktır. Bu bakımdan bu toplumda devlet, ahlak ve hukuki 

düzenlemeler en temelde üretim ilişkilerinin içinden geçerek anlaşılabilir. 

Dolayısıyla toplumun, özellikle de burjuva toplumunun analizinde ve eleştirisinde ön 

                                                 
147

 Doveton, D. (1994). Marx and Engels on Democracy (s.564). History of Political Thought (ss. 

555-591). Vol.15, No.4. 



68 

planda duran etken üretim ilişkileri olacaktır. Göran Therbon‟un ifadesiyle “Marksist 

devlet teorisi, her şeyden çok, kapitalist devletin bir eleştirisiydi ve en keskin analitik 

gücüne, kapitalizm liberal demokrasinin arkasına saklanamaya çalışırken 

ulaşmıştı.”
148

 Dolayısıyla Marx‟ın siyaset eleştirisini yine burjuva siyasetine ilişkin 

bir eleştiri olarak, eş deyişle kapitalizm koşullarında olduğu şekliyle onun 

soyutlamasına ilişkin bir tavır olarak okumak mümkündür.  

Bu konuyu netleştirebilmek adına Marx‟ın burjuva siyaset teorisine yönelik 

eleştirilerine ve mevcut pratiğe ilişkin analizlerine bakmamız yerinde olacaktır. 

Bunun için Fransız Üçlemesi ve Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi temel 

önemdeki eserlerdir.  

Fransa‟da İç Savaş eserinde Marx devlet ve sermaye arasındaki ilişkiyi şöyle ifade 

eder: “Modern sanayinin ilerlemesi geliştikçe, sermaye ile emek arasındaki sınıf 

karşıtlığı da genişliyor, yoğunlaşıyor, devlet iktidarı gitgide sermayenin emek 

üzerindeki ulusal bir iktidar, toplumsal kölelik ereklerine göre örgütlenmiş toplumsal 

bir güç, bir sınıf egemenliği aygıtı niteliği kazanıyordu.”
149

 Dolayısıyla düşünürün 

devlet eleştirisinin esasını sermaye ile emek arasındaki çelişki oluşturur. Bu argüman 

altyapı ile üstyapı arasındaki ilişki bağlamında ele alındığında devletin ve genel 

olarak siyasal sistemin maddi koşullar, eş deyişle üretim biçimi temelinde toplumsal 

üretim ilişkileri tarafından koşullanmasında temellenir. Devlet köksüz, bağlamsız ve 

bağımsız değil de maddi koşulların bir üretimi olarak okunduğunda ve bu maddi 

koşulların sermaye-emek çelişkisine dayandığı bir durumda, devletin sermayenin 

hareket alanını genişleten ve kolaylaştıran, tam da bu bakımdan birey ve toplumun 

daha baştan siyasal hareketini kısıtlayan ve çoğunluğun sömürüsünü yeniden üreten 

bir aygıt olarak düşünülmesinin imkânı doğar. Dolayısıyla Marx‟a göre sınıfları 

üreten çelişki, aynı şekilde birey, toplum ve devlet arasındaki ayrımı da ortaya koyar.  

Yine aynı şekilde Engels‟e göre devlet; 

(…) topluma dışardan dayatılmış bir güç değildir; Hegel‟in ileri sürdüğü gibi 

„ahlak fikrinin gerçekliği‟ „aklın imgesi ve gerçekliği‟ de değildir. Devlet, daha 

çok, toplumun, gelişmesindeki belirli bir aşamasındaki bir üründür; bu, 

                                                 
148

 Therbon, G. (2011). Marksizmden Post-Marksizme (s. 183). Çev. Devrim Evci. Ankara: Dipnot. 

149
 Marx, K. (2005). Fransa‟da İç Savaş (s. 59). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 



69 

toplumun, önlemekte yetersiz bulunduğu uzlaşmaz karşıtlıklar biçiminde 

bölündüğünden, kendi kendisiyle çözülmez bir çelişki içine girdiğinin itirafıdır. 

Ama, karşıtların, karşı iktisadi çıkarlara sahip sınıfların, kendilerini ve toplumu 

kısır bir savaşın içinde eritip bitirmemeleri için, görünüşte toplumun üstünde yer 

alan çatışmayı hafifletmesi, „düzen‟ sınırları içinde tutulması gereken bir güç 

gereksinmesi kendini kabul ettirir; işte toplumdan doğan, ama onun üstünde yer 

alan ve gitgide ona yabancılaşan bu güç, devlettir.
150

   

Toplumdaki çelişkilerin dayatması ile ortaya çıkan ve çatışmaları çözmek üzere 

varlık kazanan devlet, Engels‟e göre topluma yabancılaşmıştır. Toplumun üzerinde 

yer almaya, ayrı bir sınıf olarak varlık göstermeye başlar. Zira toplumun kendisinden 

doğmuş olsa da ondan ayrılması öncelikle iş bölümünün, dolayısıyla da sınıfsal 

varlığının göstergesidir. Lenin de aynı açıklamayı takip ederek devleti ezilen 

sınıfların sömürülmesinin aleti olarak ifade eder. “Nerede sınıflar arasındaki 

çelişmelerin uzlaşması nesnel olarak olanaklı değilse, orada devlet ortaya çıkar.”
151

 

Lenin‟e göre bir baskı organı olan devlet, sınıflar arasındaki çatışmayı yalnızca 

hafifleterek, baskıyı yasallaştırıp pekiştirir.
152

 “Uzlaşma” adı altında yürütülen küçük 

burjuva siyaseti, Lenin‟e göre iki şeyi gözden kaçırmaktadır. Devlet, sınıfların 

çelişkisinin uzlaşmazlığı temelinde var olmuştur; fakat bu imkânsız bir görevdir. Zira 

sorun zaten birinin varlığında diğerinin olumsuzlandığı toplumsal sınıfların 

uzlaşmazlığıdır. Dolayısıyla devlet, yatıştırıcı ve çelişkinin üzerini örten bir nitelik 

taşır ve bunu egemen sınıfın lehine yapar. Tam da bu nedenle devlet iktidar aygıtı 

ortadan kaldırılmalıdır. Burada ufak bir parantez açarak, tartışmanın bir diğer 

boyutuna bakmamız yerinde olacaktır. Uzlaşma fikrine dayanan liberal parlamenter 

demokrasi eleştirisine tıpkı Lenin‟de olduğu gibi Schmitt‟te de rastlarız. Schmitt 

siyasalı dost-düşman ilişkisi çerçevesinde değerlendirirken halkı da bu kutupların 

kendi içindeki özdeşliği ile tanımlar. Ne var ki Agamben‟in ifade ettiği gibi 

Schmitt‟e halk, “korunması ve beslenmesi gereken demografik-biyolojik ve tam da 

                                                 
150

 Engels, F. (2003). Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devlet‟in Kökeni (s.162). Seçme Yapıtlar Cilt III. 

Düz. Eriş Yayınları. 

151
 Lenin, V.I. (2003). Devlet ve Devrim (s. 15). Düz. Eriş. 

152
 A.g.e. s. 15. 



70 

bu yüzden siyasal-olmayan bir varlık”
153

 olarak düşünülür. Bu bakımdan onun bir 

hareket içerisinde siyasallık ve birlik kazanması, böylelikle korunması ve güçlenmesi 

gerekmektedir. Halkı ve hareketi birleştirecek olan ise egemenin iradi varlığıdır. Bu 

açıdan halkın iradesi olarak ortaya koyulan egemenlik paradigması dost-düşman 

ayrımında temellenen siyasal varoluşun da temelini oluşturur. Lenin‟in liberal 

uzlaşma anlayışına ilişkin reddinde siyaseti ve tarihi çatışmacı ilişkiler çerçevesinde 

değerlendirmesi bakımından Schmitt‟le ortaklaştığı düşünülse de vardıkları sonuç 

bakımından düşünürler farklılık gösterir; eş deyişle Schmitt‟in tersine bu, Lenin için 

devletin gerekliliğini değil devletin devlet olarak ortadan kaldırılmasının gerekliliğini 

ortaya koymaktadır. Ne var ki “Schmitt bu üçlü yapının Sovyet devletinin anayasal 

aygıtlarında da mevcut olduğunu ileri sürmektedir.”
154

 Zira proletarya diktatörlüğü 

salt araçsal olarak bir yarı-devlet formunda konumlanması bakımından sıklıkla başka 

bir egemenlik formu olarak eleştirilmiştir. Arendt tam da bu bakımdan Sovyetler 

Birliğini eleştiren düşünürlerden biri olarak karşımıza çıkar.  

Arendt egemenlik kavramının her koşulda içinde bir mutlaklığı ve bölünmezliği 

barındırdığını, çoğulluğa ve farklılığa şüpheyle yaklaşan „egemen irade‟ fikrini 

politikaya taşıdığını öne sürer. Halkı tek bir irade etrafında bütünleşmiş bir birlik 

olarak tasavvur eden egemenlik söyleminin bu türdeşleştirici yanı özellikle 

devrimci dönüşümlerde son derece tahripkâr bir nitelik kazanır.
155

 

Çoğulluğa imkân tanımayan ve mutlak birlik tasavvuruyla hareket eden bir devlet, 

siyasalın araçsallaşması veyahut hukukun gereksizleştiği bir noktanın salık verilmesi 

anlamında totaliter devlettir. Arendt‟e göre önce konseyler gibi iletişimsel ve 

dinamik öğelerden yola çıksa da devrim sonrası şiddet tekelini elinde tutması 

oranında egemenlik paradigmasına yerleşip muhafazakarlaşan Parti iktidarını da aynı 

çerçeveye yerleştirmek mümkündür. Dolayısıyla Sovyetler Birliği kurum ve 

yöntemlerini totaliter bir egemenlik biçimi olarak görür. Buna karşın Arendt‟in 

sunduğu kamusal alanın anayasal düzenlemelerle hiç kapanmayan ve etkin yurttaşlığı 

                                                 
153

 Agamben, G. (2013). “Hareket”, ViraVerita. Çev. Serhat Celal Birdal. (Erişim Tarihi: 09.11.2021). 

154
 A.g.ç. s. 2. 

155
 Sezer, D. (2012). “Çoğulluk ve politika: Rousseau, Arendt, cumhuriyetçilik”, Toplum ve Bilim 

Dergisi. sayı 124 (s. 23). İstanbul. 



71 

daimî kılacak kolektivite perspektifi, egemenlik paradigmasından çıkmayı, yeni bir 

hukuki politik çerçeve tesis etmeyi gerektirir.  

Meselenin teorik boyutuna geri dönecek olursak; “devletin ortadan kaldırılması” ve 

“devletin sönümlenmesi” kavramları Marksist perspektifte ikili bir çerçeve sunar. 

Devletin devlet olarak ortadan kaldırılması, “özel güç olarak devletin el değiştirmesi, 

üretim araçlarına toplum adına el konulmasıdır.” Engels‟e göre “burjuva devlet 

„sönmez‟; devrim sonrasında proletarya tarafından „ortadan kaldırılır‟. Bu devrimden 

sonra sönen şey, proleter devlet; başka bir deyişle, bir yarı-devlettir.”
156

 Burada 

yapılan ayrımın nedeni Marx‟ın anarşist düşünürlerle yürüttüğü polemikle açıklık 

kazanır. Bu tartışma nihai amaç olarak devletin ortadan kalkmasına yönelik değil, bu 

süreçte kullanılacak araçlarla ilgilidir. Her türden silahlı kuvvete sahip olan burjuva-

kapitalist yönetimin işçi hareketi karşısında hemen teslim olacağını, sömürü ile 

şekillenmiş toplumun ansızın tam tersi yönde hareket edeceğini beklemek ütopist bir 

yaklaşım olur. Anarşistlerin süreçten bağımsız salt yıkımı görmeye yönelik 

beklentileri Marx‟a göre her şeyden önce diyalektik perspektiften yoksundur. Buna 

göre sömürgecilerin direnci kırılmadan devlet ortadan kaldırılamaz. Bu süreç 

Marx‟ın proletarya diktatörlüğü dediği bir geçici yönetim, yarı-devlettir: “Proletarya, 

kendi siyasal egemenliğini, tüm sermayenin adım adım burjuvazinin elinden 

koparılmasına, tüm üretim araçlarının devlet elinde, yani egemen sınıf olarak 

örgütlenmiş proletarya elinde yoğunlaştırılmasına ve üretici güçleri büyüklüğünün 

olabildiğince hızla artırılmasına kullanacaktır.”
157

 Kendisinden önceki devlet 

yapılanmasından tamamen farklı fakat “doğum lekelerini” taşıdığı için de henüz tam 

anlamıyla gerçekleşmemiş olan komünizm, ancak bu sürecin sonunda kendisi olma 

vasfına erişecektir. İşte o zaman proletaryanın kendini de tasfiye etme zamanıdır.  

Proletarya, burjuvaziyle mücadelesi gereği sınıf olarak birleşip, devrim yoluyla 

egemen sınıf olduğunda ve egemen sınıf olarak zorla eski üretim ilişkilerini 

ortadan kaldırdığında, böylece o üretim ilişkileriyle birlikte sınıf karşıtlığının 

                                                 
156

 A.g.ç. s. 24. 

157
 Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Manifesto (s. 58). Çev. Yılmaz Onay. İstanbul: Evrensel. 



72 

varlık koşullarını da, bütünüyle sınıfları da ve dolayısıyla sınıf olarak kendi 

egemenliğini de ortadan kaldırmış olur.
158

 

Marx‟ın devlet ve siyasal-hukuksal bir organizasyonun olmadığı bir toplum 

tahayyülüne ilişkin tespit ve öngörülerinden sonra, teoriye devleti tanımlama ve 

konumlama biçimi itibariyle bu noktada bazı eleştirel sorular yöneltmek 

mümkündür. Bunları en genel ifadelerle iki şekilde formüle edebiliriz: a) Eğer devlet 

ve siyasal-hukuksal alan altyapıya bağlı bir şekilde değerlendirilecekse, aynı üretim 

biçiminin hâkim olduğu fakat farklı siyasal modeller ve düzenlemelerle yönetilen 

ülkelerin varlığını nasıl açıklayacağız? b) Devletin sönümlendiği ve artık var 

olmadığı bir durum yalnızca komünizme mi işaret eder? Başka bir ifadeyle; siyasal-

hukuksal herhangi bir düzenleme olmadığında, bu o sistemin doğal olarak, 

kendiliğinden özgürlükler ve kendini gerçekleştirmelerle işleyeceği anlamına mı 

gelir?  

İlk soru en temelde siyasal, hukuksal alanın bütünüyle altyapı tarafından belirlenmesi 

düşüncesinin yarattığı zorluklara dikkat çekmesi bakımından önemlidir. Aynı şekilde 

Marksizmin tasarladığı şekilde araçsal bir devlet anlayışından ziyade, farklı modelde 

devletlerin tanımlanabileceği, dolayısıyla devletin salt egemen sınıfın çıkarına 

işleyen tek türden bir baskı aracı olduğunu düşünmenin yanıltıcı veya eksik 

olabileceğine işaret eder.  Ne var ki bu eleştiri Marksist perspektifte üç şekilde yanıt 

bulabilir; a) Öncelikle Marx‟ın yalnızca kapitalist sistemde etkin olan ve burjuva 

yasalarıyla işleyen bir devletin analizini ve eleştirisini yaptığını anımsamak gerekir. 

Çünkü özellikle Engels devletin sınıf bölünmelerinin olmadığı bir toplumda 

öncelikle toplumsal amaçları yerine getirmek/karşılamak (fulfill) amacıyla var 

olduğu, fakat sonradan yönetici sınıfın kendi pozisyonlarını korumak ve geliştirmek 

adına bu mekanizmanın kullanımını öğrendiğinden ve istismar ettiğinden 

bahseder.
159

 Bu durumda düşünürlerin burjuva devletine dair bir çözümlemede diğer 

devlet türlerini paranteze alarak düşündüğü ileri sürülebilir. Bir diğer yandan, b) 

Marx‟ın bu soruya doğrudan bir cevabını metinlerinde bulamayız; fakat yine de 

Ollman‟ın Komünist Manifesto‟nun belirli bölümlerinden işçi sınıfının zaferinden 

sonra alması gereken önlemlere dair Marx‟la birlikte ifade ettiği hususlardan 

                                                 
158

 A.g.e., s. 60. 

159
 Solomon F. Bloom, (1946).  “Withering Away” of the State, Journal of the History of Ideas, Vol.7, 

No. 1. ss. 113-121, p. 5. doi:10.2307/2707273. 



73 

hareketle proletarya diktatörlüğünde dahi farklılıkların her zaman mümkün 

olabileceği çıkarımı yapılabilir: “Genel kabul „bu önlemelerin elbette ülkelere göre 

değişebileceği‟ni söyler…görünen o ki ülkeler arasındaki farklılaşma mütevazi 

boyutlarda olacaktır; zira amaç aynıdır.”
160

 Bu açıdan kapitalist sistemde de devletler 

arasındaki farklılıklar onları birbirine yaklaştıran özelliklerden büyük olmayacaktır. 

Ayrıca başka ve önemli bir açıdan c) Marx‟ın devletlerin farklılığını onları tümüyle 

üretim perspektifine indirgemesi bakımından göz ardı ettiğine dair bu türden 

eleştiriler, yine Marx‟ın diyalektiğinin ilişkisellik bağlamını hesaba katmadığından, 

Marx‟ın tüm toplumsal faktörlerin etkileşimine ilişkin ifadelerini gözden kaçırmaya 

sebep olur. Bu durumda aynı türden altyapısal özelliklere sahip olsa da her tikel 

toplumun kendine özgü ve görece özerklik taşıyan siyasal, ahlaki, kültürel ve dinsel 

kodları o toplumun yaşayış biçiminde belirgin farklılıklar yaratacaktır. Dolayısıyla 

bir toplumu çözümlemek için ekonomik etkenlere bakmak gerekli olsa da yeterli 

olmayacaktır. Daniel Doveton‟a göre tam da “Onların [Marx ve Engels‟in, ç.n] 

yaklaşımlarını farklılaştıran, bir ilkenin değişik koşullar altında değişik ifadelerinin 

olabileceğinin kabulüdür.”
161

 Marx‟ın altyapı-üstyapı ilişkisini salt bir yansıma veya 

bütünüyle belirleme ilişkisiyle değil, bu farklı etmenleri, maddi temel ve koşullarının 

etkisini göz ardı etmeden, ilişkiselliği içinde değerlendirmek, farklı devlet 

organizasyonlarını da anlamak açısından da gerekli hale gelir. “Sonuç olarak Marx‟a 

göre somut bir toplumsal gerçeklik içinde ahlaki sistemler ve pratiklerden, değer 

yargılarından, ahlaki inanç ve kodlardan söz etmek mümkündür. Fakat bunların 

objektif bir niteliğe sahip olduğunu ileri sürmek olanaksızdır.”
162

 Zira daha önce 

bahsettiğimiz gibi Marx‟ın asıl eleştirisi böylesi yapıların bağımsızlık ve tarih-üstü 

bir karakter taşımasına yöneliktir. Başka bir ifadeyle, maddi koşullarından bağımsız 

bir şekilde toplumu çözümleyen bu türden teorilerin taşıdığı risk bu yapılara aşkın bir 

rol atfederek onların toplumdaki sınıf çatışmalarını gizleyen ve böylece toplumsal 

yeniden üretimde iş gören yapılara dönüşmelerini mümkün kılması olacaktır. İkinci 

ve buna bağlı olarak dikkate alınması gereken husus; egemen sınıfın çıkarlarının 

toplumun çıkarları olarak sunulması, fakat aslında bu ideolojik çerçevenin tam da 

                                                 
160

 Ollman, B.  (2015). Marksizme Sıra Dışı Bir Giriş (s. 34). Çev. Ayşegül Kars. İstanbul: Yordam.  

161
 Doveton, D. (1994). Marx and Engels on Democracy (s.566). History of Political Thought. ss. 555-

591. Vol.15, No.4 Winter. 

162
 Gülenç, K. (2016). Marksizmde Ahlak Tartışmaları, Adalet, Özgürlük, Mutluluk (s. 92). İstanbul: 

Tekin. 



74 

maddi ve sınıfsal çıkarlara dayanmasıdır. Nitekim maddi gücü elinde 

bulunduranların, toplumun düşünsel eksenini de belirlediği Marx ve Engels 

tarafından Alman İdeolojisi‟nde şöyle ifade edilir:   

Egemen sınıfın düşünceleri, bütün çağlarda, egemen düşüncelerdir, başka bir 

deyişle, toplumun egemen maddi gücü olan sınıf, aynı zamanda egemen zihinsel 

güçtür. Maddi üretim araçlarını elinde bulunduran sınıf, aynı zamanda, zihinsel 

üretim araçlarını da emrinde bulundurur, bunlar o kadar birbirinin içine geçmiş 

durumdadır ki, kendilerine zihinsel üretim araçları verilmeyenlerin düşünceleri 

de aynı zamanda bu egemen sınıfa bağımlıdır.
163

   

İkinci eleştiri bir açıdan iktidarın işçi sınıfı tarafından ele geçirilmesinin, onun 

komünizm yönünde değiştirileceği anlamını taşımayacağına ilişkindir. Burada işçi 

sınıfı devletlerinin Marx‟ın teorisinde tasavvur edildiği gibi tam özgürleşmeye yol 

açmadığı, tersine ya yeterli taktik ve strateji üretememesi ya da özgürlüklerin 

kaybolduğu bir noktaya gelmesiyle gücünü kaybettiği yönünde tarihsel örnekler 

sunulabilir. Bu durumda ilk akla gelenler, Paris Komününün başarısının kısa süreli 

olması ve Sovyetler Birliği‟nin yaklaşık seksen yıllık bir deneyimin ardından 

dağılması olacaktır. Marx, siyasal özgürlük ve insani özgürlük arasında ayrım yapar 

ve insani özgürlüğü kapitalizmin yarattığı sömürü ilişkilerinin esaretinden kurtararak 

insani yetilerini gerçekleştirmekle, eş deyişle gerçek anlamda özgür olmayla 

ilişkilendirir. Bu açıdan tam özgürleşme olarak insani özgürlük bir oranda üretim 

ilişkileri bağlamında ele alınan sömürü pratiklerinden de özgürleşmektir. Ne var ki 

Sovyetler Birliği deneyimi ekonomik eşitlik bakımından kapitalist sömürüden 

uzaklaşmış görünse de siyasal özgürlüğü tesis edemediği için eleştirilmiştir. Elbette 

Marx insani (yetiler ve kapasiteler bakımından) özgürleşmenin gerçek anlamda 

özgürleşmek olduğunu düşünmüştür, ne var ki bu onun siyasal özgürleşemeye karşı 

olduğu anlamına gelmez. Tek başına siyasi özgürleşme insani özgürleşmenin koşulu 

olmasa da bu yönde atılan adım siyasal bilinç bakımından büyük anlam ifade 

edebilir. Sözgelişi Bakunin‟in Enternasyonal‟in içinde “sosyalist demokrasi ittifakı” 

olarak ikinci bir enternasyonal kurma programında “hareketin amacına varış 

noktasını” “siyasal hareketin dışında kalma” olarak belirlemesi Marx için kabul 

                                                 
163

 Marx, K & Engels, F.  (1992). Alman İdeolojisi-Feuerbach (s. 70). Çev: Sevim Belli. Ankara: Sol. 



75 

edilemezdir. Kendisinin Gotha ve Erfurt Programlarının Eleştirisi adıyla kaleme 

aldığı metindeki ifadesiyle; “Kuşkusuz, işçi sınıfının political movement'ının [siyasal 

hareketinin] sonal amacı political power'ın [siyasal iktidarın] ele geçirilmesidir.”
164

 

Fakat aynı metinde sıklıkla burjuvazinin dar politik ufkundan çıkmak gerektiğini de 

ileri sürer, zira her ne kadar kimi politik kazanımlarını onaylasa da bunun yeterli 

olmadığını düşünmeye devam eder. Tersine, ekonomik eşitlik ve özgürlüğün de 

doğrudan ve zorunlu bir şekilde siyasal ve insani özgürleşmeyi gerçekleştireceğini 

düşünmek Marx‟ı yine katı determinist ve mekanik bir tarzda yorumlamak olur. 

Dolayısıyla burada konu en nihayetinde altyapı-üstyapı arasındaki ilişkinin tek yönlü 

ve belirlenimci olduğu, Marksist teorinin siyasal hukuksal ve kültürel etkenleri hiç 

hesaba katmadığı yönünde yoğunlaşır ki bu perspektifin Marx‟ın insani özgürlük 

bağlamına oturtulamayacağı açıktır.  

Bu eleştiri devletin var olmamasının sadece komünizmle ilişkilendirilmesi hususunda 

ortaya çıkan bir güçlüğe de işaret eder. Bu elbette aynı zamanda devletin nasıl 

tanımlandığı sorusuyla da ilişkilidir. Sözgelimi Schmitt, Weimar Cumhuriyeti‟ni; 

siyasal olan ile devlet arasındaki ilişkiyi kopardığı ve devleti araçsallaştırarak güçler 

ayrılığı ilkesi gereğince siyaseti yalnızca parlamentoya indirgediği için devlet olarak 

dahi tanımlamazken, başka bir perspektiften Franz Neumann da Nazi Almanyası‟nın, 

hukuksal olmak bir yana devlet olduğunu bile düşünmez. Schmitt “(…) egemenin 

hiçbir aşkın meşruluğa ve rasyonelliğe ihtiyaç duymayan kararının siyasal gücünü 

göstermek ve halkın içine düştüğü tinsel yokluğun ancak ilahi iradenin benzeri bir 

tinsel iradenin koruması altında giderilebileceği”
165

 vurgusu ile liberal demokrasiyi 

olduğu kadar Marksist devlet anlayışını da rasyonel şeması üzerinden eleştirir. Zira 

Schmitt‟te siyasala anlamını veren, egemenin üzerinde bir yetki sınırlaması olmadan 

vereceği karar anına bağlanmıştır. Diğer yandan Neumann da böylesi bir rasyonalite 

kaybının veya onun araçsallaşmasının siyasalı yalnızca bir güç ilişkisine 

dönüştürdüğünü ve tam da bu nedenle totaliter devlette akıldışılığın işlediğini 

düşünür. “Oysa akıl, devlette tikel çıkar ile genel çıkarı hukuk yoluyla bir araya 

getirerek nesnelliğini kazandığı için aklın tarihselliğini reddeden totaliter devlet 

kuramı aklın araçsal kullanımı yoluyla dolayımı kaldırarak hukuku da saf güç 

                                                 
164

 Marx, K., Engels, F. (1989). Gotha ve Erfurt Programlarının Eleştirisi (s.118). Üçüncü Baskı. 

Çev. M. Kabagil. Ankara: Sol.  

165
 Esgün, T. G. (2018). “Leviathan‟ın Hayaletleri: Schmitt ve Neumann‟da Hukuk ve Devlet” DTCF 

Dergisi (s. 909). 58.1 (s. 905-930).  



76 

tutkusunun aracına indirger.”
166

 Düşünüre göre akılsal zemini olmayan böyle bir 

durumda Leviathan‟dan değil, ancak Behemoth‟tan
167

 bahsedilebilir. Dolayısıyla 

devletin var olmadığı bir durum yalnızca komünizme, komünizmin özgürleşme 

tasavvuruna ve birey-toplum-devlet arasındaki ikiliğin ortadan kalkarak, onların 

uyum ve birlikteliğine işaret etmeyebilir. Tersine kaotik ve irrasyonel bir yapıya da 

tahvil edilebilir. Başka bir ifadeyle, devletin devlet olarak ortadan kaldırıldığı bir 

durumun komünizmin eşitlikler ve özgürlükler ülkesine dönüşeceğinin garantisi 

yoktur.  

Bu eleştirilerin tartışmamızı taşıdığı nokta Marksist teorinin kendi temelleri ve ona 

yönelik dışarıdan yapılan eleştiriler bağlamında iki yönlü değerlendirilebileceğidir. 

Başka bir ifadeyle Marx‟ın; sömürü, yabancılaşma, üretim ilişkileri ve güçleri 

arasındaki çelişki ve gerilimlerden hareketle eleştirdiği kapitalizmin, 

yabancılaşmanın ve devletin sınıfsal çelişkilere dayanan araçsal konumunun 

aşılmasına ilişkin bir imkân olarak komünizm yönündeki perspektifi kendi 

argümanlarıyla tutarlı bir eleştirel düşünme zemini sunar. Fakat diğer yandan 

analizin gittikçe ağırlık kazanan nesnel ve ekonomik vurgusu, devlete ve siyasala 

atfedilen araçsal rol, komünizmin hem gerçekleşme hem de olası sonuçları 

bakımından belirsizlikleri eleştiriye tabidir. En güçlü eleştirilerden birisi de devletin 

sönümlenmesi durumunda hukukun durumu olacaktır. Ekonomik dağılım yasaları, 

ceza hukuku, suçların tanımları ve uygulanışı bakımından devletin ve hukukun 

olmadığı bir durum ne ifade edecektir?        

Bu sorulara doğrudan yanıt bulamamamızın ve teorinin yumuşak karnını 

oluşturmasının en temel sebebi Marx‟ın komünizmi detaylı bir şekilde ele 

almamasıdır. Bunun da en temel sebeplerinden bir tanesi düşünürün yöntemidir. 

Marx, eleştirilerinin zeminini mevcut durumu aşan, onu yukarıdan veya dışarıdan 

belirleyen bir ideal veya bir kodda değil, duruma ve durumun analizine içkin bir 

                                                 
166

 A.g.ç. s. 920. 

167
 Behemoth, irrasyonel olduğu için kargaşa ve anarşiyi temsil eden, Leviathan‟ın aksine “şeytana 

yakın bir anlamda, tanrıya başkaldıran, düzensizliğe ve uyumsuzluğa sebep olan, aklın sesini 

dinlemeden zevklerin peşinde koşan ibretlik bir canavar olarak yorumlanır.” [Esgün, T. G. (2018). 

“Leviathan‟ın Hayaletleri: Schmitt ve Neumann‟da Hukuk ve Devlet” DTCF Dergisi (s. 909). 58.1 (s. 

905-930)]. Ne var ki modern Hobbes olarak adlandırılan Schmitt, Leviathan‟ın egemen kararını temel 

alan bir perspektife sahip olduğu için Hobbes‟un Leviathan‟ına uygun bir şekilde Nazi Almanyasını 

konumlayacaktır. Anarşi ve çokluk olarak anlaşılabilecek Behemoth daha sonra Negri ve Hardt‟ın 

siyasal projelerinin ana bileşeni olarak içsel gücü ve farklılıkları bir arada düşünmenin zemini olarak 

karşımıza çıkacaktır.  



77 

eleştirel düşünme etkinliğinde bulur. Bu nedenle o, herhangi bir idealist veya ütopist 

düşünür olarak konumlanmaz. Başka bir ifadeyle, Marx‟a göre komünizm, ahlaki-

siyasi veya metafiziksel bir ideal veya hedef değil, bilakis; kapitalizme içkin olan 

çelişkilerin bir eğilimi ve onun dinamiği olarak doğabilecek bir toplum biçimidir. 

Düşünür komünizmin yalnızca emek ve özgürlük açısından, eş deyişle yabancılaşma 

ve sömürünün, toplumsal sınıfsal çelişkilerin aşılması anlamında başka bir yaşam 

formu olduğunu düşünür. Bu açıdan teoriyi temel kaygıları bakımından tarihsel 

maddi koşullarda insanın iyi ve özgür bir yaşam sürmesinin imkanları üzerine 

düşünmek ve tarihin gidişatını bu içkin eleştiri ve pratik yoluyla değiştirmek olarak 

alabiliriz. En temelde Marx, işçi sınıfını komünizme -insani özgürlüğe- hazırlayacak 

bir süreç olarak yabancılaşmanın aşılacağı siyasal pratikten bahseder ve erken 

dönemi itibariyle buna hakiki demokrasi adını verir. Ne var ki bu noktada 

demokrasinin araçsallaşmasına ilişkin yeni eleştiriler doğacaktır. Fakat bu konuya 

geçmeden önce devlete ilişkin diğer eleştiri ve analizlerine daha yakından bakmak 

gereklidir.  

2.3.2. Ġdealizm eleĢtirisinden devlet eleĢtirisine: Hegel’in Hukuk Felsefesinin 

Eleştirisi 

Marx‟ın siyaset eleştirisini anlamak için öncelikle Hegel‟in devlet ve hukuka ilişkin 

analizlerini ve onları kavrama biçimini anlamak gerekir. Zira Marx, Hegel‟in modern 

burjuva toplumunu ve devletini oldukça iyi anladığını ve formüle ettiğini düşünür. 

Bu bakımdan düşünürün Hegel‟in siyaset kavrayışını çözümleyerek eleştirmesi, hem 

ekonomi ve siyaset arasındaki ilişkiyi kavramak hem de modern burjuva devlet 

anlayışını eleştirmek bakımından önemlidir. Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi 

başlıklı çalışmasındaki Hegel‟e yönelik eleştirileri; genel olarak idealizm, özel olarak 

da Hegel‟in metafiziğinin eleştirisinden ayrı düşünülemez. Zira Marx‟a göre 

Hegel‟de “Devlete ilişkin belirlenimlerin özü, devlete ilişkin belirlenimler olarak 

değil ama en soyut şekilleriyle mantıksal-metafizik belirlenimler olarak 

düşünülebiliyor. Gerçek özgünlüğü Hukuk Felsefesi değil ama Mantık Bilimi 

oluşturuyor.”
168

 Ona göre Hegel siyaset kavrayışını kendi metafiziğine ve mantığına 

uygun kılmıştır. Bu iddia Hegel‟de devletin, İdeanın bir görünümü olması 

düşüncesinden hareketle açıklanır. “Hegel, gerçeği, kendi içinde yoğunlaşan, kendi 

kendine derinleşen, kendi kendine hareket eden düşüncenin bir sonucu olarak gördü, 

                                                 
168

 Marx, K.  (2010). Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 29). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 



78 

oysa soyuttan somuta yükselmeden ibaret olan yöntem, düşünce için, somutu 

benimseme, onu düşünülmüş bir somut biçiminde yeniden üretme tarzından başka bir 

şey değildir.”
169

  

Marx‟ın ilk dönem yazılarında dahi görünür olan idealizm eleştirisi, belli türden bir 

felsefi düşünme tarzına yönelik tavrı, onun materyalist anlayışının zeminine yerleşir. 

Soyut ve düşünsel olanın yaşamı kavramak üzere merkeze konulması, Marx için 

sonuçla nedenin yer değiştirmesine işaret eder ve bu yolla düşüncenin geresindeki 

maddi temelleri gizler. Ona göre:  

Somut, çok sayıda belirlemelerin sentezi olduğu için, bu yüzden de çeşitli 

öğelerin birliğini, temsil ettiği için somuttur. Onun için somut, gerçek hareket 

noktası olmasına karşın ve bunun sonucu olarak aynı zamanda konunun ilk 

bakışta görünüşünün hareket noktası olmasına karşın, düşüncede, o, bir hareket 

noktası olarak değil, sentez süreci olarak, sonuç olarak görünmektedir.
170

  

Marx‟a göre Hegel, Mantık‟ında görünüş ve öz arasında ayırım yaparken, onları 

karşıtlaştırmaktan ziyade, görünüşü, özün kendini dışavurma, ortaya koyma biçimi 

olarak konumlar. Özün kendini açığa çıkardığı şey olarak görünüş, Hegel için 

edimselliktir (actuality). Siyaset söz konusu olduğunda ise Hegel “devleti somut 

özgürlüğün edimselliği”
171

 olarak tanımlar. Bu tanımlamanın yapılması, siyasal 

uzamı Tin‟in somut görünüşü olarak konumlamaya dayanır. İdeanın evrenselliği 

siyasal kurumlarda, özellikle devlette somut bir form aldığı için, Hegel‟e göre 

siyasetin gelişimi somut evrenselliğin gelişimidir.  

Hegel'de… gizemli töz gerçek özne durumuna geliyor ve gerçek özne başka bir 

şey olarak, gizemli tözün bir uğrağı olarak görünüyor. Gerçek varlıktan (özne) 

hareket edecek yerde Hegel, evrensel belirlenimin yüklemlerinden hareket 

                                                 
169

 Marx, K. (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı (s. 268).  Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 

170
 A.g.e., s. 267. 

171
 Hegel, G.W.F. Philosophy of Right, Hegel's Philosophy of Right Internal Constitution – Foreign 

Relations Third Part: Ethical Life. The State A: Constitutional Law B: International Law C: World 

History § 257 https://www.marxists.org/reference/archive/hegel/works/pr/prstate.htm. (Erişim Tarihi: 

21.08.2019) 

https://www.marxists.org/reference/archive/hegel/works/pr/prstate.htm


79 

ediyor ve bu belirlenime bir dayanak gerektiği için de gizemli idea bu dayanak 

durumuna geliyor.
172

 

Buradan hareketle Hegel devleti Tin‟in gelişmesinin bir sonucu, sivil toplum ve 

aileyi de ona bağlı sonluluklar olarak konumlayacaktır. Bu açıdan devlet Tinin somut 

edimselliği, sivil toplum ve aile de devlete dışsal bir zorunlulukla bağlı/bağımlı olan 

ve ancak ona katılma yoluyla varoluşunu kazanan bireysel çıkarlar alanı olarak 

konumlanır. Marx, Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Anahatları‟ndan alıntılar:  

Özel hak ve özel etik gönenç alanları, aile ve burjuva-sivil toplum alanları 

karşısında devlet, bir yandan bir dış zorunluluk ve onların üstün erkini oluşturur, 

ailenin ve burjuva-sivil toplumun yasalan ve çıkarlan bu üstün erkin doğasına 

bağlı ve bağımlıdırlar; ama öte yandan devlet, onların içkin ereğidir ve gücünü 

de kendi evrensel erekliliğinin ve bireylerin özel çıkarlarının birliğinden, kendini 

bireylerin devlet karşısında hem ödevleri hem de aynı ölçüde haklan olması 

olgusunda gösteren birlikten alır.
173

 

Devlet ile burjuva sivil toplum arasında Hegel‟in gördüğü çatışma, devleti kendinde 

ve kendi için evrensellik alanı olarak, buna karşın sivil toplumu özel çıkar ve 

belirlenimler alanı olarak görmesiyle ilişkilidir. Devletin evrenselliği karşısında, geri 

kalan her şey belirleme gücünden yoksun tikellikler olarak görülür. Hegel‟de 

devletin, İdea‟nın nesnel uğrağı ve İdeanın gelişmesinin bir sonucu olması onun 

yetkesinin kaynağıdır. Devlete tanıdığı bu ayrıcalık, en somut haliyle yöneticinin 

şahsında görünür. Yönetici, İstencin son ve mutlak kararı olmasıyla 

temellendirilmektedir. Başka bir ifadeyle Hegel‟de İdea, yönetenin şahsında bir 

bireysellik kazanmakta; soyut ve belirlenimsiz İstenç, yönetenin hükümranlığında 

somutlaşarak belirlenim kazanmaktadır. Marx bunu şöyle ifade eder: “‟Devletin usu‟ 

ve „devletin bilinci‟", bütün ötekilerin dışında „tek‟ bir görgül kişidir ama bu 

kişileştirilmiş usun „istiyorum‟ soyutlamasından başka bir içeriği yoktur.”
174

 

Hegel‟in yönetici şahsı nihai bir karar mercii olarak görmesinin gerekçesi, onun 

                                                 
172

 Marx, K.  (2010). Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 38). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 

173
 Hegel, G.W.F. (2013). Anahatlarda Tüze Felsefesi ya da Doğal Hak ve Politik Bilim. Çev. Aziz 

Yardımlı §. 261‟den aktaran Marx, Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi, (s. 11). Çev. Kenan Somer. 

Ankara: Sol. 

174
 A.g.e., s. 41. 



80 

İstencin belirlenimleri üzerinden nitelenmesine dayanmaktadır. Ne var ki; o bile 

ancak gerçek özne olan Tin‟in belirlemeleriyle bireysellik kazanır. Dolayısıyla Hegel 

Tin‟i öznelleştirir ve hatta gerçek tek özne olarak konumlar. Böylece İdea 

somutlaşırken toplumdaki bireyler soyut olarak alınır. Bu, Marx‟a göre gerçek, 

somut özne olan sivil toplum ve ailenin göz ardı edilmesi demektir. Düşünüre göre 

Hegel, nedenle sonuç, özne ile yüklemin yerini değiştirerek burjuva devlet ve toplum 

anlayışına uygun bir başlangıç noktasından hareket etmiştir. Avineri de “Marx‟a göre 

Hegel‟in hatası, özne ve yüklemi karıştırmasıdır: devletin özü olan egemenlik bir 

özne olarak düşünülürken, asıl özne olan- „somut insan‟- devletin bir yüklemi olarak 

tasarlanmıştır”
175

 demektedir. Sivil toplum ve aile belirlenimlerini kendilerinden 

almadıklarından, tamamlanmak için hep başka bir şeye ihtiyaç duymaktadırlar. 

Buradaki eleştirinin mahiyeti, Hegel‟in gerçek varlığı spekülasyon yoluyla tersine 

çevirmesi ve evrensel belirlenim yüklemlerinden hareket ederek bu belirlenimin 

dayanağı olarak İdea‟yı göstermesi üzerinden şekillenir. Avineri bunu Marx‟ın 

epistemolojik çerçevedeki temel yaklaşımından hareketle şöyle ifade eder: “Marx‟a 

göre gerçeklik, insanın doğanın içinde var olduğu anlamındaki şekliyle değil, insanın 

doğayı şekillendirdiği anlamında gerçekliktir. Bu hareket aynı zamanda insanı ve 

onun diğer insanlarla olan ilişkilerini de şekillendirir.”
176

 Dolayısıyla Marx‟ın siyaset 

eleştirisinin temelinde, siyaset ile İdeanın gelişimi olarak görünen metafizik düşünce 

arasındaki spekülatif ilişki ve bu yolla toplumsal unsurların devletin gölgesinde 

bırakılması düşüncesi yer almaktadır.  

Marx‟ın Hegel‟in siyaset anlayışına yönelik eleştirileri, bu sistemin basit bir şekilde 

tersine çevrilmesi talebiyle de açıklanabilir değildir. Daha ziyade Hegel‟in henüz 

metafizik sınırlarda başlayan “başarısızlığını” göstermeye yöneliktir. Marx‟a göre 

Hegel idea ve onun maddi görünüşü arasındaki karşılıklı ilişkiyi doğru kuramamıştır. 

İdea, gerçeklikten tamamen ayrı ve bağımsızken, gerçeklik onu doğrudan 

örneklemektedir.
177

 Dolayısıyla, Hegel‟in felsefe tarihindeki dikotomileri aşma ve 

bütünsel bir felsefi çerçeve tesis etme çabası, bu tek yönlü ilişki ve süregiden ikilikle 

                                                 
175

 Avineri, S. (1968) The Social & Political Thought of Karl Marx. Cambridge: Cambridge 

University Press. S. 269‟dan Akt Barry Cooper (1972). Recent Studies on Marx, The Political Science 

Reviewer (p.2) York University.  

176
 A.g.e., s. 269.  

177
 Fisken, T. D. (Fall 2012). The Turn to the Political: Post-Marxism and Marx‟s Critique of Politics 

(s. 44). (Unpublished Phd Theses), Berkeley: University of California. 



81 

gerçekleştirilememiş olmaktadır. Bu metafiziksel eleştirinin siyasal sonucu ise, 

devletle toplum arasında oluşan derin bir yarık, bir boşluk hatta bir çelişki
178

 

olmasıdır. Bu boşluk, Auguste Cornu‟a göre, Hegel tarafından yeniden kapatılmak 

istenir. Fakat düşünür bu boşluğu kapatmak için toplumu devlete yeniden bağımlı 

kılmayı tercih eder.
179

 Dolayısıyla ortaya bürokrasi ve meclis gibi devlet ile toplum 

arasındaki ayrımın varlığını hem öngerektiren hem de bu boşluğu ortadan kaldırıp bir 

haline getiren aracı kurumlar çıkar. Marx Hegel‟in burjuva sivil toplumunun devlete 

yaklaşma yolu olarak meclisleri, devletin topluma yaklaşmak için bürokratları 

biçimsel olarak nasıl gerekli gösterdiğini açıklar ve bunlar arasında kurulan ilişkiyi 

yorumlar:  

Bürokrasi", burjuva-sivil toplumun “devlet biçimciliği”ni oluşturuyor. Özel 

çıkar genel çıkara karşı genel bir şey olarak ortaya çıktığı sürece, "genel çıkar" 

özel çıkara karşı „özel‟ bir şey olarak ortaya çıkamıyor. Öyleyse bürokrasi kendi 

öz tinini, yani genel çıkarın imgesel özelliğini korumak için, özel çıkarın gene 

imgesel evrenselliği olarak korporatif tini korumak zorunda kalıyor. 

Korporasyon devlet olmak istedikçe, devlet korporasyon olmak zorunda kalıyor. 

Bürokrasi, hepsi de bir korporasyon içinde ete kemiğe bürünen, öyleyse devlet 

içinde özel ve kapalı bir toplum meydana getiren “devletin bilinci”ni, “devletin 

istenci”ni ve “devletin gücü”nü oluşturuyor.
180

 

Bürokrasinin “devlet içinde özel ve kapalı bir toplum meydana getiren” bir şey 

olarak tanımlanması, onun sınıfsal özelliğine, devletin işlerini yürütmesi bakımından 

araçsal niteliğine işaret eder. Marx‟ın bürokrasiye yönelik eleştirisinin temelinde tam 

da onun bu sınıfsal özelliğinden aldığı mevkii ve otoriter yetkesi yatmaktadır. 

“Devlet artık sadece, birbirlerine tabi olmayla ve pasif itaatle bağlı, ayrık, sabit 

                                                 
178

 Devlet ve sivil toplum, basitçe birbirlerine zıt iki yapı olarak görülmez. Marx‟a göre birinin varlığı 

diğerinin aslında olmamasını ya da yok sayılmasını gerektirmektedir. Gerçek olarak devletten 

bahsettiği oranda Hegel, diğer uca yerleştirdiği sivil toplumu yok saymaktadır. “Gerçekten de iki ucun 

kendi varoluşları içinde gerçek olarak ve uç olarak ortaya çıkmalarına rağmen, aslında bu ikisinden 

yalnızca biri kendi özü gereği bir uç oluşturuyor ve bundan ötürü öteki için hakiki bir gerçeklik 

anlamı taşımıyor.” [Marx, K. (2010). Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 130). Çev. Kenan 

Somer. Ankara: Sol. 

179
 Cornu, A. (2010). “Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi”, Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi, 

(s. 216). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 

180
 Marx, K. (2010).  Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 70). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 



82 

devlet dairesi tinleri (Bürogeister) olarak varolur.”
181

 Toplumun tikel çıkarlarının 

üzerinde evrensel ve kolektif çıkarları temsil eden devlet gücünün, topluma 

müdahale adına ve devlet işlerinin organizasyonu amacıyla dairelere ayrışması olarak 

bürokrasi, devletin yürütme gücüdür. Bu memurlar devletin gerçek temsilcileridir. 

Buna karşın, burjuva sivil toplumunun da kendi temsil sistemi olarak meclis, kamu 

bilincini edimselleştiren ayrı kurumlardır. Fakat Hegel‟e göre toplum evrensele ve 

genel çıkara vakıf olacak “derin bilgi ve zekânın ürünü olan usun istencinin 

bilgisine” hiçbir zaman sahip olamadığı, meclisler tekillikten “özel alanın bakış 

açısından ve özel alandan” türedikleri için bir gereklilik değil, tam tersine bir zarar 

ve fazlalık olarak görülebilirler.  

Öyleyse meclislerin bilgi ve istençleri ya gereksiz ya da şüpheli oluyor. Halk ne 

istediğini bilmiyor. Meclisler yönetim bilimine, bu bilimin tekelini ellerinde 

tutan memurlarla aynı derecede sahip değil ve “genel çıkar”ı gerçekleştirmek 

bakımından fazlalık oluşturuyor. Memurlar genel çıkarı meclislerin yardımı 

olmadan gerçekleştirebiliyor, hatta en iyiyi onlara rağmen yapmak gibi bir 

zorunlulukları da var. İçerik konusunda meclisler, öyleyse katıksız bir lüks 

oluşturuyor. Öyleyse varoluşları da, kelimenin tam anlamıyla katıksız bir biçim 

oluşturuyor.
182

 

Marx‟ın Hegel‟in devlet ve sivil toplum ayrışmasına yönelik eleştirisi bu noktadan 

sonra Hegel‟in monarşi tarafgirliğinin karşısına kendisinin “gerçek demokrasi” 

anlayışını çıkarmasıyla devam eder.
183

 Marx‟a göre “Demokrasi bütün siyasal 

anayapının çözülmüş bilmecesidir.”
184

 Çünkü; 

                                                 
181

 Marx, K. (2017). Hayalet, Karl Marx: Seçme Yazılar (s.61). Ed. Güçlü Ateşoğlu. İstanbul: Ayrıntı. 

182
 Marx, K. (2010).  Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 94). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 

183 Müşterek dünya olan etik yaşamı (Sittlichkeit) politik tasavvurunun merkezine yerleştiren Hegel, 

bireysel, öznel ve soyut olanın aşılması yönündeki vurgusuyla edimsel, somut ve kamusal bir 

özgürlük idealine yaslanır. Bireysel ve öznel olanı ifade eden sivil toplum ancak “evrenselliğin ve 

tikelliğin birliği” olan devlette çatallanma ve çatışmadan kurtulacaktır. Bkz. [Hegel, G.W.F. (2013). 

Anahatlarda Tüze Felsefesi ya da Doğal Hak ve Politik Bilim (s. 286-7, §261). Çev. Aziz Yardımlı. 

İstanbul: İdea]. Çok katmanlı politik yapıda, ihtiyaçlar ve çıkarlar ekseninde yer alan ekonomik alanın 

yabancılaştırıcı etkisi korporasyonlar yoluyla somut ve evrensel olana bağlanır. “Korporasyonun 

görevi, soyut evrenseli somuta indirgemek, özgürlüğü somut bağlamında tekrar açığa çıkarmaktır. 

Evrensel olanın somutlaştırılması, ihtiyaçlar sistemini karakterize eden özgürlük kaybının, bireyin 

somut evrenseli –kamu yararı- amaç edinen etkinlik alanlarına bağlanışıyla hafifletmesi anlamına 

gelir.” [Gürel, Ö. E. (2021). “Habermas‟ın Hukuk Felsefesinde Anayasa ve Devrim İlişkisi”, 

Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek (s. 207.). İstanbul: Ayrıntı]. Bu açıdan kamusal özgürlük yaşamı 



83 

Demokrasinin momentlerinden hiçbiri, ona özgü bir anlamdan farklı bir anlama 

sahip değildir. Her biri sadece bütün halkın (demos) bir momenti için edimseldir. 

Monarşide tek bir parça bütünün karakterini belirler. Tüm anayasanın sabit bir 

noktayla ilişkide kendini değiştirmesi zorunludur. Demokrasi türün anayasasıdır 

(Verfassungsgattung).
185

 

Demokrasinin genişletilmesi ve derinleştirilmesi fikri, siyasetin toplumsal olanla 

bütünleşmesi ve bir bakıma siyasal karakterini kaybetmesine tercüme edilebilir. 

Marx‟ın demokrasiyi erken dönem yazılarında bir siyaset biçimi değil, “gerçek 

demokrasi” olarak burjuva demokrasisinden ayırt etmesi, onun, bahsedilen 

ayrımların aşıldığı, toplum ve devletin ayrı düşünülmediği, kolektif bir yaşam biçimi 

olarak konumlanmasına dayanır. Bu demokrasi kendini bir siyasal tasavvur olarak 

aşar ve toplumsal yaşamda içselleştirilir. “İnsanın varoluş nedeni yasa değil ama 

yasanın varoluş nedeni insandır; yasa demokraside insanın varoluşudur, oysa bütün 

öteki rejimlerde insan yasanın varoluşudur. Demokrasinin temel farkı işte budur.”
186

 

Bu demokrasi bir anlamda “devletin sönümlenmesi” şeklinde gerçekleşen 

komünizmdir. Dolayısıyla aslında devletin sönümlenmesi meselesi en temelde 

yaratılmış bu ikiliklerin ve ayrışmaların aşılması anlamında yabancılaşmanın 

aşılması demektir. Bu bakımdan yabancılaşma yalnızca ekonomik değer ve ilişkiler 

alanında olmadığı gibi, onun aşılması aynı zamanda siyasal alanda da yaşanan bir 

ayrılmanın aşılması demektir. Bu ise Marx‟ın göz ardı edilemeyecek demokrasi 

ufkunun imkanını ortaya koyar. Tam da bu bakımdan “gerçek ve tam demokrasi” 

komünizm ile eş anlamlıdır. Zira demokrasinin tam olmasıyla, sınıfların ilgası ve 

devletin sönümlenmesi aynı anlama gelmektedir.  

                                                                                                                                          
Hegel‟in hukuk devletinde oldukça temel bir yer teşkil eder. Ne var ki bu hukuksal anayasal devlette, 

kamusallık fikri yasaların yurttaşlar tarafından yapıldığı katılımcı bir demokratik kamusallığa 

dönüşmez. (A.g.ç. s. 196). Yurttaşlar yasayı yalnızca bilir ve yasalar herkese eşit olarak uygulanır, 

fakat yasaların müzakerelerinin yurttaşlar tarafından yürütülmesi söz konusu değildir. Bunun nedeni, 

Sratton‟a göre, Hegel‟in modern topluma yönelik eleştirisinin altında yatan bireysel-öznel çıkarların 

çatışmasının demokratik modelde yaratacağı yabancılaşmadan korkması ve yeterli somut birliği 

sağlayamamasında görülebilir. Bkz. [Stratton, W.G. (1988). The Problem of Democracy in Hegel‟s 

Philosophy of Law (p. 41). Çev. Franz Steiner Verlag, Vol. 74. No. 1, (pp. 33-41). (Erişim Tarihi: 

12.12.2021)].  

184
 A.g.ç., s. 46. 

185
 Marx, K. (2017). Hayalet, Karl Marx: Seçme Yazılar (s.46). Ed. Güçlü Ateşoğlu. İstanbul: Ayrıntı. 

186
 Marx, K. (2010).  Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 47). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 



84 

2.4. YabancılaĢmadan Demokrasiye: Burjuva Demokrasisinin EleĢtirisi 

Marx‟ın demokrasiye ilişkin düşünceleri ve eleştirileri, gördüğümüz gibi onun 

devlet, iktidar ve yabancılaşma kavramlarından bağımsız ele alınabilir nitelikte 

değildir. Çünkü kapitalist üretim tarzının daha evvel göstermiş olduğumuz 

yabancılaşma veçheleri tüm toplumsal ilişki tarzlarının ve siyasal hukuksal düzenin 

içinde gerçekleşmekte, yeniden üretilmekte ve güçlenmektedir. Kanımca Marx‟ın 

demokrasiye ilişkin analizleri bu yabancılaşma perspektifinin içinden geçerek 

okunmalıdır. Bu açıdan burada yapılacak olan şey, Marx‟ın demokrasiye ilişkin 

eleştirilerinin çağdaş demokrasi tartışmalarında nerede durduğuna bakmak için onun 

analizlerine dönmek ve sınıf kavramının bu tartışmalarda nerede konumlandığına 

bakmaktır. 

İlk bakışta Marx‟ın demokrasiye ilişkin analizlerinin yer aldığı metinlerde birbiriyle 

çelişik görünen ifadelerle karşılaşırız. Demokrasiyi tüm toplumsal varoluşun özü 

olarak tanımladığı Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi bir yanda durur, devlet 

makinasını tümden kırmaktan bahsettiği 18 Brumaire diğer yanda. Burada Marx‟ın 

iki farklı tür demokrasiden bahsettiği gözlemlenebilir. Bu iki farklı yaklaşımı 

anlayabilmek için öncelikle metinleri analiz etmemiz fakat aynı zamanda demokrasi 

kavramının tarihsel anlamlarını hesaba katmamız gerekmektedir. Zira demokrasi, 

farklı toplumlarda veya hatta aynı toplumdaki farklı gruplar arasında değişik 

anlamlarla gündeme gelebilmekte ve farklı iktidar ve güç odaklarıyla birleşerek 

değişkenlik gösterebilmektedir. Elbette bir demos‟la (halk) ilişkili olması bakımından 

demokrasi, demos‟un siyaseti kavrayış gücüyle ve onun içinde var olma biçimiyle ve 

genel olarak ethos‟uyla ilişkilidir. Fakat demos ile kastedilen kim(ler)dir? Tüm 

toplumu halk olarak nitelemek mümkün müdür? Yoksa sadece belirli ve imtiyazlı 

kişilerin mi yönetmesi söz konusudur? Böyle bir durumda hala demokrasiden 

bahsetmek mümkün olur mu? Öte yandan demokrasinin temel ilkesi olan eşitlik 

temelinde tüm yurttaşların katılımı söz konusuysa, fakat aynı zamanda toplumdaki 

farklı grupların birbirleri üzerinde hegemonik ilişkiler mevcutsa, bu durum bir 

hakikat ve demokrasi krizi yaratmaz mı? Bu soruların çağdaş siyaset felsefesinde 

hala tartışılmakta olduğu ve temelde demokrasinin meşruiyeti ve yapısal özelliklerine 

ilişkin olduğu söylenebilir.  

Öncelikle, Marx‟ın burjuva demokratik devrimlerini olumladığını söyleyebiliriz. 

Berman da Marx‟ın burjuva toplumunu, doğuşundaki dinamikler ve gelişimi 



85 

bakımından olumladığını, onda büyük bir enerjinin açığa çıkması bakımından 

yaratıcı ve aktif bir güç gördüğünü ifade eder. “Marx için esas olan süreçler, güçler, 

insan hayat ve enerjisinin dışavurumlarıdır: Çalışan, hareket eden, toprağı işleyen, 

iletişimde bulunan, doğayı ve kendilerini örgütleyen ve yeniden örgütleyen insanlar – 

burjuvazinin var ettiği yeni ve durmaksızın yenilenen etkinlik tarzları.”
187

 Bu 

durumda Marx, geçmişin üretim tarzında bir kapalılık, burjuva devriminde de bir 

açılma, çeşitlenme görmektedir. Ne var ki kapitalist sistemde bu enerji, yalnızca artı 

değer üzerinden sermaye büyütme amacına araçsal kılınarak yok olur. Komünizmde 

de olması beklenen özelliklerin başında burjuva devriminin ilk dönem dinamizmi ve 

açıklığı gelir. Hegel‟in Hukuk Felsefesi‟nin Eleştirisi‟nde bu anlayışla örtüşen 

ifadelerle belirttiği gibi; demokrasi canlı bir sistemdir ve insanın türsel varlığı ile 

uygunluk göstererek özel bir anlam kazanır. “Demokrasi de bütün siyasal 

anayapıların özünü, yani özel bir siyasal anayapı olarak toplumsallaştırılmış insanı 

dile getiriyor.”
188

 Yine aynı şekilde Fransa‟da İç Savaş eserinde düşünür 

demokrasiyi Paris Komünü üzerinden değerlendirerek onda siyasal bir genişleme ve 

yönetim işinin yönetilenle bütünleşerek ortadan kalkması adına bir ilk adımı görür. 

Özkazanç, demokrasinin Marx‟ın erken dönem metinlerindeki yerine işaret ederek 

şunları vurgular: 

Demokrasiyi diğer rejimlerden farklı kılan, dar anlamıyla bir yönetim biçimi, bir 

politik rejim olarak anlamını sabitlemeyi zorlaştıran, yöneten-yönetilen ayrımını 

sürekli bir sorgulamaya açan, iktidarın yerini boşaltan ve sürekli bir açıklık 

olarak kendini varetmesini zorlayan bir durumdur bu. Bu durum, demokratik 

devrim momentinde eşitlik ile özgürlük arasında, sosyal içerik ile siyasal biçim 

arasında çok özel bir bağın kurulmuş olmasından kaynaklanır.
189

 

Son dönem yazılarında, Gotha ve Erfurt Programının Eleştirisi‟nde ise Marx, 

“partinin ve işçi sınıfının egemen duruma ancak demokratik cumhuriyet biçimi 

altında gelebileceği”ni ifade eder. Çünkü en temelde amaç “bütün iktidarın halk 

                                                 
187

Berman, M. (2013). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor (s. 133). Çev. Ümit Altuğ-Bülent Peker. 

İstanbul: İletişim. 

188
 Marx, K. (2010). Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 47). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 

189
 Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C., vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm Ve… (s.15). 

Ankara: İmge. 



86 

temsilcilerinin elinde toplanması” olarak belirlenmiştir.
190

 Dolayısıyla Marx‟ın Paris 

Komünü‟nü ne anlamda desteklediği açık hale gelmiş olur. 1871 yılındaki kısa süreli 

bu demokratik sıçrama, Marx‟ın yorumlarını takip ederek demokrasi ve komünizm 

ilişkisine dair çıkarım yapılabilecek kıymetli bir tarihsel örnek olmuştur. Marx Paris 

Komünü için “emeğin kurtuluşunun siyasal biçimi” ifadesini kullanmaktadır. 

Komünün konusu olduğu yorumların ve ona dayanan çıkarların çeşitliliği, daha 

önceki bütün hükümet biçimlerinin özsel olarak bastırıcı bir nitelik taşımalarına 

karşın, onun gelişmeye son derece yetenekli bir siyasal biçim olduğunu gösterir. 

Komünün gerçek gizemi şudur: o özsel olarak bir işçi sınıfı hükümeti, üreticiler 

sınıfının temellükçüler sınıfına karşı savaşımının ürünü, emeğin iktisadi 

kurtuluşunun gerçekleşmesini sağlayan ensonu bulunmuş siyasal biçim idi.
191

 

Diğer yandan biçimsel burjuva (temsili) demokrasisi, Marx‟ın gösterdiği devlet ve 

toplum arasındaki çatışmalı ayrışmaya dayanmaktadır. Bu bakımdan Paris Komünü 

sürecindeki yasama ve yürütmeye ilişkin düzenlemeler, herhangi bir temsili 

demokrasiden farklı olarak bu ayrışmanın kısmen aşılması anlamına gelir. Böylelikle 

bireysel ve kolektif olan, siyasal ve siyasal olmayan arasındaki boşluk kapanarak 

yeni bir toplumsal-siyasal ufuk ortaya koyulmuştur. Komün‟ün kendisinin temsiliyeti 

aşan bir demokratik sistemin izdüşümü olması, onun üretici sınıfının öncülüğünde 

gerçekleşen ve siyasal bir genişlemeyi işaret eden niteliğinde yatar; “…bütün ortak 

işlerin resmi görevlilerce değil, gerektiğinde uzmanlar da kullanılarak, doğrudan 

ilgililerin ortak çabasıyla gerçekleşmesidir.”
192

 Bir kolektif bütünleşme olarak bu 

demokrasi, o zamana kadar gerçekleşmemiş bir şekilde, halkın seçtiği (ve görevden 

                                                 
190

 Genel olarak siyaset felsefesi tarihini bir uçtan diğer uca kat eden iki hattan bahsedilebilir. 

Bunlardan biri siyaseti güç, savaş ve mücadele kavramları merkezinde, diğeri diyalog, iletişim ve 

müzakere yoluyla tanımlamaktadır. Machiavelli, Hobbes ve Marx genel olarak ilk hattı oluşturan 

düşünürler olarak görülürken, Aristoteles, Kant, Arendt ve Habermas ise ikinci hattın öne çıkan 

isimleri olarak belirir. Marx‟ın tarihi sınıf savaşımı ve sınıflar arasındaki mücadeleler tarihi olarak 

okuması nedeniyle, onun siyasal kavrayışını belirleyen ana unsurun savaş/güç olduğunu söylemek 

yanlış olmayacaktır. Fakat Marx‟ın Komün‟ün biraradalık ve katılım ilkesinden hareketle 

demokrasiye ilişkin olumlayıcı yazılarından yapılacak bir değerlendirmede, düşünürün katılım adına 

gereken iletişim hattına yaklaştığını söylemek mümkündür.  

191
 Marx, K. & Engels, F. & Lenin, V.I. (1977). Paris Komünü Üzerine (s. 103-104). Çev: Kenan 

Somer. Ankara: Sol. 

192
 Eroğlu, C. (2013). “Karl Marx/Louis Bonaparte‟ın 18 Brumaire‟i”, Marksist Klasikleri Okuma 

Kılavuz (s. 136).  İstanbul: Yordam.  



87 

alabileceği) kişilerin yasaları yapma ve uygulama görevlerinin birleşmesi demektir 

ve burjuva devletindeki sınıfsal işleyişle oldukça büyük bir farklılık gösterir.  

O halde burada iki tür demokrasi anlayışından bahsedilmektedir. Belli bir sınıfa özgü 

çıkarları ifade etmek için kullanılan sınırlı bir demokrasi ile herkesin eksiksiz 

katılımını ifade eden tam ve gerçek demokrasi. Bu bize Marx‟ın demokrasiyi hangi 

temelden hareketle kabul ettiği ve eleştirdiğine dair ipucu verir. Bu ayırımı yapmak 

post-Marksist teorinin radikal demokrasi anlayışını ve Marx‟a yönelik eleştirilerini 

kavramak açısından gereklidir.  

Lenin demokrasiye ilişkin bu iki farklı yaklaşımı şöyle ifade eder: Tam demokrasi 

hiçbir demokrasiyle, demokrasinin hiçbir çeşidiyle özdeş değildir.”
193

 Bu demokrasi, 

komünizmle uyumlu bir anlayıştır. Çünkü her şeyden önce o herhangi bir siyasal 

sistem değil, toplumsal bir varoluş biçimidir. Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi, 

Paris Komünü ve Komünist Manifesto da Marx tam da bir yaşam biçimi ve toplumsal 

içerik olarak bu demokrasi fikrini olumlar. O, demokrasiyi herhangi bir siyasal 

yönetim biçimi değil de halkın (people) varoluşunun ifadesi olarak gördüğünü 

Eleştiri‟de şöyle ifade eder: 

Demokrasi bütün siyasal anayapıların çözülmüş bilmecesidir. Burada siyasal 

anayapı yalnız kendinde, kendi özünde değil ama kendi varoluşunda, sürekli 

olarak kendi gerçek temeline, yani gerçek insana ve gerçek halka indirgenen 

gerçekliktedir de ve kendini onun kendine özgü yapıtı olarak gösterir. Siyasal 

anayapı gerçekten neyse o olarak, yani insanın özgür ürünü olarak ortaya çıkar. 

Bazı bakımlardan bunun anayasal krallığa da uyduğu söylenebilir, ama 

demokrasinin özgül farkı şudur ki genel olarak siyasal anayapı halkın 

varoluşunun bir uğrağından başka bir şey değildir, devleti oluşturan şey kendi-

için siyasal anayapı değildir.
194

 

Manifesto‟da ise demokrasiyi işçi sınıfının ilk adımı olarak hedefler: “(…) işçi 

devriminde ilk atılacak adım, proletaryanın egemen sınıf konumuna yükselmesidir, 

                                                 
193

 Marx, K. & Engels, F. (1989). Gotha ve Erfurt Programlarının Eleştirisi (s. 140). Çev. M. Kabagil. 

Ankara: Sol. 

194
 Marx, K. (2010).  Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi (s. 46). Çev. Kenan Somer. Ankara: Sol. 



88 

demokrasinin mücadeleyle kazanılmasıdır.”
195

 Komünizme geçiş için kendi 

koşullarından, eş deyişle insanlığın genel çıkarından hareket eden işçi sınıfının 

siyasal hamlesi oldukça açık belirtilmiştir. Amacın var olan siyasal yapıyı ele 

geçirmek değil, “demokrasiyi kazanmak” olması Marx‟ın demokrasi ile işçi sınıfının 

özgürleşmesi arasındaki ilişkiyi nasıl kavradığını anlamak bakımından önemlidir.  

Paris Komünü‟nde proletarya diktatörlüğü kavramının anlam bağlamı da net bir 

şekilde ortaya çıkar. Komün‟de genel oy kullanma, ordunun dağıtılması, devlet ve 

bürokrasi işlerinde seçimle gelen kişilerin yer alması gibi demokratik adımlar yer 

almıştır. Fakat Komün‟deki en ayırt edici uygulamanın “geri çağrılma” ilkesi olduğu 

söylenebilir. Bu ilkeye göre idari bir görev, herhangi birinin kişisel ve sürekli 

mesleği değil, tam tersine toplumsal ve geçici görevidir. Dolayısıyla yönetim, 

toplumdan bağımsız ve onun kontrolü dışında bir iş olmamakla birlikte “görevden 

çağrılma” durumu, temsilin çizdiği keskin sınırların ortadan kalkması ve kimsenin 

üst düzey ve dokunulmaz yetkilerinin olmaması demektir. Görevi kötüye kullanma, 

onu bir kamu hizmeti olmaktan çıkarma gibi durumlarda görevden geri çağırılabilen 

kişiler ve onların hem yerel hem de merkezi denetlemeye tabi geçici görevlerinin 

olması, burjuva devlet anlayışındaki toplumla ayrışmış siyasal uzamın aksine, onun 

tüm topluma yayılarak hem her yerde olması hem de hiçbir yerde olmaması 

demektir. Marx‟ın siyaseti eleştirme ve aşma çabası, onu yalnızca bir iktidar 

aygıtının işi olarak toplumdan bağımsız ve onun üzerinde gören burjuva demokrasisi 

ve devletine yönelik eleştirisiyle birlikte düşünüldüğünde daha anlaşılır hale 

gelmektedir. Çünkü devlet ve sivil toplum, yurttaş ve insan gibi ikilikler sürdüğü 

sürece siyaset ve demokrasi ideolojik bir araç olarak egemen sınıfın hizmetinde 

olacaktır.  

Burjuva demokrasisi ve sosyalist demokrasi arasındaki farkı ortaya koymanın bir 

diğer yolu bu ikisinin birey anlayışına bakmak olacaktır. Henüz baştan bunun 

öncelikle bireycilik ve bireysellik arasındaki bir farka işaret ettiğini ve temelde 

özgürlük kategorisiyle ilişkilenme biçimine dair olduğunu belirtmek gerekir. Buna 

göre burjuva demokrasisi, bireycilik üzerine kurulur ve onun özgürlük anlayışı 

sınırların olmaması, engellenmemişlik durumu olarak negatif özgürlüktür. Oysa 

                                                 
195

 Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Parti Manifestosu (58). Çev. Yılmaz Onay. İstanbul: 

Evrensel. 



89 

Marx özgürlüğü “doğru bireyselliği kuran olumlu güçler” olarak tarif eder.
196

 Bu 

durumda tarih-üstü, toplumdan ve kendi güçlerinden yalıtılmış ve uzaklaşmış, 

kendisine konulan engellerle sınırları çizilen bir birey değil, kendisiyle, doğayla ve 

içinde yaşadığı toplumla doğru bir şekilde ilişkilenebilen birey söz konusudur. 

“Doğru bir şekilde ilişkilenmek” ve “doğru bireysellik” ne demektir? Başka bir 

deyişle, bu ifadeler bir hakikat iddiası olarak alınabilir mi? Bu mesele ufak bir 

parantezle yabancılaşma meselesiyle ilişkilendirilecek olursa, diyebiliriz ki Marx‟a 

göre insan, potansiyelleri olan ve onları eylem aracılığıyla gerçekleştirebilen bilinçli 

bir varlık olarak nitelenir. Eğer tekdüze ve diğer tüm imkanlara kapalı bir birey söz 

konusuysa, orada “yanlış” bir bireysellik ve yanlış bir ilişkilenme söz konusudur. 

Jaeggi‟nin de ifade ettiği deneyim imkanlarından yoksun kalma ve kapanma hali 

olarak yabancılaşma, tam da bu anlamıyla Marx‟ın yanlış bireysellik nitelemesini 

işaret etmektedir. O halde “doğru” bireysellik, her iki düşünürün perspektifini 

ortaklaştıran noktayı göz önüne alarak söylersek, kendi ve nesnel dünya ayrımının 

aşılması anlamında (deneyimlerin) özgür gerçekleşimidir. Bu bireylerin yaşadığı bir 

toplumdaysa siyaset ve demokrasi tam olarak gerçekleşmiş olacaktır. O halde 

Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi‟nde de bahsettiği “gerçek demokrasi” kolektif 

güçlerin potansiyellerini geliştirdiği, siyasetin tüm toplumca özümsendiği ve bu 

bakımdan siyasal karakteri gereği kendini aşma eğilimi gösteren bir geçiş olarak 

yorumlanabilir.  

Demokrasi, bütün anayasaların bilmecesinin çözümüdür demek, sadece 

demokraside siyasi rejim, halkın gerçek anlamda öz üretimi olabilir demektir. 

Ancak demokraside insan, kendi bireysel özgürlüğünü ve türsel varlığını 

kendine yabancılaşmamış bir şekilde yaşayabilir. Demokrasi, bu yüzden devlet-

sivil toplum ayırımının, özel-kamusal ayırımının aşıldığı bir siyaset biçimdir.
197

 

Ne var ki Marx‟ın daha önce “herhangi bir yönetim biçimi değil, tüm yönetim 

biçimlerinin özü” olarak tanımladığı demokrasi, bazı metinleri bağlamında 

yorumlandığında devrimci güçlerin kimi zaman önündeki engel olarak 

                                                 
196

 Gülenç, K. (2016). Marksizmde Ahlak Tartışmaları, Adalet, Özgürlük, Mutluluk (s. 263). İstanbul: 

Tekin.  

197
 Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C., vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm Ve… (s.8). 

Ankara: İmge. 



90 

görülmektedir. Bu anlamda hem olumlu hem de olumsuz nitelikleri bakımından 

demokrasiyi kavramak gerekmektedir. Demokrasinin, özellikle temsili 

demokrasilerdeki oy sisteminin iki ucu keskin bir silah (double-edged weapon) 

olarak düşünülmesi onun hem ezilenlere hem de ezenlere avantajlar sunmasıyla 

ilişkilidir.
198

 Oy sisteminin (hem seçmek hem de seçilmek bakımından) Marx ve 

Engels için böyle bir anlam ifade etmesinin altında çoğunluk kuralına ilişkin bir 

kabul yatmaktadır.
199

 Zira düşünürler işçi sınıfının çoğunlukta olduğu İngiltere için 

seçim sisteminin olumlu ve eğitici yanlarından bahsetmekteyken, Fransa ve Almanya 

gibi henüz işçi sınıfının azınlıkta olduğu ve yeterli güce ulaşma imkanının az olduğu 

ülkelerde böyle bir siyasi mücadelenin etkisiz ve hatta zararlı olabileceğini 

düşünmektedir. Bu sonuncusuna göre “yasal zaferler” proletaryanın asli amacından 

uzaklaşmasına ve burjuva toplumunun sağladığı biçimsel konfor içinde bu amacı 

kaybetmesine de neden olabilmektedir. Diğer yandan, Marx Fransa‟da Sınıf 

Savaşımları ile başlayan analizlerinde, Temmuz monarşisine karşı birleşme ve 

cumhuriyetin ilan edilmesinde işçi sınıfının belirleyici rolüne vurgu yapar. 

“Burjuvazinin tarih sahnesine çıktığı ilk andan itibaren burjuvazinin her türlü 

eyleminde ve „burjuva demokratik devrimleri‟ denilen sürecin gerisinde baştan beri 

proletaryanın belirleyici etkisi söz konusudur.”
200

 Fakat sonraki Geçici Hükümet 

süreçlerinde işçi sınıfının nasıl siyaset sahnesinden indirildiğini gösterir.  

(…) burjuvazinin ancak kendi tekil çıkarlarını genel çıkar olarak ifade 

edebildiği, yani ezilen sınıfların çıkarlarını da kendine eklemleyebildiği 

durumlarda atılım yapabildiğine ilişkin tespitlerinde ve özellikle 1848 

sonrasında, burjuvazinin her zaman işçi sınıfının gücünü/enerjisini aristokrasiye 

ve gerici-muhafazakâr rejimlere karşı çıkarken kullandığını, fakat işçi sınıfı 

kendi bağımsız siyaset gücünü göstermeye başladığı zaman, ilk fırsatta hemen 

                                                 
198

 Doveton, D. (Winter 1994). “Marx and Engels on Democracy, History of Political Thought” 

(p.570). Vol.15, No.4 (pp. 555-591) 

199
 A.g.ç. p. 563. 

200
 Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C., vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm Ve… (s.14). 

Ankara: İmge. 



91 

gerici ve muhafazakâr güçlerle ittifaka yöneldiğini söylediği yerlerde sözkonusu 

bu argümanı net biçimde görmek mümkün.
201

  

Burada daha önce bahsettiğimiz gibi Marksist teoride yasal eşitliğin diğer koşullar 

sağlanmadığı sürece gerçek değişim ve özgürleşim adına çok bir şey ifade etmediği, 

ekonomik sömürü ilişkileri devam ettiği sürece gerçek özgürlüğün mümkün olmadığı 

düşüncesi anımsanabilir. Bunun en temel nedenlerinden biri özgürlük ve eşitlik 

söylemlerinin güçlü bir şekilde vurgulandığı günümüz demokrasi örneklerinde 

karşılaştığımız türden eşitsizliklerdir. Bugün herkesin seçme ve seçilme hakkından 

rahatlıkla bahsedilebilmesine rağmen, sınıflı bir toplumda yasama ve yürütmeye dair 

hukuki hakların ve kararların yalnızca seçilenle sınırlandığı, sınıfsal pozisyonu 

gereği usulen var olan özgürlüğünü fiili olarak kullanamayan biri ile yine maddi 

koşulları gereği seçim yarışına daha avantajlı konumda giren bir sınıfın üyesinin 

farklılıkları göz önüne alınırsa,
202

 burjuva demokrasisinde sorgulanması gereken 

noktalar açığa çıkmış olur. Parlamenter ve temsili demokrasinin biçimsel ve 

hukuksal kazanım ve avantajlarının yanı sıra, onun meşruiyetine ilişkin bu sorunların 

bugün hala üstesinden gelinebilmiş değildir. Tam da bu nedenle çağdaş demokrasi 

tartışmaları burjuva demokrasisinin bu biçimsel ve soyut değerlerini eleştirerek 

somut ve çoğulcu bir perspektif sunmaya çalışmaktadır. Bu açıdan Marx‟ın burjuva 

demokrasisine ilişkin eleştirilerinin bu yeni tartışmaların da zemininde durduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Post-Marksist demokrasi kuramları Marx‟ın analiz ve 

eleştirilerine yaslanmakta ve demokrasi mücadelesinin kurumsal dolayımlarını 

detaylandırarak radikalleştirmektedir. Ne var ki toplumsal sınıfların ve mücadelelerin 

yerine birleşme ve ayrışma pratikleri oldukça farklılaşan ve belirsizleşen hegemonik 

güçleri ikame ederek demokrasinin imkanını da kaygan bir zemine taşımaktadırlar.    

Fransa‟da Sınıf Savaşımları‟nda Marx gerek demokrat gerek cumhuriyetçi 

biçimleriyle yönetimin el değiştirmesi oyununda; burjuvazinin biçimsel olarak 

oylama yoluyla, içerikteyse kendi sınıf egemenliğini tesis etmek ve “sömürünün 

maddi koşullarını” oluşturmaktan başka bir çabası olmadığını bu minvalde vurgular. 

Bu bakımdan şimdiye kadar işçi sınıfı, sürekli olarak perde arkasında kalan ve 

gerektiğinde kurban edilen, fakat yine gerektiğinde yardıma çağrılan asli güç 

                                                 
201

 A.g.ç., s. 14. 

202
 Kulak, Ö.  “Seçmen, Seçilen ve Temsil: Biri "Demokrasi" mi Dedi?” (s. 24). kampfplatz" Dergisi 

1. Cilt 3. Sayı (ss.15-34). 



92 

olmuştur. Tam da bu nedenle Marx‟ın esas vurgusu, demokrasi adı altında el 

değiştiren çarkın yeniden el değiştirmesi değil, kırılması gerektiği yönündedir. 

Ontolojik bir etik perspektife dayanan özgürlüğün Marksist programdaki karşılığı 

anlamındaki demokrasi yerine, bu araçsal anlamıyla konumlanan burjuva 

demokrasisi işçi sınıfının nihai amacı olamaz, o olsa olsa genişletilerek ortadan 

kaldırılacak bir aşamadır. Marx, 18. Brumaire‟de de toplumun demokratik yolla 

dönüşmesi fikrine sıcak bakmaz ve bunun küçük burjuva çıkarları çerçevesinde bir 

dönüşüm olacağından bahseder.
203

 Aynı şekilde yine 18. Brumaire‟de; “Bütün 

siyasal devrimler, bu makineyi kıracakları yerde, yetkinleştirmekten başka bir şey 

yapmadılar. Art arda iktidar uğruna savaşan partiler bu muazzam devlet yapısını ele 

geçirmeyi, kazananın en birinci ganimeti saydılar”
204

 demekte ve dönüşümü 

radikalleştirmektedir. Burjuva çıkarlarıyla gerçekleşen dönüşüm en iyi ihtimalle, 

çelişkiyi bir uzlaşmaya dönüştürür fakat ortadan kaldırmaz. “İşçi sınıfı hâlihazırdaki 

devlet aygıtını öylece ele geçirip, onu kendi amacı için kullanmaz”
205

 ifadesi de bir el 

değiştirmeden çok daha fazlasının gerektiğini açıkça belirtmektedir. Nitekim 

sosyalizmin asıl anlamı budur: 

Bu sosyalizm genel olarak, sınıf farklılıklarının ortadan kaldırılması, sınıf 

farklılıklarının dayandıkları bütün üretim ilişkilerinin ortadan kaldırılması, bu 

üretim ilişkilerine uygun düşen bütün toplumsal bağıntıların ortadan 

kaldırılması, bu toplumsal bağıntılardan doğan bütün düşüncelerin alt-üst 

edilmesine varmak üzere, devrimin sürekliliğinin ilanıdır, zorunlu bir geçiş 

noktası olarak proletaryanın sınıf diktatörlüğüdür.
206

 

Marx‟ın tarihsel materyalizm anlayışına başta yaptığımız vurgunun bir başka nedeni 

burada yeniden açıklığa kavuşur. Çünkü her tarihsel sürecin kendisinden önceki 

toplumsal ve siyasal yapıdan etkiler taşıması, demokrasi tartışmalarında da yeri olan 

bir konudur. Bu bakımdan şunu diyebiliriz; kapitalist sömürü ilişkilerinin aşıldığı 

yeni üretim ve yaşama biçimi olarak komünizm, birden ortaya çıkacak bir sistem 

                                                 
203

 Marx, K. (1979). Louis Bonapart‟ın 18. Brumaire‟i (s. 42). Çev: Sevim Belli. Ankara: Sol. 

204
 A.g.e., s. 130. 

205
 Marx, K. (2005). Fransa‟da İç Savaş (59). Çev: Kenan Somer. Ankara: Sol. 

206
 Marx, K. (2003).  Fransa‟da Sınıf Savaşımları (s. 115). Çev. Sevim Belli. Düz: Eriş. 



93 

değildir.
207

 Oluşum aşamasında kendisinden önceki toplumsal yapının parçalarını 

taşıyacak, kendi içinde kendi öncüllerini üreten bir sistem oluncaya kadar yarı 

kapitalist yarı sosyalist bir aşama olarak görünecektir. Bu, Marx‟ın proletarya 

diktatörlüğü olarak adlandırdığı ve aslında Paris Komünü‟nde örneklenen durumdur. 

Dolayısıyla bu anlamıyla demokrasi, geçiş sürecinde önemli bir adımdır. Ayrıca o 

küçük bir grubun çıkarları çerçevesinde iş gören siyasal bir sistem değil, toplumun 

tümüne yayılarak genişleyen ve nihayetinde devletin varlığını gereksiz kılan bir 

aşamaya dek büyüyen bir kolektivite anlamındaki yaşam biçimidir. Siyaset ve 

özellikle de demokratik siyaset, genellikle siyasal teori içinde, kolektif kararlar 

almak ve kolektif eylemlerde bulunmak için insanların bir araya geldiği alan olarak 

görülür.
208

 

Toparlanacak olursa; Marx‟ın eserlerinde siyaset ve özellikle demokrasinin ikili 

anlamda kullanıldığını söylemek mümkündür. Öncelikle; mevcut/halihazırda olan, 

düzen-içi ve sermaye, diğer bir deyişle; egemen sınıf ile ilişkisi bakımından kapitalist 

sistemin yeniden üretiminde rol alan bir yönetim biçimi olarak demokrasiden 

bahsedilebilir. Hedefleri bakımından sınırlı ve belirli grupların ekonomik çıkarlarını 

temel alan haklar çerçevesinde tanımlanabilecek burjuva demokrasi anlayışı; 

Marx‟ın devlet eleştirisinde de vurguladığı gibi metafiziksel olarak hatalı, özgürlük 

ilkesi bakımından da sorunludur. Diğer yanda, bir yönetim tarzının çok ötesinde, 

mevcut koşulların nesnel değişiminden doğabilecek, içerik bakımından insani 

varoluşa uygun, bireysel, toplumsal ve kolektif güçlerin gelişmesi açısından 

birleşmiş bir üretici güçler topluluğunun yaşamı olarak demokrasi fikri vardır. Bu 

tam demokrasi, Marx‟ın özellikle ilk metinlerinde komünizm ile uyumlu bir 

özgürleşme pratiği olarak yer almaktadır.  

Bu analizlerden sonra, sınıf, demokrasi ve sosyalizm arasındaki ilişki daha açık hale 

gelir. Marx biçimsel demokrasiyi bir amaç olarak belirlememiştir. O yalnızca işçi 

sınıfının kimi zaman komünizm öncesinde siyasal bilincini geliştirmesi için, kimi 

                                                 
207

 Bu noktada Marx‟ın devrimin devleti yok ederek mi yoksa onu dönüştürerek mi gerçekleştirileceği 

konusunda anarşistlerle girdiği polemiklere bakmak ve geçiş için devletin araçsal niteliğinin toplumsal 

ve siyasal dönüşüm adına nasıl konumladığını çözümlemek gerekmektedir. Diğer yandan Mouffe ve 

Laclau için Marx‟ın devleti yalnızca asalak bir araç olarak göstermesi onun siyaseti ikincil kılmasının 

bir göstergesi olarak alınır ve devletsiz toplumda tasavvur edilen dolaysız uyumun eleştirisini 

yapmalarına olanak sağlar.  

208
Demirovic, A. (2014). The Critic of Politics, Thinking The Political. https://www.viewpoin 

tmag.com/2014/10/24/the-critique-of-politics/. (Erişim Tarihi: 03.05.2019). 



94 

zamansa burjuva devlet iktidarını ele geçirdikten sonra, onu yabancılaşmanın tüm 

kabuklarından soyarken kullanacağı bir araçtır. Bu halihazırda var olan burjuva 

demokrasisinin belirli açılardan işlevsel olabileceğine işaret eder. Lenin Devlet ve 

Devrim‟de şunu anımsatır: “Marx, özellikle, koşulların devrim için uygun olmadığı 

durumlarda, burjuva parlamentarizmi „ahır‟ından yararlanmaktaki yetersizliği 

yüzünden, anarşizmle arayı iyice açmış; ama aynı zamanda, parlamentarizmin 

gerçekten proleter ve devrimci bir eleştirisini yapmayı da bilmiştir.”
209

 Ayrıca 

Marx‟ın özellikle parlamenter demokrasiyi eleştirdiği yerlerde dahi genel oy ve 

seçim ilkesinin irade kullanmak açısından halkın çoğunda eğitici bir işleve sahip 

olacağını vurgulamıştır. Fransa‟da Sınıf Savaşımları‟nda bunu şöyle ifade eder: 

“Genel oy sistemi, görevini yerine getirip tamamlamıştı. Halkın çoğunluğu, devrimci 

bir dönemde yalnız genel oyun verebileceği olgunlaşma okulundan geçmişti.”
210

 O 

halde en temelde burada söz konusu olan, parlamentarizm gibi “halkı kimin 

ezeceğine” karar veren bir sistemden farklı bir demokrasi anlayışıdır. Bunun tarihsel 

örneği de “aynı zamanda hem yürütmeci hem yasamacı, hareketli bir gövde” 

şeklinde organize olan Paris Komünü olmuştur. Bu, ayrıcalığa dönüştürülen 

parlamenter vekilliğin, iş bölümüne dayalı bürokratik sınıflaşmanın ortadan 

kaldırılmasıdır. Bu, gerçek demokrasidir. Bu anlamıyla demokrasi, tüm yöneten-

yönetilen, sivil toplum-devlet, siyasal özgürlük-insani özgürlük, insan-yurttaş, 

proleter-burjuva ayrımlarının ortadan kalktığı sınıfsız toplumun özel adıdır. Bu 

anlamıyla demokrasi, sosyalizmin gerçekleşmesidir.  

Çağdaş siyaset felsefesinde daha önce bahsettiğimiz demokrasi arayışlarının pek 

çoğunda “sınıf” kavramı yer almaz. Bunun nedeni, artık sınıfların var olmadığı; ya 

toplumun tümden sömürüldüğü ve bundan dolayı özel bir işçi sınıfından 

bahsedilemeyeceği, ya da toplumsal talep ve kimliklerin çeşitliliğinin sınıf 

kavramına sığmadığı gerekçesiyle -ki burada sınıf yalnızca fabrika işçilerini 

kapsayan homojen bir yapı şeklinde düşünülmektedir- işçi sınıfının herhangi bir 

özelliğinin kalmadığı yönündedir. Ne var ki bu, kapitalist sömürünün gerek ulusal 

gerek uluslararası düzeyde sömürü üzerine kurulu sistemi devam ederken sınıfların 

varlığını görmezden gelen bir siyasal projenin geçerliliğini sorgulamaya açacaktır.    

                                                 
209

 Lenin, V.I. (2003). Devlet ve Devrim (s. 40-50). Düz. Eriş Yayınları. 

210
 Marx, K. (2003).  Fransa‟da Sınıf Savaşımları (s. 82). Çev. Sevim Belli. Düz: Eriş. 



95 

(…) sınıf, demokratik bir sistem ya da hareketin karar alma gündeminden açıkça 

çıkarıldığında bu dışlama, yalnızca varolan sınıf yapılarının sürdürülmesine 

yarayabilir. Marksistlerin, bu tür demokrasileri ve destekleyen hareketleri 

eleştirme hakkı ve zorunluluğu vardır.
211

 

Liberal demokrasinin meşruiyetini sorgulayan çağdaş siyasal teoriler de eleştirel 

ufuklarıyla farklı demokrasi imkanlarını barındırmakta ve işaret etmektedir. Fakat bu 

teorilerin demokrasinin soyut haklar anlayışı ile üzeri örtülen eşitsizliklerin 

üstesinden gelmek adına üretim sürecinin yarattığı eşitsizlik ve özgürlüksüzlükleri 

göz ardı etmemesi gerekmektedir. Burjuva devletinin bireysel özgürlük ilkesi, 

toplumsal ve bireysel olanın, toplumsal ve siyasal güçlerin ayrımına işaret ettiği 

ölçüde, insani özgürleşmenin, diğer bir deyişle kendi güçlerini (forces propres) 

gerçekleştirmesinin önündeki en büyük engel olan yabancılaşmanın ifadesidir. O 

halde Marx‟ın kapitalizm eleştirisini, insanın bütün somut gündelik varoluşuyla ilgili 

her türden yabancılaşma ya da egemenlik ilişkilerine ait bir eleştiri olarak 

yorumlarsak ancak o zaman bu sosyal içerik ile onun siyasal biçimi olarak demokrasi 

arasında içsel bir bağ kurabiliriz. 
212

 

Dolayısıyla çalışmadan hareketle Marksizme yönelik eleştirileri üç genel başlıkta 

toplayabiliriz: a) rasyonalite, özne ve evrensellik çerçevesinden özcülük ve 

indirgemecilik, b) alt yapı-üst yapı ayrımından hareketle determinist tarih okuması ve 

c) devletin sönümlenmesi ve çatışmaların son bulduğu rasyonel toplum ideali. 

Marksizmin hem içinden hem de dışından yapılan bu tartışma ve eleştiriler felsefi ve 

toplumsal-siyasal bazı öncüllere dayanmaktadır. Felsefi olarak postmodernizm ve 

postyapısalcılığın; modernitenin akıl, özne ve evrensellik ideallerine yönelik 

kuşkuları ön plana çıkar. Buna göre çeşitlilik ve farklılıkların massedildiği her türden 

felsefi ideal eleştiriye tabidir. Zira toplumsal yapıda meydana gelen değişiklikler de 

artık onun bütüncül ve homojen kavranmasını ve bu yöndeki analizini imkânsız 

kılmaktadır. Dolayısıyla siyasal bir analiz de modernitenin bu kategorilerine 

yaslandığı oranda eleştirilmelidir. Toplumun analizi için önceden belirlenmiş bir 

sabit belirlenmesi ve buradan hareketle diğer tüm öğelerin onun etrafında 

                                                 
211

 Wollf, R. (2011). “Marksizm ve Demokrasi” Praksis, (ss.123-134). Sayı 10, Çev. Cem Kamözüt 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/010-06.pdf. (Erişim Tarihi: 18.02.2020). 

212
 Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C., vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm Ve… (s.20). 

Ankara: İmge. 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/010-06.pdf


96 

şekillenmesi ve salt onun dolayımıyla açıklanması anlamında yapılan özcülük ve 

indirgemecilik eleştirisinin de altında yine aynı türden kategorilere yönelik tavır yer 

alır.  Ne var ki; çalışma içerisinde de vurgulandığı üzere, Marx‟ın toplumu tüm 

değişkenliği ve ilişkiselliği üzerinden kavrama çabası -eğer modern tutum homojen 

bir yapıda ele alınıyorsa ve/veya tekleştirici bir kavrayışa işaret ediyorsa- tümüyle 

modern bir tavır olarak değerlendirilemez. Kendi içine kapalı ve kendinden hakikati 

taşıyan bir rasyonalite ve özne kavrayışına sahip olmamakla birlikte, Marx‟ın 

Aydınlanmanın bilinçli etkinlik ve bu etkinlikle doğayı, toplumu ve kendisini 

şekillendiren özne ve özgürlük idealiyle ortaklığı söz konusudur. Fakat evrensellik 

kavrayışı soyut ve ideal ilkeler (evrensel adalet, hak, eşitlik vb.) üzerinden 

şekillenmez. Yine aynı şekilde burjuva evrensellik anlayışındaki gibi sabit ve belli 

bir amaçla sınırlanmış da değildir. Bilakis Marx bu evrensellik anlayışlarını eleştirir. 

Benhabib‟in ifadesiyle:  

Zira burjuva toplumunda „bireysel ihtiyaç, yeti ve hazların hakiki evrenselliği‟ 

sınırlı bir formla, yani salt maddî nesnelerin birikimi anlamına gelen servetle 

tanımlanır. Geleceğin toplumunda istenen, bu serveti bir amaca değil, hakiki 

insan servetinin gelişimi için, başka bir deyişle hakiki evrensellik ve bireysellik 

için bir önkoşula dönüştürmektir.
213

  

Dolayısıyla Marx‟ın modern toplumun ideal ve değerlerini aşma çabası, onun salt ve 

sıradan bir Aydınlanma düşünürü olarak okunmasını engellemektedir.  

Yine aynı şekilde, bu bölümde ele aldığımız temel eleştirilerden biri olan altyapı-

üstyapı tartışmaları da Marksizm içinden farklı okumalarla cevap bulmaya 

çalıştığımız bir diğer meseledir. Bu eleştiriye göre; Marx‟ın çalışmalarındaki ağırlık 

merkezi ekonomik yapı olmuş ve bu bakımdan diğer insani ve toplumsal etmenler 

göz ardı edilmiş veya ikincil kılınmıştır. Çalışmada öncelikle emek kavramından 

hareketle, onun Marx‟ı büyük oranda Hegel‟e bağlayan ve geniş anlamda üretme, 

yaratma, dönüşme ve dönüştürme anlamıyla temel insani etkinlik ve insani bir güç 

olarak ele alındığı vurgulanmıştır. Bu anlamda da onun sadece dar iktisadi bir 

çerçevede üretim, tüketim, bölüşüm vb. konularla sınırlanmamış olduğu yönünde bir 

okuma yapılmıştır. Bu açıdan Marx‟ın toplumu ve tarihi ekonominin nesnel 

                                                 
213

 Benhabib, S. (2005). Eleştiri, Norm ve Ütopya (s.104). Çev. İsmet Tekerek. İstanbul: İletişim. 



97 

yasalarıyla belirlenmiş bir ereğe (telos‟a) doğru ilerleyen değişmez bir çizgide 

okumadığı, bu nesnelliğin yanı sıra öznel, iradi ve bilinçli çaba ve pratikle buluşması 

yoluyla değişme imkânını değerlendirdiği vurgulanmıştır. Dolayısıyla bu bölümde 

serimlemeye çalıştığımız şekliyle Marx‟ın emek teorisi, devlet ve demokrasiye 

ilişkin yaklaşımından bazı sonuçlar çıkarabiliriz. Bunlardan ilki Marx‟ın en temelde 

bireysel ve toplumsal yaşamdaki tüm faktörlerin ilişkiselliğine ve devinimine vurgu 

yapmış olması bakımından hiçbir kavram ve kategoriyi sabit, doğal ve verili, 

kendinde ve ebedi olarak ele almadığıdır. Birey ve toplumun karşılıklı ilişkisi; özne 

ve nesnenin, parça ve bütünün, ekonomi ve siyasetin karşılıklı ilişkisinde de söz 

konusudur. Aralarındaki ilişkinin dışsal veya tek yönlü belirleme şeklinde görünmesi 

ya toplumsal ilişkilerin biçimiyle ya da teorik bir soyutlamayla mümkündür. Bu 

okumanın zemininde ise önemli bir kavram durur: diyalektik. Özellikle Karl 

Korsch‟un Marksizm ve Felsefe eserinde ön plana çıkan Marksizmin vulger 

materyalist ve pozitivist okumalarına yönelik eleştirisi bu kavram etrafında 

şekillenir. Çünkü diyalektik kavramı ilişki ve pratiğe yönelik vurgusu nedeniyle 

teorinin determinist ve sınırlı çerçevesine meydan okur. Tam da bu okumadan 

hareketle siyasal alanın önemsiz veya ikincil kılınmasının değil, dönüştürücü faaliyet 

çerçevesinde ve diğer toplumsal unsurlarla ilişkiselliğinde kavranmasının önü 

açılarak hem teorinin dönüşümü hem de pratiğe ilişkin açıklayıcı gücünün ortaya 

çıkması mümkün olmuştur. İkinci ve buna bağlı olarak, Marx‟ın yabancılaşmanın 

aşılmasına yönelik vurgusu, teorinin diğer bir kuşatıcı yönünü oluşturur. Zira 

yabancılaşma, bu dışlayıcı ikiliklerin aşılması anlamında alındığında, teoride gerçek 

bir özgürlüğü ifade eden demokrasinin imkânı da doğar. Demokrasi ancak farklı 

şekillerde birbirinin nedeni ve sonucu olan sermaye, ücretli emek ve 

yabancılaşmanın ortadan kaldırılmasıyla „hakiki‟ bir yaşam sunacaktır. 

Son olarak, Marx‟ın devlete ilişkin araçsal kavrayışı beraberinde pek çok eleştiriyi 

gündeme getirmiştir. Siyasetin ekonomi karşısında araçsallaşmasına, devletin 

yalnızca kapitalizme ve burjuva sınıfına hizmet etmesi fikrine ve devletin diğer 

ideolojik uzamlarının önemsiz görülmesine ilişkin bu eleştiriler sıklıkla siyasalın 

bağımsız karakterine ve iktidarın her yerdeliğine vurgu yaparak teorinin merkezini 

dönüştürme yoluna gider. Salt egemen sınıfın aracı olarak görülen bir devlet anlayışı 

her ne kadar sıklıkla ve uzun vadede fiiliyatta bir olgusallığa tekabül etse de devlet 

kimi zaman siyasal erkini başka şekillerde ortaya koyabilen bir varlık da 



98 

kazanabilmektedir. Dahası Marx‟ın Komün‟deki yasama ve yürütmenin, sivil toplum 

ve devletin birlikteliğine ilişkin olumlayıcı ifadeleri onun iktidarı yeniden üreten bir 

egemenlik paradigmasının açmazlarına sıkışmasına neden olmakla eleştirilirken, 

üzerine pek konuşmadığı komünizmdeki yargıya (hukuka) ilişkin belirsizlikler de bu 

eleştirileri güçlendirmektedir.  

 



99 

3. EMEK EKSENLĠ SĠYASAL KAVRAYIġ 

Bu bölümde dört başlık altında çağdaş emek tartışmalarının Negri ve Hardt 

perspektifinden değerlendirmesi yapılacaktır. Birinci kısımda düşünürlerin yeni bir 

iktidar formu olarak tanımladıkları, merkezsiz ve yersiz yurtsuz ağ modeli olan 

İmparatorluk anlayışı ortaya koyulacaktır. Ulus-devlet ve onun kapitalist hareketi 

olan emperyalizmden farklı olarak ulus-devlet sınırlarını aşan, herhangi bir konum 

işgal etmekten ve içeri-dışarı mantığından farklı olarak her yerde etkin bir güç olan 

emperyal bir imparatorluk ağından bahseden düşünürler, bu dönüşümün temelini 

sosyo-ekonomik planda üretim biçimindeki temel değişime bağlı olarak “maddi 

olmayan emek” kavramıyla formüle ederler. Böylelikle ikinci kısım Fordizmden 

post-Fordizme geçişin temel belirlenimi olan emeğin maddi olmayan yeni formlarına 

odaklanacaktır. Marx‟ın emek anlayışından farklı olarak duygulanımları, hizmet ve 

iletişim süreçlerini dahil etmesi bakımından düşünürlerin emeğin niteliksel 

dönüşümüne ilişkin vurgusu işçi sınıfı anlayışında da karşılığını bulacaktır. Marx‟ın 

emek ve emek gücü, sabit ve değişken sermaye anlayışından hareketle özellikle 

Grundrisse‟de ön plana çıkan canlı emek ve genel zekâ kavramları, düşünürlerin 

yeni öznellik tanımlamalarında etkin bir rol oynadığı için üçüncü kısmın konusunu 

bu tartışmalar oluşturacaktır. Son kısımda ise değişen toplumsal, siyasal ve 

ekonomik çerçevede yeni bir güç ve karşı-iktidar olarak tanımlanan Çokluk‟un, halk, 

kitle ve en önemlisi Marx‟ın işçi sınıfından hangi noktalarda ayrıldığı, bu kavramın 

nasıl bir felsefi perspektifte temellendiği değerlendirilecektir. Düşünürleri daha 

sonraki post-Marksist çizgiden farklı olarak, toplumsal dönüşüme yeni bir özne tayin 

etme çabasında oldukları ve bu çabanın öznenin içkin varoluş gücü ve 

potansiyellerinden hareketle temellendirildiği, postmodern ve postyapısalcı bakış 

açılarını Marksist çalışmalarla birleştirmek amacıyla mevcut siyasal çerçeveden çıkış 

ve kaçış perspektifleri sundukları, yine de öne sürdükleri kavramların kimi belirsizlik 

ve açmazlarla malul olduğu ifade edilecektir. Şimdi bu yeni emek temelli siyasal 

projenin genel hatlarına bakabiliriz. 



100 

3.1. Ġmparatorluk ve Çokluk DüĢüncesine Genel Bir BakıĢ 

Bilindiği üzere Marksizm, üzerine en çok konuşulan ve tartışılan teorilerden birisi 

olmuştur. Hemen her kaynakta farklı türden yorumlar ve perspektiflere imkân 

tanıyan zengin bir kaynak olmuş, bu görüşlerden kimisi Marksizmin sınırları içinde 

kimisi de tümüyle dışında ve ona karşı geliştirilmiştir. Bu denli etkili ve uzun soluklu 

bir teorinin içinde elbette süreklilikler ve kopuşlar, dogmatik yüceltmeler ve 

yorumlar kadar haksız eleştiriler de söz konusu olmuştur. Teorinin kendi içindeki en 

keskin değişim ve dönüşümlerine bakıldığında ise, tek ve belirli bir tarih veya neden 

gösterilememekle birlikte, bunun yaşanan toplumsal, politik ve ekonomik 

değişimlere sıkıcı bağlı olduğu söylenebilir. Pek çok kaynak, sosyal teorideki 

dönüşümleri ve teoriye ilişkin sorgulamaları Sovyetler Birliği‟nin çöküşü, 

emperyalist savaşlar ve faşizm sonrası toplumsal reaksiyonlarla birlikte, modernizm-

postmodernizm ilişkisi üzerinden değerlendirmektedir. Aynı şekilde kimi çalışmalar 

70‟lerin petrol ambargosu sonrası başlayan toplumsal ve çevresel buhranların 

yarattığı kargaşayı toplumsal başkaldırıların nedeni olarak belirlerken, kimisi sanayi 

alanında yaşanan teknolojik gelişmelerin güvencesizlik ve işsizlik gibi çıktılarına, 

kimisi savaşlardan dönen erkeklerin yeniden kamusal alanı işgal etmelerine, kimisi 

de dilsel-kültürel çalışmaların yarattığı etkilere odaklanmıştır. Yeni bir kolektivite 

arayışı, diğer bir deyişle kimlik çalışmaları odaklı, özcülük ve belirlenimcilik karşıtı 

bu gelişmeler, en temelde modernizmin yapı ve kavramlarına yönelik köklü eleştirel 

bir tutuma işaret eder. Dolayısıyla Marksist teorinin, moderniteyi tanımlayan akıl, 

bilim, ilerlemecilik cephesinde kaldığı gerekçesiyle postmodern perspektiften 

eleştirilmesi veya güncel duruma uyarlanması gerektiği öne sürülmüştür. Toplumsal 

muhalefetin özellikle Çöküş‟ten sonra içine düştüğü belirsizlik atmosferinden 

beslenerek akademik çevrelerde de gittikçe güçlenen postmodern eğilim kendisini 

çevre, etnik ve cinsel kimlik siyaseti ve kültürel çalışmalarda görünür kılmıştır. Bu 

süreci, komünist partilerin Avrokomünizmi benimsemesiyle birlikte, daha reformcu 

formu ve parlamenter demokrasi pratikleriyle uyumlu bir çizgiye yerleşmesi takip 

etmiş, altyapı-üstyapı, diyalektik ve evrenselcilik kavramları üzerinden eleştirilen 

Marksizmin özellikle fabrika işçilerine ağırlık veren perspektifi genişletilmek üzere 

revize edilmeye başlanmıştır. Sınıf çıkarı ve sınıf davranışı arasında nesnel ve kesin 

bir bağın olmadığına ilişkin yapılan tartışmalar nihayetinde fabrika merkezli işçi 

sınıfı kavranışının reddine uzanmıştır. Tronti‟nin “toplumsal fabrika” kavramıyla 



101 

genişletilmiş işçi sınıfının tek yönlü etkin gücüne, diyalektik ilişkiselliği feshetmek 

pahasına yapılan vurgu, Otonomi hareketiyle 1960‟ların İtalya‟sında bu değişimi 

gösteren öncelikli adımlardan birisi olarak gösterilebilir. Bu süreçte “toplumsal işçi”, 

“kitlesel işçi” ve nihayetinde Negri ve Hardt‟ta göreceğimiz çokluk, teorideki 

değişimlerin adım adım takibini mümkün kılmaktadır. 

Negri ve Hardt -özellikle de İtalyan Otonomist
214

 hareketine biçim veren düşüncenin 

içinde yer alan Negri- enformasyonun üretim sürecine dâhil olmasını ve hatta üretimi 

şekillendiren asli unsura dönüşmesini üretim sürecinde yaşanan büyük bir değişim 

olarak görür. İşin yapısında ve niteliğinde yaşandığı düşünülen bu değişime koşut 

olarak düşünürler, toplumsal, kültürel, ekonomik ve siyasal alanlarda yaşananları ve 

iktidarın yeni biçimlerini analiz ederek liberalizmden neo-liberalizme, 

modernizmden postmodernizme, Fordizmden post-Fordizme geçişin temel 

unsurlarını ortaya koyar. Bu değişikliğin pratik dayanağı öncelikle yeni toplumsal 

hareketler ve işin yeni bağlamsal yapısı olmakla birlikte, teorik temelde Marx‟ın 

düşünceleri ve analizleri yer alır. Düşünürler işçi sınıfının dinamizmine ve üretici 

gücün öznel gücüne işaret edebilmek üzere Marx‟ın Grundrisse eserini 

çalışmalarının merkezine alır. İkiliye göre; 

Marx, Grundrisse‟ye 1857 tarihli girişindeki yöntemle ilgili kısa ve öz bölümde, 

anlama tarzımızın güncel toplumsal dünyaya uygun olması gerektiğini, 

dolayısıyla da tarih boyunca değişmesi gerektiğini açıklar: Yöntem ve töz, biçim 

                                                 
214

 Tronti‟nin Workerism and Politics adlı çalışmasında bahsettiği üzere İşçicilik (Operaismo) olarak 

1960‟lı yıllarda ortaya çıkan hareket, güney köylülerinin emek güçlerinin Kuzey‟in sanayii kapsamına 

göç ettirilmesiyle birlikte, tarımsal-endüstriyel bir toplumdan endüstriyel-tarımsal bir topluma geçişle 

tanımlanabilir. Bkz. [Tronti, (2010). M. “Workerism and Politics”, Historical Materialism 18 (s. 186). 

DOI: 10.1163/146544609X12537556703232]. Bu toplumsal-ekonomik değişimlerden hareketle 

yapılan teorik çalışmalarda kapitalizm analizi, geleneksel Marksizmin kapitalizmin işleyişini ve 

sömürüyü açıklama modelinin yetersiz kaldığı argümanı üzerinden, iş ve yaşam arasındaki ilişkinin 

güçlendiğini, enformasyonun ve bilişsel tekniklerin merkezinde yaşanan gelişmelerin analizde hesaba 

katılması gerektiğini ileri süren yeni bir kavramsal çerçevede söz konusu olmuştur. 1970‟li yılların 

başında feshedilen Operaismo hareketinin yerini kısa bir süre sonra, protestoların toplumsal boyutunu 

ve farklı kesimlerin katılımlarını, özellikle öğrenci, kadın ve göçmen hareketlerini içeren Autonomia 

Operaia hareketi aldı. Temel vurgusu; ağırlık kazanan zihinsel emek, enformasyon ve teknolojik 

gelişmeler olan bu hareket, işin yeni formunda değerin ve sömürünün yeni formunu kavramaya 

çalışmıştır. Yeni üretim rejimi endüstriyel işçinin yerini toplumsal işçinin almasının başat nedenidir. 

Bu anlamda toplumsal işçi figürü, yalnızca fabrika sürecinde sömürülen işçiyi değil, tüm toplumun 

sömürülen kesimlerini kapsayan yeni bir proletarya kavramını ifade eder. Bilginin üretimin her 

sürecinde yer alan temel bir güç olarak konumlanması, Negri ve Hardt‟ı biyo-politik üretim ve emek 

biçimlerini açıklamaya sevk ederken, düşünürlere göre hem ekonomik hem de siyasal ve toplumsal 

anlamda tüm yaşamın dizayn edilmesi fikrine etki eden önemli figürler Machiavelli, Spinoza, Marx, 

Foucault ve Virno, Tronti ve Lazzarato gibi İtalyan Marksistler olmuştur.  



102 

ve içerik birbirine tekabül etmelidir… Demek ki, Marx‟ın yöntemine uymak 

istiyorsak, Marx‟ın eleştirdiği kapitalist üretim ve bir bütün olarak kapitalist 

toplum değiştiği ölçüde Marx‟ın teorilerinden uzaklaşmamız gerekir.
215

  

Dolayısıyla Negri ve Hardt‟a göre yeni toplumsal, siyasal ve ekonomik değişimi 

anlamak için Marx‟tan yola çıkarak Marx‟ın ötesine geçmek gerekmektedir.  

Öncelikle düşünürlere göre içinde bulunduğumuz dönemi karakterize eden kavram 

imparatorluktur. İmparatorluk ile kastedilen, aşağıda detaylandıracağımız üzere, her 

şeyden önce yeni bir iktidar anlayışı, sosyo-ekonomik temelleriyle yeni bir toplumsal 

üretim biçimi ve dahası yeni bir yaşam formudur. Tam da bu bakımdan Negri ve 

Hardt‟ın Foucaultcu bir ifadeyle biyoiktidar olarak adlandırdığı toplumsal-yaşamsal 

üretim üzerinde bir iktidar ağı kuran imparatorluk, artık tüm toplumsal dinamiklerin 

bir arada ve birbirleriyle bağlantılı olduğu gerçeğini daha açık bir şekilde gözler 

önüne sermektedir. Bu değişimi kavramak için eserlerinde tarihsel bir izlence ortaya 

koyan düşünürler tarımsal üretimden, önce endüstri ve dayanıklı malların üretimine, 

oradan da hizmet ve enformasyonun hâkim olduğu günümüz üretimine dek üç ayrı 

üretim biçimi ve ekonomik unsur tespit eder. İki kırılma noktası olan bu üç modelin, 

ilk değişimi modernleşme, diğeri ise postmodernleşme olarak nitelenir. Postmodern 

ekonominin en önemli göstergesi toplumun bütünsel olarak üretime dahil olmasıdır. 

Bilginin üretim süreçlerine dahil olmasıyla birlikte, teknolojik ve enformatik 

üretimin hegemonik ağırlığı artmakta ve toplumun tüm zamanı üretim süreciyle 

kuşatılmaktadır. Dolayısıyla iş zamanı ile boş zaman arasındaki ayrım 

muğlaklaşırken, sömürü de mekânı ve zamanı aşan bir genişleme göstermektedir. 

İşte Negri ve Hardt‟a göre, bu ekonomik değişimlerin siyasal karşılığı ulus devlet 

sınırlarını aşan ve küresel piyasanın taleplerini karşılayacak geniş bir egemenlik alanı 

olan imparatorluktur.  

Düşünürler öncelikle bu yeni iktidar modelini ve toplumsal durumunu açıklayacak 

temel kavramlar olarak disiplin ve denetim toplumu kavramlarını Foucault‟dan 

devralırlar. Fiziksel ve mekânsal koşulların etkili kullanımıyla bedenlere yönelik 

disiplinin dispositifler üzerinden tanımlandığı Foucaultcu iktidar anlayışı, 

düşünürlere göre yerini makine, bilişim ve enformasyondan hareketle toplumları 

denetleyen iktidara bırakmıştır. Bu değişim, iktidarın ve ekonominin 

                                                 
215

 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 156-7). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   



103 

postmodernleşmesi olarak adlandırılır. Yeni iktidar formunun yaşam kaynağı, 

toplumsal yaşamın tüm güçlerinin bizatihi kendisidir. Fakat düşünürlere göre bu 

iktidar, tıpkı Marx‟ın ifade ettiği gibi, kendisine dayanak olan güç tarafından ortadan 

kaldırılmanın koşullarına sahiptir: “Çokluğun yersizyurtsuzlaştırıcı iktidarı, 

İmparatorluğun sürmesini sağlayan üretken bir kuvvet olduğu kadar onun yıkılışını 

talep eden ve zorunlu kılan bir kuvvettir de.”
216

 Zira toplumsal üretici güçler 

(potentia) kendi başlarına yaşamı üretme yetisine sahipken, iktidar (potestas) -

varlığını bu güçlere borçlu olması bakımından- ikincil durumdadır. Dolayısıyla 

İmparatorluk, düşünürlerin ifade ettiği gibi “kendi için değil, kendinde iyidir” ve salt 

bir karşıtlık üzerinden kurulması bakımından asli değildir. Asli olan sadece üretici ve 

yaratıcı olan işçi sınıfıdır. Otonomi kavramı da burada anlamını bulur. 

Kurulu iktidarın ikincil kılınmasının felsefi dayanağı Spinoza‟nın conatus‟u fikrinde 

temellendirilir. Nitekim düşünürlere göre “hiçbir şekilde devredilemeyecek bir hak” 

olan yaşama gücü, yaşamda kalma ısrarı ve bununla ilişkili olan üretim etkinliği 

insana içkin olması bakımından önceliklidir. Bu düşünce aynı zamanda düşünürlerin 

çalışmalarında sık sık vurguladıkları gibi direnişin ve özgürlüğün iktidara öncelikli 

olması fikrine dayanır. Dahası, direniş ve isyan pratikleri iktidara önsel olduğu gibi 

onu biçimlendirme niteliğine de sahiptir. Özgürlüğün baskı ve iktidara önsel olduğu 

fikrinin diğer kaynağı ise Foucault‟dur. Foucault‟nun iktidarı, sadece tek taraflı bir 

tahakkümle değil, tabi kılan ve tabi olan arasındaki ilişki olarak, ilişkide ortaya çıkan 

güç olarak yorumlaması, Negri ve Hardt için düşünürün direniş ve özgürlüğe hiç yer 

bırakmadığını değil, bilakis bu ilişkide hep bir değişim imkânını açık bıraktığını 

gösterir. Subject kavramıyla, aynı şeye işaret eden özgür olanın ve tabi olanın iktidar 

ile ilişkisi, onun sabit ve kökensel bir şey olduğu değil, tam da ilişki kavramının 

içerdiği çağrışımlarla birlikte tarihsel ve değişken olduğu, her zaman için direniş 

imkânı olduğu ve dahası „özgür olmayan üzerinde herhangi bir iktidarın zaten 

kurulamayacağı‟ anlamında özgürlüğün iktidara önsel olduğu anlamına gelir. Bu 

açıdan birincil ve doğal güç (potentia) Negri ve Hardt‟ın “çokluk” olarak tanımladığı 

yeni öznellikte gizlidir.  

Tam da bu açıdan, iktidarın bir krizde olduğu meselesinin kökeninde Negri ve 

Hardt‟a göre elbette kapitalizmin kendi sınırlılıkları olmakla birlikte, asli güç olan 

                                                 
216

 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 82). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı.  



104 

çokluğun yeni toplumsal hareketleri ve mücadeleleri yer almaktadır. Spinozacı içkin 

conatus anlayışı, ontolojiden siyasal alana tercüme edildiğinde, toplumsal güçler 

iktidar güçlerine karşı öncelikli olmak durumundadır. Gerçekten de düşünürlere göre 

direnişlerin ve toplumsal mücadele alanlarının değişen yapısı, iktidarı da değişmeye 

zorlamakta, bir bakıma onu ağlar şeklinde yeniden dizayn edilmeye sevk etmektedir. 

Ağ paradigması hem direniş makinesi hem de iktidar makinesi için geçerli olan çift 

taraflı bir modeldir. Ortak üretim alanları, iş birliğine dayalı yeni üretim modelleri, 

maddi olmayan emeğin iletişimsel ve hareketli biçimi, ağ biçiminde örgütlenen 

toplumsal hareketlerin gücünü artırırken; aynı zamanda maddi olmayan ve bu 

anlamda toplumun sınırsız (zamansal ve mekânsal olarak bağımsız) biçimlerde 

bütünsel sömürüsüne de imkân tanır. İktidar kendisini protesto ve direniş biçimleri 

üzerinden kurduğu ve reaksiyonel olarak dönüştürebildiği için toplumsal üretici 

güçlere bağımlı olmakla birlikte, bu güçleri kendi çevrimine dâhil etmiş; esnek ve 

dönüşken, sınır tanımaz açık ağ modeliyle toplumsal yaşamsal güçlerini içkin hale 

getirmiş, „dışarı‟sı kalmayacak şekilde genişleyerek toplumsal bütünü kolaylıkla 

sömürebilme imkânına sahip olmuştur. Düşünürlere göre tam da bu nedenle artık 

iktidarın yok-yer‟inde savaşmak gerekmektedir; fakat bu durum kendisiyle 

savaşılacak failin belirsizliği fikrini işaret etmektedir. Yine de iktidarın dışarısının ve 

hatta bir yerinin olmaması, direnişçinin güçsüzlüğü değil, aksine gücü olmalıdır. 

Çünkü düşünürlere göre bu içkinlik düzleminde kaçış çizgisi yalnızca üretici 

toplumsal güçlere, her yerde ve her zaman var olan çokluğa açıktır. Yalnızca çokluk, 

ortak yaşamı ve „herkesin herkesi yönetmesi‟ olan demokrasiyi, “mutlak 

demokrasi”yi var edebilir. 

3.2. Küresel AğdaĢlık Olarak Ġktidar: “Ġmparatorluk” 

Negri ve Hardt günümüzün egemenlik biçimini değerlendirirken, onun en temel 

özelliğinin küreselleşme eğilimi gösteren kapsayıcı bir ağ olmasından 

bahsetmektedir. Eserlerindeki ifadeleriyle; “Egemenlik yeni bir biçim almış, tek bir 

hükmetme mantığı altında birleşmiş bir dizi ulusal ve ulus-üstü organdan oluşmuştur. 

İşte bu yeni küresel egemenlik biçimi bizim İmparatorluk dediğimiz şeydir.”
217

 Tam 

da bu bakımdan onu diğer egemenlik biçimlerinden ayıran niteliklerinin neler olduğu 

sorusu önemli hale gelir.  

                                                 
217

 A.g.e., s. 16.  



105 

Düşünürlerin “modern egemenlik biçimi” olarak adlandırdığı eski iktidar 

paradigmasında egemenlik, her şeyden önce siyasal olarak bir ulus devlet, ekonomik 

olarak da emperyalizm mantığına işaret etmektedir. Ulus devlet en genel ifadesiyle 

hiyerarşik, sınırları belirli bir toprak üzerine yerleşmiş ve içeride teklik yaratma 

amacıyla dışlayıcı olan bir egemenlik biçimidir. Negri ve Hardt bu paradigmanın en 

iyi ifadesinin Leviathan olduğunu düşünür. Korkuyla temellendirilen ve özgürlükten 

feragat etme üzerinden kurulan bu egemenlik, aşkınlığa dayanır ve en önemlisi de 

sabit sınırlar içerisinde hareket eder.  

Hobbes‟un insan doğası kavrayışından hareketle betimlediği bu siyasal ufuk, 

yukarıdan kodlanmaya dayalı bu egemenlik modeli, öncelikle sermaye ilişkileri 

bakımından çelişkili görünür. Zira sermaye Marx‟a göre de “İnsanları özel kodlanmış 

yerlerden ayırır (ilksel birikim), feodal ilişkileri temizler, proletaryayı “özgür” olarak 

yaratır. Geleneksel kültürel ve toplumsal örgütlenmeleri tahrip eder…”
218

 

Dolayısıyla toprakta köklenen ulus devlet ile sınırları parçalayan sermaye arasındaki 

çelişki modern iktidar krizinin kaynaklarından biridir. Luxemburg‟un da ifade ettiği 

gibi emperyalizm kapitalizmin ömrünü uzatma yöntemidir; fakat onu hızla 

sonlandırmanın da güvenilir aracıdır.
219

 Negri ve Hardt için de emperyalizm ulus 

devleti hem besleyen hem de onun sonunu getiren bir yayılma hattıdır. Düşünürlere 

göre, günümüzdeki küreselleşme ve bir dünya piyasası oluşturma çabasının 

karşısında emperyalizm fonksiyonunu kaybetmiş görünmektedir. Zira yayılacak sabit 

yer, bir dışarısı yoktur veya kalmama eğilimindedir. Negri ve Hardt‟ın İmparatorluk 

kavramının asli özelliği de işte bu dışarısızlık veya daha başka bir ifadeyle yok-yer 

olmaklığıdır. Çalışmalarının hemen başında düşünürler en temel üç özelliği 

üzerinden İmparatorluğu tanımlar. Öncelikle “İmparatorluk kavramı temelde 

sınırların yokluğu ile nitelenir; İmparatorluk yönetiminin ucu bucağı yoktur. Demek 

ki; İmparatorluk kavramı birinci olarak uzamsal bütünlüğü etkili bir biçimde kuşatan, 

daha doğrusu bütün „uygar‟ dünyaya hükmeden bir rejim demektir.”
220

 Küresel yeni 

düzenin ayrımsız yapısı tüm dünyayı tek bir hükmetme mantığı ile sarma 

eğiliminden ötürü ulus devletleri ve onların sınırlı üretim, piyasa, egemenlik, disiplin 

mantığının da ötesinde olması anlamına gelir. Negri ve Hardt‟ın sıklıkla belirttiği 

                                                 
218

 A.g.e, s. 232 

219
 A.g.e., s. 236. 

220
 A.g.e., s. 18. 



106 

gibi İmparatorluğun bu özelliği, daha önceki siyasal-ekonomik sistemin tümüyle 

ortadan kalktığı anlamına gelmez, bilakis o sistemi de kapsayacak kadar geniş bir 

içeri fikri sunar. İkinci olarak İmparatorluk, mekânsal olarak ulus devlet sınırlarını 

aştığı gibi, zamansal olarak da önce-sonra, geçmiş-gelecek ilişkisini aşmaktadır. 

“(…) İmparatorluk, yönetim tarzını tarihin akışı içinde gelip geçici bir uğrak olarak 

değil, hiçbir zamansal sınırı olmayan ve bu anlamda tarihin dışında ya da tarihin 

sonunda yer alan bir rejim olarak sunar.”
221

 Dolayısıyla İmparatorluk, küresel 

düzeniyle bir “yok-yer” ve “her zaman” olma eğilimindedir. Zaman sınırlarını aşan 

bu iktidar anlayışı ekonomik anlamda karşılığını işgünü süresinin bitimsizliği ile 

gösterecektir. Son olarak İmparatorluk “insanlar arası etkileşimi düzenlemekle 

kalmaz, doğrudan insan doğası üzerinde hâkimiyet kurmaya çalışır. İmparatorluk 

yönetiminin nesnesi bütün olarak toplumsal hayattır ve bu yüzden İmparatorluk biyo-

iktidarın paradigmatik biçimidir.”
222

 

Bu özellikleri çerçevesinde İmparatorluk küresel bir emperyal ağ olarak tanımlanır. 

Negri ve Hardt küresel düzeni, toplumsal hareketler ve mücadeleler sonucu ortaya 

çıkmış bir düzen olarak nitelemekle birlikte onda hem olumlu hem de olumsuz iki 

unsur tespit ederler. “İmparatorluk kolonyalizm ve emperyalizmin sona 

erdirilmesinde rol oynamış olabilir, ama aynı imparatorluk birçok bakımdan yıktığı 

rejimlerdekinden çok daha acımasız bir sömürüye dayanan kendi iktidar ilişkilerini 

de kurar.”
223

 Sömürünün alanının genişlemesi ve tüm toplumsal yaşamı kuşatması bir 

yandan olumsuz bir durumu ifade ederken, diğer yandan toplumun tüm güçlerinin 

aktif hale gelmesine neden olmuş ve yeni siyasal stratejiler üretme imkânlarını 

artırmıştır. Kurucu güçlerin iş birliğini, iletişimini ve ortaklığını aynı çevrime 

sokmakla İmparatorluk, kendi yıkımını da içine dâhil etmiş olmaktadır. Tam da bu 

bakımdan, “İmparatorluğun ileriye atılmış bir adım olduğunda ısrar”
224

 ettiklerini 

söyleyen düşünürler, onu Marx‟ın geçmişin dar ve katı güçlerini yıkan burjuva 

devrimlerini olumladığı gibi olumlarlar. Özgürlük potansiyellerinin artmasıyla tüm 

toplumsal güçlerin devrime en yakın olabilecekleri anı hazırlaması, İmparatorluğun 

ulus-devlet ve geleneksel iktidar biçimlerine üstünlüğünü göstermektedir. Elbette 

                                                 
221

 A.g.e., s. 18. 

222
 A.g.e., s. 18. 

223
 A.g.e., s. 65. 

224
 A.g.e., s. 65. 



107 

hala ulus devletler ve onların disiplinci iktidar anlayışı gibi, ekonomik planda da 

endüstriyel fabrika emeği sürmektedir. Fakat düşünürlere göre bu durum artık eski 

niteliksel gücüyle devam etmez. Negri ve Hardt‟a göre “bu yeni küresel akış ve 

sınırların inşasına, hâkim üretim süreçlerindeki dönüşüm eşlik etmektedir.” Bu 

dönüşüm düşünürlerce şu şekilde yorumlanır: siyasal iktidar da ekonomik iktidar da 

postmodernleşmiştir. Bu iki yönlü durum biyoiktidar ve biyopolitik kavramları 

üzerinden kavranabilir. 

Foucault, kimlik ve bireyselliklerin üzerine inşa edildiği öznel deneyimlerin kurulma 

sürecini soruştururken, bunun üç temel çerçevede gerçekleştiğinden bahseder.
225

 

Bunlar bilgi, iktidar ve bilinçtir. Siyaset teorisiyle ilgili çalışmalarında ön plana çıkan 

iktidar ekseninin soybilimsel araştırmasında da iktidarın farklı biçimlerinin analizini 

onların tarihsel değişimleri ve öznellik deneyimleriyle ilişkisi açısından 

değerlendirir. 17. yüzyılda, eş deyişle moderniteyle birlikte iktidarın yapısal bir 

değişim geçirdiğini ve geleneksel “hukuki-söylemsel” iktidar modelinin yerini 

biyoiktidara bıraktığını ifade eder. Hukuki-söylemsel iktidarın karakteristik özelliği; 

“Yasa olarak formüle edilen ve hükümran tarafından hukuki/yasal özneler (tebaa) 

üzerinde negatif bir yasaklama ve sınırlandırma mekanizması olarak uygulanan bir 

iktidar biçimi”
226

 olmasıdır. Böylece sınırlayıcı, baskıcı ve yaşam üzerinde yaptırım 

hakkına sahip bir iktidar olarak hukuki-söylemsel iktidar, bedensel şiddeti ve ölüm 

pratiğini de bir hak olarak elinde tutar. Fakat 17. yüzyıldan sonra yaşamı ve üretken 

güçleri desteklemeye ve artırmaya yönelen pozitif bir iktidar modeli ortaya çıkmıştır. 

Foucault bunu “biyoiktidar” olarak adlandırır. Foucault‟nun ifadesiyle “(…) artık en 

yüce görevi öldürmek değil de yaşamı yavaş yavaş kuşatmak olan bir iktidar 

özelliğidir.”
227

 Bu modelde bir tür olarak insanın yaşamı yönetim altındadır ve 

bedenlerin disiplini ile nüfusun denetimi şeklinde iki yönlü işler. Foucault bunlardan 

ilkine „bedenin anatomo-politikası‟, diğerine ise „biyopolitika‟ adını verir. 

Biyoiktidarın ikili işleyişinden biri olan „bedenin anatomo-politikası‟ doğrudan 

bedenlerin üretim sürecine girmesini ve verimliliğini denetlerken, biyopolitika 

                                                 
225

 Keskin, F. (2013). “Michel Foucault” (s.739). Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed. Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. Ankara: Doğu Batı. 

226
 A.g.ç. s. 746. 

227
 Foucault, M. (2013). Cinselliğin Tarihi (s.99). Çev. Hülya Uğur Tanrıöver. İstanbul: Ayrıntı. 



108 

„nüfusun biyopolitikası‟ olarak insan türüne uygulanan bir tekniktir.
228

  Bu işleyişin 

genel amacı toplumu „normalleştirmek‟, ekonomik olarak en yüksek verimi almak, 

üretim sürecini artırmak ve örgütlemek ve böylece denetimi kolaylaştırmaktır. 

Biyoiktidar bir denetimci iktidar modelidir ve yarattığı kontrol toplumu da bütünsel 

olarak iktidar mekanizması tarafından yaratılan bir toplumdur. Daha doğru bir 

ifadeyle; denetimci iktidar doğrudan doğruya toplumsal yaşamın üretimini hedef 

almaktadır ve bunu yalnızca kurumlar ve bedenler üzerindeki hakimiyeti ile değil, 

bunların da ötesine geçerek bir yok-yerde ve sürekli kontrolle sağlar. 

“Kontrolcü/denetimci iktidar, doğrudan beyin ve bedenleri yaşama duyusu ve 

yaratma arzusundan otonom bir yabancılaşma durumuna getirerek örgütleyen 

mekanizmayla çalışır. Disiplinin aksine esnek ve değişken ağlar yoluyla toplumsal 

kurumların dışına uzanabilir.”
229

 Foucault tarafından biyoiktidar olarak adlandırılan 

iktidar, yönetsel değişim ve stratejileri, dispositifler ya da aygıtlar şebekesi yoluyla 

tarif edilmişti. Foucault‟ya göre; 

„Heterojen unsurlar arasında kurulabilecek ilişkiler şebekesi, kurumlar, 

söylemler, düzenleyici yasa, idari önlemler, bilimsel sözceler ve önermeler 

yoluyla toplumun ve öznenin inşasına yönelmiş olan disiplinci iktidar‟ın, 

postmodernleşme sürecinde esnek ve değişken ağlar yoluyla kurumların ötesine 

geçme, dışına çıkma ve böylece güçlenerek derinleşme ve içkin hale‟ gelmesi 

söz konusudur şimdi.
230

 

Düşünürlerin Foucault‟dan devraldıkları fakat anlamsal karşılığını değiştirerek 

kullandıkları biyoiktidar ve biyopolitik kavramları, aynı zamanda iktidarı iki başlı bir 

kavram olarak tanımlama çabalarına hizmet eder.  

İki “yaşam gücü” arasındaki bu ayrımı belirginleştirmek için, biyo-iktidarla 

biyo-politik arasında -Foucault‟nun yazılarının ima ettiği ancak kendisinin tutarlı 

bir biçimde kullanmadığı- terminolojik bir ayrıma gidiyoruz; buna göre biyo-

iktidar (oldukça kabaca) yaşam üzerindeki iktidar, biyo-politika ise direnmek ve 

                                                 
228

 A.g.ç. s. 746. 

229
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 47-48). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı. 

230
 A.g.e., s. 44. 



109 

alternatif bir öznellik üretimi belirlemek için yaşam gücü olarak 

tanımlanabilir.
231

 

Yine aynı şekilde Deleuze ve Guattari de “toplumsal üretimin ontolojik tözünün” 

özneleri ve nesneleri yaratma gücünden bahsederken biyopolitik üretimin yaratıcı ve 

radikal niteliklerini fark etmiştir. Ne var ki, Negri ve Hardt‟a göre, Foucault “bios 

kimdir sorusuna yanıt vermez”
232

, Deleuze ve Guattari de “üretkenliği kaotik ve 

belirlenimsiz bir ufuk olarak ifade ederler” ve bu nedenle “toplumsal üretimin … 

radikal ontolojisi içeriksiz ve güçsüz kalmaktadır.”
233

 Bu bakımdan düşünürlerin, her 

ne kadar postmodernleşme süreçlerinden bahsediyor ve onu öne çıkarıyor olsalar da 

bir bakıma yapısalcılığın kabaca öznesiz bir tarih ve politika okumasına karşıt olarak 

toplumsal değişimler için bir özne tayin etme çabasında oldukları düşünülebilir. 

Son olarak, düşünürlere göre, İtalyan Marksistler üretici emeğin doğası ve toplumsal 

gelişimine bağlı olarak biyopolitik boyutu kavramış fakat bazı unsurları eksik 

bırakmışlardır. Bu düşünürler Marksist paradigmanın temel kavramlarında büyük bir 

değişiklik yapmış, böylece öznellik sürecine bakışı da farklı bir noktadan analiz etme 

imkânı yakalamıştır. Onlar, üretici emeğin maddi olmayan yönünü vurgulayarak hem 

maddi olmayan emeğin sömürüsü üzerinden yeni bir öznellik kavrayışı sunmuş hem 

de yine maddi olmayan entelektüel ve iletişimsel emek-gücü vurgularıyla değer 

teorisine yeni bir boyut kazandırmışlardır. Tanımladıkları maddi olmayan emek, 

üretici güçlerin yeni bir biçimi olmakla birlikte Negri ve Hardt için bu düşünürlerin 

argümanları duygulanımsal üretimi (bedensel-somatik) hesaba katmaması oranında 

eksiktir. Negri ve Hardt‟a göre küreselleşmiş biyoiktidar makinesinin alamet-i 

farikası tam da öznellikleri (ihtiyaçlar, ilişkiler, bedenler ve zihinler) üretmesidir. Bu 

üretim rejiminin uzamsal düzeyde bir dışarısı yoktur, dolayısıyla 

yersizyurtsuzlaştırıcıdır ve sahte ikilikleri ortadan kaldırarak (iç-dış, beyaz-siyah, 

kadın-erkek, köle-özgür, özel-kamusal, kendilik-öteki) ve onları sadece belirli oran 

ve yoğunlaşma farklılıkları olarak açıklayarak uzamsal ve zamansal sınırları aşar. 

Bu, emperyalizm mantığından oldukça farklıdır. Düşünürlere göre bu yeni egemenlik 

emperyal egemenliktir. “Derinlemesine reformcu” olan bu egemenlik, ulus 

                                                 
231

 Negri, A. & Hardt, M. (2011b). Ortak Zenginlik (s. 70). Çev. Efla Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı. 

232
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 50). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı. 

233
 A.g.e., s. 50-1 



110 

devletlerin aksine sınırlara, diğer güçlere ve ağlara kapalı değil, demokratik, açık, 

içleyici ve konsensüs temellidir. Dolayısıyla ne farklılıkları dışlar ne de özdeşlik 

yaratmaya çalışır. Bilakis farklılık ve çeşitlilik kendi komutasında olduğu müddetçe 

gerekli ve önemlidir. Bu bakımdan yerellik ve kimlik siyasetleri ekseninde 

şekillendirilecek bir mücadele, karşı-iktidar yaratmaktan ziyade, imparatorluk ile 

uyumlu olacaktır ve ona içkin bir düzeni yeniden inşa etmeye yarar. Zira 

küreselleşme homojen olmadığı gibi homojenleştirme eğiliminde de değildir. Aksine 

yerellikte vurgulanan farklılıkları üretme rejimidir ve bu bakımdan “farklılaşma ve 

özdeşleşme devrelerini oyuna katar.”
234

 Dolayısıyla “yalıtılmış haldeki tikel bir 

cemaate ilişkin herhangi bir önerme, sonuçta gelip bir gettoya kapanmaya 

mahkûmdur.”
235

 Negri ve Hardt sadece farklılıkları vurgulayan bir teori-pratiğin 

yetersizliğini ve hatta zararını böylece ifade etmiş olur. Ne var ki bu, farklılıkları yok 

sayan daha önceki ulus-devlet emperyalizmine dönüş statükocu çabaları haklı 

kılmaz. Düşünürler farklı öznelliklerin elbirliği ve iletişimi ekseninde kurulabilecek 

yeni ortaklıklar imkânı sağlayan bir dönemde olduğumuzu ve bunun da toplumsal-

ekonomik temellerini “maddi olmayan emek” kavramında bulabileceğimizi ifade 

eder. 

3.3. Negri ve Hardt: “Maddi Olmayan Emek” Kavramı  

Maddi olmayan emek, imparatorluk anlayışının ekonomik temeli ve karşılığı olarak 

kullanılan bir kavramdır. Lazzarato Maddi Olmayan Emek isimli çalışmasında, 

kavramın içeriğini enformasyonel ve kültürel olarak belirler: 

Gayri maddi emek kavramı emeğin iki farklı halini (veçhesini) tanımlar. Birinci 

durumda, metanın “bilgisel içeriği” temel alındığında, büyük şirketlerde ve 

üçüncü sektörde çalışan işçilerin vasıflarının, sibernetik ve bilgisayar kontrolünü 

doğrudan işlerinde kullanabilecek şekilde geliştirmeleri halinde yaşanacak emek 

süreçlerindeki değişimden söz edilir. Diğer durum, metanın “kültürel içeriği”ni 

oluşturan etkinlik temel alındığında, gayri-maddi emeğin, normalde “çalışma” 

olarak tanımlanmayan bir dizi faaliyetin içinde yer aldığını ifade eder. Bir başka 

ifadeyle, etkinliklerin türleri kapsamına kültürel ve sanatsal standartların, moda 

                                                 
234

 A.g.e., s. 67. 

235
 A.g.e., s. 214. 



111 

eğilimlerinin, lezzetlerin, tüketici normlarının ve daha stratejik olarak 

kamuoyunun tanımlanıp tespit edilmesi girmektedir. 

Öncelerinde, bu ayrıcalıklı alan burjuvazi ve onun çocuklarına aitken, bu 

etkinlikler 1970'lerin sonundan beri "genel akıl" olarak tanımladığımız alan 

halini almıştır. Bu stratejik sektörlerdeki köklü değişiklikler, yalnızca işgücünün 

bileşimini, yönetimini ve düzenlenmesini yani üretimin örgütlenmesini keskin 

bir şekilde dönüştürmekle sınırlı kalmamış, aynı zamanda entelektüellerin 

toplum içindeki rolleri ve işlevlerinin yanı sıra toplum üzerindeki etkilerini de 

derin bir şekilde değişime uğratmıştır.
236

 

Negri ve Hardt için de maddi olmayan emek kavramı, yeni üretim biçimini niteleyen 

merkezi bir kavramdır. Bu yeni üretim biçimi, öne çıkan sektör ve ürün niteliği 

üzerinden belirlenen yeni bir ekonomik paradigma içinde anlam bulur. İçinde 

bulunduğumuz postmodern dönemin emek biçimini tanımlayan hâkim sektörler ise, 

düşünürlere göre, “enformasyon ve hizmet sektörleri” olmuştur. Bu anlamda 

endüstriyel üretim modernleşme, hizmet ve enformatik üretim tarzı da 

postmodernleşme olarak adlandırılabilir. Postmodern üretim sürecinde 

“enformasyon, iletişim, bilgi ve duygulanım, üretim süreçlerinde temel bir rol 

üstlenmeye başlar.”
237

 Dolayısıyla artık Fordist dönemin endüstriyel üretiminin 

tüketimle arasında var olan boşluk da iletişim akışı sayesinde gittikçe kapanır. Daha 

açık bir ifadeyle; Toyotizm veya postmodernleşme sürecinde üretim, tüketim 

taleplerine anında karşılık vermek, talebe göre şekillenmek üzere tasarlanır ve 

gerçekleştirilir. Bu, üretimin piyasa ile iletişimsel bağının artması, üretimin iletişim 

esasında gerçekleşmesi demektir. Nitekim bu türden bir iletişim, endüstriyel emeğin 

dışında başka emek ve metaların ortaya çıkması, bilgi ve duygulanım merkezli 

üretimin niteliksel yoğunluğa sahip olmasına neden olmaktadır. Özellikle ileri 

kapitalist ülkelerde ağırlıklı biçimde gözlemlenen maddi olmayan emek türü, genel 

bir eğilim olarak hâkimiyetini görünür hale getirmektedir.   

                                                 
236

Maurizio, L. (2013). “Immaterial Labor”. Radical Thought In Italy: A Potential Politics. Trans: 
Paul Colilli and Ed Emory. https://www.e-flux.com/legacy/2013/05/2.-Maurizio-Lazzarato-

Immaterial-Labor.pdf?b8c429 

237
 Negri, A. (2013). “Değer ve Duygulanım”, Çev. Münevver Çelik. 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html. (Erişim Tarihi: 11.07.2019) 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html


112 

“XX. yüzyılın son on yıllarında, endüstriyel emek hegemonyasını yitirdi ve onun 

yerine „maddi olmayan emek,‟ yani bilgi, enformasyon, iletişim, ilişkiler veya 

duygusal ifade gibi maddi olmayan ürünler üreten emek geçti.”
238

 Özellikle egemen 

kapitalist ülkelerde endüstriyel emeğin yerini alma eğiliminde olduğu söylenen
239

 

maddi olmayan emek, “maddi olmama” ifadesi ile sıklıkla kafa karışıklığı 

yaratmıştır. Çünkü Marksist paradigmada ister bedensel ister zihinsel ve bilişsel 

olsun, emek her zaman maddi ve toplumsal bir nitelik taşımaktadır. Dolayısıyla 

Negri ve Hardt‟ın vurgusuyla söylersek, “maddi olmayan” ifadesi daha çok emeğin 

ürününe ilişkindir.
240

  

Düşünürler, maddi olmayan emeği tahayyül etmenin İmparatorluk‟ta üç, Çokluk 

eserlerinde iki yolu olduğundan bahseder. İmparatorluk çalışmalarında maddi 

olmayan emek kavramı; “birincisi enformatikleşmiş ve bizatihi üretim sürecini 

dönüştürecek bir şekilde iletişim teknolojilerini bünyesine katmış bir endüstriyel 

üretimle ilgilidir.”
241

 Bu teknoloji ağırlıklı üretim, düşünürlere göre endüstriyel 

emeğin bitişinin değil, fakat değişiminin ve yeni emek türüyle birleşiminin 

habercisidir. “İkincisi, bir yanda yaratıcı ve zekâ ürünü manipülasyona, diğer yanda 

da rutin simgesel manipülasyona ayrılmış olan, analitik ve simgesel işlerdeki maddi-

olmayan emektir.”
242

 Bu ise maddi olmayan emeğin bilgisayar temelli olmasına, 

genel zekâ ile ilişkisine ve ideolojik yönüne ilişkindir. “Son olarak maddi-olmayan 

emeğin üçüncü türü duygulanımın üretimi ve manipülasyonuyla ilgilidir ve (aktüel 

ya da virtüel) insani ilişkiyi, yani bedensel tarzda emeği gerektirir.”
243

 Düşünürlerin 

                                                 
238

 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 123). Çev. Barış Yıldırım, İstanbul: Ayrıntı.   

239
 Daha önce de belirttiğimiz gibi maddi olmayan emeğin ortaya çıkışı, Negri ve Hardt‟a göre 

fabrikaların bütünüyle kapanması ve iş gününün tümüyle ortadan kalkması anlamına gelmez. Elbette 

emek gücünün fabrika içindeki sömürüsü hala devam etmekte ve etkililiğini hala sürdürmektedir. 

Fakat düşünürlere göre emeğin niteliksel değişimi söz konusudur ve maddi olmayan emek diğer emek 

türlerini niteliksel olarak etkileyecek düzeydedir. Sonuçta bilişim, enformasyon ve iletişim üzerine 

inşa edilen bir sistem içerisinde yaşadığımız sıklıkla söylenir. [Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk 

(s. 124). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı].   

240
 Her ne kadar ürünün maddi olmayan niteliğine vurgu yapılsa da bu tartışma kafa-kol emeği ayrımı 

üzerinden de düşünülmeye açıktır. Zira enformatik, bilişsel ve iletişimsel emek olarak tanımlanan 

maddi olmayan emek, işçinin nitelikleri ve üretici gücünün temel bileşenleri bakımından bir değişimi 

ifade eder. Bu nedenle Lazzarato bu emek türünde iş gören işçiyi “entelektüel işçi” olarak adlandırır. 

Dolayısıyla Negri ve Hardt‟ın maddi olmayan emek kavramı aslında ürüne olduğu kadar zihinsel 

emek türüne de gönderme yapmaktadır. 

241
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 298). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı. 

242
 A.g.e., s. 298. 

243
 A.g.e., s. 298.  



113 

emeğin postmoderleşmesi olarak ifade ettikleri bu dönemde duygulanımsal emek, 

hizmet üretimini de kapsayacak şekilde ve onunla ilişkili olarak açıklanır.  

Negri ve Hardt‟ın maddi olmayan emek teorilerini kendilerinden önceki maddi 

olmayan emek teorilerinden ayıran boyutun duygulanımsal emek olduğu öne 

sürülebilir. Nitekim düşünürler yukarıda bahsettiğimiz gibi, İtalyan Marksist 

düşünürlerin maddi olmayan emek ve emeğin bilişsel ve iletişimsel boyutunu hesaba 

katarak yeni türden öznelliklerin inşasına yönelik tespit ve analizlerine katılmakla 

birlikte, onlarda bedensel ve zihinsel olanın birlikte üretimi olan duygulanımsal 

emeğin olmadığını ifade etmişlerdir. Oysa yeni üretim biçimini daha önceki 

ekonomik paradigmalardan
244

 ayıran ve maddi olmayan emeğe adını ve niteliğini 

veren emek duygulanımsal emektir.  

Yine İmparatorluk‟taki açıklamaları bağlamında maddi olmayan emek, eş deyişle 

enformatikleşmiş postmodern emek, oldukça geniş bir alanı, aslında tüm toplumsal 

emeği kapsar. Küresel biyoiktidar, tüm toplumsal yaşamı tasarlama ve üretme 

amacındadır ve bunu kendi küresel yapısına uygun farklı iş ve emek türleri üzerinden 

gerçekleştirir. “Sağlık, eğitim, finans, taşıma, eğlence, reklam” gibi yeni ve 

çeşitlenmiş işlerin çoğu yeni küresel iktidar ağının gerekliliği olarak esnek çalışma 

saatleri, değişken beceriler, iletişime dayalı olma ve duygulanım yaratma gibi 

özelliklere sahiptir. Emeğin niteliğinde yaşanan bu değişimler, en temelde bilgisayar 

ve onun işleyiş modeli üzerinden açıklanabilir.  

Bilgisayarların giderek yaygınlaşan kullanımı süreç içinde emek pratikleri ve 

ilişkilerini ve aslında buna paralel olarak bütün toplumsal pratikleri ve ilişkileri 

yeniden tanımlamaya başlamıştır. Bilgisayar teknolojisine aşinalık ve yatkınlık 

hakim ülkelerde çalışma açısından giderek ilk akla gelen vasıf haline geliyor. 

Bilgisayarla doğrudan bir ilişki söz konusu olmadığı zaman bile, simgelerin ve 

                                                 
244

 Negri ve Hardt üç ayrı ekonomik paradigma tanımlar. Bunlar tarihsel olarak sıralanmış gibi 

görünse de düşünürler yapmak istedikleri şeyin, emeğin niteliksel değişimini tanımlamak olduğunu 

ısrarla vurgularlar. Bu ayrıma göre emek önce (i) tarım ve hammadde çıkarılması, (ii) endüstri ve 

dayanıklı malların üretimi ve son olarak (iii) hizmet sağlama ve enformatik manipülasyon unsurları ile 

farklılık göstermiştir. Enformatikleşme veya postmodernleşme emeğin özellikle hizmet alanının 

görünür hale gelmesi ve niteliksel olarak ağırlık kazanması ile tanımlanır. Hizmet alanı ise sıklıkla 

duygulanımsal emeğe gönderme yapmaktadır. [Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk. Çev. 

Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı]. 



114 

enformasyonun bilgisayarın işleyiş modeline göre düzenlenmesi son derece 

yaygındır.
245

 

Burada bilgisayarın yalnızca metaforik bir analoji değil aynı zamanda bizatihi 

bilgisayarların artan kullanımı ile değişen bir düşünme ve iş modeli olarak 

anlaşılması önemlidir. Nitekim en temelde bilgisayar ile ifade edilen, işin hem 

enformatik ve simgesel temelli olması hem de işleyişi yeni koşullara göre 

uyarlanarak iletişim ve etkileşim merkezli olmasıdır.  

Belli bir zaman aralığı ve mekânı aştığını ifade ettikleri maddi olmayan emeğin bir 

yüzü hizmet üretimi olduğundan ve hizmet üretiminde üretim ve tüketim eş zamanlı, 

anlık ihtiyaca uygun, esnek ve değişken olabildiğinden düşünürlere göre burada yine 

olumlu ve olumsuz iki yön söz konusudur. Öncelikle sadece fiziksel yakınlık 

gerektirmeyen iletişim sınırsız hale gelerek ortak yaşamı üretme imkânı sunmaktadır. 

Bu ortak yaşam küreselleşmenin ve onun temel boyutu olan maddi olmayan emeğin 

adeta doğal bir uzantısıdır. Bu bakımdan imparatorluk ve onun sosyo-ekonomik 

temeli olarak maddi olmayan emek, ortak yaşam güçlerini harekete geçirebilecek bir 

potansiyel taşır. Fakat diğer yandan üretim artık “yersiz-yurtsuz” olduğundan iş, 

istikrarsız ve güvencesiz hale gelmektedir. Bu bakımdan işçinin sürekli ve güvenceli 

bir işi olmadığı gibi, “emeğin pazarlık gücü zayıftır”. “Daha doğrusu, müphemliğin 

kontrol rejimleri altında tüm emek gücü bir yedek ordu haline gelir; işçiler 

patronlarının elinin altında daima hazırdır. Müphemlik, dolayısıyla, işçilerin 

zamanları üzerindeki kontrollerini yitirdikleri özel bir yoksulluk türü, bir zamansal 

yoksulluk olarak kavranabilir.”
246

 

Maddi olmayan emeğin, kavramsal çerçevesi açısından, teorik düzeydeki çıktıları en 

temelde zamansızlık kavramı üzerinden şekillenir. Bu anlamda maddi olmayan 

emek, Marx‟ın temel kategorilerinden kopuş olarak okunabilir. Değerin 

ölçülememesi, işin standart görünümü olmaması nedeniyle artı-değer sürecinin 

belirlenememesi ve çatışmalı bazı ikiliklerin (boş zaman-çalışma zamanı, öznellik-

nesnellik, üretken emek-üretken olmayan emek, kafa emeği-kol emeği) sınırlarının 

bulanıklaşması argümanları, en temelde Marx‟ın bu kavram ve ikilikleri analiz 

ederken kullandığı tarihsel diyalektik yöntemden kopmaya işaret eder. Dolayısıyla 

                                                 
245

 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 305). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı. 

246
 Negri, A. & Hardt, M. (2011b). Ortak Zenginlik (s. 155). Çev. Efla Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.  



115 

zamana ve ilişkiselliğe ilişkin paradigmatik değişim, analizin kriterlerinin de tümden 

değişmesine neden olmaktadır. Marx için emeğin tikelliği olarak anlaşılan somut 

emek, analiz açısından emeği karakterize eden şey değildir. Tüm emek biçimlerinde 

ortak olan şey, meta üretimi için gereken toplumsal zaman olması bakımından soyut 

emektir. Değer de bu zaman üzerinden ölçülmekte ve bu zamanı aşan üretimde 

ortaya çıkan artı-değer de yine zamansallık cinsinden ifade edilmekteydi. Marksist 

teorinin temelinde bulunan bu değerlendirme şeklinden uzaklaşmak, Negri ve Hardt 

için gerçek toplumsal değişimle açıklanabilir. Onlara göre zaman kategorisinin 

açıklama gücünü yitirmesi ve bu analizlerin yetersiz kalması, İmparatorluğun ve 

maddi olmayan emeğin asli sonucu ve temel göstergesidir. Negri Değer ve 

Duygulanım‟da bu durumu şöyle ifade eder: 

(…) sanayi birikimi döneminde az ya da çok bir işlev üstlenmiş olan emeği 

ölçme olanağı, iki nedenden dolayı giderek zorlaşmaktadır. Öncelikle hem 

bireysel hem de kolektif anlamda gittikçe daha da nitelikli ve karmaşık hale 

gelen emek, basit ve hesaplanabilir niceliklere indirgenemez. İkinci olarak ise, 

giderek finans sermaye biçiminde açığa çıkan ve devlet kurallarının içine 

gömülmüş olan sermaye, gittikçe yapaylaşmakta, manipülatif bir nitelik 

kazanmakta ve dolayısıyla daha soyut bir hale gelmekte, ekonomik çevrimin 

farklı alanları (üretim, yeniden üretim, dolaşım ve gelir bölüşümü) arasında daha 

fazla dolayım ilişkisi kurmaktadır. Fakat tüm bunlar tarih öncesidir. Postmodern 

dönemdeki küresel piyasada, ölçme sorunu kendisine bir yer bulamaz.
247

 

Bunun sonucunda zamansal temelli bir açıklama modeli, emek gücünün artık 

tümüyle sermaye tarafından, başka bir ifadeyle kullanım değerinin değişim değeri 

tarafından massedilmesi, üretimin tüketim tarafından anındalık ilkesince belirlenmesi 

nedeniyle bir dışsallığı ifade ettiği ölçüde geçersizdir. “Bu yüzden, kökenini klasik 

ve Marksist ekonomik yaklaşımdan alan ve sermayenin diyalektik ilişkisinin temeli 

olarak bağımsız bir ölçü biriminin (bir „dışarının‟) varlığını öngören ekonomik 

hesaplama yönteminin devam etmesi için artık bir neden yoktur…değerin zemini 

                                                 
247

 Negri, A. (2013). Değer ve Duygulanım, Çev. Münevver Çelik. 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html. (Erişim Tarihi: 11.07.2019) 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html


116 

olarak sunulabilecek hiçbir dışsallık yoktur.”
248

 Bu durum toplumsal mücadelelerle 

bugün gelinen noktada, sermayenin ve iktidarın içselleştirici gücüne referansla 

açıklanır. Üretim söz konusu olduğundaysa, değer kavramı zamansal ölçülebilirlikle 

değil performansla açıklanabilir hale gelmiştir. Özetle, Negri‟nin ifade ettiği nihai 

sonuç, maddi olmayan emekle birlikte emek gücünün değerinin artık ölçülemez 

oluşudur. Biyopolitik üretim, toplumsal ilişkilerin, ağların ve hatta yaşamın 

kendisinin üretilmesi anlamına geldiğinden “boş zaman” ile “çalışma/mesai zamanı” 

arasındaki sınır muğlaklaşmıştır. Dolayısıyla artı-değerin ve değerin ifade edildiği 

dışsal zamansallık son bulmuştur. 

Diğer yandan biyopolitik üretim, tüm toplumu ve siyasayı ekonomikleştiren bu 

yönüne ek olarak çokluğun ortak yaşamı kurma gücünü tesis eden bir iş birliği, 

iletişim ve ortaklık kurma imkânı bakımından olumlanır. Dolayısıyla Foucault‟daki 

biyopolitik kavramı Negri ve Hardt‟ta mutlak demokratik yaşamın kendisi için 

imkân olarak olumlu bir nitelik kazanır. Üretim, değer ve öznellik anlamına gelen 

duygulanım, biyopolitik üretimin en güçlü ifadesi ve temelidir. Bu anlamda hem 

bireysel hem de ortaklık zemini olması bakımından evrenseldir.
249

 Burada üretilen 

artık sadece sermaye için bir değer değil, toplumsal işçinin diğerleriyle ortaklığından 

kendi değerini ve toplumsallığını üretmesidir. Negri‟nin Otonomculuk hareketinden 

devraldığı bu düşünce, daha önce bahsettiğimiz emek gücünün birincil ve yaratıcı 

olmasından hareketle anlaşılabilir. Öyle ki duygulanım ve onun dayandığı içkinci 

ontoloji, işçinin kendisinden koparılamaz değerine ilişkindir ve sermaye bu durumda 

sadece ona göre şekillenen ve bu anlamda ikincil olarak ortaya çıkan bir çeşit 

asalaktır. Kolektif öznellikler üreten duygulanımsal emek, sermaye tarafından 

sömürüldüğü durumlarda dahi, asli olması bakımından yüksek bir değere sahiptir. 

Maddi olmayan emeğin bu en yüksek boyutu, toplumsal direniş ve mücadelenin, en 

net ifadesiyle ortaklaşmanın ve yeni bir siyasal projenin gizilgücüdür. Bu bakımdan 

duygulanımsal emek, maddi olmayan emeğin özgürleşmesi demek olan çokluğun 

imkânıdır. Fakat tam da buradan hareketle diyebiliriz ki, çokluk kendi hareketi için 

ancak yokyer ve emperyal bir ağ olan imparatorluk gibi bir sistemin içinde imkân 

bulabilir. Başka bir ifadeyle, düşünürler her ne kadar Marx‟ın diyalektik 

                                                 
248

 Negri, A. (2013). Değer ve Duygulanım, Çev. Münevver Çelik. 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html, s.4. (Erişim Tarihi: 

11.07.2019) 

249
 A.g.ç., s. 8. 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html


117 

kavramından uzaklaşarak, çokluğun salt içkin dönüştürücü gücüne ve bunun 

karşısında imparatorluğun reaksiyonel düzenlemelerine vurgu yapsa da aslında 

çokluk tarihin bu anında ve bu türden bir koşul zemininde varlık kazanabilecektir. 

Dolayısıyla kendilerinin de açıkça ifade ettiği gibi imparatorluk yalnızca olumsuz bir 

duruma işaret etmez. Onun olumlu yönü, kuşatıcı gücü ve şiddetini artırdıkça 

çokluğun mücadele gücünün de artmasıdır. Eş deyişle, devrime en yakın an şimdi ve 

bu koşullardadır.   

Ne var ki düşünürlerin kapitalizmi ve imparatorluğu aynı zamanda olumlu tarzda 

okumasına ilişkin eleştiriler de mevcuttur. Silvia Federici bu okumanın hatasını şöyle 

ifade eder:  

Kapitalist gelişmeyi, daha yüksek üretim ve emek biçimlerine doğru ilerleyen bir 

süreç olarak ele alıyor. Nitekim Negri ile Hardt, Çokluk kitaplarında, emeğin 

daha “zeki” hale geldiğini yazıyorlar. Çalışmanın kapitalist örgütlenişinin ve 

kapitalist gelişimin, sömürünün aşılması için gereken koşulları zaten yarattığını 

varsayıyorlar. Onlara göre, toplumun mevcut haliyle işlemesini sağlayan 

kapitalizm denen kabuk, bir noktada kırılacak ve onun içerisinde gelişen 

imkânlar serbest kalacak. Bu sürecin, üretimin mevcut örgütlenmesinde 

halihazırda işlemekte olduğunu düşünüyorlar. Bana göre bu, kapitalist 

küreselleşmenin ve neo-liberal dönemecin sonuçlarını yanlış anlamaya denk 

düşüyor.
250

  

Dolayısıyla şimdiye kadar otonom işçi sınıfının içsel gücü karşısında ikincil ve salt 

reaksiyonel kılınmış sermayenin gelişimi, aslında tam da muhalif mücadeleci 

güçlerin ortaya çıkmasına olanak sağlıyor görünümü vermektedir. Bu dikotomik 

iktidar anlayışında varolan sorunun -düşünürlerin siyasal olarak vurguladıkları farklı 

güçler (potentia ve potestas) olan çokluk ve imparatorluğun aynı şekilde sosyo-

ekonomik karşılığı olan- maddi olmayan emek kavramsallaştırmasında da ne şekilde 

karşılık bulduğuna bakmamız uygun olacaktır. 

                                                 
250

 Federici, S. (2014).  Proletaryadan Kognitaryaya, İşçi Sınıfından Çokluğa: Gayri Maddi Emek 

Kuramının Yanılgıları. Çev. Elçin Gen. https://www.e-skop.com/skopbulten/proletaryadan-

kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914, (28.04.2014). 

https://www.e-skop.com/skopbulten/proletaryadan-kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914
https://www.e-skop.com/skopbulten/proletaryadan-kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914


118 

Maddi olmayan emek Çokluk eserlerinde ise iki şekilde ifade bulur. “Bunlardan biri 

“entelektüel ya da dilsel” olan emek, diğeri ise “duygulanımsal emek”tir. 

“Entelektüel ya da dilsel emek” “problem çözme, sembolik ve analitik görevler ve 

dilsel ifadeler gibi emek türlerini ifade eder.”
251

 Duygulanımsal emek, Spinozacı bir 

anlamda hem beden hem de zihnin duygu üretme durumuna ve etkileme ve 

etkilenme gücüne ilişkin olarak “organizmanın bütünündeki yaşamın o anki 

durumunu yansıtır, belirli bir beden haliyle birlikte belirli bir düşünce halini de ifade 

eder.”
252

 Bu açıdan hizmet sektöründe karşılık bulan duygulanımsal emek; eğitim, 

satış temsilciliği, reklamcılık, eğlence, ev içi hizmetler gibi duygu ve düşüncenin, 

akıl ile bedenin birlikte iş gördüğü bir emek türüne işaret etmektedir. Düşünürlere 

göre tam da bu anlamda maddi olmayan emek biyopolitik emek veya üretim olarak 

adlandırılır. Bu aynı zamanda siyasal, toplumsal ve ekonomik kategoriler arasındaki 

ayrımların belirsizleştiğini ifade eden bir kavramdır. Nitekim biyopolitik emeği 

“sadece maddi mallar üretmekle kalmayıp ilişkileri ve de toplumsal yaşamın 

kendisini de üreten emek olarak algılamak daha doğru olabilir.”
253

 Burada emek 

kavramının kendisinin, özellikle Marx‟ta, halihazırda yaşamı, tarihi ve toplumu, 

toplumsal ilişkileri üretmek ve dönüştürmek anlamında kullanıldığını anımsamak 

gerekir. David Camfield hem kendi ifadelerini hem de Eagleton‟ın yorumunu şöyle 

aktarır:  

Şunu da belirtmek gerekir ki, emeğin mal ve hizmetlerin yanı sıra toplumsal 

ilişkileri ve insani özneleri de ürettiği fikri ne yenidir ne de Deleuze, Guattari, 

Hardt ve Negri tarzı post-yapısalcılığın özel katkısıdır. Marx‟ın üretim ve emek 

kavramları birçok Marksist ve Marksist olmayan düşünürün dar nosyonlarından 

çok uzaktır: insanların “tarihi vardır, çünkü yaşamlarım üretmek zorundadırlar.” 

Terry Eagleton şöyle diyor: “Marx üretime fazla önem atfetmiş olabilir, ama 

                                                 
251

 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 123). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   

252
 A.g.e., s. 123. 

253
 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 124). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   



119 

kesinlikle terimi iktisadi anlamıyla sınırlamamıştır... Ona göre „üretim‟ zengin 

genişlikte, „kendini gerçekleştirmeye‟ eşdeğer bir kavramdır…
254

  

Diğer yandan düşünürlerin maddi-olmayan emek kavramı Marx‟ta ve Marx‟ın 

çağcıllarında yer alan kafa ve kol emeği ayırımını, üretken ve üretken olmayan emek 

tartışmalarını yeniden gündeme getirir. Negri ve Hardt‟a göre Marx‟ın endüstriyel 

işçi sınıfı ve bu sınıfın dönüştürücü pratikteki rolü üzerine vurgusu, kol emeğini ön 

plana çıkarmakta ve üretken emeği bu fiziksel durumu ile tanımlamaktadır. Bu 

bakımdan diğer emek türlerine; kendi ifadeleri ile biyopolitik yaşamdaki bilişsel, 

enformatik, maddi olmayan ürünler ortaya çıkaran emek türlerine karşı kayıtsız ve 

kör kaldığı için yeniden düzenlenip genişletilmesi gereken bir teoridir. İkilinin maddi 

olmayan emek kavramıyla en temeldeki vurgusu maddi olmayan ürünler üreten emek 

türü olsa da maddi olmayan ürünleri üreten emeğin kendisi aslında ağırlıklı olarak 

zihinsel, bilişsel ve duygulanımsal görünmektedir ve bu bakımından klasik işçi sınıfı 

tanımının dışında, başka bir sınıfı işaret eder. Başka bir ifadeyle Alvin Toffler‟ın 

cogniterya
255

 olarak kavramsallaştırdığı yeni bir emek gücü sınıfı söz konusudur. 

Düşünürlere göre, her ne kadar tarımın da endüstriyel emeğin de niceliksel ağırlığı 

devam etse de bu üretim biçimleri enformatik etki alanına girdiği için aslında maddi 

olmayan emeğin kapsamında değerlendirilebilir. Bu bakımdan maddi olmayan 

emeğin niteliksel hegemonyası söz konusudur. Tarım yeni bilgi teknolojileriyle 

yapılmakta, fabrikalar yine bilgi ve buna dayalı otomasyon üzerinden üretime devam 

etmektedir. Dolayısıyla bilgi işçiliği ve bilişsel kapitalizm
256

 postmodern dönemi 

belirleyen temel kavramlar olmaktadır. Yine, her ne kadar duygulanım kavramı hem 

zihinsel hem de bedensel olanın üretim gücüne işaret ediyor görünse de yeni sektörel 

spektrumda aslında zihinsel olanın hegemonyası ön plana çıkarılmaktadır. 

Düşünürlerin kavramsal çerçevelerinde ürünün niteliği merkezi konumdadır ve bu 

ürün maddi değildir. Bu açıdan üretken emek ve üretken olmayan emek ayrımı da 

anlamını yitirir. Negri ve Hardt Marx‟ı, ondaki üretken olmayan emekçi 

tanımlamasını bu bakımdan eleştirir. O halde öncelikle Marx‟ın maddi olmayan 

                                                 
254

 Camfield, D. (2014). “Çokluk ve Kanguru: Hardt ve Negri‟nin Maddi Olmayan Emek Teorisinin 

Eleştirisi”, Marksizm ve Sınıflar (s. 91-122). Der. Sungur Savran, Kurtar Tanyılmaz, E. Ahmet Tonak. 

İstanbul: Yordam. 

255
Toffler, A. (1992). Yeni Güçler Yeni Şoklar, Çev. Belkıs Çorakçı. İstanbul: Altın Kitap‟tan aktaran 

Koşar A. (2017). Negri, Sınıf ve Çokluk, Postmodern Özne Arayışının Eleştirisi (s. 82). İstanbul: Kor.) 

256
 A.g.e., s. 82. 



120 

emek, hizmet üretimi ve üretken olmayan emek bağlamında neler söylediğine 

bakmamız ve Negri ile Hardt‟ın eleştirilerini yeniden değerlendirmemiz 

gerekmektedir.  

3.3.1. Maddi olmayan emek sınıfsal değil midir? 

Marx‟ın sınıf analizi, temelde üretim ilişkilerine dayanmaktadır. Marksist teoride 

toplumsal sınıflar, Negri ve Hardt‟ın analizinde olduğu gibi yaptıkları işler veya 

kazançları ölçüsünde ya da işlerinin niteliği ölçüsünde değil, sömürü ilişkilerinin 

neresinde durduklarıyla ilişkili olarak nitelenir. Kapitalizm analizi temelinde, 

sömürüyü belirleyen en önemli boyut değeri ve artı-değeri üretme ve bunların 

sermaye ile değişimi olarak değerlendirilebilir. Bugün var olan yeni emek türü, eş 

deyişle toplumsal yaşamın yeniden üretimini belirleyen maddi olmayan emeği 

karakterize eden hizmet sektörü, Marx‟ın yaşadığı 19. yüzyıl koşullarında oldukça 

sınırlı bir alanda yer aldığından Marx‟ın analizlerinde çok da yer almaz. Marx‟a göre 

“Bu iş türleri, kapitalist üretimin hacmiyle karşılaştırıldığında devede kulak kalırlar. 

Dolayısıyla bunları tümüyle göz ardı edebiliriz.”
257

 Marx‟ın burada kapitalist üretimi 

fabrikada yapılan maddi ürünler üreten üretimle sınırladığı yorumu açıkça 

çıkarılabilir görünmektedir. Bu bakımdan Negri ve Hardt‟ın fabrikanın dışına çıkan 

toplumsal üretim ve sömürü temelinde bugünü açıklamaya ilişkin teorilerinin 

Marx‟ın perspektifini genişlettiğini ve hatta bir bakıma Marx‟ın ötesine geçtiğini 

düşünmek mümkündür. Diğer yandansa Marx‟ın kapitalizm analizinde, yalnızca 

ürün üzerinden değil ilişkiler bakımından sömürüyü ortaya koyduğunu ve bu ilişki 

temelinde sömürüyü ifade ettiğini hatırlamak önemlidir. Başka bir ifadeyle Marx, 

analizini ürün ve/veya iktidar üzerinden değil, üretim ve sömürü ilişkileri bağlamında 

ortaya koyduğu için, en temelde düşünürün analiz ufkunun farklı olduğunu söylemek 

mümkündür. Bu bakımdan Marx‟ta üretken emek tartışması da ürünün fiziksel 

olması ya da işe yaraması bakımından değil, üretici güç ile sermaye arasında 

herhangi bir şekilde vuku bulmasıyla açıklanır.  

Ürün, üretimden ayrılamaz; tüm gösteri sanatçıları, konferansçılar, aktörler, 

öğretmenler, doktorlar, rahipler vb. için durum budur. Burada da kapitalist 

üretim tarzıyla ancak sınırlı bir dereceye kadar karşılaşılır ve bu etkinliğin 

                                                 
257

 Marx, K. (1999). Dolaysız Üretim Sürecinin Sonuçları (s. 112-113). Çev. M. Topal. İstanbul: 

Ceylan‟dan aktaran Koşar, A. (2018). “Maddi Olmayan Emek Kavramının Bağlamı”, Maddi Olmayan 

Emek Teorisi (s. 107). İstanbul: Kor.   



121 

doğası gereği pek az alanda uygulanabilir. Örneğin eğitim kurumlarındaki 

öğretmenler, kurumun girişimcisi için yalnızca birer ücretli emekçi olabilirler, 

İngiltere‟de bu tür birçok eğitsel fabrika vardır. Gerçi öğrenciler söz konusu 

olunca bu öğretmenler üretken emekçi değildirler; ancak kendi işverenleri söz 

konusu olduğunda üretken emekçilerdir. O, kendi sermayesini onların emek 

gücüyle değişir ve bu süreç aracılığıyla kendisini zenginleştirir. Tiyatro, eğlence 

yerleri, vb. için de durum aynıdır. Bu durumda, aktör, kamu karşısında bir 

sanatçı olarak davranır, ama kendi işvereni karşısında o bir üretken emekçidir.
258

 

Marx‟ın üretken emeği kafa ve kol emeği ayrımı üzerinden veya ürün üzerinden 

değil de üretim sırasında gerçekleşen ilişkilenme bakımından ele alması, bu 

ayrımların kendisinin kapitalizmin yaratımı olduğu ve ancak bu temelde 

değerlendirilebileceğini de göstermektedir. Dolayısıyla üretken-üretken olmayan 

emek veya kafa-kol emeği ayrımının, değer ve artı-değer üretme ile ilgili olduğunun 

ve bunların da toplumsal ortaklık zemininde üretildiği gerçeğini görmenin önemi söz 

konusudur. Yine aynı metinde Marx bu durumu şöyle ifade eder: 

Değişik emek türlerini ve dolayısıyla zihin emeğiyle kol emeğini -ya da 

bunlardan birinin hâkim olduğu emek türlerini- birbirinden ayırmak ve farklı 

insanlar arasında dağıtmak, kapitalist üretim tarzının gerçekten ayırt edici 

özelliğidir. Ancak bu, maddi ürünün, bu insanların ortak ürünü olmasını ya da 

maddi zenginlik içinde yer alan ortak ürünleri olmasını engellemez… Tüm bu 

insanlar, yalnızca maddi zenginliğin üretilmesine doğrudan katılmakla 

kalmazlar, üstelik emeklerini doğrudan, sermaye olan parayla değişirler ve 

dolayısıyla, ücretlerine ek olarak kapitalist için bir artı değeri yeniden 

üretirler.”
259

 

                                                 
258

 Marx, K. (1998). Artı Değer Teorileri (s. 384). Birinci Cilt, Çev. Yurdakul Fincancı. Ankara: Sol 

aktaran Koşar, A. (2018). “Maddi Olmayan Emek Kavramının Bağlamı”, Maddi Olmayan Emek 

Teorisi (s. 108). İstanbul: Kor. 

259
 A.g.e., s. 108. 



122 

Dolayısıyla Marx‟ın analizi bağlamında her türden emek
260

 çeşitli şekillerde var 

olduğundan (toplumsal ilişkiler de etkileri bakımından maddi niteliktedir), gerek 

ürünün maddi olmaması gerekse üretim sürecinin zihinsel, bilişsel veya 

duygulanımsal olması üzerinden nitelenen maddi olmayan emek, maddi emeğin 

içinde ve onun bir parçası olarak yer alabilmektedir. O halde Negri ve Hardt‟ın yeni 

bir emek türü olarak ortaya koydukları maddi olmayan emek kavramı, Marx‟ın 

yaşadığı dönemde henüz ortaya çıkmamış veya gelişme imkânı bulmamış bazı iş ve 

sektörlerin gelişimine bağlı ve bugün haklı olarak ön plana çıkartılan bir kavram 

olmakla birlikte, düşünürler arasındaki asıl farkın Marx‟ın değerlendirme ölçütünü 

bu türden kavramsallaştırmaları hem kapsayan hem de gereksizleştiren başka bir 

perspektiften ortaya koyması olduğu söylenebilir. Bu fark en temelde, çalışmanın 

başında da belirttiğimiz gibi Marx‟ın emek kavramının dönüşüm ve değişim 

perspektifinde yatan geniş anlamına dayanmaktadır. Aralarındaki en büyük ortaklığın 

ise düşünürlerin, Marx‟ın Grundrisse‟de yaptığı canlı emek ve genel zekâ 

tartışmasından hareketle emeğin yeni formunu enformatik ve birikmiş toplumsal 

bilgi anlamındaki general intellect
261

 anlayışına dayandırması olduğu söylenebilir. 

Bu nedenle düşünürlerin Marx‟tan yola çıkarak ısrarla vurguladığı genel zekâ ve 

sabit-değişken sermaye arasındaki ilişkiye bakmak bize Negri ve Hardt‟ın Marx ile 

benzerlik ve farklılaşma taşıyan noktalarını daha iyi görme imkânı sunacaktır. 

3.4. Genel Zekâ  

İtalyan Marksist düşünürlerin, emeğin dönüşümü ve yeni biçimi konusunda Marx‟tan 

yola çıkarak geliştirdikleri teorinin iki önemli boyutu vardır. Bunlardan biri emeğin 

maddi olmama özelliğini vurgulamak için Grundrisse‟de geçen “genel zekâ” 

kavramının ön plana çıkarılması, diğeri ise sabit ve değişken sermayenin ilişkisi. 

Birbiriyle ilişkili bu kavramlar, Otonomcu Marksist Paolo Virno‟nun Genel Zekâ 

isimli çalışmasında Marx‟ın gelecek üretim biçimine işaret eden ifadeleri üzerinden 

Otonomcu düşünceye ve oradan da Negri ve Hardt‟ın çalışmalarına aktarılarak 

geliştirilir. Virno bu çalışmasında şöyle söyler:  

                                                 
260

 Marx‟ın Hegelci köklerinden uzaklaştırılması amacıyla emeğin sınırlı bir çerçevede ele alınmasına 

yönelik eleştiriler için Bkz. [Sayers, (2007). “The Concept of Labor: Marx and His Critics”, Science 

and Society 71 (4), (431-454)]. 

261
 [genel zekanın]. 



123 

Sabit sermayenin gelişimi, genel toplumsal bilginin ne dereceye kadar doğrudan 

bir üretim gücü haline geldiğini ve dolayısıyla, toplumsal yaşam sürecinin 

kendisinin koşullarının ne dereceye kadar genel zekanın denetimi altına girdiğini 

ve hangi ölçüde dönüşüme uğradığını gösterir.
262

 

Negri ve Hardt‟a göre de genel zekâ Marx‟ın gelecekteki kapitalist gelişmeye ilişkin 

sadece “göz attığı” bir noktadan “emek güçlerinin bilim, iletişim ve dil güçleriyle” 

donandığı duruma geçişi göstermektedir. Bu durumda düşünürler kavramın tam da 

bugüne işaret ettiğini, dolayısıyla yeni emek sürecini tanımlamak için kilit noktada 

olduğunu düşünür. Onlara göre “Genel zekâ birikmiş bilgiler, teknikler ve beceriler 

tarafından yaratılmış kolektif, toplumsal bir zekadır.”
263

 Marx Grundrisse‟de general 

zekâ kavramını bu iki boyutu kapsayacak şekilde belirler:    

Doğa makina yapmaz, lokomotifler, demiryolları, elektirikli telgraflar, self-

acting mule‟lar vb. üretmez. Bunlar insan çabasının, sanayiin ürünleridir; doğal 

hammaddelerin insanın doğaya hâkim gelen iradesinin ya da insanın doğa 

üstündeki etkinliğinin organlarına dönüştürülmesidir. Ġnsan beyninin insan 

eliyle yaratılmıĢ organlarıdır; bilimin nesnelleşmiş gücüdür. Sabit sermayenin 

gelişme düzeyi, genel toplumsal bilginin, knowledge‟ın
264

 ne dereceye kadar 

dolaysız bir üretici güç haline geldiğini ve dolayısıyla toplumsal yaşam 

sürecinin koşullarının ne dereceye kadar general intellect‟in kontrolü altına 

girmiş olduğunu, ne dereceye kadar dönüştürülüp ona uyarlı biçime sokulmuş 

olduğunu gösterir. Toplumun üretici güçlerinin, salt bilgi biçiminin ötesinde, ne 

dereceye kadar toplumsal pratiğin, maddi yaşam sürecinin dolaysız organları 

halinde üretilmiş olduklarını ortaya koyar.
265

 

Emeğin doğa ile ilişkisini vurgulayan bu pasaj, Marx‟ın canlı emek-nesneleşmiş 

emek ve birikmiş toplumsal bilginin bu süreçleri kapsama ve onun zemininde iş 

                                                 
262

 Virno, P., General Intellect (2001.). Çev. Arianne Bove. http://www.generation-

online.org/p/fpvirno10.htm. (Erişim tarihi: 01.02.2022) 

263
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 361). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı.  

264
 [bilgi birikiminin]. 

265
 Marx, K. (2008). Grundrisse (s. 654). Çev. Sevan Nişanyan. İstanbul: Birikim. 



124 

görme biçiminin anlaşılması yoluyla kavranabilir. Marx bu durumu Grundrisse‟de 

yine şu şekilde ifade eder.  

Bütün metaların ortak özü yani maddi bileşimleri ya da fiziksel belirlemeleri 

anlamında değil, birer meta ve dolayısıyla birer mübadele değerleri olma 

sıfatıyla ortak özü, nesnelleşmiş emek olmalarıdır. Nesnelleşmiş emekten farklı 

olan tek şey ise nesnelleşmemiş, henüz nesnelleşmekte olan emek olabilir; öznel 

haldeki emek. Nesnel halde varolan, geçmiş emeğin karşısına ancak süre içine 

var olan şu anki emek konabilir. Süre içinde, canlı olarak varolması istenen 

emek ise ancak canlı öznenin bir yeteneği, potansiyel olarak bulunabilir, yani 

emekçinin şahsında.
266

 

Marx‟ın Grundrisse eserinin Negri için esas önemi, canlı emek kavramı ve onun 

öznellikte var olması olarak potansiyel bir şimdiye işaret etmesidir. Bu vurgu, 

İmparatorluk olarak ifade edilen yeni iktidar paradigmasının Foucaultcu temelleri 

açısından önem taşımaktadır. Nitekim emperyalist iktidardan farklı olarak küresel bir 

ağ biçiminde örgütlenen emperyal kapitalist makinenin ana hedefi sadece sermaye 

olarak nesneleşmiş, ölü emek değil, bilakis canlı ve henüz potansiyel olarak işçide 

var olan emek kapasitesidir. Foucault‟nun, ölümü değil yaşamı ön plana çıkaran 

biyoiktidar belirlemesinin Negri ve Hardt‟ın üretme kapasitesine sahip canlı emek ve 

onun dönüştürücü gücü üzerine vurgusuna etkisi, ikilinin biyopolitik kavramı 

üzerinden görülebilir. Aynı zamanda Spinozacı conatus anlamında kullanılan, 

özneden ayrılamaz bir güç olarak canlı emek, burada biyopolitika kavramı olarak 

karşımıza çıkar. İmparatorluk‟taki ifadeleriyle:  

Karşısına biriken ölü emekle kavgaya tutuşan canlı emek, her zaman için yer-

yurt edindiren yapıları, ulusal örgütleri ve onu tutsak eden politik figürleri 

parçalamayı amaçlar. Canlı emeğin gücü, dur durak bilmez eylemliliği ve 

yersizyurtsuzlaştırıcı arzusuyla birlikte, bu kopuş süreci tarihin bütün 

pencerelerini açmıştır.
267

  

                                                 
266

 A.g.e., s. 348 

267
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 73). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı.  



125 

Sosyo-ekonomik temelde bir ontolojinin imkânını süren canlı emek tartışması, bir 

yandan imparatorluğun beslendiği devasa beden olarak diğer yandan kendisini 

üretebilme gücü olarak belirlenir. Fakat bu gücün karşısına yabancı bir şekilde 

çıkarılan nesnelleşmiş emek ile olan bağını görmek, sabit sermaye ile değişken 

sermaye arasındaki ilişkiyi keşfetmek, aynı zamanda kurulu olanın karşısında kurucu 

olanın gücünü olumlamak demektir. Dolayısıyla nesnelleşmiş emeğe yalnızca ölü 

emek olarak değil, canlı emeğin kendini gerçekleştirdiği bir somutlaşma olarak 

bakmak gerektiği ifade edilebilir. Bu açıdan nesnelleşmiş emek, içinde toplumsal 

birikmiş emeği taşıyan ölü emek olarak makine, sermaye tarafından el konulmuş ve 

canlı emekle karşıtlığında konumlandırılmış olması bakımından yeniden kazanılması 

gereken ikinci bir doğa olacaktır. 

 

3.4.1. Sabit sermaye-değiĢken sermaye bağlamında maĢinik toplanma ve 

maĢinik öznellikler  

Buradaki temel argüman sabit sermayenin de aslında “insanın kendisi” olduğudur. 

Emeğin nesneleşmiş hali ve sermaye tarafından el konulmuş hali olsa da sabit 

sermaye, daha önceki insan emeğinin bir sonucu, somutlaşmış, nesnel halidir. Bu 

bakımdan sermaye, yalnızca canlı emeğin gasp edilmesi olarak değil, aynı zamanda 

ölü emeğin de ele geçirilmesi olarak emeğin nesnel karşıtıdır.  

Bir yandan insanın geçmiş faaliyetleri ve zekâsı birikip sabit sermaye 

bünyesinde kristalize olur ama öte yandan canlı insanlar bu akışı tersyüz ederek, 

kendi içlerindeki ve toplumsal yaşamlarındaki sabit sermayeyi yeniden 

kazanabilirler. Sabit sermaye her iki açıdan da „insanın kendisidir‟.
268

  

Bu anlamada sabit sermaye, değişken sermayenin bir uzantısı olmakla birlikte genel 

zekânın somutlaşmış hali olmaktadır. Bunun Negri ve Hardt‟ın yeni iş ve öznellikler 

perspektifinde ne ifade ettiğini ve nasıl alımlandığını göstermeden önce Marx‟ın 

sabit ve değişken sermaye arasında nasıl bir ilişki gördüğüne bakmak uygun 

olacaktır.  

Marx‟ta üretim aracı olarak sabit sermaye, “Makine kılığındaki nesnelleşmiş emek, 

bizzat emek süreci içerisinde, egemen bir güç olarak canlı emeğin karşısına dikilir – 

                                                 
268

 Negri, A. & Hardt, M. (2019). Meclis (s. 166). Çev. Akın Emre Pilgir. İstanbul: Ayrıntı. 



126 

bunun biçimsel plandaki karşılığı, sermayenin canlı emeği kendine maledişidir.”
269

 

Bu bakımdan makine, basit bir üretim aracı değil, “üretici gücün ta kendisidir”. 

Nesnelleşmiş emek olarak makine, yalnızca kapitalist üretim biçiminde emek 

gücünün karşısına ona hâkim bir güç olarak dikilir. Daha önceki bölümde yer alan 

yabancılaşma teorisini anımsarsak; burada yeniden emeğin karşısına kendi ürününün 

yabancı bir güç olarak çıkması ile karşılaşırız. Burada üretici güce, daha önceki 

üretici toplumsal bilgi ve zekâya hâkim olan bir ölü emek söz konusudur. Başka bir 

ifadeyle, eğer makine daha önceki emeğin bir ürünüyse ve şu anda canlı emekle 

karşıtlaştırılmışsa, karşı karşıya getirilen ölü emek ile canlı emek aslında en temelde 

sermaye ile emeğin çelişkisidir. Zira makineye, eş deyişle geçmişte nesne haline 

gelmiş emeğe, sabit sermaye adı altında sermaye tarafından el konulmuştur. Bu 

durumda makine işçinin bir uzvu ve iş görme aracı değil, ona sermaye dolayımıyla 

hâkim olan bir güçtür ve bu kapitalizm mantığındaki çelişkinin ve yabancılaşmanın 

açık göstergesidir. Bir diğer yandan, makinenin, emeğin kendi geçmişine bugünkü 

emeğini yabancılaştıran bir güç olarak çıkması, toplumsal mücadele açısından canlı 

emeğin aktif hale gelmesini önemli kılar. Çünkü her ne kadar nesneleşmiş emek 

sermaye tarafından tüm halleriyle ele geçirilmiş olsa da yaşayan özne anlamındaki 

potansiyel emek olarak canlı emek, tam da potansiyel olması bakımından tümüyle 

ele geçirilemez bir güce işaret etmektedir.   

Yeni emek paradigmasında toplumsal ve bilişsel güçler daha fazla ön plana çıkmış 

olsa da sermayenin temeldeki hareket eğilimi değişmemiş, dahası sömürü alanını 

genişleterek büyümeye devam etmiştir. Negri ve Hardt bunun işçi mücadelelerinin 

sonuçları olduğunu söylemekle birlikte, ölü emekle canlı emeğin bağlantısını 

yeniden gösterilmesi gerektiğini vurgulamıştır.  

“Sibernetik ve dijital araçlar kapitalist değer yaratma sürecine hizmet etse bile, 

sosyal beyin itaatkâr özneler yaratma amacıyla işe koşulup faaliyete sokulsa bile, 

sabit sermayenin işçilerin bedenleri ve zihinleriyle eklemlenip, onların ikinci 

doğalarına dönüştüğünü de eklememiz gerek.”
270

  

                                                 
269

 Marx, K. (2008). Grundrisse (s. 639). Çev. Sevan Nişanyan. İstanbul: Birikim. 

270
 Negri, A. & Hardt, M. (2019). Meclis (s. 170). Çev. Akın Emre Pilgir. İstanbul: Ayrıntı. 



127 

Düşünürlere göre değişimin imkânı, toplumsal olan bu genel zekâ ürünlerinin geri 

alınmasıdır. Bunun için kurulacak teorik zeminde makine-insan kavramı ön planda 

olacaktır. 

“İnsanları, makineleri ve diğer tüm varlıkları aynı ontolojik düzlemde” 

kavrayabilmenin imkânı olarak sunulan maşinik öznellik kavramı, esas anlamını 

“emek gücü sabit sermayeye yeniden el koyduğunda yani geçmiş toplumsal üretim 

süreçlerinde kristalize olmuş maddi ve gayri maddi makinelerle bilgiler yeniden iş 

birliğine dayalı, toplumsal ve üretici öznelliklere eklemlendiğinde açığa çıkan 

sübjektiflikler içinde”
271

 gösterir. Bu düşünce, temelde makine düşmanlığını, 

teknolojinin insanlık açısından yarattığı kayıpları ve yıkımları değil, tam da ikinci bir 

doğa olması nedeniyle teknolojinin insan zihninin birikiminin ürünü olarak 

alımlanmasını öngören bir perspektif sunar. Zira teknolojiyle ortaya çıkan bu 

makinelerin tüm gerçekliği insani eyleme sıkıca bağlıdır. Ontolojik düzlemde farksız 

olan makine ve insan ilişkisi ancak siyasi bir tehlike yaratır. Buradaki sorun, 

makinenin veya genel olarak teknolojinin ve bunun temelinde yer alan genel zekanın, 

sermayenin ve iktidarın denetiminde olmasıdır. O halde bu toplumsal genel zekânın, 

tam da bugünün imkânlarıyla daha fazla iş birliği ve üretici potansiyellerin ortak olan 

adına pratiğe taşınması ve ele geçirilmesi gerekmektedir. Düşünürlere göre, bunun 

için, toplumdaki “heterojen unsurların dinamik bir bileşimi” olan çokluğun 

öznelliklerinin iş birliğine odaklanmalıdır. 

3.5. Açıklık Olarak “Çokluk” 

Marksist paradigmada politik ekonomik bir özne kategorisine işaret eden sınıf 

kavramı, sermaye ve emek karşıtlığında iki antagonist gücü ifade eder. İlki üretim 

araçlarına sahip olan burjuva sınıfı, diğeri ise emek gücü ile üretimi gerçekleştiren 

işçi sınıfıdır. İşçi sınıfı, Marksist şemada tarihsel bir role sahiptir. Ona verilen bu 

tarihi görevin temel nedeni, sermaye ile doğrudan antagonist bir ilişki içinde olması, 

sömürünün en şiddetli ve en baskın biçimine maruz kalması ve en nihayetinde sınıf 

sınırlarını ve çıkarlarını aşarak kendisi dahil tüm sınıfsal ilişkileri ortadan 

kaldırabilecek bir öznelliğe sahip olması olarak belirlenmiştir. Fakat kapitalizmin 

koşulları gereği işçi sınıfı tarihsel olarak, sadece öznel değil, aynı zamanda nesnel bir 

                                                 
271

 A.g.e., s. 174. 



128 

sınıftır ve evrensel amaçlara sahip dönüştürücü bir güçtür. Peki, 1960‟lardan bu yana 

süregiden tartışmalarda ön plana çıktığı kabul edilen yeni tikel toplumsal güçler ve 

hareketlerin hâkim olduğu postmodern ve post-Fordist üretim modelinde hala 

evrensel ve bütünlüklü bir işçi sınıfından ve onun tarihi ve toplumu dönüştürme 

gücünden bahsetmek mümkün müdür?  

Negri ve Hardt tanımladıkları yeni iktidar, ekonomi ve sermaye modeli eğilimi ile 

sınıf ve öznellik konusuna, Marx‟a bağlı olan ama onu aşan daha geniş bir 

perspektiften bakmayı önerir. Bu açıdan, tahlil edebileceğimiz iki büyük farklılık 

göze çarpar. Öncelikle düşünürlere göre sınıftan kastedilen bütünlüklü ve homojen 

bir yapı ise, artık böyle bir kategoriden bahsetmek imkansızdır. Bunun iki temel 

sebebi vardır. Birincisi sermayenin yeni üretim modeli artık tüm toplumu ve 

toplumsal yaşamı kuşatma eğilimindedir. İkincisi ise buna bağlı olarak, sömürünün 

yalnızca mekânsal sınırları bir fabrika ile ölçülemeyecek ve bir iş günü üzerinden 

tarif edilemeyecek derecede yersiz ve zamansız olarak iş görmesidir. Dolayısıyla 

sabit ve hareketsiz bir sömürü olmadığı gibi, sabit ve homojen bir işçi sınıfı da söz 

konusu değildir. Ücretli ve ücretsiz tüm toplumsal aktörleri üretim sürecine dahil 

eden yeni iktidar anlayışı ve sermaye yönetişimi
272

 sömürüyü belirli bir kimliğe 

hapsetmekten uzaktır. Tam da bu bakımdan farklı bir direniş kültürü olarak çokluk 

kavramı ortaya çıkar. İmparatorlukta proletarya kavramı ile ifade edilen çokluk, 

daha önceki çalışmalarında endüstriyel işçi sınıfı olarak belirlenmiştir. Fakat Hardt 

ve Negri proletaryayı şu şekilde ifade eder: “Biz kavramsal olarak proletaryayı, 

emeği kapitalist üretim ve yeniden üretim biçimleri tarafından doğrudan ya da 

dolaylı olarak sömürülen ve bu biçimlere tabi kılınan herkesi kapsayan geniş bir 

kategori olarak anlıyoruz.”
273

 

Negri ve Hardt‟ın sınıftan farklı nitelikleriyle tanımladığı çokluk, kendilerinin 

ifadeleriyle postmodern ve post-Fordist üretim tarzının bir anlamda hem öznesi hem 

de nesnesidir. Öznesidir; çünkü daha önce bahsettiğimiz gibi Spinozacı ve Foucaltcu 

anlamlarda o, kendisinden ayrılamayacak içkin bir güce sahiptir ve bu gücün siyasal 

ifadesi olan özgürlük veya direniş, tahakkümden önce gelir. Bu anlamda o yeni 

                                                 
272

 Bu kavram modern iktidar ve onun yönetim anlayışından farklı olarak, şirket idaresine yapılan bir 

göndermeye hizmet eder. İkinci olarak da kavram müzakere ve konsesüse dayalı bir araçlar 

düzenlemesine işaret eder. Bu açıdan tek komuta merkezli bir idareden farklıdır. [Negri, A. & Hardt, 

M. (2011b). Ortak Zenginlik (s. 226-7). Çev. Efla Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı]. 

273
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 74). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı.  



129 

iktidarın ve kapitalizmin krizinin sebebi, dahası sahip olduğu güç bakımından da bu 

iktidarı ve kapitalizmin sömürü ilişkilerini sonlandırabilecek faildir. Nesnesidir; 

çünkü düşünürlere göre, yeni bir formda da olsa kapitalist sömürü halen sürmektedir. 

Daha açık bir ifadeyle, üretim biçiminde yaşanan değişiklikler, sözgelişi maddi 

olmayan üretim biçimine özgü bilişsel, iletişimsel, dilsel ve iş birliğine dayalı üretim 

tarzı niteliksel olarak hâkim olmaya başlamış olsa da bu, modern üretim biçiminin 

tamamen ortadan kalktığı anlamına gelmediği gibi, maddi olmayan üretim biçiminde 

sömürü ilişkilerinin sürmediği anlamına da gelmez. Ne var ki, düşünürlere göre bu 

yeni üretim biçimi belli birtakım özellikleri yoluyla küresel kapitalist sistemi 

sonlandırmanın yeni ve yaratıcı imkânlarını sunması bakımından özel bir nitelik 

taşır. 

Düşünürleri Marx‟tan farklılaştıran diğer unsur diyalektik kavrayışa ilişkindir. Yine 

homojen ve belirli tarihsel aşamaları geçmesi gereken bir sınıf ve tarih algısından 

ziyade
274

, Negri ve Hardt‟a göre çokluğun heterojen, aktif ve farklı kombinasyonlara 

dayalı hareket ve örgütlenme gücü vardır. Daha açık bir ifadeyle determinist ve 

zorunluluk mantığına dayalı bir Marksist tarih yorumunun ötesine geçerek 

düşünürler, toplumsal çeşitlilik ve farklılığa dayalı bir üretici ve yaratıcı gücün 

belirlenemez imkanlarını örgütlemenin izini sürmekte olduklarını ifade ederler.  

Çokluğu net olarak tanımlayabilmenin bir yolu da onun ne olmadığını, diğer 

toplumsal grup veya bir aradalıklardan farkını ortaya koymaktır. Negri ve Hardt 

Çokluk‟un hemen başında bu ayırımları belirler: 

Bir ilk yaklaşım olarak, çokluğu kavramsal düzeyde, halk, kitleler ve işçi sınıfı 

gibi diğer toplumsal özne mefhumlarından ayırmalıyız. Halk geleneksel olarak 

üniter bir kavramsallaştırma olmuştur. Nüfus elbette birçok farklılık tarafından 

belirlenir, ancak halk, bu çeşitliliği bir tekilliğe indirger ve nüfusa bir özdeşlik 

dayatır: "Halk" birdir. Çokluksa aksine çoktur. Çokluk asla bir tekilliğe ya da tek 

bir özdeşliğe indirgenemeyecek sayısız içsel farktan müteşekkildir: Kültür, ırk, 

                                                 
274

 Bu, pozitivist ve belirlenimci tarih anlayışı Ortodoks Marksizmin Marksist teoriyi kendi içkin 

yasaları olan ve değişmez, demir yasaları ifade eden ekonomizminin bir sonucudur. Marx‟ın tarihsel 

materyalizmi toplumları kendi dinamiği ile okuma zemininde anlaşıldığında bu indirgemeci, 

ilerlemeci ve belirlenimci yaklaşım silikleşir. Diğer yandan da değişim ve hareket vurgusu açısından 

aslında Marx‟ın, Negri ve Hardt‟ın izini sürdüğü gücü hâlihazırda işaret ettiği söylenebilir. Ne var ki 

bu dinamizm Marx için diyalektikten kopmak değil tam da onun merkezine yerleşmek anlamına 

gelmektedir.  



130 

etnik köken, toplumsal cinsiyet ve cinsellik farkları kadar farklı emek 

biçimlerini, farklı yaşam tarzlarını, farklı dünya görüşlerini, farklı arzulan da 

kapsar. Çokluk tüm bu tekil farkların çoğulluğudur. Kitleler de bir tekilliğe ya da 

özdeşliğe indirgenemeyeceği için halk kavramıyla tezat oluşturur. Kitleler de 

şüphesiz farklı farklı tipler ve türler barındırır, ancak farklı toplumsal öznelerin 

kitleleri oluşturduğu söylenemez. Kitlelerin özü farksızlıktır: Tüm farklar 

kitlelerin içinde massedilip yok edilir. Nüfusun tüm renkleri griye döner. Söz 

konusu kitleler, sadece ayrımsız, türdeş bir birliktelik oluşturduğu için beraber 

hareket edebilir. Oysa çoklukta toplumsal farklar korunur.
275

 

Tüm bu özellikleriyle çokluk, Bir ve Çok ilişkisinin, düşünürlerin de vurguladığı 

gibi, Spinozacı denklemine karşılık gelir. Spinoza felsefesinde töz ile onun 

öznitelikler ve kipler arasındaki farklılık nasıl ki bir karşıtlık veya uyumsuzluk fikri 

yaratmıyorsa, çokluk da benzer şekilde Bir ve Çok‟un birbirini ifade etme biçimini 

yansıtmaktadır. Bu siyasal projenin bir içkinlik ontolojisine dayanması burada anlam 

kazanır. Negri ve Hardt için Spinoza‟nın önemi Bir ile Çok arasındaki ilişkinin 

hiyerarşik ve dışlayıcı değil, karşılıklı ve birbirini gerektiren tarzda olmasıdır. 

Spinoza‟dan yaptıkları alıntı ile düşüncelerini şu şekilde ifade ederler:  

Spinoza‟nın ifadesiyle, „İnsan bedeni, her biri kendi başına karmaşık bir bileşim 

olan birbirinden farklı bireylerin bir bileşimidir, ve buna rağmen bu çokluklar 

çokluğu tek bir beden olarak ortak hareket edebilir.‟ Çokluk bir beden teşkil etse 

de, her halükârda, mutlaka hep açık ve çoğul bir bileşim olarak kalacak ve asla 

hiyerarşik organlara bölünmüş birleşik bir bütün olmayacaktır.
276

  

Dolayısıyla çokluk, parçaları Bir‟e indirgeyen, farkların bütünde eridiği ve özdeş 

kılındığı halk ve kitle gibi toplumsal gruplardan farklıdır. 

Bir başka perspektiften Nazile Kalaycı ise çokluk kavramını Spinoza ile değil, 

Leibnizcı ontolojiyle açıklamayı daha uygun bulur. Ona göre çokluk monadlar 

teorisiyle belli ortaklıklar taşır: “Her biri birer individuum olan monadlar etkin, 

tasarımlayan kuvvetlerdir, tasarımlarının konusu ise evrendir; sahip oldukları evren 

                                                 
275

 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 12). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   

276
 A.g.e., s. 209.  



131 

tasarımının açık ve seçikliğine göre monadlar arasında sonsuzca farklılık vardır.”
277

 

Negri ve Hardt için de çokluk, içinde sonsuz farklılıklar taşıyan bir üretici güçtür. 

Fakat bu farklılıklar ortaklaştırılamaz değildir, sonuçta onları birbirine bağlayan 

ortaklık zemini öncelikle yaratma ve varolma gücü, daha sonra ise kapitalizmin 

yıkıcı etkileridir. Bu anlamda çokluk, ortak bir varoluşa ve aynı zamanda ortak bir 

soruna sahip çoğulluktur.  

Bir diğer açıdan, sonsuz tikellikler fikri, liberalizmin bireycilik anlayışından da 

oldukça farklıdır. Bahsettiğimiz ortak payda temelinde varolan ve eyleyen farklı 

tikellikler, birbirinden kopuk ve sınırları net teklikler değildir. Bu açıdan çokluk 

“ortaklık dinamiğinden doğan öznelliklerdir.”
278

 Bu tikellikler arasındaki ortaklaşılık 

sürekli olarak açık iletişim, diyalog ve iş birliği ile kurulur. Ayrıca bu perspektif, 

genel ve kamusalın liberal algılanışından da uzaklaşmayı gerektirir. Zira 

düşünürlerin vurguladığı gibi özel-kamusal karşıtlığı üzerinden ya liberalizm ya da 

devletçi politikalar ön plana çıkarılır. Oysa Negri ve Hardt‟a göre;  

„Özel‟ hem toplumsal öznelerin haklarını ve özgürlüklerini hem de özel 

mülkiyet haklarını anlatmak için kullanıldığından ikisi arasındaki ayrımı 

bulandırır…Bu versiyona göre, bir öznenin her tür özelliği ya da niteliği, çıkar 

ve arzularından tutun ruhuna kadar, bireyin sahip olduğu “mülkler” olarak kabul 

edilir ve öznelliğin bütün boyutları ekonomik olana indirgenmiş olur.
279

  

Bunun tersine “Kamusal da bir yanda devlet kontrolüyle diğer yanda ortak olarak 

sahip olunan ve idare edilen şeyler arasındaki ayrımı bulandırır.”
280

 Dolayısıyla bu 

karşıtların ve onların yarattığı muğlaklıkların ve monosiyaset yapısının 

çerçevesinden çıkmak için ortaklık, ortak payda kavramı gerekli ve önemlidir. Negri 

ve Hardt bu ortak paydayı şu şekilde ifade eder: “Kendi başına amaç olan gerçek 

zenginlik, ortak paydada mevcuttur; bu zenginlik, hepimizin paylaştığı hazların, 

arzuların, becerilerin ve gereksinimlerin bir toplamıdır. Ortak payda, üretimin gerçek 

                                                 
277

 Nazile Kalaycı, Siyasetin „Yeni‟ Aktörü Olarak “Çokluk”, 

http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/makaleler/Siyasetin_Yeni_Siyaset_Aktoru_Olarak_Cokluk.pdf, s. 

7. (Erişim Tarihi: 17.02.2020). 

278
 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 218). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   

279
 A.g.e., 223. 

280
 Ag.e., s.223. 

http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/makaleler/Siyasetin_Yeni_Politik_Aktoru_Olarak_Cokluk.pdf


132 

ve has nesnesidir.”
281

 Üretici ve yaratıcı bir potansiyel olarak çoklukta özel olan 

“toplumsal öznelliklerin tekilliğine”, kamusal olan ise ortak paydaya dönüşmelidir. 

Düşünürlere göre, yeni bir siyasal projenin tek geçerli zemini, farklı tekilliklerin 

ortak paydada buluşması ile eyleyecek olan çokluğun demokratik hareketi olacaktır.  

Peki çokluğun işçi sınıfı ile ilişkisi nedir? Küresel düzeyde sürdürülen biyoiktidar ve 

yalnızca fabrika ve işgünü ile sınırlı olmayan üretim sürecini ifade eden maddi 

olmayan emek bağlamında düşündüğümüzde çokluğun geleneksel işçi sınıfına 

tekabül etmediği açıktır. Negri ve Hardt için işçi sınıfı ve çokluk arasındaki farka 

geçmeden önce Marx için sınıf kavramının ve işçi sınıfının ne ifade ettiğini yeniden 

anımsayalım. 

Marx Komünist Manifestoda iki temel sınıf ortaya koyar. “Bir bütün olarak toplum 

giderek iki büyük düşman kampa, karşı karşıya duran iki büyük sınıfa ayrılıyor: 

Burjuvazi ve Proletarya.”
282

 Bu iki kamp arasında, burjuvazi lehine tek taraflı bir 

gereksinim ve yine tek taraflı bir çıkar söz konusudur. Fakat aralarındaki ilişki 

karşılıklı var olma ilişkisi olarak diyalektiktir. Bu açıdan işçi sınıfı, burjuvazinin hem 

bir gereksinimi hem de onu ortadan kaldıracak bir gücü ifade eder. Bunun da 

ötesinde Marx‟a göre bir toplumsal grubun sınıf olması için basit bir birliktelikten, 

aynı cinsten olma gibi bir nedenden çok daha fazlası gereklidir. Fransız köylülerinin 

doğal birliklerinden, ayrışmamış varoluşlarından ve kendilerini temsil gücünden 

yoksun olmalarından ötürü sınıf olamadıklarını ifade ettiği Louis Bonaparte‟ın 18 

Brumaire‟inde sınıf oluşumunu şu şekilde ifade eder: “(…) onları birbirlerinden 

ayıran ve onların yaşayış tarzlarını, onların çıkarlarını ve onların kültürlerini 

toplumun öteki sınıflarınınkilerle karşı karşıya getiren ekonomik koşullar içinde 

yaşadıkları ölçüde, bir sınıf meydana getirirler.”
283

 O halde sınıf, doğal ve 

kendiliğinden bir yapı olmadığı gibi, ancak ortaklıkları ve diğer sınıfla karşıtlığı 

temelinde tanımlanmaktadır. Bu tanımlama Marx‟ın sınıfı tarihsel, dinamik ve canlı 

bir birliktelik olarak gördüğünü ortaya koyar. Ekonomik koşulları ve bu koşulların 

içindeki mücadele pratikleri üzerinden tanımlanan sınıf, Negri ve Hardt‟ın üretimin 

tüm topluma yayılmasıyla birlikte sömürünün de tüm toplumun yaşamına yayıldığı 

                                                 
281

 A.g.e., s. 166. 

282
 Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Parti Manifestosu (25). Çev. Yılmaz Onay. İstanbul: 

Evrensel. 

283
 Marx, K. (1979). Louis Bonapart‟ın 18. Brumaire‟i (s. 238-239). Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 



133 

tespiti üzerinden genişleyen ve genişletilmesi gereken bir kavram olarak belirlenir. 

İşçi sınıf ile yeni üretici toplum gücü olarak çokluk arasındaki en temel fark, işçi 

sınıfının kapalı, statik ve endüstriyel işçiye mal edilen bir kavram olmasında görülür.  

İşçi sınıfı kavramı dışlayıcı bir kavram olarak kullanılagelmiş, işçileri, geçinmek 

için çalışmak zorunda olmayan mülk sahiplerinden ayırmanın yanında diğer 

çalışanlardan da ayırt etmiştir. Bu kavram, en dar kullanımında, sadece sanayide 

çalışan işçilere gönderme yapar ve onları tarım, hizmet ve diğer sektörlerde 

çalışan işçilerden ayırır; en geniş kullanımındaysa, işçi sınıfı tüm ücretlileri 

kapsarken, yoksulları, ücretsiz ev işçilerini ve ücret almayan diğer herkesi 

dışarda bırakır. Çokluksa, aksine, açık ve kapsayıcı bir kavramdır.
284

 

İşçi sınıfına ilişkin bu bakış açısı ontolojik bir farkta temellenmektedir. Marksist işçi 

sınıfı, sermaye ile kurduğu ilişkide varolan, üretimin merkezinde yer alan ve karşıtını 

ortadan kaldırma yoluyla kendini de tasfiye edecek olan tarihsel bir sınıftır. Negri ve 

Hardt‟ın çokluk olarak adlandırdıkları yeni üretici güç ise, özsel ve “içgüdüsel” bir 

özgürlük ve direniş gerçekliğine dayanan toplumsallıktır. Tarihsel olması ise 

yalnızca gerçekleşmemiş, potansiyel olmasına ilişkindir.
285

 İşçinin veya çokluğun 

kendiliğinden devindirici gücüne ve sermayeden bağımsız varoluşuna yapılan bu 

vurgu, Otonomi hareketinden devralınmış bir düşünceyi ifade eder. Yukarıda 

bahsettiğimiz gibi, diyalektik yöntemden kopuş beraberinde sermaye ile emek 

arasındaki ilişkinin de kopuşunu getirmiştir. Yeni onto-politik paradigmada işçi sınıfı 

hem kendisini hem de sermayeyi belirleyen ve sermayeden bağımsız, otonom bir 

güçtür. Üstelik bu güç hem tikel hem de toplumsal bir güçtür. Emeğin toplumsal 

yayılışı, sömürünün de tüm topluma ve toplumsal olarak üretilen her şeye sirayet 

eden gaspı endüstriyel işçinin yerini toplumsal işçiye ve düşünürlerin son 

dönemlerindeki kavramsallaştırmasıyla çokluğa bırakmasına sebep olmuştur. 

Sermayenin üretim güçleri üzerindeki etkisizliği olarak anlaşılabilecek bu kavrayışta, 

analizin merkezi aslında üretimden iktidar yapılanmasına kaydırılmıştır. Dolayısıyla 

bir güç olarak çokluk ve onun mücadeleleri yoluyla yarattığı imparatorluk, birbirine 

karşıt ve birbirine düğümlenmiş iki iktidar ağını ifade eder. Bu durumda toplum, 

                                                 
284

 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 13). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   

285
 A.g.e., s. 240. 



134 

sınırlı ve kapalı işçi sınıfı tarafından değil, tüm toplumsal mücadele alanlarının 

ortaklaşalığı zemininde dönüştürülecektir.  

Bu perspektife elbette bazı eleştiriler getirilebilir. Sözgelişi, Marksist sınıf kavramı 

gerçekten sınırları net, farklılıklara kapalı, homojen, sabit ve katmanlı mıdır? 

İmparatorluğun temelinde ve karşısında yer aldığı söylenen çokluk gibi sınıf da hem 

ekonomik hem siyasal hem de toplumsal bir kavram değil midir? Marx, işçi sınıfı ile 

kapitalizm koşullarında var olan bir üretici güce ve siyasal bir mücadeleye işaret 

etmiştir. Ona göre “Her sınıf mücadelesi, siyasal bir mücadeledir.”
286

 Kapitalizm 

koşullarında ve Marx‟ın dönemi için ön planda ve hâkim olan endüstriyel sömürüye 

ilişkin analiz her ne kadar sınırlı ve yetersiz görünse de Marx‟ın analizinin kimi 

noktalarda gününü aştığını söylemek de mümkündür. Marx‟ın Grundrisse‟de ifade 

ettiği gibi “…tüm üretim dönemlerinin belli bazı ortak özellikleri, ortak belirlemeleri 

vardır”
287

 Bu, üretimin evrensel koşullarından bahsetmek değildir. Bu yalnızca 

ilişkilenme tarzı üzerinden sömürü ilişkilerini tespit edebileceğimizi, bu ortak 

özelliğin farklı dönemlerde farklı şekillerde görülebileceğini ifade etmektedir. En 

nihayetinde mevcut durumda sömürünün gerçekleşmesine imkân tanıyan koşulların 

devam ettiğini söyleyebiliriz. Negri ve Hardt da bu sonucu kabul etmekle birlikte, 

paradigmatik bir değişimde ısrar eder. 

(…) bizim analizimizde, ne artık endüstriyel işçi sınıfının kalmadığı ne de 

sayısının küresel ölçekte azaldığı iddiası var. Bu bölümde söylediklerimizi 

tekrarlarsak, endüstriyel emeğin diğer emek biçimleri üzerindeki hegemonik 

konumunun maddi olmayan emeğe geçtiği ve maddi olmayan emeğin de kendi 

nitelikleri doğrultusunda üretimin tüm sektörlerini ve toplumu dönüştürme 

eğiliminde olduğunu savunuyoruz. Öyleyse endüstri işçileri önemini koruyor 

ama ancak bu yeni paradigma çerçevesinde koruyor.
288

 

Sömürünün toplumsal yaşamı kuşattığını ifade etmek sadece işçilerin değil, 

öğrenciler, müşteriler, hatta televizyon izleyicileri, Google ve tüm sosyal medya 

kullanıcılarının dahi üretim sürecine dâhil olduğunu söylemektir. Ne var ki her şeyin 

                                                 
286

 Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Parti Manifestosu (39). Çev. Yılmaz Onay. İstanbul: 

Evrensel. 

287
 Marx, K. (2013). Grundrisse (s. 143). Çev. Arif Gelen. Ankara: Sol 

288
 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s. 242). Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   



135 

üretim olduğu bu paradigmada, farklılık ve tikellik ekseninde kurucu bir güç olarak 

tanımlanan çokluktan hareketle sınıf kavramı geçerliliğini yitirmiş görünse de aslında 

Bensaid‟e göre; “çokluk, „bir‟ olmakla eleştirilen halk kavramına doğru belirsiz bir 

ontolojik dönüş” olarak okunabilir.
289

 Çokluk kavramının kapsayıcılığı ve yeni 

proletarya olarak selamlanması sınıf kavramının sınırlılıklarının aşılma çabası olarak 

her ne kadar takdire şayan olsa da kavramın işçi sınıfıyla, yoksullarla, işsizler, 

kadınlar ve göçmenlerle birleşme zemini net değildir. Negri ve Hardt bu zemini 

“sınır ve yasak tanımaksızın doğrudan ihtiyaçlar ve istekler temelinde”
290

 bir 

birleşme olarak tanımlasalar da Utku Özmakas‟ın da ifade ettiği gibi “bu „ihtiyaç ve 

istekleri‟ kimin belirlediği, kimin ihtiyaç ve istekleri olduğu ve siyasi sınırlarının ne 

olduğu açık değildir.”
291

 Bu sorun bu kadar geniş kapsamlı bir mücadelede farkların 

nasıl bir araya gelip dayanışma pratiği oluşturacakları gibi temel bir soruya dayanır.  

Aynı şekilde David Camfield de düşünürlerin maddi olmayan emek 

kavramsallaştırmasına ve bunun sonucu olan çokluk kavramının belirsizliğine 

eleştiriler yöneltir. Maddi olmayan emeğin hem genel zekâ kavramına dayanan hem 

de duygulanımsal emeği işaret eden iki boyutu farklı eleştirilere tabidir. Öncelikle 

genel zekâ vurgusu, işin bilişsel ve akılsal boyutuna yaptığı vurgu nedeniyle bir 

“teknolojik avangartçılık, Kartezyen ikilikçilik ve erkek yanlılık” eleştirilerine maruz 

kalır. Zira maddi olmayan emek kavramının çekirdeğini zihinsel ve bilişsel emek 

anlayışı oluşturur. Ayrıca Camfield‟a göre bilgisayar tabanlı mesleklerde 

gözlemlenen artış, işin daha akılsal hale geldiğini değil, rutin ve tekdüze bir forma 

girdiğini de işaret edebilir. Camfield‟ın aktardığı üzere istatistiksel olarak da işin 

teknolojik özelliklerindeki artış tersine, “(…) işin büyük kısmı „ciddi bir 

karmaşıklığa sahip değil... çok az kavrayış gerektiriyor ve vurgu fiziksel maharette 

ve hatta aynı hızda çalışabilme yeteneğinde”
292

 belirleniyor. Bir diğer yandan emeğin 

bu ikici özelliğini ortadan kaldırmak üzere Negri ve Hardt‟ın daha sonraları maddi 

olmayan emeği tanımlamak üzere kullandıkları biyopolitik kavramı işin 

                                                 
289

 Akt. Koşar, A. (2017). Negri, Sınıf ve Çokluk, Postmodern Özne Arayışlarının Eleştirisi (s. 180). 

İstanbul: Kor.  

290
 Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk (s. 74). Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Ayrıntı.  

291
 Özmakas, U. (Aralık 2012). Çokluk “Yeni” Proletarya mı?, Hacettepe Edebiyat Fakültesi Dergisi 

(s. 14). Cilt 29, Sayı 2 (ss. 87-102). 

292
 Rinehart, J., & Huxley, C. & Robertson D. (1997).  Just Another Car Factory? Lean Production and 

Its Discontents. Ithaca ve Londra: ILR/Cornell UP. 



136 

duygulanımsal özelliğine vurguyu artırmakla birlikte, bu defa da “hem seks işçileri 

hem de yazılım geliştiriciler (kavrama) dahil edilebilir” hale geliyor ve kavram 

gittikçe muğlaklaşıyor. Elbette bu durum çokluk kavramına da sirayet etmekte, zira 

çokluk içine herkesin dahil edilebildiği bir kavram haline geldikçe gücünü 

kaybetmektedir. Üstelik sermaye ve işçi arasındaki, işçi lehine, koparılan ilişki 

İmparatorluğun ve sermayenin toplumun bütününü sömürür hale geldiği iddiasıyla 

çelişir. Bu nedenle Camfield maddi olmayan emeğin sermayenin boyunduruğundan 

kurtulduğu iddiasını “abartılı” bulduğunu ifade eder. 

Aynı şekilde Henrique Amorim‟in maddi olmayan emek anlayışına yönelik eleştirisi, 

kavramın yarattığı ikilik üzerinden gelişir. Amorim‟e göre “bilgi ekonomisi” 

düşünürleri “bedensel emeğin vahşiliği ve kabalığının, maddi olmayan (bilişsel ve 

entelektüel) emeğin yaratıcılığı, zekâsı ve çok yönlülüğü ile, sanki bu iki biçim 

birbirinden kökten farklı nesnel koşullar tarafından ayrıştırılmış gibi, tam zıt 

konumda bulundukları sonucuna varırlar.”
293

 Marx‟ın soyut ve somut emek arasında 

yaptığı ayrımı yeniden hatırlatan Amorim‟e göre, Otonomcu düşünürler soyut 

emekle anlaşılır kılınan artı-değer teorisinin formülünü bozmakla kalmamış, 

sermayenin işleyişine ilişkin Marksist analizi metanın niteliğine ilişkin bir analize 

dönüştürerek karartmıştır. Amorim‟e göre sömürünün üzerine temellendiği artı 

değeri kavramak için emeğin içeriğine veya ürünün özelliğine değil, onun hangi 

yollarla gerçekleştiğine bakmak gerekmektedir. Nihayetinde “Eğer amaç, ücretli 

emek kullanarak mümkün olan en kısa sürede en çok sayıda ürün üretmek ise, bu, 

kaçınılmaz olarak artı değer üretilmesine yol açar.”
294

 Bu nedenle düşünürler 

“emeğin maddiliğini onun fiziksel doğasıyla” karıştırarak “analitik bir 

indirgemeciliğe” neden olmuştur.  

Ernesto Laclau ise çokluk kavramına ilişkin eleştirilerini düşünürlerin içkinlik 

anlayışı üzerinden ortaya koyar. Laclau‟ya göre kötülük sorunundan doğan içkinlik 

tartışmaları, modern felsefeyle birlikte seküler bir karakter kazanmış olmakla 

birlikte, kavram her zaman taşıdığı homojenlik ve bütünlüğün sorgulanmadan kabul 

edilmesi riskini taşır. Negri ve Hardt‟ın çokluk kavramı da bu türden bir sorgulamaya 

açıktır. Zira çokluk hâlihazırda içkin ve kendiliğinden bir güç olarak farklılıkların 

                                                 
293

 Amorim, H. (2018). “Maddi Olmayan Emek Teorileri: Marx‟a Dayanan Eleştirel Bir Bakış” (s. 

80). Çev: Ferhat Sarı, Maddi Olmayan Emek Teorisi, Haz: Arif Koşar. İstanbul: Kor. 

294
 A.g.ç., s.80. 



137 

içinde silindiği bir ortaklaşalık olarak yorumlanabilir ve o noktada temsil kavramının 

tasfiyesine ilişkin bir eleştiriyle karşı karşıya kalır. Bu türden bir eleştiri aynı şekilde 

evrensel bir görevle onu gerçekleştirecek olan işçi sınıfının tikelliği arasındaki 

asimetriye ilişkin bir eleştiri olarak Marksizme de yöneltilebilir. Zira bu noktada 

tikellik ile topluluğun genel iradesi/evrensellik arasında tam bir tekabüliyet farz 

edilmesi gerekmektedir. Ne var ki Laclau, istikrarsız ve heterojen unsurların tarihsel 

inşası dışında bir evrensellikten bahsedebileceğimiz konusunda şüphelidir. Tam da 

bu nedenle çokluk kavramını hegemonya ve antagonizma kavramının öncelediğini 

ifade eder.
295

 

Bu bölümde ele aldığımız düşünürlerin ortak amacının Marksist teoriyi postyapısalcı 

teoriyle buluşturmak olduğunu söyleyebiliriz. Bu açıdan teoriye yöneltilen eleştiriler 

iki teoride de karşılık bulacaktır. Marksist çerçeveden yöneltilecek öncelikli eleştiri 

düşünürlerin artı-değer ve diyalektik kavrayışlarından vazgeçmelerine ilişkin 

olacaktır. Marksist perspektifin kapitalizm analizinde sömürüyü mümkün kılan en 

önemli bileşenlerden biri olan art-değer, Negri ve Hardt için emek zamanıyla 

ilişkilidir, fakat emek zamanının sınırsız genişlemesiyle birlikte ve artık ölçülebilir 

olmamasından hareketle anlamını yitirmiş bir analiz noktası haline gelir. Bu eleştiri 

bir diğer açıdan düşünürlerin maddi olmayan emek kavramsallaştırmasına dayanır. 

Zira tam da maddi olmayan emeğin işaret ettiği şey, zamanın kontrolünün tümüyle 

kapitalistin eline geçmesidir ve bununla birlikte artı-değer tartışması gereksizleşir. O 

halde artı-değer üzerinden yapılan eleştirinin ikinci katmanını maddi olmayan emek 

kavramsallaştırması oluşturur. Maddi olmayan emeğe ilişkin eleştiri, temelde onun 

maddi emekle karşıtlaştırılmasına, eş deyişle emeğin kafa ve kol emeği şeklinde 

bölünmesine denk gelecek bir hiyerarşi yaratmasına yöneliktir. Bu türden bir 

dikotomi siyasal kavrayışlarında da gözlemlenir ve bu açıdan imparatorluk ile 

çokluğa ilişkin farklı açılardan yapılan eleştiriler yine Marksist ve postyapısalcı 

düşünce çerçevesinde değerlendirilebilir. Marksist perspektiften düşünürlere 

yöneltilen eleştirinin temelinde diyalektik perspektif eksikliği, eş deyişle 

imparatorluk ve çokluğun tek taraflı bir belirlenim ile ayrılması yer alırken; 

postyapısalcı çerçeveden (özellikle Laclau ve Mouffe tarafından) düşünürlerin 

                                                 
295

 Laclau, E. (Winter, 2001). Can Immanence Explain Social Struggles?, The Johns Hopkins 

University Press, Vol. 31, No. 4 (pp. 2-10). https://www.jstor.org/stable/1566425. (Erişim tarihi: 

20.08.2020).  

https://www.jstor.org/stable/1566425


138 

iktidarı bütünlüklü kavrama şekline itiraz edilir. Bu ikinci açıdan düşünürlerin 

teorilerinde aslında kendilerinin de bağlı oldukları Foucaultcu iktidar anlayışından 

bir sapma gözlemlenebilir. Onlar hem iktidarın heryerdeliğinden, dağılmış ve 

hareketli varoluşundan bahsetmekte hem de Marksist gelenekle uyum içinde iktidarı 

ele geçirilebilecek bir bütünsellikle kavramaktadır. Teorilerinde imparatorluğun 

hareketleri çokluğun hareketlerinin belirlemesine bağlanmış, çokluk ise içkin gücü 

ve kendinden menkul değeriyle tek belirleyici konumunda ele alınmıştır. Bu açıdan 

söylemelerindeki temel çelişkinin hem kapitalizmin ikincil ve tepkisel olması hem de 

onun tüm zaman ve mekânları kuşatan geniş gücüne vurgu yapılması olduğu 

söylenebilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 

4. DEMOKRASĠ EKSENLĠ SĠYASAL KAVRAYIġ 

Çalışmamızın değerlendirmeden önceki bu son bölümünde çağdaş siyaset 

felsefesinin belki de en güçlü ve güncel tekliflerinden biri olan radikal demokrasi 

projesi tartışılacaktır. Ernesto Laclau ve Chantal Mouffe‟un 1985 yılında yayımlanan 

ve Marksist perspektife katkı olarak sundukları Hegemonya ve Sosyalist Strateji 

çalışması, ortaya koydukları radikal demokrasi teklifleri üzerine oldukça büyük 

tartışmalar yapılmış, aynı zamanda Marksist teoriye ilişkin eleştirileri ve teoriden 

kopuşlarıyla eleştirilmiş bir siyasal proje sunmaktadır. Bu projeye göre Marksist teori 

uzun süredir bir kriz içindedir; onun kavram ve kategorileri değişen toplumsal ve 

politik yapılar bakımından geçerliliğini yitirmiştir ve teorinin artık terk edilmesi 

gerekmektedir. Dolayısıyla yeni toplumsal hareketleri kendi farklılıkları ile 

tanımlayıp analiz edebilecek, dahası bu çeşitlilik ve farklılıklarla bir arada var olma 

imkanlarını araştıracak yeni bir siyasal perspektif sunmak gerekir. Kökleri yine 

postmodernizm ve postyapısalcılığa dayanan bu teorinin Marksist felsefeye yönelik 

tavrı özetle; evrenselliğin reddi, öznenin reddi, toplumsal kapanma olarak 

komünizmin reddi çerçevesinde belirlenebilir. Bu nedenle çalışmamızın bu bölümü 

üç temel ve diğer alt başlıklarıyla, önce evrenselin reddinin felsefi temellerine, 

düşünürlerin siyasalın değişmez unsuru olarak koyutladıkları antagonizmaya dayalı 

demokrasi perspektiflerine, toplumsal ilişkilenme biçimlerini nihai bir belirleyici 

unsur veya özne tayin etmeden tahlil edebilmek üzere söylem, hegemonya ve 

eklemlenme kavramlarına ve en sonunda da kendini çeşitli biçimlerde dayatan 

toplumsal farklılıkların siyasal hareket biçimlerine ayrılacaktır. Tartışmalarda 

projenin Marksizme yönelik eleştirilerinin geçerliliği, ortaya koydukları yeni 

yaklaşımın imkân ve açmazları değerlendirilecektir. Öncelikle Marksist teorinin 

krizine bakmamız bu noktada uygun olacaktır. 

Perry Anderson Batı Marksizmi‟nin tarihsel haritasını ortaya çıkarırken teori içindeki 

değişimleri ve krizleri özellikle teori ile pratik arasındaki çatışmadan ve kopuştan 

hareketle belirler.  



140 

Birinci Dünya Savaşı‟ndan önce doğu ve orta Avrupa‟da bağlı oldukları partiler 

içinde siyaset ile düşünceyi hiçbir zaman birbirinden ayırmayan klasik 

Marksistler geleneği içinde gerçekleşen teori ile pratik arasındaki organik birlik 

batı Avrupa‟da 1918‟den 1968‟e kadar geçen yarım yüzyıllık süre içinde gitgide 

kopacaktı.
296

  

Marksist teorinin somut sınıf pratiğinden zaman içindeki bu kopuşu, bir yandan 

teoriyi belli bir yönde düzenleme çabasına sevkederken diğer yandan krizin aslında 

kökensel olduğu ve aşılamayacağı yönündeki görüşü güçlendirmiştir. Daha açık bir 

ifadeyle; bu tekabüliyet krizi, Marksizmi ya teorik-bilimsel ağırlıklı salt akademik bir 

faaliyete dönüştürmüş ya da teorinin yüzyıla ilişkin yetersizlikleri vurgulanarak 

topyekûn tasfiyesine neden olmuştur. Post-Marksizm adıyla anılan ve bu bölümde 

Laclau ve Mouffe özelinde ele alacağımız görüş, bu ikinci hatta yer alır ve 

Marksizmin temel kategorilerinin eleştirisi yoluyla bu teoriden radikal bir kopuşa 

işaret eder. 

Marx ve Engels‟in teorilerinin kendi dönemleri içinde taşıdığı anlamı ve analizlerinin 

değerini teslim etmekle birlikte, günümüz toplumlarını açıklamada yetersiz kaldığı 

fikri daha önce Thomas Masaryk tarafından bir “kriz” olarak ifade edilmiş
297

 ve Karl 

Korsch tarafından yeniden dile getirilmiştir. Korsch “(…) giderek daha üstün bir 

kuramsal kusursuzluğa doğru geliştirilen Marx-Engels teorisinin artık şimdiki işçi 

hareketinin pratiğiyle doğrudan bağları yok”
 298

 diyerek teori lehine genişleyen ve 

pratikten gittikçe uzaklaşan bu durumu ifade eder. Korsch‟a göre krizin nedeni, ne 

tam anlamıyla Marx sonrası Marksistlerin teoride yaptıkları değişiklikler -onu 

yorumlama biçimleri arasındaki farklılıklar ve çekişmeler veya Marx‟tan uzaklaşarak 

teoriyi saptırmaları- ne de “saf” olarak Marx ve Engels‟in teorisidir. Korsch‟a göre 

asıl sorun tarihsel akıştan koparak soyut ve pasif hale gelen teorik uğraşlardan 

kaynaklanmaktadır; eş deyişle yaşanmakta olan bir anlamda fetişizm olarak 

adlandırılabilecek bir teorik krizdir. Bu anlamda Korsch‟u asıl ilgilendiren mesele 

                                                 
296

 Anderson, P. (2016). Batı Marksizmi Üzerine Düşünceler (s. 59-60). Çev. Bülent Aksoy. 5. Baskı. 

İstanbul: Birikim. 

297
 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 48.). Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim.  

298
 Korsch, K. (1991). Marksizm ve Felsefe (s. 107).  Çev. Yılmaz Öner. İstanbul: Belge. 



141 

kapitalizmin tarih içindeki değişim ve genişlemelerini hesaba katmayan bir tarih 

anlayışı olarak belirlenebilir.  

 Materyalist tarih anlayışı, mevcut tüm sosyal ilişkilerin yanılsamalarını ve 

geçici görünümlerini sürekli olarak önce teoride eleştirip sonra da pratikte ilgâ 

eden devrimci bir sınıfın öznel eyleminin ayrılmaz bir parçası olarak, 1850 

öncesi devrimci dönemden hareketle oluşturuldu. Bunu izleyen dönemde ise, 

dışsal yasalarca belirlenen bir şey olarak sosyal gelişimin nesnel istikâmetiyle 

ilgilenen tamamen soyut ve pasif bir teori şeklinde geliştirildi.
 299

 

Krize öznellik ve nesnellik salınımında çözümler arayan Marksist teori, Korsch‟a 

göre, baskın Marksizm okuması olarak kendisini Ortodoks Marksizmin bilimsel 

indirgemeciliğinde görünür kılmıştır. Kabaca bu bilim; Marx‟ın analiz merkezi 

olarak “maddi koşullar”dan, “üretim güçleri ve “üretim araçları”ndan hareketle 

anlamaya yöneldiği tarihsel süreci tek başına sistematik olarak açıklayacak, belirli 

yasaları olan ve nihayetinde diğer tüm insani faaliyetleri belirleyecek nesnel bir 

yasallık sunduğu düşünülen ekonomizme işaret etmektedir. Ekonomizm Marx‟ın 

Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı‟nın Önsöz‟ünde yer alan “maddi yaşamın 

üretim tarzı, genel olarak toplumsal, siyasal ve entelektüel yaşamı koşullandırır” 

önermesinden hareketle siyaset, ideoloji, hukuk gibi üst-yapı unsurlarının 

ekonominin “mutlak belirleyiciliği” altında olduğu şeklinde yorumlanmasıyla ifade 

edilebilir. Zira ekonomizm, dar anlamıyla ekonominin bir yandan tüm toplumsal 

formasyonu belirlerken, esas olarak tarihin nesnel yasalarının da özü olması fikri 

üzerine kuruludur. Bu bakımdan üretim biçimine yapılan nihai vurgu, merkezi ve 

toplumsal diğer öğelerden ayrı bir çekirdeği olması itibariyle ilişkiselliğini kaybetmiş 

bir açıklama modeli haline gelir. Kısacası ekonomi, tarihin nesnel yasalarının 

bağımsız özü olarak değerlendirilerek fetişleşir. Nihayetinde bu ekonomist 

indirgemeci görüş, bahsi geçen krizin bir çözümü olarak sunulmuş olsa da aslında 

kriz argümanını güçlendirmiş ve Marksizme yönelik sonraki eleştirilerin ve ondan 

kopuşun da güçlü bir gerekçesi ve çıkış noktası haline gelmiştir. Daha açık bir 

ifadeyle; tarihsel materyalizmin, kendi içsel yasalarıyla hareket eden bir bilim olduğu 

                                                 

 
299

Korsch, K. (2015). Marksizmin Krizi, 

https://komunizminguncelligi.wordpress.com/2015/05/25/marksizmin-krizi-karl-korsch/. (Erişim 

Tarihi: 9.9.2018).  

https://komunizminguncelligi.wordpress.com/2015/05/25/marksizmin-krizi-karl-korsch/


142 

düşünülen ekonomik perspektife indirgenmesi, teorinin ağırlık kazanarak 

pratikle/hareketle bağının kopmasına işaret etmekte, bu yoruma ilişkin eleştirel 

tavırlar da üst yapıya ait kategorilerin yeniden değerlendirilmesi yönünde başka bir 

çabayı ortaya çıkarmaktadır. O halde Ortodoks Marksist yorumlar post-Marksizmin 

imkân koşullarını ortaya koyan ve kriz argümanını besleyen etkenlerden biri 

olmuştur. Nihayetinde bu okuma kimi çevrelerde Marksizmin temel kategorilerinden 

kopuşun güçlü nedeni haline gelmiştir.
300

  

4.1. Marksist Tarih AnlayıĢına ĠliĢkin Temel EleĢtirel Argümanlar 

Bu tartışmalar iki kutuplu olarak; ya temelde tarihin sabit ve rasyonel bir ilkesi 

olduğu, tarihsel hareketin kendi iç yasalarınca belirlendiği -ve dolayısıyla kimi 

zaman müdahalenin gereksizleştiği- düşüncesiyle ya da „son kertede‟ dahi hiçbir 

belirleyicinin olmadığı, olumsal ilişkilerle şekillenen bir tarih perspektifiyle ve bu iki 

görüş arasına keskin bir sınır çizilmesiyle ve kamplaşmayla sürdürülür. İlk yaklaşımı 

örnekleyen Kautsky‟nin “Görevimiz devrimi örgütlemek değil, kendimizi devrim 

için örgütlemektir; devrimi yapmak değil, ondan yararlanmaktır”
301

 ifadesi ile 

yapılabilecek çıkarım, kapitalizmin en nihayetinde burjuvazinin eliyle kriz 

yaşayacağı ve işçi sınıfının bu anı kendi lehine yalnızca kullanacağı fikridir. 

Dolayısıyla sosyalizm, tarihin belirlenmiş yasalarıyla garanti altına alınmış 

durumdadır. Tersine, kurucu ve temel bir ilkenin veya yasanın yokluğu olarak ifade 

edilen ikinci yaklaşım ise olumsallık mantığına aittir. Post-Marksist düşünürler 

zorunluluğu reddederken tarihsel bir belirlenmemişlik ve dikişsizliğe vurgu yaparak 

olumsallığı temel alır; fakat olumsallık bu defa zorunluluğun dikotomik karşıtı değil, 

aynı zamanda belirlenmiş/belirlenmemiş ayrımının aşıldığı nokta olarak ifade edilir. 

Zira post-Marksist düşünürlere göre her belirlenme/belirlenmeme ayrımı, 

belirlenmemiş olanın sınırının belirlenmiş tarafından çizildiği, yine ikiliklerin sürüp 

gittiği temelci bir düşünceyi ifade eder. Dolayısıyla post-Marksist düşünürlere göre 

olumsallık artık sadece dikişli olmamayı ve tamamlanmamayı ifade edecektir. 

                                                 
300

 Bu, post-Marksizmin teoriyi tümden Ortodoks Marksist perspektife yönelik eleştirilerinden 

hareketle terk ettiği anlamına gelmez. İlk bölümde de göstermeye çalıştığımız gibi, Marx‟ın insanı 

tümüyle rasyonel bir varlık olarak düşünmesi, karakteristik özelliklerin değil bütüncül ve türsel 

özelliklerini vurgulaması, devrim sonrası zaman içinde antagonizmaların yok olacağına ve siyasetin 

gereksizleşeceğine dair gönderimleri bu eleştirilerin en görünür örnekleri olarak ele alınabilir. 

301
 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 55). Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 



143 

Her şeyden önce kaynak ve belirlenmiş yön
302

 tayin etme çabası, düşünürlere göre 

özcü bir yaklaşımdır. Çağın çoğulcu karakteri ve mücadelelerin zengin çeşitliliğini 

kavrayamadığı gibi, aksine total bir rasyonalite ve evrensellik iddiasına 

dayandığından kapalılıkla maluldür. Bu haliyle geleneksel sol muhafazakâr bir 

pozisyona konumlanmaya başlamıştır. Toplumsal mücadelelerin çoğulluğu ve 

zenginliği bu türden bir siyasal yaklaşıma artık izin vermemektedir. Tarihsel olarak 

da yanlışlanarak sadece başarısızlık ve hayal kırıklığı yaratan bu teorinin sınıf 

perspektifi, özellikle faşizme yakınlığıyla dikkat çekerken, gelecek için de tümüyle 

rasyonel ve saydam bir toplum umudunu halihazırda ortadan kaldırmıştır. Özetle; 

tarih ve toplum için herhangi bir ilkenin postule edilemeyeceği ve toplumun dikişsiz 

olduğu fikri; dolayısıyla bir “toplum”dan dahi bahsedemeyeceğimiz fikri
303

 belli 

açılardan, özellikle devrimci pratiğin kaynağı ve yönünü tayin etme bakımından 

Marx‟ın temel kategorilerinden bir kopuşu gerektirir. Bu kopuş açısından post-

Marksizm Marksizmin korunmadan aşılması olarak okunabilir.
304

  

4.2. Marksist Özne AnlayıĢına ĠliĢkin Temel EleĢtirel Argümanlar 

Modernitenin sorgulanmasıyla başlayan süreç, onun özellikle özne kategorisinin 

verili ve doğal, değişmez ve belirleyici konumuna ilişkin tartışmalarla şekillenmiştir. 

Böylesi bir özne anlayışı hakikatin taşıyıcısı ve üreticisi olması konumuyla yasa 

koyucu bir aklın tekeline sahip olmakla veya ona dayanmakla eleştirilir. Aydınlanma 

düşüncelerinin yanılsamalarını Benhabib şöyle sıralar: “Kendi kendisine şeffaf olan 

                                                 
302

 Düşünürlere göre geçmişte ve gelecekte sabiti olan bütün düşünce biçimleri idealizme işaret eder. 

Hem Platoncu hem de Aristotelesçi düşünceye referansla ortaya koyulan ideal bir kök veya bir telos 

fikri, Marksizmin de dahil edildiği bir felsefi gelenek olarak idealizm çatısı altında eleştirilir. Ne var 

ki Marx ve Engels ütopik sosyalistleri eleştirirken kendi konumlarını şöyle ifade etmiştir: 

“Komünizm, bizce, oluşturulması gereken bir durum, gerçekliğin kendisini uydurmak zorunda olduğu 

bir ideal değildir. Günümüzdeki durumu ortadan kaldıran gerçek hareketi komünizm olarak 

adlandırıyoruz. Bu hareketin koşulları, bugün mevcut olan öncüllerden doğmaktadır.” Bkz. [Marx, 

K.& Engels, F. (2013). Alman İdeolojisi (s. 43).  Çev: Tonguç Ok, Olcay Geridönmez. İstanbul: 

Evrensel]. Dolayısıyla Marx ve Engels‟i bu anlamda bir idealizme hapsetmek pek kolay 

görünmemektedir.  

303
 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru. Çev. Ahmet Kardam, İstanbul: İletişim. Ayrıca bkz. Laclau, E. (2015).  Evrensellik, Kimlik, 

Özgürleşme. Çev: Ertuğrul Başer. İstanbul: Birikim. 

304
 Elbette teorilerinin kimi noktalarda birbirlerine yaklaştığını söyleyebiliriz. Sözgelişi Laclau ve 

Mouffe için demokratik siyasetin imkânı, yönetenle yönetilenlerin ayrımına dayanan koşulların 

ortadan kaldırılarak, toplumsal hareketlerin birbirine eşdeğerliliği ölçüsünde değer kazandığı ve farklı 

eklemlenme biçimlerine imkân tanıyan bir zeminin kurulmasıdır. Marx‟ın yabancılaşma teorisinde de 

-yöneten-yönetilen ayrımına istikrar kazandıran siyasal tercümesinde- en temelde bu ikiliklerin 

aşılması amaçlanır. Bu açıdan Marx‟ın demokrasi perspektifi, yabancılaşmanın yarattığı ikiliklerin 

aşılması anlamında komünizme işaret etmektedir.  



144 

ve kendi kendisini temellendiren akıl; yerinden çıkmış ve cisimselliği giderilmiş 

özne; tarihsel ve kültürel olumsallığın (contingency) ötesinde yer tutan bir 

Arşimetvari hareket noktasını bulmuş olma kuruntusu.”
305

 Dolayısıyla 

Aydınlanmaya yönelik eleştiriler en temelde onun dayandığı rasyonalite, özne ve 

evrensellik iddiası ve idealleri yönünde geliştirilir. “Post” düşünceleri 

tanımlayabileceğimiz nokta, moderniteye karşıt olarak, toplumsal ve tarihsel süreçte 

belirli ve yasa koyucu bir sabit, onun yönünü tayin edecek bir akıl ve bu aklın 

zorunlu yasalarının evrensel ifadesinin reddidir. O halde bu düşünceleri genel 

hatlarıyla olumsallık, belirsizlik, tikellik gibi kavramlar zemininde ifade edebiliriz. 

Postmodern ve postyapısalcı bu eleştiriler, çalışmamıza konu olan post-Marksistlerin 

de hem kimi ahlaki ve siyasal projelere hem de Marksizme yönelik eleştirilerine 

zemin sunar. Buradan hareketle Marksizme yönelik eleştirilerinin genel çerçevesiyle 

tarihsel zorunluluk-olumsallık gerilimi, işçi sınıfının bir özne olarak tayin edilmiş 

tarihsel rolü ve ontolojik önceliği ve evrensellik-tikellik ilişkisi olduğu söylenebilir. 

Toplumsal dönüşüme konu olan ve kaynaklık edecek düzlemlerin olumsal ve belirsiz 

karakteri aynı zamanda bu dönüşüme belirli bir özne tayin etmenin önündeki 

engeldir.  

O halde Marksizm söz konusu olduğunda tarihin ilkesi ve yönünün belirlenmiş 

olduğu argümanında ortaya çıkan zorunluluk tartışmalarının boyutu, toplumsal 

formasyonun belirleyicileri/aktörleri üzerinden yol alır. Toplumsal yapının belirleyici 

temelinin ekonomi olduğu ve sosyalist toplumsal dönüşümü gerçekleştirecek itici 

gücün ekonomik alandaki mücadeleden (üretici güçler ile üretim ilişkileri arasındaki 

çatışmadan) geleceği argümanı, bu bağlamda işçi sınıfının tarihsel-toplumsal rolü ve 

öncülüğü iddiasını da ön plana çıkarmıştır. Bu okumadaki iddia, işçi sınıfının 

ekonomi temelli sınıfsal çelişkileri ortadan kaldırarak tarihin yönünü değiştirecek 

sınıflar üstü (evrensel ve birleştirici bir güç olarak) bir konuma sahip olması 

yönündeki ayrıcalıklı nitelemesiyle şekillenir. Başka bir ifadeyle düşünürlere göre; 

Ekonominin alanının içsel yasalara tabi, kendi kendisini düzenleyen bir alan 

olduğu iddiası…artık daha kolay yanlışlanabilecektir ve sınıf konumlarının 

tarihsel çıkarların zorunlu yeri olduğu düşüncesi de artık bu bakış açısının 

                                                 
305

 Benhabib, Ş. (1992). Modernizm, evrensellik ve birey: Çağdaş Ahlak felsefesine Katkılar (s. 20). 

Çev. Mehmet Kaçak. İstanbul: Ayrıntı. 

 



145 

kabullenilmesiyle geçerli olmayabilir, yani nihai bir sınıf çekirdeğinde 

sabitleştirilebilecek toplumsal faillerin oluşumu için sabit bir ilke olmayabilir.
306

  

Sosyalist hedefler ile sınıf arasında kurulan “doğrudan” bağdan dolayı bu belirleme, 

Laclau ve Mouffe‟a göre somut tarihsel verilerle değil, sadece ontolojik önceliği 

olduğu düşünülmüş olan işçi sınıfının tarihin yönünü değiştirecek ayrıcalıklı sınıf 

olarak görülmesine neden olmuştur. Düşünürlerin temel itirazlarından biri, onların 

belirli ve kapalı, baştan kurulmuş veya içsel güçlerine atıfla olumlanmış bir özne 

anlayışının en nihayetinde nesnel karşıtlıkları aşarak tarihi başka bir düzleme taşıma 

tekeline sahip oluşudur. Bu aynı zamanda ulaşılacak ve belirli bir evrenseli tek bir 

tikel kuvvetin temsil edebileceği veya gerçekleştirebileceği anlayışına yönelik de bir 

itirazdır. Onlar için, karşı karşıya gelen tamamlanmış özne ve öznelliklerden değil, 

sürekli değişken ve bu anlamda bir tanım ve belirlemeye sığmayan 

konumlanmalardan ve onlar arasındaki hegemonik mücadelelerden bahsedilebilir. 

Fakat bu mücadelenin sonucu hiçbir zaman evrenseli nihai olarak temsil etme veya 

onu edimselleştirme şeklindeki sonul bir kapanmaya sebep olamaz. Bu açıdan ne 

özne ne tarih ne de evrensellik bir kök veya telosla tanımlanabilir.  

4.3. Sosyolojik ve Siyasal Argümanlar 

Bir diğer yandan, post-Marksizmin radikal projesinin somut tarihsel kaynaklarına 

baktığımızda, Avrupa‟daki siyasal değişimlerin oldukça büyük etkisi olduğu fark 

edilebilir. Buraya bakmak bizi hem krizi hem de krize ilişkin cevapları, bir başka 

deyişle hem Ortodoks Marksizmi hem de özellikle bu Marksist yoruma yönelik 

radikal bir eleştiri olarak Post-Marksist hattı anlamaya yaklaştıracaktır.  

Daha önce de bahsettiğimiz gibi en temel siyasal nedenlerden biri Avrupa Komünist 

Partileri ile işçi sınıfı arasındaki yapısal ilişkinin ortadan kalkmasıdır.
307

 Özellikle 

Sovyetler ve Doğu Avrupa‟da İkinci Dünya Savaşı sonrası yaşanan rejim sorunları, 

Soğuk Savaş dönemiyle yaşanan kapanmadan sonra, siyasi ve ekonomik canlılığa 

                                                 
306

 Gülenç, K. & Kulak, Ö. (2012). “Post-Marksist Siyaset Anlayışı ve Eleştiriler”, Marx‟ın Halleri, 

Marksist Düşüncede Diyalektik Bir Yolculuk (s. 312). İstanbul: Kalkedon. 

307
Post-Marksizme göre bu, epistemolojik önceliği ve üstünlüğü olduğu düşünülen Parti‟nin 

mücadelenin “nesnel anlamına vakıf olduğunu düşündüğünden” doğan doğal bir sonuçtur. Tam da bu 

nedenle tanınan her ayrıcalık nihayetinde bir otoriterleşme ve dışlama pratiğinin doğmasına neden 

olacaktır. Bu aynı zamanda evrensel ve tikel arasındaki uçurumun kapatılamaz olduğunun 

göstergesidir.  



146 

ulaşan Batı Avrupa ile düşünsel anlamda yaşanan ilk kopuşun sinyalleri olarak 

görülebilir. Bu yalnızca coğrafi bir tanımlama ve sınırlama olmaktan ziyade, zamanla 

diktatörlük ile demokrasi arasında yapılan bir ayrıma da işaret etmeye başlamıştır. 

Kısacası, Sovyetler Birliğinin dağılışı, Avrupa‟nın yeni demokrasi anlayışı ve 

kapitalizmin 1970‟lerden bu yana yenilenerek değişmesi gibi süreçler “beklenen” 

devrime karşı büyük bir umutsuzluk yaratmış, Sovyet örneği üzerinden komünizmin 

ve Marksizmin tarihsel olarak öldüğü iddialarını doğurmuştur. Bu iddia halihazırda 

1920‟lerde başlayan Marx‟ı yeniden gözden geçirme çabası içindeki çalışmaların 

hattında bir çatallanmaya neden olmuştur. Bunlardan biri teori-pratik uyuşmazlığına 

çözüm olarak, Marx‟ı teorik yönden besleyen bir kaynak olduğu düşünülen Hegel‟in 

“bütünlük” gibi kimi kavramlarına yeniden canlandırılması gerektiği yönündeyken, 

diğer hat bu girişimi Marx‟ı idealizmle bütünleştirme çabası olarak görüp reddeden 

ve onu materyalist bir kaynağa (genellikle Spinoza‟ya) götürmeye çalışan yaklaşım 

olmuştur. Diğer yandan Marksizmin öldüğü iddiası perspektifinde, işçi sınıfının 

tarihsel görevleri ile tikel talepleri arasında açılan uçurum, temsil tartışmalarını 

gündeme getirmiş ve bu tartışmalar sınıfın yerini Partinin almasına, Partinin ise 

merkeze ve ana akım siyaset yapma tarzına yaklaşmasına dek derinleşmiştir. Merkez 

siyaset kavramsallaştırması, dönemin özellikleri göz önüne alındığında, partinin, 

özellikle Avrupa‟da, devlet tarafından tanınması ve bu bakımdan burjuva 

demokrasisi çerçevesinde hareket etmeye başlamasıyla ilişkili olarak devrimci nihai 

hedeften uzaklaşması anlamına gelmektedir. Nihayetinde düşünsel açıdan bu değişim 

Marksist bir kapanma olarak görülmüştür.  

Klasik Marksist teorinin artık iş görmediği ve hem toplumsal hem ekonomik 

süreçleri, siyasal olanı ve onun antagonistik yapısını göz ardı ettiği için 

açıklayamadığı iddiasında olan Laclau ve Mouffe‟a göre, her biri birbiriyle bağlantılı 

olan; tarihsel zorunluluk mantığı, ekonominin belirleyiciliği, işçi sınıfının ayrıcalıklı 

rolü ve evrensellik anlayışı yapıbozum yoluyla def edilmesi gereken temel kavram ve 

kategorilerdir.  

Peki, özcülüğün ve doğalcılığın eleştirisinden hareketle düşünürler nasıl bir pratik-

siyasal proje önermektedir ve bu stratejinin açmazları nelerdir? Zira farklılıklardan, 

öznesiz ve merkezsiz, hiçbir şekilde kapanmayan ve hegemonik ilişkinin koşulu olan 

sürekli bir eklemlenme pratiğinden bahsederken aslında bir “toplum”dan dahi 

bahsedemeyeceğimizi söylemek siyasal bir projenin nasıl imkânı olabilir?  



147 

Çalışmamızın temel argümanı tam da bu nedenle bir fail olarak belirli görev ve 

değerlerle yüklenmiş işçi sınıfını özcü olmayan ve toplumsal hareketlere karşı 

körleşmeyen, fakat bir yandan da düşünürler gibi belirsizliklerden mamul herhangi 

bir hegemonik güç olarak konumlanmadığı bir toplumsal dönüşümün imkanını 

yeniden sorgulamanın gerekliliğine ilişkindir. Zira kapitalizm en temelde bir üretim 

biçimi olması nedeniyle hala çağın özelliğini karakterize etmektedir. Dolayısıyla 

hem Marksizmin belli biçimlerinin eleştirisini hem de halihazırda yapılmış 

eleştirilerin yeniden değerlendirmesini yapabilmek için teorinin temel noktalarını 

tespit etmemiz gerekmektedir. 

4.4. Evrenselin Reddi Olarak Post-Marksizm  

Kapitalizmin pratik temeli, içsel yapısı ve işleyişine ilişkin yapılmış kapsamlı ve 

etkili bir analiz olması bakımından, sonraki tüm anti-kapitalist teori ve pratiklere 

ilham vermiş olan Marksist teoriden kendi tarihsel-toplumsal koşullarına sıkışmış 

olduğu iddia edilse dahi tümüyle vazgeçmek kolay olmamaktadır. Post-Marksist 

teorisyenler için de Marx‟ın teorik zeminlerinde durmasının bazı gerekçeleri vardır. 

Nitekim “Marksizm yeni bir politika anlayışını olanaklı kılan geleneklerden biri 

olması ve kendi geçmişlerini oluşturması”
308

 bakımından teorilerinin temelindedir. 

Ne var ki teorilerini geliştirdikçe bu zemin görünmez hale gelmiştir. 

Hegemonya ve Sosyalist Strateji‟nin hemen başında Laclau ve Mouffe kendi 

teorilerinin Marksizmle ilişkisinin kesildiği noktayı ve genel amaçlarını açıkça ifade 

ederler:  

„Sınıf‟ gibi, düzeylerin üçlüğü gibi (ekonomik, politik, ideolojik) ya da üretim 

güçleri ile üretim ilişkileri arasındaki çelişkiler gibi çökelmiş fetişler ile 

uğraşmaktansa, bunların söylemsel olarak işleyebilirliğini sağlayan ön koşulları 

yeniden etkinleştirmeye çalıştık ve bu koşulların çağdaş kapitalizmde sürekliliğe 

sahip olup olmadığını sorduk.
309

  

 

                                                 
308

 Kaygalak, S. (2001). “Post-Marksist Siyasetin Sefaleti: Radikal Demokrasi” (s, 4). Praksis 1.  

309
 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 9). Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 



148 

Çağdaş kapitalizm yeni koşulları, daha önce Negri ve Hardt‟ın vurgusunda 

gördüğümüz gibi, enformasyon, teknoloji ve çeşitlilik temelinde bir değişimi işaret 

ederken, Laclau ve Mouffe daha çok yeni toplumsal hareketler ve bu hareketlerin 

kimlik, farklılık ve yerellik taleplerinden mürekkep bir çoğulcu radikal demokrasi 

teoriyi inşa ederler. Bu yeni toplumsal hareketler kültürel ve siyasal 

versiyonlarıyla
310

 farklı talepleri dile getirmesine rağmen, en temelde ortak 

özellikleri Mustafa Coşkun‟un ifade ettiği gibi; 

Toplumsal aktörler artık tarih adına değil, kendi adlarına konuşmakta ve şeylerin 

gidişatını yönetmeyi istemekten çok kendi özgürlüklerini; iktidar, şiddet ve 

propaganda araçları tarafından ezilmeden kendileri olabilme hakkını 

istemektedirler. "Aktör"ün dönüşü, bu anlamda, bir fetih değil savunma ruhuyla 

anlaşılmalıdır; bireylerin kendilerinin güçlü bir kolektif hamlede erimelerini 

istemez, aksine, kollektiviteye karşıdır ve ne toplumu ne de 'devlet'i tanrıları 

olarak kabul etmez. Toplumsal yaşamın doğal ya da tarihsel kanunlar yoluyla 

düzenlenmediğini ama kültürel yönelimleri belirlemek için mücadele edenlerin 

eylemlerine dayandığını iddia ederek kolektif özgürleşimden çok, bireysel 

özgürlüklere inanır.
311

 

Bu bakımdan düşünürlere göre klasik Marksist teorinin merkezi, ekonomist ve 

bütünlükçü yapısı mevcut toplumsal ve siyasal yapıyı açıklamada yetersiz kalmakta 

ve analiz artık yeni hareket noktalarına ihtiyaç duymaktadır. Bu hareket noktası 

herhangi bir zorunluluk, nesnellik, bir kök veya telos fikrinden ziyade, siyasal 

eklemlenme gibi olumsal, belirsiz, karara-bağlanamayan söylemsel alana ve tikeller 

arası ilişkiye odaklanan değişimlere dayanmaktadır. Mouffe öncelikle, devleti ve 

genel olarak siyasal-kurumsal-söylemsel olanı bir üst yapı veya ikincil gördüğünü 

düşündüğü için Marksist teoriyi eleştirir. Trevor Purvis ve Alan Hunt bu perspektifi 

şu şekilde özetler:  

 

                                                 
310

 Daha detaylı bilgi için Bkz. Coşkun, M. K. (2006). “Süreklilik ve Kopuş Teorileri Bağlamında 

Türkiye‟de Eski ve Yeni Toplumsal Hareketler”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi Cilt 61, Sayı 01. 

(ss. 67-102). 

311
 A.g.ç, s.71. 



149 

Üstyapı kavramı, üretimin dışında kalan olguların neredeyse tümünün, farkında 

olunmadan olsa da, havale edildiği artık bir kategori işlevi göregelmiştir… 

Ekonomizmin, indirgemeciliğin ve belirlenimciliğin kusurlarının en belirgin 

sonucunun, ekonomik ilişkilere ve pratiklere tek yanlı bir şekilde 

odaklanmasından ziyade insan toplumsallığının diğer birçok görünümlerine 

uygun bir teorileştirmeyi sekteye uğratmaları ve hatta dışarda bırakmaları 

olduğunu söylemek mümkündür.
312

 

Teorinin, ekonomik temele dayalı açıklama modelinden, içinden çeşitliliğin ve farklı 

toplumsal formların hem anlaşılma hem de hayat bulma zemini olarak görülen ihmal 

edilmiş bu üstyapı kavramlarına yönelmesi tarih, diyalektik, sınıf kavramlarının 

tasfiyesiyle sonuçlanmıştır. Artık ayrıcalıklı kılınan bir sınıf olmadığı gibi, toplumsal 

mücadelelerin siyasal önderi veya iktidara sahip olma gibi bir arzusu da yoktur. 

Çünkü iktidar bütünlüklü ve merkezi bir gücü, eş deyişle devralınacak bir yapıyı 

ifade etmez. İktidar bir ilişkidir ve düşünürler için de Foucaultcu kavranışıyla o 

dağılmış, ilişkisel ve minör ağlar olarak belirir. Foucaultcu bu iktidar anlayışı 

düşünürlerin çalışmalarındaki hegemonya, eşdeğerlilik vb. kavramlara zemin 

sunmakla birlikte, iktidarı ele geçirme veya devirme arzusuyla hareket eden teorilere 

ilişkin eleştirilerin de temelini oluşturur. Onlara göre bunun geçerliği iki açıdan 

doğrulanabilir; birincisi klasik Marksizm tarihsel öngörüleri itibariyle hâlihazırda 

başarısız olmuştur. Mouffe teorinin evrensel öznesi olan “işçi sınıfının tarihle 

randevusunu kaçırmış” olduğunu düşünür. İşçi sınıfına toplumda böyle bir 

hegemonik güç olabilecekse bile, bu imkânı değerlendirememiş ve gittikçe başka 

türden mücadelelere karşı kayıtsız kalarak gücünü kaybetmiştir. Dolayısıyla 

Mouffe‟un buradaki asıl vurgusu işçi sınıfının sadece toplumdaki herhangi bir tikel 

hegemonik güç olabilme potansiyeli taşımasına
313

, fakat eklemlenme gücünü -

özellikle siyasalın ve iktidar ilişkilerinin karakterine ilişkin körlüğünden ötürü- 

kaybettiğine yöneliktir. İkincisi; kapitalizm ve sağ popülist hareketin eklemlenme 

                                                 
312

 Purvis, T. Hunt A. (Sep., 1993) Discourse, Ideology, Discourse, Ideology, Discourse, Ideology... 

(pp. 473- 499).  Vol. 44, No. 3, The British Journal of Sociology. 

313
 Burada dikkat edilmesi gereken husus; işçi sınıfının herhangi bir hegemonik güç olabilmesinin 

koşulunun onun doğal ve verili özellikleri veya tarihsel zorunlulukla bir görevle yüklenmiş olması 

değil, toplumsal bir sınıf ve kimliğin herhangi bir taşıyıcısı olarak -ki bu kimlikler de düşünürlere göre 

hiçbir zaman sabit değildir- bu imkana sahip olmasına ilişkin olmasıdır. Düşünürlere göre, işçi sınıfı 

herhangi bir ayrıcalığa ne ontolojik ne de tarihsel olarak sahiptir. 



150 

gücü mevcut siyasalın analizi için bakılması gereken yeri açıkça ifade etmiştir. 

Düşünür, bu başarısızlığın ardından gelen boşluğu merkez sağ ya da popülist siyasal 

hareketlerin doldurduğunu iddia eder. Zira sağ, tam da siyasalın doğasına uygun 

olarak antagonizmaları sürdürmekte, biz/onlar veya dost/düşman ayrımı üzerinden 

kolektif özdeşleşim imkanları sunmaktadır. Post-Marksizmin bu temel iddiasında 

yankılanan şey; hem evrensel ve nesnel görev ve hedeflerin reddine (komünizm), 

hem tarihin rasyonel ve pürüzsüz bir kapanma ile son bulacak zorunlu ve belirlenmiş 

bir hareketi olduğu tezine (tarihsel materyalizm), hem de evrensel bir görevi herkes 

adına üstlenecek ontolojik olarak ayrıcalıklı bir tikel (işçi sınıfı) olduğu tezine ilişkin 

bir sorgulama ve reddiyeye uzanmaktadır.  

Laclau da Evrensellik, Kimlik ve Özgürleşme çalışmasında moderniteye özgü 

rasyonalitesi ve evrensel özne düşüncesi üzerinden Marksizmin bir çeşit “laik 

eskatoloji” olduğunu iddia eder. Modernite düşüncesinde, daha önce evrensel özne 

olarak kabul edilen Tanrı‟nın yerini insan öznesinin almasıyla birlikte saydamlık ve 

bilinebilirliğin ön plana çıkan kavramlar olduğu söylenebilir. Doğanın ve insanın 

bilinebilirliği epistemolojik ve ontolojik olarak kabul görürken, siyasal teorilerinde 

genel olarak toplumun ve tarihin bütünsel olarak bilinebileceği düşüncesi hâkim 

olmaya başlamış, bu düşünce, tarihin belli ilkelerinin sistematik bir analizle ortaya 

çıkarılıp, geçmiş ve geleceğin saydam olarak görülebileceği bir düşünce ufkunu, 

içinde ikiliklerin aşıldığı, antagonizmaların son bulduğu mükemmellik tasavvurunu 

harekete geçirmiştir. Bu mükemmellik ufku, bugünün ve tikelin lağvedilmesi 

anlamına geleceği gibi, bu amaca ulaşabilecek, eş deyişle evrenseli temsil edecek bir 

failin ontolojik ve epistemolojik olarak baştan ayrıcalıklı kılınmasını da gerektirir. 

Dolayısıyla Laclau‟nun ifadesiyle;  

(…) tümüyle akılcı ve laik bir eskatoloji bize, tikellik ve evrensellik arasındaki 

çelişkinin üstünde bir aktörün olanaklılığını, ya da daha çok, taşıdığı tikellikte, 

hiçbir aracılık sistemi olmaksızın, doğrudan doğruya insanın katıksız ve evrensel 

özünü ifade eden bir aktör göstermek zorundadır. Bu aktör, Marx için, tikelliği 

böyle dolaysız bir tarzda evrensellik ifadesi olan proletaryadır…
314

  

 

                                                 
314

Laclau, E. (2015).  Evrensellik, Kimlik, Özgürleşme (61). Çev. Ertuğrul Başer. İstanbul: Birikim. 



151 

Oysa Laclau için öncelikle, tam bir özgürleşim söz konusu olduğunda, özgürleşimin 

çatışma içinde olduğu “öteki”den, eş deyişle baskıdan söz etmek gerekecektir. Eğer 

bu ikili arasında bir ilişkisizlik veya uçurum söz konusuysa, özgürleşimi açıklayacak 

ortak bir zemin bulmak imkânsız hale gelir. Eğer bu ikili arasındaki ilişki ortak bir 

zemine dayanıyorsa, bu durumda özgürleşim radikal olamayacaktır. Çünkü bu ilişki, 

ikili arasında bir bağlılık gerektirir ve kurucu eylemi olumsallaştırır. Burada 

Laclau‟nun vurguladığı esas mesele, ikilikler arasındaki ilişkinin nesnel ve tek taraflı 

olamayacağıdır. Aynı şekilde tikel ve tümel arasındaki ilişki de katıksız bir 

farklılıktan ziyade, kapatılamayan fakat ayrık da olmayan bir ilişkidir. Bu ilişki 

sürekli olarak bir asimetriye ve olumsal değişimlere tabidir. Düşünüre göre 

“evrensel, tikelle kıyaslanamaz, ancak tikellik olmadan da varolamaz.”
315

 Bir başka 

deyişle “Bütünlük imkânsızdır ve aynı zamanda tikelin olmazsa olmazıdır: bu 

bağlamda bütünlük tikelin içinde yokluğuyla vardır, tikeli sürekli olarak kendisinden 

başka bir şey olmaya, ancak istikrarsız ve kapanmamış bir rol olarak 

gerçekleşebilecek evrensel bir rol üstlenmeye zorlayan kurucu bir eksiklik olarak 

vardır.”
316

 Bu durumda iki sonuç öngörülebilir. Birincisi, tümel veya evrenselin aşkın 

bir hedef olarak belirli bir tikelin ulaşabileceği bir gösteren değil, “gösterileni 

olmayan boş bir gösteren” olduğudur. Daha açık bir ifadeyle o imkânsız bir 

kapanma, eksik bir ufuktur. Laclau için tam da bu eksiklik siyasalın ve demokrasinin 

olanağına işaret eder. İkincisi, herhangi bir tikel kimlik veya sınıf, evrenselin ve 

özgürleşmenin göstereni haline gelirse, bu, onun aynı zamanda tikelliğini kaybetmesi 

ve evrenseli bulanıklaştırması anlamına gelir. Dolayısıyla evrensellik ve tikellik 

ilişkisi, düşünürlere göre hiç de Marksist teorideki gibi, bir zemin olarak tarihin 

yasaları çerçevesinde ve nesnellik sınırları içinde anlaşılabilecek ve böylece 

ayrıcalıklı bir sınıfın mücadelesi ile kazanılarak bir tarafın lehine sonlanacak veya 

kapanmayla nihayete ulaşacak bir ilişki değildir.  

Toparlayacak olursak; düşünürlere göre klasik Marksist teorinin dayandığı ve 

eleştirilerinin hedefinde olan üç temel tezi vardır. Bunlar;  

Ekonominin hareket yasalarının içsel karakterine ilişkin koşul, üretici güçlerin 

nötr olduğu tezine; toplumsal faillerin ekonomik düzeydeki birliği koşulu, işçi 

                                                 
315

 A.g.e., s. 93. 

316
 A.g.e., s. 66. 



152 

sınıfının gittikçe homojenleştiği ve yoksullaştığı tezine; üretim ilişkilerinin 

ekonomik alanı aşan „tarihsel çıkarlar‟ın gerçek yeri olması gerektiği koşulu, işçi 

sınıfının sosyalizmde temel bir çıkarı olduğu tezine tekabül eder.
317

 

Bu eleştirilerin hareket noktası düşünürlerin teorilerinin merkezinde yer alan 

antagonizma, hegemonya ve söylem kavramlarına bakılması yoluyla netlik 

kazanabilir. 

4.5. Siyasalın Ġmkânı: Antagonizmadan Agonizma’ya 

Laclau ve Mouffe antagonizma kavramını netliğe kavuşturmak üzere, öncelikle 

kavramın kendisiyle sıklıkla karıştırılan çelişki ve karşıtlık kavramları arasında çizgi 

çeker. Bu aynı zamanda epistemolojik bir belirleme ve bir duruş noktası ortaya 

koyar. Nitekim çelişki ve karşıtlık kavramları, nesneler ve kavramlar arasındaki 

nesnel ilişki üzerinden düşünülebilir niteliktedir ve halihazırda “varolan”, 

tamamlanmış ve bütünlük içinde koyutlanmış şeylere dairdir. Daha açık bir ifadeyle, 

karşı karşıya gelen iki şey, önceden var olan bütünlüklü belirlilikler şeklinde 

birbirleriyle çelişir veya karşıtlık gösterir. Sözgelimi, A tam olarak kendisi olduğu 

için onun A-değil şeklindeki ifadesi bir çelişkiyi oluştururken, A‟nın B olması da 

aynı nedenle (A‟nın kendisiyle özdeş olması nedeniyle) bir karşıtlık olarak mümkün 

değildir. Bu anlamda hem kavramsal hem de gerçek nesneler olarak kendisiyle özdeş 

bir A ve B söz konusudur.
318

 Düşünürlere göre Marx‟ın tarihin ve toplumun değişim 

eşiğini ifade eden üretici güçler ile üretim ilişkileri arasındaki çatışma, ilişkiye içsel 

ve özsel bir çelişki değildir. Hem yukarıda ifade edilen anlamıyla hem de ilişkinin 

nesnelliği söz konusu olduğu (tarih ve toplum bu ilişkinin birbirine tekabül etmediği 

noktada mekanik olarak dönüşeceği) için, Laclau ve Mouffe‟a göre, sınıf mücadelesi 

kavramında mantıksal olandan reel olana aceleci bir geçiş yapılmakta, en iyi 

ihtimalle kavramsal olanın gerçek olana birebir tekabül ettiği epistemolojik savı 

temel alınmaktadır.
319

 Oysa buradaki ilişki zorunlu olarak değil, sadece belli 

açılardan antagonist bir ilişki olabilir. Ne var ki antagonizmanın a priori olmadığı, 

                                                 
317

 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 132-3). Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

318
 A.g.e., s. 198-200. 

319
 Kundakçı, D. (2004). Pragmatist ve Post-Marksist Demokratik Siyaset Anlayışları: Rorty ve 

Laclau-Mouffe Örneği (s. 153).  (Yayımlanmış Doktora Tezi). Ankara.  



153 

ancak belli koşullar söz konusu olduğunda bu antagonistik ilişkilerin ortaya 

çıkabileceği özellikle vurgulanmalıdır. Zira antagonizma “bütünlüklerin oluşmasının 

olanaksızlığından doğar”, başka bir ifadeyle antagonizma “nesnel bir ilişki olmak 

şöyle dursun, içinde bütün nesnelliklerin sınırlarının gösterildiği bir ilişkidir.”
320

 

Eğer emek ve sermaye arasındaki ilişki antagonist bir ilişkiyse -ki düşünürlere göre 

birinin varlığı diğerinin kendi olmasını, kendiyle özdeş kalmasını engellediği ve bir 

tam oluştan bahsedilemeyeceği durumlar için böyledir- ve antagonist ilişkide 

içkinlikten ve doğal bir gidişattan bahsedilemeyeceği için, bu iki gücün çatışmasının 

belirli ve zorunlu bir kırılma ve değişim yaratacağının da garantisi olamaz. Bu 

durumda Marx‟ın tarih teorisi, çelişki ve antagonizma arasında yapılan bir ayrımla 

eleştirilebilir bir karakter taşımaktadır. Hatta düşünürlere göre bu ilişkinin bir sınıf 

mücadelesi yaratacağının garantisi olmadığı gibi, tarihsel örnekler ve ampirik 

durumlar üzerinden bu eleştirileri doğrulanmıştır. Dahası, diyalektik ilişkinin 

gerçekte var olduğunu düşünmek, eş deyişle mantıksal çelişkileri gerçekliğe tekabül 

ettirmek, düşünürler için tarihte bir yön ve bütünlük görme arzusunun çıktısı olarak 

idealizm örneğidir. Bu bakımdan herhangi bir tikel toplumda işçi sınıfının “sınıf 

mücadelesi” vermesi olası bir durum olmakla birlikte, bunun tüm toplumlardaki işçi 

sınıflarına ve genel olarak tüm tarihe sirayet eden evrensel bir mücadele olacağı 

düşüncesi hatalıdır.  

Siyasal Üzerine ve Dünyayı Politik Düşünmek isimli çalışmalarında Mouffe da 

öncelikle siyasal ve siyaset arasında bir ayrım yaparak antagonizmanın ontolojik 

boyutunu ortaya koyar. Mouffe‟a göre siyaset; birlikte yaşamaya ilişkin pratikleri ve 

mevcut kurumları ifade eden ontik boyutken, siyasal; toplumun kuruluşuna ilişkin 

ontolojik boyuttur.
321

 Bu, siyasal sorunların teknik ve biçimsel sorunlara 

indirgenemeyeceği, liberalizmde olduğu gibi rasyonalist ve bireyci perspektifle de 

ele alınamayacağını ifade eder. Hem toplulaştırıcı (aggregative) hem de müzakereci 

(deliberative) liberal siyaset anlayışında ön plana çıkan sırasıyla araçsalcı-bireyci-

iktisadi yaklaşım ile ahlaki-iletişimsel-rasyonalist yaklaşım, siyasalın antagonistik 

boyutunu gözden kaçırmaktadır. Bu açıdan siyasala anlamını veren iktidar, 

antagonizma ve güç ilişkilerinin göz ardı edilmesi, “iktidarın rasyonel bir tartışma ile 

                                                 
320

 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 202). Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

321
 Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, Agonistik Siyaset, Çev. Murat Bozluolcay. İstanbul: 

İletişim. 



154 

feshedilebileceği ve meşruluğun salt rasyonaliteye dayanabileceğine dair fikirler, 

demokratik kurumları tehlikeye sokan yanılsamalardır.”
322

 Mouffe‟un liberalizm 

eleştirisi yaparken Schmitt‟i referans alması bu bakımdan önemlidir.  

Bu referansın önemli noktası; Schmitt‟in, siyasalın ölçütünü dost-düşman ayrımı 

olarak koyarken, liberalizmin ekonomi ve etik ilkelerden hareketle bu çatışmayı 

gizleyen karakterini de eleştirmesidir. Schmitt için siyasal olan söz konusu 

olduğunda ekonomik ve etik ilkeler iş görmez, zira ona anlamını veren savaş ve 

mücadele kaçınılmazdır. Siyasala ilişkin bu temeli gözden kaçırmak veya onun 

üzerine örtmek sadece bir aldatmacadır. Zira:  

Savaşı önce insan katli olarak lanetleyip sonrasında bir daha asla savaş olmaması 

için" insanlardan savaşmalarını, savaşta insanları öldürmelerini ve kendilerini 

öldürtmelerini talep etmek, açık bir aldatmacadır. Savaşın, savaşan insanların 

ölümü göze almalarının, düşman saflarındaki insanların öldürülmesinin normatif 

değil, sadece varoluşsal bir anlamı vardır. Bu varoluşsallık kendisini, bazı 

idealler, programlar ya da normatif durumlarda değil, gerçek bir savaşta gerçek 

bir düşmana karşı savaşmanın gerçekliğinde gösterir. İnsanların birbirlerini 

öldürmelerini meşrulaştıracak herhangi bir rasyonel amaç, doğru bir norm, örnek 

bir program, cazip bir sosyal ideal, meşruluk ya da yasallık yoktur. Eğer 

insanların fiziksel olarak yok edilmesi, kendi varoluş biçimine yönelik benzer bir 

varoluşsal olumsuzlamaya karşı bir savunma niteliğinde değilse, öldürme 

eyleminin meşrulaştınlması söz konusu olamaz. Ahlaki ya da hukuksal 

normlarla da bir savaş gerekçelendirilemez. Burada kastedildiği üzere, eğer 

gerçekten de varoluşsal anlamda bir düşman varsa, düşmana gerektiğinde 

fiziksel olarak karşı koymak, onunla savaşmak anlamlıdır, ama sadece siyasal 

bakımdan anlamlıdır.
323

 

Devleti mutlak (kötülük) olarak gören anarşizm veya onu işlevsiz kılan liberalizm, 

daha özgür bir dünya tasavvuru için, adalet ve insanlık için ve hatta savaşmamak için 

dahi bir karar vermek ve bu taleplerini paylaşmayanları düşman olarak belirlemek 

                                                 

322
 Mouffe, C. (2009). Demokratik Paradoks (97). Çev. A. Cevdet Aşkın. 3. Baskı. Ankara: Epos. 

323
 Schmitt, C. (2012). Siyasal Kavramı (s. 79). Çev. Ece Göztepe. İstanbul: Metis. 



155 

zorundadır. Burada önemli olan “karar anına” yapılan vurgudur ve “karar anı” tıpkı 

Schmitt için olduğu gibi Mouffe‟a göre de antagonizmanın kaçınılmazlığını ve 

mutabakatın sınırını ifşa etmektedir. Düşünüre göre “Her mutabakat dışlayıcı 

edimlere dayanır… herkesi içeren bir rasyonel mutabakat olanaksızdır”
324

.    

Mouffe, gerek saf bir siyasal kavrayış (ekonomi ve etik alanla karıştırılmayan bir 

siyaset) gerekse siyasalın çatışmacı doğası konusunda Schmitt‟in temel 

argümanından hareketle liberalizm eleştirisi yapar. Başka bir ifadeyle düşünürün iki 

temel kabulü vardır: öncelikle siyasal olan ekonomik ve ahlaki öğelerden bağımsız 

ortaya konulmalıdır, ikincisi ve asli olanı ise siyasalın çatışmacı bir temeli 

olduğudur. İlki Schmitt‟in liberalizm eleştirisinden hareketle yapılırken ikinci vurgu 

çatışmacı çoğulcu demokrasinin imkânlarının açılması üzerinedir. Kendi ifadesiyle: 

“Rasyonel bir çözümü olmayan çatışmaların hiçbir zaman yok olmayacağını 

tanıyarak, Schmitt gibi, siyasalın antagonistik boyutunu kabul ederek başlıyorum.”
325

 

Fakat Mouffe için hem çatışmanın farklı bir karakteri vardır hem de demokrasi 

anlayışı Schmitt‟te olduğu gibi saf bir homojenlik ve mutlak bir özdeşlik iddiasına 

dayanmaz. Schmitt‟in demokrasi anlayışında yatan özdeşlik arzusunu Aykut Çelebi 

şöyle ifade eder: “Schmitt'e göre demokrasi gerçek anlamını sadece bu özdeşlikte 

bulur. Hatta daha da ileri giderek, demokraside esas unsurun siyasal homojenlik; 

ikinci olmazsa olmaz koşulun ise heterojen unsurların gerektiğinde ayrılması ya da 

ayıklanması olduğunu söyler.”
326

 Bu bakımdan Mouffe, çeşitlilik ve farklılığı bu 

çatışmanın temeline yerleştirirken, Schmitt‟in arzulamadığı bir çoğulculuk 

peşindedir. Mouffe‟a göre parlamenter demokrasinin krizini anlamak için liberalizmi 

eleştirmek gerekse de bu eleştiri kavram ve yapıların ilgasını gerektirmez. Düşünüre 

göre demokratik temellerinden vazgeçmeyen, “birey özgürlüğünü ve çoğulculuğu 

içinde barındıran”
327

 bir siyasal kavrayış geliştirmek mümkündür. Liberalizmin kimi 

kurum ve değerleri farklı demokratik mücadeleler için kullanışlı olabilir. Burada 

post-Marksist projenin demokrasi ve devlet kurumları ile ilişkilenme önerileri ortaya 

çıkar: “Solun görevi liberal-demokratik ideolojiyi reddetmek değil, tersine onu, 

                                                 
324

 Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, Agonistik Siyaset, Çev. Murat Bozluolcay. İstanbul: 

İletişim. 

325
 A.g.e., s. 158. 

326
 Schmitt, C. (2012). Siyasal Kavramı (s. 15). Çev. Ece Göztepe. İstanbul: Metis. 

327
 Üstüner, F. (2007). “Radikal Demokrasi: „Liberalizm mi, demokrasi mi? Evet, Lütfen‟”, ODTÜ 

Gelişme Dergisi (s. 319). Sayı 34, (ss. 313-336). 



156 

radikal ve çoğul bir demokrasi doğrultusunda derinleştirmek ve genişletmek 

olabilir.”
328

 Dolayısıyla Mouffe, Schmittyan liberalizm eleştirisini saklı tutmakla 

birlikte, liberalizmin demokrasi ile imkânsız ve kritik birlikteliği konusunda ondan 

ayrılmaktadır. Mouffe da hep „biz‟ ve „onlar‟ın olduğu bir siyasi kavrayışa sahiptir. 

Yine de Schmitt gibi düşmanlık perspektifinde kalmaz, „muhalif‟ güçlerin ortak ilke 

ve değerlerden kopmadan varetmeye çalıştığı bir kategoriye geçiş yapar. Bu kategori 

agonizmadır. Bu, Schmitt‟in uyumsuzluk ve çatışma görerek bıraktığı noktadan yeni 

bir demokrasi modeli teklif ederek devam etmek demektir. Kendi içine kapanan, 

uyum kategorisiyle sabitleşen bir demokrasi anlayışı zaten mümkün değildir. Zira 

Mouffe için bu, siyasal olanın da yok olması demek olacaktır. Hakkında uzlaşı 

sağlanan tek konu demokrasi ve onun özgürlük ve eşitlik talebi olmak koşuluyla, 

siyasalın anlamı, toplumsal kimliklerin nasıl kurulup var olacağına dair sürekli bir 

çatışmanın olmasındadır. Özetle projenin amacı; öğelerinin devingenliği ve 

farklılıklarıyla tanımlanan, çeşitlilik ve çatışmada temellenen bir siyasal alanın 

imkânlarını aramaktır. Schmitt‟ten uzaklaştığı fakat ondan beslendiği bu noktalar 

nedeniyle bu siyasi tahayyül, kendi ifadesiyle “Schmitt‟le Schmitt‟e karşı” yeni bir 

demokratik solun peşindedir.  Başka bir ifadeyle; Mouffe‟u Schmitt‟ten ayıran nokta 

düşünürün antagonizmaların agonizmaya dönüşme imkanlarını aramasıdır. 

Agonistik siyaset, toplumun ve siyasalın imkânı olan antagonizmanın, eş deyişle 

düşman kategorisinin muhalif kategorisine dönüştürülmesine ilişkindir. Amaç, ne 

rasyonel çözümler bularak pürüzsüz bir toplum yaratmak ne de düşmanlığı şiddet 

temelinde sürdürmektir. Bu ortadan kaldırılamaz çatışma ve antagonizma durumunu 

kimliklerin ilişkisi üzerinden açıklamak ve bunun yok edilemezliğini kabul ederek 

yalnızca dönüştürülebilme imkânlarını inşa etmek olarak siyasalı konumlayan 

Mouffe, bu noktada Freud‟un Uygarlığın Huzursuzluğu‟na referansla içgüdüsel 

saldırganlığın belirli düzenlemelerle -ki bu Freud‟a göre uygarlığın yasaları, kuralları 

ve kısıtlamalarıyla gerçekleşir- sadece etkisiz hale getirilebileceği veya yıkıcı 

etkilerinin azaltılabileceği argümanını takip eder. Bu okumadan Mouffe iki temel 

sonuç çıkarmaktadır: öncelikle libidinal bir güç olarak saldırganlığın (düşünürün 

terminolojisiyle antagonizmanın) bütün ilişkilerin temelinde yer aldığı; fakat ne 

kadar bireyci olursa olsun her toplumda kaçınılmaz olarak kolektif kimlik ve 

                                                 
328

 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 216). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 



157 

özdeşimlerin, özdeşim arzusunun söz konusu olduğudur. İkinci sonuç, ilkinin 

uzantısı olarak siyasalın kurucu ediminin akıl, ılımlılık ve mutabakat değil, tutkular 

ve duygular olduğudur.  

Mouffe‟a göre liberalizmin bir başka sorunu tam da siyasalı rasyonalite ve mutabakat 

üzerine kurmaya çalışması, kaçınılmaz çarpışmaları engellediği için daha özsel ve 

özcü bir özdeşleşim üzerinden derin cepheleşmelere ya da tam tersi yönde siyasi 

katılıma karşı bir kayıtsızlığa sebep olmasıdır. Oysa çarpışmaya imkân tanıyan 

antagonistik bir demokrasi, “siyasal tutkuları mobilize edecek kadar güçlü olan 

kolektif özdeşleşim biçimleri” sunabilir. Bu, birbirinden farklı fakat birbiriyle ilişkili 

çeşitli cephelerde bir hegemonya savaşı vermek anlamına gelmektedir. Başka bir 

ifadeyle, agonizma toplumdaki tüm tikel güç ve hareketlerin bir eşdeğerlilik zinciri 

içinde çatışmasına, yeni bir hegemonyanın kurulmasına imkân veren kolektif 

iradeleri mobilize etmektir.
329

  

Bu açıdan Mouffe, çağdaş siyaset felsefesinde müzakereci anlayışı örnekleyen 

düşünürler olarak Arendt ve Habermas‟ta -aralarında belirgin bir farklılık görmekle 

birlikte her ikisinde de- ortak olan eksikliğin antagonizma olduğunu düşünmektedir. 

Aslında Mouffe ve Arendt‟in Marx‟a ve genel olarak siyasala ilişkin eleştirilerinde 

bazı benzerlikler söz konusudur. Sözgelimi her iki düşünür de siyasal olanın tekniğe 

indirgenemeyeceği, eş deyişle siyasalın otonomisi konusunda hemfikirdir. Dahası 

Marx‟ın siyasal olanı bu özgünlüğü içinde kavrayamamış olduğunu düşünürler.
330

 

Arendt için de “Marksist ekoller...politikayı üretim ve emek paradigmasına 

hapsetmişlerdir.”
331

 Bir diğer yandan hem Mouffe hem de Arendt, liberal siyasetin 

bireyciliğine yönelik bir eleştiriden hareketle insan çoğulculuğuna vurgu yaparak, 

siyasetin başka etkinliklere veya monist bir düşünce çizgisine indirgenmesine karşı 

çıkmaktadırlar. Arendt‟e göre de siyasal olanın özgünlüğü onun iş ve emek 

                                                 
329

 Mouffe, C. (2015). Siyasal Üzerine (s. 65). Çev: Mehmet Ratip. İstanbul: İletişim. 

330
Kanımca burjuva temsili demokrasisine yönelik eleştiri konusunda ise bu üç düşünürün 

ortaklaştığını söyleyebiliriz. Mouffe‟un hegemonik güçlerin mobilize edilerek aktif hale getirilmesi, 

Arendt‟in konseyler yoluyla siyasalın kamusal alanda temellenmesi, Marx‟ın da kitlelerden kopan 

siyasi eylemi ve yöneten-yönetilen ayrımını yabancılaşma kavramı dolayımıyla aşılması gereken bir 

durum olarak tespit etmesi aslında düşünürlerin doğrudan demokrasiye yaklaşma arayışlarını ortaya 

koymaları bakımından birbirlerine yaklaştıkları noktadır. Özellikle Arendt ve Marx‟ın Paris Komünü 

deneyimi açısından, Komünün çoğulcu ve katılımcı yapısını değerlendirmeleri bakımından önemli bir 

benzerlik söz konusudur. Çalışmada tam da bu bakımdan Marx‟ın demokrasiye yaklaşımının oldukça 

önemli bir imkân taşıdığı ve göz ardı edilmemesi gerektiğini vurgulamaya çalıştık.  

331
 Sezer, D. (2013). “Hannah Arendt”. Siyaset Felsefesi Tarihi (s. 644). Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı.   



158 

kategorilerindeki zorunluluk veya araçsallık gibi özelliklerin ötesinde eylem 

kategorisinin özgür ve bu anlamda da belirsiz/beklenmedik olmasına ilişkindir. 

Burada çatışma olması kaçınılmazdır; fakat süreci konuşma ve eylem yoluyla 

tanımladığı sürece Arendt‟in teorisinde iknanın, kanının gücü ön plana çıkmaktadır.  

Mouffe‟a göre Arendt de bir çeşit agonizmadan bahseder. Bu agonizma çoğulluk 

fikrine ve Kantçı bakış açısıyla ortaya konulan genişletilmiş düşünce (enlarged 

thought) anlayışına yaslanmaktadır. Ne var ki Arendt‟in mutabakat
332

, başka deyişle 

kamusal alanda konsensüs fikri ve fikir oluşturma alanı olarak konseyler düşüncesi, 

en nihayetinde antagonizmadan yoksun veya antagonizmaların kapanacağına ilişkin 

bir düşüncenin uzantısıdır. Zira “Arendt, politik hayatın bu çatışmacı ve dışavurumcu 

yanını dengeleyen unsurun, konuşma ve eylemin iknaya dayalı tartışmacı veya 

iletişimsel yönü olduğunu anımsatmayı da ihmal etmez.”
333

 Ne var ki Mouffe‟a göre 

nihai bir uzlaşmanın öngörüldüğü her durumda, siyasalın ve onun antagonistik 

yapısının gözden kaçırılması söz konusudur. Düşünüre göre konsensüs her zaman 

çatışmalıdır ve öyle olmalıdır. Aksi takdirde demokrasinin imkânından 

bahsedemeyiz. Fakat Mouffe bu eleştirisinde Arendt‟in siyasalın (kamusal alanda söz 

ve eylem olarak gerçek anlamda var olmanın) “öngörülemezlik, sınırsızlık ve 

geridöndürülemezlik”
334

 karakteri üzerine yaptığı vurguyu gözden kaçırmaktadır. 

Zira Arendt emeğe ve işe karşıt olarak eyleme atfettiği bu özelliklerle siyasal alanın 

kapanmazlığını, sonuçlarının çeşitliliğini ve sınırsızlığını ifade eder. Konuşma ve 

iknaya dayalı politik tasavvuru olsa da Arendt “kamusal alandaki etkileşim uzlaşma 

ve çatışma, tartışma ve tanınma boyutlarını”
335

 kavrayışını bunlardan herhangi birine 

                                                 
332

 Mouffe konsensüs kavramı üzerinden Arendt ve Habermas arasındaki farklılığı vurgular. Her iki 

düşünür de Kant‟ın genişletilmiş düşünce anlayışına referansla kavramı açıyor olsalar da Mouffe‟a 

göre streiten ile disputieren kavramları onları farklı sonuçlara götürür. Habermas‟ın temel aldığı 

disputieren kavramı, karşı karşıya gelen savların mantık kurallarıyla sınırlı bir değiş tokuşunu ifade 

ederken, Arendt‟in temel aldığı streiten kavramı mutabakatın çürütülemez kanıtlarla değil, ikna 

yoluyla sağlandığı bir zemine işaret eder. Bkz [Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, 

Agonistik Siyaset (30). Çev. Murat Bozluolcay. İstanbul: İletişim]. 

333
 Sezer, D. (2013). “Hannah Arendt”. Siyaset Felsefesi Tarihi (s. 652). Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı.   

334
 Johanson, T. O. (2012). Three Concepts of The Political – A Comparative Study of The Political in 

the Works of Hannah Arendt, Jacques Rancière and Chantal Mouffe (s.16). Höstterminen: Södertörn 

University. 

335
 Sezer, D. (2012). “Çoğulluk ve Politika: Rousseau, Arendt, cumhuriyetçilik”, Toplum ve Bilim, 

Sayı 124 (s.22). İstanbul. 



159 

indirgemeden ortaya koyar. Dolayısıyla Sezer‟in de ifade ettiği gibi Mouffe‟un 

eleştirisi yanıltıcı bir yoruma dayanmaktadır.  

Aynı şekilde Mouffe müzakereci demokrasi anlayışını eleştirirken, teorinin etik ve 

normatif ilkelere dayanmasını temel almış olsa da nihayetinde bu ilkeleri onun kendi 

agonistik anlayışında da bulmak mümkündür. Zira antagonizmanın agonizmaya 

dönüşebilmesi için taraflar arasında baştan birtakım ortak ilkeler belirlenmiş olması 

(her şeyden önce teorik olarak demokrasi konusunda hemfikir olmak ve eşitlik ve 

özgürlük ilkelerine bağlı bir biçimde tartışmacı tarafların birbirilerini önsel olarak 

kabul etmesi gibi), Mouffe‟u müzakereci demokrasi anlayışına yaklaştırır. Farklı 

biçimde düşünen tarafların (biz-onlar), nihai bir uzlaşmaya varması beklenmese de 

çatışmanın bir savaşa dönüşmesi ve tümden dışlayıcı olması da -Mouffe‟u 

Schmitt‟ten ayıran demokrasiye ilişkin temel noktayı anımsarsak- istenmez. Bu 

durumda hem müzakere için gereken biçimsel koşullar bakımından etik bir ilke tayin 

ettikleri için eleştirdiği müzakereci yaklaşımın bu tavrını zemin almış olmakta, hem 

de aslında içerikte de bu ilkeler gereğince aslında her türden toplumsal talebin meşru 

kabul edilemeyeceğini ifade ederek baştan dışlayıcı ve dâhil edici unsurları 

belirlemiş olmaktadır. Bu tutum ile düşünürlerin en nihayetinde bazı değer ve 

normlara ayrıcalık ve öncelik verdiğini söyleyebiliriz. Dolayısıyla kendi eşdeğerlilik 

argümanlarının gücü zayıflamış hem de çoğulculuğa sınır çekilmiş olmaktadır.  

Düşünürlerin kavrayışına geri dönersek; antagonizma ve agonistik siyaset, siyasal 

düzenin ve hatta her türlü düzenin iktidar ilişkilerinin bir ifadesi olması bakımından, 

hegemonik olması ve mevcut hegemonik gücün her zaman karşı-hegemonik güçlerin 

saldırısına açık olması savında temellenir. Fakat bu karşı-hegemonik mücadelelerin 

de bir hakikat, Mouffe‟un ifadesiyle bir “doğru gerçeklik” amacı olamayacağını, 

nihai varış noktası olmayan sürekli bir eklemlenme pratiği olduğunu unutmamak 

önemlidir. 

4.6. Hegemonya ve Eklemlenme 

Toplumsal ve siyasal olanın merkezi ve kurucu dinamiği antagonizma olarak 

belirlendiği takdirde, düşünürleri siyasal düşünceler tarihinde daha önce kısaca 

tanımladığımız iki hattan birine yerleştirmek ve böylece hareket zeminlerini anlamak 

mümkün olur. Hatırlamak gerekirse; bu hatlardan birinde Machiavelli, Hobbes ve 

Marx gibi düşünürlerin siyasalı güç, şiddet ve mücadele ile tanımlaması söz 



160 

konusuyken, diğer hat diyalog, müzakere ve iletişimden hareketle siyasal alanı 

kurmakta ve tanımlamaktadır. Dolayısıyla Laclau ve Mouffe‟u, oldukça belirgin 

farklılıkları olsa da siyasalı bitmeyen bir çatışma (antagonizma) anlayışı ile 

tanımladıkları için, bu ilk hatta konumlamak mümkün görünmektedir. Ayrıca 

antagonizmayı siyasalın merkezine yerleştirmeleri, düşünürlerin aynı zamanda 

çağdaş siyaset felsefesinde ön plana çıkan iktidar kavramına, çeşitli toplumsal güç 

odakları arasındaki çatışmalı ilişkiye ve bu ilişkilerdeki ideolojik üstünlüğü kazanma 

mücadelesi anlamına gelen hegemonya kavramına başvurmalarını da açıklar.   

Laclau ve Mouffe Marksist teorideki krizi çözmeye yönelik daha önceki 

geleneklerden -Luxemburg, Gramsci, Bernstein ve Althusser‟den- olumlu girişimler 

olarak söz etmekle birlikte, nihayetinde bu düşünürlerin teorilerini hala ekonomi 

temelli, teknisist ve çekirdek sınıfsal anlayıştan kopamayan indirgemeci düşünceler 

olarak sunarlar. En başta varsayılan birliğin kaybını ortadan kaldırıp birliği yeniden 

tesis etmek ya da halihazırda hiç olmayan ama devrimci bir görev ve nihai bir amaç 

olarak belirlenen bir birliği oluşturmak adına ortaya koyulan bu teoriler, Laclau ve 

Mouffe için bir şekilde hala işçi sınıfı merkezli, son kertede ekonomi ile açıklanan ya 

da ekonomiye kurucu ve bağımsız bir alan olma özelliği atfeden teoriler olarak 

kalmaktadır. Düşünürler yine de Marksist teoride hatırı sayılır bir yer işgal eden 

ekonomiye ilişkin sınırlılıkları belli oranlarda Althusser ve Gramsci‟den 

devraldıkları bazı kavramlarla aşmaya çalışırlar. Bu iki düşünürden alınan sırasıyla 

üstbelirleme ve hegemonya kavramları, sınıf sınırlarını aşan ve yeni mücadele 

biçimlerinde yaratılan siyasal öznellik konumlarının ilişkiselliğini ortaya koymak 

adına işlevsel kavramlar olmuştur. Bu bakımdan post-Marksizmin düşünce ufkunda 

bu düşünürlerin de yer aldığını söylemek yanlış olmayacaktır. Ne var ki, 

düşünürlerin perspektifinden “simgesel bir boyutu ve bir anlam çoğulluğunu 

gerektiren”
336

 üstbelirleme kavramını “son kertede ekonomi tarafından belirleme” 

gibi başka bir merkezi kavramla ilişkilendirme çabası, Althusser‟in Marx‟ı Hegelci 

köklerinden uzaklaştırıp somut, maddi, bilimsel bir teori olarak okuma çabasına 

soyut, nesnel, bağımsız ve nihai bir moment eklemesi anlamına gelmiştir. Başka bir 

ifadeyle üstbelirleme gibi dikişsizliği, tamamlanmamışlığı ifade eden bir kavrama 

son kerte gibi nihai bir belirleyici eklemek Althusser‟in temel çelişkisi olmuştur. 

                                                 
336

 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 58). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 



161 

Düşünürlere göre “Sorun şu ki, „ekonomi‟ her toplum için son kertede belirleyici ise, 

bütün özgül toplum tiplerinden bağımsız olarak tanımlanmalıdır; ekonominin varoluş 

koşulları da bütün somut toplumsal ilişkilerden ayrı olarak tanımlanmalıdır.”
337

 Bu 

durumda üstbelirleme kavramının simgesel olan ve kararsızlığı işaret eden anlamı, 

sabit bir anlam ve zorunlu ve nihai bir moment kavramı içinde erimiştir. 

Öte yandan Gramsci‟nin hegemonya kavramı post-Marksist siyasal teoriler için 

merkezi önemdedir. “Sınıf ittifakı” kavramının ötesine geçen bir mantığa sahip olan 

hegemonya kavramı, Gramsci‟de öncelikle “egemen sınıfların sivil toplumda bağımlı 

sınıflar üzerindeki ideolojik üstünlüğü anlamına gelir.”
338

 Gramsci‟nin ideolojiye, 

kültüre ve rızaya ilişkin vurgusu, Laclau ve Mouffe için Marksizmin ekonomi temelli 

perspektifinden uzaklaşmayı işaret etmesi bakımından bir çeşit kırılma olarak 

görülür. Ne var ki hatırlamak gerekirse; Marx ve Engels Alman İdeolojisi‟nde 

hâlihazırda “toplumdaki maddi gücü elinde bulunduran sınıfın entelektüel gücü ve 

zihinsel araçları da elinde bulundurduğundan ve diğer sınıfların bu sınıfa 

bağımlılığından”
339

 bahsetmekteydi. Bu anlamda Gramsci‟nin hegemonya kavramı 

özellikle rıza kavramının önemine yaptığı vurgu nedeniyle ayırıcı bir özellik 

kazanmaktadır. Zira rızanın işleyişini analiz etmek üzere işe koşulan ideoloji 

kavramı, analizin merkezinin üstyapıya kaydırılmasına işaret etmektedir. Ne var ki 

Gramsci hegemonyayı açıklarken, onu toplumdaki egemen güçler ve bu güçlerin 

onlara bağlı alt toplumsal katmanlar üzerindeki başarılı etkisi olarak, dahası buradaki 

mücadele ve müdahale alanını yine ekonomi temelinde merkeze koyarak 

yorumladığında, hegemonyaya sınıf temelli bir açıklama getirmiş olmaktadır. Bu 

nedenle düşünürler Gramscici hegemonya kavramından da ayrıldıklarını ifade 

ederler: 

Gramcsi‟ye göre, çeşitli toplumsal öğeler sadece –eklemleyici pratikler yoluyla 

kazanılmış- ilişkisel bir kimliğe sahip olsalar da, her hegemonik formasyonda 

her zaman tek bir birleştirici ilke olması gerekir ve bu da ancak bir temel sınıf 

olabilir. Demek ki, toplumsal düzenin iki ilkesi –birleştirici ilkenin tekliği ve 

                                                 
337

 A.g.e., s. 159. 

338
 Carnoy, M. (2001). “Gramsci ve Devlet”, Praksis 3 (s. 256). Çev. Mehmet Yetiş. (Orijinal metin 

“State and Political Theory, Princeton University Press, 1984”). 

339
 Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi (s. 70).  Çev: Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. 2. Basım. 

İstanbul: Evrensel. 



162 

onun zorunlu sınıf karakteri- hegemonik mücadelenin olumsal sonucu değil, 

bütün mücadelelere zemin olan zorunlu yapısal çerçevedir… Ama 

hegemonyanın her zaman bir temel ekonomik sınıfa tekabül etmesi gerektiğini 

iddia etmek, sadece ekonominin son kertede belirleyiciliğini yeniden ileri 

sürmek değildir; bunun toplumun hegemonik yeniden-düzenleme potansiyeli 

ekonomi tarafından sınırlandığı sürece, bizzat ekonomi alanının kurucu 

mantığının hegemonik olmadığını da ileri sürmektir. Ekonomiyi zorunlu 

yasaların birleştirdiği homojen bir alan olarak gören doğalcı önyargı burada 

bütün gücüyle bir kez daha ortaya çıkar.
340

  

Dolayısıyla düşünürlere göre hegemonya kavramı, en temelde toplumsal süreçlerin 

hareketli ve değişken olabileceğinin ifadesidir. Bu anlamıyla hegemonya, sınıf ötesi 

yeni olumsal ilişkiler temelindeki eklemleyici pratikler alanı olarak siyasalın merkezi 

bir kavramı haline gelmektedir. “Hegemonyanın ortaya çıktığı genel alan eklemleyici 

pratikler alanıdır, yani „öğeler‟in
341

 „momentler‟
342

 halinde billurlaşmadığı bir 

alandır.
343

 O halde hegemonik pratiklerden söz edildiğinde bu, öğelerin 

muğlaklığından, momentlerin sabitsizliğinden ve toplumsallığın olumsallığından 

bahsetmek demektir. Nitekim post-Marksist düşünürlere göre daha önceki pratiklerin 

çökeltileri anlamına gelen mevcut toplum, bize yalnızca herhangi bir eklemlenme 

biçimini verir. Her türden eklemlenme, bütün olmamanın ve parçaların birleştirilme 

çabasının ifadesi olduğundan, burada doğal ve zorunlu olandan değil, ancak yapay, 

dışsal ve olumsal olandan bahsedilebilir. Sürekli bir hareketlilik halinde olan tüm 

toplumsal yapılar, farklı ve hangi hegemonik biçime dönüşeceği önsel olarak belli 

olmayan çeşitli tikelliklerin eklemlenmesiyle oluşmuştur. Ne var ki bu türden bir 

                                                 
340

 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 120). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

341
Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 169). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. Öncelikle düşünürler “…eklemleyici pratiğin 

bir sonucu olarak öğeler arasında kimlikleri değişecek bir ilişki kuran her türlü pratiğe „eklemlenme‟ 

diyeceğiz” şeklindeki ifadeleri ile kimliklerin ve ilişkilerin, eklemlenme pratiklerine bağlı olarak 

değişkenliğini vurgulamaktadır. Daha sonra ise diğer kavramların en genel tanımları ile devam 

ederler: “Söylemsel olarak eklemlenmemiş farklılıklara „öğe‟ diyeceğiz.” 

342
 Laclau, E. & Mouffe, C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, s. 169. “Bir söylem içinde 

eklemlenmiş durumda görünürken ortaya çıkan, farklılık konumlarına da „moment‟ diyeceğiz.” 

“Eklemleyici pratikten doğan yapılaşmış bütüne ise „söylem‟ diyeceğiz”. 

343
 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 214). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 



163 

eklemlenmeden bahsetmek, düşünürlere göre, belli bir açıdan tikellik olarak 

kimliklerin sabit ve zorunlu olduğundan bahsetmek anlamına gelebileceğinden, bu 

durumda sadece olumsallıktan bahsetmek de yeterli olmayacaktır. Özcülüğün esas 

reddi, temelde kimliklerin de kararsız olduğunu ve hiçbir öğenin 

sabitleştirilemeyeceğini kabul etmeyi gerektirir. Bu açık uçluluk, kimliklerin 

ilişkiselliği ve tam da bu anlamda tamamlanamamışlığı anlamına gelir. Hegemonya 

mantığının olduğu, eş deyişle kapalı bir ilişkiler sistemi olmayan toplumda doğal ve 

içsel herhangi bir zorunluluktan, önsel veya nihai bir belirleyiciden 

bahsedilemeyeceği gibi, ayrıcalıklı bir alan veya özneden de bahsetmek mümkün 

değildir. Düşünürler bunu, felsefe tarihini tümden kuşatan ikiliklerin ortadan 

kalkması olarak ifade eder. Böylece ne tarihin başı ve sonu gibi büyük anlatısal 

sabitelerden bahsetmek mümkündür, ne de zorunluluk ve olumsallık gibi bir 

ikilikten. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi zorunluluk ve olumsallık ikiliği, 

zorunluluk mantığı tarafından yürütülen bir ayrımın birbirini dışlayıcı iki kategorisi 

olarak var olan belirlemelerdir. Tam da bu açıdan Laclau ve Mouffe için Negri ve 

Hardt‟ın imparatorluk ve çokluk gibi merkezi gücü ifade eden kavramları, aynı 

türden özcü ikilikleri sürdürmeye devam etmektedir. Mouffe‟un ifadesiyle Marx‟ta 

olduğu gibi devlet, post-Operaismo‟da da yekpare bir tahakküm aygıtı olarak 

görülmektedir.
344

 Dolayısıyla bu aygıtın ortadan kaldırılması, pürüzsüz eş deyişle 

antagonizmasız ve doğal olarak uzlaşmış bir toplum ortaya çıkaracaktır. Oysa bugün 

ikiliklerden değil çok ve çeşitli varoluşlardan, perspektiflerden ve siyasal taleplerden 

bahsedilebilir. Laclau ve Mouffe için öncelikli olan, bunlar arasındaki 

antagonizmanın hiçbir şekilde sonlandırılamayacağını kabul etmektir. Düşünürlerin 

söylem ve söylemin kurucu gücüne ilişkin anlayışı burada önem kazanır.  

Toplumsal alanı bir söylem alanı olarak ele alan düşünürler, bunu en temelde 

“toplumsal kümelenmelerin anlamla yüklü olduğunu vurgulamak için”
345

 

yaptıklarını ifade ederler. Söylem burada, bir şeyin eklemlenmeler sonucunda içinde 

yer aldığı bütünlüğü ifade etmek amacıyla kullanılan bir kavramdır. Başka bir 

ifadeyle, söylem doğal bir nesne söz konusu olduğunda dahi, onun basit 

                                                 
344

 Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, Agonistik Siyaset (103). Çev. Murat Bozluolcay. 

İstanbul: İletişim 

345
 Laclau, E. & Mouffe, C. (1992). “Amasız Fakatsız Marksizm Sonrası”, Marksizm ve Gelecek 

Sayı:5 (s. 13.). Çev. A. Kardam, http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/marksizm-ve-

gelecek/1992_5.pdf. (Erişim Tarihi: 15.02.2020). 

http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/marksizm-ve-gelecek/1992_5.pdf
http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/marksizm-ve-gelecek/1992_5.pdf


164 

varoluşundan değil fakat ona yüklenen anlamlarla kurulan ilişkisellikten söz etmek 

demektir. Amasız Fakatsız Marksizm Sonrası isimli makalesinde düşünürler her 

şeyin söylemsel bütünün ilişkisel parçası oluşunu şu şekilde ifade ederler:  

(…) nesnelerin „oluşları‟ salt varoluşlarından farklıdır ve nesneler hiçbir zaman 

salt „varlıklar‟ olarak bulunmayıp, her zaman söylemsel bütünsellikler içinde 

eklemlenmişlerdir. Ama bu durumda, hiçbir söylemsel bütünselliğin mutlak bir 

dışa kapalılıkta olmadığını- onu bozan ve kendisini tam olarak yapılandırmasını 

önleyen bir dışarısının, her zaman olacağını göstermek, nesnelerin biçim ve 

özlerine temel bir istikrarsızlığın ve geçiciliğin nüfuz etmekte olduğunu ve 

bunun da onların en özsel olanaklılıkları olduğunu görmek yeterlidir. 

İdealizmden kopuşun başladığı yer işte tam da burasıdır.
346

 

O halde söylem kavramı yoluyla düşünürlerin dayandığı perspektif, öncelikle 

varolanın varoluşunun değil ama onun oluşunun söylem-dışı bir anlama sahip 

olamayacağıdır. Laclau ve Mouffe‟un örneğiyle, doğal olduğu söylenen bir taş dahi 

belli bir bilimsel sınıflama çerçevesinde “doğal” olarak kabul edilmektedir. Bu, 

söylem dışında taşın varlığına ilişkin bir ifade değil, onun bizim için kazandığı anlam 

bakımından oluşuna ilişkindir. Dolayısıyla biz nesneleri, tıpkı Kant‟ın 

epistemolojisinde olduğu gibi, bizim kategorilerimize (burada toplumsal ve tarihsel 

olarak çökelti haline gelen ve antagonizmalarla sürekli değişen söylemsel ufka) 

göründükleri veya kabul edildikleri şekliyle bilmekteyizdir. Düşünürlere göre bunu 

sağlayan söylem alanıdır. Başka bir ifadeyle; toplumsal bir varoluş, sürekli 

eklemlenmeler yoluyla yeni anlamların üretildiği bütünsel bir söylem alanı 

çerçevesinde analiz edilebilir. Söylem alanı, her bir kimlik ve onların çatışmalı 

ilişkisi dolayımıyla merkez tayin etme çabalarını barındırır ve bu çabalar kimlikleri 

değiştiren eklemlenmeler alanını kısmi olarak sabitleyerek “düğüm noktaları”nın 

oluşmasına neden olur. Fakat bu sabitlik önsel ve nesnel olarak belirlenmiş bir ilkeye 

dayanmadığı gibi, evrensel olarak kapsayıcı ve kalıcı da değildir. Dolayısıyla bu 

sabitlik hep dışarısı tarafından tehdit edilir ve bu nedenle hiç kapanmaz. İçindeki 

farklı öğelerin sürekli hareketi ve ilişkiselliği onların bir “kendilik” olmasını da 

engeller. Bu bakımdan söylem alanı adeta pencereleri olan ve sürekli birbirini 

                                                 
346

 A.g.ç., s. 14. 



165 

sınırlarını değişmeye zorlayan monadlar alanıdır. İdealizmden kopuş, toplumdaki 

hem farklılığı hem eşitliği koruyacak olan yeni analiz perspektifi, ancak bu 

olumsallık ve geçişlilik üzerinden gerçekleşebilir. O halde aşkın ve doğal bir 

belirlenim üzerinden yapılan toplum analizi, özcü ve idealist bir perspektife 

hapsolmuş demektir. Laclau ve Mouffe için Marx‟ın tarih ve toplum analizi bu 

bakımdan idealisttir. Zira Marksizm‟e hâkim olan tek bir ilkenin belirleyiciliği, 

tarihin gidişatına ilişkin öngörüler, bu tarihsel değişime önsel ve asli bir özne 

belirleme yönündeki iddialar demokratik kavrayışın körelmesine neden olmuştur. 

Marksizmin siyasal alanı ve onu kuşatan söylem ve/veya ideolojiyi ikincil kılması, 

post-Marksist düşünürlere göre eklemlenmelere izin vermeyen belirleyici ilke tayin 

etmesi bakımından toplumsal değişimlerin kaynaklarını doğru okuyamamıştır. Zira 

söylem alanının içindeki farklılık ve çeşitliliği hesaba katmayan bir teori, pratik 

hareketini ve çağa uygunluğunu kaybeder. Marksizm de bu türden bir teori olarak 

gücünü kaybetmiştir.  

Farklılıkları, çeşitli kanı ve inançları, duygular ve ilişkileri demokratik bir 

perspektifin yeniden tanımlanma çabasının merkezine yerleştirmek düşünürlerin 

özgürlük ve eşitlik söylemlerine oldukça güçlü bir tını kazandırmıştır. Liberal 

demokrasinin sınırlılık ve krizlerine farklı türden bir çözüm arayışı olması ve 

meşruiyet problemlerine yönelmesi, reel politikanın açmazlarına yeni bir perspektif 

kazandırması bakımından oldukça önemli bir hamleyi ifade eder. Ne var ki sözgelişi 

bireyin pek çok ilişkisi ve yönüyle ele alınması vurgusu haklılık payı taşısa da 

Marksist teorinin topyekûn eleştirisinde gözden kaçırılan bir demokrasi 

potansiyelinin söz konusu olduğu ileri sürülebilir. Birinci bölümün son kısmında 

gösterdiğimiz gibi Marx‟ın demokrasiyi hakiki ve yanlış demokrasi biçiminde 

ayırması ve komünizmi yabancılaşmanın yarattığı yöneten-yönetilen, insan-yurttaş, 

devlet-toplum gibi ikiliklerin aşıldığı hakiki demokrasi olarak tanımlaması (eş 

deyişle hem yabancılaşma teorisi hem de demokrasi imkânı) post-Marksist teorilerin 

siyasalı ekonomik etkenlerden temizlemek adına göz ardı ettikleri önemli 

noktalardır. Bunun yanı sıra post-Marksist teorinin de açıklık getirmesi gereken bazı 

temel sorunlar mevcuttur: Bu değişkenlik, sabitsizlik vurgusu tikellerin kaosu olarak 

okunamaz mı? Başka bir deyişle; bu değişkenlik ve çeşitlilikte, bilimsel bir analiz 

için gerek koşul olan ve belli türden tanımlamalar yapabilmeye imkân tanıyan bir 

yasa bulunamadığı takdirde ne tür bir proje söz konusu olacaktır? Her düşünce ve 



166 

görüşün, her ideoloji ve söylemin eşitlenmesi en nihayetinde siyaseti ortadan 

kaldırmaz mı?  

4.7. Bütünlüğün Reddi Olarak “Radikal Olumsuzluk” 

Negri ve Hardt, toplumsal mücadeleler alanını çokluğun ortaklaştırılabilir iradesi 

olarak ortaya koymuştur. Çokluk, aslında kendinde halihazırda var olan bir 

potansiyeli, içsel bir güç olarak genel zekayı harekete geçirerek anti-kapitalist ve 

imparatorluk karşıtı bir mücadele yürütebilir niteliktedir. Homojen ve bütünlüklü bir 

birliği ifade ettiği gerekçesiyle işçi sınıfının toplumsal dönüşümün ayrıcalıklı öznesi 

olduğu fikrinin terkedilmesi gerektiğini vurgulayan düşünürler, post-endüstriyel 

süreçte artık toplumun her kesiminin kapitalizmin sermaye çıkarları için 

kullanılabilen canlı emekler olması nedeniyle, tüm toplumsal güçlerin ve kimliklerin 

ortak bir yazgıya sahip olduğunu düşünmektedir. Dolayısıyla kapitalizmin ve 

imparatorluğun yarattığı bu ortaklık, içsel bir gücü harekete geçirip tüm toplumu 

mücadelenin merkezi haline getirecektir. Fakat birbirinden bu kadar farklı, hatta 

kendisi dahi sürekli değişken olan bu kararsız kimliklerin bir arada kolektif bir 

kimlik olarak bir araya gelmesi, dahası sonsuz antagonizmalar söz konusuyken hem 

çıkarların hem de çeşitli taleplerin bölünmüşlüklerinin aşılması nasıl mümkün 

olacaktır? Burada her kimliğin kendi farklılık ve tikelliğinden homojenlik uğruna 

vazgeçmesi mi söz konusu olacaktır, yoksa heterojenliğe imkân tanıyan başka türden 

ortaklık biçimleri mümkün müdür?  

Marksist tarih ve özne anlayışını yeniden hatırlayacak olursak; mevcut tarihsel anın 

(kapitalist üretim biçiminin) en dolaysız ezilen sınıfı olarak işçi sınıfının, hem bu 

doğrudan baskıdan kurtulmak üzere nesnel çıkarları olduğu hem de kendi 

özgürleşiminde bütün insanların özgürleşme koşullarını tesis edebilecek kolektif bir 

güce sahip olduğu argümanı ön plandadır. Laclau ve Mouffe bu argümanı öncelikle; 

a priori tespit edilmiş bir öğe olarak -özellikle ekonominin belirleyiciliğine dayanan 

bir analiz olması bakımından- özcü, tarihin nesnel olarak yasallığı olduğunu öne 

süren perspektifi idealist ve nihayetinde şeffaf ve pürüzsüz gelecek tahayyülünü de 

imkânsız görmektedir. Hiçbir sınıf ve kimliğin herhangi bir ayrıcalık ve öncelik 

taşımadığı radikal demokrasi projesinde Laclau ve Mouffe için artık sadece 

eşdeğerlilik zinciri ve söylemin sınırları üzerinden yapılabilecek bir analiz, 

kolektivitenin imkanlarını anlamak adına önemlidir. Düşünürlere göre anti-kapitalist 



167 

mücadelede toplumsal ve siyasal dönüşümü a priori ve zorunlu olarak üstlenebilecek 

bir fail söz konusu olmadığı gibi, evrensel ve tarihsel bir ideal olarak diğer tüm 

kimlikleri dışarıda bırakan ve tek başına bu ideali gerçekleştirebilecek bir güç de 

yoktur. Daha önce gördüğümüz gibi düşünürlere göre toplum, bir söylem alanı olarak 

farklı ve çeşitli nitelikteki güçlerin hegemonik eklemlenmeleri yoluyla oluşarak 

karasız bir bütünlük gösterir. Bu durumda bir toplum için aslında ne tarihsel ve 

zorunlu bir idealden ne de bu “olmayan” ideali gerçekleştirebilecek bir özneden 

bahsetmek mümkündür. Yalnızca somut ve reel toplumsal güçler arasındaki 

antagonistik ilişkileri düzenleyerek onları agonizmaya dönüştürecek yeni 

hegemonyalar yaratmak ve bu yolla oluşturulacak bir demokrasiye katılım imkânı 

yaratmak mümkündür.   

Birbirine eşdeğer tüm toplumsal güç ve kimliklerin katılımıyla, kamusal alanda hem 

akılların hem duyguların hem de taleplerin karşılaşarak yeni eklemlenmeler 

yaratması imkânına dayanan bu demokrasi projesi, siyasalın ve söylemin önemine 

vurgu yapar. Geleneksel solun siyasal körlüğü ve toplumsal farklılıklar konusundaki 

tutumunu pasif ve gerici bularak eleştirdiği gibi, klasik liberal gelenekteki siyasal 

alanı nihayetinde uzlaşım yoluyla kapatan müzakereci tavrı da eleştirir. Bu bakımdan 

bu proje çekişmeci radikal demokrasi teorisi olarak adlandırılmıştır. Mouffe‟un 

Agonistik Siyaset isimli çalışmasında dile getirdiği gibi radikal siyaset, farklı bir 

hegemonya kurmak amacıyla birçok teorik zeminde sürdürülen çeşitli hamlelerden 

meydana gelir.
347

 

Burada düşünürlerin radikal olumsuzluk kavramı önem kazanır; çünkü bu kavram en 

başta bölünmüşlük ve iktidarın ötesinde varolabilecek bir toplum tahayyülünü 

ortadan kaldırır. Bu olumsuzlama fikrinde zemin ve herhangi bir nihai sonuç yoktur; 

her katmanda karara-bağlanamamazlık vardır. Yine de her toplumsal organizasyonda 

kaçınılmaz olarak ve tam da siyasala anlamını veren bir karar-anı söz konusudur. İşte 

bu an, hangi toplumsal formasyonun siyasal ve söylemsel olarak diğerleri üzerinde 

hegemonya kurduğuna işaret edecektir. Ne var ki düşünürlere göre, hiçbir kimlik 

sabit olmadığından, bu karar da yeniden eklemlenme gücünden hareketle her an 

değişebilir niteliktedir. Bu sabit olmama ve sürekli eklemlenme durumu, toplumu ve 

tarihi tarih-dışı bir şekilde belirleyebilecek bir öznenin reddiyle ortaya konulur. Diğer 

                                                 
347

 Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, Agonistik Siyaset (16). Çev. Murat Bozluolcay. 

İstanbul: İletişim 



168 

yandan da evrensellik ve tarihsellik fikrinden bu kopuş, düşünürlerin ısrarla 

vurguladığı gibi kimliklere kapanmayı veya kapalı kimlik anlayışlarını gerektirmez. 

Tersine bu kapanma ve sabit kimlikler argümanı da tikel ve yerel bir özcülüğün 

ifadesi olacaktır. Nasıl ki bütünlük ve evrensellik kategorileri tikelliklerin ve 

farklılıkların bir boş göstereni olarak tanımlanıyorsa, düşünürlere göre kimlikler ve 

sınıflar da evrenselliğin ancak imkânsız özneleri olabilirler. Başka bir ifadeyle, geçici 

söylemsel bütünlükleri veya ideal bütünlükleri tam anlamıyla kendisi kalarak temsil 

edebilecek kararlı ve sabit bir tikellik yoktur. Karşılıklı ilişkilerinde söylemsel alanın 

mevcut karakterine uygun olarak eklemlenebilen ve her eklemlenmede ya da 

hegemonik kararda değiştirdiği kadar da değişen kimlikler söz konusudur. Bu 

durumda toplumu topyekûn değiştirecek bir özneden bahsetmek mümkün müdür? 

Düşünürlerin bu soruya cevabı olumsuzdur. Nihayetinde özneden ziyade özne 

konumları kavramını tercih eden düşünürlere göre, tüm özne konumlarının söylemsel 

olmaları ve söyleme bu bağlılıklarından dolayı söylem kadar açık uçlu ve bağlamsal 

olmaları söz konusudur. Dolayısıyla toplumsal hareketler ve dönüşümler için 

bakılacak analiz noktası, bir sınıf veya özneler değil, bu öznelerin konumlarını 

değişime sokan söylemsel mekanizmalar ve onlar arası ilişkiler olacaktır. Marksist 

geleneğin üretim ilişkileri içinde ayrıcalıklı kıldığı toplumsal sınıf olarak işçi sınıfı, 

düşünürlere göre yalnızca eklemleyici pratikler yoluyla kurulan bir söylem alanına 

bağlamsal olarak dahil olan, başka bir ifadeyle üst-belirlenmiş karakterde olan 

herhangi bir kimliktir. Bu kabul edildiği anda sınıf taleplerinin belirli bir yönde 

birleştirileceğine dair zorunlu bir ilişki kurulamaz. Fakat aynı şekilde “herhangi bir 

başka yolda eklemlenmeleri için de asli bir zorunluluk yoktur.”
348

 Bu açıkça siyasal 

ve ekonomik alan arasında Marksizmin kurduğu türden düz bir farklılık ve ayrışma 

olmadığını, fakat diğer yandan da birbirlerinin yerine ikame edilemeyecek 

olduklarını ifade etmektir.
349

 “Bu durumda, ekonomik siyasalın içinde ve siyasal da 

ekonominin içinde hem vardır hem yoktur; ilişki düz anlama dayalı farklılaşma 

ilişkisi değil, iki terim arasındaki istikrarsız bir analoji ilişkisidir.”
350

 Özetle Laclau 

                                                 
348

 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 193). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

349
 Bu ifade düşünürlerin Marksizmi yorumlama biçimini yansıtmaktadır. Ne var ki ben, Marx‟ın tam 

da böyle bir ayrımı reddettiğini, onun diyalektik kavrayışı bakımından böyle bir ayrımın halihazırda 

mümkün olmadığını düşünüyorum. 

350
 Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik Bir Politikaya 

Doğru (s. 194). Çev. Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 



169 

ve Mouffe için ekonominin siyasalı mutlak anlamda belirlemesine dayanarak işçi 

sınıfının siyasal dönüşümü gerçekleştirebilecek tek, ayrıcalıklı ve bütünlüklü bir sınıf 

olduğunu düşünmek, aşkın bir özne kategorisinden hareketle çokanlamlılığın imkân 

ve koşullarını yok saymaktır. Burada post-Marksist düşünürlerin Marksizmin sınıf 

kavramını alımlama biçimine yönelik bir eleştiri yapılabilir. Zira daha önce 

gösterdiğimiz gibi, Marx ekonominin siyasalı mutlak anlamda belirlediği gibi bir 

fikri ifade etmemektedir. Sıklıkla Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı‟nın 

Önsöz‟ünden alınan yapı-üstyapı ilişkisine dair pasaja ilişkin bir yorumla Marx‟ı 

mahkûm etmek pek de uygun bir okuma biçimi olarak görünmemektedir. Aynı 

şekilde Engels‟in de bu türden yorumlamaların farkına vararak Bloch‟a yazdığı 

mektupta bu konuya açıklama getirmek durumunda kaldığını görürüz: 

Genç yazarların iktisadi yana hak ettiğinden daha fazla önem vermelerinin 

sorumluluğu kısmen Marx ile bana ait. Bu temel ilkenin varlığını inkâr eden 

rakiplerimiz karşısında bu ilkeye vurgu yapmak zorundaydık ve etkileşime dahil 

olan diğer öğelerin hak ettikleri yeri almalarına izin verecek zamana, yere ve 

olanağa her zaman sahip değildik. Ama tarihin bir bölümünün sunulması, yani 

pratik bir uygulama söz konusu olduğunda, bu farklı bir meseleydi ve burada 

hataya yer yoktu.
351

 

“Tarihin bir bölümünün sunulması” ifadesi özellikle vurgulanması gereken ve tam da 

bu durumda post-Marksist eleştirileri cevaplayacak nitelikte bir anlama sahiptir. 

Pratikte, eş deyişle mevcut toplumsal yapıda kapitalizmin yasaları işlerken, bu 

pratiğe dayalı bir teoride ekonomik işleyişe vurgu yapmamak olanaksızdır. Zira 

Marx da daha önce belirttiğimiz gibi, “modern toplumun ekonomik hareketinin 

yasasını açığa çıkarmak” niyetinde olduğunu ve bu bakımdan da yalnızca kapitalist 

üretim toplumunun mevcut yapısı ve içkin dinamiklerini analiz ettiğini belirtir. 

Düşünüre göre tarihsel olarak içinde bulunulan bu mevcut sistemin ekonomik 

sömürü üzerine temellendiğini ortaya koymanın gerekliliği açıktır. Nitekim ilk 

bölümde gördüğümüz gibi Marx için emek kavramı, kapitalizmin mübadele değeri 

ve artı değeri dolayımıyla bir yabancılaşma ve sömürü unsuru haline gelmiş, aksi 

takdirde o sadece insanın toplumsallığı içinde geliştireceği en temel üretici gücü 

                                                 
351

 Engels‟in Bloch‟a Mektubu, Akt. Sweezy, P. (2015). Marx Üzerine Dört Ders (s. 35-36). Çev. 

Tuncel Öncel. İstanbul: Yordam. 



170 

olarak nitelenmiştir. Bu bakımdan eğer kapitalist toplum inceleniyorsa onun kuşattığı 

üretici gücü/güçleri göz ardı etmek imkansızdır. Ne var ki çağdaş siyaset 

çalışmalarında en çok ihmal edilen zemin de bu olmuştur. Aynı şekilde Laclau ve 

Mouffe anti-kapitalist demokratik projelerinde sömürüyü değerlendiren ve analiz 

eden bir teoriye sahip değillerdir. Onların okuması Marksizmi salt ekonomi temelli 

bir teori olarak görmekte ve bu nedenle baştan belirlenmiş ve belli bir hedefi 

gerçekleştirmek üzere tarihsel bir görevi üstlenmiş ayrıcalıklı bir sınıfa 

dayanmaktadır.   

Dolayısıyla bu koşullarda işleyebilecek ve özgürleşme imkânı sunan en kuşatıcı 

siyasal proje, ancak var olan siyasal kurumların içlerinde yer alarak ve onları radikal 

bir biçimde demokratikleştirme mücadelesi vererek çeşitli mücadele cepheleri 

yaratmaktır. Tersine, içkin bir ontolojiye dayanan Negri-Hardt projesi, Laclau ve 

Mouffe tarafından kapitalizmi yalnızca tepkisel olarak görmekle, çokluğun 

kendiliğinden gücüne inanmakla eleştirilir. Onlara göre, kapitalizm sadece tepkisel 

olmadığı gibi, çokluğun (Laclau ve Mouffe için çeşitli eşdeğerlik zincirinin) bir 

düşman/öteki belirlemeden birleşmesi mümkün değildir. Mouffe‟un ifadesiyle; 

Tersine, bizler parlamenter ve parlamento dışı mücadeleleri birleştirerek bu 

kurumların derinlemesine dönüşümünü sağlamalıyız, öyle ki amaç, eşitlik 

ilkesini mümkün olduğu kadar çok sayıda toplumsal ilişkiyi kapsayacak şekilde 

genişletecek olan farklı demokratik taleplerin ifadesi için bu kurumları bir araca 

dönüştürmek olsun. İşte hegemonik yaklaşımın tahayyül ettiği radikal siyaset 

budur ve bu tür bir proje kurumlarla agonistik ilişkilenmeyi gerektirir.
352

 

Dolayısıyla Laclau ve Mouffe özelinde post-Marksizm çeşitli toplumsal güçlerin 

çoğulluğuna yönelik talepler bakımından Negri ve Hardt ile ortaklaşsa da siyasal 

kalkış noktaları ve özellikle devrimci güçlere yönelik tanım ve kavrayışları 

bakımından büyük farklılıklar söz konusudur. Her ne kadar her iki teori de 

Marksizmi dönüştürmek gerektiğine ve yeni toplumsal güçlerin dönüştürücü gücüne 

vurgu yapsa da Negri ve Hardt hala üretim ilişkilerine ve oradaki değişimlere temas 

eden bir siyasal değişimde ısrar ederken, Laclau ve Mouffe ekonomi gönderiminden 

                                                 
352

 Mouffe, C. (2017). “Günümüzde Radikal Siyaset”, Çağdaş Marksist Kuramda Tartışmalar, 

Siyasalın Düzenekleri (s. 70). Çev. Sercan Çalcı. Ankara: Dipnot.  



171 

neredeyse tamamen uzak siyasal-söylemsel bir zemine yaslanmaktadır. Sözgelişi, 

Negri ve Hardt için ekonomik sömürünün evrensel öznesi olan çokluk, en 

nihayetinde mutlak bir demokrasi vaadini içkin olarak taşırken, Laclau ve Mouffe 

için yalnızca hegemonik ilişkilerde değişim gösteren özne konumlarından söz 

edilebilmekte, mutlak ve küresel anlamda kapanacak bir toplum veya kolektivite 

biçimi mümkün görünmemektedir. Dolayısıyla Negri ve Hardt için kendisiyle 

mücadele edilecek güç olarak İmparatorluk ile mücadeleyi yürütecek güç ortak 

paydada yekpare bir bütünlük oluştururken, Laclau ve Mouffe için hiçbir zaman 

“bir” olarak görülemeyecek bir çokanlamlılık ve çeşitlilik söz konusudur. Bu 

bakımdan Laclau ve Mouffe, bu iki düşünürü Marksist devlet anlayışına ve devrim 

sonrası oluşacak rasyonel ve tutarlı bir toplum fikrine bağlanmakla eleştirir. Tam da 

bu nedenle ikililerin teorileri komünizm ve sosyalizm, mutlak ve radikal demokrasi 

kavram tercihleriyle ayrışır. 

4.8. Post-Marksist Toplum Tahayyülü: Sonsuz Bir ÇatıĢma Alanı 

Radikal demokrasi tartışmalarında çoğunlukla siyasala öncelikli olan ve onu baskın 

olarak belirleyen siyasal-dışı herhangi bir kategoriden vazgeçiş söz konusudur. Daha 

çok söylemsel-siyasal olan, diğer faaliyetlerden ayrı bir karaktere sahip olmakla 

birlikte, diğer alanları belirleyen bir karakter kazanmıştır. Bu düşünceye göre 

ekonomi de dahil olmak üzere toplumdaki tüm öğelerin temelinde iktidar ve bu 

iktidar mücadelesinden doğan antagonizmik ilişkiler işlemektedir. Bu, siyasalın 

antagonizmada temellendiği ve antagonizmaların da ancak hegemonik ilişkilerin 

analizi yoluyla toplumun sınırlarını gösterdiği anlamına gelmektedir. 

Antagonizmanın olmadığı ya da uzlaşma yoluyla ortadan kaldırılabileceği 

argümanından hareketle siyasalı kavramaya çalışan pek çok siyasal modelin 

eleştirisini içeren post-Marksist tavır da gerçek anlamda bir çoğulculuğun ne 

olduğunu pluri-verse kavramı üzerinden inşa etme tasarısı olarak formüle edilir.  

Post-Marksist siyasal projede rasyonel ve uyumlu bir toplum ideali eleştirilerek, var 

olanın içindeki asli unsur olan çatışma ve çoğulluğu görmezden gelen bir siyaset 

anlayışının imkansızlığı vurgulanmaktadır. Ana hatlarıyla tanımlamak ve özetlemek 

gerekirse; post-Marksist proje duyguları ve tutkuları siyasal varoluşun önemli bir 

bileşeni olarak görür ve duygular üzerinden çeşitlenen toplumsal öznellik konumları 

olarak kimliklerin, her şekilde var olan hegemonik eklemlenmelerinin imkânına açık 



172 

demokratik bir alan tesis etmeye yönelir. Böylelikle evrensel ve zorunlu bir tarihsel, 

ahlaki ya da ekonomik ilkeden hareketle kavranan ya da konsensüse dayanan bir 

siyasal kurgudan ziyade çatışmanın hiç sonlanmadığı, sürekli yer değiştirmelerin ve 

sürekli yeni biz/onlar ilişkisinin kurulduğu bir siyasal kavrayışı gündeme getirir. 

Burada ağırlık kazanan eleştiri toplumun veya bireylerin rasyonel varlıklar olarak 

konumlanmasına ilişkindir. Ne var ki, insanın her zaman rasyonel eyleyen bir varlık 

olduğu önermesi tarihsel olarak tartışmaya açıktır. 

Bu siyasal öneri küreselleşme ve onun yarattığı tek-tipleşmenin aksine aslında 

siyasalın vazgeçilmez öğesi olarak antagonizmayı, agonistik bir antagonizmayı ön 

plana çıkarmaktadır. Bu, olumsuzlamanın hiç sonlanmayacağı, tekçi ve huzurlu bir 

politik bir tasavvurun çatışmacı gerçeklik tarafından sürekli yıkılacağı anlamına 

gelmektedir. Dolayısıyla küreselleşme de bütünlük, kapanma ve tek-kutupluluk 

önerdiğinden Laclau ve Mouffe için siyasalın yadsınması tavrıdır. Özellikle neo-

liberal kozmopolitanizm sadece belli ekonomik ve ticari ilkelerin yayılması ve bu 

anlamda piyasa hakimiyetinin sağlanması yönünde bir çabayı ifade eder. Yine de 

hangi şekilde olursa olsun farklı kozmopolitanizm tasavvurlarındaki ortaklaştırılabilir 

bu görüş, bütün dünyaya empoze edilecek bir ilke salık verdiğinden tekçi ve 

tehlikelidir. Çatışmanın ve olumsuzlamanın aşıldığı bir yönetim anlayışı, her 

durumda varolan iktidar ilişkilerinin göz ardı edilmesini ve dünyanın çoğulcu 

yapısına karşı bir körleşmeyi ifade eder. Aynı şekilde komünizm de evrensellik 

iddiasıyla aynı kategori altında değerlendirilir. Hatta, kapitalizmin çelişkilerinin 

doğal ve zorunlu olarak kendi sonunu getireceğine ilişkin belirlenimci tez bir bakıma 

mevcut iktidar ilişkilerinin yeniden üretilmesine ve sürdürülmesine katkıda 

bulunmuş olmaktadır. Bu nedenle, çok kutupluluk en temel kabul olarak alınmalı ve 

evrensellik iddiasının homojenleştirici idealleri terk edilmelidir. Gerçek anlamda 

demokratikleşme ancak kimliklerin karşılaşmasına imkân veren bir alanın 

yaratılması ölçüsünde mümkündür. Bu karşılaşmayı mümkün kılacak ve dahası 

demokrasinin koşul zeminini, radikal demokrasi projesinin tersine, evrensel 

değerlerle tesis edecek bir diğer model müzakereci demokrasi modelidir. Şimdiye 

kadar Laclau ve Mouffe‟un müzakereci demokrasi modeline, bu modelin belli türden 

bir rasyonaliteye dayanmasına ve evrensel etik normlar üzerinden şekillenen kamusal 

alan ve konsensüs fikrine açılmasına yönelik eleştirel bir tavrı olduğundan kısaca 

bahsettik. Bunun temel nedenlerinden biri Laclau ve Mouffe‟un liberal özgürlük ve 



173 

eşitlik anlayışını genişleterek çatışmalara imkân tanıma projesinin, düşünürlerin 

evrensel insan haklarına yaklaşımını olumlu yönde etkilememesidir. Peki, 

konsensüse dayalı, insan haklarını merkeze alan bu müzakereci demokrasi modeli, 

sürekli çatışma zemininde tanımlanan ve herhangi ölçüt ve norma dayanmayan 

radikal demokrasi projesi karşısında nasıl bir tavır alacaktır?  

4.8.1. Liberalizm ve demokrasi iliĢkisinde insan hakları tartıĢması 

Bu iki demokrasi modelinin ayrım zeminini kavramanın yollarından biri onların 

insan haklarına yönelik yaklaşımlarına bakmak olacaktır. Mouffe‟a göre yorum 

çoğulluğuna izin verecek şekilde yeniden düzenlendiği takdirde, insan haklarının 

yeniden formüle edilerek kullanılmasının herhangi bir sakıncası yoktur. Yine de bu 

haklar, meşru olarak ifade eden tek yol değildir ve ayrıca bireyci bir ahlak tınısına 

sahiptir. Düşünürlere göre her ülke ve kıta için geçerli olabilecek tek bir ilke yoktur. 

Hemen hepsi farklı kültür ve geleneklerle, eş deyişle kendi tarihselliği bağlamında 

kendine en uygun demokrasiyi inşa etmelidir. Dolayısıyla insan hakları gibi evrensel 

görünümlü fakat kişisel haklara dayanan bir hukuksal düzenek öncelikle Batılı tek 

türden bir demokrasi anlayışını savunmak ve tüm dünyaya bunu empoze etmeye 

çalışmak anlamına gelmemektedir.
353

 Bu nedenle öncelikle çoğulluk ve farklılıklar 

kabul edilmeli, en azından spesifik koşulları içinde agonistik, çatışmalı bir konsensüs 

sahasının yaratılabildiği, özgün kültürel değerleri eklemleme çabasının sürdüğü 

demokratik bir siyasi alana sahip olunmalıdır. Liberal demokrasinin bağlamsal 

doğasını ön plana çıkararak evrensel olma iddiasını eleştirmek, düşünürler için bu 

açıdan önemlidir.
354

 

Burada kısaca, insan hakları ve demokrasi, evrensellik ile tikellik arasındaki gerilime 

başka bir perspektiften bakarak, onları karşılıklı içsel ilişkilerinde değerlendiren 

Habermas‟ı ve onun insan haklarının meşruiyetine ilişkin sorgulamasını 

anımsayabiliriz. Düşünürün bu çabasının altında bir yandan liberalizmin bireysel 

çıkarlar ekseninde kurulmuş ve eşitsizlikleri beslerken meşruiyetini kaybetmiş 

toplum teorisi, diğer yandan da halk egemenliğine dayanmakla birlikte halkı 

tanımlama biçimine göre homojenlik ve despotizm riski taşıyan bir cumhuriyet 

pratiği arasındaki gerilim yer almaktadır. “Cumhuriyetçilerin „etik bir topluluk‟ 

                                                 
353

 Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, Agonistik Siyaset (50). Çev. Murat Bozluolcay. 

İstanbul: İletişim. 

354
 A.g.e., s. 59. 



174 

olarak devlet kavrayışı çok kalınken, liberallerin „piyasa toplumunun muhafızı‟ 

olarak devlet kavrayışı çok incedir.”
355

 Bu açıdan düşünürün tüm çabası liberalizm 

ile cumhuriyet, özgürlük ile eşitlik, sivil toplum ile devlet, yasallık ve meşruiyet 

arasındaki gerilimli ilişkiyi yeniden incelikle düzenlemenin ve birlikte 

düşünebilmenin imkânı üzerinedir.
356

 Zira bunlardan birinin feda edilmesi veya 

diğerine indirgenmesi ya yasallığın ya da meşruiyetin kaybıyla sonuçlanacaktır.  

Habermas, sıklıkla ifade edildiği gibi, moderniteye ilişkin tavrında eleştirel olmakla 

birlikte kimi evrensel temel ve ilkelerden vazgeçmeyen bir düşünürdür. Siyasal ve 

hukuksal kavrayışı, hatta hukuk ve demokrasi arasında kurduğu ve meşruiyetin 

temeli olarak gördüğü ilişki ancak bir tür meta-etik genel geçer ilkelere başvuru 

yoluyla şekillenir. Düşünüre göre “Siyasi olarak yazılan hukuk toplumun ötesinde 

genel geçerliliğe sahip ahlaksal temel ilkelerle uyuşmak zorundadır.”
357

 Demokrasi 

ile insan hakları arasındaki ayırım temelde homojenite ile heterojenite, birlik ile 

çoğulluk, yurttaşlık ile evrensellik arasındaki gerilime dayanır. Fakat Habermas‟a 

göre birbirine karşıt görünen bu iki alan, daha doğrusu bireysel haklar ve özgürlükler 

ile hukuksal-kamusal hak ve özgürlükler birbirine temelden bağlıdır.  

Yasamaya ancak hukuk özneleri olarak katılabilirler; kullanmak istedikleri 

[hukukî] dille ilgili tasarrufta bulunamazlar. Söylemsel bir irade oluşumunun 

önkoşullarının yurttaş hakları suretinde kurumsallaştırılabilmesinden evvel, 

hukuk kodunun kendisi mevcut bulunmalıdır. Bu hukuk kodunun tesisi için ise, 

öznel hakların taşıyıcıları olarak hukukdaşların gönüllü birliğine mensup 

bulunan ve gereğinde hukukî taleplerini etkin bir biçimde kovalamak durumunda 

kalacak gerçek kişi [hukuk kişisi] statüsünün yaratılması lâzımdır. Gerçek 

kişilerin özel özerkliği olmaksızın, hukuk olmaz. Bununla beraber, klasik 

özgürlük hakları, ve özellikle de eşit öznel eylem serbestisiyle ilgili temel hak 

                                                 
355

 Gürel, Ö. E. (2021). “Habermas‟ın Hukuk Felsefesinde Anayasa ve Devrim İlişkisi”, 

Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek (s. 207). İstanbul: Ayrıntı.  

356
 Bu gerilimli ilişkide Marx‟ın burjuva formel hukukunu bütünüyle reddetmesini eleştiren 

Habermas, meşruiyeti tesis edilmiş bir devrimin bu açıdan yasallığını kaybettiğini düşünmektedir. 

Anayasal kurumlarda karşılığı yaratılmayan devrimler bu nedenle başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Bkz. 

[Gürel, Ö. E. (2021). “Habermas‟ın Hukuk Felsefesinde Anayasa ve Devrim İlişkisi”, Alacakaranlıkta 

Hegel‟i Düşünmek (s. 207). İstanbul: Ayrıntı]. 

357
 Habermas, J. (2005). “Demokrasinin Üç Normatif Modeli”, “Öteki” Olmak “öteki”yle Yaşamak, 

Siyaset Kuramı Yazıları (s. 157). Çev: İlknur Aka. İstanbul: YKY.  



175 

olmaksızın, yurttaşların kendi kaderlerini tayin etme pratiğine katılabilecekleri 

koşulların hukukî kurumsallaştırılması için bir vasıta da olmayacaktı.
358

 

Dolayısıyla yurttaş olabilmek için öncelikle hukuksal olarak tanınmış özel hakların 

taşıyıcısı olmak, bu özel hakların tanımlanması için de hukuksal bir zeminin 

halihazırda var olması gerekmektedir. Hukuk yalnızca yurttaşları korur, yurttaş 

olmak ise bir hukuksal düzenekte tekil olarak tanınmış olmayı gerektirir. Dolayısıyla 

Habermas için belirli bir toplumun siyasal varlığı olmakla evrensel olarak insan 

olmak karşılıklı ilişki içindedir. Başka bir ifadeyle, demokrasi ile insan hakları 

birbirini gerektiren düzenlemelerdir. “(…) Demokrasinin kendi meşruiyet iddiasına 

uygulamada etkinlik kazandırmak için hukuka, daha doğrusu hukuka izafe edilen 

yaptırım gücüne muhtaç olduğunu görürüz.”
359

 Habermas için demokrasinin anlamı 

özgür kamusal alan ve tartışma ortamı olmakla birlikte, ona meşruiyetini veren, bu 

tartışma ortamının akılsal zemini, eş deyişle herkesin hem kendinde hem karşı tarafta 

önsel olarak kabul ettiği evrensel ve zorunlu ilkelerdir. Özgür tartışmayı en temel 

insan hakkı olarak görmek insanları “birbirlerine tanıdıkları haklarla o kamusal alanı 

kuran, ortak yaşamlarını birbirleriyle tartışarak düzenlemeye çalışan eşit ve özgür 

vatandaşlar”
360

 olarak kabul etmek demektir. Karşılıklı olarak tanınan bu haklar 

siyasalın da özgürlük zeminini kurar. Dolayısıyla demokrasi, eş deyişle özgür 

tartışma ve hukuk, müşterek yaşamı düzenleyen haklar karşılıklı bir bağ içindedir. 

Bu görüşe Mouffe‟un en temel itirazı, daha önce bahsettiğimiz gibi, rasyonel bir 

konsensüs temeline oturtulan ve mantıksal bir mutabakat fikrine dayanan bir siyasal 

projenin agonizmanın imkanını engellemesi ve bu açıdan da siyasala anlamını veren 

çoğulculuk fikrine kapanması yönünde olacaktır. Her şeyden önce bu, düşünüre göre 

ontolojik bir imkansızlıktır. Çünkü Mouffe‟a göre, “Aslında geneli ilgilendiren 

sorunlar konusunda bütün kamunun özgür ve sınırlanmamış müzakeresi, tam da 

engeller olarak sunulan özel yaşam biçimlerinin mümkün olduğu koşulları içermesi 

                                                 
358

 Habermas, J. (1999). Meşruiyet Dayanağı Olarak İnsan Hakları, Çev: Tanıl Bora, 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-118-subat-1999/2312/mesruiyet-dayanagi-olarak-

insan-haklari/2852. (Erişim Tarihi: 22.02.2020). 

359
Özbank, M. (2013). “Jurgen Habermas”, Siyaset Felsefesi Tarihi (s. 764). Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı.  

360
 A.g.ç., s.764. 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-118-subat-1999/2312/mesruiyet-dayanagi-olarak-insan-haklari/2852
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-118-subat-1999/2312/mesruiyet-dayanagi-olarak-insan-haklari/2852


176 

nedeniyle kavramsal bir imkansızlıktır. Onlar olmadan hiçbir iletişim, hiçbir tartışma 

olmaz.”
361

  

Bu açıdan düşünürün antagonizma anlayışına referansla anlaşılabilecek temel 

eleştirisi rasyonalitenin (gerek araçsal gerek etik-iletişimsel rasyonalitenin) siyasal 

yaşamda hâkim kılınarak insanların „etki ve tutkularının hesaba katılmadığı‟ teorilere 

yöneliktir. Zira ona göre “demokratik öznenin varlık koşullarını”
362

 yalnızca 

rasyonalite oluşturmaz.  

Bir diğer açıdan liberalizm ile demokrasi arasındaki gerilim, insani eşitlik ile politik 

eşitlik arasındaki gerilim olarak okunmuştur. Schmitt‟le birlikte Mouffe da 

demokrasinin, salt demos‟a dahil edilenleri kapsaması bakımından, eşitlik anlayışının 

homojenleştirici ve dışlayıcı bir karakteri olduğunu düşünmekle birlikte bu, 

liberalizmin haklar ve özgürlükler imkanına kapanmayı gerektirmez. Zira düşünüre 

göre bu paradoksun ve gerilimin kendisi çoğulcu bir siyasi perspektifin imkanını 

sunar. Mutlak bir özdeşliğin tesis edilemeyeceği gerçeğine dayanan hiç 

kapanmayacak boşluğun adıdır „liberal demokrasi‟. Mouffe, Habermas‟ın bu ikilide 

müzakereye meşruiyetini vermesi bakımından demokrasiye ilişkin tutumunu 

imtiyazlı bulur ve nihayetinde liberalizmle olan gerilimli ilişkiyi ortadan kaldırması 

bakımından bu teorinin başarısız olduğunu düşünmektedir. Düşünüre göre 

liberalizmin evrensel insan anlayışının, ekonomik perspektifinin eleştirilmesi 

gerekliliğinin yanı sıra çoğulculuğa imkân tanıyan özgürlük ilkesinin derinleştirilip 

genişletilmesi gerekir. Diğer bir deyişle, düşünür siyasal ufkunu çoğulculuk fikri ile 

çizer. Fakat aslında bu tam anlamıyla bir çoğulculuk da değildir. Nihayetinde “(…) 

kamusal alanda meşru görülecek karşılaşma türüne bazı sınırlamaların konulması 

gerekir.”
363

 

Habermas‟ın görüşüne -Marx‟ın hak anlayışı dolayımından geçirildiğinde de 

herhangi bir hak talebinin bireysel-grupsal veya kolektif de olsa- tarihsel ve 

toplumsal koşullar düşünülmeden ortaya konulduğu yönünde bir eleştiri getirilebilir. 

Sözgelimi Habermas‟ın müzakereye katılacak rasyonel bireyleri öncelikle kendi 

sosyo-ekonomik koşullarından sıyrılmış bir eşitlik temelinde müzakereye katılır. 

                                                 
361

 Mouffe, C. (2009). Demokratik Paradoks (s. 102-3). Çev. A. Cevdet Aşkın. 3. Baskı. Ankara: 

Epos. 

362
 A.g.e., s. 100. 

363
 A.g.e., s. 98. 



177 

Böyle bir ideal durum iş bölümü, yabancılaşma ve “maddi gücü elinde bulunduranın 

zihinsel alanı da belirlediği” fikri karşısında soyut ve biçimsel kalacaktır. Marx‟a 

göre; 

Modern devlet tarafından insan haklarının tanınmasının; ilkçağ devleti 

tarafından köleliğin tanınmasından başka bir şey anlamına nasıl gelmediği 

tanıtlanmıştır. İlkçağ devletinin doğal temeli, kölelik idi; modern devletin doğal 

temeli [ise: -ç.] burjuva toplum, burjuva toplum insanı, yani ötekine [öbür 

insanlara -ç.] özel çıkar ve bilincinde olmadığı doğal zorunluluktan başka hiç bir 

bağla bağlanmış bulunmayan bağımsız insan, çıkara dönük emeğin, kendi öz 

bencil gereksinmesi ile ötekinin bencil gereksinmesine köleliğidir. Doğal temeli 

işte bu olan modern devlet, evrensel insan hakları bildirisinde, onu işte böyle 

tanımıştı.
364

 

Dolayısıyla Marx‟a göre insan hakları söyleminin kusuru, onun mevcut toplumun 

bireylerini kendi yalıtılmışlığı içinde, kendi çıkarları peşinde koşan, yalnızca 

diğerleriyle karşılaşma anına kadar sahip olduğu ve geçerli olan bir haklar 

örüntüsünde tanımlamış olmasıdır. Bu negatif özgürlük kavrayışı, insani 

özgürleşmeden farklı olarak, aslında özgürlük üzerine değil, kısıtlamaya dayanan 

sınırlar üzerine konuşmaktadır. O halde bu haklarla tanımlanan ve bu haklara 

dayanan bir teori mevcut somut gerçeklikten uzak, bu anlamda biçimsel bir çerçeve 

sunmaktadır. Ne var ki bu eleştiri doğrudan Habermas‟a yöneltilemez. Zira 

Habermas müzakereye katılacak bireylerin farklılığının ve bu farklılıkların tartışmayı 

büyük oranda etkileyeceğinin farkındadır. Tam da bu anlamda düşünür, müzakerede 

gerçekleşecek tartışmaya “ideal konuşma durumu” adını verir. İdeal konuşma 

durumu herhangi bir tartışmanın koşul zemini anlamına gelir ki bu, gerçekleşecek 

herhangi bir tartışmaya henüz başlamadan, üzerinde sezgisel olarak da olsa mutabık 

olunan kabulleri tanımlar. Başka bir ifadeyle “„ideal konuşma durumu‟ Habermas‟ın 

iletişimsel yetkinliğe sahip her insanın akılcı bir tartışma sürecini başlatıp 

sürdürebilmesi için, gerçekçi olmasa bile, zorunlu olarak yaptığı ön kabullere verdiği 

                                                 
364

 Marx, K. & Engels, F. (1976). Kutsal Aile ya da Eleştirel Eleştirinin Eleştirisi (s. 367.). Çev. 

Kenan Somer. Ankara: Sol. 



178 

addır.”
365

 En temel kabul ise tartışmanın iletişim yetkinliğine sahip bir varlık olarak 

insanın akılsal (iletişimsel akıl) yetiye sahip olduğudur. İletişimsel demokrasinin 

meşruiyetinin temeli olan bu kabuller özgür bir kamusal alan gerektirdiğinden onlar 

aynı zamanda bu özgürlüğün güvence altına alındığı yasal kanalların da varlığını 

gerektirir. Bu açıdan da hem özgür ve akılsal konuşmayı işaret eden demokrasi hem 

de onun gerektirdiği kamusal alanın güvencesi olan hukuk birbirilerini meşru kılan 

öğelere dönüşür.  

Habermas‟ın biçimsel ve ideal perspektifinin somut ve varoluşsal siyasal 

perspektiflere yönelik bir tavır olduğunu da göz önünde bulundurmak gerekmektedir. 

Hem Marx ve Engels hem Schmitt hem de Hegel (etik yaşamda fazlasıyla 

somutlaşan özgürlük perspektifiyle) aşırı derecede somut yaklaşımlarıyla “yaşam 

biçimine yönelik şartlar setini” hakikat ve nihai bir nokta olarak sunmaya yönelirler. 

Gürel‟in ifade ettiği gibi “Habermas‟ın hedefi „emekçiler toplumu ütopyası‟nın 

ruhunu korumak ama özsel değerlerini -özgürlük, eşitlik ve dayanışma- yeni, daha az 

somut biçimde resmedilmiş bir çerçeveye aktarmaktır.”
366

 Dolayısıyla Habermas‟ın 

esas amacının kamusal alanda yapılacak müzakereler yönünde işleyen bir prosedürel 

demokrasi
367

 anlayışı ile bu tartışmalara hem imkân sunacak hak ve özgürlükleri tesis 

eden hem de sonuçların işlerliğini güvence altına alan bir anayasal düzlemin 

işlerliğini sağlayan bir teori ileri sürmek olduğu söylenebilir. Düşünürün Marx‟a 

yönelik temel eleştirilerinden biri onun tam da devrimci şiddeti sahiplenirken, 

hukuku küçümsemesine ve liberal anayasal düzeni önemsizleştirmesine yöneliktir. 

Oysa Habermas‟ın temel kaygısı “devrimin kontrol altına alınması mümkün olmayan 

şiddeti”dir ve bundan korunmanın yolu onu etik bir çerçevede yasal bir yapıya 

                                                 
365

 Özbank, M. (2013). “Jurgen Habermas”, Siyaset Felsefesi Tarihi (s. 763). Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı. 

366
 Gürel, Ö. E. (2021). “Habermas‟ın Hukuk Felsefesinde Anayasa ve Devrim İlişkisi”, 

Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek (s. 212). İstanbul: Ayrıntı. 

367
 Müzakereci ve prosedürel demokrasinin diğer demokrasi kavrayışlarından farkını ortaya koyan 

Benhabib, bu demokrasi modelinin şu özelliklerinden özellikle bahseder: “Prosedürler, çatışan 

çıkarları dile getirme, eleme ve tartma yöntemleri olarak kabul edilebilir… Prosedürel demokrasi 

modelleri, herkesin karşılıklı olarak kabul edebileceği sosyal işbirliği koşulları altında çıkar 

çatışmalarının dile getirilmesine izin verir.” Bkz. [Benhabib, S. (1996). “Toward a Deliberative Model 

of Democratic Legitimacy”. Democracy and Difference, Contesting the Boundaries of the Political 

(s.73). Ed. Seyla Benhabib. United Kingdom: Princeton University Press]. Bu özellikleriyle 

prosedürel demokrasi özgür ve eşit yurttaşların, sonuçlardan etkilenenler olarak kolektif bir şekilde 

akıl yürütme ve karar alma sürecine dahil olmasını gerektirir. Değerlerin çoğulluğuna dayanan bir 

toplumda, evrensellikten ancak prosedürün akılsal işleyişine ilişkin olması bakımından bahsedebilir, 

onları hemfikir kılmak veya yurttaşların temel inançlar üzerinde ilke tayin etmekle değil. 



179 

dönüştürerek kurumsallaştırmaktır. Devrimin meşruiyeti ancak bu yasallık 

çerçevesinde korunabilir.  

Sonuç olarak; bu demokrasi tartışmalarına ilişkin farkın onların en temelde siyasal 

olanı kavrama biçimlerine ilişkin bir fark olduğunu söyleyebiliriz. Bu fark daha önce 

bahsettiğimiz gibi siyaset felsefesinde yer alan iki hattın ayrışmasına dayanmaktadır. 

Bir yanda söz, iletişim ve konsensüs temelli siyasal kavrayış, diğer yanda ise siyasalı 

çatışma, mücadele ve şiddet temelinde kavrayan bir perspektif yer almaktadır. Ne var 

ki bu perspektifler arasındaki farklılık Lauclau ve Mouffe‟u bir yandan Marx ile aynı 

çizgiye yerleştirip iletişim temelli teoriyle karşıtlaştırırken, bir diğer yandan Marx‟ın 

rasyonel toplum ve komünizm ufkundaki sınıfsal çatışmaların sonlanma durumu 

düşünürleri Marx‟tan ayırmaktadır. Bu açıdan bu bölümde Laclau ve Mouffe‟un hem 

Marksizme hem de çağdaşlarının demokrasi anlayışlarına ilişkin ikili eleştirilerini, 

düşünürlerin teorilerindeki temel kavramlarla birlikte ele almaya çalıştık. Bu çabanın 

en temel motivasyonu Aydınlanma düşüncesinde ağırlık kazanan özne-rasyonalite ve 

evrensellik kavram ve kategorilerine karşı öne çıkan postmodern ve postyapısalcı 

öznellik konumları-tutkular ve tikellik üçlüsünün bağlam zeminini ve bunun siyasal 

teorilerdeki karşılıklarını takip etmektir. Çalışmada düşünürlerin Marx‟ın “sınıf” 

kavramını özne, sınıf bilincini ve tarihsel hareketi rasyonalite, komünizm 

düşüncesini de evrensellik perspektifiyle değerlendirmelerinin bazı açılardan kusurlu 

olduğu öne sürülmüştür.  Bütün bu eleştirilerin elbette Marx‟ın metinleriyle ilişkisi 

göz ardı edilemez. Teorinin sahip olduğu açmazları ortaya koymak, mevcut durumu 

kavramak adına olanaklarını geliştirmek teoriyi eleştirmekle ve bu yolla 

yenilenmesine katkı sunmakla mümkündür. “Marx‟ın hayaletlerini yeniden 

düşünmek, bir anlamda Marx‟ın kendi kuramını, kendi anladığı biçimde aşmak 

demektir: eleştiri yoluyla „biçimi‟ yıkmak, fakat bir şartla; içinde getirdiği yenilikleri 

koruyarak.”
368

 Ne var ki Marksist teoriyi yapıbozuma uğratarak yenileme çabaları 

düşünürler için Marksizm‟den tümüyle kopuşa dönüşmüştür. Düşünürlerin zemin 

aldıklarını ifade ettikleri Marksizm en temel kategorileri itibariyle nihayetinde 

topyekûn reddedilmiştir. İkilinin post-Marksist ve aynı zamanda post-Marksist 

olduğu yönündeki iddiaları, ilkinin iptaliyle sonuçlanır. Dolayısıyla düşünürlerin 

                                                 
368

 Gülenç, K. & Kulak, Ö. (2012). “Post-Marksist Siyaset Anlayışı ve Eleştiriler”, Marx‟ın Halleri, 

Marksist Düşüncede Diyalektik Bir Yolculuk (s. 306). İstanbul: Kalkedon. 



180 

yapısal zeminlerini asıl anlamda Marksizm‟de değil postyapısalcılıkta bulduğunu 

söyleyebiliriz.  



181 

5. DEĞERLENDĠRME: DEMOKRASĠ VE ÖZNE SORUNU ÜZERĠNE 

FELSEFĠ REFLEKSĠYONLAR 

Çalışmada post-Marksist teorilerin Marksizmle ilişkisi, onun temel paradigmasını 

hangi açılardan güncel koşullara uygun olarak geliştirdiği veya Marsizmden ne 

oranda, hangi açılardan koptuğu temel sorgulama konusu olarak analizlere eşlik 

etmiştir. Sermaye birikim modellerinin dönüşümü ölçüsünde Marx‟ın emek, tarih ve 

sınıf kavramlarının artık yetersiz kaldığı ve toplumsal muhalefete ayrıcalıklı herhangi 

bir özne tayin edilemeyeceği vurgusuyla yeni bir toplumsal analiz için iktidar ağını 

temel alan ve siyasal-söylemsel alanı ön plana çıkaran iki teori çalışmanın merkezine 

alınmıştır. Demokrasinin biri mutlak diğeri radikal-çoğulcu biçimi olarak 

adlandırılan bu post-Marksist siyasal teklifler Marksizmden en temel kategorileri 

itibariyle kopmuş, yeni analiz çerçeveleri olan siyasal alana odaklanarak demokrasiyi 

geliştirmek adına teklifler sunmuşlardır. Aralarındaki belirgin fark bu teorilerden 

birinin bir özne arayışında olması fakat onu doğrudan üretim ilişkilerinde değil 

iktidar ilişkilerinde çözümlemesi, diğerinin ise böyle bir özne arayışının hiçbir haklı 

gerekçesinin olmadığı iddiasıyla tüm toplumsal konumlara eşdeğerlilik atfetmesi 

olarak belirlenmiştir. Her iki teorik yönelimin ortak noktası ise hareket zeminlerinde 

postmodernizm ve postyapısalcılığın bulunmasıdır. Teorilerinin besleyici zemini 

olan postmodernizm ve postyapısalcılık nedeniyle idealist-metafiziksel kabuller 

olarak gördükleri rasyonalite, özne, evrensellik gibi kavram ve kategorilerle 

şekillenen felsefi düşünceye mesafe alarak Marksizm eleştirisi sunan düşünürler, 

Marksizmin rasyonalite vurgusu ve homojen bir özne olarak değerlendirdikleri sınıf 

kavrayışıyla bağlarını tümüyle koparmış, anti-kapitalist mücadelede daha çok 

siyasala anlamını veren iktidar, antagonizma, hegemonya, çokluk gibi yeni 

kavramlarla kendi teorilerini inşa etmişlerdir. Bu son bölümde düşünürlerin hem 

Marksizme yönelik eleştirilerinin çıkış noktasını, rotasını ve sonuçlarını ele alarak bu 

eleştirilere daha çok Marksizm içinden mümkün cevaplar bulmaya çalışacağız hem 

de kendi teorilerinin imkanlarını ve açmazlarını ele alacağız.  

 



182 

5.1. Özne, Rasyonalite ve Evrensellik  

Çalışmamızın giriş bölümünde post-Marksist teorilerin tarihsel arka planı hem bu 

teorilerin ortaya çıkış koşullarını hem de Marksizmi eleştirilerinin hedefine 

almalarının gerekçesini anlamak bakımından gösterilmeye çalışılmıştır. Bu tarihsel 

arka plan özetle, faşizm deneyimleri, Dünya savaşları, Soğuk Savaş dönemi, reel 

sosyalizmin çözülüşü ve liberal demokrasinin gittikçe güçlenişi altında biçimlenen 

Batı Marksizminin düşünce dünyasıyla ilişkilendirilmiştir. Aynı şekilde ekonomik 

planda da Fordizmden post-Fordizme geçiş, eş deyişle teknolojik unsurların üretimde 

baskın ve belirleyici etken haline gelmesiyle daha esnek ve iletişimsel, fakat aynı 

zamanda araçsal ve güvencesizlik temelinde işleyen bir çalışma ve üretim modelinin 

yarattığı toplumsal etkiler ele alınmıştır. Bütün bu gelişmeler; geleneksel Marksist 

teoride toplumsal ve siyasal dönüşümün öznesi olan işçi sınıfının yenilgileri ve 

liberal ve faşist rejimlere entegre oluşuyla birlikte Marksist teoriyi yanlışlayan ve 

teorinin terk edilmesini gerekçelendiren unsurlar olarak alınmıştır. Güvencesizliğin, 

parçalanmışlığın ve umutsuzluğun felsefi çıktısı artık özne, tarih ve bütünlük 

kategorilerini geride bırakan teorilerin yükselişi olurken, bu teoriler genellikle 

yerellikler ve tikellik ekseninde inşa edilmişlerdir. Marksist teoriye yönelik 

eleştirilerin kalkış veya uzlaşmazlık noktaları farklılaşmakla birlikte, eleştirilerin 

genel olarak altyapı-üstyapı önceliği sorunu, işçi sınıfının tarihsel rolü ve ontolojik 

konumu, komünizmdeki siyasal kapanış ekseninde döndüğünü fark ederiz. 

Dolayısıyla çalışmanın merkeze aldığı üç eleştiri Marksist özne, ekonomi ve 

rasyonalite anlayışı olmuştur. Burada belirtmek gerekir ki, bu üç eleştiri Marx‟ın 

sisteminde birbirleriyle sıkı sıkıya ilişkilenmiş olarak kavranır. O halde sırayla bu 

eleştirileri serimlerken, bu üç uğrağa ilişkin yapılan okumaları diyalektik, 

yabancılaşma, sınıf ve devlet kavrayışıyla birbirinin içinden geçerek değerlendirmek 

gerekmektedir. 

İlk olarak Marksist teoride, tarihin belli bir anında ortaya çıkan bir üretim tarzı olarak 

kapitalizmde üretim süreçlerinin nasıl işlediği, sermaye-emek çelişkisinin nasıl 

gizlendiği ve onun ne tür çelişkiler ve eğilimler taşıdığı ve dayanak noktası olan meta 

üretiminde sermayenin emek-gücü üzerinden değer ve artı değeri nasıl yarattığına 

ilişkin çözümlemelerine bakılmıştır. Bu çözümlemelerde iki yönlü vurgu ağırlık 

kazanmıştır. Bunlar; kapitalizmin tarihselliği ve Marx‟ın bu tarihsel anı kendi iç 

dinamikleri bakımından analiz etmesi. Başka bir ifadeyle; kapitalizmin ebedi, doğal 



183 

ve değişmez olmadığının gösterilmesi, onun kendisi dahil tarih-üstü kıldıklarının 

tarihsel zemine oturtulmasıdır. Bu açıdan Marx‟ın tüm tarihe ilişkin bir yasa koyma 

niyetinde olmadığı, fakat kapitalizmin varoluş koşulları ve dinamikleri üzerine 

düşündüğü ifade edilmiştir. Marx‟ın tarihsel açıklama modelinin, bir bütün olarak 

başı ve sonu belli olan bir düzlemde, içsel yasalarıyla hareket eden ve önceden 

belirlenmiş bir güzergahta seyreden bir kavrayışa dayandığı iddiası, Marx‟ın öznenin 

eyleme ve değiştirme gücüne ilişkin vurgusunu göz ardı etmek demektir. İnsan, içine 

doğduğu doğa ve toplum koşullarınca belirlenen fakat yine bu imkanlar içinde 

doğanın ve toplumun yönünü de etkileyebilen özgür eylemin gücü olarak 

okunduğunda, belirlenimci bir tarih anlayışı değil, daha ziyade sistemdeki tüm 

parçaların ilişkiselliğinin imkân zeminleri ortaya çıkmaktadır. Başka bir ifadeyle; 

Marx‟ın sistemi ve yöntemi olan diyalektik, bir bütünün tüm parçalarının 

ilişkiselliğini ve etkileşimini kavramak üzere inşa edilmiş, öznel ve nesnel olan 

karşılıklı ilişkilerince konumlanmıştır. Bu anlamda tarih ve toplum, onlara içkin 

parçaların hem birbirleriyle hem de bütünle olan karşılıklı ilişkisi üzerinden bir 

bütünlük olarak görülebilir. Bu ilişkiler parçalarının atomik ve bağımsız varoluşu 

üzerinden kavranamaz. Zira bütün ne bu parçaların toplamı ne de bu parçalara 

dışarıdan yasa veren ve ondan bağımsız bir yapıdır. Dolayısıyla bütün de parçalar da 

birbirini etkiler ve dönüşürken dönüştürür. Bu yöntem epistemolojik, ontolojik ve 

siyasal alanda özne ve nesnenin, birey ve toplumun, toplum ve devletin karşılıklı 

ilişkisi zemininde işler.  

Marx tarihsel açıdan kapitalist dönemi farklı kılan şeyin, onun üretimi toplumsal 

olarak gerçekleştirmesi, bu bakımdan da toplumsal üretici güçlerin gelişimiyle 

sömürüsünü aynı anda gerçekleştirebilmesi olduğunu görür. İşte bu toplumsallığın ve 

sömürünün ortaya çıkarılması Marx‟ın kapitalizmi eleştiri zeminini ve aynı zamanda 

gelecek ufkunu sunar. Sömürünün gerçekleşmesinin imkân koşullarından olan ve bu 

bakımdan eleştirinin en önemli boyutlarından birisi olan yabancılaşma bu çalışma 

açısından özel önemdedir. İlgili bölümün ikinci ve üçüncü kısımları, Marx‟ın siyaset 

analizi ve demokrasi anlayışına tam da buradan hareketle ayrılmıştır. Yabancılaşma 

en genel ifadesiyle; kapitalist sistemde bireysel-toplumsal-siyasal ilişkilerin 

bütünlüğünü yok eden ve bu nedenle aslında (hem kendi ürünüyle hem doğa ile hem 

de diğerleriyle kurulan ilişkide açığa çıkacak olan) insani özgürlüğü yok eden 

ilişkilenme kiplerine işaret eder. Dolayısıyla siyasal olana geçiş için dayanak 



184 

aldığımız nokta, üretimde en yalın haliyle görünür kılınabilen ve buradan tüm 

topluma sirayet eden bu kavram olmuştur. Zira ilk bölümde gördüğümüz üzere 

yabancılaşma Marx‟ın devlet eleştirisinin de temelinde yer alır. Devlet en 

nihayetinde bir ayrışmanın göstergesidir. Ona göre devletin ve iş bölümünün ortaya 

çıkardığı sınıfların kaderi birbirine kenetlenmiştir.   

İşte tam da bireyler yalnızca, ortaklaşa çıkarları -genel olarak ortaklığın yanıltıcı 

tümel biçimi- ile örtüşmediğini düşündükleri özel çıkarlarının arayışında 

olduklarından, kendilerine "yabancı" ve kendilerinden "bağımsız" bu ortak 

çıkara, yeniden kendilerine özel ve mahsus bir "genel" çıkar olarak geçerlik 

kazandırır; ya da bizzat bu bireyler, demokraside olduğu gibi, söz konusu 

çelişmenin sınırları içinde hareket etmek zorunda kalırlar. Diğer taraftan da, 

gerçekte, ortaklaşa olan ve ortaklaşa olduğu sanılan çıkarlarla sürekli olarak 

çatışan özel çıkarların pratik savaşımı da, devlet biçimindeki yanıltıcı genel 

çıkarın pratik müdahalesini ve denetimini gerektirir. Toplumsal güç, yani, iş 

bölümünün yol açtığı, farklı bireylerin el birliğinden doğan kat be kat çoğalmış 

üretim gücü, bu el birliği gönüllü değil, tersine doğal olduğundan, bu bireylere, 

kendi, birleşik gücü olarak görünmez. Aksine yabancı, kendi dışında duran, 

nereden gelip nereye gideceğini bilmedikleri, yani artık egemen olamadıkları, 

tam tersine artık insanların iradesinden ve ilerleyişinden bağımsız, hatta bu irade 

ve ilerleyişi yöneten bir dizi evrelerden ve gelişim aşamalarından geçen özgün 

bir güç olarak görünür.
369

 

Bu uzun alıntıda; Marx ve Engels‟in hem yabancılaşma ve onun yarattığı sınıfların, 

insanları doğal birlikteliğinden uzaklaştırarak salt kişisel-öznel çıkarlarının peşinden 

koşan birimlere dönüştürmesi, hem de devletin varlığını “genel çıkarlar” adı altında 

yeniden birleştirmesinde gerekçelendiren aldatmaca ortaya konulur. Bu aynı pasajda 

kapitalizm ve devlet, yabancılaşma ve devlet ilişkisi kadar, komünizmde neden 

devletin olmadığı veya onun “sınıfsız toplum” olarak kavramsallaştırılabileceği de 

anlam kazanır. Zira komünizm en genel ifadesiyle; sınıfsız bir toplumdur ve tam da 

                                                 
369

 Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi (s. 41).  Çev: Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. 2. Basım. 

İstanbul: Evrensel. 



185 

bu bakımdan sınıf çelişkilerinin üzerinin örtülmesi veya sözde uzlaştırılması adına 

devlete ihtiyaç duyulmayan bir topluma işaret eder.  

İkinci olarak, Marx‟a ve sosyalist teoriye yönelik eleştirilerin diğer yakasında onun 

ekonomik ilişkilerin belirleyiciliğine yönelik vurgu yer alır. Marx‟ın salt ekonomiye 

öncelik verdiği için siyaseti önemsizleştirdiği, bu nedenle de doğrudan bir siyaset 

teorisinin olmadığı ve hatta sosyalizmle birlikte onun siyasetin gereksizleşeceğini 

ifade etmesi teorinin bir eksikliği olarak görülür. Anderson‟a göre bu siyasal-teorik 

eksiklik ve genel olarak Marx‟ın devlete ilişkin salt eleştirel yaklaşımı, Marx sonrası 

teoriyi kimi noktalarda savrulmaya sevk etmiştir. Buna göre, Marx‟ın siyaseti 

önemsiz görmesi, sözgelimi kapitalist devlet ve onun milliyetçilik veya uluslararası 

düzeyde yarattığı büyük etkileri hesaba katmaması, toplumsal koşulların değişimi ve 

kapitalizmin yapısal dönüşümleri ile birlikte toplumsal muhalefeti hazırlıksız ve 

çoğunlukla suskun bırakmıştır.
370

 Kapitalizm üretim etkinliğini sömürü 

mekanizmasına rapteden ve bunu hayatın diğer tüm alanlarını da kuşatacak şekilde 

gizleyerek işleten bir karakter taşıdığından, dayandığı bu ekonomik temel üzerinden 

sistemin eleştirilmesi önemlidir. Marx‟a göre üretim etkinliği insanın düşündüğü, 

hayal ettiği, planladığı bir şeyden ziyade tam olarak ne yaptığı ve nasıl eylediği ile 

ilgili bir belirteç olarak bir toplumu anlamanın önemli bir veçhesidir. Bu onun maddi 

koşullara dayalı açıklama modelinin merkezi perspektifidir. Bir başka deyişle teori 

soyut, metafiziksel ve ideal bir belirleyene karşılık maddi dünyanın maddi 

koşullarının analizin merkezine alınması anlamında materyalist felsefi tavır olarak 

okunabilir. Ne var ki siyasal, hukuksal ve ahlaki toplumsal unsurları sistemin 

ideolojik, soyut ve belirlenimli parçaları olarak ele almak başlı başına bir problem 

olarak görülebilir. Dolayısıyla eleştirilerin materyalizme değil, fakat bu materyal 

dünyanın yalnızca ekonomik ilişkilerce tanımlanıyor, ona hasrediliyor olmasına 

ilişkin olduğu düşünülebilir. 

Yine de Marx analizinde ağırlıklı olarak yaşamı üreten güçler üzerine konuştuğunda, 

kapitalizmin koşullarına dair konuştuğunu hep akılda tutarak, burada öncelikle onun 

yöntemini ve bu yöntemdeki bütün-parça ilişkisinden hareketle kimi zaman bazı 

parçaların veya bazı ilişkilerin önem kazandığını anımsamak ve onu bu bütünlüğü 

içinde değerlendirmek önemlidir. Ollman‟a göre “Marx‟ın devlet kuramı, bu 

                                                 
370

 Anderson, P. (2016). Batı Marksizmi Üzerine Düşünceler (168-9). Çev. Bülent Aksoy. 5. Baskı. 

İstanbul: Birikim. 



186 

soruların yanıtlarını siyasi arena için arar, ama bunu kapitalizmin karakterini ve 

gelişmesini bir bütün olarak aydınlatacak biçimde yapar.”
371

 Marx‟ın çalışmalarının, 

kapitalizm merkezli eleştirisinin bir gereği olarak ekonomik ilişkilerin etkilerine 

ağırlık vermesi, bahsettiğimiz nedenlerden dolayı siyaseti büsbütün 

önemsizleştirmez. “Birimin göreli özerkliği ve ayrıklığı Marx‟ın bazı belirli amaçları 

yerine getirmek için o sırada öyle ele almış olmasından kaynaklanır.”
372

 Başka bir 

ifadeyle, ele alınan parça bütünle ilişkisi yokmuş gibi görünse de aslında bu bir 

soyutlama yöntemi, bütünü anlamak adına bir yol, bir metot olarak iş görmektedir.  

Yani, gerçek durumlarla ilgilenirken Marx, teknolojinin ya da başka bir tür 

ekonomik faktörün kendiliğinden geliştiğini iddia etmez; aksine, bu gelişmenin, 

yaşamın her alanından ve toplumsal analizin her seviyesinden gelen faktörlerin 

kümelenmesinin bir sonucu olduğunu söyler. Benzer şekilde, gerçek olaylarla 

ilgilenirken Marx, siyasi ve kültürel gelişmeleri teknolojideki değişime anında 

verilen yanıtlar olarak da ele almaz; bu gelişmeler için Marx'ın sunduğu 

açıklamalar hep çok yönlüdür ve başrolü oynayan da her zaman ekonomik 

faktörler değildir. 
373

 

Ayrıca burada Marx‟ın siyaset eleştirisinin temelinde, kapitalizmin çelişkilerini 

içeren fakat ondan bağımsız bir yasal güvence görünümü veren siyasal olanın ayrı ve 

otonom bir kategori olarak alınması olduğu da düşünülebilir. Zira Marx‟a göre bu 

sınıflama mantığı, ilişkiselliğin gözden kaybolmasına neden olduğu için bizatihi 

yabancılaşmasının belirtisidir. Yine Ollman‟ın ifade ettiği gibi;  

Eğer yabancılaşmış etkinliği yer aldığı alana göre farklılaştıracak olursak; bu 

etkinliğin ürünlerini değer, sınıf, devlet, din vs. olarak ayırmak gerekecektir. 

Ancak, yabancılaşmayı bu biçimde bölümlere ayırmak, “hastalığın” bir 

belirtisidir; zira yabancılaşma hangi alanda meydana gelirse gelsin "özü 

itibariyle" aynıdır. Bu nedenle yabancılaşmış etkinliğin ürünleri, özel mülkiyet 

                                                 
371

 Bertell Ollman (2001). “Marksizm ve Siyaset Bilimi: Marx‟ın Yöntemi Üzerine Bir Başlangıç”, 

Praksis 3 (s. 142). Çev: Beycan Mura-Emre Arslan (ss.131-153). http://www.praksis.org/wp-

content/uploads/2011/07/003-Ollman.pdf. (Erişim Tarihi: 18.03.2019). 

372
 A.g.ç., s. 139. 

373
 Ollman, B.  (2008). Yabancılaşma, Marx‟ın Kapitalist Toplumdaki İnsan Anlayış (s.34-5). Çev. 

Ayşegül Kars. İstanbul: Yordam. 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/003-Ollman.pdf
http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/003-Ollman.pdf


187 

dünyasının eş unsurları olarak kimi temel benzerliklere sahiptirler ve özgül 

formları ne olursa olsun “değer” olarak nitelenebilirler.
374

 

Çalışmada yabancılaşma teorisine getirilen eleştiriler bağlamında ortaya 

koyduğumuz gibi, Marx‟a yöneltilebilecek en güçlü eleştirilerden birinin onun insan 

kavrayışına ve rasyonalitesine olan inancı olduğunu söyleyebiliriz. Post-Marksist 

itirazların Marksizmin yumuşak karnı olarak gördükleri bu inanç hem devrim 

öncesindeki bilinçlenme sürecini hem de devrim sonrası toplum tahayyülünü etkiler. 

Başka bir deyişle, Marx‟ın işçi sınıfına atfettiği tarihsel rolün dayandığı rasyonalite 

veya bilinç hem devrimin başlangıcına hem de devrim sonrası toplumun 

düzenlenmesine eşlik edecektir. Bu açıdan da nesnel koşulların çoktan oluştuğu fakat 

Marx‟ın inandığı o öznel rasyonel gücün hala harekete geçmediği türünden eleştiriler 

sıklıkla yapılır.
375

 Fakat bu tür bir okumaya karşı iki açıdan dikkatli olunmalıdır. Bu 

eleştirinin bilince ve/veya aynı zamanda nesnel koşullara atfettiği önem Marx‟ı, önce 

bilinci, varlığı ve onun hareketini belirleyen bir güç olarak konumlayan bir 

perspektifte idealist olarak, ikincisi nesnel koşulların değişmez sonuçları üzerine 

teorisini kuran mekanik determinist olarak görme hatasına taşır. Oysa Marx öncelikle 

bilinç ve varlık ilişkisini karşılıklı, diyalektik, tarihsel ve dolayımlı bir ilişki olarak 

görür. Ne var ki bilincin zaman zaman varlığın gerisinde kalabileceğini, kimi 

zamansa ilerisinde olabileceğini de vurgular.  

Ve özgün ekonomik ilişki biçimi, bir sonraki dönemin çıkarlarına karşılık gelen 

biçim tarafından çoktan yerinden edilmiş eski bir çıkar, daha uzun bir süre, 

bireylerin gözüne bağımsız bir varlık gibi görünen topluluk (devlet, hukuk) 

içinde geleneksel bir gücün güdümünde kalır. Bu aynı zamanda, daha genel bir 

yargıya varılmasına olanak veren ayrı ayrı hususlar söz konusu olduğunda, 

                                                 
374

 A.g.e., s.317. 

375
 Bu düşünce başka şekillerde de dile getirilir. İşçi sınıfının ya post-Fordizm gibi değişen üretim 

biçimleriyle veyahut toplumdaki tikel hareketlerin ve çeşitliliğin gölgesinde kalması hasebiyle 

önceliğinin ve etki gücünün yok olduğu, ya da kazandığı siyasal ve sosyal haklarla daha fazlasını 

düşünme ve isteme arzusunu tümüyle kaybeden bir sınıf haline geldiği düşünülmektedir. 



188 

bilincin neden zaman zaman eş zamanlı ampirik koşulların daha ilerisinde 

göründüğünü de açıklar.
376

 

Bu eleştirinin ikinci boyutu ise Marx‟ın katı mekanik determinist kavranışına 

yaslanır. Oysa Marx tarihsel koşullarla eylemler arasında, tıpkı bilinç ve varlık 

ilişkisinde olduğu gibi, özgürlüğe imkân tanıyan bir ilişki görür. Bu anlamda nesnel 

durum sadece ve doğrudan öznelerin eylemlerini ve bilinçlerini dönüştürmez. 

İnsanlar da tarihi şekillendirir. “Yani; bu tarih anlayışı, durum ve koşulların insanı 

yarattığı kadar, insanların da durum ve koşulları yarattığını gösterir.”
377

  

Bu açıdan Gülnur Savran işçi sınıfının hareketini ve konumunu daha çok bir 

potansiyel olarak görmemiz gerektiğini ifade eder: 

(…) işçi sınıfının sınıf mücadelesi içinde her zaman „devrimci‟ olmadığı açıktır. 

Ama „dönemsel olarak‟ bu noktaya gelmesi bile bu potansiyelin varlığının 

göstergesidir. 

Bu potansiyelin gerçekleşmesi sınıf bilincinin oluşması sorunuyla doğrudan 

bağlantılı (…) İşçi sınıfı ikili bir nitelik taşır. Herhangi bir verili anda, sadece 

tekil üyelerin toplamı olarak proletarya sosyolojik bir olumsallıktan ibarettir (…) 

ancak, aynı proletarya, burjuvazi karşısındaki zorunlu tabiiyeti dolayısıyla 

kapitalist toplumun uzlaşmaz yapısal antagonizmasının bir parçasıdır da.
378

 

Sınıfın neden ayrıcalıklı özne kılındığı söz konusu olduğunda, onun hangi koşullarda 

ele alındığından, toplumsal bağlamlarından ve kapitalizm içindeki konumundan 

bahsetmek gerekmektedir. Fakat öncelikle sınıfın ne olduğuna ve ne ifade ettiğine 

baktığımızda; onun Marksist perspektifte bir tür ortaklığı fakat aynı zamanda 

antagonizmaya dayanan bir ilişkiyi işaret ettiğini fark ederiz. Bu terim aynı üretim 

tarzında ve bu anlamda aynı ekonomik koşul ve çıkarlarda birleşen, kendisi ile karşıt 

sınıfın varlığında tanımlanan ve onunla çelişkili bir ilişkiye dayanan bir toplumsal 

yapı olarak tanımlanabilir. Bu açıdan sınıf bir yüzüyle ortaklığı, diğer yüzüyle 

                                                 
376

 Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi (s. 74).  Çev: Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. 2. Basım. 

İstanbul: Evrensel. 

377
 A.g.e., s. 45. 

378
 Savran, G. (1990). Özlerin Reddinden Sınıf Politikasının Reddine, 11.Tez, 10.‟dan Akt. Gülseren 

Adaklı (2001). Post-Marksizmin Siyasal ve Kuramsal Açmazları, Praksis 1, (s. 28). 



189 

çatışmayı ifade eder. Kapitalist sistemde rekabet ve açgözlülük nedeniyle sınıflar 

kendi içlerinde dahi çatışma ve düşmanlık ilişkisi üretir. Bu aynı zamanda sınıf ve 

toplumsallık bilincinin kaybıdır. Bu ilişki tüm topluma sirayet eder, çünkü aslında 

daha önce gördüğümüz üretimde yabancılaşan birey siyasal ve kültürel tüm 

etkinliklerde eyleyen aynı bireydir. Ne var ki sınıfların kendi içlerindeki çatışma 

durumu bir çelişki yaratır. Çünkü emeğin en toplumsal olduğu noktada 

(kapitalizmde) bu parçalanmışlık ortaya çıkar; eş deyişle birey aslında bir toplumun 

(ve kapitalizmde bir sınıfın) üyesiyken rekabet ve düşmanlık nedeniyle kendi sınıfına 

aidiyetini ve sınıf bilincini de kaybeder ve atomlar halinde bölünmüş olarak görünür. 

Peki bu noktada sınıftan bahsetmek nasıl mümkündür? Konunun burada yeniden 

yabancılaşma meselesine bağlandığını görürüz. Marksist teoride yabancılaşmanın 

aşılması sınıfları ortadan kaldıracak sınıf pratiğine ve bilincine raptedilmiştir. Alman 

İdeolojisi‟nde Marx yabancılaşmanın aşılmasını şöyle ifade eder: 

Bu „yabancılaşma‟ (diyelim ki filozoflar için anlaşılır olsun), elbette, ancak iki 

pratik önkoşulun yerine getirilmesi durumunda ortadan kaldırılabilir. 

Yabancılaşmanın "katlanılamaz" bir güç, yani insanların ona karşı devrim 

yaptıkları bir güç olabilmesi için, insanlığın büyük çoğunluğunu tamamıyla 

"mülkiyetten yoksun” hale getirmiş ve aynı zamanda onu, var olan bir zenginlik 

ve kültür dünyası ile çelişki içine sokmuş olması gerekir…Çünkü yalnızca 

üretici güçlerin bu evrensel gelişimi ile insanlar arasında evrensel bir temas 

kurulabilir.
379

 

Yine Komünist Manifesto‟da Marx proletaryanın bu yabancılaşmayı aşmasını onun 

özel koşuluna bağlar. “Günümüzde burjuvazinin karşısında yer alan tüm sınıflar 

içinde yalnızca proletarya gerçekten devrimci sınıftır … proletarya ise büyük 

sanayinin en kendine özgü ürünüdür.”
380

 O halde işçi sınıfı gibi bir belirleme ancak 

kapitalizmin koşullarında mümkündür. Fakat bu onun neden devrimci ve özellikle 

evrensel nitelikte olduğunu açıklamak için yeterli değildir. Onun, bu toplumsal 

                                                 
379

 Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi (s. 42).  Çev: Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. 2. Basım. 

İstanbul: Evrensel. 

380
 Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Parti Manifestosu (41). Çev. Yılmaz Onay. İstanbul: 

Evrensel. 



190 

koşullarda diğer sınıflardan farkının belirlenmesi ve bu açıdan temel niteliğinin ayırt 

edilmesi gerekmektedir.  Bu nedenle Marx ekler: 

Egemenliği ele geçiren tüm daha önceki sınıflar, kazanmış oldukları yaşam 

konumunu, bütün toplumu bu kazanımın buyruğu altına sokarak güvenceye 

almaya bakmışlardır. Proleterler ise üretici güçleri ancak, o zamana kadarki 

kendi mülk edinme tarzlarını ve böylece o zamana kadarki tüm mülk edinme 

tarzlarını ortadan kaldırarak ele geçirebilirler. Proleterlerin güvenceye alacak 

hiçbir şeyleri yoktur, o ana kadarki özel güvencelerin ve özel sigortaların hepsini 

tahrip etme zorunlulukları vardır. Şimdiye kadarki tüm hareketler, 

azınlıktakilerin hareketiydi veya azınlıktakilerin çıkarına hareketlerdi. Proleter 

hareket ise, son derece büyük bir çoğunluğun, son derece büyük bir çoğunluk 

çıkarı adına giriştiği özerk harekettir.
381

 

Bu açıdan, özel çıkarların herkesin çıkarı olarak ancak proletaryanın eyleminde 

gerçekleşmesi mümkündür. Ne var ki Marx‟ın değişim umutları tarihsel olarak 

olumlanmamış ve post-Marksist teoriler tarafından iki açıdan merkezi eleştiri noktası 

olarak alınmıştır. Birincisi “a priori” olarak sınıf tayin etmenin metafiziksel bir tavır 

olması, ikincisi ise bu kabul edilse dahi artık Marx‟ın dönemindeki işçi sınıfının ve 

koşullarının kalmamış olması. Bu teorilere göre artık özne değil, hegemonya, 

eklemlenme ve söylemsel olana dayanan bir demokrasinin imkanları 

soruşturulmalıdır. Çağdaş toplumun çeşitliliğini ancak böylesi kavramlar yakalama 

imkanına sahip olabilir.  

Post-Marksizm zemininden türeyen siyasal bir proje olarak radikal demokrasinin 

dayandığı kavramlar ve felsefi kaynakları ve gerçek anlamda siyasal bir teklif sunup 

sunmadığının sorgulanması çalışmamızın temel ekseni olmuştur. Post-Marksizmin -

sadece Marksizm karşısında değil- bir siyasal teklif olarak kendi söylemine dayalı bir 

değerlendirilmesi yapıldığında, ilgili projenin toplumu açıklama ve analiz etme 

gücüne ilişkin kimi yeterlilik ve eksikliklerinden bahsedilebilir.  

Teorilerin temel söylemlerine baktığımızda, onların başta anti-kapitalist mücadelede 

yalnızca araçlar bakımından Marksizm‟den ayrıldığı düşünülebilir. Negri ve 

                                                 
381

 A.g.e., s. 42. 



191 

Hardt‟ın Marksist sistemi tümüyle koruduğu fakat proletarya kavramını genişlettiği, 

hatta Laclau ve Mouffe‟un yalnızca bütünün içindeki bir diğer parçaya (iktidar 

ilişkilerini tanımladığı siyasal-söylemsel alana) önem atfettiği varsayılabilir. Fakat bu 

teorilerin Marksizmle ilişkileri aynı amaca ilişkin salt araçsal veya yöntemsel bir 

farklılığın ötesindedir. Her iki düşüncenin de ortak söylemi Marksist teorinin yeni 

toplumsal hareketleri kavrayacak bir çeşitlilik perspektifi sunmadığı, bu açıdan 

teorinin temel kategorileri itibariyle dönüştürülmesi ve/veya terkedilmesi gerekliliği 

yönündedir. Negri ve Hardt bunu diyalektik, değer teorisi ve homojen sınıf anlayışını 

terkederek, Laclau ve Mouffe ise rasyonalite, evrensellik ve bir özne olarak sınıf 

anlayışının ayrıcalıklı konumunu reddederek gerçekleştirir.   

5.2. Kurucu Ġktidar: Behemoth mu Tanrısal Şiddet mi? 

Negri ve Hardt‟ın teorisinde öne çıkan imparatorluk, maddi olmayan emek, genel 

zekâ ve çokluk gibi kavramların her biri Marksist teorinin yeni iktidar ve üretim 

biçimleriyle ilişkisini kavramak ve değişen koşullarla birlikte teoriyi dönüştürmek 

adına ortaya konulmuştur. Bu bir bakıma, Negri‟nin de açıkça ifade ettiği gibi, Marx 

ve Foucault‟yu birlikte okuma çabasına dayanmaktadır. Her yerdelik ve yok yerdelik 

anlayışına dayanan iktidar çözümlemesi, tam da Foucault‟nun biyoiktidar anlayışına 

benzer şekilde iktidarın geniş yayılımlı ağını işaret etmekte, buna bağlı olarak da 

kapitalizmin biçimsel ve yöntemsel farklılığına vurgu yapmaktadır. Zira artık yıkıcı 

bir şiddetle değil, tam tersine yaşamsal güçleri olumlayarak geliştirme yoluyla 

örgütlenen kapitalizm, maddi olmayan emek yoluyla da üretici güçleri her an ve her 

yerde harekete geçirmeye ve denetlemeye çalışır. Her an ve her yerdelik “(…) 

iktidarın „elde edilen, koparılan ya da paylaşılan, korunan ya da elden kaçırılan bir 

şey‟ olmadığını ve „sayısız noktalardan çıkarak, eşitsiz ve hareketli ilişkiler içinde‟ 

işlediğini” söylemektir.
382

 Bu, özellikle maddi olmayan emeğin bilişsel ve 

duygulanımsal boyutuyla, eş deyişle insani ve toplumsal tüm “içsel” süreçlerde dahi 

işleyen üretim süreciyle ilişkilidir. Oldukça olumsuz olan ve kaçış çizgisi 

görünmeyen bu tablo, bu defa Spinoza ve Foucault ile birlikte şekillenen içkinlik, 

özgürlük ve kurucu iktidar anlayışlarıyla çokluğun eyleme gücüne kapı aralar. Bir 

iktidar ve özne ilişkisi sorunu olarak ele alınabilecek bu problemi Negri ve Hardt 

                                                 
382

 Keskin, F. (2013). “Michel Foucault” (s.750). Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı.   



192 

kurulu iktidarın karşısına kurucu iktidarı koyarak çözmeye çalışır. Bu açıdan ulus ya 

da halk gibi özne tayinleri, natüralist ve belirlenimci olmaları bakımından kurulu 

iktidarın merkezinde kalmaktadır. Oysa kurucu iktidar, sürekli bir hareket, devinim, 

maddi ve içkin üretimi işaret eden bir güçtür (potentia, potenza, Vermögen, strenght). 

Hem iktidarı hem de özneyi ilişkiselliğinde kavrayacak zemin olarak Foucault ve 

Marx‟ı seçmelerinin nedeni de budur. Negri “Özneyle ilişkisi açısından iktidarın 

kurucu boyutlarına ve mutlak açılımlarına olanak tanıyan bir kavram tanımlamak 

konusunda en önemli ilerlemeyi sağlayan kişi kuşkusuz Michel Foucault‟dur”
383

 

demektedir. Onun, kurucu özne sorusunu temellendirmeye olanak tanıyan perspektifi 

yaşamın ön plana çıktığı yeni iktidar modelinin kurucu bir süreci de içinde 

barındırdığını göstermektedir.
384

 Foucault‟da daha önce bahsettiğimiz gibi, hukuksal-

söylemsel iktidarın ölüm üzerindeki hakkını yaşam üzerindeki iktidar şekline 

dönüştüren biyoiktidar anlayışı, 17. yüzyıldan itibaren “(…) bedenin terbiyesi, 

yeteneklerin artırılması, güçlerin ortaya çıkarılması, yararlılığıyla itaatkarlığının 

koşut gelişmesi, etkili ve ekonomik denetim sistemleriyle bütünleşmesi”
385

 şeklinde 

insan bedeninin anatomo-politikası olarak ve 18.yüzyıl ortasından itibaren de “tür-

bedeni, canlı varlığın mekaniğinin etkisinde olan ve biyolojik süreçlerin dayanağını 

oluşturan bedeni merkeze alması” ve bunlara yönelik “düzenleyici denetim” yoluyla 

nüfusun biyopolitikası olarak ikili şekilde işlemeye başlamıştır.
386

 İktidarın temeldeki 

amacı yaşamsal güçlerin işlevselleştirilmesi olsa da bu tam da insanın ve onun 

bedeninin bizatihi kendisinin bir üretim ve güç olduğu anlamını önsel olarak ifade 

eder. Dolayısıyla Foucault iktidarın yeni yönetim tekniklerini, iktidarın yaşamın tüm 

güçlerine yönelik denetimini, tüm davranış, kimlik, bireyselleşme ve öznel 

deneyimleri yapılandırmasını konu etmekle birlikte bu “İktidar ilişkilerinin çokluğu, 

kesişmeleri, kırılganlıkları ve tersine çevrilebilirlikleri tüm davranış alanlarını 

tıkayan ve tek yönlü olarak yönlendiren”
387

 bir yapıda olduğu anlamına gelmez. Bu 

türden bir iktidarın önkoşulu, kendini sürekli olarak yaratıcı bir biçimde yeniden 

                                                 
383

 Negri, A. (2017). “Kurucu İktidar: Bir Kriz Kavramı” (42). Siyasalın Düzenekleri. Çev. Sercan 

Çalcı. Ankara: Dipnot. 

384
 A.g.ç. s. 43. 

385
 Foucault, M. (2013). Cinselliğin Tarihi (s.99). Çev. Hülya Uğur Tanrıöver. 5. Basım. İstanbul: 

Ayrıntı. 

386
 A.g.e. s. 99. 

387
 Keskin, F. (2013). “Michel Foucault” (s.751). Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı.   



193 

kurmaya dayanan özgürlüktür. Dolayısıyla Negri özgürlüğe ilksel ve ontolojik zemin 

vermesi bakımından Foucault‟daki imkânı çokluk kavrayışları adına önemli bulur. 

Aynı şekilde Negri‟ye göre bu hareketlilik ve yaratıcılık imkanına açılan perspektif 

Spinoza‟da da mevcuttur.  

Hayat sayısızca parçalanmış tekil varlıkların bir bütün içindeki müthiş 

hareketliliğinden başka bir şey değildir ve bu hareketlilik içinde, popülist ya da 

seçkinci, herhangi bir zihniyetin statik hakimiyetini Spinoza kabul edemez. 

Onun demokratik tasarımında bir düşüncenin genel belirleyiciliği değil, sayısız 

düşüncenin her an değişen sonsuz ilişkisi vardır.
388

    

Negri‟ye göre Spinozacı anlamdaki bu sonsuz ilişki ve hareketlilik radikal bir 

demokrasinin imkanına işaret eder. Spinoza‟nın ontolojik ufkunu siyasal ufkuna 

tercüme ederek “(…) varlığı daima yeniden inşa eden öznelerin çoklu 

özgürlükleriyle sürekli yeniden açılır. Mutlak olan, bu mutlak açılıştır. Demokrasi, 

bu daimî risktir”
389

 diyen Negri, Spinoza‟da “gücün etiği” olarak ortaya konulan 

“karşı-iktidarı (contropotere)”, “(…) tepeden tırnağa demokrasi, altüst edici 

demokrasi, ilerici demokrasi, kitlesel özgürlük”
390

 olarak olumlar. Bunun en temel 

sebebi Spinoza‟nın erdemi ve mutluluğu içkin yaşamsal güce (conatus) ve bu 

yaşamsal arzu bakımından tekillliğe ve onun eşitleyici etkisine ve dahası özgürlüğü -

evrensel kodlar ve ideallerle işleyen ahlaka değil- kendini kurma ve eyleme 

yönündeki etiğe bağlamasıdır. Tam da bu açıdan yaratıcı gücün imkânı Negri‟ye 

göre Marx‟ta da mevcuttur. Bu imkânın kaynağı öncelikle onun zamansallık 

anlayışında ve buna bağlı olarak da canlı emek kavrayışındadır. Heidegger için 

olduğu gibi Marx için de zaman varlıklara ilişkin bir meseledir.
391

 Fakat zamanın 

işlevi Marx‟ta varlığın anlamının açılması veya açığa vurulması değil de “varlıkları 

üreten, açık ve kesinlikle kurucu bir zamansallık”
392

 olmasıyla farklılaşır. Marx‟ta bu 

                                                 
388

 Akal, C. B. (2004). Varolma Direnci ve Özerklik, Bir Hak Kuramı İçin Spinoza‟yla (s. 162). 

Ankara: Dost. 

389
 Negri, A. (2011c). Aykırı Spinoza (s. 134). Çev. Nurfer Çelebioğlu, Eylem Canaslan. İstanbul: 

Otonom. 

390
 A.g.e. s.135. 

391
 Negri, A. (2017). “Kurucu İktidar: Bir Kriz Kavramı,” Siyasalın Düzenekleri (48).  Çev. Sercan 

Çalcı. Ankara: Dipnot. 

392
 A.g.ç. s.48. 



194 

zamansallığın işleyişi kurucu iktidarın “sürekli devrim biçimini alan, diğer bir 

deyişle, düşmanın baskısını devamlı olarak zayıflattığı, aynı zamanda kendi gücünü 

dışavurduğu, bir araya topladığı ve örgütlediği anda öznenin bağımsızlığının 

olumlandığı bir süreç biçimine kavuşan”
393

 formunda ön plana çıkar. Bu siyasi 

perspektifin Marx söz konusu olduğunda ekonomik ve toplumsal özgürleşmeyle de 

ilişkisi olmalıdır. İşte Negri bu kesişmeyi canlı emek anlayışında bulur. Tıpkı 

Foucault‟nun bedenle iktidar alanının kesişimini cinsellik alanında ve 

çözümlemesinde bulması gibi, Negri de canlı emekte hem bedenin yaratıcı ve 

dönüştürücü gücünü hem de iktidarın sömürge sistemlerinin analizini bir örtüşme 

içinde bulur. Bu aynı zamanda kurucu güçle kurulu iktidarın çarpışma alanıdır. 

“Müşterek canlı emek, kurucu ve yenilikçi bir toplumsal ontolojiyi, ekonomik ve 

siyasal olana temas eden bir kesişimi üretir; canlı emek, siyasal ve ekonomik olanın 

yaratıcı bir figüre sahip ayırt edilemez bir bileşimini üretir.”
394

 İşte Negri için bu güç 

ve kesişim, eş deyişle kurucu güç ve onun kurucu zamansallığı, demokrasinin, 

totaliter olmayan “mutlak sürecin”, Marx‟ın ifadesiyle komünizmin imkânı ve 

gücünün ifadesidir. 

O halde düşünürlerin çokluk olarak ifade ettikleri bu içkin canlı emek, tam olarak 

nasıl bir gücü işaret etmektedir? Ulus veya halk gibi “etnik belirlenimcilik” ve 

“natüralist üstbelirlenimlere” sahip ve bu anlamda kurulu olana entegre bir güç 

değilse, belirsiz, düzensiz ve kaotik bir akış veya salt kendiliğinden yıkıma yönelik 

bir arzu mudur? Çokluğun kendisini ve eyleme kudretini açık kılmak üzere onun ne 

tür bir gücü imlediğini ve eylemlerinin sınırlarını ve amaçlarını anlamak önemlidir. 

Burada kurucu olana yaptığı vurgu nedeniyle, siyasal olanı karar verme ve kurma 

edimiyle tanımlayan, Schmitt‟i ve kurucu olan her durumda şiddet içeren hukukun da 

ötesinde bir adalet arayışını dile getiren Walter Benjamin‟i anımsayabiliriz. Her iki 

düşünürün de bu noktada ortak ilgisi şiddettir. Bu, kurucu iktidar kavrayışlarına 

dayanan karar verme veya karar verilemezlik noktasında ortaya çıkan şiddettir. 

Dolayısıyla sorularımız şöyle formüle edilebilir: çokluk bir Behemoth mudur? Daha 

evvel bahsettiğimiz gibi Behemoth, Leviathan‟a karşıt olarak, kaosu ve düzensizliği 

ifade ettiği ölçüde irrasyonel ve dizginsiz bir güce işaret etmektedir. Fakat Behemoth 

farklı düşüncelerde farklı siyasal biçimlerle ilişkilendirilir. Sözgelişi “Hukuk ve akıl 

                                                 
393

 A.g.ç. s. 52. 

394
 A.g.ç. s.55. 



195 

arasındaki ilişkinin tesis edildiği Leviathan‟a karşı “egemenliğin tamamıyla bir 

şiddet bağlamına indirgendiği politika-dışı bir güç anlayışı”
395

olarak Behemoth 

Neumann için akıl-dışılığı ve bu anlamda da kontrolsüz olan veya tek kişinin 

(liderin) kontrolüne bırakılmış anti-demokratik bir politika-dışılığı tarif eder. Fakat 

diğer yandan Hobbes ve Schmitt için tersine “yurttaşların uyum ve itaatini 

sağlayamayan”
396

 liberal parlamenter sistemin bütünlüklü siyasal bir gücü bölüşünü 

ve bu anlamda kargaşayı ifade eder. Yine de her iki durumda o yıkıcı olanı işaret 

eder. Bu açıdan çokluk Behemoth‟a benzer mi?  

Öncelikle “(…) Behemoth sadece politik çoğulluğu ve yasanın umumiyet ilkesini 

değil, hukuki öznenin en temel hak ve özgürlüklerini de ortadan kaldırmaya hazır bir 

modern tiranlık rejiminin gerçek adıdır.”
397

 Behemoth‟a ilişkin bu ifadeyi Negri ve 

Hardt‟ın Çokluk eserlerinde tam da çokluğu tanımlarken kullandıkları ifadelerle 

karşılaştıralım. 

Çokluğun eti saf potansiyeldir, biçimlenmemiş yaşam gücüdür. Bu anlamda 

toplumsal varlığın bir elementidir ve sürekli olarak yaşamın doluluğunu 

hedefler. Bu ontolojik perspektiften, çokluğun eti elementsel bir güçtür; sürekli 

olarak toplumsal varlığı genişletir ve ekonomi politiğin her tür geleneksel 

ölçütünü aşan bir üretimde bulunur. Rüzgârı, denizleri ve toprağı boyunduruğa 

almaya çalışsanız bile başaramazsınız. Öyleyse, siyasal düzen ve kontrol 

açısından, çokluğun elementsel eti inanılmaz uçucudur, çünkü siyasal bir 

bedenin hiyerarşik organlarına tamamen hapsedilemez. 
398

 

Buradaki yakınlaşma, devam eden paragrafta çokluğun vampire benzetilmesiyle de 

pekişir. Aynı metinde aslında yalnızca sevgi isteyen fakat kendisini yaratan güç 

tarafından dizginlenemeyen ve hatta kendini de kontrol edemeyen Golem örnekleri 

de mevcuttur. Bu bakımdan düşünürlerin çokluğu adeta bir Behemoth olarak 

tahayyül ettiğini düşünebiliriz. Ne var ki bu güç aynı zamanda “kurucu iktidar” 

                                                 
395

 Gülenç, K.&Gürel, Ö.E. (2021). “Hangi Özgürlük? Kimin Hukuku? Max Horkheimer ve Franz 

Neumann‟ın, Thaomas Hobbes Okuması Üzerine Felsefi Bir İnceleme,‟ Çağımız ve Thomas Hobbes. 

(s.21). İstanbul: Vakıfbank Kültür. 

396
 Esgün, T. G. (2018). “Leviathan‟ın Hayaletleri: Schmitt ve Neumann‟da Hukuk ve Devlet”. DTCF 

Dergisi 58.1 (s. 916) 

397
 A.g.ç., s.23 

398
 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s.211).  Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   



196 

kavramı dolayımıyla anlaşılacağı gibi bir iktidar pratiğinin de içinde ve peşindedir. 

Yalnız düşünürler “egemenlik ya da anarşi” denklemini bozarak çokluğun bambaşka 

bir şekilde yeniyi yaratma gücünü de vurgularlar. “Çokluğun toplumsal ilişkiler 

üretme gücü, egemenlik ve anarşinin arasında duruyor, dolayısıyla siyasete yeni 

olanaklar taşıyor.”
399

 O halde bu iktidarsız bir iktidardır ve bu açıdan onun eylemi 

“tanrısal şiddet” olarak görülebilir. Şiddetin Eleştirisi‟nde
400

 Benjamin hukukun 

kökeninde yer alan ve yasakoyma veya yasakurma gibi bir amacı olan mitik şiddetle 

yasayıkıcı, sınıryıkıcı, devletyıkıcı tanrısal şiddeti birbirinden ayırır. Bu nedenle 

tanrısal şiddet; yerine yeni yasayı koymak amacıyla eskisini yıkan hukukun 

temelindeki şiddetten farklıdır.  

Yeni ya da daha önce bastırılmış güçler, şimdiye kadar yasakoyan şiddeti 

mağlup edip, yerine çürümeye yazgılı, yeni bir yasa oluşturana kadar böyle 

sürüp gider bu. Yasanın mitsel formlarının ayakta tuttuğu bu döngünün 

kırılmasıyla; bağlı olduğu ve ona bağlı olan tüm güçlerle birlikte hukukun askıya 

alınmasıyla; son olarak, böylece devlet gücünün ortadan kaldırılmasıyla, yeni bir 

çağ kurulur.
401

  

Bu anlamda tanrısal şiddet, iktidar kurma veya onu yeni yasalarla devam ettirme 

amacına sahip değildir. Benjamin için bu, eski ve geleneksel egemenlik anlayışına 

son vermek ve böylece adalet ufkuna açılmaktır. Negri ve Hardt için de eski 

egemenlik anlayışı Platon‟dan bu yana egemenliği “Bir” ile özdeşleştirmiş, siyaset 

hep tekil ve üniter figürler üzerinden kavranmıştır. Oysa;  

Çokluk birliğe indirgenemez ve bir‟in iktidarına boyun eğmez. Çokluk 

egemenlik de edemez. Bu nedenle, Spinoza‟nın mutlak diye nitelediği demokrasi 

geleneksel anlamda bir yönetim biçimi olarak kabul edilemez, çünkü herkesin 

çoğulluğunu bir üniter hükümdar figürüne indirgemez. Oysa, geleneğin pratik ve 

                                                 
399

 A.g.e. s. 351. 

400
 Benjamin, W. (1921). “Şiddetin Eleştirisi” içinde Benjamin. (2005). Haz. Besim Dellaloğlu, Çev. 

Efe Çakmak. İstanbul: Say.  

401
 Uslu, A. (2017). “Politik ve Entelektüel Bağlamı İçinde Walter Benjamin‟in Şiddet Teorisi”. Dar 

Kapıdaki Mesih: Walter Benjamin ve Politik Felsefesi (s.107-108). Der. Ertan Kardeş. İstanbul: İthaki. 



197 

işlevsel bakış açısına göre, çoğulluklar toplum adına karar veremez ve 

dolayısıyla gerçek anlamdaki siyasetin dışında kalır.
402

 

Dolayısıyla çokluk, Bir‟e dayanan egemenlik anlayışının yıkılmasıdır. Ne var ki yeni 

olanı kurmak amacından da muaf değildir.
403

 Bu anlamda düşünürler Benjamin‟den 

de ayrılır. Çünkü çokluk “kurucu mekanizmalar” ve “kurumsal süreçlere” göre 

projelerini hazırlamak durumundadır. “Siyaset teorisyenlerinin en ciddi hatalarından 

biri, kurucu gücü; toplumsal varlıktan koparıp bir pür siyasal fiil olarak, salt 

irrasyonel yaratıcılık olarak, saldırgan bir gücün başıboş bir hamlesi olarak 

anlamalarıdır.”
404

 O halde düşünürler eskiyi yıkan bir karşı-iktidar olarak çokluğun 

gücünü aynı zamanda yeniyi tüm geleneksel anlamlarından uzak bir şekilde kurmak 

olarak okumaktadır. İşbirliğinde temellenen üretim ağları, yeni toplumun “kurumsal 

iskeleti”dir ve düşünürlerin ifadesiyle bu “mutlak demokrasi”dir.
405

  

Negri ve Hardt emek, mutlak demokrasi ve komünizm söylemlerini Marksist 

perspektiften sürdürürken çalışmalarında kimi Marksist kavramlardan da vazgeçerek, 

maddi olmayan emek ve iktidar ağlarına odaklanan bir izleği takip etmiştir. 

Düşünürlerin sistemlerine eleştiriler, daha önce bahsettiğimiz gibi, kendilerinin bağlı 

bulunduğunu ifade ettikleri iki ekolden gelmiştir. Bunlar Marksist ve postyapısalcı 

teorilerdir. Marksizm kanadından sıklıkla gelen iki eleştiri, Negri ve Hardt‟ın maddi 

olmayan emek anlayışlarının Marx‟ın analizlerinin gerisine düşen bir 

kavramsallaştırma olduğu, zira emeğin maddi olmamasını yalnızca onun ürünlerinin 

maddi olmamasına bağlamış olmalarıdır. Oysa Marx‟ın emeği her türden maddiliği 

içinde kavrarken emek süreci ve emeğin ürününü maddi olmasa dahi etkileri 

bakımından (iletişimsel, toplumsal, kültürel vb.) maddi karşılıklarıyla kavradığı öne 

sürülmüştür. Dolayısıyla “maddi olmayan emek” kavramsallaştırması yetersiz ve 

hatta gereksiz bir ayrımı ortaya çıkarmaktadır. Dahası eğer maddi olmayan emekle 

sadece ürünler ve üretim çıktısı değil, emek sürecindeki faaliyetin türü ifade 

                                                 
402

 A.g.e. s. 345. 

403
 Behemoth‟a ve tanrısal şiddet kavrayışına bu yaklaşma ve uzaklaşma salınımlarının temel 

sebeplerinden biri aslında çokluk kavramının Spinoza‟daki iki yönlü kullanımı olmuştur. Teolojik 

Politik İnceleme‟de batıl itikattan kurtulamayacak bir yığın, Etika‟da ise kurucu gücüyle anılır. 

[Koşar, A. (2017). Negri, Sınıf ve Çokluk, Postmodern Özne Arayışının Eleştirisi. (s. 184). İstanbul: 

Kor].  

404
 Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk (s.365).  Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı 

405
 A.g.e. s. 364. 



198 

ediliyorsa, teori daha fazla açmaza sürüklenmektedir. Zira bu, emeğin kafa ve kol 

emeği olarak ayrılmasını yeniden üretmekle kalmayıp aynı zamanda zihinsel-bilişsel 

süreçlere, onları maddi temellerinden koparma yönünde bir bağımsızlık atfedilmesi 

anlamına gelecektir. Bu açıdan materyalist bir zeminden kopuş, idealizmle 

sorgulanmayı getirecektir. Oysa düşünürler Spinoza, Machiavelli, Foucault ve 

Marx‟ın özellikle bedensel-maddi-somut felsefelerine yaslandıklarını iddia 

etmektedir. İkinci olarak yine Marksist ekolden yapılan bir diğer eleştiri, 

düşünürlerin iktidarı ve karşı-iktidarı diyalektik ilişkilerinde değil de iktidarın 

(imparatorluğun ve kapitalizmin) tüm hareket ve krizlerini karşı-iktidarın (çokluğun) 

hareketlerinin belirleyiciliğinde ele almalarına ilişkindir. Bu noktada kapitalizmin 

kendi işleyişi ve manevralarını görememe riski doğmaktadır. Elbette Marx‟ın da 

ifade ettiği gibi sermayenin yaşam kaynağı emek gücünün sömürüsüdür. Fakat bu 

ilişkiyi ortaya çıkaran, eş deyişle burjuva ile işçiyi, sermaye ile emek gücünü karşı 

karşıya getiren de halihazırda kapitalizmin koşullarıdır. Ancak kapitalist toplum 

koşulları altında bu iki sınıftan bahsedilebilir. Dolayısıyla varlıkları birbirine bağlı 

durumdadır ve diyalektik olarak ilişkili, dolayımlı ve tarihseldirler. Marksist 

perspektiften yapılan bu eleştirilere ayrıca çokluğa ilişkin belirsizliğin de 

eklenebileceğini düşünüyorum. Çokluğu tanımlamanın güçlüğünün yanı sıra onun 

tüm yoksulları, göçmenleri, kadınları, işsiz ve ezilenleri (ve hatta Google ve sosyal 

medya kullanıcılarını) nasıl bir araya getireceğine ilişkin bir belirsizlik de söz 

konusudur. Negri ve Hardt bu zemini “sınır ve yasak tanımaksızın doğrudan 

ihtiyaçlar ve istekler” şeklinde cevaplasa da bu ihtiyaç ve isteklerin ne tür 

dolayımlara sahip olduğu, kim(ler) ve/veya ne(ler) tarafından belirlendiği açık 

değildir. Çokluk kavramının muğlaklığı ve dayanışma zemininin belirsizliği aslında 

maddi olmayan emek kavrayışının genişliğine dayanmaktadır. Çünkü maddi olmayan 

emek anlayışıyla düşünürler üretim sürecine tüm toplumun dâhil olduğunu ve bu 

açıdan sömürünün tüm toplumu kuşattığını vurgulama kaygısı taşırken, homojen ve 

sınırlı olduğunu düşündükleri sınıf kavramını yetersiz görmekte ve onun yerine 

sadece içkin gücü, istek ve ihtiyaçları temelinde hareket eden bir özne koymaktadır. 

Ne var ki ortak bir düşmanı ve kaygısı, ortak bir gücü ve isteği olan bu özne tam da 

salt ortaklıkları üzerinden tanımlandıkça çokluk, eleştirdikleri sınıf kavrayışı, hatta 

Bensaid‟in ifade ettiği gibi „halk‟ kavramı kadar homojenleştirici görünmektedir.  



199 

Postyapısalcı çerçeveden de getirilen iki yaygın eleştiriden biri düşünürlerin iktidarı 

ve karşı-iktidarı iki ayrı kutup, iki başlı bir iktidar olarak konumlamalarına ilişkindir. 

İkincisi ise her ne kadar postmodern olduklarını söyleseler de hala bir özne 

tasavvuruna sahip olmaları ve hatta bu öznenin de içkin gücüne yaptıkları aşırı 

vurgunun yarattığı “„doğal isyan eğilimi‟nin isyan öznesinin politik inşasına hiç 

ihtiyaç” bırakmaması yönündeki etkiye hem de antagonizmalardan azade bir gelecek 

tahayyülüne sahip olmalarına ilişkindir.
406

 Bu ikinci eleştirinin oldukça yerinde bir 

sorunu dile getirdiğini söyleyebiliriz. Zira az önce vurguladığımız gibi çokluğun 

hareketinin motivi salt içkin gücüyse, bu durumda onun inşası da gereksiz 

görünmektedir. Düşünürlere yönelik bu son iki eleştiri daha çok Ernesto Laclau ve 

Chantal Mouffe tarafından dile getirilmektedir.  

5.3.  “Kararsız” Bir Siyasal Teori 

Laclau ve Mouffe -Marksizme yönelik temel eleştiri noktalarının ekonomik alanın 

siyasal ve toplumsal tüm alanları belirlemesine ilişkin olması nedeniyle, üretim 

ilişkilerinin toplumsal etkileri ve çıktılarına çokça dokunmadan- anti-kapitalist 

perspektiflerini demokrasi yönünde geliştirecek yeni talepler ve analizlerle ortaya 

koymuşlardır. Bu teoriler yeni toplumsal yapılanmaları, değişimleri anlamakla ve 

demokrasi adına kimi değerleri siyasal alana dâhil etme konusunda önemli katkılar 

sunmakla birlikte, teorinin söylem ve hegemonya çatısında yürütülen üstü oldukça 

kapalı bir sömürü kavrayışları bulunduğu düşünülebilir. Fakat yine de bu kavrayışın 

anti-kapitalist bir mücadele ve anti-kapitalist mücadeleye ilişkin bir teori için yeterli 

zemini sunup sunamadığı sorgulanmalıdır.  

Radikal proje özelinde demokratik teorilere baktığımızda, onları meşgul eden temel 

toplumsal sorunlardan birisinin kimlikler, onların farklılığı ve çoğulluğu ile ortak bir 

zemin inşa etmenin imkanlarına ilişkin olduğunu görürüz. Siyasal kimliklerin 

oluşmasında iş gören dışlayıcı pratikler hesaba katıldığında, farklılıkların tanındığı 

ve birbirilerini yok etmediği bir sistemin tesis edilmesinin oldukça zor olduğu açıktır. 

Buradan hareketle yapılan tartışmalara baktığımızda üç genel eksen belirleyebiliriz. 

Kimliklerin inşasına içkin olan dışlayıcı sınırlılıklar; ya Schmitt‟te olduğu gibi 

demokrasinin yapısal karakteri olarak görülerek çoğulculuk en başından dışlanmış ya 

                                                 
406

 Koşar, A. (2017). Negri, Sınıf ve Çokluk, Postmodern Özne Arayışının Eleştirisi. (s. 181). İstanbul: 

Kor. 



200 

Habermas ve Benhabib‟in yapmaya çalıştığı üzere ahlaki, normatif ilkeler ekseninde 

ve rasyonel bir tartışma zemininde düzenlenecek yeni bir demokrasi anlayışıyla 

aşılmaya çalışılmış ya da Laclau ve Mouffe gibi bu dışlama pratiğinin yarattığı 

gerilimin ve çatışmanın kendisi bizatihi siyasalın esas ufku olarak kabul edilip yok 

edici olmayacak karşılaşmalara imkân veren liberal demokrasi perpsektifi 

radikalleştirilmiştir. Çalışmamızın sınırlarını oluşturan üçüncü yaklaşım, radikal 

demokrasi modeli ile kendi dinamikleri bakımından bu noktada sorgulanmaya 

açıktır. Zira önerdikleri antagonizmadan agonizmaya giden yol pürüzsüz değildir. 

Ahlaki-rasyonel ilkeler tanımlaması bakımından müzakereci demokrasi yaklaşımını 

eleştiren düşünürlere sorulabilecek en temel soru, birbirine düşman olan ve hiçbir 

ortak zemini bulunmayan iki kimliğin/grubun ya da topluluğun nasıl karşı karşıya 

gelebileceği ve onları karşı karşıya getirecek zeminin nasıl belirleneceğidir? Bu 

durumda bir savaş ve şiddet pratiği mi doğacaktır? Düşmanlığın olması halinde 

ortaklaşılan bir noktanın da olduğu söylenebilir elbette. Fakat onları düşman olarak 

tanımlayan şey, ortaklıklarından büyük olabilir. Düşünürlerin temel iddiası ise şudur: 

“Bir hasım bir düşmandır, ama liberal demokrasinin etik-politik ilkelerine -özgürlük 

ve eşitlik- dair ortak bir bağlılığımız söz konusuysa, artık ortak zemini paylaşıyor 

olduğumuz meşru bir düşmandır.”
407

 Peki ya bu ilkeleri bir tarafın reddetmesi ya da 

onların karşılıklı olarak kabul edilmemesi durumunda ne olacaktır? Dahası kısa 

süreli, “geçici soluklanma”ları dışında sürekli bir çatışma haliyle tanımlanan siyasal 

çerçeve insanların bir arada yaşayabileceğine dair ne türden çözüm önerileri 

sunabilir? Tüm çözüm ve kalıcı eşitlik ve özgürlük tasavvurlarına karşı çıkarak hiçbir 

değer ve idealin ilerici kabul edilmeyeceği bu projede iyi olanı kötüden veya doğru 

olanı yanlış olandan ayırt etme ölçütü konulmaması ne tür toplumsal-siyasal 

sonuçlara neden olabilir? Benhabib‟in ifade ettiği gibi: “Daha yüksek düzeyde karara 

bağlanamayan gevşek dokulu siyaset çekişmesinin veya çoğulculuk yarışının, 

faşizm, yabancı düşmanlığına dayalı milliyetçilik, ve sağcı popülizm örnekleri değil 

de, iyi ve adil demokratik siyaset örnekleri olacağından nasıl bu kadar emin 

olabiliriz.”
408

 Bu eleştiri teorinin şiddet perspektifini de sorgulamaya açmaktadır. 

Tam da bu noktada düşünürlerin teorik zemininde duran Schmitt‟e referans vermek 

                                                 
407

 Mouffe, C. (2009). Demokratik Paradoks (106).  Çev. A. Cevdet Aşkın. 3. Baskı. Ankara: Epos. 

408
 Benhabib, S. (1999), “Demokratik Moment ve Farklılık Sorunu”, Demokrasi ve Farklılık Siyasal 

Düzenin Sınırlarının Tartışılmaya Açılması. Çev: Zeynep Gürata-Cem Gürsel. İstanbul: Demokrasi 

Kitaplığı. 



201 

gerekli hale gelir. Çünkü onların siyasal olanın anlamını temellendirdikleri zeminde 

Schmitt‟in dost-düşman ayrımı üzerinden siyasal olanı tanımlama ve kavrama pratiği 

durur. Liberalizm düşüncesindeki “insancıl” ve “barışçıl”, diyalog ve müzakereye 

dayanan siyasal perspektif, Schmitt için siyasal olmayana işaret eder. Özellikle 

Mouffe‟un liberalizm eleştirisi liberalizme ilişkin Schmittçi eleştirilere yaslanır. Zira 

ona göre de siyasalın alanını belirleyen, onun sürekli çatışmaya dayanmasıdır ve 

liberalizmde kimi nosyon ve değerler altında bu çatışma hep örtülür veya başka 

şekillerde işletilir. Peki bu çatışma sürekli midir? Her iki düşünür için de siyasal 

olanın anlamı sürekli çatışmaya, eş deyişle dost-düşman ilişkisine dayanır. Ne var ki 

Schmitt‟te bunu takip eden bir kapanma süreci de mevcuttur. Başka bir ifadeyle 

egemenin otoritesini tesis edecek olan karar alma anıyla anlam kazanan kurucu 

iktidar, kurulu bir iktidara dönüşme arzusu taşır ve kurumsallaşabilir. Onu siyasal 

kılan da bu kriz anındaki karar olacaktır. Schmitt düşüncesindeki bir çelişki olarak 

okunabilecek bu nokta
409

, bu defa içerisi ve dışarısı ayrımıyla yine de dost-düşman 

ikiliğini sürdürebilir. Buradaki önemli nokta, Schmitt‟in kurucu iktidar, olağanüstü 

hâl ve karar verme anında şiddete açtığı alandır. Kendi başına bir anlam ifade 

etmese de şiddet, siyasal olanın inşasına yaşamsal olarak bağlanmış durumdadır. Bu 

noktada Laclau ve Mouffe Schmitt‟ten ayrılır mı? Hegemonya mücadelesinde şiddet 

söz konusu mudur ve o tasarladıkları demokratik projenin bileşeni olabilir mi? Fakat 

Laclau ve Mouffe, Schmitt gibi bir kapanma anından hiç bahsetmemekte, tersine bu 

kapanma fikrine karşı çıkmaktadır. Dolayısıyla bir “karar anı”ndan bahsetmek 

yerine, hegemonik mücadelenin “geçici soluklanmaları”ndan ve karara 

bağlanamamazlıktan bahsetmektedirler. Fakat yine de sürekli mücadele paradigması 

düşünürlerin demokrasi projelerinin yeniliğinin ve garantisinin sorgulanmasına 

neden olur. Zira daha önce bahsettiğimiz gibi düşünürler Schmittle birlikte „biz‟- 

„onlar‟ ayrımına dayalı bir siyasal kavrayışa sahip olmakla birlikte Schmitt gibi dost-

düşman perspektifinde kalmaz, „muhalif‟ güçlerin ortak ilke ve değerlerden 

kopmadan varetmeye çalıştığı bir kategoriye geçiş yapar. Bu kategori agonizmadır. 

Agonizma ise şiddeti dışarda bırakıp çoğulla açılma ufku sunar. Ne var ki 

demokrasinin çoğulculuk yönünde genişletilmesi fikriyle Schmitt‟ten ayrılarak şiddet 

paradigmasını dışlayan düşünürlerin, bu önerilerini garanti altına alabilecek bir ölçüt 

veya norm teklifi yoktur. Laclau ve Mouffe‟un Marksist teoriyle ortaklığı Marksist 

                                                 
409

 Kardeş, E. (2015). Schmitt‟le Birlikte Schmitt‟e Karşı (s.340). İstanbul: İletişim. 



202 

teorinin de aynı şekilde siyasal alanı bir mücadele ve çatışma alanı olarak 

tanımlamasındadır ve bu açıdan Marksist teori de aynı türden şiddet eleştirisine 

açıktır. Ne var ki Marksist teoride bu mücadele sömürüyü ortadan kaldırmaya ilişkin 

bir özgürlük etiğine bağlıdır. Tarihin sınıfların savaşımı olarak okunması en 

nihayetinde bu mücadelelerin, daha doğrusu sınıfların ortadan kaldırılmasının 

gerekliliğini sunan etik bir ölçüte yaslanmıştır. Dolayısıyla burada Laclau ve 

Mouffe‟a yapılan eleştirinin esas noktası onun herhangi bir ölçütü olmaması ve bu 

anlamla belirsizlikle malul olmasıdır. Özetle; sürekli çatışma paradigmasının gelecek 

ufku tam da bu ölçütsüzlük nedeniyle sorgulanabilir hale gelir. Dahası hiç 

kapanmayan bu süreç kavrayışı, bir çeşit özgürlüğü ve imkanları açık kılmak 

şeklinde okunsa da bu, bir başka tartışmayı da beraberinde getirir. Bu, Benhabib‟in 

bir diğer uyarısına işaret eder. Benhabib‟in Arendt‟e referansla özgürlüğü sürekli bir 

özgürleşmeden ayırma noktası, onun yeniyi kurma gücü ve cesaretiyle ilişkili 

olmasıdır. “Arendt'in gözlemlediği gibi, kurtuluş özgürlükle aynı şey değildir. 

Özgürlük, kurumlar ve pratikler yaratmayı gerektirir; yeni ve dayanıklı dünyalar 

şekillendirmeyi içerir. Ve bu, her neslin yeniden üstlenmesi gereken bir görevdir.”
410

 

Bu açıdan kurucu güç ve yeniyi yaratmak, salt bir kurtuluş/özgürleşmeden ziyade 

gerçek bir özgürlük pratiği ve etik bir sorumluluktur. Aralarındaki farklılıkları 

paranteze alırsak, bu perspektif aynı zamanda Arendt ve Marx‟ın yakınlaştığı bir 

noktayı da ortaya koyar. Her iki düşünür için de özgürlük negatif anlamıyla sadece 

sınırlanmamış olmayı ve bu anlamda salt bir güvenlik veya çıkar kaygısıyla belirli 

sınırlar içerisinde özgür olmayı veya bir özgür olmama durumundan kurtulmayı 

işaret etmez. Özgürlük aynı zamanda yeni olanı yaratmayı, dönüştürmeyi ve pozitif 

anlamda kurmayı işaret eder. Dolayısıyla Laclau ve Mouffe‟un projelerinin hâkim 

vurgusu olan „radikal olumsuzlama‟ yeniyi yaratma gücünden ve bu anlamda da 

pozitif bir özgürlük perspektifinden yoksundur.  

Bir diğer yandan burada Althusser‟e yapılan türden bir itiraz yenilenebilir. Althusser 

ideolojinin gücünü ve sürekliliğini vurgularken, komünist bir toplumda dahi 

ideolojinin sürekliliğinden bahsettiği için bir şekilde ideolojiyi tarih-üstü bir kategori 

olarak almış, özselleştirmiş ve idealize etmiş olduğu eleştirisiyle karşılaşmıştır. 

Althusser‟e göre ideolojinin iki tür belirlenimi vardır. Bunlardan biri ideolojinin 

                                                 
410

 Benhabib, S. (2018). Below the Asphalt Lies the Beach. https://bostonreview.net/articles/seyla-

benhabib-instanbul-frankfurt-reflections-legacy-critical-theory/. (Erişim Tarihi: 08.02. 2022). 

https://bostonreview.net/articles/seyla-benhabib-instanbul-frankfurt-reflections-legacy-critical-theory/
https://bostonreview.net/articles/seyla-benhabib-instanbul-frankfurt-reflections-legacy-critical-theory/


203 

“(…) bireylerin gerçek var oluş koşullarıyla kurdukları imgesel ilişkiyi göstermesi”, 

diğeri ise “ideolojinin maddi bir varoluşa sahip olmasıdır.”
411

 Bunlardan ilki 

ideolojinin imgesel bir dayanağı olması, eş deyişle onun bir yanılsama olması 

anlamına gelecektir. Zira o gerçek koşulun kendisi değil, gerçek koşullarla kurulan 

bir “etkilenim” ilişkisidir. Fakat bu, ideolojinin öznel olduğu anlamına gelmez, 

tersine o zorunlu bir yanılsamadır. Nitekim ikinci belirlenimde, onun maddi bir 

varoluşa sahip olduğu belirtildiğinde, ifade edilen; onun “bedenlerarası ilişkilerden 

doğan nesnel bir sonuç olarak kavranması gerektiği”dir.
412

 Dolayısıyla ideoloji aynı 

zamanda, her türden karşılaşmada ortaya çıkan bir sürekliliğe de sahiptir, zira 

karşılaşmaların kendisi süreklidir. İdeolojiyi salt bir düşünce yanılsaması olarak 

değil, maddi temelleriyle de kavrayan Althusser için o “bir aygıtta ve bu aygıtın 

pratik ya da pratiklerinde var olur hep.”
413

 İdeolojinin bir etkileşim tasarımı veya bir 

karşılaşmanın imgesel tasarımı olması bakımından sürekliliği ve aynı zamanda onun 

bir aygıtın tekrar eden pratiğine bağlı olarak kavranması tezleri yanyana geldiğinde 

bir soruyu ortaya çıkarır. Devlet aygıtının olmadığı bir durumda ideolojinin kaynağı 

ne olacaktır ve bu durumda proleter ideolojiden (veyahut komünizmde ideolojinin 

durumundan) bahsetmek nasıl mümkündür? Yelkenci‟nin ifadesiyle “Proleter 

ideolojinin kaynağı devlet olmadığına göre nedir? Althusser‟in bu soruya temelli bir 

cevap verdiğini iddia etmek oldukça güçtür.”
414

 Şimdi aynı güçlük Laclau ve 

Mouffe‟un da antagonizmayı bu sonsuz varlığı ile koyutlamalarıyla da ortaya 

çıkmaktadır ve bu açıdan düşünürlerin aynı özcülük eleştirisine tabi olabileceğini 

gözden kaçırmamak gerekir.  

Bu problemlerin de ötesinde daha derin bir yarılma söz konusudur. Bu, Marksizm ile 

postyapısalcılık arasındaki teorik ve metodolojik bir yarılmadır. Post-Marksist teori 

dilbilimdeki yapısalcı nedensizlik ve rastlantısallık argümanıyla başlayıp 

postyapısalcılığın söylem kavrayışında gelişerek evrenselliğe, bütünselliğe, 

belirliliğe ve kapalılığa yönelik bir eleştirelliğe uzanır. Tam da bu noktada aslında 

                                                 
411

 Althusser, L. (2010). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları (s. 190). Çev. Alp Tümertekin. 4. 

Baskı. İstanbul: İthaki.  

412
 Yelkenci, T. (2013). “Louis Althusser”, Siyaset Felsefesi Tarihi (s. 706). Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı.  

413
 Althusser, L. (2010). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları (s. 191). Çev. Alp Tümertekin. 4. 

Baskı. İstanbul: İthaki. 

414
 Yelkenci, T. (2013). “Louis Althusser”, Siyaset Felsefesi Tarihi (s. 709). Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı. 



204 

meseleyi postyapısalcılık ve Marksizm arasındaki bir iletişim, çatışma veya 

uzlaşmazlık olarak görebiliriz. Elbette metodolojik ve teorik farklılıklar, bu 

düşüncelerin hiçbir kesişimlerinin olmadığı anlamına gelmemektedir. 

Postyapısalcılıkla
415

 en çok anılan Jacques Derrida ve Gilles Deleuze gibi düşünürler 

çalışmalarının kimi noktalarında Marksist olduklarını ve en azından Marksizmin 

olası mirasının incelenmesi gerektiğini öne sürmüşlerdir. Marx ve 

Mahdumları‟ında
416

 kendisinin asla Marksizme ve Marksistlere savaş açmadığını, 

dahası Fredric Jameson‟ın sınıf kavramını özerk, katıksız, sabit ve özsel bir 

toplumsal kategori olarak değil de “içsel bir gerilim ve düşünüm taşıyan, çok daha 

karmaşık bir kavram” olarak
417

 konumlamasını olumladığını ifade eder. Aynı şekilde 

Deleuze de “Marx‟ın kapitalizme ilişkin olarak, kendi sınırlılıklarını sürekli aşan ve 

sürekli oluş halinde bir sistem analizi yapması merakını çekmiş olduğundan „her 

türden siyasi felsefenin yönünü kapitalizm analizine ve onun kendisini geliştirme 

biçimlerine çevirmesi gerektiği‟ sonucuna varmıştır.”
418

 Yine de bu iki teorinin 

birbirine yaklaşma ve uzaklaşma noktalarını tespit etmek istediğimizde karşımıza 

çıkan tabloda ilk dikkat çeken; anlam, bilgi, kategori, sınıflandırma, belirlenim gibi 

kavram ve yöntemlerin doğal ve verili değil tarihsel ve ilişkisel olduğunu ortaya 

koyma ve onları çözümleme ve eleştirme yönündeki çabada bir yakınlık, tersine 

tikellik ve evrensellik ufku, mikro ve makro düzeylere ilişkin kavrayış, söylemsel 

olan ve söylemsel olmayan alanlara yönelik tutumda ise bir ayrışma ve farklılık 

olacaktır. Foucault ve Marx açısındansa mesele temelde kendini evrensel ve 

değişmez yasalarla tanımlayan sistemin aslında hiç de doğal ve verili olmadığını 

ortaya koymak, zihnin evrensel ve aşkın kategorilerinin ya da önsel bir doğa 

tasarımından hareket eden teorilerin karşısına somut, pratik ve tarihsel olanla 

çıkmaktır. Dahası her iki düşünür de ontolojik temelli bir pozitif özgürlük 

kavrayışından hareket ederek biçimsel eşitlik ve özgürlük fikrine dayanan burjuva 

anlayışını eleştirmişlerdir. Ne var ki teorilerinin kavramsal çerçevesine bakıldığında 

                                                 
415

 Postyapısalcılık adıyla sıkça anılan düşünürlerin hemen hiçbiri bu adlandırmayı ya kabul etmemiş 

(Derrida) ya da en temelde kendi konumunu tanımlamayı reddetmiştir (Foucault). Burada bir 

genelleştirme veya kategorize etme amacıyla olmasa da pragmatik nedenlerle Deleuze, Derrida ve 

Foucault isimleri anılacaktır.  

416
 Derrida, J. (2014). Marx ve Mahdumları. Çev. Alp Tümertekin. 2. Basım. İstanbul: Ayrıntı.  

417
 A.g.e. s. 72.  

418
 Springer, S. (2015). “Söylem Olarak Neoliberalizm: Foucaultcu Politik Ekonomi ile Marksçı 

Postyapısalcılık Arasında” (s. 8). https://www.researchgate.net/publication/282648846. (Erişim 

Tarihi: 17.01.2022). 

https://www.researchgate.net/publication/282648846


205 

birbirlerinden uzaklaştıkları veya çatıştıkları noktalar görünür hale gelir. Foucault 

bilgi-iktidar toplumu, disiplin, denetim gibi kavramlarla iş görürken Marx özel 

mülkiyet, emek, yabancılaşma, sınıflı toplum gibi kavramlarla teorisini şekillendirir. 

Foucault‟yu Marx‟la Okumak (Foucault with Marx) isimli çalışmasında Bidet, bu 

kavramsal çerçeve farkını en temelde Foucault‟nun nominalizmiyle Marx‟ın 

yapısalcılığına
419

 ilişkin bir ayrım olarak kavrar. Nominalizmde, en genel hatlarıyla, 

tümel ve evrensel olanın ontolojik olarak bir karşılığının olmadığı, ancak tikellerden 

yola çıkarak yapılan bir soyutlama yoluyla belli bütünlüklerin oluşturulabileceği 

düşünülür. Bu açıdan ontolojik gerçeklik olarak yalnızca tikeli kabul etme 

eğilimindedir. Dolayısıyla Foucault‟nun analizlerinin Marx‟ın analizlerinden farkı; 

onun siyasal ve toplumsal alanları birbirinin içine geçmiş, parçalı ve ilişkisel 

tikelliklerden oluşan bir perspektifle yapılandırmasıdır. Buna karşın Marx sınıf, 

devlet, kapitalizm gibi bütünlüğe işaret eden kavramlarla teorisini şekillendirir. Bu 

açıdan “Onun [Foucault‟nun] eleştirisi „Hegelci‟ Marx‟ı, bu bütünlük düşünürünü ve 

onun tarihin, toplumsal çatışmaların üstesinden geldiği noktaya dek gelişimini hedef 

alır.”
420

 Bu bütünlük kavrayışını getiren ise diyalektik çözümlemenin sağladığı 

sürekliliktir. Oysa Foucault süreklilikten ziyade kopuşları, kesintileri göz önüne alır. 

Düşünür 17. ve 18.yüzyıllardan itibaren iktidara ilişkin yapısal değişiklikleri analiz 

ederken, onları toplumsal veya ekonomik herhangi bir belirlenim zeminine 

bağlamadan, iktidarın farklı kanallardan nasıl inşa edildiğini ve değiştiğini tespit 

eder. Buna göre daha önceki egemenlik modeli olan hukuksal-söylemsel iktidar 

yerini biyoiktidara, eş deyişle disiplinci ve güvenlikçi teknolojilere bırakmıştır. 

Dolayısıyla iktidarın bu parçalı nüfuzuna ancak parçalı mücadele pratikleri tekabül 

edecektir. O halde artık sınıf gibi, halk gibi, devlet gibi bütünlüklü ve homojen yapı 

ve işleyişlerden bahsedemeyiz. Nitekim Foucault Marx‟ın 19. yüzyılda hala iktidarı 

bütünsel bir şekilde kavramasını, onu ele geçirilecek bir yapı olarak konumlamasını 

ve bu ilişkisel kılcal iktidar ağını görmezden gelmesini eleştirecektir. Bireylerin ve 

toplumun tüm kanallarında işleyen bir mekanizma kuran iktidarın, her türden 

biçimlendirme, manipüle etme, dizayn etme saldırılarına dikkat çeken bir analiz 

                                                 
419

Herhangi bir yanlış anlaşılmaya mahal vermemek adına Bidet‟in “Marx‟ın yapısalcılığı” 

ifadesinden ne anladığını belirtmek gerekmektedir. “Burada Marx‟a atfedilen „yapısalcılık‟, toplumun 

„bir dil gibi yapılandırıldığı‟ fikrine değil, onun temel ve üstyapı arasında yaptığı ayrımda yer alan 

„sınıf yapısı‟ kavramına atıfta bulunur.” [Bidet, J. (2015). Foucault with Marx (s. 123). Çev. Steven 

Corcoran. London: ZedBooks]. 

420
 Bidet, J. (2015). Foucault with Marx (s. 4). Çev. Steven Corcoran. London: ZedBooks. 



206 

olması bakımından Foucault‟nun iktidar anlayışının kattığı yeni ufuk oldukça 

önemlidir. Ne var ki bu perspektifin kopuş ve parçalılık söylemiyle gölgelediği bir 

şey vardır. Bu; hukuksal-söylemsel iktidarın, eş deyişle ölüm hakkında temellenen, 

yukarıdan dizayn edilen -ve hatta Negri ve Hardt‟a da getirilebilecek bir eleştiri 

olarak- ulus-devlet anlayışlarının ve iktidar pratiklerinin hala sürüyor olmasıdır. 

İktidardaki anlayış, yöntem ve yapısal değişikliğe ilişkin düşünürün verdiği 

tarihlerden (17. ve 18. yüzyıl) hemen sonraki yüzyılda (19. yüzyılda), kendisinin de 

ifade ettiği gibi tarihin en kanlı savaşları gerçekleşmiştir. Irk(çılık) savaşları, her ne 

kadar Foucault‟nun biyolojik olanın siyasalın alanına etkin bir şekilde girdiğini ifade 

ettiği biyoiktidar paradigmasına uygun görünse de bir diğer açıdan homojenlik 

söylemine yaslanan, içeride ve dışarıya yönelik tavırda bir birlik arzusuyla hareket 

eden ulus devletlerin ölüm/öldürme pratiğini pompalamıştır. Elbette Foucault bunun 

farkındadır; fakat bunun “geleneksel politik sınır belirlenimine”
421

 ilişkin bir 

kavrayış olmasına itiraz eder. Thomas Lemke‟ye göre Foucault “(…) özgürleşmeye 

ilişkin politik projenin biyolojik saflık kaygısıyla birlikte ırkçı bir projeye 

dönüştüğünü betimler; peygamberane-devrimci vaat, normla birlikte topluma ve 

onun sınırlarına karşı bir mücadele olmaktan çıkıp tıbbı-hijyenik bir uydurumculuğa 

dönüşür.”
422

 Yine de bu uydurumculuk, daha güçlü ve bütünlüklü iktidar yapılarının 

(devletin ve onun aygıtlarının) meşruluk söylemlerini pekiştirmiştir. Halen de en 

“demokratik” ve bireyci anlayışa sahip görünen ülkelerin kendi sınırlarına yönelik 

bir tehdit karşısında (çoğu zaman da hayali bir düşmana karşı) ilk elden aldığı tavır, 

demokrasiyi ve hukuku askıya almak, bütün mikro yapıları bir araya getirerek 

bütünlük söylemine başvurmak olmaktadır. İşte bu nedenle kriz anlarında topyekûn 

iktidara yönelik bütünlüklü bir mücadelenin gerekliliği üzerine düşünmek önem 

taşıyacaktır. Laclau ve Mouffe da Foucaultcu iktidar, mikro mücadeleler, yeni 

eklemlenmeler ve hareketlilikler paradigmasından hareketle Marx‟ın bütünlük 

kavrayışını, onu sanki tikellerden bağımsız bir gerçeklik olarak kabul ediyormuş 

gibi, eleştirerek bu kavrayışa sebep olabilecek her türden unsuru da (rasyonalite, 

sınıf, tarih) eleme yönünde kendi teorilerini inşa etmektedirler.    

Elbette düşünürlerin, kamusal alandaki kanaat ve tutkuların çatışmacı karakterini göz 

ardı ederek, toplumu tümüyle rasyonel eylemlerde bulunan veya bulunması beklenen 

                                                 
421

 Lemke, T. (2017). Biyopolitika (s. 65). Çev. Utku Özmakas. 4. Baskı. İstanbul: İletişim. 

422
 A.g.e., s. 66. 



207 

bireylerce oluşturulmuş/oluşturulacak sabit bit yapı olarak ele alan teorilere yönelik 

eleştirilerindeki güç inkâr edilemez. Fakat rasyonaliteye yönelik aşırı eleştiri ile 

tutkulara yapılan aşırı vurgu bir yandan da teoriyi, bu ikili arasında felsefe tarihini 

baştan sona saran dikotomiyi yeniden üretme noktasına taşır. Üstelik bu ikisi 

arasındaki ilişki Spinoza ve Hegel‟le birlikte halihazırda başka bir noktaya taşınmış 

durumdadır. Her iki filozof da tutkuları ve arzuyu temel yaşamsal pratiklerin 

temeline yerleştirmiş, ne var ki bu onların rasyonaliteden ve rasyonel olandan 

vazgeçmelerini gerektirmemiştir. Öyle ki Spinoza akla beden ve tutkular karşısında 

hiyerarşik bir üstünlük, normatif bir belirleyicilik veren felsefi perspektifleri 

eleştirmiş, bütün toplumsal ve siyasal yaşamı kendi üzerine inşa ettiği yeti akıl değil, 

insanın yaşamda kalma gücü, duyguları, duygulanımları olmuştur.
423

 Hegel de aynı 

şekilde toplumsal ontolojisine arzu ve ihtiyaçlar ile başlamış, buradan hareketle aklın 

gelişimine açılmıştır. Nihayetinde “Öz-bilincin hareketi arzuyla başlar.”
424

 Her iki 

filozof için de tutku ve arzu inkâr edilemeyecek bir gerçeklik, üzerinden atlanan, yok 

sayılan veya dışlanan bir kategori değil, tam tersine hareketi mümkün kılan bir 

başlangıç noktasıdır. Dolayısıyla bir teorinin rasyonalite içermesi o teorinin zayıflığı 

veya duygulara ve tutkulara körlüğü anlamına gelmeyebilir. Bu rasyonalitenin ne 

türden kavrandığı, nelerle ilişkili olarak düşünüldüğü ve nelere imkân tanıdığı 

önemlidir. Elbette post-Marksist teorinin toplumdaki çeşitlilik ve çoğulcu taleplerin 

göz önünde bulundurulmasına ilişkin çağrısının demokrasi yönünde olumlu etkileri 

de göz ardı edilemez. Ne var ki siyasal bir projenin bu sorulara rasyonel bir 

perspektife bağlı etik ve ekonomik ilişkilerden tümüyle bağımsız cevap araması ve 

salt söylemin değişken ve belirsiz zeminine yerleşmesi teoriyi güçsüzleştirmektedir.  

Hiçbir ölçüt kabul etmemek; herhangi bir evrensel hakikat iddiasından uzak durmak 

ve böylelikle özsel-ilksel kabullerden yola çıkarak dünyayı anlamaya çalışan 

metafiziksel kurgulardan uzaklaşmak demektir. Bu açıdan radikal demokrat öneri, 

ideolojik bir tarafsızlığı ve evrenselin reddini salık verir. Teori özel çıkarlar etrafında 

kurulan liberal bireycilik ile etik-pratik rasyonalite çerçevesinde düzenlenebilecek 

konsensüs perspektifi sunan müzakereci görüşe karşı, başka türden bir bakış açısı 

sunma iddiasındadır. Ne var ki, boşluğu doldurma amacıyla ortaya konulan 

                                                 
423

 Akal, C. B. (2004). Varolma Direnci ve Özerklik, Bir Hak Kuramı İçin Spinoza‟yla (s. 15). Ankara: 

Dost. 

424
 Gülenç, K. (2021). “Herbert Marcuse‟de Yeni Bir Praksis Teorisinin İmkânı Olarak Yaşam, 

Ontoloji ve Tarihsellik Tartışması”, Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek (s. 82). İstanbul: Ayrıntı. 



208 

kavramlar (hegemonya, eşdeğerlilik vb.) pratikteki belirsizlikler ve muğlaklıklar 

üzerine yerleştirildiğinden, teori politik doğru ve yanlışa ilişkin herhangi bir şey 

söylemekten uzak görünmektedir. Bu, Öztürk‟ün de belirttiği gibi bu projenin siyasal 

bir alternatif olma imkanını zedeler. Dolayısıyla liberal bireyciliğin yerine geçişli 

kimliklere ve öznellik konumlarına yaptığı vurgu, farklı düzeyde -bireyin yerine 

grubu koymak suretiyle- bireyciliği besler.
425

  

Bir diğer açıdan, radikal projede özgürlük ve eşitlik çağrısı hakimdir. Teoride 

toplumsalın her farklı öğesinin bir eşdeğerlik zincirinde görülmesi, onların bir arada 

yaşama ve eşitlik gibi taleplerini görünür kılar. Bu proje en genel hatlarıyla, girişte 

bahsettiğimiz yeni toplumsal hareketler arasında ve onların taleplerini gerçekleştirme 

imkanları bakımından herhangi bir hiyerarşinin veya ayrıcalığın olmaması, siyasal 

alanın herkese eşit derecede açık olması şeklinde ifade edilir. Fakat diğer yandan bu 

eşdeğerlik, her öğenin birbirinin yerine geçebilirliği, yer değiştirilebilirliği vurgusuna 

dönüşerek belirsiz bir ton kazanmaktadır. Başka bir ifadeyle; siyasala içkin görülen 

bu eşdeğerler arasındaki hegemonik mücadele yalnızca siyasal çatışmanın 

sürekliliğini kabul etme gerçeğiyle sınırlı olamaz. Hegemonik bir gücün, eş deyişle 

eşdeğerler arasındaki “makul” çatışmanın “geçici” galibinin, tam da o dönem ve 

koşullar gereği galip gelmesine neden olan etkenin salt söylemsel bir pratikle 

açıklanması soruna yeterli bir yanıt sunamamaktadır. Bu durum yeni ve yaratıcı olanı 

ortaya çıkarmaktan öte uzlaşmaz çatışmaların varlığında tam tersi durumu, eş deyişle 

otoriter ve daha etkin bir hegemonik gücün meşru kılınması durumunu da ortaya 

çıkarabilir. Bu hegemonik gücün temelinin ise, Gramsci‟ci bir ifadeyle, “sınıfın 

ekonomik gücü”
426

 olması muhtemeldir.  

Diğer yandan, evrenselin karşısına konulan tikellikler ile siyaset yapmanın bazı 

çıktıları vardır. Bu durum yerellik ve kimlik politikasının sınırlılıkları ile 

açıklanabilir. Radikal demokrasi teorilerinin toplumun farklı grupları ve kimlik 

oluşumları ekseninde oluşturduğu siyasal tahayyül, her şeyden önce bu kimliklerin 

bir arada nasıl yaşayacağına ilişkin yeni bir kriter sorusuyla yüz yüze kalır. Bu 

açıdan radikal projede katılımcılık özel bir yer işgal eder. Katılımcılık, demokrasinin 

                                                 
425

 Öztürk, A. (2005). “Radikal Demokrat Önerinin Eleştirisi”, Cogito Dergisi (s. 11). Sayı: 43 (ss. 61-

88). İstanbul: YKY.  

426
 Gülenç, K. & Kulak, Ö. (2012). “Post-Marksist Siyaset Anlayışı ve Eleştiriler”, Marx‟ın Halleri, 

Marksist Düşüncede Diyalektik Bir Yolculuk (s. 313). İstanbul: Kalkedon. 



209 

olmazsa olmaz koşulu ve aynı zamanda bir bütüne dahil olma talebi olarak 

görülebilir. Ne var ki katılım, kurulu düzenle bir temas, Negri‟nin Marx‟tan aktardığı 

gibi “kurucu olanı yüceltir gibi yaparken aslında kurulu olanın kuvvetini” kutsayan 

bir pratiğe de dönüşebilir.  

Katılımcı nosyonun erdem odaklı ve politik sistemi olması gerekene yaklaştırma 

amacındaki siyasal çaba açısından olumlu ve olumsuz yanları vardır. Olumsuz 

öğe, katılımcı çizgiyle birlikte var olan düzenle bir yapısal ilişki içine girilmesi 

ve bu düzenin evrimci bir süreçsellikte ıslahının mümkün olabileceğinin kabul 

edilmesi noktasında devrimin reddi ile ilgilidir.
427

 

Son olarak; sömürü ilişkilerinin sürdüğü, kapitalist üretim biçiminin devam ettiği ve 

liberal siyasal bağlamın tam da bu temel üzerinde inşa edilerek bu ekonomik sömürü 

ilişkilerini gizlediği göz önüne alınırsa, radikal demokrasi önerisinin ekonomik temel 

ve kategorilerden, en açık ifadesiyle sömürü ilişkilerinden tamamen bağımsız 

söylemsel bir siyasal dönüşüm projesi ortaya koymasının ideolojik olmaması bir 

yana, tam da bir gerçeğin üstünü örtmek anlamındaki ideolojinin göbeğinde 

olduğunu söylememiz mümkün hale gelir. Bu bakımdan radikal demokrasi kapitalist 

sömürünün devam ettiği parametreleri doğru teşhis ve analiz ederek üretim alanına 

dokunma noksanlığı olmayan bir siyasal kavrayış inşa etmek durumundadır. Aksi 

takdirde; 

(…) radikal önerinin, liberal demokrasinin alternatifi değil, liberal demokrasi 

içinde bir alternatif olduğu iddia edilebilir. Liberal ekonomik bağlamı 

değiştiremeyen, ama liberal siyasal bağlam yerine önerilen radikal politik 

bağlam, siyaset en materyalist anlamda ekonomin uzantısı, ortalama bir siyasal 

sosyolojik algısallıkta ekonominin beklenti ve ihtiyaçları ile karşılıklı etkileşim 

içinde bir yapı olduğundan, ancak ve ancak liberal ekonomik bağlamın izin 

verdiği/verebileceği bir durumsalı yansıtabilir.
428

 

                                                 
427

 Öztürk, A. (2005). “Radikal Demokrat Önerinin Eleştirisi”, Cogito Dergisi (s. 69). Sayı: 43 (ss. 61-

88). İstanbul: YKY. 

428
 A.g.ç, s. 72. 



210 

Radikal modelin öne sürdüğü demokrasi anlayışı, tüm toplumsal hareketlerin 

olmazsa olmazı, zemin alacağı amaç olarak belirlenir. Günümüzde Radikal Siyaset
429

 

isimli yazısında Mouffe‟un, 1990‟lı yılların sonunda Arjantin‟de piquetero 

hareketine ilişkin analizi, bir demokrasi planı olmayan hareketlerin sınırlılığına 

ilişkin örnek teşkil etmektedir. Düşünüre göre mevcut parlamenter sisteme 

eklemlenmeyen bir toplumsal hareket zayıf bir ses olarak kalmakta, etkin 

olamamakta ve böylece yok olup gitmektedir. Mouffe‟un yöntemsel önerisi 

demokratik kurumlarla ilişkilenerek hareketi örgütleyecek bir çatı oluşturmaktır. 

Buna karşın 20. Yüzyıl Marksizminin Mirası
430

 isimli yazısında Sungur Savran‟ın da 

belirttiği gibi, burjuva demokrasisini kullanarak sosyalizme yürümek isteyen 

hareketlerin de -Alman Devrimi ve Şili Halk Birliği deneyiminde görüldüğü üzere- 

yaşadıkları akıbet toplumsal dönüşüm değil, bu yapının içinde eriyip gitmek 

olmuştur. “(…) Başta sosyal demokrasi olmak üzere, burjuva demokrasisinin sınırları 

içinde kalmakta ısrar eden bütün sol hareketler sonunda kapitalizme teslim 

olurlar.”
431

 Bu uyarıdan hareketle mevcut demokrasi pratikleriyle nasıl 

ilişkilenebileceğimize dair iki öneri sunulabilir. İlki Marksist teorinin yeni toplumsal 

talep ve beklentilere kulak vermesi, ikincisi ise radikal demokrasi projesinin 

kapitalizmi ve onun üretim biçiminin yarattığı sömürünün doğrudan muhataplarını 

göz ardı etmemesi yönündedir. Zira toplumsal tüm güçleri harekete geçirme 

amacındaki radikal projenin gözden kaçırdığı çok temel bir durum vardır: 

Kapitalizm. Burada Ollman‟ın radikaller ile liberaller arasındaki ayrıma yönelik 

önemli tespitini aktaralım: 

Radikaller ve liberaller arasındaki belirleyici ayrım, liberallerin sosyal sorunları 

oldukça bağımsız ve tesadüfi olarak görmeleri ve her birini tek tek çözmeye 

çalışmalarıdır. Kapitalist sistemin parçaları olarak bunların arasındaki içsel 

bağlantıların farkında olmadıkları için, bu hastalıklarla, başarılı bir çözümün 

olanaklı olduğu tek düzeyde, yani bütüncül toplum düzeyinde ilgilenemezler ve 

bu hastalıklar son çözümlemede lanetleme ve ümitsizlik uçları arasında 

                                                 
429

 Mouffe, C. (2017). “Günümüzde Radikal Siyaset”, Çağdaş Marksist Kuramda Tartışmalar, 

Siyasalın Düzenekleri (s. 71). Çev. Sercan Çalcı. Ankara: Dipnot. 

430
 Bkz. Glaser, D. &. Walker, D.M. (2011). 20.Yüzyıl‟da Marksizm, Çev: Burak Gürel, Onur 

Koyunlu, Sungur Savran. İstanbul: Versus. 

431
 A.g.e., s.21. 



211 

sallanmaya bırakılır. Öte yandan, radikal etiketini kabul edenler, genellikle, 

liberallerin yüzlerce bağlantısız rolün dağınık uçları olarak bıraktıklarının, 

kapitalist hayatın çok (ya da en azından büyük olasılıkla) gerekli parçaları olarak 

düğümlendiğinin farkındadırlar. Ancak onların anlayışlarında çoğunlukla gözden 

kaçırılan ise tikel olayları dolayımlayan yapılar (özler, yasalar, çelişkiler) ve bir 

bütün olarak kapitalist sistemdir. Belli bir olgudan kapitalizmin nasıl sorumlu 

olduğunu anlamak için, insanların ve süreçlerin taşıdıkları sistemin 

gerekliliklerini üreten birbiriyle ilişkili işlevler bilinmelidir.
432

  

5.4. Bitirirken… 

Sonuç olarak çalışmamız, radikal demokrasi projesinin en temelde sınıf kategorisini 

reddederek bunun yerine kimliklerin değişken konumlarını koyduğunda, 

kapitalizmin temel tarihsel bağlamını gözden kaçırdığını ve bunun sonucunun da 

kapitalizm karşısında mücadele gücünü kaybettiğini ortaya koymaya çalışmıştır. Her 

ne kadar çağın karakterine uygun görünmese ve devrim için artık kilit noktada 

olduğu düşünülmese de sınıfların tamamen yok olduğunu veya yok olmaya yüz 

tuttuğunu söylemek kapitalizm eleştirisi yapan bir teori için bir körleşme noktası 

olabilir.
433

 Elbette muğlaklıklar taşısa da hegemonya ve eklemlenme anlayışı, tikel 

talepleri ve toplumdaki değişimleri kavramak bakımından oldukça kıymetli bir 

imkân sunar. Ne var ki bu çağrının toplumu yorumlama konusundaki gücü gerçek bir 

toplumsal değişim ve bütünsel bir özgürleşme için yeterli görünmemektedir. 

Dönüştürücü siyasete yenilenme çağrısı yapmak, toplumsal pratikler üzerinden 

teoriyi güçlendirmek Marksizmin vazgeçilmez unsurlarıdır. Bu açıdan post-

Marksizm toplumsal muhalefetin ve Marksizmin güçlü bileşenlerine yaklaşıp kendini 

bu zeminde geliştirme imkanına sahiptir. Marksizmle kıyaslandığında oldukça kısa 

sürede güncelliğini kaybetmeye başlayan bu teori Marx‟ın ve Marksist teorinin 

                                                 
432

 Bertell Ollman (2001). “Marksizm ve Siyaset Bilimi: Marx‟ın Yöntemi Üzerine Bir Başlangıç”, 

Praksis 3 (s. 146). Çev. Beycan Mura-Emre Arslan, ss.131-153. (Yazının alındığı kaynak: Social and 

Sexual Revolution, Boston South End, ss.99-123). 

433
 İşçi sınıfından bahsederken yalnızca sanayi işçisinin referans alındığı düşünülse bile üretim 

biçiminin değişimine dayanarak bu sınıftan artık bahsedemeyeceğimiz argümanına Arif Koşar ve 

Kurtar Tanyılmaz‟ın sayısal verilerle birlikte yaptığı eleştiriler dikkate değerdir. Bkz. [Tanyılmaz, K. 

(2007) Hayalet artık bütün dünyada kol gezecek: Günümüzde işçi sınıfı, Devrimci Marksizm Sayı 3, 

http://www.devrimcimarksizm.net/tr/kurtar-tanyilmaz-hayalet-artik-butun-dunyada-kol-gezecek-

gunumuzde-isci-sinifi] ve Koşar, A. (2017). Negri, Sınıf ve Çokluk, Postmodern Özne Arayışının 

Eleştirisi. İstanbul: Kor. 

http://www.devrimcimarksizm.net/tr/kurtar-tanyilmaz-hayalet-artik-butun-dunyada-kol-gezecek-gunumuzde-isci-sinifi
http://www.devrimcimarksizm.net/tr/kurtar-tanyilmaz-hayalet-artik-butun-dunyada-kol-gezecek-gunumuzde-isci-sinifi


212 

yabancılaşma teorisi, demokrasi eleştirisi ve demokrasiye ilişkin potansiyelleri, 

üretim ilişkileri ve toplumsal unsurlar arasında kurduğu diyalektik ilişki vurgusuyla 

açılan imkânları yakalayarak kendini aşmak durumundadır. Bunu yalnızca siyasal-

söylemsel zeminde değil aynı zamanda sömürü ilişkileri zemininde gerçekleştirmesi 

gerekmektedir. Hem Marksizmin hem de bizatihi post-Marksist teorinin içindeki 

açmazlara yönelik iki yönlü eleştiri yeni bir Marksizmin sınırlarını da ortaya 

koyacaktır. Böylelikle eskiyi, onun içindeki olumlu yönleri ve imkanları koruyarak 

aşmış ve kendini yenileyebilme imkanına kavuşmuş olan teori post-post-Marksizm 

şeklinde ifade edilebilir.   

Kapitalist sistem, tüm çelişkilerine ve krizlerine rağmen kendisini dönüştürerek 

varlığını sürdürmektedir. Bu onun ölümsüz veya değişmez olduğu anlamına gelmez. 

Sürekliliği çok büyük oranda onun tezahür ettiği ve etki ettiği tüm gündelik yaşam 

alanlarında kendini gösterme ve kabul ettirme biçimiyle, tüm ideolojik destekleri ve 

araçlarıyla yakından ilişkilidir. Kapitalizmin en büyük başarısının kendini doğal ve 

kaçınılmaz göstermesi, toplumsal alanın en küçük zerresine işleyen piyasa 

mantığının ardında duran üretim alanındaki sömürüyü gizleyebilmesidir. Marx‟ın, 

kendine özgü yöntemi ile bizi onun bu en gizemli manevrasını göstermek üzere davet 

ettiği, bu yıkıcı perdeyi söküp atarak ifşa ettiği alan üretim alanıdır. Üretim alanı 

sabit ve mutlak değil, hareketli ve değişken bir alandır. Burada özgürlük ve eşitlik 

kisvesi altında işleyen sömürü, bireycilik ardına sıkıştırılmış toplumsallık, metalar 

derekesine indirgenen insanlık, doğallık adı verilen çaresizlik tüm yabancılaşmış 

biçimleriyle ortaya çıkarılır. Bu, yalnızca bir „hakikati‟ gösterme çabası değil, başka 

türden yaşamanın imkanına ilişkin bir çağrıdır. Eleştirinin gücünü ardına alarak, 

toplumun gerçek özgürlük adına taşıdığı imkânlara açılma çağrısıdır. Bu açıdan anti-

kapitalist bir mücadele ve radikal anlamda bir dönüşümden bahsediliyorsa sömürü ve 

sömürü ilişkileri göz ardı edilemeyecek önemli bir noktadır. Marksizm gücünü, tam 

da tüm sömürülenleri sömürünün doğrudan muhatabının canlı gücüne dahil etmeyi 

umut etmesinden almıştır. Bu umut ilkesi, mümkün olanın sınırında olmaktır. İşte bu 

çalışmada Marksist teoriyi bu eleştirel ve bütüncül perspektifle ele almaya ve post-

Marksist teorilerin eleştirilerini yine bu bütüncül yaklaşımla değerlendirmeye 

çalıştık. 



213 

6. SONUÇ 

Bu çalışma; toplumsal dönüşümün öznesine ilişkin çağdaş siyaset felsefesinde yer 

alan sorgulamaları ve Marksizmin bu sorgulamalarda ne şekilde ve ne kadar yer 

aldığını görme çabasına dayanmaktadır. Bu çerçevede, değişen toplumsal, siyasal ve 

ekonomik koşullar temelinde yapılan Marksist eleştiri ve okumalar ele alınmıştır. 

Marksist perspektifte önemli bir yeri olan sınıf kavramının ve evrensellik talebinin 

geçersizliğini ilan eden post-Marksist teorilerin söylemsel iktidar çözümlerine 

yönelmesinin teorik etkileri, teorinin günümüz sorunlarına yaklaşımı ve açmazları 

değerlendirilmiştir. Post-Marksist teorilerin felsefi temeli büyük oranda 

postmodernite ve post-yapısalcılığın -modernitenin özne, evrensellik ve hakikat 

argümanlarına karşılık- öznesizlik, tikellik ve değişkenlik vurgusuna dayanmaktadır. 

Buna paralel olarak toplumsal analizlerin çerçevesini kuşatan ekonomi gibi nesnel ve 

belirleyici bir unsurun ön plana çıktığı Marksist teori yerine sınıf ve ekonomi temelli 

olmayan yeni analiz kriterlerinin ortaya konulması söz konusu olmuştur. Başka bir 

ifadeyle, Marksizmin sunduğu altyapının büsbütün “belirleyici” olduğu iddiasına 

karşılık Marksizm‟de ihmal edildiği düşünülen üstyapının ideoloji ve söylem 

merkezli siyasal çözümlemeleri ön plana çıkarılmıştır. 

Çalışma giriş ve sonuç bölümleri dışında dört ana bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümünde, ikinci ve üçüncü bölümlerde gösterilen çağdaş teorilerin Marksizme 

yönelik eleştirilerine karşılık gelebilecek seçici bir Marksizm okuması yapılmış, 

Marx‟ın kimi ana metinleri ekseninde teorinin geçerliliğini ve açmazlarını 

sorgulamaya açan bir çerçeve sunulmaya çalışılmıştır. Emek, sınıf ve değer 

kavramlarının incelendiği ilk kısım, Negri ve Hardt‟ın maddi olmayan emek, canlı 

emek, çokluk gibi öne sürülen kavram ve tartışmalara zemin sunacak şekilde kendi 

özellikleriyle ortaya konmuştur. Buna göre Marx‟ın emek kavramına tayin ettiği 

önemin onun sadece fabrika üretimi ve tüketim çerçevesinde değil, halihazırda 

ontolojik bir bağlamda; yaşam gücünü edimselleştirmek anlamındaki Hegelci 

perspektiften kaynaklandığı iddia edilmiş, tam da bu nedenle işçi sınıfının sömürüsü 

meselesini kapitalizmin tüm toplumun yaşam pratiklerinin sömürmesine yönelik 

eleştirisi bağlamında ele aldığı öne sürülmüştür. Yaratıcı, üretici ve dönüştürücü bir 



214 

faaliyet olarak alındığı takdirde, emeğin hem fiziksel hem zihinsel tüm formlarının 

belirlendiği ve sömürüldüğü (artı-değer ve yabancılaşma kavramları birlikte 

düşünülerek) bir sistem olan kapitalizm bu bağlamda bireyselliğin ve toplumsallığın 

yok oluşuna tekabül etmektedir. Yabancılaşma kavramının önemi tam da burada 

açığa çıkar. Marx‟ın yabancılaşma perspektifi onun sermayeye hapsedilmiş emek, 

toplumsallığından yalıtılmış birey ve devletten koparılmış toplumsallık gibi 

kapitalizmde çelişkili ve ayrışmış ikiliklerin aşılmasına yönelik bir çaba olarak 

okunabilir. Zira bilen ve eyleyen aynı birey, kapitalizmin çevrelediği ve 

yabancılaştırdığı tüm yaşam formlarında (üretim, siyaset, ahlak, hukuk vb.) var olan 

yabancılaşmış bireydir. Bu anlamda Marksist teorinin öznel ve toplumsal yanlarını 

oluşturan yabancılaşmanın aşılmasıyla birlikte gerçek bireysellik, toplumsallık ve 

özgürlüğün tesis edilme imkânı açığa çıkar. İlk bölümde yabancılaşmadan siyasal 

analizlere doğrudan geçişin sebebi de bu olmuştur. Zira üretim gibi nesnel bir 

alandan hareketle öznel güçlerin başka türden eyleme imkanına açılma perspektifi 

sunan yabancılaşma teorisi; kapitalizmde siyasal alanın, diğer insani faaliyetlerden 

ayrışarak özgürlük ve eşitlik alanı ilan edilmesiyle birlikte, sömürüyü gizleyen 

kuşatılmışlığını görme imkânı da sunmaktadır. İlişkiselliğin kaybolması anlamında 

ele alındığında yabancılaşma, ekonomi ile siyaset arasındaki geçişin de bu anlamda 

motifi olmuştur. Ne var ki Marx‟ın yabancılaşma teorisinin taşıdığı özcü tını ve 

dahası doğrudan bir siyasal teorisinin olmayışı yeni perspektiflerle geliştirilmeye ve 

güncellenmeye ihtiyaç duyan iki önemli konu olarak görünmektedir. Bunun en temel 

sebebi teoride öncelikle yabancılaşmanın aşılmasının sadece halihazırda var olan bir 

potansiyelin ortaya konulması ve bu anlamda özgürleşme olarak değerlendirilmiş 

olmasıdır. Çalışmada Jaeggi ve Ollman gibi düşünürlerin Marx‟ın insanın türsel 

potansiyellerine yaptığı vurguyu deneyimsel ve kişilik farklılıklarına dayalı bir 

yabancılaşma anlayışına yönlendirerek yaptıkları katkı bu açıdan önemlidir. 

Marksizmin en çok eleştirildiği diğer bir konu, onun devlete ve genel olarak siyasalın 

araçsal konumuna ilişkindir ve bu açıdan en nihayetinde devletin ortadan 

kaldırılmasına ve siyasetin gereksizleşmesine yönelik ifadeleriyle birlikte pek çok 

soruyu da geride bırakmıştır: Devlet yekpare bir yönetim ve salt kapitalizmin aracı 

mıdır? Devletin ortadan kaldırıldığı bir durumda hukuk ne anlama gelecektir? Bu 

eleştiride Schmittçi zeminde karşılık bulan post-Marksistlerle Habermas ve Arendt 

gibi düşünürlerin ortaklaştığı söylenebilir. 



215 

Çalışmanın ikinci bölümü Marx‟ın emek-değer teorisinin, kendi döneminin kapitalist 

koşullarında geçerli ve yerinde bir açıklama modeli sunsa da artık kapitalizmin tüm 

teknolojik, iletişimsel, bilişsel ve toplumsal güçleri harekete geçirmesi nedeniyle 

geçerliliğini yitirdiği iddiasında olan Negri ve Hardt‟ın teorilerine ayrılmıştır. 

Düşünürlere göre belli bir zaman ve mekâna raptedilmiş emek-değer teorisi, 

kapitalizmin artık dışarısı kalmayacak denli kapsayıcı ve yönetişimsel bir hale 

geldiği günümüzde geçerliliğini yitirdiğinden, onun artık iktidar odaklı 

çözümlemesinin yapılması gerekmektedir. Zira Negri ve Hardt‟a göre, bu ekonomik 

değişimlerin siyasal karşılığı ulus devlet sınırlarını ve sınırlılıklarını aşan ve küresel 

piyasanın taleplerini karşılayacak geniş bir egemenlik alanı olan imparatorluk, 

önceki paradigmayı sarsan bir etkiye sahiptir. Sosyo-ekonomik yönden karşılığı, 

düşünürlere göre sadece fabrikadaki işçinin değil, çeşitli meslek sektörleri, teknolojik 

ve enformatik gelişmeler eşliğinde tüm toplumun kapitalizmin işçileri ve 

sömürülenleri haline geldiği bir zamanda, toplumun bütünsel olarak üretime dahil 

olmasıyla şekillenen bir dünyadır. Özellikle hizmet sektörü, maddi olmayan emek 

kavramının en önemli bileşimi olan duygulanımsal emeğin ortaya çıkışını resmeder. 

Artık her yer ve her zaman çalışan, üreten ve dolayısıyla sömürülen insanların 

olduğu bir toplumda zamansal olarak hesaplanan değer teorisinin hükmü 

kalmamıştır. Zaman da mekân da kapitalizme hiç olmadığı kadar içkindir ve onunla 

şekillenmektedir. Dolayısıyla iş zamanı ile boş zaman arasındaki ayırım 

muğlaklaşırken, sömürü de mekânı ve zamanı aşan bir genişleme göstermektedir. 

Niteliksel olarak hakimiyet gücü artan maddi olmayan emek, yepyeni bir toplumsal 

öznenin ortaya çıkışını da müjdeler. İmparatorluk her ne kadar sömürünün alanının 

ve etkisinin genişlemesi anlamında pejoratif bir anlam taşısa da düşünürlere göre bu 

gelişme çokluğun içkin gücünü harekete geçirecek toplumsal iletişimi ve yakınlığı 

artırıcı etkisiyle olumlu bir yönde seyreder. Ne var ki düşünürler kapitalizmi salt 

reaksiyonel bir çerçevede düşünmelerine ve bu açıdan da diyalektik ilişkisel 

perspektiften kopmalarına yönelik eleştirilere maruz kalmıştır. En sık yapılan diğer 

iki eleştiriden ilki maddi olmayan emek kategorisinin Marx‟ın emek anlayışının - 

yalnızca mesleklerle veya üretilen ürünlerle değil daha ziyade üretimdeki sömürü 

ilişkileriyle ortaya konulmasının taşıdığı kapsayıcılık bakımından- gerisinde 

kalmasıyla ve ikincisi çokluğun bir araya gelme, örgütlenme gücünü sadece onun 

içkin ve aktif gücüne referansla yapılmasının sorunlu göründüğü ortaya konulmuştur. 

Marx‟ta diyalektiğin nesnel ve öznel güçleri ilişkiselliğinde bir araya getiren anlamı, 



216 

düşünürlerin diyalektiği reddetmesiyle birlikte kaybolmuştur. Bu nedenle bu 

bölümde, düşünürlerin değişen toplumsal koşulları dinamikleriyle birlikte kavramış 

olduklarını fakat öne sürdükleri kavram ve çözümlerin muğlaklıkları ölçüsünde kimi 

açmazlara sahip olduğunu göstermeye çalıştık. 

Üçüncü bölüm Marksist teoriden daha radikal bir kopuşu ortaya koyma amacındadır. 

Laclau ve Mouffe‟un radikal demokrasi programları özelinde post-Marksizmin genel 

çerçevesinin değerlendirildiği bu bölüm üç ana tez ekseninde şekillenmiştir: 

Evrenselliğin reddi, ekonomik belirleyiciliğin reddi ve sınıfın reddi. Düşünürlerin 

evrensellik kategorisini reddederken dayandıkları temel fikir; zorunluluk, nesnellik, 

bir kök veya telos fikrinden ziyade, siyasal eklemlenme gibi olumsal, belirsiz, karara-

bağlanamayan söylemsel alana ve tikeller arası ilişkiye odaklanan değişimler 

olmuştur. Düşünürlere göre modernitenin epistemoloji ve tarih perspektifinin 

sırasıyla bilinebillirlik ve bütünsellik ufku idealist ve özcü bir değişmezlik ve 

tekdüzelik çerçevesine hapsolmak, yeni toplumsal güçleri kavrayamamak anlamına 

gelmektedir. Bu açıdan Marksizm de “laik bir eskatoloji” olarak hem tarihsel 

bütünlük hem de epistemolojik hakikat iddiasıyla bu evrensellik eleştirisi 

çerçevesinde değerlendirilir. Buna paralel olarak siyasala ilişkin kavrayışlarının 

ortadan kaldırılamaz fakat form değiştirebilir bir antagonizma kavramına yaslanıyor 

olması, evrenselliğin rasyonalite ve toplumsal kapanmaya uzanan bakış açısını da 

iptal eder. Her ne kadar Marx da tüm tarihi çatışmalar tarihi olarak görse de 

düşünürler Marx‟ta en nihayetinde komünizmle birlikte mutlak bir uyum fikriyatının 

olduğunu ve siyasalı bu anlamda yok etme perspektifine sahip olduğunu düşünür. 

Geleneksel Marksizm‟de komünizmi gerçekleştirecek olan işçi sınıfının tarihsel 

hareketi, onun sermayeye karşı mücadelesiyle anlam bulacak ve bu bakımdan 

sömürünün muhatabı olan bu özne, siyasal devrimin de öznesi olacaktır. Marksizmin 

ekonomi ve siyaset arasında işçi sınıfının mücadalesine dayanan hareketiyle kurduğu 

ilişki Laclau ve Mouffe için siyasalı ekonomik değişimin kaderine teslim etmektir. 

Düşünürler için işçi sınıfının siyasal dönüşümü gerçekleştirebilecek tek, ayrıcalıklı 

ve bütünlüklü bir sınıf olduğunu düşünmek, aşkın bir özne kategorisinden hareketle 

çokanlamlılığın imkân ve koşullarını yok etmektedir. Özetle Marksizmin hem 

tarihsel harekete hem üretime dayalı açıklama modeli hem de sınıf perspektifi felsefi 

ve tarihsel olarak kabul edilemezdir. Yeni siyasal proje ayrıcalıklı bir özneye veya 

nesnel bir belirleyiciye indirgenmeden siyasala anlamını veren koşulların yeni yaşam 



217 

formlarını karşılayacak denli çeşitli ve açık biçimde yeniden düzenlenmesi yönünde 

şekillenir. Bu da ancak liberalizmin eşitlik ve özgürlük çerçevesini radikalleştiren bir 

demokrasi projesi olabilir. Ne var ki çalışmada ele aldığımız gibi düşünürlerin 

toplumu belirsizlik, dikişsizlik ve sürekli çatışma üzerinden tanımlaması, bir arada 

yaşamanın imkanlarına ilişkin en temel soruyu açıkta bırakır.   

Çalışmanın son bölümü diğer üç bölümde ele alınan düşünce ve düşünürlerin 

karşılaştırılması ve değerlendirilmesine ayrılmıştır. Burada esas olarak Marksizme 

yöneltilen eleştiriler kısaca gözden geçirilip bu eleştirilerin Marksist perspektifte 

bulabileceği olası cevaplar değerlendirilmiştir. Devamında ikinci bölümde ele 

aldığımız Negri ve Hardt‟ın kurucu iktidar kavrayışı derinleştirilerek teorinin 

temelindeki Spinozacı, Foucaultcu ve Marxçı unsurlar ortaya koyulmuştur. Fakat 

özellikle çokluk anlayışlarına netlik kazandırmak adına düşünürlerin Schmitt ve 

Benjamin gibi düşünürlerle diyaloğu sağlanmıştır. Nihayetinde kendisini 

postyapısalcı zeminde tanımlayan Laclau ve Mouffe özelinde radikal demokrasi 

projesi için yapılan değerlendirmeler aslında Foucault ve Marx özelinde 

postyapısalcılık ile Marksizm arası bir farklılaşmaya taşınarak açıklanmıştır. En 

nihayetinde post-Marksizmin kendi tezleri itibariyle anti-kapitalist mücadeledeki 

eksiklikleri ve açmazları tartışılarak, teorinin Marksizme açılması gerektiği noktalar 

tespit edilmiş ve böylece çalışmanın ana argümanı ortaya koyulmuştur. 

 Çalışmada ele alınan bütün bu eleştirilerle birlikte Marksizmin genel tasarımına 

baktığımızda iki asli unsur dikkat çekmektedir. Bunlardan birisi tarihin zemini olarak 

görülen maddi koşullar ile emek kategorisinin ilişkisi, diğeri ise yabancılaşma 

perspektifinden siyasal olana yaklaşımdır. İlki çalışmanın ilk bölümünde gösterildiği 

gibi Marx‟ın Alman İdeolojisi sonrası ağırlık kazanan, düşünce dünyasını maddi 

dünya temellerine oturtma, özellikle siyasal, ahlaksal, dini ve hukuksal 

düzenlemelerin toplumsal üretim ve genel olarak yaşamı üretme biçimleriyle 

ilişkisinde değerlendirilmesi olmuştur. Bu vurgu en temelde burjuva ideolojisinin 

düşünsel alana tarih-üstü bir nitelik atfetmesine yönelik bir eleştiriden türemektedir. 

Buradaki temel sav, düşüncenin maddi temellerden bağımsız; siyaset, hukuk ve dinin 

özerk ve toplumdan bağımsız bir belirleyici olamayacağı ve burjuva kodlarıyla örülü 

bu alanların kavramsal çerçevesiyle kapitalizmin analizi ve eleştirisinin 

yapılamayacağı düşüncesidir. Burjuva ideolojisi ya tarihten ya da diğer toplumsal 

pratiklerden bağımsız bir eşitlik ve özgürlük ideasıyla siyasal alanı tanımladığında, 



218 

Marx‟a göre üretim alanındaki eşitsiz ve özgürlüğü engelleyen ilişkilerin üzeri 

örtülür. Oysa emeğin Marx için temel varoluş kipi olduğu düşünüldüğünde onun 

köleleştirilmesinin ifadesi olan sermaye, toplumsal diğer tüm alanlara hâkim 

olmasıyla birlikte, emeği özgürleştirici bir etkinlik olmaktan alıkoymaktadır. 

Dolayısıyla siyasala atfedilen özerklik, tarihsel materyalist çerçeve itibariyle 

eleştirilir. Tarih ve toplum, insanın kendisiyle, doğayla ve diğer insanlarla kurduğu 

dönüştürücü ilişki olan emekte açıklık kazanır. Bu açıdan eğer emek yabancılaşırsa 

tüm insani faaliyetler de yabancılaşmaktadır. Bu da ikinci asli unsuru, eş deyişle 

yabancılaşmanın siyasal perspektifle ilişkisini ortaya koyar. Bireysel çıkarların 

siyasal çıkarlar haline geldiği burjuva liberal düşüncesinde genel olarak devlet de 

egemen sınıfın çıkarlarına hizmet eden, fakat bunu tüm toplumun çıkarı olarak sunan 

bir yapı haline gelir. Dolayısıyla devlet eleştirisi, birey ile toplumun, toplum ile 

devletin maddi ilişkilerde başlayan yabancılaşmış (ayrışmış, kopmuş) ilişkilerinin 

içerisinde düşünülebilir. 

Bu tasarımlar üzerinden şekillenen Marksist teori, en temelde bir özgürlük teorisidir. 

Kapitalizmin işleyişi ve eleştirisi yoluyla, burjuva toplumunun siyasal, tarihsel, 

felsefi açıdan eleştirilmesi, bu eleştiriye içkin bir dönüştürme amacına sahiptir. Bu 

nedenle Marksist teori, mevcut koşulların analizi yoluyla toplumun ve bireylerinin 

özgürleşme imkanlarını ortaya koymaktadır. Ne var ki zaman içerisinde teoride 

ağırlık kazanan bilimsel, katı determinist yaklaşım teori ile pratik ilişkisinde de bir 

kopmaya neden olmuş, toplumsal değişimlerden uzaklaşarak salt akademik teorik 

çalışmalara yönelmiştir. Bu açıdan ikinci ve üçüncü bölümlerde sözünü ettiğimiz 

eleştirilerden hareketle Marksist teorinin yaşadığı problemlere ve yenilenmesine 

ilişkin kimi olanaklar ortaya konulabilir. Bunlardan ilki teorinin kendine ve 

geçmişine yönelik kapsamlı bir eleştiri vermesi ve katı ekonomik determinist 

perspektiften ziyade toplumsal-siyasal tüm yapılar arasındaki karşılıklı ilişkiye 

odaklanmasıdır. İkincisi özgürlük perspektifini yabancılaşma teorisinin 

sağlayabileceği bilinçle genişletmesi ve demokrasi tartışmalarına bu noktadan 

yaklaşabilmesi. Sonuncusu ise teorinin toplumsal değişimlere kulak vermesi ve 

özellikle yeni toplumsal hareketlerin etki gücüyle birleşebilme zemini bulmasıdır. 

Böylelikle Marksist teori halihazırda sahip olduğu potansiyelleri toplumsal koşullarla 

birlikte geliştirebilecek ve gerçek özgürlük adına kendini güncelleyebilecektir.   



219 

KAYNAKÇA 

Adaklı, G. (2001). “Post-Marksizmin Siyasal ve Kuramsal Açmazları”. Praksis (1): 

ss. 13-32. 

Agamben, G. (2013). “Hareket”, ViraVerita, Çev. Serhat Celal Birdal. (Erişim 

Tarihi: 09.11.2021). 

Akal, C. B. (2004). Varolma Direnci ve Özerklik, Bir Hak Kuramı İçin Spinoza‟yla. 

Ankara: Dost. 

Althusser, L. (2010). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. Çev. Alp Tümertekin. 

4. Baskı. İstanbul: İthaki. 

Amorim, H. (2014). “Maddi Olmayan Emek Teorileri: Marx‟a Dayanan Eleştirel Bir 

Bakış”. Çev. Ferhat Sarı. Maddi Olmayan Emek Teorisi (2018). Haz: Arif Koşar. 

İstanbul: Kor. 

Anderson, P. (2016). Batı Marksizmi Üzerine Düşünceler. Çev. Bülent Aksoy. 5. 

Baskı. İstanbul: Birikim. 

Avineri, S. (1968). “The Social & Political Thought of Karl Marx”. Cambridge: 

Cambridge University Press.  

Barry Cooper (1985). Recent Studies on Marx, The Political Science Reviewer: York 

University. 

Benhabib, S. (1992). Modernizm, evrensellik ve birey: Çağdaş Ahlak felsefesine 

Katkılar. Çev. Mehmet Kaçak. İstanbul: Ayrıntı. 

Benhabib, S. (1996). “Toward a Deliberative Model of Democratic Legitimacy”. 

Democracy and Difference, Contesting the Boundaries of the Political. Ed. Seyla 

Benhabib. United Kingdom: Princeton University Press. 

Benhabib, S. (1999), “Demokratik Moment ve Farklılık Sorunu”, Demokrasi ve 

Farklılık Siyasal Düzenin Sınırlarının Tartışılmaya Açılması. Çev: Zeynep Gürata-

Cem Gürsel. İstanbul: Demokrasi Kitaplığı. 

Benhabib, S. (2018). Below the Asphalt Lies the Beach. 

https://bostonreview.net/articles/seyla-benhabib-instanbul-frankfurt-reflections-

legacy-critical-theory/. (Erişim Tarihi: 08.02. 2022). 

Benjamin, W. (1921). “Şiddetin Eleştirisi”. Benjamin. (2005). Haz. Besim 

Dellaloğlu. Çev. Efe Çakmak. İstanbul: Say. 

Berman, M. (2013). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor. Çev. Ümit Altuğ-Bülent Peker. 

İstanbul: İletişim. 

Bidet, J. (2015). Foucault with Marx. Çev. Steven Corcoran. London: ZedBooks. 

Camfield, D. (2014). “Çokluk ve Kanguru: Hardt ve Negri‟nin Maddi Olmayan 

Emek Teorisinin Eleştirisi”, Marksizm ve Sınıflar. Der. Sungur Savran, Kurtar 

Tanyılmaz, E. Ahmet Tonak. İstanbul: Yordam, (s. 91-122). 



220 

Carnoy, M. (2001). “Gramsci ve Devlet”. Praksis (3), Çev. Mehmet Yetiş. (Orijinal 

metin “State and Political Theory, Princeton University Press, 1984”) 

Coşkun, M. K. (2006). “Süreklilik ve Kopuş Teorileri Bağlamında Türkiye‟de Eski 

ve Yeni Toplumsal Hareketler”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi Cilt 61, Sayı 01, 

(ss. 67-102). 

Cunningham, F. (2002). Theories of Democracy, A Critical Introduction. London 

and New York: Routledge. 

Çıdam V., Gülenç, K., Gürel, Ö.E., Savaşçın, Z. (2020). “Gelenek ile Gelecek 

Arasında”. Cogito, Eleştiri Zamanı (ss.10-42). Sayı 100. İstanbul: Yapıkredi. 

Demirovic, A. (2014). “The Critic of Politics”, Thinking The Political. 

https://www.viewpoin tmag.com/2014/10/24/the-critique-of-politics/. (Erişim Tarihi: 

03.05.2019). 

Derrida, J. (2014). Marx ve Mahdumları. Çev. Alp Tümertekin. 2. Basım. İstanbul: 

Ayrıntı. 

Doveton, D. (1994). “Marx and Engels on Democracy. History of Political Thought.  

Vol.15, No.4, pp. 555-591. 

Eagleton, T. (1999) Postmodernizmin Yanılsamaları. Çev. M. Küçük. İstanbul: 

Ayrıntı. 

Elbe, I. Marx, Marksizm ve Marksizmler Arasında -Marksçı Teoriyi Okuma 

Biçimleri. Çev. Sezer Karagöz. Praksis 48- Marx 200. (Erişim Tarihi: 10.2.2022). 

Engels, F. (1974). Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm. Çev: Öner Ünalan. 

Ankara: Sol. 

Engels, F. (2003). Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devlet‟in Kökeni. Düz: Eriş Yayınları. 

Eroğlu, C. (2013). “Karl Marx/Louis Bonaparte‟ın 18 Brumaire‟i”, Marksist 

Klasikleri Okuma Kılavuzu. İstanbul: Yordam 

Esgün, T. G. (2018). “Leviathan‟ın Hayaletleri: Schmitt ve Neumann‟da Hukuk ve 

Devlet”. DTCF Dergisi 58.1 (s. 905-930) 

Federici, S. (2014).  Proletaryadan Kognitaryaya, İşçi Sınıfından Çokluğa: Gayri 

Maddi Emek Kuramının Yanılgıları, Çev. Elçin Gen, https://www.e-

skop.com/skopbulten/proletaryadan-kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-

maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914. (Erişim Tarihi: 28.04.2019). 

Fisken, T. D. (2012). The Turn to the Political: Post-Marxism and Marx‟s Critique of 

Politics. (Unpublished Phd Theses), Berkeley: University of California. 

Foucault, M. (2013). Cinselliğin Tarihi. Çev. Hülya Uğur Tanrıöver. 5. Basım. 

İstanbul: Ayrıntı. 

Füredi, F. (2001). “Tarihsel Materyalizmde İdeoloji ve Üstyapı‟ya Önsöz”. Praksis 

(1), (ss.224-246). 

Glaser, D. &. Walker, D.M. (2011). 20.Yüzyıl‟da Marksizm, Çev: Burak Gürel, Onur 

Koyunlu, Sungur Savran. İstanbul: Versus. 

Gregor McLennan (1995). “Post-marxism and the problems of „modernist‟ 

Explanation”, ACCESS: Contemporary Issues in Education. 

https://www.e-skop.com/skopbulten/proletaryadan-kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914
https://www.e-skop.com/skopbulten/proletaryadan-kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914
https://www.e-skop.com/skopbulten/proletaryadan-kognitaryaya-isci-sinifindan-cokluga-gayri-maddi-emek-kuraminin-yanilgilari/1914


221 

Gülenç, K. & Gürel, Ö.E. (2021). “Hangi Özgürlük? Kimin Hukuku? Max 

Horkheimer ve Franz Neumann‟ın, Thaomas Hobbes Okuması Üzerine Felsefi Bir 

İnceleme,” Çağımız ve Thomas Hobbes. Der: Ertan Kardeş. İstanbul: Vakıfbank 

Kültür. 

Gülenç, K. & Kulak, Ö. (2012). “Post-Marksist Siyaset Anlayışı ve Eleştiriler”, 

Marx‟ın Halleri, Marksist Düşüncede Diyalektik Bir Yolculuk. İstanbul: Kalkedon. 

Gülenç, K. (2011). “Demokrasi, Meşruiyet Sorunu ve Siyaset Felsefesi” Demokrasi 

Bugün Felsefe Yazın Sayı: 18, ss.8-13. 

Gülenç, K. (2015). “Radikal Demokrasi ve Güncel Tartışmalar”, Ayrıntı Dergisi, 

http://ayrintidergi.com.tr/radikal-demokrasi-ve-guncel-tartismalar/ (Erişim Tarihi: 

20.08.2018). 

Gülenç, K. (2016). Marksizmde Ahlak Tartışmaları, Adalet, Özgürlük, Mutluluk. 

İstanbul: Tekin.  

Gülenç, K. (2021). “Herbert Marcuse‟de Yeni Bir Praksis Teorisinin İmkânı Olarak 

Yaşam, Ontoloji ve Tarihsellik Tartışması”, Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek. 

İstanbul: Ayrıntı. 

Gürel, Ö. E. (2021). “Habermas‟ın Hukuk Felsefesinde Anayasa ve Devrim İlişkisi”, 

Alacakaranlıkta Hegel‟i Düşünmek. İstanbul: Ayrıntı. 

Habermas, J. (1999). Meşruiyet Dayanağı Olarak İnsan Hakları, Çev: Tanıl Bora. 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-118-subat-1999/2312/mesruiyet-

dayanagi-olarak-insan-haklari/2852. (Erişim Tarihi: 22.02.2020). 

Habermas, J. (2005). “Demokrasinin Üç Normatif Modeli”, “Öteki” Olmak 

“öteki”yle Yaşamak, Siyaset Kuramı Yazıları. Çev: İlknur Aka. İstanbul: YKY. 

Harvey, D. (2010). Marx‟ın Kapital‟i İçin Kılavuz. Haz. Sungur Savran-Semih 

Sökmen. İstanbul: Metis. 

Hegel, G.W.F. (2013). Anahatlarda Tüze Felsefesi ya da Doğal Hak ve Politik Bilim. 

Çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea. 

Hegel, G.W.F. Philosophy of Right, Hegel's Philosophy of Right Internal 

Constitution – Foreign Relations Third Part: Ethical Life iii. The State A: 

Constitutional Law B: International Law C: World History § 257. 

https://www.marxists.org/reference/archive/hegel/works/pr/prstate.htm. (Erişim 

Tarihi: 21.08.2019). 

Jaeggi, R. (2014). Alienation. Translated by Frederick Neuhouser, Alan E. Smith 

Edited by Frederick Neuhouser, New York: Columbia University Press. 

Johanson, T. O. (2012). Three Concepts of The Political – A Comparative Study of 

The Political in the Works of Hannah Arendt, Jacques Rancière and Chantal Mouffe. 

Höstterminen: Södertörn University. 

Kardeş, E. (2012). Carl Schmitt‟in Politik Felsefesi Üzerine Bir İnceleme. (Doktora 

Tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Kardeş, E. (2015). Schmitt‟le Birlikte Schmitt‟e Karşı. İstanbul: İletişim. 

Kaygalak, S. (2001). “Post-Marksist Siyasetin Sefaleti: Radikal Demokrasi” Praksis 

(1), (ss.33-59).   

http://ayrintidergi.com.tr/radikal-demokrasi-ve-guncel-tartismalar/
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-118-subat-1999/2312/mesruiyet-dayanagi-olarak-insan-haklari/2852
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-118-subat-1999/2312/mesruiyet-dayanagi-olarak-insan-haklari/2852
https://www.marxists.org/reference/archive/hegel/works/pr/prstate.htm


222 

Keskin, F. (2013). “Michel Foucault,” Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed: Ahu Tunçel-

Kurtul Gülenç. İstanbul: Doğubatı.   

Korsch, K. (1991). Marksizm ve Felsefe.  Çev: Yılmaz Öner. İstanbul: Belge. 

Korsch, K. (2015). Marksizmin Krizi, 

https://komunizminguncelligi.wordpress.com/2015/05/25/marksizmin-krizi-karl-

korsch/ (Erişim Tarihi: 9.9.2018) 

Koşar A. (2017). Negri, Sınıf ve Çokluk, Postmodern Özne Arayışının Eleştirisi. 

İstanbul. Kor. 

Koşar, A. (2018).  “Marx‟ta Maddi Olmayan Emek Kavramının Bağlamı”, Maddi 

Olmayan Emek Teorileri. İstanbul: Kor. 

Kulak, Ö.  “Seçmen, Seçilen ve Temsil: Biri "Demokrasi" mi Dedi?”. kampfplatz" 

Dergisi 1. Cilt 3. Sayı, (ss.15-34). 

Kulak, Ö. (2012). “Yabancılaşma, Meta Fetişizmi ve Şeyleşme”, Marx‟ın Halleri 

Marksist Düşüncede Diyalektik Bir Yolculuk. İstanbul: Kalkedon. 

Kulak, Ö. “Soyuttan Somuta: Hegel Diyalektiği Üzerine Notlar”, kampfplatz" 

Dergisi 3. Cilt 7. Sayı, (ss. 41-56). 

Kundakçı, D. (2004). Pragmatist ve Post-Marksist Demokratik Siyaset Anlayışları: 

Rorty ve Laclau-Mouffe Örneği. (Yayımlanmış Doktora Tezi). Ankara. 

Laclau E., Mouffe C. (2017). Hegemonya ve Sosyalist Strateji, Radikal Demokratik 

Bir Politikaya Doğru. Çev: Ahmet Kardam. İstanbul: İletişim. 

Laclau, E. & Mouffe, C. (1992). “Amasız Fakatsız Marksizm Sonrası”, Marksizm ve 

Gelecek Sayı:5. Çev: A. Kardam. 

http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/marksizm-ve-gelecek/1992_5.pdf. (Erişim 

Tarihi: 15.02.2020). 

Laclau, E. (2001). Can Immanence Explain Social Struggles?, The Johns Hopkins 

University Press, Vol. 31, No. 4. https://www.jstor.org/stable/1566425. pp. 2-10. 

(Erişim tarihi: 20.08.2020). 

Laclau, E. (Haziran 2002). “Post-Marksizm, Küreselleşme Evrensellik ve Etik”, 

Söyleşen: Mesut Yeğen. https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-158-

haziran-2002/2348/post-marksizm-kuresellesme-evrensellik-ve-etik/4428. (Erişim 

Tarihi: 17.09.2020).  

Lazzarato, M. Immaterial Labor, http://www.generation-

online.org/c/fcimmateriallabour3.htm. 

Lemke, T. (2017). Biyopolitika. Çev. Utku Özmakas. 4. Baskı. İstanbul: İletişim. 

Lenin, V. (1996). “İktidarın Ele Geçirilmesinden Sonra Partinin Görevleri”, Seçme 

Eserler, Cilt 7, Çev. Süheyla Kaya, İstanbul: İnter. 

Lenin, V.I. (2003). Devlet ve Devrim. Düz. Eriş Yayınları. 

Lyotard, J.F. (2014). Postmodern Durum. Çev. İsmet Birkan. Ankara: Bilgesu.  

Marx, K.  (1966). Felsefenin Sefaleti, M. Proudhon‟un Sefaletin Felsefesi‟ne Cevap. 

Çev. Erdoğan Başar. Ankara: Sol. 

Marx, K.  (1976). Louis Bonapart‟ın 18. Brumaire‟i. Çev. Sevim Belli. Ankara: Sol. 

http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/marksizm-ve-gelecek/1992_5.pdf
https://www.jstor.org/stable/1566425
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-158-haziran-2002/2348/post-marksizm-kuresellesme-evrensellik-ve-etik/4428
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-158-haziran-2002/2348/post-marksizm-kuresellesme-evrensellik-ve-etik/4428
http://www.generation-online.org/c/fcimmateriallabour3.htm
http://www.generation-online.org/c/fcimmateriallabour3.htm


223 

Marx, K.  (2010). Hegel‟in Hukuk Felsefesinin Eleştirisi. Çev. Kenan Somer. 

Ankara: Sol. 

Marx, K.  (2013). Alman İdeolojisi.  Çev: Tonguç Ok· Olcay Geridönmez. İstanbul: 

Evrensel Basım. 

Marx, K. & Engels, F. & Lenin, V.I. (1977). Paris Komünü Üzerine. Çev. Kenan 

Somer. Ankara: Sol. 

Marx, K. & Engels, F. (1976). Kutsal Aile ya da Eleştirel Eleştirinin Eleştirisi. Çev. 

Kenan Somer. Ankara: Sol. 

Marx, K. & Engels, F. (1989). Gotha ve Erfurt Programlarının Eleştirisi.  Çev. M. 

Kabagil. Ankara: Sol. 

Marx, K. & Engels, F. (2014). Komünist Parti Manifestosu. Çev. Yılmaz Onay. 

İstanbul: Evrensel. 

Marx, K. (1968). Yahudi Sorunu. Çev: Niyazi Berkes. Ankara: Sol. 

Marx, K. (1975). Critique of Hegel's Doctrine of the State, Early Writings, Peliccan, 

Harmondsworth. 

Marx, K. (1979). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı.  Çev. Sevim Belli. Ankara: 

Sol. 

Marx, K. (1998). Artı Değer Teorileri: Birinci Cilt. Çev. Yurdakul Fincancı. Ankara: 

Sol. 

Marx, K. (1999). Dolaysız Üretim Sürecinin Sonuçları. Çev. M. Topal. İstanbul: 

Ceylan. 

Marx, K. (2003).  Fransa‟da Sınıf Savaşımları. Çev. Sevim Belli. Düz: Eriş. 

Marx, K. (2005). Fransa‟da İç Savaş. Çev: Kenan Somer. Ankara: Sol. 

Marx, K. (2011).  Kapital I. Çev: Alaattin Bilgi. Ankara: Sol 

Marx, K. (2013). Grundrisse. Çev. Arif Gelen. Ankara: Sol. 

Marx, K. (2016). 1844 El Yazmaları. Çev. Murat Belge. 10. Baskı. İstanbul: Birikim. 

Marx, K. (2017). Hayalet, Karl Marx: Seçme Yazılar. Ed. Güçlü Ateşoğlu. İstanbul: 

Ayrıntı. 

McLennan, G. (1995). “Post-marxism and the problems of „modernist‟ explanation”, 

Contemporary Issues in Education VOL. 14, NO. 2: (ss. 140–149).   

Molyneux, J. (2005). “Marxizm determinist mi?” Felsefe Logos, Günümüzde 

Marxizm Sayı /1-2, İstanbul: Bulut, (ss.213-242). 

Mouffe, C. (2009). Demokratik Paradoks. Çev. A. Cevdet Aşkın. 3. Baskı. Ankara: 

Epos. 

Mouffe, C. (2015). Dünyayı Politik Düşünmek, Agonistik Siyaset, Çev. Murat 

Bozluolcay. İstanbul: İletişim. 

Mouffe, C. (2017). “Günümüzde Radikal Siyaset”, Çağdaş Marksist Kuramda 

Tartışmalar, Siyasalın Düzenekleri. Çev. Sercan Çalcı. Ankara: Dipnot. 

Nazile Kalaycı, Siyasetin „Yeni‟ Aktörü Olarak “Çokluk”, 

http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/makaleler/Siyasetin_Yeni_Siyaset_Aktoru_Olara

k_Cokluk.pdf. (Erişim Tarihi: 18.08.2020). 

http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/makaleler/Siyasetin_Yeni_Politik_Aktoru_Olarak_Cokluk.pdf
http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/makaleler/Siyasetin_Yeni_Politik_Aktoru_Olarak_Cokluk.pdf


224 

Negri, A. & Hardt, M. (2011a). Çokluk. Çev. Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı.   

Negri, A. & Hardt, M. (2011b). Ortak Zenginlik. Çev. Efla Yıldırım. İstanbul: 

Ayrıntı. 

Negri, A. & Hardt, M. (2018). İmparatorluk. Çev. Abdullah Yılmaz. İstanbul: 

Ayrıntı. 

Negri, A. & Hardt, M. (2019). Meclis. Çev. Akın Emre Pilgir. İstanbul: Ayrıntı. 

Negri, A. (2006). Marx Ötesi Marx, Grundrisse Üzerine Dersler. Çev. Münevver 

Çelik. İstanbul: Otonom. 

Negri, A. (2011c). Aykırı Spinoza. Çev. Nurfer Çelebioğlu, Eylem Canaslan. 

İstanbul: Otonom. 

Negri, A. (2013). “Değer ve Duygulanım”, Çev. Münevver Çelik, 

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html. (Erişim 

Tarihi: 11.07.2019). 

Negri, A. (2017).  “Kurucu İktidar: Bir Kriz Kavramı”, Siyasalın Düzenekleri, 

Çağdaş Marksist Kuramda Tartışmalar. Çev. Sercan Çalcı. Ankara: Dipnot. 

Ollman, B.  (2008). Yabancılaşma, Marx‟ın Kapitalist Toplumdaki İnsan Anlayışı. 

Çev. Ayşegül Kars. İstanbul: Yordam. 

Ollman, B.  (2015). Marksizme Sıra Dışı Bir Giriş. Çev. Ayşegül Kars. İstanbul: 

Yordam. 

Ollman, B. (1968). “Marx‟s Use of “Class” American Journal of Sociology (ss. 573-

580). Mar. Vol.73, No.5. Chicago: Chicago.  

Ollman, B. (2001). “Marksizm ve Siyaset Bilimi: Marx‟ın Yöntemi Üzerine Bir 

Başlangıç”. Praksis (3). Çev: Beycan Mura-Emre Arslan, (ss.131-153). (Yazının 

alındığı kaynak: Social and Sexual Revolution, Boston South End, ss.99-123). 

Özbank, M. (2013). “Jurgen Habermas”, Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed: Ahu Tunçel-

Kurtul Gülenç. İstanbul: Doğubatı. 

Özkazanç, A., Ünlü, B., Eroğulu, C. vd. (2003). “Marx ve Demokrasi”, Marksizm 

Ve…. Ankara: İmge. 

Özmakas, U. (2012). “Çokluk “Yeni” Proletarya mı?”, Hacettepe Edebiyat Fakültesi 

Dergisi (s. 14). Cilt 29, Sayı 2, (ss. 87-102). 

Öztürk, A. (2005). “Radikal Demokrat Önerinin Eleştirisi”, Cogito Dergisi. Sayı: 43. 

İstanbul: YKY, (ss. 61-88). 

Parenti, M. (2019). “Seçkinci Bir Belge Olarak Anayasa” Çağdaş Marksizm Seçkisi, 

Yüzyıla Damga Vuran Metinler, Haz. Bertell Ollman, Kevin B. Anderson, Çev: 

Şükrü Alpagut. İstanbul: Yordam 

Popper, K. R. (1989), Açık Toplum ve Düşmanları Cilt II, Çev: Harun Rızatepe. 

İstanbul: Remzi. 

Purvis, T. Hunt A. (Sep., 1993) Discourse, Ideology, Discourse, Ideology, Discourse, 

Ideology..., Vol. 44, No. 3, The British Journal of Sociology, (ss. 473- 499).   

Rinehart, J., & Huxley, C. & Robertson D. (1997).  Just Another Car Factory? Lean 

Production and Its Discontents. Ithaca ve Londra: ILR/Cornell UP.  

https://kavramveduyum.blogspot.com/2013/04/deger-ve-duygulanm.html


225 

Rockmore, T. (2014). Marksizmden Sonra Marx, Karl Marx‟ın Felsefesi. Çev. Habip 

Türker. İstanbul: Ayrıntı. 

Savran, G. (1990). “Özlerin Reddinden Sınıf Politikasının Reddine”, 11.Tez, Sayı 10. 

Savran, G. A.  (1987). “Marx ve Demokrasi”, 11. Tez Sayı 6.  

Savran, S. (2014). “Sınıfları haritalamak: Sınıflar birbirinden nasıl ayrılır?” 

Marksizm ve Sınıflar, Dünyada ve Türkiye‟de Sınıflar ve Mücadeleleri, Haz. Sungur 

Savran, Kurtar Tanyılmaz, E. Ahmet Tonak, İstanbul: Yordam. (ss. 25-71).   

Sayers, S. (2007). “The Concept of Labor: Marx and His Critics”, Science and 

Society 71 (4), (ss. 431-454). 

Schmitt, C. (2012). Siyasal Kavramı. Çev. Ece Göztepe. İstanbul: Metis. 

Sezer, D. (2012). “Çoğulluk ve politika: Rousseau, Arendt, cumhuriyetçilik”, Toplum 

ve Bilim Dergisi, sayı 124. İstanbul. 

Sezer, D. (2013). “Hannah Arendt”, Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed: Ahu Tunçel-Kurtul 

Gülenç. İstanbul: Doğubatı. 

Solomon F. Bloom, (1946).  “Withering Away” of the State, Journal of the History 

of Ideas, Vol.7, No. 1, (pp. 113-121, p. 5). Chicago: Chicago. 

Springer, S. (2015). “Söylem Olarak Neoliberalizm: Foucaultcu Politik Ekonomi ile 

Marksçı Postyapısalcılık Arasında”. 

https://www.researchgate.net/publication/282648846. (Erişim Tarihi: 17.01.2022).  

Sweezy, P. (2015). Marx Üzerine Dört Ders. Çev. Tuncel Öncel. İstanbul: Yordam. 

Tanyılmaz, K. (2007) Hayalet artık bütün dünyada kol gezecek: Günümüzde işçi 

sınıfı, Devrimci Marksizm Sayı 3, http://www.devrimcimarksizm.net/tr/kurtar-

tanyilmaz-hayalet-artik-butun-dunyada-kol-gezecek-gunumuzde-isci-sinifi 

Therbon, G. (2011). Marksizmden Post-Marksizme. Çev. Devrim Evci. Ankara: 

Dipnot. 

Toffler, A. (1992). Yeni Güçler Yeni Şoklar, Çev. Belkıs Çorakçı. İstanbul: Altın 

Kitap. 

Tonak, E. A.  (2013). “Grundrisse”, Marksist Klasikleri Okuma Kılavuzu. İstanbul: 

Yordam (ss. 165-185). 

Tronti, (2010). M. “Workerism and Politics”, Historical Materialism 18. DOI: 

10.1163/146544609X12537556703232. 

Uslu, A. (2017). “Politik ve Entelektüel Bağlamı”, Walter Benjamin‟in Şiddet 

Teorisi”. Dar Kapıdaki Mesih: Walter Benjamin ve Politik Felsefesi. Der. Ertan 

Kardeş. İstanbul: İthaki. 

Üstüner, F. (2007). “Radikal Demokrasi: „Liberalizm mi, demokrasi mi? Evet, 

Lütfen‟”, ODTÜ Gelişme Dergisi. Sayı 34, (ss. 313-336). 

Yelkenci, T. (2013). “Louis Althusser”, Siyaset Felsefesi Tarihi. Ed: Ahu Tunçel-

Kurtul Gülenç. İstanbul: Doğubatı. 

Williams, R. (1976). Keywords, A Vocabulary of Culture and Society. NewYork: 

Oxford University Press. 

https://www.researchgate.net/publication/282648846
http://www.devrimcimarksizm.net/tr/kurtar-tanyilmaz-hayalet-artik-butun-dunyada-kol-gezecek-gunumuzde-isci-sinifi
http://www.devrimcimarksizm.net/tr/kurtar-tanyilmaz-hayalet-artik-butun-dunyada-kol-gezecek-gunumuzde-isci-sinifi


226 

Wolff, R.P.  (1981). “A Critique and Reinterpretation of Marx's Labor Theory of 

Value”, Philosophy & Public Affairs).  Vol. 10, No. 2. 

https://www.jstor.org/stable/2264974. (ss. 89-120). (Erişim Tarihi: 03.11.2019). 

Wollf, R. (2011). “Marksizm ve Demokrasi” Praksis, Sayı 10, Çev. Cem Kamözüt. 

http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/010-06.pdf, (ss.123-134). 

(Erişim Tarihi: 18.02.2020). 

Wood, A.  (2017). Karl Marx. Çev. Dilek Yücel-Barış Aydın. Ankara: İletişim.  

Wood, E. M. (1992). Sınıftan Kaçış, yeni „hakiki‟ sosyalizm. Çev. Şükrü Alpagut. 

İstanbul: Yordam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.jstor.org/stable/2264974
http://www.praksis.org/wp-content/uploads/2011/07/010-06.pdf

