
 

 

 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

KİLİS’TE DİNÎ MÛSİKÎ 

 

 

 

Yunus ASLAN 

 

 

 

 

 

 

ŞANLIURFA – 2022



 

 

 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

KİLİS’TE DİNÎ MÛSİKÎ 

 

 

 

Yunus ASLAN 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Hüseyin AKPINAR 

 

 

ŞANLIURFA – 2022



 

 

 

     

 

Prof. Dr. Hüseyin AKPINAR danışmanlığında, Yunus ASLAN’ın hazırladığı 

“Kilis’te Dinî Mûsikî” konulu bu çalışma 31/03/2022 tarihinde aşağıdaki jüri 

tarafından Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslâm Tarihi ve Sanatları 

Anabilim Dalı’nda YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

   

Oy birliğiyle          /       Oy çokluğu ile 

                                                                                                                           

                                                                                                        İmza 

 

Danışman : Prof. Dr. Hüseyin AKPINAR  

 

Üye : Prof. Dr. Murat AKGÜNDÜZ  

 

Üye : Doç. Dr. M. Sait MERMUTLU  

 

 

         Bu tezin İslâm Tarihi ve Sanatları Ana Bilim Dalında yapıldığını ve 

enstitümüz kurallarına göre düzenlendiğini onaylarım. 
 

 
 

Prof. Dr. Şevket ÖKTEN 

Enstitü Müdürü 

 

 

 
Bu çalışma:    …………. Tarafından Desteklenmiştir. 

Proje No   :     …………… 

 
 

 

Not: Bu tezde kullanılan özgün ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, çizelge, şekil ve 

fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı 5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri 

Kanunundaki hükümlere tabidir. 

 

    

X  



                         

III 

 

 

ÖĞRENCİNİN  

Öğrenci No   185226004 

Adı / Soyadı Yunus ASLAN                              

Anabilim Dalı/Programı İslâm Tarihi ve Sanatları / Tezli Yüksek Lisans  

Tez Konusu Kilis’te Dinî Mûsikî 

 

  

 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE  
 

 

Yukarıda başlığı belirtilen “Kilis’te Dinî Mûsikî” çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana 

bölümler ve d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 225 sayfalık kısmına ilişkin, 06/03/2022 tarihinde 

şahsım tarafından Turnitin adlı intihal tespit programından aşağıda belirtilen filtrelemeler uygulanarak 

alınmış olan orijinallik raporuna göre, benzerlik oranı %21‘dir.  Ayrıca “Kilis’te Dinî Mûsikî” 

çalışması hiçbir blok kopyalama içermemektedir. 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- Kabul/Onay ve Bildirim sayfaları hariç, 

2- Kaynakça hariç 

3- Alıntılar hariç/dâhil 

4- 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

 

Yükseköğretim Kurulu Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesi, Harran Üniversitesi Bilimsel 

Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesini ve Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tezli Yüksek 

Lisans çalışması Orijinallik Raporu alınması ve kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu 

Uygulama Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez çalışmamın herhangi bir intihal 

içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu 

kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. Etik ihlal tespiti 

halinde, Enstitü yönetim kurulunca, diplomamın iptal edilmesini kabul ediyorum.  

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

 

                                   07/03/2022 

                                                                                                                            Yunus ASLAN

                        

 
Yukarıda yer alan raporun ve beyanın doğruluğunu onaylarım. 07/03/2022 

 

        

                            Prof. Dr. Hüseyin AKPINAR       

                                         (Danışman)                                                                



 

IV 

 

ÖZET 

 

KİLİS’TE DİNÎ MÛSİKÎ 

ASLAN, Yunus 

Yüksek Lisans Tezi 

İslâm Tarihi ve Sanatları Ana Bilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Hüseyin AKPINAR 

Mart, 2022, 225 Sayfa 

 

Bu çalışmanın konusu, Kilis yöresine ait mûsikî kültürünün “Dinî Mûsikî” 

perspektifinden incelenmesidir. Çalışmamızın giriş kısmında Kilis şehir kimliğine ve 

mûsikî kültürüne değinilmiştir. Çalışmanın öncelikli hedefi, “Türk Din Mûsikîsi” 

formlarının Kilis’e özgü güfte, beste, icrâ veya uygulama içerenlerini kayıt altına 

alarak kalıcılığını sağlamak ve “Kilis Dinî Mûsikisî”ne katkıda bulunmuş 

mûsikîşinas şahsiyetleri tanıtmaktır.  

1995 yılında il statüsüne kavuşan Kilis’in, mûsikî kültürü açısından sahip 

olduğu birikim her dönem korunmaya çalışılmıştır. Özellikle mûsikîye ilgi duyan 

şahısların bireysel çabaları, Kilis’te Dinî Mûsikî birikiminin sonraki nesillere 

aktarılması adına önemli bir unsur olmuştur. Kilis’te tanınan bir isim olan Şeyh 

Abdullah Sermest Efendi’nin tekkede dinî eğitimin yanında vermeye çalıştığı mûsikî 

eğitimi, divân şairi Bekir Vahid Efendi’nin câmi görevlileri ve halktan gönüllülerle 

yaptığı makam ve usûl dersleri bu bireysel çabalara örnek gösterilebilir. İlk 

dönemlerde evlerde beste ve şarkı şeklinde, câmilerde Ezan, Dua, Salâ, Tekbir 

şeklinde, tekkelerde İlâhî ve Nefes şeklinde, köylerde ise türkü ve uzun hava 

şeklinde yeşertilmeye çalışılan mûsikî sevgisi, ilerleyen dönemlerde ortaya konulan 

güfte ve bestelerle Kilis’in sanat ve kültür mirasında yerini almıştır. Bu mirasın 

korunmasına katkı sunmak adına, çalışmanın konu sınırları içerisinde “Kilis Dinî 

Mûsikîsi’ne dair elde edilen materyaller titizlikle incelenmiş ve tasnif edilmiştir. 

Özgünlüğü tespit edilen formlar, kavramsal boyutta tanımlandıktan sonra Kilis 



  

V 

 

örnekleri paylaşılmıştır. Paylaşılan örneklerin orijinalliğinin bozulmamasına özen 

gösterilmiştir. Çalışmada biyografilerine yer verilen mûsikîşinas şahsiyetlerin hayatta 

olanlarıyla yapılan kişisel görüşmelerle hem icrâ örnekleri edinme hem de mûsikî 

kültürünü tanıma adına kendilerinden istifade edilmiştir. Çalışmamız neticesinde 

“Kilis’te Dinî Mûsikî”nin özellikle “Câmi Mûsikîsi” başlığında zengin bir birikime 

sahip olduğu tespit edilmiştir. “Tekke Mûsikîsi” başlığında ise bazı formlarda Câmi 

Mûsikîsi ile ortak icrâlara rastlanmış fakat Câmi Mûsikîsi’ne nazaran hitap ettiği 

kitlenin sınırlı kaldığı kanısına varılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Kilis Mûsikî Kültürü, Dinî Mûsikî, Câmi Mûsikîsi, 

Tekke Mûsikîsi, Mûsikîşinas, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

VI 

 

ABSTRACT 

 

RELIGIOUS MUSIC IN KİLİS 

ASLAN, Yunus 

Master’s Thesis 

Departmen of Islamic History and Art 

Advisor: Prof. Dr. Hüseyin AKPINAR 

March, 2022, 225 Pages 

 

The subject of this study is the examination of the musical culture of the Kilis 

region from the perspective of "Religious Music". In the introductory part of our 

study, the city identity and musical culture of Kilis has been mentioned. Primary 

objective of the study is to ensure the permanence of the "Turkish Religious Music" 

forms by recording the lyrics, compositions, performances or practices specific to 

Kilis, and to introduce musical personalities who contributed to "Kilis Religious 

Music".  

Having attained the status of a province in 1995, Kilis's musical culture has 

always been tried to be preserved in every term. The individual efforts of people who 

are especially interested in music have been an important element in order to transfer 

the accumulation of Religious Music in Kilis to next generations. The musical 

education that Sheikh Abdullah Sermest Efendi a well-know name is Kilis, tried to 

give in addition to the religious education in the lodge; divan poet Bekir Vahid 

Efendi’s maqam and method lessons whit mosque officials and volunteers from the 

public can be given as examples of these individual efforts. In the early periods, the 

love of music which was tried to be cultivated in the form of compositions and songs 

in homes, in the form of Azan, Dua, Sala, and Tekbir in mosques, in the form of 

Divine and Nefes in dervish lodges, and in the form of folk songs and long air in the 

villages, has taken its place with the lyrics and compositions produced in the later 

periods has become a part of Kilis's artistic and cultural heritage. In order to 



  

VII 

 

contribute to the preservation of this heritage, the materials obtained on the 

"Religious Music of Kilis" have been meticulously examined and classified within 

the scope of the study. After the forms whose originality was determined were 

defined in the conceptual dimension, examples of Kilis were shared. Care was taken 

not to spoil the originality of the shared samples. Personal interviews whit the alive 

of musical personalitles whose biographies are included in the study were benefited 

to obtain examples of performance and to get to know musical culture. As a result of 

our study, it has been determined that "Religious Music in Kilis" has a rich 

accumulation especially in the title of “Mosque Music”. In the title of “Tekke 

Music”, on the other hand, in some forms, joint performances with the Mosque 

Music were found, but it was concluded that the audience it addressed was limited 

compared to the Mosque Music. 

 

Keywords: Musical Culter of the Kilis, Religious Music, Mosque Music, Tekke 

Music, Musical Personality 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

VIII 

 

KİLİS’TE DİNÎ MÛSİKÎ 

 

İÇİNDEKİLER 

 

TEZ ONAY SAYFASI             II  

ORJİNALLİK RAPORU VE BEYAN BELGESİ         III 

ÖZET                                    IV 

ABSTRACT                                                                     VI 

İÇİNDEKİLER                     VIII  

KISALTMALAR                     XIII  

TABLOLAR LİSTESİ                                                                                             XIV 

ŞEKİLLER LİSTESİ                                      XV  

EKLER LİSTESİ                                                                                                     XVI 

GİRİŞ                 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KİLİS’E GENEL BAKIŞ 

 

1.1.TARİHTE KİLİS                                                                                                    7 

1.2. TARİHİ CÂMİ VE MEDRESELER                                                                     8 

1.2.1. Câmiler                                                                                                      8 

1.2.2. Medreseler                                                                                                 9 

1.3. KİLİS MÛSİKÎ KÜLTÜRÜ                                                                                11 

1.4. GÖÇTEN SONRA KİLİS’TE SOSYAL VE DİNÎ HAYAT ‘Benzerlikler-

Farklılıklar-Değişimler’                                                                                              12 



  

IX 

 

1.4.1. Kilis’teki Suriyeli Göçmenlerin Sosyal Hayatı                                       12 

1.4.2. Kilis’teki Suriyeli Göçmenlerin Dinî Hayatı ‘Câmi Uygulamaları’       14 

1.5. TEKKELER VE MÛSİKÎSİ                                                                                18 

1.5.1. Mevleviyye                                                                                              18 

1.5.1.1. Kilis Mevlevîhânesi                                                                    20 

1.5.2. Nakşibendiyye                                                                                         24 

1.5.2.1. Şeyh Efendi Tekkesi                                                                   25 

1.5.3. Kādiriyye                                                                                                 28 

1.5.3.1. Mustafa Kahraman Baba Tekkesi                                               28 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KİLİS’TE DİNÎ MÛSİKÎ 

 

2.1. CÂMİ MÛSİKÎSİ                                                                                                36 

2.1.1. Salâ                                                                                                          37 

2.1.1.1. Cuma Gecesi Salâsı Kilis Örneği                                                39 

2.1.2. Temcîd ve Münâcât                                                                                 40 

2.1.2.1. Temcîd ve Münâcât Kilis Örneği                                                41 

2.1.2.2. Âmin Çağırma                                                                             60 

2.1.3. Cuma Namazı Mûsikîsi Kilis Örneği                                                      61 

2.1.4. İstiğfâr                                                                                                     61 

2.1.4.1. İstiğfâr Kilis Örneği                                                                    62 

2.1.5. Tevhid Zikri                                                                                             63 

2.1.5.1. Tevhid (Töhüd) Zikri Kilis Örneği                                             63 

2.1.6. Mi‘râciyye                                                                                               66 



  

X 

 

2.1.6.1. Mi‘râciyye Kilis Örneği                                                              66 

2.1.7. Mevlid                                                                                                     70 

2.1.7.1. Şemseddin Sivâsî’nin Hayatı ve Sivâsî Mevlid-i Şerifi              71 

2.1.8. Câbir Vak’ası ve Mu‘cizât-ı Câbir                                                          72 

2.1.9. Güveyi Koşması                                                                                      81 

2.2. CÂMİ – TEKKE MÛSİKÎSİ ORTAK FORMLARI                                           85 

2.2.1. Kasîde                                                                                                      85 

2.2.1.1. Kasîde Kilis Örneği                                                                     86 

2.2.1.2. Kasîde-i Bürde                                                                            95 

2.2.1.2.1. Kasîde-i Bürde Yazarı Muhammed b. Saîd el-Bûsîrî     96 

2.2.1.2.2. Kasîde-i Bürde’nin Muhtevası                                       97 

2.2.1.2.3. Kasîde-i Bürde Besteleri                                                 99 

2.2.1.2.4. Kasîde-i Bürde Kilis Örneği                                         101 

2.2.2. Salât-ı Kemâliye                                                                                    109 

2.2.2.1. Salât-ı Kemâliye Besteleri                                                        111 

2.2.2.2. Salât-ı Kemâliye Kilis Örneği                                                   112 

2.2.3. Na‘t                                                                                                        117 

2.2.3.1. Na‘t Kilis Örneği                                                                       117 

2.2.4. Gazel                                                                                                      123 

2.2.4.1. Gazel Kilis Örneği                                                                    124 

 

 

 

 

 



  

XI 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KİLİS’TE MÛSİKÎŞİNAS İMAM, HÂFIZ, MEVLİDHÂN VE MUTASAVVIF 

ŞAİRLER 

 

3.1. ABDULLAH SERMEST TAZEBAY                                                               139 

3.2. AHMED RAMİ                                                                                                 140 

3.3. ALÂEDDİN YAVAŞCA                                                                                   141 

3.4. BEKİR VAHİD EFENDİ                                                                                  159 

3.5. CELÂL PAŞA                                                                                                   159 

3.6. FARUK KADRİ TİMURTAŞ                                                                           160 

3.7. HÂFIZ İZZET GÖKÇEK HOCA                                                                      161 

3.8. HÂFIZ KÂMİL KIDEYŞ                                                                                  162 

3.9. HÂFIZ MEHMET ATİK HOCA                                                                       162 

3.10. HÂFIZ MUSTAFA İSLAMOĞLU (PAFE HOCA)                                       163 

3.11. HÜSEYİN ATİK                                                                                             164 

3.12. HÜSNÜ EFENDİ                                                                                             164 

3.13. MEHMET ÖKKEŞ ÖZKÖSELER                                                                  165 

3.14. MEHMED SEZAİ                                                                                           167 

3.15. MEHMET SİNAN NÜNÜKOĞLU                                                                168 

3.16. MEYLİ                                                                                                             169 

3.17. MUHARREM AĞA                                                                                        170 

3.18. NİHAT FERAH HOCA                                                                                   171 

3.19. ÖMER ŞEKEROĞLU                                                                                     172 

3.20. RUHİ EFENDİ                                                                                                 174 

3.21. SAĞIR KATİP                                                                                                 175 



  

XII 

 

3.22. SAİT DİLMEN                                                                                                175 

3.23. ZİHNİ BABA                                                                                                   175 

SONUÇ                                                                                                                     177 

KAYNAKÇA                                                                                                            180 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

XIII 

 

KISALTMALAR 

 

A.Ş.            Anonim Şirketi 

bs.               Baskı 

Bkz.            Bakınız 

c.c.              Celle Celâluh 

çev.             Çeviren 

DİA             Diyanet İslam Ansiklopedisi 

DİB             Diyanet İşleri Başkanlığı 

ed.               Editör 

H.                Hicrî 

Haz.            Hazırlayan 

Hz.              Hazreti 

KMDA       Konya Mevlânâ Dergâhı Arşivi 

M.               Milâdî 

nşr.             Neşreden 

s.                 Sayfa 

s.a.v.           Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

TDK           Türk Dil Kurumu 

TDV           Türkiye Diyanet Vakfı 

TRT           Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

vb.              Ve benzeri 

vd.              Ve diğerleri 

VGMA      Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi 

vs.              Vesaire 



  

XIV 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: Görüşme Yapılan Kişilerin Durumu                                                            17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

XV 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1: Uşşâk - Senin Aşkın Değil Midir                                                                  31 

Şekil 2: Hicâz - Akan Sular Durulur Mu                                                                    34 

Şekil 3: Hüseynî - Arayı Arayı                                                                                   43 

Şekil 4: Rast - Tevhid (Töhüd) Zikri                                                                          64 

Şekil 5: Uşşâk - Tevhid (Töhüd) Zikri                                                                       65 

Şekil 6: Sultânî Yegâh - Mi‘râciyye                                                                           67 

Şekil 7: Uşşâk - Mu‘cizât-ı Câbir                                                                               74 

Şekil 8: Bestenigâr - Güveyi Koşması                                                                        83 

Şekil 9: Hicâz - Kasîde-i Bürde (Örnek 1)                                                               105 

Şekil 10: Hicâz - Kasîde-i Bürde (Örnek 2)                                                             107 

Şekil 11: Nevâ - Salât-ı Kemâliye                                                                            115 

Şekil 12: Hicâz Uzzal - Rahmeyle                                                                            125  

Şekil 13: Acem - Âyin-i Şerif “Birinci Selam”                                                        143 

Şekil 14: Uşşâk - Del’ Etme Beni Allah                                                                   149 

Şekil 15: Mâye - İlâhî Duyguyla Geldim Kapına “Söndürme”                                151       

Şekil 16: Evçmâye - Kesildi Ravza-i Dilden Heman Su                                          154 

Şekil 17: Evçmâye - Safâyı Aşktan Kim Anlar Kiminle Söyleşelim                       156  

 

 

 

 

 

 



  

XVI 

 

EKLER LİSTESİ 

 

EK-1: Kilis Mevlevîhânesi Çizim ve Resimler                                                   ek s. 1 

EK-2: Ömer Şekeroğlu’nun Güfte Mecmuası’ndan Kilis’e Dair                        ek s. 4 

EK-3: Hüseyin Atik Güfte Mecmuası                                                                ek s. 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

  

GİRİŞ 

 

Birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olan Anadolu’nun her bir köşesinde, 

insanın benliğine ruh üfleyen, varlığına mâna yükleyen, onu hayatta tutan bir 

geçmişin saklı olduğu herkesçe malum ve kabul gören bir olgudur. Geçmişin 

gölgesinde, geleceğin arkasında, şimdinin ortasında yaşayan insanoğlu, bu zamanları 

bütün olarak düşünüp tefekküründe samimi kaldığı sürece kendisinde yaşattığı ruhu 

bir sonrakine aktarmayı başaracaktır. 

Mûsikî de bu ruhun en değerli ögelerinden biridir elbette. Değerini ruhun 

vücutta bulduğu ahenkten alır. Ruhun telinde asılı kalan her bir nota bir sonrakine 

doğru hızla akarken, vücuttaki her zerre ondan aldığı ilhamla başka bir pencerede 

bulur kendini. Kulaklardan kalplere dolan her güzel ses insana verilen güzelliklerin 

habercisi olur. İnsanları bir araya getiren, sevgiyi, şefkati ve merhameti diri tutan bir 

sözleşmenin, benzeri olmayan imzası, silinmeyen mührü olur. 

Âlemlerin yaratıcısı olan Allah (c.c.)’tan gelen ilk ilâhî emir ile okunmaya 

başlayan Kur’ân-ı Kerîm’in inanan-inanmayan herkesin kulağında hoş bir sadâ 

bıraktığı aşikârdır ki Hz. Peygamber’in (s.a.v.) de bizlere bıraktığı emanetlerin ilki 

Kur’ân-ı Kerîm’dir. Bu emanete ilaveten okunan Ezanlara ve getirilen salavâtlara da 

sahip çıkan ve dilinden düşürmeyen ecdadımız, her türlü övgüye lâyık olan Allah’ı 

ve Habib’i Hz. Peygamber’i (s.a.v.) her fırsatta ve her şekilde anmaya çalışmış, aynı 

hassasiyetin sonraki nesillerde de var olması adına elinden gelen çabayı göstermiştir.  

Bu mirası yaşatmak ve emanete sahip çıkmak adına yüzyıllardır gerek 

câmilerimizde gerek tekkelerimizde ve diğer toplantı meclislerinde icrâ edilen 

eserler, kimi zaman kulaktan kulağa kimi zaman da kaleme alınmak sûretiyle bizlere 

kadar ulaşmıştır. Fakat yıllar ilerledikçe değişen kültür ve toplum yapısı sonucu 

bizlere ulaştırılan bu mirasın göz ardı edilmeye başlandığı da açıkça görülmektedir. 

Ülkemizin hemen hemen her yöresinde icrâ edilen birçok sanatsal formun 

yozlaşmaya uğradığı bugünlerde, Dinî Mûsikî formlarında da birçok eserin 

kaybolduğu veya kayıtlarda bulunduğu halde icrâ edilmediğini görüyoruz.  

Kilis, gerek bulunduğu coğrafya itibariyle gerekse sahip olduğu kozmopolit 

yapıyla her türlü etkileşime açık bir şehirdir. Komşu şehirleri Gaziantep, Hatay ve 



  

2 

 

güneyinde Halep ile kurduğu sosyal, kültürel ve ticari ilişkiler, şehir özelinde mimari 

ve sanatın gelişimine de yön vermiştir. Özellikle dinî yapıların mimarisi çevre 

şehirlerle benzerlik taşımakla birlikte bu mekânlarda yetişen hocaların, hâfızların, 

şairlerin ve mûsikîşinasların bahsi geçen illerle bir şekilde irtibatta bulunduğu 

bilinmektedir.  

Kilis’te mûsikî, geçmişten günümüze bir hobi ya da geçici bir uğraş olmanın 

ötesinde insanların birbiriyle buluştuğu ortak bir yaşam alanı olmuştur. Evlerde, iş 

yerlerinde, arkadaş meclislerinde, câmilerde, tekkelerde her bir selamlaşmanın her 

bir sohbetin beslendiği gıda olmuştur.  

Bu tür etkileşimlerin ürünü olarak ortaya çıkan Alâeddin Yavaşca, Bekir 

Vahid Efendi, Zihni Baba, Abdullah Sermest Tazebay gibi isimlerin önderliğinde 

Kilis, geçmişinden aldığı mûsikî mirasını ayakta tutmaya çalışan vefalı şehirlerimiz 

arasında yerini almaktadır. 

Kilis’te “Dinî Mûsikî” denilince akla ilk gelen “Câmi Mûsikîsi” olmakla 

birlikte “Tekke Mûsikîsi” de tamamen yok sayılmamaktadır. Câmi minarelerinden 

okunan Salâların, Kasîdelerin, İlâhîlerin kulaklardan kalplere akıttığı hazdan olsa 

gerek, Kilisli vatandaşların câmi görevlilerinden hoşnutluğu yüksek olmakla birlikte 

beklentileri de bir hayli fazla. Özellikle ileri yaştaki câmi cemaatinin Kilis’e has 

okuyuş ve güfteleri dinleme arzusu, câmi görevlilerini arayış içerisinde olmaya sevk 

ediyor.  

Bu bağlamda çalışmamızın amacı, bir önceki sayfada bahsettiğimiz kaybolma 

ve unutulma tehlikesinin bertarafı adına ülke genelinde yapılan yöresel çalışmalara 

bir yenisini eklemek suretiyle, Kilis şehrinin geçmişiyle arasında kurduğu vefa 

köprüsünün dinî mûsikî koridoruna ışık tutmak; Kilis’te Dinî Mûsikî alanında 

unutulan veya unutulmaya aday olan ögeleri hâfızalara ve gönüllere hatırlatarak 

kalıcı olmasına yardımcı olmaktır. Konu başlığı ise “Kilis’te Dinî Mûsikî” olarak 

belirlenmiştir. 

Çalışma amacımıza dönük yaptığımız literatür taramasında, Kilis’teki mûsikî 

kültürüne ve Kilis Dinî Mûsikîsi’ne dair kapsamlı bir çalışmanın yapılmadığını 

görmekle birlikte, Kilis’in yerel gazetelerinden olan “Kent Gazetesi”nin köşe 



  

3 

 

yazarlarından Metin Mercimek’in1 konumuza dair yazıları, fikir edinmek adına 

faydalı bir başlangıç olmuştur. Özellikle Kilis’e özgü güftelere ve Kilis’te yetişen 

mûsikîşinas şahsiyetlere ulaşma noktasında, sayın Seyfettin Başçıllar’ın2 1998’de 

yayımlanan “Kilisli Divân Şairleri Antolojisi” ve sayın Hâfız Abdurrahman 

Sinanoğlu’nun 2016’da yayımlanan “Kilis Yöresi Seçme Şiirler” eserleri 

çalışmamızda başvurduğumuz önemli kaynaklardan olmuştur. 

Yoğun bir şekilde istifade ettiğimiz diğer kaynaklarımızı ise eser bazında şu 

şekilde sıralayabiliriz; Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi’nin muhtelif maddeleri, 

Prof. Dr. Hüseyin’in Akpınar’ın Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, Prof. Dr. Ahmet Hakkı 

Turabi’nin editörlüğünü üstlendiği Türk Din Mûsikîsi, Doç. Dr. Fatih Koca’nın İslâm 

Medeniyeti’nde Salâ ve Salavât Geleneği –Anadolu Örneği-, İbrahim Hakkı 

Konyalı’nın Âbideleri ve Kitâbeleri ile Kilis Tarihi, Faruk Kadri Timurtaş’ın Kilis 

Tarihi, Ş. Barihüda Tanrıkorur’un Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri 

başlıklı doktora tezi. Şahıslar bazında ise özellikle Ömer Şekeroğlu, Mehmet Sinan 

Nünükoğlu, Mehmet Atik, Osman Bora, Mehmet Ökkeş Özköseler isimleri önemli 

kaynaklarımız olmuştur. 

Çalışmamızın birinci bölümünde “Kilis’e Genel Bakış” başlığı altında kısaca 

şehrin tarihine, konumuza dahil olan şahsiyetlerin yetiştiği önemli câmi ve 

medreselere ve “Kilis Mûsikîsi” kültürüne değinilmiştir. Ayrıca Suriye göçünden 

sonra Kilis’teki sosyal ve dinî hayat, çeşitli yönleriyle ele alınmıştır. Son olarak, 

Kilis’te varlığı bilinen Mevlevîyye, Nakşibendiyye ve Kādiriyye tarikatları yapısal 

ve müzikal açıdan “Dinî Mûsikî” perspektifinde incelenmeye çalışılmıştır. 

 

 
1 Kilisli araştırmacı ve “Kent Gazetesi” yazarıdır. Köşe yazılarında, sanat ve sanatçıların yanısıra 

gündeme dair konulara da yer vermektedir. 
2 8 Haziran 1930’da Kilis’te dünyaya gelmiştir. 1955 yılında Ankara Veterinerlik Fakültesi’ni bitirir. 

Kilis’te on sene veterinerlik yapar ve tayininin çıkmasıyla birlikte ABD’de yaşamaya başlar. 25 Mayıs 

2002’de ABD’de vefat eder. Öğrenim hayatı boyunca birçok şiirsel faaliyete katılır. Sonrasında da 

birçok şair ve siyasetçi ile tanışır ve dostluk kurar. İlk şiiri Gaziantep’te “Halk Dergisi”nde 

yayımlanmıştı. Hisar, Türk Dili, Yeditepe, Papirüs, Sanat Olayı, Ülkü ve Zeytin Dalı gibi dergiler ve 

Vatan, Cumhuriyet, Milliyet gibi gazetelerde şiirleri ve yazıları yayımlanmıştır. Şiirlerindeki temaları 

ise üç temel başlığa ayırabiliriz; Bireysel temalar, toplumsal temalar ve Gaziantep/Kilis memleket 

temaları. Bkz. Seyfettin Başçıllar (ed.), Kilisli Divân Şairleri Antolojisi (İstanbul: Kilis Kültür ve 

Dayanışma Derneği Yayınları, 1998), 6. 



  

4 

 

İkinci bölümde “Kilis’te Dinî Mûsikî” başlığı altında “Câmi Mûsikîsi” ve 

“Tekke Mûsikîsi”ne ait formlar işlenmiştir. Bu formların bir kısmı ortak formlar olup 

sınıflandırılırken icrâ edildiği mekânlar esas alınmıştır. Türk Din Mûsikîsi 

formlarından bazılarını kapsayan bölümümüzde bu formları tercih etmemizin sebebi 

yöreye özgü güftelere, bestelere, irticâlî okuyuşlara veya uygulamalara sahip 

olmalarıdır. Salât-ı Kemâliye, Kasîde-i Bürde, Tevhid Zikri örnek verilebilir. 

Üçüncü ve son bölüm ise “Kilis’te Mûsikîşinas İmam, Hâfız, Mevlidhân ve 

Mutasavvıf Şairler” başlığı altında; ilmiyle, icrâlarıyla, kalemiyle, yetiştirdiği 

talebeleriyle ve Allah rızası gölgesinde biriken mesaileriyle Kilis’e ve Kilis Dinî 

Mûsikîsi’ne hizmet etmiş kıymetli isimlere ayrılmıştır. Bu şahsiyetlere ait eserlerin 

bir kısmına ikinci bölümde yer verilmiştir. 

Yazım kuralları bağlamında öncelikli olarak “DİA” olmak üzere “TDK”dan 

da istifade edilmiştir. Gerekli görülmesi halinde “Dinî Mûsikî” literatüründe öne 

çıkan çalışmalara ve bu alanda söz sahibi olan şahsiyetlere de başvurulmuştur. 

Ayrıca metin içerisinde bahsi geçen fakat irticâlen okunduğu için notası verilmeyen 

eserlerin icrâsı, çalışmamıza mahsus oluşturulmuş olan sosyal medya kanalı 

üzerinden paylaşılarak ulaşmak isteyenlerin istifadesine sunulmuştur. 

Çalışmamızın muhtevasına dair yaptığımız literatür taraması sonrası 

edindiğimiz fikirler ışığında ve Danışman Hocam Prof. Dr. Hüseyin Akpınar’ın 

rehberliğiyle sürece dair bir planlama yaptık. Konu başlığımız alan araştırması ve 

yerinde tesbit gerektirdiği için bir taraftan alt başlıklarımızı belirleyip bu başlıklar 

altında literatürden edindiğimiz bilgileri tasniflerken, diğer taraftan da Kilis’e 

yaptığımız ziyaretlerle eser ve şahıs bazında kaynaklar edinmeye çalıştık. Her bir 

ziyaretimiz başka bir kapıyı aralamakla birlikte alt başlıklarımızı ve içerik 

zenginliğimizi artırdı. Edindiğimiz eskiye dönük icrâ kayıtları ve hâlihazırda 

yaptığımız kayıtlar neticesinde Kilis’e özgü eserlere ve uygulamalara ulaştık. 

Görüşme yaptığımız kişilerdeki birikimin tamamına erişememiş olsak da bizlere 

sunmaya çalıştıkları her şeyin samimiyetle yoğrulduğundan emindik. Şifahî 

kaynaklar dışında ilgili kurumlar ile yaptığımız görüşmeler, şehir yapısını ve 

kültürünü tanıma açısından faydalı oldu. Netice itibariyle edindiğimiz bilgi, 



  

5 

 

uygulama ve icrâları orijinalliğini korumaya özen göstererek ve düzenleyerek 

çalışmamıza dahil ettik. 

Tabii çalışmamızın özellikle araştırma ve doküman edinme aşamasında 

karşılaştığımız kısıtlamalar sunmak istediğimiz katkının boyutlarını küçülttü. Kilis 

özeli dışında Türkiye genelinde özellikle son yıllarda yaşanılan sosyal, siyasal 

süreçler ve bunların dinî hassasiyetlerle birlikte dinî faaliyetlerdeki olumsuz 

yansımalarının, direkt olmasa da dolaylı olarak araştırmamızın içeriğini 

sınırlandırdığını söyleyebiliriz.  

Dinî duygularını ve hassasiyetlerini uçlarda yaşayabilen bir millet olarak, bu 

duygu ve hassasiyetlerimizi kirli emelleri için araç olarak kullanan oluşumların 

ortaya çıkması, toplumdaki kimi birey ve gruplarda inanç ve ibadet boyutunda 

sarsılmalara yol açmıştır. Kimi birey ve gruplarda ise tedbir veya korku güdüsüyle 

dine, millete veya mensubiyet duyduğu cemaat, tarikat ve topluluklara hizmet 

sevdasını gölgelemiştir.  

Kilis’te de özellikle tarikatların yukarıda bahsi geçen kirli emel sahibi kişi 

veya oluşumlardan korunmak amacıyla faaliyetlerini durdurmaları hatta kapıya kilit 

vurmaları, bizi bizzat kaynağından edinebileceğimiz bilgilerden mahrum bırakmıştır.  

Diğer önemli bir kısıtlılık sebebi ise 1 Aralık 2019 tarihinde Çin’in Hubei 

bölgesinin başkenti olan Vuhan’da ortaya çıkan ve Türkiye’de ise 11 Mart 2020 

tarihi itibariyle etkili olmaya başlayan Covid-19 salgını olmuştur. Her geçen gün 

artan vaka sayısıyla birlikte beraberinde birçok kısıtlamayı da getiren salgın, konuya 

dair alan araştırmamızı olumsuz yönde etkilemiş olup yapacağımız bireysel 

görüşmeler, planlanan mekân ziyaretleri ve seyahatler sekteye uğramış veya iptal 

edilmiştir. 

Kilis’e özgü icrâları yapacak olan okuyucu sayısının çok az olması da diğer 

bir kısıtlılık sebebimiz olmuştur. Özgün icrâların günümüz câmi ve tekkelerinde çok 

az yer bulması okuyucu sayısının da az olmasına sebep olmuş, özel meclislerdeki 

icrâlarda ise daha çok irticâlen yapılan okuyuşlara rastlanmıştır. Bazı okuyucuların 

ise çalışmamızı herhangi bir menfaat umarak yapmadığımızı ifâde etmemize rağmen 

katkıda bulunmaktan kaçınmaları icrâ örneği sayımızı kısıtlamıştır. 



  

6 

 

Kurumsal bazda ise Kilis 7 Aralık Üniversitesi ve Kilis Kültür ve Turizm 

Müdürlüğü başta olmak üzere, ziyaret edilen kurumlardan salgın süreci ve konumuza 

dair yeterince muhatap bulunamaması sebebiyle istenilen verim alınamamıştır. Şehir 

kimliğine katkı sunan bu tür çalışmalara dair bilgi birikimi ve paylaşımların daha 

fazla olması temennimizdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KİLİS’E GENEL BAKIŞ 

 

1.1.TARİHTE KİLİS 

 

Türkiye’nin Güneydoğu Anadolu bölgesinde yer alan ve Güneydoğu’nun 

Akdeniz’e açılan kapısı olan Kilis ili, Hatay-Maraş hendeği ile Fırat Nehri arasında 

uzanan Gaziantep Platosu’nun güneybatısında yer alır. Güneyinde Türkiye-Suriye 

sınırı mevcutken, kuzeyi, doğusu ve batısı Gaziantep ile çevrilidir. 

19. yüzyılda Halep vilâyetinin Halep sancağına bağlı bir kaza olan ve 

bölgenin kuzeyinde yer alan Kilis, Anadolu’nun işgali sırasında ilk olarak 13 Aralık 

1918’de İngilizler tarafından, 29 Ekim 1919’da ise Fransızlar tarafından işgal 

edilmiştir. Verilen mücadeleler neticesinde 7 Aralık 1921’de düşman işgalinden 

kurtulmuş olup Gaziantep’in bir ilçesi konumunda iken 6 Haziran 1995’te il statüsü 

verilmiş ve Türkiye’nin 79. ili olmuştur. 

Cumhuriyet dönemi yapılan ilk nüfus sayımı olarak kabul edilen 1927 tarihli 

nüfus sayımında, Kilis nüfusunun dinler itibari ile inkısamı, mezhepsel bir ayrıma 

gidilmeden, doğrudan kişilerin mensubu olduğu dine göre yapılmış; Müslüman 

nüfusun çoğunlukta olduğu şehirde Mûsevî, Ermeni ve Hıristiyanların da yaşadığı 

belirlenmiştir.3  

Şehir yapısı olarak Osmanlı-İslâm mimarisiyle benzerlik gösteren Kilis, câmi, 

çeşme, hamam üçlüsü etrafında gelişen bir merkez ve merkezi çevreleyen alanlardan 

oluşur. Özellikle Cuma Namazı’nın kılındığı Canbolat Câmii etrafında yayılan çarşı 

ve pazarı ile dinî ve ticari yaşantı bir arada hayat bulmuştur.4 İdari kurumların da bu 

çevrede bulunması ile kamusal alan niteliğine kavuşmuştur.  

 
3 Tahir Öğüt & Ali Rauf Karataş, “Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Kilis’in İktisadi ve Sosyal Yapısı”, 

Akademik Araştırmalar ve Çalışmalar Dergisi 4/6 (Haziran 2012), 40. 
4 İlhan Oğuz Akdemir & Ömer Faruk İncili, “Coğrafi Ortam ve Kent Fizyolojisi İlişkileri: XIX. 

Yüzyıl Kilis Şehri Örneği”, Marmara Coğrafya Dergisi 29 (Ocak 2014), 239. 

 

 



  

8 

 

 1.2. TARİHİ CÂMİ VE MEDRESELER 

 

1.2.1. Câmiler 

 

Kamusal alanlar içerisinde câmi ve medreseler çalışmamız bağlamında önem 

arz etmektedir. Özellikle aşağıda ismi geçen câmiler, Kilisli mutasavvıf şair ve din 

adamlarının yetiştiği mekânlar olması sebebiyle Kilis’in dinî, edebî ve kültürel 

mirasının oluşmasında önemli rol oynamış ve konumuza dahil olmuştur. 

Kilis tarihi hakkında var olan birçok kaynağın en önemlilerinden birisi de 

şüphesiz Evliya Çelebi’nin “Seyahatnâme”sidir. Evliya Çelebi’nin Kilis’e geliş tarihi 

her ne kadar net bilinmese de İbrahim Hakkı Konyalı merhumun “Âbideleri ve 

Kitâbeleri ile Kilis Tarihi” adlı eserinde bu ziyaretin H.1008/M.1599’dan önce 

olduğu ve 1570 yıllarında Kilis’e gelen Evliya Çelebi’nin 30 câmiyi inceleyip 

bunlardan bazıları hakkında bilgi verdiği belirtilmektedir.5 Evliya Çelebi’nin bilgi 

verdiği 9 câmi şunlardır: 

1- Canbolat-Tekye Câmii ile Mevlevîhâne Mescidi ve Tekkesi 

2- Büyük Câmii (Ulu Câmii) 

3- Hasanbey Câmii (Muallak Câmii): Bânisi Hasanbey olup yoldan 

câmiye basamakla da çıkılır demektedir. 

4- Tabakhane (Debbağhane) Câmii: Tabakhane Mahallesi’ndedir. 

5- Şeyh Câmii 

6- Cüneynne Câmii: Küçük cennet anlamındadır. 

7- Ali Subaşı Câmii: Günümüzde tespit edilememiştir. 

8- Ali Çavuş Câmii: Günümüzde tespit edilememiştir. 

9- Hacı Hilal Mescidi: Vakıflar İdaresi’nce satılmıştır. 

 

Yukarıda verilen isim ve sayılar dışında birçok kaynakta câmi, medrese, 

mektep vb. kamusal alanlara dair farklı sayılar zikredilmektedir. Câmi ve medrese 

 
5 Ahmet Turan Hazar, “Ulema ve Câmileriyle Kilis Medreseleri”, Vakıflar Dergisi 25/25 (Haziran 

1995), 285; İbrahim Hakkı Konyalı, Âbideleri ve Kitâbeleri İle Kilis Tarihi (İstanbul: Fatih Matbaa, 

1968), 14-15. 



  

9 

 

bağlamında Kilis’ten bahsedilirken bir Osmanlı aydını olan Şemseddin Sami Bey’in 

Kâmûsu’l A’lâm’ında 37 câmi ve 14 medrese, H.1288/M.1871 tarihli vilâyet 

salnâmesinde 34 câmi ve 11 medrese, H.1330/M.1911 tarihli salnâmede 37 câmi ve 

14 medrese bilgisi verilmektedir. İslâm Ansiklopedisi’nde de 37 câmi ve 14 medrese 

bilgisi mevcuttur.6 

Bütün bu bilgiler ışığında Kilis İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü ile yapılan 

görüşmede, Osmanlı döneminde kayıtlı 55 câmi ve 10 mescidin olduğu ve bunlardan 

sadece 11 câmi ve 2 mescidin günümüze ulaştığı bilgisine ulaşılmıştır. Günümüze 

ulaşamayan câmilerden 13’ü yapılan onarımlarla özgünlüğünü yitirirken 31’i ise 

tamamen yok olmuştur. Osmanlı dönemi öncesi yapılarından olan Ali Çavuş Câmii, 

Alacalı Câmii, Akcurun Câmii ve Ulu Câmii arasında özgünlüğü yitirmeden 

günümüze ulaşan sadece Ulu Câmii ile Akcurun Câmii’nin minaresi olmuştur. Ali 

Çavuş Câmii’nin sadece adı kalırken, Akcurun Câmii yapılan onarımlarla 

özgünlüğünü kaybetmiştir.  

 

1.2.2. Medreseler 

 

Faruk Kadri Timurtaş’ın Kilis Tarihi ve İbrahim Hakkı Konyalı’nın yukarıda 

da zikrettiğimiz Âbideleri ve Kitâbeleri ile Kilis Tarihi eserlerinden, Kilis’teki 

medreselerin bir kısmının sonradan yapıldığı, bazen mektep olarak da kullanıldığı 

bilgisine ulaşıyoruz. Bu bakımdan genel olarak 15 medresen bahsedebiliriz. Bu 

medreseler şunlardır: 

1- Canbolat Tekye Câmii ve Medresesi 

2- Hacı Ali Ağa Medrese ve Mescidi 

3- Ulu Câmii Medresesi 

4- Tabakhane Câmii ve Medresesi 

5- Kesikminare Câmii ve Medresesi 

6- Çalık Câmii ve Medresesi 

7- Servili Câmii ve Medresesi 

 
6 Hazar, “Ulema ve Câmileriyle Kilis Medreseleri”, 285-286; Konyalı, Âbideleri ve Kitâbeleri İle Kilis 

Tarihi, 226. 



  

10 

 

8- Çekmeceli Câmii ve Medresesi 

9- Kadı Câmii ve Medresesi 

10- Hindioğlu Câmii ve Medresesi 

11- Küçük Câmii Medresesi (Mektep) 

12- Kemâliye İbrahim Efendi- Mehmet Paşa Câmii ve Medresesi 

13- Pirlioğlu Câmii ve Medresesi 

14- Güllü Câmii ve Medresesi 

15- Cedit Hüseyin Ağa Câmii ve Medresesi 

Kilis dinî dokusuna ve sosyal yapısına çok önemli katkıları olan isimleri 

yetiştiren bu medreselerden özellikle ikisi ön plana çıkmaktadır ki bu medreseler 

hakkında kısaca şunları söyleyebiliriz; 

Tekye Câmii ve Medresesi: Tahminen 1562 yıllarında yapılan câmi, minare, türbe, 

şadırvan, mektep ve meşrutaları şeklinde bir külliye olup Osmanlı padişahı Kanunî 

Sultan Süleyman devrinde yapılmıştır. Mektep hakkında Vakıflar Genel 

Müdürlüğü’nün 4 esas nolu defterinin 217. Sayfasında bilgi verilmektedir. 

Cumhuriyet döneminde restore edilmiş ve tahrife uğramıştır. 

 

Çekmeceli Câmii ve Medresesi: Kütüphane ve âlim denildiğinde Kilis’te akla ilk 

gelen meşhur medrese, Baytaz Tekkesi’nin yanındadır. Çekmecelizâde Mustafa 

Efendi ile Çekmecelizâde Mehmet Efendi burada ders okutmuş olup verdikleri telif 

eserler ile 600 ciltlik Çekmeceli Kütüphanesi’ni meydana getirmişlerdir. Fakat 

günümüzde bu kütüphane ve kitapların akıbeti bilinmemektedir.7 

 

 

 

 

 

 

 
7 Hazar, “Ulema ve Câmileriyle Kilis Medreseleri”, 286-288. 



  

11 

 

1.3. KİLİS MÛSİKÎ KÜLTÜRÜ 

 

İslâmiyet öncesinde ve sonrasında gerek dinî âyinlerde gerek sosyal hayat 

içerisinde mûsikîyi hakikatin merkezine açılan bir kapı olarak gören Türkler; coğrafî, 

kültürel, sosyal, etnik ve dinî etkenlerdeki farklılıklara rağmen mûsikî aşkında 

aradığı hakikat özünü olabildiğince korumaya çalışmışlardır. İlkel olarak başlayan 

mûsikî serüveni doğduğu coğrafyanın izleriyle güzelleşerek ve gelişerek sanatsal bir 

zemin edinmeye başlamıştır. Tabii bu zemindeki en büyük pay hem batıda hem bizde 

hem de diğer bütün kültür ve medeniyet dünyasında dini inançlara aittir.  

Büyük küçük demeden her bir ferdiyle şiire, edebiyata, felsefeye, mantığa, 

tasavvufa ve daha birçok ilime ve bilime kayıtsız kalmayan Kilis insanının da 

mûsikîden uzak ve bağımsız bir hayat sürmesi düşünülemez. Anadolu’nun harita 

üzerinde ücra bir köşesinde görünen Kilis, mûsikîye olan ilgisiyle Türk Mûsikîsi’nin 

başkentine uzanan ana yollardan birisi olmuş ve mûsikî sevgisini şu dört zemin 

üzerinde yeşertmeye çalışmıştır; evler, câmiler, tekkeler ve köyler. 

Evlerde beste ve şarkı şeklinde, câmilerde Ezan, Dua, Salâ, Tekbir şeklinde, 

tekkelerde İlâhî ve Nefes şeklinde, köylerde ise türkü ve uzun hava (barak havası) 

şeklinde yeşertilmeye çalışılan mûsikî sevgisi, ilerleyen dönemlerde ortaya konulan 

güfte ve bestelerle Kilis’in sanat ve kültür mirasında yerini almıştır.8 

Erkeğiyle kadınıyla gerek evlerde gerek özel meclislerde türkü ve şarkı 

fasılları düzenlenen Kilis’te, enstrüman olarak erkekler saz ile, kadınlar ise ud ile 

meşgul olmaya çalışmıştır. Kadınlar, bütün baskılara rağmen güfte ve besteleri ile 

Kilis mûsikî kültürüne katkı sağlamaya çalışmış, fakat bunların birçoğu dillerde saklı 

kalmıştır. 

Dinî Mûsikî’nin Kilis’te yaşatılmasında ise en önemli isim, mutasavvıf 

Mehmet Vakıf Tazebay’ın (Şeyh Efendi) babası mutasavvıf Şeyh Abdullah Sermest 

Efendi olmuştur. Mûsikîye düşkünlüğü ile bilinen Abdullah Sermest Efendi, tekkede 

dinî eğitimin yanında mûsikî eğitimini de ihmal etmemiş, etrafındakilere mûsikîyi 

sevdirmeye ve öğretmeye çalışmıştır. Bunun yanı sıra câmi görevlilerine ve halktan 

 
8 Metin Mercimek, “Kilis’te Müzik Aşkı”, Kent (25 Aralık 2020), 18. 



  

12 

 

gönüllülere makam ve usul eğitimi veren, aynı zamanda divân şairi olan Bekir Vahid 

Efendi de önemli isimlerden biridir. Câmi Mûsikîsi içerisinde sayabileceğimiz 

Ezanlar ve Salâlar, verilen makam dersleri neticesinde minareleri süsleyen önemli 

formlar arasında yerini almıştır. 

Kilis’te mâzisinden günümüze hayatın bir gerçeği olan mûsikî, köklerini çok 

derinlerde muhafaza etmiş ve her dönemde büyüyerek ve gelişerek sanat hayatının 

renkleri arasında yerini almıştır. Mûsikîye olan aşkı ile anılan ve anıtlaşan Prof. Dr. 

Alâeddin Yavaşca’dan bu bayrağı devralacak ve ileriye taşıyacak olan mûsikî 

severlerin var olması ümidi Kilis Mûsikîsi adına mutluluk verici olan bir haberdir. 

 

1.4. GÖÇTEN SONRA KİLİS’TE SOSYAL VE DİNÎ HAYAT 

‘Benzerlikler-Farklılıklar-Değişimler’ 

 

1.4.1. Kilis’teki Suriyeli Göçmenlerin Sosyal Hayatı 

 

Türkiye’nin Suriye’ye sınır illerinden birisi olan Kilis’te de yaşanan göç 

hareketinden dolayı birçok yönden değişim ve gelişimlerin olması kaçınılmazdır. 

Çünkü göç sadece bir nüfus hareketliliği değil, kişilere ait yaşam biçimlerinin, 

inançlarının ve bunlara dair her türlü uygulamaların da mekân değiştirmesidir. Bu 

mekân değişikliğinin ise hem göç eden kişiler hem de göç edilen yerde yaşayan 

kişiler açısından birçok değişeni söz konusudur. Bireysel tercihlerin sorgulanması, 

dinî ve kültürel kimlikte oluşan güncellemeler bu değişimin temel noktalarıdır. 

Suriye göçmenlerinin Türkiye’yi yaşam alanı olarak tercih etmelerinin elbette 

birçok sebebi var. Bu sebepler arasında özellikle sosyal ve dinî yaşantıdaki bazı 

benzerlikler öne çıkan etkenlerdendir. Bu bağlamda çalışmamıza kaynak olması 

adına, Kilis’te yaşayan, farklı yaş ve meslek guruplarından olan Suriye 

göçmenleriyle yapmış olduğumuz görüşmeler konumuza dair bize yardımcı 

olacaktır. 

 



  

13 

 

Öncelikle iki toplumun da Müslüman olması uyum sürecini kolaylaştırmada 

önde gelen faktörlerden birisidir.  

“Suriyelilerin namaza önem vermesi, nerede nasıl bir kıyafet giymesi 

gerektiğini bilmesi Türklerin bizi toplu alanlardan dışlamamalarında çok önemli bir 

durumdur. Bu bakımdan Türkiye’deki durumun muhacir ensar kardeşliği 

çerçevesinde değerlendirilmesi gerekir.”9 Aynı zamanda Suriyelileri gurbette 

olmalarına rağmen kendi içinde bir arada tutan şey din olgusudur.10 

İfade edildiği üzere dinî yaşantıdaki benzer tercihler bu uyumu kolaylaştıran 

en önemli faktörlerdendir. Kanaatim bunu dindarlıkla sınırlamanın yanlış olacağıdır. 

Çünkü dindarlığın yanında toplumumuzun sahip olduğu gelenek ve kültürün 

içerisinde barındırdığı yardımseverlik, insanlık ve medenilik gibi vasıflar da bu bakış 

açısının öncüsü olmuştur. 

Bunun yanında Kilis’in Suriye’ye sınır olmasından ötürü sosyal anlamda da 

ortak bir paylaşım alanı olarak görülmektedir. “Savaş başlamadan önce amcalarım, 

dayılarım hatta ben bile alışveriş için Halep’e değil Kilis’e ya da Antep’e giderdik. 

Onlarla aynı şeyleri yer, benzer kıyafetleri giyerdik. Hatta bazı konularda aynı 

görüşte olduklarımız dahi vardı. ”11 

Göçten sonra Suriyeli göçmenlerin dinî yaşantılarındaki değişimlerde onların 

uyum sağlama çabasının bir göstergesidir. Özellikle büyüklerin gençleri bu konuda 

bilinçlendirmeleri en önemli kazanımdır.12 Suriye’de tatil günlerinin farklı olması ve 

sosyal hayatın da buna göre planlanmasına rağmen Türkiye’deki düzene uyum çok 

uzun sürmemiştir.13 

Dinî yaşantının yanında dinî temsil eden kişi ve kurumların ulaşabildiği 

kitleleri büyütmek adına Türkiye’de verdiği çabayı göç öncesi Suriye’de de görmek 

mümkün.14 Fakat izlenen metod, mezhepsel farklılıklar, bireysel tercihler 

düşünüldüğünde aynı sonucu beklemek gerçekçi olmayacaktır. 

 

 
9 Muhammed El Ahmed, Kişisel Görüşme, 13 Ekim 2020. 
10 Naim El Kedri, Kişisel Görüşme, 25 Haziran 2020. 
11 Abdülaziz Lok, Kişisel Görüşme, 2 Nisan 2020. 
12 Yusuf Alabdan, Kişisel Görüşme, 17 Aralık 2020. 
13 Fadıl Alabdan, Kişisel Görüşme, 17 Aralık 2020. 
14 Muhammed Mederati, Kişisel Görüşme, 21 Mayıs 2020. 



  

14 

 

1.4.2. Kilis’teki Suriyeli Göçmenlerin Dinî Hayatı ‘Câmi Uygulamaları’  

 

Suriye ve Türkiye toplumları olarak her ne kadar ortak bir dinin 

mensubiyetinde birleşsek de özellikle bazı amelî konularda farklı uygulamalara sahip 

olduğumuz gerçeği Suriye’den Kilis’e gelen göçmenlerin de dikkatlerinden 

kaçmamış, dinî yaşantılarını yeni yaşam alanlarında korumak, düzenlemek hatta 

bazen de değiştirmek durumunda olduklarını beyan etmişlerdir. Bu bölümde 

bahsedilen farklılıkların Kilis’te Suriyeliler tarafından uygulanmaya çalışıldığı fakat 

genel olarak Türk toplumuna ait uygulama şekillerine doğru evirilmeye başlandığı 

gözlemlenmiştir. 

Hükmî konularda görüşleri temellendirirken başvurulan kaynakların Kur’ân 

ve Hadis olması, Suriye dilinin Arapça olması anlama ve aktarma eylemleri 

açısından kolaylık sağlamıştır. Bu sayede dinî istismar etmek isteyenlere karşı her 

daim daha diri bir şekilde ayakta oldukları görüşündedirler.15 

İbadet ve uygulamalar konusunda da benzerlikler, farklılıklar ve değişimler 

söz konusudur. Öncelikle namaz ibadeti konusunda söze başlayan Said el Halef, 

“Kişinin herhangi bir kötü alışkanlığa sahip olması namazı terk etmesi için sebep 

gösterilemez.” ifâdesi ile gerek Suriye’de gerek Türkiye’de bazılarımızın sığındığı 

karamsar limanlara ışık saçan bir pencere aralıyor ve sözlerine şöyle devam ediyor; 

 “Bir genelleme olarak düşünülmesini istemiyorum fakat şahit olduğum ve 

üzüldüğüm bir örneği paylaşmak istiyorum. Bir cuma günü imam efendi hutbede bir 

grup cemaate bazı uyarılarda bulundu. Cuma Namazı’nın son sünnetini ayrı bir 

bölümde cemaat olarak kılmanın, aynı çatı altında ayrı düşmek olarak 

görünmesinden endişe duyuyordu. Bu uyarılara rağmen o cemaat grubu son sünneti 

kılmak için bir araya gelip daha gür bir sesle cemaat olarak namazı tamamladılar. 

Türkiye’de şahit olduğum bu durum her ne kadar beni üzse de İmam Efendi’nin 

çabası da bir o kadar örnek ve takdir edilebilirdi.”16 

Namaz uygulaması konusunda dile getirilen bazı farklılıklar ise şunlardır: 

“Suriye’de bizler namazın sünnetlerine ve namazdan sonraki tesbihat bölümüne çok 

 
15 Hacı Abdullah Külli, Kişisel Görüşme, 2 Nisan 2020. 
16 Said El Halef, Kişisel Görüşme, 12 Haziran 2020.  



  

15 

 

dikkat etmeyiz. Fakat Kilis’te gördüğümüz kadarıyla namazın sünnetlerine ve 

tesbihat bölümüne çok özen gösteriliyor. Bizde namazın sünnetlerinden çok görsel 

sünnetlere (davranışlarda sünnet) hassasiyet söz konusudur. Yine Türkiye’de cemaat 

sünnet namazdan sonra müezzinin kāmet getirmesi ile farza başlarken, Suriye’de 

farzdan önce Fâtiha okunup salavâtlar getirilir. Fakat Türkiye’deki uygulama sünnete 

daha uygun kanaatimce. Ayrıca biz, göze batan bir necâset olmadığı sürece hatta 

bazen ayakkabılarımızla namaza duruyoruz. Doğal olarak Türkler bu uygulamamızı 

görünce garipsiyorlar.”17 

Göçten önce Halep’te bir câmide görev yapan imam-hatip Muhammed 

Mustafa Seydan ise benzerlik ve farklılık taşıyan noktalar konusunda bizlerle şunları 

paylaşıyor: “Suriye’de Müslümanlar özellikle “Pazartesi-Perşembe Orucu”na önem 

verir. Türkiye’de de bu durum çok yaygın. 3 aylar (özellikle Ramazan ayı) Suriye’de 

de çok özel kabul edilir ve tüm heyecanı ile idrak edilir. Ramazan ayının ilk 

gününden itibaren mukabeleler okunmaya başlanır. Kandil geceleri gibi mübarek 

gecelerde namaz kılmayanlar dahi câmiye akın eder. Bunun yanında farklılık olarak 

ise Ramazan akşamlarında Kur’ân tilâvetinden çok sohbetler düzenlenmesini, 

Terâvih Namazı’nda ise cemaat 8 rek’at kılındıktan sonra neredeyse yarı yarıya 

azalmasını (günümüzde Türklerde de yaygınlaşmaya başlayan bir uygulama) 

söyleyebilirim. Bayram günlerinde ise cemaat geceden Sabah Namazı’na kadar 

câmiyi terk etmez; sohbetler, tesbihler, salavâtlar Bayram Namazı’ndan sonra dahi 

devam eder. Toplumun bayramı daha derinden hissetmesi adına okunan dua ve 

salavâtların makamlarında da farklılık vardır. Salavât, Tevhid ve tesbihler daha 

hareketli ve coşkulu bir şekilde okunur. Ayrıca bazı eski câmilerde devamlı olarak 

Ezanlar koro şeklinde okunur, Ezan’dan sonra ise salavât okunur.”18 

Câmi adabı ve çocukların câmiyle ilişkileri konusundaki değerlendirmeler ise 

dikkate değer: “Suriye’de çoluk-çocuk câmiye gitmek ve beraber ibadet etmek 

sünnet olmanın yanında artık gelenekselleşmişti. Göçten sonra Kilis’te bu alışkanlık 

her ne kadar devam ettirilmeye çalışılsa da câmiye iştirak konusundaki hassasiyette 

bir azalma olduğu görülebiliyor. Câmi adabı konusunda ise dini sohbetlerde ve diğer 

uygulamalarda hocanın veya âlim kişinin kılık kıyafetinin buna uygun olması 

 
17 Muhtez Şirimo, Kişisel Görüşme, 8 Temmuz 2020. 
18 Muhammed Mustafa Seydan, Kişisel Görüşme, 21 Mayıs 2020. 



  

16 

 

gerekir. Türkiye’deki şekilselliğin Suriye’deki kadar radikal olmadığını, Türkiye’de 

mâneviyata ve ahlaka daha çok önem verildiğini söyleyebilirim.19 

Dinî uygulamalar içerisinde değerlendirebileceğimiz diğer bir uygulama ise 

tâziyedir. Tâziye adabındaki farklılıklar ise şöyledir: “Türkiye’de ölünün arkasından 

daha çok Kur’ân okunurken, Suriye’de Kur’ân’dan ziyade sohbetler düzenlenir. 

Ayrıca Kilis’te olduğu gibi ölünün arkasından tevhid halkaları oluşturulmaz. Verilen 

tâziye yemeklerinden sonra ise Fâtiha verilir. Türkiye’de bu her yemekten sonra 

yapılırken bizde ise genelde tâziye yemeklerinden sonra olur.”20 

Son zamanlarda Suriyelilerin dinî hassasiyetlerinin azaldığını, câmilerdeki 

katılımın Suriye’dekine kıyasla olmaması gereken seviyelerde olduğunu dile getiren 

Abdülkerim Kıblevi, bunun sebebini dil faktörüyle açıklamaya çalışıyor: “Suriye’de 

namazdan önce ve sonra yapılan sohbetler ve özellikle Cuma Hutbeleri cemaat için 

eğitim niteliğindedir.  

Bundan yoksun kalan göçmenler sosyal hayatlarını dinî çerçevede 

düzenlemede zafiyet yaşıyor. Her ne kadar bazı göçmenler kendilerine yakın 

gördükleri Suriyeli hocaların cemaatleri ile ilişki kurarak kendilerinde nitelikli bir 

dindar imajı oluşturmaya çalışsalar da bunun bir sürekliliği olmayacaktır.” 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın resmî sitesinde Cuma Hutbesi’nin Türkçe, 

İngilizce, Rusça, Almancaya ilâveten Arapça olarak da paylaşılması namaza gelen 

göçmenlerin de konudan ve içerikten haberdar olması açısından bir seçenektir. Yıllar 

içerisinde dil farklılığı sorununun çok yaşanmadığı görülmekle birlikte dil 

faktörünün dinî hassasiyetlerdeki göstergelere etkisi her geçen gün azalmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 
19Ammar El Salih, Kişisel Görüşme, 18 Ocak 2020. 
20 Mahmun Hac Ali, Kişisel Görüşme, 2 Nisan 2020. 



  

17 

 

Tablo 3: Görüşme Yapılan Kişilerin Durumu 

Ad Soyad Cinsiyet Uyruk Yaş Eğitim 

Düzeyi 

Suriye’de 

Meslek 

Türkiye’de 

Meslek 

Muhammed El 

Ahmed 

Erkek Suriye 38 İlköğretim Çiftçi Çiftçi 

Naim El Kedri Erkek Suriye 42 Ortaöğretim Fotoğrafçı - 

Abdulaziz Lok Erkek Suriye 51 Ortaöğretim Tüccar Anahtar 

Satıcısı 

Yusuf Alabdan Erkek Suriye 35 Lisans Medrese Hocası Medrese 

Hocası 

Fadıl Alabdan Erkek Suriye 41 Lisans Medrese Hocası Medrese 

Hocası 

Muhammed 

Medereati 

Erkek Suriye 53 Ortaöğretim İşçi Seyyar 

Satıcı 

Hacı Abdullah Külli Erkek Suriye 44 Ortaöğretim Halıcı İplikçi 

Said El Halef Erkek Suriye 32 Lisans Öğretmen Esnaf 

Muhtez Şirimo Erkek Suriye 39 Ortaöğretim Tüccar - 

Muhammed 

Mustafa Seydan 

Erkek Suriye 54 Lisans İmam-Hatip Medrese 

Hocası 

Ammar El Salih Erkek Suriye 47 Ortaöğretim Lokantacı Lokantacı 

Mahmun Hac Ali Erkek Suriye 25 Lisans Öğrenci/İlâhîyat İşçi 

Abdülkerim Kıblevi Erkek Suriye 43 Lisans Dil Bilimci Tercüman 

 

Çalışmamızın diğer bölümlerinde de görüşlerine yer vereceğimiz Ömer 

Şekeroğlu Beyefendi’nin yıllardır Kilis’te yaşayan bir Türk olarak, Kilis’teki Suriyeli 

göçmenler hakkındaki değerlendirmeleri ise şöyledir: 

“Suriyeliler buraya ilk geldiğimde ben onlara çok yardım ettim ki benim eşim 

de Suriyelidir. Gözlemlediğim kadarıyla her toplumda olduğu gibi Suriyeli 

göçmenlerde de takva sahibi olan olmayan, itidal üzere yaşayan yaşamayan kişiler 

mevcut. İster istemez birbirimizi etkiliyoruz. Önemli olan doğru yolda doğru 

arkadaşlar edinebilmektir.”21 

Suriyelilerin kendine at bir câmi veya mescidi var mı diye sorduğumuzda ise 

onlara ait bir mekânın olmadığını, namaz kılmak için câmiyi tercih edenlerin ise 

yüzde yirmiyi geçmediğini belirtiyor. 

Konu başlığına dair yapılan görüşmeler neticesinde anladığımız kadarıyla 

Suriyelilerin sosyal ve dinî yaşantılarındaki göç öncesine ait bazı alışkanlıklar 

değişmekle birlikte hâlâ savunulan ve devam ettirilmeye çalışılan uygulamaları da 

 
21 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 19 Nisan 2021. 



  

18 

 

mevcut. Yeni bir kültürün ve yeni bir din anlayışının beraberinde getirdiği 

benzerlikler ve farklılıkların olması gayet doğal kabul edilmelidir. Kilis halkının da 

bu süreçte başta sosyal hayatında olmak üzere dinî alışkanlıklar üzerinde de kısmî 

değişimler yaşadığı söylenebilir. Geçen yıllar üzerine her iki taraf için de artık uyum 

sağlama sürecinin bittiğini, her alanda iletişimin daha kolay ve daha fazla olduğunu 

söylemek mümkün. 

 

1.5. TEKKELER VE MÛSİKÎSİ 

 

 Tasavvufî düşüncenin hayat bulduğu ve zâhidâne hayatların yaşandığı 

tekkelerde, her tarikatın kendine özgü âyinleri söz konusu olduğu gibi bu âyinler de 

genellikle zikre dayalı olarak ortaya çıkmıştır. Semâ başta olmak üzere birçok 

müzikal icrânın görüldüğü tekkelerde mûsikî, sembolik bir unsur olarak yerini daima 

korumuştur. Bu bağlamda Kilis’teki Mevleviyye, Kādiriyye ve Nakşibendiyye 

tarikatlarına ait bazı ritüeller, Tekke Mûsikîsi’ne dair örnekler arasında gösterilebilir. 

 

1.5.1. Mevleviyye 

 

Başlangıçta Anadolu’daki diğer tasavvuf akımları gibi belirli bir âdâb ve 

erkân üzere tekke niteliğinde kurulmuş bir tarikat olan Mevlevîlik’in ilk tarikatlaşma 

faaliyetleri, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin oğlu Sultan Veled ile başlamış, tarikatın 

pîri ise Mevlevî silsilenâmesinde Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî kabul edilmiştir.22 

Mevlânâ’nın aşka ve cezbe23 dayanan şiirle ve mûsikî ile yoğrulmuş olan 

tasavvuf anlayışı halk arasında muteber bir yer edinmeye başlamış, mevlevîhânelerin 

âsitâne denilen büyük yapılarında bir eğitim bölümü olan matbah-ı şerif’te pişirilen 

dervişler mânevî ve ruhî tekamüllerini gerçekleştirmişlerdir.24 Çile yolunda 

 
22 Ş. Barihüda Tanrıkorur, “Mevleviyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2004), 29/468. 
23 Sözlükte “Çekmek” anlamında kullanılmakta olup, tasavvufta “Hakk’ın kulu kendine çekmesi ve 

âniden yüce huzuruna yükseltmesi”dir. Bkz. Hasan Kâmil Yılmaz, “Cezbe”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/504. 
24 Cinuçen Tanrıkorur, Osmanlı Dönemi Türk Mûsikîsi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016), 27. 



  

19 

 

yeteneğine göre mûsikî veya Semâ meşk eden, Mesnevî okuyan ve dinleyen Mevlevî 

dervişleri bunun yanında edebiyat, şiir, tezhib, hat, minyatür vb. birçok alanda 

çalışmalar yapmış ve zamanla mevlevîhâneler kültür ve sanat merkezleri haline 

gelmiştir.25 

İçerisinde mescit, türbe, kabristan, kütüphane, derviş hücresi, matbah ve avlu 

gibi bölümler bulunması gelenek olan mevlevîhânelerde semâhâne de önemli bir 

bölüm sayılır.26 Her ne kadar birçok sanat dalında çalışmalar yapılmış olsa da 

Mevlevîlik’te mûsikînin yeri ve önemi çok farklıdır. Yetişen mûsikîşinaslar ve 

yapılan icrâlar doğu mûsikîsini ayakta tutan ve ileriye taşıyan en önemli fonksiyon 

olmakla birlikte Mevlevîlik’in yayılmasında da en önemli araç vazifesini görmüştür. 

Tekke Mûsikîsi denildiğinde akla ilk gelen ve Mevlevî Mûsikîsi geleneği içerisinde 

yetişen Hammamizâde İsmail Dede, Ali Nutki Dede, Abdülbâki Nasır Dede ve daha 

nice ünlü Türk bestekârlar, dergâhlarda verdiği mûsikî dersleriyle bu geleneğin 

devamlılığını sağlamışlardır. Bu minvaldeki hizmetleriyle Osmanlı Mûsikîsi’nin 

unutulmayan hizmetkârları arasına girmişlerdir.  

Mevlevîlik’in mûsikîsi olan ve sembol bir uygulama olan Semâ, sözlükte 

“işitmek, duymak, dinlemek; işitilen söz, güzel ses, iyi şöhret” anlamlarına gelmekte 

olup “şarkı, mûsikî, raks” ma‘nâlarını çağrıştırır şekilde de kullanılmaktadır.27 

Sûfîlerinin yaşadığı yerlerde olduğu gibi Mevlânâ’nın yaşadığı coğrafyada da var 

olan Semâ; dergâh, medrese ve zâviyelerin yanı sıra konaklar, hanlar ve saraylarda 

da tertip edilmekteydi.28 

Bu Semâlar günümüzdekinin aksine serbest bir şekilde icrâ edilmekte olup 

zamanla belirli kaideler üzerine oturtulmuş, mûsikî ve koreografiye ilişkin ayrıntılar 

tespit edilmiş, âyinlerin beste ve güfteleri dışında sabit törenlere dönüştürülerek belli 

kaide ve safhalara göre öğretilerek semâhânelerde icrâ edilmiştir.29 

 
25 Serdar Ösen, “Türk Eğitim Tarihi İçerisinde Mevlevîhânlerin Yeri”, Türk Tarih Eğitimi Dergisi 4/2 

(Ekim 2015), 263. 
26 Abdülbâki Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik (İstanbul: İnkilap ve Aka Kitabevi, 1983), 

247. 
27 Semih Ceyhan, “Semâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2009), 36/455. 
28 Ş. Barihüda Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri (Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000), 77. 
29 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri, 78. 



  

20 

 

1.5.1.1. Kilis Mevlevîhânesi 

 

Yavuz Sultan Selim’in 1516 Merc-i Dâbık zaferinden sonra Osmanlı 

topraklarına kattığı Kilis, Anadolu’nun Suriye, Arabistan ve Hicaz’a açılan en 

önemli kapılarından birisi olmuştur. Bundan yaklaşık 9-10 yıl sonra inşa edilen Kilis 

Mevlevîhânesi, beyaz kesme taşlardan yapıldığı için halk arasında “Ak Tekke” 

olarak da bilinmektedir.30 

Memlük-Osmanlı mimarisinin bir araya gelmesi sonucu inşa edilen yapı 

Kilis’teki Osmanlı devri eserlerinin ilk örneği olup hemen sonrasında yapılan Halep 

Mevlevîhânesi semâhânesi ve 113 yıl sonra yapılan Ayıntap Mevlevîhânesi 

semâhânesine plan şeması, cephe ve mihrap detayları bakımından örnek teşkil 

etmiştir.31Ayıntab ve Urfa Mevlevîhâneleri gibi Kilis Mevlevîhânesi de şehir 

merkezinde yer alır. Bu durum daha ziyade Arap ve Uzak Doğu tekkelerinde 

görünür.32 

Dergâhın banisi Abdülhamid el-Murtaza olup Evliya Çelebi, cümle kapısı 

üzerindeki kitâbeye dayanarak dergâhın Kethudâyeri Ali Ağa’nın hayratı olduğunu 

ifâde etmiştir.33 Bahsi geçen iki ismin aynı kişi olup olmadığı bilinmemektedir. 

Evliya Çelebi, mevlevîhâneden ‘âsitâne’ olarak da söz eder. Buradan da 

mevlevîhânenin şeyh ve derviş yetiştiren büyük bir dergâh olduğu anlaşılmaktadır. 

Mevlevîhânelerin ayakta kalmaları ve faaliyetlerini ekonomik sıkıntılar 

yaşamadan devam ettirebilmeleri adına tahsis edilen vakıfların önemi çok büyüktür. 

Kilis Mevlevîhânesi’nin de birisi Seyyid Şeyh Mehmed Emin Dede’nin, diğer ikisi 

Seyyid Ahmed Sabuhî Dede’nin olmak üzere üç vakfiyesi olup vakfiyesi 

bulunmayan bazı hayır sahiplerinin vakıfları da mevcuttur.34 Bu hayır sahiplerinin 

 
30 Sezai Küçük, XIX. Asırda Mevlevîlik ve Mevlevîler (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000), 259. 
31 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhâneleri’nin Mimarî Özellikleri, 117. 
32 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhâneleri’nin Mimarî Özellikleri, 120. 
33

 Evliya Çelebi, Seyahatname, haz. Orhan Şaik Gökyay (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1996), 

1/323; Küçük, XIX. Asırda Mevlevîlik ve Mevlevîler, 259; Konyalı, Âbideleri ve Kitâbeleri İle                         

Kilis Tarihi, 533; Faruk Kadri Timurtaş, Kilis Tarihi (İstanbul: Kilis Cumhuriyet Kütüphanesi, 1933), 

23. 
34 Yusuf Küçükdağ, “Kilis Mevlevîhânesi, Vakıfları ve Vakfiyeleri”, Osmanlı Araştırmaları Dergisi 

24/24 (Aralık 2004), 276. 



  

21 

 

bazıları Kilis Mevlevîhânesi’nin işlevini yitirmesi halinde gelirlerin Konya 

Mevlevîhânesi’ndeki dervişlerin ihtiyacı için kullanılması istenmiştir.35 

Vakıf görevlilerini ise şöyle sıralayabiliriz; 

Mütevelli (vakıf idaresi sorumlusu), şeyh, hâfız-ı kütüb (kütüphane memuru), 

türbedâr, imam, meydancı (âyin meydanı sorumlusu), kâtip, câbi (tahsildâr), Cuma 

Şeyhi (namaz sonrasında anlamayanlara Cuma Hutbesi’nin Arapça metnini açıklayan 

görevli), müezzin, duâgû (ayin sonunda dua okuyn görevli).36 Bu görevlerilerin 

bazılarının ait olduğu vakıflar belli değildir.  

Mustafa Sakıp Dede ve ondan naklen Esrar Dede’nin verdiği bilgilere göre 

mevlevîhânenin ilk şeyhi Fakrî Ahmed Dede olup Halep Mevlevîhânesi kurulduktan 

sonra oraya tayin edilmiştir. Kuruluşundan XIX. asıra kadar hakkında pek bir bilgiye 

rastlanmayan Kilis Mevlevîhânesi’nin postnişinliği ve mevlevîhânlığına, H.1072/ 

M.1661 yılında Konya Âsitânesi şeyhi I. Abdülhalim Çelebi meşîhatnâmesi ile Ali 

Dede getirilmiştir.37  

XIX. yüzyılın ikinci yarısında Abdülgani Dede ve oğlu Ahmed Sabûhî Dede 

posta oturmuş, özellikle Ahmed Sabûhi Dede mevlevîhânenin îmar ve tamiri ile 

çokça alakadar olmuştur.38 Özellikle su ihtiyacının karşılanması adına önemli 

gayretlerde bulunmuştur.39 Kilis Mevlevîhânesi’nin son şeyhi ise Abdülgani Dede 

(Abdülgani Tevfik Gündüz)’dür.40 

İ. Hakkı Konyalı’dan nakledilen bilgilere göre dergâh; bugünkü semâhânenin 

güneyinde hücreler, yaklaşık yüz elli kişinin namaz kılabileceği bir mescid, hâmuşân, 

Hoca Dur’a ait açık bir türbe, altta dükkânlar ve kahve ocağı, üstte sofa ve iki büyük 

 
35 Konya Mevlânâ Dergâhı Arşivi (KMDA), No.54/10. 
36 Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi (VGMA), Vakfiye Defterleri [VGMA. VKF.d.], No:1759, 256; 

Küçükdağ, “Kilis Mevlevîhânesi, Vakıfları ve Vakfiyeleri”, 278-282; 
37 Ş. Barihüda Tanrıkorur, “Kilis Mevlevîhânesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2002), 26/8. 
38 H.1293/M.1876 yılında tamir edilen Kilis Mevlevîhânesi’nin tamir masrafını da Halep 

Mevlevîhânesi postnişini karşılamıştır ki, bu tarihte Abdülgani Dede postnişindir. Muhtemelen Halep 

Mevlevîhânesi’nin ilk postnişini Fakrî Ahmet Dede’nin Kilisli olması hatırına bu tamirin masrafını 

üstlenmiştir; KMDA, No. 90/10. 
39 KMDA, No.90/1, 90/3 
40 Küçük, XIX. Asırda Mevlevîlik ve Mevlevîler, 261. 



  

22 

 

odası bulunan bir şeyh dairesi ve etrafında hücreler, ortasında fıskiyeli bir havuz olan 

bahçeden müteşekkil bir Mevlevî zâviyesidir.41 

Mevlevîhâne’nin güneybatısında ise Kilis sancakbeyi tarafından câmi, 

medrese ve türbeden oluşan ve bir Osmanlı külliyesi diyebileceğimiz Canbolat 

Tekye Câmii mevcuttur. Mevlevîhâne’nin yapım kitâbesi olmamakla birlikte 

günümüzde bulunan kitâbeler onarım kitâbeleridir. 

Semâhâne’den bahsedecek olursak, mevlevîhâneden arta kalmış olan en eski 

bölüm olan semâhâne-mescid Beysaray yerine inşa edilen hükümet konağının tam 

karşısındadır. Semâhânenin içerisinde türbe olmayıp kapısının ucunda kurucusunun 

ve şeyhinin kabri bulunmaktadır.42 

Türkiye’deki mevlevîhânelerin Semâ meydanlarında en çok rastlanan plan 

kare şeklinde olup43 Kilis Mevlevihânesi’nin Semâ meydanı da kare şeklindedir. Ana 

mekân yüksek bir kubbe ile örtülü olup cepheler boyunca sıralanan 21 adet pencere 

ve tepe pencereleri sayesinde aydınlık ve ferah bir mekândır.  

Semâ âyinlerinde U şeklinde etrafı saran ve izlemeye elverişli bir alan 

mevcuttur. Kuzeyinde yer alan ahşap mahfil mutrıplara ve altı da semazenlere 

ayrılmıştır. Bu akılcı tasarımıyla semâhâne-mescid özelliğini kazanmıştır. 

Orijinalinde tek kubbeli, minaresiz ve cemaat yeri olmaması özellikleri ile Urfa ve 

Ayıntap Mevlevîhâneleri ile benzer özellikler taşısa da sonralardan cemaat yönünün 

ağır basması ile buraya bir cemaat yeri eklenmiştir. Fakat semâ töreninin yapıldığı 

orta alanda ahşap bir zemin tespit edilememiştir. Olması durumunda Galata ve Yeni 

Kapı Mevlevîhâneleri’nde görüldüğü gibi semâzenlerin dönüş eğitiminden dolayı 

zeminde bir aşınmanın söz konusu olması gerekirdi.44 

Semâhâne’de yapılan âyinler hakkında Kilis Mevlevîhânesi’ne dair arşiv 

kayıtlarında ayrıntılı bir bilgiye rastlayamasak da Mehmet Atik, babasından duyduğu 

kadarıyla bizlere şu bilgileri aktarmıştır: “Kilis’teki Mevlevihâne uzun süredir 

işlevini yitirdiği için şahsen şahit olduğum veya katıldığım bir faaliyet olmadı. Fakat 

 
41

 Konyalı, Âbideleri ve Kitâbeleriİle Kilis Tarihi, 534. Orhan Cezmi Tuncer, “Kilis Mevlevîhânesi”, 

Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi 2 (Haziran 1996), 259; Küçük, XIX. Asırda 

Mevlevîlik ve Mevlevîler, 260-261. 
42 Tuncer, “Kilis Mevlevîhânesi”, 261; Tanrıkorur, “Kilis Mevlevîhânesi”, 26/8. 
43 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhâneleri’nin Mimarî Özellikleri, 123. 
44 Tuncer, “Kilis Mevlevîhânesi”, 265. 



  

23 

 

rahmetli babam Hüseyin Atik’ten duyduğum kadarıyla Mevlevîhâne’de 

Mevlevîlik’in âdâb ve erkânlarının yanısıra mûsikî eğitimi de verilirdi. Yeteri kadar 

beceri kazanan öğrenciler mutrıb heyetinde yerini alır ve Mevlevîlik’in kendine özgü 

tavrı içerisinde icrâ edilen âyinlere eşlik ederdi. 

 Zamanın şartları dahilinde ney, rebap, kudüm, kanun, ud vb. çalgı aletleri 

kullanılırdı. Tabi uzun süredir mescit olarak kullanıldığı için çoğu kimsenin 

mevlevîhâneye dair bildiği pek bir şey yoktur. Özellikle şimdiki nesil için maalesef 

yanından geçilen sıradan küçük bir yapı mahiyetindedir. Oysaki zamanında bölgenin 

en önemli üç mevlevîhânesinden birisi olup muhterem zatlar idaresinde güzelliklere 

mesken olmuştur.”45 

İstiklal savaşı sırasında Atatürk tarafından toplantı yeri olarak kullanılan 

semâhâne, 1972’de zeytin yağı deposu ve bir müddet kütüphane olarak 

kullanılmıştır. 1994’te ise mescid olarak kullanılmaya başlanmıştır.46 

Kilis Mevlevîhânesi’nin diğer çevre yapıları maalesef günümüze 

erişememiştir. En azından kalan kısmına ve çevresine gerekli özenin gösterilmesi ve 

sahipsiz bırakılmaması başta resmî kurumlar olmak üzere her bir ferdin gözetmesi 

gereken bir hassasiyet olmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
45 Mehmet Atik, Kişisel Görüşme, 22 Şubat 2020. 
46 Tanrıkorur, “Kilis Mevlevîhânesi”, 26/9. 



  

24 

 

1.5.2. Nakşibendiyye 

 

İslâm dünyasında Kādiriyye’den sonra en yaygın tarikat diyebileceğimiz 

Nakşibendiyye, anavatanı Orta Asya’da hemen hemen bütün tarikatların yerini almış, 

Arap yarımadası, Mağrib ve aşağı Sahrâ Afrikası dışında İslâm dünyasının birçok 

bölgesine yayılmıştır.47 Tarikat ismini Buhara doğumlu olan Bahâeddin 

Nakşibend’den almıştır. Tarikatın mensuplarınca Türkiye’de Şâh-ı Nakşibend 

unvanıyla anılıp nakşibend unvanının devamlı yapılan hafî zikrinin (sessiz zikir) 

kalpte bıraktığı “nakş”a (iz) işaret ettiği kabul görmektedir.48 Tarikat silsilesi Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) kadar gitmekte olup bu silsilede birbiriyle görüşmeleri mümkün 

olamayan isimler olsa da üveysî ve mânevî yollarla feyiz aldıkları veya zamanla 

aradaki isimlerin unutulduğu kabul edilmektedir.49 

 Müridin günlük hayatta ve zikir esnasında dikkat etmesi gereken ve ilk 

sekizini Abdülhâlik-ı Gucdüvânî’nin belirlediği on ilke (Kelimât-ı Kudsiyye) tarikat 

usulünün temelini oluşturur.50 Nakşibendiyye, istisnalarıyla birlikte genelde hafî zikri 

esas almış ve Pîr Nakşibend’den sonra yaklaşık iki asır bu ilkeye bağlı kalınmıştır. 

Farklı kollarda cehrî zikre (sesli zikir) yönelmeler olsa da uzun sürmemiştir. 

 Tasavvufî eğitime kelime-i tevhid zikri ile başlanmakla birlikte, sülûk 

yolculuğunda letâif, nefiy ve ispat zikirleri ile sâlikin zihni ve kalbi temizlenir. 

Yapılan murâkabeler (belli âyet ve kavramların derinlemesine tefekkürü) ve râbıtalar 

ile müridin mürşidinden istifadesi devam eder. Seyr-ü sülûkun önemli unsurlarından 

bir diğeri ise topluca yapılan dua ve zikir merasimlerini ifâde eden Hatm-i Hâcegân 

uygulaması olup periyodik olarak haftada bir veya iki defa yapılmaktadır.51 

 Nakşibendiyye’nin mûsikî ile olan ilişkisi ise sınırlıdır. İstisnalar dışında 

Semâ ve Halvet uygulamalarından uzak durmak genel bir prensip olarak kabul 

edilmiştir. Semâ uygulaması inkâr edilmemiş fakat uyarı niteliğinde tavsiyelerle 

 
47 Hamid Algar, “Nakşibendiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006), 32/335. 
48 Hamid Algar, “Bahâeddin Nakşibend”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991), 4/459. 
49 Semih Ceyhan (ed.), Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015), 628. 
50 Necdet Tosun, “Nakşibendiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006), 32/342. 
51 Ceyhan, Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür, 665. 



  

25 

 

karşılaşmıştır. Bunun yanında mûsikîye sempati duyan isimler de olmuş, hatta eserler 

kaleme almışlardır. Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Mûsîkî eseri ve Bâkî 

Muhammed Şikârî Buhârî’nin Cezebâtu’l-Âşıkîn eseri önemli örneklerdir.52 Halvet 

uygulaması konusunda ise on ilkeden biri olan “halk içinde Hak ile olma (halvet der-

encümen)” prensibi benimsenmiş ve Halvet’ten uzak durulmuştur. 

 

1.5.2.1. Şeyh Efendi Tekkesi 

 

1858-1859 yılları arasında Abdullah Sermest Efendi tarafından yaptırılan 

tekke, Bölük Mahallesi, Kurtuğa Caddesi’nde geniş bir bahçe içerisinde 

bulunmaktadır. Nakşibendi tarikatına bağlı olan Abdullah Sermest Efendi, ölümüne 

kadar bu tekkenin şeyhliğini üstlenmiştir. 

Bahçenin doğusunda bulunan tekke; altı tane zikir hücresi, zikir evi olarak da 

kullanılan bir mescit ve türbeden oluşmaktadır. Avluya giden dehlizin güneyinde 

bulunan derviş hücrelerinin kapıları avluya açılmakta olup mescit avlunun 

güneydoğusunda yer alır. Mescitte, içinde büyük bir kemerle avluya açılan küçük bir 

son cemaat yeri vardır.  

Tekkenin banisi Abdullah Sermest Efendi’nin türbesi ise dikdörtgen planlı 

yapılmış olup kubbe ile örtülü kısmında biri Abdullah Sermest Efendi’ye ait olmak 

üzere beş sanduka, çapraz tonozla örtülen kısmında ise Abdullah Sermest Efendi’nin 

aile bireylerine ait olan yedi sanduka mevcuttur.53 1987 ve 1990 yıllarında onarılan 

türbe çini ile kaplanmıştır. Tarikat silsilesi54 ise şu şekildedir; 

 

 

 

 

 
52 Ceyhan, Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür, 667. 
53 Kilis İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, Kilis Dinî Mekânlar ve Uygulamalar hk. (E-Posta 4 Ağustos 

2020, Alıcı Yunus Aslan).  
54 Abdullah Sermest Tazebay, Kilisli Abdullah Sermest Tazebay Divânı, nşr. Abdullah Şahin (Ankara: 

Uğur Tazebay, 1999),25. 



  

26 

 

Silsile-i Şerife 

1) Hz. Muhammed (s.a.v.)                                      2) Hz. Ebûbekir Sıddîk (r.a.) 

3) Selman-ı Farisî                                                   4) Kasım İbn-i Muhammed 

5) İmam Ca’fer                                                       6) Bayezid-i Bestamî 

7) Ebû Hasan Harkanî                                             8) Ebû Kasım Cürcanî 

9) Ali Feramedî                                                       10) Yusuf Hamedanî 

11) Abdülhalik Gücdüvanî                                      12) Arif Rivgerî 

13) Mahmud İncir Fagnevî                                      14) Ali Ramitenî 

15) Muhammmed Baba Semmasî                            16) Seyyid Emir Külâl 

17) Bahaeddin Nakşbend                                         18) Muhammed Alâeddin Attar 

19) Mevlâna Ya’kub Çerhî                                      20) Ubeydullah Ahrar-ı Taşkendî 

21) Muhammed Zahid                                             22) Derviş Muhammed 

23) Muhammed Hacegî Emkenegî                          24) Muhammed Bakî Billah 

25) İmam Rabbanî                                                    26) Muhammed Ma’sum 

27) Şeyh Seyfeddin                                                  28) Hâfız Muhsin 

29) Muhammed Bedvanî                                         30) Şemseddin Habîbullah Mazhar 

31) Abdullah Dehlevî                                              32) Muhammed Can 

33) Abdullah Sermest Tazebay                               34) Ali Akif Ayntabî 

35) Ahmed Hamdi Elbisytanî                                 36) Mehmet Vakıf Tazebay 

 

Tekke ve Zâviye Kanunu’na muhalefet etmemek adına bizzat şeyh Mehmet 

Vakıf tarafından sona erdirilen silsile bugün devam etmemektedir. Şeyh Mehmet 

Vakıf Efendi’nin eşi Beşire Tazebay, 4 Ağustos 1989 tarihli “Milliyet Gazetesi”nde 

yapılan bir haberde eşi hakkında şunları paylaşmaktadır; 

 



  

27 

 

“Şeyh Efendi, Atatürk’ün fikirlerini çok beğenirdi. Şapka devriminde Kilis’te 

şapkayı ilk giyen Şeyh Efendi oldu. Atatürk 28 Ekim 1918’de Halep dönüşünde 

tekkeyi gezdi ve “Burada ileri görüş hâkim” diyerek, Tekke ve Zâviyeler Kanunu 

çıktıktan sonra kapatılmamasını emretti.”55 

Her ne kadar Abdullah Sermest Efendi mûsikîye karşı olumlu bir bakış 

açısına sahip olup etrafındaki insanları mûsikîye teşvik etse de tekke içerisinde 

düzenlenen faaliyet ve etkinlikler içerisinde mûsikîye çok yer verilmemiştir. 

Nakşibendiyye’nin benimsediği prensipler dahilinde hafî zikir ön planda tutulmuş 

olup, İsm-i Zât zikri56 ve Nefy-ü İsbât zikri57ile topluca icrâ edilen Hatm-i Hâcegân 

zikri en sık uygulanan zikrilerdir. 

Ne zaman uygulanmaya başlandığı kesin bilinmeyen Hatm-i Hâcegân zikri 

önceleri bir talep belirtmek veya bir musibetten kurtuluş niyetiyle yapılırken, 

sonradan periyodik bir şekilde yapılmaya başlanarak haftada bir veya iki defa 

uygulanmıştır. Farklı uygulama usulleri olsa da zamanında Kilis’te en meşhur olan 

şekliyle uygulanmıştır. Meşhur uygulama şekli şöyledir: Yedi Fâtiha sûresi, yüz 

salavât, yetmiş dokuz İnşirâh sûresi, bin bir İhlâs sûresi, yedi Fâtiha sûresi, yüz 

salavât.58 Bunlar zikre katılan kişiler arasında taksim edilir ve kısık sesle okunduktan 

sonra duası yapılır. 

Tekke günümüzde ise sadece makam olarak açık olup herhangi bir faaliyet 

yürütülmemektedir. Gözlemlendiği kadarıyla cuma günleri ihtiyaç sahiplerine küçük 

gıda dağıtımları yapılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 
55 Tazebay, Kilisli Abdullah Sermest Tazebay Divânı, 27. 
56 “Allah” ismi mürşidin tavsiyesine göre günde bin veya birkaç bin defa tekrarlanır. 
57 Nefes tutularak yapılan kelime-i tevhid zikridir. 
58

 Tosun, “Nakşibendiyye”, 32/343. 



  

28 

 

1.5.3. Kādiriyye 

 

Kuruluş olarak Abdülkādir-i Geylânî’ye nispet edilen Kādiriyye tarikatı, 

Abdülkādir-i Geylânî’den önceki dönemlerde oluşan sûfî cemaatlerinden farklı 

olarak başta Irak olmak üzere İslâm dünyasında yaygınlık kazanmıştır.59  

Tarikatın Osmanlı topraklarındaki ilk büyük temsilcileri, şair sûfî olan 

Eşrefoğlu Rûmi ve İstanbul’da yaygınlaşmasına vesile olan İsmail Rumî’dir. Bu 

isimlere nispet edilen Eşrefiyye ve Rûmiyye tarikatın önemli kollarıdır.60 

Tarikat zikri cehrî (sesli) olarak ayakta yapılmakta olup zikir öncesinde 

müridlerin ruhen zikre hazırlıklı olmaları ve coşkulu bir şekilde katılım sağlamaları 

için bilindik sûfî şairlerin şiirlerinden yapılmış besteler, terennümü güzel olan 

zâkirler tarafından def eşliğinde seslendirilir.61  

Türk Din Mûsikîsi’ne özellikle Durak62 ve Tevşih63 formundaki besteleriyle 

katkı sağlayan tarikat, zikirde Semâ ve “Devrân” 64a da önem vermektedir. 

 

1.5.3.1. Mustafa Kahraman Baba Tekkesi 

 

Kādiriyye tarikatının Rezzakiye koluna mensup olan Şeyh Hüseyin Efendi ve 

yeğeni Şeyh Mustafa Kahraman Baba önderliğinde kurulan tekkede amaç; şeriat ve 

tarikat ilminin hizmetinde bulunmak, mensubu olan insanları zikir ve şükür halinde 

ilâhî ruhla buluşturmaktır. Uzun bir süre amaçları doğrultusunda hizmet veren dergâh 

 
59 Nihat Azamat, “Kādiriyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 24/131. 
60 Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar (İstanbul: İletişim Yayınları, 1992), 70. 
61 Yaşar Nuri Öztürk, Tasavvufun Ruhu ve Tarikatlar (İstanbul: Yeni Boyut Yayınları, 1992), 285; 

Hüseyin Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî (Ankara: Yayınevi Yayınları, 2011), 28. 
62 Durak, Dinî Mûsikî’de âyin ve zikirlerin arasında (heraket ve raks durduğunda) dinlenmek amacıyla 

usûlsüz okunan İlâhîlerdir. Bkz. Onur Akdoğu, Türk Müziği’nde Türler ve Biçimler (İzmir: Ege 

Üniversitesi Basımevi, 1996), 442; Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 28. 
63 Tevşih, mevlid icrâsında bahir aralarında cumhur tarafından okunan eserlerdir. Bkz. Suphi Ezgi, 

Nazarî ve Amelî Türk Mûsikîsi (İstanbul: Milli Mecmua Matbaası, 1933-1953), 76; Akpınar, 

Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 28. 
64 Devrân, sûfîlerin yalnız veya toplu olarak vecde gelip dönerek zikir yapmaları anlamına gelen 

tasavvuf ve mûsikî terimidir. Bkz. Süleyman Uludağ, “Devrân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/248. 

 



  

29 

 

günümüzde kapalı olup herhangi bir uygulama gözlemlenememiştir. Kapanma sebebi 

ise 15 Temmuz öncesi ve sonrasında yaşanılan süreçte, dinin ve dinî grupların 

istismar aracı olarak kullanılmaya çalışılması olduğu ifâde edilmiştir. Kötü niyetli 

kişi ve gruplardan korunmak amacıyla kapatılan dergâhın mensupları “Bizim asıl 

dergâhımız kalbimizdir.” ifâdeleriyle tarikatlarına bağlılıklarını tekrar dile 

getirmişlerdir. Geçmişe dönük edindiğimiz bilgiler ışığında şunları söyleyebiliriz: 

Zikir öncesinde, tarikat mensuplarının dergâha teşrifi ve zikre mânen ve 

rûhen hazırlık olması açısından Durak, Tevşih, Kasîde ve İlâhî okumaları 

yapılmaktadır. Sesi güzel ve kuvvetli okuyucuların def eşliğinde genelde tempolu 

olarak yaptığı icrâlar bazen diğer mensupların katılımlarıyla daha coşkulu bir hal 

almaktadır. İcrâ sırasında kurulan halkanın ortasında bulunan su kapları da bu tür 

meclislerde görülmesi olası bir durumdur. Zikir ise bütün mensupların katılımıyla 

sesli ve coşkulu bir şekilde yapılmakta olup halka içerisinde Semâ ve Devrân’a da 

yer verilmektedir. 

Zikir öncesinde yapılan icrâlarda okunan eserlerin bazıları şunlardır; 

▪ Aşkın Sardı Ben Neyleyim65 

▪ Rabbu’l Âlemîn66 

▪ Senin Aşkın Değil midir67 

▪ Kerbelâ68 

▪ Sen Muhammed Mustafa’sın69 

▪ Zaman Ahir Zaman70 

▪ Mestü Hayranım71 

▪ Ya İlâhe’l- Kevni72 

▪ Ah Medine73 

 
65 Hasan Dursun, “Aşkın Sardı Ben Neyleyim”, Youtube (24 Haziran 2019, 20.23). 
66 Bayram Büyükoruç, “Rabbu’l-Âlemin”, Youtube (8 Nisan 2016, 13.37). 
67 Grup Dergâh, “Senin Aşkın Değil Midir”, Youtube (20 Nisan 2012, 16.02).  
68 Hasan Ergüçlü, “Kerbelâ”, Youtube (18 Kasım 2014, 10.32). 
69 Ramazan Çetin, “Sen Muhammmed Mustafasın”, Youtube (1 Haziran 2018, 17.15).  
70 Grup Hayber, “Zaman Ahir Zaman”, Youtube (23 Mayıs 2013, 12.18). 
71 Mahmut Durgun, “Mestü Hayranım”, Youtube (30 Ağustos 2018, 11.43). 
72 Mesut Kurtiş, “Ya İlâhe’l Kevni”, Youtube (6 Haziran 2013, 14.21). 



  

30 

 

▪ Ya İlâhî Sana Açtım Elimi74 

▪ Olmuşsun Dünyaya Hayran75 

Burada sıralanan eserler şahısların yanı sıra yerel grupların albümlerinde de 

yer almakta olup Kilis Kādirî Dergâhı’nda da orijinali gibi söylenmeye 

çalışılmaktadır. Fakat okuyucuların halkın içinden olması sebebiyle telaffuz ve 

tempo farklılıkları ortaya çıkmaktadır. Bu eserlerin daha fazlasına Kilis Kādiriyye 

Dergâhı’nın sosyal medya hesaplarından ulaşılabilir.76 Söz konusu eserlerden 

birkaçının nota örneği aşağıda paylaşılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
73 Grup Taif, “Ah Medine”, Youtube (9 Mayıs 2017, 18.25). 
74 Âdem Gürbulak, “Ya İlâhî”, Youtube (11 Ekim 2014, 22.48).  
75 İbrahim Halil İslam, “Olmuşsun Dünyaya Hayran”, Youtube (8 Nisan 2013, 21.34). 
76 Facebook (FB), “Kilis Kādiriyye Dergâhı”, (Erişim 9 Şubat 2021). 



  

31 

 

Şekil 1: Uşşâk -Senin Aşkın Değil midir 

 

 

 

 

 

 



  

32 

 

Senin Aşkın Değil midir 

 

Beni bu hâllere koyan 

Senin aşkın değil midir 

Varlık libâsını soyan 

Senin aşkın değil midir 

 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

 

Kimini eyleyen sultan 

Kimini eylemiş mihdân 

Dertlilere kamu dermân 

Senin aşkın değil midir 

 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

 

Uşşâka cür’a içeren 

Akla karayı seçtiren 

Mansûr’u candan geçiren 

Senin aşkın değil midir 

 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 



  

33 

 

Enverî’yi diri kılan 

Cihâna velvele salan 

Cümle âlemi dolduran 

Senin aşkın değil midir 

 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

Hay Allah Hû Allah Yâ Allah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

34 

 

Şekil 2: Hicâz -Akan Sular Durulur mu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

35 

 

Akan Sular Durulur mu 

 

Akan sular durulur mu 

Allah diyen yorulur mu 

Yara peygamber yarası 

Buna dermân bulunur mu 

 

Aman Hay demeye geldim 

Hû deyip dönmeye geldim 

Meramım Hû demek değil 

Cemâlin görmeye geldim 

 

Sarı çiçek hazan olur 

Allah diyen güzel olur 

Aşk ile Allah diyenin 

Günahları gazel olur 

 

Bahçede körpe kuzuyum 

Kesilmeye ben razıyım 

Göster Mevlâm cemâlini 

Her cefaya ben razıyım 

 

 

 

 



  

36 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KİLİS’TE DİNÎ MÛSİKÎ 

 

2.1. CÂMİ MÛSİKÎSİ 

  

 Dinî Mûsikî’nin önemli bir kısmını kapsayan Câmi Mûsikîsi ifâdesi, ilk 

duyumda câmilerde edâ edilen namazı ve namaz ibadeti çerçevesindeki müzikal 

uygulamaları akla getirmektedir. Namaz vaktini belirtmek için okunan Ezanlar, 

namaza hazırlık için getirilen kāmetler ve namaz sonunda yapılan tesbihatlar bu 

çağrışımın en yalın unsurlarıdır. Câmi Mûsikîsi’nde çalgı aleti kullanılmamasından 

ötürü özne insan sesi yani imamlar ve müezzinlerdir. Dolayısıyla genel olarak 

irticâlen yapılan bu ses mûsikîsinde imam ve müezzinin, icrâda kullanılan makamlar 

ve dizeler açısından bir uyum içerisinde olması elzemdir. 

 Câmi Mûsikîsi adına akla gelen ilk formlar dışında; “İmamın kıraatı, İhlâs 

sûresinin kıraatı, arada okunan Mahfel Sürmesi, Temcîd, Münâcât, Salâ (Salât), 

Tekbir, Tardiyye, Mevlid, Mi‘râciyye, Muhammediyye, Tevşîh, Câmi Na‘tı ve 

Ramazan İlâhîleri” de Câmi Mûsikîsi’nin önemli formları arasında sayılabilir.77 

Genel olarak tek kişilik icrâlar söz konusu olmakla birlikte özellikle besteli eserlerin 

müezzinler tarafından koro halinde icrâsı da yapılmaktadır. Bu icrâ ise “Cumhur 

Müezzinliği” olarak isimlendirilmiştir. 

 Kilis’teki Câmi Mûsikîsi, yukarıda bahsi geçen formların birçoğunu 

barındırmakta olup, çalışmamızda bu formlardan özellikle Kilis’e özgü uygulamalara 

sahip olanlarını sunmaya çalışacağız. Bahsi geçen formlar; Salâ (Salât), Temcîd ve 

Münâcât, Âmin Çağırma, Cuma Namazı, İstiğfâr, Tevhid Zikri, Mi‘râciyye, Mevlid, 

Mu‘cizât ve Güvey Koşması olarak sıralanmaktadır. 

  

Kilis’te, “Câmi Mûsikîsi” başlığımıza dair yaptığımız görüşmelerde hemen 

hemen her muhatabın söze “Salâ” ile başlaması, minareleri süsleyen güzel 

 
77 Nuri Özcan, “Câmi Mûsikîsi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1993), 7/102. 



  

37 

 

nağmelerden bahsetmesi sebebiyle Câmi Mûsikîsi formlarımızı anlatmaya Salâ ile 

başlamayı uygun gördük.  

 

   2.1.1. Salâ 

 

Arapça bir kelime olan Salâ (Salât), lügatte “dua, namaz, istiğfâr, rahmet, 

yüceltme, ikram, bildirme, ibadet etme, af dileme, yalvarma, ateşe tutma, kızartma” 

anlamlarına gelmektedir. Terim olarak ise “Hz. Peygamber’i (s.a.v.) metheden, 

kendisine Allah tarafından rahmet ve selâm dileyen, ailesine ve yakınlarına dua 

sözcükleri içeren serbest veya besteli bir üslupta okunan sözlerin genelini ifâde 

etmektedir.”78 Salât sözcüğü Kur’ân-ı Kerîm’de isim haliyle seksen üç ayette, fiil 

haliyle ise on iki ayette geçmekte olup toplamda doksan beş ayette karşımıza 

çıkmaktadır.79 Özellikle cuma günleri hutbede okunan Ahzab sûresinin elli altıncı 

ayetinde “Ey iman edenler! Siz de ona (Peygamber’e) salât edin, selâm edin.” 

ifâdesiyle ilâhî bir emir olarak karşımıza çıkan salât kelimesinin, Peygamberimiz 

(s.a.v.) döneminde selamlama anlamında “Salavât” veya “Salât-u Selâm” olarak 

ifâde edildiğini görüyoruz. 

Hz. Peygamber’e (s.a.v.) ithafen yapılan salâtlamalar dua niteliğinde olmanın 

yanında özellikle gelen vahyi desteklemenin ve her türlü halde Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) yanında olup O’nu incitmemeye özen göstermenin de bir ifâdesiydi. Bu 

bağlamda Allah’ın Hz. Peygamber’e (s.a.v.) salâtı iltifat, şan, şeref, lütuf, övgü ve 

rahmet; mü’minlerin Hz. Peygamber’e (s.a.v.) salâtı ise övgü, dua ve hayırla 

anmadır.80 

 Allah (c.c.) ve meleklerinin dahi salât ve selâmda bulunduğu kâinatın 

efendisine başta sahâbe efendilerimiz olmak üzere ümmeti de kayıtsız kalmamıştır. 

İçten gelen bir dua olmanın yanında bir selâmlama olarak da nitelendirebileceğimiz 

salât-u selâm, gerek Câmi Mûsikîsi’nde gerek Tekke Mûsikîsi’nde okunduğu gibi 

 
78 Nuri Özcan, “Salâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2008), 

36/15. 
79 Hüseyin Güllüce, “Salât Kavramı: Etimolojisive Bazı Mülahazalar”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 23 (Eylül 2005), 172. 
80 Fatih Koca, İslâm Tarihi ve Medeniyeti'nde Salâlar ve Salavâtlar (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 70. 



  

38 

 

düğünlerde, doğumlarda, uğurlama ve karşılamalarda da dilden düşmeyen bir niyaz 

olmuştur.  

Amelî mezheplerimizin özellikle namazlarda salât ve selâmda bulunmak 

konusundaki hassasiyetini görebiliyoruz. Şâfiî ve Hanbelî mezheplerine göre 

namazlarda salât-u selâm okumak vâcip olup, okunmadığı durumda namazın 

sıhhatine zarar verir. Mâlikî ve Hanefî mezheplerinde ise salât-u selâm sünnet-i 

müekked olup okunmadığı durumda namaz kerâhet ile sahih kabul edilir.81 

Salâ ve salât kavramlarıyla ilgili Hz. Peygamber (s.a.v.) dönemine dair 

mûsikî ile ilişkilendirilecek şekilde bir kullanımına rastlanmayıp, Hz. Ömer’in 

torunlarından Ömer b. Abdülaziz döneminde Allah’a ve Hz. Peygamber’e (s.a.v.) 

övgü ve selâm amaçlı kaleme alınan metinlerin mûsikî ile icrâsı “Salâ”, mûsikîsiz 

icrâsı ise “Salât-u Selâm” olarak adlandırılmaktadır.82 

Câmi Mûsikîsi’nde Dilkeşhâveran Sabah Salâsı, Hüseynî Cuma Salâsı, Mâye 

Cenâze Salâsı, Bayatî Bayram Salâsı, Salât-ı Ümmiye, Salât-ı Kemâliye, Salât-ı 

Münciye, Ferâciye olarak karşımıza çıkan salâtlarımız; tekkelerde “davet, çağırma, 

buyur etme” anlamında; mevlevîhânelerde yemek zamanında “Lokmaya Salâ”, 

mukâbele zamanı geldiğinde “Tennûreye Salâ”adı altında kullanılmıştır.83 

Tarikatların zikir merasimlerinde besteli veya bestesiz okunan salât-u selâmlar 

vardır. Salât-ı Ümmiye, Salât-ı Kemâliye, Salât-ı Melevân, Salât-ı Kutbiye, Salât-ı 

Münciye, Salât-ı Efdaliye gibi salavât çeşitleri vardır.84 

 

 

 

 

 
81 Ahmet Hakkı Turabi, “Bir Tekke Mûsikîsi Olarak Salât-ı Kemâliye ve Şanlıurfa’da Okunan Salât-ı 

Kemâliyelerle Karşılaştırılmalı Değerlendirilmesi”, Geçmişten Günümüze Urfa’da Müzik, ed. Hüseyin 

Akpınar vd. (Ankara: Gece Akademi Yayınları, 2019), 183. 
82 Uğur Alkan, “Osmanlı Kültüründe Salât-u Selâm Mûsikîsi Geleneği”, Artuklu Akademi 1/2 (Mayıs 

2015), 89. 
83 Turabi, “Bir Tekke Mûsikîsi Olarak Salât-ı Kemâliye ve Şanlıurfa’da Okunan Salât-ı Kemâliyelerle 

Karşılaştırılmalı Değerlendirilmesi”,184. 
84 Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 70. 



  

39 

 

2.1.1.1. Cuma Gecesi Salâsı Kilis Örneği 

 

 Kilis’te Salâ, geçmişten günümüze dek hem câmide hem de câmi dışında 

Kilis halkının hayatında geniş yer kaplamış, çocukluğundan ihtiyarlığına dek herkes 

Salâ’nın kulaklarda bıraktığı hoş sadâ ile büyümüştür. 

 Özellikle cuma geceleri verilen Salâlar ve bu Salâlarla birlikte fiziken ve 

ruhen hareketlenen Kilis halkı arasındaki muhabbet, mûsikînin insanın fıtratında 

bulunan bir nimet olduğunu ve her halinde insana kendisini ifâde etme fırsatı veren 

bir araç olduğunu anlatır niteliktedir. 

Kilis Hacı Mustafa Cümbüş Câmii müezzini Mehmet Sinan Nünükoğlu, 

“Kilis’teki Cuma Gecesi Salâları” hakkında şunları dile getirmektedir: 

“Kilis’e özgü olan en büyük farklılıklardan birisi cuma günü ve bugünden 

önceki cuma gecesiyle alakalı uygulamalardır. Öncelikle cuma gününden evvel 

perşembe günü müezzin İkindi Ezanı’nı okuduktan sonra bir salâtlama yapar. Ezan’ı 

Rast makamında okuduysa Salât’ı da Rast, Hicâz makamında okuduysa Salât’ı da 

Hicâz makamında okur. Eğer makam bilgisine derin bir şekilde sahip ise 

Osmanlı’dan bir gelenekle Ezan’ı da ardından okunan Salât’ı da Nevâ makamında 

okuyabilir. 

İkindi Ezanı’ndan hemen sonra yapılan Salât’ın amacı ise Müslümanlara bir 

sonraki günün cuma olduğunu haber edip bu geceden herkes çoluk çocuk câmiye 

gidecek ve cuma hazırlığı yapacaktır. Kilis’teki bu cuma hassasiyeti hissettirilecek 

şekilde yaşanmaktadır. Aynı zamanda bu salâtlama kadınlara cuma geliyor, 

“Cumalıklarınızı” yani fakire fukaraya, yetime öksüze ve kimsesizlere vermek 

istediklerinizi, yardımlarınızı gönderin ve böylece hazırlığınızı yapın demektir. 

Bunun yanında yine cuma gecesi Yatsı Namazı’ndan yaklaşık yarım saat 

veya kırk dakika evvel tekrar bir salâtlama yapılır ve şu şekilde icrâ edilir; 

Müezzin Efendi “الحال احسن  الى  لنا  حا  والاحوال حول  ل  الحو  محول  يا   Allahümme yâ) ”اللهم 

muhavvile’l-havli ve’l ahvâl, havvi’l-hâlenâ ilâ ahseni’l-hâli) diye giriş yaptıktan 

sonra bir Kasîde okur, Kasîde’den sonra ise bir İlâhî okur.  



  

40 

 

Eskiden yani merkezi sistem okumaları yokken Kasîde’den sonra okunan 

İlâhî’ye mahalledeki çocuklar da eşlik ederdi. Çocuklar bir araya gelir ve Müezzin 

Efendi mikrofonu onlara uzatır, minarelerden çocukların sesleri duyulurdu. Lakin 

günümüzde maalesef çocuklarımızın câmiye uzak kalması ve aynı zamanda Ezan ve 

Salâtlar’ın daha çok merkezi sistemden okunmasından dolayı bu uygulamayı 

göremiyoruz. 

Okunan İlâhîlerden sonra Müezzin Efendi aynı makamda “  الصلو ة والسلام عليك

اللهيا رسول   ”  (Essalâtu ve’s selâmu aleyk, aleyke yâ Rasûlallah) şeklinde salâtlamaya 

başlar. Yatsı Namazı vakti gelene kadar câmilerde sohbetler düzenlenir, hayır ve 

hasenâtı olan onu dağıtır. Daha sonra Yatsı Namazı’na geçilir.”85 

 

2.1.2. Temcîd ve Münâcât 

 

Bir Câmi Mûsikîsi formu olan “Temcîd”in lügatteki ma‘nâsı şu şekildedir: 

“Arapça bir isim olup şan, şeref ve büyüklük ma‘nâsına gelen “Mecd” den müteaddi 

sena ile ululamak ve tazim, terkim anlamında kullanılan bir kelimedir, çoğulu ise 

‘Temcîdât” olarak kullanılır.”86 İki kısımdan oluşan Temcîd formunun birinci 

kısmını Allah’ı medh ve senâ; ikinci kısmını ise Allah’a yalvarma ve yakarma 

bölümü oluşturur. İkinci kısmı oluşturan, mutasavvıf şairlerin ve bazı Divân 

şairlerinin Allah’a yakarışı kaleme aldığı manzum şiir olan “Münâcât” ise, “Necv” 

kökünden türeyip “fısıldaşmak ve bir sırrı paylaşmak” anlamlarına gelmektedir.87  

Mübarek gecelerde, özellikle Ramazan ayında, sahur vaktinden önce besteli 

ya da irticâlen okunan Temcîdler ile Allah yüceltildikten sonra yine aynı şekilde 

besteli veya irticâlen okunan Münâcâtlar ile bu yücelik karşısında kulun acziyeti dile 

getirilir. Bu icrâlar arasında okunan besteli veya bestesiz İlâhîleri de Temcîd olarak 

kabul edenler vardır.88 

 

 
85 Mehmet Sinan Nünükoğlu, Kişisel Görüşme, 12 Aralık 2019. 
86 Halil Can, “Dini Türk Mûsikîsi Lügatı”, Mûsikî Mecmûası, 224 (Mart 1967), 8. 
87 Muhsin Macit, “Münâcât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 31/563. 
88 Fatih Koca - Ahmet Hakkı Turabi, "Türk Din Mûsikîsi Formları", Türk Din Mûsikîsi ElKitabı, ed. 

Ahmet Hakkı Turabi (Ankara: Grafiker Yayınları, 2017), 96. 



  

41 

 

 2.1.2.1. Temcîd ve Münâcât Kilis Örneği 

 

Kilis’te minarelerden eksik olmayan Salâlarla birlikte okunan Temcîd ve 

Münâcâtlar, özellikle cuma geceleri, câmiler kapılarını, günahlarından kurtulmak ve 

Allah’tan af dilemek isteyenlere açması anlamına gelir. Cuma gecelerinin yanında 

özellikle sahur öncesinde okunan salâları süsleyen icrâlar da Kilis’te Temcîd olarak 

isimlendirilmektedir. Temcîd formu aslında Arapça güfteleri ifâde etmekte ise de 

Kilis’te okuyucunun yaptığı icrâda Arapça okunan kısım sadece icrânın girişinde 

bulunmaktadır. Devamında ise Münâcât olarak kabul edebileceğimiz manzum şiirler, 

İlâhîler ve salâtlama söz konusundur. 

Kilis minarelerinden okunan Temcîd ve Münâcâtların uyandırdığı hislere dair 

Ömer Şekeroğlu şunları dile getiriyor: “Müezzin Efendi’nin minareden Salâ 

okumaya başlayacağını anladığım vakit evimin balkonuna çıkar, ses kayıt cihazımı 

hazırlarım. Müezzin Efendi okuduğunu ruhundan hissederek okumaya başladığında 

gökyüzünü seyre dalar, ay ve yıldızın aydınlattığı gecenin yaratıcısı olan Allah’ı 

hatırlarım. Rabbimizin bizi ne kadar çok sevdiğini, kendisinden başka sığınacak 

kapının olmadığını, dönüşün yine kendisine olduğunu hatırlarım. Müezzin 

Efendi’nin Salâ’sı bitince ses kayıt cihazımı kapatır, hanımla birlikte câmiye varırız. 

Mümkün olduğunca namazlarımı hanımla birlikte cemaatle kılarım. Namazdan sonra 

İmam Efendi’nin duasına iştirak eder, günahlarımı hatıra getirir, tövbe kapısında el 

açıp dilenirim. Umulur ki Allah bize rahmeti ile muamele eylesin.”89 

Bu hissiyatla yaşayan Kilis halkının mutasavvıf şairleri de Allah’a yakarışı 

konu alan eserler kaleme almış ve minarelerden gönüllere dokunan güzel seslere 

güfte olmuştur. 

Ömer Şekeroğlu aracılığıyla ulaştığımız ve yıllar öncesinde Kilis semalarında 

yankılanan Temcîd, Münâcât örnekleri irticâlen yapılan okuyuşlar olduğu için notaya 

alınmamış, fakat çalışmamız adına oluşturulan kanaldan90 paylaşılarak ilgililerin 

istifadesine sunulmuştur. İcrâlara ait güfteler ise her bir kayıt bütünlüğünü koruyacak 

şekilde aşağıda paylaşılmıştır: 

 
89 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 14 Nisan 2019. 
90 Youtube (YT), “Kilis’te Dinî Mûsikî” (Erişim 24 Temmuz 2021).   



  

42 

 

Örnek 1 

 

Allahümme Yâ mufettiha’l-ebvâb 

İftah lenâ hayra’l-bâb 

 (اللهم يا مفتح الابواب افتح لنا خير الباب )

Meded yâ sâhibe’l-imdâd 

 

İlâhî bir güneşsin nûruna pervânedir bu âlem 

Yakan uşşâka ol muhriki sadâdır yâ Resûlallah 

Nebiler rûz-i mahşerde şefaat bekliyor senden 

Gönül şehrinde her medhe sezâsın yâ Resûlallah91 

 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Resûlallah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Habîballah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyide’l-evvelîne ve’l-âhirin 

Ve selâmun ale’l-mürselîn, ve’l-hamdulillâhi Rabbi’l-âlemîn 

 

* Örneğin icrâsı92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
91 Paylaşılan güfte Ali Ulvi Kurucu’ya ait olup Amir Ateş tarafından Bayati makamında İlâhi formu 

olarak da bestelenmiştir. Bkz. Nota Arşivleri (NA), “Türk Sanat Müziği” (Erişim 23 Temmuz 2021).   
92 Kilis’te Dinî Mûsikî, “Kilis Temcîd’i Örnek 1”, Youtube (5 Ağustos 2021, 15.00). 



  

43 

 

Şekil 3: Hüseynî – Arayı Arayı            

 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

44 

 

 

 

 

 

 

Arayı Arayı 

(İlahi) 

 

Arayı arayı bulsam izini 

İzinin tozuna sürsem yüzümü 

Hak nasip eylese görsem yüzünü 

Ya Muhammed canım arzular seni 

Hak Muhammed canım arzular seni 

 

Ali ile Hasan, Hüseyin anda 

Sevdası gönlümde, muhabbet canda  

Bir mübarek sefer olsa da gitsem 

Kābe yollarında kumlara batsam93 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
93 Paylaşılan güfte 13-14. yüzyılda yaşamış olan, mutasavvıf Türk şairi Yûnus Emre’ye ait olup elde 

edilen kayıtta bilindiğin dışında farklı bir melodiyle okunduğu için nota örneği paylaşılmıştır. Bkz. 

Mustafa Tatcı, “Yûnus Emre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 43/600-606. 



  

45 

 

Örnek 2 

Allahümme yâ muhavvile’l-havli ve’l ahvâl 

Havvi’l-hâlenâ ilâ ahseni’l-hâlî yâ Allah 

 (اللهم يا محول الحو ل والاحوال حول حا لنا الى احسن الحال)

 

Ulu dergâhına tuttum da İlâhî yüzümü 

O rahîm eşfâk olan va‘dine diktim gözümü 

 

Beni benden daha a’la biliyorken özümü 

Şu iki cümleye hasrettim Efendim sözümü 

 

Mâlik’e emrederek dûzahına atma bizi 

Hazret-i Fahr-i Cihân hürmetine yakma bizi 

Meded yâ Allah 

Cürmümü mü’terifim hâlimi etti ifşâ 

Sana isnâd edemem zulmü hem etmem hâşâ 

 

Vuruyorken başımı şimdi nedâmetle taşa 

İşte ikrâr-ı zünûb etmedeyim haysü teşâ 

 

Mâlik’e emrederek dûzahına atma bizi 

Hazreti Fahr-i Cihân hürmetine yakma bizi 

Meded yâ Allah94 

 
94 Paylaşılan güfte Hüseyin Güleç’e aittir. Bkz. İlâhî Sözleri (İS), “Hüseyin Güleç-Ulu Dergâhına 

Girdim” (Erişim 24 Mart 2022). 



  

46 

 

…İlâhî… 

 

Yâ Resûlallah firâkın yaktı ben soldum bugün  

Ah nasıl etsem tahammül dertliyim doldum bugün 

Sîne sûzan, dîde giryân, dil perîşan, kıl meded 

Bîkesim bîçâre lütfet, çaresiz kaldım bugün  

 

Yâ Resûlallah, yâ Habîballah 

Yâ Resûl, yâ Habîb, yâ Nebiyyallah 

 

Hâk-i pâyin pür şifâdır şüphesiz mücrimlere 

Arttı derdim bir şifâ almak için geldim bugün 

Rahmetenli’l-âleminsin, sen Şefîü’l-müznibîn 

Ey kerem ummanı sultânım ümid buldum bugün 

 

Yâ Resûlallah, yâ Habîballah 

Yâ Resûl, yâ Habîb, yâ Nebiyyallah95 

 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Resûlallah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Habîballah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Nebiyyallah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyide’l-evvelîne ve’l-âhirin 

Ve selâmun ale’l-mürselîn, ve’l-hamdulillâhi Rabbi’l-âlemîn 

*Örneğin icrâsı96 

 

 

 
95 Paylaşılan güfte Nuri Baş’a aittir. Bkz. Nuri Baş, “Yâ Resûlallah”, İslâm’ın İlk Emri Oku (Dinî, 

İçtimaî, Edebî Aylık Mecmua) Dergisi 10/110 (Mayıs 1971), 13.  
96 Kilis’te Dinî Mûsikî, “Kilis Temcîd’i Örnek 2”, Youtube (6 Ağustos 2021, 16.00). 



  

47 

 

Örnek 3 

 

Allahümme Yâ müfettiha’l-ebvâb 

İftah lenâ hayra’l-bâb 

 (اللهم يا مفتح الابواب افتح لنا خير الباب )

Meded yâ sâhibe’l-imdâd 

 

Lütfun dileriz Mevlâ bizi mahrûm eyleme 

Ey âlâlardan âlâ bizi mahrûm eyleme 

Yâ Kerîm Allah 

 

Benim günahım çoktur, haddû peymânı yoktur 

Senin fazlın da çoktur, bizi mahrûm eyleme 

Yâ Kerîm Allah 

 

Mademki can tendedir, cümle isyân bendedir 

Lütfu ihsan sendedir, bizi mahrûm eyleme 

Yâ Kerîm Allah 

 

Halâs eyle nârından, ayırma civârından 

Cennette cemâlinden, bizi mahrûm eyleme 

Yâ Kerîm Allah97 

 

*Örneğin icrâsı98 

 

 

 

 

 

 
97 Paylaşılan güfte 13-14. yüzyılda yaşamış olan, mutasavvıf Türk şairi Yûnus Emre’ye aittir. Bkz. 

Tatcı, “Yûnus Emre”, 43/600-606. 
98 Kilis’te Dinî Mûsikî, “Kilis Temcîd’i Örnek 3”, Youtube (7 Ağustos 2021, 17.00). 



  

48 

 

Örnek 4 

Allahümme yâ muhavvile’l-havli ve’l ahvâl 

Havvi’l-hâlenâ ilâ ahseni’l-hâlî yâ Allah 

( والاحوال حول حا لنا الى احسن الحالاللهم يا محول الحو ل   ) 

 

Rûz-i mahşerde bizi yâd eyle Allah aşkına 

Kâre yüzle varamam dâd eyle Allah aşkına 

Affedip isyânımız şâd eyle Allah aşkına 

Âteş-i dûzahdan âzâd eyle Allah aşkına 

Yâ Muhammed bize imdâd eyle Allah aşkına 

 

 

Senden olmazsa inâyet ger işim fersûdedir 

Bilirim hergîz işimde ilticâ beyhûdedir 

Bahr-i isyân gârîkiyem cism-ü cân heyrettedir 

Âteş-i dûzahdan âzâd eyle Allah aşkına 

Yâ Muhammed bize imdâd eyle Allah aşkına 

 

Geldiğim günden berî dünyaya giryân eylerim 

Zerrece yoktur sevâbım cürm-ü isyân eylerim 

Dest-gîr olmaz isen hayretle efgân eylerim 

Âteş-i dûzahdan âzâd eyle Allah aşkına 

Yâ Muhammed bize imdâd eyle Allah aşkına99 

 

 

 

 

 

 
99 Paylaşılan güfte Nakşibendiyye şeyhi Abdullah Sermest Efendi’ye aittir. Aynı güfteye ait iki farklı 

icrâ bulunup ikinci örnek devamında “Gâni Mevlâ’m nasip etse varsam ağlayı ağlayı” isimli İlâhî 

okunmuştur. İcrâsı ise çalışmamızın kanalı üzerinden paylaşılmıştır. Bkz. Kilis’te Dinî Mûsikî, “Kilis 

Temcîd’i Örnek 6”, Youtube (10 Ağustos 2021, 20.00). 



  

49 

 

…İlâhî… 

 

Halimiz n’ola mahşerde, cümle âlem düşer derde 

O dar günde seni nerde, bulayım yâ Resûlallah 

O dar günde seni nerde, bulayım yâ Habîballah 

 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Resûlallah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Habîballah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Nebiyyallah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Şefialllah 

 

Sana geldim yaş içinde, bu gönlüm kir pas içinde 

Hep ömrüm iflas içinde, n’olayım yâ Resûlallah 

Hep ömrüm iflas içinde, n’olayım yâ Habîballah 

 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Resûlallah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Habîballah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Nebiyyallah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Şefialllah 

 

Müslümanlar boyun eğer, seni görmek ister meğer 

Uğrunda ölmeye değer, öleyim yâ Resûlallah 

Uğrunda ölmeye değer, öleyim yâ Habîballah 

 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Resûlallah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Habîballah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Nebiyyallah 

Salâtullah, Selâmullah, Aleyke yâ Şefialllah100 

 

 

 

 
100 Paylaşılan güfte Ahmet Akgül’e aittir. Bkz. Ahmet Akgül, Ah-u Figan’ım (Konya: Kültür 

Yayıncılık, 2003), 56. 



  

50 

 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Resûlallah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleykeyâ Seyyidenâ yâ Habîballah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyide’l-evvelîne ve’l-âhirin 

Ve selâmun ale’l-mürselîn, ve’l-hamdulillâhi Rabbi’l-âlemîn 

 

*Örneğin icrâsı101 

 

 

Örnek 5 

 

Allahümme Yâ müfettiha’l-ebvâb 

İftah lenâ hayra’l-bâb 

 (اللهم يا مفتح الابواب افتح لنا خير الباب )

Meded yâ sâhibe’l-imdâd 

 

İlâhî cennet evine 

Girenlerden eyle bizi 

Yarın orda cemâlini 

Görenlerden eyle bizi 

 

Mahşerde halk ola hayrân 

Çok yürekler ola püryân 

Arşın gölgesinde seyrân 

Edenlerden eyle bizi yâ Kerîm Allah 

 

Yâ Kerîm Allah, yâ Hayyu yâ Kayyum yâ Samed 

İhsânına yoktur aded 

Firdevs bahçesinde ebed 

Kalanlardan eyle bizi yâ Kerîm Allah 

 

 
101 Kilis’te Dinî Mûsikî, “Kilis Temcîd’i Örnek 4”, Youtube (8 Ağustos 2021, 18.00). 



  

51 

 

Şu dünyanın cefası çok 

Kimi aç gezer kimi tok, 

Şol mizânda sevâbı çok 

Gelenlerden eyle biz yâ Kerîm Allah 

 

Bakma dünyanın vârına 

Düşüp dâim Hak yoluna 

Ber’âtını sağ eline  

Alanlardan eyle bizi 

 

Mü’minlere rahmet ola 

Münâfıklar mahrum kala 

Yûnus eder doğru yola 

Gidenlerden eyle bizi 

Yâ erhamme’r-Râhimîn102 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
102 Paylaşılan güfte 13-14. yüzyılda yaşamış olan, tasavvuf ve halk şairi Yûnus Emre’ye aittir. Bkz. 

Tatcı, “Yûnus Emre”, 43/600-606. 



  

52 

 

…İlâhî… 

 

Sen gittin ümmetin çaresiz kaldı 

Öksüzler, yetimler sahipsiz kaldı 

 

Dünyada dört bir yanı zulüm sardı 

Mazlumlar boynu bükük garip kaldı 

Yetimler boynu bükük garip kaldı 

Nerdesin? 

 

Nerdesin? Göz yaşlarımız sel oldu 

Nerdesin? Yandı yüreğim kahroldu 

Nerdesin? Ümmetin perişân oldu 

Nerdesin? 

 

Nerdesin? Can Hüseyn’im şehit oldu 

Nerdesin? Kerbelâ kanla doldu 

Nerdesin? Zeyneb’in perişân oldu 

Nerdesin? 

 

Sen yokken Ebubekir yanar oldu 

Ömer’i, Osman’ı ayrılık vurdu 

Bilal’im Ezan okuyamaz oldu 

Ali’yle Fatma’nın gülü soldu 

Ali’yle Fatma’nın gülü soldu 

Nerdesin? 

 

Nerdesin? Göz yaşlarımız sel oldu 

Nerdesin? Yandı yüreğim kahroldu 

Nerdesin? Ümmetin perişân oldu 

Nerdesin? 

 



  

53 

 

 

Nerdesin? Can Hüseyn’im şehit oldu 

Nerdesin? Kerbelâ kanla doldu 

Nerdesin? Zeyneb’in perişân oldu 

Nerdesin? 

 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Resûlallah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleykeyâ Seyyidenâ yâ Habîballah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyidenâ yâ Nebiyyallah 

es-Salâtu ve’s-selâmu aleyk, aleyke yâ Seyyide’l-evvelîne ve’l-âhirin 

Ve selâmun ale’l-mürselîn, ve’l-hamdulillâhi Rabbi’l-âlemîn. 

  

 *Örneğin icrâsı103 

 

Ayrıca Kilis’te icrâ olarak ulaşamadığımız fakat zamanında Kilis 

câmilerindeki birçok minareyi süslediğini düşündüğümüz, Kilisli mutasavvıf şairler 

tarafından kaleme alınmış olan Münâcât türü metinler de aşağıda paylaşılmıştır:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
103 Kilis’te Dinî Mûsikî, “Kilis Temcîd’i Örnek 5”, Youtube (9 Ağustos 2021, 19.00). 



  

54 

 

Münâcât (Kilis’e Has Bir Salâ) 

Allahümme yâ muhavvile’l-havli ve’l ahvâl 

Havvi’l-hâlenâ ilâ ahseni’l-hâlî yâ Allah 

( الحو ل والاحوال حول حا لنا الى احسن الحالاللهم يا محول  ) 

Yâ mukallibe’l-kulûb! / Ey kalpleri halden hale çeviren Allah’ım! 

Sebbit kalbî alâ dînike / Kalbimi dinin üzerine sabit kıl. 

 104(يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك)

 

Yâ Fettâhu yâ Alîm ve yâ Rezzâkı yâ Kerîm 

Yâ delile’l-müteheyyirîn ve yâ emâne’l-hâifîn 

Yâ Hayy yâ Kayyûm yâ Bedî‘es-semâvâtı ve’l ard 

Yâ ze’l-Celâli ve’l ikrâm yâ Allah 

 

Yâ Mâlike’l memâlik neccinâ an cemî’il mehâlik 

Ente’l-meliki’l-kaviyyü’l-Bâki ve külle şey’in Hâlik 

Yâ Hâfiyye’l-eltâf neccinâ mimma nehâfü yâ Allah 

 

Yâ müyessire’l-murâdât 

Yâ Kādiye’l-hâcât yâ Mucîbe’d- da‘vât 

Yâ Veliyye’l-hasenât yâ Rahîme’l-fukarâ 

Ve’l-ğurebâi ve’l duefâ ve’l-mesâkîne yâ Allah105 

 

 
104 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et- Tirmizî, el-Câmi‘u’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Ebü’l-Eşbâl Ahmed b. 

Muhammed Şâkir b. Ahmed b. Abdülkādir (Kahire: Âlemü’l Kütüb, 1356/1937), “Deavât”, 90 (No. 

124). 
105 Paylaşılan güfte lâedrîdir. Bkz. Hâfız Abdurrahman Sinanoğlu (ed.), Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, 

Gazel, Kasîde, Koşma” (İstanbul: Kilis Kültür ve Dayanışma Derneği Yayınları, 2016), 51. 



  

55 

 

Münâcât 

 

Birbirini takip ediptir ol leyâl-i pür cefâ 

İptila hâsıl edip tebdil eder olur safâ 

 

Kâdirân kim seng-i kabrinden sökerken Fâtiha 

En zaif ümide bel bağlar hayal-i zuafâ 

 

Fariğ olma gayret-i müfid-i âlem olmadan 

İnfiâl-i bî-ümid olmaksa vermez bir şifâ 

 

Mahkeme-i kalb-i vicdânından olsun berâtın 

Kim ne derse deyedursun kulak asma boş lafa 

 

Tatbik eylesen yeter vicdânın ahkâmını 

Hâli müşkül eylemek çün sorma başka tarafa 

 

Fikr-i zikretmek gerekir kaçma fikreylemeden 

Fikre tam gelmez ise her şey hurafa 

 

Zibaha bir zerre kantar ahzederken çevreden 

Kâinatın her işini kim demiş almaz kafa 

 

Kābe-i sinende yani kalb-i makâmında bul 

Ol Habib-i Kibriya’yı pür nevâ-ı pür vefâ 



  

56 

 

Hâlli faslı pür muammâyı felektir Sağır’a 

Girmemiş bir nesne olmaz bil derûn-u mushâfa 

 

Yâd-ı ulvisiyle cismin zerre zerre mâl a mâl 

Bu sebepten Mustafa’yım, Mustafa’yım, Mustafa106 

 

 

Münâcât 

 

Ey olan vakıf-ı ahvâl-ı heme mahlûkât 

Ey olan melce-i mecmu-u mutiân-ı usât 

Geçti ömrün heves-i nefs ile heyhât heyhât 

Ne güzel söylemiş âtideki beyti bir zât 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime 

 

Müddet-i ömrümü beyhûde geçirdim eyvâh 

Kaplamış nefs-i cürüm kârımı hep çirk-i günâh 

Affeder eyler ise cürmümü ancak Allah 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime 

 

 

 

 
106 Paylaşılan güfte Sağır Katip’e aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 30. 



  

57 

 

Her ne ettim ise nefsime oldum hâdim 

Bir hayır görmedim oldu sebeb-i berbâdim 

Oldum ettiklerime can-u gönülden nâdim 

Şeb-i rûz oldu lisânımda şükür mutâdım 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime 

 

Bir pulu değmedi hep eylediğim zevk-ü safâ 

Bulamadım hiçbirisinde eser-i nefy-ü vefâ 

Gelmedi hatırıma zerre kadar zevk-ü safâ 

Anladım şimdi ne olduğunu fâni dünya 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime 

 

Yaşamak istediğin gibi bu dünyada muhâl 

Bilerek olmadayız hırs-ı tamâ’la iğfâl 

Bakma alayış-ı ikbâline hep zıll-ı hayâl 

Ede gör Hak’ka rücû geçti zamânı imhâl 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime 

 

 

 

 

 



  

58 

 

Düşeren hırsa beni saika-i tûl-i emel 

Fart-ı iğfal ile ettirmedi bir hayr-i amel 

Fırsat eyyâmı mürûr etmede yaklaştı ecel 

Şimdi aklım yeterek geldi bana tâm-ı kesel 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime 

 

Dehre geldim de ne noksânımı tekmîl ettim 

Bunca çaldım çabaladım da ne tahsîl ettim 

Sû-i ahlâkımı ne terk, ne de tâdîl ettim 

Tövbekâr olmayı son vaktime tecîl ettim 

Tövbe yâ Rabbi hatâ râhına gittiklerime 

Bilip ettiklerime, bilmeyip ettiklerime107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
107 Paylaşılan güfte Mehmed Sezai’ye aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 104. 



  

59 

 

Münâcât-ı Zihnî 

 

Ben şevk ile midhatger-i sultân-ı Hüseyn’em 

Nefretkeş-i â‘dây-ı asîl-i nesebeynem 

Merdân-ı Hüdâ râhına hâk-i kademeynem 

Gayri değilem anla bu esrârı ki aynem 

Ben bende-i dergâh-ı Resûl-i Sakaleyn’em 

Ben âşık-ı sıdkâver-i Cedde’l-Hasaneyn’em 

 

Ref’ oldu gözümden hemecâ perde-i zulmet 

Gönlümde ziyâ saldı benim mihr-i muhabbet 

Zerre kadar etmem şu fenâ âleme rağbet 

Dünyâyı denîye dahî baş eğmezsem elbet 

Ben bende-i dergâh-ı Resûl-i Sakaleyn’em 

Ben âşık-ı sıdkâver-i Cedde’l-Hasaneyn’em 

 

Şimşîr-i muhabbetle kesüp kayd-ı sivâyı 

Çekdim yed-i ümmid ile dâmen-i ridâyı 

Çekmem elem-i keşmekeş-i çûn-ı çirâyı 

Hâheş edemem rütbe-i iklim-i fenâyı 

Ben bende-i dergâh-ı Resûl-i Sakaleyn’em 

Ben âşık-ı sıdkâver-i Cedde’l-Hasaneyn’em 

 

Dil uğradı bir hâlete mürşid nefesinden 

Dâreyni elim çekti hevâyı hevesinden 



  

60 

 

Çıksa dahî o bülbül-i ruhum kafesinden 

Zannetme gönül fâriğ olur mültemesinden 

Ben bende-i dergâh-ı Resûl-i Sakaleyn’em 

Ben âşık-ı sıdkâver-i Cedde’l-Hasaneyn’em 

 

Ey Zihnî-i rumâli der-i Hazret-i Sermest 

Sahbâyi hakikat ânı kılmış ebedî mest 

Serpenç-i aşk etti gârîbânımı derdest 

Yazdı bu iki mısra-ı ikrarıma peyvest 

Ben bende-i dergâh-ı Resûl-i Sakaleyn’em 

Ben âşık-ı sıdkâver-i Cedde’l-Hasaneyn’em 108 

 

2.1.2.2. Âmin Çağırma 

 

Âmin çağırma, Kilis’te özellikle 20-30 yıl öncesine kadar her Ramazan 

ayında yaşatılmaya çalışılan köklü bir ritüel olarak bilinmektedir. Ramazan ayının 

son Cuma’sında minareden okunan Methiyeler, Kasîdeler ve yapılan dualar arasında 

yapılır. Hazırda bulunan çocuklar, Müezzin Efendi’nin işaretiyle üç kere “Amiiin, 

Âmiiin, Âmiiin” diyerek yapılan icraya eşlik ederler.109  

Bu vesile ile Kilis halkı, Ramazan’ın son Cuma’sı olduğunun farkına varır. 

Ramazan’ın sonuna gelinmesinden dolayı duyulan hüzne, çocukların bayrama 

kavuşma sevinci eşlik eder. Unutulmaya yüz tutan bu gelenek, Kilis halkına 

hatırlatılmak adına 2019 yılının Ramazan ayında   Kilis Ulu Câmii’nde icrâ 

edilmiştir.110  

 
108 Paylaşılan güfte Zihni Baba’ya aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 128. 
109 Muhammed Talha Özdemir, Kişisel Görüşme, 11 Aralık 2021. 
110 Mutlu Naim Salihoğlu, “Kilis’te Âmin Çağırma Geleneği Yaşatılıyor”, Kilis Postası Gazetesi (1 

Haziran 2019), 13. 



  

61 

 

2.1.3. Cuma Namazı Mûsikîsi Kilis Örneği 

 

Cuma günü ise Cuma Namazı’ndan bir saat evvel yine salâtlama yapılır. Salât 

okunmadan önce “Yâ muhavvile’l hâl” veya “Medet yâ sâhibe’l-imdât” gibisinden 

bir giriş ardından bir Kasîde ve bir İlâhî okunduktan sonra Salât okunur. Özellikle 

Gaziantep’te hiçbir câmide böyle bir uygulama (Salât öncesi Kasîde ve İlâhî) yoktur. 

Cuma Namazı’nın sünneti ve hutbesi arasında çoğu yerde “  ملاءکته و  الله  إن 

النبي  على   Ayet-i (…İnnellâhe ve melâiketehu yusallûne ale’n-nebiyy) ”يصلون 

Kerîme’si okunurken Kilis’te bunun yerine üç İhlâs okunur ve Fâtiha alınır. Fakat 

Osmanlı’dan süre gelen gelenek yukarıdaki Ayet-i Kerîme’nin okunmasıdır. Bunun 

dışında genel uygulamalardan pek farklı bir uygulama yoktur. 

Ayrıca cuma günleri Sabah Namazı’nın farzından sonra özellikle esnaflar 

olmak üzere cemaat Salât-ı Kemâliye halkası oluşturup belli bir süre Salât getirir ve 

iş yerlerine gitmek üzere câmiden ayrılırlar. 

 

2.1.4. İstiğfâr 

 

Allah’tan bağışlanma dilemek olan İstiğfâr, genellikle bestesiz bir şekilde 

irticâlen yapılan icrâlar olup bunun dışında câmi ve tekkelerde okunan besteli 

okuyuşları da mevcuttur.111 

Genel okuyuş şöyledir; “  أستغفرالله أستغفرالله استغفرالله العظيم الکريم الرحيم الذى لا إليه إلا

إنه هوالتواب الرحيم. وأتوب إليه. ونس ءله التوبة والمغفرة والهداية لنا، الحى القيوم هو ”  

(Estağfirullah, Estağfirullah, Estağfirullah, el-Azîm, el-Kerîm, er-Rahîm, ellezî lâ 

ilâhe illâ Hû, el-Hayye’l-Kayyûme ve etûbu ileyh, ve nes’eluhu’t-tevbete ve’l-

mağfirate ve’l-hidâyete lenâ, innehu huve’t-tevvâbu’r-Rahîm.)112 

 

 
111 Fatih Koca, İslâm Medeniyeti'nde Salâ ve Salavât Geleneği -Anadolu Örneği- (Ankara: DİB 

Yayınları, 2017), 56. 
112 Koca -Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 96.  



  

62 

 

2.1.4.1. İstiğfâr Kilis Örneği 

 

Cuma gecesi Yatsı Namazı kılınıp tesbih bölümüne geçildikten sonra yine 

Kilis’teki farklı bir uygulama ortaya çıkar. Kilis’te İstiğfâr alma (yörenin ifâdesiyle 

nikah tazeleme) diye bir uygulama vardır. 

İlk önce istiğfâr duası ile başlanıp “Âmentü duası” okunur. Duanın sonunda 

yer alan “  ..الموت حق  ifâdesinden sonra (…ve’l ba’suba’del mevti hakkun) ”والبعث بعد 

İmam Efendi sesini kısar cemaat hep bir ağızdan kelime-i şehâdet getirir. İmam şevk 

ile diye bağırınca ilkinden daha yüksek bir sesle kelime-i şehâdet tekrarlanır ve 

üçüncü kez imam aşk ile diye bağırınca câmide çok yüksek bir sesle cemaat kelime-i 

şehâdet getirir. Sonrasında nikah duası “  ”  ...اللهم انى أريد أن اجددالا يمان والنکاح تجديدا بقول

(Allahümme innî ürîdü en üceddide’l-îmâne ve’n-nikâha tecdîden bi-kavli…) okunur. 

Ardından “ الله رسول  محمد  الاالله   (Lâ ilâhe illallah Muhammeddün Rasûlullah) ”لااله 

diyerek cemaatin katılımıyla Tevhid’e geçilir. Sonra “ ...التها فقب  زوجتي  زوجة   ”اشهدکم 

(Üşhidukum zevvectü zevceti fe kabiltuha…) duası okunup Bakara sûresinin son 

âyetlerine geçilir. Böylece cuma gecesi nihayete erer. Antakya’da da bu uygulamayı 

görebiliyoruz.”113 

Neden nikah tazeleme olarak isimlendirildiğini sorduğumuzda ise sayın 

Nünükoğlu sebebini şu cümleleri ile açıklıyor: 

“Bu uygulamaya nikah tazeleme denilmesine bir sebep; Kilis’te yaygın olan 

zihniyete göre hafta içi olur ki hanımı ile münasebetlerinde herhangi bir sorun 

yaşanmış ise cuma gecelerindeki bu icrâ ile nikah yeniden tazelenmiş kabul edilir. 

Bu anlamda özellikle cuma gecesi Yatsı Namazı Kilis için ayrı bir önem arz 

etmektedir. Buna istinaden yüzyıllardır bu gelenek böyle gelmiş ve devam 

etmektedir.”114 

 

 

 

 
113 Mehmet Sinan Nünükoğlu, Kişisel Görüşme, 25 Mart 2019. 
114 Mehmet Sinan Nünükoğlui Kişisel Görüşme, 25 Mart 2019. 



  

63 

 

2.1.5. Tevhid Zikri 

 

Sözlükte “tek ve bir olmak” anlamına gelen vahd (vahdet, vühûd) kökünden 

türeyen Tevhid, bir şeyin bir ve tek olduğu anlamına gelmektedir.115 İslâm dininde 

imanın ilk şartı olarak kabul edilen Tevhid, terim olarak ise Allah’tan başka bir ilâh 

olmadığını ifâde etmektir. Kur’ân-ı Kerîm’de isim ve sıfatlarıyla bizlere kendisini 

tanıtan Allah, yarattığı ve yaşattığı canlı cansız her türlü varlığı (düşünen ve öğüt 

alan) herkes için birliğine delil kılmıştır. Naklî delillerin yanında aklî delillerle de 

sabit olan Allah’ın birliği, inancımızla birlikte yaratılışımızın da temelini oluşturur. 

Bezm-i elestte Allah ile kulların yaptığı sözleşmedeki şartlardan birisi de yaratıcıya 

şirk koşmamak olup, o fıtrat üzere yaratılan insan ruhu sahibine dönene dek bu 

mücadeleyi verecektir. Bunun bilincinde olan ve buna şahitlik yapan her mü’min, 

“La İlâhe İllallah” zikrini dilinden düşürmemekte her anında ve her halinde kelime-i 

tevhid ile kulluğunu pekiştirmektedir. 

 

2.1.5.1. Tevhid (Töhüd) Zikri Kilis Örneği 

 

Anadolu insanının evde, çarşıda, câmide, tekkede velhasıl hayatının her 

deminde dilinden düşürmediği kelime-i tevhid, Kilis’te de her bir kula Allah’ı 

hatırlatan, ruhu rahatlatan yegâne zikir olmuştur. Özellikle cenaze defninden sonra 

halk arasında yapılan zikre hassasiyet gösterilmektedir. Mehmet Sinan Nünükoğlu bu 

uygulamayı şöyle anlatıyor: 

“Cenaze adabıyla alakalı konuşur isek Kilis’te cenaze gününün son gecesinde 

halk bir araya gelerek Tevhid çeker. Kilis’te halk, Tevhid yerine “Töhüd” olarak 

ifâde eder bunu. Yöresel dil farklılığı diyebiliriz buna. 

 İslâm’da her ne kadar cenaze günü 3 gün olarak ifâde edilse de cenaze 

sahiplerinin isteği ve gelip gidenlerin yol durumlarına göre Kilis’te bu bazen bir 

haftayı bulabilmektedir. Örneğin pazartesi vefat eden bir cenazenin son günü cuma 

 
115 Mevlüt Özler, “Tevhid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2012), 41/22. 



  

64 

 

ise o gün için cenaze evinde veya kurulan çadırlarda İkindi Namazı’na müteakip 

mevlid okunup yemek ikramı yapılacağı duyurulur. Aynı gün Yatsı Namazı’na 

müteakip cenaze evine en yakın câmide Tevhid çekileceği asılan yazılarla ve 

minarelerden ilan edilir. Cenaze yakınları ve gelmek isteyenler de duyurulan câmide 

hazır bulunur.  

Kadınlar ve erkekler bu zikre kendi bölümlerinde katılırlar. O geceye özel 

Tevhid zikrinin çekileceği câmide, zikrin o câmide çekileceğinin anlaşılması adına 

bir Salâ verilir. Eğer merkezi yayına bağlı ise merkezi yayından ayrılır ve Salâ 

sadece o câmiden duyulur. 

Minarelerin ve câminin ışıkları yakılır ve Tevhid’e hazırlık yapılır. Yatsı 

Namazı’ndan evvel durumu müsait olan cenaze sahipleri gelen cemaate şerbet vb. 

ikramlarda bulunur. Yatsı Namazı kılındıktan sonra İmam Efendi, Müezzin Efendi, 

misafir hocalar ve câminin sesi güzel olan cemaati bir çember oluşturur. 

İlk olarak mikrofonu eline alan İmam Efendi “  فا علم انه”  (Fa’lem ennehu) der ve üç 

tesbih (99x3) makamlı bir şekilde “ لا إله إلا الله” (Lâ ilâhe illallah) zikri çekilir. Kilis’e 

özgü birkaç farklı usulde söylenir. Kaydına ulaştığımız örneği inceleyecek olursak; 

Birinici ve ikinci tesbihte “لا إله إلا الله” (Lâ ilâhe illallah) ifâdesi Rast makamda Nim 

Sofyan usulde çekilir. Birinci (metronom değeri: 40) ve ikinci (metronom değeri: 50) 

tesbih arasındaki tek fark, ikinci tesbihte temponun biraz daha hızlı olmasıdır. 

 

Şekil 4: Rast -Tevhid (Töhüd) Zikri                         

 

 



  

65 

 

Üçüncü tesbih ise aynı usulde, perde yükseltilerek Uşşâk makamında ve 

ortamdaki coşkuyla birlikte daha hızlı bir tempoda çekilir. 

 

Şekil 5: Uşşâk -Tevhid (Töhüd) Zikri                         

 

Ardından İmam Efendi mikrofonu eline alır ve namaz sonrasında tesbih 

sonunda okunan “لا إله إلا الله وحده لا شريك له” (Lâ ilâhe illallahû vahdehû lâ şerîkeleh...) 

duasını okur. Arada Kasîde veya İlâhî de okunabilir. Dua biter bitmez İmam Efendi 

“el-Evvelü Allah, el-Âhiru Allah, ez-Zahiru Allah, el-Batınu Allah, el-Hâdî Allah, 

El-Bâkî Allah..” esmâlarını sıralarken her birinde cemaatten birisi yüksek sesle 

“Celle Celâluh” diyerek eşlik eder ve esmâü’l-hüsnâ zikredilir. En sonunda İmam 

Efendi “الله قلبهي  في  كان   dediğinde cemaat zaten (Femen kâne fî kalbihî Allah) ”فمن 

kendine çeki düzen vermiştir.  Hep bir ağızdan “Allahû Allah” zikri bir tesbih aynı 

tempoda, sabit bir makamda çekilmeye başlanır ve sona yaklaştıkça tempo hızlanır. 

Ardından bir Kur’ân okunur. Sonrasında hayır için varsa ikramlar dağıtılır. İmam 

Efendi okunan Kur’ân ve çekilen Tevhid’ten hâsıl olan sevabı Hz. Peygamber’den 

(s.a.v.) başlamak üzere silsileyi sayıp en son cenaze ruhuna hediye eder ve bitirir. 

Yapılan dualar İmam Efendi’nin tercihi ve maharetine göre irticâlî bir mûsikî ile 

süslenebilmektedir. 

Câmiden sonra İmam Efendi ve iştirak etmek isteyenler topluca cenaze evine 

gider, orada da bir Kur’ân okunur ve Fâtiha çekilerek nihayete erdirilir.”116 

 
116 Mehmet Sinan Nünükoğlu, Kişisel Görüşme, 10 Nisan 2019. 



  

66 

 

2.1.6. Mi‘râciyye 

 

Peygamber Efendimiz’in (s.a.v.) Mescid-i Aksâ’dan Allah’ın katına yani 

mi‘raca yükselişini anlatan eserlere Mi‘râciyye denir. Müslüman milletlerin edebiyat, 

minyatür, hat, mûsikî, kitap gibi birçok sanatına konu olan mi‘rac mu‘cizesinin, 

Osmanlı döneminde Mevlid gibi bir form oluşturduğu görünmektedir.117 Ayrıca Ka’b 

b. Züheyr’in (ö. H.24/M.645) kaleme aldığı “Kasîde-i Bürde” içerisinde de on bir 

beyit ile mi’rac mu‘cizesine değinilmiştir.118 

Türk İslâm Edebiyatı’nda kaleme alınan eserler dışında, Dinî Mûsikî alanında 

Mi‘râciyye denilince akla gelen en önemli eser şüphesiz ki Kutbü’n-Nâyi Osman 

Dede tarafından bestelenen ve Türk Mûsikîsi’nin en uzun ve sanatlı eseri olan 

“Mi‘râciyye”dir. Sözleri de Osman Dede’ye ait olan Mi‘râciyye, Recep ayının 27. 

Gecesi olan Mi‘rac kandilinde selâtin câmilerde ve bazı dergahlarda okunmakta 

olup; Segâh, Müsteâr, Dügâh, Nevâ, Sabâ, ve Hüseynî makamları başlığı altında altı 

hâne ve her hânenin başında okunan Tevşîhlerden oluşmaktadır.119 Tekkelerin 

kapatılması ile kaybolduğu ifâde edilse de merhum Ahmet Hatipoğlu tarafından koro 

ve solo halinde kayıt altına alınmış, TRT repertuarına kazandırılmıştır. 

 

2.1.6.1. Mi‘râciyye Kilis Örneği 

 

Birçok mutasavvıf şairin ve Divân şairinin kalemine konu olan mi‘rac 

mu‘cizesi, Kilisli şairlerin de şiirlerine kaynak olmuş; eserleri vesilesiyle bu mübarek 

gecenin Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından mü’minlere bir kurtuluş vesilesi olarak 

hediye edilişine şahitlik yapmışlardır.  

 

 

 

 
117 Mustafa İsmet Uzun, “Mi‘râciyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2005). 30/135. 
118 Uzun, “Mi‘râciyye”, 30/135. 
119 Koca -Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 102. 



  

67 

 

Şekil 6: Sultânî Yegâh-Mi‘râciyye                         

 

 

 

 

 

 



  

68 

 

Sultânî Yegâh Mi‘râciyye120  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
120 Hicâz makamında başlayıp Sabâ makamıyla devam eden Mi‘râciyye, Sultânî Yegâh makamında 

karar kılmaktadır. 



  

69 

 

Mi‘râciyye 

 

 

Doğdu arş üstüne hurşid-i risâlet bu gece 

Oldu hayret dehi küffâr-ı cehâlet bu gece 

 

Şehsüvâr-ı Burâk oldu taht-ı Rasûl 

Kıldı mi‘râce saâdetle sefâret bu gece 

 

Ferşi-rû etmek ile hâk-i der-i izzetine 

Buldu Cibril-i gözü nûr-u şerâfet bu gece 

 

Mâye-i cûş-i hurûş oldu feriştahlara hep 

Giydiler şevk ile esvâb-ı beşâret bu gece 

 

Mânevi ziynete gark oldu semâvât-ı nücûm 

Çün tülû’ eyledi ol şems-i saâdet bu gece 

 

Mazhar-ı rü’yet-i Yezdân olucak Fahr-i Cihân 

Evvelâ ümmeti çün etti dehâlet bu gece 

 

Yâ Nebi! Hüsnü nâçâra şefî’ ol lütfen 

Şeb-i mergub-i şefaatle sehâbet bu gece121 

 

 

 
121 Paylaşılan güfte Hüsnü Efendi’ye aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 184. 



  

70 

 

2.1.7. Mevlid 

 

“Doğum yeri ve zamanı” anlamına gelen Mevlid kelimesi, İslâm kültüründe 

özellikle Hz. Peygamber’in (s.a.v.) doğumu vesilesiyle düzenlenen törenleri ve bu 

anlamda kaleme alınan eserleri ifâde etmek için kullanılır.122 

İslâm Tarihi’nde ilk olarak Fâtımî, Eyyûbî ve Selçuklu coğrafyasında 

başlayan Mevlid yazma ve okuma geleneği, bir merasim olarak ilk defa Fâtımîler 

devrinde Mısır’da karşımıza çıkmaktadır.123 

İlk olarak mensur, sonraları ise manzum eserler olarak karşımıza çıkan 

Mevlidlere siyer, meğâzi ve şemâil kitapları kaynak olmuştur.124 Tarihten günümüze 

ekseriyetle din âlimleri ve mutasavvıf şairler tarafından farklı Mevlidler kaleme 

alınmış olup ilk Mevlidlerin Arapça olması bu formun Arap Edebiyatı ve 

Mûsikîsi’ndeki önemini artırmıştır. 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) doğumunu ve methini içeren şiirlere genel olarak 

“Mevlid” denilirken, Kuzey Afrika’da ise bu şiirlere “Mevlidiyye” denilmiştir. 

Arapça ilk Mevlidler arasında Vâkidî’ye (ö. H.207/M.823) ait “Mevlid-i Vâkidî” adlı 

manzum eser ve Şemseddin İbn Cezerî’ye (ö. H.833/M.1429) ait “Mevlid’ün-Nebî” 

gösterilirken, Arap dünyasında en meşhur olanları ise bu Mevlidlere ek olarak Kâ’b 

b. Züheyr’in (ö. 24/645) “Kasîde-i Bürde”, Muhammed el-Bûsîrî’nin (ö. 

H.695/M.1296) aynı adla da anılan “el-Kevâkibü’d-dürriyye fî medhi hayri’l-beriyye 

ve el-Kasîdetü’l- Hemziyye”, Ca’fer b. Hasan el-Berzencî’nin (ö. H.1177/M.1764) ise 

“el-İkdü’l-cevher” adlı eseri sayılabilir.125 

 

Türk dünyasında ise çokça okunan Mevlid, Süleyman Çelebi’nin “Vesîletü’n-

necât” adlı eseri olmakla birlikte geçmişte Anadolu’da çokça okunduğunu bildiğimiz 

 
122 Ahmet Özel, “Mevlid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 

29/475. 
123 Hüseyin Akpınar, Mevlid-i Efdal Muhammed İzzeddin Doğanhisarî’nin Besteli Mevlid ve İlâhîleri 

(Konya: Manolya Yayınları, 2020), 2; Necla Pekolcay, “Mevlid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1993), 8/171.  
124 Akpınar, Mevlid-i Efdal, 1; Zehra Gözütok Tamdoğan, “Mağrib’deMevlîd-i Nebî Merâsimleri”, 

Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 50 (Aralık 2019), 116.  
125 Özel, “Mevlid”, 29/477. 



  

71 

 

iki Mevlid daha vardır. Bunlardan birincisi, Fatih Sultan Mehmet’in hocası 

Akşemseddin’in oğlu Hamdullah Hamdi’nin yazmış olduğu “Ahmediyye”126 isimli 

eser iken, ikincisi ise Şemseddin Sivâsî’nin yazdığı Mevlid olmuştur. Bu Mevlidler 

diğer Mevlidler gibi zamanla okunmadığı için unutulmuş olsa da Şemseddin 

Sivâsî’ye ait olan Mevlid’in günümüzde Kilis çevresinde hâlâ okunduğu 

görülmektedir. 

 

2.1.7.1. Şemseddin Sivâsî’nin Hayatı ve Sivâsî Mevlid-i Şerifi 

 

1520’de Tokat’ın Zile kazasında doğan Şemseddin Sivâsî, ilköğreniminden 

sonra İstanbul’da medrese öğrenimine başlamış, medresede tecrübe ettiği bazı üzücü 

durumlardan dolayı medrese hayatına son vermiş ve böylece tasavvuf yolculuğu 

başlamıştır.127 Hac ibadetinden sonra bir süre Zile’de kalan ve intisap etmesiyle 

birlikte yaklaşık on yıl Abdülmecid Şirvâni’ye hizmet eden Şemseddin, Sivas Valisi 

Hasan Paşa tarafından Meydan Câmii’nde vaizlik görevi yapması için Sivas’a davet 

edilmiştir.128 Sivas’ta vaizlik görevine ek olarak, açtığı tekkede irşad faaliyetleri de 

yürütmüş, gerektiği durumlarda Osmanlı sancağı altında birçok sefere katılarak 

devletine ve milletine hizmet etmeye devam etmiştir.129 Eğri seferi sonrası 

rahatsızlanan Şemseddin, İstanbul’daki kısa süren istirahatinden sonra Sivas’a 

dönmüş ve 1597 yılında ailesinin yanında vefat etmiştir. Recep Efendi tarafından 

kıldırılan Cenaze Namazı’na yaklaşık 60.000 civarı katılım olmuş, Meydan Câmii 

hazîresine defnedilmiştir.130 

Recep Efendi’nin bildirdiği kadarıyla 21 eseri olan Şemseddin Sivâsî’nin, 

yapılan kütüphane araştırmalarında birkaçı dışında geri kalanına ulaşılmış, bunlardan 

 
126 Hamdullah Hamdi, Ahmediyye, haz. Süleyman Eroğlu (Ankara: Gece Kitaplığı Yayınevi, 2021). 
127 Hasan Aksoy, “Şemseddin Sivâsî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 38/523. 
128 Aksoy, “Şemseddin Sivâsî”, 38/524. 
129 Hasan Aksoy, “Şemseddin Sivâsî, Hayatı, Şahsiyeti, Tarikatı, Eserleri”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/2 (Aralık 2005), 6. 
130 Aksoy, “Şemseddin Sivâsî”, 38/524. 



  

72 

 

on biri manzum olarak kaleme alınmışken diğerleri ise mensur eserler olarak 

karşımıza çıkmaktadır.131 

Yukarıda da bahsedildiği üzere geçmişte Anadolu’da çokça okunan Mevlidler 

arasında sayabileceğimiz “Sivâsî Mevlid-i Şerifi”, beyit sayısına bakıldığında uzun 

Mevlidler arasında sayılmakta olup 1217 beyitten oluşmaktadır. Aruz vezninin 

mesnevî kalıbıyla yazılmış olan mevlidin yazımı Nisan 1580 (Rebîülevvel 988)’de 

tamamlanmıştır. Diğer Mevlidler gibi Sivâsî’nin eseri de yazıldığı dönemin meşhur 

Mevlid’i olan “Vesîletü’n-necât”tan etkilenmiş ve benzer ifâdelere yer vermiştir. 

Anadolu’nun birçok yerinde ve İstanbul’da da okunan Mevlid, diğer Mevlidler gibi 

unutulan eserler kitaplığında yerini almıştır. 

 Kilis’te yaklaşık 150-200 yıl kadar önce özel gün ve gecelerde, sünnet 

törenlerinde, düğünlerde ve özellikle cenazelerde çokça okunan Mevlid’in icrâsı 

günümüzde çok görülmemekle birlikte bazı özel meclislerde okunmaktadır. Bu 

meclislerin sayısı da anlaşıldığı üzere çok azdır.  

 İcrâda üslup ve seyir Anadolu’nun diğer bölgeleriyle aynı olup dört bölüm 

olarak okunmaktadır. Bu bölümler sırasıyla Uşşâk, Hicâz, Rast ve Hüzzam 

makamlarında okunup ilk bölüme aşr-ı şerif ile başlanır. Bölüm ve makam 

geçişlerinde İlâhîler ve Na‘tlar okunup son olarak dua ile icrâ son bulur. 

 

2.1.8. Câbir Vak’ası ve Mu‘cizât-ı Câbir 

 

Kilis’te bazı özel meclislerde okunan mu‘cizâtın en çok kabul gören rivâyeti 

ana hatlarıyla şöyledir: 

“Câbir b. Abdullah, Resûlullah’ı (s.a.v.) eve yemeğe davet eder. Hz. 

Peygamber (s.a.v.) de falanca gün geleyim der ve dediği gün sahabeden bazı 

kimselerle haneye teşrif eder. Resûlullah’ı (s.a.v.) gören Câbir b. Adullah çok sevinir 

ve ziyafet için bir kuzu keserek pişirmek için hazırlık yapar. Evin iki oğlundan büyük 

olanı küçük olana babalarının kuzuyu nasıl kestiğini göstermek ister ve küçük 

kardeşinin ellerini bağlayıp bıçakla boğazını keserek başını gövdesinden ayırır. 

 
131 Aksoy, “Şemseddin Sivâsî, Hayatı, Şahsiyyeti, Tarikatı, Eserleri”, 18. 



  

73 

 

Anneleri bu durumu görüp koşuşurken büyük oğlu da korkarak kaçışmaya başlar ve 

evin damından boynu üzerine düşerek ölür. 

Bu durum karşısında ne yapacağını bilmez halde olan anne, Peygamber 

Efendimiz (s.a.v.) üzülmesin diye durumu kimseye aktarmaz. Fakat sofra 

hazırlandıktan sonra yemeğe başlanacağı sırada Cebrâil (a.s.) gelir ve Peygamber 

Efendimize (s.a.v.) sofraya Câbir’in oğullarını da çağırması emrini iletir. Peygamber 

Efendimiz (s.a.v.) defalarca çağırtmasına rağmen anne çeşitli bahanelerle 

gönderemez. Câbir. b. Abdullah, eşini sıkıştırır ve kanlı bir kilimin içinde iki 

evladının cansız bedenini görünce şaşkınlık ve üzüntü içerisinde Resûlullah’ın 

(s.a.v.) yanına döner. 

Israrlar üzerine Peygamber Efendimiz (s.a.v.) vahim durumu öğrenir. 

Çocukların başına gelir ve dua eder. Allah’ın izni ile iki kardeş birden ayaklanır ve 

hiçbir şey olmamış gibi oynamaya devam ederler. Sonrasında çocuklarla birlikte 

herkes sofrada buluşur ve yemekler yenilir. Câbir b. Abdullah’ın hanesi, sahâbenin 

gönlü şenlenir ve her hâl için Allah’a şükredilir.”132 

Paylaştığımız rivayet dışında küçük farklılıklar içeren rivayetler de 

mevcuttur. Bu rivayet üzerine beyitler halinde yazılan güfte, Kilis’te özellikle “Pafe 

Hoca” olarak tanınan Mustafa İslamoğlu tarafından çokça icrâ edilmektedir.  

Mustafa İslamoğlu’ndan dinlediğimiz ve kayda aldığımız icrâ, okuyucunun 

yaşı ve sağlık durumu itibariyle yüksek perdeler, iniş çıkışlar ve geçkiler 

içermemekle birlikte özellikle iki kardeşin tekrardan dirilişini anlatan beyitte 

(Uykudan kalkar gibi sıçradılar, Canları sıhhat bulup oynadılar.) okuyucunun sesinin 

yükselmesi ve dinleyicilerin de salavât getirmesi, gerçekleşen mucizeye şahitliği 

simgelemektedir. 

Serbest ölçüde ve genel olarak düz bir okuyuşa sahip olan eserin genel olarak 

nota akışı ve güftesi aşağıda verilmiştir: 

 

 

 
132 Mevlânâ Abdürrahman Câmî, Şevâhid-ün Nübüvve, çev. Hüseyin Hilmi Işık (İstanbul: Hakîkat 

Kitâbevi Yayınları, 2017), 156-158. 



  

74 

 

Şekil 7: Uşşâk -Mu‘cizât-ı Câbir                     

 

 

 



  

75 

 

Mu‘cizât-ı Câbir 

 

Ey cemaat sıdk ile gûş eyleyin, 

Câm-ı aşkı aşk ile nûş eyleyin. 

 

Ol Resûlullah’a nice mu‘cizât, 

Oldu peygamberliğine beyyinât. 

 

Ad olunmaz mu‘cizât birin hisâb, 

Gerçi yazmıştır üç bin ehl-i kitâb. 

 

Mu‘cizât-ı nazm-ı Kur’ân’ıdır, 

Tâ sübh-i beyyinât olan Furkan’ıdır. 

 

Layıkınca akla gelmez inâyeti, 

Bahri ummandır anın her âyeti. 

 

Mu‘cizâtından biri şakku’l kamer, 

Birisi Abu zulâli mûteber. 

 

Mu‘cizâtından birin edem beyân, 

Dinle şimdi sıdk ile ey Müslüman! 

 

Ol Resûl’ü bir muhibb-i sâdıkı, 

Hazreti Câbir sahâvet sahibi. 



  

76 

 

Kuzu ile oynaşırlardı henüz, 

Yani üç-dört yaştılar henüz. 

 

Çün kuzu beslendi bitti müddeti, 

Anı boğazladı Câbir Hazreti. 

 

Vardı davet eyledi Peygamber’i, 

Dahi Ashâb-ı Güzîn’in serveri. 

 

İş bu hal içre sabinin birisi, 

Eve geldi gördü yoktur kuzusu. 

 

Kardeş dedi babam boğazladı, 

Gel sana öğreteyim ne işledi. 

 

İşte böyledir deyu çaldı bıçağı, 

Ruhu teslim eyledi masum uşağı. 

 

Validesi düşmüş idi hizmete, 

Bak imdi bu kazayı kudrete. 

 

Çün anası gördü kim akar kanı, 

Dedi kim boğazladı bu yavrumu. 

 

 



  

77 

 

Kim bunu böyle boyamış kanına, 

Bu sabinin kast olur mu canına. 

 

Kardeşi dedi anın ben işledim, 

Kendi boğazla dedi boğazladım. 

 

Dama kaçtı ol sabi hem ahi, 

Düştü boynu üzere cansız ol dahi. 

 

Boynu altında kalıp düştü yanı, 

Açtı yumdu ağzını verdi canı. 

 

İkisi bir futaya sardı heman, 

Bir yere sakladı ahûalî yaman. 

 

Dedi bunu söylesem bir kimseye, 

Belki Peygamber taâmı yemeye. 

 

Sonra geldi ol Şâh-ı Resûl, 

Ashâb’ı ile ahbâbı ile cümle ol. 

 

Çün Câbir sofrayı düzdü tamam, 

Dedi buyur ya Resûl’ü Muhterem. 

 

 



  

78 

 

Cebrâil geldi selam verdi O’na, 

Dedi dur yeme budur emrî İlâh. 

 

Câbir’in oğulları gelsin hele, 

Ba’dehu şöyle taâma besmele. 

 

Anda Ahmet Câbir’e emir eyledi, 

Var getir o kulları söyledi. 

 

Ol vakit zâr eyledi zevcesi, 

Gözleri yaş ile doldu ağladı. 

 

Bildi yoktur çare doğru söyledi, 

Câbir’e macerayı hem söyledi. 

 

Çünkü Câbir gördü bu masumları, 

Vardı bir kimseye getirdi geri. 

 

İkisini bir futada getirdiler, 

Ol Resûl’ün yanına yetirdiler. 

 

Açtılar ol futayı gördü kâmu, 

İki masum birbirine sarılıp. 

 

 



  

79 

 

Ol Resûlullah gözden döktü yaşı, 

Cümle ashab ağlayı düştü telaş. 

 

Sahabe bu hale hayran oldular, 

Bir ağızdan cümle giryân oldular. 

 

Bir dua etti hemen ihvânlara, 

Sığadı dest-i şerîfin anlara. 

 

Uykudan kalkar gibi sıçradılar, 

Canları sıhhat bulup oynadılar. 

 

Her birin bir yanına aldı ol hümâm, 

Cümleten mesrur edip yendi taâm. 

 

El amân ey Hazreti Rabbu’l enâm, 

El amân, ey lâ yemit’ul benâm. 

 

Senden özge kimsemiz yoktur İlâh, 

Senden özge bize bir kapu yoktur penâh. 

 

Halimiz böyle giderse pür melâl, 

Senden özge olmasa derde yâ ze’l-Celâl. 

 

 



  

80 

 

Son nefeste kıl kerem bu ümmete, 

Lutfedip gark eyle bahri rahmete. 

 

Hatimi hem valideyni etme red, 

Hazreti sıddıka yâr et yâ Ahad. 

 

Ger şefaat ister isen ey hümâm, 

Salli ves-sıdkı alâ hayri’l-enâm. 

 

Habîbullah’a salavât.133 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 
133  Paylaşılan güfte lâedrîdir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, Kasîde, Koşma”, 

117-120. 

 



  

81 

 

2.1.9. Güveyi Koşması 

 

Allah ile kurulan irtibatın en yalın hâli ve en ulaşılabilir aracı olan dua, 

şüphesiz toplumumuzun her kesiminde yer edinmiştir. Öyle ki   en alakasız görünen 

kişiler dahi gün içerisinde kurduğu cümlelerin arasına “İnşallah” kelimesini 

ekleyerek bu hâli yaşatmışlardır. 

Dua sadece hüzün veya talep halinden dolayı muhtaç hissedilen (ki kul her 

zaman Allah’a muhtaçtır) anlarda değil, sevinç halinde de şükrün ifâdesi olmuştur. 

Hatta bu durum edebî bir sanat halini almıştır ki Halk Edebiyatı’nda çokça rastlanan 

koşma türü eserler birçok duygunun ifâde edildiği şiirler olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  

Kilis halkı da sevinçli günlerini dualarla taçlandırmakta ve orijinal bir 

uygulama ortaya koymaktadır. 

Merasim olarak icrâ edilen uygulama şu şekildedir: Düğün yapıldıktan ve 

nihayete erdikten sonra güveyi (damat) belli bir usul çerçevesinde Yatsı Namazı için 

câmiye götürülür. Cemaat ile namaz eda edildikten sonra güveyi sağdıçları eşliğinde 

hocanın yanına varır ve yapılan evliliğin hayrı için dua isterler. Dua yapıldıktan 

sonra sesi güzel olan müezzinler ve hazırda bulunan cemaatle birlikte tekbir ve 

salavâtlar okunur.  

Güveyi iki müezzin arasında ahaliyle birlikte câmiden çıkıp eve doğru yol 

alırlar. Yolda müezzinler iki mendili uç uca bağlamış ve uçlarından tutmuştur. 

Güveyi ortada yanlarda müezzinler arkada ahali şeklindeki diziliş ile İlâhî, tekbir ve 

salavâtlar eşliğinde yol alan kâfile güveyi evine yaklaşınca, makamlı bir şekilde 

‘Güveyi Koşması’ okunur ve güveyi evine salıverilir.134 

 

 
134 Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, Kasîde, Koşma”, 114. 



  

82 

 

Okunan koşma her ne kadar tonlama ve süsleme farklılıkları olsa da Hâfız 

Kemâl Tezergil135 tarafından Bestenigâr makamında bestelenmiş bir İlâhî olarak 

orijinalindeki gibi icrâ edilmeye çalışılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
135 1926 yılında Bursa’da dünyaya gelmiştir. Ebeveyinleri evlâd-ı fatihân olup; babası Mustafa Sabri 

Efendi Makedonya, annesi Hikmet Hanım ise Romanya göçmenidir. Fatih’te Kefeli Câmii’nde görev 

yapan dayısı Muzaffer Ozak’tan çocuk yaşta imâmet ve müezzinlik öğrenmiştir. Birçok farklı hocadan 

kıraat, tâlim ve mûsikî eğitim almış olup aynı zamanda birçok farklı câmide uygulama imkânına 

erişmiştir. Nihayetinde otuz iki yıl resmî olarak çeşitli câmilerde güzel sesi ve sağlam kıraati ile görev 

yapmıştır. Emekli olduktan sonra da özellikle mûsikî eğitimlerine ve meşk ortamlarına devam 

etmiştir. Mûsikî eğitimi konusunda özellikle Hüseyin Cahit Gözkan, Hulusi Gökmenli, Saadettin 

Heper, Selahaddin Gürer, Selahattin Demirtaş, Hopçuzade Şakir Çetiner gibi isimlerden çokça istifade 

etmiştir. Bağırsak kanseri rahatsızlığı nedeniyle 15 Kasım 1996’da İstanbul’da vefat etmiştir. Bkz. 

Ahmet Hasipek, “Beyoğlu Ağa Camii’nin Musikişinas Müezzini; Hâfız Kemal Tezergil”, Çevrimiçi 

Müzik Bilimleri Dergisi 3/1(Temmuz 2018), 113-114. 



  

83 

 

Şekil 8: Bestenigâr -Güveyi Koşması                                                             

 

 



  

84 

 

 

 

 

Güveyi Koşması 

 

Canan elinin güllerinin bağı göründü 

Dost ikliminin lalesinin dağı göründü 

Kaygu gecesi geçti kamu kalmadı korku 

Vuslat günün gündüzünün ağı göründü 

 

Envâr-ı Muhammed doğu ben tutdu cihânı 

Şakku’l-kamerin mûcize parmağı göründü 

Yakub’a bugün Yusuf’un kokusu geldi 

Eyyûb’e dahi sıhhatinin sağı göründü 

 

Dil hestesinin derdine timar erişti 

Şemsî’ye dahi dostunun otağı göründü136 

 

 

 

 

 

 

 
136 Paylaşılan güfte Şemsî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, Kasîde, 

Koşma”, 115. 



  

85 

 

2.2. CÂMİ – TEKKE MÛSİKÎSİ ORTAK FORMLARI 

 

 Dinî Mûsikî’ye ait formlarının bir kısmı câmi ve tekkelerde ortak olarak icrâ 

edilmektedir. Bu durum o yörede yaşayan insanların tercihiyle alakalıdır. Bu minval 

üzere Kilis yöresinde her iki mekânda icrâsına rastladığımız veya uygulandığı 

bilgisine ulaştığımız formları aşağıda sıraladık. 

 

2.2.1. Kasîde 

 

“Kasd” kökünden türeyen ve “kastetmek, azmetmek, yönelmek” gibi 

anlamlara gelen “Kasîde”; terim olarak “üzerinde düşünülmek sûretiyle belirli bir 

amaç dahilde söylenmiş şiir” anlamına gelmekte olup bir tür olarak Arap 

Edebiyatı’nda doğmuş, sonrasında Fars ve Türk Edebiyatı’nda görülmeye 

başlanmıştır.137 Genellikle övme veya yerme amacı taşıyan kasîdeler daha çok din ve 

devlet büyüklerini övmek amacı ile kaleme alınmıştır.  

Türk Din Mûsikîsi’nde ise Allah’a, Hz. Peygamber’e (s.a.v.) ve din 

büyüklerine duyulan saygı ve sevginin yanında tasavvufî konulardan da bahseden 

şiirlerdir.  

Makam veya makamlar çerçevesinde serbest veya irticâlen bir kişi tarafından 

okunan Kasîde formu Câmi ve Tekke Mûsikîsi’nde müştereken kullanılır. Arûz vezni 

ile ölçülen Kasîde formunun en meşhur şairi ise Nef’î’dir.138 

 

 

 

 

 
137 Hüseyin Elmalı, “Kasîde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 24/562. 
138 Koca -Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 127. 



  

86 

 

2.2.1.1. Kasîde Kilis Örneği 

 

Kilis’teki mânevî hayatın vazgeçilmezi ve Hz. Peygamber’e (s.a.v.) duyulan 

aşkın ifâdesi olan Kasîdeler, yukarıda da belirtildiği gibi özel gün ve gecelerde gerek 

minarelerden okunan Salâlarda gerek düzenlenen programlarda okuyucuların 

vazgeçilmezi olmuş ve Kilis Dinî Mûsikîsi içerisindeki yerini korumuştur. Kilisli 

mutasavvıf şairlerin çabası da Kasîde kültürünün devamlılığı adına kayda değerdir.  

Ulaşılan icrâlarda Muhammes, Tahmis, Müseddes formundaki güftelerden de 

Kasîde adı altında istifade edildiğini görüyoruz. Kilis’te genellikle irticâlen okunan 

ve güftelerinin bir kısmı tanınmış Divân şairlerine ait olan Kasîdeler aşağıda 

sıralanmıştır. 

Fakat bu Kasîdelerin son yıllarda icrâ çeşitliliği açısından azaldığı 

görülmektedir. Ömer Şekeroğlu ve Tekye Câmii imam-hatibi Osman Bora, bunun 

sebebini harf inkılâbıyla birlikte kullanılan kelimelerin değişmesi ve kelime 

hazinemizin farklılaşması olarak görmektedir. Bunun doğal sonucu olarak da yeni 

nesil eski güfteleri anlamakta zorluk çekmektedir. Bu durum da okunan Kasîdelerden 

tat alınması ve bu kasîdelerin içselleştirilmesi konusunda olumsuz bir sonuç 

doğurmaktadır. 

 

Müseddes 

 

Bilmedim ben neyleyeyim asla dil-i nâ-şâdıma 

Halka itdiğim perestişdir sebep berbâdıma 

Senden olmazsa inâyet rûz-u şeb feryâdıma 

Hâsılı bir çâre yok gamdan benim âzâdıma 

Kimseden ümmîd-u istimdâd gelmez yâdıma 

Ey benim feryâd-res Rabbim yetiş imdâdıma 

 



  

87 

 

Kârı isyân Sîret’in ey zât-ı Rabbu’l-âlemîn 

Her gice itsem sezadır sub-hu dek âh-u enîn 

İsm-i pâkin çün beni kıl nâr-ı dûzahdan emîn 

Kesmem ümîdim ki sensin âleme Rabbu’l-mu‘în 

Kimseden ümmîd-u istimdâd gelmez yâdıma 

Ey benim feryâd-res Rabbim yetiş imdâdıma139 

 

 

Müseddes 

 

Sultân-ı Rusûl, Şâh-ı mümeccedsin Efendim 

Bî-çârelere devlet-i sermedsin Efendim 

Dîvân-ı ilâhîde ser-âmedsin Efendim 

Menşûr-i la emrüke müeyyedsin Efendim 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim 

 

Tâbiş-dih-i ervâh-ı mücerred güherindir 

Mâlişgeh-i ruhsâr-ı melik hâk-i derindir 

Ayîne-i dîdâr-ı tecellî nazarındır 

Bu Bekr, Ömer, Osman-u Ali yârlarındır 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim 

 

 
139 Paylaşılan güfte Osman Sîret Efendi’ye aittir. 



  

88 

 

Hutben okunur minber-i iklîm-i bekâda 

Hükmün tutulur mahkeme-i rûz-i cezâda 

Gül-bâng-i kudûmun çekilir Arş-ı Hudâda 

Esmâ-i Şerîfin anılır arz-u semâda 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim 

 

Ol dem ki velîlerine kala hayrân 

Nefsî deyu dehşetle kopa cümleden efgân 

Ye’s ile usâtın ola ahvâli perîşân 

Destûr-i şefâatle senindir yine 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim 

 

Bir gün ki dalıp bahr-ı gama fikrete gittim 

İlden yitirip kendimi, bî-hodluğa yittim 

İsyânım anıp, âkıbetimden hazer etdim 

Bu matlâ-ı yâd eyledi bir seyyid işitdim 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim 

 

Ümmîddeyiz ye’s ile âh eylemeyiz biz 

Sermâye-i imân-ı tebâh eylemeyiz biz 

Bâbın koyup ağyâre penâh eylemeyiz biz 

Bir kimseye sâyende nigâh eylemeyiz biz 



  

89 

 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim 

 

Bî-çâredir ümmetlerin isyânına bakma 

Dest-i red urup, hasret ile dûzaha kakma 

Rahm eyle amân, âteş-i hicrânına yakma 

Ez-cümle kulun Gâlib-i pür-cürmü bırakma 

Sen Ahmed-u Mahmûd-u Muhammed’sin Efendim 

Hakk’dan bize Sultân-ı müeyyedsin Efendim140 

 

 

Muhammes 

 

Esir-i nefs-i emmârem aceb bed hâl bed-kâram 

Hafir-i kabre erişdim hevâ ile henüz yâram 

Giderim râhazâdı yok sana ne yüz ile varam 

Esirge kapına geldim dedin yâ Rab gaffâram 

Senin kapın durur iken ya ben kime yalvaram 

 

Senin her köşede zikrin okur zühhâd ubbâdın 

Kimi ahfaya mazhardur kimi cehren okur adın 

Ne eksilir hazinenden gani vehhâb iken adın 

Esirge kapına geldim dedin yâ Rab gaffâram 

Senin kapın durur iken ya ben kime yalvaram 

 
140 Paylaşılan güfte Şeyh Galip’e aittir. 



  

90 

 

Eğer yüz bin günâh etsem recâmı kesmezem senden 

Kelamında musarrahtır dedin lâ-taknatu benden 

Mübeşşirle haşr eyle bu ruhum çıkmadan tenden 

Esirge kapına geldim dedin yâ Rab gaffâram 

Senin kapın durur iken ya ben kime yalvaram 

 

Hudâvendâ sen ol Allahu Rahmân-u Rahim’sin 

Kamû ahvâlime vâkıf Habîr’imsin Basîr’imsin 

Egısnâ yâ gıyâse’l-mustagisin dest-girimsin 

Esirge kapına geldim dedin yâ Rab gaffâram 

Senin kapın durur iken ya ben kime yalvaram 

 

Kulundur Zâkiri141 hem derdmend-i âlim ü dânâ 

Senin tevhidini eyler hevâ ile henüz envâr 

N’olur suçumu avf etsen sana şirk etmedim asla 

Esirge kapına geldim dedin yâ Rab gaffâram 

Senin kapın durur iken ya ben kime yalvaram 

 

 

 

 

 

 
141 Paylaşılan güfte Hatîb Zâkirî Hasan Efendi’ye aittir. Zâkirî Hasan Efendi, 16. yüzyılın sonları ile 

17. yüzyılın ilk yarısında yaşamış olup bestekâr ve mutasavvıf bir şairdir. Halvetiye tarikatına intisab 

eden şair, dinî-tasavvufî edebiyat geleneğine bağlı şiirler kaleme almış, Câmi Mûsikîsi formlarında 

bestelediği eserlerle ünlü olmuştur. Bkz. Süleyman Eroğlu, “Mutasavvıf, Bestekâr Bir Şair: Zâkirî 

Hasan Efendi ve Yayımlanmamış Şiirleri”, Turkish Studies International Periodical For the 

Languages.Literature and History of Turkish or Turkic Volume 9/12 (Aralık 2014), 235. 



  

91 

 

Kasîde 

 

Nûrun ki etdi âlemi Rahşan Efendimiz 

Yoktur cihânda zulmete imkân Efendimiz 

Bî-şek yegâne râh-ı hakikat şeriatın 

Etdik hulûs-i kalb ile iman Efendimiz 

 

İslâmdır tefahürümüz hem gururumuz 

Âlemde var mı böyle şeref şan Efendimiz 

Kisra’nın oldu tahtı zuhurunla hâk-sar 

Sönmüştü ol dem âteş-i İran Efendimiz 

 

Kemter kulundu hepsi o gün bağlamış kemer 

Fağfur-i Şah-ı Kayser-i Hakan Efendimiz 

Çehren tulû edince Rab’dan kemâl ile 

Söndü cemali Yusuf-u Kenân Efendimiz 

 

Mazur tut bu âcizi kim cüret eyledi 

Zerreyken oldu şemse Senahan Efendimiz 

Mümkün mü “vedduhâ” var iken medhin eylemek 

Çün söylemiş “lâ emruke” Rahman Efendimiz 

 

 

 

 

 



  

92 

 

Bildim di âlemin sebebi zât-i pâkini 

“Levlâke” oldu kadrine miyzan Efendimiz 

Dürri yetimsin ki sana Mustafa denir 

Ey on sekiz bin âleme sultân Efendimiz 

 

Doldurdu bunca âlemi rahmet senin için 

Sensin çü pişüvayi resûlan Efendimiz 

Hulkun senâsın etmeye bulmaz mecâl-i dil 

Çünki “Azim’dir” dedi Yezdân Efendimiz 

 

Ta’lim eden Hüdâ idi ümmî isen ne var 

Oldun ukele menbâ-ı irfân Efendimiz 

Etmişti ol haberle şehâdet şecer sütur 

Taşlardı davetinle huruşân Efendimiz 

 

Bir tek işaretin bize rahmet için yeter 

Ey bahr-i feyz-i katresi ummân Efendimiz 

Saklardı cism-i pâkini hep âfıtabdan 

Sensin cenâbı Hakk’a çü cânân Efendimiz 

 

Ey gamzen o demki erdi kamer pâre pâredir 

Tutmuş onun da gönlünü hicrân Efendimiz 

Âb-ı zülâl akıttın elinden gazâ günü 

İcâzın etdi Hızır’ı da hayrân Efendimiz 

 



  

93 

 

Mi‘râcın demek şeb-i esrade pâyesin 

Olmuş değil zeban için âsân Efendimiz 

Naz uykusundan aldı götürmek için seni 

Cibril bu davet için bulup cân Efendimiz 

 

Bin bir beyana var mı sebep mu‘cizâtını 

Yetmez mi ol makamda Kur’ân Efendimiz 

Vermez cihânyâr-ı güzînin misâlini 

Beyhudedir ki devrede devrân Efendimiz 

 

Onlardı dört esası şeriat binasının 

Sıdk ile Ali, Ömer, Osman Efendimiz 

Çıkmaz asla gönülden asla hasenler muhabbeti 

Taht urdu dilde şâh şehîdân Efendimiz 

 

Her kim ki hâk-i âl-i abâdan şeref umar 

Olsun cihânda şan-ı fıravan Efendimiz 

Cüd’ün o baharıdır ki bulunmaz nihayet 

Yoktur atan için dehi pâyân Efendimiz 

 

Senden gelirdi lütfü inâyet sehâ senin 

Sensin kerim-i sahibi ihsân Efendimiz 

Azdır ne söylesem seni medheylemek için 

Yazmak gerekti defter-i divân Efendimiz 

 



  

94 

 

Senden şefaat isteyu Faruk geldi kim 

Göz yaşlarında derd-i nümâyan Efendimiz 

Hiçbir zaman beni eşiğinden ayırma kim 

Yalnız kapında var bana dermân Efendimiz 

 

Billah elestten beri var iştiyakımız 

Diller bu âh-ü zâr ile giryân Efendimiz 

Yâ Mustafa bırakma bizi böyle bî-nevâ 

Bitsin şefaatin ile hüsran Efendimiz 

 

Medh-ü senâ sipasü salât-ü selam sana 

Olsun hezar kerre hezarân Efendimiz142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
142 Paylaşılan güfte Faruk Kadri Timurtaş Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu (ed.), Seçme Şiirler “Na‘t, 

Münâcât, Gazel, Kasîde, Koşma”, 53. 



  

95 

 

2.2.1.2. Kasîde-i Bürde 

 

 Kasîde-i Bürde tamlaması, “Hırka Kasîdesi” anlamına gelmekte olup Dinî 

Edebiyat’ta Kasîde-i Bürde olarak iki Arapça kasîde vardır. Bunlardan ilki Kâ’b b. 

Züheyr’e ait olup yazma sebebi daha önceleri İslâm ve Hz. Peygamber’i (s.a.v.) 

kötülemek için yazdığı şiirden duyduğu pişmanlıktır.143 Kısa bir bölümü şöyledir: 

 

“Ünbitu enne Resûlallahi ev’adenî, ve’l-afvu inde Resûlillahi me’mûlu 

İnne’r-Resûle leseyfun yustedâu bihî Muhennedun min suyûfillâhi meslûlu” 

“ والعفو عند رسول الله مأمول  ,  أنبءت ان رسول الله أو عدني  

مهند من سيوف الله مسلول ,   إن الرسول لسيف يستضاء به   ” 

 

(İşittim ki; Allah Resûlü davetine icabet etmemi dilemiş. Ben de huzurunda 

ondan af dilerim. O Resûl ki; Allah’ın çekilmiş kılıçlarından biridir. Hem de ışık 

saçan Hint işi parlak bir kılıç.) 

 

Bu Kasîde’nin İslâm Edebiyatı’nın ilk Nâ’tı olduğu zikredilmekte olup Hz. 

Peygamber (s.a.v), Kâ’b b. Züheyr Kasîde’yi okumayı bitirmeden sırtındaki hırkayı 

çıkartıp ona hediye etmiştir.144 

Diğer Kasîde-i Bürde ise bizim asıl üzerinde duracağımız ve bir Hz. 

Peygamber (s.a.v.) aşığı olan Muhammed b. Saîd el-Bûsîrî’ye aittir. Kasîde-i 

Bürde’nin muhtevasına geçmeden önce yazarından bahsedelim. 

 

 

 

 
143 Koca, İslâm Medeniyeti'nde Salâ ve Salavât Geleneği -Anadolu Örneği-, 153. 
144 Koca, İslâm Medeniyeti'nde Salâ ve Salavât Geleneği -Anadolu Örneği-, 154. 



  

96 

 

2.2.1.2.1. Kasîde-i Bürde Yazarı Muhammed b. Saîd el-Bûsîrî 

 

Mısır’ın Behnasâ şehrine bağlı Behşim’de H.608/M.1212’de dünyaya gelen 

Bûsîrî Berberî asıllı olup babası tarafından Bûsîrli olduğu için Bûsîrî, annesi 

tarafından Delâslı olduğu için Delâsî sıfatları ile anılmaktadır.  

Tahsili ile alakalı ayrıntılı bilgi olmayıp ilk öğrenimi sırasında Kur’ân-ı 

Kerîm’i ezberlemiş ve sonrasında Kahire’de hocası Şeyh Abdüzzâhir Mescidi’nin 

derslerine katılmıştır. İslâmî ilimlerin yanında dil ve edebiyat alanında da kendisini 

geliştirip hadis ve siyer ile meşgul olmuş, Yahudi ve Hıristiyanlara karşı reddiyeler 

yazmıştır.  

 Fiziksel olarak kuvvetli bir bünyeye sahip olmayan Bûsîrî, hayatının 

sonlarına doğru felç geçirmiş olup, rivayete göre Hz. Peygamber’e (s.a.v.) olan 

sevgisine dair yazdığı Kasîde vesilesi ile (Kasîde-i Bürde) hastalığından 

kurtulmuştur. Seksen küsur yaşlarında İskenderiye’de vefat etmiştir. 

Eserlerinin çoğu manzum olan Bûsîrî, bunların büyük bir bölümünü Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) atfen yazmış olup bazılarını şöyle sıralayabiliriz: Kasîdetü’l-

bürde, Dîvânü’l-Bûsîrî, el-Kasîdetü’l-hemziyye fî medhi’n-nebeviyye, Zuhrü’l-meʿâd 

fî vezni Bânet Suʿâd, el-Kasîdetü’l-mudariyye fi’s-salâtiʿalâ hayri’l-beriyye. Bununla 

birlikte bazı kasîdelerinde zamanın sosyal durumunu da yansıtmaktadır. Bunlardan 

birinde 1265 yılında Medine’nin yanmasından duyduğu üzüntü üzerine Takdîsü’l-

Harem adını verdiği bir eser kaleme almıştır. Şiirlerinden başka Yahudilik ve 

Hristiyanlığa reddiye konusunda el-Muhrec ve’l-merdud adını taşıyan bir başka eseri 

daha vardır. 

 Bu eserleri dışında devlet büyükleriyle birlikte Mısır’ın sosyal ve ahlâkî 

hayatına dair kaleme aldığı birçok şiiri de bulunmaktadır.145 

 

 

 
145 Mahmut Kaya, “Bûsîrî, Muhammed b. Saîd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992), 6/468-470. 



  

97 

 

2.2.1.2.2. Kasîde-i Bürde’nin Muhtevası 

 

Bûsîrî’nin Hz. Peygamber (s.a.v.) için yazdığı ve el-Kevâkibü’d-dürriye fî 

medhi hayri’il-beriyye olarak isimlendirdiği eseri, kafiye harfi mîm olduğu için el-

Kasîdetü’l-mîmiyye, şairin hastalığından kurtulmasına vesile olmasından ötürü 

Kasîdetü’l Bürde adını almış ve bu isimle meşhur olmuştur.146 Osmanlı kültür 

muhitinde ise Kâ’b b. Züheyr’in Kasîde’si ile karıştırılmaması amacıyla genellikle 

Kasîdetü’l-bür’e (el-Kasîdetü’l-bür’iyye) olarak anılmışsa da literatürde Kasîdetü’l 

Bürde olarak tanınmıştır.147 

Bu Kasîde’nin İslâm ülkelerinde çokça yaygın olması Bûsîrî’nin felçli 

halinden kurtulmasına dair bahsedilen şu olaya dayandırılmaktadır:  

Felçli durumundan dolayı bir akşam kendisine şifa vermesi için Allah’a dua 

eden şair bir gece rüyasında Hz. Peygamber’i (s.a.v.) görür. Resûl-i Ekrem ondan 

kendisi için yazdığı Kasîde’yi isteyince Bûsîrî kendisi içim birçok Kasîde yazdığını 

ve hangisini okuması gerektiğini sorar. Hz. Peygamber (s.a.v.) de Kasîde’nin ilk 

beytini okur ve şair Kasîde’nin devamını getirir. Peygamberimiz (s.a.v.) sonuna 

kadar dinledikten sonra sırtındaki hırkasını (bürde) çıkarır, şairin üstüne örter ve 

eliyle vücudunun felçli olan bölümünü sıvazlar. Bûsîrî uyandığında vücudundaki 

felcin yok olduğunu fark eder.”148 

Kasîde-i Bürde; Kasîdelerin genel özelliği olan sevgiliye özlem temasıyla 

başlamakta olup insanı yanlışa sürükleyen nefisten şikâyet, insanlığın kurtarıcısı Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) methiye, dünyaya gelmesi ve gösterdiği mûcizeleri, Kur’ân-ı 

Kerîm’in fazileti, mi‘rac mu‘cizesi, nefisle mücadelenin önemi, günahlardan dolayı 

duyulan pişmanlık, Allah’tan bağışlanma ümidi, dua ve niyazla sona ermektedir. 149 

 

Kasîde-i Bürde on bölüm ihtiva edip eski nüshalarında 160 beyit iken 

sonradan 165 beyte kadar ulaşmıştır. Bûsîrî hayatta iken Abdüsselâm b. İdrîs el-

 
146 Mahmut Kaya, “Kasîdetü’l-Bürde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001), 24/568. 
147 Kaya, “Kasîdetü’l-Bürde”, 24/568. 
148 Kaya, “Kasîdetü’l-Bürde”, 24/568. 
149 Academia.edu, “Kasîde-i Bürde Besteleri 2014”, (Erişim24 Mart 2019). 



  

98 

 

Merraküşi ve Ebu Şâme el-Makdisî tarafından şerh edilen Kasîde aruzun basit 

bahriyle yazılmış olup İslâm coğrafyasında büyük ilgi görmüştür. Dinî toplantılarda, 

mübarek gün ve gecelerde, düğün, sünnet, bayram ve cenaze merasimlerinde icrâ 

edilmiştir. Bazı meclislerde haftalık evrâd olarak da okunan Kasîde’nin 140. 

beytinden sonraki bölümü felçlilere şifa bulmaları amacıyla yedi gün süreyle 

okunmakta olup hattatlar tarafından meşk derslerinde yazıldığı 

bilinmektedir.150Kasîde şu sözlerle başlar: 

 

“Emin tezekküri cîrânin bi-zî selemin 

Mezecte dem’an cerâmin mukletin bi demin…” 

 ”ا من تذكر جيران بزي سلم   ,  مزجت دمعا جرى من مقلة بدم“           

 

(Ey gönül, Selemlileri anmaktan mı gözünden kanlı yaş akıtıyorsun? 

Yoksa Kâzım’a tarafından rüzgâr mı esti, 

Yahut zifri karanlıkta Izâm Dağı’ndan şimşek mi çaktı? 

Gözlerine ne oldu ki “Dur, ağlama!” desen yaş döker 

Kalbine ne oldu ki “Ayıl, kendine gel!” desen coşup kendinden geçer 

Yanıp tutuşan kalp ve akan göz yaşı karşısında 

Âşık sevginin gizli kalacağını mı sanır?) 

Türkçe dışında bütün İslâm ülkeleri dillerine çevrildiği gibi birçok Avrupa 

devletinin de diline çevrilmiş olup üzerine tezler yapılmıştır. Kasîde’nin Türkçe’ye 

birçok çevirisinden biri olan Abidin Paşa çevirisi, dinler tarihi profesörü Ömer Faruk 

Harman tarafından sadeleştirilerek yayınlanmış, felsefe profesörü Mahmut Kaya 

tarafından şiir çevirisi yapılmıştır.151 

Kâside-i Bürde’nin Türkçe çevirilerine veya seslendirilmiş şekline internet 

sitelerinde rastlamamakla birlikte İstanbul’da bir yayıncı olan Ajans Yıldırım 

 
150 Kaya, “Kasîdetü’l-Bürde”, 24/568-569. 
151 Academia.edu, “Kasîde-i Bürde Besteleri 2014”. 



  

99 

 

tarafından CD yayını yapılmıştır. Kenan Büyükaksoy’un “Rifai” bestesi Erkan 

Mutlu’nun “Gel Efendim” adlı albümünde yer almıştır. Kasîde ve şairinin hayatı 

üzerine Mahmut Çetin, “Hırka” adlı bir roman yazmış, bir de sinema filmi 

yapılmıştır.152 

 

2.2.1.2.3. Kasîde-i Bürde Besteleri 

 

Recep Uslu yayınladığı e-makalesinde, Kasîde-i Bürde’nin birçok dile 

çevrildiğini ve dolayısıyla Kasîde-i Bürde okuyuşlarının 13. yüzyıla kadar 

uzanabileceğini ifâde etmektedir. Bu besteler için en önemli kaynak olarak ise 

derlemeleri göstermektedir. Aynı zamanda Kâside-i Bürde’nin “şuğul” olduğunu, 

nota arşivlerinde Çargâh veya Sabâ (1), Hüseynî (3), Hüzzam (2), Rast (3), Segâh (1) 

ve Uşşâk (1) olmak üzere farklı makamlarda toplam 11 adet notası bulunduğunu 

bildirmektedir. Biri hariç diğerleri derlemelerle elde edilen notalar olmakla birlikte 

bazılarının kaynağı Hüseyin Sadettin Arel’in 1945 tarihli defteri olup Şeyh Halis 

Efendi’ye dayanmaktadır. Halil Can’ın notunu taşıyan 1948’lere ait Hüseynî nota 

(Cüneyt Kosal arşivi) ve 1979’da Urfa’da derlenen notası dışında (Musiki 

Mecmuası’nda yayınlanan), Mithat Arısoy tarafından 1985’ten sonra notaya alınanlar 

Türk Din Mûsikîsi tarihindeki yerini almıştır.153 

Fatih Koca ise eserinde, Recep Uslu’nun yazısında verdiği nota örneklerini de 

içermekle birlikte Bestenigâr (1), Çargâh (1), Hüseynî (3), Hüzzam (3), Rast (4), 

Sabâ (2), Segâh (1), Uşşâk (2) olmak üzere toplam 17 farklı nota örneğine yer 

vermektedir.154 

Ayrıca Hüseyin Akpınar’ın eserinde, Şanlıurfa yöresine ait olarak verdiği 

Hüseynî (1), Segâh (1) beste örnekleri de bulunmaktadır.155 Bunlardan Hüseynî olanı 

Fatih Koca’nın Urfa yöresine ait olarak verdiği Hüseynî beste ile çokça benzerlik 

göstermekle birlikte küçük farklılıklar vardır. Hüseyin Akpınar’ın notaya aldığı 

Segâh beste ise tamamen kendine özgüdür. Hüseyin Akpınar, Şanlıurfa’da 

 
152 Academia.edu, “Kasîde-i Bürde Besteleri 2014”. 
153 Academia.edu, “Kasîde-i Bürde Besteleri 2014”. 
154 Koca, İslam Medeniyetinde Salâ ve Salavât Geleneği -Anadolu Örneği-, 325-340. 
155 Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 323-325. 



  

100 

 

1970’lerden beridir defler eşliğinde zâkirler tarafından icrâ edilen çiftelerin Mevlid 

bahirleri arasında da tevşih niteliğinde okunduğunu belirterek Kasîde-i Bürde’den; 

 

“Huve’l-habîbü’llezî türcâ şefâatuhû 

Likulli hevlin mine’l-ehvâli muktehimi” 

“ لكل هول من إلأهوال مقتحم ,  هوالحبيب الذي ترجى شفا عته  ” 

 

(Ancak O Sevgili kurtarabilir bizi, O’nun merhameti, O’nun şefaati 

Kim döndüyse sesine, koşup yapıştıysa O’nun eteğine) 

 

mısraları ile başlayan bölümün şuğul formunda, defler eşliğinde Aksak usulü ve 

Uşşâk makamında koro halinde icrâ edildiğini bildirmiştir. 

Bütün bunların yanında usta müzisyen zâkirler tarafından farklı makamlarda, 

bazen orijinal bazen de çeşitleme yöntemiyle de icrâ edilen Kasîde-i Bürde, Türk Din 

Mûsikîsi veya Türk Tasavvuf Mûsikîsi geleneğini yaşatan ortak kültür içinde yaygın 

örneklerden biri olmuştur.156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
156 Academia.edu, “Kasîde-i Bürde Besteleri 2014”. 



  

101 

 

2.2.1.2.4. Kasîde-i Bürde Kilis Örneği 

 

Kilis’te okunan Kasîde-i Bürde hakkında çokça bir mâlûmat olmayıp Kilis 

Dinî Mûsikîsi’nde maalesef unutulmaya aday bir form olarak göze çarpmaktadır. 

Bunun sebebi muhtemeldir ki “Kasîde” başlığı altında da belirtildiği gibi kullanılan 

kelimelerin günümüz Türkçe’sinde kullanılmamasıdır.  

Kilis’te Kasîde-i Bürde örneğinin tarihine, icrâ üslûbuna veya bestekârına ait 

yazılı bir kaynak bulunmamaktadır. Kilis’te yaptığımız görüşmelerde edindiğimiz 

bilgiler kısıtlı da olsa bizlere bir değerlendirme imkânı sağlamaktadır.  

Kilis’e özgü bestesi ve üslûbuyla Osman Bora’dan dinlediğimiz ve notaya 

aldığımız Kasîde-i Bürde’nin güftesi (okunan beyitleri) şu şekildedir: 

 

1. Mevlâ yâ salli ve sellim dâimen ebeden  

Alâ Habibike hayr’il-halkı küllihimi 

 ”مو لا ي صل و سلم داءما أبدا  , على حبيبك خير الخلق كلهم “

 

(Ey Mevlâ’mız, salât ve selâm dâima ve ebeden 

Yarattıklarının en hayırlısı olan Habîbi’nin üzerine olsun) 

 

2. Hüvel Habîbü’llezi türcâ şefâatühû  

Li külli hevlin minel ehvâli muktehimi 

“ لكل هول من إلأهوال مقتحم ,  هوالحبيب الذي ترجى شفا عته  ” 

 

 

(Ancak O Sevgili kurtarabilir bizi, O’nun merhameti, O’nun şefaati 

Kim döndüyse sesine, koşup yapıştıysa O’nun eteğine) 

 

 

 

 



  

102 

 

Kilis’teki Kasîde-i Bürde için diğer bir kaynağımız ise aslen Kilisli olan ve 

müzik yazarlığı yapan İlhami Gökçen’dir. Küçüklüğünde defalarca farkında olmadan 

dinlediği, yazarını ve adını yıllar sonra öğrendiği Kasîde-i Bürde’ye ait anılarını 

Müzik Dergisi’ndeki yazısında şöyle anlatmaktadır: 

“Çocukluğumda evimizde babacığımın zaman zaman bir İlâhî söylediğini 

duyardım. Sözleri Arapça idi. Basit ama çekici bir ezgisi vardı. Babam buna Kasîde-i 

Bürde derdi. Başka da bir şey de söylemezdi bu Kasîde hakkında. Babam önce 

Kasîde’nin birinci beytini sonra da salavât beytini söylerdi. Başka beyitlerini 

söylediğini de duymadım. Ben de babamın ağzından bu kasîdenin sözlerini ve 

ezgisini öğrenmiştim: 

 

“Emin tezekküri cîrânin bi-zî selemin 

Mezecte dem’an cerâmin mukletin bi demin…” 

 ”ا من تذكر جيران بزي سلم   ,  مزجت دمعا جرى من مقلة بدم“           

(Ey gönül, Selemlileri anmaktan mı gözünden kanlı yaş akıtıyorsun?) 

 

“Mevlâ yâ salli ve sellim dâimen ebeden  

Alâ Habibike hayr’il-halkı küllihimi” 

 ”مو لا ي صل و سلم داءما أبدا  , على حبيبك خير الخلق كلهم “

(Ey Mevlâ’mız, salât ve selâm dâima ve ebeden 

Yarattıklarının en hayırlısı olan Habîbi’nin üzerine olsun) 

 

Babam gençliğinde Kilis’te medrese öğrencisiydi. Bu İlâhî’yi herhalde 

medresede okuduğu sıralarda öğrenmişti.  

 

 

 



  

103 

 

Hatta medrese kitapları arasından, bu kâsideyi şerh eden Ömer b. Ahmed 

Harputî’nin ünlü (Arapça) “ البردة   قصيدة  شرح  الشهده  للخرپوتىعصيدة  ” (Asîdetü’ş-

şehde şerh kasîdet’l-bürde el-Harpûtî)157 kitabı çıktı. Belki de bu Kasîde, medresede 

Arapça öğrenimi için kullanılıyordu. 

Kardeşlerimden öğrendiğime göre babamla bu Kasîde’yi bayram namazına 

gidip gelirken söylerlermiş. Ben Kilis’te başka bir yer veya zamanda bu Kasîde’nin 

söylendiğini duymadım. 

İlâhîyât-ı Ken’an kitabı yayınlandığında orada bir Kasîde-i Bürde İlâhî’sinin 

notası olduğunu gördüm. Kenan Rifâi’nin Rast makamında bestelediği Kasîde-i 

Bürde İlâhî’si form bakımından benzerliğine rağmen babamın inici bir Hicâz 

dizisiyle söylediği İlâhî değildi. Fakat bu suretle hiç olmazsa Kasîde’nin Arapça 

metnini ve şairinin de adını öğrenmiş oldum.”158 

Gökçen, babasının söylediği gibi Hicâz dizili bir Kasîde-i Bürde olmadığını 

gördüğünde baba yadigârı Kasîde-i Bürde’nin bestesinin notasını bulamadığımdan 

dolayı kendisi notaya alarak onu unutulmaktan kurtarmayı bir vazife edindiğini ifâde 

etmektedir.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   

Kanada’da yaşayan Adnan ismindeki kardeşinin bir gün bir Arap 

televizyonunda bu Kasîde’nin babası gibi söylendiğini duyduğunu bildiren Gökçen, 

Kilis’in Suriye’ye yakınlığına binaen babasının bu söyleyişi Araplardan öğrenmiş 

olabileceği ihtimaline yer vermektedir. Daha detaylı bir çalışmada Kilis’teki Suriye 

kanyonunda yaşayan ve Dinî Mûsikî ile ilgilenen kişiler ile görüşerek gerçekliğini 

araştırmak mümkündür.  

 

Netice olarak Kilis’e ait elimizde bulunan iki nota örneğini aşağıda sizlerle 

paylaşıyoruz. İlk paylaştığımız nota örneği Osman Bora kaynaklı olup 

 
157 Müftü Hacı Ömer b. Ahmed’in kaleme aldığı eser, 1990 yılında İstanbul’da Daru Şirketi-s 

Sahafiyye Osmaniye tarafından bastırılmıştır. Müellif, Elazığ Harput doğumlu olduğu için Harputî 

olarak isimlendirilmektedir. Kasîde-i Bürde’nin müfredatını sırasıyla ele alan şerh önce ma‘nâ, sarf, 

nahiv ve belağat yönlerini tahlil eder. Sonra mantık kaideleri ve toplu ma‘nâya değinerek beyitler 

arasındaki alakayı ortaya koymaya çalışır. İstişhadın fazlaca yer bulduğu şerhte şârihlerin farklı ve 

benzer görüşlerine de değinilir. Bkz. Murat Eren, Bûsîrî’nin Kasîdetü’l-Bürdesi ile Ahmet Şevkî’nin 

Nehcü’l-Bürdesi’nin Karşılaştırılması (Bingöl: Bingöl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019), 28.    
158 Academia.edu, “Kasîde-i Bürde”, (Erişim05 Nisan 2019). 



  

104 

 

gözlemlediğimiz kadarıyla şu an Kilis’te Kasîde-i Bürde bu şekilde icrâ edilmektedir. 

Recai Aslan tarafından derlenmiş ve notaya alınmıştır. Hicâz makamında bestelenen 

eserin bestesi lâedrî olup Sofyan usulünde icrâ edilmektedir. Karar perdesi (La) 

Dügâh olup güçlü perdesi (Re) Nevâ’dır. Yeden perdesi ise (Sol) Rast olup tiz 

perdelere doğru herhangi bir genişleme gözlenmemektedir. Melodik seyri (La) 

Dügâh perdesinde Hicâz beşlisi ile başlayıp inici çıkıcı bir seyir izler ve yine (La) 

Dügâh ile karar verir.  

İkinci nota örneği ise İlhami Gökçen tarafından babası anısına bizzat notaya 

alınmış olan Kasîde-i Bürde bestesidir. İlk örnekte olduğu gibi Hicâz makamında ve 

Sofyan usulünde icrâ edilen eserin güçlü perdesi (Re) Nevâ olup karar perdesi (La) 

Dügâh’tır. Melodik seyir açısından ilk örnekten farklı olmakla birlikte düz bir seyir 

izler. Aynı zamanda güfte olarak da ilk örnekle farklılığa sahip olduğu 

görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

105 

 

Şekil 9: Hicâz -Kasîde-i Bürde (Örnek 1)                                                

                  

 

 

 

 



  

106 

 

 

 

 

 

Kasîde-i Bürde 

(İcrâ edilen kısım) 

 

Mevlâ yâ salli ve sellim dâimen ebeden  

Alâ Habibike hayr’il-halkı küllihimi 

 ”مو لا ي صل و سلم داءما أبدا  , على حبيبك خير الخلق كلهم “

(Ey Mevlâ’mız, salât ve selâm dâima ve ebeden 

Yarattıklarının en hayırlısı olan Habîbi’nin üzerine olsun) 

 

Hüvel Habîbü’llezi türcâ şefâatühû  

Li külli hevlin minel ehvâli muktehimi 

“ لكل هول من إلأهوال مقتحم ,  هوالحبيب الذي ترجى شفا عته  ” 

 

(Ancak O Sevgili kurtarabilir bizi, O’nun merhameti, O’nun şefaati 

Kim döndüyse sesine, koşup yapıştıysa O’nun eteğine) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

107 

 

Şekil 10: Hicâz -Kasîde-i Bürde (Örnek 2)            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

108 

 

 

 

 

Kasîde-i Bürde 

(İcrâ edilen kısım) 

 

“Emin tezekküri cîrânin bi-zî selemin 

Mezecte dem’an cerâmin mukletin bi demin…” 

 ”ا من تذكر جيران بزي سلم   ,  مزجت دمعا جرى من مقلة بدم“           

(Ey gönül, Selemlileri anmaktan mı gözünden kanlı yaş akıtıyorsun?) 

 

“Mevlâ yâ salli ve sellim dâimen ebeden  

Alâ Habibike hayr’il-halkı küllihimi” 

 ”مو لا ي صل و سلم داءما أبدا  , على حبيبك خير الخلق كلهم “

(Ey Mevlâ’mız, salât ve selâm dâima ve ebeden 

Yarattıklarının en hayırlısı olan Habîbi’nin üzerine olsun) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

109 

 

2.2.2. Salât-ı Kemâliye 

 

Kādirî, Rifâî ve Halvetî gibi tarikatlerin ayinlerinde gördüğümüz bu salât, 

adını güftesinde de var olan “adede kemâlillâhi ve kemâ yelî ku bi kemâlihi” 

ifâdesinden alıp, salâtın metni Halvetiyye tarikatının Bekrî kolunun kurucusu Şeyh 

Mustafa Kemâleddin el-Bekrî tarafından kaleme alınmıştır.159Rifâî şeyhi olan Seyyid 

Mehmed Nûri Üsküdârî (Ö. 1273/1856)’nin, mürîdi ve mânevî evladı olan Palancı 

Derviş Hasan Efendi’nin talebi üzerine Salât-ı Kemâliye’ye şerh yazdığı 

bilinmektedir.160 

Rifâîyye’nin bir kolu olan Kıyamîler’de (Muharrem ayları hariç) zikre Salât-ı 

Kemâliye ile başlanır ve ardından kendisine mahsus bir tavır ve usul ile koro halinde 

evrâd-ı şerife okunur.161 Ayrıca Kâdirî ve Rifâîlerin Yatsı Namazı’ndan sonra şeyh 

efendinin başkanlığında topluca yedi defa okunmakta olup buna “yatsı usulü” 

denilmiştir.162 

Tekke ve Câmi Mûsikîsi’nde sıkça karşılaştığımız Salât-ı Kemâliye, çeşitli 

güfte ve bestelerde okunabilmektedir. Güfte olarak çok fazla bir fark göremesek de 

beste olarak kayda değer bir zenginlik görebiliyoruz.  

Salât-ı Kemâliye’nin farklı metinlerinden birisi şu şekildedir: 

1. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ seyyidinâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

2. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ rasûlinâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

3. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ nebiyyinâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

4. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ şemsi’d-duhâ Muhammedin ve 

‘alâ âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

 
159 Turabi, “Bir Tekke Mûsikîsi Olarak Salât-ı Kemâliye ve Şanlıurfa’da Okunan Salât-ı 

Kemâliyelerle Karşılaştırılmalı Değerlendirilmesi”,184; Koca - Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 

122. 
160 Selami Şimşek, “Seyyid Mehmed Nûri Üsküdârî ve Salât-ı Kemâliye Şerhi”, Tasavvuf İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi11 (Temmuz 2003), 358. 
161 Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 70. 
162 Koca -Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 122. 



  

110 

 

5. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ bedri’d-dücâ Muhammedin ve 

‘alâ âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

6. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ hayri’l-verâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

7. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ nûri’l-Hüdâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

Necdet Tanlak’ın tecvid kaidelerine göre notaya aldığı Salât-ı Kemâliye ise 

altı cümleden oluşmaktadır.163 Özellikle birinci cümlesi farklılık arz eden ve 

İstanbul’da Halvetî Cerrâhî tarîkinde de okunduğunu bildiğimiz farklı metinlerinden 

birisi ise şu şekildedir: 

1. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ seyyidinâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede in‘âmillâhi’l-kerîmi ve ifdâlihî 

2. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ seyyidinâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

3. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ mürşidinâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

4. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ şemsi’d-duhâ Muhammedin ve 

‘alâ âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

5. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ bedri’d-dücâ Muhammedin ve 

‘alâ âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

6. Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ nûri’l-Hüdâ Muhammedin ve ‘alâ 

âlihî ‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

 

 

 

 

 

 
163 Koca - Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 123. 



  

111 

 

2.2.2.1. Salât-ı Kemâliye Besteleri 

 

Fatih Koca’nın Anadolu’daki salâ ve salâtlar üzerine yaptığı çalışmasında 

Salât-ı Kemâliye’nin beş farklı bestesinden bahsetmekte olup bunlardan birisi Segâh, 

dördü ise Uşşâk makamındadır. Bu beş farklı besteden en bilineni ise Rifâî ve 

Kâdirîlerin zikir esnasında okuduğu, yukarıda metnini de verdiğimiz ve Ahmet 

Hatipoğlu (ö. H.1436/M.2015) tarafından notaya alınmış olan Uşşâk bestedir.164 TRT 

Ankara Radyosu Tasavvuf Müziği Korosu’nun kurucu şefi olan Ahmet Hatipoğlu 

tarafından yapılan nota düzenlemesinin Hüseynî makamında olduğunu bildiren 

kaynaklarda mevcuttur.165 Bu Uşşâk beste dışında kalan üç Uşşâk beste ise Cüneyd 

Kosal kaynaklı olarak Koca’nın eserinde yerini almıştır.  

Ayrıca Hüseyin Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî çalışmasında, Şanlıurfa’da 

okunan Salât-ı Kemâliye’ye ait iki ayrı besteden bahsetmektedir. Bunlardan ilkinin 

Siverekli Yusuf Sami Efendi Mevlidi’nde okunduğunu bildiren Akpınar, makamının 

Uşşâk olduğunu ve kendine has usulüyle icrâ edildiğini belirtmektedir. İkinci 

bestenin ise ilki ile aynı usulde ve Segâh makamında özellikle Ramazan ayında 

Terâvih Namazı sonrasında icrâ edildiğini bildirmektedir.166 Uşşâk eser Said 

Bağmancı kaynaklı iken Segâh eser Mehmet Altıngöz (Şevki Hâfız) kaynaklı olarak 

belirtilmektedir.167 Segâh besteye Fatih Koca’nın da eserinde yer verdiğini 

görüyoruz.  

Son olarak Mardin yöresinde, perşembe ve pazar günleri Terâvih Namazı’nın 

dört, sekiz ve on ikinci rek’atlarından sonra; diğer günlerde ise sadece on altıncı 

rek’attan sonra üçer kez icrâ edilen ve genelde iki farklı makamın söz konusu olduğu 

Salât-ı Kemâliye vardır.168Muhammet Fatih Kılıç’ın konu bağlamında Mardin’de 

yaptığı çalışmada güfte olarak diğer güftelerle benzerlik taşıyan; fakat makamsal 

yapısı ve icrâ üslûbu bakımından farklılık arz eden yeni bir besteye yer verdiği 

 
164 Koca, İslâm Tarihi ve Medeniyeti'nde Salâlar ve Salavâtlar, 302-303. 
165 Koca, İslâm Medeniyeti'nde Salâ ve Salavât Geleneği -Anadolu Örneği-, 148. 
166 Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 71-72. 
167 Akpınar, Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî, 73-74. 
168 Egecan Aydın, Mardin’de Dinî Mûsikî (Hâfız Mehmet Ali Demir Örneği) (Şanlıurfa: Harran 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 61. 



  

112 

 

görülüyor.169 Bu farklılığın sebebini ise bölgede bariz bir şekilde hâlâ varlığını 

devam ettiren Arap kültürü olarak açıklamaktadır. Hüzzam bestesi ve kendisine has 

usulü ile dinleyiciye ulaşan esere kaynak olarak ise emekli müezzin Hâfız Mehmet 

Ali Demir170 (ö. H.1441/M.2020) gösteriliyor.171 Aynı ismi kaynak olarak gösteren 

Egecan Aydın’ın, Mardin yöresine dair istifademize sunduğu yüksek lisans 

çalışmasında Hüzzam Salat-ı Kemâliye’ye ek olarak Uşşâk makamında icrâ edilen 

Salât-ı Kemâliye’ye de yer verdiğini görüyoruz.172 

 

2.2.2.2. Salât-ı Kemâliye Kilis Örneği 

 

Kilis’e ait Salât-ı Kemâliye örneğinde göze çarpan ilk durum, diğer Salât-ı 

Kemâliyeler’den farklı bir makam ve icrâ üslûbuna sahip olmasıdır. Bu Salât-ı 

Kemâliye örneğinin tarihine, icrâ üslûbuna veya bestekârına ait yazılı bir kaynak 

bulunmamakla birlikte bölgedeki şifahî kaynaklar bizim genel bir değerlendirme 

yapmamıza imkân sağlamaktadır.  

Salât-ı Kemâliye’nin Kilis’teki örneği üzerine bizzat Kilis’te yaptığımız 

ziyaretlerde her bir muhatabımızın ilk söylediği cümle Salât-ı Kemâliye’nin uzun 

yıllardır okunan ve hemen hemen herkesin bildiği bir salât türü olduğu olmuştur.  

Kilis merkezde şahsına ait iş yerinde görüştüğümüz ve küçüklüğünden 

itibaren müziğe ve sanata dair merakını her cümlesinde hissettiren Ömer 

Şekeroğlu’nun ifâdelerine göre Kilis’te 1930’larden beri câmi ve cemaat kültürü 

yoğun bir şekilde yaşanmakta olup, özellikle mübarek gün ve gecelerde minarelerden 

Salâlar okunmakta ve câmi içerisinde düzenlenen programlarda cemaatin de bizzat 

iştirakiyle Hz. Peygamber’e (s.a.v.) salât-u selâmlar getirilmektedir. Salât-ı 

Kemâliyeler de bu salâtlar içerisinde yerini almaktadır. Ayrıca Salât-ı Kemâliye’nin 

Kilis’e özgü icrâsının günümüzde doğru bir şekilde yapılmaya çalışıldığını fakat 

 
169 Muhammet Fatih Kılıç, “Mardin’de Bir Salât-ı Kemâliye Örneği”, Mardin Artuk Üiversitesi 

Mukaddime 6/2 (Ocak 2016), 313. 
170 Covid-19 salgını sebebiyle 14.11.2020 tarihinde vefat etmiştir. 
171 Kılıç, “Mardin’de Bir Salât-ı Kemâliye Örneği”, 313. 
172 Aydın, Mardin’de Dinî Mûsikî (Hâfız Mehmet Ali Demir Örneği), 65-66. 



  

113 

 

kulak hâfızasındaki birikime nazaran küçük değişimlerin yaşandığını 

belirtmektedir.173 

Kilis Dinî Mûsikîsi’ne dair görüşünü aldığımız ve yukarıda da bahsi geçen 

Mustafa İslamoğlu (Pafe Hoca) da Ömer Şekeroğlu’nun ifâdelerini destekleyen 

açıklamalarda bulunmuş174, yaşından ötürü yaşadığı bazı bedensel rahatsızlıklarından 

ötürü sağlıklı bir icrâda bulunamamıştır. Fakat kendisinin Kilis Câmi Mûsikîsi’ne 

dair zengin bir kaynak olduğu aşikârdır.  

Kilis’te görüştüğümüz bir diğer isim olan Tekye Câmii imam-hatibi Osman 

Bora, bizi Salât-ı Kemâliye’nin içeriği ve icrâsı hakkında bilgilendirdi ve şu ifâdeleri 

kullandı: 

“Salât-ı Kemâliye yıllardan beri câmilerimizde okunmakta olup halkımız 

tarafından bilinen ve çokça beğenilen bir salâttır. Özellikle mübarek gecelerde 

(kandil gecelerini ifâde ederek) Mevlid okunmadan önce bayanlar da dahil bütün 

cemaatin katılımıyla okunur ve sonra Mevlid’e geçilir. “Nûr’ul Hüda” kısmına 

gelindiğinde ise hızlanılır. Aynı zamanda bütün cemaat (bayan-erkek) 

Peygamberimizin (s.a.v.) nûru tecelli etmişçesine vücutlarını sıvazlarlar.”175 Son 

bölümde yapılan vücut sıvazlaması Urfa yöresi ile benzerlik taşımaktadır.176 

Son olarak Mehmet Sinan Nünükoğlu da Osman Bora’nın paylaştığı bilgileri 

destekler mahiyette ifâdelere yer vermiş ve çalışmamıza katkıda bulunmak adına 

anlık icrâlarda bulunmuştur.177 

 

 

Güfte olarak yukarıdaki güfte örnekleriyle çok bir farklılık taşımayan Kilis 

Salât-ı Kemâliye’sine ait dinlediğimiz icrâlardaki küçük farklılıkları ise şöyle 

özetleyebiliriz: 

Beyitler arasında “…kemâ lillâhümme salli ve sellim…” şeklinde bir geçiş 

olduğu gözlenmekte olup bazı okuyuşlarda “seyyidinâ, şemsi’d-duhâ, bedri’d-dücâ, 

 
173 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 8 Şubat 2018. 
174 Mustafa İslamoğlu, Kişisel Görüşme, 8 Şubat 2018. 
175 Osman Bora, Kişisel Görüşme, 8 Şubat 2018. 
176 Osman Bora, Kişisel Görüşme, 8 Şubat 2018. 
177 Mehmet Sinan Nünükoğlu, Kişisel Görüşme, 17 Ocak 2018.  



  

114 

 

nûri’l-Hüdâ” ifâdelerine “hayri’l-verâ” ifâdesinin de eklendiğini görüyoruz. Aynı 

zamanda bu ifâdelerin geçtiği beyitler arasında sıralama değişikliği de görebiliyoruz. 

Fakat ilk beyit (seyyidinâ) ile son beyit (nûri’l-Hüdâ) sabit kalmakta ve yukarıda 

belirttiğimiz gibi “nûri’l-Hüdâ”kısmında hızlanıp nihâyete ermektedir. 

Bizim notaya alıp Kilis örneği olarak verdiğimiz aşağıdaki beste ise Tekye 

Câmii imam-hatibi Osman Bora’nın icrâsına ait olup yukarıda verdiğimiz güfte ile 

seslendirilmiştir. Recai Aslan tarafından derlenip notaya alınmıştır. Nevâ makamında 

bestelenen Salât-ı Kemâliye’nin bestesi anonimdir. Devri hindi usulünde icrâ edilen 

eserin dizisi Uşşâk dörtlüsüne Nevâ perdesinde Rast beşlisinin eklenmesiyle oluşur. 

Yedeni (sol) Rast perdesi olup güçlüsü (Re) Nevâ’dır. Nevânın en önemli özelliği 

olan la’dan re’ye çıkış ve inişler gözlenmektedir. Seyri inici çıkıcı olup durağı (La) 

Dügâh perdesidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

115 

 

Şekil 11: Nevâ -Salât-ı Kemâliye 

 

 

 



  

116 

 

 

 

 

 

 

Salât-ı Kemâliye 

 

Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ seyyidinâ Muhammedin ve ‘alâ âlihî ‘adede 

kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

 

Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ şemsi’d-duhâ Muhammedin ve ‘alâ âlihî 

‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

 

Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ bedri’d-dücâ Muhammedin ve ‘alâ âlihî 

‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

 

Allâhümme salli ve sellim ve bârik ‘alâ nûri’l-Hüdâ Muhammedin ve ‘alâ âlihî 

‘adede kema’ lillahi ve kemâ yelîku bi kemâlihî 

 

 

 

 

 

 

 



  

117 

 

2.2.3. Na‘t 

 

“Nitelemek, iyi ve güzel olan şeyleri abartılı bir şekilde ifâde etmek” 

anlamlarına gelen Na‘t, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) vasıfları hakkında yazılmış 

manzum eserlerdir.178Bu eserlerin ilk örnekleri, müşrik şairlerin Peygamber 

Efendimizi (s.a.v.) inciten şiirlerine karşılık Hassân b. Sâbit, Kâb b. Mâlik, Ka’b b. 

Züheyr, Abdullah b. Revâha gibi şair sahâbîlerin yazdığı ve Peygamber Efendimiz’i 

(s.a.v.) metheden şiirlerdir.179 

Türkçe veya Arapça yazılan bu eserler durak tarzında usulsüz okunur. Genel 

olarak irticâlen okunmakla birlikte Mevlânâ’nın yazdığı Itrî’nin bestelediği “Na‘t-ı 

Mevlânâ” gibi bestelenmiş Na‘t-ı şerîfler de mevcuttur.180 

Câmilerde na‘thanlar, tekkelerde ise zâkirler tarafından okunan Na‘tların 

güfteleri meşhur mutasavvıfların ve şairlerin şiirlerinden seçilen eserlerdir. 

 

2.2.3.1. Na‘t Kilis Örneği 

 

Peygamber (s.a.v.) sevdası kalbinde yer etmiş olan ve bu sevdayı güftelerine 

işleyen Kilisli mutasavvıf ve şairlerin eserleri özellikle 19. yüzyılda ve 20. yüzyılın 

başlarında muhatap bulmuştur.  

İrticâlî olarak icrâ edilen okuyuşlar ile günümüze aktarılmaya çalışılsa da 

günümüzde Kilis câmilerinde gördüğümüz kadarıyla ülke genelinde yaygın olarak 

okunan Na‘t-ı şerîfler okunmaktadır. 

 

 

 

 
178 Mustafa Çiçekler, “Na‘t”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/435. 
179 Çiçekler, “Na‘t”, 32/435. 
180 Koca -Turabi, “Türk Din Mûsikîsi Formları”, 127.  



  

118 

 

Na‘t-ı Şerif 

 

Sen ey nûr-i İlâhî meş‘al-ı gülzâr-ı vahdetsin 

Semâyı mesedette parlayan bir necm-i kudretsin 

Senin çün halk olunmuştur avâlim sırr-ı hilkatsin 

Sen Allah’ın büyük Peygamber’i Rûh-i Rahmet’sin 

Cihânı ğark-ı envâr eyleyen mühr-i nübüvvetsin 

 

Kudûmünle bu âlem zulme-i ğamden reha buldu 

Feza baştanbaşa bir feyz-i lahut ile doldu 

Şeb-i Küfr-i me’asi erdi encama sabah oldu 

Sen Allah’ın büyük Peygamber’i Rûh-i Rahmet’sin 

Cihânı ğark-ı envâr eyleyen mühr-i nübüvvetsin 

 

Bunalmışken beşer tazyik-i kâbu-i cehaletden 

Karanlık bir fezâde rûh-i insâniyet inlerken 

Göründü mâh cemâlin kâinatı eyledi Ruşen 

Sen Allah’ın büyük Peygamber’i Rûh-i Rahmet’sin 

Cihânı ğark-ı envâr eyleyen mühr-i nübüvvetsin 

 

Açınca ümmetin vicdânına şehrâh-ı Tevhidi 

Dayandı arşa İslâmiyyet’in aheng-i te’yidi 

Hidâyet nuru sildi sinelerden ye’s-i nevmidi 

Sen Allah’ın büyük Peygamber’i Rûh-i Rahmet’sin 

Cihânı ğark-ı envâr eyleyen mühr-i nübüvvetsin 



  

119 

 

Çerağ-ı kalbimin nûr-i füyûzâtında ikâz et 

Mu‘înim ol bana eltâf-ı kudsiyenle imdât et 

Bu kadri-i zaifi rahm-i ihsânınla dilşâd et 

Sen Allah’ın büyük Peygamber-i Rûh-i Rahmets’in 

Cihânı ğark-ı envâr eyleyen mühr-i nübüvvetsin181 

 

 

Na‘t-ı Şerif 

 

Ey Fahri Rusül mehrem-i sırr-ı ebediyyet 

Ey nûr-u kemâlâtı alan bâis-i hılkat 

Kıvrandırıyorken beşeri zulm-ü cehâlet 

Rabbim seni gönderdi bütün âleme rahmet 

 

En sevgili peygamberisin zât-ı Hudâ’nın 

En efdal olan serverisin sen dü cihânın 

Sönmez ezeli lemasısın nûr-i Hudâ’nın 

Feyzi ebedi buldu vücudunla diyânet 

 

Batılları kisrâları nurunla devirdin 

Evhama tapan başları hep hakka çevirdin 

Bu âleme sen meşeli tevhidi getirdin 

Bir zulmeti yeldade koşarken beşeriyyet 

 

 
181 Paylaşılan güfte Faruk Kadri Timurtaş Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, 

Münâcâtt, Gazel, Kasîde, Koşma”, 15. 



  

120 

 

Cephanedeki nur-u ezeli âlemi sardı 

Yükseldi ziyâ dalgaları göklere vardı 

Âfâka çöken zulmeti bir hamlede yardı 

Vicdanları aydınlatan envâr-ı nübüvvetin 

 

Tasvir eden ulviyyetini şanını levlâk 

Aşkın hevesiyle durmadan dönüyor eflâk 

Her lahza saçar dillere bir feyzi ferehnâk 

Bu ümmete vaad eylediğin lütfü beşâret 

 

Amelimi bin türlü kusûr eyliyor ifsâd 

Enva-i menahi ediyor halimi berbâd 

Senden olur ancak bu dil-i zarıma imdâd 

Kadri kuluna eyle şefâatle inâyet182 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
182 Paylaşılan güfte Faruk Kadri Timurtaş Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, 

Münâcât, Gazel, Kasîde, Koşma”, 17. 



  

121 

 

Na‘t-ı Şerif 

 

Ey cemâl-i ezel-i, nûr-i nazargâh-ı ehâd 

Nuhbe-i zâtı tecelligâh-ı levlâk-ı samed 

Mazhar-ı sırr-ı fevha şâhi iki müebbed 

Ümmet-i müznibe sensin gene gufrâna sened 

İlticâ eyleyen ihsânına olmadı hiç red 

Yâ Muhammed bizi de eyleme mahcur-i meded 

 

Şânını mühkem-i tenzil ile Hak medih iken 

Edemez vasf-ı kemâlâtını erbâb-ı suhen 

Âdemi-Havva’da henüz ruh yok iken 

İlticâ eyleyen ihsânına olmadı hiç red 

Yâ Muhammed bizi de eyleme mahcur-i meded 

 

“Kābe kavseyn-i ev edna” sana İsrâ’da mekân 

Hâdim-i Hazret-i Cibril-ü kulun cümle cihân 

Âsitânı keremin sâilidir insüfe cân 

Koma ferdâ bizi dûzahta esir-i nirân 

İlticâ eyleyen ihsanına olmadı hiç red 

Yâ Muhammed bizi de eyleme mahcur-i meded 

 

 

 

 



  

122 

 

Nakd-i ömrüm hevesim nefsim edip sarf-ı hevâ 

Koydu bigaye beni hüsn’ü amelden heyfâ 

Cürmüm artar hasenâtımdan eser yok hâlâ 

Yetiş imdâda şefaat ile ey nûr-i Hudâ 

İlticâ eyleyen ihsânına olmadı hiç red 

Yâ Muhammed bizi de eyleme mahcur-i meded 

 

Der-i sultân-ı şefaat var iken cah-i fenâ 

Çekme ey nafiz-i mücrüm yeter endüh-i günâh 

Ravza-i pâk-i Resûl’e ederek arz-u tebâh 

Kıl salâtı olasın sıdk ile mağfûr-i İlâh 

İlticâ eyleyen ihsânına olmadı hiç red 

Yâ Muhammed bizi de eyleme mahcur-i meded183 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
183 Paylaşılan güfte Nâfiz Hoca Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, 

Kasîde, Koşma”, 25. 



  

123 

 

 2.2.4. Gazel 

 

Türk sanatları içerisinde söz müziği alanında değerlendirilen Gazel, saz 

müziğindeki taksimin insan sesi ile ve belli bir güfte eşliğinde yapılmasıdır ki bu 

sebeple eskiden Gazel okumak yerine sesle taksim etmek tabiri kullanılırdı.184 

Önceden yapılmış bir besteye bağlı olmayan Gazel, gazelhan denilen kişi tarafından 

irticâlen makam veya makamlar çerçevesinde serbest bir usulde herhangi bir ritme 

bağlı kalmadan icrâ edilir. 

Yapılan bu icrâlarda herhangi bir esere bağlı kalınmayıp, bazen bir şarkının 

özellikle meyanına uygun bir yerinde de okunabilir. Mısralar arasında “of, aman, yâr, 

yâr ey, meded, dost” vb. sözlerin terennüm şeklinde söylenmesi âdet olmakla birlikte 

fazlaca bulunması nağme ve güfte arasında uyum yetersizliği olarak görüneceği için 

hoş karşılanmaz. 

Klasik Edebiyat’ın nazım şekillerinden olan Gazel türünün şiirlerini güfte 

edinen gazelhanlar, sonraki dönemlerde özellikle gazelden iki beytin kullanıldığı 

icrâlarda rubâî, şarkı ve murabbalara da başvurmuştur. 

Her ne kadar besteli bir form olarak görülmese de son devirlerde birkaç 

bestekâr tarafından bestelenmiş fakat çok kabul görmemiştir. Fuzulî’nin on yedi 

Gazel’ini besteleyen Hüseyin Saadettin Arel buna bir örnektir. Bununla birlikte 

günümüzde hâlâ besteli okunan kısa Gazeller de vardır ki Hacı Arif Bey’in 

“Bakmıyor Çeşm-i Siyah Feryâda” mısrası ile başlayan Nihâvend şarkısının 

meyanında okunan Gazel ve Münir Nurettin Selçuk’un aynı makamdaki “Kalamış” 

adlı eserinin meyanında bizzat kendisinin seslendirdiği Gazel akla gelen ilk 

örnekleridir.185 

 

 

 

 
184İsmail Hakkı Özkan, “Gazel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1996), 13/442. 
185 Özkan, “Gazel”, 13/443. 



  

124 

 

2.2.4.1. Gazel Kilis Örneği 

 

Kilis’te mûsikî kültürü içerisinde özellikle Halk Mûsikîsi’nin geniş bir yer 

kapladığı aşikârdır. Halkın yaşantısını, âdetlerini bazen birkaç süslü cümlesi ile 

bazen ise ahenk dolu şiirleri ile türkülerinde, mânilerinde, ağıtlarında anlatan Kilisli 

âşıklar ve şairler, halkın sosyal yaşantısının yanında dini duygularının da tercümanı 

olmuştur.  

Bazen şahıslar üzerinden bazen ise yaşanılan zaman dilimleri üzerinden 

Gazeller kaleme alan Divân şairleri ve mutasavvıf şairler, Allah ve Hz. Peygamber 

(s.a.v.) aşkını da Gazelleri içerisinde işlemeye çalışmışlardır. Bazen ise yazılan 

Gazeller üzerine tahmis yapmışlardır. 

İlk Gazel örneğimiz, üzerine birçok şairin Tahmis yaptığı bir eser olup 

Kilis’te çok meşhurdur. Ekseriyetle minarelerde, Mevlidlerde ve damat 

gezdirmelerinde okunur. Damat gezdirmelerinde okunduktan sonra “Allah mübarek 

eylesiiiin, Yuuuh yuh, Ey dooost dost” derler ve Kilis Türküleri söylenmeye 

başlanır.186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
186 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 12 Haziran 2019. 



  

125 

 

           Şekil 12: Hicâz Uzzal -Rahmeyle 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

126 

 

Leyla Hanım’ın Bir Gazel’ini Tahmis 

 

Gam çöktü medet sine-i bimâre İlâhî 

Olmakta gönül şîşesi bin pâre İlâhî 

Sızılar o teessürle yürek yâre İlâhî 

Rahmeyle bu dil haste-i naçâre İlâhî 

Zahm-ı dilime sende olur çâre İlâhî 

 

Bir gün aranırken sebeb-i mahv-ı tebâhım 

Elbette göze çarpacak isyânı günâhım 

Seller gibi gözyaşım akıp artacak âhım 

Bir mücrim-i âsi kulunum rûy-i siyâhım 

Affınla nazar kıl bu günahkâre İlâhî 

 

Yâ Rab kime ben eyleyeyim hâlim ifâde 

A‘mâlimin evzânı oldukta irâde 

Yok bir hasenem işlediğim seyyie sâde 

Bakma yüzümün kâresine rûz-i cezâde 

Bağışla beni Ahmed-i Muhtâre İlâhî 

 

Her iki cihânda kuluna hafız-u nazır 

Sensin seni inkâre düşen mülhid-i kâfir 

Geldim yönelip dergâhına salığ-ı kâsır 

Ol günde bırakma kerem et hâib-i hâsir 

İsyânım ile eyleme âvâre İlâhî 



  

127 

 

Manzur-i rıza kıl, gadabınla nazar etme 

Kıl hayre muvaffak tenime leff-i şer etme 

Saffetle bezet, sineciğim pür keder etme 

Nefsim hevesiyle beni sen derbeder etme 

Aşkından eser ver bu dil-i zâre İlâhî 

 

Sun merhemin emrâz-ı hatâdan beni kurtar 

Ver nûr-ı cilâ, nâr-ı hevâdan beni kurtar 

Bu zillete tedbîr-i devâdan beni kurtar 

Al benliğimi kayd-ı sivâdan beni kurtar 

Tâ vâsıl olam rü’yeti didâre İlâhî 

 

Abdim diyerek Kâmil’e son demde hitâb et 

Al varlığını sonra hemen taht-i turâb et 

Gördük de iki münkeri teysîr-i cevâb et 

Leylâ kulunu âteş-i aşkınla kebâb et 

Dûzahda koyup yakma onu nâre İlâhî187 

 

 

 

 

 

 

 

 
187 Paylaşılan güfte Hâfız Kâmil Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, 

Kasîde, Koşma”, 79. 



  

128 

 

Gazel 

 

Asiyab-i dehr-i dûn eyyâma etmez ilticâ 

Hasılı devr-i felek dolaba etmez ilticâ 

 

Bim-i seng-i hâdisat ile hu nârın fikreden 

Şişe-i bezm-ü şarab-ı naba etmez ilticâ 

 

Âsitân-ı Kābe-i aşkın gedâsı kâm için 

Arz-ı hacatından gayri bâbe etmez ilticâ 

 

Giryeden vakt-i firağı bulmayan üftâdenin 

Didesi şam-ü seherde hâbe etmez ilticâ 

 

Rûhîyâ bâlâ-nişin-i evc-i istiğnâ olan 

Kâse-i hurşid-i âlem tâba etmez ilticâ188 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
188 Paylaşılan güfte Ruhi Efendi’ye aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 19. 



  

129 

 

Gazel 

 

Cemâlinden cüdâ düşmek câna celâlimdir 

Celâlinle bana cevreylesen mahzâ cemâlimdir 

 

Cemâlin pertevinden aks olur ayine-i kalbim 

Seni bir lahza Şah’ım görmemek amma celâlimdir 

 

Celâlin bezm-i hüsnünde bir özge hâlettir 

Şehid-i gamzen olsam bilmiş ol cânâ cemâlimdir 

 

Cemâlin şem’ine cem oldular üftâdeler amma 

Benim pervâneveş-per yaktığım hâlâ celâlimdir 

 

Celâli bu perişân hâline rahmeyle Sultân’ım 

Esir-i zülfünüm cevr-ü gamın zirâ cemâlimdir189 

 

 

 

 

 

 

 

 
189 Paylaşılan güfte Celal Paşa’ya aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 21. 



  

130 

 

Gazel 

 

Feleğin nişteri kâr edeli cânımıza 

Girdin ey gözleri huni bir avuç kânımıza 

 

Dağlar ziynetidir sine-i mecruhumuzun 

Lâleler neşv-ü nemâ verdi gülistânımıza 

 

Lem’ay-ı tâb-i rühünden alalı şûle-i şevk 

Etmeyiz mihr-i kadeh bezm-i dirah şânımıza 

 

Reşk ile bezmimize cânın atardı hurşid 

Nigeh etseydi eğer şem-i şebistânımıza 

 

Himmet-i aşk ile menzile el erdirdik 

Kûy-i hurşide çalar gele çevgânımıza 

 

Mâlik-i pençe-i zor âver-i nazmız ki Vâhid 

Kahramanlar giremez bîm ile meydânımıza190 

 

 

 

 

 

 
190 Paylaşılan güfte Bekir Vahid Efendi’ye aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 39. 



  

131 

 

Gazel 

 

Vermeden sofi acep hem-i nihânın sana 

Bî-edep dâvet kılıp çün gösterir yânın sana 

 

Cehlinden vaslın diler, ammâ hayasızlık eder 

Kılmadan vârın fedâ, hem vermeden cânın sana 

 

Bakmadın etrafına ey cehl-i hâr, cehl-ü füruş 

İlm-ü irfân ile açmış hoca dükkânın sana 

 

Şükür kim bâ himmet-i pîri-i harâbat ey dilim 

Duhter-i rez kim helâl etmiş bugün kanın sana 

 

Gördü sermest tamam acz-ü bî hâsıl seni 

Eyledi pîr-i mugân teslim meyhânın sana.191 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
191 Paylaşılan güfte Abdullah Sermest Tazebay’a aittir. Bkz. Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri 

Antolojisi, 56. 



  

132 

 

Gazel 

 

Ey mazhar-i esrâr-ı hitâb-ı ehâdiyyet 

Ey efdal-ü mahlûk-u Hudâ bâis-i Hilkat 

 

Bir nûr-i hakikat gibi doğdun ki o demde 

Ummân-ı dalâlette yüzerdi beşeriyyet 

 

Cehlin koyu ilhâdı boğarken bu cihânı 

Teşrifin ile parladı envârı hidâyet 

 

A’sârı yarıp çiğnedi zulmetleri cehl 

Saçdıkça ziyâ âleme hurşid-i nübüvvet 

 

Tavsif edebilmekte kalem âciz-ü kasîr 

Levlâk ile tebcil edilen şânını elbet 

 

Çoktur günâhı şefkatine lütfuna muhtaç 

Kadri kulunu eyleme mahrûm-ı Şefaat192 

 

 

 

 

 

 
192 Paylaşılan güfte Faruk Kadri Timurtaş Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, 

Münâcât, Gazel, Kasîde, Koşma”, 67. 



  

133 

 

Gazel-i Şeref Tahmisi 

 

Vermiyor ye’s-i melal ruhuma rahat yâ Rab 

Hırpalar nefsimi envâ-i şekâvet yâ Rab 

Sen saâdet yolunu eyle hidâyet yâ Rab 

Kalmadı çekmeye cân dilde liyâkat yâ Rab 

Ersin encame yeter rencü felâket yâ Rab 

 

Muzdarip münkesir ef‘alime vâkıf sensin 

Hiç salah bilmeyen a‘mâlime vâkıf sensin 

Aşikâr gizli hep ef‘alime vâkıf sensin 

Nikübed hayr-ü şer ehvaline vâkıf sensin 

Arzu hal etmeye var mı sana hâcet yâ Rab 

 

Fazlını koydu rehifekri tutar keşt-i dil 

Daldı enginlere görmekte hata keşt-i dil 

Fazlın olmaz ise hüsranla yanar keşt-i dil 

Düşdü girdabı mezelletde yatar keşt-i dil 

Erişe sahili ümmide selâmet yâ Rab 

 

Kıl ilaç illetime müşkili âsân eyle 

Yeniden sıhhatimin avdetin esen eyle 

Akıbet siyretin ifşasın ihsân eyle 

Hastayım hasta medet derdime dermân eyle 

Ver şifâ hane-i lütfundan infâk et yâ Rab 



  

134 

 

Bakma noksanıma isyânım unuttur yine sen 

Urefa menzile kâmili kondur yine sen 

Affedip bezmimutiatde bulundur yine sen 

Ne kadar mücrîm isem kendi kulundur yine sen 

El emân eyle şeref zâre inâyet yâ Rab193 

 

 

Gazel /Ramazan’a Veda194 

 

Elvedâ ey mâh-ı savm-ı rahmet-efşân elvedâ 

Elvedâ ey mehtâb-ı ğufrân-ı Rahmân elvedâ 

Pertevinden feyz alır hurşid-i tâbân elvedâ 

Çün duyan âlûde-i ma‘nâ-ı ğufrân elvedâ 

 

Bin şehirden hayri bin leylin dühûli sendedir 

Anda her ferd ümmete rahmet şümûli sendedir 

Ba-husûs Kur’ân-ı zi-şânın nüzûli sendedir 

Hâsılı her emri bir hayrın husûli sendedir 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ 

 

 

 

 

 
193 Paylaşılan güfte Hâfız Kâmil Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, 

Kasîde, Koşma”, 77. 
194 Mehmet Atik hocamızdan edindiğimiz bilgiye göre, Ramazan ayında özellikle kadir gecesi 

itibariyle son dört günde irticalen okunan bir güftedir. 



  

135 

 

Sende Şâh-ı enbiyâ etdi terâvihe kıyâm 

Hatm-i Kur’ân ile verdi subhu şâmına hitâm 

Erdi evkâtın tesâbih ile imrâr has-u‘am 

Sende bulmuşdur mesâcid mânevî bir intizâm 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ 

  

Tutmayanlar savmını her dem karalar bağlasın 

Nâr-ı firkatle ciğergâhın serâpa dağlasın 

Gözlerinden kanlı yaş sular gibi çağlasın 

Şu sözü tekrar ile çalsın taşa baş ağlasın 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ 

 

Ey şu câmide tecemmü eyleyen ihvân-ı din 

Bu zaman fırsat demidir olmayın gâfil hemen 

Yalvarın Mevlâ’ya bu mahi bize kılsın mûin 

Bir ağızdan idelim hep cümlemiz ah-ü enin 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ 

 

Halik’in etmiş tecelli cürm-ü pür-envârıne 

Kudsiyân müştakdır nûr-i füyûzât bârine 

Teşnedir kerrûbidin savm-ı saâdet kârine 

Ne saâdettir samimiyetle rûz-i bârine 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ 

 

 



  

136 

 

Ağlayın kardeşlerim işiteyim olduk yine 

Mah-ı savmın borcunu balade boş bulduk yine 

Nevbaharı savm ile handan iken solduk yine 

Gülşeni ğufrânın eyvah güllerin yolduk yine 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ 

 

Ey mah-ı ğufran git feyz aldığın dergâhe var 

Söyle kim ey şafı-i rûz-i cezayı hevli bar 

Âcizane ümmetinden hüzni-i bî itibar 

Âsitânından umar imdâdını eykâm-ı kar 

Elvedâ ey ma‘siyet derdine dermân elvedâ195 

 

 

Gazel-i Sezai Tahmisi 

 

Ey risâlet nazmının yekta dür-i şehdânesi 

Şem’icem’i enbiyâ nûr-i ehad suzânesi 

Pertevi ilmi münirin aklı gül pervânesi 

Hazreti Hakk’ın Habîbi sevgili bir dânesi 

Oldüğuçün oldu âlem hüsnünün divânesi 

 

 

 

 

 
195 Paylaşılan güfte Hüsni Kilisî’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, 

Kasîde, Koşma”, 61. 



  

137 

 

Nuri veçhin bais oldu mehr-i meh ikâdına 

Arşüferş-ü levh-ü kürsinuh felek bünyâdına 

İlleti ğahiyeyi arşın dükevn abâdına 

Zât-ı pâkindir sebep bu âlemin icâdına 

Olmasa teşrifin olmaz dü cihân kâşânesi 

 

Rû siyah bir bendeyim lütfunla ruyımüşte kıl 

Hizmeti hak-i derin iclâline pâbeste kıl 

Al elim hicrin kumarından beni vâreste kıl 

Yâ Resûlallah visâlin bezmine şâyeste kıl 

Tâ gönül olsun şarabı aşkın mestânesi 

 

Dil müdami canı aşkin semti vahdetten bula 

Öğle sermest ola kim feyzi muhabbetle dola 

Bundan özge aşıkı didarına maksat nola 

Aşıkın ancak murâdı hazretinden kim ola 

Aşina-i bezmi hasın âlemin bigânesi 

 

Gerçi bi şîkeste dil virân-ı akşam ben gedâ 

Yek rütbe-i kudretin dava-i aşka ola sezâ 

Zerre-i naçizi aşkın bir necibi bi nevâ 

Kenzi aşkın mehzeni olmuş Sezâi galiba 

Hiç imaret istemez bu gönlümün viranesi196 

 

 
196 Paylaşılan güfte Necip Efendi’ye aittir. Bkz. Sinanoğlu, Seçme Şiirler “Na‘t, Münacact, Gazel, 

Kaside, Koşma”, 87. 



  

138 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KİLİS’TE MÛSİKÎŞİNAS İMAM, HÂFIZ, MEVLİDHÂN VE MUTASAVVIF 

ŞAİRLER 

 

Kilis 18. ve 19. yüzyıllarda güneyin en önemli Doğu ve İslâm Bilimleri 

merkezi olmuştur. Her mahallesinde bulunan câmileri ve hemen hemen her 

câmisinde bulunan medreseleri ile uzaktan yakından gelen birçok öğrenciye ilim ve 

bilim yolunda kapısını açan bu şehrin hâfız, imam, şair gibi dinine ve şehrine hizmet 

edecek şahsiyetler yetiştirmesi de gayet tabidir. 

Seçkin ve aydın kişilerin toplandığı odalarda günün bilimleri ve edebiyatı 

konuşulurdu. Kilis Tarih yazarı Faruk Kadri Timurtaş, Kilis halkının edebiyattan çok 

hoşlandığını; herkesin iyi kötü bir gazel, bir türkü veya bir koşma bildiğini ifâde 

ediyor. Medreselerden, odalardan başka bir yanda da herkese açık bir tekke var olup 

tekkenin şeyhi, şairi, hâkkâk, müzik sever bir kişi olurdu. Mânevî iklim öğrenmeye 

ve öğretmeye meylediyor, nalbant çırağından ney üfleyen bir şair çıkabiliyordu. Bu 

iklimin etkisiyle kapalı kapılar ardından bir Fasiha Hanım, bir Merküpçü Rahmi 

çıkabiliyordu.197 

Çoğu medreselerde yetişen şairler, günün gelişen sanat akımları ve dil 

üslûpları ile pek ilgilenmemiş, geleneği yaşatmaya çalışmışlardır. Abdullah Sermest 

Efendi, Zihni Baba gibi şairler tasavvuf yolunda şiirler yazmış, tasavvufa bağlı 

olmayanların birçoğu dahi Münâcât, Na‘t ve Mi‘râciyye gibi dinî şiirler yazmışlardır. 

Bu şairlerden Hâfız Kâmil Kıdeyş ve Orhan Veli’nin çağdaş olduklarını hatırlatmak 

isteriz.198 

Aşağıda ismi geçen mûsikîşinas hâfızlar, imamlar ve şairler, kaleme aldıkları 

veyahut icrâda bulundukları Gazel, Tahmis, Na‘t-ı şerif, Münâcât, Kasîde ve 

İlâhîleriyle çalışmamızın içeriğine dahil olmuşlardır. Kendilerini birçok alanda 

geliştiren bu şahsiyetler, Kur’ân ve medrese eğitimiyle birlikte dil eğitimi de almış, 

kendi iç dünyalarında yaşadıklarını edebî bir dille kaleme dökmüşlerdir. 

 
197 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 4. 
198 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 6. 



  

139 

 

 Edebî kişiliklerinin yanı sıra bazen besteleriyle, bazen güfteleriyle ve bazen 

de güzel sesleriyle mûsikîye alakalarını hissettirmişlerdir. Yazılan güftelere ait 

okuyuşların bir kısmı belli bir döneme kadar kulaktan kulağa aktarılsa da günümüze 

kadar maalesef ulaşamamıştır. Bu bağlamda Kilis Mûsikîsi’ne çeşitli şekillerde katkı 

sağlayan mûsikîşinasların hayatları hakkında alfabetik sıraya göre bilgi verilecektir. 

 

3.1. ABDULLAH SERMEST TAZEBAY 

 

1819 yılında Kilis’te doğan Abdullah Sermest’in babası Çekmeceli Câmii 

müderrisi Mehmet Tazebay’dır. Annesi ise Çekmeceli hocanın torunlarındandır. 

Süleyman Tazebay aşiretinden olup tahminen Irak tarafından göçüp 18. yüzyılın 

yarılarında Kilis’e yerleşmişlerdir.199 

Mısır valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın oğlu İbrahim Paşa Kilis’e girip 

yerleştiğinde yanına asker olarak verilen kimsesiz gençler arasında olan Abdullah 

Sermest, sonradan Kölit Efendi isimli bir fransızdan hekimlik ve biyoloji öğrenir.200 

Rüyasında Hz. Peygamber’in (s.a.v.) kendisini Mekke’ye davet etmesi üzerine 

askerlikten kaçar ve Mekke’de eğitimini tamamlayıp icâzetnâmesini alır. Şeyh 

Muhammed Cân-ı Efgâni’ye bağlı olarak on iki yıl çilesini dolduran Abdullah 

Sermest sonradan şeyhi tarafından Kilis’e gönderildi. 

Çekmeceli Câmii’nin karşısına “Baytazoğlu Tekkesi” olarak adlandırılan 

Nakşibendî tekkesinin yapımına destek oldu. “Tanrı sadece mescidde, medresede 

değil; duyabilen, bulabilen için her yerdedir.”201 diyen şair, bir Kasîde’sinde şöyle 

sesleniyor: 

Hân-kâhe, mescide gitme o çıkmaz yollara 

İşte râh-i meykede her kimde istidâd olur 

Şeyhi, dervişi; molla müderris dinleme 

Hazret-i Pir-i Mügân’dan olsa bir imdâd olur. 

 
199 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 49. 
200 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 49. 
201 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 50. 



  

140 

 

Baytazzâde Vakfı isminde bir vakıf kuran Abdullah Efendi, zor günlerinde 

halkın yanında olduğu için halk tarafından çokça sevilmiştir. Tekke içerisinde 

bulunan türbesi Kilis’te ziyaret edilen yerlerden birisidir. 

H.1297/M.1880 yılında vefat eden şairden geriye kalan ve Mustafa 

Baytaz’dan alınmış bir Divân örneği vardır. Ayrıca “Sıffîn Vakası” isminde biri tarih 

ve biri de tıpla ilgili iki yazması olduğu da bilinmektedir. Ne yazık ki eserleri kayıp 

durumdadır.202 

Son olarak Abdullah Sermest farklılıklara açık bir tekke şeyhi olarak müziğe 

düşkünlüğü ile de bilinmektedir. Yaratandan ötürü yaratılanı sevmek ve yaratılanlara 

yaratanı gören gözle bakmak kadar yumuşak kalpli olan Abdullah Sermest Efendi, 

aynı zamanda katı ve kaba görüşlere karşı da ömrü boyunca amansız bir mücadele 

vermiştir.203 Bilhassa tasavvuftaki mânevî iktidarı ile sadece Kilis halkının değil, 

Anadolu’nun birçok kesiminde insanların hüsn-i zannını ve hürmetini kazanmıştır. 

Tekkedeki derslerinin yanında yapılan zikir merasimlerinde de mûsikî 

bulundurmakta bir beis görmemiş, Hocazade Abdullah Enveri Efendi’den aldığı 

derslerle kıraat ilmine de tam bir şekilde vâkıf olmuştur.204 

 

3.2. AHMED RAMİ 

 

1899’da Kilis’te doğan Ahmed Rami Atan, ilk öğrenimini tamamladıktan 

sonra Çalık Câmii medresesinde Asım Efendizâde Ahmed Hoca’nın derslerine 

devam etti. Birinci Dünya Savaşı sonrası Osmanlı İmparatorluğu’nun dağılma 

sürecine girmesinden dolayı kendisini Kuva-i Milliye hareketine adamış ve yıllarını 

bu mücadeleye hizmet etmekle geçirmiştir.205 

1952-1958 yılları arasında Kilis Belediye Başkan vekilliği ve yardımcılığı 

yapmış, idarî görevlerinin yanında kaleme aldığı tasavvufî şiirlerle (İlâhî, Kasîde vb.) 

de tanınmıştır. H.1377/M.1958 yılında vefat etmiştir. 

 
202 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 51. 
203 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 52. 
204 Tazebay, Kilisli Abdullah Sermest Tazebay Divânı, 29.  
205 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 124. 



  

141 

 

3.3. ALÂEDDİN YAVAŞCA 

 

1 Mart 1926’da Kilis’te doğan Alâeddin Yavaşca’nın babası Kilisli şair 

Yavaşcazâde Sezai Efendi’nin oğlu Hacı Cemil Efendi olup, annesi ise Enver 

Hanım’dır. 1951’de İstanbul Üniversitesi Tıp Fakültesi mezunu olan Yavaşca, Kadın 

Doğum Uzmanlığı yapmış ve meslek hayatı boyunca 54 bilimsel çalışması 

yayınlanmıştır.206 

Kilis’te yaşadığı dönemlerde henüz 8 yaşındayken Ziya Çelikalp’ten aldığı 

keman dersleriyle müzik sevgisinin temelleri oluşmaya başlayan Yavaşca, 

İstanbul’da Saadettin Kaynak, Münir Nureddin Selçuk, Subhi Ezgi, Refik Fersan gibi 

birçok kıymetli isimden ders almıştır. Daha çok talebesi olmaktan gurur duyduğu 

Saadettin Kaynak ve Zeki Arif Ataergin’i örnek almış ve onların mûsikîye bakış 

açıları doğrultusunda besteler yapmıştır.207 Konservatuvar ve korolarda icrâ 

kabiliyeti ve mûsikî bilgisi gelişmiş, başta TRT ve İstanbul Radyosu olmak üzere 

birçok kurumda solistlik, koro şefliği ve kurul üyeliği yapmıştır. 

İcrâcılığının yanında 2’si Kâr-ı nâtık, 5’i Takım, 1’i Âyîn-i şerif (Acem 

makamında) olmak üzere yapmış olduğu 647 bestede; 33 form (Şaz Semâi, Kâr-ı 

nâtık, Divân, Mesnevî Âyini, Şarkı, Peşrev, Medhal, Çocuk Şarkıları, Etüd, Marş, 

İlâhî vs.) 74 makam, 46 usul kullanmış ve bu bestelerde 159 şairin güftesine yer 

vermiştir.208 Bestelerinin birçoğu plak ve kasetlere okunmuş olup, radyo 

repertuvarında da mevcuttur. 200’e yakın CD dolduran Yavaşca, Kilis Kültür 

Vakfı’na da (Kilis’imin Bağları) 2 CD ve VCD hediye etmiştir. 

Eserleri ve farklı alanlardaki çalışmalar ile ülkesine çokça hizmet etmiş olan 

Yavaşca, 2018 itibariyle yaşlılığa bağlı bazı sağlık sorunları nedeniyle yaklaşık iki 

 
206 Türkan Başyiğit, “Türk Müzik Devriminin Duayenlerinden Alâeddin Yavaşca’nın Sanat Yaşamı”, 

Tarihten Günümüze Ayıntab-Gaziantep, ed. Ahmet Gündüz vd. (Gaziantep: Gazikültür A.Ş., 2018), 

217. 
207 Metin Mercimek, “Hocamız Alâeddin Yavaşca’nın Türk Müziği Gelişimine Katkısı”, Kent (20 

Ekim 2017), 16. 
208 Prof. Dr. Alâeddin Yavaşca (AY), “Biyografi” (Erişim 18 Temmuz 2021). 



  

142 

 

buçuk yıl hastanede tedavi görmüş, H.1443/M.2021’de 95 yaşında vefat etmiştir.209 

Beşiktaş’taki Yahya Efendi Türbesi Haziresi’nde toprağa verilmiştir. 

Doktor kimliğinin yanında sanatçı ve bestekâr olarak da toplumda saygın bir 

yer edinmiş olan Yavaşca’nın, dinî mûsikî reyonundaki birkaç eseri aşağıda 

paylaşılmıştır:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
209 Çalışmamıza katkı sunmaları adına birçok kez iletişim kurulmaya çalışılmış fakat ağır geçen 

hastalık sürecinden dolayı birebir görüşme yapılamamıştır. Nihayetinde 23 Aralık 2021’de tedavi 

gördüğü hastanede vefat etmiştir. 



  

143 

 

Şekil 13: Acem – Âyin-i Şerif “Birinci Selam”210 

 

  

 

 

 

 
210 Alâeddin Yavaşca’nın Acem makamında bestelemiş olduğu Âyin-i Şerif “Üç Selam”dan oluşup 

çalışmamızda sadece “Birinci Selam” notası verilmiştir. Tamamına ulaşmak için Bkz. Prof. Dr. 

Alâeddin Yavaşca (AY), “Eserler” (Erişim 22 Temmuz 2021). 



  

144 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



  

145 

 

 

  

 

 



  

146 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

147 

 

Âcem Âyin-i Şerif 

(Birinci Selâm) 

 

Dinle neyden kim hikâyet etmede 

Ayrılıklardan şikâyet etmede 

 

Der kamışlıklardan kopardılar beni 

Nâlişim zâreyledi merd-ü zeni 

 

Şerha şerha eylesin sînem firâk 

Eyleyem tâ şerh-i derd-i iştiyâk 

 

Her kim aslından ola dûr- cüda 

Rüzigâr-ı vaslı eyler muktedâ 

 

Ben ki her cem‘iyetin nâlânıyım 

Hemdem-i hoş-hâl-ü bed-hâlânıyım 

 

Her kişi zu‘munca bana yâr olur 

Sohbetimden tâlib-i esrâr olur 

 

Sırrım olmaz nâlişimden gerçi dûr 

Liyk yok her çeşm-i gûşa feyz-i nûr 

 

 



  

148 

 

Birbirinden can-ü ten pinhan değil 

Liyk yok destûr-ı rü‘yet câna bil 

 

Oldu âteş sıyt-ı ney, sanma hevâ 

Kimde bu âteş yoğ ise hayf‘ana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

149 

 

Şekil 14: Uşşâk -Del’etme Beni Allah211 

 

 

 

 

 

 

 
211 AY, “Eserler”. 

 



  

150 

 

 

 

 

 

 

Del’etme Beni Allah 

 

Del’etme beni Allah 

Aşkın ile dağlara düşürme beni Allah 

Hasretinle yanıp köz oldum ben Allah 

Zamandan mekândan çıkıp öz oldum ben 

Yoolarına baş koyalı öz oldum ben 

Beni mahrum etme Allah sevgi selinden yâ Allah 

Yâ Hay yâ Hay yâ Rahman hû 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

151 

 

Şekil 15: Mâye -İlâhî Duyguyla Geldim Kapına “Söndürme”212 

 

 

 
212 AY, “Eserler”. 



  

152 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

153 

 

İlâhî Duyguyla Geldim Kapına 

(Söndürme) 

 

İlâhî duyguyla geldim kapına 

Açtım ellerimi niyâzım hep sana 

Affet günâhımı lutfet bu cana 

Medet sendedir hû imdâd kuluna 

 

Çok günahkârım ben muhtâcım sana 

Yâ Allah diyerek dönüp dururum 

Yanarım aşkınla yolum hep sana 

Söndürme bu aşkı yanayım nâra 

 

Yıkandı yüreğim gökteki nurla 

Gitti tüm günâhım yağan yağmurla 

Gözlerim açıldı aydınlığınla 

Lütfun esirgeme Ayten kuluna 

 

Uçmak ister gönül kuş kanadında 

Kaybolsada ruhum esen rüzgârda 

Kavuşursam sana bir gün olurda 

Söndürme bu aşkı yanâyım nârda 

 

 



  

154 

 

Şekil 16: Evçmâye -Kesildi Ravza-i Dilden Heman Su213 

 

 

 

 

 
213 AY, “Eserler”. 



  

155 

 

 

 

 

 

 

 

Kesildi Ravza-i Dilden Heman Su 

 

Kesildi ravza-i dilden heman su 

Gel ey sâki kerem kıl el aman su 

Gönülden bağ-ı aşk ey hakkı ancak 

O sâkiden bulur bu gülistân su 

 

Terennüm: Ah a dildârum a sultânım bendenem ey yâr 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

156 

 

Şekil 17: Evçmâye – Safâyı Aşktan Kim Anlar Kiminle Söyleşelim214 

 

 

 

 
214 AY, “Eserler”. 



  

157 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

158 

 

 

 

 

 

 

 

Safâyı Aşkı Kim Anlar Kiminle Söyleşelim 

 

Safâyı aşkı kim anlar kiminle şöyleşelim 

Cefâyı aşkı kim anlar kiminle söyleşelim 

Fütâde oldu gönül dâm-ı zülf-i cânâne 

Belâyı aşkı kim anlar kiminle söyleşelim 

 

Terennüm: Cânım ömrüm a civânım işvebâzım dilnüvâzım kiminle 

söyleşelim 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

159 

 

3.4. BEKİR VAHİD EFENDİ 

 

1802 yılında Kilis’te doğan şairimiz, çalışkanlığı ve zekâsı ile müderrisliğe 

kadar yükselmiş olup yoksul bir ailenin çocuğu olmasına rağmen dil eğitimini ihmal 

etmemiştir. Kilis’in yetiştirdiği en ünlü müderrislerinden olan Bekir Vahid Efendi, 

Kur’ân’ın buyruklarından ve Hz. Peygamber’in (s.a.v.) yolundan ayrılmamış yazıları 

ve sözleri ile bu yolda mücadele vermiştir. Aynı zamanda alaycı bir dil kullanan 

Bekir Bey, alaya alıp taşladığı kişilerin çocuklarını ve torunlarını incitmekten 

çekindiği için bu tür taşlamalarını kendi sağlığında yakıp ortadan kaldırmıştır.215 

 133 gazel, 21 ebced hesabıyla yazılmış tarih,4 şarkı, 3 tahmis, 18 rubâî, 16 

kıta ve tercümeleri bulunmaktadır.216 Çok yönlü bir insan olan Bekir Vahid Efendi 

davûdî bir sese sahip olup makam bilgisi bulunmaktaydı. H.1304/M.1887 yılında 86 

yaşında vefat etmiştir.   

 

3.5. CELÂL PAŞA 

 

Seyyid Ali Celâlüddin Paşa olarak da anılan Celâl Paşa, devlet içerisinde 

yüksek sayılabilecek görevlerde bulunmuş, bilgili, haksızlıklar karşısında hakkı 

arayan ünlü bir devlet adamı olarak tanınır. 1756 yılında Kilis’te doğan şairimiz, ilk 

öğrenimini bitirdikten sonra medrese eğitimine başlamış, hocası Küçük Ebubekir 

Efendi’den dersler almıştır. Babasının vefatından sonra annesi ve kardeşlerine Kilis’e 

gönderip kendisi öğrenimini tamamlayınca İstanbul’a gelmiştir.217 Daha birçok üst 

düzey görev de üstlenen şair, Mora isyanını bastırmak için Rumeli Seraskerliği’nde 

görevlendirilse de yolculuk esnasında H.1237/M.1822 yılında vefat etmiştir. Genelde 

Gazel türünde yazan şairimizin şiirleri kaybolsa da düz yazıları Ali Enver Efendi 

tarafından “Münşeat-i Celâl” adlı eserde toplanmıştır.218 

 
215 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 37. 
216 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 38. 
217 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 20. 
218 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 21. 



  

160 

 

3.6. FARUK KADRİ TİMURTAŞ 

 

1891 yılında Kilis’te doğmuş olup babası Kara Timurtaş Paşa soyundan 

Adülmennan Efendi’dir.  İlk öğrenimini Kilis’te bitiren Kadri Bey, medrese 

eğitiminden sonra Halep Vilâyet-i Adliye Teşkilâtı’nda görev almış, ardından 

Gaziantep Mustantıklığı’na (sorgu yargıçlığı) atanmıştır.219 

Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra Kilis’e dönüp Kilis’in öncü aydınlarından 

biri olarak Maarif Cemiyeti’nin kurucu üyelerinden oldu. Kilis’te birçok eğitim ve 

kültür girişimlerinde bulunan Faruk Kadri Timurtaş, H.1404/M.1984 yılında 

Ankara’da hayata gözlerini yumdu ve Çebeci Mezarlığı’na defnedildi. 

Faruk Kadri Timurtaş’ın en önemli eseri Kilis Tarihi’dir. Ayrıca Ali Şîr 

Nevâî’nin Türk Diline Hizmetleri, Mehmet Âkif ve Cemiyetimiz, Osmanlıca I: Eski 

Yazı-Gramer-Metinler, Osmanlıca Grameri: Eski Yazı ve İmlâ-Arapça, Farsça, Eski 

Anadolu Türkçesi, Aruz, Dil Dâvâsı ve Ziya Gökalp, Yunus Emre Divânı, Şeyhî-

Hayatı ve Eserleri: Eserlerinden seçmeler, Süleyman Çelebi Mevlid: Vesîletü’n- 

necât önemli eserlerinin bazılarıdır. İlk şiirleri ve yazıları Halep’te “Seday-ı Şehba 

Gazetesi ve Fırat Gazetesi”nde yayınlanmıştır. Kilis’e döndükten sonra ise 

“Hududeli Gazetesi” nde yayınlanmıştır.220 

Kasîde ve Na‘tları ile tanınan şairimiz, Peygamberimiz (s.a.v.) için yazılmış 

olan ünlü “Kasîde-i Bürde”yi Türkçeye çevirmiş olup müsveddesi oğlu Halûk 

Timurtaş’ta bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 
219 Başçıllar, Kilisli Divan Şairleri Antolojisi, 223. 
220 Başçıllar, Kilisli Divan Şairleri Antolojisi, 225. 



  

161 

 

3.7. HÂFIZ İZZET GÖKÇEK HOCA 

 

1908’de Kilis’te doğan Hâfız İzzet’in babası Kara Ahmet Çavuş, annesi 

Hatice Hanım’dır. Dokuz yaşında trahom hastalığından gözlerini kaybeden İzzet 

Efendi, hâfız olmak istemesine rağmen babası tarafından zanaat öğrenmesi amacıyla 

zembilci dükkanına çırak olarak verilmiş, 11 yaşından ailesinden habersiz bir şekilde 

medrese eğitimi almak için Halep’e gitmiştir.  

Ailesi ise uzun bir süre araştırdıktan sonra oğullarının bir kazaya kurban 

gittiğini kabullenmek durumunda kalmışlardır. İlerleyen yıllarda Halep’te Zekeriya 

Câmii’nde karşılaştığı Kör Fatma isimli bir kadına sahip çıkan İzzet Efendi, ceketini 

Kör Fatma’ya vermiş, Kör Fatma Kilis’e döndüğünde İzzet Efendi’nin babası Kara 

Ahmet Çavuş ile karşılaşmıştır. Bunun üzerine oğlunun yaşadığını öğrenen baba, 

oğlunu Halep’te bulur ve oğlunun hâfızlık eğitimini tamamlamasına müsaade eder.  

Kıraat ilmini öğrenmek için Antakya’ya giden Hâfız İzzet, icâzetnâmesini 

alıp Kilis’e döndükten sonra Ulu Câmii ve Alacacı Câmii’nde Sabah Namazı öncesi 

seheriye cüzleri, İkindi Namazlarından önce Tekke Câmii’nde Amme sûresi 

okumaya devam eder. Bunun yanında her sene Ramazan ayında Ankara Hacı 

Bayram Câmii’nde başhâfız olarak seheriye cüzünü okur, Kilis’teki tütün satarak 

geçindiği dükkanında hâfızlara ders verip sohbetler düzenleyerek insanlara faydalı 

olmaya çalışırdı.221 

H.1384/M.1965 yılında Sabah Ezanı okumak için Alacacı Câmii’ne giderken 

beyin kanaması geçirerek 57 yaşında vefat etmiş ve Kilis Asri Mezarlığı’na 

defnedilmiştir.  

 

 

 

 

 
221 Ergün Özuslu-İbrahim Halil Kocaoğlan, Gaziantepli Hâfızlar ve İlim Adamları (Gaziantep: 

Gaziantep Kur’ân Hâfızları ve Gönüllüleri Derneği, 2020), 379. 



  

162 

 

3.8. HÂFIZ KÂMİL KIDEYŞ 

 

Kilis’in yetiştirdiği pek çok âlim ve âriflerden birisi olan Hâfız Kâmil Kıdeyş 

Hocaefendi, 1911 yılında Kilis’te doğmuş olup Kıdeyşoğulları’ndandır. Kardeşi Dr. 

Fazıl Kıdeyş’in verdiği bilgilere göre beş yaşında trahom hastalığından dolayı 

gözlerini kaybetmiş, 1960 yılına kadar körler çarşısında çalışarak hayata karşı 

direnişin sembolü haline gelmiştir.222 

Halep’te Kur’ân ve medrese eğitimini alan Kıdeyş, zamanın ünlü medreseleri 

Şabaniyye ve Haşimiyye medreselerinden de istifade etmiştir.  1941 – 1949 

yıllarında Kadı Câmii’nde Kur’ân dersleri verdi ve ilk resmi görevini 1949 yılında 

Şeyh Câmii’nde yapmıştır.223 Gaziantep’te de çeşitli görevler üstlenen Kıdeyş, 1975 

yılında 64 yaşında iken emekli olup Kilis’e döndü. Yüzlerce insana ışık olan Hâfız 

Kâmil Kıdeyş, felç geçirmiş ve H.1400/M.1980 yılında vefat etmiştir.224 

 

3.9. HÂFIZ MEHMET ATİK HOCA 

 

1938 yılında Kilis’te dünyaya gelen Mehmet Atik, 1940-1960 yılları arasında 

Kadı Câmii’nde görev yapmış olan Hüseyin Atik’in oğludur. Mehmet Atik de 

defalarca din görevlisi olmak için sınavlara katılmış fakat kendisinden daha az hak 

edenler bile başarılı kabul edilirken kendisine nasip olmamıştır. 

Buna rağmen içindeki hizmet ve mûsikî aşkının peşinden gitmiş, 1960 - 1980 

yılları arasında emekli olabilmek için görevini devam ettirmek isteyen fakat sağlık 

sorunları yaşayan babasının vazifesini devam ettirmiştir.225  

 

Çeşitli câmilerde okuduğu Salâlar, Ezanlar, Kasîde ve İlâhîlerle adını bizlere 

kadar duyurmuş ve çalışmamıza dahil olmuştur. 

 
222 İsmail Rıfkı Kıdeyş (ed.), Divân-ı Kâmil “Hâfız Kâmil Kıdeyş Hocaefendi” (İstanbul: Adım Kitap 

Yayınevi, 2011), 19-20. 
223 Kıdeyş, Divân-ı Kâmil “Hâfız Kâmil Kıdeyş Hocaefendi”, 21. 
224 Kıdeyş, Divân-ı Kâmil “Hâfız Kâmil Kıdeyş Hocaefendi”, 22. 
225 Mehmet Atik, Kişisel Görüşme, 11 Haziran 2021. 



  

163 

 

Geçimini ise ticaret ve demir doğramacılığı yaparak sağlamaya çalışmış, çok 

başarılı olamasa da başkasına muhtaç duruma düşmeden hayatını idame ettirmiştir. 

Çevresi tarafından da dürüst ve iyi bir şahsiyet olarak tanınmıştır.226 

 

3.10. HÂFIZ MUSTAFA İSLAMOĞLU (PAFE HOCA) 

 

Kilis’in hayatta olan en yaşlı ve hatırı sayılır okuyucularından olan İslamoğlu, 

yıllarca okuduğu Kasîdeler, Salâlar, Mevlid ve Methiyelerle Kilis Dinî Mûsikîsi 

adına özel ve akla gelen şahsiyetlerinden birisi olmuştur. Müezzin olarak Çalık 

Câmii’nde görevine başladığı ilk yıllarda şerefeden okuduğu Na‘t ve Kasîdelerle 

Kilis halkının ruhunda iz bırakan İslamoğlu, Kilis’te Medine tarzı Ezan okuyan ilk 

hoca olarak da tanınmaktadır.  

Kendisiyle özel bir mecliste sohbet etme imkanına kavuştuğumuzda mütevazi 

kişiliği ile dikkatimizi çekmiş ve Kilis halkının kendisinden dinlemekten zevk aldığı 

“Mu‘cizât-ı Câbir”i bizler için icrâ etmiştir.227 Yaşı itibariyle sağlıklı bir icrâ 

edinemesek de kaynağından edindiğimiz bir eser olarak çalışmamızda yerini almıştır.  

Minarelerin değişmez sadâsı olan Mustafa İslamoğlu Kilis’te “Pafe Hoca” 

olarak da çağrılmaktadır. Hem yaşı hem de mesleğindeki ünü itibariyle her gittiği 

mekânda özenle ağırlanmakta olup kendisinin yaptığı icrâlara hazirûn tarafından 

heyecanla eşlik edilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 
226 Mehmet Atik, Kişisel Görüşme, 11 Haziran 2021. 
227 Mustafa İslamoğlu, Kişisel Görüşme, 6 Mart 2019. 



  

164 

 

3.11. HÜSEYİN ATİK 

 

1889 tarihinde Kilis’te dünyaya gelen Hüseyin Atik, Mehmet Atik’in 

babasıdır. İlköğretim ile nihayete eren eğitim hayatından sonra ilerleyen yıllarda 

nüfus memurluğu görevinde bulunmak istemiş fakat dedesinin telkinleri be ısrarı 

sonucu hayatının geri kalanını müezzinlik görevini ifa ederek geçirmiştir. 

65 sene fiili görev yapan Hüseyin Atik, bu sürenin son 30 senesini Demokrat 

Parti dönemindeki yönetmelik değişikliği sebebiyle emekli olabilmek için yapmak 

durumunda kalmış, şartların zorlaştığı ve sağlık sorunlarının baş gösterdiği dönemde 

ise oğlu Mehmet Atik resmî olarak olmasa da vekâleten babasının görevi üstlenmeye 

çalışmıştır. 

Ekseriyetle Kadı Câmii’nde görev yapan Atik, genel olarak Sabah ve Yatsı 

Namazı vakitlerinde görevlendirilmiş, özellikle özel gün ve gecelerde gerek câmide 

gerekse özel meclislerde yaptığı Ezan, Salâ, Salavât, Kasîde, Na‘t, Mevlid-i şerif 

icrâlarıyla kalplere ve kulaklara imzasını atmıştır.228 

Görevi süresince icrâda kullandığı eserlerin bir kısmını Osmanlıca olarak el 

yazısıyla kaleme almış ve günümüze kadar ulaştırmıştır.229 

 

3.12. HÜSNÜ EFENDİ 

 

1876 yılında Kilis’te doğan Hüsnü Efendi Kilis’in bilinen ailelerinden Hacı 

Muhiddinzâde Muhiddin Ağa’nın oğludur. Herhangi bir görevi olmayan Hüsnü Bey 

ailesinden kalan mal varlığı ile geçinip Na‘t, Kasîdeler ve Gazeller yazmaktaydı.  

Vatan ve millet duygularına dair şiirler de kaleme alan şair, H.1331/M.1913 yılında 

43 yaşında Antep’te yakalandığı grip sonucu hayata gözlerini yummuştur.230 

 
228 Mehmet Atik, Kişisel Görüşme, 11 Haziran 2021. 
229 Bahsi geçen güfte mecmuası ekler bölümünde görsel olarak paylaşılmıştır. El yazısı çok okunaklı 

olmadığı için günümüz Türkçesine çevrisi yapılamamıştır. 
230 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 182. 



  

165 

 

3.13. MEHMET ÖKKEŞ ÖZKÖSELER 

 

1950’de Kilis’de doğan Özköseler, tüm öğrenimini Kilis’te tamamlamış ve 

çeşitli okullarda öğretmenlik ve idarecilik yapmıştır. Sağlık Meslek Lisesi, Halk 

Eğitim Merkezi ve çeşitli özel okullarda müzik dersleri vermiştir.  

Mûsikîye ilgisi ilkokul öğretmeni Nihat Ulusoy’dan aldığı derslerle başlayan 

Özköseler, tam anlamıyla 1969 yılında itibariyle mûsikîyi hayatının vazgeçilmezleri 

arasına almıştır. Bazı dergilerde besteci olarak da yer alan Özköselerin türkü 

besteleri yanında marş besteleri de önemlidir. Ud, tanbur, kanun, keman vb. birçok 

enstrümanı icrâ etmekte olup Kilis Mûsikî Derneği’nde birçok öğrenci yetiştirmiştir. 

1983’ten beri Kilis Mûsikî Derneği’nin koro şefliğini ve başkanlığını yapmaktadır. 

Yıllarca TRT sanatçılarının ve birçok sanatçının kitabındaki notalarını yazmış 

olan Özköseler ile yaptığımız görüşmede geçmişe ve günümüze dönük olarak 

Kilis’te Mûsikî eğitimi hakkındaki görüşlerini şu cümleler ile ifâde etmiştir: 

“Bir sınıf öğretmeni olarak öğrencilere müziği öğretmek ve sevdirmek için 

pop müzikten başlar olduk. Gerek Halk ve Sanat Mûsikîsi’ni gerekse Dinî Mûsikî’yi 

sevdirebilmek için aralarda ne verebiliyorsak kâr sayıyoruz. Biz öğrencilerimize 

bilgiyi değil, kaynağın yolunu öğretirdik. Yoksa kimseye her şeyi öğretemezsin. 

Bizden öğrendiklerinden sonra konservatuarlarda başka türlü şeyler öğreniyorlar. 

Fakat başkalarına öğretmekte zorlanınca tekrar bizim yanımıza gelip sormak 

istiyorlar. Ben sınıf öğretmeni olduğum için basitten zora doğru öğretip öğrenmeyi 

kolaylaştırıyorum.”231 

Halk Mûsikîsi üzerine yaptığı çalışmalar hakkında ise şu ifâdelere yer 

veriyor: 

“Türkülerde beste olmaz. Anonimdir. Bizler sadece onların yöresel ağızlarını 

notaya alırız. Üniversite ile “Kilis Türküleri” kitabını bastık. Genel olarak bizde 

anonim türküler ve onların notaya alınmış halleri var. Benim kaynak aldığım bizzat 

benim öğretmenimdir. O da vefat etti, onun dışında da belki bir iki isim sayabilirim. 

Derlediğimiz hatta bir kısmını TRT’ye ulaştırdığımız orijinal notalar, sonradan 

 
231 Mehmet Ökkeş Özköseler, Kişisel Görüşme, 17 Nisan 2020. 



  

166 

 

basılan kitaplarda usul olarak eleştirilere maruz kalmamak için değiştirilirdi. Buraya 

asker olarak veya çalışmaya gelenler duyduklarını kayda alıp TRT’ye veriyordu. 

Fakat usul tartışmaları anonim bestelerin orijinalliğini yitirmesine sebep 

olmuştur.”232 

Kilis’teki Dinî Mûsikî kültürüne ise şu cümlelerle değiniyor: 

“Günümüzde maalesef Kilis’te Dinî Mûsikî adına güfte yazan veya 

besteleyen bir isim bulmak çok zor. Ülke genelinde bile önceden Süleyman Erguner, 

Ahmet Hatipoğlu vardı. Şimdi ise ekranlarda gördüğümüz veya kendi çalışma 

alanlarında hizmet etmeye çalışan, bu işe gönül vermiş birkaç isim dışında kimseyi 

bulamıyorsunuz.   

Kilis’te Dinî Mûsikî yapan olmamakla birlikte bir şeyler yapmaya 

çalışanlarında kaynak aldıkları yer belli değil. Özellikle tekkede okunan eserler bile 

türkü güftelerine ait besteler İlâhî güftelerinin üzerine işlenerek okunmaktadır. Eser 

zenginliği olmamakla birlikte aynı melodiler üzerine yazılan sözler vardır. 

Bütün bu yokluk girdabında bizler erişebildiğimiz genç kitlelere bazı temel 

kavramları aşılamaya çalıştık. En basitinden gençlerimiz, “Mevlid nedir, Ezan 

nedir?” diye sorulduğunda, ölü için okunan şiirdir diye tanımlamaktaydı.  Biz 

yaptığımız çalışmalarla, kaleme aldığımız yazılarla Mevlid, Ezan gibi halkımızda yer 

etmiş birçok türü tanımlamaya, gençlerin de bu tanımlamaları ifâde edebilecek kadar 

bilgi sahibi olmalarına yardımcı olmaya çalıştık.”233 

Özköseler, Kilis Mûsikîsi ve mûsikîşinasları hakkında yakındığı durumları ise 

şöyle ifâde ediyor: 

“Kilis’te mûsikîşinas çok ama icrâat yok. Herkes menfaat için bir şeyler 

yapıyor. Bizim yetiştirdiğimiz öğrenciler de dahil olmak üzere herkes sesi güzel olan 

veya güzel çalan kim varsa piyasaya dağılıp işi ticarete döküyorlar. Asıl orijinal 

olarak bu mirasa sahip çıkanlar amatör korolar ve derneklerdir. Buna rağmen Halk 

Mûsikîsi’nde bizi baz aldığını belirtenlerin bile yanımıza geldikleri yok. Biz köy köy 

gezdik, kaynak topladık. Artık kaynak kişi de kalmadı. Bizler kaynak kişi değiliz. 

Biz olanı derleyip toplamaya çalışıyoruz. 

 
232 Mehmet Ökkeş Özköseler, Kişisel Görüşme, 17 Nisan 2020. 
233 Mehmet Ökkeş Özköseler, Kişisel Görüşme, 17 Nisan 2020. 



  

167 

 

Valilik ve belediyemiz maalesef çalışmalarına bizi dahil etmiyorlar. Bizim 

çalışmalarımızı dikkate almıyorlar. Bizi Gaziantep’ten bile çağırıyorlar konser için. 

Kilis’te özel günlerde bile çağırmıyorlar. Bizlere yer gösterin ücretsiz ders verelim 

diyoruz. Ona dahi olumsuz yanıt alıyoruz maalesef. Bizleri Kilis’e küstürüyorlar. 

Halbuki biz Kilis için bir şeyler yapmak derdindeyiz. Bir menfaatimiz yok.”234 

 

3.14. MEHMED SEZAİ 

 

1829’da Kilis’te doğan Mehmed Sezai, Yavaşçazâde Süleyman Efendi’nin 

oğlu olup, akrabalarından Hacı Ali Bey’in kızı Şakire Hanım ile evlenmiştir. Kilis’te 

Kaymakamlık İdare Meclisi Başkitâbeti olarak görev yapan Mehmed Sezai, Kilis 

dışından gelen yüksek görev tekliflerini reddetmiş ve Kilis’te kırk yıl boyunca 

memurluk yapmıştır. 

H.1313/M.1896 yılında şeker hastalığından ötürü vefat eden şair, Canpolat 

Paşa (Tekke) Câmii’nin mezarlığına defnedilmiştir.235 

Babası Süleyman Çelebi’nin uzak torunlarından olup, bir hayır sever olarak 

1682 yılının Ramazan ayında Yavaşçazâde Vakfı’nı kurmuştur.236 

 Şair memuriyetini devam ettirirken Na‘t-ı şerifler, Kasîdeler, Münâcât ve 

Gazeller kaleme almıştır. 

 

 

 

 

 

 

 
234 Mehmet Ökkeş Özköseler, Kişisel Görüşme, 17 Nisan 2020. 
235 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 103. 
236 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 104. 



  

168 

 

3.15. MEHMET SİNAN NÜNÜKOĞLU 

 

Kilis’te 1992 yılında dünyaya gelen Nünükoğlu, ilköğretim ve ortaöğretim 

eğitimini Kilis’te tamamlamıştır. İmam-hatip Lisesi mezunu olan Nünükoğlu, 

mezuniyetinden bir yıl sonra imam-hatiplik görevine hak kazanmış ve yaklaşık 6 yıl 

kadar Kilis’in muhtelif köylerinde vazifede bulunmuştur. Sonrasında Gaziantep il 

merkezinin çeşitli câmilerinde 2 yıl görev yapan olan Nünükoğlu, nihayetinde baba 

ocağı Kilis’e dönmüştür. Yaklaşık 2 yıl aşkın bir süredir de il merkezinde bulunan 

Hacı Mustafa Cümbüş Câmii’nde müezzin olarak görev yapmaktadır. 

Din görevlisi olan babasından aldığı dersler ve nasihatler kılavuzunda, 

görevini hakkıyla yapmaya ve üstlendiği misyon çerçevesinde kendisini geliştirmeye 

çalışan Nünükoğlu, mûsikîye dair ilgisini şu cümlelerle ifâde ediyor: 

“Babam başta olmak üzere büyük küçük ailemizin her ferdi mûsikîye merak 

beslemekle birlikte ayrı bir uğraş alanı olarak mutlaka zaman ayırmışlardır. Şahsım 

olarak yakın çevremizdeki hocalar dışında zamanın tanınmış olan üstatlarının 

okuyuşları ve eserlerinden de istifade ederek hem ruh doygunluğu hem de kulak 

zenginliği kazanmaya çalıştım. Görev hayatım boyunca da fırsatları değerlendirmeye 

çalışarak mûsikî ile olan irtibatımı diri tutmaya çalıştım. Gaziantep’te iken Gaziantep 

Üniversitesi Konservatuarı’nda öğretim üyesi olan Mehmet Yılmaz hocamdan 

makamlar ve Dinî Mûsikî üzerine belli bir süre eğitim aldım. Kilis’te ise Kilis 7 

Aralık Üniversitesi Güzel Sanatlar Bölümü’nde öğretim üyesi olan Ali Nünükoğlu 

hocamdan ud ve makam dersleri almaya devam ediyorum. Böylece hem görevimiz 

çerçevesinde liyakatimizi artırmaya hem de Kilis’teki Dinî Mûsikî’ye sahip çıkmak 

sûretiyle şehrimize olan vefa borcumuzu ödemeye gayret gösteriyoruz.”237 

 

 

 

 
237 Mehmet Sinan Nününoğlu, Kişisel Görüşme, 29 Temmuz 2021. 



  

169 

 

3.16. MEYLİ 

 

1770 yılında Kilis’te doğan şair Meyli’nin asıl adı bilinmemekte olup yoksul 

bir ailede doğduğu için, zekasına ve yeteneğine rağmen okuma imkânı bulamamıştır. 

İçindeki okuma hevesi sönmeyen şairin, Hâki Efendi’nin derslerinde rast geldiği 

“Şahidi” adlı manzum eser kendisine ilham olmuş ve “Meyli Tuhtesi”ni kaleme 

almıştır. Bastırılmak üzere elden ele dolaşan eser kaybolmuş. Bu eserden sadece 

Süleyman Çelebi’nin kaleme aldığı Mevlid’in başlangıcındaki  

“Allah adın zikredelim evvelâ, Vâcib odur cümle işte her kulâ” Münâcât’ını andıran 

bölümü kalmıştır.238 

 

Nâm-ı Hudâ zikredelim evvelâ 

Menzil-i maksûde odur rehnümâ 

 

Nâm-ı Hudâ cân-u dili şâd eder 

Cümle lügat ehli anı yâd eder 

 

Nâm-ı Hudâ olsa esas-ı kelâm 

Ana bina vezniyle olsa tamam 

 

Başka hiçbir şiiri derlenmeyen Meyli, H.1256/M.1841 yılında ölmüştür.239 

 

 

 

 
238 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 25. 
239 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 26. 



  

170 

 

3.17. MUHARREM AĞA 

 

Kilis’te doğan ve Kilisli olan Muharrem Ağa, İstanbul’un Yenibahçe 

Semti’nde yaşamıştır. Osmanlı’nın parlak dönemlerinden Sultan Mehmet Han’ın 

döneminde meşhur olan Muharrem Ağa, sipahiler zümresindendir. Düşünmeye, 

çalışmaya, gayrete meyilli olan kişiliği ile birçok meziyete sahip olan Muharrem 

Ağa’nın süslü ve güzel nağmelere olan merakı tahsil hayatında kendini göstermiş, 

mûsikî ve binicilik yeteneğinin iş birliği ile atı üzerinde gösteriler düzenlemiştir. 

Meziyetlerle dolu öğrenim hayatını başarıyla tamamlamış, ustalık dergâhının ulûfe 

defterinin başına adını yazdırmış ve ehliyet ulûfesi olmuştur. Latif sesi hazin, güzel 

edalı lehçesi gönle hoş gelici ve zarif olup mûsikî ilminde meziyet sahibi olmuştur. 

Hem bilgi olarak hem de pratikte kendini yetiştirmiş ve bir üstat olarak anılmıştır.  

 

Aşiran makamında, Devr-i Revân usulünde: 

Hayâlin dîdeden, nakşın dil-i sûrideden çıkmaz, 

O bir mu‘ciz-nümâ tasvirdir âyineden çıkmaz. 

Murabba-ı acem makamında hafif usulde: 

Bir bî-kesim ki halime mahrem bulunmadı, 

Zahm-ı derûn-i sineye merhem bulunmadı. 

Bu eserleri neşeli ve hareketli eserlerinden olup bunlardan başka dönemin 

mûsikî ilminin kaidelerine uygun, ruhu dinlendiren, ferahlık veren on beş eseri daha 

vardır. Bu eserler, mûsikî üstatlarınca da beğenilmiş ve onay almıştır. 

H.1111/M.1700’lü yıllarda vefat ettiği bilinmektedir.240 

 

 
240 Mehmed Es‘ad Efendi, Atrabu’l- Âsâr Fî Tezkireti Urefâi’l-Edvâr (İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

Kütüphanesi, Türkçe Yazmalar, 1739), 34a; Diğer bir nüshası için Bkz. Mehmed Es‘ad Efendi, 

Atrabu’l- Âsâr Fî Tezkireti Urefâi’l-Edvâr (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi, Türkçe 

Yazmalar, 6204), 30b;  Zeynep Sema Yüceışık, Şeyhülislâm Es‘ad Efendi Atrabu’l- Âsâr Fî Tezkireti 

Urefâi’l-Edvâr (Giriş – Metin – Tercüme – Terimler -Dil Notları) (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1990), 242-243. 



  

171 

 

3.18. NİHAT FERAH HOCA 

 

29 Mayıs 1932 Kilis doğumlu olan Ferah, beş yaşında Kur’ân-ı Kerîm 

okumayı öğrenmiş, ortaokulda iki yıl okuduktan sonra babası Ahmet Ferah’ın çiftlik 

işlerinden dolayı okulundan ayrılmıştır. Babasının işlerinin yanı sıra ilerleyen 

yıllarda ayakkabıcılık ve duvar ustalığı ve ziraat işlerinde çıraklık yapmış, boş 

zamanlarında ise halk kütüphanesinde dinî kitaplar başta olmak üzere batı klasikleri 

vb. eserleri okumuştur. 1956’da üç boş kadro için yapılan sınavda birinci olarak Kilis 

Hasan Attar Câmii’nde müezzin olarak göreve başlamıştır. 

Azimli, başarılı ve aksiyoner bir şahsiyet olan Ferah, 1960 ihtilalinde 

duvarlara darbe karşıtı sloganlar yazıp halkı seçtiği kişilere sahip çıkmaya çağırdığı 

için tutuklanır. Önce Malatya oradan da Sivas Cezaevi’ne gönderilir ve 8 ay kadar 

tutuklu kalır.241 Mimlenen şair sonraki dönemlerde de çokça tutuklanmış ve ağır 

yaşantılara maruz kalmıştır. 

1965-1975 yılları arasında “Kur’ân Kursu Derneği, İmam Hatipliler Derneği, 

Din Görevlileri Derneği” gibi birçok mesleki örgütlenmelerde yöneticilik yapmış, 

müezzinlik görevinden ayrılması üzerine zamanın Diyanet İşleri Başkanı İbrahim 

Elmalı Hoca Efendi’nin ricası üzerine görevine geri dönmüştür. Adına belediye 

tarafından kültür merkezi yapılmıştır. 1981’de Hacı Derviş Câmii’nin minaresinin 

yıkılmasında gösterdiği tepki nedeniyle halkı galeyana getirdiğine dair iftiralara 

maruz kalmış ve meslekten ihraç edilmiştir.242 Meslekten ihracından sonra ise 

geçimini açtığı hurdacı dükkânı ile sağlamaya çalışmıştır. 

Hece ve aruz vezinleriyle birçok şiiri kaleme alan şairimiz, aynı zamanda iyi 

bir mûsikîşinastır. Hâfızasında özellikle Türk Sanat Mûsikîsi’nin birçok şarkısının 

güftesi, bestesi, güftekârı ve bestekârı kayıtlı olan şairimizin kaleme aldığı 

Münâcatları, tahmisleri, rubâîleri, Ramazan şiirleri ve şahıslara yazılmış Kasîdeleri 

 
241 Nihat Ferah, Divân-ı Nihat’tan Seçme Şiirler, nşr. Mahmut Kaçarlar (Kilis: Kilis 7 Aralık 

Üniversitesi Kilis Tarihi ve Kültürü Uygulama ve Araştırma Merkezi, 2020), 12. 
242 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 23 Nisan 2021. 



  

172 

 

ilgi konusu olmuştur.243 İflah olmaz bir demokrat olarak da ifâde edilen şairimizin 

kalemini bazen hiciv ve suallere cevap için kullandığını da biliyoruz.  

 

3.19. ÖMER ŞEKEROĞLU 

 

1952’de Kilis’te dünyaya gelen Ömer Şekeroğlu, diğer beş kardeşiyle birlikte 

mutaassıp bir ailede büyümüş olup babası din görevlisidir. Babasının çevresinden 

dolayı küçük yaşta müzik merakı olan Şekeroğlu, çok iyi bir radyo dinleyicisidir. 

Esnaflık yaparak büyümüş olup çocuklarının yardımı ile hâlâ aynı işle meşgul 

olmaktadır. 

Müziğe bakış açısındaki değişim ise 1990’da hac dönüşünde olmuştur. 

Hacdan sonra özellikle tasavvuf içerikli ilâhîlerdeki derin ma‘nâlara erişme çabası 

içerisinde olmuştur. Fırsat buldukça müziğe, tasavvufa, şiire, ma‘nâya meraklı 

kişilerle sohbet etmiş; Şeyh Galip’ten, Niyâzî-i Mısrî’den eserlerle ma‘nâ arayışına 

devam etmiştir. Her ne kadar kendisinin mensubu olduğu bir tarikat olmasa da 

babasının intisap ettiği cemaatinin etkisiyle manâ-i ismin, manâ-i eşyanın ve manâ-i 

zatın arayışında olmuş ve derin bakmanın ilmini öğrenmiştir. Her gördüğü güftede ve 

eserde, “Asıl anlatmak istediği ne?” merakıyla bakış açısını geliştirmiştir. İlâhî ve 

özellikle Kilis Kasîdeleri ile başlayan bu merak yolculuğu sonradan şarkı ve türkü 

güftelerinde de kendini göstermeye başlamış, özellikle Neşet Ertaş ve Aşık Veysel’in 

türküleri üzerinde kafa yormuştur. Türk Sanat Mûsikîsi’ndeki tasavvufî ma‘nâlarında 

takipçisi olmuş ve eserleri her türlü yönüyle ele almaya çalışmıştır. 

Şekeroğlu’nun genel olarak Kilis’teki Mûsikî’ye dair bizlerle paylaştığı notlar 

Kilis Mûsikîsi’nin tanınması ve gelişimi açısından zannımızca önem arz etmektedir:  

❖ “Makam ruhtan çıkan bir serzeniştir. Akşam olduğunda her anne babanın 

çocuğunu eve çağırırken yaptığı serzeniş farklıdır. Kimisi kızarak, kimisi 

şefkatle kimisi ise korku ile seslenir yavrusuna. Bu bakımdan besteler 

aklımızın değil ruhumuzun eseri olmalıdır ki dinleyicisine de o ruhu 

yaşatabilsin. Bir güfteyi idrak ederekten beste yaparsan işte ondan herkes 

 
243 Ferah, Divân-ı Nihat’tan Seçme Şiirler, 16. 



  

173 

 

lezzet alır. Beste kendiliğinden olur zaten. O ruhu, o ma‘nâyı hissetmek 

lazım.”244 

 

❖ “Elimizde bulunan ve bize miras bırakılan birçok eser, ki bunlar derin 

ma‘nâlar içeriyor, şimdiki din görevlilerimiz tarafından maalesef göz ardı 

ediliyor. Okunsa bile anlamı düşünülmüyor. Hatta bazıları okumaktan bile 

imtina edip, kendi yazıp kendi yazdığını okuyanlar var. Hatta kimilerinin 

okuduğu bazı eserler de vardır ki mesela içerisinde “Avnî” mahlası geçen bir 

eseri okuyup onun Fatih Sultan Mehmet’e ait olduğunu bilmeyenler bile 

var.”245 

 

❖ “Din görevlileriyle birçok konuyu istişare etmeye çalışıyorum. Mesela bana 

göre, Mevlid, İlâhî vb. formlar ma‘nâ bakımından ve melodi bakımından 

yakışan türkülerle birleştirilerek okunabilir. Ben bunu söylediğim de kimse 

dinlemez diyorlar ama neden dinlenmesin. Bir deneyin bakalım. Ama 

deneyen de yok. Halbuki sürekli ezberden aynı tonda yapılan programlar 

insanları uyutuyor. Hatta icrâ esnasında kendi aralarında başka şeyler 

konuşuyor insanlar. Çünkü artık insanlar farklı bir şey arıyor ama ben 

kimseye anlatamıyorum.”246 

 

❖ “Eskiden televizyon olmadığı için, radyo ise çok az olduğu için insanlar her 

türlü işinin ortasında meşk ederler, özellikle Türk Sanat Mûsikîsi’ne çok ilgi 

duyarlardı. Şu an benim dükkanımdan evimin arasındaki beş yüz metrelik 

mesafede bile 15-20 tane mûsikî ile ilgilenen esnaf tanırım. Kilis’te bulunan 

âmâlar çarsısında hasır ören esnafların çoğu câmilerde Kasîdeler, İlâhîler 

okurdu.”247 

 

❖ “Ayrıca Kilis’te Tahmis yapanların sayısı da çoktur. Çünkü eskiden herkes 

bir ma‘nâ arayışında ve düşünerek yaşıyor. Her birinin en az bir Kasîde, bir 

 
244 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 18 Eylül 2020. 
245 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 5 Aralık 2020. 
246 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 12 Şubat 2021. 
247 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 26 Mart 2021. 



  

174 

 

Na‘t bir Gazeli vardır. Yazmak için değil yaşamak için, lafzı için değil 

ma‘nâsı için var olan insanlardan bahsediyoruz.”248 

 

❖ “Eskiden Kilis’te her yerde medrese vardı. Medresede eğitim gören 

öğrenciler dışarıya çıkmasın diye her medresenin yanına küçük minareli bir 

mescid yapılmıştı. Fakat insanlarımız câmi ile medrese arasındaki farkı pek 

anlamadıkları için, kavram olarak da karıştırdıkları için, “Böyle her köşe 

başında yan yana câmi mi olur kardeşim?” diyorlar. Halbuki onlar câmi değil 

mesciddir.”249 

 

3.20. RUHİ EFENDİ 

 

Bildiğimiz ilk Kilisli şairdir. Çelebioğulları’ndan olup 1720 yılında Kilis’te 

doğmuştur. İlk öğrenimini bitirip Çekmeceli Hocadan dersler alarak medrese 

öğrenimini tamamlamıştır. Daha sonra Güllü Câmii Medresesi’nde ders vererek 

zamanın bilimlerine büyük katkılarda bulunmuştur. Faruk Kadri Timurtaş, Ruhi 

Efendi’nin Arpça ve Farsça’yı bu dillerde şiir yazacak kadar iyi bildiğini 

bildirmektedir.  

Ders okutmanın yanında önemli eserler de vermiştir. “Ruh-i Şuruh, 

Tabirnâme ve Kur’ân-ı Kerîm Havası” adlarını taşıyan bu eserleri basılmamıştır. Bu 

eserlerin el yazması olarak mirasçılarında bulunduğu bilgisine ulaşılmıştır.  

Zamanın bilimleri ve şiirlerin yanında bazı işaretlerle gaipten haber veren 

remilcilik alanında da bilgi sahibi olmuştur. Dolu dolu yaşadığı ömrü 

H.1211/M.1797 yılında, 77 yaşında son bulmuştur.250 

 

 

 

 
248 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 26 Mart 2021. 
249 Ömer Şekeroğlu, Kişisel Görüşme, 12 Mayıs 2021. 
250 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 7. 



  

175 

 

3.21. SAĞIR KATİP 

 

Esas adı Abdurrahman olan Sağır Katip, 1784 yılında Kilis’in Bölük 

mahallesinde dünyaya gelmiş ve küçük yaşta babasını kaybetmiştir. Hayatı hakkında 

pek bir bilgi bulunmamakla birlikte bilim ve şiir üzerine çalışmaları olduğu 

bilinmektedir. Müftü kâtipliği, müderrislik ve baş müderrislik yapmıştır. Ne yazıktır 

ki ölüm tarihine dair resmi bir belge dahi yoktur.251 

 

3.22. SAİT DİLMEN 

 

1903 yılında Kilis’te doğan şair, kendini iyi yetiştirmiş bir öğretmendir. Uzun 

yıllar Kilis’te Fransızca öğretmenliği yapmış fakat çalıştığı okulda çıkan bir 

anlaşmazlıktan dolayı görevine Elazığ’da devam etmek zorunda kalmıştır. Sonradan 

Gaziantep’te hayatına devam eden şair, H.1388/M.1969 yılında ölmüştür. Tüm 

şiirleri ele geçirilememiştir.252 

 

3.23. ZİHNİ BABA 

 

Asıl adı Mehmed Nadrad olan Zihni Baba, 1834 yılında Kilis’te doğmuş olup 

ilk öğreniminden sonra Bekir Vahi Efendi’den dersler almaya devam etmiştir. Fakat 

içkiye olan düşkünlüğünden dolayı okumaya devam edememiştir. Zihni mahlasını 

kullanmaya başlayan Mehmet Bey, Abdullah Sermest Efendi’nin vefatından sonra 

Kilis’i terk edip Bilecik’te yaşamaya başlamış ve dört yıl sonra H.1308/M.1891 

yılında orada hayata gözlerini yummuştur.253 

 

 
251 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 27. 
252 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 231. 
253 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 128. 



  

176 

 

Bir mutasavvıf olan Zihni Baba’ya göre Allah kendi güzelliğini yansıtmak 

amacıyla evreni yaratmış ve bu yaratılış içerisinde insanı en kıymetlisi olarak var 

etmiştir. Zihni Baba’yı diğer Kilisli şairlerden daha ön plana çıkaran şey ise Divân 

Edebiyatı geleneğine bağlı edebî anlayışı ve padişahın tahta oturuşuna düştüğü 

tarihler olmuştur.254 

Faruk Kadri Timurtaş’ın ifâdeleri ile çok güzel ve etkili bir sesi olan Zihni 

Baba, şiir okuduğunda ve İlâhî söylediğinde hem kendisi coşar hem de dinleyicileri 

coştururdu.255 

Bir Nakşibendî tekkesi olan Baytazoğlu Tekkesi’ne bağlı olan Zihni Baba, 

Abdullah Sermest Efendi’yi hayatında en çok sevdiği saydığı ve güvendiği isim 

olarak tanıtmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
254 Armağan Zöhre, “Kilisli Divân Şairlerinin Şiirlerinde Tarihin İzleri”, Gaziantep Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi19/2, 604.  
255 Başçıllar, Kilisli Divân Şairleri Antolojisi, 127. 



  

177 

 

SONUÇ 

 

İnsanlık tarihinin değişmeyen fonu olan müzik, kimi zaman ıssız bir evde 

kısık sesle söylenen Ninniyle, kimi zaman uzaklarda bir minareden yükselen Ezanla, 

kimi zaman da bir demirci dükkânında yankılanan çekiç sesiyle Anadolu insanın 

hayatında yer edinmiş; kulak zevkinin, ruh doygunluğunun, sevginin ve muhabbetin 

tükenmeyen kaynağı olmuştur.  

Hayatımızın her bölümünde İlâhîlerle, Ezanlarla, Salâlarla, Salavâtlarla, 

Mevlidlerle ve en önemlisi Kur’ân-ı Kerîm’den okunan ayetlerle var olan Dinî 

Mûsikî, yöresel olarak da farklılıklar arz etmeye başlamış ve ayrı bir zenginlik olarak 

günümüze aktarılmaya çalışılmıştır. 

Bu zenginlik içerisindeki farklılıklara ışık tutmaya çalıştığımız çalışmamızda 

Kilis yöresini konu edinerek, Kilis Dinî Mûsikîsi’nin özellikle kendine özgü 

uygulama ve materyal içeren formlarını sunmaya çalıştık. Aynı zamanda Kilis dinî 

Mûsikîsi’ne hizmet etmiş olan şahıslara ve eserlerine de yer verdik. 

Kilis’teki müzik geçmişten bugüne herhangi bir mekânla sınırlı kalmamış, her 

bir ev her bir dükkân yöreye ait müzik kültürünün yolcu biriktirdiği duraklardan 

olmuştur. Halk Mûsikîsi ile birlikte Kilis Mûsikî kültüründe çokça yer edinen Dinî 

Mûsikî’nin, câmi ve tekkelerin dışında bazı özel meclislerde de icrâ edildiğini 

görebiliyoruz. 

Özellikle Câmi Mûsikîsi’ne dair icrâların ön planda olduğu Kilis Dinî 

Mûsikîsi’nde Salâ, Temcîd, Münâcât ve Kasîde formları ön plana çıkmaktadır. Çok 

sayıda câmi ve mescid barındıran Kilis’te minarelerden yankılanan icrâlar, 

kulaklarda ve kayıtlarda yer edinmiş olup yıllar öncesine ait kayıtlar, “Kilis Ağzı”nı 

fazlasıyla yansıtmaktadır. Fakat günümüzde daha çok Anadolu’nun birçok yöresinde 

hâkim olan tarzda icrâlar söz konusudur. 

Câmi Mûsikîsi içerisinde değerlendirdiğimiz “Cuma Namazı ve Perşembe 

Gecesi” uygulamalarında diğer yörelere kıyasla küçük farklılıklar görülmekle birlikte 

özellikle cenaze defni sonrasında yapılan “Tevhid Zikri” Kilis yöresine ait en özgün 

uygulamalardan birisi olarak görünüyor. 



  

178 

 

Tarikatlara ait mekânlarda yapılan ve Tekke Mûsikîsi olarak tasniflediğimiz 

eserlerin icrâlarında genellikle enstrüman olarak def kullanılmaktadır. İlâhî formuna 

ait bazı eserlerde bilindik türkü melodilerinin icrâları süslediği görülmektedir. Gazel, 

Na‘t ve Kasîde formunda güftelerin de irticâlen çokça icrâ edildiği dergâhlar, 

maalesef günümüzde aktif değil. Bazı kişi veya gruplar tarafından dinin istismar 

aracı olarak kullanılmasının önüne geçmek adına faaliyetlerini kısmen veya tamamen 

durduran dergâhlardaki işleyiş ve uygulamalara dair bilgilere geçmişe dönük kayıtlar 

ve kişisel görüşmeler neticesinde ulaşabilmiştir. 

Gerek Câmi Mûsikîsi’nde gerek Tekke Mûsikîsi’nde ortak kullanım olarak 

öne çıkan formlar da vardır. Özellikle “Salât-ı Kemâliye ve Kasîde-i Bürde” az da 

olsa ilgisi olan herkesin güftesiyle bestesiyle bildiği ve eşlik ettiği formlardır.  

Bütün bunların yanında özel meclislerde icrâlarına rastladığımız “Sivâsî 

Mevlid-i Şerifi, Mu‘cizât-ı Câbir” gibi eserler, Gazel ve koşmalar hitap ettiği kitle 

açısından sınırlı olsa da meraklıları ve okuyucular tarafından geçmişten bugüne 

aktarılmış ve konumuza dahil olmuştur. 

Kilis’teki dinî ve sosyal yaşantının her geçen gün farklılıklara gebe olduğunu 

gözlemlediğimiz araştırma sürecinde, özellikle göç hareketliliğiyle birlikte günlük 

hayata dair her alanda güncellemeler söz konusu olmuştur. Dinî Mûsikî’ye dair 

uygulamaların da bölge bölge bu güncellemelerden nasibini aldığını görüyoruz. 

Kilis’te yaşayan Suriyeli göçmenlerle yaptığımız görüşmelerden anladığımız 

kadarıyla Suriye’deki câmi uygulamaları, Kilis’teki uygulamalar ile bazı noktalarda 

benzerlik taşımakla birlikte farklılıklar barındırmaktadır. Göç sonrası ise etkileşimin 

doğal sonucu olarak değişimler söz konusu olmuştur. 

Çalışmamız sonucu elde ettiğimiz veriler itibariyle “Kilis’te Dinî Mûsikî”ye 

dair tespitlerimizi ve temennilerimizi şu şekilde sıralayabiliriz: 

Birçok yöremizde olduğu gibi Kilis’te de Dinî Mûsikî özellikle yeni nesil 

tarafından göz ardı edilmeye başlanmıştır. Yaptığımız görüşmeler ve izlenimlerimize 

göre bunun sebebi hitap edilen kitlenin yapılan icrâların özellikle güftesini 

anlamaması ve bunun doğal sonucu olarak içselleştirememesidir. Bu kopukluğun 

önüne geçebilmek adına sade ve bilindik güfteleri kullanmak suretiyle yeni nesli Dinî 



  

179 

 

Mûsikî ile buluşturmak, kıymetini anlatmak, zevkini tattırmak ve bu mirasın yeni 

taşıyıcıları olmalarını sağlamak önem arz etmektedir. 

Yaşadığı yöreye ait eski nüshalara ve ses kayıtlarına ulaşmaya çalışıp bunları 

titizlikle muhafaza eden sanatçı ve sanat severlerin varlığı bizleri mutlu etmekle 

birlikte sayılarının çok az olduğunu görüyoruz. Aynı zamanda bu kimselerin ve 

çalışmalarının (kendilerinin ifâdeleriyle) yeteri kadar kıymet görmemesi, önemli gün 

ve gecelerde özel veya resmî platformlarda yer bulamaması, akademik çalışmalarda 

kaynak edinilirken orijinal halinin korunmasına özen gösterilmemesi motivasyon 

düşmesine ve iştah yoksunluğuna sebep olmaktadır. 

 Kilis’e özgü olan, Kilis ağzını yansıtan Dinî Mûsikî’ye dair örneklerin 

özellikle câmilerde yeterince yer bulmaması da yakınılan bir durum olarak karşımıza 

çıkıyor. Görüştüğümüz emekli câmi görevlilerinin bize sunduğu örneklerin günümüz 

Câmi Mûsikîsi’nde Kilis’e has şekliyle icrâ edilmiyor olması Kilis Dinî Mûsikîsi’ni 

nicelik ve nitelik açısından eksikliğe sürüklüyor. Bu durumun son bulması ve 

eksiklerin telafi edilebilmesi adına, bizim yaptığımız çalışmanın yanı sıra il 

müftülüğü ve Kilis 7 Aralık Üniversitesi’nin ilgili bölümünün himayelerinde bir 

çalışma başlatılabilir. Bu kurumlarda görevli veya emekli olmuş kişiler ve diğer Dinî 

Mûsikî meraklılarının sunacakları katkılarla Kilis Dinî Mûsikîsi’ne dair büyük bir 

birikimin elde edileceğine inanıyoruz. Diğer kurumların vereceği destek de 

çalışmanın uzun vadede ve titizlikle yürütülebilmesi adına önem arz etmektedir. 

Bu bağlamda bugüne kadar yapılan çalışmaların her biri Dinî Mûsikî 

mirasımız için çok değerli olup takdire şayandır. Temennimiz sayılarının artmasıdır.    

 

 

 

 

 

 



  

180 

 

KAYNAKÇA 

 

Yazılı Eser 

 

Akgül, Ahmet. Ah-u Figan’ım. Konya: Kültür Yayıncılık, 5. Basım, 2003. 

 

Akpınar, Hüseyin. Mevlid-i Efdal Muhammed İzzeddin Doğanhisarî'nin Besteli 

Mevlid ve İlâhîleri. Konya: Manolya Yayınları, 1. Basım, 2020. 

 

Akpınar, Hüseyin. Şanlıurfa’da Dinî Mûsikî. Ankara: Yayınevi Yayınları, 1. Basım, 

2011. 

 

Aksoy, Hasan. “Şemseddin Sivâsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

38/523-526.  İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

 

Aksoy, Hasan. “Şemseddin Sivâsî, Hayatı, Şahsiyyeti, Tarikatı, Eserleri”. 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/2 (Aralık 2005), 1-43. 

 

Algar, Hamid. “Bahâeddin Nakşibend”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

4/458-460. İstanbul: TDV Yayınları, 1991.  

 

Algar, Hamid. “Nakşibendiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/335-

342. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

 

Alkan, Uğur. “Osmanlı Kültüründe Salât-u Selâm Mûsikîsi Geleneği”. Artuklu 

Akademi 1/2 (Mayıs 2015), 83-104. 

 



  

181 

 

Akdoğu, Onur. Türk Müziği'nde Türler ve Biçimler. İzmir: Ege Üniversitesi 

Basımevi, 1. Basım, 1996. 

 

Aydın, Egecan. Mardin’de Dinî Mûsikî (Hâfız Mehmet Ali Demir Örneği). Şanlıurfa: 

Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

 

Azamat, Nihat. “Kādiriyye". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/131-136. 

İstanbul: TDV Yayınları, 20001. 

 

Baş, Nuri. “Yâ Resûlallah”, İslâm’ın İlk Emri Oku (Dinî, İçtimaî, Edebî Aylık 

Mecmua) Dergisi 10/110 (Mayıs 1971), 13. 

 

Başçıllar, Seyfettin (ed.). Kilisli Divân Şairleri Antolojisi. İstanbul: Kilis Kültür ve 

Dayanışma Derneği Yayınları, 1. Basım, 1998. 

 

Başyiğit, Türkan. “Türk Müzik Devriminin Duayenlerinden Alâeddin Yavaşca’nın 

Sanat Yaşamı”. Tarihten Günümüze Ayıntab-Gaziantep. ed. Ahmet Gündüz vd. 217-

219. Gaziantep: Gazikültür A.Ş., 1. Basım, 2018. 

 

Câmî, Mevlânâ Abdürrahman.  Şevâhid-ün Nübüvve. çev. Hüseyin Hilmi Işık. 

İstanbul: Hakîkat Kitâbevi Yayınları, 2017. 

 

Can, Halil. “Dini Türk Mûsikîsi Lügatı”. Mûsikî Mecmûası. 224 (Mart 1967), 3-22. 

 

Ceyhan, Semih. “Semâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/455-457. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

 



  

182 

 

Ceyhan, Semih (ed.). Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 1. Basım, 2015. 

 

Çelebi, Evliya. Seyahatname. haz. Orhan Şaik Gökyay. 1. Cilt. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 1. Basım, 1996. 

 

Çiçekler, Mustafa. “Na‘t”.Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/435-

436.İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

 

Elmalı, Hüseyin. “Kasîde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/562-564. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

 

Eren, Murat. Bûsîrî’nin Kasîdetü’l-Bürdesi ile Ahmet Şevkî’nin Nehcü’l-Bürdesi’nin 

Karşılaştırılması. Bingöl: Bingöl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2019.    

 

Eroğlu, Süleyman. “Mutasavvıf, Bestekâr Bir Şair: Zâkirî Hasan Efendi ve 

Yayımlanmamış Şiirleri”. Turkish Studies International Periodical For the 

Languages.Literature and History of Turkish or Turkic Volume 9/12 (Aralık 2014), 

235-254. 

 

Es‘ad Efendi, Atrabu’l- Âsâr Fî Tezkireti Urefâi’l-Edvâr. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Kütüphanesi, Türkçe Yazmalar, 1739, 1a-43a.   

 

Es‘ad Efendi, Mehmed. Atrabu’l- Âsâr Fî Tezkireti Urefâi’l-Edvâr. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Kütüphanesi, Türkçe Yazmalar, 6204, 1a-38a. 

 



  

183 

 

Ezgi, Suphi. Nazarî ve Amelî Türk Mûsikîsi. 3.Cilt. İstanbul: Milli Mecmua 

Matbaası, 1. Basım, 1933-1953. 

 

Ferah, Nihat. Divân-ı Nihat’tan Seçme Şiirler. nşr. Mahmut Kaçarlar. Kilis: Kilis 7 

Aralık Üniversitesi Kilis Tarihi ve Kültürü Uygulama ve Araştırma Merkezi, 1. 

Basım, 1441/2020. 

 

Gölpınarlı, Abdülbâki.  Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik. İstanbul: İnkilap ve Aka 

Kitabevi, 2.Basım, 1983. 

 

Güllüce, Hüseyin. “Salât Kavramı: Etimolojisi ve Bazı Mülâhazalar”. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23 (Eylül 2005), 171-184. 

 

Hamdi, Hamdullah. Ahmediyye. haz. Süleyman Eroğlu. Ankara: Gece Kitaplığı 

Yayınevi, 1. Basım, 2021. 

 

Hasipek, Ahmet. “Beyoğlu Ağa Camii’nin Musikişinas Müezzini; Hâfız Kemal 

Tezergil”. Çevrimiçi Müzik Bilimleri Dergisi 3/1(Temmuz 2018), 109-124. 

 

Hazar, Ahmet Turan. “Ulema ve Câmileriyle Kilis Medreseleri”. Vakıflar Dergisi 

25/25 (Haziran 1995), 285-289. 

 

Kara, Mustafa. Tasavvuf ve Tarikatlar. İstanbul: İletişim Yayınları, 1. Basım, 1992. 

 

Kaya, Mahmut. “Bûsîrî, Muhammed b. Saîd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 6/468-470. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

 



  

184 

 

Kaya, Mahmut. “Kasîdetü’l-Bürde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

24/568-569. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

 

Kıdeyş, İsmail Rıfkı (ed.). Divân-ı Kâmil “Hâfız Kâmil Kıdeyş Hocaefendi” 

İstanbul: Adım Kitap Yayınevi, 1. Basım, 2011. 

 

Kılıç, Muhammet Fatih. “Mardin’de Bir Salât-ı Kemâliye Örneği”. Mardin Artuk 

Üiversitesi Mukaddime 6/2 (Ocak 2016), 309-318. 

 

KMDA, Konya Mevlânâ Dergâhı Arşivi. No. 54/10, No. 90,1, 90/3, 90/10. 

 

Koca, Fatih. İslâm Medeniyeti'nde Salâ ve Salavât Geleneği -Anadolu Örneği-. 

Ankara: DİB Yayınları,2. Basım, 2017. 

 

Koca, Fatih. İslâm Tarihi ve Medeniyeti'nde Salâlar ve Salavâtlar. Sivas: 

Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

 

Koca, Fatih - Turabi, Ahmet Hakkı. "Türk Din Mûsikîsi Formları". Türk Din 

Mûsikîsi ElKitabı. ed. Ahmet Hakkı Turabi. 71-131. Ankara: Grafiker Yayınları, 2. 

Basım, 2017. 

 

Konyalı, İ. Hakkı. Âbideleri ve Kitâbeleri İle Kilis Tarihi. İstanbul: Fatih Matbaa, 1. 

Basım, 1968. 

 

Küçük, Sezai.  XIX. Asırda Mevlevîlik ve Mevlevîler.İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000. 

 



  

185 

 

Küçükdağ, Yusuf. "Kilis Mevlevîhânesi, Vakıfları ve Vakfiyeleri”. Osmanlı 

Araştırmaları Dergisi 24/24 (Aralık 2004), 257-287. 

 

Macit, Muhsin. “Münâcât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/563-565. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

 

Öğüt Tahir & Karataş Ali Rauf. “Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Kilis’in İktisadi ve 

Sosyal Yapısı”. Akademik Araştırmalar ve Çalışmalar Dergisi 4/6 (Haziran 2012), 

35-58. 

 

Ösen, Serdar. “Türk Eğitim Tarihi İçerisinde Mevlevîhânlerin Yeri”. Türk Tarih 

Eğitimi Dergisi 4/2 (Ekim 2015), 259-271. 

 

Özcan, Nuri. “Câmi Mûsikîsi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/102. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

 

Özcan, Nuri. “Salâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/15-16. Ankara: 

TDV Yayınları, 2008. 

 

Özel, Ahmet. "Mevlid". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/475-479. 

Ankara: TDV Yayınları, 2004.   

 

Özler, Mevlüt. “Tevhid". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/22-24. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

 

Özkan, İsmail Hakkı. “Gazel”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/442-

443. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 



  

186 

 

Öztürk, Yaşar Nuri. Tasavvufun Ruhu ve Tarikatlar. İstanbul: Yeni Boyut Yayınları, 

1. Basım, 1992. 

 

Özuslu Ergün-Kocaoğlan İbrahim Halil. Gaziantepli Hâfızlar ve İlim Adamları. 

Gaziantep: Gaziantep Kur’ân Hâfızları ve Gönüllüleri Derneği, 2020. 

 

Pekolcay, Necla. “Mevlid”.Türkiye Diyanet Vakfıİslâm Ansiklopedisi. 8/171-176. 

İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1993. 

 

Sinanoğlu, Hâfız Abdurrahman (ed.). Seçme Şiirler “Na‘t, Münâcât, Gazel, Kasîde, 

Koşma”. İstanbul: Kilis Kültür ve Dayanışma Derneği Yayınları, 1. Basım, 2016. 

 

Şimşek, Selami. “Seyyid Mehmed Nûri Üsküdârî ve Salât-ı Kemâliye Şerhi”. 

Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 11 (Temmuz 2003), 351-376. 

 

Tamdoğan, Zehra Gözütok. “Mağrib’de Mevlîd-i Nebî Merâsimleri”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 50 (Aralık 2019), 99-132. 

 

Tanrıkorur, Cinuçen. Osmanlı Dönemi Türk Mûsikîsi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 4. 

Basım, 2016. 

 

Tanrıkorur, Ş. Barihüda. “Kilis Mevlevîhânesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 26/8-10. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

 

Tanrıkorur, Ş. Barihüda. “Mevleviyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.  

29/468-475. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

 



  

187 

 

Tanrıkorur, Ş. Barihüda. Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri.Konya: 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000. 

 

Tatcı, Mustafa. “Yûnus Emre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.43/600-

606. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  

 

Tazebay, Abdullah Sermest. Kilisli Abdullah Sermest Tazebay Divânı. nşr. Abdullah 

Şahin. Ankara: Uğur Tazebay, 1. Basım, 1419/1999. 

 

Timurtaş, Faruk Kadri. Kilis Tarihi. İstanbul: Kilis Cumhuriyet Kütüphanesi, 1. 

Basım, 1933. 

 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre. el-Câmi‘u’ṣ-ṣaḥîḥ. nşr. Ebü’l-Eşbâl 

Ahmed b. Muhammed Şâkir b. Ahmed b. Abdülkādir. 2. Cilt. Kahire: Âlemü’l 

Kütüb, 1. Basım, 1356/1937. 

 

Tosun, Necdet. “Nakşibendiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

32/342-343. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

 

Tuncer, Orhan Cezmi. “Kilis Mevlevîhânesi”. Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi 2 (Haziran 1996), 259-281. 

 

Turabi, Ahmet Hakkı. “Bir Tekke Mûsikîsi Olarak Salât-ı Kemâliye ve Şanlıurfa’da 

Okunan Salât-ı Kemâliyelerle Karşılaştırılmalı Değerlendirilmesi”. Geçmişten 

Günümüze Urfa’da Müzik. ed. Hüseyin Akpınar vd. 183-189. Ankara: Gece 

Akademi Yayınları, 1. Basım, 2019. 

 



  

188 

 

Uludağ, Süleyman. “Devrân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/248-249. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

 

Uzun, Mustafa İsmet. “Mi'râciyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

30/135-140. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

 

VGMA, Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi. Vakfiye Defterleri [VGMA. VKF.d.], 

No:1759,253-256. 

 

Yılmaz, Hasan Kâmil. "Cezbe". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/504. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

 

Yüceışık, Zeynep Sema. Şeyhülislâm Es‘ad Efendi Atrabu’l- Âsâr Fî Tezkireti 

Urefâi’l-Edvâr (Giriş – Metin – Tercüme – Terimler - Dil Notları). İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1990. 

 

 

Zöhre, Armağan. “Kilisli Divân Şairlerinin Şiirlerinde Tarihin İzleri”. Gaziantep 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 19/2, 589-605. 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



  

189 

 

Web Sitesi 

 

Academia.edu. “Kaside-i Bürde”. Erişim 05 Nisan 2019. 

https://www.academia.edu/28100290/Kaside-i_Bürde 

  

Academia.edu. “Kasîde-i Bürde Besteleri 2014”. Erişim 24 Mart 2019. 

https://www.academia.edu/7064566/Kaside-i_Burde_Besteleri_2014 

 

AY, Prof. Dr. Alâeddin Yavaşca. "Biyografi". Erişim 18 Temmuz 2021. 

http://www.alaeddinyavasca.com/index.php/biyografi 

 

AY, Prof. Dr. Alâeddin Yavaşca. "Eserler". Erişim 22 Temmuz 2021. 

http://www.alaeddinyavasca.com/index.php/eserler/notalar 

 

Büyükoruç, Bayram. “Rabbu'l Âlemin”. Youtube. 8 Nisan 2016, 13.37. Erişim 28 

Ocak 2021. https://www.youtube.com/watch?v=9uKmXVGgARU 

 

Çetin, Ramazan. “Sen Muhammmed Mustafasın”. Youtube. 1 Haziran 2018, 17.15. 

Erişim 27 Aralık 2020. https://www.youtube.com/watch?v=AlCNAS2wMIc 

 

Dergâh, Grup. “Senin Aşkın Değil Midir”. Youtube. 20Nisan 2012, 16.02. Erişim1 

Şubat 2021. https://www.youtube.com/watch?v=slIxFGR0TGU 

 

Dinî Mûsikî, Kilis'te. "Kilis Temcîd’i Örnek 1". Youtube. 5 Ağustos 2021, 15.00. 

Erişim 6 Ağustos 2021. https://youtu.be/1yNTZ2LWIiQ 

 

Dinî Mûsikî, Kilis'te. "Kilis Temcîd’i Örnek 2". Youtube. 6 Ağustos 2021, 16.00. 

Erişim 7 Ağustos 2021. https://youtu.be/iOG17fSGlw4 

https://www.academia.edu/7064566/Kaside-i_Burde_Besteleri_2014
https://www.youtube.com/watch?v=9uKmXVGgARU


  

190 

 

Dinî Mûsikî, Kilis'te. "Kilis Temcâd’i Örnek 3". Youtube. 7 Ağustos 2021, 17.00. 

Erişim 11 Ağustos 2021. https://youtu.be/4Z8-PFWfTu0 

 

Dinî Mûsikî, Kilis'te. "Kilis Temcîd’i Örnek 4". Youtube. 8 Ağustos 2021, 18.00. 

Erişim 12 Ağustos 2021. https://youtu.be/8jS37fm2ydg 

 

Dinî Mûsikî, Kilis'te. "Kilis Temcîd’i Örnek 5". Youtube. 9 Ağustos 2021, 19.00. 

Erişim 14 Ağustos 2021. https://youtu.be/rzMOsUO57pE 

 

Dinî Mûsikî, Kilis'te. "Kilis Temcîd’i Örnek 6". Youtube. 10 Ağustos 2021, 20.00. 

Erişim 15 Ağustos 2021. https://youtu.be/6JaeQFaYlkk 

 

Durgun, Mahmut. “Mestü Hayranım”. Youtube. 30 Ağustos 2018, 11.43. Erişim 6 

Şubat 2021. https://www.youtube.com/watch?v=7T7GyNxG7sk 

 

Dursun, Hasan. “Aşkın Sardı Ben Neyleyim”. Youtube. 24 Haziran 2019, 20.23. 

Erişim 2 Şubat 2021.     https://www.youtube.com/watch?v=8bGMGW28O3I 

 

Ergüçlü, Hasan. “Kerbelâ”. Youtube. 18 Kasım 2014, 10.32. Erişim 25 Aralık 2020. 

https://www.youtube.com/watch?v=AXMi7nmHn_o 

 

FB, Facebook. “Kilis Kādiriyye Dergâhı”. Erişim 9 Şubat 2021. 

https://www.facebook.com/Kilis-kadiri-dergah%C4%B1-532252666876583 

 

Gürbulak, Âdem. “Ya İlâhî”. Youtube. 11 Ekim 2014, 22.48. Erişim 6 Şubat 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=NAv0QRvwe4c 

https://www.youtube.com/watch?v=8bGMGW28O3I
https://www.youtube.com/watch?v=AXMi7nmHn_o
https://www.youtube.com/watch?v=NAv0QRvwe4c


  

191 

 

Hayber, Grup. “Zaman Ahir Zaman”. Youtube. 23 Mayıs 2013, 12.18. Erişim 3 Şubat 

2021. https://www.youtube.com/watch?v=HsELGAuoG8I 

 

İslam, İbrahim Halil. “Olmuşsun Dünyaya Hayran”. Youtube. 8 Nisan 2013, 21.34. 

Erişim 2 Ocak 2021. https://www.youtube.com/watch?v=u8NSyg6zZkY 

 

İS, İlâhî Sözleri. “Hüseyin Güleç-Ulu Dergâhına Girdim”. Erişim 24 Mart 2022. 

https://ilahisozleri.net/huseyin-gulec/ulu-dergahina-girdim.html 

 

Kilis İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. Kilis Dinî Mekânlar ve Uygulamalar hk. E-

Posta 4 Ağustos 2020, Alıcı Yunus ASLAN. 

 

Kurtis, Mesut. “Ya İlâhe’l Kevni”. Youtube. 6 Haziran 2013, 14.21. Erişim 25 Ocak 

2021. https://www.youtube.com/watch?v=iD6JDXB9cbs 

 

Mercimek, Metin. “Hocamız Alâeddin Yavaşca’nın Türk Müziği Gelişimine 

Katkısı”. Kent (20 Ekim 2017), 16. http://kentgazetesi.biz/hocâmiz-alaeddin-

yavascanin-turk-muzigi-gelisimine-katkisi/ 

 

Mercimek, Metin. “Kilis’te Müzik Aşkı”. Kent (25 Aralık 2020). 

http://kentgazetesi.biz/kiliste-muzik-aski/ 

 

NA, Nota Arşivleri. "Türk Sanat Müziği". Erişim 23 Temmuz 2021. 

https://www.notaarsivleri.com/arama.html?kelime=bayati 

 

Salihoğlu, Mutlu Naim “Kilis’te Âmin Çağırma Geleneği Yaşatılıyor”, Kilis Postası 

Gazetesi (1 Haziran 2019), 13. https://www.kilispostasi.com/kilis-te-amin-cagirma-

gelenegi-yasatiliyor/1215241/ 

https://www.youtube.com/watch?v=u8NSyg6zZkY
https://ilahisozleri.net/huseyin-gulec/ulu-dergahina-girdim.html
https://www.youtube.com/watch?v=iD6JDXB9cbs
https://www.notaarsivleri.com/arama.html?kelime=bayati
https://www.kilispostasi.com/kilis-te-amin-cagirma-gelenegi-yasatiliyor/1215241/
https://www.kilispostasi.com/kilis-te-amin-cagirma-gelenegi-yasatiliyor/1215241/


  

192 

 

Taif, Grup. “Ah Medine”. Youtube. 9 Mayıs 2017, 18:25. Erişim 15 Ocak 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=s3YUCOOOCHE 

 

YT, Youtube. "Kilis'te Dinî Mûsikî". Erişim 24 Temmuz 2021. 

https://www.youtube.com/channel/UCJuPXIdfBJvtYl4w9ALnpaA 

 

Kişisel Görüşme 

 

Alabdan, Fadıl. Kişisel Görüşme. 17 Aralık 2020.  

 

Alabdan, Yusuf. Kişisel Görüşme. 17 Aralık 2020. 

 

Atik, Mehmet. Kişisel Görüşme. 14 Nisan 2019, 22 Şubat 2020, 11 Haziran 2021. 

 

Bora, Osman. Kişisel Görüşme. 8 Şubat 2018. 

 

El Ahmed, Muhammed. Kişisel Görüşme. 13 Ekim 2020. 

 

El Halef, Said. Kişisel Görüşme. 12 Haziran 2020. 

 

El Kedri, Naim. Kişisel Görüşme. 25 Haziran 2020. 

 

El Salih, Ammar. Kişisel Görüşme. 18 Ocak 2020. 

 

Hac Ali, Mahmun. Kişisel Görüşme. 2 Nisan 2020. 

 



  

193 

 

Külli, Hacı Abdullah. Kişisel Görüşme. 2 Nisan 2020. 

 

Lok, Abdülaziz. Kişisel Görüşme. 2 Nisan 2020. 

 

Mederati, Muhammed. Kişisel Görüşme. 21 Mayıs 2020. 

 

Nünükoğlu, Mehmet Sinan. Kişisel Görüşme. 25 Mart 2019, 10 Nisan 2019, 12 

Aralık 2019. 

 

Özdemir, Muhammed Talha. Kişisel Görüşme. 11 Aralık 2021. 

 

Özköseler, Mehmet Ökkeş. Kişisel Görüşme. 17 Nisan 2020. 

 

Seydan, Muhammed Mustafa. Kişisel Görüşme. 21 Mayıs 2020. 

 

Şekeroğlu, Ömer. Kişisel Görüşme. 8 Şubat 2018, 12 Şubat 2020, 18 Eylül 2020, 5 

Aralık 2020, 26 Mart 2021, 19 Nisan 2021, 23 Nisan 2021, 12 Mayıs 2021. 

 

Şirimo, Muhammed. Kişisel Görüşme. 8 Temmuz 2020. 

 

 

 

 

 



 

ek s. 1 

  

EKLER 

 

EK-1: Kilis Mevlevîhânesi Çizim ve Resimler 

 

Ç.1. Kilis Mevlevîhânesi Vaziyet Planı (Tanrıkorur 1994).256

 
256 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri, 80. 



  

ek s. 2  

 

 

Ç.2. Kilis Mevleviîhânesi Semâhâne Rölüvesi plan ve kesiti (VGMA).257

 
257 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri, 81. 

 



  

ek s. 3  

 

 

F. A.1. Kilis Mevlevîhânesi semâhâne dış görünüş (Abdülhamdi Alb no:90435/40). 

F.A.2. Semâhânenin (batı) giriş cephesi (Tanrıkorur 1993). 

F. A.3. Semâhâne cümle kapısı kitabesi (Tanrıkorur 1993). 

F.A.4. Semâhâne cümle kapısı (Tanrıkorur 1993). 

F. A.5. H.1293/M.1876 tarihli tamir kitâbesi (Tanrıkorur 1993).258

 
258 Tanrıkorur, Türkiye Mevlevîhânelerinin Mimarî Özellikleri, 83. 



  

ek s. 4 

 

EK-2: Ömer Şekeroğlu’nun Güfte Mecmuası’ndan Kilis’e Dair 

 

 

Nâm-ı Hudâ zikredelim evvelâ, 

Menzil-i maksûde odur rehnûmâ. 

 

Nâm-ı Hudâ can-u dili şâd eder, 

Cümle lügat ehli aynı yâd eder. 

 

Nâm-ı Hudâ olsa esrâr-ı kelâm, 

Ana bina vezniyle olsa tamam.259 

 

 

* * * *  

 

Derd-i mihnet tende rahat koymuyor, 

Neyleyeyim takdîre tedbir uymuyor.  260

 
259 Paylaşılan güfte Kilisli şair Meyli’ye aittir. 
260 Paylaşılan güfte Kilisli Niyazi Usta’ya aittir. 1940-1950’li yıllarda Kilis’ten İstanbul’a gitmiş iyi 

bir sanatçıdır. Kalamış’ta yaşamış ve Beyoğlu’nda dükkân açmıştır. Yakınlarda bir hastanede doktor 

olarak görev yapan Alâeddin Yavaşca ile öğlen vakitlerinde buluşup meşk ederdi. Kilis’te ise 

mobilyacılık yapmıştır. Bu sebeple marangoz anlamında “dülger” olarak da isimlendirilirdi. 



  

ek s. 5 

 

Mihneti zevk etmekmiş alemde hüner, 

Gam-ı şâd-ı felek böyle gelmiş böyle gider.261 

 

 

* * * *  

 

Sultân-ı Rüsûl, mebde-i gül mazhâr-ı levlâk, 

Minhâcı olup buldu âlem-i eflâk, 

Sen Seyyid-i kevneyn, Resûlü’s-Sekaleyn’sin, 

Mi‘râcına nice yetişir sülle-i idrâk. 

 

Ey vâsili ser-menzil-i valây-ı ev ednâ, 

Billâhi lekad kerremellâhu lâ hayye, 

Zâtındır olan ona mahrem-ı esrâr, 

Tenhârev-ü halvet gede-i ins-i şerefnâk. 

 

Bu Haki nâçârî günahkâra şefî ol, 

Şol gündeki nefy eylemeye evlâd-u emlâk. 262 

 

 

 
261 Paylaşılan güfte Ömer Şekeroğlu’nun amcası Ahmet Şekeroğlu’na aittir. 
262 Paylaşılan güfte Kilisli Haki Bey’e aittir. Kilis’in Akcurun çarşısında ikamet ederdi. Güfte, Ömer 

Şekeroğlu’na amcası Ahmet Şekeroğlu tarafından yazdırılmıştır. 



  

ek s. 6 

 

Giriftâr-ı belâyım rahat-ı dünyâ nedir bilmem, 

Eğer isterse cânân cânım istiğnâ nedir bilmem, 

Benim bir bildiğim var başka bir Mevlâ nedir bilmem.263 

 

* * * *  

 

Kişinin kendine ettiğini dağ taş edemez, 

Ne ehibba ne karındâş illâ yoldaş edemez, 

Bir tanışmada varıp müşkülünü fâş edemez, 

İş bu gaflette iken kimse bunla baş edemez, 

Bilir iken ne çekersin sen bu tul-i emeli, 

Herkesin çektiği kendi amelidir ameli. 

 

Bu cihânın ne idi zâtı binâsı temeli 

Gâfilin cemini bazâr eder illâ kömeli, 

Sâde cevher ile yükseltsen eğer bin cemeli, 

Hâlet-i mevte erişdik de bu adam neylemeli, 

Bilir iken ne çekersin sen bu tûl-i emeli, 

Herkesin çektiği kendi amelidir ameli. 264 

 
263 Paylaşılan güfte Kilisli Hüseyin Atik Hoca’ya aittir. 
264 Paylaşılan güfte Kilisli Durmuş Hoca’ya aittir. Akcurun çarşısında eskiden müezzinlik yapmıştır. 

Ceketçi Hocanın babasıdır. 



  

ek s. 7 

 

 

Bütün dünya benim olsa gamım gitmez nedendir bu, 

Tâ ezelden hâk-i gamla yoğrulmuş bir bedendir bu, 

 

Çektim elimi gayrı şu dünya hevesinden, 

Kurtar Allah’ım beni şu kör şeytânın hevesinden.265 

 

 

* * * *  

 

İlâhî sen bana verdin bu derdi renc-i hicrânı, 

Tabipler bilmiyor yâ Rab yine sen eyle dermânı, 

Şikâyet eyleme ey dil tahammül eyle sabır ol, 

Ki böyle çâre olmuştur Hudâ’nın emr-i fermânı. 

 

Ki bilmezsin ne ola ahvâlın, 

Ey âsî girince zulmeti kabre giderme şem-i imân 

Recâyı kesmezem ey Hayri yönel aşk ile Allah’a 

Ki talip kullara çoktur Hudâ’nın lütfu ihsânı266 

 

 

 
265 Paylaşılan güfte Kilisli Ceketçi Hoca’ya aittir. 

 
266 Paylaşılan güfte Kilisli Hayri Çınar Hoca’ya aittir. 

 



  

 ek s. 8   

 

Ehl-i muhabbet arasında, ne gezer bu hergele, 

Tut kulağından at dışarı, hemen kapıyı sürgüle. 

 

Ya ders ile evrâka bakıp kılmayı lak lak, 

Tesbih ile seccâdede vird etmeyi cakcak. 

 

Kulluk mu sanırsın ey dibi yelli, 

Kalk kalk hadi kalk git işine ey terelelli.267 

 

* * * *  

Kalmadı çekmeye cân; dilde liyâkat yâ Rab, 

Ersin encâmâ yeter renc-i felâket yâ Rab, 

Nik-ü bed hâyr-u şer ahvâline vâkıf sensin, 

Arzuhal etmeye var mı sana hâcet yâ Rab. 

 

Düştü girdâb-ı mezellete yatar keşd-i idil, 

Erişe sâhil-i ümmüde selâmet yâ Rab, 

Hastayım hasta medet derdime dermân eyle, 

Ver şifâhâne-i lütfundan infâk et yâ Rab. 

 

Ne kadar mücrîm ise kendi kulundur yine sen, 

El emân eyle Şeref-i zâre inâyet eyle. 268 

 
267 Paylaşılan güfte Kilisli Abdullah Sermest Efendi’ye aittir. 

 
268 Paylaşılan güfte Kilisli İhsan Şerif Hanım’a aittir. 



  

ek s. 9 

 

Okurum arkadaşlar bir kenz-ı irfân, 

Durmadan çalışır okurum her ân, 

Tembelin durduğu yerlerde virân, 

Okurum olurum mesrûru şâdân.269 

 

 

* * * *  

 

Baba bir hazîne kapısıdır açmasını bilirsen, 

Ana bir cennet kapısıdır girmesini bilirsen, 

Kardeş bir gönül aynasıdır bakmasını bilirsen, 

Evlat bir deniz suyudur ne içilir ne vazgeçilir.270 

 

 

* * * *  

 

Cihânda bulamadım bir yâr-ı sâdık, 

Olaki derdi derdime muâfık, 

Eğer buldu isem bir yâr-ı sâdık, 

O sâdık sandığım çıktı münâfık.271 

 

 
269 Paylaşılan güfte Kilisli Mehmet Gülcam’a aittir. Culcu Hoca olarak da bilinir. 
270 Paylaşılan güfte Kilisli Ahmet Çınaroğlu’na aittir. 
271 Paylaşılan güfte Kilisli Ahmet Çınaroğlu’na aittir. 

 



  

ek s. 10 

 

Aman çeke çeke de bu dert beni öldürür, 

El âlemi de bu hâlime güldürür, 

Korkarım divâneye döndürür, 

Yaş kemâlini bulana kadar, 

 

Bulana kadar, bulana kadar, 

Mecnûn arayıp Leylâ’sını bulana kadar, 

Korkarım divâneye döndürür, 

Yaş kemâlini bulana kadar.272   

 

 

* * * *  

 

Soru… 

Tug-i sert-i aklımızla kırk yararken bir kılı, 

Bu cihânda biz mecnûn isek yâ kim akıllı?273   

 

Cevap… 

Hudâ’yı lemyezel infâz için takdirini, 

Selb eder akl-ı selimin aklını tedbîrini274  

 

 
272 Paylaşılan güfte Kilisli Kunduracı Mehmet Özköylü’ye aittir. 
273 Paylaşılan güfte Antepli Akıldâne’ye aittir. 
274 Paylaşılan güfte Kilisli Saatçi Sedat’a aittir. 



  

ek s. 11 

 

EK-3: Hüseyin Atik Güfte Mecmuası 

 

 

F. B.1. Hüseyin Atik Güfte Mecmuası sayfa aralığı 1-4. 



  

ek s. 12 

 

 

 

 

F. B.2. Hüseyin Atik Güfte Mecmuası sayfa aralığı 5-8. 



  

ek s. 13 

 

 

 

F. B.3. Hüseyin Atik Güfte Mecmuası sayfa aralığı 9-12. 



  

ek s. 14 

 

 

 

F. B.4. Hüseyin Atik Güfte Mecmuası sayfa aralığı 13-16. 

 



  

ek s. 15 

 

 

 

F. B.5. Hüseyin Atik Güfte Mecmuası sayfa aralığı 17-20.275  

 

 
275 Güfte mecmuasının bir kısmı paylaşılmıştır. 


