
1 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 
FASLI ÇAĞDAŞ DÜŞÜNÜR TAHA ABDURRAHMAN’IN   

FIKIH VE FIKIH USÛLÜNÜN YENİLENMESİ   

HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ 

 
Hazırlayan 

Zakaria BOUBEKRI  

 
Danışman 

Prof. Dr. H. YUNUS APAYDIN 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
Mart 2022, KAYSERİ 

 

 



2 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 
FASLI ÇAĞDAŞ DÜŞÜNÜR TAHA ABDURRAHMAN’IN  

FIKIH VE FIKIH USÛLÜNÜN YENİLENMESİ 

 HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 
Hazırlayan 

Zakaria BOUBEKRI 

 
Danışman 

Prof. Dr. H. Yunus APAYDIN 

 
Mart 2022, KAYSERİ 

 

 



i 

 

 BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgileri, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışlarım gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

Zakaria BOUBEKRI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

Anabilim Dalı : Temel İslam Bilimleri 

Program Adı : Yüksek Lisans  

Proje Başlığı   : Faslı Çağdaş Düşünür Taha Abdurrahman’ın Fıkıh ve Fıkıh Usûlünün 

Yenilenmesi Hakkındaki Görüşleri 

 

 Yukarıda bilgileri verilen proje çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Önsöz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam 103 

sayfalık kısmına ilişkin 17.03.2022 tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda 

belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin benzerlik 

oranı: %14’ tür. 

 Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az 

örtüşme içeren metin kısımları hariç tutulmuştur. 

 Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Proje İntihal Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına 

göre proje çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi 

durumunda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş 

olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 Gereğini bilgilerinize arz ederim.     

 

Danışman: Prof. Dr. H. Yunus APAYDIN  Öğrenci: Zakaria BOUBEKRI 

 

 

 

         



iii 

 

KILAVUZA UYGUNLUK 

 

“Faslı Çağdaş Düşünür Taha Abdurrahman’ın Fıkıh ve Fıkıh Usûlünün 

Yenilenmesi Hakkındaki Görüşleri” adlı Yüksek Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi 

Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma Yönergesi’ne uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

 

Tezi Hazırlayan            Danışman 

Zakaria BOUBEKRI                                       Prof. Dr. H. Yunus APAYDIN 

 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı Başkanı 

Prof. Dr. İbrahim GÖRENER 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ÖN SÖZ  

Genel olarak ilimlerin yenilenmesi çağrısı içerisinde fıkıh ve usûlünde 

yenilenme çağrısı Hz. Peygamber (s.a.v.) “Muhakkak ki Allah Teâlâ bu ümmete, her 

yüzyıl başında dinini yenileyecek birini gönderir” hadisinde bahsettiği, dinin 

yenilenmesi kapsamında ortaya çıkmıştır. Fakat usûl-ı fıkhın yenilenmesi konusundaki 

taraflar, İslamî ilimleri yeniden gözden geçirmek için genel olarak şer‘î naslara 

başvurma noktasında ittifak etseler de bu başvurmanın sureti ve ona ulaşmak için 

izlenmesi gereken yöntem konusunda farklı görüşler ortaya koymuşlardır.  

 Tezimizde günümüzün önemli filozoflarından Faslı mütefekkir Taha 

Abdurrahman’ın fıkıh usûlünün ve fıkhın yenilenmesi hakkındaki görüşleri bahse konu 

edilmiştir. Taha Abdurrahman’ın bu konuda ihtimam gösterdiği konular şunlardır: Fıkıh 

ahlâkı ve Makâsıdü’ş-Şeri‘a’nın ahlâkîleştirilmesi. Yenilenme projesinde ortaya attığı 

kavramlardan birisi “tedâhül” kavramıdır. Tedâhül, klasik ilimlerde kullanılan 

kavramların içeriklerinin -alan farklılığına rağmen- müşterek olmasıdır. Bu sebeple 

fıkıh ve fıkıh usûlü ile ahlâk ilmi arasında da tedâhül vardır. Ona göre ahlâk, şer’î 

hükümlerin aklî yönünün tecelli ettiği yerdir; Ahlâk, şer‘î hükümlerin aklıdır. 

Çalışmamızda Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve fıkıh usûlünün yenilenmesi 

konusundaki görüşlerini kendi eserlerinde tespit edip genel hatlarıyla ortaya koyduktan 

sonra, çeşitli yönlerden değerlendirdik. Değerlendirmede Taha Abdurrahman hakkında 

araştırma yapmış yazarlardan da istifade edilmiştir.   

Tezimiz üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde ahlâk ilmi ile usûl-ı fıkıh 

arasındaki tedâhül ele alınmıştır. İkinci bölümde ahlâk ilminin fıkıh ile ilişkisi izah 

edilmeye çalışılmıştır. Üçüncü bölüm ise genel değerlendirmeye hasredilmiştir.  

Tezin konusunun belirlenmesinden sonuca kadar yardımını ve yönlendirmesini 

benden esirgemeyen, derin ilmiyle bana rehberlik eden danışman Hocam Prof. Dr. Hacı 

Yunus APAYDIN’a, tez çalışması esnasında destek kapısını cömertçe açan Mahmut 

Hasan GÖKSÜN’e ve eğitim sürecinde emeği geçen tüm hocalarıma müteşekkirim. 

Zakaria BOUBEKRI 

Kayseri, 2022 

 



vi 

 

FASLI ÇAĞDAŞ DÜŞÜNÜR TAHA ABDURRAHMAN’IN FIKIH VE FIKIH 

USÛLÜNÜN YENİLENMESİ HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ 

 

Zakaria BOUBEKRI 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yüksek Lisans Tezi, Mart 2022 

Danışman: Prof. Dr. H. Yunus APAYDIN 

 

ÖZET 

 

Bu tezde Faslı düşünür ve ahlak felsefecisi olan Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve 

fıkıh usûlüne dair ortaya koyduğu yeni bakışının ne olduğu ve onun bu konudaki 

görüşleri tespit edilip değerlendirilmiştir. Bu çalışma giriş ve üç bölümden 

oluşmaktadır. Giriş bölümünde araştırmanın konusu, önemi ve amacı, yöntemi, sınırı ve 

araştırmanın kaynakları verilmiştir. Birinci bölümde Taha Abdurrahman’ın, amacı 

insanın salahı olan bir ahlâk ilmi olarak makâsıd ilminin yenilenmesi çağrısında 

bulunduğu çıkış noktası izah edilerek, ahlâk ilmi ile usûl-ı fıkıh arasındaki birbirine 

girme/tedâhülü ele alınmaktadır. İkinci bölümde Taha Abdurrahman’ın fıkıh ile alakalı 

olan i’timânî bakışına odaklanılarak fıkhın ahlâkî yönü izah edilmeye çalışılmıştır. 

Üçüncü bölüm önceki iki bölümde zikredilen konuların değerlendirilmesine 

hasredilmiştir. Sonuç kısmında ise araştırma sürecinde elde edilen bilgiler ve tespitler 

özet olarak değerlendirilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Taha Abdurrahman, Fıkıh Usûlünün Yenilenmesi, 

Makâsıd-ı Şeria, Ahlâk, İ’timânî ve İ’timârî Fıkıh,  

 

 

 

 

 

 



vii 

 

THE VIEWS OF CONTEMPORARY MOROCCAN THINKER TAHA 

ABDURRAHMAN ON RENEWAL OF FIQH AND USUL AL-FIQH   

 

Zakaria BOUBEKRI 

 

Erciyes University, Graduate School of SocialSciences 

Master’s Thesis, March 2022 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. H. Yunus APAYDIN 

 

ABSTRACT 

 

The personality and views of the Moroccan thinker and moral philosopher, Taha 

Abdurrahman, constitutes this thesis’s topic. In the thesis, efforts were made to identify 

and critically analyse his thoughts on Islamic jurisprudence and its principles. The study 

is made up of an introduction and three chapters. In the introductory chapter, the subject 

of the research, its importance, purpose, method, limit, and sources were highlighted. In 

the first chapter, Taha Abdurrahman’s call for the renewal of the science of maqāṣid- a 

moral science that seeks the goodness of man- was examined. While doing this, the 

interplay between moral science and the principles of jurisprudence was discussed. The 

second chapter examined the moral facet of Islamic jurisprudence by focusing on Taha 

Abdurrahman’s fiqh-related Trusteeship view. The third chapter evaluated the issues 

mentioned in the first two chapters. Subsequently, the information obtained during the 

research process were summarily discussed in the concluding chapter. 

 

Keywords: Taha Abderrahmane, Renewing Islamic Legal Theory, Objectives of 

the Sharia, Ethics, Trusteeship/Ethicist and Imperative/Rigid jurisprudence.  

 

 

 



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

FASLI ÇAĞDAŞ DÜŞÜNÜR TAHA ABDURRAHMAN’IN FIKIH VE FIKIH 

USÛLÜNÜN YENİLENMESİ HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ................................................................................. i 

KILAVUZA UYGUNLUK ........................................................................................... iii 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI ................................................................................. iv 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................... v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ........................................................................................................... xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

AHLÂK İLMİNİN FIKIH USÛLÜ İLMİNİ İLİŞKİSİ 

 

1.1.Tecdîd Anlayışı .......................................................................................................... 7 

      1.1.1.Tecdîd Kavramının Sözcük Anlamı .................................................................. 7 

      1.1.2.Tecdîd Kavramının Çıkış Noktası ..................................................................... 8 

      1.1.3.Taha Abdurrahman Tecdîd Anlayışı ve Diğer Görüşler: .................................. 9 

1.2.Tedâhül (birbirine girme) Kavramı .......................................................................... 16 

1.3.Fıkıh Usûlü İlminde Dâhilî Tedâhül (Şâtıbî Örneği) ............................................... 18 

      1.3.1.Münasebetsiz Tedâhül ..................................................................................... 21 

      1.3.2.İcrâî/pragmatik Tedâhül .................................................................................. 22 

1.4.Ahlâk İlminin Usûl-i Fıkıh ile Tedâhülü .................................................................. 23 

      1.4.1.Taha Abdurrahman’a göre “el-Maksad” Teriminin Tanımlanması ................ 24 

      1.4.2.Üç Maksadî Anlamın Karıştırılmasından Kaynaklanan Hatalar ..................... 28 

               1.4.2.1.Vesâil – Hiyel - Zerâi’yi Birbirine Karıştırmak .................................. 28 

               1.4.2.2.Gâî İllet ile Sebebî İlleti Birbirine Karıştırmak ................................... 29 

               1.4.2.3.Yönlendirici Akıl ile İzah Edici Aklı Birbirine Karıştırmak ............... 30 

      1.4.3.Üç Maksadî Anlamın Ahlâkî Vasıfları ............................................................ 31 

               1.4.3.1.Maksûdâtın Ahlâkî Vasıfları ............................................................... 32 

                           1.4.3.1.1.Şer‘î Maksûdün Manevî Vasfı .............................................. 32 



ix 

 

                           1.4.3.1.2.Şer’î Maksûdün Fıtrî Vasfı ................................................... 32 

               1.4.3.2.Kusûdün Ahlâkî Vasıfları .................................................................... 33 

                           1.4.3.2.1.Şer’î Kusûdün İradî Olma Vasfı ........................................... 33 

                           1.4.3.2.2.Şer’î Kusûdün Soyutlanma Vasfı ......................................... 34 

               1.4.3.3.Makâsıdın Ahlâkî Vasıfları ................................................................. 34 

                           1.4.3.3.1.Şer’î Makâsıdın Hikmet Vasfı .............................................. 34 

                           1.4.3.3.2.Şer‘î Makâsıdın Maslahat Vasfı ........................................... 36 

1.5.Taha Abdurrahman’ın Klasik Makâsıd Anlayışı ve Maslahat Taksimini    

Eleştirmesi.......................................................................................................................37 

      1.5.1.Klasik Makâsıda Genel İtirazları ..................................................................... 38 

      1.5.2.Klasik Makâsıda Özel İtirazları ....................................................................... 39 

              1.5.2.1.Zarûrî Maslahatlara İtirazları ................................................................ 39 

              1.5.2.2.Tahsînî maslahatlara Eleştiri ve İtirazları ............................................. 40 

      1.5.3.Makâsıd-ı Şeria’nın Yeni Taksimi .................................................................. 43 

              1.5.3.1.Yeni Değerler Taksiminin Özellikleri .................................................. 44 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

AHLÂK İLMİNİN FIKIH İLE İLİŞKİSİ 

 

2.1.Şer‘î Hükmün Fıkhî ve Ahlâkî Yönleri .................................................................... 46 

2.2.Şer’i Hükmün Yönlerini Birleştirmek Ve Orta Yolculuk (Vasatiyye) ..................... 50 

2.3.Şer‘i Hükmün Yönlerini Ayrıştırma Ve Aşırılık (Tarafiyye) ................................... 51 

2.4.İslam’ın Modern Fıkhî Aklı ...................................................................................... 54 

2.5.İlâhi el-İ’timâr ve el-İ’timân Arasında Fakih ........................................................... 58 

      2.5.1.İ’timârî Fıkıh ................................................................................................... 61 

      2.5.2.İ’timânî Fıkıh ................................................................................................... 62 

               2.5.2.1.Hükümlere Merhamet ile Bakma Mekanizması .................................. 63 

               2.5.2.2.Hükümlere Tezyîl Yapma Mekanizması ............................................. 64 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TAHA ABDURRAHMAN’IN FIKIH VE FIKIH USÛLÜNÜN YENİLENMESİNE 

DAİR GÖRÜŞLERİNİN TAHLİLİ 

 

3.1.Ahlâk İlmi ile Usul İlmi Arasındaki Tedâhül ........................................................... 69 



x 

 

3.2.Sebebî İlletin Gâî İllete Tabiiyeti ............................................................................. 71 

3.3.Şâtıbî’ye Göre “el-Kasd” Teriminin Doğru Kökeni ................................................. 73 

      3.3.1.Usûlî Hakikat: Delâlet İlminin Şer‘î ve Lüğavî Sahih Anlamlar Üzerine 

Temellendirilmesi. .......................................................................................................... 76 

3.4.Fıkhî İ’timânî Anlayış .............................................................................................. 77 

      3.4.1.Usûlî ve Fıkhî bir Hakikat: Şer‘î Lafızların Sahih Anlamlarının Mükelleflerin 

Durumlarının Değişmesiyle Değişmemesi. .................................................................... 86 

3.5.Makâsıda Riayet Edilme Fıkhı ................................................................................. 88 

3.6.Fıkıh Usûlünün Yenilenmesine Çağrı Yapanlar ....................................................... 93 

3.7.Fıkıh Usûlünün Yenilenmesinin Mahiyeti ............................................................... 97 

 

SONUÇ ........................................................................................................................ 100 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

KISALTMALAR 

b.  : Bin  

Bkz.  : Bakınız  

Bs, bsk  : baskı  

Çev.  : Çeviren  

Hr.  : Rahimahullah 

Ra.  : Radıyallahu anh 

Hz.  : Hazreti  

İbn  : İbni  

Nşr.  : Neşreden  

s.a.v.  : Sallallahu aleyhi ve sellem  

Thk.  : Tahkik eden  

ty.  : Baskı tarihi yok  

vd.  : ve devamı  

yy.  : Baskı yeri yok



1 

 

GİRİŞ 

Tezin Konusu  

Tezimiz, Faslı düşünür ve ahlâk felsefecisi olan Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve 

fıkıh usûlüne dair ortaya koyduğu yeni bakışın ne olduğunu ve onun bu konudaki 

görüşlerini tespit etmek kaleme alınmıştır. Taha Abdurrahman fikrî kariyeri boyunca 

gelenek (التراث), modernite, ahlâk, din, akıl ve Nahda (Rönesans/uyanış) gibi konular ile 

ilgilenmiş ve fıkıh usûlüne dair görüşlerini daha çok din, ahlâk, akıl ve gelenek 

konularını incelerken dile getirmiştir. Orijinal üretimlerinin zenginliğine ve derinliğine 

ek olarak, bu dikkat çekici filozofun çalışmalarında bu alan önemli bir konuma sahiptir. 

Bunun yanında gelenek bilgisinin tüm biçimlerinde ve çeşitli dallarında 

değerlendirilmesinde sistemli ve yenilikçi bir model ortaya koymaktadır. Taha 

Abdurrahman, projesinde aslında aynı gelenek bilgisinin tüm unsurlarına ait olan 

kökenlerin analitik mekanizmalarını kullanmaktadır. 

Taha Abdurrahman’ın fikrî projesine ilişkin bizi ilgilendiren, özellikle fıkıh ve 

usûlü açısından yenileştirici yapılanma (البناء التجديدي) yönüdür. Kanaatimizce Taha 

Abdurrahman’ın yenileme anlayışındaki en önemli hareket noktası şudur: “Şer‘î 

Ahkâmın Aklı Ahlâktır.” Nasıl böyle olmasın? Çünkü -ona göre- dinin yenilenmesi 

ahlâkın yenilenmesine bağlıdır; ahlâkın yenilenmesi olmadan dinin yenilenmesi de 

mümkün değildir. 

Tezin Amacı ve Önemi 

Yenileşmeci düşünür Taha Abdurrahman’ın, usûlî ve fıkhî metodolojinin 

unsurlarını yenilemek için gösterdiği gayret İslam ilimleri alanındaki araştırmacılara 

yeni bir ufuk açmaktadır. Usul alanında bütün çalışmalarındaki gayreti, usul 

araştırmalarında mantıksal metodolojik mekanizmanın görevinin merkezîliğini ortaya 

çıkarmaktır. 

 



1 

 

Taha Abdurrahman’ın fikrî projesinin eleştirel ve kurucu özelliği sebebiyle fıkıh 

ve fıkıh usûlünün yenilenmesi konusundaki bakış açısını araştırmaya karar verdik. Usul 

ve fıkıh yenilenmesi, İslam dünyasında önemli bir yer işgal ettiği gibi Taha 

Abdurrahman’ın projesinde de en önemli yeri işgal eden birbiriyle iç içe girmiş iki 

alandır. Usul ve fıkıh, Taha Abdurrahman’ın temellendirdiği İslam modernliğinin 

zemini olarak kabul edilmektedir. Bunun yanında Taha Abdurrahman’ın yenileme -dini 

düşüncenin yenilenmesi üzerine çalışan projelerden biri olması itibariyle- anlayışının 

arkasındaki maksat, İslam ümmetinin ahlâkî uyanışıdır. 

Yukarda zikredilen söylemlerin önemine binaen Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve 

fıkıh usûlü ile ilgili görüşlerini incelemek amacıyla bu konuyu ele almaktayız. 

Amacımız, Taha Abdurrahman’ın getirdiği kendine özgü bakış açıları ve 

kitaplarında ortaya koymak istediği yeni gayelerin neler olduğunu araştırmamızda arz 

edip bu görüşleri değerlendirmektir. Fakat şunu belirtelim ki Taha Abdurrahman’ın 

kitaplarında yer alan tez konumuzla ilgili düşüncelerini veya söyleyiş şekillerini 

bütünüyle toplayıp bunları yazıya dökmek değildir. Bundan ziyade Taha 

Abdurrahman’ın bu konuda ihtimam gösterdiği fıkıh ahlâkı ve Makâsıdü’ş-Şeri‘a’nın 

ahlâkîleştirilmesi gibi temel fikirleri konunun amacına uygun bir şekilde araştırmaktır. 

Bu çalışmamızda Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve fıkıh usûlüne dair görüşlerini bütün 

boyutlarıyla ele aldığımızı iddia etmiyoruz. Daha bu konuda yapılması gereken pek çok 

çalışma vardır. Bizim tezimiz bu yönde yapılacak çalışmalar için bir başlangıç olabilirse 

biz bundan mutluluk duyacağız. 

Literatür Değerlendirmesi 

Taha Abdurrahman’ın özgün çalışmaları, son zamanlarda geniş bir akademik ilgi 

görmüştür. Yaptığı çalışmalardaki düşüncelerini tartışmak için konferanslar ve 

sempozyumlar düzenlenmiştir. Birçok ülkede düşünceleriyle ilgili tezler hazırlayan 

araştırmacı öğrenciler olduğu gibi bu düşünceleri, Batılı üniversiteler tarafından çalışma 

ve araştırma hedefi haline de gelmiştir. Araştırmamızın neticesinde genel olarak Taha 

Abdurrahman’ın fikrî projesi üzerine çok sayıda eserin kaleme alındığını tespit ettik. 

Bunlardan bazıları şöyledir:  

1. İbrahim Meşrûh, “Taha Abdurrahman: Kırâatün fî meşrûihi’l-fikrî” (2009). 



2 

 

Bu çalışma, Taha Abdurrahman’ın bütün kitapları hakkında kısa bilgiler verip 

fikrî görüşlerini aktarmaktadır. 

2. Bûzebra Abdüsselâm, “Taha Abdurrahman ve nakdü’l-hadâse” (2011). 

3. M. Ahmed es-Sagîr, “Aklâniyyetü’l hadâseti’l-müeyyede: İstikrââtü’t-

Tefkîkiyye fî a‘mâli Taha Abdurrahman” (2014). 

Bu iki çalışmada Taha Abdurrahman’ın, tecdîd ruhunu simgelediğini ifade 

ettiği üç temel prensip ile Batılı modelde bu prensiplerin gerçekleşmesinde 

karşılaşılan hatalar ve İslâmî tecdîd modelinde bu hataların üstesinden nasıl 

gelineceği hakkındaki değerlendirmeleri incelenmeye çalışılmıştır. 

4. Abbas Erhîle, “Feylesûf fi’l-müvâcehe: Kırâatün fî fikri Taha Abdurrahman” 

(2013).  

Bu çalışma, Taha Abdurrahman’ın felsefenin yenilenmesi ve İslamlaştırılması 

hakkındaki görüşlerini aktarıp değerlendirmektedir. 

5. Hammû en-Nekkârî, “Mantıku tedbîri’l-ihtilâf min hilâli a‘mâli Tâhâ 

Abdurrahman” (2014). 

Bu çalışma, Taha Abdurrahman’ın öğrenilmesini zorunlu gördüğü mantık 

dersi üzerine çalışmıştır. Mantık ilminin, hilaf ve diyalogda ne kadar gerekli 

olduğunu incelemektedir. 

6. Abdünnebî el-Harbî, “Tâhâ Abdurrahmân ve Muhammed Âbid el-Câbirî: 

Sırâu’l-meşrûayn ‘alâ ardı’l-hikmeti’r-Rüşdiyye” (2014). 

Bu çalışma, çağdaş Arap felsefesinde iz bırakmış düşünürlerin bir 

çalışmasıdır. Taha Abdurrahman ve Muhammed Âbid el-Câbirî arasındaki en 

tartışmalı konulardan birini incelemiş ve analiz etmiştir. 

Bunun yanında ulusal ve uluslararası pek çok sempozyum düzenlenmiş, tezler ve 

makaleler de kaleme alınmıştır. Bunlardan bazıları: 

İslam hukukunda hem usûl-i fıkıh hem de fürû-i fıkıh olmak üzere iki ayrı 

açıdan ele alınmaktadır. Yazar bu çalışmada umûmü’l belvâyı sadece fıkhî meselelerin 

hükümlerinde hafifletici sebep olma yönüyle ele almıştır. 

1. Samir Faridi, “Felsefetü’t-Din inde Taha Abdurrahman beyne’t-Tahlîl el-

Îmanî ve’n-Nakdi’l-İ’timanî” (2021), (Doktora Tezi). 



3 

 

2. Yusuf el-Mutevakkil, “et-Tekamüliyye Ufukan li’l-İ’timaniyyeti fî Fikr Taha 

Abdurrahman nahve Binai unmûzecin Ma’rifîyyin Cedîdin fî’t-Turasi ve’l-

Felsefe” (2021), (Doktora Tezi). 

3. Bûzebra Abdüsselâm: “Mevkıfü Tâhâ Abdurrahman mine’l-hadâse” (Cezayir, 

Câmiatü Mentûrî Kosantîne, 2010), (Yüksek Lisans Tezi). 

4. Mehmet Emin Maşalı: “Taha Abdurrahman’ın Modernite ve Modernist 

Kur’an Yorumlarına Yönelik Eleştirisi” (İslam Araştırmaları Dergisi, sayı: 

34, yıl: 2015).  

5. “İsti’nafu’l-Kavli’l-Felsefî, Meşru‘ Taha Abdurrahman” (2021), 

(Sempozyum). 

6. “el-Mefâhîmü’l-Ahlâkiyye fî’l-Fikri’l Felsefi’l-Muâsır min hilâli’l-Feylesof 

Taha Abdurrahman” (2021), (Sempozyum). 

7. “Ehemmiyetü’t-Te’sîl ve İlmi’l-Lüğati’l-Mukâren ve Devruhumâ fî zabti’l 

Mefâhîmi’l-istılâhiyye, Mustalahu’l-İlmâniyye inde Taha Abdurrahman 

enmûzecen” (2021), (Sempozyum). 

8. “el-Mûsekkâfu’l-İ’timanî ve Vacibu’l Murabitâtü’l Makdesiyye” (2021), 

(Sempozyum). 

Görüldüğü gibi Taha Abdurrahman’ın fikrî projesi üzerine kaleme alınan 

çalışmaların çoğu felsefe veya modernlik hakkında yapılmıştır. Ancak fıkıh usûlü 

alanında sadece iki çalışma bulunmaktadır;  

1. Ahmed Mouna: “Medâhîlü Tecdîdi İlmi’l-Usûl inde Taha Abdurrahman: 

Dirâsetün fi’d-Delaleti’l-Usûliyye ve’l-Makâsıdi’ş-Şer’iyye” (2017). 

2. Münteha Maşalı: “Makâsıd Konusu Bağlamında Fıkıh Usûlü–Ahlâk 

Tedâhülü Üzerinden Bütünlükçü Bir Gelenek Okuması: Tâhâ Abdurrahman 

Örneği” (2015), (Makale). 

Bu iki çalışmada genel olarak Taha Abdurrahman’ın fıkıh usûlü alanında delalet 

ve makâsıd hakkındaki görüşleri zikredildikten sonra bir sonuç çıkarılmaktadır. Bunun 

yanında usul dışında bazı konulardan da bahsedilmiştir.  

Furu‘ fıkıh alanında ise hiçbir çalışmaya ulaşamadık. Bütün eserlerden istifade 

ederek Taha Abdurrahman’ın hem fıkhın yenilenmesinin ne olduğu hem de fıkıh 



4 

 

usûlünün yenilenmesi hakkındaki görüşlerini aktarıp çeşitli yönlerden 

değerlendireceğiz. 

Tezin Yöntemi 

Öncelikle bu tür akademik araştırmaları (Taha Abdurrahman’ın kitapları) 

inceleme konusunda deneyimimiz olmadığı için araştırmamız birtakım zorluklarla iç 

içeydi. Ayrıca Taha Abdurrahman’ın yazdıklarını, eserlerinde atıfta bulunduğu şeyleri 

incelememiz için yeterli ve geniş zaman icap ettiğini de ifade edelim. 

Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve fıkıh usûlüne dair görüşlerini tesbit etmek için 

onun çeşitli kitaplarını inceledik ve daha sonra araştırma konumuz ile ilgili 

düşüncelerini elde ettikten sonra bu düşünceleri onun ifadelerine dayanarak takdim 

ettik. Görüşlerini serdettikten sonra objektif bir şekilde Taha Abdurrahman’ın bu 

konudaki entelektüel yönelimini eleştiren fikirlere yer vererek -gücümüz nispetinde- 

neyin doğru neyin yanlış olduğuna dair bir açıklamada bulunmaya çalıştık. 

Tezimizi önsöz, giriş ve sonuç kısımlarının dışında üç ana bölümde ele aldık. 

Birinci bölümde Taha Abdurrahman’ın, amacı insanın salahı olan ahlâk ilmi olarak 

makâsıd ilminin yenilenmesi çağrısında bulunduğu çıkış noktasını izah ederek, ahlâk 

ilmi ile usûl-ı fıkıh arasındaki birbirine girme/tedâhülü ele aldık. İkinci bölümde Taha 

Abdurrahman’ın fıkıh ile alakalı olan i’timânî bakışına (i’timânî kavramı, Taha 

Abdurrahman’ın kullandığı bir terim olup ilerde açıklanacaktır.) odaklanarak fıkhın 

ahlâkî yönünü izah etmeye çalıştık. Üçüncü bölümü ise önceki iki bölümde zikredilen 

konuları değerlendirmeye hasrettik. 

Taha Abdurrahman’ın Yaşamına Dair Kısa Bir Biyografi 

Araştırma yöntemlerinde, araştırma yapılacak kişinin düşüncelerinden 

bahsetmeden önce hayatına dair kısa bir bilgi gerektiği malumdur. Taha Abdurrahman 

1944 yılında Fas’ın Cedide şehrinde doğdu. Maneviyat ve fıkhı birleştiren bir eğitim 

aldı. Ana dili Arapça olmakla beraber ek olarak, Fransızca, İspanyolca, Almanca, 

İngilizce ve Antik Yunanca öğrendi. Rabat’ta V. Muhammed Üniversitesi’nde Felsefe 

alanında lisans eğitimini, Fransa’daki Sorbonne Üniversitesi’nde ise yüksek lisans 

eğitimini tamamladı. Felsefe alanında ikinci defa Sorbonne Üniversitesi’nde lisans 

eğitimini, ardından 1972’de “Dil ve Felsefe” alanındaki “Ontoloji Sorunsalının Dilsel 



5 

 

Yapısı”1 araştırmasıyla doktorasını tamamladı. 1985’te ise Mantık ilmi alanındaki 

“Gerekçelendirmeli Doğal İstidlâl Mantığı ve Örneği”2 teziyle ikinci kez doktor unvanı 

almaya hak kazandı. Rabat V. Muhammed Üniversitesi’nde 1970 ile 2005 yılları 

arasında Mantık dersleri okuttu. İki kez Fas Kitap Ödülü’ne, ardından 2006’da ise 

ISESCO’nun İslami ve Felsefi Araştırmalar Ödülü’ne layık görüldü. 2014 senesinde ise 

VI. Muhammed İslam Düşüncesi ve Araştırmaları Ödülü’nü aldı. 

Taha Abdurrahman’ın Eserleri 

Taha Abdurrahman İslam düşünce alanında birçok eser telif etmiştir ve bu 

alanda yeni eserler vermeye devam etmektedir. Burada telif ettiği eserleri konularına 

göre beş başlık altında sunacağız.3 

Fikrî Projesine Genel Giriş Bağlamındaki Eserleri: 

1- Hivârâtun Min Ecli’l-Müstakbel, 2000. 

2- el-Hivâr Ufkan li’l-Fikr, 2013. 

Mantık Alanındaki Eserleri:  

1- el-Mantık ve’n-Nahvu’s-Sûrî, 1985. 

2- el-Lisân ve’l-Mizân evi’t-Tekevsuru’l-Aklî, 1998.  

3- Suâlu’l-Menhec: fî Ufki’t-Te’sisi lî Enmûzecin Fikriyyin Te’sîsiyyin, 2015.  

Geleneğe Bütüncül Bakış Hakkındaki Eserleri: 

1- Fî Usûli’l-Hivâr ve Tecdîdi İlmi’l-Kelam 1987.  

2- Tecdîdu’l-Menhec fî Takvîmi’t-Turas 1994.  

Felsefe Alanındaki Eserleri: 

1- Fıkhu’l-Felsefe I: el-Felsefetu ve’t-Tercüme, 1996. 

2- Fıkhu’l-Felsefe II: el-Kavlu’l-Felsefiyyu, Kitâbu’l-Mefhûm ve’t-Tesîl, 1999. 

3- el-Hakku’l-Arabiyyu fî’l-İhtilafi’l-Felsefiyyi, 2002. 

Din Felsefesi ve Ahlâkî Eleştiri Bağlamındaki Eserleri: 

1- el-Amelu’d-Dîniyyu ve Tecdîdu’l-Akl 1989.  

                                                 
1 Tezin orijinal Adı: “Essai sur les structures linguistiques de l’ontologie”. 
2 Tezin orijinal Adı: “Essai Sur Les Logiques Des Raisonnements Argumentatifs Et Naturels”. 
3 Bu sıralama, Taha Abdurrahman’ın “Suâlu’l-Menhec: fî Ufki’t-Te’sisi lî Enmûzecin Fikriyyin 

Te’sîsiyyin” adlı eserinin sonunda yer almaktadır. 



6 

 

2- Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye 

2000. 

3- el-Hakku’l-İslamiyyu fî’l-İhtilafi’l-Fikriyyi, 2005. 

4- Rûhu’l-Hadâse: el-Medhal ilâ Te’sîsi’l-Hadâseti’l-İslamiyye 2006.  

5- el-Hedâse ve’l-Mukâveme, 2007. 

6- Suâlu’l-Amel: Bahsun ani’l-Usuli’l-Ameliyye fi’l-Fikr ve’l-İlm 2012.  

7- Rûhu’d-Dîn: min Dayki’l-Almâniyye ilâ Se’eti’l-İ’timâniyye 2012.  

8- Bü’sü’d-Dehrâniyye: en-Nakdu’l-İ’timânî li’l-Fasli beyne’l-Ahlâk ve’d- Dîn 

2014.  

9- Şürûdu mâ b’ade’d-Dehrâniyye: en-Nakdu’l-İ’timânî li’l-Hurûci Mine’l-

Ahlâk 2016.  

10- Mine’l-İnsani’l-Ebter, İlâ’l-İnsâni’l-Kevser, 2016. 

11- Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî I. II. III. 2017. 

12- Suâlu’l-‘unf Beyne’l-İtimâriyye ve’l-Hivâriyye, 2017. 

13- el-Mefâhîmu’l-Ahlâkiyye Beyne’l-İtimâniyye ve’l-Almâniyye, 2021. 

Taha Abdurrahman, Müslüman araştırmacı ve düşünürlerin önüne başkalarının 

felsefesini terk ederek yeni ufuklar açan farklı içerikte bir felsefe ortaya koymak için 

çabalamıştır. İslam ve Arap kültürünü nasıl bütün insanlığın kültürüne dönüştürürüz 

sorusuna cevap aramıştır. 

Taha Abdurrahman, şu ana kadar doğrudan fıkıh veya fıkıh usûlü ile ilgili bir 

eser kaleme almamıştır. Bu konulardaki görüşleri genellikle gelenek ve modernlik ile 

ilgili telif ettiği eserlerin içinde dağınık halde bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

AHLÂK İLMİNİN FIKIH USÛLÜ İLMİNİ İLİŞKİSİ  

1.1. Tecdîd Anlayışı 

Tez konumuzla ilgili önemli kavramlardan biri “Tecdîd” kavramıdır. İyi 

anlamamız için bu kavram üzerinde biraz durmamız gerekir. 

1.1.1. Tecdîd Kavramının Sözcük Anlamı 

Tecdîd kelimesinin kökü olan “C-D-D” (جدد) sözlükte şu anlamlarda 

kullanılmaktadır:4 Teceddüdü’ş-şey’, bir şeyin yenilenmesi (sâre cedîden) anlamındadır. 

Yine “eceddehû )ُأجََدَّه), isteceddehû ( ُاسْتجََدَّه) ve ceddedehû ( َُجَدَّده)” lafızları da yeni bir hale 

sokmak manasına gelmektedir. Bu sözlük anlamından hareketle şu söylenebilir: O şey 

var olmuştur; bir öze ve bir mahiyete sahiptir ve belirli bir formdadır. Kur’an-ı 

Kerim’de “Ceddede veya Tecdîd” kelimeleri geçmemektedir. Fakat “Cedîd” kelimesi 

birden fazla yerde geçmektedir.5 Tecdîd kelimesinin geçtiği en meşhur hadis Ebû 

Davud’un Sünen’inde yer alan ve Ebû Hüreyre’den rivayetle Resûlullah’tan nakledilen 

şu hadistir: “Muhakkak ki Allah Teâlâ bu ümmete, her yüzyıl başında dinini yenileyecek 

birini gönderir.”6 

Bu hadis, tecdîd kavramının kökenidir. Ayrıca bu hadisi  izah eden kitaplarda 

da yenilenme lafzı hakkında birtakım görüşler yer almaktadır. Her halükârda hadis, 

                                                 
4 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn ibn Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-Arab (Dâru’l-Sâdır, 1993), II, 111; Ebû Nasr 

İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh: Tâcü’l-luğa ve Sıhâhu’l-Arabiyye thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr 

(Beyrut: Dâru’l-İlim’li’l-Mâleyyin, 1987), II, 454. 
5 İsrâ, 17/49; Secde, 32/10; Sebe', 34/7; Kâf, 50/15 
6 Süleymân Ebû Dâvûd Es-Sicistânî, es-Sünen. (thk: Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd, Beyrut: el- 

Mektebetü’t-Teceriyyetü’l-Kubra, t.y.), Melehim, 4/109. 

 



8 

 

yenilenmenin sürekli olduğu ve vaktinde vuku bulacağı konusunda mü’minin 

nefsinde şüpheye yer bırakmayan bir delildir.7 

1.1.2. Tecdîd Kavramının Çıkış Noktası 

Uzun zamandan beri İslam ümmeti yenilenmeye ihtiyaç duymaktadır. Ali 

Cuma’nın dediği gibi İslam ümmeti çamura saplanmış bir araba gibidir. Ancak sorun 

sadece bu arabayı çamurdan çıkarmak değildir. Onu çıkarmak istediğimiz zaman 

frenlenmiş olarak buluruz. Frenlerini söktüğümüzde ise parçalarının paslandığını 

görürüz. Daha sonra pası çıkartıp parlattığımızda ise kırık olduğunu ve teknik onarıma 

ihtiyacı olduğunu görürüz. Tamir ettiğimizde ise yakıtının olmadığını fark ederiz. 

Didinip yakıt getirdiğimizde ise arabanın şoförünün olmadığını anlarız. Şoförü 

bulduğumuzda da ne tarafa gideceğimizi ve şoförün aslında yolu bilmediğini, bu yüzden 

de bizi bir labirente doğru götürdüğüne şahit oluruz. Bir işaret gördüğünde bunun doğru 

yol olduğunu düşünüp yol alsa da daha sonrasında o yolun yanlış olduğunu anlayıp geri 

döner. Böylece zaman boşa gitmiş ve karanlık daha da artmış olur. Tüm bunların 

sonucunda ise üzerimizdeki stres ve yorgunluk daha da artar. Durum böyle iken bu 

haletten mantıklı bir çıkış yolu var mıdır? Kimimiz; bataklığın içinde, kimimiz 

frenlenmede, bazılarımız paslanma, bazılarımız başarısızlıkta, bazılarımız şoför 

bulunamamasında, bazılarımız yolu kaybetmede, kalanlar ise stres ve kaygı 

aşamalarında olmak üzere şu anda tüm bu krizleri birlikte deneyimleyip yaşıyoruz.8 

Ancak, yıllardır çağdaş İslamî söylem adı altında ümmeti bu durumdan çıkarmak 

için çağrılan bu yenilenme nedir? İslam dünyasının şahit olduğu yenilenme 

konferansları nedeniyle bu sorunun sorulması zorunlu olmuştur. Örneğin 2008’de Arap 

başkentleri yenilenme adı altında bir ay içinde ardı ardına düzenlenen beş konferansa 

tanık oldular; Şam’daki el-Vasatiyye الوسطية  Konferansı, Amman’daki Te’sîlü’t-

Tenvîr -Sempozyumu, Katar’daki ed (Aydınlanmanın temellendirilmesi)  تأصيل التنوير

Demokrâtiyye ve’l-‘Âlemü’l-İslâmî الديمقراطية والعالم الإسلامي (Demokrasi ve İslam 

Dünyası) Konferansı, Rabat’taki et-Tenmiyyetü‘l-İslâmîyye التنمية الإسلامية (İslam 

Kalkınma) Konferansı, İskenderiye’deki el-Islâhu’l-‘Arabî الإصلاح العربي Konferansı 

gibi. Arap dünyasının düşmanları tarafından hedeflenmesi ve kendi içinde bölünmesinin 

                                                 
7 H. birinci yüzyıldan on üçüncü yüzyıla kadar yenilikçilerin isimleri için bkz. Bastamî Muhammed Said 

Hayr, Mevhûm Tecdidü’d-Dîn (Jedde: merkez’t-Tasîl’li’d-Dirâset ve’l-Buhus, 2012), 45-48. 
8 https://www.facebook.com/DrAliGomaa/posts/352986606199178  

https://www.facebook.com/DrAliGomaa/posts/352986606199178
https://www.facebook.com/DrAliGomaa/posts/352986606199178


9 

 

bir sonucu olarak yaşadığı hayal kırıklıklarından sonra Arap dünyasına en önde gelen 

âlimler ve vâizler tarafından bir yenilenme söylemi sunma ihtiyacının arttığı bir 

gerçektir.9 Ümmeti ıslah etmeye ve tüm çukurlardan kurtarmaya yönelik bu çabaların 

sonuncusu, 2021 yılının Temmuz ayının ilk haftasında “Mevsü‘atü Tefkîki Hitabi’t-

Tetarruf” (موسوعة تفكيك خطاب التطرف) (Aşırılık Söylemini Çözme Ansiklopedisi) adı 

altında başlatılan ve Fas’taki “er-Râbıtatü’l-Muhammedîyyetü lil-ulamâ” ve “İslam 

Dünyası Eğitim, Bilim ve Kültür Örgütü”nün (ISESCO) birlikte yürüttüğü bir 

çalışmadır. Bu ansiklopedi üç bölümden oluşmaktadır.10 Bu tecdîd meselesi yenilenme 

 adına yakın isimler altında da çok konuşuldu konuşuluyor: Islah/reform (التجديد)

 gelişme ,(التقدم) ilerleme ,(التغيير) değişim ,(الرؤية) vizyon ,(التنوير) aydınlanma ,(الإصلاح)

 vb. Ayrıca bu mesele hakkında internette (الثورة) devrim ,(الحداثة) modernlik ,(التطور)

küçük bir araştırma yapıldığında -sayının sürekli değiştiğini dikkate alarak- yenilenme 

ile alakalı hazırlanmış kitaplar, araştırmalar, makaleler, seminerler, medya programları, 

gazeteler ve kanallardan çok sayıda görülür. Buna rağmen yenilenme üzerine yapılan 

çalışmalar teoride kalmış ve pratiğe dökülememiştir. Bunun delili de İslam 

düşüncesinin bugünkü halidir. 

1.1.3. Taha Abdurrahman Tecdîd Anlayışı ve Diğer Görüşler: 

Genel olarak ilimlerin yenilenmesi çağrısı içerisinde fıkıh ve usûlünde 

yenilenme çağrısı Hz. Peygamber (s.a.v.) “Muhakkak ki Allah Teâlâ bu ümmete, her 

yüzyıl başında dinini yenileyecek birini gönderir.” hadisinde bahsettiği, dinin 

                                                 
9 Muhammed Habaş, “et-Tarîku ila tenvîri’l-‘akli’l-İslâmî..men’ayne nebde’?”, 

https://mohammadhabash.org/?p=24544. Malezya Devleti'nde de Abdullah Ahmed Badavi’nin 

Malezya’da İslam’i yenilemeyi amaçlayan projesini bulunur ve bu proje, “İslam medeniyeti” 

(Civilizational Islam) adı altındadır. Türkiye’de, başkanlığını Prof. Dr. Mehmet Görmez’in yaptığı 

“İslami Düşünce Enstitüsü”nü bulunur. Bu enstitü, Türk İslam düşüncesinin müfredatını yenileyen, 

çağdaş yenilikçilerin fikirlerini, özellikle Taha Abdurrahman’ın fikirlerini benimseyen bir yaklaşım 

benimsemiştir. Ayrıca Taha Abdurrahman’ın kitaplarının okunması konusunda haftalık dersler 

düzenlemektedir. Bu kitapların Türkçe’ye tercüme yapılmış bazıları şudur:  

- Dinin Ruhu, Sekülarizmin Sığlından İlahî Sözleşme ve Emanet Paradigmasının Enginliğine. 

- Amel Sorunsalı, Bilim ve Düşüncenin Pratik Temelleri Üzerine Bir Araştırma. 

- Dini Amel ve Aklın Yenilenmesi. 

- Bilgi Ahlâktan Ayrıldığında. 

- Ahlâk Sorunsalı, Batı Modernitesinin Ahlâkî Eleştirisine Bir Katkı. 

Bunu yanında enstitü, yenilenme, makâsıd ve ahlâk konularında seminerler ve konferanslar vermektedir... 

Örneğin, 2017 yılında Prof. Dr. Ahmed er-Reysûnî’yi “İslami İlimlerde Yenilenme” başlığı altında bir 

konferans vermesi için ağırlamıştır. Bu konferans için bkz. 

https://www.youtube.com/watch?v=NwJ7JDosTk8&ab_channel=%C4%B0sl%C3%A2mD%C3%BC%C

5%9F%C3%BCnceEnstit%C3%BCs%C3%BC%5B%C4%B0DE%5D  
10 Şimdiye kadar yayınlanan ilk bölümü incelmek için bkz. https://www.arrabita.ma/wp-

content/uploads/2021/07/موسوعة-تفكيك-خطاب-التطرف.pdf  

https://mohammadhabash.org/?p=24544
https://www.youtube.com/watch?v=NwJ7JDosTk8&ab_channel=%C4%B0sl%C3%A2mD%C3%BC%C5%9F%C3%BCnceEnstit%C3%BCs%C3%BC%5B%C4%B0DE%5D
https://www.youtube.com/watch?v=NwJ7JDosTk8&ab_channel=%C4%B0sl%C3%A2mD%C3%BC%C5%9F%C3%BCnceEnstit%C3%BCs%C3%BC%5B%C4%B0DE%5D
https://www.arrabita.ma/wp-content/uploads/2021/07/موسوعة-تفكيك-خطاب-التطرف.pdf
https://www.arrabita.ma/wp-content/uploads/2021/07/موسوعة-تفكيك-خطاب-التطرف.pdf


10 

 

yenilenmesi kapsamında ortaya çıkmıştır. Fakat usûl-ı fıkhın yenilenmesi konusundaki 

taraflar, İslamî ilimleri yeniden gözden geçirmek için genel olarak şer‘î naslara 

başvurma noktasında ittifak etseler de bu başvurmanın sureti ve ona ulaşmak için 

izlenmesi gereken yöntem konusunda farklı görüşler ortaya koymuşlardır. Bu konudaki 

farklılıklar, muhtelif fikrî ve akidevî yaklaşımlardan, teorik çalışmaların arkasındaki 

gayelerden ve psikolojik koşullardan kaynaklanmaktadır.11 

Burada İslamî kaynaktan beslenmeyen bir grup daha vardır ki, onlar fıkıh 

usûlünün kaidelerini değiştirmeye çalışırlar, hatta şer‘i nasların (Kitap ve Sünnet) 

çağdaş rasyonaliteye uygun olarak akli ve eleştirel bir şekilde yeniden okunması 

çağrısında bulunurlar. Ramazân el-Bûtî “el-İslâm Beyne’t-Tecdîdi’l-Matlûb ve’t-

Tebdîli’l-Marfûd” makalesinde bu görüş sahiplerine atıfta bulunarak, Bu devirde pek 

çok araştırmacı ve yazarın yenilenme/tecdîd adı altında dedikleri şey aslında, 

Resûlullah’ın ikazda bulunduğu ve izah ettiği; İmam Malik’in Muvatta’sında rivayet 

ettiği ve yine Müslim’in Sahihinde Ebû Hüreyre’den rivayet ettiği sahih hadiste geçen 

değiştirmekten (istibdâl) başka bir şey değildir, Rasûlullah (s.a.v.) Bakî‘ halkına selam 

verdikten sonra şöyle buyurmuştur: “Kardeşlerimizi (dünyada) görmüş olmayı çok arzu 

ederdim…Onlar Kevser havuzunun başından kaybolmuş sahipsiz develer gibi 

kovulmazlar. Ben onlara: ‘gelin buraya, gelin buraya, gelin buraya diye seslenirim de o 

sırada ‘Onların, Senden sonra neler değiştirdiklerini bilir misin’ denilir. Ben de: 

‘Öyleyse onlar benden uzak olsunlar, onlar benden uzak olsunlar onlar benden uzak 

olsunlar’ derim.”12 Ayrıca Bûtî, bugün Arap ve İslam dünyasındaki çağrıların dinin 

yenilenmesi olmadığını, bilakis istibdâl olduğunu ve bunun da tecdîd ve benzeri 

kelimelerle örtüldüğünü söyleyerek bu konuda uyarmaktadır.13  

Taha Abdurrahman “Tecdîdü’l Menhec fî Takvîmi’t-Türâs” kitabında bu grubun 

Kur’an-ı Kerim’i, Hz. Peygamberin sünnetini ve geleneği incelerken kullandıkları 

batıdan ithal edilen aklî mekanizmalar (الآليات العقلانية) hakkında en düşük düzeydeki 

bilgiden bile yoksun olduklarını söyleyip onları şöyle eleştirmiştir: 

                                                 
11 Ebu’t-Tayyib Mevlud Es-Serîrî, el-Kanun fi’t-Tefsiri’n-Nusus (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 

183. 
12 Ramazân el-Bûtî, “el-İslâm Beyne et-Tecdîd’l-Matlûb ve’t-Tebdîli’l-Marfûd”, 

http://www.aslein.net/showthread.php?t=350    
13 el-Bûtî, “el-İslâm Beyne et-Tecdîd’l-Matlûb ve’t-Tebdîli’l-Marfûd”, 

http://www.aslein.net/showthread.php?t=350  

http://www.aslein.net/showthread.php?t=350
http://www.aslein.net/showthread.php?t=350


11 

 

a. Bunlar, batıda üretilmiş kavramlar, yerleşik kurallar, izlenen yöntemler ve 

yazılıp çizilen teoriler gibi rasyonel araçların tekniklerinin tamamını ve 

uygulama biçimlerini ihata etmek şöyle dursun bunları kullanma konusunda 

yeterli tecrübeye sahip olduklarını bile ispatlayamazlar.  

b. Bunlar, bu rasyonel kavramları yeterli bir şekilde eleştiriye tabi tutarak 

kültürel miras üzerine nasıl temellendireceklerini ortaya koymamışlardır ki 

bu araçların ne ölçüde yeterli olacağı, tahlil yeteneğinin ve üretim 

kapasitesinin ne olduğu anlaşılabilsin.  

c. Bunlar, hususi yöntemsel bir tercih olması açısından modern akılcılığı 

eleştirmemişlerdir. Özellikle akılcılığın yöntemlerini oluşturanlar ve buna 

göre meseleleri düzenleyenler yanında asli konumundaki inceliği ve açıklığı 

kaybetmiş olmasına rağmen yine de modern akılcılığı eleştirmemişlerdir.14 

Fıkıh usûlünün yapısının (هيكلة أصول الفقه), fıkhî hükümlerinin kendisinden 

çıkarıldığı yöntemlerin ve beşer aklının kurala dayalı oluşturduğu her türlü konulmuş 

hükümlerin yenilenmesinin gerekliliğine çağıran İslamî kaynaklı bir grup da vardır. Bu 

grup, usul-ü fıkıh ve fıkhî hükümlerle ilgili çalışmalar yürütürken hem gelenekçi 

fakihlerin yönteminin hem de usul-ü fıkıh ve fıkıh öğretiminde benimsenmiş temel ve 

önceki yöntemlerin değiştirilmesi gerektiğine çağrı yapmaktadır.15 Günümüzde Hasan 

el-Turabî ve Taha Cabir el-Ulvâni bu grupta bulunmaktadır.16 

Tezimizde kendisinin usûlü fıkıh hakkındaki görüşleri ile ilgili çalışma 

yaptığımız Taha Abdurrahman da bu gruptandır.  Fakat o, zikrettiğimiz geleneksel 

yöntemlerin değiştirilmesi gerektiğine çağrı yapanlardan farklı olarak fıkıh ve usûlü’l 

fıkhın yenilenmesi çağrısını, kendilerini modernist veya diğer isimlerle tanıtan ilk 

grubun geleneği değerlendirmede kullandığı yöntemleri çürüttükten sonra inşa etmiştir. 

Onların yöntemlerini çürütme meselesinde Taha Abdurrahman, sırlarına ulaşmak ve 

hakiki mahiyetlerini göstermek için onların söz ve naslarıyla iştigal etmiştir. 

                                                 
14 Taha Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs (Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfî el-

‘Arabî, ty), 25.  
15 Ebu’t-Tayyib Mevlud Es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2016), 

63-66. 
16 Onların bu husûs ile ilgili görüşleri için bkz. Hasan et-Turabî, Tecdîdu’l-Fikrî’l-İslâmî (Rabat: Dâru’l-

Karafî’li n-Neşer ve’t-Tevzi’, ty); Taha Câbir el-Ulvâni, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî Menhcu Behsin 

ve’ma‘rifeh (Virjinya: el-me‘hadu’l-‘âlemî li-Lfikrî’l-İslâmî, 1995).  



12 

 

Fikirlerin dayandığı temeller hususunda es-Serîrî şöyle demektedir: “Görüş ve 

fikirlerin dayandığı temeller çok sayıdadır ve bu temellere şunlar dahildir: Akidevî 

esaslar, psikolojik esaslar, ruhî esaslar ve aklî esaslar.”17 Belki bir metnin ya da sözün 

dış görünüşü hoşumuza gidebilir, fakat temelini veya üzerine inşa edildiği kaynağı 

öğrenmek için onun derinliğine dikkatlice baktığımızda gözümüzden düşecektir. Taha 

Abdurrahman da onların iddialarını incelerken, metinlerinin, teorilerinin veya 

görüşlerinin dayandırıldığı niyeti ve gizli güdüyü ortaya çıkarmayı amaçlamıştır. 

Nitekim es-Serîrî bu hususta söyle demektedir: 

“Sözlerin ballı oluşuna, ifadelerin güzel görünümüne ve dış görünüşüne 

aldanmamak gerekir. Zira ifadelerin bir dış, bir de iç yönü vardır. Bu iki 

yönün birbirinden farklı olması ne kadar doğaldır. Hilekâr olan kimse 

ifadelerinin dış görünüşünde inkâr edilecek şeyi göstermez, kabul 

edilecek şeyi gösterir. Gerçek meramını ise ifadelerinde gizler. Öyle ki 

insanlar onun ifadelerinin dış görünüşüne baktıklarında belli bir zaman 

sonra da olsa ifadelerinin iç yüzünün ifade ettiği şeyi de kabul etmeye 

hazırlanırlar(…)İnsan, fikrî ekseninden ayrılamaz. Bu bir ayıp, kusur ve 

eksiklik değildir. Çünkü insanın fikrî ekseninin dışına çıkması mümkün 

değildir. Ayıp ve kusur kamuflaj yapmakta ve bazı şeyleri bazı şeylere 

giydirmektedir(…)Beşerî ifadelerin en büyük maksadı insanların kültürel 

ve düşünsel durumlarını değiştirmektir(…)Bu ifadelerin maksatlarının 

bilinmesi gerekir. Islaha çağrıda bulunan herkesin amacı ıslah etmek 

değildir. Akılcılığa çağrıda bulunan herkes gerçekten akılcı değildir. 

Görüş hassasiyeti olan herkes, hilekarlık yapma, efendiler, güç sahipleri, 

nüfuz ve yetki sahipleri için çalışma suçlamasından beri değildir. Kötü 

bilginler, yeryüzünde ilim ve ilim ehli bulunduğu ve zulüm ile zulüm ehli 

olduğundan beri zalimlerin ve despotların kullara yaptıkları zulmü 

bunlar için meşru kılmışlardır.”18   

Tecdîd kavramıyla ilgili Muhammed Mehdi Şemsüddin “el-İctihâd ve’t-Tecdîd 

fi’l-Fıkhî’l-İslâmî” adlı eserinin mukaddimesinde birtakım sorular sormaktadır. Bu 

sorulardan bazıları şunlardır: 

                                                 
17 es-Serîrî, el-Kanun fi’t-Tefsiri’n-Nusus, 223. 
18 es-Serîrî, el-Kanun fi’t-Tefsiri’n-Nusus, 223-224. 



13 

 

“Tarihte, fıkıhta ve değerler sisteminde tecdîd, delilin dışında bir hareket 

midir? Yoksa içinde midir? Tecdîd, varsayımlar ile yaşamın gerçek 

gereksinimleri arasında uzlaştırmalı bir işlem olup bu varsayımların 

gerçekle uyumlu olduğu zannını vermek için bu varsayımları köklerinden 

koparmaya mı yol açıyor? Yoksa bu varsayımları daha geniş ufuklarla, 

daha derin ve daha kapsamlı bakışlarla yeniden temellendirmek ve 

köklendirmek midir? 

Tecdîd sürekli ve yenilenen bir düşünce işlemi midir? Yoksa gelişme 

aşamalarının koyduğu ahlâkî bir tutum mudur? Veya istek ve arzuların 

gerektirdiği bir kişisel tutum mudur? 

Tecdîd tarihî gelişimin devam etmesi ve köklerden beslenen bir yenilik 

midir? Yoksa tarihten kopup ona karşı çıkmak ve köklerden arınmak 

mıdır? 

Tecdîd zaman ve mekânın baskısına bağlı aşamalı bir çözüm müdür? 

Yoksa başlangıç ve sonuç arasında insanoğlunun ürettiklerini  النتاج(

 ,sürekli gözetleme hareketi olup bazen düzeltme ve doğrultmayı الإنساني(

bazen de yaratma ve üretmeyi gerektirmekte midir? 

İnsanî kanunları (التشريع الإنساني) sorguladığımız gibi ilahi kanunları 

 sorgulamamız, düşünceyi üretmede ve kararları (التشريع الإلهي)

oluşturmada bireysel akıl (العقل الفردي) ya da normal aklı (العقل العادي) 

özgür bırakmamız mümkün müdür? Yoksa bu özgürlüğün ufukları ve 

alanları ne kadar geniş olsa dahi bu özgürlüğü en üst ve mutlak bir 

akıldan ve en temiz kaynaktan beslenen, düşünceyi sistemleştiren, bilgiyi 

zenginleştiren ve yetenekleri genişleten bir özgürlük kılan sınırlara ve 

sınırlandırmalara riayet etmek mi gerekir? 

Din ve din tarihindeki tecdîd sırf insan ürünü olan tarihi bilgi-ki tarihi 

bilgi insanın düşüncesi olduğu ve gayptan bağımsız olduğu sürece insan 

bunlarda yükümlülükleri göz ardı etme ve aşamaları atlama hakkına 

sahiptir-birikimindeki tecdîd gibi midir? Yoksa tecdîd, zaman ve 

zamansızlık (الزمني واللازمني) ile tarih ve gayp arasında bulunan, ilahi 

hikmetten beslendiği için insan düşüncesinin rolünü koruyan ve tekvinin 



14 

 

hakikatleri ile medeni gelişim hareketindeki oluşum amacı arasındaki 

bağ olduğu için insan tarihinin konumunu koruyan bir dengeye bağlı mı 

kılınmalıdır? 

Tecdîd sırf bir nazari hareket midir? Yani kişiyi, bilinçsiz bir şekilde 

köklere tutunma ve tepki ruhu ile gerekçelendirme yöntemiyle yeni 

olayları karşılama arasında tercih edecek şekilde terk eden bir hareket 

midir? ki bu durum ümmetin başlangıç noktaları ve hedefler ile gelişim 

sistemi ve medeni konum arasında yolunu şaşıracak bir duruma koyan 

yıkıcı bir ikilemin (الازدواجية) tuzağına girmesine yol açmaktadır ki 

modern tarihimizde geçen aşamalarda bireysel ve kurumsal tezahürlerin 

çoğunda durum bu şekilde olmuştur. Tecdîd bu anlatılan şekilde bir 

hareket mi? Yoksa aşamalı bir hareket olup bilinçli bir şekilde köklere 

tutunmak ve eleştiri ruhuyla yeni olayları karşılamak suretiyle teoriyi, 

kişiliğin denge ve birliğini koruyan esaslar üzerine gerçeği kuran bir 

başarıya dönüştürme sorumluluğunu taşıyan bir hareket midir? ki böyle 

bir yenilik hareketi; ümmetin düzenli bir tarihsel sürecinin devam etmesi, 

uyumlu bir şekilde gelişmesi ve medeni çatışma ve rekabet dairelerinde 

etkileşimini güvenceye alan sosyal, siyasi, iktisadi ve eğitimle ilgili 

kurumlarını üretmesi ve teşkilatlarını oluşturması için düşünceyi 

ümmetin içinde işleyen kültürel bir sistem kılmaktadır.”19 

Taha Abdurrahman’a göre tecdîd,20 özel hazlar ve ortak çıkarlardan dolayı 

dünya sarayını (الصرح الدنيوي) sırf sağlamlaştırmak değildir. Bilakis tecdîd bundan kat be 

kat daha değerlidir. Nitekim tecdîd, insanın Rabbiyle ilişkisini güçlendirmek için 

istenmektedir. Tecdîd bireylerin sırf siyasi bilinçlerini değiştirmek değildir. Bilakis 

                                                 
19 Muhammed Mehdi Şemsüddin, el-İctihâd ve’t-Tecdîd fi’l-Fıkhî’l-İslâmî (Beyrut: el-Müessesetu’d-

Devliyye, 1999), 7. 
20  

ي ادة التفكير من جديد أو تجديد التفكير، فإعادة التفكير تعن، أي إع(re-thinking) "التجديد وفقا لعبد الرحمن هو "إعادة النظر أو التفكير

تقليب ذن، عملية "لنظر إفي النظر إلى شيء قديم أو قضية سابقة، أو قلب ذلك الشيء رأسا على عقب. تعد عملية إعادة ا تقديم أسلوب جديد

 أو أكثر.  ق معينأو "انقلاب". لكن هذا التقليب يلتزم بشرطين أساسيين: أحدهما: ألاَّ يكون تعسفيا. والثاني: أن يقوم على منط

Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 48-47. 



15 

 

tecdîd birçok bakımdan bundan daha geniştir. Zira tecdîd insanı bir bütün olarak 

değiştirmeyi istemektir.21 

İslam düşüncesini yenileme şartları hakkında Taha Abdurrahman şunları 

söylemiştir: Bu şartlar dinî gerçekliğin boyutlarını sağlam bir şekilde değerlendirmeye 

bağlıdır. Bazılarının sandığı gibi din birçok insani uygulama daireleri içinden sınırlı 

kişisel bir daireye bağlı olan bir davranış değildir. Din, insan faaliyetlerinin anlamları 

her ne kadar soyutlansa ya da bunun tersi olup belirtileri somutlaşsa dahi bu eylemlerin 

birbirlerini tamamlama ve birbirleriyle bağlantılı olma konusunda bu eylemlerin tümünü 

kuşatan mükemmel bir yöntemdir. Bu sebeple dini düşünceyi yenileme şartlarında, dini 

hakikatin ayrıcalıklı özellikleri olan kapsayıcı ve bütünleyici özelliklerine itibar 

edilmesi gerekir. Öyle ki Müslümanın hayatı, dini hakların riayet edildiği alanın dışında 

kalmaması gerekir.22 

Taha Abdurrahman ayrıca şunu vurgulamıştır: İhlas, yenilenmenin pratik 

şartlarının en önemlilerinden biridir. İhlası elde etmek, faydalı olan her davranışı elde 

etmenin esasıdır. Çünkü ihlas Yüce Allah’ın ameli doğru olarak kabul etmesi, amelin 

batıl olmaması ve boşa gitmemesi için Yüce Allah’ı yapılan işe şahit kılmaktır. Kim ki 

Yüce Allah’ı ameli üzerine şahit kılarsa sıkıntılı olan çıkarlarından vazgeçer. Onun 

ameli bereketli olur ve başkası ondan fayda görür.23 Taha Abdurrahman’a göre hangi 

ilim olursa olsun o ilim iki açıdan şeriata hizmet etmesi gerekir; ya şer‘î maksatları 

keşfetme bakımından ya da bu şer‘î maksatları keşfetmeye imkan veren araçları koyma 

bakımından hizmet etmelidir.24 

Taha Abdurrahman’ın usul düşüncesinde, klasik usulcülerin Makâsıd taksiminin 

eleştirilmesi önemli yer tutar. Zira o, ahlâkî düşüncesinden hareketle Cüveynî ile 

başlayıp öğrencisi Gazzâlî ile devam eden ve Şâtıbî’de zirveye ulaşan bilindik maslahat 

taksimini eleştirmiş ve maslahatı yeniden tasnif etmiştir. Taha Abdurrahman, Makâsıd-ı 

Şeria’nın yenilenmesini içeren bu ahlâkî-usûlî nazariyesini kurarken gelenekteki İslami 

ilim ve maarif (epistemoloji/bilgi felsefesi) arasında meydana gelen tedâhül25 (birbirine 

                                                 
21Taha Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye 

(Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfî’ el-‘Arabî, 2000), 194. 
22 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 187. 
23 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 188. 
24 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 189. 
25  



16 

 

girme) fikrinden hareket etmiştir. Bu tedâhül ise Taha Abdurrahman’ın savunduğu 

İslamî Tedâvül Alanı’nın çerçevesinde (Mecâlü’t-Tedâvüli’l-islâmî), geleneğe bütüncül 

bakış (en-Nazratü’t-Tekâmüliyye)26 hakikatinin idrak edildiği şümul kavramının en 

önemli tezahürlerindendir. Bu tekâmül nazariyesi, Muhammed Âbid el-Câbirî 

tarafından “Nahnu ve’t-Turas”, “Tekvînü’l-akli’l-Arabî” ve “Binyetü’l-akli’l-Arabî” 

isimli kitaplarında ele aldığı geleneğe yönelik parçacı bakış açısının (en-Nazratü’t-

Teczîiyye) eleştirisi olarak ortaya çıkmıştır. 

1.2. Tedâhül (birbirine girme) Kavramı 

Taha Abdurrahman’a göre tedâhül terimi, kültür mirasımızın ihtiva ettiği 

bilgiler/kavramların, alanlarının farklılığına rağmen bu bilgilerin/kavramların içeriğini 

oluşturan araçlar bakımından müşterek olmalarıdır.27 

Taha Abdurrahman bu kavramın şu iki ana mertebe arasında olduğunu 

belirtmektedir. 

Sıralama: Gazzâlî, “Mizânü’l-Amel” isimli kitabında öğrencinin görevlerinden 

bahsederken şöyle demektedir: “Öğrenci ilimlerin inceliklerine tek seferde dalmamalı, 

sıralamayı gözetmelidir. Öğrenmeye en önemli ilim dalından başlamalı ve bir önceki 

ilim dalını tam olarak kavramadan diğer bir ilim dalına girmemelidir. Çünkü ilimler 

arasında zorunlu bir sıralama vardır. Bu ilimlerden bir kısmı diğerleri için yolu 

hazırlamaktadır. Muvaffak olan kimse bu sıralama ve tedrîcîliğe riayet eden 

kimsedir.”28 

Etkileşim: İbn Hazm şöyle demektedir: “Bütün İlimler birbirleriyle bağlantılı 

olup birbirlerine ihtiyaç duyarlar.”29 Mantık bahisleri, dil ve usul bahisleriyle etkileşim 

                                                                                                                                               
وجهة والقيم الم لمحددةاتداخل المعرفي هو بلوغ النهاية في خدمة المجال التداولي، علما بأن هذا المجال هو "جملة من الثوابت غاية ال

  ."اللغوية والعقدية والمعرفية التي تختص بها الممارسة الإسلامية العربية

 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 75. 
26 Abdurrahman’a göre geleneğin tekâmülü nazariyesinin üç kaynağı vardır: Tedâvülün kaynağı, 

Tedâhülün kaynağı ve Takrîbin kaynağıdır. Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-

Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 59-70. 
27 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 64. 
28 Ebû Hâmid Muhammed Gazzâlî, Mîzânü’l-‘Amel, Thk, Süleyman Dünya (Kahire: Dâru’l-Ma’arif, 

1964), 348-349. 
29 Ebû Muhammed b. Hazm el-Endelüsî, Resâ’ilü İbn Hazm el-Endelüsî, Thk: İhsan Abbâs (Beyrut: el-

Müessesetu’l-Arabiyye’li d-Dirâset ve’n-Neşer, 1983), Resâletü Marâtibu’l‘Ulum, III, 90. 



17 

 

içerisindedir. Aynı şekilde cedel ilminin terimleri fıkıh, kelam, nahiv ve belagat 

ilimlerinin terimleri ile iç içe geçmiştir.30 

Geleneksel metinler her ne kadar farklı olsalar da ortak araçlar üzerine bina 

edilmiştir. Bu yüzden İslam-Arap geleneğini31 incelemek için bu metinleri oluşturan 

araçları iyi anlamak gerekir. Bu araçlara gösterilen önem ile İslami geleneğe gösterilen 

önem bir bütün olup ayrıştırılması mümkün değildir. 

Bu, Taha Abdurrahman’ın ulaşmaya çalıştığı ve geleneksel ilimlerin -bu ilimler 

hadis, kelam, fıkıh, tefsir ve tasavvuf gibi me’sûl ilimler (العلوم المأصولة)32 ve mantık, 

felsefe, matematik, astronomi ve tıp gibi menkûl ilimlerdir (العلوم المنقولة)33- tedâhülünden 

kastettiği şeydir.34 Taha Abdurrahman bu tedâhülün, ilimler arasındaki ilişkinin 

farklılaşması ile farklı şekiller alacağını vurgulamakta ve her ilişkinin özel bir yönelimi 

olduğunu belirtmektedir. Ayrıca me’sûl ilimler arasındaki ilişkiler karşılıklı olduğu için 

şu sonuç çıkmaktadır: “Me’sûl ilimlerden olup başka bir me’sûl ilme dahil olan her ilim 

dalı yeni bir me’sûl ilim doğurmaktadır.” Me’sûl ilimlerin menkûl ilimler (العلوم المنقولة) 

ile olan ilişkisi ise böyle değildir. Yani “me’sûl ilme dahil olan her menkûl ilim yeni bir 

me’sûl ilim doğurur, menkûl ilme dahil olan her me’sûl ilim ise menkûl bir ilim 

doğurur.”35 

                                                 
30 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 90. 
31  

: هومين بقولهن المفمفهوم التراث عند عبد الرحمن طه أعم وأشمل من مفهوم الثقافة ومفهوم الحضارة، حيث يصوغ تعريفه بعيدا عن هذي

بي، سلامي العرافي الإراث الإسلامي العربي هو عبارة عن جملة المضامين والوسائل الخطابية والسلوكية التي تحدد الوجود الثق"إن الت

كانت سواء أسواء أكانت نصوص أصلية أم كانت اجتهادات متفرعة عليها، وسواء أكانت نصوصا مكتوبة أو كانت أقوالا منطوقة، و

 "هابا والعمل بها أم صرنا إلى إلغائها وترك العمل على اعتباره -عاتفرادى أو جما-خفي، وسواء أبقينا  سلوكات ظاهرة أم كانت سلوكات

Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 59. 

مكن أن يير. ولا أصبح شبه ميت على أقل تقدمصطلح "التراث" لا يمكن فهمه بعيدا عن فكر "الإرث" أو "الميراث"، من ماض مات أو  

ث، أي شخص أصبح في عداد الأموات. فالتراث ليس إذن نظاما حيا ولا يمكن أن يكون ك لكنه ميراث ذلك، ويكون هنا وريث من دون مور ِّ

 عشر. ظاما حيا. وكلمة "التراث" مستحدثة لم تعرفها اللغات الإسلامية قبل القرن التاسعن -ي ماض ماف-مما كان 

Wael Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, çev. Amr 

Osman (Beyrut: el-Mektebetü’l-Arabiyyetü li-Lfikri ve’n-Neşer, 2020), 25.  
32 Bu ifade ile Taha Abdurrahman muhtemelen kökü bizde olan yerli ilimleri kastetmektedir. 
33 Bu ifade ile Taha Abdurrahman muhtemelen dışarıdan alınmış ilimleri kastetmektedir. 
34 Taha Abdurrahman burada “el-Mesûl” kelimesini gelenek ilimlerine işaret etmek için kullanır, yani 

onların İslami usûlleri vardır. “el-Menkûl” ise modern Arap-İslam söyleminde aktarılan ve yetiştirilen 

ilimlere işaret etmek için kullanır. Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha 

Abdurrahman, 75. 
35 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 64. Başka bir ifadeyle 

açıklayacak olursak Taha Abdurrahman, geleneksel ilimlerin tedâhül ilişkilerini, tedâhülün taraflarına 

göre belirlemiştir: 

- Bu tedâhülün her iki tarafı, gelenek içinde ortaya çıkan ilimler ise o zaman bu dâhilî tedâhüldür ve tüm 

sonuçları da usûli olacaktır. Örneğin ahlâk ilmi ve usul ilmi; Taha Abdurrahman’a göre ahlâk ilmi, fıkıh 

usûlüyle bütünleşmek için makâsıd şeklini almıştır. O’na göre makâsıd ahlâk, ahlâk ise makasıttır.  



18 

 

Taha Abdurrahman, tekâmül nazariyesine ulaşmak için tedâhül kavramını üç 

temel üzerine bina etmiştir. Bunlar “dâhilî tedâhül”, “yakın haricî tedâhül” ve “uzak 

haricî tedâhül”dür. Usul düşüncesinde özellikle Makâsıd-ı Şeria alanında bizi 

ilgilendiren ve en net haliyle usûl-i fıkıhta ve Ebû İshak eş-Şâtıbî’de görülen dâhilî 

tedâhüldür. 

1.3. Fıkıh Usûlü İlminde Dâhilî Tedâhül (Şâtıbî Örneği) 

İlimler arasında tedâhülün çeşitlerinden birisi dâhilî tedâhüldür, yani me’sûl 

ilimler arasındaki etkileşimdir. Şöyle ki me’sûl ilimler, içlerinde bulunan amelî ilimler 

bu tedâhülün başını çekecek şekilde birbirlerine girmiş durumdadırlar ve bunun aksine 

bir delil ortaya koyulana kadar durum böyledir.36 O halde, amelî ilimdeki alakayı sınırlı 

bir güç temsil etmektedir. Nazarî şekilde me’sûl bir ilim, amelî şekilde me’sûl bir ilmin 

içine girecek olursa nazarî ilmin, amelî ilmin şartlarını ve amelî ilmin tarifi açısından 

nazarî ilme hükmeden şeyi dikkate alması gerekir. Ancak menkul bir ilim me’sûl bir 

ilmin içine girerse me’sûl ilmin, menkul ilmin nazarî şartlarını dikkate alması gerekmez. 

Ancak ortada bunu meşru hale gerektiren bir durum varsa o zaman farklıdır.37 Başka bir 

ifadeyle şöyle diyebiliriz: Bu konudaki aslî kaide şudur: “Bu çeşit tedâhüllerde bir delil 

ile aksi ispat edilene kadar egemenlik amelî ilmindir.”38 Taha Abdurrahman me’sûl ve 

menkûl ilimler arasındaki bu ayrım ile çağdaş Arap düşüncesindeki “Rüşdî” akımı, yani 

                                                                                                                                               
- Ancak iki taraftan biri usûli olup (mesela fıkıh usûlü), diğeri menkûl olursa (mesele formel mantık), 

Taha Abdurrahman’a göre bu iki kısma ayrılır: “yakın haricî tedâhül” ve “uzak haricî tedâhül”. 

1. Eğer menkûl ilim, me’sûl ilme dahil olacaksa Taha Abdurrahman bunu “yakın hâricî tedâhül” olarak 

adlandırır. Sözgelimi felsefenin, kelâm ilmine dahil olmasıdır. Taha Abdurahman’ın bunu yakın olarak 

adlandırmasının nedeni menkûl ilmin geleneksel tedâvül alanına dahil olmasıdır ve pratik 

gereksinimlerinden etkilenmesidir. Nitekim bu tedâhülün sonucu da me’sûl ilimlerin üretimi olacaktır.  

2. Ancak eğer me’sûl ilim, menkûl ilme dahil olacaksa Taha bunu “uzak hâricî tedâhül” olarak adlandırır. 

Çünkü me’sûl ilim, başka menkûl tedâvül alanına dahil oldu ve bu nedenle gereksinimlerine boyun eğmek 

güvenli değildir. Sözgelimi kelâm ilminin, İlahiyata dahil olmasıdır. Nitekim bu tedâhül menkûl bir ilim 

ile sonuçlanabilir veya menkûl olandan etkilenmiş bir ilim ortaya çıkmasına neden olacaktır. 
36  

لنظرية المقتضيات النهوض بالعربي، وجدنا أن أقرب العلوم التراثية إلى ايقول عبد الرحمن: "وإذا نحن تأملنا المجال التداولي الإسلامي 

 ملية هو علمته العلهذا المجال هو أصول الفقه بوصف العلم الذي يؤسس منهجية الفقه الاستنباطية، وأن أقربها إلى النهوض بمقتضيا

 .الأخلاق

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 75.  
37 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 65. 
38 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 76. 



19 

 

İbn Rüşdçü akımı yıkmayı amaçlamaktadır. Bu akım 19. asırda Ferah Antûn ile 

başlamış ve 20. asırda Arkûn ve Câbirî’ye kadar devam etmiştir.39 

Fıkıh usûlü, İslami ilimler arasında dâhilî tedâhül olgusunun varlık göstermesi 

açısından varlığı en belirgin ilim dallarından sayılır. Fıkıh usûlü İslam medeniyetinin 

ortaya koyduğu bir ilimdir. İlimler arasındaki bu tedâhüle Şâtıbî’nin örnek olarak 

seçilmesi karşı tarafın bunu kabul ediyor olmasındandır.40 Taha Abdurrahman, karşı 

taraf ile Muhammed Âbid el-Câbirî’yi kastetmektedir. Nitekim Câbirî, Şâtıbî’nin 

makâsıd alanındaki katkılarını, Arap düşüncesinde fıkıh usûlünü (burhanî yönteme 

dayanarak) beyanî yöntem ile ele alan epistemolojik bir kalıp olarak görmektedir. Ona 

göre bu katkılar sayesinde beyanî sistemi, burhanî sistem üzerine bina etme amacında 

olan İbn Hazmcı ve İbn Rüşdçü proje gerçekleşebilirdi.41 Câbirî’ye göre Arap-İslam 

kültüründeki epistemolojik sistem burhan, beyan ve irfan olmak üzere üç unsurdan 

oluşmaktadır. “Burhan”, felsefi bilgide temsil edilen ilmi bilginin elde edilmesinin en 

mükemmel yoludur. Onun arkasından “beyan” gelir. Beyan, dilsel ve fıkhî bilgiler 

bütünü olup orta mertebede bulunmaktadır. Bu ikisinin arkasından ise “irfan” gelir. 

İrfan, tasavvufi bilgiler bütünü olup ilmî bilginin en alt tabakasını oluşturur.42 Câbirî’ye 

göre öncelikler sıralaması bu şekildedir. Bu sıralamada ilkelliği ve kabileciliği temsil 

eden irfanî/tasavvufi yöntemin bir faydası yoktur. Kurtarılması ya da yeniden 

düzenlenmesine dair bir ümit de bulunmamaktadır. Felsefî/Burhanî yöntem ise –ibn 

Rüşdçü geleneğin şiarı olup Avrupa’nın uyanış (النهضة الأوروبية) asrının temelini 

oluşturur- hakikatin ölçütü ve sınırlarıdır. Eğer fıkhî/beyanî yöntemden kurtarılması 

mümkün olan bir şey varsa bu ancak burhanî yöntemin içerisinde düzelterek olur.43 

Câbirî, İslam geleneğine yönelik yaptığı bu taksime binaen şunu iddia etmektedir: 

                                                 
39 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 25-38, 76. Bu 

konu hakkında daha detaylı açıklamalar için bkz. Abbas Erhîle, Feylesûf fi’l-müvâcehe: Kırâa fî fikri 

Tâhâ Abdurrahmân (Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfiyyetü’l-‘Arabî, 2013), 48-133. 
40 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 94. Taha Abdurrahman’ın görüşlerini anlamak 

için, el-Câbirî’nin projesinden en önemli görüşlerini aktaracağız, çünkü Taha Abdurrahman’ın makâsıd 

konusundaki görüşlerini anlatırken bu görüşleri göz önünde bulundurmaktaydı. 
41 Câbirî’nin Orijinal ifadesi şu şekildedir: 

قق حقا بأن تح جديرة ما فعله الشاطبي في باب المقاصد يعد نقلة ابيستمولوجية هائلة في الفكر الأصولي البياني العربي، نقلة كانت"

 المشروع الحزمي الرشدي: تأسيس البيان على البرهان".

Muhammed Âbid el-Câbirî, Binyetü’l-‘akli’l-‘Arabî (Beyrut: Merkezü’d-dirâsâti’l-vehdeti’l-arabiyye, 

2009), 548. 
42 Câbirî, Binyetü’l-‘akli’l-‘Arabî, 513-553. 
43 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 346. Ayrıca 

Wael Hallaq bu bağlamda şunu ekler: “Bu görüş, uzun 20. yüzyılda İslamî olan her şeye yönelik hâkim 

eğilimi temsil ediyor.” 



20 

 

Şâtıbî’nin fıkıh usûlünün üzerine temellendirdiği unsurlar, Beyanî yöntemde 

bulunmamaktaydı. Bilakis   Şâtıbî bunu Burhanî yöntemden aldı. Böylelikle Şâtıbî usul 

ilmini beyanî ve zannî olan kıyastan kat’î ve burhanî olan istidlale taşımış oldu.44 

Ayrıca Câbirî, Şâtıbî’nin bu taşımayla, -İbn Haldun’un tarih ilmine yaptığı gibi ve İbn 

Hazm, İbn Rüşd gibi alimlerin yaptığı üzere- şeriat ilmini burhanî bir ilim -kesinliğe 

dayalı bir ilim- kılmayı istediğini belirtmektedir.45 Şâtıbî’yi makâsıd ilminin kurucusu 

olarak kabul ettiğimize göre Câbirî’nin sözü bu ilmin Burhanî ilimlerden birisi olduğuna 

işaret etmektedir. 

Taha Abdurrahman, Câbirî’nin, Şâtıbî’nin temellendirme projesine yönelik 

yaptığı analizi batıl görmektedir. Bu çalışmanın ileriki kısımlarında açıklamak üzere 

onun sözünü burada özetle aktarıyoruz: 

- Şâtıbî, usûlî projesinde İbn Haldun’un ümran projesinde kullandığı (İbn 

Haldun’un, bu projede Burhanî yönteme tevessül ettiğini söylemekle 

birlikte) yöntemi kullanmıştır. Usulcülerin kullandığı gerekçelendirmeli 

istidlâl (الاستدلال الحجاجي) yöntemlerini (kıyas, sebr ve taksim…) almıştır.46 

Şâtıbî’yi bunu yapmaya götüren sebep Makâsıd ilminin doğasıdır. Aynı 

şekilde Şâtıbî, içeriğin kesinliğini (القطع المضموني) almış olup47 “kat’î” 

sözünden kastettiği şey de bu kesinliktir. O da şer’i delillerden istikrâ 

yöntemiyle elde edilmiş külli önermelerin kesinliği demektir. Bu önermeler, 

genel olmakla, sabit olmakla ve hâkimiyetli olmakla vasıflanmıştır. Nitekim 

Şâtıbî bununla mütekaddim usulcülerden menkul ve meşru istidlal 

                                                 
44 Câbirî, Binyetü’l-‘akli’l-‘Arabî, 538-548. 
45 Câbirî, Binyetü’l-‘akli’l-‘Arabî, 540, 548. Câbirî, Şâtibî yaklaşımındaki yenilik ve yaratıcılığın üç 

metodolojik adımda temsil edildiğini düşünür. İlki sonuç (Câmî kıyas), ikincisi istikrâ, üçüncüsü ise 

Şer’in maksatlarına itibar edilmek gerekir. Şâtibî’nin ‘istikrâ’ ve ‘Şer’in maksatlarına itibar edilmek 

gerekir’ anlayışını İbn Rüşd’den sonuç (Câmî kıyas) anlayışını ise İbn Hazm ve İbn Rüşd’den aldığını da 

vurgular. Câbirî, Binyetü’l-‘akli’l-‘Arabî, 539-540. Ahmed er-Raysunî, el-Câbirî ve Abdülmajid et-

Turki’nin, Şâtibî’nin İbn Rüşd’den etkilediğini iddiasına “Nazariyyetü’l-Makâsıd ‘inde’l-İmam’ş-Şâtibî” 

adlı kitabında eleştirdi. Ahmed er-Raysunî, Nazariyyetü’l-Makâsıd ‘inde’l-İmami’ş-Şâtibî, Ed. Taha Câbir 

el-Ulvâni (Virginia: el-Ma’had’l-‘ali’l-Lfikri’l-İslâmî, 1995), 324-329. 
46 İbn Haldun’a göre İstidlâl Tabiatı hakkında daha detaylı açıklamalar için bkz. Abdurrahman, el-Lisân 

ve’l-Mizân evi’t-Tekevsuru’l-Aklî, 387-400. 
47 Bu bağlamda Taha Abdurrahman şöyle der: 

جة عن ل الناتيقول عبد الرحمن في هذا السياق: "القطع نوعان: القطع الصوري؛ وهو عبارة عن اليقين الحاصل من صحة الاستدلا 

ن صل في مضاميين الحاالمقدمات إلى النتيجة. القطع المضموني؛ وهو عبارة عن اليقاستخدام آليات مضبوطة تمام الضبط في الانتقال من 

 .القضايا الداخلة في الاستدلال، حتى ولو وقع التوسل فيه بآليات انتقالية غير مضبوطة تمام الضبط

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 115. 



21 

 

yöntemlerini kullanmıştır.  İçeriğin kesinliği (المضمون القطعي) ile 

gerekçelendirmeli istidlâl arasında uyum mümkündür.48 

- Özel manası ile makâsıd hakkında düşünmek, gayeler hakkında düşünmek 

gibidir. Şâtıbî’ye göre kesinlik hükümlerin sebeplerine ya da vasıflarına 

bağlanmasına değil, hikmetlerine veya illetlerine bağlanmasına dayalıdır. 

Şöyle ki bu kesinlik “sebebî ta‘lîle” değil, “gâî ta‘lîle” dayalıdır.49 

- Şâtıbî’ye göre kesinlik, makâsıdî kesinliktir. Şöyle ki bu, nedenselliğe dayalı 

delaletlerin içeriğinin kesinliği değil, gâîliğe dayalı ahlâkî içeriklerin 

kesinliğidir. Câbirî ahlâkî değerler üzerinde etraflıca düşünmüş olsaydı 

Câbirî’nin tasavvuf ehli gibi ahlâk ehli kimseleri İrfanî nizama dahil eden 

ölçütü gereğince Şâtıbî’yi bu nizama dahil etmenin daha evla olduğunu 

bilirdi.50 

Câbirî’nin İslam geleneğine ve de özellikle Şâtıbî’ye yönelik konumuna dair bu 

özetten sonra hakkında konuştuğumuz konuya tekrar dönüyor ve şöyle diyoruz: Taha 

Abdurrahman’ın düşüncesi, Câbirî’nin görüşünün zıddıdır; Ona göre Şâtıbî, usulde 

tedâhülün gereklerini yapanların en iyilerindendir. Böylelikle Câbirî, zannının batıl 

olduğu ortaya çıktığı zaman yukardaki sonuçlara uymak zorunda kalacaktır.51 Şâtıbî, 

usul ilmini akla veya tümevarıma dayalı kesin külli kaideler üzerine kurmakla uğraştığı 

gibi İslami ilimlerin birbirleriyle olan tedâhülü ile de uğraşmıştır. Abdurrahman’a göre 

Şâtıbî, usul ilminde bu tedâhülün şu iki şekilde olduğu sonucuna ulaşmıştır: 

Münasebetsiz tedâhül ( اليالتداخل الابتذ ) ve icrâî/pragmatik tedâhül (التداخل الإجرائي). 

1.3.1. Münasebetsiz Tedâhül 

Bu çeşitte bir ilim ayırım yapmaksızın herhangi bir ilme katılır ve katılırken de 

kendi özelliklerini kaybeder. Bu durum onu konu birliği amacından dışarı çıkarır. Şâtıbî 

                                                 
48 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 115-116. 
49 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 119. Taha Abdurrahman’a göre el-Câbirî’nin, 

Şatibi’nin burhan anlayışını sebebî ta‘lîl üzerine dayandırdığını söylediğinde, nedensellik ve rasyonellik 

düşüncesini yenilerken İbn Rüşd’den etkilenmiştir. Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 

119-120.  
50 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 120. Bu çerçevede Corci Tarâbâşî şöyle 

demektedir: “.. 

، بل نحو الم البرهان نحو عوالثابت في عالم البيان، فأحرى بنا أن نزيحه لاوالحقيقة أنه لو كان لنا أن نزيح الشاطبي عن موقعه المشروع "

 ."ذلك النقيض المطلق للبرهان الذي هو نظر ناقد العقل العربي، العرفان

Corci Tarâbâşî, Nakdun Nakdu’l-Akli’l Arabî Aklu’l-mustakîl fi’l-İslam (Beyrut: Dâru’lSâkî, 2004), 372. 
51 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 94. 



22 

 

şöyle demektedir: “Fıkıh usûlünde bulunan ve üzerine fürû-ı fıkhın ya da şer’î âdâbın 

bina edilmediği veya buna yardımcı olmayan her meselenin konuluşu sadece iğreti olup 

fıkıh usûlünden değildir.”52 İşte bu ölçüt fıkıh usûlünü kendisine bitişen kelâmî ya da 

dilsel meselelerden ve ilim ya da amel ifade etmeyen şeylerden temizlemenin yoludur. 

Bunun yanında Şâtıbî bu durumu şöyle ifade etmektedir: “Fıkhın ihtiyaç duyduğu her 

şey fıkıh usûlünden sayılmaz, fıkha izafe edilen asıllar üzerine eğer fıkıh bina 

edilmiyorsa o şey fıkıh için asıl değildir.”53 Şâtıbî bu ölçüt ile birçok meseleyi fıkıh 

usûlünden çıkartmıştır.54 Ayrıca Şâtıbî bununla Münasebetsiz tedâhülü fıkıh usûlünden 

ayırmıştır. Aynı zamanda icrâî tedâhül için iki tane ölçüt koymuştur. Onlar ise “Fıkıh 

ilmine fayda vermesi” ve “Usul ilmine nispet edilmesi”55 

1.3.2. İcrâî/pragmatik Tedâhül 

Tedâhülün bu çeşidi ilmi meseleyi sadece bir kısım özel ilimler içine dahil eder. 

Şâtıbî’nin dâhilî tedâhülünde koyduğu ölçütlerden yola çıkan Taha Abdurrahman icrâî 

tedâhül için birtakım şartlar koymuştur. Bu şartlar: 

1) Usul ilmi ile iç içe giren ilmin İslamî Tedâvül Alanına (mecâlü’t-Tedâvüli’l-

islâmî) en yakın ilim olması. 

2) Bu ilmin üzerine füru-ı meseleler bina edilecek şekilde fıkha katkı sağlaması. 

3) Bu ilmin usule taşınması, bu ilim ile usul arasında kapsayıcı bir bağ 

kurulmasına bir engel olmaması. 

                                                 
52 İbrâhim b. Mûsâ eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât Thk. Abdullah Dirâz (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004), 

26. 
53 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 26.  
54 Şâtıbî 4. Mukaddemede şöyle der: “Binaenaleyh, müteahhir âlimlerin üzerinde söz ettikleri ve fıkıh 

usûlü içerisine dahil ettikleri birçok mesele usûlün kapsamı dışında kalacaklardır: Vaz‘ın ilk başlangıcı 

meselesi, ibâha meselesi; onun bir teklif olup olmadığı tartışmaları, ma‘dûmun (yok olmayan) emri 

meselesi, Hz. Peygamber (sav.) bir şeriatla kullukta bulunmaya memur mu idi? Meselesi, teklif ancak 

fiille olur meselesi…gibi konular bunlardandır. Aynı şekilde üzerine fıkhî meseleler binâ edilirse bile 

usûlden olmayan, kendi dahil oldukları ilim içerisinde yeterince üzerinde durulan konular yine ondan 

sayılması uygun değildir. Nahiv ilmine ait harflerin mânâları; isim, fiil ve harfin çeşitli taksimleri gibi pek 

çok konuları; hakikat, mecâz; müşterek, müterâdif; müştakk ve benzeri konular bunlardandır.” el-

Muvâfakât, 26.  
55 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 95. 



23 

 

Taha Abdurrahman, bu çeşit tedâhülün varlığına dair delil getirmek için fıkıh 

usûlü ile tedâhüle sahip olan ve kendisinde zikredilen şartların bulunduğu özel bir ilim 

bulmaya ihtiyaç duymuştur. İşte bu ilim ahlâk ilmidir.56 

1.4. Ahlâk İlminin Usûl-i Fıkıh ile Tedâhülü 

Taha Abdurrahman’a göre bu iki ilim arasında gerçekleşen tedâhül makâsıd 

ilmini doğurmuştur. Bilindiği üzere makâsıd ilminin kuruluşu Şâtıbî’ye nispet 

edilmektedir.57 Taha Abdurrahman’a göre burada kuruluştan kasıt, Şâtıbî’den önceki 

usulcülerin dikkat etmediği tekâmül çeşitlerinden birisini gerçekleştiren bir tedâhül 

eşgüdümü inşa etmektir. Bunun manası, fıkıh usûlü ilmi için tecdîd muktezası gereği 

daha muhkem bir yöntem ve içerik açısından da daha kuşatıcı bir disiplin taşıyacak 

yepyeni bir kalıp inşa etmiş olmasıdır.58 Ferid el-Ansarî şu sözüyle bu duruma işaret 

etmektedir: “İlimde müceddid ve ıstılahta bir kurucu olarak Şâtıbî kendi usul ıstılahını 

birçok ilmi kaynak ile zenginleştirmiştir. Bunun yanında genel olarak şer‘i ilimler 

arasındaki tedâhül ve özel olarak bunun fıkıh usûlünde açık bir şekilde gerçekleştiği 

bilinmelidir.”59 

Taha Abdurrahman mütekaddim usulcülerin hataya düştüğü bir meseleye dikkat 

çekmiştir. Onların makâsıd konusundaki araştırmaları, ahkâm konusunda yaptıkları 

araştırmalar ile kıyaslandığında daha az görünmektedir. Halbuki o alimler nezdinde 

kesinleşmiş kaideye göre her şer’i hükmün özel bir maksadı vardır.60 

Taha Abdurrahman, makâsıd ilmi hakkındaki araştırmasını geliştirmek için teklif 

ettiği ilmi bakış açısını kurmadan önce bu bakış açısının çerçevesi olan mefhumlar 

sistemini (الجهاز المفاهيمي) tarif etmekle başlamıştır. Bununla muttali olunan tecdîdin 

simgelerini anlamak mümkündür. Başlangıcı ise “Ahlâk” mefhumu ile yapmıştır. Ona 

göre ahlâk, bazılarının düşündüğü gibi insanın muayyen fiillerinden bir fiil değildir. 

Bilakis ahlâkla ilişkili olmayan hiçbir insan fiili61 yoktur. İnsan bir zihnî fiil ile ya bir 

hayrı elde etmek ya da şerri defetmek ister. Böylece en yükseğe ulaşır. Ya da şerri elde 

                                                 
56 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 96. 
57 Taha Abdurrahman’a göre İmam Cüveyni ve öğrencisi Gazzâlî genel olarak makâsıd hakkında İmam 

Şâtibî’den önce konuşmuşlardır. Taha, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 97. 
58 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 97. 
59 Ferid el-Ansarî, el-Müstâlehu’l-Usulî İnde’ş-Şâtibî, (y.y, 2004), 163-165. 
60 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 71. 
61 Bu bağlamda fiiller, düşünceler ve somut davranışsal fiiller de dahil olmak üzere bir insanın zihinsel ve 

fiziksel fiillerini kastedilmektedir.  



24 

 

etmek ve hayrı defetmek ister ki bununla da en aşağıya yuvarlanır.62 İnsanı hayvandan 

ayıran şey ahlâktır. Zira hayvan, insan kadar olmasa da akıl melekesine sahiptir. Ancak 

ahlâkı olmayan insan yoktur.63 

Başka bir açıdan Taha Abdurrahman makâsıd ıstılahı üzerinde durmuş ve bu 

lafzın işaret edebileceği farklı delaletleri açıklamaya çalışmıştır. Zira makâsıd, şeriatın 

maslahatları ve maksatları hakkında inceleme ve araştırma yapan bir ilim olarak 

tanımlanması itibariyle sadece tarif edilenin (makâsıd) lafzî bir vasfıdır. Maslahat 

kavramı da delalet seviyesi dolayısıyla farklı problemler ortaya atmaktadır. Taha 

Abdurrahman ise bu makâsıd kavramını, usulcülerin yaptığı gibi “amaç” manasında 

kullanmayıp “salah” kelimesi ile eş anlamlı kullanmaktadır. Makâsıd ilmi insanın 

dünyevî ve uhrevî maslahatlarını araştırır denilirse, bundan kasıt onun, dünya ve 

ahiretteki ıslah etme yönlerini araştırmasıdır. Aynı şekilde maslahat amaç değil 

yöntemdir. Makâsıd ilmi insanın maslahatını araştırır denilirse, bundan kasıt onun, 

kişinin Allah’a kulluk vasfını sağlaması için onu ıslah etmeyi sağlayan yöntemleri 

araştırdığıdır.64 

Özet olarak Taha Abdurrahman’a göre makâsıd ilminin çerçevesi şu soru 

etrafında dönmektedir: İnsan nasıl salih olur ya da insan nasıl salih amel işler? Böylece 

makâsıd ilminin salah ilmi olduğu anlaşılmış olur. Çünkü salah, altında diğer bütün 

ahlâkî kıymetleri barındıran bir ahlâkî kıymettir. Bu ise ahlâk ilminin yoğunlaştığı 

konudur. Böylelikle makâsıd ilmi, konusu insanın salahı olan ahlâkî bir ilim 

olmaktadır.65 

1.4.1. Taha Abdurrahman’a göre “el-Maksad” Teriminin Tanımlanması 

“el-Maksad” kavramı, Şâtıbî nezdinde -Taha Abdurrahman’a göre- “dâhilî 

tedâhül yörüngesi”dir. Taha Abdurrahman, üç anlam arasında ortak olduğu için bu 

kavramın dilsel delâletleri üzerine açıklık getirmektedir. Bütün bu anlamlar, makâsıd 

ilmini oluşturan İslam ahlâk ilmini, birbirini tamamlayan üç farklı nazariyeden meydana 

                                                 
62 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 72. 
63 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 72. 
64 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 73. 
65 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 74. 



25 

 

getirir.66 Taha Abdurrahman, bu anlamları açıklarken, “el-Maksad” kavramının sahip 

olabileceği anlamlara karşıtlık kurarak zıddını tanımlama şeklinde bir yöntem izler. 

A. “KaSaDe” fiili “leğâ” fiilinin zıddı olarak kullanılmaktadır. “Lağv” faydadan 

yoksun olma manasına geldiğine göre “maksad”, faidenin hasıl olması 

manasına gelir. Bu manadaki maksad, “maksûd” kelimesiyle karşılanır ve 

bunun çoğulu “Maksûdât” olmaktadır. Buna göre “maksadü’l-kavl” sözü 

“maksûdü’l‐kavl” ya da “medlûlü’l-kavl” sözüne karşılık gelir. (Bu medlûl, 

açık olabilir ve düşünmenin başlangıcında anlaşılabilir veya gizli olabilir ve 

karşı tarafın o medlûlün üzerinde derin düşünmesi ve tefekkür etmesine 

ihtiyaç duyabilir) Bu bağlamdaki maksad, hitap edenin, kelamın sadır olduğu 

bağlam itibariyle kastettiği delalet içeriği ( ليالمضمون الدلا ) olup söz bu 

içerikten yoksun olduğunda “lağv” manasına gelir. Bundan hareketle bu 

manayı şeriat ile bağlayıp “makâsıdü’ş‐şerîa” dediğimiz zaman 

“maksûdâtü’ş-Şerîa”ya karşılık gelir. Yani “Şâri‘in mükelleflere hitap ettiği 

sözleri ile kastedilen delalet içerikleri” manasına gelir. Taha Abdurrahman’a 

göre bu şeriatin delalet içeriklerine “Efal” adı koyabiliriz ve Makâsıd ilmi, 

şer’î sözlerdeki hükümleri içeren bir ahlâk ilmi olduğuna göre ilk temel 

rükne dayanmalıdır, o da “Efal Nazariyesidir.” “Kudret” ve “Amel” temel 

kavramlarının etrafında dönen bu nazariye şer‘î fiillerin ahlâkî yönlerini 

araştırmakla ilgilidir. Taha Abdurrahman’a göre, Şâtıbî “Makâsıdü’ş‐şâri”in 

ikinci alt başlığı olan “makâsıdü vaz’i’ş‐şerîati li’l ifhâm” başlığı altında bu 

“Maksûdât” konusunu incelemiştir.67 

B. “KaSaDe” fiili “sehâ” fiilinin zıddı olarak kullanılmaktadır. “Sehv” unutma 

manasına geldiğine göre “maksad” bunun zıddı olarak unutma durumundan 

çıkma manasına gelir. Bu manadaki maksadın özel adı “kasd”, çoğulu ise 

“Kusûd” olmaktadır. Bunun üzerine “maksadü’l-kavl” sözünün asıl manası 

“kasdü’l‐kâil”dir ve hitabın, sahibi olandan sudur etmesini sağlayan niyet 

manasına gelmektedir. Bu cihetle “kasd” manasındaki “maksad” sözün sevk 

edildiği makam ve bağlam göz önünde bulundurularak o sözün delaletine 

                                                 
66 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 74. 
67 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 96; Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-

Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 75. 



26 

 

yapışık olan şuur ya da irade esaslı içerik (المضمون الشعوري أو الإرادي) olup söz 

bu içerikten yoksun olduğunda “sehv” manasına gelir. Bundan hareketle bu 

manayı Şeria ile bağlayıp “makâsıdü’ş‐şerîa” dediğimizde “Şâri‘in kusûdu 

ve mükellefin kusûdu”na karşılık gelir. Taha Abdurrahman’a göre makâsıd 

ilmi, Şâri‘den ve mükelleften çıkan kusûdleri (niyetleri) inceleyen bir ahlâk 

ilmi olduğuna göre ikinci temel rükne dayanmalıdır, o da “Niyetler 

Nazariyesidir.”68 “İhlas” ve “İrade” temel kavramlarının etrafında dönen bu 

nazariye, teklifî kusûdlerin Ahlâkî yönlerini araştırmakla ilgilidir. Taha 

Abdurrahman’a göre, Şâtıbî bu konuları Kitâbü’l-makâsıd’ın muhtelif 

yerlerinde işlemiştir. Nitekim “şer’îatin teklif amacıyla vazedilmiş olmasının 

maksatları”, “şer’îatin yerine getirme amacıyla vazedilmiş olmasının 

maksatları” ve “mükellefin maksatları” başlıkları altında bu konuları 

incelemiştir.69 

C. “KaSaDe” fiili “lehâ” fiilinin zıddı olarak da kullanılmaktadır. “Lehv”, 

doğru bir amacın bulunmaması ve meşru bir illetin var olmaması manasına 

geldiğine göre onun zıddı olan Kusûd doğru bir amacın var olması ve meşru 

bir illetin bulunması anlamına gelir. Bu manadaki maksad, fıkıh usûlü 

literatüründe “hikmet” ve “maslahat” olarak isimlendirilen şeye karşılık gelir 

ve bunun çoğulu “Makâsıd” olmaktadır. Buna göre “maksadü’l‐kavl” sözün 

asıl manası “söz sahibinin sözüyle amaçladığı ve gerçekleşmesini istediği 

gaye” veya sözün yöneldiği ve sözü yönelten değer manasına gelmektedir. 

Bunun üzerine maksad, sözün sahibinin, sözün sudur edildiği makam ve 

bağlam itibariyle, sözünün delaletine eşlik etmesini sağladığı değer esaslı 

içerik (المضمون القيمي) olup söz bu içerikten yoksun olduğunda “lehv” 

manasına gelir. Bundan hareketle bu manayı şeriat ile bağlayıp “makâsıdü’ş‐

şerîa” dediğimizde “Şeriatın Değerleri” manasına karşılık gelir. Taha 

Abdurrahman’a göre Makâsıd ilmi, şer’î hükümlerin geçekleştirmesi arzu 

edilen gayeleri inceleyen bir ahlâk ilmi olduğuna göre70 üçüncü temel rükne 

                                                 
68 Şâri‘in kasdı, şahsın kasdının niyet olması anlamında bir niyet değil, bir iradedir. Abdurrahman, 

Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 76. 
69 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 98; Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-

Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 76. 
70  



27 

 

dayanmalıdır, o da “Değerler/Kıymetler Nazariyesidir.”  “Islah” ve “fıtrat” 

temel kavramlarının etrafında dönen bu nazariye, şer’î gayelerin ahlâkî 

yönlerini araştırmakla alakalıdır. Taha Abdurrahman’a göre, Şâtıbî bu türden 

makâsıdı, “Makâsıdü’ş-şâri”in ilk alt başlığında “makâsıdü vaz’i’ş-şerîati 

ibtidâen” başlığı altında ele almıştır.71 

Sonuç olarak Taha Abdurrahman “KaSaDe” fiilinin “fayda elde edilmesi” (bir 

maslahata hizmet eden veya bir menfaat peşinde olan) “niyetin gerçekleştirilmesi” (Bir 

iyiliğin elde edilmesine yönelik bilinçli ve kasıtlı bir arayış olan veya amel iradesini 

oluşturan duygusal ve psikolojik uyaran) ve “amaç edinilmesi” (sahih bir amacın 

bulunması ve meşru bir illetin var olması veya ahlâkî bir değere ulaşmayı amaçlayan 

hikmet) manalarına geleceğini belirtmiş,72 bu yönüyle de makâsıd ilminin, İslam 

ahlâkının yapısını belirleyen üç ahlâkî usûlî nazariyeyi içine aldığından söz etmiştir.  

1) Nazariyyetü’l-Maksûdât (Efal Nazariyesi): Açık veya gizli sülük/muamele 

hükümlerini ortaya koyan şer’î hitabın delalete dayalı içeriğini inceler. 

2) Nazariyyetü’l-Kusûd (Niyetler Nazariyesi): Şer’î hitabın şuur ve irade esaslı 

içeriğini araştırır. 

3) Nazariyyetü’l-Makâsıd (Değerler Nazariyesi): Şer’î hitabın değer esaslı 

içeriğini inceler, diğer bir deyişle şer’î hükümlerin gerçekleştirmesi arzu 

edilen gayeleri araştırır.73 

Yukarıdaki üç unsur -“fiil”, “niyet”, ve “değer”- birbirleriyle ilişki içinde iki asla 

ayrılır: Birincisi, “niyet ile fiil ilişkisi”, dolayısıyla niyetsiz fiil olmaz. İkincisi ise “niyet 

                                                                                                                                               
لشارع في للحوظة ربط محمد الطاهر بن عاشور المقاصد بالمعاني والحكم حيث قال: "مقاصد التشريع العامة: هي المعاني والحكم الم

لشريعة وصاف اجميع أحوال التشريع أو معظمها، بحيث لا تختص ملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة، فيدخل في هذا أ

كَم ليست ملحوغايتهُا العامة، والمعا  سائر أنواع وظة فيني التي لا يخلو التشريع عن ملاحظتها، ويدخل في هذا أيضا معان من الحِّ

 ن. امة كالإحسارفية ععالأحكام، ولكنها ملحوظة في أنواع كثيرة منها". وعموما فالمقاصد الشرعية نوعان؛ معان حقيقية كالعدل، ومعان 

Muhammed Tâhir İbn Âşûr, Makâsıdü’ş-şerî’ati’l-İslâmiyye, nşr. Hatim Busme (Beyrut: Darü’l-Kitap’l-

lübnanî, 2011), 82. 

 ن أحكامها"،مل حكم ككما عرف علال الفاسي المقاصد بقوله: "المراد بمقاصد الشريعة الغاية منها، والأسرار التي وضعها الشارع عند 

 عدل في المجتمع. فذكر من غاياتها مصلحة الإنسان ومن أسرارها تحقيق ال

Muhammed Allâl el-Fâsî, Makâsıdü’ş-şerî’ati’l-İslâmiyye ve mekârimuhâ (Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1993), 

7. 
71 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 98; Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-

Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 77. 
72 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 98; Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-

İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 106-107. 
73 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 98; Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-

Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 77. 



28 

 

ile değer ilişkisi”, dolayısıyla değersiz niyet olmaz. Taha Abdurrahman, bu iki ilişkiden 

hareketle İslam ahlâkının yapısını oluşturan bahsi geçen unsurları zaruret derecelerine 

göre düzenler ve bu itibarla birinci sırada “değer”i, ikinci sırada “niyet”i, üçüncü sırada 

ise “fiil”i koyar. Bu da “Değerler Nazariyesi”nin asıl olup “niyet nazariyesi” ve “Efal 

Nazariyesi”nin ona dayandığı anlamına gelir.74 

Bu çerçevede Taha Abdurrahman, usulcülerin niyetin üçüncü anlamını 

“maslahat” terimiyle ifade ettiklerini belirtir; çünkü insanın halinin düzeldiği manaya 

hem “değer” hem de “maslahat” isimleri verilir. Ayrıca usulcüler, yukarıda bahsedilen 

üç anlamı (“Maksûdât”: delalet içeriği elde etmek, “Kusûd”: şuur içeriği elde etmek, 

“Makâsıd”: değer içeriği elde etmek) ifade etmek için çoğul “makâsıd”ı kullansalar da 

bu sadece bir tercih meselesidir, çünkü “el-maksud” kelimesi “makâsıd” (مقاصد) ile 

değil “makasîd” (مقاصيد) şeklinde çoğul yapılır.75 

1.4.2. Üç Maksadî Anlamın Karıştırılmasından Kaynaklanan Hatalar 

Taha Abdurrahman’a göre “KaSaDe” fiilinin tazammun ettiği bu delalet 

düzeyleri arasındaki farkın ve delalet düzeylerinin sonucu olan söz konusu nazariyelerin 

farkına varamama ve onları gözden kaçırma kayda değer hatalara yol açmaktadır ki 

bunlar arasında özellikle üçü zikre değerdir: (I) Vesâil – hiyel - zerâi’yi birbirine 

karıştırmak. (II) Sebebî illet ile gâî illeti birbirine karıştırmak. (III) İzah edici akıl ile 

yönlendirici aklı birbirine karıştırmak. 

1.4.2.1. Vesâil – Hiyel - Zerâi’yi Birbirine Karıştırmak 

Vesâil: Taha Abdurrahman’a göre vesileler, makâsıd ilminin incelemesinde yer 

alır. Vesilenin anlamı ise, amaçlara varmak için kullanılan fiillerdir ve buradaki 

“amaçlar” kavramı, “değerler” değil, “Maksûdât” (fiiller) anlamına gelir, çünkü fiil, 

başkasının fiili için bir vesiledir. Dolayısıyla, “vesâil”i incelemek için daha doğru olan, 

usulcülerin iddia ettiği gibi Değerler Nazariyesi değil, Fiiller Nazariyesidir, zira 

                                                 
74 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 77. 
75 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 76. Makâsıd ile 

uğraşanlardan bazıları, Taha Abdurrahman’ın bahsettiği tiplere paralel olan üç tür makâsıttan bahsetmeye 

başladılar ki bunlar: “Şeriatın makâsıdı”, Taha Abdurrahman’a göre “Değerler Nazariyesi”, “mükellefin 

makâsıdı” O’na göre “Niyetler Nazariyesi” ve “hitabın makâsıdı” O’na göre “Fiiller Nazariyesi” karşılık 

gelir. Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 77. 



29 

 

usulcüler, fiillerin birbirlerine varmasını, fiillerle değerlere varma mertebesinde 

saymışlardır.76 

Hiyel: Taha Abdurrahman’a göre hiyel de makâsıd ilminin incelemesinde yer 

alır. Hiyel, hile kelimesinin cemisidir. Anlamı ise bir şahsın amacına ulaşmak için 

kullandığı gizli araçtır. Bu açıdan bakıldığı zaman bu kısım “Niyetler Nazariyesi” 

kapsamına girer, eğer kasd (niyet) bozulmasaydı, amaç bozulmayacaktı. Çünkü maksat 

dikkate alınmadan önce niyet dikkate alınır. Ancak usulcüler, itibar edilmesi gerekenin 

niyetler değil, fiiller olduğunu göz önünde bulundurarak bu babı (hiyel) “Fiiller 

Nazariyesi” içine dahil etmişlerdir.77  

Zerâi‘: Taha Abdurrahman’a göre zerâi‛ de makâsıd ilminin incelemesinde yer 

alır. Zerîa kavramı bir şeyin bir sonuca vasıta olması anlamına gelmektedir.78 

Dolayısıyla Zerâi‛yi ele almakta en doğru nazariye “Değerler Nazariyesidir.” Fakat 

usulcüler, Hiyel babı ve Zerâi‘ babını eşit sayarak Zerâi‛i bölümünü de “Fiiller 

Nazariyesi” içine dahil etmişlerdir.79 

Taha Abdurrahman’ın bu konuda düşünerek vardığı sonuç şudur: “Vesâil”, 

“Hiyel” ve “Zerâi‘” kavramları her ne kadar bir şeye ulaşma anlamındaysa da ahlâkî 

yapıyı oluşturan unsurlardan odaklanılan unsura göre farklılık göstermektedir; tevessül, 

fiile odaklanır, böylece üçüncü sırada olacaktır, hile, niyete odaklanır, böylece ikinci 

sırada olacaktır ve zerî‘a, değere odaklanır, böylece birinci sırada olacaktır.80 

1.4.2.2. Gâî İllet ile Sebebî İlleti Birbirine Karıştırmak 

Taha Abdurrahman’a göre usulcüler, hükümleri kıyasî istidlâl vasıtasıyla ta‘lîl 

etmek için çoğunlukla sebebî illeti kullanınca apaçık bir karışıklığa düştüler. 

Sebebî/Vasfî ta‘lîl, vasfı hükme bağlar (sebebi müsebbebe bağlama); örneği, 

hastalık, Şâri‘in Ramazan orucunu tutmamayı caiz kıldığı bir vasıftır. Bu tür bir ta‘lîl 

makâsıd bölümünün “Maksûdât” kısmına girer. Bu kısım, Fiiller Nazariyesinin 

                                                 
76 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 78. 
77 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 78. 
78 Abdurrahman’a göre zerî‘a ve vesile arasındaki fark şudur: Zerâi‛ide elde edilen şey, itibarlı olup 

olmadığına bakmadan belirli bir değerdir. Vesilede elde edilen şey, değer olmayıp sadece fiillerden bir 

fiildir. Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 78. 
79 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 78. 
80 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 78. 



30 

 

araştırdığı kısımdır.81 Fakat gâî ta‘lîl, şer’î hükümleri, hükümlerin hikmetlerine bağlar; 

örneği, kolaylık (et-Teysîr), Ramazan orucu açmayı mubah kılan hikmetli bir illettir. Bu 

tür bir ta‘lîl makâsıd bölümünün “gayeler” kısmına girer. Bu kısım ise Değerler 

Nazariyesiinin araştırdığı kısımdır. Taha Abdurrahman şer’î hükümlerdeki sebebî 

ta‘lîlin, gâî ta‘lîle tabi olduğunu belirtmiştir. Öyle ki bir hükmün amacı 

gerçekleşmedikçe sebebi var olsa bile o hüküm husule gelmez. Bu tabiiyet, usulcüler 

arasında “münâsebe” olarak bilinmektedir.82 Taha Abdurrahman, usulcülerin düştüğü bu 

karışıklıktan, hükümlerin gerekçe gösterme konusunda üç gruba ayrıldığı sonucuna 

varıyor. 

İlk grup, -sayıları çoktur- sebebî ta‘lîlin sınırlarında durmakla yetinmişlerdir, 

içtihatlarında teorik kanun koyma baskın olmuştur. İkinci grup, -sayıları azdır- yalnızca 

gâî ta‘lîl ile yetinmişlerdir, manevi yönelime ilişkin içtihatları baskın olmuştur. Üçüncü 

grup ise amelî ve ahlâkî hususları dikkate alarak hem sebebî hem de gâî ta‘lîli 

birleştiren bir yol izlemişlerdir. Taha Abdurrahman, bu üç grup dışında usulcülerden 

hacet kriterine dayanarak kimi zaman sebebî ta‘lîli kimi zaman gâî ta‘lîli kullanan bir 

grup olduğunu vurgulamıştır.83 

1.4.2.3. Yönlendirici Akıl (العقلانية التوجيهية) ile İzah Edici Aklı (العقلانية التفسيرية) 

Birbirine Karıştırmak 

Akıl, Şâri‘in hükümlerine gerekçe olarak gösterdiği vasıfları idrak etmekle 

doğru yola ulaşabilir, buna göre akıl, bu hükümlerin ilgili olduğu fiilleri izah edicidir ve 

bu hükümler, vasıflarıyla ma‘kuldür. 

Akıl, hükümler vasıtasıyla ulaşılabilecek amaç ve değerleri idrak etmekle doğru 

yola ulaşabilir, buna göre akıl, bu hükümlerin ilgili olduğu fiillere yönlendiricidir ve bu 

hükümler, kriterleri ile ma‘kuldür. 

İzah edici ma‘kul ve yönlendirici ma‘kul arasındaki bu ayrımın farkına 

varılamaması esas olarak “manası ma‘kul olan” ve “manası ma‘kul olmayan” 

                                                 
81 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 79. 
82 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 79. 

م العقل لة يحكيضيف طه عبد الرحمن مؤكدا قوله "لقد فهم أغلب الأصوليين من لفظ "المناسبة" كون الوصف الذي أنيط به الحكم ع

ضَ عا الإسكار وصفاً مناسبًا لتحريم الخمر؛ فالمناسب، كما قيل، هو "ما لو عُ بموافقتها لهذا الحكم كما إذا جعلو لقته بالقبول"؛ لى العقول ترِّ

 .وهذا الفهم فيه قصر للمناسبة على التعليل السببـي، في حين أنها تتعداه إلى التعليل الغائي كما ذكرناه

Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 79. 
83 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 79-80. 



31 

 

(usulcülerin deyişiyle  “el-hükmüt-taabbüdî”) arasındaki mukabele meselesiyle ilgili 

metodolojik kusurlara yol açmıştır, bu mukabele meselesi çok karışıktır ki bazı 

usucüler, “el-hükmüt-taabbüdî”yi bazen izah edici/vasfî ma‘kul bazen 

yönlendirici/kriterci ma’kul ile karıştırmışlardır.84 Taha Abdurrahman, bu karışık 

durumdan kurtulmanın yolunun, şer’î hükümle ilgili dört nokta arasındaki farklılıkları 

dikkate almak olduğunu söylüyor: Şer’î hüküm, ya vasfî ma’kul ve kriterci ma’kul 

 ,(معقولا وصفيا وتعبديا معياريا) ya vasfî ma’kul ve kriterci taabbüdî ,(معقولا وصفيا ومعقولا معياريا)

ya vasfî taabbüdî ve kriterci ma‘kul (تعبديا وصفيا ومعقولا معياريا), ya da vasfî taabbüdî ve 

kriterci taabbüdî (تعبديا وصفيا وتعبديا معياريا) olacaktır.85 

Taha Abdurrahman’a göre usulcüler istinbâtlarında ve ta‘lîllerinde bu dört 

olasılığı ele alırlarsa pek çok sorun ve şüpheler ortadan kalkıp vasfî ta‘lîlin temsil ettiği 

teorik rasyonalizmde ve kriterci ta‘lîlin temsil ettiği amelî rasyonalizmde ve bu iki 

rasyonalizmin ilişkilerinde ve aşamalarında daha açıklayıcı bir yöntemin yolu 

açılacaktır.86 

1.4.3. Üç Maksadî Anlamın Ahlâkî Vasıfları 

Taha Abdurrahman’a göre “KaSaDe” fiilinin manaları dikkatli bir şekilde 

incelendiğinde onların bütününü kuşatan birleştirici bir aslın bulunduğu görülecektir ki 

o da “ahlâkî vasıflardır”; “Maksûdât”, “Kusûd” ve “Makâsıd” manalarının her biri, 

değişik nedenlerle eski ve modern tüm kültür/gelenek çalışmaları tarafından unutulan 

veya unutulmuş gibi gösterilen açık ve gizli ahlâkî vasıflara sahiptir. Makâsıd ilmi ise 

bu ahlâkî vasıflardan hareketle, ahlâk ilminin usul ilmi ile bütünleşmek için almış 

olduğu görüntüdür. Zira bu kaynaşma o kadar kapsamlı ve derindir ki fıkıh usûlü ilmi 

yerine “ahlâk usûlü ilmi” olarak adlandırmaya değer hale gelir.87 

Usul ilmi ile ahlâkın nasıl bir kaynaşma içerisinde olduğunu gösterecek olan bu 

ahlâkî vasıfların açıklaması şöyledir. 

 

                                                 
84 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 80. 
85 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 80. 
86 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 80. Bu meseleyi 

anlaşılmadı, özellikle Abdurrahman, önermesini açıklığa kavuşturmak için yeterli kanıt veya örnekten 

bahsetmedi. Bilindiği üzere usulcüler, manası ma‘kul olan ve ma‘kul olmayan konusunda ihtilafa 

düşmüşlerdir.  
87 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 99, 103, 105. 



32 

 

1.4.3.1. Maksûdâtın (Şer’î Delalet Manasındaki Maksad) Ahlâkî Vasıfları 

Taha Abdurrahman’a göre şer‘î Maksûdât, sözün delaletleriyle (yani şer‘î 

naslardan çıkarılan delaletin içeriklerini araştıran) iki temel ahlâkî vasıfla vasıflanma 

yönünden bağlantılıdır, bu vasıflar: “manevî vasıf” ve “fıtrî vasıf”tır.88 

1.4.3.1.1. Şer‘î Maksûdün Manevî Vasfı  

Taha Abdurrahman’a göre şer‘î maksûd (şer‘î hitabın delaleti), bazen doğrudan 

şer’î nasların mantukundan bazen da naslar dışı başka deliller üzerinden ve akıl esaslı 

olarak çıkarılmaktadır.89 Dolayısıyla bu şer‘î maksûd, amel ve akıl ile idrak edilme90 

itibariyle mana mertebesinde olmuştur ( صفه مُدْرَكاً عقليا عمليا صار نازلا منزلة المعنىبو ); çünkü 

mana, nassın ibaresinde var olduğu kadar nassın işaretinde de vardır ve bu cihetiyle de 

düşünmede olduğu gibi amelde de gerçekleşmektedir. Bu suretle şer’î maksûdün ahlâkla 

derinden bir alakası olup ahlâkî vasfı taşıyan bir maksûttür.91 

1.4.3.1.2. Şer’î Maksûdün Fıtrî Vasfı 

Şer’î maksûdün davranışsal (amelî) bir boyuta sahip olması onun fıtratın92 

muktezasıyla mutabık olmasını gerektirir. Şöyle ki; fıtrat insanın yaratılışında bulunan 

                                                 
88 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 65. 
89  

إلى  ظ، متبادراً ن اللفميقول عبد الرحمن: "قد يكون استخراج المضمون قريبا أو بعيدا؛ فإن كان قريبا، فإن المضمون قد يكون مستفاداً 

صا واطن النص غص في بالذهن بأول النظر، ونكتفي فيه ببادئ الرأي. وإن كان بعيدا، فإننا نحتاج إلى مجاوزة الدلالة المباشرة والغو

صوص لكلام، أو ناياقات سيتفاوت سعة وعمقا، مع التوسل في ذلك بالأدلة الزائدة على اللفظ، وهي صنفان: أحدهما: أدلة مقالية مكونة من 

عد انين والقوان القومأخرى، والآخر: أدلة مقامية مشتملة على أسباب النزول وملابسات السنة وظروف الممارسة العامة، وعلى ما تواتر 

عة إلى وقت ورود النص".المُ   شرَّ

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 99. 
90 Taha Abdurrahman, şer’î aklî idrak, soyut bir tasavvur değil, aksine amelî değeri olan bir şey olduğu 

düşünür. Şâtıbî’nin bu ameli yönüne önem vermesinin sebebi “amelü ehli’l-medine”yi müstakil şer’î bir 

esas olarak kabul eden Malikiliğe intisabı yattığını belirtmiştir. Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi 

Takvîmi’t-Türâs, 99. 
91 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 100. Taha Abdurrahman “tasarruflar itibariyle 

dikkate alınacak olan makâsıd ve meânîdir, lafızlar ve kipler değildir” şeklindeki usul kuralının da bu 

maksûdün ahlâkî yönde bir delil olduğunu belirtmiş, Ona göre bu kural manası şudur: “Şer‘î hükümlerin 

sözlü tasavvur değil, kastedilen medlulleriyle bağlantılıdır”. Wael Hallaq bu çerçevede şöyle der: “Burada 

önemli olan şey ve hükümdar, dil yapıları ve doğrudan anlamlar değil, şer‘î naslarından türetilen yüksek 

değerlerdir.” Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 107-

108. 
92  

لان والحية التي انطوت عليها نفس الإنسبسط عبد الرحمن طه الكلام في مفهوم "الفطرة" باعتباره الهيئة الخلقية والرو ه إلى معرفة تي توَُص ِّ

 عبوديته للخالق، وأن المقصود الشرعي موافق لهذه الهيئة الأصلية.

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 100. 

 كما أن الفطرة هي الذاكرة الأصلية للإنسان وأن ينزل الوحي على وفقها.

Abdurrahman, Bü’sü’d-Dehrâniyye en-Nakdu’l-İ’timani li Fasli’l-Ahlâk ‘ani’d-Din (Beyrut: eş-

Şebeketu’l-Arabiyye li’l-Ebhâsi ve’n-Neşr, 2014), 36.  

فها أيضا بقوله: "الفطرة هي ذاكرة الروح أو هي الذاكرة الغيبية أو الأصلية"  .وقد عر 



33 

 

ve mükellefi Allah’a kulluk idrakine ulaştıran manevi ve ahlâkî çatıyı ifade eder. Şer‘î 

maksûdün mükellefin içindeki bu çatıya mutabık mevcudiyeti, mükellefin kulluğunun 

idrak mertebesinden amel mertebesine intikalini sağlar.93 Öte yandan şer‘î hükmün 

davranışı takvim edici kaide durumundaki fıtrata dayalı olması, her bir şer’î hükmün 

ahlâkî takvim edici sıfatta olmasını gerektirir.94 Bu bağlamda Kur’an’ın Mekkî kısmının 

değeri ortaya çıkar; çünkü Mekkî Kur’an, amel ve akidenin temeli olarak ahlâkî 

değerlerin özeti ve yörüngesidir ve aynı zamanda bu değerler, medenî dönemdeki 

(Medine dönemi) yeni bir toplumun ve siyasi varlığın örgütlenmesi ile iç içe girmiş 

amelî önemlerle bir araya gelen değerlerdir. Böylece, “maksûd” insanı, kendi doğal 

cevherinin derinliklerine yönlendirme girişimini yansıtırken, aynı zamanda onu 

Yaratıcıya kulluğunu bilmeye yönlendirir.95 

1.4.3.2. Kusûdün (Niyet ve Bilinç Anlamındaki Makâsıd) Ahlâkî Vasıfları 

Taha Abdurrahman’a göre şuur delaletleriyle alakası olan şer‘î kusûdün iki 

temel ahlâkî vasfından bahsedilebilir ki bunlar “iradî olma” ve “soyutlanma”dır. 

1.4.3.2.1. Şer’î Kusûdün İradî Olma Vasfı 

Kasdî her fiil bir emrin yerine getirilmesini zorunlu kılmadan ya yerine 

getirilmesini ya da getirilmemesini gerektirir ki bu usul klasik literatürde “irade” diye 

ifade edilmektedir, Taha Abdurrahman’a göre iradenin ahlâkî bir medlûle sahip olduğu 

gizli değildir. İki tür irade vardır: Şâri‘in iradesi; emretme iradesidir, emredileni yerine 

getirmeyi ve nehyedileni yapmaktan kaçınmayı gerektirir. Bu irade, mükellefe emrettiği 

veya yasakladığı şeylerin kasdı ile sınırlı değildir. Mükellefin kasdı, onun emrettiği 

veya yasakladığı şeylerle amel etmesindeki kasda mutabık olması gerekir. Mükellefin 

iradesi; Şâri‘in iradesi tarafından yapması veya yapmaması istenen şeyi, istendiği 

                                                                                                                                               
Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye (Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s-

Sekâfî’ el-‘Arabî, 2012), 51. Taha Abdurrahman, fıtratın işlevini, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî 

ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- İ’timânî (Beyrut: el-Müessesetu’l-Arabiyye li’l-Fikri ve’l-

İbda’, 2017), 194. Sayfada belirtmiştir. Suâlu’l-‘ünf: beyne’l-İ’timâniyye ve’l-Hiveriyye, (Beyrut: el-

Müessesetu’l-Arabiyye li’l-Fikri ve’l-İbda’, 2017), 204. Sayfada fıtrat ile Esmâ-i Hüsnâ bir bağlantıyı 

kurmuştur. 
93 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 100. Şâtıbî şöyle der: “Şerîatın vazedilmesinde 

öngörülen şer‘î maksat, kulun heva ve hevesinden kurtarılarak, ıztırârî suretiyle Allah’ın kulu olduğu gibi 

kendi ihtiyârî suretiyle Allah’a kul olmasını sağlamaktır.” Şâtıbî, el-Muvâfakât, 318. 
94 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 103. 
95 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 107-108. 



34 

 

biçimde yerine getirmeyi, bunu yaparken de Şâri‘in kasdına mutabık olmayı ifade 

etmektedir.96 

1.4.3.2.2. Şer’î Kusûdün Soyutlanma (Halis Niyet Dışındaki Her Şeyden) 

Vasfı 

Kasdî her fiilin mükellefinin halis niyeti elde etmeyi talep etmesi gerektiğini 

ifade eder; bu ancak mükellefin fiilini bozuk tüm amaçlardan soyutlamasıyla 

gerçekleşebilir.97 Halis niyet, vicdani bir fiildir, dolayısıyla kalbî veya hissî bütün 

fiillere kaynaklık eden bir asıl konumundadır. Bu yüzden amellerin salah ve fesadı 

niyetin sahih veya fasit olmasına göre değişir.98 Taha Abdurrahman’a göre üç kasıt 

çeşidi içinde Şâtıbî’nin esas ihtimamı bu ikinci çeşide yani teklif ile alakalı kasda 

yönelik olmuştur. Ayrıca teklif ile kasıd arasında bir ayrım yapmıştır. Bu nedenle kasdı 

belli olmayana teklif yoktur, aksi takdirde kendisine tahammül edemeyeceği bir şey 

yüklenir. Taha Abdurrahman’a göre Şâtıbî’nin kusûda önem vermesinin sebebi, 

Malikilikten beslenmesi sebebiyledir. Çünkü “işler maksatlarına göredir”, “muamele, 

fasit kasdın karşıtı iledir”, “seddü’z-zerâi‘” gibi kusûda mahsus ilke ve kaidelerin 

kullanımı Malikî mezhebinde yaygındır.99 

1.4.3.3. Makâsıdın (Hikmet ve Maslahat Anlamındaki Maksad) Ahlâkî 

Vasıfları 

Taha Abdurrahman’a göre şer‘î hitabın değerli delaletleriyle alakası olan şer‘î 

makâsıd şu iki ahlâkî vasıf üzerinden gerçekleşmektedir: “Hikmet” ve “maslahat”. 

1.4.3.3.1. Şer’î Makâsıdın Hikmet Vasfı 

Şer‘î hüküm, bu hükmün maksadı ve gayesi olan muayyen bir değer ile bitişiktir. 

Bu değer mükellefin fiilini şer‘an istenen şekilde gerçekleştirmeye götürür. Bu değer, 

                                                 
96 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 100-101. İrade meselesi hakkında daha 

açıklamalar için bkz. Şâtıbî, el-Muvâfakât, 538, vd.  
97 Bu ise şunlarla olabilir: (1) Amele hazların eşlik etmemesi: Mükellef, halis itaatin gerektiği şekilde 

tahakkuk etmesinin kasdına varmak için kendisindeki bütün hazlardan vazgeçmesi gerekmektedir.  (2) 

Amelin ilk planında niyetin hazırlanması: Mükellefin herhangi bir amele başlamadan önce, niyeti tam 

hasıl olması gerekmektedir. (3) Niyetin çoğaltması: Mükellefin kulluğa dair herhangi bir amelde tek 

niyetle yetinmesi olmaz, bilakis Allah’a yakın olmak için niyetini çoğaltması gerekmektedir. Dolayısıyla 

ameli, tezkiye içeren bir amel olur ve hayırları elde eder. et-Te’addüdiyye meselesi hakkında daha detaylı 

açıklamalar için bkz. Taha Abdurrahman: “t-Te’addüdiyyetü’l-kiyem: Ma Medâhâ? Ve Ma Hududuhâ?”. 
98 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 101. 
99 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 101. 



35 

 

“hikmet” diye isimlendirilir.100 Hikmetler üzerinde düşünme ta‘lîl ve istidlâlde 

hikmetlerin önemini ortaya koyar. Şöyle ki; fukahâ ve usulcüler tarafından en çok 

kullanılan ta‘lîl, vasıflarla ta’lîl olmuştur.101 Taha Abdurrahman bu tür ta’lîli “sebebî 

ta’lîl” olarak adlandırdı; o da objektif hükümlere, yapılan kanunlara ve sebepleri 

müsebbeplere bağlamaya dayanır. Hikem ta‘lîli ise gayeler ile ta’lîl demektir.102 Taha 

Abdurrahman bu tür ta’lîli “ğâî ta‛lîl” olarak adlandırdı; o da değer içeren hükümlere, 

manevî yollara (سنن معنوية) ve sebepleri faile bağlamaya dayanır. Taha Abdurrahman bu 

istikamette Malikilerin103 iki ta’lîli birleştirdiğini belirtmiş ve onların istinbâtlarında 

“sebebî ta’lîl”in, “ğâî ta’lîl”in esaslı olarak gerçekleşmesine bağlı olduğuna işaret 

etmiştir.104 Ona göre usulcüler bu meseleyi “Münâsebe” olarak adlandırdılar; bir vasfa, 

ğâî illeti gerekçe olarak göstermedikçe hükme uygun bir sebebî illet bulunmaz. Başka 

bir deyişle bir hükmün yerine getirilmesi, o hükmün hikmetinin gerçekleşmesine yol 

açmalıdır.105 

Hasılıkelam Taha Abdurrahman’ın sözünden özel manasıyla makâsıtta 

düşünmenin gayelerde düşünmek olduğu anlaşılabilir. Bu da “sebebî ta‘lîl”in “ğâî 

ta‘lîl”e bağlı olduğu anlamına gelmektedir. Bu açıdan bakıldığında – Taha 

Abdurrahman’a göre- İmam Şâtıbî’de “Kat‘iyye” (kesinlik) teriminin, hükümleri, 

sebeplerine bağlama anlamında olmayıp hikmetlerine bağlama anlamında olduğu 

                                                 
100  

ع وجود هذا لكن م عرف عبد الرحمن القيمة بشكل عام بقوله: "اعلم أن القيمة هي معنى خفي يجده الإنسان في قلبه ولا يدركه بحسه؛

 ."وسامية ة هاديةهو الذي يهديه في حياته ويَرقى بإنسانيته، أو قل، إن القيم هي عبارة عن معان فطريالخفاء، يبقى هذا المعنى 

Taha Abdurrahman, Suâlu’l-‘Amel: Bahsun ani’l-Usul el-Ameliyye fi’l-Fikri ve’l-İlim (Dâru’l-Beyda’: el-

Merkezu’s Sekâfî el-Arabî, 2012), 209. 
101 Bunun örneği: "فمن شهد منكم الشهر فليصمه" “Öyle ise sizden ramazan ayını idrak edenler onda oruç 

tutsun” ayetindeki “idrak edilmesi” sıfatını, Şâri‘in tarafından oruç tutmak vacibi için bir sebep 

kılınmıştır. Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 102. 
102 Bunun örneği: Ramazan’da hastanın orucunu açmanın caiz olduğuna dair hükümde, “zorluk kaldırma” 

veya “kolaylaştırma” sebebinin ğâî bir sebep olmasıdır… بمعنى أن التيسير علة غائية يصير بموجبها الإفطار مباحاً   . 

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 102. 
103 Taha Abdurrahman’a göre malikiler, “amelü ehli’l‐Medine” aslıyla diğer mezheplerden mümeyyizdir. 

Ancak diğer mezheplerden amaçlarla ilgilenen alimler bulunmaktadır. Sözgelimi Gazzâlî, İzz b. 

Abdüsselam, İbn Teymiye ve İbn Kayyim gibi Şafiî ve Hanbelî alimlerdir. Abdurrahman, Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 102. 
104  

لغاية؛ وهو اى شرط مثاله: إذا كان المرض وصفا جعله الشارع سببا لإباحة الإفطار، فإن هذه السببية لا تعمل عملها إلا إذا استوف

 ."التيسير"، فيكون شرطا في مناسبة المرض لإباحة الإفطار

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 102. 
105 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 102. 



36 

 

anlaşılmaktadır.106 Dolayısıyla Şâtıbî, kendisinden önce gelen usulcülerin daha önce 

zikredilen iki ta’lîl hakkındaki görüşlerine muhalif olmuştur. 

Öte yandan Taha Abdurrahman’a göre Şâtıbî’de “Kat‘iyye” kavramı, sebebî 

illete dayalı delâlet içeriğiyle ilgili olmayıp değeri ve amelî bir boyuta sahip olan ğâî 

illete dayalı ahlâkî içerikle alakalıdır.107 Taha Abdurrahman’a göre bunun gerekçesi 

Şâtıbî’nin kendi kitabında bazı mukaddimelerdeki ifadeleridir; Şâtıbî, 5. Mukaddimede 

ameli, kalp ameli ve organlar ameli olmak üzeri ikiye ayırmıştır,108 8. Mukaddimede 

ilmin, amel şartıyla olması gerektiğini vurgulamış 109ve 12. Mukaddimede ilmin, 

tahkike sahip olanlardan alınmasını söylemiştir.110 

1.4.3.3.2. Şer‘î Makâsıdın Maslahat Vasfı 

Makâsıd ilminin dayandığı kavramlardan biri de “maslahat” kavramıdır ve 

konusunda ahlâk ilmi ve usul ilmi iç içe geçmiştir. Şer‘î hükme yapışık olan bir amacın 

mutlaka bulunması gibi, her bir amaç da mutlak surette belirlenmiş bir maslahatı 

içermektedir. Taha Abdurrahman’a göre, bu maslahat kavramı, “maksad” kavramında 

var olan karışıklıktan daha az olmayan bir karışıklığa sahiptir. Hatta bazıları, bu 

kavramın, maddi menfaate delalet ettiğini söylemişlerdir. Halbuki “Maslahat 

kavramından anlaşıldığı üzere onda asıl olan ahlâktır. Zira “maslahat” lafzı “SaLaHa” 

veya “SaLuHa” fiilinden türemiş olup ism‐i mekân kipindedir. Bundan hareketle 

maslahat ile, mükellefin salahının husule geldiği manevi yer kastedilir. Buna göre 

maslahat, salahın mahalli konumunda olmaktadır. Bu açıklamadan şu elde edilir: 

maslahatlar, manevî mahaller sıfatıyla insana salahı elde ettiren salt ahlâkî fonksiyona 

sahiptir. Bu sıfatla salah, ahlâkî bir değerdir. Hatta ahlâkî değerlerin başıdır. Ahlâk ise 

salahı araştırır.111 

                                                 
106 Bu açıklama, el-Câbirî’nin Şâtıbî’nin burhanî anlayışı İbn Rüşd’den etkilenerek sebebî ta‘lîl üzerine 

bina ettiğini iddiasına yanıt olarak verdi. Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 119. 
107 Bu açıklama, el-Câbirî’nin Şâtıbî’yi burhanî epistemolojik sistemi ehlinden sayması iddiasına yanıt 

olarak yapıldı. Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 119. 
108 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 28. 
109 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 30. 
110 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 53. 
111 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 102-103. Taha Abdurrahman “Suâlu’l-‘Amel: Bahsun ani’l-Usul el-Ameliyye 

fi’l-Fikri ve’l-İlim” isimli kitabında şöyle der: 

توجب على أكثر ي الواحد من أحكامه ينضبط دائما بصفة خلقية أو"الناظر في النص الشرعي الأصلي لا يسعه إلا أن يلحظ بأن الحكم 

 المكلف أن يحصلها، فيكون الأصل في الحكم الفقهي هو القيمة الخلقية"

Abdurrahman, Suâlu’l-‘Amel: Bahsun ani’l-Usul el-Ameliyye fi’l-Fikri ve’l-İlim, 153. 



37 

 

Taha Abdurrahman’a göre, “Maksûdât”, “Kusûd” ve “Makâsıd” ahlâkî 

vasıflarından hareketle makâsıd ilmi, ahlâk ilminin fıkıh usûlüne dahil olabilmek için 

almış olduğu suret/form görünümündedir.112 Böylece fıkhî hükümler, gerekli ve yeterli 

tüm davranış/amel ilkelerini içerir ki bunlar: Kurallar ilkesi: “Maksûdât” itibariyle şer‘î 

hüküm, davranışı ıslah eden ve ameli en üst düzeye getiren ahlâkî şer‘î kuraları ortaya 

koyar. Şartlar ilkesi: “Kusûd” itibariyle şer’î hüküm, önceliğe sahip olan ve en doğru 

ahlâkî koşulları gerektirir. Değerler ilkesi: “Makâsıd” itibariyle şer’î hüküm, en güçlü 

ve en yüce ahlâkî değerleri taşır. Velhâsıl, Bir kurala, koşula ve değere dayanmayan 

hiçbir şer’î hüküm yoktur.113 

Bu açıklamalarının ardından Taha Abdurrahman, ahlâk ilminin fıkıh ve usûlüne 

olan faydasının şümulüne vurgu yapmıştır. Buna göre ister ibadet ister muamelat babı 

olsun, tüm fıkhın dalları, usûl‐i fıkhın içinde ete kemiğe bürünmüş olan ahlâk ilminin 

esaslarına dayanmaktadır.114 Taha Abdurrahman, bu bağlamda Şâtıbî’nin fıkhın 

dallarını ahlâkî kaideler ile eşitlediğini ifade etmiştir. Şâtıbî bu hususu şöyle ifade 

etmiştir: “Fıkıh usûlünde bulunan ve üzerine furû fıkhın ya da şer’î âdâbın bina 

edilmediği veya buna yardımcı olmayan her meselenin konuluşu sadece iğreti olup fıkıh 

usûlünden değildir.”115 Neticede usul ilmi ile ahlâk ilminin kaynaşması o kadar 

kapsamlı ve derin ki, fıkhî düşünmeyi içselleştirmiş usûl-i fıkıh ilmine “usûl-i ahlâk 

ilmi denmesi dahi doğru olmaktadır.”116 

1.5. Taha Abdurrahman’ın Klasik Makâsıd Anlayışı ve Maslahat Taksimini 

Eleştirmesi 

Şimdiye kadar Taha Abdurrahman’ın makâsıd-ı şeria’nın yenilenmesi konusuna 

nasıl baktığını ve makâsıd ile, İslam ahlâkının bir ilmi olarak amel edilmesinin 

gerekliliğine yaptığı vurguyu gördük. Başka bir anlamla Taha Abdurrahman, şeriatın 

amaçlarını ahlâk alanında kullanılan bilimsel yöntemlere göre ele almanın gerekliliğini 

söylemektedir. Taha Abdurrahman’a göre şaşırtıcı olan, usulcülerin kahir ekseriyetinin 

tahsînî maslahatları mekarim‐i ahlâkla sınırlandırmasıdır. Yani onu makâsıd-ı şeria ya 

da maslahatların en alt sıralarına koyup maslahatların taksiminde esas alınması gereken 

                                                 
112 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 99-105. 
113 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 103-105. 
114 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 105. 
115 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 26. 
116 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 103-105. 



38 

 

mantıkî ve metodolojik şartları ihlal etmişlerdir. Buna göre Taha Abdurrahman, 

maslahatların, zarûriyyât, hâciyyât ve tahsîniyyât şeklinde üç hususa hasredilmesinin 

yeniden gözden geçirilmesi gerektiğini vurgular. Şeriatın gayelerini araştıran Değerler 

Nazariyesini, makâsıd ilminin aslı olarak kabul edersek, o zaman onun üzerine tashih 

yapılması gerekir; çünkü Değerler Nazariyesi doğru olduğu zaman, Niyetler Nazariyesi 

ve Fiiller Nazariyesi de doğru olacaktır.117 Taha Abdurrahman’ın geleneksel maslahat 

taksimine yapmış olduğu özel ve genel itirazları ve maslahatların eski usûlî hatalarını 

düzeltmek üzere yeni bir taksime tabi tutmuş olduğu bu tashih edici yaklaşımı 

göstermeye yönelik izahlarına geçelim. 

1.5.1. Klasik Makâsıda Genel itirazları 

Fıkıh usûlü literatüründe bilinen geleneksel makâsıd taksimi şudur: “Zarûrî 

maslahatlar”, eksikliği insanın dinî ve dünyevi hayatının fesada uğramasına neden olan 

maslahatlardır; “Hâcî maslahatlar”, eksikliği mükellefe büyük zorluk ve sıkıntı doğuran 

maslahatlardır; “Tahsînî maslahatlar” ise eksikliği mükellefin ahlâkî kimliğini ()المروءة  

noksan hale getiren maslahatlardır.118 

Taha Abdurrahman’a göre son derece önemli olan “tebâyün şartı” yani 

unsurların birbirinden farklı olması şartı tahakkuk etmediği için bu taksim doğru 

değildir. Şöyle ki; zarûrî maslahatlar: “dinin, canın, aklın, neslin ve malın korunması”, 

incelendiğinde anılan beş husustan ibaret olmayıp hâciyyât ve tahsînîyyât kategorisinde 

değerlendirilen maslahatların da zarûriyyâta dahil edilmesinin mümkün olduğu 

görülecektir. Örneğin; zinanın haram kılınması zarûrî bir maslahatı, namahrem bir 

hanımın vücudunun örtülmesi gerekli olan kısımlarına bakmak hâcî bir maslahatı, 

kadının açılıp saçılması da tahsinî bir maslahatı korumaya matuf hükümler görünse de 

nesli koruması itibariyle iştirak arz etmektedirler. 

Taha Abdurrahman’a göre doğru olan, onların (dinin, canın… korunması) üç 

maslahat (zarûriyyâta, hâciyyât ve tahsînîyyât) kategorisinin üstünde bir konumda ele 

alınmasının gerekliliğidir. Bu doğrultuda en üst küllî amaçlar (الغايات الكلية القصوى) 

durumunda olacaklarından diğer maslahatların bütünü onların tahakkuk etmesinin 

                                                 
117 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 81. 
118 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 81; Abdurrahman, 

Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107. 



39 

 

teminine yönelik olacaktır. Onlar mükellefin fiilinin salah ve fesat bakımından 

belirlenmesinde esas ölçüt olacaktır. 

Durum böyle olduğuna göre bu beş aslın en yüksek ahlâkî değerler olarak 

yerleştirilmesi zorunlu hale gelecektir. Taha Abdurrahman bu üst ahlâkî değerleri çeşitli 

düzeylerde değerlendirip bu düzeyleri “i’tibâr”, “ihtiyât” ve “tekrîm” şeklinde 

kavramlaştırmaktadır. Buna göre zarûrî kısım i’tibâr mertebesine, hâcî kısım ihtiyat 

mertebesine, tahsînî kısım ise tekrîm mertebesine karşılık gelmektedir. Böylece 

taksimde esas alınması gereken tebâyün şartı gerçekleşmiş olmaktadır.119 

1.5.2. Klasik Makâsıda Özel itirazları: 

Taha Abdurrahman’ın bu noktadaki itirazları zarûrî ve tahsînî maslahatlara 

yöneliktir. 

1.5.2.1. Zarûrî Maslahatlara İtirazları 

Ona göre usulcülerin şer’î nasları tümevarıma ve hükümlerin illetlerini tetkik 

etmeye dayalı olarak zarûrî maslahatları “dinin, canın, aklın, neslin ve malın 

korunması” şeklinde beş cinse hasretmiş olmaları kabul edilemez. Çünkü bu taksim, 

kabul edilen bir taksimin esas alması zorunlu olan mantıkî ve metodolojik koşullar olan 

“hasr”, “tebâyün” ve “tahsis” koşullarını karşılamamaktadır. 

a) Hasr tamamlığı şartının ihlali: zarûrî kısımda hasr şartı tahakkuk 

etmemektedir. Çünkü tümevarım ile elde edilen şey, hayatın yenilikleri ve 

gelişmeler devamlı olduğu için insanlık merhalelerinin değişmesiyle 

değişmektedir. Dolayısıyla bu gelişmeler doğrultusunda şer’î delillerde 

tümevarımla içtihat yoluyla zarûrî maslahatlar anılan beş hususla 

sınırlanmamalıdır. “Adaletin korunması”, “hürriyetin korunması”, “tekafülün 

korunması” gibi başka unsurların da gruba dâhil olması mümkündür.120 

b) Tebâyün şartının ihlali: Anılan beş husus arasında “tebâyün koşulu” yani 

unsurların birbirinden farklı olması koşulu da tahakkuk etmemektedir. 

                                                 
119 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 82; Abdurrahman, 

Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 111-112. Bu bağlamda Allâl el-Fâsî şöyle der: “Mekarim‐i Ahlâk, 

her genel maslahatın ölçüsü ve İslam’ın her maksadının temelidir”. Daha detaylı açıklamaları için bkz. 

Allâl el-Fâsî, Makâsıdü’ş-şerî’ati’l-İslâmiyye ve mekârimuhâ 191-205. 
120 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 82; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 111. 



40 

 

Çünkü aklın korunması olmadan malın korunması olmaz, neslin korunması 

olmadan aklın korunması olmaz, canın korunması olmadan neslin korunması 

olmaz, dinin korunması olmadan canın korunması olmaz. Dolayısıyla 

korunma çerçevesinde bu değerler arasında tedâhül olduğuna göre tebâyün 

koşulunun gerçekleşmesi imkansızdır. Başka bir ifadeyle bu zarûrî cinslerin 

birbirlerinden tümüyle farklı olduğunu söylemek mümkün değildir.121 

c) Tahsis şartının ihlali: Bu zarûrî kategorilendirmede tahsis koşulu da tam 

gerçekleşmemektedir. Zira bu maslahatlardan hiçbiri, asıldan yani şeriatten 

daha mahsus değildir. Zira dinin korunması (ibadet, akaid…) ile şeriat 

birbirine eşit olup onun altına diğer maslahatların (can, akıl, nesil, mal) dâhil 

olmasını engellemek de imkansızdır. Nitekim hükümlerin bu dört maslahatın 

korunmasına riayet etmesi gibi dinin korunmasına da riayet etmesi bunun bir 

delilidir.122  

Yukarda zikredilen Taha Abdurrahman’ın itirazı, zarûriyyâtı oluşturan beş 

maslahatın bir cins olarak ele alınması ile alakalıdır. 

Zarûrî maslahatların anılan beş husustan ibaret görülmesine itirazının sebebi, 

hâciyyât ve tahsînîyyât kategorisinde değerlendirilen maslahatların da zarûriyyâta dahil 

edilmesinin mümkün olmasıdır. Sözgelimi avın mubah kılınması hâcî bir maslahatı 

korumaya matuf hüküm olsa da zarûrî olan canın korunması ilkesiyle de iştirak arz 

etmektedir. 

1.5.2.2. Tahsînî Maslahatlara Eleştiri ve İtirazları 

Makâsıd taksiminde Taha Abdurrahman’ı en çok rahatsız eden Mekârim‐i 

ahlâkın, tahsînî maslahatlar kategorisinde ele alınmasıdır. Bu da batıldır. Çünkü 

sıralamadaki esas olan şartlar ihlal edilmiştir. 

a) Ön sırada yapılması gerekenin son sırada yapılması: Usulcülerin çoğu tahsînî 

maslahatları mekârimu’l- ahlâk ile sınırlamıştır. Taha Abdurrahman’a göre 

mekârimu’l- ahlâkı böyle bir mertebeye indirmek, zarûrî olmadığını yani 

mükellefin onları ister yerine getirebilir ister yerine getirmeyebilir olduğunu 

                                                 
121 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 82; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 111. 
122 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 83; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 111. 



41 

 

hissettirmektedir. Yani mekârimu’l- ahlâk aslında yaşamın bir lüksüdür 

 Bu da son derece fasittir, makâsıd ilmi insan halini ıslah eden .(الترف السلوكي)

ve ahlâkî değerleri araştıran İslam ahlâkının ilmi olduğuna göre mekârimu’l- 

ahlâkın, ön sırada olması daha doğrudur.123 

b) Hükümlerin sıralanmasının ihmal edilmesi: Usulcülerin tahsînî maslahatlara 

dair verdikleri “tahâret”, “kötü şeyleri satmanın ve yemenin haram 

kılınması” gibi örnekler aslında şer’î hükümlerin iktiza ve tahyîr olarak her 

grubuna girmektedir; dolayısıyla tahsînî olanlar içinde vacip olanlar da, 

haram olanlar da vardır. Kuşkusuz, vacip ve haram olanların ihmal edilmesi, 

hayat düzeninin bozulmasına, ıstırap ve meşakkatlere yol açmakta, 

dolayısıyla bu kısımda usulcülerin iddialarını geçersiz kılmaktadır. Taha 

Abdurrahman bu bağlamda şu soruyu sormaktadır: Şâri‘in bir şeyi farz 

kılması veya yasak kılması ve farz kılınanı yerine getirmemenin veya yasak 

kılınanı yapmaktan kaçınmamanın bireysel ya da toplu hayatın düzenini 

bozacak bir zarar vermemesi ma’kul mudur?!.124 

c) Yüksek Mertebe için faydalı hasrın ihmal edilmesi: Sünnet’te mekârimu’l- 

ahlâkı anlatan ifadeler iki rivayette geçmektedir: 

 Ben ancak Mekârim‐i ahlâkı tamamlamak üzere“ .”إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق“ .1

gönderildim”125. 

2. “ م صالح الأخلاقإنما بعثت لأتم ”. “Ben ancak salih ahlâkı tamamlamak üzere 

gönderildim”.126 Taha Abdurrahman’a göre bu iki rivayette geçen “innemâ” 

hasr edatından çıkarılacak olan şey şudur: Peygamber’in getirdiği her şer’î 

hüküm uygulanması gereken bir ahlâkı içermektedir. Şâtıbî’nin da “Şeriatin 

bütünü mekârimu’l- ahlâk ile ahlaklanmaktır.” sözü, ahlâkın şeriatin 

tamamını kuşattığını ifade eder. Bunun yanında Peygamber, bunun gibi 

ahlâkî sonucu olan hükümleri getirmektedir. Nitekim böyle bir vasfa sahip 

olan bi‘set, davet ettiği ahlâkın zarûrî kısmının en üst mertebesinde 

                                                 
123 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 83; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 112. 
124 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 83; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 112. 
125 Buhârî, Kitâbü’l‐edeb’.  
126 Süyûtî,  el‐Câmiu’s‐sağîr. 



42 

 

olmalıdır.127 Bu itibarla Peygamberlik, terk edilmesinde günah olmayan 

tahsînî için olmayıp, daha ziyade asla terk edilmemesi gereken zarûrî için 

olmalıdır. Aynı şekilde bi‘setin amaçladığı bu tamamlık, İslam’ın belirli bir 

kısmı ile ilgili olmayıp daha ziyade indirilen son ilahî dinin bütünlüğü ile 

ilgilidir.128 Nitekim Taha Abdurrahman’a göre Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 

peygamberliği, zarûrî ve hâcî olanlara ilave hususları yani tahsîniyyâtı 

tamamlamaya münhasır olmadığı yönünden değerlendirildiğinde, 

mekârimu’l- ahlâk İslâm şeriatının tazammun ettiği bütün maslahatları 

kapsar.129  

Taha Abdurrahman’a göre geleneksel maslahat taksimine dair itirazlarının 

sonucu olan “değerler (zarûrâtı hamse), az sayıya hasredilmez”, “değer mertebeleri 

arasındaki farklılık, ahlâkî güçlerindeki farklılıktan kaynaklanmaktadır” ve 

“mekârimu’l- ahlâk istisnasız bütün değer mertebelerinin altına girmelidir” hakikatleri 

nazarı itibara alındığı zaman maslahatların alışılagelmiş taksimatının yerine yeni bir 

taksim yapmanın gerekliliği ortaya çıkacaktır.130 

 

                                                 
127 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 112. 
128 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 154. 
129 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 84; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 112. Şâtıbî, mekârim‐i ahlâkı tahsîniyyât altında değerlendirmiştir. Taha 

Abdurrahman’a göre bunun nedeni, tahsîniyyâtı mekârim‐i ahlâka hasretmeyi kastetmeyerek tahsînî 

maslahatları mekârim‐i ahlâk ile temsil etme yoluna gitme şeklindeki örfin dışına çıkmamak ve ona uyum 

sağlamak istemesidir. Şöyledir; 

1. Şâtıbî’nin “Şeriatin tamamı sadece mekarim‐i ahlâkla ahlaklanmaktan ibarettir” ifadesi, el‐

Muvâfakât’ta mekârim‐i ahlâkı tahsîniyyât altında sıralamasından sonra geçen bir ifadedir ve ahlâka 

ilişkin genel görüşünü ifade eder; buna bağlı olarak onun anlayışını, esasen bu ifade yansıtır. 

2. Şâtıbî, bu ifadesinin doğruluğuna “Ben mekârim‐i ahlâkı tamamlamak için gönderildim” hadisi ile 

istidlâl etmiştir. Dolayısıyla onun mekârim‐i ahlâkı tahsîniyyât altına dahil etmesinin, onların zarûriyyât 

ve hâciyyât altına dahil etmesine engel görmediğine delâlet eder. 

3. Şâtıbî anılan ifadesini İslâmiyet davetinin Mekkî ve Medenî müddetleriyle ilgili açıklamaları 

doğrultusunda dillendirmiş, böylece her iki müddeti, o müddetleri dikkate alarak gereken hüküm ve 

öğretilerde mekârim‐i ahlâkı temel alan bir terbiye müddeti olarak değerlendirmiştir.  

Taha Abdurrahman’a göre bu gerekçelerin ispatı, Şâtıbî’nin ahlâkın şeriatin tamamını kuşattığına ilişkin 

söylediği ifadelerdir: “Şeriatin tamamı sadece mekârim‐i ahlâkla ahlaklanma demektir. Bu yüzden Hz. 

Peygamber (s.a.v.) “Ben mekârim‐i ahlâkı tamamlamak için gönderildim” buyurmuştur. Ancak mekârim‐

i ahlâk iki kısımdır: Birincisi bilindik olan ve ma‘kul, kabule yakın duran kısımdır. İslâmiyetin 

başlangıcında buna (mekârim‐i ahlâk) muhatap kılınmışlardı. Bilahare onlar bunu iyice 

içselleştirdiklerinde geri kalanlar tamamlandı ki bu ikinci kısımdır. Bunlar içerisinde ilk bakışta 

anlamı/hikmeti hemen anlaşılamayacak olanlar vardı ki bu yüzden onlar sonraya bırakıldı. Nitekim 

ribânın haram kılınması vb. hususlar bunların sonuçlarından biridir. Bütün bunlar mekârim‐i ahlâktandır.” 

Şâtıbî, el-Muvâfakât, 263. 
130 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 84; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 113. 



43 

 

1.5.3. Makâsıd-ı Şeria’nın Yeni Taksimi 

Taha Abdurrahman miras olarak kalan makâsıd ilmi ile ilgili meselelere itiraz 

ettikten sonra daha önce bahsettiğimiz sorunları aşmak için üç gerçeği dikkate alarak 

alternatif üçlü bir taksim yapar. Bu üç gerçek:  

1) “Zarûrî maslahatları beş cinse hasretmemelidir”. 

2) “Bu beş zarûrî maslahatın tüm maslahatları kuşatan ahlâkî değerler 

durumuna oturtulması gerekir”. 

3) “Mekârimu’l-ahlâk tahsînî maslahatlara indirgenmeyip tüm maslahatlara 

dahil edilmelidir”. 

Bunun üzerine yeni taksimde maslahatların dağılımı şöyledir: 

A. Yarar ve zarar esaslı değerler veya “hayati maslahatlar”: Bunlar yarar ve 

zararların değerlendirilmesine vasıta olan ahlâkî manalardır. Faydanın husule 

gelmesinde “lezzet”, zararın husule gelmesinde “elem” uygun olan 

duygudur. Sağlık, nesil, can ve malla alakalı maslahatlar bu kısmın altına 

girmektedir.131 

B. Hüsün ve kubuh esaslı değerler veya “aklî maslahatlar”: Bunlar 

psikolojik132 ve aklî yapılarına ilişkin olan güzellikler ve çirkinliklerin 

değerlendirilmesine dair ahlâkî manalardır. Bu manalara uygun duygu hayrın 

oluşması durumunda “sevinme”nin, şerrin oluşması durumunda 

“üzülme”nin tahakkuk etmesidir. Emniyet, özgürlük, barış, çalışma, diyalog, 

kültür gibi maslahatlar bu kısma dahil olur.133 

C. Salah ve fesat esaslı değerler veya “manevî maslahatlar”: Bunlar da ruhi ve 

manevi yeteneklere arız olan salah ve fesat ile ilgili hususların 

değerlendirilmesine dair ahlâkî manalardır. Bunlara uygun olan duygu, salahı 

içeren şey meydana geldiği zaman “Saadet”in, fesat içeren şey meydana 

                                                 
131 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 84; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 113. 
132  

ن وحدة ا ِّ ن أفعال لشخص ميستخدم عبد الرحمن طه لفظ "النفس" هنا بمعناه السيكولوجي، أي مجموع الظواهر الداخلية التي تكَُو 

 .وانفعالات، وبواعث وانطباعات، وعواطف وميول، والتي قد تكون لها آثار خارجية

Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 85. 
133 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 85; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 113. 



44 

 

geldiği zaman “mutsuzluğ”un tahakkuk etmesidir. İhsan, merhamet, huşû’ 

ve tevazu gibi maslahatlar bu gruba dahil olur.134 

1.5.3.1. Yeni Değerler Taksiminin Özellikleri 

Taha Abdurrahman’a göre hayatın manevî yönünün maddi yönüne tekaddüm 

ettiği bu yeni maslahat taksiminde iki özellikten bahsedilebilir: 

a. Değerlerin Çoğalması: Bu taksimata göre şer’î hüküm, birçok (müteaddit) 

değerler altına girme veya birçok maslahatlara bağlanma imkânı 

bulmaktadır. Örneğin insan öldürmenin haramlığının hayatî bir maslahat 

olan hayatı korumak, aklî bir maslahat olan toplumun korunması ve manevi 

bir maslahat olan ilahî nefhayı korumak olmak üzere farklı maslahatlara 

bağlanması mümkündür.135 

b. Ruhanî değerlerin önceliği: Klasik taksimde hayati değerler/maslahatlar yani 

zarûriyyât (can, mal, nesil gibi), maslahatlar sıralamasında ilk sırayı ihraz 

etmektedir. Bu alternatif taksimde ilk mertebeye oturacak olanlar –ki bunlar 

usûlî taksimde en alt mertebede yer alır- manevî maslahatlardır. Çünkü 

manevî maslahatlar, makâsıdı bina ederken gerek hayati gerek de aklî 

maslahatları esas alan ahlâk esaslı yönelimi en üst seviyede temsil eden 

maslahatlardır.136 Buna göre manevî maslahatlar ile amel etme ihtiyacı, diğer 

maslahatlar ile amel etme ihtiyacından daha fazla olacak ve diğer maslahatlar 

-hayatî ya da aklî fark etmeksizin- bu manevî maslahatların tabî ve 

hizmetçisi konumunda olacaklardır. Bu doğrultuda manevi maslahatlarla 

amel etmeyi terk etmenin ortaya çıkaracağı düzensizlik, diğer maslahatlarla -

hayatî ya da aklî fark etmeksizin- amel etmeyi terk etmenin ortaya çıkaracağı 

düzensizlikten daha fazla olacaktır.137 

Taha Abdurrahman, Câbirî’nin gelenek konusundaki parçacı bakış açısını 

eleştirmeye ve İslami ilimler özellikle de ahlâk ilmi ve usul ilmi arasında tedâhül 

ilişkisinin varlığını kanıtlamaya devam edip uzun analizinin sonunda tekrar Şâtıbî’yi 

                                                 
134 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 84; Tecdîdu’l-

Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 114. 
135 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 114. 
136 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 114. 
137 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 86. 



45 

 

ahlâk konusunda değerlendirmek için geri dönmektedir. Taha Abdurrahman, Câbirî’nin 

“Şâtıbî, fıkıh usûlünü beyanî sistemin kıyası esas alan ve zannî bir karakter arzeden 

benzerlikler üzerine kurulu bir usul olmaktan çıkarmış, istidlâli esas alan ve kesinlik 

ifade eden burhanî bir sisteme dönüştürmüş” şeklindeki iddiasıyla, ahlâkı fıkhî alandan 

dışlamasına ve ahlâkçılara makâsıd ilmindeki yerlerini vermemesine ağır bir üslupla 

cevap vermektedir.138 Şöyle ki;  

Birinci husus: Şâtıbî’nin ahlâk anlayışındaki metodun dayanağının “burhan” 

değil “irfan” olduğu gerçeğidir. Zira Şâtıbî’nin, teşriin bütününün mekarim-i ahlâkı 

beyan ile alakalı olduğunu söylemesi, mekârim ile amel etmenin fıkhın, bu mekarim-i 

dallandırma yolları üzerine düşünmenin de fıkıh usûlünün işlevi olduğuna ısrarla vurgu 

yapması ve şer’î hükmün ahlâkî yönü ile fıkhî yönü arasında bir ayrılmazlık olduğunu 

belirtmesi buna delalet etmektedir.139 Ayrıca irfan, aklın ne fakirleşmesi ne de 

dışlanması olmayıp tam aksine onun kapılarının açılması ve ufkunun genişlemesi 

demektir.140 

İkinci husus: makâsıd söyleminin doğuşu, usulcülere, kelamcılara veya 

felsefecilere değil, tam aksine Câbirî’nin husumet ettiği tasavvufçulara, gönül 

insanlarına aittir. Bu kesimin makâsıdcı bir anlayışa yönelmelerinin nedeni kâinatın ve 

insanın tazammun etmiş olduğu kevnî harikalıklar üzerinde yaptıkları tefekkürdür. 

Ayrıca onların anlayışına göre Allah’ın yarattığı her ne varsa -fiil, sıfat veya öz- 

mutlaka onun altında gizli bir sır veya açık bir hikmet vardır, bu sır ve hikmetlerin 

keşfîyle uğraşmak ve onların bilgisine ulaşmayı dilemek Allah’a daha yakın olmayı 

gerçekleştirmektedir. Nitekim Hakîm et-Tirmizî, er-Ragibü'l-İsfahani, el-Cüveynî, el-

Gazzâlî vb. birçok Müslüman ahlâkçının kitaplarındaki makâsıd ile ilgili yazılar bunun 

bir göstergesidir.141 

                                                 
138 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 114. 
139 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 122. 
140 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 122. 
141 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 121. 



46 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

AHLÂK İLMİNİN FIKIH İLE İLİŞKİSİ 

Taha Abdurrahman, usulcülerin hükümleri, fiil, terk veya tahyîr içeren hüküm 

(Teklifî Hüküm) ve teklifî hükümleri tamamlamak ve düzenlemek için oluşturulan 

hüküm (Vaz‘î Hüküm) olmak üzere ikiye ayırdığını belirtmiş ilkini “gayr-ı mukayyed 

hüküm” ikincisini ise “mukayyed hüküm” olarak kavramlaştırmıştır.142 Taha 

Abdurrahman şer’î hükmün mahiyetini araştırdıktan sonra, bunun bir kural, bir koşul 

veya bir değer gibi ahlâkî unsurla ilişkili olduğunu belirtmiştir. Böylece her bir şer’î 

hüküm yapısında iki yönü barındırır ki bunlar: “fıkhî yön” ve “ahlâkî yön”dür.143 

2.1. Şer‘î Hükmün Fıkhî ve Ahlâkî Yönleri 

Taha Abdurrahman’a göre şer’î hükmün -daha önce açıklandığı gibi- üç 

unsurdan oluşan bir yapıda temsil edilen ahlâkî yönü bulunmaktadır ki bunlar: 

1. “Değer”: Şer’î hükmün insanın yaratıldığı fıtrata uygun olmasını 

gerektirmesinden ötürü diğerlerinden üstündür. 

2. “Niyet”: Kalplerde gizlenen ilahi bir sır olan ihlâs ile ilişkilendirilmiş 

olduğu için en doğru manadır. 

3. “Fiil”: Şer’î hükmün amele nüfuz etmesini sağladığı ve insanın amel 

aşamasında en yüksek seviyelere ulaşıncaya kadar hareket etmesinin yolunu 

açtığı için diğerlerinden daha derin bir şekilde yerleşmiştir. 

                                                 
142 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 106. 
143 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 106; Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ 

Seet’i-İ’timâniyye (Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfî’ el-‘Arabî, 2012), 402. 

 



47 

 

Şer’î hükmün, üç unsurdan oluşan bir yapıda temsil edilen fıkhî/kanunî bir yönü 

de bulunmaktadır ki bunlar:  

1. “Hükmün ciheti”: Şâri‘in hitabıyla (vücûb, haram, mubah…) 

ilişkilendirdiği kanunî değerdir.144 

2. “Hükmün illeti”: Şâri‘in bu cihet için gerekli kıldığı vasıftır. 

3. “Kaziyye”: Yani “el-mahkûm aleyhin içeriği”; hükmün ciheti kendisine 

dahil olan ve vücûb, haram, mubah…ile nitelendirilen mükellefin fiilidir.145 

Yukarıdakilere göre, şer’î hükmün fıkhî/kanunî yönünün rükünleri: “illet”, 

“cihet” ve “kaziyye”dir, Ahlâkî yönünün rükünleri ise “değer”, “niyet” ve “fiil”dir. 

Taha Abdurrahman’a göre bu iki yön karşılaştırıldığında fıkhî yönün dış belirleyicilere, 

ahlâkî yönün ise iç belirleyicilere dayandığı görülecektir. Şöyle ki;  

a) Ahlâkî yöndeki “niyet” unsuru, fıkhî yöndeki “illet” unsuru ile aynıdır, 

dolayısıyla nasıl ki illet varlığıyla yönü var kılan açık etken ise, niyet de 

varlığıyla fiili var kılan gizli etkendir. 

b) Ahlâkî yöndeki “fiil” unsuru, fıkhî yöndeki “Kaziyye” unsuru ile aynıdır, 

dolayısıyla eğer kaziyye, üzerine hüküm verilmiş zâhir fiil ise o zaman 

ahlaklanmada kesin olan fiil, bâtın fiildir. 

c) Ahlâkî yöndeki “değer” unsuru, fıkhî yöndeki, “cihet” unsuru ile aynıdır, 

dolayısıyla eğer cihet, belirli bir vasfa dayalı olarak hüküm vermede 

                                                 
144  

مين  الحكاعترض عبد الرحمن على التفريق عند الأصوليين بين "الحكم التكليفي" و"الحكم الوضعي"، وسبب اعتراضه هو أن كلا

ي الآيتين: ف، كما ينطويان على جهة الحكم، وبهذه الجهة وحدها الاعتبار، كما أنه لا يمتنع أن ننقل صيغة أحدهما إلى صيغة الآخر

 جوب، ويعدهامن الووا الزني" التي تتضمن الحرمة تكليفيا و"الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مئة جلدة" التي تتض"ولاتقرب

لم أجد هذا ف في كتب عبد الرحمن عن شيء يوضح كلامه ثتالأصوليون حكما وضعيا. وهذا الاعتراض بقي غامضا بالنسبة لي، وقد بح

 .شيئا

Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 87. 
145  

بق ذكره صود" الذي سن المقينبغي التنبيه هنا إلى أن هناك فرقاً جوهريًّا بين "المضمون المحكوم عليه" في الوجه القانوني وبين "المضمو

قترن بهذه م" فعل مجرد من الجهة، في حين أن "المقصود والذي يشكل عنصر "الفعل" في الوجه الأخلاقي؛ ذلك أن "المحكوم عليه" فعل

ونخص  لفعل"،الجهة؛ وحتى نتجنب اللبس الناتج عن دلالة المفهومين معاً على معنى "الفعل"، نخص "المضمون المقصود" باسم "ا

ونه لية، وجهة كونه عمجهتين: جهة ك"المضمون المحكوم عليه" باسم "القضية"؛ ولاسيما أن "الفعل"، على وجه العموم، قد ينُظر إليه من 

دث، بينما لى زمان الحعه أدل أثرًا لهذه العملية ؛ والفعل الخلقي الخاص الذي يمثله "المضمون المقصود" لا يناسبه إلا مقتضى العملية، لأن

 .دثنتيجة الح الفعل القانوني الخاص الذي يمثله "المضمون المحكوم عليه" يناسبه مقتضى أثر العملية؛ لأنه أدل على

Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 88. 



48 

 

kullanılan açık fıkhî ölçüt ise, değer, belirli bir vasıf üzerine hükmü vermede 

kullanılan zımnî ahlâkî ölçüttür.146 

Taha Abdurrahman’a göre “şer‘î hükmün fıkhî yönü üç temel vasfa sahiptir:  

1) Maddî mânâda bir murakabeyi zorunlu kılar, bunu da Şâri‘in belirlediği bir 

karşılık yoluyla gerçekleştirir.  

2) Şahsın hem kendisine hem de bir başkasına fayda veya zarar sağlayacak 

şekildeki fiillerinin zahirî cihetini kontrol altına alır.  

3) Ahkâmı belirtirken ve ahkâm arasında bir eşgüdüm oluştururken “sebebî 

ta‘lili” vesilesi kılar.147  

Şer‘î hükmün ahlâkî yönü de yine üç temel vasfa sahiptir:  

1) Manevî mânâda bir murakabeyi zorunlu kılar, bunu da insanın cevherinde 

bulunan içsel bir sebep aracıyla gerçekleştirir.  

2) Şahsın hem kendisine hem de bir başkasına salahı veya fesadı dokunacak 

olan amellerinin batınî cihetini kontrol altında tutar.  

3) Ahkâmı değerlendirmelerini açıklarken ve onları sıralarken “gâî ta‘lîli” 

vesilesi kılar”.148 

Velhâsıl, fıkhî resmin esas olarak “maddi gereklilik”, “zâhir fiiller” ve “sebebî 

ta‛lîl” üzerine kurulu olduğu, ahlâkî resmin ise esas olarak “ahlâkî gereklilik”, “bâtıni/iç 

fiiller” ve “gâî ta‘lîl” üzerine dayandığı açıktır. 

Şer‘î hükmün fıkhî ve ahlâkî yapıları arasındaki bu benzerlik (التشاكل)149 

temelinde; “Maksûdât” açısından şer‘î hüküm, amellerin suretleri ve taatlerin 

karşılıkları üzerinde durmakla beraber manevî bir yönelim ve fıtrat üzerine bina etme 

olarak tanımlanır. “Kusûd” açısından Şer‘î hüküm, amelin zahiri tarafına göre hüküm 

vermekle birlikte soyut yönelim (التوجه التجردي) ve irade üzerine bina etme olarak 

tanımlanır. “Makâsıd” açısından Şer‘î hüküm, hükümlerin zahiri sebeplerini değil 

                                                 
146 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 88. 
147 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 106. 
148 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 106. 
149  

لاف ان اختاستعمل طه عبد الرحمن لفظ "التشاكل" بالمعنى المنطقي؛ والمقصود به هو تطابق بنيتين من حيث علاقتهما مع إمك

 .عناصرهما

Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107. 



49 

 

batıni sebeplerini öncelemekle birlikte ıslahî bir yönelim ve hikmet üzerine bina etme 

olarak tanımlanır.150 Dolayısıyla şer‘î hükümde fıkhî yön ile ahlâkî yön arasındaki ilişki, 

farklı maksad yönlerine göre farklılık gösterir; eğer yön “Maksûdât” ise, o zaman fıkhî 

yönünün kefesi ahlâkî yönden ağır gelir, eğer yön “Kusûd” ise, o zaman fıkhî yönü ve 

ahlâkî yönü eşittir, eğer yön “Makâsıd” ise, o zaman ahlâkî yönünün kefesi fıkhî 

yönden ağır gelir.151 

Taha Abdurrahman, makâsıd yönleri içinde ahlâkî bakımdan en faydalı olanın 

“Makâsıd” ciheti olduğu, derece bakımından bir sonrakinin “Kusûd” ciheti, sonrakinin 

ise “Maksûdât” ciheti olduğu ve insanının kendini ıslah etmesinin ancak makâsıd 

aşamalarında kademe kademe ilerleyerek en üstün düzeye ulaşmasıyla mümkün olduğu 

kanaatindedir.152 Buna göre, şer’î hükümdeki fıkhî yön ile ahlâkî yön arasındaki rollerin 

paylaşılması, onları birbirini tamamlayan iki işlev haline getirir.153 

Taha Abdurrahman, fıkhî cihet ile ahlâkî cihet arasındaki bu yapısal benzerliğin 

ve işlevsel bütünleşmenin ancak “Makâsıd”da yer alan maksad veya gâî ilkelerine 

dayanması halinde sağlanabileceğini vurgulamıştır. Dolayısıyla vesile-maksat ayrımı 

göz önünde bulundurulduğunda ahlâkî yönün esas aldığı “gâî ta’lîl” metbû’, fıkhî yönün 

esas aldığı “sebebî ta‛lîl” ise tâbi durumundadır ve bu, vesilenin maksada tabî olması 

şeklinde bir tâbiiyyettir. Makâsıd alimlerine göre Maksat, vesileden önce gelir, vesilenin 

iyilik veya kötülüğü, maksadın iyilik veya kötülüğüne bağlıdır ve maksatlar dikkate 

alınmadığı zaman vesileler de dikkate alınmazlar.154 

Bütün bunlar Taha Abdurrahman’a göre şer’î hüküm itibariyle ahlâkî yönün 

fıkhî yönden üstün olduğunu teyit etmektedir. Dolayısıyla birincinin ikinciye üstünlüğü, 

makâsıdın vesileye üstünlüğü gibidir, bu yüzden ona ikinciden daha fazla özen 

gösterilmelidir.155 

Taha Abdurrahman şer’i hükümlerin haricî cihet: fıkhî/kanuni yön ve dâhilî 

cihet: ahlâkî yön şeklinde iki kısma ayrıldığını ispatladıktan sonra iki yönü 

birleştirmenin ve aralarında ayrım yapmanın sonucunu incelemeye geçmiştir. Fıkhî‐

                                                 
150 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107. 
151 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107. 
152 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107. 
153 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107. 
154 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 107-108. 
155 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 108. 



50 

 

ahlâkî yönlerin birleştirilme durumunda orta yolcu (vasatiyye) bir yaklaşım, ayrıştırılma 

durumunda ise aşırı (tarafiyye) bir yaklaşım ortaya çıkmaktadır. 

2.2. Şer’i Hükmün Yönlerini Birleştirmek ve Orta Yolculuk (Vasatiyye) 

Taha Abdurrahman’a göre ahlâkın önemi, fıkhın öneminden daha aşağı değildir, 

hatta fıkıh ve ahlâk eşittir. Çünkü fıkhın gayesi Allah’a kulluk yoluyla insanlığı 

gerçekleştirmektir, bu da ahlâkın gayesi ile aynı olduğuna göre fıkhî fiil aslında ahlâkî 

bir fiildir. Bunun tersi de doğrudur; elimizde delil olup olmadığına bakmadan ahlâkî fiil 

aslında fıkhî bir fiildir. Çünkü bir fiilin (fıkhî) zahiri yüzü ve (bâtıni) iç yüzü 

bulunmaktadır. Fıkhî (kanuni) yüz ile ahlâkî yüz arasında amel ve düşünmede oluşan bu 

kaynaşma, biri diğerini düzelten, yoluna yönlendiren ve sınırları içinde muhafaza eden 

durumundadır.156 Dolayısıyla ahlâkî yüz, fıkhî yüzü değerlendirmektedir. Zira ilahî emir 

-şer’i hüküm- kanuni ve ahlâkî olmak üzere iki esasa dayanmaktadır. Fakat ahlâkî yön 

fıkhî yöne göre önceliğe sahiptir. Çünkü emrin -hüküm- faydası dış uygulamada değil, 

ondan kaynaklanan ahlâkî ıslahtadır.157 

Wael Hallaq, Taha Abdurrahman ile şeriat anlayışı hususunda aynı görüştedir. 

Şer‘î olanının sadece hüküm ve kanunlardan ibaret olmadığını her şeyden önce ahlâkî 

bir boyuta sahip olduğunu ifade eder. Şeriat cevheri: “Kanuni kavramlarla desteklenen 

ahlâk ilkelerinin bütününden ibarettir. Bu ahlâk kanunu, şeriatin benzersiz durumunu 

ifade eder. Bu ahlâk sisteminde kanun (vaz‘), ahlâkî teoriye tabi araçlarla oluşur, henüz 

esas gaye olan son şekle ulaşamamıştır. Dolayısıyla şeriattaki kanun, ahlâkın aracı olup 

ahlâk, kanunun aracı değildir.”158 

Taha Abdurrahman’a göre iki yön arasındaki bu karşılıklı değerlendirme, zahir 

ehli için cumud (donukluk) durumunu, batın ehli için içe dönüklük durumunu ortadan 

kaldırır, böylece amelde itidal ve düşünmede muvazene sağlanır. Bu şekilde İslami 

şeriat orta yol üzerine bina edilir.159 Bu durumda şeriatte orta yolculuk, şeriatın 

değerlerinden bir değer veya amaçlarından bir amaç olup daha ziyade değerlerinin ve 

amaçlarının en genel ve kapsamlısı konumunda olmaktadır.160 Bu maksad (şeriatte orta 

                                                 
156 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 89. 
157 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 402. 
158 Wael Hallaq, ed-Devletu’l-Müstehile el-İslâm ve’s-Seyâse ve’m’zikul’hadâdaseti’l-Ahlâki, çev. Amer 

Osman (Beyrut: el-Merkezu’l-‘Arabî li-Labhâsi ve’d-Dirâsati es-Seyâsiyye, 2014), 43-44. 
159 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 89. 
160 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 89. 



51 

 

yolculuk), şer‘î hükümleri inşa etmede en üstün maksad olmalıdır. Bu da ancak iki 

unsurun gerçekleşmesiyle elde edilebilir ki bunlar: 

1) Fıkıh ahlâk üzerine tesis edilmelidir (تأسيس الفقه على الأخلاق); kaynağı 

açısından ahlâkî değeri olmayan bir fıkhî hükme itibar edilmez. 

2) Ahlâk fıkıhla yönlendirilmelidir (تسديد الأخلاق بالفقه); fıkhî/kanuni yönü 

(illet) olmayan bir ahlâkî fiile itibar edilmez.  

Böylece orta yolculuk (vasatiyye), dört rükne dayanan genişletilmiş bir yapıya 

sahip olur. Bu rükünler: “Niyet”, “fiil”, “değer” ve “illet”. Bu açıklama doğrultusunda 

niyetsiz hiçbir fiil, yönsüz hiçbir fiil, illetsiz hiçbir yön ve değersiz hiçbir illet olmaz.161 

2.3. Şer‘i Hükmün Yönlerini Ayrıştırma ve Aşırılık (Tarafiyye) 

Taha Abdurrahman’a göre şer’î hükmün fıkhî ve ahlâkî yönleri arasındaki ayrım, 

İslam hukuk tarihinde önemli bir olay oluşturmuştur ve bu olay, Müslümanların iki 

mezhebi arasında farklılaşmaya yol açan “büyük nas fitnesi” (الفتنة النصية الكبرى) ile 

sonuçlanmıştır. Şöyle ki; 

Birinci mezhep: Şer‘î hükmün delillerinde öngörülen zahir/açık ciheti -değeri- 

alan, deliliyle bağlı olan, geçerliliği bu delilden etkilenen ve bu yönün ilgili olduğu 

ahlâkî değerleri düşünmeyen, hükmün fıkhî/kanuni cihetinin sınırlarında duran kısımdır. 

Halbuki bu meselenin kuralı: ahlâkı olmayan bir kanun/fıkıh, ruhsuz bir resim demektir. 

Taha Abdurrahman bu mezhebin aldığı bu yaklaşımı “et-Tarafiyyetü’z-Zâhiriyyeti’l-

Ğâliyye” (zahirî yönü almakta aşırılığa kaçmış olan) olarak adlandırır.162 

İkinci mezhep: Şer‘î hükmün yer veya bağlamında öngörülen değer ile kifayet 

edip, bu değerin her şeyden müstağni olduğuna inanıp, bu hükmün deliliyle ispatlanan 

vasfına ve yönüne itibar etmeyen, hükmün ahlâkî cihetinin sınırlarında duran kısımdır. 

Halbuki bu meselenin kuralı: kanunsuz (fıkıh) bir ahlâk, sınırsız bir delik demektir. 

Taha Abdurrahman bu mezhebin aldığı bu yaklaşımı “et-Tarafiyyetü’l-Bâtıniyyeti’l-

Ğâliyye” (batınî yönü almakta aşırılığa kaçmış olan) olarak adlandırır.163 

Taha Abdurrahman ister zahiri ister batıni olsun, şer’î hükmün fıkhî ve ahlâkî 

yönleri arasındaki farklılaşmadan doğan bu aşırılığın, tek bir derece olmadığını birçok 

                                                 
161 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 89-90. 
162 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 90. 
163 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 91. 



52 

 

derecelerinin olduğunu belirtmiştir. Bu dereceler arasında bahsi geçen iki mezhebin 

sadece en yüksek dereceyi temsil ettiğini vurgular. Derecelerin geri kalanı ise, karşı 

taraftan ekleme veya değiştirme yoluyla alma derecelerine göre belirlenen mezheplerle 

temsil edilirler. Bu alma derecelerine göre o mezheplerin zahiri tarafı, batıni tarafından 

daha ağır basabilir ya da onların batıni tarafı, zahiri tarafından daha ağır basabilir.164 

Dolayısıyla, zahiri mezheplerin aşırılığı, karşı ahlâkî yapıdan ödünç aldıkları 

unsurların sayısına ve türüne göre değişebilir. Onları kanuni yapısına ekleyebilir veya 

bu yapının unsurlarının yerine onları koyabilir. Bu durumda kimisi ahlâkî yapının 

“değer”, “niyet” veya “fiil” gibi bir unsurunu ekleyebilir, ya da o unsuru kanuni yapının 

bir veya iki unsuruyla değiştirebilir, kimisi de ahlâkî yapının: “Niyet” ve “değer” veya 

“niyet” ve “fiil” veya “değer” ve “fiil” unsurlarını birlikte ekleyebilir, ya da o unsurları 

kanuni yapının bir veya iki unsurunun yerine koyabilir.165 

Örneğin kıyas ehlinden bazısı hükümler için istidlâl oluşturmada nasların açık 

delaletlerinin ifade ettiği içerik ve hükümlerle yetinmemektedirler. Çünkü onlara göre 

şöyle bir kural vardır: “Şer‘î hükümlerde itibar makâsıda ve anlamlaradır, lafızlara ve 

mebâniye değildir.” Bunun üzerine sözün zahiri Şâri‘in kast ettiği anlam ile çelişirse bu 

sözün tevili Arap dili kuralları çerçevesinde bu anlama göre yapılır. Apaçıktır ki bu 

usulcüler ahlâkî yapıda ‘fiil’ unsurunu esas almaktadırlar. Zira buradaki fiil, nasların 

anlamlarını ortaya çıkarmak için nasların derinliklerine inmekle elde edilen şer‘î 

maksattan ibarettir. Böylece bu usulcülerin aşırılığı Zahirilerin aşırılığından bir veya 

birkaç derece daha azdır. Zira onlar nassın ötesine geçip hakkında nas bulunmayan 

konuda kıyas yapmaktadırlar.166 

Taha Abdurrahman Zahiri mezhebi için başka bir örnek vermektedir. Şöyle ki 

Zahiriler ‘niyet’ unsurunu ahlâkî yapıdan almışlardır. İbn Hazm bu bağlamda şöyle 

söylemektedir: “Niyet, ubudiyetin sırrı ve ruhudur. Niyetin ameldeki yeri ruhun 

bedendeki yeri gibidir. Ubudiyette ruhu olmayan bir amelin olması mümkün değildir. 

Hatta böyle bir amel bozulmuş bir ceset gibidir.”167  

                                                 
164 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 91. 
165 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 91. 
166 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 91-92. 
167 Taha Abdurrahman bu sözleri, el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm (Kahire: Zekeriya Basım, II, 706-707) adlı 

kitabından alıntılamıştır. Bkz. Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin 

Cedîd, 92. O kitabı inceledim ve Taha Abdurrahman’ın söylediklerini gösteren hiçbir şey bulamadım. 



53 

 

Öte yandan batıni mezheplerin aşırılığı, karşı fıkhî yapıdan ödünç aldıkları 

unsurların sayısına ve türüne göre değişebilir. Onları ahlâkî yapısına ekleyebilir veya bu 

yapının unsurlarının yerine onları koyabilir. Bu durumda kimisi fıkhî yapının “yön”, 

“illet” veya “kaziyye” gibi bir unsurunu ekleyebilir, ya da o unsuru ahlâkî yapının bir ya 

da iki unsurunun yerine koyabilir. Kimisi fıkhî yapının “yön” ve “illet” veya “yön” ve 

“kaziyye” veya “illet” ve “kaziyye” unsurlarını birlikte ekleyebilir, ya da o unsurları 

ahlâkî yapının bir ya da iki unsurunun yerine koyabilir.168 

Örneğin mücadele ve riyazete dalan bazı zevk ehli (sülûk adabını yerine getiren) 

kimseler Şâri‘in vacip kıldığı fiili yapma ve nehyettiği fiili terk etmekle 

yetinmemektedirler. Ayrıca Şâri‘in vacip kılmadığı şeyleri kendilerine vacip 

kılmaktadırlar ya da nehyetmediği şeyleri kendileri için yasaklamaktadırlar. Sanki 

kendileri düzenli olarak yaptıkları ibadetleri farz kılmaktadırlar ve belli birtakım güzel 

şeyleri yapmamaktadırlar. Alışılmış olan mübâh şeylerden uzak durmaktadırlar. Onlar 

böyle yaparak Yüce Allah’a itaat ettiklerini düşünmektedirler. Bunlar fıkhın iki farklı 

unsuru olan “kaziyye” ve “cihet” unsurlarını ahlâkî fiilin yerine koymuşlardır. Öyle ki 

onlar, nafileyi vacip ile değiştirmek ve mübahı haram ile değiştirmek gibi asıl ciheti 

hoşnut oldukları başka bir cihet ile değiştirmektedirler. Böylece bunların aşırılığı 

Bâtınilerin aşırılığından bir veya kaç derece daha az olmaktadır. Zira onlar, kendilerini 

daha fazla sınırlandırarak ve bazı haklarından vazgeçerek ihmal edilmiş bir yönü 

muteber kılmaktadırlar.169 

Velhasılıkelam fıkhın ve ahlâkın birleştirilmesi orta yola (vasatiyye), tefrik 

edilmesi ise aşırılığa (tarafiyye) götürür. Bu aşırılık iki türdür: zahiri aşırılık ve batıni 

aşırılık. Her aşırılık birçok derecedir. Bunun yanında orta yolculuk (vasatiyye), şer‘î 

hükmün ahlâkî ile fıkhî unsurları arasında denge sağlamakla tanımlanır. Taha 

Abdurrahman’a göre orta yolculuk (vasatiyye) -genel inanışın aksine- 

kolaylaştırmasıyla aşırılık (tarafiyye) de zorlaştırmasıyla belirlenmez, orta yolculukta 

(vasatiyye) ağırlaştırma olup aşırılıkta hafifletme olabilmektedir.170 

 

 

                                                 
168 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 92. 
169 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 92. 
170 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 93. 



54 

 

2.4. İslam’ın Modern Fıkhî Aklı 

Taha Abdurrahman’ın tasavvurunda akıl, şer‘, kalp ve duyu arasında fark yoktur. 

Daha ziyade, bu farklılıkları İslam ahlâk felsefesinin kurulmasını engelleyen bilişsel 

engeller olarak görmektedir.171 Akıl ile şer‘ arasındaki ayrım, Yunan düşüncesindeki 

Logos ile Mythos arasındaki ayrımın bir sonucudur. Taha Abdurrahman bu çerçevede 

başka bir önerme sunmuştur. İçeriği: “Aklın, insanın içeriden aldığı bir şer‘ olduğu ve 

şer‘in, dışarıdan aldığı bir akıl olduğu”dur.172 Taha Abdurrahman’a göre, akıl ve kalp 

arasındaki bu ayrım, İslam’daki dinî şe‘âir anlayışının kanunlaştırmasındaki aşırılıktan 

 sorumludur. Çünkü bu ayrım sonucunda mükellefin görünen (الغلو في تفقيه ممارسة الشعائر)

fiilleri, ahlâkî anlamlarına bakılmaksızın sadece şeriat hükümleri ışığında 

değerlendirilmektedir.173 Akıl ve duyular arasındaki ayrıma gelince, bu, aklın ilahlaşma 

 noktasına kadar kutsallaştırılmasının veya Taha Abdurrahman’ın “Akılcı (التأليه)

Putperestlik” (الوثنية العقلانية) dediği şeyin sebebidir.174 Taha Abdurrahman, bu görüşünde 

akıl ve duyu arasındaki bağlantıyı doğrulamak için birkaç meseleye dayanarak dini 

kaynak (المرجعية الدينية) edinmiş175 ve bu konudaki ahlâkî vizyonu, bir yanda aklı, diğer 

yanda şer‘ ve duyuyu birleştirerek kurmuştur.  Akıl ve şer’, A’raf Süresinin 172. ayetine 

dayanarak Şâri‘ ile akıl sahibi olan insan arasında sağlam bir anlaşma ile 

birleştirilmiştir. Akıl ve kalbin birleştirilmesi hakkında, Taha Abdurrahman’ın sunduğu 

delil ise, “Hz. Peygamber’in göğsünün yarılması olayı”dır (şakk-ı sadr). Taha 

Abdurrahman, bu olayda yaşananların Hz. Peygamber’i Temizleyci Bir Ahlâk ( أخلاقا

 sahibi kıldığını düşünür. Taha Abdurrahman, akıl ve duyunun birleştirilme (تطهيرية

gerekçesini, Hz. Peygamber’in hicretin ikinci yılında Kur’an’ın emriyle kıbleyi 

çevirdiği tarihi olaya bağlamıştır. Taha Abdurrahman, bu olayı Hareket İçeren Ahlâkî 

Bir Olay (  حدث أخلاقي حركي) olarak görür. Ona göre İşarî Ahlâk (أخلاق إشارية) vasfını 

                                                 
171 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 149-156.  

ة على لمانية مؤسسعفلسفة  هنا إلى أن الفلسفة الائتمانية عند عبد الرحمن مؤسسة على "العقل المؤيد" أو العقل الصوفي في مقابل أينشير 

 "العقل المجرد" أو العقل العلمي الحديث. 

Mücerret Akıl, Müsedded Akıl ve Müeyyed Akıl hakkında daha açıklamalar için bkz. el-‘Amelu’d-Dînî 

ve Tecdîdu’l-‘Akl (Rabat: el-Merkezu’s-Sekâfî el-Arabî, 1997), 46-150. 
172 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 151. 
173 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 153. 
174 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 155. 
175 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 154. 



55 

 

taşıyan bu olay, Müslümanı namazlarında Kıblenin Somutlaştırılmasından (محسوسية القبلة) 

İbadetin Makullüğüne (معقولية التعبد) götürmektedir176. 

Yukarıda verdiğimiz bilgilerden hareketle denilebilir ki, çağdaş fıkhî akıl, şer’î 

hükmün fıkhî ve ahlâkî yönlerini birbirinden ayırdığında, fıkıh anlayışı değer açısından 

afete uğramıştır. Çünkü fıkıhçıların ilgisi, şer’î hükmün fıkhî/kanuni cihetine 

odaklanmıştır. Ahlâkî ciheti ihmal edilmese de onun aynı ilgiyi görmediği ortadadır . 

Bu ihmalkarlık fıkıh ilminin, sembolik ilişkileri araştıran alet ilmine dönüşmesine yol 

açmıştır ve şer’in ruhundan ve maksatlarından uzak kalarak zahiri tarafı cumud/donuk 

bakışla düşünmesine sebep olmuştur.177 

Bu dönüşüm bağlamında, fıkıh anlayışının -Taha Abdurrahman’ın görüşüne 

göre- iki dönem arasında gidip geldiği görülür. 

1. Affedici Dönem طور العفوي()ال : Bu dönem, dinin manaları ile ilgili içerdiği 

ruhî fıtrattan çıkmış olan ‘Dinamik Fıkıh’ (الفقه الحي) veya ‘Ruhanî Fıkıh’ ( الفقه

 .tarafından ortaya çıkarılmıştır (الروحي

2. Yasa Dönemi (الطور التقني): Bu dönem, nefsî yapıdan kaynaklanan ve ruhî 

fıtratı örten ‘Nefsî Fıkıh’ (الفقه النفسي) diye de isimlendirilen ‘Yapay Fıkıh’ 

 tarafından ortaya çıkarılmıştır.179 178(الفقه الصناعي)

Taha Abdurrahman’a göre Dinamik Fıkıh, ahlâkî tarafı asıl, kanunî tarafı bir fer‘ 

olarak göz önüne alıp ikisini ibadet ve muamelat alanlarında birleştirmiştir. Sına‘î Fıkıh 

ise sadece munzabıt olan kanunî ciheti dikkate alarak kaynağı fıtrat olan ahlâkî cihetten 

kurtulduğunda mekanizmalarını geliştirebilir, kurallarını koyabilir ve delillerini 

sıralayabilir.180 

Yapay Fıkıh ilahi emirlerin/şer‘î hükümlerin fıkhî/hukuki yönüyle yetinince 

Taha Abdurrahman’a göre bu fıkıh özel bir maddeye dönüşmüştür. Burada fakihler ana 

naslarla iş yapmaya özen göstermişlerdir. Aynı şekilde fakihler, fıkhî hükümlerden 

                                                 
176 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 158-167. 
177 Abdurrahman, Suğur’l-Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, (Rabat: 

Menşüret Merkezu Meğarip, 2018), 116. 
178 Taha Abdurrahman, dinamik fıkıh ve yapay fıkıh ile ilgili görüşlerini şia fıkıh anlayışını 

değerlendirirken ele almıştır. 
179 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 404. “Ruhanî Fıtrat” ve 

“Nefsî Oran” arasındaki fark hakkında daha fazla ayrıntı için 91-179. 
180 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 404. 



56 

 

kanunlaşan teâmül ile ulaşıldığı ölçüde ta’abbüdî ve tedbîrî181 davranışları belirlemeye 

özen göstermişlerdir (iştirâka karşı ihtisâs).182 Ayrıca amelî sünnet, artık fıkıhta önemli 

konumda yer almamaktadır. Artık kavlî sünnet ön sırada yer almaktadır. Bu da takdirî 

fıkhın inşa edilmesine yol açmıştır. Öyle ki durum fürû-i fıkıhta abartıya gitmeye kadar 

varmıştır (amele karşı söz).183 Bu fıkıh; ibadet edilmesi ve ritüellerin toplumsal 

uygulamasının kanunlaştırılması için toplumsal olguları güçlendirmeye çalışmaktadır. 

Bu fıkhın hedefi var olan toplumsal ve siyasal konumu tespit etmektir (bireye karşı 

toplum).184 Bu fıkıh bireyin iç dünyasını tezkiye etmeye önem vermez. Sadece onun dış 

davranışlarını kontrol altına almakla ilgilenir. Amelleri değerlendirmede daha önce 

temel hedef bâtın iken artık zâhir olmuştur. Bu fıkıh ibadet etmek için belirlenen 

ritüeller ve zahir resimlerle ilgilenmektedir (bâtına karşı zâhir).185 

Özetle Yapay Fıkıh, temelde üç noktadan ibarettir: 

1. Yalnızca uzmanlaşmış kişilerin uğraştığı kanunî bir ilimdir. 

2. Toplumla alakalı hususlarla ilgilenir. 

3. Yalnızca sözlere bakar ve amellerin suretiyle ilgilenir.186 

Taha Abdurrahman’ın yeni İslam düşünce krizinin özelliklerini tespit etme 

çalışması çerçevesinde bakıldığında Kanuni Fıkıh (الفقه التقنني) ile Ta‘arrüfî Fıkıh (ahlâkî 

fıkıh) arasında apaçık bir şekilde farklılıklar bulunduğu görülmektedir. 

Kanuni Fıkıh187: Şer‘î emirlerdeki zorunlu ilişki olgusu üzerinde donuklaşmak 

suretiyle bu şer‘î emirleri kanunlaştırmakla ilgilenmektedir. Emir ilişkisinde zorunluluk 

 ve mecburiyet yönü üzerinde yoğunlaşmaktadır. İnsanın İlah ile ilişkisinin (القهري)

şartlarını ve bağlamlarını dikkate almamaktadır. Bu fıkıh emirlerin emir olma olgusu 

üzerinde durmakla sınırlı kalmaktadır. İlahi emri, temeli iradeyi yönetmeye dayanan 

beşeri emrin gereğine uygun kılmaktadır.188 Bu fıkıh, şeriatın insan davranışı için belli 

                                                 
181 Muhtemelen bu ifade ile fakihlerin muamelat alanında toplumu idare etmeye yönelik hükümleri 

kastedilmiştir.  
182 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 403. 
183 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 403. 
184 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 403. 
185 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 403. 
186 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 404-405.  
187 Taha Abdurrahman, bu ismi Vehhâbi fıkhî yönelimi veya akla vermiştir. Abdurrahman, Suğur’l-

Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, 115. 
188 Abdurrahman, Suğur’l-Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, 175. 



57 

 

bir kanuni konum oluşturmaya çalışmadığını göz ardı etmektedir ki vaz‘î kanunda 

durum bu şekildedir. Hatta şeriat sınırları zıt olan bir emriyyedir (emredici olma). Onun 

hedefi insanların haksız kararlarına karşı alternatif önlemler koymak suretiyle insanlığın 

haksız emirlerine engel olmaktır.189 

Ta‘arrüfî Fıkıh190: Şer‘î hükümlerin sadece fıkhî yönleriyle ilgilenmek yerine bu 

hükümleri, içlerinde bulunan ahlâkî değerlere nispet etmekle ilgilenmektedir. Taha 

Abdurrahman’a göre bu tür fıkıh; ilahi emirlerin bunlardan zorunluluk niteliğini 

kaldıran İ’timânî Sıfatlardan191 meydana geldiğini kabul etmektedir. Zira emirler 

zorunlu değil istemli olmaktadır. İlahi emir; insanı arzulardan özgürleştirecek şekilde 

insanın iradesine egemen olmuyor. Ayrıca bu fıkıh emirlerin sebeplerini ve şartlarını 

tespit etmektedir. Bu emirlerin ruhlarını ortaya koymaktadır ki bu ruhlar bu emirlerin 

içinde bulunan doğru değerlerdir.192 

Taha Abdurrahman, fıkıhçıların ve usulcülerin fıkhı, Kanunsal (الصناعي التقنني) 

boyuta hasrettiğini düşünür. Ona göre onlar, ta‘lîl bölümünde akıl, ma‘kûl ve aklın 

manalarını ele aldılar ve kalbi sadece i‘tikat mahalline (محل الاعتقاد) ve niyete hasrettiler, 

bunun neticesinde ise akıl ile kalb arasında ayrılık ortaya çıktı.193 

Bu da hükümlerin ve bu hükümlere delalet eden emirlerin anlamları ve bunların 

içinde gizli olan maksatlar hiçbir şekilde düşünülmeden ve İslam şeriatının maksatlarına 

apaçık bir şekilde muhalefet edilerek bu şer‘î hükümlerde ve emirlerde bulunan ahlâkî 

değerlerin neredeyse tümü ihmal edilerek fıkhın; sadece ilahi emirlerin şekilleri ve 

zahirleriyle bağlantılı olmasına ve dinin tümünün emir yönüne indirgenmesine yol 

açmaktadır. 

Böylece bu düşünce ehli iki tehlikeye düşmüşlerdir: İlki ahlâkı, mükelleflerin 

fiillerinin muayyen bir kısmı ile sınırlamaları ki bu, ahlâkın hakikatinin gerçek 

manasının bilinmemesi anlamına gelmektedir. İkincisi ise, ahlâkın tamamlayıcı 

                                                 
189 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 380. 
190 Taha Abdurrahman çözüm olarak, el-Aklü’l-Fıhkî’t-Ta’ârrufî öne sürmüş olup, et-Ta’ârruf’un anlamı, 

Allah’ın Güzel Esmâ’sının işaret ettiği sıfatları vasıtasıyla bilgi edinmesidir. Abdurrahman, Suğur’l-

Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, 116. 
191 Taha Abdurrahman, İlahî sıfatları, İ-‘timanî sıfatları olarak adlandırır. Çünkü Cenab-ı Hak, Ahzab 

Suresi 72. ayetinde bizlere, insanoğlunun değerini bilmeyi ve onun altında tecelli eden değerlerle 

mümkün olduğunca hareket etmeye emanet etmiştir. Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî 

ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- İ’timânî, 17. 
192 Abdurrahman, Suğur’l-Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, 177-178. 
193 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 152. 



58 

 

maksatlardan (المقاصد الكمالية) biri olarak görülmesi ki bu, dinin hakikatinin yanlış 

anlaşılmış olması anlamına gelmektedir194. 

Bu bağlamdaki analizden hareket ederek Taha Abdurrahman, çağdaş fıkhî akıl 

krizinin çözümünün İ’timânî bir çözüm olması gerektiğini düşünür. Ona göre insanın 

ilahî emirler ve hükümlerle olan ilişkisi, mecburiyete dayalı bir maddi menfaat üzerine 

alışveriş ile ilgili bir ilişki olmayıp -batının vaz‘î hukukunda olduğu gibi- değerler 

bahsine ehemmiyetinin emirler bahsine ehemmiyetine göre önceliğe sahip olduğu 

ilkesine dayanan bir ilişkidir. Taha Abdurrahman’a göre emirlerle iştigal etmek, zaruri 

olarak o emirlerin içerdiği değerlerle iştigal etmeyi gerektirmez; emirlerden istifade 

edilmesi için değerlerle iştigal etmek gerekir.195 

2.5. İlâhi el-İ’timâr ve el-İ’timân Arasında Fakih 

Taha Abdurrahman, ‘el-İ’timâr’ kavramını, bir şey emretme manasına delalet 

eden ‘el-emr’ kelimesinden türetmiştir. ‘el-İ’timân’ kavramını ise Ahzâb Suresi 72. 

ayette geçen ‘emanet’ kelimesinden türetmiştir.196 İki terime “fıkıh” kavramı 

eklendiğinde “el-Fıkhu’l-İ’timârî” ve “el-Fıkhu’l-İ’timânî” olmaktadır. el-Fıkhu’l-

İ’timârî, Taha Abdurrahman’a göre şer‘î hükümlerin zahirî boyutu ile ilgili olan 

teklif/zorlama cihetinin öne çıktığı –yani edânın  (bir görevin yerine getirilmesi) 

biçimleri altına alıp ‘emirler’e dayanarak Allah’ın adı olan ‘el-êmir’ (emir veren) ile 

uğraşan- bir fıkıhtır. Zira bir teklif var olup onunla, mükellefin sorumlu tutulduğu 

manalara i’timân olmaz. Bunun yanında el-Fıkhu’l-İ’timârî’nin konusu, şer‘î hükümleri 

istinbat etmektir.197 el-Fıkhu’l-İ’timânî ise şer’î hükümlerin içerdiği ahlâkî değerlere 

                                                 
194 Abdurrahman, Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l-Ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye, 153. 
195 Abdurrahman, Suğur’l-Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, 178. 
196  

فها بقوله: "الأمانة هي العبادة التي تسََ  اختيار والتي  الأعمال عن عُ كلبعد تفسير عبد الرحمن طه كلمة "الأمانة" وفق ما يقتضيه السياق عر 

 ."الا حيازة معه

Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- İ’timânî, 

51. 

ع ارة عن ودائهو عب ويقول في موضع آخر: "إن الائتمان عبارة عن إيداع رعاية، بحيث يكون كل ما خلق الله جل جلاله من أجل الإنسان

 روحي ينبني ن اتصالكيف يشاء، ويتحقق بها كيف يشاء؛ شريطة أن يصون حقوقها". كما يقول: "الائتمان عبارة عأودعها إياه، يمتلكها 

يف الوجودي على ي فيه التكلا ينبنفيه التَّخَلُّق الخارجي على التَّخَلُّق الداخلي، جاعلا ظاهر الصلة بالإنسان يزدوج بباطن الصلة بالله، كم

 حق الاختيار يزدوج بواجب الاضطرار". التكليف الشهودي، جاعلا

Taha, Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 474-476. 

 
197 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 21. 



59 

 

bağlı olan emanet cihetinin öne çıktığı bir fıkıhtır. Binaenaleyh, el-Fıkhu’l-İ’timânî’nin 

konusu, bu ahlâkî değerleri istinbât etmektir.198 

Taha Abdurrahman, fakihin, şer‘ hakkındaki düşünmesinin üç açıdan olduğuna 

işaret etmektedir. Şöyle ki;  

1. İçtihadî bakış: Tafsilî delillerden şer’î hükümler istinbat etmekle ilgilenen 

fakihin bakışıdır. el-Fakihü’l-İ’timârî bunu araştırır.199 

2. Usûlî bakış: Fakihin şer’î hükümleri çıkarmakta takip ettiği istinbat 

metotlarıyla belirlenen usuller ve genel kaideleri araştıran fakihin 

bakışıdır.200 

3. Düşünsel bakış: Bu düşünme iki türlüdür: ilki en-Nazaru’l-İ’timârî: “el-

Amiriyyetü’l ilahiyye”, “emriyyetü’l-Ahkâm” ve “sem’iyyetü’l-evamir” gibi 

şer’î hükümlerin zahiri üzerine bina edilen genel kaideleri araştıran 

düşünmedir.201 İkincisi en-Nazaru’l-İ’timânî: “eş-Şehadetü’l ilahiyye”, 

“İ’timâniyyetü’l-kıyem” ve “Şühüdiyyetü’l-êmir” gibi şer’î hükümlerin 

içerdiği ahlâkî değerler üzerine bina edilen genel kaideleri araştıran 

düşünmedir.202 Bu çerçevede Taha Abdurrahman, mülkî alem ilkelerinin, 

melekut alemi ilkelerine tabi olmasını dikkate alarak en-Nazaru’l-

İ’timârî’nin, en-Nazaru’l-İ’timânî’nin bir dalı olduğunu belirtmektedir.203 

Burada melekutî ilkeleri zikretmekte fayda var. 

Melekutî ilkeler: 

A. Şehâdet İlkesi: Bu i’timânî ilke, A‘raf Suresi’nin 172-174. ayetlerinden 

çıkarılan “Melekut Şahitliği Misakı”ndan alınmıştır. Şöyle ki; Taha 

Abdurrahman’a göre ‘şehâdet’in bütün manalarını -insanın Allah’ın birliğini 

                                                 
198 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 21. 
199 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 21. 
200 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 21. 
201 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 21, 24. 
202 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 21, 24. 
203 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 33-57. Taha Abdurrahman, “Dünya” yerine “Mülkî İdrak”ı, “Gayb Alemi” yerine “Melekutî 

idrak”ı koymuş ve bunları Kur’an sözlüğünden almıştır. 



60 

 

tasdik ettiği gayb alemindeki ve dünyadaki şehadeti, Hâlik’ın bu şehadete 

şahitliği, şahsın kendisine ve başkasına şahitliği, gerçeği anlamak amacıyla 

bakmak ve şahit olmak- itibara aldığımızda bu ilke insana fıtratını geri 

kazandırıp varlığının hakikatini elde ettirmektedir. Dolayısıyla ‘Gayrilik’ 

(yani bir başkasının ona şahitlik etmesi; bu başkası, Allah, Resul, yakındaki 

bir insan, uzaktaki bir insan, insanın organları ve diğer kâinat olabilir) ile 

birleşmiş olan i’timân kimliği, mücerret kimlikten üstündür. Hatta İ’timân 

kimliği, ‘Gayrilik’ üzerine bina edilmektedir. Çünkü Taha Abdurrahman’a 

göre emanet aleminde bütün mevcudat şahitlik hakkına sahiptir.204 

B. Emanet İlkesi: Bu i’timânî ilke, Ahzab Suresi’nin 72-73. ayetlerinden 

çıkarılan “Melekutî İ’timân Misakı”ndan alınmıştır. Şöyle ki; Taha 

Abdurrahman’a göre bu ilkeden hareketle bütün mevcudat, insana bir 

emanettir. Bu yüzden insan “malik olma” ruhundan soyutlanır ve aklının ona 

gerekli kıldığı bütün sorumlulukları yüklenir. Nitekim emanet ilkesi, bir şey, 

akıl mesuliyetini idrak ettiği zaman zıddıyla cem olmamasını 

gerektirmektedir.205 

C. Tezkiye İlkesi: Taha Abdurrahman, bu ilkeyi, Bakara Suresi’nin 151-152. 

ayetlerinden çıkarmıştır. Şöyle ki; bu ilke, Allah’ın rızasını talep etmek 

gayesiyle indirilen ahlâkî değerler ile manevi hususları insanın nefsinde 

gerçekleştirmesini gerektirir. Buna göre tezkiye hem fertlerde hem de 

toplumlarda ahlâkî olanakları ve manevî cevherleri inkişaf ettirmektir; çünkü 

ancak o, fertler insanın diğer bütün varlıklardan ayrıldığı insaniyetlerini 

yüceltecektir. Ayrıca tezkiye, sosyal afetlere ve evrensel ahlâkî ve manevi 

afetlere karşı koyabilme gücüne sahiptir.206 

 

 

 

                                                 
204 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 47-49; Bü’sü’d-Dehrâniyye en-Nakdu’l-İ’timani li Fasli’l-Ahlâk ‘ani’d-Din, 14-15. 
205 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 49-54; Bü’sü’d-Dehrâniyye en-Nakdu’l-İ’timani li Fasli’l-Ahlâk ‘ani’d-Din, 15-16. 
206 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 54-56; Bü’sü’d-Dehrâniyye en-Nakdu’l-İ’timani li Fasli’l-Ahlâk ‘ani’d-Din, 16-18. 



61 

 

2.5.1. İ’timârî Fıkıh 

Taha Abdurrahman, el-Fakihü’l-İ’timârî’nin Kur’an’a bir “teşrî‘/yasa kitabı” 

olarak baktığını düşünür.207 Ona göre yasa aslında mülk aleminin bir suretidir. Bu suret, 

zahiri hükümlerle yetinmekle birlikte kendini dünyaya (mülk dünyası) hasreden 

“Yürüyen İnsan” (الإنسان المسري) tarafından yerine getirilir. Buna göre el-Fakihü’l-

İ’timârî, “haiz olma (bir malın mülkiyet altına alınması) arzusunu (شهوة الاحتياز) kontrol 

eden şer‘î hükümler hakkında düşünen”dir ya da “bu haiz olma arzusunu kontrol eden 

hükümlerin âlimi”dir.208 Binaenaleyh sadece bu arzunun ihlal edilmemesi veya 

tartışılmamasını gerektiren sınırlar koyan, hükümleri çıkarmak ve sıralamakla ilgilenen 

bir fakih “İhtiyâzî Fakih” konumundadır.209 Taha Abdurrahman’a göre hiyâze 

(zilyetlik), muamelatta olduğu gibi ibadetlerde de bulunmaktadır. Zira mükellef, tabiatı 

gereği ibadeti kendisine ait gibi davranır hatta o ibadetiyle aldanma noktasına 

gelebilir.210 el-Fakihü’l-İ’timârî tarafından açıklığa kavuşturulan hükümlerin zahirî şekli 

nedeniyle, el-Fakihü’l-İ’timârî düşüncesinde bu hükümlerle amel etmek yoktur. Çünkü 

bu hükümlerle amel etmesi onun tercihi olup düşünmesinin bir parçası değildir. Aynı 

şekilde bu hükümlerle amel etmek diğer mükelleflere de geçerli olup hâkime, onların 

amellerine hüküm verme ve yöneticiye bu hükmü yürütme yetkisini bırakır.211 

Taha Abdurrahman, zahirî fıkhın temelinin mezhepleşme olduğunu düşünür, 

mezhepleşme ise temel meselelerde özel kavram ve istidlal etmelerden oluşan bir 

sistemdir. Başka bir deyişle mezhepleşme, amelî değil teorik araçlardan -kavram, 

yöntem ve mesele- ibarettir. Bunun yanında tüm dini fıkha yasal biçimiyle 

döndürmekle, dinin yalnızca zorunlu yönüne indirgenmesi hissedilir.212 Taha 

Abdurrahman’a göre bundan hareketle şer’î hükmün -farz, haram, mubah, mekruh ve 

mendup- ahlâkî değil, hukukî değerler olduğu sonucu çıkar. Hukukî değerler, disiplinsiz 

                                                 
207 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 83. 
208 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 85-86. 
209 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 84. 
210 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 84. 
211 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 23, 83. 
212 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 83. 



62 

 

örnekler değil, disiplinli tatbikî kriterler olup bu kanunî değerler, kurallı işlevsel 

ölçülerden ibarettir. Kuralsız örnek alınan davranışlar değildir. Bu kanunî değerlerden 

maksat, terk veya alma seçeneklerini sunmak için hükümleri sıralamaktır. Adalet, iffet 

ve isâr gibi değerleri gerçekleştirmekle şahsın durumunu düzelteceği davranışlardaki 

değerleri teşhis etme değildir.213 

2.5.2. İ’timânî Fıkıh 

Taha Abdurrahman el-Fakihü’l-İ’timânî’nin ise Kur’an’a bir 

“Tahlîk/Ahlaklandırma Kitabı” olarak baktığını düşünür. Ona göre ahlaklandırma 

aslında melekutun (gayb alemi) bir surettir. Bu suret, yaşantısını gayb alemine hasreden 

“Yükselen İnsan” (الإنسان العارج) (Allah katına çıkış yapan insan) tarafından yerine 

getirilir. Buna göre el-Fakihü’l-İ’timânî, “şer’î hükümlerin dayandığı ve onların emanet 

niteliğini belirleyen ahlâkî değerler hakkında düşünen”dir ya da “bu i’timânî değerlerin 

âlimi”dir.214 Binaenaleyh emanet açısından düşünen fakih, bu ahlâkî değerleri çıkarmak 

için esmâ-i hüsnâ’da celâlî ve cemâlî bir bakışla düşünerek hem i’timânî hem de 

melekutî sıfatlara sahip olacaktır. Dolayısıyla fıkhın sadece es-Sem‘ ve icâb’ı birleştiren 

celâlî anlayış üzerine bina edilmesi yerine, es-Sem‘ ve el-Basar’ı (hakikati keşfetme, 

idrak etme ya da bir şeyin iç yüzüne vâkıf olma) birleştiren cemâlî anlayış üzerine bina 

edilmesi ve “zorunlu emir” yanında emaneti yüklenme vasfının dayandığı ihtiyâr’ı 

yeniden ele alması gerekir. Böylece fıkıh, mülkî yapısının oturması için melekutî 

sebepleri elde etmiş olur.215 Anlaşılan o ki, el-Fakihü’l-İ’timârî, “el-Amiriyyetü’l 

ilahiyye”nin (İlahî Âmirliğin) celâlî vasfına bakarken el-Fakihü’l-İ’timânî, “eş-

Şehadetü’l ilahiyye”nin (ilahi şahitliği) cemâlî vasfına bakmaktadır. Nitekim el-

Fakihü’l-İ’timârî ve el-Fakihü’l-İ’timânî, İlahî Âmirliğin bilinmesini isteme hususunda 

aynı görüşte olsalar bile, onu idrak açısından farklılar; İlkinin ilahî anlayışı, darlık, 

davranışlara tutuculuk şeklinde yansıyan celâli bir tasavvurdur. İkincinin ilahî anlayışı 

ise akla genişlik, davranışlara yumuşaklık şeklinde yansıyan cemâlî bir tasavvurdur.216 

                                                 
213 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 86. 
214 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 85-86. 
215 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 91, 96. 
216 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 95-96. 



63 

 

Taha Abdurrahman’ın, Fakihin “İlahî Âmirlik” ile meşgulken takip etmesini zorunlu 

kıldığı yöntem nedir? 

Taha Abdurrahman, fıkıhçının i’timânî olabilmesi için İlahî Âmirliğin İlahî 

Rahmete217 dayanan İlahî Şahadetliğe tabi olduğunu göz önünde bulundurarak ele 

almasını ve şer’î hükümleri zapt edecek olan iki mekanizma ortaya çıkarması 

gerektiğini düşünür ki bunlar, hükümlere merhamet ile bakma mekanizması ve 

hükümlere tezyîl yapma mekanizmasıdır. 

2.5.2.1. Hükümlere Merhamet ile Bakma Mekanizması 

Fakih, Kur’an veya Sünnet’te öngörülen hükümle meşgulken bu hükmün üzerine 

bina edildiği ve Taha Abdurrahman’ın “Açık Merhametli Asıl” (الأساس الرحموتي الصريح) 

olarak adlandırdığı şeyi çıkarması gerekir. Taha Abdurrahman’a göre fakihin, bir hükme 

kıyas yaparken Açık Merhametli Asıl ile yapması, başka hükümleri de onunla istinbat 

etmesi, açık merhametli asılın şart koşulmaması durumunda o hükmün altında zorunlu 

olarak zımni şekilde var olan merhamet yönünü araması ve nastan istinbat ve ictihad 

etmesi söz konusu olduğunda nasta yer alan merhametli asıl üzerine bina etmenin yanı 

sıra, elde ettiği hükmün, mükellefe emir veren Allah’ın hükmünden daha merhametli 

olmayacağını dikkate almak suretiyle kendi hükmüyle İslam ümmetinde rahmeti geniş 

bir şekilde gerçekleştirmeye çaba göstermesi gerekmektedir.218 Bu bağlamda Taha 

Abdurrahman, ilahî emir ve hükümlerin, uygulama bakımından beşerî emir ve 

hükümlerden farklı olduğunu (beşerî emir ve hükümler, koyucusundan bağımsız olduğu 

için hak ve adaletin gerçekleşmesini daha fazla sağlayabilir) ve ilâhî emir ve 

hükümlerin, menşei olan ve sonsuz Allah’ın güzel isimlerinde tecelli eden Açık 

Merhametli Değerleri (معان رحموتية صريحة) içerdiğini belirtir. Dolayısıyla mükellefin 

rahmet içeren değerleri gerçekleştirme arayışı, onun kökeninin merhametini bilmesini 

gerektirir ve onun hakkında ne kadar çok şey bilirse, ortaya koyduğu değerlerin 

                                                 
217 Taha Abdurrahman’ın er-Râhimiyye terimi “tüm değerlerin mutlak surette en mükemmeli” olarak 

gördüğü ilahi sıfat olan “Rahmân”dan türetmiştir. Abdurrahman, Ruhu’l-Hadâse, el-Medhâl ilâ Te’sisi’l-

Hadâseti’l-İslamiyye, (Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfî el-Arabî, 2006), 245. 
218 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 96-97. 



64 

 

hakikatini de o kadar çok bilir. Böylece mükellefin maksadı, emir veren Allah’ın en 

üstün merhametini idrak etmek olur.219  

Ancak emir verenle olan bu idrakî ve amelî bağlantı, el-Fakihü’l-İ’timârî ile 

bağlantıya aktarılmıştır. Taha Abdurrahman’a göre fukâhânın “Fıkhı, tafsili delillerden 

hükümlerin nasıl elde edileceğini bilme” şeklinde tarif etmesi de buna katkıda 

bulunmuştur. Bunun sonucu ise mükellefler, el-Fakihü’l-İ’timârî olmadan, bu 

hükümlerin içerdiği değerleri bilmenin ve gerektirdiği şekilde amel etmenin bir yolu 

olmayacağına inanır oldular. Taha Abdurrahman’a göre bu inanç, el-Fakihü’l-

İ’timârî’nin değerlere sahip olma/haiz olma iddiası ve istinbat ve fetvalarında dilediği 

gibi tasarruf etmesi göz önünde bulundurulduğunda değerler bilgisine varması açısından 

doğru olmakla birlikte, bu değerlerin emanet edildiği (Ahzâb, 72.) dikkate alındığında 

doğru değildir. Zira emanet anlayışı, el-Fakihü’l-İ’timârî’yi, mükellefleri fetva 

yükümlülüğüne bağlı olmaktan, emir veren Allah’ın Şahadetliğine bağlı olmaya 

yükseltmeye mecbur kılmaktadır. Ona göre mükelleflerin kalpleri Allah’ın isimlerinden 

(esmâ-i hüsnâ) “Semî‘” ve “Basîr” isimlerinin mânâlarıyla dolu olunca, fakih onlara 

fetva vermiş olsa da mükellefin bütün varlığıyla rabbinin şahitliğine yönelmesi onu 

kendi nefsinin fakihi kılar.220 

Nitekim değerleri bu şekilde bilmenin sonucu ilahi yükseliştir. Yani mükellefin 

ruhu, manevî mertebelerde melekut (gayb) alemine yükselir. Bu yükseliş, değerlerin aslı 

olan emir veren Allah’ın vasıtasıyla olmaktadır.221 

2.5.2.2. Hükümlere Tezyîl Yapma Mekanizması 

 Kur’an, ehl-i belâgat’ın “tezyîl” dediği şeyin özelliğine sahiptir. Bedrüddîn ez-

Zerkeşî vb. birçok âlimin de zikrettiği gibi “tezyîl mübelağa sıyğasındaki ‘zeyyele’ ( َذيََّل) 

fiilinin masdarıdır. Lügat manası, bir şeyi diğer bir şeye eklemektir. Istılah manası ise 

anlamayan için manayı açığa çıkaran, anlayan için ise daha açığa kavuşturan bir delil 

gibi olsun diye bir kelâmın tamamlanmasından sonra o kelâmın mefhum veya mantuk 

                                                 
219 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 97. 
220 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 98. 
221 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 99-100. 



65 

 

delâletini gerçekleştirmek için birinciyle aynı manada müstakil bir kelâm 

getirmektir.”222 

Taha Abdurrahman, bu anlamdaki tezyîli “Vaslî Tezyîl” (التذييل الوصلي) olarak 

adlandırır. Kur’an-ı Kerim’de esmâ-i hüsnâ ile ilgili birçok örneği bulunur.223 Taha 

Abdurrahman, ehl-i belâgat’ın bu türü ıtnâbın bir çeşidi olarak nitelendirmesini doğru 

bulmamaktadır. Çünkü tezyîl, bu manasıyla Kur’an’a has bir özellik olup beyan 

işleviyle beraber insanın kâmil olması için gerekli olan ahlâkî bir işlevi de vardır.  

Taha Abdurrahman, ehl-i belâgat’ın “fâsıla” diye isimlendirdiği terimi “Hatmî 

Tezyîl” (الختمي التذييل) olarak adlandırır. Fâsılanın manası ise şiirdeki kafiye gibi olan 

ayetlerin son kelimeleridir.224 Kur’an-ı Kerim’de esmâ-i hüsnâ ile ilgili birçok örneği de 

bulunur.225 Taha Abdurrahman, ehl-i belâgat’ın bu türü de fâsıla olarak nitelendirmesini 

doğru bulmamaktadır. Çünkü bu vasıf onun fazladan bir söz olduğunu hissettirir.  

Taha Abdurrahman, Vaslî veya Hatmî olan Kur’an’ın tezyîli üzerinde tefekkür 

edildiğinde hüküm bilgisinin, “İlâhî Rahmet”e (الراحمية الإلهية) dayanan esmâ-i hüsnâ’nın 

bilgisine tabi olduğuna delalet etmesinin idrak edileceğini düşünür.226 Ona göre 

fukaha’l-İ’timârî (mütekaddimûn ve müteahhirûn) bu meseleyi araştırmayı kendilerini 

ilgilendirmediği gerekçesiyle ihmal etmişlerdir. Halbuki fakih bu meseleyle meşgul 

olduğunda hükümleri bilmenin Esmâ-i Hüsnâ’yı bilmeye bağlı olduğunu öğrenir. Bu 

durum hükümleri, o hükümleri indiren Yüce Allah’a dayandırmayı gerektirir. Bu 

istinbâtî bir dayandırmanın yanı sıra istişhâdî bir dayandırmadır. Taha Abdurrahman’a 

göre istişhâdî dayandırma şudur: Fakihin, mükellefe ya da fetva isteyen kimseye hükmü 

gösterdiği ölçüde Yüce Münzil’i (hükümleri indiren Allah) göstermesidir. Yani fakih, 

sanki İlah olan bu Münzil’i bu mükellefe şahit kılmaktadır. Öyle ki fetva isteyen kimse 

bu şahitliğin varlığını kesin olarak bildiğinde hükmü, onda içtihat eden fakihe değil, 

                                                 
222 Ebû Abdillâh Bedrüddîn ez-Zerkeşî eş-Şâfiî, el-Bahru’l-Muhît fî Usûli’l-Fikh, (kâhire: Dâru’l-Kütübî, 

1994) III, 68; Ebû Bekr el-Bâkıllânî, İ’câzü’l-Ḳur’ân, thk: es-Seyyid Ahmed Sakır (Kahire: Dâru’l-

Ma’ârif, 1997), 102; Ebû Hilâl el-Askerî, Kitâbü’s-Sınâ’ateyn: el-kitâbe ve’ş-şi’r, thk: Ali Muhammed el-

Bâvî - Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim (Beyrut: el-Mektebetü’l-‘Ânsariyye, 1998), 373. 
223 Bakara, 2/190,194, 199, 216; Mâide, 5/7; Tevbe, 9/111.  
224 Celâleddin es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Ḳur’ân, nşr: Muhammed Ebü’l-Fazl (Kahire, by, 1984) III, 

332; el-Bâkıllânî, İ’câzü’l-Ḳur’ân, 59, 80. ez-Zerkeşî, el-Bahru’l-Muhît fî Usûli’l-Fikh, I, 54. 
225 Bakara, 2/110; Nisâ’, 4/43; A‘râf, 6/55; Tevbe, 9/36.   
226 Taha Abdurrahman nezdinde bu tesis delili, “er-Rahim” isminin tezyîl âyetlerde diğer esmâ-i Hüsnâ’e 

göre daha çok zikredilmesidir. Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî 

-1- Usulu’n-Nazari’l- İ’timânî, 107. 



66 

 

hükmün Yüce Münzil’ine (hükmü indiren Allah) nispet eder ve bu hükümle amel ettiği 

zaman Yüce Allah’a karşı ihlaslı bir şekilde davranır.227 

İ’timânî fakih Âmir’i (hükümleri emreden Şâri‘) tanımakla meşgul olmayı 

içtihatlarında emirleri öğrenmekle meşgul olmanın önüne alır. Taha Abdurrahman’a 

göre i’timânî fakihin görüşü iki açıdan doğrudur. 

1) Zamansal öncelik yönü: Şöyle ki Peygamber (s.a.v.) Mekke döneminde 

Yüce Âmir’in sıfatlarını insanlara öğretmekle işe başlamıştır. Daha sonra 

Medine döneminde onları Allah’ın emirlerini yerine getirmeye davet etmeye 

başlamıştır. Eğer Peygamber (s.a.v.) kendisine tabi olanları ilk cahiliyeden 

kurtarmışsa buna kıyasla fakih de fetva isteyen kimseyi dini cehaletten 

kurtarmaktadır.228 

2) Mantıksal öncelik yönü: Âmir, içtihattaki emirden daha öncedir. Yani şart 

meşruttan öncedir. Şart önceliği mantıksal öncelik türünden bir önceliktir. 

Bundan son derece önemli iki ilke ortaya çıkmaktadır. Birincisi: Mükellef 

Âmir’in emrini yerine getirme esnasında onun kendisine baktığını bilmesi 

gerekir. Her ne kadar bilginin keyfiyeti bilinmese de durum böyledir. 

İkincisi: Me’mûr, Âmir’in emrini yerine getirme esnasında ona bakması 

gerekir. Bu bakmanın nasıl olduğu bilinmese de böyle olması gerekir.229  

Özetle söyleyecek olursak i’timânî fakih ilahi âmiriyyete (âmir olma) cemâlî bir 

tasavvur oluşturmaktadır. Zira onu iki ilahi sisteme bağlamaktadır. Bunlar Râhimiyyet 

(rahim olmak) ve şâhidiyyettir (şahit olmak). Bunu da hükümleri istinbât etmede Esmâ-i 

Hüsnâ’yı hak ettiği konuma getirmekle yapmaktadır. Zira ahlâkî değerler Esmâ-i 

Hüsnâ’dan meydana gelmektedir. Âmirlik, i’timârî fıkıhta olduğu gibi sadece emirleri 

vermeye ( بالأوامرالإلقاء  ) ve bu emirlerin verilmesiyle bunların gerekli olmasına ( الإيجاب

                                                 
227 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 104-105. 
228 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 112-113. 
229 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 113-114. 



67 

 

 (الإلقاء) dayanmamaktadır. Ayrıca ilâhî râhimiyyet gereği ibsâr ile emir vermeye (بإيقاعها

ve ihtiyâr ile birlikte gerekliliğe (الإيجاب) dayanmaktadır.230 

Emir verme (الإلقاء) ve emri gerekli kılma (الإيجاب) hususiyetlerinin yanı sıra 

Sâmi‘iyyet (işiten olmak) ve Bâsiriyyet (gören olmak) özellikleri de bulunmaktadır. 

Taha Abdurrahman’ın eş-Şâhidiyyetü’l-ilâhiyye diye isimlendirdiği bir ilahi güzellikle 

karşı karşıyayız. Yüce Şâhid’in mükellef ile ilişkisi işittirme ve gördürme ilişkisidir. 

Mükellefin hükümleri alması, gören olarak bir alma olur. Hükümleri yapmaya davet 

edilmesi de istemli bir şekilde bir gereklilik olur. Taha Abdurrahman’a göre ilahi 

şahitlik Âmirliği içerdiği, Râhimiyyet ile birlikte olduğu, insanın değerleri yapmasını 

güvenceye aldığı ve onun amellerini değerlendirdiği sürece231 bu İslami ahlâk 

düşüncesinde asıl olmaktadır. Yani bu, ahlâkın aslıdır.232 Ahlâk ise şer‘î hükümlerin 

ma‘kul olma durumunun tecelli ettiği yöndür.233 Böylece fakih ya da müctehid hüküm 

istinbât etmek ya da fetva vermek için şer‘î hitâbı değerlendirdiğinde ilahi Âmiriyyet 

yerine ilahi şahitliğe başvurması gerekmektedir.234 Ayrıca bu yedi büyük kuralı göz 

önünde bulundurmalıdır: 

1) İ’timân, şer‘î hükümlerde dağınık bir şekilde olan ahlâkî değerlere riayet 

etmektir. Zira bu değerler insan kesbinin bir ürünü değildir. Ancak insan bu 

değerler üzerine yaratılmıştır. İnsanın kesbinden görülen o ki insan bu 

değerler ile amel etmektedir. Bu amel ile de zimmetini kurtarmaktadır.235 

2) Şer‘î hükümler Esmâ-i Hüsnâ’nın tecelli etmelerinden ibarettir. Zira 

hükümlerin bu isimlerle bağlantılı olması gerekir ki bunlarda bulunan 

değerler için bu isimlerle delil gösterilsin. 

                                                 
230 Abdurrahman’a göre “el-ihtiyâr” (seçim) kavramı, iyilik ve sorumluluk ile ilişkilidir. Taha, Rûhu’d-

Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 450-454. 
231 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 180. 
232 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 167. 
233 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 27.  

وجود ن يخـبرنا بحي هي أالأخلاق مبثوثة في فطرة الإنسان بواسطة النفخة الإلهية ... ووظيفة الو"يقول عبد الرحمن طه في هذا السياق: 

 .هذه المعاني في فطرتنا ويرشدنا إلى كيفية التصرف وفقها"

Abdurrahman, Bü’sü’d-Dehrâniyye en-Nakdu’l-İ’timani li Fasli’l-Ahlâk ‘ani’d-Din, 127; Taha, el-Hivâr 

Ufkan li’l-Fikr, 59-60. 
234 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 143. 
235 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 22. 



68 

 

3) Değerler istidlâl yoluyla şer‘î hükümlerden alınmaktadır. 

4) Değerler istibsâr (düşünerek bakmak) yoluyla -sonsuz- Esmâ-i Hüsnâ’dan 

alınmaktadır. 

5) Emri emreden Âmir tanınmadan emir bilinmez.236 

6) Ahlâk, şer‘î hükümlerin aklıdır.237 

7) Hayâ’ ahlâkın esasıdır.238 

Böylece fakihin gayesi yapma ve terk etme bakımından ilahi emirleri yerine 

getirmenin ötesine geçerek Esmâ-i Hüsnâ’nın delalet ettiği ilahi kemalâtları gerektiren 

övgüyle meşgul olmak ve Âmir’i tanımayı ilahi emri öğrenmenin önüne almak 

olmalıdır. Yani insanın emir ve nehiy değerlerini elde etmesi gerekir. Böylece celâl ve 

cemâl bakışıyla bakan i’timânî bir fakih olur. 

Taha Abdurrahman tasavvurundaki i’timânî fakihin özelliklerini şöyle 

özetleyebiliriz: i’timânî fakih; marifet, irfan ve eğitim yeteneklerine sahiptir. Bu fakih, 

zahir olan şer‘î hükümleri istinbât etmekle uğraşan i’timârî fakihten marifet bakımından 

daha yeteneklidir. Ayrıca i’timânî fakih bâtın hükümleri bilmekte ve bunlarda bulunan 

ahlâkî değerleri ortaya çıkarmaya güç yetirmektedir. İrfan yönünden ise üstün bir 

istibsâr ve istidlâl gücüne sahiptir. Her ne kadar gizli ve ince anlamları tespit etme 

imkanını sağlayan zahir ve maddi herhangi bir ölçü olmasa da bu fakih, bu tür gizli 

anlamları hükümlerde gizli olan ahlâkî değerlerden çıkarmaya güç yetirebilmektedir. 

Eğitim bakımından ise bu fakih bu ahlâkı bâtın (gizli olan) ile amel eden bir örnektir. O 

ahlaklandırma sırlarını bilen ve bunun sebeplerine sahip olan bir uzmandır. O 

başkalarını bu ahlâkî değerlerle amel etmeye sevk etme gücü olan bir eğitmendir. 

 

                                                 
236 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 112. 
237 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 27. 
238 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 276. 

خلق  ت؛ لافتقادهسان ميحياء أس الأخلاق فهو إنيرى عبد الرحمن طه أن الإنسان المعاصر قد خان الأمانة وتخلى عن الأخلاق، وبما أن ال

فليس  ك الاختيان،ى درََ الحياء، فحـين يغيب الحياء يظهر التفرج والتكشف والتجسس، وهي آفات أخلاقية خطيرة تهبط بالإنسان المعاصر إل

 .ذلكللإنسان من اختيار سوى الخروج من حالة الاختيان إلى حالة الائتمان، والحياء هو المدخل إلى 

Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -3- Ruhu’l-Hicab,  



69 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TAHA ABDURRAHMAN’IN FIKIH VE FIKIH USÛLÜNÜN 

YENİLENMESİNE DAİR GÖRÜŞLERİNİN TAHLİLİ 

Taha Abdurahman’ın fıkıh ve fıkıh usûlüne dair görüşlerinin sahihliğini 

öğrenmek için tarafsız bir şekilde bu görüşlerin temellerine indik. Zira layıkıyla hüküm 

verebilmek ve hassas bir değerlendirme yapabilmek için bir görüşün kaynağını, 

temelinin nefsî mi şer‘î mi olduğunu öğrenmek gerekir. Bilindiği üzere adl ve cerh ilmi, 

şer‘î ilmin kimden alınacağını belirlemek için konulmuştur. Nitekim bu bölümde 

gücümüz nispetinde Taha Abdurrahman’ın görüşlerini değerlendirmeye gayret 

edeceğiz. 

3.1. Ahlâk İlmi ile Usul İlmi Arasındaki Tedâhül 

Taha Abdurrahman’ın, ahlâkî-usûlî nazariyesinin İslam geleneğinde özellikle 

Ebû İshak eş‐Şâtıbî’de temellendirilmesinin tarihsel ve mantıksal kanıtlarını sunarak 

ulaşmak istediği sonuç şudur: “Şâtıbî -yenilikçi olması itibarıyla- ahlâk ilmi ile usul ilmi 

arasındaki tedâhülün fikir babasıdır, bunu yapmakla o İslamî ilmi tam eşgüdüm ( التنسيق

 temelleri üzerine bina etme şeklinde bir yol açmıştır ki bu yönüyle onun ne (المتكامل

kendinden önce ne de kendinden sonra bir benzeri vardır.”239 Wael Hallaq, bu tespiti 

şöyle yorumlamaktadır:  

“Eğer Taha Abdurrahman’ın iddiasını burada kabul edecek olursak, 

ahlâk ilmi ile usul ilmi arasında var olan tedâhül konusundaki iddialar 

kendiliğinden çöker. 9. yüzyıldan 18. yüzyılın sonuna kadar uzanan bu 

uzun dönemde, kesinlikle fıkıh usûlü, önemli bir tarihe sahip olup diğer 

bilgi/araştırma alanlarında etkili ve belirleyici bir rol oynadı. Başka bir 

                                                 
239 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 122. 

 



70 

 

tabirle fıkıh usûlü ilmi, -Taha Abdurrahman’a göre- tabiî/doğal makâsıd 

nazariyesinin yeri ise, Şâtıbî’nin teorisi ne kadar kendine has özelliklere 

sahip olursa olsun, Taha Abdurrahman’ın iddia ettiği gibi bir “fatih” 

(yenilikçi) olarak kabul edilemez. Ayrıca Taha Abdurrahman’ın buradaki 

görüşleri, Şâtıbî’nin teorisinin bazı boyutlarını öngörmüş olan 

Gazzâlî’nin katkılarını dikkate almamıza imkân vermiyor. Şâtıbî 

benzersiz biri olarak kabul edilse bile, Taha Abdurrahman’ın fikirlerine 

göre istisnai hale gelir. Câbirî’nin Şâtıbî’ye yaptığı tam olarak buydu; 

Câbirî Şâtıbî’yi, önceki usulcülerden tam olarak ayırmasının yanı sıra, 

onu İzzeddin İbn Abdüsselâm ile birlikte beyan ilmini burhan ilmi üzerine 

tesis etmede bir istisna yaptı.”240  

Taha Abdurrahman, Şâtıbî’nin fıkıh ilimleri içinde bir istisna olmasının yanı 

sıra, fıkıh usûlü ilmini diğer geleneksel ilimlere göre ideal bir örnek olarak 

görmektedir.241 Zira kelâm ilmi, -Taha Abdurrahman’a göre- soyut şekilde nazarî 

(nazarî mücerred) bir ilim olduğuna göre bu ilim, aslında amelî olan -nazarî olması 

yanında- şer’î ilimlerle karşılaştırıldığında tedâhül örneğini en iyi olarak temsil 

edemez.242 

Wael Hallaq, bu iddia hakkında şöyle der: “Burada şöyle bir sonuçtan kaçınmak 

kolay değildir; Taha Abdurrahman -en azından burada- Câbirî’yi suçladığı aynı parçacı 

bakışın tuzağına düşmüştür.”243 Bunun yanında Şâtıbî’nin tedâhül biçimlerini 

mükemmelleştirecek şekilde ‘İslamî ilmi bina etme şeklinde bir yol açmış’ olması 

hakikaten Taha Abdurrahman başta olmak üzere pek çok modern düşünürün projesine 

faydalı görünebilmektedir. Ancak Şâtıbî’nin istisna olmasına işaret etmek, Taha 

Abdurrahman’ın geleneği tanımlamasa dahi tedâhül hakkında öne sürdüğü 

başlangıçtaki ayırt edici iddiaları desteklememektedir. Aslında Taha Abdurrahman’ın 

“Şâtıbî’nin istisnâîliğine dair iddiaları kendisinin diğer doğru düşüncelerinin aleyhine 

işlemektedir. Oysa Taha Abdurrahman’ın bu düşünceleri, Şâtıbî’nin nazariyesinin, 

Gazzâlî’nin Şâtıbî’den iki buçuk asır önce “Şifâü’l-Ğalîl” adlı kitabında çizdiği aynı 

epistemolojik yolun bir uzantısı olduğu önermesinde büyük destek bulabilmektedir. 

                                                 
240 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 109-110. 
241 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 125. 
242 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 110. 
243 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 110. 



71 

 

Eğer fıkıh usûlü geleneğine ilişkin titiz inceleme, dilsel ve tarihsel bir analiz Taha 

Abdurrahman’ı Şâtıbî’nin katkısının bu merkezî alandaki önceki temel gelişmeler 

üzerinde dikkate değer bir rötuş ve ayrıntılı bir açıklamadan fazlası olmadığı sonucunu 

çıkarmaya götürmeliydi. Taha Abdurrahman’ın -tedâhül hakkındaki diğer düşünceleri 

doğru ve meşru bir boyuta sahip olsa da- istisnailik iddiaları ciddi olarak alınamaz.”244 

3.2. Sebebî İlletin Gâî İllete Tabiiyeti 

Taha Abdurrahman, ilke ve teorilerden oluşan makâsıd ilminin, ahlâkî ilkelerden 

oluşmasının hala araştırmaya ihtiyaç duyduğunu vurgular. Bu ilim sayesinde ta‘lîl 

nazariyesi genişlemiş ve fıkıh usûlü ilminin yönü, sebebi ta‘lîli esas alan nazarî tecrit 

anlayışından gâî ta‘lîle çevrilmiştir. Bunun sonucu ise nedenleri ve yüksek gâî 

değerlendirmeleri birbirine bağlama amacına matuf olmuştur. Başka bir deyişle amelî 

ahlâk, mücerret düşünme üzerine baskın olmuştur. Binaenaleyh, aklın korunması, -

örnek olarak- içki içme yasaklanmasını gerektiren en geçerli ve en önemli gerekçedir.245 

Wael Hallaq, Taha Abdurrahman’ın makâsıdın fıkıh usûlüne tedâhül ettiğine 

dair iddialarının müphem kaldığı ve verdiği örneğin isteneni ispatlamadaki delâletinin 

açık olmadığı kanaatindedir. Çünkü tarihsel açıdan makâsıd, uzun zamandır sabit olan 

usûlî alanın zaten var olan bir dalıydı.246 Şâtıbî’nin makâsıd nazariyesinin başlangıcının 

Gazzâlî’nin fıkhında -özellikle “Şifâü’l-Ğalîl” isimli kitabında- bulunabileceği 

söylenebilir.247 Ancak Taha Abdurrahman’ın amelin zenginleştirilmesi ve iyileştirilmesi 

yönünde güçlü bir eğilim olduğu genel iddiası doğru görünebilir, çünkü amel, dinin 

temeli ve varlığıdır. Wael Hallaq’a göre şöyle söylemek daha doğru olacaktır: 

“Ayrı ayrı veya toplu hâlde, tedâhül olsun veya olmasın, me’sûl ilimler 

soyutlamanın zirvesine ulaşmış olabilir ve süreç içinde, diğer şeyler 

arasında, makâsıd suretinde görünen bazı düzeltmeleri gerektirebilir. 

Ancak o ilimlerin nihaî amaçları, ahlâklı insan oluşumuydu ve öyle de 

kaldı. Bu, hitâbî pratiği amelin bir parçası olarak düşünen bir 

oluşumdur… İlmi üreten eğilimin kendisi, sadece nazarî bir düşünce veya 

                                                 
244 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 111. 
245 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 122; Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-

İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 77. 
246 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 77. 
247 Hallaq, Târîhu’n-Nezarîyâti’l-Fikhiyyeti fi’l-İslam, çev. Ahmet Musalli (Beyrut: Dâru’l-Madâri’l-

İslâmî, 2007), 223-230. 



72 

 

soyut bir ilgi olmayıp ahlâkî kanunlaştırma veya bir yaşam biçimiydi; 

yani amelî idi. Dolayısıyla Taha Abdurrahman’ın bu bağlamda makâsıd 

zikretmesi doğru bir yaklaşım olmayabilir, ancak genel olarak demek 

istediği husus yine de geçerlidir.”248  

Fıkıh usûlü metodolojisinde fıkıh aklının özelliklerinden biri, nazarî fıkıh ile 

hükümleri bina etme yolunda inanç, amel, ahlâk ve makâsıd gibi dinin üzerine inşa 

edildiği her şeyin birleşimidir ve sonra her hak sahibine hakkı verilir veya tercih edilip 

güçlü olanla amel etmeye karar verilir.249 Bunun yanında hükümdeki incelik; hükmün 

konusunu, mahkûmün bihin (hükmün) gerçeğini ve anlamını tasavvur etmedeki 

incelikten kaynaklanmaktadır. Bir şeyin gereklerini kuşatacak şekilde onu tam, 

kapsamlı ve derin bir şekilde tasavvur etmek-ki bu tasavvur sayesinde bir şey ile şekilde 

ya da içeriğinin zahirinde veya bu her iki hususta bu şeye benzeyen başka bir şey 

arasındaki fark idrak edilebilmektedir-bu şeye hüküm vermede incelik elde etmeyi 

sağlamaktadır.250 

Taha Abdurrahman, “KaSaDe” teriminin üç anlamı olan “maksıd”, “kasd” ve 

“gaye” arasındaki farkları ortaya koyarken, usulcülerin hükümleri bina etmede sebebî 

illet ile gâî illeti birbirine karıştırma hatasına düştüğünü belirtti251 ve Şâtıbî katında 

sebebî illetin, gâî illete tabi olduğuna vurgu yaptı.252 Ancak Usulcülere göre burada 

birbirine benzeyen sebebiyet kavramı ile illet kavramı arasında –görünen o ki Taha buna 

dikkat etmemiş- ince bir fark bulunur. Şöyle ki; kişinin sarhoşlukta olduğu gibi bir vasfı 

almada sebep olduğu durum ile delilikte olduğu gibi bir vasfı almada mükreh ve mücber 

olduğu durum aynı değildir. Sarhoşluk vasfını alma durumu ve delilik vasfını alma 

durumu örneğin bilincin kaybolması ve teklif şartlarının bazısının eksilmesi bakımından 

aynıdır. Fakat bu vasıflara sebep olan şey farklıdır. Nitekim birincisi sarhoşun kesbi ile 

meydana gelmiştir. İkincisi semavi bir durumdur. Böylece hükümde bu iki durum 

                                                 
248 Hallaq, Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman, 77. 
249 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013), 

20. 
250  

لشيء مل العميق لم الشاإن الدقة في الحكم فرع عن الدقة في التصور لموضوع الحكم، وحقيقة المحكوم به )الحكم( ومفهومه؛ فالتصور التا

، و فيهما معاأضمون، إدراك الفرق بين ذلك الشيء ونظيره وشبيهه في الشكل والصورة، أو في ظاهر الم المحيط بلوازمه الذي يستطاع به

 هو الذي يفضي إلى كسب الدقة في الحكم على ذلك الشيء.

es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 24. 
251 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 79. 
252 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 119-120. 



73 

 

arasında fark konulması gerekir.253 Cüzi meseleler arasındaki farkların gizli olması, 

özellikle delilleri cüzi meselelere tatbik etme ve kıyası uygulama esnasında makîs 

(kıyas edilen şey) ve makîsün aleyh (üzerine kıyas yapılan şey) arasındaki farkın gizli 

olması fakihi hataya düşürebilmektedir.254 

3.3. Şâtıbî’ye Göre “el-Kasd” Teriminin Doğru Kökeni 

Şâtıbî, maksatları “Makâsıdü’ş-şâri” ve “Makâsıdü’l-mükellef” olmak üzere iki 

kısma ayırır. “Makâsıdü’ş-şâri”yi dört başlık altında ele alır: 

“Makâsıdü vaz’i’ş-şerîati ibtidâen” (Şer’îatin sıfırdan vazedilmesinin 

maksatları), “makâsıdü vaz’i’ş-şerîati li’l‐ifhâm” (şer’îatin ifham amacıyla vazedilmiş 

olmasının maksatları), “makâsıdü vaz’i’ş-şerîati li’t-Teklif” (şer’îatin teklif amacıyla 

vazedilmiş olmasının maksatları) ve “makâsıdü vaz’i’ş-şerîati li’l-imtisal” (şer’îatin 

yerine getirme amacıyla vazedilmiş olmasının maksatları). “Makâsıdü’l-mükellef”i ise 

bir tür olarak sıralar.255 

Taha Abdurrahman, birinci bölümde gördüğümüz gibi “maksad” teriminin 

içerdiği delâletleri belirleyerek, el-Makâsıdü’ş-Şâtıbîyye’yi yalnızca üç kategori haline 

getirdi;  

a. Sıfırdan vazedilmiş maksatlar: Taha Abdurrahman bu kısmı, özel manayla 

“Makâsıd/Gayeler” olarak adlandırmaktadır. 

b. İfhâm amacıyla vazedilmiş maksatlar: Taha Abdurrahman bu kısmı, 

“Maksûdât” olarak adlandırmaktadır. 

c. Teklif amacıyla vazedilmiş maksatlar: Taha Abdurrahman bu kısmı ise 

“Kusûd” olarak adlandırmaktadır.256 

Tezimizin ikinci bölümünde Câbirî, ahlâkı Şâtıbî’nin usul anlayışından dışladığı 

zaman, Taha Abdurrahman’ın, ‘KaSaDe’ kavramının delâletlerinden hareket ederek ona 

nasıl cevap verdiğini gördük. Taha Abdurrahman’a göre Câbirî, Şâtıbî’nin fıkıh usûlü 

anlayışında ahlâkın nasıl bir konuma sahip olduğunu tespite yönelik ciddi bir araştırma 

yapmış olsa tamamen göz ardı ettiği bu hakikati idrak edecekti: Makâsıd söyleminin 

                                                 
253 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 25. 
254 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 26. 
255 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 219-468. 
256 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 120. 



74 

 

kaynağı ne usulcülerdir ne kelamcılardır ne de felsefecilerdir, tam tersine bu söylem 

tasavvufçulara ve gönül insanlarına aittir.257 

Ancak Şâtıbî’nin “el-Muvâfakat” adlı kitabına dönersek, Allah’ın hükümlerinin 

muallel olduğunu kanıtlamak için “makâsıd bahsi”ne “Kelâm Mukaddimesi”yle 

başladığını ve makâsıd anlayışını onun üzerine bina ettiğini görürüz. Şâtıbî şöyle der: 

“Konuya girmeden önce bu konuda kelâm ilmine ait bir mukaddimede bulunmak 

istiyoruz: Şeriatların konulmuş olması hem dünyada hem de âhirette kulların 

maslahatlarının temini amacına yöneliktir…Bu konuda kelâm ilminde görüş ayrılıkları 

bulunmaktadır.”258 Ayrıca “Emir ve Nehiy” konusunun başında şöyle der: 

“Emir ve nehiy, emredende bulunan bir istek ve iradeyi gerekli kılar. 

Emir, emredilen şeyin istenmesi ve gerçekleştirilmesinin irade 

edilmesini; nehiy ise, yasak edilenin terki talebini ve onun 

gerçekleştirilmemesi iradesini içerir. Bununla birlikte, emredilen şeyin 

işlenmesi, yasaklanan şeyin de terki bir irade unsuru içerir ya da 

gerektirir; fiil ya da terkin gerçekleşip gerçekleşmemesi de işte bu irâde 

iledir. Açıklamak gerekirse: İrade, şerîatta iki anlama gelir: Birincisi: 

Her irade edilene yönelik kader ve yaratılışla ilgili iradedir (kaderi 

irade). Meselâ bu anlamda şöyle denir: Allah’ın olmasını dilediği olur. 

Olmamasını dilediği de olmaz. Veya: Olmasını dilemediği şeyin olması 

imkansızdır. İkincisi: Emredilenin gerçekleştirilmesi, yasak edilenin de 

gerçekleştirilmemesi isteğine taalluk eden emirle ilgili irade (emrî irade) 

…Emri irâde, sonuç itibarıyla teşrî iradesi demektir ve bu durumda 

emirde irâdenin mutlak sûrette bulunması gerekecektir. Kaderi irâde ise, 

tekvîn (yaratma) irâdesi demektir. Buna göre, bu kayıtlama sadedinde 

“kasıd” lafzının kullanıldığını ve Şâri’e izafe edildiğini görürsen bil ki, 

ben onunla teşrî iradesi anlamına işaret etmekteyim. Bu aynı zamanda 

teklîf iradesi olmaktadır…”259 

Bu metin bağlamında Şâtıbî’nin “KaSaDe” terimini kullanmasında  kelâm 

temellerini esas aldığını apaçık bir şekilde görebiliriz. Mukaddime’deki bu açıklamaları 

                                                 
257 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 121. 
258 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 219-220. 
259 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 538-540. 



75 

 

sayesinde “irade” teriminde husule gelen iştirak sorunu da ortadan kalktı. Bu terimin 

kökeni Kelâm kullanımıdır. Yani “kaderî tekvînî” anlamındadır. Ancak Şâtıbî, çeşitli 

usul alanlarında bu kavramın (irade) yerine “KaSaDe” terimini kullanmayı uygun 

görmüştür. Taha Abdurrahman, Şâtıbî’nin fıkıh usûlü anlayışında “irade” teriminin 

ahlâkî bir anlamı olduğunu iddia etmektedir.260 Ferid el-Ansarî’ye göre Taha 

Abdurrahman’ın bu iddiasının sebebi tasavvuftan etkilenmesidir. el-Ansarî şöyle 

demektedir: 

“Taha Abdurrahman, makâsıd ilmi ile ahlâk ilmi arasında bir tedâhülün 

mevcudiyeti gerekçesiyle -“mürîd” kavramından etkilenerek- “irade” 

terimi hakkında tasavvufi alana atıfta bulunarak tuhaf bir anlayış 

getirmiştir. Taha Abdurrahman şöyle der: ‘İradenin ahlâkî bir medlûle 

sahip olduğu gizli değildir’. Taha Abdurrahman, makâsıdın tasavvuftan 

etkilendiği iddiasını ispatlamak için Şâtıbî’nin makâsıd ile ilgili 

kavramlarını açıklarken manasız ve gerekçesiz bir yaklaşıma tabi 

tutmuştur.”261 

Nitekim ‘KaSaDe’ kelimesinin asıl anlamı “irade”dir ve mükellef kelimesine 

bitiştirilmesi (قصدُ المكلف) dışında bu manadan ayrılmaz, ona bitiştirildiğinde “niyet” 

kavramı ile eşanlamlı olur, bu da bilindiği gibi fıkıh literatüründe bir kavramdır. Ancak 

zikredildiği gibi onun kökeni, birinci manadır, yani kelâm manasıdır. “Bu, “irade” 

kavramının tüm kelâm delâletlerini taşımaya devam ettiği anlamına gelmez, daha ziyade 

usul literatürüne yerleştirilmiş ve başka bir yapı haline gelmiştir.” 262 

Taha Abdurrahman’ın Şâtıbî’nin usul anlayışındaki KaSaDe kavramının sûfî 

manasına atıfta bulunması doğru değildi. Şâtıbî, tasavvuf literatüründeki kavramları çok 

kullansa ve Gazzâlî’nin İhyâü Ulûmi’d-Dîn gibi tasavvuf kitaplarından birden fazla 

yerde iktibas etse de ancak tüm bunlara rağmen benimseyecek şekilde bir iktibas 

durumuna girmedi. Daha ziyade onun geleneğindeki tasavvufî terimlerin çoğu “iğreti” 

konumda kalmış ve usul literatürüne asıl olarak girmemiştir.263 

                                                 
260 Abdurrahman, Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs, 100. 
261 Ferid el-Ansaî, el-Müstâleh’l-Usulî ‘inde’ş-Şâtibî (Doktora Tezi, 2004), 167. 
262 el-Ansaî, el-Müstâleh’l-Usulî ‘inde’ş-Şâtibî, 167. 
263 el-Ansaî, el-Müstâleh’l-Usulî ‘inde’ş-Şâtibî, 172. 



76 

 

Ayrıca Şâtıbî’nin tasavvuf ile ilişkisi dört dörtlük değildi. “el-Muvâfakat” adlı 

Kitabı’nda bazı tasavvufî hakikatleri bidat ve hurafelerden ayıklayarak terimleştirmiştir. 

O sûfîlerin aşırı ve bidat içeren davranışlarına sırf bu iş için telif ettiği “İ‘tisâm” adlı 

kitabında karşı çıkmıştır. Makâsıdu’l-Mükellef bağlamında yer alan “Kasdu’l-Hak” ve 

“Kasdu’t-Taabbud”264 ve imtisal için Şâri‘in kasdı bağlamında yer alan “Hakkullah” ve 

“Hakku’l-Abd”265 gibi diğer usul terimlerine ek olarak usul terimleri arasına giren 

tasavvuf lafızları pek azdır.266 

3.3.1. Usûlî Hakikat: Delâlet İlminin Şer‘î ve Lüğavî Sahih Anlamlar 

Üzerine TemellendirilmesiF. 

Bu ümmetin alimleri şer’i naslardan manaları çıkarma metotlarını açıklamak için 

çaba göstermişlerdir. Bu naslarda varid olan bütün lafız çeşitleri derinlemesine 

incelenmiştir. Bu lafızlar -Şer’i veya Şer’i olmayan- hakkında düşünme yolları sabit 

kurallarla belirlenmiş, her birinin hükümleri açıklanmıştır. Bir meselede doğru manaya 

götüren gerekli kurallardan biri bile terk edilirse akıl, doğru yoldan sapacaktır. Bu 

çerçevede es-Serîrî şöyle der: 

“Alimler; ümmetin şer‘î nasları anlamalarını belirledikleri şer‘î ve 

lüğavî kurallarla-ki delâlet ilmi bu kurallarla ayakta durmaktadır- 

koruma altına almazlarsa bu din sonunda bozukluğa ve karışıklığa doğru 

gidecek, herhangi bir kontrol ve kaydın dışına çıkacak ve hakkı batıldan 

ayıran yöntemin dışına çıkacaktır. Bu apaçık olan bir şeydir. Gerçek ve 

his de kesinlikle buna tanıklık etmektedir.”267 

Bu durumu kontrol altına almada alimlerin kullandıkları genel kural şudur: 

“Lafızdan ancak kastedilen anlam talep edilir. Dilsel işaret ve arızi olan durumlara 

bakılmaz.”268 Ayrıca “kastın muktezasına göre davranılır ki bunun anlamı; konuşan 

                                                 
264 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 182, 328, 340, 343, 348, 353, 415, 443, 444, 458. 
265 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 302, 408. 
266 el-Ansaî, el-Müstâleh’l-Usulî ‘inde’ş-Şâtibî, 172. 
267  

نوا فهم الأمة للنصوص الشرعية بما قرروه من القواعد الشرعية واللغوية التي بها "ع وراسخ،  لالة" قائم،لم الد"إن العلماء لو لم يُحص ِّ

من الحق؛  الباطلواب، وانسلال من أي ضبط أو قيد، ومن أي منهج يظهر به الحق من الباطل، لانتهى أمر هذا الدين إلى فساد، واضطر

 كما هو واضح، والواقع والحس يشهدان بذلك على قطع."

es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 74. 
-es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l ."إن اللفظ لا يطلب منه إلا ما هو مقصود به من معنى. فالرمزية والأمور العاَرضة فيه لا يلُتفَتَُ إليها" 268

Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 74. 



77 

 

kimsenin, konuştuğu esnada zihninde düşündüğü şekil ya da anlamın muktezasına göre 

ifadenin anlamını açıklamanın esas alınmasıdır.” 269 

3.4. Fıkhî İ’timânî Anlayış 

Taha Abdurrahman’ın felsefî projesinde “i’timân” kavramının, merkezi bir yönü 

bulunmaktadır. O buna delil getirmek ve bilgi sisteminde bunu ispat etmek için 

mücadele etmiştir. Genel olarak i’timânın üç esası bulunmaktadır. 

1) Fıtrattır. Fıtrat insanın Allah’a verdiği ilk ahdi kabul etmeyi ifade 

etmektedir. Taha Abdurrahman bu fıtratın anlamını gaybî hafıza olarak 

adlandırır. 

2) Tefâduldur (fazilet yarışına girmek). Yani bir dine ya da bir tek ahlâkî ilkeye 

bağlı kalmaktır ki bu da İslam’dır. 

3) Tekâmüldür. Bundan maksat dini metinler arasındaki ahlâkî ahenktir.270  

Taha Abdurrahman’ın ileri sürdüğü i’timânî eleştiri, özel olarak Kur’an nassı ve 

genel olarak İslami naslarda derin bir epistemolojik araştırma yapma sonucu geniş İslam 

kültürünün rahminden çıkan kavramsal bir yapı şeklinde ifade edilebilir. İ’timân ve 

bununla ilgili çok sayıda kavram; mülkî idrak ve melekûtî idrak, i’timâr ve i’timân, 

i’timân ve ihtiyân (الاختيان), el-âmiriyye ve eş-şâhidiyye gibi düalizm şeklindedir. Bunlar 

irfanî ya da sırf bir tasavvufî okuyuş ile Kur’an naslarından istinbât edilmiştir. Burada 

irfanî/tasavvufi okuyuş bir istidlâl yöntemidir. Taha Abdurrahman, her ne kadar erken 

dönemlerde kaleme aldığı Câbirî’nin yaklaşımını eleştirdiği “Tecdîdü’l-Menhec fî 

Takvîmi’t-Türâs” adlı eserinde bu yöntemi ortaya koymuş olsa da son kitaplarında 

teorisini sunmada bu yöntemi özel bir şekilde esas almıştır. Taha Abdurrahman’ın bu 

eleştirisi İslam alemini ve dışındakileri hedeflemektedir. İ’timânî eleştiri bu dış 

şekillerle sınırlı kalmayıp aynı zamanda mükellef olan insanı da kapsamaktadır. İnsan 

bu evrene gelmeden önce melekût aleminde söz verdiği ilk ahdi yerine getirmemiştir. 

Bununla yetinmemiştir. Hatta şer‘ ve örf bakımından talep edilen sınırı mülk aleminde 

(dünya) aşmıştır. Bu da i’timân anlamını-ki o da hayadır-ihlal etmeye yol açmıştır. Taha 

                                                 
269  

لامه هنه أثناء كم في ذ"العمل بمقتضى الاعتبار )أي القصد( التي مفادها الاعتماد في بيان معنى الكلام على مقتضى ما يستحضره المتكل

 معنى، ويعتبره قصداً".من صورة، أو 

es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2016), 126. 
270 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 51, 62, 70-71. 



78 

 

Abdurrahman’ın bakışına göre bu haya; insanın dış, iç, yatay, dikey, bilinçli ve bilinçsiz 

kişiliğini bir araya getiren husustur. Öyle ki insanın, yaratıcısı dışında bir efendisi 

kalmamaktadır. Böylece insan gerçek olmayan efendilerin esaretinden kurtulmaktadır. 

Hatta gerçek efendisinin geniş egemenliği, kulağı ve gözüyle desteklenen bir efendi 

haline gelir. Nitekim Buhârî’de rivayet edilen kutsi hadiste şöyle buyrulmaktadır: 

“Kulumu sevdiğimde duyan kulağı ve gören gözü olurum….”271 

Bu anlatılanlardan anlaşılmaktadır ki Taha Abdurrahman tasavvuftan 

etkilenmiştir. Hatta şüphesiz bir şekilde o, insan nefsinin Yüce Allah’ın sıfatlarında fena 

olması esası üzerine kurulu olan tasavvufun fenâ teorisinde birtakım değişiklikler 

yaparak fıkhî i’timânî teorisini o teori üzerine kurmuştur ki bu teori sûfînin sülûk 

makamları arasında en yüce makamdır. Tam olan bu fenâ, sûfînin, amel bir yana kendi 

zatını dahi göremeyecek bir duruma gelmesidir. Tasavvuf erbabı şunu söyler: “Kim ki 

hakikat sultanı kendisini kuşatır da ağyardan (Allah dışındakilerden) hiçbir cisim, eser, 

resim ve kalıntı görmezse bu kimse hakkında şöyle denir: ‘Bu halktan fani olmuş hak 

ile baki olmuştur’.”272 Taha Abdurrahman’ın eserlerinde onun birçok tasavvuf 

düşüncelerini ele aldığını görmekteyiz. Bununla birlikte Taha Abdurrahman 

çelişkilerden uzak mantık aidiyetine atıfta bulunduğu halde apaçık bir şekilde tasavvufi 

aidiyetine atıfta bulunmamaktadır. Fakat tasavvufi aidiyeti apaçık bir şekilde 

kitaplarında görülmektedir. “Dînü’l-hayâ” adlı eserinin üçüncü cildinin sonunda 

“Sonuca benzemeyen bir hatime: Fazilet Sahiplerinin Faziletlerini İkrar Etmek Hayanın 

Parçalarından Biridir” başlığını koymuştur. O bu başlık atlında Mağrip’te (Fas) meşhur 

tasavvuf tarikatlarının biri olan Kadirîyye Budşîşiyye tarikatının şeyhi olan Şeyh Hamza 

b. El-Abbâs el-Kâdirîyle (r.h.) olan ilişkisi hakkında birtakım detayları anlatmıştır. Taha 

Abdurrahman bu şeyhin kendisine yaptığı iyiliklerden bahsederek şunu söylemektedir:  

                                                 
271 Abdurrahman, Rûhu’d-Dîn Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye, 382-394.  

، والثاني ستدلاليقول طاش كبرى زاده في باب "النسبة بين طريق النظر وطريق التصفية": "أن هناك طريقين، الأول منهما طريق الا

ً جم فيكون صاحبه طريق المشاهدة. والأول درجة العلماء الراسخين والثاني درجة الصديقين. ثم إن كلا الطريقين ينتهي إلى الآخر.  معا

ثرة الطرق ق مع كللبحرين أي يجري الاستدلال والمشاهدة أو العلم والعرفان أو الشهادة والغيب. وإذا عرفت أن السالكين إلى الح

: ما يتجلى انيهماوخروجها عن حد الإحصاء نوعان: أحدهما ما يبتدئ من طريق العلم إلى العرفان، ومن طريق الشهادة إلى الغيب. وث

 ة الإلهية، فيبتدئ من الغيب ثم ينكشف له عالم الشهادة".الحق له بالجذب

Taşköprizâde Ahmed Efendi, Miftâhu’s-sa’âde ve misbâhu’s-siyâde fî mevżû’âti’l-‘ulûm (Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1985), 67-68. 
272 Abdülkerîm b. Hevâzin el-Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, thk: Abdülhalîm Mahmûd – Mahmûd b. 

Şerîf, (Kahire: Dâru’l-Ma’ârif, ty), I, 171. 



79 

 

“Benim büyük hocam, güçlü eğitmenim efendim Hamza b. El-Abbas el-

Kâdirî ile bağlantım başka bir şeyle kıyas edilemez. Onunla karşılaşmam 

başka karşılaşmalara benzemez. Nitekim ondan amacım Rabbimi 

tanımamdı. Rabbimi tanımamdaki çabamda onun benim üzerimde emeği 

vardır. Ayrıca onunla birlikte olmam başka birliktelikler gibi değildir. 

Zira bundan kastım nefsimi tezkiye etmemdir. Nefsim ile mücadele etmem 

konusunda üzerimde emeği çoktur. Ona tabi olmam başka tabi olmalara 

benzemez. Zira bundan amacım amelimi düzeltmemdir. Ameli düzeltme 

noktasındaki çabamda onun benim üzerimde emeği çoktur. Ne zaman ki 

ameli düzelttim nefsim tezkiye oldu. Ne zaman ki nefsim tezkiye oldu 

Rabbimi tanıdım. Böylece Allah’ın keremiyle meyve verdim. Bu üç yönlü 

terbiye yani ameli düzeltmek, nefsi tezkiye etmek ve Allah’ı tanımak 

benim duygu ve duyularımda köklü değişiklikler yaptı. Bu şekilde kendi 

nefsimi inkâr ettim. Zira benim Rabbimle ilişkim, nefsimle ilişkim, 

başkalarıyla olan ilişkim ve dünya ile ilişkim yenilendi. Bu yenilenme 

durumu, beni hoşnut ve mutlu etmede ne kadar da çok etkili oldu. Benim 

bunları burada anlatma amacım; Hayatımın akışını değiştiren birtakım 

etkilerden bahsederek bana çok faydası olan bu büyük örnek şahsiyete 

sadece teşekkür etmektir.”273 

Kanaatimizce Taha Abdurrahman’ın ulaştığı bu mertebe fenâ mertebesinin son 

derecesidir. Tasavvuf erbabı bu konuda şunu söyler: 

“Bir grup fakirlik içinde bir yerde kaybolmuştur. Bir grup sevgi 

meydanında kaybolmuştur. Fani oldular. Sonra fani oldular. Sonra fani 

oldular. Rablerine yakınlaşarak bekâ ile baki oldular. Birinci fanilik, 

hakkın sıfatları ile baki olup nefis ve nefsin sıfatları yönünden fani 

olmaktır. Ondan sonra hakkı görerek (شهود الحق) hakkın sıfatları 

yönünden fani olmaktır. Ondan sonra hakkı bulmada (وجود الحق) yok 

olarak fani olmayı görme yönünden fani olmaktır.”274 

Fakat insan bu ulvî aleme ulaştığı zaman olduğu gibi kalır mı? Yoksa süflî aleme 

tekrar döner mi?... Bu sorunun cevabını bir tasavvufçunun şu sözünde görmekteyiz: 

                                                 
273 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -3- Ruhu’l-Hicab, 157. 
274 el-Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, I, 171. 



80 

 

“Arap Nebi Muhammed en yüksek semalara yüceldi. Sonra döndü. Allah’a yemin 

ederim ki ben bu makama ulaşırsam bir daha asla dönmem.”275 

Taha Abdurrahman’ın “i’timârî fakih”lerin görüşünün gayri ahlâkî olduğunu 

vurgulamak için öne sürdüğü istidlaller üzerine düşündüğümüzde sanki bu istidlalleri bu 

fakihlere haksız bir şekilde uyguladığımızı görmekteyiz. Zira bu istidlaller için hiçbir 

gerçek delil yoktur. Gördüğümüz gibi Taha Abdurrahman; fakihler tarafından yapılan 

fıkıh tanımının, hükümleri istinbât etme ve uygulama konusunda i’timârî fakih ya da 

müçtehidi Şâri‘ yerine koyduğunu söylemektedir.276 Taha Abdurrahman buna muamelât 

ve ibadetlerde “İhtiyâzî Fakih” demektedir.277 Taha Abdurrahman’ın i’timârî fakihle 

ilgili iddiası abartılıdır. Ayrıca Taha Abdurrahman kastettiği bu fakihlerin tam olarak 

kimler olduğunu söylememiştir. Bunlar müctehid imamlar mı? Yoksa fıkhının ileri 

gelenleri mi? Belirtmemiştir. Taha Abdurrahman’ın i’timârî fıkıh eleştirisini-ki bu fıkıh 

hükümlerin zahiriyle iktifa eden bir fıkıhtır-incelediğimizde Allahü a‘lem onun Zâhirî 

mezhebi fakihlerini kastettiği görülmektedir. Zira illet ve maksatlara aldırış etmeden 

lafızların zahirine bakanlar ancak Zâhirîlerdir. Onlar dışındakiler ise hükümleri 

naslardan alıp maksatlara riayet etmektedirler. Ayrıca her bir durumun hükmünü 

gözetirler. Fakat Taha Abdurrahman’ın ilk defa i’timârî fakihlerinin bir türünden 

bahsettiğini görüyoruz. Bunlar da Suudi Arabistan Vehhâbi yönetimi fakihleridir.278 

Halbuki bilindiği üzere bunlar Hanbelî olduklarını iddia etmektedirler. Dolayısıyla 

i’timârî fakihlerden kimlerin kastedildiği cevapsız kalmaktadır. 

Hak mezhepler, hükümleri tesis etmede ahlâkın konumu dikkate almaktadırlar. 

İslam hukukunu düşünerek araştıran ve de fıkıh ve usul kitaplarını inceleyen herkes; 

şefkat, merhamet etme ve eziyetlere katlanma gibi amellerle mükellef kılınmanın 

insanın sırf bir hakkı olan konularda olduğunu kesin olarak görür. Şer‘ bir şahsa bir hak 

verdiği zaman onun bunu alma ya da terk etme seçeneği olur. Kim bu hakkını almak 

isterse o hakkını alabilir. Kim, ecir ve mükafat almak gayesiyle af ve bağışlama 

gerektiren bir amelde bulunursa ve hakkından vazgeçme sebebiyle oluşan öfkesini 

                                                 
275 Muhammed İkbal, Tecdîdu’l-Fikrî’d-Dînî fi’l-İslâm, çev. Muhammed Yusuf Âdas, (Beyrut: Darü’l-

Kitap’l-lübnanî, 2011), 203. 
276 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 98. 
277 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 84. 
278 Abdurrahman, Suğur’l-Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye, 115. 



81 

 

yutarsa ona niyet ettiği vardır. Şâri‘ bunun mendûb ve müstehap olarak yapılmasını 

istemiştir. Hatta Kur’an’ı Kerim ve Sünnet-i Nebeviyye’de geçtiği gibi Şâri‘ bu 

özellikleri taşımayı, müttakîlerin ve muhsinlerin alâmeti saymıştır. Şâri‘ insanların 

bunları yapmasını zorunlu kılmamıştır. Zira bunları zorunlu kılsaydı bu durum insanlar 

arasında adaletin yok olmasına ve insanların şer‘î ve normal haklarını alamamalarına 

yol açacaktı.279 Örneğin bir kimse kusurlu bir kadın ile evlenirse şer‘e göre onu geri 

çevirebilir. Şâri‘ bu adamı, o kadını kendi nikahında bekletmekle yükümlü kılmamıştır. 

Eğer Şâri‘ erkeği bununla yükümlü kılsaydı bu durumda erkek hakkını alamayacaktı ve 

erkek, İslam’da nikahın ona meşru kıldığı normal yararlardan mahrum kalacaktı. Fakat 

erkek böyle bir kadını mükafat alma kastıyla yanında tutarsa bu durumda yaptığı eyleme 

karşılık ona teşekkür edilir ve ecir verilir. Ama Allah’ın hakkı olan yükümlülüklerde ise 

şefkat ve merhamet gibi ameller yoktur. Nitekim bu yolla mükellefin yükümlülüğü 

düşürülerek mükellef yükümlülükten beri olamaz. O hak onda kalır. Bir de mükellef 

zimmetini bu haktan beri etmediği sürece temizlenemez ve düzelemez. Nitekim Allah 

zina yapanlara merhamet gösterilmesini yasaklamıştır. Bununla ilgili olarak Allah şöyle 

buyurmuştur: “Allah’a ve âhiret gününe inanıyorsanız, Allah’ın dinini uygulama 

hususunda o ikisine karşı merhamet duygusuna kapılmayın.”280 Allah’ın hakkı olan her 

durumda bu hüküm geçerlidir.281 Nitekim bunda insanın ihtiyarına yer yoktur. 

İnsanların duygularının bunda bir etkisi yoktur. Şer‘î hadlerde şefaat kabul edilmez.282 

Çünkü bu konuda insanlardan talep edilen şey onların bununla amel etmesi ve gereğini 

yerine getirmesidir. Burada iki tane yükümlülük vardır. Birincisi suçluya uygulanacak 

haddi yerine getirmekle yükümlü olanlara yönelik yükümlülüktür. İkincisi haddin 

suçluya uygulanma yükümlülüğüdür. Bu ikisinin de hükmü verilmiştir. Sadece Şâri‘ 

bunu kaldırabilir. Şâri‘ suçlunun hükmünü insanlara ve onların ahlâklarına 

bırakmamıştır. Bu durum onlardan bağımsızdır. İnsanların ellerinde zorunlu olarak 

sadece bunu uygulamak vardır.283 es-Serîrî bu çerçevede şöyle demektedir: 

                                                 
279 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 39. 
رِّ } 280 ِّ وَالْيَوْمِّ الْآخِّ نوُنَ بِّاللََّّ ِّ إِّنْ كُنْتمُْ تؤُْمِّ ينِّ اللََّّ ما رَأفَْ ةٌ فِّي دِّ  .Nur, 24/2 {وَلا تأَخُْذْكُمْ بِّهِّ
281 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 39. 
282 Taha Abdurrahman’ın İ‘timânî nazariyesinde “Allah Hakkı” ve “İnsan Hakkı” hakkında daha detaylı 

bilgi için Dinu’l-Hayâ’: Mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1-Usulu’n-Nazari’l-İ’timânî, 119-

138. Taha Abdurrahman’ın bu konudaki görüşlerini ele almadık. Çünkü onun hudûd ile ilgili görüşleri 

genel olarak el-Fıkhu’l-‘İ’timânî konusunda zikrettiğimize benzer. Ancak bu konuyu Allah’ın izniyle 

bundan sonraki çalışmalarımızda detaylı olarak ele alacağız. 
283 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 40. 



82 

 

“Fıkıh ve ahlâkı mezcetme/birleştirme çağrısında bulunan kimse, bu 

birleştirmenin yerinin daha önce anlatılan konularla (insan hakları) ilgili 

olduğuna dikkat etmemektedir. Allah’ın hakkı ise bunda en ahlâklı bir 

şekilde amel etmektir. Merhameti ve bunun gibi şeyleri terk etmek 

gerekir. Kesin olarak biliyoruz ki bu durum bu şekilde çözülmezse İslam 

bağı kopar ve durum başarısızlığa uğrar. Böylece İslam’ın dayandığı 

büyük değerler ortadan kalkar. En düşük olan şey, en hayırlı olanın 

yerine geçer.”284 

Taha Abdurrahman, i’timânî fıkıh ıslah etme noktasında, i’timânî fakih -ki buna 

mürebbî fakih de demektedir- üzerinde durmaktadır. İ’timânî fakih, ikinci bölümde 

gördüğümüz gibi, i’timârî fıkıh sistemini ve hükümlerini bilmektedir. Ayrıca fıkhî 

hükümlerde gizli olan ahlâkî değerleri istinbat etmeye yarayan üstün yeteneklerin 

bulunmasını gerektiren i’timânî fıkha da hakimdir. Aynı zamanda ruhsal tesir ve eğitim 

rehberliğinin sırlarını da bilmektedir. Hatta o, Esma-i Hüsna’ya dayanan bir işin 

yapılmasıyla dünyanın ahlâkî ve ruhsal afetlerini tedavi etmektedir.285 Böylece onun 

bakışı Ahlâkî ve Esmâî (Esma-i Hüsna ile ilgili) olur.286 Islahın tümü mürebbi fakihe 

dayalı olarak yapılmaktadır. Islahın başarısı ona bağlıdır. Şu da bilinmeli ki ıslah 

görevini her mükellef yapamaz. Bilakis onlardan seçkin kimseler, toplum içinde fıtrat 

ahlâkını diriltmeye güç yetirebilirler. İşte Taha Abdurrahman böyle olan kimseye el-

Fakihü’l-İ’timânî demektedir. Fakihler buna Fakîhü’n-nefs ya da Fakîhü’n-nefs ve’l-

beden demektedirler. Bu kişi, ruh ve bedenin ya da yeşil dal (العود الأخضر) ve suyun 

birleşimi gibi fıkıh ilmini kendi nefsiyle birleştirmiştir. Onun ilmî yeteneği kendisinde 

                                                 
284 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 40. Burada Mahzûmlu kadın olayını 

düşünerek zikredelim: Benî Mahzûm’dan bir kadın ödünç aldığı malları inkar etmişti, yani hırsızlık 

yapmıştı. Elinin kesilmesi emredilmiştir (hırsızlık cezası). Üsâme (r.a.) kadının cezasının affedilmesi için 

aracılık yapmak istemiştir. Üsâme durum ile ilgili Resûlullah’a konuştuğunda yüzü renkten renge giren 

Hz. Peygamber ona şu soruyu sorar: “Allah’ın kıldığı cezalardan bir cezanın affedilmesi için mi aracılık 

ediyorsun?” Üsâme “estağfirullah” diye cevap vermiş ve Hz. Peygamber akşam vaktinde ayağa kalkıp ve 

şöyle hitap etmiştir: “Sizden önceki milletlerin şunu yapmaları sebebiyle helâk oldular: soylularından biri 

hırsızlık yaptığında onu bırakıverirler, soylularından olmayan zayıf biri hırsızlık yaptığında ise ona 

hırsızlık cezası uygularlardı. Allah’a yemin olsun ki, Muhammed’in kızı Fâtıma hırsızlık etseydi onun da 

elini keserdim.” Sonra da hırsızlık yapan Mahzûmlu kadını çağırıp onun elinin kesilmesine karar 

vermiştir. İbn Dakikul‘îd, İhkâmü’l-ahkâm şerhu ‘Umdeti’l-ahkâm (Metba’âtü’s-Sünneti’l-

Mühammediyye), II, 247. 
285 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 13-26.  
286 Abdurrahman, Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- Usulu’n-Nazari’l- 

İ’timânî, 27. 



83 

 

hazır ve yerleşiktir. Bu yetenek; zevk, düşünme tarzı ve açıklamada tecelli eder. Hatta 

fetva verdiğinde onun gönlünde oluşan şeyle çelişen bir fetva ondan çıkmaz. Bazı 

sahabeden gönüllerin sevdiğini kabul etme şeklinde gelen nakil ve Peygamber’in 

(s.a.v.), mü’minin kendi kalbinden fetva almasını emretmesi bu duruma delil olarak 

gösterilmektedir. Bu anlatılanlardan anlaşıldığına göre bu fakihin yanında esas olan 

zevktir.287 Zevke itimat etmek diğer ilimlerde doğru olsa da fıkıh ilminde doğru 

değildir. Örneğin uzman olan nahivcinin zevki nahiv meselelerinde esas alınır. Zira bu 

ilimde uzman olanın zevki uzman olmayanın bu ilimdeki zevki gibi değildir. Aynı 

şekilde beyan ilmini bilen ve bunun sanatlarına hâkim olan kimse de nahivci gibidir. 

Onun beyan ilmindeki zevki, başkasının zevki gibi değildir. Fıkıh dışında diğer 

ilimlerde de durum aynıdır. Fakat Yüce Allah’ın dininde fetva vermek özellikle de 

gönüllerin istekleri esas alınarak bunu yapmak ağır sorumluğu bulunan zor bir 

durumdur. Allah’ın salih kulları, onun azametinden ve heybetinden dolayı korkudan tir 

tir titrerler.288 Taha Abdurrahman’ın iddiasının doğru olduğunu varsaysak da bunun 

gerçekten var olup olmadığını sorgularız. Gerçekte i’timânî fakih var mı? Yoksa 

i’timânî olan fakihlerin oluşması için özel enstitüler mi kurulması gerekir? Biz 

mükellefleri i’timânî fıkhı ıslah etmekle nasıl yükümlü kılabiliriz? 

Taha Abdurrahman İslam düşüncesinde iki yeni kavram üretmiştir. Bu iki 

kavramın amacı fakihin Allah ile ilişkisinin kusurlarını açıklamaktır. Bu iki kavram da 

el-Emriyye ve el-Âmiriyye kavramlarıdır. Birinci kavram el-Emrü’ş-şer‘îye nispet 

edilmektedir. İkinci kavram ise şer‘î emirleri emreden ve Âmir olan Allah Azze ve 

Celle’ye nispet edilmektedir. el-Âmiriyye kavramı yerine kullanılan kavramlardan 

birinin de eş-Şâhidiyye kavramı olduğunu görmekteyiz. O bu kavramların tümünü 

Allah’ın isim, sıfat ve fiillerinden türetmiştir. Bununla ilgili İbn Teymiye “en-

Nübüvvât” adlı eserinde “Faslun fi Temâmi’l-Kavli fi Mehebbetillah” başlığı altında 

şöyle söyler: “Saadet, talep edilen ilmin Allah’ı bilmek ve buna yakın ilimler olmasıdır. 

Saadet; Allah’ın sevilen ve maksûd olan olmasıdır. İlim ile meşgul olup malum göz ardı 

edilmez.”289 Şer‘î ilimlerde şöyle önemli bir kural bulunmaktadır: “İlimle meşgul olup 

malum terk edilmez.” Başka bir ifadeyle şöyle söylenmektedir: “Araçlara boğulup 

maksat terk edilmez.” Hatta Allah’ı bilmek kişiyi, Allah’tan gâfil bırakmamalıdır. İbn 

                                                 
287 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 130-132. 
288 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 130-132. 
289 İbn Teymiye, en-Nubuvât, tkh: Abdülaziz İbn Salih et-Tevyân, (Riyad: Edvâu’s-Selef, 2000), I, 409. 



84 

 

Teymiye, Gazzâlî’nin yüce ahlâkî öğüdünü şahit olarak göstermektedir. Şöyle ki arif bir 

şeyh, “Kim kırk sabah Allah’a ihlaslı olursa hikmetin pınarları kalbinden ve dilinden 

fışkırır” şeklinde bilinen durumu kendinde tatbik ettiğini ve kalbinde hiçbir etki 

görmediğini söyleyerek Gazzâlî ile tartışır. Bunun üzerine Gazzâlî ona şöyle der: “Ey 

oğul! Sen hikmeti elde etmek için ihlaslı oldun. Senin muradın Allah değildi. Allah’a 

ihlaslı olmak, Allah’ın kişinin muradı ve maksadı olmasıdır. İşte böyle olduğu zaman 

kişinin kalbinden ve dilinden hikmet fışkırır.”290 Gazzâlî, Âmir olan Allah’a bakmaktan 

vazgeçip sadece emrin zahirine bakmaktan sakındırmaktadır. Allah’ı murakabe etmeyen 

ve ona bakmayan kimse nasıl olur da Allah için ihlaslı olmuş olur? 

Taha Abdurrahman’ın nazarında el-Fakîhü’l-i’timârî, emrin kapsadığı kimsedir. 

Bu kimse, tam olarak emirle meşgul olmaktadır. Öyle ki bu meşguliyet fakihi Âmir’in 

kendisinden alıkoymaktadır. Onun nazarına, bulunuşuna ve birlikteliğine bakmaz. Öyle 

ki araç gaye olup onu en büyük gayeden alıkoymaktadır ki en büyük gaye Allah’a 

kulluk yapmaktır. Fakat Allahü a’lem Taha Abdurrahman’ın bu ifadelerinden-ki bu 

konudaki görüşü yerinde detaylı bir şekilde açıklandı-onun şer‘î emirlerin önemini 

azalttığı anlaşılmaktadır. Doğrusu bunları birleştirip her birinin hakkını vermektir. 

Âmir/Şâhid olan Allah’ın varlığını ve nazarını bir kenara bırakıp sadece ilahî emirlere 

bakıp bunlarla sınırlı kalmak; şeriatı, insanların zahirlerine bağlı kalmakla yükümlü olan 

kanunlara benzetmek olur. Maksûd ve Âmir (Allah) ile meşgul olup şer‘î emirleri terk 

etmek Âmir’e ulaşmamaya yol açar. Zira aracı terk etmek maksadın ters olmasına yol 

açar. Âmir’e ancak emirler aracılığıyla ulaşılır. 

Şunu da itiraf etmek gerekir ki Taha Abdurrahman büyük araştırma 

yeteneklerine sahiptir. Bu yeteneği, onun söyleminin İslam düşünürlerinin söylemi gibi 

olmasını sağlamıştır. O İslam düşüncesiyle mücadele eden ahlâkî sorunları çözmek için 

mantık ve irfan sistemini işletmektedir. Taha Abdurrahman’ın mantık araştırması onun 

akli ufuklarını aşmıştır. Bu araştırma ile aklın sınırlı olduğunu kesin olarak öğrenmiştir. 

Onun mantık eğitimi ruhsal eğitiminden daha öncedir. O şöyle der: “Şüphesiz ilk insan 

fıtrat dili ya da ruh dili ile konuşur. O da benim aradığım dildir… Böylece ben mantık 

eğitiminden sonra ruhsal eğitim aldım.”291 Taha Abdurrahman başka bir yerde ruhsal 

                                                 
290 İbn Teymiye, en-Nubuvât, I, 409. 
291 Abdurrahman, el-Hivâr Ufkan li’l-Fikr, 19. 



85 

 

tecrübenin kendisine birtakım faydalar sağladığını vurgulamaktadır. Nitekim o şöyle 

söylemektedir: 

“Doğrudur. Bu tecrübeye girmeden önce senin nazari aklının, eşyaların 

nesnel özelliklerini sana öğrettiği kadar ruhsal tecrübe bunları 

öğretmiyor. Fakat ruhsal tecrübe sana başka bir şey öğretiyor ki bu da 

nazarın/düşünmenin sana öğrettiği fayda ve etkiden az değildir. Ruhsal 

tecrübenin öğrettiği bu şey, pratik uygulamadan elde edilen bizzat 

birtakım değerler, maksatlar ve anlamlardır. Sen ne kadar çok bu ruhsal 

değerlerle donanırsan artan bu değerler oranında senin aklın 

genişlemesi ve derin olması gerekir.”292 

Taha Abdurrahman’ın tasavvuf deneyimi, bir nevi Gazzâlî’nin deneyimine 

benzemektedir. Taha Abdurrahman şunu söyler: “Beni ve onu (Gazzâlî) birleştiren 

husus ikimizin de tasavvuf macerasına dalmamızdır. Ben onun gibi bir şeyden kaçarak 

ve şüphe ederek tasavvufa girmedim. Şöyle ki Gazzâlî mecburiyetten tasavvufa 

girmiştir. Ben ise istemli bir şekilde tasavvufa yöneldim.”293 Bununla ilgili olarak 

Gazzâlî şöyle diyor: 

“Ben ne zaman ki bu ilimleri tamamladım. Var gücümle tasavvufa 

yöneldim. Onların yolunun ilim ve amel ile tamamlandığını öğrendim… 

Onların kesin olarak sözlerin değil, durumların erbabı olduklarını 

öğrendim. İlim yoluyla tahsil edileni elde ettim. Yolu dinleme ve öğrenme 

olmayıp sadece zevk ve sülûk olan şey kaldı…Ben ilişkilere daldığımda 

ve her yönüyle kuşatıldığımda…sûfîlerin sadece Yüce Allah’ın yolunda 

yürüyenler olduklarını, yaşantılarının en güzel yaşantı olduğunu, 

yollarının en doğru yol olduğunu ve ahlâklarının en güzel ahlâk 

olduğunu kesin olarak öğrendim.”294 

Bu anlatılanlar Gazzâlî’nin kendi nefsini temizlemek ve ruhunu yıkamak için 

tasavvuf tarikatına yöneldiği ve onun elde ettiği diğer ilimlerin, tasavvuf tarikatının 

Allah’a ulaştırdığı kadar onu ulaştırmadığını göstermektedir. 

                                                 
292 Abdurrahman, Hivârâtun Min Ecli’l-Müstakbel, 138. 
293 Abdurrahman, Hivârâtun Min Ecli’l-Müstakbel, 140. 
294 Gazzâlî, el-Münkız mine’d-dalâl, Thk: Abdülhamid Mehmud (Kahire: Darü’l-Kütübi’l-Hadise, ty), 

171-173. 



86 

 

Bu anlatılanlar Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve usûlünü yenileme söyleminin 

zayıf olduğunu söylememize bir engel teşkil etmemektedir. Kanaatimizce Onun söylemi 

gerçekte aralarında bir bağlantı bulunmayan şeyleri birbirine bağlamaktır. Onun görüşü 

usûlî ve fıkhî bir temellendirmeye ihtiyaç duymaktadır. Onun söylediklerinin kabul 

edilebilmesi için bunların temellendirilmesi gerekir. Bu görüş, temellendirildiği zaman 

bilimsel meselelerde (şer‘î ilimde) varoluşsal bir meşruiyet kazanır. Temellendirmeden 

sonra bunun hücciyeti ve bunu esas alma gerçeğinin ne olduğu tartışılır. Taha 

Abdurrahman’ın söyleminde usûlî ve fıkhî eksikliğin bulunması, bu görüşün birtakım 

esaslara göre güzel görüşler sunmaya daha çok benzemesine yol açmaktadır. Onun 

fikirleri görünürde doğru olabilir. Fakat usul ve fıkıh ilimlerini kontrol altına alan 

kurallar üretmemektedir. Taha Abdurrahman’ın ve hatta Gazzâlî’nin şahsiyetinde bâtınî 

ve ruhsal deneyimin başarılı olması, başka biri bunu uyguladığında da bu deneyimin 

başarılı olmasını gerektirmez. Her mürit onun gibi eğitici şeyhle buluştuğu zaman sırları 

görmede böyle bir zekâ ve ruh gücüne sahip değildir. 

3.4.1. Usûlî ve Fıkhî bir Hakikat: Şer‘î Lafızların Sahih Anlamlarının 

Mükelleflerin Durumlarının Değişmesiyle Değişmemesi. 

Biliyoruz ki şer‘î naslar, şer‘î delillerle sabit olduğu gibi sabit olursa bu nasların 

hükmünün uygulandığı insanın durumları ve konumları değişse dahi bu nasların anlamı 

ve medlûlü değişmez. H. Yunus Apaydın Hocamızın “Sahih Anlam ve Meşru Yorum” 

makalesinde bu hususa yapılan itirazlar şu şekilde cevaplandırılmaktadır: 

“Kur’an’ın anlaşılmış bir kitap olduğu iddiasının, Kur’an’ın anlamının 

indiği dönemle sınırlı tutulmasına yol açacağı, bunun da onun 

evrenselliğini iptal etmek ve evrensel anlamı tarihe hapsetmek anlamına 

geleceği seklindeki itiraza, evrenselliğin anlamı, Kur’an için 

kullanılmasının uygun olup olmadığı, kullanılacaksa hangi içerikle 

kullanılmasının doğru olacağı açıklanarak cevap verilebilir. 

Evrenselliğin Kur’an’ın her çağda yeniden anlaşılması olarak görülmesi, 

onu, nereye çekilirse oraya giden bir metin haline getirecektir. Öte 

yandan evrenselliğin, Kur’an’ın içerdiği hükümlerin, değişen ve gelişen 

zamanın sosyo-psikolojik şartları, telakkileri dikkate alınmadan sırf 

ayetlerin zahirleri üzerinden uygulanması olarak anlaşılması ise 



87 

 

ilanihaye çağın dışında adacıklar oluşturup, orada mutlu olmayı dini 

yasamak zanneden cemaat yapılarına kapı aralanmasına hatta IŞİD 

benzeri yapıların ortaya çıkmasına yol açar. 

Anlam ve yorumun farklılığı, anlamın mevcut ve sabit, yorumun değişken 

olduğu ve anlamın mevcut durum açısından yorumlanarak başka 

zamanlara taşınması gerektiği iddiamızın tam da bu iki olumsuz ve yanlış 

algının bertaraf edilmesi noktasında önem arz ettiğini düşünüyoruz. 

Bu bakımdan üzerinde kafa yorulması gereken doğru soru ‘Kur’an nasıl 

anlaşılmalıdır?’ değil, ‘Mevcut anlam gönümüze nasıl taşınacaktır?’ 

sorusudur ve bu soruya bizim cevabimiz ‘Mevcut anlam gönümüze yorum 

yoluyla taşınacaktır.’ seklindedir.”295 

Örneğin farz edelim bir kavim tek ayaklı bir şekilde doğdu ve onlar dışında 

yeryüzünde başka hiç kimse yoktur. Bu durum “ve her iki topuğa kadar da ayaklarınızı 

yıkayın”296  ayetini tek ayak şeklinde açıklamamızı gerektirmez. Hatta bu şekilde bir 

açıklama caiz değildir. Zira bu lafzın hiçbir değişiklik yapmadan anlamı üzerine kalması 

gerekir. O da bir ayağın değil, iki ayağın yıkanmasının vacip olmasıdır. Zira asıl olan 

budur. Fakat bir ayağı olmayan kimse için değişen şey, fıkhî hükümdür. Bu hükümle 

ilgili lafız değişmez.297 Bu zamanda farklı sebeplerden dolayı insanların örf ve 

adetlerine göre hak ve vaciplerin düşmesi de bunun gibidir. Biz bu örneği sadece şunun 

için dile getirdik: İnsanların durumları değiştiği zaman ve değişiklik şer‘an kabul edilen 

bir değişiklikse bu durumlarda değişecek olan şey fıkhî hükümdür. Şer‘î nasların 

anlamları ise değişmez. es-Serîrî’ye göre Şer‘î nasların lafızlarının anlamları Yüce 

Allah’ın hükümleridir. İnsanların tümü kafir dahi olsa ve hepsi bu hükümlerin 

sınırlarının dışına çıksalar da yine de bu anlamlar gerçek anlamda değişmez. Fakat bazı 

insanların kendi haklarından vazgeçmesi sadece bu kimselerle ilgili bir durumdur. Onlar 

dilerse böyle yapabilirler. Fıkhın durumu bunun üzerine kuruludur. Çünkü bu şer‘a göre 

                                                 
295 H. Yunus Apaydın, Din ve Fıkıh Yazıları, ed: Murat Şimşik (İstanbul: Hacıveyiszade İlim ve Kültür 

Vakfı, 2018), 125-126. 
296 }  .Mâide, 5/6 }وَأرَْجُلَكمْ إلَى الْكَعْبيَْنِّ
297 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 76. 



88 

 

caizdir. Zira bu teberru‘ etme grubuna girer. Dolayısıyla teberru‘ delilleri ve hükümleri 

bununla ilgili olur.298 

3.5. Makâsıda Riayet Edilme Fıkhı 

Fakihin şer‘î hükümler üzerine düşünmesinde ve onları usul ve kaidelerden 

istinbât ile bina etmesinde şer‘î makâsıda riayet etmesi, Şari‘in  hükümlerinde 

hedeflediği maslahatlar ve hikmetleri ve İslam şeriatının üzerine bina edildiği değerleri 

göz önünde bulundurmaktır. Fakat Burada korktuğumuz iki durum vardır. 

Birincisi: Maksatlarla amel etmek, maslahata riayet etmek ve hükümleri 

gerekleri üzerine bina etmek için olan şer‘î kayıtlar ve kuralların dışına çıkmaktır. 

Böylece bu yol ile din işlerinde oynanmış ve din işleri hevâ ve nefsi isteklerle 

irtibatlandırılmış olur. Dinde fakih olma durumu, sarsıntılı, kararsız ve kuralsız işlere 

dönüştürülür. Çaba gösterilen son gaye, bu dinde sıkıntı ve zorluğun olmadığı, dinde 

asıl olanın kolaylaştırmak olduğu, donukluğun bitirilmesi gerektiği ve fıkhın her zaman 

ve mekâna uygun olduğunu açıklamak olur. Gerçek zeminde bu, doğru olsa da bunda 

hata yapma ve doğru yoldan sapma; sıkıntı, zorluk ve kolaylaştırma lafızlarıyla oynama, 

bunları fıkhî gerçeklerinin dışına çıkarma ve bu lafızları tanımsız bırakmakla meydana 

gelir. Bunların durumu nefsî mizaca ve hevâya bırakılmış olur. Böylece nefislerin 

arzuladığı her şeyin bu lafızların altına girebilmesi için bunların anlamları genişletilir.  

“Kendi hevâ ve arzusuna uygun olmayanı sıkıntı ve zorluk diye 

isimlendirmek isteyen herkes böyle yapar. Şer‘î yükümlülükler kendisine 

ağır gelen herkes bunlardan yüz çevirip bunun adını kolaylaştırma 

koyar. Bunda apaçık bir sapkınlığın olduğu gün gibi ortadadır. İddia 

edilen bu durum-insanların sorunlarını bu şekilde halletme yöntemi-

onların anlattığı gibi şer‘de muteber olsaydı bu yöntem Peygamber’in 

(s.a.v.) sözlerinde, fiillerinde ve olaylarında/davalarında apaçık bir 

şekilde geçerdi. Bu yöntem, özellikleri belli olup çizilen bir yol değildir. 

İnsanlar bu yöntemi bu şekilde görmektedirler.”299 

es-Serîrî’nin yukarıdaki izahları bu anlamda dikkate şayandır. Bir usul kuralı şu 

şekildedir: “Tekmile (ilave edilen unsur), aslı iptal ediyorsa bu tekmileye itibar 

                                                 
298 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 76-77. 
299 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 290-292. 



89 

 

edilmez.”300  Kısaca özetlemek gerekirse genel şer‘î deliller; gerek naslar olsun gerekse 

usul veya fıkıh kuralları olsun gerekse şer‘î maksatlara riayet etme gereklerinden biri 

olsun şer‘î hükümleri bina etme alanında bu delillerin hiçbir tarafının ihmal edilmemesi 

gerekir. Delilin tüm yönleriyle dikkate alınması gerekir. Delillerin tümüyle amel 

edilmesi gerekir ya da bir durumdan sadece bir delilin buna delil olduğu açıksa bu 

durumda her bir delille yerinde amel edilmesi gerekir. Eğer deliller arasında teâruz 

bulunursa bu durumda bunlardan birini tercih etmeye başvurulur. 

Mâlikî fıkhını ve bunun şer‘î maksatlara riâyet etmekle iç içe oluşunu inceleyen 

kimse bu durumu burada apaçık bir şekilde görür. Örneğin İmam Malik (r.h.) şöyle 

diyor: “Kim ‘Eğer ben falanca ile evlenirsem o kadın boştur’ derse bu kişinin o kadınla 

evlenmesiyle o kadın ondan boşanır. Kim ‘Hangi kadınla evlenirsem o kadın boştur’ 

derse o kimsenin bu sözü boş bir söz olur.”301 İbnü’l-Arabî’ye göre İmam Mâlik ve belli 

olan ve olmayan kadın arasında fark koyma meselesinde onun görüşünde olanların 

görüşü şudur: Bir kimse ‘evlendiğim her kadın boştur’ diyerek talak mevzusunda 

genelleme yaparsa Allah’ın mendûb kıldığı nikahın önünü kapatmış olur. Dolayısıyla bu 

durum meşru olan bir şeyle çelişir ve geçersiz olur.302 İbnü’l-Arabî ayrıca şunu söyler: 

“Bu, ihtilaflı olan bir esasa binaen böyledir ki bu esas da delillerin maslahatlarla tahsis 

edilmesidir. Yoksa eğer evlendiği kadının boşanması husûsta gerekseydi umûmda da 

gerekirdi. Allah daha iyi bilir.”303 Şâtıbî’nin genel ifadesi, cüziye bakıldığı zaman 

küllinin de itibar edilmesi gerektiğini ve bunun tersinin olduğunu ifade etmektedir. Zira 

o şöyle söylemektedir: 

“Kitap, Sünnet, İcmâ ve Kıyas’tan hususî deliller uygulandığı zaman bu 

külliler aracılığıyla bu cüzilere itibar edilmesi gerekir. Zira külliler 

olmadan cüzilerin olması muhaldir. Örneğin bir kimse, cüzi bir meselede 

cüzün küllisinden yüz çevirerek bir nassa tutunursa hata yapmış olur. 

Cüzün küllisinden yüz çevirip cüziyi almak hata olduğu gibi küllün 

cüzisinden yüz çevirip külliyi almak da hatalıdır.”304 

                                                 
300 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 224. 
301 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 56. 
302 İbn Hacer Ebü’l-Fazl el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, Sahîh-i Buhârî şerhi (Beyrut: Darü’l-Ma’rife ty), IX, 

387. 
303 el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, Sahîh-i Buhârî şerhi, IX, 387. 
304 Şâtıbî, el-Muvâfakât, 471. 



90 

 

Hakkında korktuğumuz şeylerin ikincisi ise: Ne zaman ki şer‘î ve fıkhî 

kavramları anlayamazsak bunların dar olduğuna hükmederiz. Genellikle gelenek olarak 

gelen ilimlerin çoğu yenilenmeye ihtiyaç duymamaktadır. Bilakis onları anlama konusu 

yenilenmeye ihtiyaç duymaktadır. Zira bu ilimler ya derin ilimlerdir ya da çalışmamız 

ancak az bir kısım kavramların alanını kullanmaktadır. Bu kavramların amaçları ve 

enerjileri henüz tükenmemiştir. Anlamayı dinin bütün esası kılan ilahi hikmetin ne 

olduğu üzerinde düşünmek gerekir. Anlatma (ifhâm) Allah’ın akaid ve şeriat 

bakımından insanlar üzerindeki hüccetidir. Zira akaid, neden sorusunun cevabıyla 

bağlantılıdır. Şeriat ise nasıl sorusunun cevabıyla bağlantılıdır. Bu ikisiyle Resüllerin 

beyanı ve delili tamamlanmaktadır. Bununla ilgili olarak Yüce Allah şöyle 

buyurmuştur: “…ki, insanların peygamberlerden sonra Allah’a karşı tutunacak bir 

delilleri olmasın!”305 Usul kavramlarını anlamak Allah ve Resulünün bütün 

yöntemlerini anlamaktır. Çünkü şer‘î hükümler-ki bunlar usulün semeresidir-şer‘î 

hitabın gayesidir. Şer‘î hitabın ekseni de emir ve nehiy ile bunlardan kaynaklanan 

konulardır. Fıkıh usûlünün görevi sadece bunu açıklamak ve kurallaştırmaktır.306 

Taha Abdurrahman’a göre makâsıd ilmi, insanın dünyevi ve uhrevi 

maslahatlarını araştırır. Yani şer‘î hükümlerin tümü insanların dünya ve ahiret 

maslahatları üzerine kurulmuştur.307 Bu meselenin yeterli ve sadra şifa olacak şekilde 

araştırılması ve incelenmesi gerekir. İşin gerçeğinin ortaya konması gerekir ki bununla 

ilgili hüküm ister bu durumu ispat etsin ister reddetsin gönül bu hüküm konusunda 

mutmain olsun. Evet, bu durum kısmî olarak araştırılmış ve tartışılmıştır. Fakat usul 

meseleleri ve kurallarına verilen önem kadar buna önem verilmemiştir. Zira kitaplarda 

yaygın bir şekilde bu konu tartışılmamıştır.308 Sadece az bir kesim ilim ehli arasında 

tartışılmıştır. Bu konuyu tartışanlardan biri Râzî’dir. O bu konuda şunu söyler: “Şer‘î 

hükümler maslahatlarla mu‘allel değildir.” Bu konuya değinen bir diğer alim 

Cüveynî’dir. O bu konuda şunu söyler: “Kim ki emir ve nehiylerdeki maksatların 

varlığını fark etmezse o kişi şeriatın durumu hakkında basiret sahibi değildir.”309 

Hükümlerin maslahatlara mebni olduğu durumunu ispat etme konusunda detaylı bir 

                                                 
سُلِّ } 305 ةٌ بَعْدَ الرُّ ِّ حُجَّ   .Nisa’, 4/165 {لِّئلََا  يَكُونَ لِّلنَّاسِّ عَلَى اللََّّ
306 el-Ansaî, el-Müstâleh’l-Usulî ‘inde’ş-Şâtibî, 16-17. 
307 Abdurrahman, Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd, 73. 
308 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 281. 
309 İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, el-Burhân Fî Usûli’l-Fıkh, ed: Salâh b. Muhammed b. ‘Aveyde 

(Beyrut: Dâruʾl-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1997), I, 101. 



91 

 

şekilde konuşan kişi Şâtıbî’dir. O kesin olarak bunu savunmaktadır. İzzüddin b. 

Abdisselâm’a göre bu durum, bu dinde kabul edilen ve sübutu müsellem olan bir 

durumdur. Bu alimler; mütekaddimîn arasında bu konuda görüş beyan eden ve bunun 

durumunu ve gerçeğini ele alan en önemli alimlerdendir. Görüldüğü üzere bunlar az 

sayıda kimselerdir. Bakıldığında delâlet meseleleri gibi fıkıh usûlünün diğer meseleleri 

ve istishâb, sedd-i zerî‘a ve şer‘u men kablenâ gibi fer‘î usul meselelerinin incelendiği 

kadar bu konunun incelenmediği görülmektedir. Halbuki neredeyse tüm usul 

kitaplarında bu konular geniş bir şekilde araştırılmakta ve incelenmektedir. Bu 

meselelerle ilgili görüşler, ihtilaflar ve onların delilleri detaylı ve geniş bir şekilde ele 

alınmaktadır. Aslında yapılması gereken şey, makâsidü’ş-şerîaya riayet edilmesinin de 

diğer usul meseleleri gibi incelenmesidir. Makâsidü’ş-şerîaya riayet edilmesi fakihin 

fıkhî hükümleri oluşturmadaki bakışıyla ilgilidir. Aslında bu konunun, özellikle fıkhî bir 

dayanak olma konusunun çokça incelenmesi gerekmektedir. Araştırma neticesinde kim 

bunun bir delil ve fıkhî bir dayanak olduğunu tespit ederse bu kimse bu konudan 

türeyen diğer meseleleri araştırmaya koyulur. Kim ki bundan farklı bir şey tespit ederse 

o kimse bu tespit ettiği şeyle yetinir ve bununla sınırlı kalır. Bu durumla meşgul 

olmaktan ve bunu fıkhî bir delil olarak kabul etmekten uzak durur.310 

Taha Abdurrahman, “Üç Maksadî Anlamın Karıştırılmasından Kaynaklanan 

Hatalar” ve “Üç Maksadî Anlamın Ahlâkî Vasıfları” başlıkları altındaki görüşlerinden 

kastedilen fıkhî hükümlerin bina edildiği lafızların yorumlanmasının yeniden gözden 

geçirilmesinin gerekliliği ve mütekaddim ulemanın fıkhî lafızlar için koyduğu 

mefhumların değişmesinin gerekli olduğudur. Bununla ilgili şunu söyleyebiliriz: Bu 

mefhumların konulmasında bu alimlerin anlayışları, fıkhî mezhepleri, örfleri, 

yaşadıkları zaman ya da buna benzer durumlar dikkate alınmıştır. Asırlar boyunca fıkıh 

alimleri fıkhî ve itikadî lafızların yorumlarında ve de özellikle terimlerin tanımlarının 

konuluşunda fıkhî ya da itikadî mezheplerin özelliklerine uygun olmasına dikkat 

etmişlerdir. Bu sayede sadece din işlerine dahil olan şeyleri itibara almışlardır. 

Asrımızda ise belirli mefhumların değişmesinin gerekliliğinin sebepleri, değiştirilmek 

istenen şeyler üzerinde yapılan fikir yürütmeden doğmuş fıkhî itibarlar ve bunların 

gerektirdiği bir değişme değildir. Bilakis bunun sebepleri Müslümanlar ile başkaları 

                                                 
310 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 281-282. 



92 

 

arasında muhabbet tesis etmek, Yahudi ve Hristiyanların hevâlarına uygun olacak 

şekilde boyayarak İslam’ın suretini güzelleştirmek ya da buna benzer şeylerdir.311  

Kanaatimizce Taha Abdurrahman’ın tecdîd konusunda yapabildiği en iyi şey -

genel olarak fıkhî kurallar çerçevesinde araştırma yapsa dahi- maslahata özel bir önem 

göstermek, fıkhî meseleler üzerinde düşünürken ve içtihat ederken maslahatı göz 

önünde bulundurmaktır. Eski fakihler bu mesele ister ibadet ile ister muamelat ile ilgili 

olsun, meselenin bunu gerektirmesi durumunda bütün fıkhî meselelerde kamu 

maslahatını gözetmişlerdir. “Eğer fakihler füru meseleleri usul üzerine bina ederken her 

asırda maslahat ile amel etmişse, yenilik propagandası yapanlar, füru meseleleri bina 

ederken makâsıdın itibara alınması ve bunların elfâz/delâlet bahisleri ile karıştırılması 

esası üzerine ne eklemişlerdir?”312 

Taha Abdurrahman’ın makâsıdü’ş-şerîa’nın bir fıkhî illet sayılıp ve hükmün 

varlığında ve yokluğunda hükmün medarı olduğu ifadesine gelince ümmetin bu görüşte 

olan bir âlimi yoktur ve İslam tarihi boyunca da olmamıştır. Çünkü emredilen ve 

yasaklananın, şer’i maksatları ve gayeleri gerçekleşmemiş olsa bile yapılması gerekir. 

es-Serîrî’ye göre şer’î hudûdun, aleyhine belirlenmiş kişiyi caydırmayacağı bilinse bile 

uygulanmaması caiz değildir. Şer’î amaçlar gerçekleşmese bile, o şer’î hükümler 

düşmez.313 Meselâ evlenme, doğuracağı bilinen bir şahıs için olduğu gibi 

doğurmayacağı bilinen bir şahıs için de geçerlidir. İbadetlerde de öyledir; namaz 

kılmasına rağmen ahlâksızlığa ve günah işlemeye devam edenden namaz ibadeti 

düşmez. Böylece şer‘î maksatların vesileler sonucu ortaya çıkması, maksatların 

vesilelerle birlikte var olup yok olacak şekilde vesileler için illet olduğu anlamına 

gelmez. Çünkü illet bulunursa ma‘lûl de bulunması gerekir. Ayrıca bu maksatların bir 

kısmı açık bir vasıf değildir. Böylece hükmün maksada bağlanması genel geçer değildir. 

Zira şer‘î hükümler zahir olmayan bir şey üzerine tesis edilemez. Dolayısıyla gizli olan 

bir şey illet olamaz. Evet şer‘î maksatların vesilelerinden geri durması yani vesile 

olduğu halde maksadın bulunmaması nadir olan bir durumdur. Bu da cüzilerin tikel 

meselelerinde ve az yerlerde olur. Fakat vesileler bulunduğu halde şer‘î maksatların 

                                                 
311 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 85. 
312 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 89-90. 
313 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 263.  



93 

 

bulunmasının bir etkisinin olması daha önce söylendiği gibi maksatların illet olmadığını 

göstermektedir.314 

3.6. Fıkıh Usûlünün Yenilenmesine Çağrı Yapanlar 

Bilindiği üzere her ıslah çağrısının olumlu ve olumsuz yönleri vardır. Fıkıh ve 

fıkıh usûlüne yönelik Taha Abdurrahman’ın bu ıslah çağrısının -her ne kadar cılız 

kalmış olsa da, bu meselede açıklayabildiklerimizi yerinde açıkladık- diğer ıslah 

çağrıları gibi olumlu bazı faydaları vardır ki en önemlisi: epistemolojik ve felsefi 

teorilerde ayrılmış olanı birbirine bağlamaktır. Bazılarına göre bu teorilerdeki 

birleştirme ve ayırma meselesi itikâdî alandaki en tehlikeli konulardan biridir. Zira 

itikadî anlayışları değiştirip insanın düşüncesine de etki eder. Taha Abdurrahman’ın 

ıslah düşüncesinin Arap-İslam geleneği araştırmaları denkleminde zor bir entelektüel 

figür olan Câbirî’yi eleştirmesi sırasında ortaya çıktığını da söylememiz gerekir. 

Tecdîde çağrı yapanlardan biri olan Taha Câbir el-Ulvâni’nin İslam 

düşüncesinde genel ilkeler üzerine bina ettiği ıslah anlayışı mühimdir. Bu ilkelerin 

özetlenmesi faydalı olacaktır. 

a. Tevhid: Allah’ın birliği, İslam’ın ilk ilkesi ve en önemli değerlerindendir. 

b. Yaratılış birliği: Cenâb-ı Hakk’ın birliği, mahlûkatının birliğini aklen 

zorunlu olarak gerektirir. 

c. Hakikat Birliği: Vahiy gerçekleri ile hakikat gerçekleri arasında herhangi bir 

aykırılık veya farklılık yoktur. 

d. Hayatın birliği: İnsanın yeryüzündeki halifeliğine, emaneti taşımaya ve 

imtihana dayanır. 

e. İnsanlığın birliği: İnsanlar birdir ve onların takvâ dışında bir üstünlüğü 

yoktur. 

f. Vahiy ve aklın bütünleşmesi: Yazılı Kitaptakiler ile evrendekiler arasında bir 

çelişki yoktur. 

g. Yöntem ve araçlarda şümullülük: Çünkü İslam, hayatın tüm yönlerini içeren 

bir dindir. 

                                                 
314 es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 263-264. 



94 

 

El-Ulvâni, en yüce değerler olarak Allah’ı birlemek ve onun çeşitleri olan 

Ülühiyyet Tevhidi, Rübübiyyet Tevhidi, sıfatlarda Tevhid, varlık için imar ve halife 

kılınmış insan için tezkiyeyi vurgular. Her şey bu yüce değerlere arz olunur ve onlarla 

ölçülür. Çünkü bu yüce değerler veya yüce şer‘î maksatlar dikkate alınmadığı zaman 

insan, tabiat ve gayb arasındaki anlamsal bağı idrak etmek zordur. Aynı şekilde bu 

anlamsal bağ idrak edilmediğinde ve onun üzerinden mutlak ve nisbî arasında ve gayb 

(görünmeyen) ve şehadet (görünen) arasındaki ilişki belirtilmediğinde doğru 

epistemolojik sistemi inşa etmek mümkün olmaz.315 Nitekim el-Ulvâni’nin yenilenme 

hususunda yazdıkları önemli ve kayda değerdir. Çünkü onun görüşleri konunun özünü 

ifade etmekte ve insanı bu hususta düşünmeye sevk etmektedir. 

Tecdîd doğrultusunda Hasan et-Türâbî’nin de fıkıh usûlü ilmini yenileme 

çağrısında bulunduğunu görmekteyiz. Ona göre müslümanların, atalarından miras 

olarak aldıkları fıkıh usûlü yöntemi özellikle de kıyas, hayatın gerçeğinden uzak bir 

şekilde inşa edilmiştir. Fıkıh usûlü yöntemi özellikle de kıyas sûrî (الصوري) mantıktan 

etkilenmiş ve düşünce hareketi alanında dar bir düzen kurmuştur. Öyle ki günümüzdeki 

ihtiyacı karşılamamaktadır.316 

Fakat Türâbî fıkıh usûlünün insanların durumlarıyla hiçbir ilgisinin olmadığının 

farkına varmamıştır. İnsanların durumlarıyla ilgisi olan şey usul değil, fıkıhtır. Fıkıh 

faaliyetinin (التفق ه) içinde bulunduğumuz duruma uygun olması gerekir. Yani fıkhî 

bakışın mükelleflerin fiilleri ve durumlarıyla bağlantısı vardır. Mükelleflerin fiilleriyle 

bağlantısı, durumlarının gerektirdiği şekilde fiillere verilen hüküm bakımından olur. 

Mükellefin fiili, gerek Peygamber (s.a.v.) zamanında gerek günümüzde olsun sürekli 

aynı fiildir. Fıkhî bakışın, mükellefin durumlarıyla bağlantısı ise eğer durumlar 

hükümlerin menâtı olacak şekilde riayet edilebilecek durumlar ise riayet 

bakımındandır.317 Durumların, muteber örfler olması, ruhsat veya seddi-i zerî‘ayı 

gerektiren durumlar olması ya da bunlara benzer durumlar olması buna örnek 

gösterilebilir. Böylece ezeli olan hakikat şudur: “Bu Semavî Risâlet geldiğinden ve 

içinde bu ilahi şeriat indiğinden beri fıkhî bakışın yolu tektir. Hükmün konusu için fıkhî 

                                                 
315 Taha Câbir el-Ulvâni, İslamiyyetü’l-Ma’rife: el-Mabedu’l-‘amme, Huttetü’l-‘Amel, el-İncejat (Beyrut: 

Dâru’l-Hadî’li n-Neşer ve’t-Tevzi’, 2001), 87-128; Islahu’l-Fikri’l-İslâmî (Beyrut: Dâru’l-Hadî’li n-

Neşer ve’t-Tevzi’, 2001), 108-109. 
316 Hasan et-Turabî, Tecdîdu’l-Fikrî’l-İslâmî (Rabat: Dâru’l-Karafî’li n-Neşer ve’t-Tevzi’, ty), 34-43. 
317 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 70. 



95 

 

tahlilin yöntemi de tektir.”318 Biliniyor ki fıkıh ilminin konusu, mükellefin fiilinin şer‘î 

hükümlerinin bulunması bakımından mükellefin fiilidir. Fakih bütün fiillerde şer‘î 

hükmü arar. Buna cüzi delil denilmektedir. Usulcü ise cüzi delilleri ve cüzi delillerin 

delâlet ettiği cüzi hükümleri araştırmaz. Usulcü, fakihin tafsili hükmü elde etmek için 

delilin cüziyyâtlarına tatbik ettiği külli kuralları koymak için külli delilleri ve külli 

delillerin delâlet ettiği hükmü araştırır. 

Yukarıda geçtiği üzere Türâbî, kıyasın sûrî mantıktan etkilendiğini ve kıyasın 

ihtiyacı karşılamadığını iddia etmişti. Şüphesiz bu ikisi şekil bakımından birbirlerine 

benzerdir. Fakat kıyasın sûrî mantıktan etkilenmesi kıyasın istenen şeyi karşılamadığını 

ispat etmede yeterli midir? Bunun yeterli olmadığını düşünüyoruz. Zira kıyasın sûrî 

mantıktan etkilendiğini sadece ileri sürerek kıyasın ihtiyacı karşılamadığı ispat edilmez. 

Genel olarak Hasan et-Türâbî, Müslümanın görevi yerine getirme işine katılması için 

dini duygunun her Müslümanda uyandırılması çağrısında bulunmaktadır.319 Türâbî her 

ne kadar bahsettiği konunun yapısına ve gerçeğine bağlı kalmadan konuya baksa ve batı 

kültüründen ve yöntemlerinden etkilenmiş olsa da onun “Tecdîdü’l-fikri’l-İslâmî” adlı 

eserinde söylediği şeyler düşünme ve tartışmaya değer konulardır. es-Serîrî’ye göre 

Türâbî, batı kültürü ve yöntemlerinden etkilendiği için örnekleri kanıt olarak 

kullanmaktan geri durmamakta ve bu kültüre karşı katı bir tutum sergilemektedir.320  

Tecdîd çerçevesinde de Ahmed el-Hamlîşî’nin adalet, birey hakları ve özgürlüğü 

makâsıdü’ş-şerî‘ânın zarûriyatları arasında saydığını görmekteyiz.321 Bu anlamsız bir 

davadır. “Zira adalet zaten beş zaruretin içine girmektedir. Nitekim adalet beş zarureti 

korumanın şartlarındandır. Bir de adalet insanın İslami haklarındandır.322 İnsan hakları 

ise çeşitli ve çelişkili anlamlardan ibarettir. Bir milletin insan hakları olarak gördüğü 

şeyi başka milletler insan hakları olarak görmemektedir. Özgürlük ise insanların 

anlamında ve açıklamasında ihtilaf ettiği bir kavramdır. Hatta insanlar bunda çelişkiye 

düşmüşlerdir. Ayrıca bu kelimeler batı menşeli ve kaynaklı kelimelerdir. Bu kavramlar 

kullanıldıkları zaman ancak vaz‘î asıllarında konuldukları anlamlara ve onlara yüklenen 

                                                 
318 es-Serîrî, 

https://www.youtube.com/watch?v=FaVqJHx__e8&ab_channel=%D9%85%D8%AF%D8%B1%D8%B3

%D8%A9%D8%AA%D9%86%D9%83%D8%B1%D8%AA%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%AA%

D9%8A%D9%82%D8%A9  
319 et-Turabî, Tecdîdu’l-Fikrî’l-İslâmî, 46-77; Mecellet Kadâyâ’islâmiyye Mu‘asira, sayı: 8, 24-38. 
320 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 70. 
321 Ahmed el-Hamlîşî, Vechetü’nazar, el-Fikru’l-Fikhiyyu ve’muntalakatu’usûlı’l-Fıkıh, III, 239. 
322 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 93. 

https://www.youtube.com/watch?v=FaVqJHx__e8&ab_channel=%D9%85%D8%AF%D8%B1%D8%B3%D8%A9%D8%AA%D9%86%D9%83%D8%B1%D8%AA%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%AA%D9%8A%D9%82%D8%A9
https://www.youtube.com/watch?v=FaVqJHx__e8&ab_channel=%D9%85%D8%AF%D8%B1%D8%B3%D8%A9%D8%AA%D9%86%D9%83%D8%B1%D8%AA%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%AA%D9%8A%D9%82%D8%A9
https://www.youtube.com/watch?v=FaVqJHx__e8&ab_channel=%D9%85%D8%AF%D8%B1%D8%B3%D8%A9%D8%AA%D9%86%D9%83%D8%B1%D8%AA%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%AA%D9%8A%D9%82%D8%A9


96 

 

anlama hamledilir. Dolayısıyla bu tür kavramlar, anlamları belirlenmediği ve İslamî bir 

boya ile boyanmadıkları sürece şer‘î ilimlerin sisteminde kabul edilemez. Bu tür 

kavramlarda esnek davranma işinde en fazla yapılabilecek şey budur.323 

Ahmed er-Reysunî de Tecdîd konusunda makâsıdın beşe hasredilmemesi ve 

makâsıd bahsinin genişletilmesi gerektiği kanaatindedir.324 es-Serîrî, er-Raysunî ve 

Taha Abdurrahman’ın makâsıd yenilenmesi konusundaki görüşleri hakkında şöyle 

demektedir: 

“er-Raysunî ve ahlâk boyasıyla boyandıktan sonra değerler çokluğuna 

götüren maslahatları yeniden taksimi iddia eden Taha Abdurrahman’ın 

ortaya koydukları şey, içtihat ile ve fıkıh usûlünü yenilemekle alakası 

olmayan iddialardan ibarettir. Dolayısıyla onların düşünceleri bir 

lükstür (الترف الفكري). Bazıları fıkıh ve usûlü ile bağlantılıdır fakat bunu 

kendisiyle faydalanılan bu ilmin meselelerinden saymak nasıl mümkün 

olur? Bu soru açıklamaya muhtaçtır.”325 

Bazılara göre maslahatın dikkate alınması, eski fukahâmızın görüşlerinde var 

olan ölçüden öteye geçmeyi gerektirir. Daha ziyade maslahat, bütün hükümlerin bir 

illeti olmalıdır. Maslahat bulunduğu yerde hükmü gerekli kılar, bulunmadığı yerde 

gerekli kılmaz. Böylece maslahat bulunduğunda onunla çelişen nas olsa bile dikkate 

alınmaz. Dolayısıyla maslahat nassa tekaddüm etmiş konumdadır. Nitekim “Maslahatın 

bulunduğu yerde mutlak surette Allah’ın şeriatı vardır”. Sözü doğru olmaktadır. 

“Maslahatın nassa tekaddüm etmesi nazariyesini, Necmeddin et-Tûfî’nin 

savunduğu ve yorumunda insanların ihtilafa düştüğü bilinmektedir. Âlimler, bu 

nazariyenin bilinmezliğe götürdüğü ve sabit bir kaideden sapmaya işaret ettiği için fasit 

olduğu konusunda hemfikirdirler.”326 Zira zıtlar birbiriyle karşılaştığı gibi insanların 

maslahatları da çelişkili olup hangisi diğerine tekaddüm edilse zarar husule gelmesi 

bedihiyattandır. Çünkü bir maslahatın karşıtı olmayan bir mefsedet ya da mazarrat 

yoktur; ‘Bir kavmin belaları diğerinin katında yararlardır’. Kim kendi maslahat ve 

mefsedetlerini maslahat ve mefsedetlerin ölçüldüğü bir ölçü kılar ve bu ölçüyle 

                                                 
323 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 93. 
324 Ahmed er-Raysunî, Nazariyyetü’l-Makâsıd ‘inde’l-İmam’ş-Şâtibî, edr: Taha Câbir el-Ulvâni (Virginia-

ABD: el-Ma’had’l-‘ali’l-Lfikri’l-İslâmî, 1995), 358. 
325 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 71. 
326 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 91. 



97 

 

bunlardan sahih olanlarını ve fasit olanlarını kesin olarak bilebilir? Bazıları, Hz. Ömer 

b. Hattâb’ın meşhur içtihatlarından hareketle et-Tûfî’nin teorisini tekrarlayıp duruyor. 

Hâlbuki Ömer’in içtihatları onların tahayyül ettikleri gibi değildir. Bu içtihatlarda 

maslahatın nassa öncelenmediği artık bilinmektedir. Aslında Hz. Ömer’in yanında bu 

konu ile ilgili alınması ağır basan başka naslar bulunmaktadır. İşte Ömer’in o 

içihatlarının dayanağı bu naslardır.327 Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî bu delilleri 

detaylı bir şekilde Davâbitü’l-maslaha fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye isimli kitabında dile 

getirmiştir. Buna göre “Şer‘ullah’ın bulunduğu yerde mutlak surette Maslahat vardır.” 

sözüyle onların dediklerinin çökmesi daha doğru olmaktadır.328 es-Serîrî’ye göre şer’î 

maslahatı gerçekleştirmek için yeniden düşünülmesi gereken şey, 

“furu‘ fıkıh kurulduğu dönemde insanların nitelendiği nefis huylarına 

dayanarak bina edilen fıkhî hükümlerdir. Bu nefis huyları fukahânın 

düşüncesini etkilemiştir. Bu zamanda insanlar değişmiştir; dolayısıyla bu 

nefislere göre yeni hükümlerin bina edilmesi gerekir. Mesela; veda ve 

şefkat öpücüğünün abdesti bozmayacağında kadim fukahâ hemfikirdir. 

İnsanların günümüzde soyutlandığı nefsin halleri üzerine bina edilen her 

hüküm böyledir.”329 

3.7. Fıkıh Usûlünün Yenilenmesinin Mahiyeti 

Herhangi bir ilimdeki yenilenmenin varacağı yer, onun beslendiği akıllarda ve 

bilgisini aldığı yerdeki yenilenmedir. Zira herhangi bir ilimdeki yenilenme ondan doğan 

akli melekelerin yenilenmesine götürür. İlim hakikatte bir melekedir.330 Bu yüzden fıkıh 

usûlü ilmindeki yenilenmeden hedef, yenilenmiş ve özel vasıflara sahip usûlî bir aklın 

doğmasına hazırlanmadır. Akılların hüküm vermedeki farklılıklarının aslında onların 

taşıdığı bilgilerdeki farklılıklar, sahiplerinin ruhsal durumları, düşünme tarzlarının farklı 

olması, bilgiye ulaşma yöntemlerinin ve itibara aldıkları şeylerin farklı olmasından 

                                                 
327 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 91. 
328  

 ً  ثالثا: أن لا لكتاب.لضوابط المصلحة الشرعية خمسة: أولا: أن تكون مندرجة في مقاصد الشارع. ثانيا: أن لا يكون اعتبارها مُعارضا

ت اعتبارُ  ِّ ً للسنة. رابعا: أن لا يكون القياس الصحيح مُعارضاً لها. خامسا: أن لا يفو  هذه هي  ها.لحةً أهم منها مصيكون اعتبارها مُعارضا

 الضوابط المعروفة في هذا الشأن، فلا اعتداد بأي مصلحة لم ينضبط حالها بهذه الضوابط.

es-Serîrî, el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm, 283. 
329 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 91-92. 
330 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 195. 



98 

 

dolayı olduğu bilinmektedir.331 Bu yenilenmenin bu hedefe götürecek ve ulaştıracak 

şekilde dizayn edilmiş olması gerekmektedir. Umulan bu yenilenme kişinin kafasına 

göre kurabileceği ve isteklerine göre inşa edebileceği bir şekilde değildir. Bilakis bu 

yenilenme, fıkıh usûlü ilminin, ona has özelliklerinin, bileşenlerinin ve mahiyetinin 

gerektireceği şekilde konuluş amacına uygun asli usul ilminin bir suretidir. İşte bu suret, 

usul ilminin kendisine dönmesi gereken hakikî suretidir.332 Usul ilminin yenilenmesinin 

sadece kağıt üzerinde olduğunu söylememiz mümkün değildir. Çünkü bir fayda yahut 

kıymeti yoktur. Hakiki yenilenme ise nefislerde olmalı, hüküm koyarken ve bilgi 

üretirken takip edebileceğimiz fikri bir yöntem ve akli bir nizama sahip olmalıdır. Usul 

ilminin konusunu asla aşmamalıdır. Böyle olmazsa biz usûlî konularda karmaşaya 

düşeriz. Buna binaen fıkıh usûlü ilminin yenilenmesi, bu ilmin geçmiş zamanda 

kendisine yüklenilen vazifeyi yerine getirecek şekilde nefislerde yenilenmesidir. 

es-Serîrî’ye göre yenilenme bir mefhumu değiştirmek ya da kuralı bozmak ile 

olmaz. Bilakis yenilenme aşama aşama olur. Yenilenmeye kuruluş aşamasıyla 

başlanılır. Bu aşama ise usul ilminin meselelerini eleştirel bir gözle okumak, 

değerlendirmekle başlar ve sonrasında hali hazırdaki durumda değişmesi gereken 

şeyleri değiştirir. Her bir merhale kendisinden sonraki merhaleye götürür. Bu durum, 

usul ilmi eski kesinliği, esnek yöntemi, basiretli duruşu ve irşad edici özelliklerine 

kavuşup hedeflenen gaye gerçekleşene kadar devam eder. Bu gaye, “benzerler arasında 

ayrım gücü, bilgileri tasnif etme melekesi kazandırma, kuralları yeni meselelere 

uyarlayabilme, meselelerin inceliklerine basiretle zihinsel olarak nüfuz edebilme, farklı 

ilimleri ve mezheplerin usullerini kavrayabilecek fikri olgunluğa ulaştırma yönünden 

usul ilmini öğrenmek ve öğretmek bu ilimle meşgul olan kimselerin akıllarını ve bu 

yolda ilmi  meleke kazanmış olanları ne kadar süslü ve gösterişli de olsa hurafeler ve 

evhamları almaktan ayrıca aklı selimin benimsemediği fikir ve işleri kabul etmekten 

korur ve önceki fakih ve usulcülerin yaptıkları gibi bazı hallerde vakıanın gerektirdiği, 

fıkhî pratiğin kapsamına giren ve duruma uygun fıkhî kaideler koyabilme yeteneği 

kazandırır.”333 

                                                 
331 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 195. 
332 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 198-199. 
333 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 201-202. 



99 

 

Buna binaen kastedilen yenilenme bu ilme ciddiyetinin tekrar kazandırılmasıdır, 

başka bir amacı yoktur. Yenilenmeyi değişiklik yapma anlamında kullanan kimse ya 

nasihatçi kılığına bürünmüş ve İslam’a tuzak kuran bir kimse ya da İslam’ı ve şeriatını 

bilmeyen cahil bir kimsedir.334 

es-Serîrî’ye göre bu asırda tafsili fıkhî hükümlere ihtiyaç duyan konulardan 

birisi de aile meselesidir. Zira bu mesele günümüzde her bir ferdin hak ve 

sorumluklarının belirlenmesine ihtiyaç duymaktadır. Zira bugün adaletsizlikten şikâyet 

etmeyen ve sıkıntı çekmeyen çok az aile bulabilirsin. Herkes şikâyet etmektedir. Kimisi 

zulme uğradığından şikâyet etmekte kimisi ise hakkı verilmiş olmasına rağmen daha 

fazlasına talip olmakta ve bulunduğu konumun üzerine yükselmek istemektedir. 

Çocuklar anne babalarından şikayetçi olmakta, anne babalar çocuklarının söz 

dinlememesinden şikâyet etmektedir. Eşlerden her biri diğerinden, kardeşler 

birbirlerinden şikâyet etmektedir.335 İnsan hakları meselesi de tafsili hükümlere ihtiyaç 

duyan alanlardandır. Her bir ferdin yapması gereken sadece insanlara yönelik 

kötülükleri defetmek ve onların faydası için çabalamak değildir. Bilakis yapılması 

gereken insan, hayvan, kuş vb. her bir canlının hakkı için kötülükleri defetmek faydaları 

için çabalamaktır.336  

 

                                                 
334 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 60. 
335 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 182. 
336 es-Serîrî, Tecdidü ‘İlmi Usuli’l-Fikh, 179-181. 



100 

 

SONUÇ 

 Fıkıh, zaman ve mekanların durumlarına riayet etme üzerine bina edilmiştir. 

Yeni durumların etkisi inkâr edilemez. Bu asrın kendine özel durumları olduğu açıktır. 

İnsanların bu asrın tabiatını şekillendirdiği fikrî, içtimâî, iktisâdî ve siyasî metotlar bu 

asra mahsustur. Fıkhının tesisinde bu durumlara doğru bir şekilde riayet edilmesi ve 

bunların itibâra alınması gerekir. Bu itibâr fıkhın inşasında, asrın durumlarının 

öncelenmesi ve sadece onlara bakılması bakımından olmayıp şer‘î ölçüde durumun 

gerektirmesi bakımından olmalıdır. İslam dini ruhsat ve azimet ehlinin arasını insanların 

durumlarının farklılığına binaen ayırmıştır. Şeriat, şer‘î hükümlerde  ruhsat ehlini 

azimet ehli gibi azimet ehlini ise ruhsat ehli gibi kılmamıştır. Çünkü bu İslam dininin 

üzerine bina edildiği şer‘î hükümlerde mükelleflerin (durumlarına göre) farklı olması 

ilkesiyle çelişmektedir. Bu asırda tecdîd, insanların durumları itibara alınarak ve vahyin 

-kitap ve sünnet- kaynağından beslenilerek İslamî içtihat yoluna uyulduğunda 

kendisinden umulan ümmetin hallerini ıslah etmeye sevk edecektir.  

Bu tezde Taha Abdurrahman’ın fıkıh ve fıkıh usûlüne dair ortaya koyduğu yeni 

bakışın ne olduğunu ve onun bu konudaki düşüncelerini kapsayıcı bir biçimde tespit 

edip değerlendirdik. Bu çalışmada elde edilen sonuçları şöyle özetleyebiliriz: 

- Taha Abdurrahman ilimler arasındaki tedâhülü temellendirmiştir. Bu 

tedâhülü, İslamî kültürel mirasın tekâmül araçlarından birisi olarak ele 

aldığını mülahaza ettik. Ayrıca geleneği topyekün reddetmeye veya bir 

kısmını terk etmeye götürecek olan parçacı okumayı da reddettiğini gördük. 

Onun yeni düşünsel reform projesinin temelini, ortaya koyduğu bir dizi 

ıstılahlar oluşturur. 

- Taha Abdurrahman, usûl-i fıkıh alanına ilişkin iddialarının çoğunda ahlâk ve 

fıkıh arasındaki ilişkiyi ispat etmeye çalışmıştır. Böylece ahlâk asıl olup fıkıh 

 



101 

 

onun üzerine bina edilir ve fıkıh bu ahlâkı yönlendirir. Daha ziyade, Taha 

Abdurrahman bu meseleyi fıkıh usûlü aslında ahlâk usulüdür demeye kadar 

götürmüştür. Taha Abdurrahman bu ahlâk, değerler ve mükellefin ruhsal 

yönüne göstermiş olduğu ehemmiyeti sayesinde insanla hayvanın akıl 

yönünden bir farkı olmayıp insanla hayvanı birbirinden ayırt eden yegâne 

unsurun ahlâk olduğunu vurgular. Ona göre makâsıd ilmi insanın her 

anlamda “salih” olabilme keyfiyetiyle ilgilenen ahlâkî bir ilimdir. Taha 

Abdurrahman, İslamî teşri‘de ahlâkî değerlerin önemli yere sahip olduğunu 

ve Hz. Peygamberin “Ben güzel ahlâkı tamamlamak için gönderildim.” 

Hadisini dikkate alarak en üst mertebede “Değerler Nazariyesi”ni 

sonrasında art arda “Niyetler Nazariyesi” ve “Fiiler Nazariyesi”ni 

değerlendirir. Taha Abdurrahman’ın makâsıd anlayışında öne sürdüğü 

yenilenmenin menbaı, makâsıdü’ş‐şerîa’nın doğru taksim edilmesidir. Bunu da 

“hasr”, “tebâyün” ve “tahsis” koşullarını ihlal eden klasik usûlî taksimi 

eleştirdikten sonra ortaya koymuştur. 

- Taha Abdurrahman’a göre mükellef kişisel aleminde gaybî alemi müşahede 

etmekten bir an olsun geri durmamalıdır. Bu hal sûfînin ulaşabileceği en son 

sınırdır. Ona göre mükellefin bunu gerçekleştirmesi için yapması gereken 

yapma ve terk etme bakımından ilahi emirleri yerine getirmenin ötesine 

geçerek Esmâ-i Hüsnâ’nın delalet ettiği ilahi kemalâtları gerektiren övgüyle 

meşgul olmak ve Âmir’i tanımayı ilahi emri öğrenmenin önüne almak 

olmalıdır.  

- Taha Abdurrahman fıkhın ister akide ister muamelat ister ibadet isterse de 

âdâb olsun bütün bunlara şamil bir ıstılah olduğunu ispat etmeye çalışmıştır. 

Fıkhın buradaki anlamı Müslüman aklının ürettiği bir harekettir. Taha 

Abdurrahman tedebbür, nazar, i‘tibâr ve tefekkür kavramlarına önem 

vermeye ve bunları İslamî fıkha dahil etmeye teşvik etmiştir. Çünkü Allah’ın 

yarattıklarını tefekkür etmek ibadet ve aklıselim sahiplerinin 

özelliklerindendir. Başka bir ifadeyle Taha Abdurrahman, bu zamandaki 

kimselerin akıl seviyesini eşyaların açık sebepleriyle yetinen düşünce 

derecesinden bu sebeplerin dışında olan maksat ve değerlere nüfuz eden bir 

düşünce derecesine yükseltmeye çalışmaktadır. Böylece bu düşüncede ilahi 



102 

 

rahmetin izleri görülür. Bu düşüncede olanlar da zahiri sebepleri kontrol 

altına alan emirleri ve nehiyleri tatbik ettikleri zaman bu ilahi rahmete riayet 

ederler. Şu da bilinmeli ki bu ilahi emir ve nehiyler, halkın zorla yönetileceği 

ve özgürlüklerinin ellerinden alınacağı anlamına gelmemektedir. Bunlar 

Yüce Allah’ın tam olarak onlara merhamet ettiğini göstermektedir. Emir ve 

nehiylerin içerikleri; insanı, ahlâkın mükemmel derecelerine yükselten ahlâkî 

değerler ve anlamlardır. Böylece Taha Abdurrahman Rahman adının sürekli 

düşünülmesi, Yüce Rahman’ın her şey üzerindeki tecellisi olan Rahman 

sıfatıyla olan bağın gücünün düşünülmesi ve enerjinin bütün fiilleri rahmetle 

nitelendirmede harcanması çağrısında bulunmaktadır. 

- Taha Abdurrahman’a göre bâtınî ilim, şer‘î hükümlerin kaynağıdır. Başka bir 

ifadeyle Allah’ın kullarına farz kıldığı namaz, oruç, zekât, hac vb. bütün 

zahirî farzların zahirî yönlerinden öte bâtınî yönleri vardır. Bu bâtınî yönleri 

bilinmeden zahirî farzlar tamam olmaz. Bu fasit bir görüştür; çünkü biz 

biliyoruz ki şer‘î nasların delâlet etmediği hiçbir söz, fiil veya düşünce dinde 

hüccet olamaz. Fıkıh usûlü ve fıkhın delâlet ilmi, şer‘î ve dilsel sahih 

anlamlar üzerine kaim olan bir ilimdir. Kim bu ilmin yolundan saparsa 

kurallarına muhalefet ederse ve sınırlarını aşarsa doğru yoldan sapmış olur. 

- Taha Abdurrahman makâsıdı ahlâkîleştirme sürecinde onu İslam felsefesinin 

parçası kılmaya çabalamıştır. Başka bir deyişle ahlâk felsefesi alanında 

ortaya çıkan modern gelişmelerden yardım alarak makâsıdı fıkıh usûlü 

sisteminden felsefî sisteme taşınmıştır. Taha Abdurrahman’ın ahlâk felsefesi 

analizinden hareketle iki ta‘lîl çeşidi ortaya çıkmıştır; ahlâkî ta‘lîl ve fıkhî 

ta‘lîl. Ona göre ahlâkî ta‘lîl esas olup fıkhî ta‘lîl onun üzerine bina 

edilmelidir. Fakat buradaki problem ahlâkî ta‘lîlden fıkhî ta‘lîle intikalin 

nasıl olacağıdır.  

- Fıkıh usûlü ilminde yenilenme, değiştirici değil tamamlayıcı bir yöntem 

üzere kurulmalı ve Fıkıh Sanatını yeniden ihya etmelidir. Ayrıca yenilenme 

meselesi diğer meseleler gibi haddi aşıldığında zıddına dönüşür. Eğer bu iş 

ehil olmayanlara verilirse boş bir iş olur ve Müslümanlara eziyet ve yıkım 

olarak geri döner. Ayrıca onları fitne ve fesada düşürür. Fıkıh usûlünün 



103 

 

yenilenmesi meselesi gerçekte kapsamlı bir işin bir parçası olsa da fikrî ve 

ilmî yeterliliğe sahip kimselerin bu yenilenmeyi gerçekleştirmek için çaba 

göstermeleri gerekir. Bu iş ümmeti, bilinçlenmenin en yüksek mertebelerine 

ulaştıracak ve halini düzeltecektir; Ümmet bilinçli olunca salih olur, salih 

olunca ise Allah tarafından yeryüzüne sahip ve egemen kılınır. 

- Bugün kültürel sahada çeşitli fikrî akımlar ve her birinin savunucuları vardır. 

Her grup dinî meselelerde konuşmakta ve kendi ellerinde olanla yetinip 

sevinmektedirler. Bu durum nefsin hallerinin ve düşünmede etkili dış 

unsurların incelenmesiyle özel bir yöntem oluşturulmasını zorunlu 

kılmaktadır. Çünkü İslam fikir sisteminin içinde kafa karışıklığı vardır, 

doğrudan veya dolaylı olarak din ile alakalı meselelerde fikir beyan eden 

herkesin nefsî hallerinin incelenmesi gerekir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

KAYNAKÇA 

Abdurrahman, Taha. Tecdîdu’l-Menhec fi Takvîmi’t-Türâs. Dâru’l-Beyda’: el-       

Merkezu’s-Sekâfî el-‘Arabî, t.y.  

Suğur’l-Mürebete: Mukerebe İ’timâniyye Liseraâ’t’l-Ümme’l-Haliyye. Rabat: Menşüret 

Merkezu Meğarip, 2018.  

Suâlu’l-Menhec: Fî Ufki’t-Te’sisi li-Unmûzecin Fikriyyin Cedîd. der: Rıdvan Merhum, 

Beyrut-Lübnan, el-Müessesetu’l-Arabiyye li’l-Fikri ve’l-İbda’, 2015.  

Suâlu’l-Ahlâk: Müsâhemetun fî’n-Nakdi’l- ahlâkıyyi li’l-Hadâseti’l-Garbiyye. Dâru’l-

Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfî’ el-‘Arabî, 2000.  

Suâlu’l-‘ünf: beyne’l-İ’timâniyye ve’l-Hiveriyye. Beyrut: el-Müessesetu’l-Arabiyye li’l-

Fikri ve’l-İbda’, 2017.  

Suâlu’l-‘Amel: Bahsun ani’l-Usul el-Ameliyye fi’l-Fikri ve’l-İlim. Dâru’l-Beyda’: el-

Merkezu’s Sekâfî el-Arabî, 2012.  

Ruhu’l-Hadâse, el-Medhâl ilâ Te’sisi’l-Hadâseti’l-İslamiyye. Dâru’l-Beyda’: el-

Merkezu’s-Sekâfî el-Arabî, 2006.  

Rûhu’d-Dîn: Min Dayki’l-‘Almâniyye İlâ Seet’i-İ’timâniyye. Dâru’l-Beyda’: el-

Merkezu’s-Sekâfî’ el-‘Arabî, 2012.  

Hivârâtun Min Ecli’l-Müstakbel. Beyrut: eş-Şebeketu’l-Arabiyye li’l-Ebhâsi ve’n-Neşr, 

2011.  

Fî Usûli’l-Hivâr ve Tecdidi İlmi’l-Kelâm. Dâru’l-Beyda’: el-Merkezu’s Sekâfî el-Arabî, 

2000.  

el-Lisân ve’l-Mizân evi’t-Tekevsuru’l-Aklî. Dâru’l-Beyda’: el-Merkez es-Sekâfî el-

Arabî, 1998.  

el-Hivâr Ufkan li’l-Fikr. Beyrut: eş-Şebeketu’l-Arabiyye li’l-Ebhâsi ve’n-Neşr, 2013.  

el-‘Amelu’d-Dînî ve Tecdîdu’l-‘Akl. Rabat: el-Merkezu’s-Sekâfî el-Arabî, 1997. 

Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -3- Ruhu’l-Hicab, Beyrut-

lübnan: el-Müessesetu’l-Arabiyye li’l-Fikri ve’l-İbda’, 2017.  

Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -2- et-Thaddiyyet’l-

Ahlâkîyye li-Savret’l-İ’lâm ve’li-T’tisâl Beyrut: el-Müessesetu’l-Arabiyye li’l-

Fikri ve’l-İbda’, 2017.  

Dinu’l-Hayâ’: mine’l-Fıkhî’l-İ’timârî ilâ’l-Fıkhî’l-İ’timânî -1- usul’n-Nazar’l- İ’timânî 

Beyrut: el-Müessesetu’l-Arabiyye li’l-Fikri ve’l-İbda’, 2017.  

Bü’sü’d-Dehrâniyye: en-Nakdu’l-İ’timani li Fasli’l-Ahlâk ‘ani’d-Din. Beyrut: eş-

Şebeketu’l-Arabiyye li’l-Ebhâsi ve’n-Neşr, 2014.  

el-Âmidî, Seyfüddîn Alî b. Muhammed. el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm. ed: Abdurrazzak 

Afifî, Beyrut: el-Mektebü’l-İslamî, 1981. 

el-Ansarî, Ferid. el-Müstâleh’l-Usulî ‘inde’ş-Şâtibî. y.y., 2004. 

Apaydın, H. Yunus. Din ve Fıkıh Yazıları. ed: Murat Şimşik, İstanbul: Hacıveyiszade 

İlim ve Kültür Vakfı, 2018. 

el-Askalânî, İbn Hacer Ebü’l-Fazl. Fethu’l-Bârî, Sahîh-i Buhârî şerhi. Beyrut: Darü’l-

Ma’rife, t.y.  



105 

 

el-Askerî, Ebû Hilâl. Kitâbü’s-Sınâ’ateyn: el-kitâbe ve’ş-şi’r.  thk: Ali Muhammed el-

Bâvî - Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Beyrut: el-Mektebetü’l-‘Ânsariyye,1 989 . 

el-Bâkıllânî, Ebû Bekr. İ’câzü’l-Ḳur’ân. thk: es-Seyyid Ahmed Sakır, Mısır: Dâru’l-

Ma’ârif, 1997. 

el-Basrî, Ebü’l-Hüseyin. el-Mu‘temed fî usûli’l-fıkh. ed: Halil el-Mis, Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-‘İlmiyye, 1982. 

Bastamî, Muhammed Said Hayır. Mevhûm Tecdidü’d-Dîn. Jedde: merkez’t-Tasîl’li’d-

Dirâset ve’l-Buhus, 2012.  

el-Câbirî, Muhammed Âbid. Binyetü’l-‘akli’l-‘Arabî. Beyrut: Merkezü’d-dirâsâti’l-

vehdeti’l-arabiyye, 2009.  

Tekvînü’l-‘akli’l-‘Arabî. Beyrut: Merkezü’d-dirâsâti’l-vehdeti’l-arabiyye, 2009. 

el-Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd. es-Sıhâh: Tâcü’l-luğa ve Sıhâhu’l-Arabiyye. 

thk: Ahmed Abdülgafûr Attâr, Beyrut: Dâru’l-İlim’li’l-Mâleyyin,1987. 

el-Cürcânî, Seyyid Şerîf. et-Ta‘rîfât. Beyrut: Dâruʾl-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1983. 

el-Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn. el-Burhân Fî Usûli’l-Fıkh. ed: Salâh b. Muhammed b. 

‘Aveyde, Beyrut: Dâruʾl-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1997. 

Ebû Dâvûd, Süleymân Es-Sicistânî. es-Sünen. thk: Muhammed Muhyiddîn 

Abdulhamîd, Beyrut: el- Mektebetü’t-Teceriyyetü’l-Kubra, t.y.  

Erhîle, Abbas. Feylesûf fi’l-müvâcehe: Kırâa fî fikri Tâhâ Abdurrahmân. Dâru’l-

Beyda’: el-Merkezu’s-Sekâfiyyetü’l-‘Arabî. 2013. 

el-Fâsî, Muhammed Allâl. Makâsıdü’ş-şerî’ati’l-İslâmiyye ve mekârimuhâ. Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1993. 

el-Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed. Mîzânü’l-‘Amel. Thk, Süleyman Dünya, Kahire: 

Dâru’l-Ma’arif, 1964. el-Münkız mine’d-dalâl. Thk: Abdülhamid Mehmud, 

Kahire: Darü’l-Kütübi’l-Hadise, t.y. 

Hallaq, Wael. ed-Devletu’l-Müstehile el-İslâm ve’s-Seyâse ve’m’zikul’hadâdaseti’l-

Ahlâki. çev. Amer Osman, Beyrut: el-Merkezu’l-‘Arabî li-Labhâsi ve’d-Dirâsati 

es-Seyâsiyye, 2014.  

Islahu’l-Hadâse el-Ahlâk ve’l-İnsânu’l-Cedîd fi Felsefeti’Taha Abdurrahman. çev. Amr 

Osman, Beyrut: el-Mektebetü’l-Arabiyyetü li-Lfikri ve’n-Neşer, 2020.  

Târîhu’n-Nezarîyâti’l-Fıkhîyyeti fi’l-İslam. çev. Ahmet Musalli, Beyrut: Dâru’l-

Madâri’l-İslâmî, 2007. 

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir. Makâsıdü’ş-şerî’ati’l-İslâmiyye. nşr: Hatim Busme,  

Beyrut: Darü’l-Kitap’l-lübnanî, 2011.  

İbn Dakikul‘îd, Takiyyüddîn Alî b. Vehb el-Kureşî. İhkâmü’l-ahkâm şerhu ‘Umdeti’l-

ahkâm. Metba’âtü’s-Sünneti’l-Muhammediyye, t.y.  

 İbn Hazm, Ebû Muhammed el-Endelüsî. Resâ’ilü İbn Hazm el-Endelüsî. Thk: İhsan 

Abbâs, Beyrut: el-Müessesetu’l-Arabiyye’li d-Dirâset ve’n-Neşer, 1983. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn el-Ensârî er-Rüveyfiî. Lisânü’l-Arab. Dâru’l-Sâdır, 

1993. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn. Mecmû’u’l-fetâvâ. ed: Abdurrahmân b. 

Muhammed, Medine: Mecma’ el-Melik Fahd, 1995.  

en-Nubuvât, tkh: Abdülaziz İbn Salih et-Tevyân, Dîn, Riyad: Edvâu’s-Selef, 2000. 



106 

 

İkbal, Muhammed. Tecdîdu’l-Fikrî’d-Dînî fi’l-İslâm. Çev: Muhammed Yusuf Âdas, 

Beyrut: Darü’l-Kitap’l-lübnanî, 2011.  

el-Kuşeyrî, Abdülkerîm b. Hevâzin. er-Risâletü’l-Kuşeyriyye. thk: Abdülhalîm Mahmûd 

– Mahmûd b. Şerîf, Mısır-Kahire: Dâru’l-Ma’ârif, t.y.  

en-Neşşâr, Ali Sami. Menâhicü’l-bahs ‘inde müfekkiri’l-İslâm ve nakdü’l-müslimîn li’l-

mantıkı’l-Aristotâlîsî. Darü’l-Fikri’l-Arabî, 1948.  

er-Reysunî, Ahmed. Nazariyyetü’l-Makâsıd ‘inde’l-İmam’ş-Şâtibî. ed: Taha Câbir el-

Ulvâni, Virginia: el-Ma’had’l-‘ali’l-Lfikri’l-İslâmî, 1995. 

es-Serîrî, Ebu’t-Tayyib Mevlud. Mu’cemu’l-usûliyyin. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2002.  

el-Ahkâm fi’l-Marâkî’l-Musılâti İla Binai’l-Ahkâm. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2013.  

el-Kanun fi’t-Tefsiri’n-Nusus. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006. Tecdidü ‘İlmi 

Usuli’l-Fikh. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2016. 

es-Süyûtî, Celâleddin. el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Ḳur’ân. nşr: Muhammed Ebü’l-Fazl, y.y,  

1984. 

eş-Şâtıbî, İbrâhim b. Mûsâ. el-Muvâfakât. Thk: Abdüllah Darrâz, Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2004. 

Şemsettin, Muhammed Mehdi. el-İctihad ve’t-Tecdid fi’l-Fıkıh’l-İslâmi. Beyrut: el-

Müessesetu’d-Devliyye, 1999. 

Tarâbâşî, Corci. Nakdun Nakdu’l-Akli’l Arabî -Aklu’l-mustakîl fi’l-İslam-. Beyrut: 

Dâru’l-Sâkî, 2004. 

Taşköprizâde, Ahmed Efendi. Miftâhu’s-sa’âde ve misbâhu’s-siyâde fî mevżû’âti’l-

‘ulûm. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985. 

et-Turabî, Hasan. Tecdîdu’l-Fikrî’l-İslâmî. Rabat: Dâru’l-Karafî’li n-Neşer ve’t-Tevzi’, 

t.y. 

el-Ulvâni, Taha Câbir. İslamiyyetü’l-Ma’rife: el-Mabedu’l-‘amme, Huttetü’l-‘Amel, el-

İncejat.  Beyrut: Dâru’l-Hadî’li n-Neşer ve’t-Tevzi’, 2001.  

Islahu’l-Fikri’l-İslâmî. Beyrut: Dâru’l-Hadî’li n-Neşer ve’t-Tevzi’, 2001.  

Usûlü’l-Fıkhî’l-İslâmî Menhcu Behsin ve’ma‘rifeh. Virjinya: el-me‘hadu’l-‘âlemî li-

Lfikrî’l-İslâmî, 1995.  

ez-Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn. el-Bahru’l-Muhît fî Usûli’l-Fikh. Kâhire: Dâru’l-

Kütübî, 1994. el-Burhân Fî Ulûmi’l-Kur’ân. thk: Muhammed Ebu’l-Fadıl 

İbrahim, Beyrut: Darü’l-Ma’rife, 1957. 

 




