
    T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

OSMANLI SON DÖNEM SUFİLERİNDEN MUSTAFA 

VAHYÎ EFENDİ’NİN TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN ve 

SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN İSİMLİ ESERİ  

(GÜNÜMÜZ HARFLERİNE ÇEVİRİSİ ve METİN 

TAHLİLİ) 

 

 

YAKUP PEKDOĞRU 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

DANIŞMAN: 

PROF. DR. DİLAVER GÜRER 

 

KONYA-2016



I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

II 

 

Bilimsel Etik Sayfası 

 

 

Bu tezin hazırlanmasında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet 

edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar 

çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel 

kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm. 

 

Yakup PEKDOĞRU 

İmzası 

 

 

  

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

 

Adı Soyadı 

 

Yakup PEKDOĞRU 

Numarası 

 

128106011026 

Ana Bilim / Bilim Dalı 

 

Temel İslam Bilimleri/Tasavvuf 

Programı Tezli Yüksek Lisans       X  

Doktora   

 

Tezin Adı 

OSMANLI SON DÖNEM SUFİLERİNDEN MUSTAFA VAHYÎ 

EFENDİ’NİN TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN VE SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN ADLI 

ESERİ (GÜNÜMÜZHARFLERİNE ÇEVİRİSİ VE METİN TAHLİLİ) 

 

 



 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

III 

 

 ÖZET 

     ÖZET 

Bu çalışmada 19. Yüzyıl Nakşibendî şeyhlerinden biri olan Mustafa Vahyî’nin 

Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn isimli eseri transkribe ve tahlil 

edilmiştir. Çalışma ise üç bölümden oluşmaktadır. 

Birinci bölüm Mustafa Vahyî’ye tahsis edilmiştir. Burada müellifin hayatı, 

eserleri, şeyhi hoca Hüsameddin, Hatûniye Tekkesi ve 19. Yüzyılda tasavvuf 

incelenmiştir. İkinci bölümde müellifin Tuhfetü’s-Sâlihîn v Sübhatü’z-Zâkirîn 

isimli eseri latinize edilmiştir. 

Üçüncü bölüm çalıştığımız eserin tahliline tahsis edilmiştir. Burada tasavvufa 

dair bazı kavramlar çeşitli başlıklar altında incelenmiştir. Bu kavramlar 

şunlardır: Xikir ve çeşitleri, tevbe ve istiğfar, tevekkül, nefis, mürşit ve mürit, 

sema ve devran, muhabbet, fenâ ve bakâ, kalp, rüya, tasavvuf ve tarikat, esmâ-ı 

hüsnâ, nûr-ı muhammedi. 

      

 

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

Adı Soyadı Yakup PEKDOĞRU 

Numarası 

 

128106011026 

Ana Bilim/Bilim Dalı 

Ana Bilim / Bilim Dalı 

Temel İslam Bilimleri/Tasavvuf 

Programı 

Tezli Yüksek Lisans    X 
 

Doktora  

Tez Danışmanı Prof. Dr. Dilaver GÜRER 

 

Tezin Adı 

OSMANLI SON DÖNEM SUFİLERİNDEN MUSTAFA VAHYÎ 

EFENDİ’NİN TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN VE SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN 

ADLI ESERİ (GÜNÜMÜZ HARFLERİNE ÇEVİRİSİ VE METİN 

TAHLİLİ) 

 

 

 



 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

IV 

 

ABSTRACT  

     ABSTRACT 

In this study, one of the XIX.  Century Naqsbendı sheikhs, Mustafa 

Vahyi’s work called Tuhfetü’s-Salihin ve Sübhatü’z-Zakirin have been 

transcribed and analysed. Also this study consist of three chapters. 

First chapter has been allocated to Mustafa Vahyi. In this section his life 

and works and his sheikhs, named Hoca Hüsamedin, and Hatuniye convent and 

İslamic sufism in the nineteenth century have been studied. In the second chapter 

the work of the author called Tuhfetü’s-Salihin ve Sübhatü’z-Zakirin has been 

latinized. 

Third chapter has been assigned to analyse we have studied. The concepts 

about İslamic sufism have been examined under various headings here. These 

concepts are: Dhikr and its kind, tevbe/pledge and istiğfar/praying for 

forgiveness, tevekkül/trust in god, nefis/soul, mürşid/guide and mürit/disciple, 

sama and dawran, muhabbet/love, fana and baka, heart, dream, İslamic sufism 

and sect, finest names of god, light of Muhammed.  

A
u

th
o

r’
s 

Name and Surname Yakup PEKDOĞRU 

Student Number 

 

128106011026 

Department 

 Department 

Basic İslamic Sciences/İslamic Sufism 

 Study Programme 

 Master’s Degree (M.A.)    X 
 

 Doctoral Degree (Ph.D.)  

Supervisor Prof. Dr. Dilaver GÜRER 

Title of the 

Thesis/Dissertation 

THE WORK MUSTAFA VAHYİ EFENDİ CALLED TUHFETÜ’S-

SALİHİN VE SÜBHATÜ’Z-ZAKİRİN, ONE OF THE SUFİS OF 

OTTOMON LATE AREA (TRANSLATİON İNTO THE 

ALPHABET TODAY AND EXAMİNATİON) 

 



 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

V 

 

   YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU 

 

 

 

 

 

 

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

Adı Soyadı Yakup PEKDOĞRU 

Numarası 

 

128106011026 

Ana Bilim/Bilim Dalı 

Ana Bilim / Bilim Dalı 

Temel İslam Bilimleri/Tasavvuf 

Programı  Yüksek Lisans 

Tez Danışmanı Prof. Dr. Dilaver GÜRER 

Tezin Adı 

OSMANLI SON DÖNEM SUFİLERİNDEN MUSTAFA VAHYÎ 

EFENDİ’NİN TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN VE SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN ADLI 

ESERİ (GÜNÜMÜZ HARFLERİNE ÇEVİRİSİ VE METİN TAHLİLİ) 

 

 

 

Yukarıda adı geçen öğrenci tarafından hazırlanan Osmanlı Son Dönem Sufilerinden Mustafa Vahyi 

Efendi’nin Tuhfetü’s-Salihin  ve Sübhatü’z-Zakirin İsimli Eseri (Günümüz Harflerine Çevirisi ve Metin 

Tahlili ) başlıklı bu çalışma 24/02/2016 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda 

oybirliği/oyçokluğu ile başarılı bulunarak jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir.  

Sıra 
No 

Danışman ve Üyeler 

Unvanı               Adı ve Soyadı               İmza 

1 Prof. Dr.  Dilaver Gürer   

2 Prof. Dr. Hülya Küçük  

3 Prof. Dr. Süleyman Gökbulut  

 



I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



II 

 

 

İÇİNDEKİLER 

KISALTMALAR ..................................................................................................... V 

ÖNSÖZ ................................................................................................................. VII 

I. BÖLÜM ..................................................................................................................... 1 

XIX. YÜZYILDA TASAVVUF, MUSTAFA VAHYÎ EFENDİ’NİN HAYATI, 

ESERLERİ, TARİKATI, ŞEYHİ ve HÂTÛNİYE TEKKESİ ..................................... 1 

A. XIX. Yüzyılda Tasavvuf ............................................................................... 2 

B. Mustafa Vahyî Efendi’nin Hayatı ................................................................. 7 

C. Şeyhi: Hoca Hasan Hüsâmeddin Efendi ....................................................... 9 

D. Tekkesi: Hâtûniye ....................................................................................... 12 

E. Tarikatı ........................................................................................................ 16 

F. Eserleri ............................................................................................................ 19 

1. Tuhfetüs’s-Sâlihîn ve Sübhhatü’z-Zâkirîn .............................................. 19 

2. Hezzü’z-Zâkirîn ve Hetrü’t-Tâlibîn ........................................................ 20 

3. Ed-Dürretü’l-Azîziyye fi’l-Fevâidi’l-Kaviyye ........................................ 21 

II. BÖLÜM ................................................................................................................. 23 

TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN ve SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN ............................................... 23 

A. ESERİN TANITIMI .................................................................................... 23 

1. Eser Hakkında Genel Bilgiler .................................................................. 23 

2. Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn’in Yazılış Sebebi ..................... 24 

3. Kaynakları ............................................................................................... 24 

4. Metodu ve Muhtevası .............................................................................. 26 

5. Nüshası .................................................................................................... 27



III 

 

 

B. TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN ve SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN’İN GÜNÜMÜZ 

HARFLERİNE ÇEVİRİSİ ..................................................................................... 28

 

III. BÖLÜM .............................................................................................................. 173 

TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN’İN TAHLİLİ: TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN’DEKİ BAZI 

TASAVVUFÎ KAVRAMLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ .................................. 173 

A. TAHALLUKA DAİR KAVRAMLAR ..................................................... 174 

1. Zikir ....................................................................................................... 174 

1.1. Hafî ve Cehrî Zikir ................................................................................ 181 

1.2. Semâ, Devrân ve Raks ........................................................................... 183 

1.3. Kur’ân Okuma ....................................................................................... 188 

1.4. Kelime-i Tevhîd ..................................................................................... 190 

1.5. Salât ....................................................................................................... 192 

1.6. Zikre Karşı Olumsuz Tutumda Bulunanlar ........................................... 194 

2. Tevbe ve İstiğfar .................................................................................... 196 

3. Tevekkül ................................................................................................ 202 

4. Nefis ...................................................................................................... 207 

5. Mürşit ve Mürit ...................................................................................... 215 

B. TAHAKKUKA DAİR KAVRAMLAR .................................................... 220 

1. Muhabbet ............................................................................................... 220 

2. Fenâ ve Bakâ ......................................................................................... 227 

3. Kalp ....................................................................................................... 231 

4. Rüya ....................................................................................................... 237 

C. DİĞER KONULAR .................................................................................. 242 

1. Tasavvuf ve Tarikat ............................................................................... 242 



 

 

 

IV 

 

2. Esmâ-i Hüsnâ ......................................................................................... 250 

3. Nûr-ı Muhammedî ................................................................................. 253 

SONUÇ ................................................................................................................ 257 

Bibliyografya ....................................................................................................... 260 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

V 

 

 

KISALTMALAR 

a.g.e.  : adı geçen eser 

a.g.md. : adı geçen madde 

a.g.m.  : adı geçen makale 

A. mlf.  : Aynı müellif 

a.s.  : aleyhi’s-selâm 

a.s.v.  : aleyhi’s-salâtü ve’s-selâm 

AÜİFD : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

AÜSBE : Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

b.   : beyit 

b.b.  : Beyrut baskısı 

Bkz.  : Bakınız 

BOA  : Başbakanlık Osmanlı Arşivleri 

c.  : cilt 

çev.  : çeviren 

DBİA  : Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

EÜİFD  : Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

FÜİFD  : Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

GÜİFD : Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

GÜÇİFD : Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi 

h.  : hicri 



 

 

 

VI 

 

haz.  : hazırlayan 

HÜİFD : Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

İFAV  : Maramara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları 

İÜİFD  : İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

k.a.e.  : kaddesallahü esrarahüm 

k.s.   : kuddise sırruhu 

KSİÜİFD : Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

MÜSBE : Maramar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Neşr.  : Neşriyat 

ö.  : ölüm tarihi 

r.a  : radıyallahü anh 

rha  : rahmetullahi aleyh/aleyhim 

s.  : sayfa 

s.a.v.  : sallallahü aleyhi ve sellem 

SÜSBE : Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

terc.  : tercüme eden 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

TTDS  : Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü 

TTK  : Türk Tarih Kurumu 

TTS  : Tasavvuf Terimleri Sözlüğü 

vd.  : ve devamı 

Yay.  : Yayınları 



 

 

 

VII 

 

 

ÖNSÖZ  

 Tasavvuf çok eski tarihlerden itibaren insanın nefsini tezkiye, kalbini tasfiye 

eden, maneviyatını geliştiren, insana, kamil insan olma yolunda eğitim veren bir 

kurumdur. İslâm’ı Hz. Peygamber gibi yaşamanın yolu olan tasavvuf, zamanla kendi 

düşünce ve kavramlarını oluşturmuş; tarikatların kurumsallaşmasıyla birlikte diğer 

beldelere de yayılmaya başlamıştır. 

 İslam’ın yayılmasında ve insanların İslamlaşmasında hiç şüphesiz tekkelerin 

önemi büyüktür. Tekkeler belli bir mekânda sadece Allah’ın zikriyle uğraşan kişileri 

yetiştiren değildir; aynı zamanda zamanın ruhunu okuyan, dönemin ihtiyacı neyse ona 

cevap veren bir eğitim kurumu, aşevi, hastahâne gibi birer kamu kurumları 

olmuşlardır. Hakeza daha ayrıntılı bilgi vereceğimiz Hâtûniye Tekkesi de bir çeşit 

“huzur evi” fonksiyonu görmüştür. 

 XIX. yüzyılda yaşayan Mustafa Vahyî Efendi Hâtûniye Tekkesi postnişinidir. 

Osmanlı toplumunda bir mürşit olarak yer edinmiş Mevlevî-Nakşî meşrep 

mutasavvıflardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Hoca Hüsâmeddin Efendi’nin 

müridi ve halefi olan Mustafa Vahyî, okuduğu ve yaptığı derslerle yetkinliğini ortaya 

koymuştur. Kadı Beydâvî tefsiri ve Sahîh-i Buhârî okuması ve okutması bunun en 

güzel örneklerindendir. 

 Biz yüksek lisans seviyesinde çalıştığımız bu tezde 19. yüzyıl 

mutasavvıflarından Mustafa Vahyî’nin Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn adlı 

eserini ve bu eser bağlamında tasavvufi görüşlerini incelemeye çalıştık. 

 Çalışmamız üç ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde Osmanlı’nın 19. 

yüzyıldaki tasavvufi durumu, Hâtûniye Tekkesi, Hoca Hüsâmeddin Efendi ve Mustafa 

Vahyî Efendi’nin hayatı ve eserleri ele alınmıştır. 

 İkinci bölümde Mustafa Vahyî’nin Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Subhatü’z-Zâkirîn adlı 

eserinin tanıtımını yaptık ve günümüz harflerine çevirmeye çalıştık. Üçüncü bölümde 

ise onun bu eserinden yararlanarak tasavvufi görüşlerini klasik tasavvuf 

kaynaklarından istifade ederek tahlil etmeye çalıştık. 



 

 

 

VIII 

 

 Çalışmamız esnasında ayetlerin tercümelerini herhangi bir meâle bağlı 

kalmaksızın, değişik meallerden istifade ederek vermeye çalıştık. Hadislerin 

kaynaklarını hadis kitaplarından tespit etmeye çalıştık. İmlâda mümkün olduğunca 

günlük dildeki kullanımı göz önünde bulundurduk. Arapça ve Farsça’dan dilimize 

geçmiş olan kelimeleri dilimizde kullanıldığı şekliyle ortaya koymaya çalıştık. 

Tercüme esnasında bize ait olan cümleleri köşeli parantez içinde kullanmaya çalıştık. 

 Derslerinde ve diğer zamanlarda bilgi ve birikiminden çokça istifade ettiğim 

değerli hocam Prof. Dr. Hülya KÜÇÜK’e, arşiv kaynaklarına ulaşmada yardımını 

esirgemeyen Osmanlı Devlet Arşivlerinde uzman olarak çalışan Osman 

GÖRDEBİL’e, Farsça ibareleri çözmemde yardımcı olan Yard. Dr. Nasuriddin 

MAZHARİ hocama, çalışmamızın bitim aşamasında tezimizi okuyarak tashih eden 

dostlarım öğretmen Ragıp NAS, Arş. Gör. Yusuf Erdem GEZGİN,  Arş. Gör. Ayhan 

Tayfur GÜRBÜZER ve Arş. Gör. Ebubekir ALAN’a minnettar olduğumu belirtirim. 

Çalışmamız esnasında her türlü zorlukta fikir, yardım ve yönlendirmelerini hiçbir 

zaman esirgemeyen muhterem danışman hocam Prof. Dr. Dilaver GÜRER’e 

şükranlarımı arz ederim. 

 

        Yakup PEKDOĞRU  

                                                                                                 KARAMAN 201



 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

I. BÖLÜM 

XIX. YÜZYILDA TASAVVUF, MUSTAFA VAHYÎ 

EFENDİ’NİN HAYATI, ESERLERİ, TARİKATI, ŞEYHİ 

ve HÂTÛNİYE TEKKESİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

2 

 

A. XIX. Yüzyılda Tasavvuf 

 Mehmet Genç’e göre Osmanlı toplumu devletin kuruluş aşamasından son 

yüzyılına kadar farklı yapısıyla dikkatleri çekmektedir. Bunlar arasında “devletleşme 

dönemi”, “İslam dünyasının kendi egemenliğine girmesi”, bütün alanlarda yeniliklerin 

başladığı 17. yüzyıl ve “modernleşme” gayretlerinin göründüğü 19. Yüzyıl 

bulunmaktadır. Devletin son yüzyılında geçmişteki sınır genişliği oldukça daralmış ve 

buralardaki Müslüman nüfus elde kalan yerlere göç etmek zorunda kalmıştır.1 

 Kemal Beydilli’ye göre Osmanlı, 19. Yüzyılda devletin içine düştüğü durumun 

farkına vararak modernleşme yapması gerektiğini düşünmüştür. Bütün yüzyıl boyunca 

devam eden Rus savaşları, toprak kayıpları ve milliyetçilik akımlarıyla başlayan isyan 

hareketlerinin devletleşmeye yol açması bu dönemin önde gelen olumsuzlukların 

başında gelmektedir.2 

 Bu asırda Osmanlı padişahlarından III. Selim (1789-1807), IV. Mustafa (1807-

1808), II. Mahmut(1808-1839), I. Abdülmecid (1839-1861), Abdülaziz (1861-1876) 

ve II. Abdülhamid (1876-1908) sırasıyla tahta çıkmışlardır. Her padişah kendi 

döneminde farklı sıkıntılarla uğraşmak zorunda kalkmış ve özellikle Ruslar bu asırda 

Osmanlı Devleti’nin en çok uğraştığı devlet olmuştur. 3  Elbette bu durum devlet 

yönetimini olduğu kadar halkı da oldukça olumsuz etkilemekteydi. Mevcut sıkıntıları 

aşmak için girişilen yenilik çabalarını destekleyenler olduğu gibi bu çabalara karşı 

çıkanlar da oluyordu. 4  Sonuçta bu yenileşme hareketlerinden toplumda bulunan 

kurumlar etkileniyordu.  

 Osmanlı Devleti’nde tarikatların ve tekkelerin varlığı her dönemde 

bilinmektedir. “XIX. yüzyılda İstanbul’da 300 civarında tekke varlığını 

sürdürmekteydi. Bunlardan 65 Nakşî, 57 Kâdirî, 13 Halvetî, 23 Sünbülî, 25 Şa’bâni,  

22 Celvetî, 14 Cerrâhi, 3 Gülşenî, 3 Sinânî, 4 Uşşâkî, 23 Sa’dî, 8 Bedevî, 2 Şazilî, 35 

Rıfâî, 5 Mevlevî, 1 de Bayrâmî tekkesidir.”5 Ayrıca Halvetiyye, Şa’banîliğe bağlı 

 
1 Genç, Mehmet, “Osmanlılar”, DİA, İstanbul, 2007, c. 33, s. 532. 
2 Beydilli, Kemal, “Osmanlılar”, DİA, İstanbul, 2007, c. 33, s. 496-497. 
3 Bkz. Özvar, Erol, “Osmanlılar”, DİA, İstanbul, 2007, c. 33, s. 524. 
4 Bkz. Beşirli, Mehmet, “Osmanlı’da Modernleşme ve Aydınlar”, Dini Araştırmalar Dergisi, 1999, c. 

2, s. 131-158. 
5 Yücer, H. Mahmut, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf(19. Yüzyıl), İnsan Yay., İstanbul, 2004, s. 79.   



 

 

 

3 

 

Çerkeşîlik ve Kuşadâvîlik bu dönemde kendisini gösterir.6 Hem tekkelere bağlı hem 

de bağlı olmayan ayrı ayrı gruplar da vardır. Örneğin, herhangi bir tarikata bağlı 

olmayan Emin Efendi ve etradındakiler “mesleklerini “cezbe yolu”, tarikatlarını 

“üveys-i Rabbbânî” diye tanımlıyorlardı.”7  

 XIX. asırdaki tekkelerin arasında yeni açılanlar da bulunmaktaydı. 8  Bu 

tekkelere devletin üst kademesinin yardımları da oluyordu. “III. Selim, II. Mahmud, 

Halet Efendi, Tepedenli Ali Paşa, Bezmialem Valide Sultan ve II. Abdülhamid yardım 

edenler arasında zikredilebilir.”9 Dolayısıyla hem yeni tekkeler bu dönemde kurulmuş 

hem de bunun aksine Bektaşi tekkelerinin kapandığı görülür.10 

 XIX. asırda tasavvufi hayatı etkileyen çok önemli bazı olaylar meydana 

gelmiştir. Özellikle Bektaşî tekkelerinin kapatılması ve bunun ardından 

Nakşibendîliğin ve Mevlevîliğin diğer tarikatlara göre sosyo-kültürel ve siyasi hayatta 

öne çıkması, meclis-i meşâyihin kurulması gibi olaylar dikkat çekmektedir. 

 Osmanlı devletinin şeyhlerle kavga ettiği kaydedilmektedir. Her ne kadar fetih 

hareketlerinde dervişlerin önemli bir rolü olsa da zaman zaman devletle şeyhlerin arası 

açılmıştır. Örneğin Bektaşilerle devletin arasındaki gelişmeler bu bapta 

zikredilebilir.11 Bektaşîler belli bir zamana kadar yeniçerilerle beraberken daha sonra 

bu hususiyetlerini terketmişlerdir.12  

Yeniçeriliğin kapatılmasından sonra Bektaşilik de meclis-i meşâyihin 

toplanmasıyla içlerinden bir üye tarafından uygunsuz tavırları gündeme getirilerek 

kapatılması kararı alınmıştır. 13  Alınan kararda devletin varlığı şeyhlerle devlet 

arasındaki ilişkiyi gösterir. Bektaşîliğin kapatılması ilk zamanlarda sessizlikle 

karşılanırken zamanla müntesipleri eski günlerine dönmeyi isteyerek çeşitli 

 
6 Köse, Fatih, İstanbul Haveti Tekkeleri, MÜİFV Yay., İstanbul, 2012, s. 40. 
7 Yücer, a.g.e., s. 85. 
8 Bkz. Yücer, a.g.e., s. 108. 
9 Yücer, a.g.e., s. 72. 
10 Bkz. Yücer, a.g.e., s. 111-115. 
11 Kara, Mustafa, “Cumhuriyet Türkiyesi’nde Tarikatlar”, Türkiye’de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, ed.: 

Semih Ceyhan, İsam Yay., İstanbul, 2015, s. 95-96. 
12 Bkz. Yücer, a.g.e., s. 507. 
13 Gündüz, İrfan, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, Seha Neşriyat, İstanbul, 1984, s. 140-141. 

“Toplantıya katılan meşayihin kapatılma kararından ziyade idare-i maslahat yolunu tuttukları 

belirtilmştir.” (Bkz. Yücer, a.g.e., s. 465.) 



 

 

 

4 

 

girişimlerde bulunmuştur. 14  Öyle ki, Bektaşîlik bu süreçte mason localarıyla iş 

birliğine gitmiştir.15 

Bu dönemin önemli olaylarından biri de “Meclis-i Meşâyih”in kurulmasıdır.16 

Kurumdan önce görece bağımsızlığa sahip bulunan tekkeler mezkûr meclisten sonra 

devlete tabi olmuşlardır. Meclis-i Meşayih Osman Salâhaddin Dede’nin riyasetinde 

farklı tarikatlara mensup altı üyeden oluşmaktaydı.17 Meclis Şeyhülislamlığa bağlı 

olup zamanla medresenin kontrolüne girmiştir.18   

Bu dönemde Osmanlı toplumunda Mevleviliğin ön planda olduğu 

görülmektedir.19 Mevlivihanelere başta II. Mahmud olmak üzere devlet yöneticileri 

hem maddi hem de manevi destekte bulunmuşlardır. Yeniçeriliğin kapatılması 

konusunda devletin yanında yer alan Mevlevilik, devletin sıkıntılı zamanlarında bile 

yine yöneticiler tarafından yapılan yardımlardan mahrum kalmamıştır.20 Bu asırda 

Mevlevîlikle birlikte diğer tarikatlere gösterilen ilgi padişahlarla birlikte farklı 

kimselere de aittir. Devletin üstün bürokratları, memurlar ve padişahların anne ve 

kızları bu kurum ve kişilere yardım ve muhabbetlerini esirgememişlerdir. Bu dönemin 

önemli Mevlevilerinde biri Osman Salahaddin Dede’dir. Ayrıca “Ali Paşa, Sahib 

Molla, Kenan Bey, Mehmed Ali Paşa, Rıza Paşa, Hoca İshak Efendi ve Hakkı Paşa” 

gibi isimler mevcuttur.”21 

Osman Salâhaddin Dede üç padişahı hayatında görmüş ve onların övgüsünü 

kazanmıştır.22 Şu olay örnek olarak verilebilir: “Sultan Mahmud karlı, tipili bir havada 

Abdülaziz de yanlarında iken dergaha varmışlar ve Osman Dede kapıda karşılayınca 

Sultan Mahmud, “Şeyh Efendi, bu havada sizin gönlünüz çekti. (Şehzâdeleri 

göstererek) bunlar olsaydı gelemezlerdi” şeklinde hitabı olmuştu.”23 Bütün bunlara 

 
14 Kara, Mustafa, Din, Hayat, Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, Dergah Yay., İstanbul, 2013, s. 

161. 
15 Ocak, A. Yaşar, “Bektâşilik”, DİA, İstanbul, 1992, c. 5, s. 378. 
16 Küçük, Sezai, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, Simurg Yay., İstanbul, 2003, s. 361. 
17 Aydın, Bilgin, “Meclis-i Meşâyih”, DİA, İstanbul, 2003, c. 28, s. 247. 
18 Kara, Mustafa, Metinlerle Günümüz Tasavvuf Hareketleri, Dergah Yay., İstanbul, 2010, s. 31. 
19 Küçük, a.g.e., s. 77. 
20 Tanrıkorur, Barihüda, “Mevleviyye”, DİA, İstanbul, 2004, c. 29, s. 470. 
21 Gölpınarlı, Abdülbâki, Mevlâna’dan Sonra Mevlevîlik, İnkilap Yay., İstanbul, 2006, s. 238. 
22 Küçük, a.g.e., s. 124. 
23 Ziya, Mehmet, Yenikapı Mevlevîhânesi, (Tercüman Gazetesi Eserleri), İstanbul, tarihsiz, s. 183. 



 

 

 

5 

 

rağmen Salâhaddin Dede’nin yenilik kanadında yer alması hem kendisinin hem de 

mevlevihanesinin devlet tarafından takibine sebebiyet vermiştir.24 

Osmanlı’da Mesnevî kitabı önemlidir. Bu sebeple Dâru’l-Mesnevî olarak 

bilinen kurumlar açılmıştır. Kimi padişahların tahta oturduktan sonra Dâru’l-Mesnevî 

açtığı bilinmektedir. Burada hem Farsça hem de Tasavvufi eğitimi yapılmaktaydı. Bu 

Dâru’l-Mesnevîlerden biri Koca Mustafa Paşa’dadır ve Mesnevîhân Hoca 

Hüsâmeddin Efendi (ö. 1285/1869) bunu Eyüp Sultan’a taşımıştır. Diğeri Fatih 

Çarşamba’daki Murad Molla Dergâhı’dır. Buralarda “Feyzullah Efendi” ile “Hoca 

Hüsâmeddin Efendi’nin halifesi Mustafa Vahyî” ve “Mustafa Said” gibi 

Mesnevîhânlar kendilerini yetiştirmişlerdir.25 

Bu dönemin önemli mesnevihanları Hoca Hüsâmeddin Efendi ve Mehmed 

Murad Efendidir.26 Bu asırda kimi Nakşilerin mesneviyle ciddi anlamda iştigal ettiği 

görülmektedir.27 Bu dönemin önemli tarikatlarından biri de Nakşibendi-Halidilerdir. 

Son asrın zorluklarıyla birlikte halk tarafında ilgi görmüş ve kısa sürede toplumda 

yaygınlık kazanmıştır.28 

 Hâlidiyye’nin kısa sürede toplumda yaygınlaşması devlet yöneticilerinden 

Halet Efendi’nin dikkatini çekmiştir. Buna karşı önlem alan devlet onları İstanbul’dan 

uzaklaştırdı. Bektaşiliğin kapatılmasının ardından devlet onlardan kalan dergahları 

tekrar Halidilere vermiştir. Halidiler son dönemde meydana gelen siyasal olaylarda 

devletin yanında durarak kendi saflarını belli etmişler ve II. Abdülhamid’in tarafında 

yer almışlardır.29  

  

Mevlana Halid halifelerini bir çok beldeye göndermiş ve irşad faaliyetlerinde 

bulunmuştur. Onun önem verdiği yerlerden birisi de İstanbul’dur. İstanbul’a 

 
24 Işın, Ekrem, “Mevlevîlik”, DBİA, İstanbul, 1994, c. 5, s. 430. Ayrıca bu konunun değerlendirmesi 

için bkz. Rüya Kılıç, Osmanlıdan Cumhuriyete Sufi Geleneğin Taşıyıcıları, Dergah Yay., İstanbul, 

2009, s. 70. 
25 Küçük, a.g.e., s. 356-357. 
26 Cevdet Paşa, Tezâkir(Tetimme), haz.: Cavid Baysun, TTK Yay., Ankara, 1991, s. 13. 
27 Küçük, a.g.e., s. 431. 
28 Yücer, a.g.e., s. 248. 
29 Uludağ, Süleyman, “Hâlidiyye”, DİA, İstanbul, 1997, c. 15, s. 297-299. 



 

 

 

6 

 

gönderdiği halifesi belli şartlara uymadığı için onu görevinde azletmiş ve yerine başka 

birisini atamıştır. Başka halifelere de görev verdiği İstanbul’da devlet bürorasinin 

dikkatini çekmiş ve “Mekkizâde Mustafa Asım ve Mehmed Refik Efendi gibi 

şeyhülislamlar; Kazasker Mustafa İzzet Efendi, Said Paşa, Davud Paşa, Gürcü Necib 

Paşa, Namık Paşa, Musa Saffeti” gibi kişiler Halidiliğe intisap etmiştir.”30  

  II. Abdülhamid’in bu dönemde şeyhlerle yakından ilgilendiği bilinmektedir. 

Şazili tarikatı bunların başında gelmektedir. Ayrıca bazı şeyhleri yurt dışına 

göndererek Müslümanlarla irtibata geçilmesini istemiş ve bürokratik görevler için de 

yine şeyhleri görevlendirmiştir.31 

 Bu asırda bir başka ekol olarak karşımıza Muhammed Nûru’l-Arâbi 

(ö.1305/1887)’nin liderliğindeki Melâmi Nuriyye’dir.32 Bir başkası da Elif Efendi’dir. 

Şeyhin postnişinlik yaptığı tekke birçok sosyal ve sanat faaliyetlerin merkezi 

olmuştur. 33  Bunun yanı sıra bu dönemde şeyhler arasındaki ilişkilerin olumlu 

seyrettiği görülmektedir. Ayrıca ordu içinde görev alan şeyhler ve tekke mensubu 

olanlar da mevcuttur. Devletin zor zamanlarında askeri güç olarak ve manevi güç 

olarak katkıda bulunmuşlardır.34  

 Tekkeler hem eğitimde hem de toplumla alakalı işlerde kendilerini 

göstermektedir. Bireylere eğitim vermenin yanı sıra çağımızda “dernek, vakıf, klüp” 

gibi yerlerin icra ettikleri görevleri yerine getirmekteydiler. Böylece tekkeler sadece 

dini ritüellerin ifa edildiği yer değil ayrıca bütün hizmet kollarının icra edildiği 

merkezlerdir. 35  Miskinler Tekkesi’nin cüzzamlılara hizmet vermesi, Hatuniye 

Tekkesi’nin kimsesiz kadınlara kalacak yer hizmeti sunması bu konuya örnektir.36 

 

Tekkeler eğitim görevini üstlenirken ilim merkezi olduğunu da her zaman 

göstermektedir. Buralarda bulunan şeyhler çeşitli alanlarda eserler kaleme almış ve 

 
30 Uludağ, a.g.md., s. 297. 
31 Gündüz, a.g.e., s. 224-225. 
32 Yücer, a.g.e., s. 70. 
33 Tanman, M. Baha, “Hâsîrîzâde Tekkesi”, DİA, İstanbul, 1997, c. 16, s. 385. 
34 Bkz. Yücer, a.g.e., s. 617-632. 
35 Gündüz, a.g.e., s. 84-85. 
36 Yücer, a.g.e., s. 77. 



 

 

 

7 

 

tekkelerde bulunsun ya da bulunmasın eserleri herkesin imkanına sunmuşlardır. Bu 

eserler sedece kendi zamanlarında okunmakla kalmamış günümüze kadar gelmiştir.37 

Bununla birlikte bu asırda kütüphaneler kurulmuş ve tekkeler de kurulan bu 

kütüphanelerden nasibini almıştır.38 

 XIX. asır Osmanlı Devleti için gerçekten zor bir dönemdir. Bu dönemde 

yenilik hareketleri baş gösterirken tekke ve tarikatlar da bundan nasibini almıştır. 

Bulundukları zaman diliminde toplumun ihtiyaçlarını gidermeyi kendilerine görev 

edinen tasavvuf ehli birçok alanda varlık göstermiştir. Devrin siyasi hayatı oldukça 

çalkantılı geçmiş, meşayih de bu çalkantılı durumda bazen olumlu bazen olumsuz bir 

şekilde yer edinmiştir. Devlet-tekke ilişkisi bu dönemde de canlı olduğu bilinmektedir. 

Padişahlar tekkelerden uzak durmamış, asır boyunca yardımlarını esirgememişlerdir.   

 

B. Mustafa Vahyî Efendi’nin Hayatı 

Mesnevîhân Hoca Hüsâmeddin Efendi’nin halifesi olan Mustafa Vahyî 

Efendi’nin doğum tarihi kaynaklarda mevcut değildir. İmi yetkinliğe sahip ve 

Nakşibendî şeyhlerinden biridir, ayrıca İstanbulludur. Hüsâmeddin Efendi’nin manevi 

oğlu ve en yakın talebesidir.39 Vahyî Efendi’nin eşi Fatma Hanım’dır ve Hâtûniye 

Tekkesi’nde kabri mevcuttur. 1293 yılının Ramazan ayında Vahyî Efendi’den iki yıl 

önce vefat etmiştir.40 Mustafa Vahyî ise hac görevini ifa etmek için gittiği Hicaz’da, 

1295 yılında Medine-i Münevvere’de vefat ederek mücahit Dağıstanlı Şeyh Şamil 

Efendi’nin yanına defnedilmiştir.41 

Vahyî Efendi’nin kendinden sonra Hâtîniye Tekkesi’nin şeyhliğini yapmış ve 

hafız olan Muhammed Rızâeddin adında bir oğlu vardır. Kabri tekkenin içerisinde 

mevcut olup mezar taşında şunlar yazılıdır: 

“La ilahe illallah Muhaemmdü’r-Rasûlullah” 

 
37 Çetin, Nuran, Eyüp Tekkeleri, (MÜSBE, Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, 2012, s. 407. 
38 Erünsal, E. İsmail, “İstanbul”, DİA, İstanbul, 2001, c. 23, s. 283-284. 
39Bursalı, Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, haz.: A. Fikri Yavuz, İsmail Özen, Meral Kitabevi, 

İstanbul, tarihsiz, c. 1, s. 219. 
40 Vassaf, Hüseyin, Sefîne-i Evliya, Kitabevi Yay., İstanbul, 2006, c. 2, s. 209. 
41 Bursalı, a.g.e., c. 1, s. 219; Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 209. 



 

 

 

8 

 

“Tarîkat-ı aliye-i Nakşibendiyye meşâyih-i izâmdan eş-Şeyh el-Hac Mustafa 

Vahyî Efendi merhûmun mahdûmu ve bu degâh-ı şerîfin post-nişîni eş-Şeyh el-hafız 

Muhammed Rızaeddin Efendi’nin rûh-ı şerîfi içün, rızaen li’llahi’l-Fatiha-1306, 

yevm-i Çarşamba 3 zi’l-Hicce”42 

Müellifimizin diğer oğlu el-Hâc Hâfız Mehmet Sadreddin Efendi’dir. Vefatı 

1306 olup kabri hazirededir.43 

 Vahyi Efendi hocası gibi Mesnevi okutmuş ve hatm-i Hâcegân icra 

ettirmiştir.44 Fakat semâ, devrân ve raks yapmayı uygun görmüş, teşvik etmiş ve hatta 

yapılmasını uygun görmeyenleri, yapanları tekfir edenleri ağır dille eleştirmiştir.45 

 Hoca Hüsâmeddin Efendi hasta olsa bile Mesnevî okutmuştur. İlerleyen yaşta 

göremeyen Hüsameddin Efendi 1270/1853’de Mesnevi’yi halifesi Şeyh Mustafa 

Vahyî Efendi’ye okutmuştur.46 Mustafa Vahyî hocasını yalnız bırakmamıştır. Onun, 

hocasının son nefesine kadar görevini sürdürmüş olduğu anlaşılmaktadır. 

Mustafa Vahyî Efendi Mesnevî dersini Cuma günleri; özel gecelerde de hem 

sohbetlerine devam etmiştir. Vahyi Efendi Mücedidî gelenekle Mesnevi’yi birleştiren 

nadir insanlardandır.47 Özellikle kırk hadise dair bir eseri vardır.48 Bu sebeple Hoca 

Mustafa Vahyî Efendi toplumda sayılan kimseler arasına girmiştir.49  

  Tespit edebildiğimizi eserleri ise şunlardır: 

1- Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn. 

2- Ed-Dürretü’l-Azîziyye fi’l-Fevâidi’l-Kaviyye 

 
42 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 209. 
43 http://ekitap.eyup.bel.tr:9600/sempozyum/tarih/Cami_ve_Mescidler.pdf, s. 30. Erişim tarihi: 

15.09.2015  
44 Yücer, a.g.e., s. 278. 
45 Mustafa Vahyî, Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn adlı eserinde bu konu üzerinde durmuş ve 

görüşlerini açıklamıştır. 
46  Yücer, H. Mahmut, “Eyüp’te Hatûniye Tekkesi ve “Tenşîtü’l-Muhıbbîn bi Menâkıb-ı Hâce 

Hüsâmeddin””, Tasavvuf,  sayı: 10, 2003, s. 222. 
47  Güntan, Zekiye, XIX. Yüzyıl İstanbul Mutasavvıflarından Muhammed Murad Nakşbendî ve 

Hûlâsâtu’ş-Şurûh Adlı Mesnevî Şerhinden İlk 1001 Beytin Tahlili, (SÜSBE, Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Konya, 2009, s. 19. 
48 Bkz. Aydoğdu, Rukiye, 19. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Tasavvuf-Hadis İlişkisi-Ahmet Ziyaeddin 

Gümüşhanevi Özelinde-(AÜSBE, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara, 2008. s. 24.  
49 Yücer, a.g.mk., s. 234. 

http://ekitap.eyup.bel.tr:9600/sempozyum/tarih/Cami_ve_Mescidler.pdf


 

 

 

9 

 

3- Hezzü’z-Zâkirîn ve Hetrü’t-Tâlibîn.50 

 

C. Şeyhi: Hoca Hasan Hüsâmeddin Efendi 

 Hoca Hüsâmeddin Efendi, 1184 senesinde Recep ayının ilk Cuma gecesi 

dünyaya gelmiştir. Babası Bâb-ı Âli’de Dâhiliye kısmı ser-halifesi es-Seyyid 

Muhammed Fehim Efendi’dir. 51  Hüsâmeddin Efendi aslen İstanbul’ludur. 52 

Hüsâmeddin Efendi dört yaşında okumaya başlamış ve dokuz yaşında hafızlığını 

bitirmiştir. Arapça’yı Kastamonulu Ömer ve Konyalı Ali Efendiler’den, hadis ve hadis 

usulunü Kurubesili Es’ad Efendi’den, tefsiri Ahıskalı Hoca Selim Efendi’den 

okumuştur.53  

Selim Efendi’nin şeyhi olan Bursalı Muhammed (Mehmed Emin) Efendi’nin 

yanına, Bursa’ya giderek intisap etmiştir. Mehmed Emin Efendi 1288/1813’de vefat 

etmiş ve bu sebeple Hâtûniye Dergâh’ına dönerek Mesnevi okutmaya başlamıştır.54 

Koca Mustafapaşa Asitânesi’nde Mesnevî hatmini tamamlamıştır. Hatuniye 

Tekkesi’ne gitmesinin sebebi de “Sultan Abdülmecid’in Hacı Evhad Tekkesine mahfel 

yaptırması”dır. Hüsâmeddin Efendi’nin yöneticelere yüz vermediği anlaşılmaktadır.55 

 
50 Bursalı, a.g.e., c. 1, s. 219; Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 209. 
51 Vassaf, a.g.e., c.2, s. 205. 
52 Bursalı, c. 1, s.115. 
53 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 205. 
54 Hüsameddin Efendi’nin toplum tarafından nasıl tanındığına dair Cevdet Paşa kitabında şu bilgileri 

vermektedir: “Ol vakit İstanbul’da iki meşhûr Mesnevîhân var idi. Biri Hoca Hüsâmeddîn Efendi olup, 

Küçük Mustafa Paşa’da Mesnevî-i Şerîf okuturdu. Hüsn-i zann-i enâma mazhar bir pîr-i rûşen zamîr 

olup, ricâl ü kibârdan pek çok zevât ana mu‘tekıd idi. Her tarafdan ve her sınıfdan nice zevât ânın 

dersine müdâvemet ile nutkunu ni‘met ve nasîhatini ganîmet bilirlerdi. Ba‘zen biz dahî gidip takrîr-i 

dil-pezîrini istimâ‘ ederdik. Ba‘dehû Eyyûb-i Ensârî semtine nakl-i ikāmetgâh edip âhir-i ömrüne kadar 

orada ikāmet eyledi. Yenikapı Mevlevîhânesi şeyhi Osman Efendi, ânın telâmîzindendir” (Bkz., Cevdet 

Paşa, a.g.e., s. 13.) 
55 Bursalı, a.g.e., c. 1, s. 115; Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 205; Yücer, a.g.mk., s. 222. Bu durum Mehmet Akif 

Ersoy’un dikkatini çekmiş ve şu mısraları onun için kaleme almıştır. 

Hüsam Efendi Hoca 

“Nasılsa ismini duymuş ki bedegânından, 

Hüsam Efendi’yi aldırmak istemiş Sultan. 

İrâdeler geledursun, o, i’tizâr ederek, 

Saray civârına yaklaşmamış, değil gitmek. 

Bu izz ü naz üzerinden epey zaman geçmiş; 

Günün birinde, Beşiktaş taraflarında bir iş,  

Sürüklemiş o havâliye Mesnevi-Hânı. 

Duyunca vak’ayı Abdülmecid’in erkanı, 

“Çağırtalımm mı?” demişler; “evet” demiş, Hünkar; 



 

 

 

10 

 

Muhammed Emin Efendi’ye intisap etmesi sebebiyle Nakşibendî’dir. Hz. 

Mevlânâ’nın ruhundan müstefid olmuştur.56 

 Hüsameddin Efendi Füsûs57 ve Mesnevi eğitimi almıştır ve Mesnevî dersleri 

vermektedir. Bunun yanında “Sahîh-i Buhârî, Mesâbih, Delâilü’l-Hayrât58, Şir’atü’l-

İslam 59 , Kadı Beydâvî Tefsiri” okutmuştur. 60  Görememesi sebebiyle Mesnevi’yi 

Vahyi Efendi’ye okutmuş 1280/1863 senesinde vefat etmiştir.61 

 Hüsameddin Efendi sünnete bağlı, yöneticilere yüz vermeyen birisidir. Yaptığı 

derslerle, sohbetlerle ve kurduğu ilişkilerle toplum nazarında seçkin bir yer edinmiştir. 

Mesnevi’ye gönül vermesi Mevlevilikle ilişkisini gösterirken Hatm-i Hacegân 

yaptırması Nakşiliğini ortaya koymaktadır. Hadis ve tefsir okutmasıysa ilmi 

yetkinliğini gündeme getirir ve bu halilyle donanımlı bir arif portresi çizmektedir.62 

 
Takım takım yola çıkmış hemen silahşorlar.” 

 

“Hüsam Efendi henüz Dolmabahçe’lerde iken,  

Gelip yetişmiş adamlar, üçer beşer, geriden. 

-Efendimiz bizi gönderdi, çok selam ediyor; 

“Görüşmek istiyorum, kendi istemez mi?” diyor. 

Uzun değil ki saray, işte dört adımlık yer; 

Hemen dönün, gidelim, hiç düşünmeyin bu sefer! 

Dönün rica ederiz…… 

   -Dinleyin sabırlı olun: 

“Ben elli beş senedir teptiğim yegâne yolun, 

Henüz sonundan uzakken, tükendi gitti ömür; 

Tutup da geri döndüm mü, yandığım gündür!” 

(Bkz. Mehmet Akif Ersoy, Safahat, haz.: Ertuğrul Düzdağ, İz Yay., İstanbul, 2009, s. 472.) 
56 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 208. 
57 “İbnü’l-Arabi’nin kaleme almış olduğu kitabın tam ismi “Füsûsü’l-Hikem ve Husûsü’l-Kilem”dir. 

627 yılındaki bir “müeşşiratta” Hz. Peygaber’in emri üzere  bu eseri kaleme aldığını belirtir. Füsûsu’-

Hikem, yirmi yedi peygamberin her birinin hikmetlerine izafeten yirmi yedi bölüme ayrılmıştır.” 

(Ayrıntıl bilgi için bkz. Mahmut Errol Kılıç, “Füsûsü’l-Hikem”, DİA, İstanbul, 1996, c. 13, s. 230-237.)  
58  “Şazeliyye tarikatının Cezûliyye kolunun kurucusu Şeyh Muhammed b. Süleyman el-Cezûli 

tarafından kaleme alınmış bir salavat mecmuası olup tam adı Delâilü’l-Hayrât ve Şevâriku’l-Envar Fî 

Zikri’s-Salât Ale’n-Nebiyyi’l-Muhtâr’dır. Adı geçen bu risale Şeyh’in müritleri arasında çok 

okunmasının yanında diğer tarikatler arasında ve hatta herhangi bir tarikata bağlı olmayanlar tarafından 

da okunmuştur.” (Ayrıntılı bilgi için bkz. Süleyman Uludağ, “Delâilü’l-Hayrât”, DİA, İstanbul, 1994, 

c. 9, s. 113-114.)  
59“Eserin müellifi Ebu’l-Mehâsin Rüknülislam Sedîdüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbrahim eş-Şergî 

el-Buârî’dir. Daha çok bu eseriyle tanınan Hanefi fakîhidir. Eserin tam ismi Şir’âtü’l-İslâm İlâ Dâri’s-

Selâm olup bir ilmihal vve ahlak kitabıdır. Günlük hayata dair birçok konudaki sünnet ve adap hakkında 

bilgi vermektedir.” (Ayrıntılı bilgi için bkz. Recep Cici, “İmamzâde, Muhammed b. Ebû Bekir”, DİA, 

İstanbul, 2000, c. 22, s. 210-211.) 
60 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 206; Yücer, a.g.mk., s. 209-249. 
61 Yücer, a.g.mk., s. 222; Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 206. 
62 Yücer, a.g.mk., s. 222-223. 



 

 

 

11 

 

 Onun öğrencilerinden olan Aşçı İbrahim Dede, cuma günleri Şeyh Kadri Dede 

ile birlikte Hüsâmeddin Efendi’nin derslerine katıldığını ve feyz bulduklarını şu 

ifadeleri ile dile getirmektedir. 

 “…Ekseriya cuma günleri Mevlevî elbisesini iksa ile müşarünileyh Dede 

Efendi hazretleriyle beraber Hazret-i Eyyûb-i Ensarî radıyallahu anhu efendimiz 

hazretlerinin civâr-ı âlîlerinde Bülbülderesi’nde müşarünileyh Mesnevîhan Hazret-i 

Hüsameddîn kuddise sırrıhü’l-azîz hazretlerine giderek, çünkü müşarünileyh 

Hüsameddîn Efendi Hazretlerinin mesken-i saâdetleri, evvela Dersaadet’te Hacı 

Ayvaz Cami’-i şerîfinde olup, muahharen kendilerine olunan işâret-i mâneviyyeden 

dolayı, Eyüp’te Bülbülderesi’nde olan dergâh-ı âliye teşrif buyurdular ki; orada kendi 

haceleri medfûn idi. Lakin onların künyelerini bilmem İşte böyle cuma günleri Dede 

Efendi Hazretleriyle birlikte gidip, Hüsameddîn Efendi Hazretlerinin dahî teveccühât-

ı kudsiyelerine nail oldum.63 

 Şeyh Elif Efendi onun eser yazmayı önemsemediğini belirtir. Ama onun 

eserlerini şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1- “Mesnevi’nin ilk beyti üzerine şerh olarak Molla Cami tarzında bir risale.” 

2- “Buhâri’nin on beş cüzüne Arapça şerh.” 

3- “Tirmizi’nin Şemâil eserinin tercümesi.”64 

 Hüsâmeddin Efendi’nin 1863 yılında vefat ettiği ifade edilmiştir. Vassaf bu 

konuda en ayrıntılı bilgileri şu şekilde vermektedir: 

 “1280/1863 senesinde doksan altı yaşında oldukları halde Leyle-i fıtırda, saat 

dörtte gül-zâr-ı bekâya azîm oldular. Bayram günü binlerce halk cenazelerinde hazır 

bulunup, Hz. Halid’de namazı ba’de’l-edâ saat n bir raddelerinde  dergâh-ı şerîfin 

ittisalinde pencere önünde defn olundu. Ba’dehû üzerine demirden güzel bir şebeke 

yapılmış, mükellef mezar taşı konulmuştur.”65  

 
63 Aşçı Dede Hatıralar’ından naklen, Çetin, a.g.e., s. 256. 
64 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 207; Yücer, a.g.mk, s. 223-224. 
65 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 206. 



 

 

 

12 

 

Şeyh Hasan Hüsâmeddin Efendi’nin vefat tarihi ile ilgili olarak şu ibare 

kaydedilmiştir: 

“Eyyâm-ı îydi mâtem-i târihe kıl tahsîs 

Hüsameddîn çekildi gitdi mü’minler meydanından.66 

Şeyh Hasan Hüsâmeddin Efendi’nin mezar taşında ise şu ibarelerin yer aldığı 

ifade edilir: 

“Lâilâhe illa’llah Mühammedü’r-Rasûlullah 

Hâzâ kabru Mesnevîhân Hâce Hüsâmeddîn 

es-Sıddîkî kuddise sırruhu’l-âlî 

1280 gurre-i Şevvâl, (10 Mart 1863)”67 

 

D. Tekkesi: Hâtûniye 

Eyüp semti ismini Ebû Eyyûb el-Ensari’den almaktadır. Eyüp manevi 

duyguların canlı olduğu bir yerdir. Fetihle birlikte kurulan Eyüp ilçesi, zamanla 

toplumun bütün kesimlerinin yaşadığı bir yer haline gelmiştir.68 

Osmanlı toplumunda Eyüp semti, tercih edilen ilçelerdendir. Hatta kimi çağdaş 

yazarlar Medine ile Eyüp arasında bağlantı kurarak bu ilçenin maneviyatını ön plana 

çıkartır. Eyüp’te yaklaşık 45 tekke vardır.69 Hatuniye Tekkesi’nin de 18. yüzyılda 

kurulduğu ifade edilmektedir. Bu tekke, “Eyüp İlçesi’nde, Gümüşsuyu mevkiinde, 

Merkez mahallesinde, Kutucu, Hâtûniye Gümüş ve Hüsâm Efendi sokakları ile Eyüp 

Gümüşsuyu yolunun kuşattığı arsada yer almaktadır.”70 “Hatuniye Tekkesi “Çakmak 

Hasan Efendi”, “Selim Efendi”, “Hoca Hüsâmeddin Efendi Tekkesi”, “Hâtûniye, 

Hatuni, Karılar Tekkesi” gibi adlarla bilinmektedir.”71  

 
66 Vassaf, aynı yer. 
67 Vassaf, a.g.e., c. 2, s. 207. 
68 Çetin, a.g.e., s. 35. 
69 Yücer, a.g.mk., s. 219.   
70 Tanman, Baha, “Hatûniye Tekkesi”, DBİA, İstanbul, 1994, c. 4, s.20; Mustafa Ödamar, “Eyüp, İdris 

Köşkü Caddesi, Zeynep Hatun Sokağı, 29 ada 10 parsel sayılı Hatûniye dergahı” olarak dergah için 

adres vermektedir. Ayrıca sokağın isminin “Hüsam Efendi Sokağı” olarak değiştiğini ifade etmektedir. 

(Bkz. Mustafa Özdamar, Dersaâdet Dergahları, Kırk Kandil Yay., s. 27, İstanbul, 1994.) 
71 Yücer, a.g.e.,  s. 275 (718 nolu dipnot); Özdamar, a.g.e., s. 27. 



 

 

 

13 

 

Tekke ilk başta Kâdiriliğe bağlıyken sonra Nakşibendîliğe geçmiştir. 72 

Nakşibendiliğe geçtikten sonra canlanan tekke Hoca Hüsâmeddin Efendi zamanında 

“Mesnevi Okulu” olarak daha da bilinir hale gelmiştir. Bununla birlikte tekkenin 

“huzur evi” olarak hizmet vermesiyle bilinirliliği iyice yaygınlaşmıştır.73 

Hoca Hüsâmeddin Efendi tekkede hem Mesnevi hem de “Tefsir-i Kadı 

Beydâvî, Sahîh-i Buhârî, Mesâbih, Şir’âtü’l-İslam, Delâilü’l-Hayrât” gibi eserleri 

okutmuştur. Hastalığına rağmen Mesnevi’yi halifesine okutmuş ve kendisi şerh 

yapmaya devam etmiştir.74 “Hüsâmeddin Efendi XIX. yüzyılda İstanbul toplumunda 

Mesnevîhân-ı Şehîr ünüyle tanınan iki büyük şeyhten sonra gelenidir.” 75  Halifesi 

Vehyi Efendi de hocası gibi hem Mesnevi hem de tefsir ve hadis dersleri yapmıştır. 

Vahyi Efendi’den sonra oğlu Mehmed Rızâeddin Efendi dergahta on bir yıl şeyhlik 

yapmıştır. Mehmed Rızâeddin döneminde dergaha devlet tarafından beş yüz kuruşluk 

bir yardım yapıldığı görülmektedir.76 

Tekkelerin İstiklal savaşında yaptığı hizmetler bilinmektedir. Bunlardan birisi 

de Hatuniye Tekkesidir. Burası Osmanlı’nın en zor yıllarında “Mim Mim” olarak 

bilinen gizli örgütün silah merkeziydi. Tekkenin şeyhi Sadettin Ceylan Efendi idi.77 

Tekkenin silah merkezi görevi şu şekilde icra edilmelteydi: “Sadettin Ceylan Efendi, 

civardaki İplikhane Hastahanesi’nin de imamıydı. İşgal kuvvetlerinin silah depoları bu 

civarda yer almaktaydı. Buralardan kaçırılan silah ve cephaneler, önce dergahın 

bitişiğindeki caminin minaresinde saklanır, sonra İplikhane Hastahanesi’nden 

sağlanan tabutların içinde cenaze gibi taşınarak yakın bir eve götürülür, oradan 

Reşadiye mektebine, oradan da sandalcı Osman Ağa marifetiyle Bostan İskelesinden 

üstüne erzak yüklenerek Boğaz yoluyla İnebolu’ya ulaştırılırdı. Ramazanda ramazan 

davulunun içinde bomba kaçırıldığı zamanlar da olmuştur.”78  

 
72 Tanman, a.g.md., s. 20; Muslu, Ramazan, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (18. yüzyıl), İnsan Yay., 

İstanbul, 2004, s. 397. 
73 Yücer, a.g.mk., s. 221; Tanman, a.g.md., s. 20. 
74 Yücer, a.g.mk., s. 222; A. mlf., a.g.e., s. 277. 
75 Yücer, a.g.mk., s.221. İlki ise Fatih-Çarşamba’da Mesnevihâne Tekkesini kuran Mehmed Murad 

Efendi’dir. (Bkz. Yücer, a.mk., s. 221.) 
76 BOA, Y.PRK.MŞ 1/61. 
77 Azamat, H. Nihat, “Nazmi Efendi”, DİA, İstanbul, 2006, c. 32, s. 459. 
78 Özdamar, a.g.e., s. 27-28. 



 

 

 

14 

 

Nazmi Ceylan, milli mücadele yıllarında Hatuniye Dergahında yapılan aktif 

hizmetleri anlattıktan sonra şu bilgileri verir: 

“-Merhum pederim, zaferden sonra tekkemiz mensublarının düşman tehdidi 

altındaki hizmetlerinin tesbit ve yazılmasına ve hatta bunlardan bir çoğunun istiklal 

madalyası almasına da şiddetle muhalefet etmişti. Zaferden sonra bir gün istiklal 

madalyasına hak kazananları tayin ve tespit maksadıyla böyle bizim gibi gizli 

çalışanları arayıp bularak kaydeden Bahriye Kaymakamı Yarbay Tevfik Bey 

ziyaretimize gelerek bu hususta bazı sualler sordu. Kendisine verdiğim cevapları 

yazmakta bulunduğu bir sırada içerdeki odadan konuşmalarımızı duyan merhum 

pederim ikindi namazına gitmk üzere abdest almış, kollarını kuruluyordu:” 

“-Oğlum bu yaptığınız nedir, ne yapıyorsunuz? diye sordu. Ona durumu 

anlattık.” Bunun üzerine: 

“-Oğlum, biz bu işi madalya için yapmadık. Biz derviş adamlarız. Bize din ve 

vatan yolunda vacip olan bir hizmetin karşılığı olarak madalya almak yakışmaz. Lütfen 

o yazdıklarınızı yırtınız! dedi.” 

“Tevfik Bey’in ısrarlı ricalarına rağmen kararından dönmedi. Notlarını 

gözünün önünde yırttırdı. İşte bu olay dolayısıyla Eyüp’teki Kuva-yı Milliye 

çalışmalarının birçokları sır halinde kalmıştır.”79 

Hâtûniye Tekkesi’nin yapısı Tanman tarafından şu şekilde açıklanmıştır: 

“Geniş ve ağaçlarla kaplı olan arsası, 1950’lere kadar İstanbul’un ünlü mesireleri 

arasında yer alan bir kesimde, İdrisköşkü Tepesi’nden Bülbülderesi’ne doğru alçalan 

yamaç üzerinde bulunmaktadır. İstinat duvarları ile birçok sete ayrılmış olan arsanın, 

farkı yönlerdeki sokaklara açılan üçtane girişi vardır. Bunlar içinde, mimari ayrıntıları 

bakımından tek kayda değer olan, güneydeki Hüsâm Efendi sokağına açılan ve 

hazireye geçit veren kapıdır. Bu kapının dikdörtgen açıklığı mermer sövelerle 

çevrelenmiş, Hattat Mehmet İzzet Efendi’nin (ö. 1903) sülüs hatlı ve 1304/1886 tarihli 

besmelesi ile taçlandırılmıştır. Besmelenin yanlarında Mevlevî sikkesi kabartmaları 

görülmektedir. İçinde pazartesi günleri ayin icra edilen, ayrıca Mesnevi dersleri 

 
79 Özdamar, a.g.e., s. 28-29. 



 

 

 

15 

 

yapılan ve günümüzde tamamen ortadan kalkmış bulunan mescit-tevhidhaneninahşap 

olduğu anlaşılmaktadır. Tek başına kalmış olan bodur minarenin kare tabanlı kaidesi 

kesme küfeki taşı ile örtülmüştür. Bunun üzerine oturan silindir biçimindeki kaidenin 

tuğla örgüsü içinde küfeki taşından yontulmuş basamaklar görülebilmektedir. Arsanın 

batı sınırında, Eyüp-Gümüşsuyu yolu üzerinde yer alan iki katlı ahşap harem binası 

günümüzde de mesken olarak kullanılmakta  olup özgünlüğünü büyük ölçüde 

yitirmiştir.”80  

Mezkur tekke hizmetlerine rağmen Kurtuluş savaşından sonra yıkılmıştır.81 

Tekkelerin resmiyette kapatılmasından sonra ondan geriye sadece “avlu girişleri, 

hazire, harem binası ve minaret” kalmış ve bunlar dışındakiler yok olmuştur.82 

Bu dergâhın postnişin listesi ise şu şekildedir: 

“Şeyh Seyyid Hasan Efendi 

Şeyh Ali Efendi 

Şeyh Hâce Selim Sırrı Efendi 

Şeyh Mesnevîhân Hâce el-Hâc Seyyid Hasan Hüsâmeddin Efendi 

Şeyh el-Hac Mustafa Vahyî Efendi 

Şeyh el-Hac Mehmed Rıza Efendi83 

Nesib Efendi84 

Vekaleten Sadeddin Ceylan”85 

 

 
80 Tanman, a.g.md, s. 20-21. 
81 Bkz., Kara, Mustafa, Din Hayat Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, Dergah Yay., s. 170. 
82 Tanman, a.g.md., s. 20.  
83 Bkz. Şükri, Zâkir, Dıe İstanbuler Derwısh-Konvente Und Ihre Sceheıche(Mecmû’a-ı Tekâya), haz.: 

M. Serkan Tayşi, Klaus Kreiser, Freiburg, 1980, s. 51-52.  
84  BOA, Y.PRK.ZB. 21/89. Bu belgede Hatûniye dergahı şeyhi olarak Nesib Efendi’nin  Mevlid 

okuyacağı belirtilmiştir. Bu belgeye göre Nesib Efendi’nin 1314 tarihinde dergah şeyhi olduğu 

anlaşılmaktadır. 
85 Özdamar, a.g.e., s. 28. 



 

 

 

16 

 

E. Tarikatı 

Mustafa Vahyî Efendi’nin Nakşibendî-Mevlevi meşrep olduğu, hocasından 

aldığı terbiye ve metod, onun da hatm-i hâce yaptırdığı ve aynı zamanda Mesnevi 

okuttuğu bilinmektedir. Mevlevîlik yönü ise daha çok Mesnevî okutmakla gün yüzüne 

çıkmaktadır. Eserinde kendisinin meşrep olarak Mevlevî değil de Nakşibendî 

olduğunu ifade ederken aynı zamanda Müceddidî ekolün temsilcisidir. 

Nakşiliğin önemli kollarından birisi Müceddidiyyedir. Müceddidiyye zamanla 

diğer kollardan daha etkili olmuş ve birçok yerde yayılmıştır. Bu kolda önemli isim 

Hace Muhammed Masum’dur. Kendisini iyi derecede yetiştiren Masum gerçek 

tasavvufun şeriata bağlılıkla ortaya çıkacağını dile getirmiştir. Bu düşüncesiyle 

ulemaya da yakınlaşan bu gelenek Nakşibendiliğin tarihinde önemli bir dönüm 

noktasıdır.86  

İbrahim Şimeşek konuya dair makalesinde Müceddidiyye’nin Anadolu’ya 

gelmesinin iki isim üzerinden cereyan ettiğini belirtir. İlki “Muhammed Murâd-ı 

Buhârî” ikincisi ise “Yekdest Ahmed-i Curyânî”dir. Murad-ı Buhari bizzat İstanbul’da 

faaldir ve tekke vasıtasıyla diğer insanlara ulaşmıştır. Ahmed-i Cüryani ise Mekke’de 

yaşamaktadır ve buradan diğer beldelere gönderdiği halifeler vasıtasıyla 

Müceddidiliği yaymıştır ki en önemli halifesi Mehmed Emin-i Tokâdi’dir.87  

Mehmed Emin Tokâdi nisbesinden de anlaşılacağı gibi Tokat doğumludur. 

İstanbul’da kendisini yetiştirmiş ve memur olmuştur. Hacca niyet etmiş ve yola 

koyulmadan önce Edirne’deki Kasapzade Mehmed Efendi’ye uğramıştır. Mehmet 

Efendi’nin Mekke’de bulunan Yekdest Ahmed Cüryâni’ye selam götürmesini Tokadi 

Efendi’den ister. Tavaf esnasında zikir çeken bir grubun dikkatini çekmesi üzerine 

yanlarına giden Tokadi Efendi Yekdest Ahmed Cüryani ile tanışır ve ona intisap eder. 

İstanbul’a dönen Tokadi Efendi burada önemli simalar yetiştirir ve Müceddidiyye’nin 

devamını sağlar.88  

 
86 Algar, Hamid, “Nakşibendiyye”, DİA, İstanbul, 2006, c. 32, s. 338-339. 
87 Şimşek, H. İbrahim, “Anadolu Müceddidilerine İlişkin Bazı Tarihi Bilgilerin Kullanışı Üzerine Bir 

Değerlendirme”, GÜÇİFD, Çorum,  2012, sayı: 2, s. 216-217.  
88 Bkz. Muslu, a.g.e., s. 245-268; Şimşek, H. İbrahim, “Mehmed Emin Tokadi”, DİA, İstanbul, 2003, c. 

28, s. 467; A. Mlf., “Mehmed Emin Tokadi’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufi Şahsiyeti”, 



 

 

 

17 

 

Tokâdî kendisin ön plana çıkarması sevmezdi ve bununla ilgili bir hikaye şu 

şeklide dile getirilir: “Bir defasında müritleri tarafından tekkesindeki bir mevlit 

meclisine katılması ve posta oturup dua etmesi istenince, “Meclise gelirim ama posta 

oturmam” demiş, mescitte cemaat arasına karışıp namaz kılmış, bu arada yanında 

oturan kişi, “Efendim! Bu tekkenin şeyhi Tokatlı Emin Efendi bugün geldi mi? Zira 

geleceklerini duydum. Evliyaullahtan imişler” diye sorunca, Tokadi o adama, 

“İşittiğiniz gibi değildir, değersiz adamın biridir, eğer gelirse size ben göstereyim” 

cevabını vermiştir. Mevlit bitince oradaki bir alimedua etmesini söylemiş, kendisi de 

sessizce kalkıp evine gitmiştir.”89 

Tokadi Efendi’nin önemli halifelerinden biri Osmanlı toplumunda meşhur 

Süleyman Sadeddin Efendi’dir. Kendisini yetiştiren Sadeddin Efendi’nin resmi görevi 

yoktur ve o, yazı yazmakla geçimini sağlamaktadır. Öğrenci yetiştirmeye önem vermiş 

ve hastalık zamanlarında dahi bu görevinde vazgeçmemiştir. Kabri hocası Tokadi 

Efendi’nin yanındadır. Ramazan Muslu yapmış olduğu çalışmasında Süleyman 

Efendi’ye ait yüz yirmi beş adet kitap ismi vermektedir.90 

İbrahim Şimşek Yekdest Ahmed Cüryânî’nin bir diğer halifesi Ebu Abdullah91 

Semerkandî olduğunu ve İstanbul’da şeyhlik yaptığını belirtmektedir.92  Ayrıca o, 

Semarkandî’nin yetişdirdiği öğrencilerinden biri Arapzade Muhammed İlmi Edirnevî 

olduğunu belirtir. Onun da halifesi tanınan şeyhlerden Neccarzâde Mustafa Rızâ 

Efendi’ olduğunu söyler. 93 

Neccarzâde hem medrese eğitimi almış hem de bu kurumlarda ders vermiş 

birisidir. Aynı zamanda Mesnevî’ dersi de almıştır. Kitap istinsahıyla geçinmiş, cihada 

katılmış, imamlık ve müezzinlik yapmıştır. Müceddidiyyeye intisap ettikten sonra 

 
Gaziosmanpaşa Üniversitesi Tokat Sempozyumu, Tokat, 2012, c. 3, s. 390-395; Tosun, Necdet, 

“Nakşibendiyye”, Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür, ed.: Semih Ceyhan, İsam Yay., İstanbul, 2015, 

s. 644-646; Şimşek, H. İbrahim, a.g.e., s. 169-224.  
89 Tosun, a.g.e., s. 645. 
90 Muslu, a.g.e., 254-268. 
91 İsminin Muhammed olduğu; Ebu Abdullah ise künyesi olduğu ifade edilmiştir. (Bkz. Şimşek, a.g.e., 

s. 156.) 
92 Şimşek, a.g.e., s. 156-157; Muslu, a.g.e., s. 643. 
93 Bkz. Şimşek, a.g.e., s. 157. 



 

 

 

18 

 

İstanbul’da irşat faaliyetlerine başlamış ve hastalanarak vefat etmiştir.94 Onun halifesi 

Şeyh Agah Efendi’dir.95  

Şeyh Agah Efendi’nin Hoca Hüsameddin Efendi’nin hocasının hocasıdır. Agah 

Efendi Muhammed Emin Nakşibendî’nin şeyhidir. Emin Efendi de tekkesinde 

Mesnevi, tefsir ve hadis dersleri vermiştir. Onun halifelerinden biri de Hüsameddin 

Efendi’dir.96  Hüsâmeddin Efendi ve manevi oğlu ve halifesi olan Mustafa Vahyî 

Efendi hakkında hayatları kısmında yeteri kadar bilgi vermiş; burada ise 

Mücedddiyye’nin Mustafa Vahyî’ye kadar olan kolu hakkında bilgi vermeye çalıştık. 

Nakşibendi-Müceddidilerin önemli özelliği Mevlevilikle ilişkileridir. 

Tekkelerde Mesnevi okutan bu zatların Mevlevi özellikleri de vardır. Bu gelenek her 

zaman Mesnevi okutmakla tanınırdır.97 

 Mesnevi okuma ve okutma geleneği Nakşbendî-Müceddidiler arasında devam 

ettirilmiştir. Eserlerde ve sohbetlerde Mesnevi’ye sıkça atıf yapılmış ve hatta Kösec 

Ahmed-i Trabzonî Mevlevi adabına dair bir risale kaleme almıştır.98 XIX. yüzyılda da 

bu anlamda karşımıza Hoca Hüsâmeddin Efendi ve müellifimiz Mustafa Vahyî Efendi 

çıkmaktadır. Her ikisi de Mesnevî okutmuşlardır. Vahyî Efendi’nin eserlerine 

baktığımızda Mevlevîlik unsurlarını görmekteyiz. Onlar da bu yolda kendilerinden 

önceki metodu takip etmeye çalışmışlardır. 

Mustafa Vahyî Efendi’nin silsilesi ise şu şekildedir: 

“Mustafa Vahyî Efendi (ö.1295/1878) 

Hoca Hasan Hüsâmeddin Efendi (ö.1280/1863) 

Kerküklü Mehmed Emin (ö.1228/1813) 

 
94  Tosun, a.g.e., s. 643; Muslu, a.g.e., s. 269-271. Ayrıntılı bilgi içn bkz. Şimşek, H. İbrahim, 

Mesnevîhân Bir Müceddidiyye Şeyhi: Neccâr-Zâde Mustfa Rıza’nın Hayatı ve Tasavvufî Görüşleri”, 

Tasavvuf, sayı: 14, 2005, s. 162. 
95 Şimşek, a.g.e., s. 165-166; Tosun, a.g.e., s. 644. 
96 Yücer, a.g.e., s. 294-295. 
97 Manneh, Butrus Ebu, “19. Yüzyıl Başlarında Osmanlı’da Nakşi-Müceddidilik”, çev.: Hür Mahmut 

Yücer, Tasavvuf, sayı: 12, 2004, s. 278; 
98 Şimşek, a.g.mk., s. 160.  



 

 

 

19 

 

Yazıcızade Mehmed Âgâh (ö.1184/1770) 

Beşiktaşlı Mustafa Rızâeddin (ö.1159/1746) 

Arapzâde Muhammed İlmi (ö.1130/1718) 

Ebu Abdullah Semarkandî (ö.1116/1704) 

Yekdest Ahmed Cüryânî (ö.1119/1707) 

Muhammed Masum (ö.1098/1687) 

Ahmed Farukî Sirhindî”99 (ö.1034/1625) 

 

F. Eserleri 

 

1. Tuhfetüs’s-Sâlihîn ve Sübhhatü’z-Zâkirîn   

Mustafa Vahyî’nin en kapsamlı eseridir. 16+224 sayfa şeklinde hazırlanmış olup 

ilk on altı sayfası giriş niteliğindedir. Bu giriş niteliğinde olan yerde devrin önemli 

simalarına ait takrizler bulunmaktadır. Bunlar arasında: Maârif-i Umûmiyye Nâzırı 

Kemal Efendi, Meclis-i Meşâyih Reisi Feyzullah Efendi, Yenikapı Mevlevîhânesi 

şeyhi Osman Salâhaddin Efendi, Maârif-i Umûmiyye Mektûpçusu Raşit Efendi ve 

Mehmed Galib Efendi yer almaktadır. Takrizlerden sonra ise içindekiler kısmı 

mevcuttur. 

Eserin dili genel itibari ile Osmanlıca olup, Arapça ve Farsça olan yerler de 

mevcuttur. Eserin başında hangi kitaplardan yararlandığını belirten Vahyî, bu eserin 

hangi sebeple yazdığını da belirtir. Müellifin eserleri içinde tasavvufi görüşlerini en 

 
99 Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (19.Yyüzyıl), s. 952. Hür Mahmut Yücer bu listeyi verirken 

Arapzade Muhammed İlmî’ye ve Ebû Abdullah Semerkandî’ye yer vermemiştir. Silsiledeki bu kimseler 

için bkz. Halil İbrahim Şimşek, Osmanlı’da Müceddidîlik XII/XVIII. Yüzyıl, Sûf Yay., İstanbul, 2004, 

156-164.  



 

 

 

20 

 

iyi açıklayan ve haber veren bir önemi haizdir. O dönemde mali sıkıntılara rağmen izin 

alınıp yönetimin eseri bastığı ve bu eseri övdüğü görülmektedir.100 

Eserin başlıca konuları arasında zikir, sema, devran, raks, rüya, fenâ ve bakâ, 

muhabbet, esmâ-i hüsnâ, nefs, kalb, mürit ve mürşit, tevekkül, tevbe ve istiğfar 

bulunmaktadır. Müellifimizin konuları anlatırken ayet ve hadislerden ciddi şekilde 

yararlanmış; ayrıca meşhur tefsir ve hadis şerhlerinden de istifade etmiştir. Tekfir 

edilme meselesine de değinen Vahyî Efendi, Zembilli Ali Efendi’nin sema, devranla 

ilgili risalesine de yer vermiştir. 

 

2. Hezzü’z-Zâkirîn ve Hetrü’t-Tâlibîn 

Müellifimizin bu eseri kırk hadis ve şerhini ihtiva eden bir çalışmadır. Mustafa 

Vahyî Hz. Peygamber (a.s.)’ın kırk hadisin ezberlenmesi ile ilgili hadisini eserinin 

başına alarak bu eseri hazırlamadaki asıl gayesini açıklamaktadır adeta. Vahyî Efendi 

eserine üç ayetle giriş yapmaktadır. Bunlar sırasıyla Saff sûresi 10. ayeti ve 

11.ayetinin101  baş kısmı, Ankebut sûresinin 69. ayeti 102  ve Nisa sûresinin 150.103 

ayetleridir. 

Mustafa Vahyî de bu eserini kırk hadis şerhi biçiminde, dil açısından genel olarak 

Arapça, kısmen Farsça ve Osmanlıca şeklinde kaleme almıştır. Sadece zikir ilgili 

rivayetleri toplaması, çalımamıza konu olan eserinde de zikri ön plana çıkarması 

müellifin zikre ne kadar önem verdiğini göstermektedir.  

Eserinde mevcut olan hadisleri şerh ederken de birçok kaynaktan yararlanmıştır. 

Ayrıca risâledeki rivayetlerin bir tanesinde geçen Arapça bir kelimenin farklı şekilde 

harekelerle okunduğu zaman anlamlarının ne olacağı gibi lügavî ayrıntılara girmesi ise 

 
100 BOA, A}MKT.MHM. 372/55. 
101 “Ey iman edenler! Sizi acı bir azaptan kurtaracak kazançlı bir ticaret göstereyim mi? Allah’a ve 

resûlüne inanmanız.” Ayet buraya kadar alınmış kalan kısmı zikredilmemiştir. Saff, 61/10-11. 
102 “Bizim uğrumuzda mücahede edenlere gelince, üphesiz onları kendi yollarımıza iletiriz. Şüphesiz 

Allah muhsinlerle beraberdir.” Ankebut, 29/69. 
103 Nisa sûresindeki bu ayetin “Allah ile peygamberler arasında ayrım yapmak isterler” kısmı yer 

almamaktadır. Tam anlamı ise şu şekildedir: “Allah ve resuerini inkâr eden ve Allah ile resulleri 

arasında ayrım yapmak isteyen “bir kısmına inanır bir kısmını inkâr ederiz” diyenler ve bu ikisi arasında 

ayrım yapmak isteyenler.” Nisa, 4/150. 



 

 

 

21 

 

dikkat çekicidir. Bu anlamda bu eserinde de ilmi tarafını ciddi bir şekilde ortaya 

koymaktadır. Eserinin sonunda ise çalışmasının 1279 yılında bitirdiğini ifade 

etmektedir. 

 

3. Ed-Dürretü’l-Azîziyye fi’l-Fevâidi’l-Kaviyye  

Mustafa Vahyî’nin bu eseri, eserin başında açıklandığı gibi kendi belirlemiş 

olduğu on sekiz konuyu açıklamaktadır. Hamdele ve salvele ile başlayan eserde 

risaleye hangi isim verildiği açıklanmaktadır. Eser Arapça, Farsça ve Osmanlıca dilleri 

ihtiva etmektedir.  

Şeyh Vahyî Efendi bu eserinde bazı hadislerin açıklama, hocası Hüsâmeddin 

Efendi hakkında bilgi verme, Mâide suresi yüz beş, Ahzab suresi kırk ve yetmiş iki, 

Şuarâ suresi on altıncı ayetlerin tefsiri, Hâcegân Tarikatı hakkında bilgi verme, hulul 

ve vahdet-i vücût, Peygamber (a.s.)’ın annesinin ismi “Amine” hakkında açıklama, 

nebi ve veli, Mevlevî çilesi ve duası hakkında bilgiler vermektedir. 

Eser Maârif-i Umûmiyye Nâzırı Kemal Efendi zamanında 27 zi’l-Hicce 1281 

yılında basılmıştır. Şeyh Efendi’nin bu eseri de idare tarafından övgüyle bahsedilmiş 

ve basılmasına ve neşrine izin vermiştir.104 

 

 

 

 

 

 

 

 
104 BOA, İ.DH538/37421. 



 

 

 

22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

23 

 

II. BÖLÜM 

TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN ve SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A. ESERİN TANITIMI 

 

1. Eser Hakkında Genel Bilgiler 

 Mustafa Vahyî’nin kaleme almış olduğu bu eser için Konya Bölge Yazma 

Eserler Kütüphanesi 14233 numarada kayıtlı olan nüshayı çalışmamız için temel aldık. 

İstanbul Sultaniye matbasında 1284 yılında basılan eser, Vahyî Efendi tarafından 1283 

yılında Muharrem ayının sonlarına doğru tamamlanmıştır. Eserin yazıldığı tarihte 

Maârif-i Umûmiyye Nezâretinden izin alınmış ve devlet tarafındn basılmıştır. Küçük 

boy olarak niteleyebileceğimiz eseri 16+224 sayfa şeklinde tarif edebiliriz. Her sayfa 

17 satrı ihtiva etmektedir.  



 

 

 

24 

 

 Eserin ilk on altı sayfası giriş niteliğindedir. İçindekiler kısmının yanı sıra 

belirli kişilerin yazmış oldukları takrizler de bulunmaktadır. Bunlar arasında, Maârif 

Nâzırı Kemal Efendi, Meclis-i Meşâyih Reisi Feyzullah Efendi, Yenikapı 

Mevlevihânesi şeyhi Osman Salahaddin Efendi, Muhammed Gâlip Efendi, Maârif-i 

Umûmiye Mektupçuluğu görevinde bulunan Raşit Efendi yer almaktadır.   

 

2. Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn’in Yazılış Sebebi 

 Geçmiş dönemlerde mevcut olan cehri zikir, semâ, deverân ve raks hakkındaki 

tartışmalar özellikle XVII. yüzyıl Osmanlı Toplumunda Kadızâdeliler ile Sivâsiler 

arasındaki tartışmaya 105  konu olmuş ve Vahyi Efendi döneminde de varlığını 

sürdürmüştür.  

Mustafa Vahyî eserin yazılış gayesini mevcut bulunan cehrî zikir, semâ, raks, 

devrân, fenâ, bakâ, muhabbet vb. konular hakkında yapılan tartışmalara bir cevap 

olması, tasavvuf yolunda bulunanlara ve semâ, raks, devrân yapanları tekfirle itham 

edenlere ne gerektiğini açıklamak için yazdığını belirtir. Allah’ı zikretmenin sâlih 

ameller içinde üstün olduğunu ve bunun Kur’ân’da ve Hz. Peygamber (a.s.)’ın 

hadislerinde delaleten ve serahaten işaret edildiğini söyler. Dört mezhebin salih 

ameller için birer bâb yazıp alım, satım ve diğer akidler için fetvâlar vermişlerdir. 

Fakat burada Allah zikredilmez, mescitlerde zikir yapılmaz diye fetvalarının 

olmadığını belirterek zikirle alakalı bütün meseleleri bir risalede toplamak isteyip bu 

yolun yolcularına faydalı olmasını arzu ettiğini belirtir. 

 

3. Kaynakları 

 Osmanlı son dönem şeyhlerinden olan Mustafa Vahyî, ilmi liyakati olan ve bu 

liyakatinin ehlince takdir edildiği kimselerdendir. Onun eserini oluştururken 

yararlandığı kaynakların başında hiç şüphesiz Kur’ân ve Sünnet gelmektedir. 

Açıklamaya çalıştığı konuları ele alırken konuyla alakalı ayet ve hadislere yer vermiş 

 
105 Bkz. Çavuşoğlu, Semiramis, “Kadızadeliler”, DİA, İstanbul, 2001, c. 24, s. 100-102. Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Akpınar, Muhammet Raşit, “Kâdızâdeliler ve Sivâsiler arasındaki Fıkhi Tartışmalar”, 

(MÜSBE, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi),İstanbul, 2009. 



 

 

 

25 

 

ve çeşitli tefsir ve hadis şerhlerinden faydalanmıştır. Eserin tümünü göz önüne 

aldığımızda çok az olsa da Hz. Peygamber (s.a.v.)’e isnat edilen ve hadis olduğu ifade 

edilen sözlere de yer verilmiştir. Onun bu eserini ortaya koyarken hangi kaynaklardan 

yararlandığını ortaya koymak nerden beslendiğini göstermek açısından önem arz 

etmektedir. İlmi disiplinler içinde istifade ettiği eserler aynı zamanda o devirde bir 

sûfinin atıfta bulunduğu kaynakların medrese ehlinin yararlandığı kaynaklar ile aynı 

olduğunu gösterecektir ki son derece önemli olduğunu düşündüğümüz bir konudur.  

Müellifimizin yararlandığı eserleri tek tek yazmak yerine bir ilim dalında 

yaralanmış olduğu eserleri ayrı ayrı vermeyi uygun gördük. Ayrıca müellifimizin 

eserinde adını yazdığı şekliyle değil de tam künyeleriyle vermeyi faydalı olacağını 

düşünmemiz hasebiyle bu yolu tercih ettik.  

Tefsir alanında yararlandığı kaynakları şu şekilde sıralayabiliriz: Envâru’t-

Tenz’îl ve Esrâru’t-Te’vîl 106 , Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl 107 , Lübâbü’t-

Te’vîl fî Me’âni’t-Tenzîl108, Uyun, Meâlimü’t-Tenzîl109, Ebu’s-Suûd Tefsiri, Telhîsu 

Tebsırati’l-Mütezekkir ve Tezkireti’l-Mütebaşşir(Tefsîru’l-Kevâşi) 110 , Te’vîlâtu’l-

 
106 “Nasîruddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer b. Muhamed el-Beyzâvî’ye ait olan bu eser, yazarn en 

meşhur eseridir. Üzerinde 255 civarında şerh ve haşiye yapılacak kadar takdir görmüştür.” (Bkz. Yusuf 

Şevki Yavuz, “Beyzâvî”, DİA, İstanbul, 1992, c. 6, s. 100-103.) 
107 “Ebu’l-Berekât en-Nesefî’nin genellikle Medârik veya Tefsîru’n-Nesefî diye anılan tefsiridir. Özlü 

bir tefsir olmasının yanı sıra bilhassaitikadda Mâturîdî fıkıhta Hanefi mezhebine ait görüşleri 

anlaşılabilir üslupla ortaya koyması bakımından daha çok Hanefiler rasında şöhret kazanmıştır.” (Bkz. 

Mustafa Öztürk, “Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl”, DİA, İstanbul, 2003, c. 28, s. 292-293. ) 
108 “Ebu’l-Hasen Alâüddîn Ali b. Muhammed b. İbrahim el-Hâzin el-Bağdâdî’ye ait olup en tanınmış 

eseridir. Daha çok Tefsîrü’l-Hâzin diye anılır. İbnHacer el-Askalânî ve Dâvûdî’nin et-Te’vîl li-

Meâlimi’t-Tenzîl adlı eserinden özetlediğini, ayrıca el-Keşşaf, Mefâtîhu’l-Gayb ve Envâru’t-Tenzîl gibi 

muteber tefsir kitaplarından topladığı bilgileri de ilave ederek eserini dile getirdiğini belirtmiştir.” (Bkz. 

Ali Eroğlu, “Hâzin, Ali b. Muhammed”, DİA, İstanbul, 1998, c. 17, s. 125-126.) 
109  “Ferra el-Begavî’ye ait olup açık, kolay ve tekalüften uzak bir üslupla yazılmıştır. Yazıldığı 

dönemden sonra rağet görmüş bir eserdir.” (Bkz. Saffet Bakırcı, “Meâlimü’t-Tenzîl”, DİA, İstanbul, 

2003, c. 28, s. 203-204. ) 
110 “Ebu’l-Abbas Muvaffakuddîn Ahmed b. Yusuf b. el-Hasen el-Kevâşi el-Mevsîli’ye aitti. 

Beytülmakdis’te ders kitabı olarak okutulduğu bilinmektedir.” (Bkz. Mehmet Mahfuz Ata, “Kevâşî”, 

DİA, İstanbul, 2002, c. 25, s. 341-342.) 



 

 

 

26 

 

Kur’ân111, Şa’rânî’nin İşârâtı112, Rûhu’l-Beyân Fî Tefsîri’l-Kur’ân113, Arâisü’l-Beyân 

Fî Hakâikı’l-Kur’ân.114 

Hadis alanında müellifimizin yararlandığı kaynaklarsa şu şekildedir: el-

Câmiu’s-Sahîh 115 , el-Câmiu’s-Sahîh 116 , el-Câmiu’s-Sağîr 117 , el-Câmiu’l-Kebîr 118 , 

Mişkâtü’l-Mesâbih.119 

Tasavvuf alanında istifade edilen kaynaklar ise şu şekildedir: et-Taarruf li-

mezhebi ehli’t-tasavvuf120, er-Risâle121, Avârifü’l-Maârif122, Mesnevî.123 

4. Metodu ve Muhtevası  

 Tuhfetü’s-Sâlihîn yukarda belirttiğimiz gibi 16+224 sayfadan oluşmaktadır. 

Müellifimiz eserine besmele, hamdele ve salvele ile başlar. Sayfa kenarlarında başlık 

diyebileceğimiz notlar bulunmaktadır ki içindekiler kısmı ile aynı cümlelerdir. Bu 

sebeple sayfa kenarlarında yer alan bu ifadeler başlık olarak değerlendirilebir. Ama 

görünüm itibariyle ifade edersek, esere başlanılmış ve eser hiçbir fasıla vermeden 

 
111 “Ebu Mansûr el-Mâturîdî’ye ait tefsir kitabıdır. Değişik şekillerde ismi geçmektedir.” (Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Bekir Topaloğlu, “Te’vîlâtu’l-Kur’ân”, DİA, İstanbul, 2012, c. 41, s. 32-33.) 
112 Şa’rânî’ye ait böyle bir kitaba rastlayamadık.  
113 “Celveti şeyhi İsmail Hakkı Bursevi’ye ait bir eser olup yazılışı 1705 yılında tamamlanmıştır. Birçok 

tefsirden yararlanarak hazırlanmıştır. Mevızayı amaç edinen yazar tefsir vecihlerine fazla yer vermemiş, 

ayetlerin kolay anlaşılmasını sağlayacak kadar yetineye çalışmış.” (Bkz. Ali Namlı, “Rûhu’l-Beyân”, 

DİA, İstanbul, 2008, c. 35, s. 211-213.) 
114 “Ebû Muhammed Sadruddîn Rûzbihân b. Ebî Nasr el-Baklî’ye ait olup işari bir tefsirdir.” (Bkz. 

Nazif Hoca, “Baklî”, DİA, İstanbul, 1991, c. 4, s. 545-547.)  
115 “Buhâri’nin Kur’ân-ı Kerîm’den sonra en güvenilir kitap olarak kabul edilen sahih hadisleri toplayan 

eseridir.” (Bkz. M. Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, DİA, İstanbul, 1993, c. 7, s. 114-123.) 
116 “Müslim’in sahih hadislerinden meydana gelen eseridir.” (Bkz. M. Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-

Sahîh”, DİA, İstanbul, 1993, c. 7, s. 124-129. ) 
117 “Süyûtî’nin 10010 hadisi ihtiva eden eseridir.” (Bkz. Halit Özkan, “Süyûtî”, DİA, İstanbul, 2010, c. 

38, s. 188-198.) 
118 Bu eser de Suyûtî’ye aittir. . (Bkz. Halit Özkan, “Süyûtî”, DİA, İstanbul, 2010, c. 38, s. 188-198.) 
119 “Ferrâ el-Begavî’nin derlemiş olduğu Mesâbihu’s-Sünne isimli eserine Hatîb et-Tebrîzî’nin yapmış 

olduğu ve meşhur olan eserdir.” (Bkz. İbrahim Hatipoğlu, “Mesâbihu’s-Sünne”, DİA, İstanbul, 2004, c. 

29, s. 258-260.) 
120 “Kelâbâzî’ye ait olan eser, tasavvuf konusunda erken dönemde yazılmış ve tasavvufun temel kaynak 

kitaplarından biridir.” (Bkz. Süleyman Uludağ, “Kelâbâzî, Muhammed b. İbrahim”, DİA, İstanbul, 

2002, c. 25, s. 192-193.) 
121 “Kuşeyrî’nin tasavvufa dair klasik eseridir. Tasavvufun temel kitaplarındandır.” (Bkz. Süleyman 

Uludağ, “er-Risâle”, DİA, İstanbul, 2008, c. 35, s. 122-123.) 
122 “Şehâbeddîn es-Sühreverdî’nin tasavvufa dair yazmış olduğu eseridir.” (Bkz. Süleyman Uludağ, 

“Avârifü’l-Maârif”, DİA, 1991, c. 4, s. 109-110.) 
123 “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’ye ait olup altı cilt (defter) ve yaklaşık 25700 beyitten meydana gelen, 

onun tasavvuf anlayışını içeren İslam kültürünün en önemli eserlerinden biridir.” (Bkz. Semih Ceyhan, 

“Mesnevî”, DİA, İstanbul, 2004, c. 29, s. 325-334.) 



 

 

 

27 

 

bitirilmiş gibidir. Konular başlıklarla ayrılmamış; devam eden yazı içerisinde ardı 

ardına sıralanmıştır. Bu anlamda konular arasında belli bir bütünlük görülmemektedir. 

 Belli yerlerde dili ağırlaşan eserde Vahyî, ayet ve hadislerin, alıntı yaptığı tefsir 

ve hadis şerhlerinin metinlerini Arapça olarak vermiş; faydası olması açısından bu 

metinlerin bazısının tercümelerini vermekte bazı metinlerin ise tercümelerini 

vermemektedir. Bunu böyle yaparken de fayda umduğunu belirtmektedir. “Ey 

Birader!” gibi ifadeyle okuyucunun dikatini çekmeye çalışmıştır. Ayrıca dervişlere dil 

uzatan veya dervişleri tekfir edenlerin yanlışlıklarını ortaya koymak için soru-cevap 

metodunu da kullanmıştır. Özellikle cehri zikri savunma tavrını ortaya koyan 

müellifimiz, zikirle ilgili fetvaları toplmaya çalışmıştır. Öyle ki eserin son kısmına 

Zenbilli Ali Efendi’nin risalesine de yer vermiştir. 

 Şeyh Efendi bu eseri Hicrî 1283 yılı Muharrem ayının sonlarına doğru Eyüp’te 

bitirdiğini belirtmiş; Osmanlı Devleti’ne, İslam ordusunun askerlerine, devrin padişahı 

Sultan Abdülaziz Hân ve ailesine dua ederek eserine son vermiştir. 

 Tümünü incelediğimizde eserin en temel konusunun zikir olduğu 

anlaşılmaktadır. Dervişlere dil uzatma ve onların semâ, deverân ve raks yapmaları 

sebebiyle tekfir edilmesi konusuna da değinilmiş; dervişlerin müslüman oldukları ve 

yaptıklarının caiz olduğu, tekfir edenlerin bu hareketleri sebebiyle kâfir oldukları 

vurgulanan konular arasında yer almaktadır. Ayrıca tasavvuf-tarikat, mürit- mürşit, 

fenâ ve bakâ, kalp, rüya, tevbe ve istiğfar, tevekkül, nefs ve mertebeleri, semâ; devrân 

ve raks, muhabbet, esmâ-i hüsnâ konuları da mevcuttur. 

 

5. Nüshası 

Yaptığımız araştırmalar sonucunda bu eserin yazma nüshasına ulaşamadık. 

Bunun sebebinin ise risalenin taş baskı olarak basılması için matbaaya verildiği için 

kaybolma ihtimalinin yüksek olduğu söylenmesidir. Biz de 1284 yılında Sultaniye 

matbasında devlet tarafından basılan Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn’in 

Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesinde yer alaan 14233 nolu baskısını 

kullandık. 



 

 

 

28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

B. TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN ve SÜBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN’İN 

GÜNÜMÜZ HARFLERİNE ÇEVİRİSİ 

 [1] İşbu kitâb-ı fevâid-nasbân Maârif-i Umûmiyye Nâzırı atûfetlû Kemâl Efendi 

hazretlerinin takrîz-i bî-nazîreleridir. 

Şeyh-i pür-feyz Mustafa Vahyî   Mürşid-i pâk u ârif-i yektâ 

Eyleyip bu risâleyi te’lîf   Verdi zâkirlere sürûr u safâ  

Haşre dek hânegâh-ı âlemde   Zikrini hayr ede Cenâb-ı Hüdâ 

مالالآ  من  باله  في  ما نال  كمال  حمدأ  السيد  الفقير  نظمه  [Bunu Ahmed Kemal düzenledi. Arzu ettiği 

her emeline Allâh onu eriştirsin.] 



 

 

 

29 

 

Meclis-i Meşâyih reîsi fazîletlü Feyzullâh Efendi hazretlerinin takrîzleridir. سمهإب 

النهاية  و   بالبداية  ليهإ  نتوسل  سبحانه  [Her türlü noksanlıktan uzak olan Allâh’ın adı ile 

başlangıçta ve sonda ona tevessül ederiz.] 

الله و هو الذي حمد   إله إلا  سرار لاأالعاشقين بالله وشرح صدور    إله إلا  نوار لاأالحمد لله نور قلوب العارفين ب

بتثبيت  دسه و نصر من نصره  علا ذاته و صفاته و ذاكر من ذكره بلسان قأاته بذاته و وصف نفسه بما يليق بذ

صحابه  أله و  آ  ى سبب الوجود و خلاصة الموجود و علهو  يسيدنا محمد اللذ  ىوة و السلام عل نسه و الصلأقدمه ب

المستطاب يحل به المشكلات للراغبين و يكشف المعضلات   [3]ما بعد هذا الكتاب  أ  ىو مصابيح الدج  ىنجوم الهد

المعاندين المنكرين   ىل له سند للذاكرين و سيف قاطع عل ن يقاأبالقبول و جدير    ىن يطالع و يلقأللطالبين و حقيق ب

 ىصرين و زبدة الواعظين الشيخ مصطفريب للبيب عمدة المشايخ المعاجامعه الأ  ىدر قائله و شكرا لله سع  لله

الله خادم الفقراء   ىلإحوجهم  أو    ىفقر الورأسوده    ىالحسنو كتب لد الزيادة و    ى سنجزاه الله بالخيرات الأ  ىوحي

حسن  أهما و  عن  ىغفر الله لهما و عف  ىالمراد  ىسعد النقشبندأحافظ فيض الله ابن  و خادم مشايخ القراء الحاج  

١٢٨٣سنة  ىاليهما تم ربيع الثان    

 [Lâ ilâhe illallâh’ın nurlarıyla ariflerin kalplerinin nurlandırana ve La ilâhe illallâh’ın 

sırlarıyla âşıkların göğüslerini açana hamd olsun. O Allâh ki zâtına zâtıyla hamdetti ve 

en yüce sıfatlarla layık olduğu şekliyle vasıfladı. Kendisini zikredene mukaddes bir 

lisanı hatırlattı. Kendisine yardım edene ünsiyetinde ayaklarını sabit kılarak yardım 

eder. Salât ve selâm varlığın sebebi mevcudatın özü olan efendimiz Hz. Muhammed’e 

ve hidâyet yıldızları ve karanlığın aydınlığı olan âline ve ashabına olsun. Bu temiz 

kitap öğrenmek isteyen kişilerin sorunlarını çözer. Tâlipler için problemleri çözer. 

Kabul edilerek dikkatle mütalaa edilmeye değer ve zakirlere dayanaktır denilmeye 

layıktır. Münkir ve inatçı kişilere keskin bir kılıçtır. Allah Teâlâ bunu yazan ve telif 

edenin sa’yini meşkûr eylesin ki o, bu asrın şeylerinin umdesi, vâizlerin seçkini olan 

Şeyh Mustafa Vahyî’dir. Allah onu en yüce hayırlarla mükâfatlandırsın, hayrını ziyade 

eylesin. Âdemoğlunun en hakiri, Allâh’a en çok ihtiyaç duyan, dervîşlerin ve seçkin 

meşâyihinin hizmetçisi el–Hâc Hafız Feyzullâh İbni Esad en-Nakşibendî bunu kaleme 

almıştır. Allâh ikisini de bağışlasın ve afiyet versin. İkisinin de hallerini güzel eylesin. 

Rebîu’s Sâni 1283 yılında tamamlandı.] 

Yenikapı Mevlevîhânesi şeyhi reşâdetlû Osman Salâhaddîn Efendi hazretlerinin 

takrîzleridir. 

سبحانه  الله بسم  



 

 

 

30 

 

 ى مثالها بل هأازة بوجوه عديدة عن  رسالة بديعة ممت  له و بعد فهذهآنبيه و    ىه و الصلوة و السلام علالحمد لولي

ن شانها إف  [4]توصيف شانها    يلى بسط المقالة فإلا يمس الحاجة  لم يؤلف مثلها و اسمها يعلم عن مباحثها و    يالت

الراسب   لفها الفاضل الكامل ذو الفقه الثاقب و الذكاءأ لناظر فيها دكياء لا سيما لدى سديد اظاهرة عند العرفاء والأ

زيد أحسن الله تعالى ذكره و    ىارف كتاب المثنوى الشيخ مصطفى وحفهمه عارف مع  يالراسخ في علمه السانخ ف

ية و كرم و عارف المعارف الدنسستادنا الأ أمم و محاسن السيم و عمدة تلامذة  ذوى الهعلمه و هو زبدة شركائنا  

لى جعلى و النظر الألى المقام الأإهامات الحلية الواصل لإسرار القدسية و صاحب اللايحات الخفية و الواقف الأ

مام الهدى و اليقين إوارث علم المحمدى قدوة العارفين  زهى كاشف ديايق المثنوى و المكانت الزلفى و المشهد الأ

الصديق المولوى قدس الله تعالى سره   ىلنقشبندأ الدين حسن  واجه حسام  لى الفضائل و الشيخ الكامل مولينا خإ

  هلآه صلوات الله البر المتين و على خرين عليولين و الآمين بجاه سيد الأآمين آيدنا بنوره أالى و قدسنا سره و الع

نا الفقير الحقير صلاح الدين  ألهم و الحمد لله رب العالمين و  آنبياء والمرسلين والطيبين الطاهرين و على سائر الأ

فى ربيع الاول سنة    ١٧الباقي المولوى غفر الله له و لوالديه و لجميع المؤمنين تحريرا    [5]  عثمان بن الناصر

١٢٨٣ [Hamd onun dostu Allâh’a, salât ve selâm da nebisine ve âline olsun. Bu 

benzerlerinden birçok yönden ayrılan mükemmel bir risaledir. Onun gibisi henüz telif 

edilmedi. Konuları isminden anlaşılır. Onun şanını vasıflandırmada sözü uzatmaya 

gerek yoktur. Zeki ve seçkin arifler nezdinde onun şanı açıktır. Özellikle dikkatli bakan 

kişi için böyledir. Bu risâle ki onu üstün, kâmil, ince anlayış, bilmede ve anlamada söz 

sahibi olan kimse telif etti. Mesnevi’nin arifi Şeyh Mustafa’dır. Allâh onun heybetini 

güzelleştirsin ve ilmini artırsın. O, himmet sahibi arkadaşlarımızın seçkini, siması 

güzel, büyük hocamızın değerli öğrencisi ledünnî ilimlerin arifi, kutsi sırlara vakıf 

olan, gizli lâyiha ve değerli ilham sahibi, yüce makama ulaşan ve yüce bakış sahibi, 

yakîn makamlar sahibi Mesnevi’nin inceliklerine kâşifi olan, Muhammedî ilmin vârisi, 

ariflerin lideri, imâmü’l-hüdâ ve fazilet sahibi Şeyh Kâmil Mevlânâ Hoca Hüsâmeddin 

Hasan en-Nakşîbendî ve es-Sıddîku’l Mevlevî (k.s.)’ın Allâh sırrını takdis eylesin. 

Onun sırrı ile de bizi takdis eylesin ve onun nuruyla bizi güçlendirsin. Seyyidü’l-

evvelîne ve’l-ahirîn amin. Peygambere, temiz âline ve bütün diğer peygamberlere salât 

ve selâm olsun. Alemlerin Rabbine hamd olsun. Ben fakir Salâhaddin Osman b. Nasır 

el-Mevlevîyim. Allâh onu, ailesini ve bütün müminleri bağışlasın. Rebiul Evvel 1283 

yılında tahrir edildi.] 

Üstâd-ı ekrem fazîletlü eş-şeyh Muhammed Gālib Efendi hazretlerinin takrîzleridir.  

ستعينأ الامور كل يف المعين باسمه  [Her işte O’nun Muîn ismiyle yardım dilerim] 



 

 

 

31 

 

السلام    رتياب و الصلوة وقذ من ظلمات الجهل و الخطاء و الإلى طريق الصواب المنإوليائه  أالحمد لله الهادى  

داب الذكر و السلوك آابه الذين بينوا  صحأله و  آ وتى الحكمة و فصل الخطاب و على  أعلى سيدنا محمد افضل من  

واف و نصاب كامل من خزانة كل منتجب كاف بحر  أولى الباب و بعد فهذه كتاب شامل لخلاصة كل مبسوط و  لإ

ين كهف  محيط بمستصفى كل مديد و بسيط و كنز مغن عما سواه من كل وجيز و وسيط عون الذاكرين السالك

ذ الكامل العالم  استمصار صنفه الأالأ  يصار كالامثال ف  الاقطار و  يمطار فن طار كالاأللطالبين العاشقين جدير ب

سرار التوفيق المحى أ  ئققوم طريق و مربي المريدين بدقاألى  إكمل النبلا مرشد السالكين  أو حد الفضلا  أالعامل  

ى لا زالت سراركتاب المثنوى الشيخ مصطفى وحأر ما ,,,,, من دروس الرسوم واقف  ثاآبتدرسيه للعلوم    [6]

قدام  أحقر الورى تراب  أالشرف بحسن المقاصد تتصعد رقمه    لى ذرىإيام تتجدد و معاليه  على مدى الأ  فضائله

١٢٨٣ربيع الثانى سنة    ٨مين شيخ زاوية فيض الدين  أبن محمد  إالفقراء محمد غالب    [Dostlarını şüphe, 

hata ve cehâlet karanlıklarından kurtarıp doğru yola hidâyet eyleyen Allâh’a 

hamdolsun. Salât ve selâm da kendisine hikmet verilen ve özlü söz söyleme özelliği 

verilen Efendimiz Muhammed (s.a.v.)’e ve O’nun âline ve zikrin adabını ve sülûku 

açıklayan ashabına olsun. Bu, yeterli olan her hazineden tam bir nisabdır. Her açılıp 

yayılmış olan seçkin kitaplardan bir okyanustur. Aşık taliblerin ve zakirlerin yardımına 

koşan, onun benzeri her türlü kitaba ihtiyaç bırakmayan hazinedir. Yağmur damlaları 

gibi kendisine ihtiyaç duyulandır, şehirlerdeki yol gösterici gibidir. Bu eseri üstad, 

kâmil, ilmiyle âmil, faziletlilerin önderi, seçkinlerin lideri, sâlikleri en kuvvetli yola 

ileten mürşit, başarının sırlarının inceliklerini arzulayan müritlerin terbiyecisi olan, 

ilimlerin tedrisini ihya eden, değerli ilimlerin kaybolanlarını ortaya çıkaran kişi tasnif 

etti. Şeyh Mustafa Mesnevi kitabının sırlarına vakıftır. Günler yenilenmesiyle beraber 

faziletleri her daim devam etti. Ve yüceliği maksatların en güzeli sebebiyle şeref 

zirvesine ulaşması devamlı oldu. Fakirlerin ayaklarının tozu olan halkın en acizi 

Muhammet Gâlib b. Muhammed Emin Feyzuddîn zaviyesinde bunu yazdı. 8 Rebîu’s-

Sânî 1283.]  

Maârif-i Umûmiyye mektûbculuğu me’mûriyyet-i seniyyesiyle mübâhî 

saâdetlû Râşid Efendi hazretlerinin takrîzleridir.  

İşbu kitâb-ı velâyet-nisâb ekmel-i a’sâr ve eşref-i edvâr olan asr-ı mehâsini hasr 

cenâb-ı mülûkânede rahîk-ı tahkîk ile neş’e-mend olan zümre-i kâmile-i sâlikânı irşâd 

ve süllâf-ı sâf-ı hakîkat ile sermest ve ser-bülend bulunan fırka-i nâciye-i dervîşânı 

teslîk ve is’âd için reşâdetlü Mustafâ Vahyî Efendi hazretlerinin kalem-i i’câz-

rakamlarından hemîşe cereyân eden bihâr-ı maârif-i cûy-bâr kemâlâttan bir reşha-i 



 

 

 

32 

 

deryâ nevâl ve sahîhan teşnegân-ı ashâb-ı vecd ve hâl ve atşân erbâbî zikr-i Cenâb lâ-

yezâl haklarında bir mâ-i zülâl-füyûzâb [7] iştimâl olduğu azâde-i kayd u iştikâl olup 

Cenâb-ı Hakk ve feyyâz-ı mutlak esrâr-ı gāmiza-i tarîkat ve ahyâr-ı kirâm-ı zevi’l-

kerâmet hürmetine müellif-i müşârun ileyhin aded-i ömür ve irfânını müzdâd ve pek 

çok seneler hângâh-ı âlem ve tekye-gâh seyr u sülûk-ı Benî Âdem’de bunun emsâli 

nice nice müessir-i makbûle ve müellefât-ı memdûha neşrine muvaffakıyetle 

kendilerini mesrûr ve dilşâd buyurmak da’vât-ı mahsûsa ve ezkâr-ı sâdıkası takdîm-i 

bârkâh-ı Cenâb-ı velîyyü’t-tevfîk ve’l-irşâd kılındı. اشد مكتوبئ نظارت معارف نال ما  رحرره  

الامال  في العوارف  ناله من  من   [Bunu Maârif mektûpçusu Râşid hazırladı. Arzu ettiği her 

emeline ve bilginliğe eriştirsin.] 

Fihrist-i Risâle-i Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn 

1 Dîbâcetü’r-risâle.   

4 A’mâl-i sâlihât içinde tevhîd cümleden a’lâ ve a’zam olduğu. 

5 Fetvâ takvânın zâhiri ve takvâ fetvânın bâtını ve mezâhib-i erbaa ashâbı zikir 

hey’etini beyân eylemedikleri. 

5 Hakk Teâlâ hazretlerinin dünyâda rahmet-i cânibi ve sathî cânibi. 

6 İş bu risâlenin me’hûzu olan kütüb. 

7 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ inne ibrahîme le-halîmün evvâhün. 

 [8] 

9 Hadîs-i üzkürullâhe. 

10 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ kul küllü ya’melu alâ şâkiletihi. 

11 Zikrullâha ve tevhîde dahl ve taarruz edenlere münâfık ıtlâkı. 

12 Enâniyete düşüp ene ferîd da’vâsında olanları beyân eder. 

13 Ehl-i zikre dahl ile inkâr derdine mübtelâ olanların ilâcı. 

13 Sûfiyyûn hazerâtının akâid-i islâmiyyeleri. 

14 Mezheb ve millet bilmeyenlerin ve lâf u küzâf ile kezb söyleyenlerin ahvâli. 

15 Fî beyâni hadîsin li-külli şey’in sakkâlün ve sakkâlü’l-kulûbi zikrullâh. 

16 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ ve men azlemü mimmen mene’a mesâcidallâhi. 

17 İmâm Fahreddin Râzî’nin ve’z-kürullâhe zikran kesîran âyetinin tahkîkî. 

18 Meşâyih-i mukaddimîn hakkında ve zikirlerinin hâlî beyânında verilen 



 

 

 

33 

 

fetvâlar. 

19 El-fetve’l-ûlâ el-mevle’l-mezkûri rahimehullâh. 

20 El-fetve’s-sânî li’l-mevle’l-mezkûri rahimehullâh. 

21 El-fetve’s-sâlisü li’l-mevle’l-mezkûri rahimehullâh. 

21 Dördüncü fetvâ İbn-i Kemâl hazretlerinin olduğu. 

[9] 

23 Beşinci fetvâ Efdalzâde’nin olduğu. 

24 Mescidde cehran zikir olmaz deyû ibn-i Mes’ûd hazretlerine isnâden olunan 

suâl cevâb. 

24 Cümle tarîklerin asıldan müteferri’ olduğu. 

26 Beyânü kavlihî Teâlâ ve tera’l-melâikete hâffîne min havli’l-arşi ve bahs-i 

devrân-i sûfiyye. 

27 Fî beyâni efdali’z-zikri ve beyân-i merâtib-i nefs.  

30 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ ve’t-tekullâhe hakka tükātihi. 

30 Kavlühû aleyhi’s-selâm elâ ünebbiüküm el-hadîs. 

31 Fî beyâni kavlihî aleyhi’s-selâm lâ tekûmu’s-sâ’atü hattâ lâ yukālü ale’l-arzı 

Allâh Allâh. 

32 Fî beyâni kavlihî aleyhi’s-selâm el-câhiru bi’l-kur’âni ke’l-câhiri bi’s-sıdkı 

ve’l-hadîs.  

33 Savt-ı hasen hakkında hadîs-i şerîf. 

33 Tefsîru kavlihî Teâlâ yezîdü fi’l-halkı mâ yeşâu. 

34 Ve kulûbun esvât-ı tayyibe ile istilzâzı.  

35 Fî beyâni kulûb-ı müştekân. 

35 İmâm Kuşeyrî’nin muhabbet ma’nâsını tahkîk buyurdukları ve sûfiyyenin 

muhabbet hakkında olan akvâlî. 

36 Sûfiyyenin muhabbet hakkında ba’zı akvâli.  

[10] 

38 Matlab-ı mühim fî bahsi gıdâ-yı rûh. 

38 Ehl-i zikre adâvet edenlerin ahvâlî ve encâm-ı kârî. 

40 Zikrullâhın bir vakit ile muvakkat olmadığı. 



 

 

 

34 

 

41 Sûre-i Âl-i İmrân’da olan âyet-i kerîmenin ma’nâsı. 

43 Ed-dünyâ mezra’atü’l-âhirati hadîsinin tahkîki ve ni’met-i bâkiye cennet 

olduğu beyânı. 

44 Zikrullâh hey’etinde eimme-i dîn bir şey beyân buyurmadıkları beyân olunur. 

45 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ üd’ûnî estecib leküm. 

47 Cehran zikrullâh ve tilâvet-i kur’ân şer’an câiz olduğu beyân olunur. 

49 Resûl-ü ekrem hayber gazâsına teveccühlerinde ashâb-ı kirâmın tekbirleri. 

50 Şeyâtîni tard için zikrullâhın cehrî. 

51 Sûfiyyûna dahl ve taarrauz edenlerin encâm-ı kârî. 

53 Fî beyâni adâvet-i şeytâniyye ve ezân-ı şerîf okunur iken şeytanların firârı. 

55 Fî beyâni kavlihî Teâlâ illâ ibâdeke minhümü’l-muhlisîn. 

57 Ehl-i tevhîdin gayrına mukâranetin mazarratı beyân olunur. 

58 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ ve’z-zâkirînallâhe kesîran ve’z-zâkirât.  

[11] 

59 İlmi ile âmil olmayan ulemânın ahvâli beyânı. 

60 İlmi ile âmil olan ulemâyı beyân eder. 

61 Fî beyâni el-müflisü fi’l-âhirati. 

62 Kendi aybına nazar etmek evlâ olduğu. 

64 Kavlühû Teâlâ elâ bi-zikrillâhi tatmeinne’l-kulûb. 

65 Cenâzeyi zikrullâh ile götürmek câiz olduğu. 

65 Fî tefsirihi kavlihî Teâlâ ve lâ-techer bi-salâtike ve lâ-tühâfit bihâ. 

67 Kelâm-ı Hz. Ebubekir es-Sıddîk (r.a.) Teâlâ.  

69 Mü’minîne itâle-i lisân zenb-i azîm olduğu beyân olunur. 

69 Mürşid-i kâmil mürîde istiğfâr izninde ta’lîm olunan şartları beyân eder. 

71 Savt-ı istiğfâr ve zikir ve tekbîr arş-ı rahmâna vusûlunü beyân eder. 

73 Fî beyâni kavlihî Teâlâ fe-izâ kazaytüm menâsikekeküm fezkürullâhe ke-

zikriküm. 

74 Matlab-ı mühim fî beyâni zamâni’l-câhiliyye. 

75 İmâm Fahreddin Râzî’nin cehran zikrullâh hakkında tahkîki beyânı. 

77 Fî beyâni kavlihî Teâlâ fa’lem ennehü lâ ilâhe illallâh fî sûreti Muhammed 

(s.a.v.).  



 

 

 

35 

 

[12] 

79 Fî tahkîki ma’nâ-yı kelime-i tevhîd alâ tefsîri meşâyih-i kirâm kuddise 

esrâruhum. 

80 Kelime-i tevhîdde olan ma’nâ-yı rakîk. 

82 Fî beyâni nefy-i mevhûm der kelime-i tevhîd. 

84 Mürşid-i kâmil vâsıtasıyla kelime-i tevhîdde devâm olundukda semeresî 

beyânı. 

85 Ehl-i tarîka dahl ve zikrullâhtan men’a çalışanların ahvâli. 

86 Fî beyâni âşk-ı zikrullâh ve ahvâli. 

88 Maraz-ı cehl dört kısım olduğunun beyânı. 

90 Fî beyâni kabûl-i nasîhat. 

92 Tevhîd her bir zevkin ve ni’metin mebdei olduğunu beyân eder. 

95 Hikâye-i acîbe fî inkâri ehlullâhi ve ekvâlihî. 

98 Suâl-i münkir ve cevâb-ı mukırr-ı zikr-i cehrî. 

100 Hâric-i salâtta tilâvet-i Kur’ân cehran ve ihfâen câiz olduğu. 

101 Fî beyâni a’dâi zâhirî ve’l-bâtınî. 

103 Zerre kadar îmân ne demek olduğunun ma’nâsı beyân olunur. 

105 Şerh-i esmâ-i hüsnâ. 

[13] 

117 Kelâm-ı Bâyezid ve Şeyh-i Ekber (k.s.) fî beyâni ism-i a’zam. 

118 Fî beyâni kavli aleyhi’s-selâm lâ-yezâlü tâifetün min ümmetî kâimetün bi-

emrillâhi lâ yezurruhum. 

119 Ashâb-ı kiramdan münşa’ib olan turuk beyân olunur. 

120 Sultân-ı enbiyâ efendimiz ism-i a’zama mazhar oldukları.  

120 Hakk’a vâsıl olmak ne ile olduğunu beyân eder. 

121 Sâlik bir tarîka sülûk eyledik de kendine lâzım olanı beyân eder. 

122 Turuk-ı âliye meyânında olan usûl-ü esmâ ve merâtib-i nefs beyân olunur. 

124 Ehl-i îmâna ahsen-i hâl ne olduğu beyân eder. 

126 Fî beyâni zikri’l-cehrî ve’l-ihfâ inde’l-eimmeti’l-Hanefiyye. 

127 Fî beyâni kavlihî Teâlâ ve’z-kür rabbeke fî nefsike. 



 

 

 

36 

 

129 Fî beyâni fezâil-i besmele-i şerîf. 

131 Ellezîne izâ ru’û zekerallâhe hadîs-i şerîfinin beyânı. 

132 Fî beyâni fezâil-i Kur’ân-ı Kerîm. 

134 Tertîb-i Osman bin Affân (r.a.) fî hatmi’l-Kur’ân. 

135 Salât ve selâm zikrullâha da dâhil olduğunu beyân eder. 

[14] 

137 Fî beyâni kavlihî aleyhi’s-selâm evvelü mâ-halekallâhü nûrî. 

139 Fî beyâni nûr-ı nübüvvet ve nûr-ı velâyet. 

139 Fî beyâni kavlihî Teâlâ innallâhe ve melâiketehû yusallûne ale’n-nebiyyi el-

âyet. 

141 Fî beyâni fevâid-i salât ve selâm alâ nebiyyinâ aleyhi’s-selâm. 

144 Cemî’-ı cesed-i insanın salâhı ve fesâdı kalbe tâbi’ olduğu beyân eder. 

146 Fî beyâni tathîr-i kalb. 

148 Cemî’-ı a’zâ-yı cesed-i insânî kalbe peyrev olduğu beyân eder. 

149 Fî beyâni envâ’-ı tathîr-i kalb. 

151  Fî beyâni’t-tevbeti ve’l-istiğfâri ve envâ’-ı zünûb. 

154 Cemî’-ı turuk-ı âliyyelerde fukarâ ve mürîdâna terbiye ve nasîhat ne vechile 

olduğu beyân eder. 

158 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ ve’z-kür isme rabbike ve tebettel ileyhi el-âyet. 

158 Fî beyâni ma’nâ-yı hüve lafz-ı şerîfi. 

160 Fî beyâni ism-i zât ve ism-i sıfât ve ism-i a’zam. 

161 Fî beyâni kavlihî aleyhi’s-selâm tefekkürü sâatin hayrun min ibâdeti seb’îne 

senetin. 

[15] 

162 Mürîde mürşid-i kâmil lâzım olduğunu beyân eder. 

163 Mürşid-i kâmil ve şeyh-i muhakkık alâmetini beyân eder. 

164 Mürîde ve dervîşe şeyhi hakkında lâzım olanı beyân eder. 

166 Fî beyâni merâtib-i tevhîd. 

167 Zikrullâh ve evrâd ve ezkâr erbâbında izin ile olduğu. 

169 Fî beyâni alâmet-i havf. 



 

 

 

37 

 

170 Fî beyâni tevekkül ve kesb. 

171 Âhirette derecâta vusûlü beyân eder. 

172 Salât-ı fecirde ve salât-ı asırdan sonra zikrullâhın beyânı. 

173 Ehl-i tevhîd hakkında itâle-i lisân edenler için vârid olan hadîs. 

173 Fî beyâni mertebe-i fenâ ve’l-bakâ. 

175 Fî beyâni ilm-i tasavvuf ve ilm-i dîn. 

176 Kitâb ve sünnet ile amel-i mûcib fevz ve felâh olduğu ve erbâb-ı kulûbun 

beyânı. 

177 Fî beyâni el-ulemâu veresetü’l-enbiyâi alâ vechi’t-tahkîk. 

179 Ehlullâha ve evliyâullâha ve meşâyih-i kirâma ikrâr lâzım olduğunu beyân 

eder. 

[16] 

182 Risâle-i Müftî Ali Çelebî rahimehullâh. 

187 Hulâsatu’l-kelâm fî ademi’l-hurmeti fî devrâni’s-sûfiyye.  

189 Terceme-i ahvâl-i Müftî Ali Çelebî rahimehullâh. 

189 Fî beyâni bahsi’r-rü’yâ ve isbâtihî inde ehli’s-sünneti. 

190 Rü’yâ-yı sâliha inkâr edenlerin ahvâli beyân olunur. 

193 Matlab-ı mühim fî beyâni’r-rü’yâ.  

194 Hz. Mevlânâ’nın Mesnevi Şerîf’inde ehlullâha dahl edenlerin ahvâli. 

200 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ men câ’e bi’l-haseneti el-âyet. 

201 Ehl-i ilhâdın hâlini mutlakan dervîşâna isnâd etmek hatâ olduğu. 

202 Evliyâ-i kirâmdan Şiblî hazretlerinden nakl olunan hadîs-i şerîf. 

206 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ yâ-eyyühellezîne amenû’zkürullâhe zikran kesîrâ.  

208 Fî beyâni tahkîki salâtullâhi Teâlâ.  

212 Fî tefsîri kavlihî Teâlâ inne’l-ebrâra lefî ne’îmin ale’l-erâiki yenzurûn. 

214 Yâ eyyetühe’n-nefsü’l-mutmainneti âyet-i kerîmesini Hz. Mevlânâ’nın 

tahkîki 

El-hamdü lillâhi alâ tevfîkı’l-itmâmi ve’s-salâtü alâ seyyidi’l-enâm.   

 

                                       RİSÂLE-İ SUBHATÜ’Z-ZÂKİRÎN 



 

 

 

38 

 

[2] 

الرحيم الرحمن الله بسم  [Rahman ve Rahim Allâh’ın adı ile] 

  هل أ  حادآ  على  الباطنة  و  الظاهرة  نعمه  المتواتر  المنعم  الجواد  الممكنات  سلسلة  ينتهى  ليهإ  و  بدأ  فمنه  خرالأ   ولالأ   لله  الحمد

  نأ  شهدأ   و  الخفيات  خفىأ   و  السر   و  الشهادة  و  الغيب  عالم  العزيز  القوى  الرد  الله  إله إلا  لا  نأ  شهدأ   و  السموات  و  الارض

  صحابه أ  و  طهارالأ   لهآ  على  و  عليه  الله   صلى  البريات  من  تباعهإ  حسن  له  صح  من  بالفوز  الموصل  المرسل  عبده  محمدا  سيدنا

  بدوام   الله  خلق   عدد   نفسالأ  و   فاقالأ  على  البركات  فايضى  سلاما  و  صلاة   الحركات  و  السكنات  ي ف  نصاروالأ  المهاجرين

الله  ذكر  [Evvel ve ahir olan Allâh’a hamdolsun. Mümkünler silsilesi O’nda başladı ve 

O’nda son bulacaktır. O yeryüzü ve gökyüzünün her birini bâtınî ve zâhirî nimetlerle 

nimetlendiren cömert olandır. Ben şehadet ederim ki Allâh’tan başka ilâh yoktur ki O, 

aziz, güçlü, şehadet ve gaybı bilen, gizli ve en gizli olanı bilendir. Yine şehadet ederim 

ki Muhammed (a.s.) elçi olarak gönderdiği ve başarıya ulaştırdığı peygamberidir. 

Yeryüzünden kimin ona tabi olması güzel olursa onun için bir başarı gerçekleşir. Ona 

ve temiz âline, muhacir ve ensar ashabına, durgunlukta ve hareketlilikte salât ve selâm 

olsun. Allâh’ı mahlukat adedince devamli zikirle enfüs ve afâk âlemine bereket feyzini 

yayana salât ve selâm olsun.] 

Hamdle olsa ibtidâ-i kelâm, hayr ile hatm olup bulur itmâm. Hamd onundur ki 

ism-i a’zamdır, zât-ı pâk-ı sıfât-ı ekremdir. Enfâs-ı nâs şümârınca hamd ü sipâs. [3] 

Bil ki zebân-i ukalâ-yı hurde-şinâs edâsından kâsır şükr-i bî kıyâs hâlık-ı ukûl ve havâs 

olan Hüdâ-yı Yektâ’ya ki bînende-i envâ’-ı tavâif ve dânende-i esrâr-ı hakāyık olan 

muhteşemân-ı ilmi u amel ve muhteremân-ı hikem-i ezel kulûbunu saykal-i zikrullâh 

ile mücellâ ve dürr-i cemâl-i bâ-kemâli in’ıkâsına meclâ ve pâye-i rif’atlerin semâvât-

ı a’lâdan a’lâ eylemiştir. Ve dürûd-ı bî-şümâr-ı şem’-ı şebistân-ı gül-i gülzâre-i cûd 

hülâsa-i bâğ-ı vücûd sâhib-i livâ-i mev’ûd ve habîb-i rabb-i vedûd hazretine ki ümmet-

i dermândelerine çare, pes. Ve varta-i hayret- üftâdelerine zerre-i inâyeti pes. Ve nûr-

ı irfân-ı urefâ, mişkat-ı hidâyetinden muktebes ve sır u şevk muhabbeti ef’ide ve 

zamâir-i asfiyâya sârîdir. Ve kulûb-ı ârifînde açılan tevhîd gülleri ve esrâr-ı temcîd 

sünbülleri ol saâdet-mendin bâğ-ı hidâyet ve irşâdında neşv ü nemâ bulmuştur. Ve 

sâha-i gönüllerinde nâbit ve derûn-ı sırlarında sâbit olan şecere-i pür-semere-i tevhîd 

ve irfân ki أصلها  ثابت  و  فرعها  في  السماء [Kökü sabit ve dalı semadadır]124 onu beyândır ve 

 
124 İbrahim, 14/24. 



 

 

 

39 

 

mâide-i feyz-i kesîru’l-fâidesinden şark ve garb âriflerinin behreleri bî-endâze 

olmuştur ve devlet-i ebedî livâsı  تحت لوائى  [4]دم و من دونه  آ  [Adem ve onun dışındaki şeyler 

benim livam altındadır.]125  vefkınca bu tâk-ı nüh revâk-ı zebercedî ve elvân-ı âli 

bünyân-ı lâceverdî üzere efrâhte edip şer’ dervâzesinde râyet-i efrâz miftâh-ı künûz-ı 

tahkîkât ve rumûz olan zebân-ı cihân-efrûzî kilîd-i dürr-i genc-i râz olmuştur. (Ve âl 

ve ashâb ve ezvâc ve etbâ’ ki her birerleri hazreti seyyidü’l-mürselîni pîşvâ edinip 

felek-i şer’a nücûm ve şeyâtîn ve cinne rücûm olmuşlardır ve çerâğ-ı dîni meş’ale-i 

Hüdâ’yı resûl-ü Hüdâ’dan müştaıl ve cân ve dillerini zikrullâh ile Hakk’a müştagıl 

etmekle kalblerine nûr ve sadırlarına hubûr gelip pâzâr şer’inin revâcına ve dîn ehlinin 

ibtihâcına erfe-ı vesâil ve tarîk-ı enîk-ı mücâhedeye enfe-ı delâil oldular.) Ammâ ba’d.  

Râh-ı Hüdâ tâliblerine ve rızâ-yı Hüdâ râgıblarına hafî değildir ki a’mâl-i 

sâlihât içinde tevhîd cümleden a’lâ ve a’zamdır ki   أكَْبَر  ِ اللَّه  Allâh zikretmek en] وَلَذِكْر  

büyüktür]126 delâlet ve fem-i dürer-bâr hazreti seyyidü’l-beşerden sudûr eden kāle 

zikrullâh cevâbı beşâret eder. Bu vechile gâh sırran ve gâh cehrân tevhîd edilip 

ونِي أذَكْ رْك مْ   127 emr-i rabbânî ve hükm-i sübhânî[”Beni anın ki ben de sizi anayım“] فَاذكْ ر 

yerine gelmek her kişinin zimmetine [5] lâzım ve vâcibdir ki cümlenin ma’lûmu 

olduğu üzere elli dört farzın ibtidâsı Allâh’ı bilip ve birleyip her hâlde zikretmek. Pes, 

cemî’-i ahvâlde Hakk’ı zikr eylemek a’zam ve efdal ve eşedd olacak. Mevlâlarını 

zâkirîn olan sûfiyye ve dervîşâna ta’n ve la’n ve tekfîr eylemek şart-ı insâf mıdır? 

Hüdâ-yı Müteâl hakkı için ebeden insâf değildir.  

Ma’lûmdur ki fetvâ takvânın zâhiridir ve takvâ fetvânın bâtını ve lübeyyidir. 

Mezâhib-i erbaa, ashâb-ı edille-i erbaa tetebbu’ edib her birisi bir semte zâhib olup 

a’mâl-i sâliha için birer bâb yazdılar ve bey’a ve şirâye ve sâire ukûda fetevâlar 

verdiler. Fe-emmâ zikrullâh husûsunda şu hey’ette ve bu hey’ette zikrullâh edip gayr-

ı vechile zikrullâh etmeyeler deyû ve yâhud mescidde zikrullâh olmaz deyû bir imam 

ta’yîn-i vad’ eylemedi. Emir böyle olduysa ey râh-ı hidâyete tâlib ve ey zikrullâha 

râgıb ma’lûmun olsun ki Hakk Celle ve Alâ hazretlerinin dünyâda rahmet-i cânibi var 

 
125 Ahmed b. Hanbel, c. 4, s. 330; Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin, Şuabü’l-Îmân, Mektebetü’r-Rüşd, 

Riyad, 2003, c. 3, s. 74. 
126 Ankebût, 29/45. 
127 Bakara, 2/152. 



 

 

 

40 

 

ve sahd-ı cânibi var. Ya’nî rızâsı var gazabı var. Lâkin Hakk Teâlâ rızâsını amel-i sâlih 

içinde gizledi ve a’mâli sâlihât içinde dahî zikrullâh cümleden a’lâ ve a’zam olduğu 

için âbidîn ve şâkirîn [6] ve zâkirîn olan ihvân dîne yâdigâr olmak için min- külli-l 

vücuh zikrullâh câiz olduğunu Kur’ân-ı Kerîm’de ve ehâdîs-i nebeviyyede sarâhaten, 

delâleten, işâreten buyuran âyât-ı şerîfeleri ve ehâdîs-i seyyidi’l-büşrâ meh-mâ-emken 

bir yere cem’ ile ve tefâsîr-i Kur’âniyyeden beyne’l-ulemâ müteârif ve meşhur olanları 

ki: Tefsîr-i Kâdı Beydâvî ve Medârik ve Uyûn ve Hâzin ve Meâlimü’t-Tenzîl ve Ebu’s-

Su’ûd Tefsîr-i Kebîri ve Kevâşi, İmam Mansûr Maturîdî’nin tefsiri ve İşârât-ı Şa’râni 

ve Rûhu’l-Beyân ve Tefsîr-i Rûzbihân Baklî ve Te’vîlât-ı Necmiyye ve ba’zan Mevlâna 

Celâleddîn Rûmî hazretlerinin Mesnevi-i Şerîf’in zikrullâha dâir olan meâli işbu 

zikrolunan tefâsire müracat ile zikrullâh hakkında olan âyât-ı kerîme-i mezkûre 

müfessirlerin beyânı üzere elfâz-ı arabiyyesini nef’-i âm olsun için zebân-ı Türkiye 

terceme ve ba’zı elfâzını terceme olmayıp bi-ibâret tahrîr; kezâlik kütüb-i ehâdîsden 

Sahîhi’l-Buhâri ve Müslim ve Câmiu’s-Sağîr ve’l-Kebîr ve Mişkât-ı Şerîf şerhi ile 

Mesâbîh şerhi Zeynü’l-Arab ve hadîs-i şerîflerin elfâz-ı şerîfleri aynen ve ma’nâ-yı 

şerîfleri ba’zan Türkî ve ba’zan terceme olunmayıp aynı ketb olundu ve ba’zı 

sûfiyyûna ve dervîşâna itâle-i lisân ve hey’et-i zikrullâha [7] dahl ve ta’n eden için 

şer’an ne lazım olduğunu beyân eder.  Fetâvâ-yı şerîfeleri derc ile bir risâle-i müfîde 

cem’ ve ismi “Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn” deyû müsemmâ kılındı. Ve 

nüzzâr-ı hurdebîn erbâbından mutazarrı’dır ki bu risâle evrâkına berîd fikirlerini icâle 

edeler ve derûndan taassub-jengîn zedûde ve teemmül-râhın keşûde kılıp dahl 

dervâzesin bâz i’tirâza nekşetnî dirâz etmeyeler. Uyûbunu nâ-menzûr ve kusûrunu 

perde-i afven ile mestûr edeler. Ve bu abd-i nâ-kâm ve ahkar-ı en’âm, hâdimü’l-fukârâ 

en-Nakşîbendî fî-civâr-ı Ebâ Eyyûb Ensâri e’s-Seyyid Mustafa Vahyî müstmendî duâ-

yı hayırdan unutmayalar ve evkât ve eshâr ve sâât ve evrâd ve ezkârda himmetlerîni 

derîğ tutmayalar.   المرسلين  سيد  بحرمة  رجالى  من  نداء  و  ندائى  سمعأ  و  دعالى  من  دعاء  و  دعائى  جبأ  اللهم  

 .Allâhım duâma ve benim için dua edenlerin duasına icabet et]   العالمين  رب  حبيب  و

Nidamı ve benim için nidada bulunan kimsenin nidasını âlemlerin rabbinin habibi ve 

elçilerin efendisi hürmetine duyur.] 

الرحيم  الرحمن  الله  بسم  الرجيم  الشيطان  من  بالله  عوذأ  [Kovulmuş şeytandan Allâh’a sığınırım. 

Rahman ve Rahim olan Allâh’ın adı ile.] 



 

 

 

41 

 

واه حليم قوله تعالى و اختلفوا في معنى الأواه جاء في الحديث الأواه  برهيم لأ إ ن  إسورة التوبة    يقوله تعالى ف

ى   تعالعامر الأواه كثير  الذكر لله  [ 8]  الخاشع المتضرع وقال الحسن وقتادة الأواه الرحيم بعباد الله وقال عقبة بن

واه يكثرر التأوه و هي كناية معنى الأ  ي م محى السنة البغوى قال القاضى فماعز و جل نفل من تفسير الشيخ الإ

  ذكرله   او  تقصيرا ذكر  كلما  برهيمإ  نإ  قيل  و  نتهىإالاذي    ىقة قلبه قوله تعالى حليم صبور علعن فرط ترحمه ور

  ه آ  قال   النار  عنده  ذكرت  ذا إ  الذي   هو  واهالأ  كعب  قال  كما  ستععظاماإ  و  شفاقاإ  وه أيت  كان   خرةالآ  شدائد  من  شيء

  ي يمان كما فشعب الإ  يواه رواه البيهقى فأنه  إ صلى الله تعالى عليه و سلم ف قال رسول الله  البيان  روح   من  نقل

ا خفض البر المنير عن جابر رضى الله عنه قال الراوى أن رجلا كان يرفع صوته بالذكر فقال رجل  لو أن هذ

ه كثيرا من خشية الله و  آوزن وهاب الذي يقول    ىلى الله عليه وسلم فإنه أواه علصمن صوته ، فقال رسول الله  

 ى يث وصف الله تعالجمععين  حأالله   عليهم  نبياء صلواة  الخصال المحمودة الموجودة في الأ  هذه الخصلة من

بهإ السلام  عليه  برهيم   [Allâh Teala Tevbe sûresinde “Gerçekten İbrahim çok içli ve 

yumuşak huyludur”128 buyurmuştur. Âlimler “evvâhın” manası hakkında ihtilaf ettiler. 

Hadis-i şerifte “Evvâh huşu içinde yalvarandır”129 buyrulmuştur. Hasan ve Katâde 

dedi ki: “Evvâh Allâh’ın kullarına çok merhametli olmaktır.” Ukbe b. Amir dedi ki: 

“Evvâh Allâh azze ve celle için zikri artırmaktır.” 130  Büyük imam Begavî’nin 

tefsirinden nakledildi.  Kadı Beydâvî “evvâhın” manası hakkında “çok ah edendir, bu 

da aşırı merhametinden ve kalbinin yufkalığından kinayedir.” “Âyette geçen halîm 

kelimesi ezalara karşı sabırlı olmaktır.”131 Bitti. Denildi ki. “İbrahim (a.s.) ne zaman 

bir kusurunu hatırlasa veya yanında ahiretin şiddetli hallerinden bir şey hatırlatılsa 

tedirginlikle ve önem atfederek ah! ah! dermiş.” Ka’b dedi ki: “Evvâh yanında 

cehennem zikredildiği zamnan ah! diyen kimsedir.”132 Rûhu’l-Beyân’dan nakledildi. 

Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurdu: “Gerçekten o evvâhtır.” Bedrü’l-Münir’de Câbir 

(r.a.)’dan rivâyet ettiği gibi Beyhaki Şuabü’l-Îmân’da rivâyet etti. Râvi dedi ki: “Bir 

adam yüksek sesle Allâh’ı zikrediyordu. Bunun üzerine başka bir adam keşke sesini 

kıssa dedi. Bunun ardıdndan Resûlullâh (s.a.v.) gerçekten o evvâhtır dedi.” 133 

“(Evvâh) vehhâb vezninde Allâh korkusundan çokca ah! eden bir kimsedir. Bu haslet 

 
128 Tevbe, 9/114. 
129 Muttakî, Ali, Kenzu’l-Ummal fi Süneni’l-Ef’âl ve’l-Akvâl, Müessesetü’r-Risaleti, Beyrut, 1975, c. 2, 

s. 26. 
130 Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ, Meâlimü’t-

Tenzîl, Dâru İbn Hazm, Beyrut, 2002, s. 586. 
131Beydâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer b. Muhammed, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, 

çev.: Abdülvehap Öztürk, Kahraman Yay., İstanbul, 2011, c. 2, s. 448.         
132 Bursevî, İsmail Hakkı, Rûhu’l-Beyân, Beyrut, tarihsiz, c. 3, s. 523. 
133 Neysâbûrî, Ebû Abdillah el-Hâkim, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, tarihsiz, 

c. 1, s. 368; Muttaki, a.g.e., c.1, s. 415. 



 

 

 

42 

 

Allâhü Teâlâ’nın İbrahim (a.s.)’ı vesfettiği ve bütün peygamberlerde – Allâh’ın salâtı 

onların hepsinin üzerine olsun – bulunan medh edilmiş hasletlerden bir tanesidir.”] 

 Allâh Teâlâ dedi ki:  ٌحَلِيم اهٌ  لأوه إبِْرَاهِيمَ   Gerçekten İbrahim çok içli ve çok“] إِنه 

yumuşak kalpli idi.”]134 Onun Türkçe ma’nâsı İbrahim (a.s.) çok zikrullâh ve ah! 

ederdi ve duâsında çok yalvârırdı ve câhilin cehlinden tecâvüz ve kendisine ezâ ve cefâ 

edeni af ederdi. 

و في  الآية و الحديث دليل ظاهر  ]9[  الذاكر  أ ن يرفع صوته بالذكر خصوصا مع القوم فإنه   أكثر نفعا و  أشد تأثيرا 

  في  القلب 

[“Bu âyet ve hadîste açık bir delil ve bariz bir netlik vardır. Zikirde sesin yüksek olması 

câizdir. Riyâ için olmadıktan sonra toplulukla beraber zikreden kişilerin seslerini 

yükseltmeleri gerekir. Çünkü kalbe te’siri şiddetli ve faydası çoktur.”]    و  قال   عمر  النسفى

في  تفسيره  و  إمام  الواحدى  في  تفسيره  الوسيط   الذكر  من  جملة  الفرائض  و  إعلان  الفرائض  أولى  و  أحب  دفعا   

للتهمته كما صرح البيضاوى في  تفسيره أرأيت بأن الإخفاء في النوافل أولى  والإعلان  في الفرائض أولى و  احب  

إذ  فيه  إقتداء  الناس  و  إزالة   غفلتهم  و  إيقاع   الذكر  في   قلوبهم  فهذا  التفاسير  جواب  لمن  طعن  بذكر  الجهرى  بل 

 Ömer e’n-Nesefî tefsîrinde ve İmam Vâhidî Vasît Tefîsri’nde dedi ki: “Zikir] توبيخ  له

farzların cümlesindendir. Farzların ilânı önemini verme açısından daha güzel ve daha 

evlâdır.”135 Beydâvî, tefsirinde bunu şöyle izah etmiştir: “Nafilelerde gizliliğin evlâ, 

farzların ilânı da evla ve daha güzeldir. Çünkü farzların açıktan yapılması insanları 

yönlendirme, gafletlerini giderme ve zikri kalplerine yerleştirme vardır. Bu yapılan 

tefsirler cehri zikri ayıplayan için bir ceyaptır hatta bir kınamadır.”]136   و  قد  أشار  صلى  الله

تعالى عليه و سلم إلى إ علانه و إ كثاره و إجهاره إلى التوحيد في  قوله أذكروا  الله ذكرا كثيرا حثي يقول االمنافقون   

 Buhârî’nin Sıhâh’ında Enes’ten rivâyetle Peygamber] أنكم  مراؤن  رواه  أنس  من  صحاح  البخارى

(s.a.v.) Efendimiz tevhîdi ichâr, iksâr ve i’lâna işaret etti ve şöyle dedi: “Münâfıklar 

size gösteriş yapıyorlar diyecek kadar Allâh’ı çok zikrediniz”]137   جعلنا  الله  تعالى  و  إياكم  في

 
134 Tevbe, 9/114. 
135 Tüm araştırmalarımıza rağmen Nesefi ve Vâhidî’nin tefsirlerinde bu ibareyi bulamadık. Ancak bu 

ibare İsmail Hakkı Bursevi’nin tefsiri Rûhu’l-Beyân’da geçmektedir. Ayrıca bu tefsirde de bu ibarenin 

adı geçen tefsirlerde geçtiğini belirtilmektedir. Müellifimiz de muhtemelen Rûhu’l-Beyân tefsirinden 

alıntı yaptığı için bu ibareyi aynı şekliyle almıştır. (Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 3, s. 272.) 
136 Tüm araştırmalarımıza rağmen Beydâvî’nin tefsirinde böyle bir ibareye rastlayamadık. 
137 Farklı lafızla birlikte bakınız: Muttakî, a.g.e., c.1, s.415; Suyûtî, Ceâleddin, Câmiu’s-Sağîr min 

Ehâdisi’l-Beşîr, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2008, s. 61; Isfehânî, Ebû Nuaym, Hılyetü’l-Evliyâ 

ve Tabakâtü’l-Asfiyâ, Dâru’l-Mektebeti’l-İlmiyye, Beyrut, 1988, c. 3, s. 81. 



 

 

 

43 

 

 Allâh bizi muvahhidler zümresinden eylesin ve] زمرة  الموحدين  و  لا  تجعلنا  من  حزب  المعاندين

bizi inatçıların zümresine dahil etmesin.] 

اهٌ  حَلِيمٌ    138[”.Gerçekten İbrahim çok içli ve çok yumuşak huyludur“]  إنِه  إبِْرَاهِيمَ  لأوه

İşbu âyet-i kerîmede evvâhlık sıfatı ile Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri İbrahim 

(a.s.)’ı medh buyurdu. Evvâh, sîga-ı mübâlağa olmağın İmam Fahri Râzî Tefsîr-i 

Kebîri’nde mübâlağa ile çağırıcı deyû tefsîr buyurmuşlardır. Ya’nî Cenâb-ı Hakk’ı 

tevhîd edip duâ va zârî ettiğinde bî-ihtiyâr [10] derd-i derûnun aşikâre edip ağlaya 

ağlaya ah ederek duâ ve zikr ederlerdi. Ve eğer ah! etmek ve hîn-i zikirde ve duâda ve 

tilâvet-i Kur’ân’da cehr etmek câiz olmayaydı, Hakk Sübhânehü ve Teâla Halîli 

İbrahim (a.s.)’ı bu minvâl üzere medh ve senâ eder miydi? Ve Kur’ân-ı azîmü’ş-şânda 

buyurur:  ِق لْ  ك ل   يَعْمَل   عَلَى شَاكِلتَِه [“Herkes yaratılışına göre davranır”]139 Ya’nî herkesin 

ameli kendi niyetine olur.  

Dervîşânın devrânı ve zikirde cehrleri ve hareketlerine insâfla nazar etmek 

gerek. Ve hem ol hâlde dili ve lisânı Allâh, Hayy ve yâhud Hüve veyâ Kayyûm veyâ 

Allâh’dır. İşbu zevk ve şevk ile dost ellerinden nesîm-i aşk-ı ilâhi gönülleri sahrâsına 

seher yelleri gibi esip gönül bahçesinin surlarına dokunup ve aşk ateşi ehl-i tevhîdin 

vücûdunu yandırıp şem’-ı cemâle pervâne gibi devrân ya’nî dönmese idi helâk olması 

mukarrerdir. Nitekim Ebu’s-Su’ûd Efendi’nin devrân, ehline helâldir dedikleri işbu 

mahaldir.140 Hîn-ı tevhîdde hâşâ sümme hâşâ ki dervîşân ve sûfiyyânın ol hînde ya’nî 

tevhîd ederken gönüllerine oynamak ve temâşâ gele ve bunlara oynadılar ve raks 

ederler demek bühtân-ı sırftır ve vebâl-i azîmdir. Hüdâ-yı Kerîm kelâm-ı kadîminde 

اللهِ    ذِكْرِ  مِنْ  مْ  ق ل وب ه  لِلْقَاسِيَةِ   Allâh’ın zikri hususunda kalpleri katışanların vay“] فوََيْلٌ 

haline!”]141 Azâb-ı [11] şedîd ol kimselere: Kim Allâh Teâlâ’nın zikrini semâ’dan 

kalblerine kasvet ve yübûset ere. Zîrâ ki münâfıklar onu ve zikri işttiklerinde nifâkların 

ve zikrullâhtan i’râzlarını artırırlar pes. İmdi tevhîdi işitip kalbi kasâvet olanlar dahî 

onlardandır demek olur. Revâ mıdır ki kişi mücerred hased için kendini bu vech ile 

 
138 Tevbe, 9/114. 
139 İsra, 17/84. 
140 Şeyhü’l-islam Ebu’s-Suûd Efendi’nin fetvası için bkz. Düzdağ , M. Ertuğrul, Şeyhülislam Ebussuud 

Efendi’nin Fetvalarına Göre Kanunî Devrinde Osmanlı Hayatı, Gonca Yay., 6. Baskı, İstanbul, 2009, 

s.120-128. 
141 Zümer, 39/22. 



 

 

 

44 

 

belâlara uğratıp münâfıklar zümresine kata ve vücûdunu münâfıklarla berâber veyl 

tamûsuna ata? El-ıyâz billâhi Teâlâ. Ve Resûl-i Ekrem (s.a.v.) bu âyete mutâbık hadîs 

buyurur ki: مراؤن  نكمأ  االمنافقون  يقول  يتح  الله  ذكر  كثرواأ  [“Münâfıklar size riyâkar diyecek 

kadar zikrullâhı artırın.”]142  İmdi bu âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfte delâlet vardır ki 

tevhîde dahl ve taarruz edenlere münâfık denile. Zîrâ Nebiy-yi zîşân efendimiz 

hazretleri tevhîde ve ehl-i zikre dahl edenlere münâfık diye ad verdi. Kıyâmet gününde 

adallû adı ile çağırıldığında görürler. Çünkü bir kişi Hakk Teâlâ’nın  وا اللهَ ذِكْرًا كَثيِرًا أ ذكْ ر   

[“Allâh’ı çokca zikredin”]143 kavl-i şerîfince zikr-i kesîri etmeye kudreti olmaya bâri 

dâim-i zikrullâh eyleyen sûfiyyûn ve fukarâ ve dervîşân tâifesine ve cemâatına 

muhabbet eylesin ki server-i âlem (s.a.v.) hadîs-i şerîfinde: حبأ   من  مع  المرء  [“Kişi 

sevdiğiyle beraberdir.”]144 buyurduğu üzere mahşerde onlar ile beraber cem’ olup [12] 

haşr ola.  

“Bu tevhîde eğer ermek dilersen 

Serâ-yı vahdete girmek dilersen  

Devriş sıdkıyla dâim kar’-ı bâb et  

Sivâyı terk edip ref’-i hicâb et 

Gerekdir terk-i dünyâ terk-i ukbâ  

Hicâbın a’zamı varlıkdır amma”145  

Amma ki Hakk Celle ve Alâ göstermeye bir kişiyi enâniyete ya’nî benliğe 

düşüp ene ferîd da’vâsına mübtelâ olup bu kadar âyât-ı Kur’âniyye ve ehâdîs-i 

nebeviyye ve maâniy-yi Kur’âna vâkıf ehl-i tefsîr ve eimme-i hadîsden nice sened-i 

âlî ashâbî olan kibâr-ı muhaddisîne dahl eyleyen haddini bilmez kişi ile söyleşmek 

nice mümkün olur ve hakka vâkıf olursa dahî   َالْحَق    أحََقُّ أنَ ي تهبَع [“Hakk uyulmaya daha 

layıktır”]146 medlûlunce Hakka tâbi’ olur mu acaba? Ve nasîhat-i hakkı görüp tutar mı 

acaba? Böyle menem dîğer nîst ze’mına düşenler acaba  ٌوَفوَْقَ ك ل ِ ذِي عِلْمٍ عَلِيم [“Her ilim 

sahibinin üstünde bir bilen vardır”]147 âyet-i kerîmesini okumazlar mı? Amma garâbet 

 
142 Suyûtî, a.g.e., s. 86. 
143 Ahzâb, 33/41. 
144 Buhârî, Edeb, 96; Müslim, Birr ve Sıla, 165. 
145 Bu şiir Azîz Mahmud Hüdâyî’nin Necâtü’l-Garîk adlı eserinde geçmektedir. 

www.hudayivakfi.org/images/download/Teblig21.pdf. Erişim Tarihi: 02.10.2015. 
146 Yunus, 10/35. 
147 Yusuf, 12/76. 

http://www.hudayivakfi.org/images/download/Teblig21.pdf


 

 

 

45 

 

bundadır ki o mekûle-i pendâr sahiplerini yoklasan görürsün ki Kur’ân-ı Kerîm’in 

namaz dürüst olacak mertebe elfâz-ı hurûfun tashîh etmeye kâdir değillerdir. Kendi 

cehillerini bilmediklerinden gayra ve ale’l-husûs dervîşân ve sûfiyyânın zikrine dahl 

ve taarruz ederler. Iyaz billâhi Teâlâ  فأما  الذين  لا  يدرى  و  لا  يدرى  أنه  لا  يدرى  فهو  جاهل  فاجتنبوه 

[“Bilmeyen ve bilmediğini bilmeyene gelince işte o cahildir ve kaçınmak gerekir”] 

hükmünce olanın ki bir kişi bilmeye ve bilmediğini dahî [13] bilmeye. Ona cehl-i 

mürekkeb derler. Acaba ona ilmen ıtlâk olunur mu? Zîrâ ilâca kâbil değildir. Hemân 

onun çaresi yânından firâr ve azm-i kenâr eylemektir. Ve bu mesellû dâl ve hem mudill 

olân ve ehl-i zikre ve sûfiyyûna itâle-i lisân eden ve bu ilâc kabûl etmez derde 

uğrayânın devâsı eûzu billâh:  لكَ مْ أ أسَْتجَِبْ  دْع ونِي   [“Bana duâ edin size karşılık 

vereyim.”]148    َتاَب ل ِمَن  لغَفَهارٌ  يغَْفِر     149[”.Şüphesiz ben töve edeni bağışlarım“] وَإنِ ِي  وَمَن 

 150 âyât-ı kerîmeleri ile amel edip[”Allâh’tan başka kim günahları bağışlar“] الذُّن وبَ إلِاه اللَّ   

hemân kable’l-mevt bu habîs sıfattan tevbe edip varıp bir âlim-i rabbânî ve mürşid-i 

samedânî eteğine yapışıp cehlini i’tiraf eyleye. Tâ ki ulûm-ı felâsife-i resmiyyeden 

kendini mağrûr eyleyen ma’lûmâtı bi’l-külliye sahîfe-i hâtırından mahv olûb levh-ı 

kalbi nukûş-ı suverden sâf ve sâde olmağîn âyîne-i kalbinden nukûş-ı ulûm-ı ledüniyye 

ve esrâr-ı Kur’âniyye ve maârif-i ilâhiyye pertev-endâz olup ve ehl-i zikir ve dervîşân 

ve sûfiyyûn tâifesine mezhepsiz deyû dahl ve taarruz eden mezhepsizler bilsinler ve 

ma’lûm kılsınlar ki ekseriyâ sûfiyyûn tâifesinin akâid-i islâmiyyede mezhepleri 

eimme-i ehl-i sünnet ve’l-cema’âtten şehyu’l-islâm ve’l-müslimîn eş-Şeyh Ebû 

Mansûr Mâturîdî mezhebindedirler. Ve evlâd-ı arab olân dervîşân [14] ve sûfîler 

ekseriyâ Ebû’l-Hasen Eş’arî mezhebindedirler ve bu iki imâmın dahî mezhepleri ehl-i 

sünnet ve’l-cema’ât mezhebidir, gayrı değildir. Ve dervîşân ve sûfiyyân ameliyyât ve 

furû’da mezhepleri mezâhib-i erbaadan birisidir ve bu eimmenin birbirleri ile ihtilâfları 

furû’un ba’zı mesâilindedir. Cümlesi ehl-i sünnet ve’l-cema’ât dedikleri yetmiş üç 

fırkanın içinden bir fırkadır ki fırka-i nâciyyedirler. Bunların i’tikâdlarına hevâ ve 

bid’at karışmayıp Resûlullâh ve ashâbı ve tâbi’în ve selef-i sâlihîn ne i’tikâd üzere 

oldularsa bunlar dahî ol i’tikâd üzerine oldukları için bunlara ehl-i sünnet ve’l-cema’ât 

tesmiye eylediler. İşte bu dervîşânın ve bu sûfîlerin asıl i’tikâdda mezhepleri ehl-i 

 
148 Mü’min, 40/60. 
149 Tâhâ, 20/82. 
150 Ali İmran, 3/135. 



 

 

 

46 

 

sünnet ve’l-cema’ât mezhebidir. Ve furû’atta ve muâmelâtta mezhepleri bu dört 

imâmdan birinin mezhebidir, pes. Bu takdîrce dervîşân ve sûfiyyeye mezhepsiz demek 

lâyık ve insaf değildir. Meğer ol diyen ve bu kelâm-ı gayr-ı lâyıkı söyleyen kişinin 

mezhebinden haberi ve agâhî olmayıp mezhep ve millet bilmeye. Ve mezhepsiz oldur 

ki dilini mâ-lâ ya’nî ve gîybetten ve bühtândan ve lâf u güzâf ve kezb ve fuhuşdan 

saklamayıp kalbine geleni sevâp ve hatâ demeyip [15] söyleye ve hâne-i kalbî hased u 

buğz u kibir u kîn u gıll ü gışş ve bunlar mesellû sıfât-ı zemîme ve ahlâk-ı kabîha ile 

mâl-â-mâl olup nefs-i emmâresinin gāyet-i tuğyânından zabtına mâlik olmayıp 

nefsinin esîri ve abd-i memlûkî ola. Bu sûrette kendini ve mezhebini bilmez ammâ 

sûfiyyûn tâifesinde bunun gibi sıfatlar bulunmaz. Zîrâ tevhîd ve zikrullâh böyle 

sıfatlardan âdemi kurtarır ve sâf u sâde ve iki cihân gamından azâde kılar. Zîrâ kalb 

âyînesinin pasını tevhîd ve zikrullâh saykali izâle edip ve açıp rûşen u mücellâ eder. 

Nitekim sultân-ı enbiyâ (s.a.v.) hadîs-i şerîfinde: الله  ذكر  القلوب   صقال   و  صقال   شيء  لكل  

[“Her şeyin bir cilası vardır, kalplerin cilası da zikrullâhtır”] 151  buyurmuşlardır. 

Meselâ dımeşkî kîlıç ve bıçâk ve âyna gibi bir şey paslansa ona üstadlar sikâle urûb 

açıp âyine gibi rûşen ve mücellâ ederler. Böylece bu gönül âyinesi paslanıp envâ’-ı 

maâsî ve günâh ile kararıp siyah oldukda melekût âleminden meâniy-yi sûretlerini 

göstermez olsa ona çâre ve ilâc oldur ki zikrullâh ve kelime-i tevhîd, mürşid-i kâmil 

telkîni ile ele alıp takvâ ve riyâzat-ı şer’ıyye ile gece ve gündüz  نسَ إلِاه وَمَا خَلقَْت  الْجِنه وَالْإِ

 152 âyet-i[”.Ben insanları ve cinleri ancakbanaibadet etsinler diye yarattım“] لِيعَْب د ونِ 

kerîmesiyle [16] amel edip  ibâdât ve tââta devâm ve zikrullâh ile kalp âyinesini açıp 

rûşen u mücellâ etmek gerekdir. Tâ ki ol âyinede maâni-yi gaybiyye sûretleri 

görünmeye başlaya.  

Bil ki vâre vâre envâr-ı zikrullâh ve tevhîd ile gün gibi kalbi münevver ve’l-îş-

i televvüsât-ı kesretten pâk ve mutahhar ve mücellâ ola. İşbu ma’anâları ve nûr-ı ârifânı 

tâlib olân bir tâkım fukâra ve dervîşân nâr-ı iştiyâkla çekerler. Püryân-ı arzu dîdâr-ı 

cânân ile gözleri giryân ve nây gibi yüreği delinip işi âh u efgân olup ve kalbin içi ve 

dışı muhabbetullâh envârına boyânıp ondan sonra leyl ve nehâr Hakk Teâlâ’nın ism-i 

şerîfini zikr ve ىمطلوب  رضاك  و  ىصودق م  نتأ  لهيإ  [“Ya rabbi maksudum sensin ve senin 

 
151 Beyhakî, a.g.e., c. 2, s. 62. 
152 Zâriyat, 51/56. 



 

 

 

47 

 

rızanı istiyorum”] diyerek ve kendi vücûdunun kande gelip kande gideceğin zikreden 

dervîşân ve sûfiyyân tâifesine ta’n ve ezâ ve la’n ve cefâ ve zikirden men’ ve mesâcid 

ve cevâmi’de zikr olmâz deyû söylemek ve bu ta’n ve ezâ ve cefâyı eylemek Allâhü 

a’lem mûcib-i saht-ı Hüdâ ve câlib-i gazab-ı Bârî Teâlâ ettiğine işbu âyet-i kerîme 

delâlet eder. Allâh Teâlâ Bakara sûresinde buyurdu:   أنَ ي ذكَْرَ فيِهَا ِ نَعَ مَسَاجِدَ اللَّ  ن مه وَمَنْ أظَْلَم  مِمه

 [17] nın’âlâTe lâhi kerîme bûdur ki Al-âyet yı-nâ’ma 153 خَرَابهَِا فِي  وَسَعَى  ه   اسْم 

mescitlerinde ism-i şerîfini zikr olunmayı men’  edenden ziyâde zâlim ne kimsedir. 

ve   müseccînive eden zâkirîn  y’ol mesâcidin harâbına sa dahîe v 154خَرَابهَِا فِي  وَسَعَى 

musallîni ondan men’  ile işbu âyet-i kerîmenin sebeb-i nüzûlü eğerçi hâsdır lâkin 

hükmü âmdır. Her mescîd tahzîb edene veyâ zikr veyâ salât için teheyyüe olunmuş 

mekânın ta’tîline sa’y edene âmdır. Bu sûrette cemî’-i mesâcidde zikrullâh etmek kâh 

sırran ve kâh cehran tevhîd edilip emr-i rabbânî ve hükm-i sübhânî yerine gelmek her 

kişinin zimmetine lâzım ve vâcibdir ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ  ْونِي أذَكْ رْك م  Beni“] فَاذكْ ر 

zikredin ki ben de sizi zikredeyim”]155 buyurdu. Âyet-i kerîmede  كَثيِرًا ذِكْرًا   َ اللَّه وا   أذكْ ر 

[“Allâh’ı çokça zikredin”]156 buyurdu. İmdi Tefsîr-i Kebîr sâhibi İmam Fahreddin Râzî 

ونِي“ .ma’nâsı hîç bir ân rabbin hâtırından gitmeye buyurmuştur ”ذِكْرًا كَثِيرًا“  sîgası ”فَاذكْ ر 

emr-i hâzırdır. Emir ise vücûp iktizâ eder. Kāide-i usûliyyedir pes.  

İmdi bu vechile tevhîd ve zikrullâh eden fukâra ve dervîşânı ve sûfiyyûn 

tâifesini zikirden men’ ve mesâcid ve cevâmi’lerde zikr etmek câiz olmâz ve sûfiyyûn 

tâifesi halka-i zikirde devrân edip döne döne zikr etseler ve yâhud bir cemâ’at oturup 

zikrullâh ederler iken ayak üzerine kalkıp zikr etseler ve hîn-i zikirde şevkle [18] ah! 

ve hû ve hayy deyû çâğırsalar câiz olmaz ve bu sûrette ve bu tarîkle zikredenler kâfir 

olur mu? deyû ba’zı fuhûl-i ulemâ ve müftîden istiftâ olundukda bu sûrette cevâb-ı 

sevâb verdiler ki sûfiler ne tarîkle zikr ederlerse kâfir olmazlar. Bil ki bunlara kâfir 

oldunuz diyenler kâfir olur deyû beyân buyurmuşlardır. Ma’lûm ola ki geçen meşâyih-

i islâm -  kıyâmete kadar [.Allah onları cennetine koysun]   دار السلام  ز و جل فيعسكنهم السلام  أ

Allâh sayılarını artırsın - hazretlerînin gerek kıyâmen ve gerek devrânen ve zikrullâh 

hakkında olân fetevâlarının sûretleridir ki sikaten an sikatin nakl-i sahîh ile nakloluna 

 
153 Bakara, 2/114. 
154 Bakara, 2/114. 
155 Bakara, 2/152. 
156 Ahzâb, 33/41. 



 

 

 

48 

 

gelmiştir ki işbu fetevâ-yı şerîfeler kâtı’u’l-cidâl ve kâli’atü’l-kîl ve’l-kâldır. Ez cümle 

biri sûfi-i sâfî-nihâd, sâlik-i pâkize sâhib-i şeref hasbî Müftî Ali Çelebî hazretlerinindir 

ki imzâ-yı şerîflerinde Ali el-Cemâli yazarlarmış. Ahvâl-i şerîfleri Kitâb-ı Şakâyık’da 

mübeyyendir. Onda taleb oluna ve risâle-i meşhûresinde sûfiyyûn ve zikrullâh ve 

devrâna ve kıyâmen zikre ve cehran zikre dahl ve taarruz eden cemî’-i tâınîne cevâp 

verip ta’n ve dahl eden kitab sâhiplerinin maksûd ve merâmlarını ve mekādîr ve 

merâtiblerini beyân buyurmuşlardır ki ehl-i insâf olâna ondan a’lâ ve özge beyân ve 

cevâp [19] şâfî olmâz. Ve ol risâle-i müşkîn-i makâlede ve kıyâmen ve cehran ve 

devrân ederken zikrin adem-i cevâzına mesâil naklolunan kitapların edillerini ve 

isimlerini beyân ve zikredip filân kitâpta böyle demiş, o kitâb mu’teber değildir ve 

filân kitâpta böyle demiş, onun aslı yoktur ve filan kitâpta böyle naklolunmuş, ol kişi 

mutaassıbdır ve filan kitâbın müellifi zaîf kişidir nakline i’timâd yoktur deyû cevâb-ı 

şâfî ve beyân-ı vâfî buyurmuşlardır. Ziyâde keşf ve ıyân taleb eden ol risâleye nazar 

eylesin.  

El-fetve’l-ûla li’l-mevle’l-mezkûr rahmetullâhi aleyhi, sûfiyyûn tâifesinden bir 

cemâat zikrullâh ederiz deyû ayak üzerine kalkıp kâh cehran Lâ ilâhe illallâh ve kâh 

hû hû diyerek ala tarîkı’d-devr hareket etseler, Amr ve âlim bu tâife-i mezkûreye şu 

ettiğiniz fiili helâl mi deyû edersiniz yoksa harâm mı der deyû edersiniz dedik de, 

helâldir deyû ederiz deseler, Amr ve dahî bu mekûle fi’l harâmdır müstehallî kâfir 

dedikde, onlar dahî harâmdır diyen kâfirdir deseler, bu sûretlerde kâh zikredip ve kâh 

kelime-i tağyîr etmekle fiil harâm mıdır ve helâl midir ve helâl olacak harâm diyenlere 

ne lâzım olur? [20] Yoksa fiil-i mezkûrenin ba’zı helâl ba’zısı harâm mıdır beyân 

buyurulup mesâb oluna? El-cevâb: Allâhü a’lem. Evvelâ cehr ile zikretmek İmâm-ı 

A’zam rahmettullâhialeyh indinde mekrûhtur ammâ İmâm Ebû Yûsuf ve İmâm 

Muhammed indlerinde bi-lâ-kerâhet câizdir. Ve fetvâ dahî bunların kavilleri 

üzerinedir, Tâtârhâniyye.  

Sâniyen eğer bu sûfîler ayak üzerine kalkıp döne döne çalkaşa çalkaşa zikrullâh 

ettiklerini la’b ve lehv deyû ederlerse zikrullâhı tahfîf küfürdür. Lâkin zâhir budur ki 

ettikleri bu değildir. Eğer ki zikrullâh ede ede şevke gelip ihtiyârları mağlûb-ı safâ-yı 

kalb ile edecek ta’zîm-i zikrullâh olur. Ol mahz ibâdettir. Bu vechile olâna küfür 

demek cehl-i mutlaktır.  Küfürden korkulur, endişelenir. Bu ma’nâya küfürdür deyû 



 

 

 

49 

 

i’tikâd eylemek ayn-ı küfür olur. الجمالى   يعل  الفقير  نفسناأ  شرور  من  تعالى  بالله  نعوذ  

[Nefislerimizin şerrinden Allâh’a sığınırız. Fakîr Ali el-Cemâlî] Mevlâyı zikretme 

hakkında ikinci fetvası: Sûfiyyûn tâifesi halka-i zikirde devrân edip döne döne zikr 

etseler Amr bu halka-i zikirde olân ve döndüren ve helâldir diyen kâfirdir dese şer’an 

Amra ne lâzım olur beyân buyrula? El-cevâp: Allâhü Teâlâ a’lem. [21] Bu vad’a bu 

vechile i’tikâd küfürdür. Tecdîd-i îmân ve nikâh lâzım olur. Ve hükkâm-ı islâma 

lâzımdır ki bu sûfiyyûn tâifesine bu vechile i’tikâd edip itâle-i lisân edenlere te’dîb-i 

şedîd eyleyeler. El-fakîr Ali el-Cemâl. Allâhı zikretme hakkında üçüncü fetvâsı: 

Sûfiler tâifesinden bir cema’ât oturup zikrullâh ederler iken ayak üzere kalkıp döne 

döne zikr etseler şevkle ah! deseler ve Hû deseler mezkûrların bu tarîkle etmeleri helâl 

midir ve harâm mıdır? Bu tarîkle zikr edenlere kâfir oldunuz,  helâldir derseniz, deseler 

kâfir oldunuz diyenler kâfir olur mu olmaz mı beyân buyrulup mesâb oluna? El-cevâp: 

Allâhü Teâlâ a’lem. Sûfîler ne tarîkle zikr ederlerse kâfir olmazlar. Bil ki bunlara kâfir 

oldunuz diyenler kâfir olurlar. ى الجمال  يعل  الفقير  حرره  عنه  عفى  [Allâh onu bağışlasın  el-

Fakîr Ali el-Cemâli bunu belirtti.]  

İşte bu üç fetvâ Müftî Ali Çelebi hazretlerinindir ki bundan ziyâde tasrîh ve 

îzâh olmâz. رحيم بره أمين بحرمة محمد الأمينلله تعالى دره و زيد عند الله الكريم و البر ال  [Allâh onun 

hayrını versin. Allâh Teâlâ Muhammedü’l- Emîn hürmetine Rahîm ve Kerîm ve Berr 

olan Allâh katında derecesini artırsın ve çoğaltsın, eminliği lutfetsin. Âmin.]  Bu üç 

ecvibe-i kâtıa ve kat’ıyye dahî câmi’-ı mecâmi-ı ulûm-ı şettâ şemsü’l-milleti ve’d-dîn 

[22] Ahmed b. Kemâl Pâşâ hazretlerinindir ki sığâr ve kibâr katlarında Kemâl iştihâr 

bula. Zât-ı sinni’s-sıfâtları ta’rifden müstağnîdir. Mesele: Cemâat-ı müslimîn halka-i  

zikirde cem’ olup zikre meşgûl olurlar iken zikrin lezzetî ve şevkî ziyâde olup 

ruhâniyet tarafı gālib ve beşeriyet cânibi mağlûb olub döne döne çevrile çevrile zikr 

etseler melekler arş çevresinde ve ilm-i tefsîr ve hadîs çevresinde döne döne zikr 

ettikleri gibi zikr etseler bu vechile zikretmek harâm olur mu? El-cevâb: Allâhü a’lem. 

Galebe-i hâl iktizâsı ile olucak nehy olunmaz. Cevâb-ı âhar, galebe-i şevkten nâşî 

olacak mübâhdır. Cevâb-ı âhar, helâldir. كمال  بن  سليمان  بن  حمدأ  الفقير  حرره   [El-Fakîr 

Ahmed b. Süleymân b. Kemâl bunu belirtti.] Asıl vâlid-i mâcidleri adı Süleymân ve 

Kemâl dedeleri ismi ettiği kütüb-i tevârihte beyân buyurulmuştur.   



 

 

 

50 

 

Beşinci fetvâ ve bu fetvâ-yı şerîfe dahî fetvâda ve takvâda kâmil, âlim, âmil, 

Efdalzâde merhûmundur ki fazîlet-i ilmiyye ve ameliyyede zamânının ferîdi ve 

akrânının vahîdi imişler. Mesele: Bir tâife ayak üzerine kalkıp ihtiyâr ile çalkışû 

çalkışû zikr etseler şer’an câiz midir beyân oluna? El-cevâp: Allâhü Teâlâ a’lem [23] 

câizdir. Zikirde ta’yîn-i vaz’ yoktur. عنه   عفى  زاده  فدل أب  الشهير  الدين   حميد  الفقير  حرره  

[Hamîdüddîn e’ş-Şehîr Efdalzâde böyle belirtti. Allâh onu bağışlasın.] Ve bu 

fetvâlardan mâ-adâ Ebu’s-Su’ûd Efendi merhûmun mutlakan devrân harâmdır deyû 

fetvâ verdiklerinden sonra tevbe ve rucû’ edip devrân, ehline helâldir deyû fetvâ 

buyurmuşlar. Sübûtunda iştibâh eyleyen Tefsîr-i Ebu’s-Su’ûd’a tetebbu’ eylesin. Onda 

tafsîl üzere beyân buyurmuşlardır. Ve sâir meşâyih-i islâmın fetvâları vardır. Lâkin 

شارةالإ يكفيه العارف  [“Ârif olana işaretler kâfidir”] müktezâsınca bunlar ile iktifâ olundu. 

Ehl-i insâf olub mücerred tâlib-i Hakk olana bunlar vâkî ve kâfîdir. Velâkin işi ve gücü 

mahzan inâd ve ta’assub olân ehl-i inkâra dört kitâbı okuyî dahî versen ikrâra gelmez. 

Dîn ve îmânı ve islâmı bilip havfullâh ve haşyetullâh ile haşre ve neşre îmânı olân ehl-

i tevhîd, zikr ve tevhîd etmek ile kâfir olmaz. Bunlara kâfir diyen kâfir olur demekten 

gayrî dahî ne tehdîd olabilir. Ve zikr için ta’yîn-i vaz’ yoktur demekten ziyâde dahî ne 

dinlemek lâzım. Bundan öte beyân taleb eden ehl-i inâda عبا   وراء  قريية  ليس  [Ubbanın 

ardında köy yoktur] deyû cevâp verilirken gene mutaarrız ve mutaassıb, muannid işbu 

suâli îrâd ederse ki Hakāyık [24] adlı kitâpta mezkûrdur ki İbn-i Mes’ûd (r.a.) 

hazretleri Mescid-i Nebevî’de bir cema’âti raf’-ı savtle zikrullâh ederlerken görüp 

mescidden sürdü çıkardı. İşte raf’-ı savtle zikrin kerâhetine delîl bu yetmez mi? İşbu 

suâle cevâb bu olur ki, bu söz ulemâ-i râsihîn ve meşâyîh-ı kâmilîn mâbeynlerinde 

İbn-i Mes’ûd hazretlerine isnâd mâ-lem-yekün ve iftirâ-yı mâ-lem-yûced 

kabîlindendir. Zîrâ ki Kur’ân-ı azîmü’ş-şânda   ه ِ أنَ ي ذكَْرَ فيِهَا اسْم  نَعَ مَسَاجِدَ اللَّ  ن مه  وَمَنْ أظَْلَم  مِمه

[“Allâh’ın mescitlerinde onun isminin zikredilmesini yasak edenden daha zalim 

kimdir?”]157 âyet-i kerîmesini İbn-i Mes’ûd (r.a.) hazretleri görmedi ve bilmedi demek 

îcâb eder. Bu sözde hatâ vârdır dediler. Meğerki çıkârması zikrullâh ile raf’-ı savt ve 

tevhîd için olmayıp bir gayr-ı şer’a muhâlif şey için ola deyû cevâb verdiler.  

 
157 Bakara, 2/114. 



 

 

 

51 

 

Husûsan Hüdâ-yı Kerîm kelâm-ı kadîminde    ِالله ذِكْرِ  مِنْ  مْ  ق ل وب ه  لِلْقَاسِيَةِ   فوََيْلٌ 

[“Allâh’ın zikrinden kalpleri katılaşanların vay haline!”]158deyû buyurdu. Ma’lûm ola 

ki tarîkler bir asıldan müteferri’dir. Meselen bir ağâcın bir nîce budâkları olur; lâkin 

yemişi bir olur. Kezâlik sûfiyye ve meşâyih-i kirâm dahî halkı emr-i Hüdâ’ya ve 

sünnet-i Resûl-i zîşâna da’vet ederler. Şer’i Muhammedî [25] ve kânûn-ı Ahmedî 

aslından kîl-ı kadri inhirâf etmemişlerdir. الخلايق  نفاسأ  بعدد  ىتعال  الله   ىل إ  الطرق  [“Allâh’a 

giden yollar mahlukatın nefesi adedincedir”]159 mıstâkınca asl-ı-sülûkde her birerleri 

birer yola sâlik olmuşlar. Cümlesinin matlûbu rızâ-yı Hakk’tır ve mîzân ve mi’yârları 

şerîat-ı Muhammediyyedir. Şol tarîkde ki kîl-i kadri mîzân-ı şer’a uymaz rızâ-yı 

Hakk’a doğru vâramaz. Mûsıl-i Hakk ve makbûl-i Hüdâ-yı mutlak değildir, pes. 

Cümle tarîkatların aslı bir olacak; yâ filân a’lâdır yâ filân ednâdır deyû filân tarîk 

hakdır ve filân tarîk nâ-hakdır deyû söyleyen ahkâm-ı şerîatten gâfil ve bâtıllar ve 

avâm ke’l-hevâma işbu turuk-ı âliyyelere sû-i zan ettiren câhiller ne delîle i’timâd ve 

ne mekûlesine istinâd ederler ki   ٌإِنه بعَْضَ الظهن ِ إثِْم [“Gerçekten zannın bazısı günahtır”]160 

fehvâsınca evliyâ-i hüdâya sû-i zan günâhından kaçmazlar mı? Ve evliyâ-ı kirâma ta’n 

ve dahl ve i’tirâz edenler acabâ huzûr-ı Hakk’a varacaklarını bilmezler mi? El-hâsıl 

bir ağızda olân dendân misâlinde yek dil ve yek cihet olân ashâb-ı tarîkati ve erbâb-ı 

hakîkati birbirlerinden ayırıp tefrîk edenler ihtimâldir ki rûz ve sâlde ve yevm-i [26] 

kıyâmette evliyâ nazarından dûr olub mahcûr olurlar. Meğerki bu âlemde kable’l-mevt 

ve fırsat elde iken kable’l-fevt tevbe edip ve rucû’ edip cümle ehlullâh ve evliyâ-ı 

kirâma ve turuk-ı âliyyelere ve ehl-i zikre ve zikrullâha muhabbet üzerine olup فضلأ  

الله  ذكر    من  رطب  لسانك  و  الدنيا  تفارق  نأ  عمالالأ  [“Amellerin en faziletlisi, dili Allâh’ın zikriyle 

yapışık olduğu halde ölmektir.”]161  أفضل  الإعبادة   درجة   عند  الله  يوم  القيامة  الذاكرون  كثيرا 

[“Kıyâmette Allâh katında derece bakımından en faziletli ibadet Allâh’ı çokca 

zikretmektir.”]162 ve bu hadîs-i şerîflere mümâsil hadîs-i şerîf çoktur.  

İşte muhabbet üzerine olup dünyâdan ahirete intikâl hînınde Lâ ilâhe illallâh, 

Allâh, Hû, Hayy deyû merg-ı rûhı dâr-ı cinâna pervâne ede. هدناإ  و  رشدناأ  الحق  ملهم   يا  اللهم  

 
158 Zümer, 39/22. 
159 Isfehânî, a.g.e, c. 6, s. 111-112. 
160 Hucurât, 49/12. 
161 Isfehânî, a.g.e, c. 6, s. 111-112; Suyûtî, a.g.e., s. 245. 
162 Tirmizî, Daavât, 5; Ahmed b. Hanbel, c. 18, s. 248. 



 

 

 

52 

 

الخطاب  لص ف  و  الحكمة  وتيأ  من  بحرمة  الصواب  سبيل  ىلإ  [“Ey hakkı ilham eden Allâh’ım faziletli 

söz ve hikmet verdiğin kimsenin hürmetine bizi doğru yola ilet.”] Bâlâda mezkûr ve 

câmi’-ı mecâmi’-i ulûm-ı şettâ şemsü’l-milleti ve’d-dîni Ahmed b. Kemâl Pâşa 

hazretlerinin devrân-ı sûfiyye hakkında verdikleri fetvâ-yı şerîfin elfâzından müstebân 

olân ki arş çevresinde zikreden melâike-i ızâma ehl-i devrânı teşbîh edip suver-i 

Kur’âniyye içinde sûre-i Zümer’de vakı’ âyet-i kerîmeyi murâd ve işâret buyûrurlar ki 

o âyet budur.   َوَقيِل ِ ونَ بِحَمْدِ رَب هِِمْ وَق ضِيَ بيَْنَه م بِالْحَق  ِ وَترََى الْمَلَائِكَةَ حَاف يِنَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ي سَب ِح  الْحَمْد  لِلَّه

ِ الْعَالمَِينَ   [27] رَب    [“Melekleri arşın etrafını kuşatarak Rablerini hamd ile tesbih ettiklerini 

görürsün. Artık aralarında adaletle hükmolunup âlemlerin rabbine hamd olsun 

denilir.”]163   و  ترى  الملائكة  حافين  حال  من  الملائكة  من  حول  العرش  اي  محدقين  من  حوله  و  من  لإبتداء

 اي   ربهم  بحمد  حاقين  في  الضمير  من   حال  يسبحون  شاء  حيث  ىال  العرش   حول  من  حفوفهم  بتداءإ  اي  الغاية

  دون   للتلذذ  ذلك  و  الروح  و  الاملائكة  رب  قدوس  سبوح  او  كبرأ  الله  و  الله  إله إلا  لا  و  لله  الحمد  و   الله  سبحان  يقولون

النسفى  مامللإ  المدارك  تفسير  من  نقل  التكليف  لزوال  التعبد  [“Melekleri çevrelemiş olarak görürsün. 

Buradaki “حافين” kelimesi (irab açısından) arşın çevresindeki “الملائكة” kelimesinin 

halidir. Yani onun arşını çevreliyorlar. Buradaki “من” harfi ceri “حافين” kelimesinin 

ifade ettiği çevrelemenin başlangıcını belirtmek üzere gelmiştir. Yani onların 

çevrelemeleri arşın etrafından başlar Allâh’ın dilediği yere kadar devam eder. “يسبحون” 

kelimesi de (irab açısından) “حافين” kelimesinin içinde bulunan zamirden hal olarak 

gelmiştir. Rablerini hamd ile yani Sübhanallâh, Elhamdülillâh, Lâ ilâhe illallâh ve 

Allâhü ekber diyerek ya da Allâh bütün noksan sıfatlardan münezzeh ve mukaddestir. 

Meleklerin ve Cebrail’in rabbidir diyerek tesbih ederler. Melekler için mükellefiyet 

söz konusu olmadığı için tesbihleri taabbüd için değil telezzüz içindir.” İmam 

Nesefi’nin Tefsiru’l-Medarik’ten nakledildi.] 164  Ma’nâhû bi’t-Türkiyye: Melâikeyi 

göresin ki havl-i arşı ihâta edip tavâf ederler. Rabbi Teâlâ’nın hamdini ve zikrini 

mültebisîn oldukları hâlde onu tenzîh edip sübhânallâh, ve’l-hamdülillâh ve lâ ilâhe 

illallâhüvallâhüekber derler. İşbu âyet-i kerîmede iş’âr vardır ki, ulvînin müntehâ-yı 

derecât-ı ve a’lâ-i lezâizî Hakk Teâlâ’nın sıfâtına istiğrâk ola; ve işbu havl-i arşı tavâf 

eden melâike-i ızâmın zikrinin biri kelime-i tevhîd olduğu ma’lûm olduğu işbu hadîs-

i şerîften ma’lûm olur ki Resûl-i Ekrem efendimiz hazretleri إلا  لا  الذكر  فضلأ الله  إله   

 
163 Zümer, 39/75. 
164 Nesefî, Abdullah, Tefsîru’n-Nesefî, Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, tarihsiz, s. 1037. 



 

 

 

53 

 

[“Zikirlerin en faziletlisi La ilâhe illallâhtır.”]165 buyurup efdal-i zikr olduğu ma’lûm 

oldu. Zîrâ kelime-i tevhîd ki Lâ ilâhe illallâh’tır, on iki harftir ve Muhammed 

Resûlullâh kelimesi [28] dahî kezâlik on iki harftir. İmdi kelime-i tevhîd aslu’l-

usûldür. Onun hurûfu adedince on iki esmâ vardır ki nice ehl-i tarîk bu on iki esmâya 

mürşid-i kâmil izniyle mülâzım ve müdâvimlerdir ve bu esmânın elvânı ve huddâmı 

ve ta’bîri ve teslîsi vardır. Mürşid-i kâmil olân zâtlar bilirler. Ama ekser-i erbâb-ı 

tarîkatin esmâsı yedidir. Letâif-i seb’anın mükâbili olân etvâr-ı seb’adır ki nefsin 

merâtibidir. Yedi mertebe i’tibâr olunur. Nefs-i emmâre, nefs-i levvâme, nefs-i 

mülhime, nefs-i mutmainne, nefs-i râzıye, nefs-i merzıyye, nefs-i sâfiyyedir ve bu 

makām makām-ı safâdır.  

Ehline ma’lûmdur ki salât mi’râcu’l-müminîn olacak. Ma’nen bu atvârı 

küzerân eylemek mi’râc-ı ma’nevi oldu. İbtidâ-ı nefs-i emmâre makâmı: Buhl ve cehl 

ve hırs ve kibir ve hased ve gazab ve adâvet ve bunların emsâli ahlâk-ı zemîme ve 

evsâf-ı reddiyedir ki ayn-ı hicâb-ı zulmâniyedir. Nefs-i levvâme de heves ve mekr ve 

ucb ve kahr ve bunların emsâli yaramaz sıfatlardır. Nefs-i mülhime sıfâtı: Sehâvet, 

kanâat ve ilm ve hilm ve tevâzu’ ve bunlârın emsâli ahlâk ve evsâf–ı hamîde vardır. 

Onun ile muttasıf olur. Lâkin nefs [29] bu makāmda fenâ mertebesine bâliğ olmuştur. 

Nefs-i mutmainnenin evsâf-ı kerîmeleri tevekkül ve ibâdet ve şükür ve rızâ ve bunun 

emsâli hacb-i nûrâniyyedir. Nefs-i râzıyyenin evsâfı: Kerâmet ve zühd ve riyâzat ve 

ihlâs ve zikrullâh ve emsâli neş’esinde hâsıl olân hacb-i nûrâniyyedir. Ve nefs-i 

merzıyyenin evsâfı: Hüsn-i huluk ve yakîn ve telattuf ve tefekkür ve bunların emsâli 

evsâf-ı hamîdenin hacb-ı nûrâniyyedir. Yedinci mertebe ki nefs-i sâfîyedir. Bu 

makāmda hacb-ı zulmâni ve nûrâni kalmâz. Nûr-ı mahz-ı mutlakdır ki nefsâniyyet ile 

hâsıl olân ahlâk-ı hasene ve evsâf-ı mustahsinenin nûru dahî bu makâmda zâil olup 

onun makâmına nûr-ı hakk kâim olur. للطاالبين يسر اللهم  [Allâhım tâliblere kolaylaştır.]  

İmdi etvâr-ı seb’aya bu cihetten akabât-ı seb’a denildi. İşbu etvâr-ı seb’a fi’l-

ma’nâ tabakāt- ı seb’a semavâta müşâbih olup ma’nâ-i mi’râc oldu. Allâh Teâlâ  َوَالهذِين

س ب لنََا لنَهَْدِيَنهه مْ  فيِنَا   Bizim yolumuzda cihad edenleri elbette kendi yollarımıza“] جَاهَد وا 

eriştireceğiz.”]166 dedi.   غير  تو  ملاذ  و ملجأ ام نيست   هم در تو کريزم   ار کريزم   چون بدر کاه الهی

 
165 Tirmizî, Daavât, 9. 
166 Ankebût, 29/69. 



 

 

 

54 

 

رست  بحضرت حق وصول  يابد  و از شر شيطان  و شر نفس اماره رها  يابد  که آن دار الامانست  ملاذ   و  ملجأ  

 Senden başka sığınağım yoktur. Kaçsam da yine sana kaçarım. Allâh’ın“] ام  نيست

dergâhına giden Hakk’a vasıl olur ve Şeytan ve nefs-i emmârein şerrinden emin olur. 

Çünkü orası emniyet yeridir.”]167 وَمَن دخََلَه  كَانَ آمِنًا [“Kim oraya girerse güvenlik içinde 

olur.”]168  

  و المساجد و  الله ذکر  المؤمن حصن اند کفته چنانکه است  الله  ذکر عبادت مواضع مانالأ دار را عوام و  [30] 

نأالقر  تلاوة  [“Avam için emniyet yeri Allâh’ın zikredilme yerleridir. Nitekim şöyle 

demişler: Müminin kalkanı zikrullâh, mescit ve Kur’ân tilavetidir.”] 169  İmdi nefs 

merâtibini kat’ ve nâil-i merâm olmak mücâhede ile olur ki Allâh Teâlâ  وَالهذِينَ جَاهَد وا

س ب لنََا لنَهَْدِينَهه مْ   Bizim yolumuzda cihad edenleri elbette kendi yollarımıza“] فيِنَا 

eriştireceğiz.”]170 Ma’lûm ola ki bidâyette sâhib-i mücâhede olmayan bu tarîkatten bir 

şemme bulmaz. Hakk Celle ve Alâ hazretlerini  Allâhtan sakınılması“]   اتهق وا اللهَ حَقه ت قَاتِهِ 

gerektiği gibi sakının”]171 buyurduğu âyet-i kerîmesinin tefsîrinde gelmiştir ki hakk-ı 

takvâ oldur ki itâat olunup isyân olunmaya ve şükr olunup küfrân-ı niame olunmaya 

ve zikr olunup unutulmaya. Nitekim Hakk Celle ve Alâ hazretleri buyurur:  َيَاأيَُّهَا الهذِين

وا اللهَ ذِكْرًا كَثيِرًا  172 Ebû’d-Derdâ (r.a.)[”Ey iman edenlar Allâh’ı çokca zikredin“] آمَن وا اذكْ ر 

isnâd-ı sahîh ile mervîdir ki buyurmuş: Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: نبئكمأ لاأ 

  عدوكم  تلقوا  نأ   و  الورق  و  الذهب  عطاءإ  من  لكم  خير  و  درجاتكم  في  رفعهاأ  و  مليككم  عند  زكاهاأ  و  عمالكمأ  بخير

i -ûm ola ki işbu hadîsl’Ma 173فتضربوا  أعناقهم  و  يضربوا  أ عناقكم  قالوا  ماذا   يا  رسول  الله  قال  ذكر  الله

şerîfte zikrullâh min gayr-i takyîd buyrulmuştur. Ma’nâ-yı şerîfi demektir ki size hayır 

vereyim mi? A’mâlinizin hayırlısından ve rabbinizin katında ezkâsından ve 

derecâtınızın [31] erfaına bâis olan amelden ve zeheb ve fızza i’tâsından hayırlı ve 

adüvvünüz ile mülâkî olup siz onların onlar sizin boyunlarınızı vurmaktan hayırlı 

olandan. Ashâb-ı kirâm dediler ki yâ Resûlullâh ol nedir? Buyurmuşlar ki: Zikrullâhtır. 

Ve yine Resûlullâh (s.a.v.) hazretlerinden Enes b. Mâlik (r.a.) rivâyet eder ki 

 
167  Fatih Yayınlarının hazırlamış olduğu Rûhu’l-Beyân Tefsiri tam metin tercümesinden 

faydalanılmıştır. 
168 Âli İmrân, 3/97. 
169  Fatih Yayınlarının hazırlamış olduğu Rûhu’l-Beyân Tefsiri tam metin tercümesinden 

faydalanılmıştır. 
170 Ankebût, 29/69. 
171 Âli İmrân, 3/102, 
172 Ahzâb, 33/41. 
173 Tirmizî, Daavât, 6. 



 

 

 

55 

 

Resûlullâh (s.a.v.)174لا تقوم الساعة حتي لا يقال على الأرض الله    الله ma’nâ-yı şerîfi kıyâmet 

kopmaz hatta yeryüzünde Allâh Allâh diyen bir kimse kalmadıkça.  

İmâm Kuşeyrî kuddise sırruhu’l-âli buyurur ki: Zikir tarîk-i Hakk’da rükn-ü 

kavîdir. Bil ki bu tarîkda umde zikirdir. Ve bir ehad devâm-ı zikirsiz Allâh Teâlâ 

hazretlerine vâsıl olmaz. Ve sûret-i el-Hadîd’de Allâh Teâlâ hazretleri buyurur ki:   ْألََم 

يَأنِْ   لِلهذِينَ   آمَن وا  أنَْ   تخَْشَعَ   ق ل وب ه مْ   لِذِكْرِ   اللهِ 175   اى  ألم  يجيئ  وقت  أن   تخشع  قلوبهم  لذكره  تعالى  و  تطمئن  به  و  

 كان   نإ  الذكر  بعضهم   قال  فتور   لا و  توان  غير من عنه  نهوا عما  نتهاء والإ  وامرهلأ   متثالبالإ  طاعته  لىإ  يسارعوا

 سبب  اى  القلوب  لخشوع  سبب  الله   الذكر  نإف  [32]  الله  ذكر  ذاإ   قلوبهم  تلين  و  ترق  نأ  المعنى  يكون  نأَ القر  غير

سلم  و  عليه  الله  صلى  الله  رسول   قال  الحديث  يف  ورد  كما  جائز  الذكر  و  بالقران  الجهر  نأ   وعلم  [“Yani kalplerin 

Allâh Teâlâ’nın zikri ile saygıyla yumuşaması ve onunla mutmain olması ve 

yorulmadan bıkmadan yasaklarından kaçınma ve emirlerine boyun eğerek tâ’atine 

koşma zamanı gelmedi mi?” Bazıları dedi ki: “Şâyet zikir Kur’ân’dan farklı bir şey ise 

onların kalpleri Allâh zikredildiğinde yumuşar ve merhametli olma manası olur. 

Zikrullâh kalplerin huşusu için bir sebeptir. Bil ki Kur’ân’ın ve zikrin cehri olması 

caizdir.” Bu konuda bir hadiste geldiği gibi Resûlullâh (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur.] سِرُّ بِالْق    الْجَاهِر دقََةِ، وَالْم  دقَةَِ بِالقٌ رآنِ كَالْجَاهِرِ بالصه سِر ِ بِالصه رآن كَالْم    [“Kur’ânı açıktan 

okuyan açıktan sadaka vermiş gibidir. Kur’ân’ı gizli okuyan ise gizli sadaka vermiş 

gibidir.”]176 Enes (r.a.) den rivâyetle Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurmuştur.  من ذكر الله

يصيب الأرض من دموعه لم يعذب الله يوم القيامة  يففاضت عيناه من خشية الله حت  [“Kim Allâh’ı zikreder 

ve gözü Allâh korkusundan gözyaşı ile dolar ve bu yaşlar yere düşerse Allâh kıyamet 

günü ona azap etmez.”]177  Ebû Hureyre (r.a.)’ den rivâyetle Resûlullâh (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur: ِوْتِ يَتغََنهى بِالْق رْآنِ يَجْهَر  بِه ٍ حَسَنِ الصه  Allâh güzel sesli“] مَا أذَِنَ الله  لِشَيْءٍ مَا أذَِنَ لِنبَِي 

bir peygamberin Kur’ân’ı teganni ile yüksek sesle okumasından hoşnut oldğu kadar 

hiçbir şeyden hoşnut olmamıştır.”]178 İmâm Ahmed ve el-Buhârî ve el-Müslim ve Ebû 

Dâvûd ve Nesâi rivâyet etti. Başka bir rivâyette İmâm Kuşeyrî    ما  أذن لشئ كإذنه يتغ ني

 Kur’ânöyle izin etmediği  eyTeâlâ bir nesne şerîfi Allâh yı-nâ’Ma  179 بالقرأن  أ ن يجهر به

 
174 Müslim, Îmân, 234; Tirmizî, Fiten, 35; Ahmed b. Hanbel, c. 19, s. 100. 
175 Hadîd, 57/16. 
176 Tirmizî, Sevâbu’l-Kur’ân, 20; Ahmed b. Hanbel, c. 28, s. 598; Nesâi, Kıyâmü’l-Leyl, 24. 
177 Suyûti, a.g.e., s. 526. 
178 Buhârî, Fezailü’l-Kur’ân, 19; Müslim, Müsafirîn, 232. 
179 Kuşeyrî, Abdülkerim b. Hevâzin, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, Müesseetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyyeti, 

Beyrut, tarihsiz, s. 330. 



 

 

 

56 

 

ile tegannî eden nebiye izin ettiği gibi. Dâvûd (a.s.) kırâat-ı Zebûr ettiklerinde ins ve 

cin ve vuhûş ve tayr kırâatini istimâ’ ederlerdi ve meclis-i saâdetlerinde tesîr-i 

nağmesiyle helâk olanlardan bir mecliste dört yüz [33] cenâze kaldırmak vâkı’ olup 

ديته وأنا  قتلته  [”Kimi öldürdüysem onun diyeti benim“] من  180   hadîs-i kudsîsince 

külliyesini mazhar olurlardı. Ve Hazreti Habîb-i Hüdâ Muhammed Mustafâ (s.a.v.) 

Ebû Mûsa el-Eş’arî (r.a.) hakkında buyurmuşlardır:    181 د لقََدْ أ عطي مِزْمَارَاً مِنْ مَزَامِيرِ آلِ داَو 

ya’nî ol Dâvûd’a i’tâ olunan mezâmir ve nagamâttan bir nağme Ebû Mûsa’ya 

verilmiştir. İmâm Ebû Bekir bin Fevrik isnâd-ı sahîh ile Berâ bin Âzib (r.a.)’ den 

rivâyet eder. Berâ dedi ki: Resûlullâh (s.a.v.)’den şöyle duydum.182   ْن وا الْق رْآنَ بِأصَْوَاتكِ م حَس ِ

سْنًا وْتَ الْحَسَنَ يَزِيد  الْق رْآنَ ح   Ma’nâ-yı şerîfi Kur’ân’ı esvâtınız ile tahsîn ediniz. Zîrâ  ، فَإنِه الصه

esvât-ı hasen Kur’ân’ın hasenini ziyâde eder ve bu hadîs-i şerîf savt-ı hasenin fazîletine 

delâlet eder. Enes b. Mâlik’ten (r.a.) bi’l-esânîd mervîdir ki Resûlullâh (s.a.v.) şöyle 

demiştir:   ِالصهوْت سْن   الْق رْآنِ ح  وَحِلْيَة    , حِلْيَةً   Her şeyin bir süsü vardır. Kur’ân’ın“] لِك ل ِ   شَيْءٍ 

süsü de güzel sestir.”]183 Ve bu bâbda ahbâr-ı kesîre vardır. Erbâbına ma’lûmdur ki 

hüsn-i savt Hakk Celle ve Alâ hazretlerinin niam-i celîlesindendir ki sâhibini 

mütene’ım eyler. [34]     يَزِيد  فِي الْخَلْقِ مَا يشََاء [“O yaratmada dilediğini artırır”]184  âyetinin 

tefsîrinde gelmiştir ki savt-ı hasen ol cümledendir ki Hakk Teâlâ halkda ziyâde eder. 

Ve Hakk Sübhânehü ve Teâlâ savt-ı fazî’î ve âvâz-ı şenî’î zemm edip buyurdu:  َإِنه أنَكَر

 185 Ve kulûbun esvât-ı tayyibe[”.Seslerin en kötüsü eşek sesidir“] الْأصَْوَاتِ لَصَوْت  الْحَمِيرِ 

ile istilzâzı nağme-i hasen ile istirvâh ve iştiyâkı inkâr olunur değildir; mekr-i nesnâs 

mekûlesi ola. Görülmez mi ki tıfl-ı radî’ savt-ı tayyibe ile nice sâkin olur ve bekâ 

ederken nice nevme vârır. Ve cemel ü nâka ta’b-i seyr ve meşakkat-i haml ile ademü’t-

tâkat olmuş iken sadâ-yı hüdâ ile nice serîu’s-seyr olur ve meşakkat-i tarîk ona asân 

gelir.  

İmâm Kuşeyrî kuddise sırruhu’l-âlî Risâle’sinde beyân buyurur ki: Cüneyd-i 

Bağdâdî hazretlerine suâl olunmuş ki: Ne haldir insan sâkin iken bir savt-ı hasen 

istimâ’ etse hareket ve ıztırâba gelir? Cüneyt hazretleri buyurmuşlar ki: Hakk 

 
180 Kaynağa ulaşamadım. 
181 Müslim, Müsâfirin, 235; Tirmizî, Menâkıb, 55. 
182 Suyûtî, a.g.e., s. 227; Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 605.  
183 Suyûti, a.g.e., s. 449; Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 605.      
184 Fâtır, 35/1. 
185 Lokman, 31/19. 



 

 

 

57 

 

Sübhânehü ve Teâlâ hazretleri mîsâk-ı evvelde   ْبِرَبِ ك م  Ben sizin rabbiniz değil“] ألَسَْت  

miyim?”]186 kelâmıyla zürrâ-yı Âdeme muhâtaba ettiğinde ol kelâmın uzûbeti semâ-ı 

ervâhta istikrâr bulup hergâh ki bir savt-ı hasen istimâ’ edeler. İşbu semâ’ı onlara ol 

hıtâb-ı tayyibî ismâ’ edip onları harekete ve ıztırâba götürür deyû [35] Hz. Cüneyd-i 

Bağdâdî cevap vermişler. Ve İmâm Kuşeyrî Risâle’sinde mübeyyendir ki müştaklar 

kulûbu Allâh Teâlâ’nın zikr-i nûruyla münevverdir. Hergâh ki iştiyâkları harekete 

gele, ol nûru semâ ile arz arasını pür-zıyâ eyler. Hakk Teâlâ ol müştâkları melâikeye 

arz eder ve buyurur ki: Bunlar bana müştaklar olan kullarımdır. Sizi işhâd eylerim ki 

onların bana iştiyaklarından benim onlara iştiyakım artıktır. Nitekim Kur’ân-ı 

Kerîm’de buyurur:   مْ وَي حِبُّونَه  187 Ebû Hureyre[”.Onlar Allâh’ı Allâh da onları sever“] ي حِبُّه 

(r.a.) isnâd-ı sahîh ile mervîdir ki Peygamberimiz (s.a.v.) buyurmuşlar ki:  َمَنْ أحََبه لِقَاء

لِقَاءَه   الله   أحََبه   188[”.Kim Allâh’a kavuşmak isterse Allâh da ona kavuşmak ister“]  اللهِ 

Ma’lûm ola ki muhabbet bir hâlet-i şerîfedir ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ abde 

muhabbet ile şehâdet etmiştir ve abde muhabbetten haber vermiştir.   ٍفسََوْفَ يَأتِْي اللَّ   بقِوَْم

مْ وَي حِبُّونَه     .189 pes[.Allâh sevdiği ve kendisini seven bir kavim getirecektir“] ي حِبُّه 

Hakk Sübhânehû abde muhabbet ile mevsûf ve abd dahî Hakk’a muhabbet ile 

mevsûftur. Ve lisân-ı ulemâ üzere vârid olan muhabbetten murâd irâdettir. Ama 

ehlullâh ve sufiyyûn muhabbette irâde murâd etmezler. Zîrâ irâdet kadîme müteallık 

olmaz. Tagarrub ve ta’zîm irâdesine mahmûl ola. İmâm Kuşeyrî hazretleri buyururlar 

ki: Biz bu mes’ele tahkîkinde bir taraf-ı sâlih zikredelim inşâallâhü Teâlâ, pes. Hakk 

Teâlâ’nın abde [36]muhabbeti bir in’âm-ı mahsûs irâde etmesidir. Nitekim rahmet 

irâde-i in’âmdır. Pes, rahmet irâdetten ehass ve muhabbet rahmetten ehastır. Hakk 

Teâlâ’nın abde sevâb ve in’âm îsâl etmesi rahmetle tesmiye olunur. Ve abde kurbete 

ve ahvâl-i âliyyeye tahsîs etmeyi irâde etmesi muhabbetle tesmiye olunur. Hakk 

Teâlâ’nın irâdeti sıfat-ı vâhidedir. Müteallikātın tefâvütü hasebi üzere esmâsı muhtelif 

olur, pes. İrâdet ukûbete müteallık olsa gazab ile tesmiye olunur ve umûm-ı ni’mete 

 
186 A’râf, 7/172. 
187 Mâide, 5/54. 
188 Buhârî, Rikâk, 41; Müslim, Zikir, 14; Tirmizî, Cenâiz, 67. 
189 Mâide, 5/54. 



 

 

 

58 

 

müteallık olsa rahmet ile tesmiye olunur. Ve husûs-ı ni’mete müteallık olsa muhabbet 

ile tesmiye olunur.  

Kuşeyrî dedi ki: Ba’zı ulemâ ve meşâyıh demişler ki, Hakk Teâlâ’nın abde 

muhabbeti abde medhîdir ve ona vasf-ı cemîl ile senâsıdır. Pes, bu kavl üzere Hakk 

Celle ve Alâ’nın muhabbetinin ma’nâsı kelâm-ı izzetlerine âid olur mu ve kelâm 

kadîmdir ve sûfiyyenin muhabbet hakkında ba’zı akvâli vardır ki beyân olunur: Şiblî 

dedi ki: Muhabbet kalpte bir ateşdir ki mâsivâyı murâd mahbûbu ihrâk eder. Kuşeyrî 

dedi ki: Muhabbet îsârdır. Ya’nî mahbûbunu ve emrini kendisinden takdîm etmektir. 

Zeliha gibi ki aşk nihâyete erdiği zamanda  َادِقيِن  Ben onun“]  أنََاْ رَاوَدتُّه  عَن نهفْسِهِ وَإنِهه  لمَِنَ الصه

nefsinden murat almak istedim. Gerçekten o sadıklardandır.”]190  deyip [37] i’tirâf 

eyledi ve ibtidâ-i emirde demiş idiği س وَءًا بِأهَْلِكَ  أرََادَ  مَنْ  جَزَاء   Senin ailene kötülük“] مَا 

yapmak isteyenin cezası nedir?”]191  Pes, agâz ve ibtidâ-i kârında günâhı Hazreti Yusuf 

(a.s.)’a nisbet eyledi ve intihâsında cinâyeti kendi nefsine nisbet edip iftirâ ettiğini 

i’tirâf eyledi. Kur’ân-ı Kerîm’de muhabbete delâlet eden âyât-ı kerîme çoktur. Ez 

cümle: فَاتهبعِ ونِي َ فسََوْفَ يَأتِْي   192[”.Eğer Allâh’ı seviyorsanız bana uyun“] ق لْ إِن ك نت مْ ت حِبُّونَ اللَّ 

ِ وَلاَ يَخَاف ونَ لَوْمَةَ لآئِمٍ ذلَِكَ  ةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ ي جَاهِد ونَ فِي سَبيِلِ اللَّ  ؤْمِنِينَ أعَِزه مْ وَي حِبُّونَه  أذَِلهةٍ عَلَى الْم  اللَّ   بقِوَْمٍ ي حِبُّه 

عَلِيمٌ  وَاسِعٌ  وَاللَّ    يشََاء  ي ؤْتيِهِ مَن   ِ اللَّ   Allâh sevdiği ve kendisini seven müminlere karşı“] فَضْل  

alçak gönüllü kafirlere karşı onurlu ve şiddetli bir toplum getirecektir. Allâh yolunda 

cihad ederler ve hiçbir kınayanın kınamasından korkmazlar. Bu Allâh’ın dilediğine 

verdiği lutuftur. Allâh’ın lutfu ve ilmi geniştir.”]193 Ve hadîs-i kudsîsinde buyurur:   ْمَن

ؤْمِنِ يكَْرَه    الْم  عَبْدِي  فَاعِل ه  مَا ترََدهدتْ  فِي قبَْضِ  أنََا  ترََدهدتْ  فِي شَيْءٍ  حَارَبَةِ ، وَمَا  بَارَزَنِي  بِالْم  فقََدْ  وَلِيًّا  أهََانَ لِي 

ؤْمِن   بَ إِلَيه عَبْدِي بمِِثْلِ أدَاَءِ مَا افْترََضْت  عَليَْهِ وَ لا يَزَال  عَبْدِي الْم  الْمَوْتَ ، وَأكَْرَه  مَسَاءَتهَ  ، وَلا ب ده لَه  مِنْه  ، مَا تقََره

nî Teâlâ ’hadîs. Ya-l’ilâ âhıri  194ًب  إِلَيه بِالنهوَافِلِ حَتهى أ حِبهه  وَمَنْ أحَْببَْت ه  ك نْت  لَه  سَمْعًا وَبَصَرًا وَيَدا يتَقََره

buyurur ki kim ki benim velî kuluma ihânet ede benim ile muhârebeye berûz etmiş 

olur. Ve ben bir nesnede tereddüt etmemişim mü’min kulumun rûhunu kabzda tereddüt 

ettiğim gibi ki mevt-i kerîm görür ve ben [38] hoş gelmeyen nesne-i kerîmi görürüm. 

Hâlbuki ona mevtten çâre yoktur. Ve bana kulum takarrüb etmedi bir şey ile ki ehabb 

 
190Yûsuf, 12/51. 
191 Yûsuf, 12/25. 
192 Âli İmrân, 3/31. 
193 Mâide, 5/54. 
194 Isfehânî, a.g.e., c. 8, s. 318. 



 

 

 

59 

 

ola bana. Onun üzerine farz ettiğim ferâiz edâsından. Ve kulum bana takarrüb 

eylemekten zâil olmadı nevâfil ile ibâdât ettiği gibi. Tâ ona değin ki ben ona muhabbet 

eder olurum ve ben ona muhabbet ettiğimde ona sem’ ve basar ve yed ve müeyyid ben 

olurum.  

İmdi ey birâder! Ma’lûmun olsun ki gerek cehran ve gerek ihfâen tilâvet-i 

Kur’ân ve zikrullâh ve na’t-i resûl-i zîşân ve kâsâid-i evliyâ-ı kirâm ve istimâ’-ı sadâ-

yı hasen rûhun gıdâlarıdır. Bir kimsenin bu gıdâlardan canı ve rûhu haz ve nasîbi olmaz 

ise biline ki mevtâdır. Ya’nî oldur bu mesellû şol hastaya benzer ki mizâcı bozulur. 

Yemek görse yüzün döndürür. Hiç yemese merd ya’nî ölür gider. Can gıdâsı dahî hubb 

ile zikrullâhtır. Zîrâ eserde semeretü’l-fuâd zikrullâh vârid olmuştur. Ve hadîs-i şerîfde 

 .195 deyû buyurulmuştur[”.Cennetin meyvesi La ilâhe illahlâhtır“] ثمر  الجنة  لا  إله إلا  الله

Ne’ûzü billâhi Teâlâ ehl-i zikre ve fukarâ’a ve dervîşâna adâvet edip men ehâne lî 

veliyyen hadîs-i şerîfinin meâline mâ-sâdık olup tâlib-i Hakk olan sûfiyyûn hakkında 

şer’an câiz olmayan kelâmı kalbindeki merkûz [39] olan sıfât-ı nâriyye ki yedidir:  

Kibr, ucb, kîn, şehvet, gazab, hırs, riyâ. İşbu sıfât-ı kabîha vâsıtasıyla zâhir ihrâc edip 

lâ-yuad ve lâ-yuhsâ ya’nî bu kadar ehl-i kıbleyi tekfîr eden kendisinin kâfir olmasından 

korkmadı mı ve yâhûd  من لا يرحم الناس لا يرحمه الله [“Kim insanlara merhamet etmezse 

Allâh da ona merhamet etmez.”]196 hadîs-i şerîfini görüp rahmet-i ilâhiyyeden baîd 

olacağını bilmedi mi? Ve yâhûd Sünen-i Tirmîzi’de mezkûr olan hadîs-i şerîf ki 

aleyhi’s-salâtü ve’s-selâm efendimiz buyurur: ملعون من ضار مؤمنا أو مكر به [“Bir mümine 

zarar veren veya hile yapan lanetlenmiştir.”]197 Bu kadar fukâra ve dervîşânı ızrâr ve 

kalblerini inkisâr ile muhbir-i sâdık Resûl-i Hüdâ Efendimizin la’netine uğrayıp 

mel’ûn ve matrûd olacağın ve olduğunu acaba idrâk edip anlamadı mı? Ve Kur’ân-ı 

Kerîm’de Hakk Sübhânehû ve Teâlâ buyurur:   َوَلاَ تقَ ول واْ لِمَا تصَِف   ألَْسِنتَ ك م  الْكَذِبَ هَذاَ حَلاَلٌ وَهَذا

الْكَذِبَ   ِ اللَّ  عَلَى  واْ  ل ِتفَْترَ   Dillerinizin uydurduğu yalana dayanarak bu helaldir şu“] حَرَامٌ 

haramdır demeyin. Çünkü Allâh’a karşı yalan uyduruyorsunuz.”]198 âyet-i kerîmesini 

okuyup cehran Kur’ân okumak ve cehran zikrullâh etmek ve yâhûd ayak üzere ve yâ 

devrân etmek haramdır, câiz olmaz deyû bir takım da’vâsının hilâfına âyet ve yâhûd 

 
195 Kaynağına ulaşamadım. 
196 Müslim, Fezâil, 66; Tirmizî, Birr ve Sıla, 16. 
197 Tirmizî, Bir ve Sıla, 27. 
198 Nahl, 16/116. 



 

 

 

60 

 

hadîs ve yâhûd biraz müfteriyât olan kıssa-i kezb ile isbât-ı müddeayâ çalışıp ve Hakk 

Teâlâ ve Tekaddes hazretlerine Allâh böyle buyurdu [40] deyû iftira edip helâli harâm 

edip îmânın bakâsına sebep olan altının biri gider deyû mülâhaza etmedi mi? Her ne 

ise hemân Cenâb-ı Vâcibi’l-Vücûd bu i’tikâdda olanlara hidâyet buyursun.  

Ma’lûm ola ki hasâyıs-ı zikirdendir ki muvakkat değildir. Bil ki evkātten bir 

vakit ve zamândan bir zamân yoktur ki illâ abd ol vakitte zikr ile me’mûrdur. Yâ farz 

olmak üzere yâ mendûb ve yâ müstehab olmak üzere ve salât ibâdet iken ba’zı evkātte 

câiz olmaz. Nitekim fukahâ-i ızâm mesâil-i furû’atta beyân buyururlar ki üç vakitte 

namaz kılmak harâmdır ve birkaç vakit dahî vârdır ki namaz kılmak mekruhtur. İşbu 

mesâil kütüb-i fıkhıyyelerde mübeyyendir. Ama zikrullâh cemî’-ı evkâtte kalben ve 

lisânen ve cehran ve sırran müstedâmdır ve câizdir. Nitekim Hakk Sübhânehû ve Teâlâ 

hazretleri sûre-i Nisâ’da buyurur:  ن وبكِ م ج  وَعَلَى  وَق ع وداً  قيَِامًا   َ اللَّ  واْ  فَاذكْ ر  الصهلاةََ  قضََيْت م    فَإذِاَ 

[“Namazı bitirince ayakta, otururken ve yanınız üzere yatarken Allâh’ı zikredin”]199 

 Beydâvî bunun tefsîrinde şöyle] قال  بيضاوى  في  تفسيره  أولا  فدوموا  على  الذكر  في  جميع   الأحوال

dedi: “Bütün hallerde zikre devam edin.”]200 Allâh Teâlâ buyurdu ki:   َ اللَّ  ونَ  يَذكْ ر  الهذِينَ 

ن وبهِِمْ  ج  وَعَلَىَ  وَق ع وداً   Onlar ayakta, oturarak ve yanları üzere yatarken Allâh’ı“] قيَِامًا 

zikrederler.”]201 Beydâvî bu âyetin tefsîrinde dedi ki:  اي يذكرونه دائما على  الحالات  ] 41[  كلها  

قاعدين و مضطجعين  Yani Allâh’ı ayakta, oturarak ve yan yatarak olduğu gibi“] قائمين و 

bütün hallerinde zikrederler.”]202 Peygamber Efendimiz (s.a.v.) :   فِي يَرْتعََ  أنَْ  أحََبه  مَنْ 

 ِ اللَّه ذِكْرَ  فَلْي كْثِرْ  الْجَنهةِ   Kim cennet bahçelerinde nimetlenmek istiyorsa Allâh’ı“] رِيَاضِ 

zikretmeyi artırsın.”]203 buyurdu.  

İşbu âyet-i kerîmelerin ma’nâları budur ki kaçan salât-ı havfî edâdan fâriğ ola. 

Siz her halde ya’nî kıyâmen ve kuûden ve muzdacian tesbîh ve tahmîd ve tehlîl ve 

temcîd ile Hakk Teâlâ’yı zikredin.   قالت  عائشة  كان  النبي  صلى  الله  عليه  و  سلم  يذكر  الله  تعالى  على

 lâhahyânda Al ı-cemî’) (s.a.v.) der ki: Peygamberimiz (r.a.Hz. Âişe  204 كل  أحيانه

Teâlâ’yı zikrederdi. Sûre-i Âl-i İmrân’da olan âyet-i kerîmenin ma’nâsı: Onlar ki Allâh 

 
199 Nisâ, 4/103. 
200 Beydâvî, a.g.e., c. 1, s. 574. 
201 Ali İmran, 3/191. 
202 Beydâvî, a.g.e., c. 1, s. 478. 
203 Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed, Musannef, Dâru’l-Kıble, Cidde, 2006, c. 15, s. 241; 

Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 438. 
204 Tirmizî, Daavât, 9. 



 

 

 

61 

 

Teâlâ’yı her halde kıyâm ve kuûd ve izdicâ’da ve sıhhat ve maraz ve berr ve bahr ve 

sır ve cehr ve kalb ve lisân ve münferiden ve cemâaten ve leylen ve nehâran ve 

ganiyyen ve fakîran; fi’z-zarrâi ve’s-serrâi cemî’-ı ahvâlde zikrederler. Ve semâvât ve 

arzın halkında tefekkür ederler ki zikrullâh zâkiri tefekküre çeker. Yâ Rabb! İşbu 

mahlûkâtı abes ve zâyı’ yere halk etmedin derler. İlâhi seni abesten halkı bâtıldan 

tenzîh ederiz. İmdi bizi tâatine ve zikrine tevfîkınle nâr-ı azabından hıfz eyle. Yâ Rabb! 

[42] ol kimse ki sen onu nâra idhâl ve onda tahlîd edersin. Onu gāyet-i hizy ve helâk 

ile helâk edersin. Şirk ve isyân ile nefslerine zulmedenlere nâr ve azâbı men’ eder 

mevâni’ olmâz. Yâ Rabb! biz bir münâdî işittik ki ol Muhammed (s.a.v.) ve Kur’ân’dır. 

Rabbiniz Celle Şâne’ye îmân götürün ve zikredin deyû nâsı îmâna ve zikrullâha ve 

ibâdet ve tâata da’vet eder. Öyle olsa Kur’ân’a ve peygambere îmân edip zikrullâh 

ederiz derler. İmdi yâ rabb! Bize mağfiret et. Kebâirimizi ve sagāirimizi setr ve afv ile 

ve ervâhımızı ervâh-ı sâlihîn ile kabz eyle. Tâ ki sâlihîn zümrelerinden olalım. Yâ 

Rabb! resûllerin lisânı üzere bize va’dettiğin cenneti ve sevâbı ihsân ile ve yevm-i 

kıyâmette bizi rüsvâ eyleme. Yâ rabb! Sen azîmü’ş-şân mü’mini isâbet ve dâ’ıye 

icâbetle olan mev’ûduna half etmezsin. onların  Rabbleri celle şânehû 205 ْمْ رَبُّه م فَاسْتجََابَ لهَ 

duâsına icâbet edip buyurdu ki: 206َن ذكََرٍ أوَْ أ نثى نك م م ِ  Ey mü’minler  أنَ ِي لاَ أ ضِيع  عَمَلَ عَامِلٍ م ِ

sizden erkek ve gerek ünsâdan benim tâatim ve emrim ki namâz ve oruç ve zikrullâh 

ve sâir ibâdât işleyenin ecrini yevm-i kıyâmette kâmilen ve fâzılen i’tâ ve ihsân edip 

hiçbir zerre kadar a’mâlini zâyi’ etmeyiz. [43] 

 Allâh Teâlâ indinde ubbâd için tâatleri üzere hüsn-i sevâb vardır ki ol naîm 

bâkîdir. Ma’lûm ola ki ni’met-i bâkîye dâr-ı selâm olan cennet ve onun ni’metidir. Ve 

ona vusûl dahî Hakk Celle ve Alâ hazretlerinin rahmeti ve inâyeti ve fazlı iledir. Zîrâ 

ey birader! Ma’lûmundur ki الدنيا مزرعة الآخرة [“Dünya ahiretin tarlasıdır.”] Bu âlemde 

ve gerek âlem-i âhirette iki taraf vardır ki müktezâ-yı esmâ-yı ilâhiyedir ve esmâ 

çoktur. Ve biri birine mukâbildir ki tekâbül-i esmâ derler. Rahmân ism-i şerîfinin 

mukâbili kahhâr ismidir. Cennet rahmettir, cehennem kahr u azâbdır. Cennete duhûl 

Allâh Teâlâ’nın rızâsını iktizâ eder. Cehenneme duhûl kahr u gazabı iktizâ eder. Ve 

bundan sonra ma’lûmun olsun ki Hakk Celle ve Alâ hazretlerinin bu âlem-i dünyâda 

 
205 Âli İmrân, 3/195.  
206 Âli İmrân, 3/195. 



 

 

 

62 

 

rahmet-i cânibi var ve saht ve kahr ve gazab-ı cânibi var. Ya’nî  rızâsı var gazabı var. 

Lâkin Hakk Sübhânehû ve Teâlâ rızâsını amel-i sâlih içinde ve saht ve gazabını günâh 

işlemek içinde gizledi. Ama amel-i sâlih içinde tevhîd ya’nî Lâ ilâhe illallâh 

muhammedün resûlullâh ki kelime-i şehâdettir islâmın binâsından rükn-i a’zamîdir. 

مْ بِإيِمَانِهِمْ  -207 [44] Ve hadîs[”.Alâh onları imanları sebebiyle doğru yola iletir“] يهَْدِيهِمْ رَبُّه 

i kudsîde  لا إلَِهَ إلِا اللَّه  حِصْنِي   وَمَنْ دخََلَ حِصْنِي أمَِنَ من عَذاَبِي [“La ilâhe illallâh benim kalemdir. 

Kim benim kaleme girerse azabımdan kurtulur.”]208 buyurur. Ve dahî aleyhi’s-salâtü 

ve’s-selâm efendimiz hadîs-i şerîfinde  َخْلِصًا دخََلَ  الْجَنهة  Kim ihlas ile“]  مَنْ قَالَ لا إِلهََ إلِا اللَّه  م 

la ilâhe illallâh derse cennete girer.”] 209  buyurur ki tevhîd, a’mâl-i sâlihâtın 

cümlesinden a’lâ ve a’zamdır ki Hakk Teâlâ الله  أكبر  Allâh’ın zikri en“]  ولذكر 

büyüktür”]210 buyurdu ve dahî   الِح  يَرْفعَ ه  Ona güzel kelime“] إِليَْهِ يَصْعَد  الْكَلِم   الطهي بِ  وَالْعمََل  الصه

yükselir onu da salih amel yükseltir.”]211 a’mâl-i sâlihâttan kelime-i tayyib ki Lâ ilâhe 

illallâha îmândır ki a’mâl-i sâlihâtın aslıdır. Bir kimse inkâr ederse onun a’mâl-i 

sâlihasını Hüdâ Teâlâ kabul buyurmayacağı ilm-i kelâmda mübeyyendir. Asıl üzerine 

ferğ terettüb eder; asıl olmaz ise ferğ kabul olmaz. Bu sûrette namaz, oruç, hacc, zekat 

ve bunların emsâli furûatta her birinin hey’etini ve sıfâtını eimme-i müctehidîn beyân 

buyurup zikrullâh hey’etinde ve sıfâtında bir şey beyân buyurmadılar. Fakat şu kadar 

var ki bir kâfir kelime-i şehâdeti lisânıyla izhâr edip cehran demez ise imân ve islâmına 

müctehidîn hükmeylemediler ki îmânın ta’rifi   إقرار باللسان و تصديق بالجنان  و معرفة بالقلب 

[“Dil ile ikrâr, kalp ile tasdîk ve bilmektir.”] Hatta tasdîk ve ma’rifet bulunup lisân ile 

cehr ve izhâr bulunmaz ise onun îmânına şer’an zâhirde hükmolunmaz. Bu tahkîk [45] 

ma’lûmun oldu. Îmân-ı kâmil ile muttasıf olan evkâtten bir vakit ile ubudiyyet yulârını 

kat’ etmek ve hudûd-ı emir ve nehîden nazarîn ermek câiz olmaz.  

Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri sultân-ı resûl (s.a.v.) efendimize 

buyurur:   الْيقَِين يَأتْيِكََ  حَتهى  رَبهكَ   212[”.Sana ölüm gelinceye kadar rabbine ibadet et“]  وَاعْب دْ 

Müfessirîn icmâ’ ettiler ki yakînden murâd mevt ve eceldir dediler. Ey mü’min 

 
207 Yûnus, 10/9. 
208 Suyûtî, a.g.e., s. 225. 
209 Heysemî, Nureddin Ali b. Ebîbekir, Mecmeu’z-Zevâid ve Menbeu’l-Fevâid, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 

1994, c. 1, s. 162; Taberânî, Süleyman b. Ahmed, el-Mu’cemu’l-Evsat, Dâru’l-Harameyn, Kahire, 1995, 

c. 3, s. 56. 
210 Ankebût, 29/45. 
211 Fâtır, 35/10. 
212 Hicr, 15/99. 



 

 

 

63 

 

karındaşım, bu âyet-i kerîme muktezâsında ilâ-mevt Hakk Sübhânehû ve Teâlâ 

hazretlerine ibâdât ve duâ etmek bizim üzerimize farzdır ki ba’zı ibâdât muvakkat olur 

namaz, hacc, zekat ve gayrı gibi. Ve ba’zı ibâdât gayr-ı muvakkattır ki zikir ve duâ 

gibi ki  ْأ دْع ونِي أسَْتجَِبْ لكَ م [“Bana dua edin ki kabul edeyim.”]213 fî-eyyi-vaktin ve zamanin 

âyet-i kerîmede duâ mutlak zikrolundu. Min-gayr-ı takyîd ya’nî cehran ve ihfâen 

demek olur ve sûre-i A’râf’da  ًفْيَة وَخ  عًا  تضََرُّ رَبهك مْ   Rabbinize yalvara yalvara ve“] أدْع واْ 

gizlice dua edin.”]214 buyurup hufye ile kayd buyurdu demek olur ki zamân ve makām 

i’tibâriyle ve yâhud suâlde hadd-i me’mûrî tecâvüz ile ki  َعْتدَِين  Muhakkak“] إنِهه  لاَ ي حِبُّ الْم 

ki Allâh haddi aşanları sevmez.”]215 buyurdu. İşbu âyette tenbîh vardır ki duâ edene 

lâyık olmaz ki kendine lâyık olmayan şeyi taleb ede. Menâzil-i enbiyâyı suâl ve 

hikmete muhâlif olan şeyi Hak Teâlâ’dan [46] duâ edip istemek gibi.  عًا   أدْع واْ رَبهك مْ تضََرُّ

فْيَةً  [”Rabbinize yalvara yalvara ve gizlice dua edin“] وَخ  216  âyet-i kerîmesi duâ 

hakkındadır. Her ne kadar zikre duâ ıtlâk olunur ise beynehümâda fark vardır.  قال

عْتدَِين  المجاوزين  ما  أ مروا  به  في  الدعاء  نبه  به  على  أن  الداعي  ينبغي   البيضاوى  في  تفسيرهذه  الاية  إنِهه    لاَ   ي حِبُّ   الْم 

 Beydâvî “Muhakkak ki Allâh haddi] أن  لا  يطلب  م  لا  يليق  به  كرتبة  الأنبياء  و  الصعود  إلى  السماء

aşanları sevmez”217  tefsîrinde şunu söylemiştir: “Duâda emredilen sınırı aşanlardır. 

Allâh (c.c.) semâya yükselme ve peygamberlerin rütbesi gibi uygun olmayan şeylerin 

istenmemesi gerektiğini dua eden kimseye bu sınırı haber vermektedir.”]218    ْادْع واْ   رَبهك م

بمعنى  المربي  من  التربية  و  هي  تبليغ  الشيء   إلي  كماله  شيئا  و   فشيئا  و   هو   تعالى  مربي   الظواهر  بالنعمة  و   هى 

النفوس  و  مربي  الباطن  بالرحمة  و  هى  القلوب  و  مربي  نفوس   العابدين  بأحكام  الشريعة  و   مربي   قلوب  المشتاقين   

 Rabbinize dua edin.219 Rab terbiye edici“] بآداب  الطريقة  و  مربي  أسرار  المحبين  بأنوار  الحقيقة

anlamı taşır ve terbiye bir şeyi azar azar kemâline ulaştırmaktır. Allâh Teala nimetle 

zâhirlerin terbiyecisidir ki o zahirler nefslerdir. Rahmetle batınların terbiyecisidir ki 

onlar da kalplerdir. Şeriatin hükümleriyle abidlerin nefslerinin; tarikatın adabıyla 

müştakların ve hakikat nurlarıyla muhibbinin esrarının terbiyecisidir.”]220    ًفْيَة عًا  وَخ  تضََرُّ

 اى  متضرعين  متذللين  مخفين  الدعاء  ليكون  اقرب  الى  الاجابة  لكون  الأخفاء  دليل  الأخلاص  و   الأحتراز  عن  الريا 

 
213 Mü’min, 40/60. 
214 A’râf, 7/55. 
215 A’râf, 7/55. 
216 A’râf, 7/55. 
217 A’râf, 7/55. 
218 Beydâvî, a.g.e., c. 2, s. 241. 
219 A’râf, 7/55. 
220 Bursevî, İsmail Hakkı, Rûhu’l-Beyân, çev.: Heyet, Damla Yay., İstanbul, 1995, c. 3, s.55. 



 

 

 

64 

 

[“Yalvara yalvara ve gizlice221 ya’nî icabet etmeye daha yakın olması için yalvarıp 

yakararak boyun eğerek gizlice dua edin. Çünkü gizleme ihlâsın ve riyadan 

korunmanın delilidir.”]222   روي  عن  الصحابة   رضي  الله  عنهم  إنهم  كانوا  في  غزوة  فأشرفوا   على  واد

فجعلوا يكبرون ويهللون رافعى أصواتهم فقال عليه السلام لهم  إربعوا على  أنفسكم فأنكم لا تدعون أصم ولا غائبا  

 Sahabeden – Allâh onlardan razı olsun –rivâyet“] إنكم  تدعون  سميعا  بصيرا  قريبا   وإنه  لمعكم

edildi. Sahabe bir gazvede idiler. Bir vadi gördüler ve seslerini yükselterek tekbir ve 

tehlil getirmeye başladılar. Bunun üzerine Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurdu: Sakin 

olunuz. Çünkü siz sağır ve bulunmayan birine dua etmiyorsunuz. Siz işiten gören ve 

yakın olana dua ediyorsunuz ve o sizinle beraberdir.”]223 اي  بالعلم  و  الاحاطة [“Yani ilim 

ve ihata ile sizinle beraberdir.”]224 وفي  الحديث إستحباب الإخفاء في ذكر الله و الدعا [Bu hadîste 

Allâh’a gizli bir şekilde dua etmenin ve onu zikretmenin güzel olduğu buyrulmuştur. 

الله تعالى  ىلإهذا بحسب المقام لا بنسبته    [47]لكن ذكر شارح الكشاف    [Keşşâfın şârihi bunun “Allâh’a 

nisbete göre değil makama göre olduğunu belirtti.”]  

ره وَأخَْفَى فان المقام ي ن العالم الرباني و المرشد الكامل قد يأمر  أقتضي رفع الصوت لفائدة تامة كما  فَإنِهه  يعَْلَم  الس ِ

بن الملك قال حسين الكاشفى شرح المشارق لإ  ي قلبه الخواطر الراسخة فيه كذا ف  المبتدي برفع الصوت لينقلع عن

اسب نديدند كه بريا  الرسالة العلية اى درويش قومى كه كمين كاه نفس را ديدند ودانستند ذكر بجهر كفتن من  يف

عاً وَخِيفَةً كار بستند وجمعى   انجامد ومخفى بذكر مشغول شدند وقول حق تعالى را كه وَاذكْ رْ رَبهكَ فِي نفَْسِكَ تضََرُّ

كه بمرتبه اخلاص رسيدند وباطن خود را از ريا پاك يافتند ذكر را بجهر گفتند وهر يكى را ازين دو طائفه بر  

 Allâh gizliyi de ondan daha gizli olanı da bilir.225 Rabbâni bir âlim“] عمل خود دلائل است

ve mürşid-i kâmil yeni başlayan müridine kalbinde kökleşmiş olan havâtırı söküp 

atmak için yüksek sesli zikri emredebildiği gibi bu makamda tam bir fayda sağlamak 

için sesin yüksek olması gerekir. Kezâ İbn-i Melek’in Şerhu’l-Meşârık’ta böyle 

geçmiştir. Hüseyin el-Kâşifi Risâle-i Âliyye’sinde şöyle demiştir: Ey dervîş! Tasavuf 

ehli cehrî zikir yapmayı nefisten gelen bir istek ve eksik olarak gördüler. Zira cehrî 

zikre riya, gösteriş ve desinler gibi düşüncelerin karışması vardır. Zikr-i hafî ile meşgul 

ol. Zîrâ Hakk Teâlâ hazretlerinin şu kavl-i şerîfi gizli zikri emretmektedir: Hem de 

sabahleyin ve akşamleyin, içinden, tazarru ile ve yakararak, gizlice ve cehrin madunu 

 
221 A’râf, 7/55. 
222Bursevî, a.g.e., c. 3, s. 178-179. 
223 Ahmed b. Hanbel, c. 32, s. 285. 
224 Bursevî, a.g.e., c. 3, s. 179. 
225 Tâhâ, 20/7. 



 

 

 

65 

 

sesle/yüksek sesin altında bir sesle rabbini zikret de gaafillerden olma. Hepsi bu övülen 

işi yaptıkları için ihlâs mertebesine eriştiler. Kendi bâtınlarını riyâdan temizlediler. 

Cehrî zikri yapanlara karşı bu âyet-i kerime delildir.”]226 

 Ey birâder! ma’lûmun olsun ki gerek zikrullâh ve gerek duâda cehr etmek ve 

yâhud ihfâ etmek ya’nî zikr-i cehrîye ve zikr-i hafîyeye şer’an cevâz olduğu gün gibi 

aşikârdır. Ve lâkin huffâş ya’nî yarasa mekûlesi olan mutaassıb zikr-i cehrîye delâlet 

eden edillei görmeyip ancak zikr-i hafiyyeye güç ile icâzet verir. Hâlbuki hîn-i duâda 

ve hîn-i tilâvet-i Kur’ân’da ve hîn-i zikirde ve hîn-i tekbirde vesâir lâzım kılan kelâmda 

gerek [48] cehr ve gerek ihfâ ve gerek sır Hakk Sübhânehü ve Teâlâ hazretlerine 

müsâvîdir. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de sûre-i Tâhâ’da buyurur: 227   فَإنِهه بِالْقوَْلِ  تجَْهَرْ  وَإِن 

وَأخَْفَى ره  الس ِ  Ma’nâ-yı âyet-i kerîme bu olur ki eğer sen zikrullâh ve tilâvet-i  يعَْلَم  

Kur’ân’da ve duâda cehr edersen bil ki Allâh Teâlâ senin cehrinden ganîdir. Zîrâ ki ol 

sırrı ve ihfâyı bilir ki ol zamîr-i nefstir. İşbu âyette tenbîh vardır ki zikir ve tilâvet-i 

Kur’ân ve duâda cehrin meşrû’ıyyeti onu Allâh Teâlâ’ya i’lâm için değildir. Bil ki 

nefsin zikri tasvîri ve onun zikirde rusûhı içindir ve nefsi onun gayriye iştiğâlden men’ 

içindir. Ve yâhud âhar bir hikmete mebnîdir ki nice fâideyi câmi’dir. Nitekim 

müfessirîn-i ızâm meşâyıh-ı zevi’l-ihtirâm hazretleri 228ره وَأخَْفَى  وَإِن   تجَْهَرْ بِالْقوَْلِ  فَإنِهه  يعَْلَم  الس ِ

âyet-i kerîmesinin tahkîkınde beyân buyururlar.   بذكر الله و القاضى بيضاوى و  أن تجهر  قال 

دعائه فاعلم  أنه غني عن جهرك فإنه يعلم السر و  أخفي منه و فيه تنبيه على  أن الذكر و الدعاء و الجهر فيهما  

ليس لإعلام الله  تعالي بل لتصوير النفس بالذكر و رسوخه فيها و منعها عن الإشتغال بغيره و قطع الوسوة عنها 

و  أن   ذلك  نحو  و  الأشهاد  تكثير  و  البركات  إلى  مدي صوته  نشر  و  الغير  و  إيقاظ  بالتضرع  ]49[  و مضمها 

تجهربالقول و هذا  إما نهي عن الجهر كقوله و اذكر ربك في نفسك تضرعا و  خفية و دون الجهر و  إما  إ رشاد  

للعباد  إلى  أن الجهر ليس لإسماعه بل لغرض  آخر  كما  أشار المفسرون و جاء في  الرواية  أنه عليه السلام لما توجه 

إلى  خيبر  أشرف الناس على  واد فرفعوا   أصواتهم  بالتكبير الله اكبر لا  إله إلا  الله فقال عليه السلام  إربعوا على  

أنفسكم  أنكم لا تدعون  أصم و لا غائبا يحتاج  إلى  الجمع بين هذا و بين  أمره عليه الصلاة و السلام برفع الأصوات  

بالتلبية و قد يقال  ألنهي عنه هنا الرفع الخارج عن العادة الذي ربما  إذا بدليل قوله عليه السلام  إربعوا على  أنفسكم 

اي  إرفقوها و قال بعض المفسرين  إنما نهي النبي عليه السلام  أصحابه عن رفع الصوت  إخفاء لأمره عن العدو  

و لأن  أكثر  أصحابه عليه السلام   كانوا  أرباب  أحوال فشانهم الإعتدال بل الإخفاء الا لضرورة قوية  أن الجهر و  

 
226 Bursevî, a.g.e. (b.b.), c. 3, s. 177. (Ayrıca Fatih Yayınlarının hazırlamış olduğu Rûhu’l-Beyân Tefsiri 

tam metin tercümesinden faydalanılmıştır.) 
227 Tâhâ, 20/7. 
228 Tâhâ, 20/7. 



 

 

 

66 

 

رفع الصوت جائز و مشروع كما في  إ زاءالعدو او اللصوص تهييبا و تبعيدا لهم و لا شك  أع دي العدو النفس كما 

 Kâdı Beydâvî dedi ki: “Allâh’ın zikrini ve O’na] عليه السلام  أعديي عدوك نفسك التي بين جنبيك

olan duayı açıkça yaparsan bil ki Allâh Teâlâ senin açıkça duana muhtaç değildir. 

Gerçeten O gizliyi de daha gizliyi de bilir. Bunda şuna dikkat çekilmiştir ki zikri ve 

duayı açık yapmak Allâh’a bildirmek için değildir; bilakis zikri nefiste tasvir etmek, 

ona yerleştirmek, onu başka şeylerden alıkoymak, ondan vesveseyi kesmek ve onu 

tazarru ile donatmak, başkasının uyarılması, zikredenin sesinin ulaşabildiği yere kadar 

bereketin yayılması, zikre şahit olacak kişileri artırmak ve benzeri gayelere 

mebnidir.”229 “Eğer sözü açıktan söylersen Allâh Teâla’nın “Rabbini kendi kendine 

yüksek olmayan bir sesle yalvararak ve ürpererek zikret”230 âyetinde olduğu gibi ya 

yüksek sesle zikri nehyetme anlamındadır ya da kullara bir yol göstermedir. Cehrî zikir 

işittirmek amacıyla değil aksine müfessirlerin işaret ettiği gibi diğer sebepledir.”231 Bir 

rivâyette şöyle gelmiştir: “Resûlullâh (s.a.v.) Hayber gazvesine çıktığında ordu 

vadinin üzerine çıktı ve Allâhü ekber, La ilâhe illallâh diye seslerini yükselterek tekbir 

getirdiler. Bunun üzerine Resûlullâh (s.a.v.) canınıza acıyın! Çünkü siz ne sağır 

birisine ne de burada olmayana sesleniyorsunuz. Şüphesiz sizi çok iyi işiten, size çok 

yakın olana sesleniyorsunuz. O sizinle beraberdir.”232 “Efendimiz (a.s.)’ın telbiyedeki 

yüksek ses emri ile bu emrin arasını birleştirmeye ihtiyaç vardır.” Nitekim şöyle 

söylenir: “Buradaki nehy muhtemelen Peygamber (a.s.)’ın kendinize yumuşak 

davranınız sözünün delâleti ile normalin dışına çıkan sestir.” Bazı müfessirler dedi ki: 

“Peygamber (a.s.) düşmandan işini gizlemek için yüksek sesi nehyetti. Çünkü 

Efendimiz (a.s.)’ın ashabının çoğu durumu bilen insanlardı ve işleri hep itidal 

üzereydi. Halbuki gizleme ancak kuvvetli zaruri bir sebeple olur. Sesi açığa çıkarmak 

ve yükseltmek düşmanı ve hırsızları korkutmak ve uzaklaştırmak konusunda olduğu 

gibi caiz ve meşrudur. Düşmanların en azılısı nefstir. Resûlullâh (s.a.v.)’in dediği gibi 

senin en şiddetli düşmanın iki yanın arasında bulunan nefsindir.”233]234  

 
229 Beydâvî, a.g.e., c. 2, s. 241.; Bursevî, a.g.e., c. 5, s. 217-218. 
230 A’râf, 7/205. 
231 Bursevî, a.g.e., c. 5, s. 217-218. 
232 Buhârî, Megâzi, 36. 
233 Muttakî, a.g.e., c. 4, s. 431. 
234 Bursevî, a.g.e., c. 5, s. 5-6. 



 

 

 

67 

 

و  أشد اللصوص الشيطان و لذا  إعتاد الصوفية بجهر الذكر تهييبا لهما و طزدا للوسوسة الشيطانية من   [50] 

الجن و الإنس و لانبعض الناس يقولون قولا في حق الصوفية و  أهل الذكر و يشبهون الدوران الصوفية و يقولون  

ففي رقص   لولا  السامري  قبيح و حرمة صحيحة بل دورانهم رقص  أحدث  فعل  الصوفية  المنكرين  أن دوران 

الصوفية تشبيه لهم و هذا القولو من قاله قول زور  و جهل محض و  خطاء فاحش لأن الذاكرين الله بالحركة و  

الدوران يشبهون نفوسهم  إلى  طواف الحجاج و  إ لى  الملائكة المسبحين الداورين حول العرش فمذهبنا يحمل على 

لصلاح كما قال عليه السلام: حمل المؤمن   علي الصلاح واجب فمن شبه دوران الصوفية على  رقص المشركين 

فإنه بهتان و  إفتراء على  المؤمنين الذاكرين بسوء الظن و  سوء الظن حرام يخشي عليه الكفر لأن رقص السامري 

وسَى فنَسَِي  إذا كان لأمر  للتعبد الي العجل مشركا بالله تعالى  مدعيا بالوهية العجل كما قال ت عالى هَذاَ إِلَ ه ك مْ وَإِلَه  م 

كذلك  أن الصوفية موحدين الله عابدين له قياما بالدوران و الحركة ليس في ذكر الله تعيين الوضع و يقول العلماء  

الأصول  إن  أهل القبلة لا يكفر فتكفير  أهل  ]51[  القبلة كفر كما بين في كتب الأصول فهذه قاعدة مقننة في كتب  

معتبرة كالمنار و المغني و جوابنا و جواب  أهل المنصفين من  أهل الحق  أن يقال  أ ن صاحب البزازية ليس من 

المجتهدين و لا من طبقات المقلدين و لا من مقلد  المقلدين و كزا صاحب البزدوية فإنه من الذين لا يعرفون يمينهم  

عن يسارهم و  أما صاحب جامع الفثوي جاء في عصر الغازى سلطان مراد بمدينة  أدرنه فحرق كتابه فيها و  أما  

صاحب الكشاف فهو معتزل المذهب منكر الكرامة فكلامه لا يكون دليلا  لأنه خارج عن مذهب الأربعة فإنه خارج  

عن طبقات المجتهدين و المقلدين و تلخيص الكلام لا دليل في حرمة الحركة في الذكر و الدوران كنص القرأن و  

 Hırsızların en azılısı şeytandır. Bu sebeple sûfîler, onları korkutmak için zikri“] الحديث

genelde açıktan yaparlar. Bunu ins ve cinlerin şeytanı vesveselerini kovmak için 

yaparlar. İnsanlar, sûfilerin hakkında ve zikir ehli konusunda söz söylerler. Sufilerin 

dönmesini benzeterek inkar edenler bu iş için çirkin bir iştir ve açıkça haramdır derler 

hatta onların deverânı Sâmiri’nin ilk olarak ortaya çıkardığı bir danstır ve sûfi raksında 

da onlara benzerlik vardır. Bu şekilde söyleyenin sözü, yalan bir sözdür, tam bir 

cahillik ve fahiş bir hatadır. Çünkü Allâh’ı hareket ederek zikredenler ve deverân 

edenler kendilerini tavaf eden hacılara ve arşın etrafında dönen meleklere benzetirler. 

Bizim mezhebimiz Peygamber (s.a.v.)’in dediği gibi salâha teşvik eder. Müminin 

salâha teşvik etmesi gerekir. Sûfilerin deveran etmesini müşriklerin dansına 

benzetmek müminlere kötü zan besleyerek büyük bir iftira atmaktır. Kötü zan ise 

haramdır. Onun hakkında küfre düşmesinden endişe edilir. Çünkü Sâmiri’nin raksı 

Allâh’a şirk koşarak ibadet etme şekliydi.” Nitekim Allâh’ın şu sözünde olduğu gibi: 

“ O sizin de Musa’nın da ilâhıdır. Fakat unuttu.”235 “İş bu şekilde olduğu zaman 

böyledir. Sûfiler Allâh’ı birlerler. Hareket ederek ve dönerek O’na kıyam edip kulluk 

 
235 Tâhâ, 20/88. Eserde ayetin son kısmı “فنسيه” diye verilmiş. Ayetin aslı “فنَسَِي” dir. 



 

 

 

68 

 

ederler. Allâh’ı zikretmek konusunda bir kanun koyma belirleme yoktur.” Usul 

âlimleri şöyle der: “Ehli kıble tekfir edilmez.” “Usul kitaplarında, el-Menar ve el-

Muğni kitaplarında açıklandığı gibi bu belirlenmiş bir kaidedir. Bizim ve hak ehlinden 

olan insaf sahibi kimselerin cevabı şöyledir:” “Bezaziye’nin müellifi müctehiitlerden 

değildir. Mukallitler tabakasından da değil, mukallitleri taklit edenlerden de değil. 

Bezdeviye’nin müellifi sağını solunu ayırt edemeyenlerden biridir. Câmiu’l-Fetva 

sahibine gelince Edirne şehrinde Gazi Sultan Murat zamanında geldi ve orada kitapları 

yakıldı. Sâhibu’l-Keşşâf sahaibi ise mu’tezile mezhebindendir. Kerâmeti reddeder. Bu 

sebeple onun sözü de delil olmaz. Çünkü o dört mezhebin dışına çıkmıştır. Müctehitler 

ve mukallitler tabakasından ayrılmıştır. Sözün özü, hareket ederek zikretmenin ve 

deverân etmenin haram oluşu konusunda Kur’ân ve hadis gibi nasslarda delil yoktur.”]  

َ   ذِكْرًا  كَثيِرًا  اي   بما  هو  أهله  من   التهليل    وا  اللَّه و  قال  صاحب  الكواشى  و  صاحب   المدارك   فى   تفسير  قوله  تعالى  اذكْ ر 

و  التكبير  و  التقديس  قياما  و  قعودا  و  على   جنوبهم  أمراضا  و  أصحاء  ليلا  و  نهارا  سرا  و  جهرا   برا  و  بحرا  و  سكونا  

”Sâhibü’l-Kevâşî ve sâhibü’l-Medârik “Allâh’ı çokça zikredin] و  على  كل  حال 236 

tefsirinde şöyle dediler: “Onlar ayktayken, otururken, yatarken, hasta veya sağlıklı 

iken, gece ve gündüzde, gizli veya açıkta, kara ve denizde, durgunlukta ve her halde 

tehlil ve tekbir ve takdis ehlindendirler.”]  

Ma’lûm ola ki meşâyih-ı ızâm ve sûfiyye-i kirâma dahl ve taarruz etmek ve 

zikir hakkında ve ehl-i zikre adâvet ve sûfiyye tâifesine ve dervîşâna mülhid ve 

müdhensebez demek ve ta’n ve teşnî’ etmek lâyık ve câiz olmaz. Ve bu kadar ehl-i 

îmân nasıl tekfîr olabilir ve Sâmîrî’nin yaptığı buzâğıya onun ta’rîfi ile ilâh deyû ibâdet 

edip çevresinde hınzırlar gibi dolanan bir takım yahudinin ve müşrikînın ahvâline [52] 

ehl-i zikri temsîl ve teşbîh edene ve fukâra ve dervîşâna bu i’tikâd-ı bâtıla ile nazar 

edene şer’an ne lazım olur kendisi mülâhaza eylesin. Lâkin bu mesellû ehl-i zikre itâle-

i lisân eden âhir vaktinde merd olurken kelime-i tevhîd kendine hîn-i telkînde ya’nî 

etrâfında bulunan adamlar Lâ ilâhe illallâh diye berâber diyelim denildikde bunu 

dervîşler ve sûfiyyûn der ben demem demek ihtimâli vardır. Zîrâ  ِالشهيْطَان حِزْب    أ وْلئَكَِ 

[“Onlar şeytanın taraftarlarıdır.”] 237  nazm-ı kerîmiyle matrût oldukları, hakkı 

görmeyip dâima huffâş gibi nûr-ı zikir ve tevhîdden mahrûm ve ehl-i zikir ve dervîşâna 

 
236 Ahzâb, 33/41. 
237 Mücâdele, 58/19. 



 

 

 

69 

 

adâvet ederler. Ma’lûmdur ki yarasa dedikleri kuş gece tayrân eder. Gündüz gözü 

görmez.  

“Güneş zâhir değil midir karındaş 

Ne var görmezse onu çeşm-i huffâş”238  

İşte bu adâvete adâvet-i şeytâniyye derler. Nitekim Âdem (a.s.) şeytandan a’lem ve 

efdal ve alleme’l-esmâ ile mükerrem ve safiyullâh iken iblis aleyhi’n-na’le [53] 

Âdem’e ta’n ve tahkîr edip ibtidâ-i şekl-i evvelden kıyâs-ı tertîp edip itmesi sebebiyle 

emr-i mansûsa inât etti ve kendini Âdem’den efdal addetmesiyle Âdem (a.s.)’a secde 

ile emrolunmasını inkâr ve istib’âd etti. Eğer şeytan da ma’rifet ve hakkı kabûl olsaydı 

bu sûrette tahkîr ve zebân-derâzlık etmez ve râh-ı inâda ve istikbâre gitmezdi. İmdi çû-

serfürû ve emr-i hakka, ördi şeytânı yere ahır felek. Ve ehl-i zikirden dahî şeytân firar 

eder. Her ne kadar ağvâya sa’y ederse de nitekim hadîs-i şerîfte rivâyet olunmuştur. 

Efendimiz (s.a.v.): 239  خَنسََ وَ اِنْ نسََىَ الْتقََمَ قَلْبَه َ اِنه   الشهيْطَانَ وَاضِعٌ خَطْمَه  عَلَى قَلْبِ ابْنِ ادَمََ فَاِنْ ذكََرَ اللَّه

buyurur. Ya’nî şeytan hortumunu insanın iki bağrı arasından kalbine uzatıp tehm-i 

fesâd ilkâ eder ve eğer ol kalbi zikrullâh ile meşgûl bulursa onun yanına uğramaz. Her 

halde şeytan zikirden kaçar. Nitekim efendimiz (s.a.v.)  işbu hadîs-i şerîfde  إن الشيطان

إذا سمع النداء بالصلاة أحال له ضراط حتى لايسمع صوته فإذا سكت رجع فوسوس فإذا سمع الإقامة ذهب حتى  

 Şeytan namaz için okunan ezanı işittiğinde ezanı“]  لايسمع صوته . فإذا سكت رجع فوسوس

duymayacağı şekilde yellenerek uzaklaşır. Ezan bitince geri gelir ve vesvese verir. 

İkamete başlanınca duymayacağı yere tekrar gider. Susunca geri döner ve yine vesvese 

verir.”]240 buyurur.   إذا سمع  ]54[  النداء بالصلاة ذهب حتى يكون مكان الشيطان  و في  حديث  آخر إن 

 Başka bir hadîsde şüphesiz ki şeytan namaz ezanını işitince Ravha’ya kadar“] الروحاء

kaçar gider.”]241 buyurur. Ya’nî ezân okunur iken şeytanlar firâr ederler. Zarta ederek 

kaçarlar. Kezâlik sûfiyye ve dervîşân ve âyin ehlullâhı ve zikrullâhı dahl ve ta’n ve 

teşnî’ eden insan şeytanları dahî ezân-ı şerîfi işitip kaçan ve firâr eden cin şeytanı gibi 

kazâ-i ittifâkıyye bir fukâra zâviyesi ve tekyesi ve yâhud bir mescidde ehl-i zikir 

kıyâmen ve gerek ku’ûden ve cehran devrân ederek zikrullâh olur iken işbu münkirin 

 
238 http://www.muzafferozak.com/PDF/Kitaplar/NecatulGarik; erişim tarihi: 03.10.2015. 
239 Suyûtî, a.g.e., s. 125. 
240 Müslim, Salât, 16. 
241 Müslim, Salât, 15. 

http://www.muzafferozak.com/PDF/Kitaplar/NecatulGarik


 

 

 

70 

 

dahî kavlen gınâ zikir sedâsı ki Lâ ilâhe illallâh, Allâh, Hû, Hayyum yâ Kayyûm esmâ-

ı ilâhiyyeden birini ve bu sedâyı işittiği gibi ezân-ı şerîfi işitip zikrullâhtan kaçan cin 

şeytânı gibi insan şeytânı olan habîs dahî oradan kârar-ı firâra tebdîl edip güyâ bir 

günâh şey işitir gibi kaçar. Zîrâ zikrullâh olunan yerde şeyâtîni’l-ins ve’l-cin durmaz 

ve gelmez ki zikrin nûru şeyâtînın nâr-ı gazabını ve ateş tuğyânını harâb edip 

söndürdüğünden sür’at ile firar edip kaçarlar.  َون كَافِر  ه مْ  حْمَنِ  الره بِذِكْرِ   Onlar“] وَه م 

Rahman’ın zikrini inkar ediyorlar.”]242 âyet-i kerîmesi güzelce mütâlaa oluna.  

 Eğer suâl olunur ise herkesin yanında bir cinn-i karîni vardır pes. Nice ondan 

halâs olunur. Cevap budur ki istisnâ vardır ki [55]  َخْلَصِين  Ancak sana“] إلِاه عِبَادكََ مِنْه م  الْم 

karşı ihlaslı kulların hariç.”]243 âyetidir ki muhlisîn hâli gayra kıyâs olunmaz. Nitekim 

efendimiz (s.a.v.) hadîs-i şerîfinde عليه فأسلم  Ancak Allâh Teala bana“] إلا أن الله أعانني 

yardım etti ve Müslüman oldu (benim şeytanım)”]244 buyurur. İşbu hadîs-i şerîfin 

sırrına mazhar olan zevât-ı âli şânelere şeyâtîn ehl-i zimmet olan reâya bilâd-ı 

müslimînin içinde dest-derâzlık edemediği gibi bunların şeytanları dahî bir vechile 

ehl-i zikir ile mücâdele ve muhârebeye yol bulamaz. El-hâsıl ibâdât ve tâ’ât ve evâmir-

i ilâhiyyeye imtisâl ve sünnet-i nebeviyyeye ittibâ’ ve sûfiyyûn ve ehl-i zikre muhabbet 

ederse ve leyl ve nehâr gerek cehran, sırran zikrullâh edip dahl ve taarruz etmez ise 

vesâvas-i şeytâniyyeden halâs olup kalb envâr-ı zikrullâh ile münevver olur. Ve illâ bu 

inâd üzerine musırr ve zikrullâhı terk ve sûfiyyûn ve fukarâ ve dervîşâna ve zikre 

adâvet ederse işbu âyet-i kerîmenin meâline tamamen mazhar olacağında iştibâh 

etmesin ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri sûre-i Zuhrûf’da buyurur:  وَمَن يعَْش  عَن

قَرِينٌ  لَه   فَه وَ  شَيْطَانًا  لَه   ن قيَ ِضْ  حْمَنِ  الره  Kim Rahman’ın zikrinden yüz çevirirse biz ona“] ذِكْرِ 

şeytanı musallat ederiz ve şeytan ona arkadaş olur.”]245   قال  البيضاوى  في  تفسيره  يتعامي  و

 Beydâvî tefsirinde dedi ki: “Madde ile] يعرض  عنه  لفرط  إشتغاله  بالمحسوسات  و  إنهما  في  الشبهات

haşır neşir olduğu ve şehvetlere daldığı için kör gibi davranır ve ondan yüz çevirirse 

demektir.”]246 ن قيَ ِضْ لَه  شَيْطَانًا فَه وَ لَه   ]56[  قرين [“Şeytanı ona musallat ederiz ve şeytan onun 

arkadaşı olur.”]247  [”.Daima ona vesvese verir ve onu azdırır“] يوسوسه  و  يغويه  دائما 

 
242 Enbiyâ, 21/36. 
243 Sâd, 38/83. 
244 Ahmed b. Hanbel, c. 6, s. 320. 
245 Zuhruf, 43/36.  
246 Beydâvî, a.g.e., c. 4, s. 602. 
247 Zuhruf, 43/36. 



 

 

 

71 

 

Ma’nâ-yı şerîfi bir kimse ki mahsûsâta fard-ı iştiğâl ve şehevâta innehüma kendini 

Allâh Teâlâ’yı zikirden teâma ve i’râz ede. Akâbinde havf ve sevâbın recâ etmeye. Biz 

ona bir şeytan zamm ve teslît ederiz ki dünyâda ol şeytan ona karîndir, ondan ayrılmaz. 

Ona dalâleti terğîb eder ve cehennemde dahî ikisi bir zencire örülür. Şeyâtîn onları 

Kur’ân’dan ve her halde zikrullâhtan men’ eder ve mea-zalik onlar kendilerini tarîk-ı 

müstakîm üzere zannederler. İmdi ey birâder! ehl-i Kur’ân ve ehl-i zikir  ْرِجَالٌ لاه ت لْهِيهِم

 ِ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللَّه  Ne ticaret ne alışveriş onları Allâh’ın zikrinden alıkoymadığı“] تِجَارَةٌ 

insanlardır.”]248 âyet-i kerîmesine mazhar olup her halde Allâh Teâlâ’yı zikreden   أفَمََن

ب ِهِ  ن ره سْلَامِ فهَ وَ عَلَى ن ورٍ م ِ  Allâh kimin gönlünü islama açmışsa o rabbinden“] شَرَحَ اللَّه   صَدرَْه  لِلْإِ

bir nur üzere değil midir?”]249 ol kimse ki Allâh Teâlâ’nın kalbini tevhîd ve nûr-ı zikir 

ile tevsî’ ede. Ol Rabb Teâlâ ve Tekaddes hazretlerinden ma’rifet ve Hakk’a vusûl 

üzeredir.  

 Peygamberimiz (s.a.v.) efendimizden mervîdir ki kaçan nûr-ı tevhîd ve nûr-ı 

zikrullâh kalbe dâhil olsa ol kalpte inşirâh ve infisâh olur. Ashâb-ı kirâm (r.a.) suâl 

buyurdular ki: Zikrin kalbe duhûlune alâmeti nedir buyurdular ki: Dâr-ı halûdde inâbet 

eder ve dâr-ı gurûrun tebâ’ad eder. Ve mevtin nuzûlunden evvel mevt için [57] 

hazırlanır. 250  Ve bu sıfatlar ile muttasıf olanlara mükârin olup onlar ile dâima 

musâhabet etmek gerekdir ki kalbi Hakk’a ve zikrullâha mâil ola. Ve eğer ehl-i zikrin 

gayrı bir takım nâ-halef ve şeyâtîn sıfat ve münkirîn ile musâhabet ve mükâranet olursa 

kalb mükârin olduğu sıfatları kendine âdet eder. Ve Kur’ân-ı Kerîm’de şeyâtîni’l-ins 

ve’l-cin buyuruldu. İnsân şeyâtîni delâlet içre olup musâhiblerini azdırırlar.  ِ ق لْ أعَ وذ  بِرَب 

 251 sûresi dahî bunlar hakkında nâzil[”.De ki: Ben insanların rabbine sığınırım“] النهاسِ 

olmuştur. Zîrâ söz ve kelâm vardır ki ölü ve meyyit dirilir ve söz vardır ki diri öldürür. 

İmdi bir kere bir kâfir Lâ ilâhe illallâh dese dirilir; zîrâ kefere hakkında Allâh Teâlâ 

“Meyyitûn” buyurmuştur. Ve bir kimse dahî diri iken ya’nî mü’min iken sözü içinde 

ya’nî kelâm ederken şer’a muhâlif söz ve kelâm söylese kâfir olur. Diri iken canı ölür. 

İmdi bu mukaddime ma’lûmun oldu ise dâima Hakk’a ibâdet ve Kur’ân tilâvet   ْوَك ون وا

 
248 Nûr, 24/37. 
249 Zümer, 39/22. 
250 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 76.  
251 Nâs, 114/1. 



 

 

 

72 

 

ادِقيِنَ   252 âyetine mazhariyetle ehl-i zikre mükāranet[”.Sadıklarla beraber olun“] مَعَ الصه

ve evrâd ve ezkâra müdâvemet ve ehl-i imân karındaşlarına muhabbet ve ahlâk-ı 

hamîde ile ittisâf ve her halde kalben ve kālıben zikr-i Hakk’a [58] devâm rûhun 

gıdâlarıdır ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerinin mağfiret ve ecr-i azîmine nâil 

olunur. Nitekim sûre-i Ahzâb’da Rabbimiz Teâlâ ve Tekaddes hazretleri buyurur: 

Allâh dedi ki: 253  غْفِرَةً   وَأجَْرًا َ   كَثيِرًا  وَالذهاكِرَاتِ   أعََده   اللَّه    لهَ م  مه سْلِمَاتِ   إلى  قوله   وَالذهاكِرِينَ   اللَّه سْلِمِينَ   وَالْم  إِنه   الْم 

 ma’nâ-yı şerîfi ricâl ve nisâdan onlar ki kalb ve lisânlarıyla her hâlde Allâh عَظِيمًا

Têâlâ’yı çok zikreder. Denildi ki bir kimse kim ulûm-ı şer’ıyye ve tilâvet-i Kur’ân 

veyâ duâya iştigâl ve salât-ı hamsi itmâm-ı erkân ve sünnetle edâya muvâzabat ede ve 

Allâh Teâlâ’yı zikr-i kesîr ile zikrede. Ricâl ve nisâdan işbu ahlâkı ve hısâli tederru’ 

ve âdet edenler için kesb ve iktirâb ettikleri sağāirlerine mağfiret ve tâatlerine Allâh 

Azîmü’ş-Şân ecr-i azîm i’dâd etti ve onlara cennet ve cemâl va’d buyurdu.  َيَا أيَُّهَا الهذِين

َ ذِكْرًا كَثيِرًا وا اللَّه  Allâh Teâlâ dedi ki: Ey iman edenler Allâh’ı çokca“] و قوله  تعالى آمَن وا اذكْ ر 

zikredin”]254   قال  البيضاوى  في  تفسيره   يغلب  أوقاتا   و  يعم  أنواع  ما  هو   أهله  من  التقديس  و   التحميد  و  التهليل

وه    ب كْرَةً   وَأصَِيلًا   أول  النهار  و  آخره   خصوصا  و  تخصيصهم  بالذكر  للدلالة  على  فضلهما  سائر  الأوقات   وَسَب ِح 

 Her vakit ve her çeşit ona layık olan kutsama, hamd, tehlil ve övgülerle“] لكونهما  مشهودين

zikredin. Özellikle gündüzün başında ve sonunda. Zikir için bu iki vaktin seçilmesi 

bunların diğer vakitlerden üstün olduğunu göstermek içindir. Çünkü bu ikisinde 

melekler şahit olur.”]255  

 Ehl-i zikir cemî’-ı evkātte ve cemî’-ı envâ’da Allâh Teâlâ’yı takdîs [59] ve 

tahmîd ve tehlîl ve ale’l-husûs sabâhda ve akşâmda zikreder. Hak Sübhânehû ve Teâlâ 

hazretleri sabâh ile akşâmı tahsîs buyurdukları meşhûd-ı melâike olduğu içindir deyû 

Kâdî Beydâvî tefsîr buyurdular. Zikrullâh ile cemî’-ı kemâlâta vâsıl olunur. Ey garka-

i kulzüm-i vusûl ve ey ser-fırka-i halka-i usûl her kimde tevhîdin hakîkati ve işâret 

olunân usûlün ma’rifeti olsa bûte-i fenâda kâl olur ve nâr-ı celâlde mahv-ı küllî bulur. 

Arîkda haber ve harîkda eser olmadığı gibi onda dahî vücûd kalmaz ve şeytân ve nefs 

maârif-i hayâliyye yüzünden ona zafer bulmaz.  الجوفة و الاذي ىلكب عأ نت من هذا يا من أفاين  

[Bu eza ve sıkıntıyı çeken nerde sen nerdesin] İşbu  sûfiyye ve dervîşâna hakd ve hased 

 
252 Tevbe, 9/119. 
253 Ahzâb, 33/35. 
254 Ahzâb, 33/41. 
255 Beydâvî, a.g.e., c. 4, s. 287. 



 

 

 

73 

 

ve bunlara mutâbık ahlâk-ı rezîleyi terk lâzımdır.   اللهه مه إنِ ِي أعَ وذ  بكَِ مِنْ عِلْمٍ لَا ينَْفَع  وَمِنْ د عَاءٍ لَا

fâide -sana sığınırım bî b!erîfi: Yâ rabş yı-nâ’Ma 256 ي سْمَع  وَمِنْ قَلْبٍ لَا يَخْشَع  وَمِنْ نفَْسٍ لَا تشَْبَ ع

ilimden ve müstecâb olmaz duâdan ve huşû’ yok kalpten ve doymaz nefsten. Bu hadîs-

i şerîfte işâret vardır ki ulemâ ilimlerine mağrûr ve sulehâ ibâdetlerine mesrûr 

olmayalar ki Cenâb-ı Vâcibü’l-Vücûd indinde her ilimde menfeat ve her bir duâda 

icâbet müyesser değil imiş ıyâzen billâh [60] Teâlâ. Şol âlimin i’tikâdından ki bi’l-

gadüvvi ve’l-asâli bu âlem-i fânîde dâima kîl u kâl ve leyl ve nehâr mebhas-ı mâzî ve 

hâl ve istikbâl edip mücerred menâzıra ve mekâbire-i bî-ilm-i nâfi’ ve derûn birini 

envâr-ı zikirden ve envâr-ı maârif-i rabbâniyyeden hâlî kâla. Ve hîf ol âbid-i mürâiyye 

ki ibâdetinde ucub ve riyâ edip semere-i ibâdetten bî-behre kâla. Ve’l-hâsıl âlim bî-

amel şol nahl-i bi-lâ-aseldir ki leyl ve nehâr yenişî mebzûl ve nûşî meçhuldür. Ve eğer 

âlim ilmi ile âmil olursa işbu hadîsi şerîfin sırrına mazhar olur ki muhbir-i sâdık (s.a.v.) 

 buyurur. Ya’nî bir kimse ki ilmi ile âmil ola Hakk  من عمل بما يعلم ورثه الله علم ما لم يعلم 257 :

Celle ve Alâ onu bilmez ilme vâris eyler. Ya’nî ilmine nihâyet olmaya ve bi’l-

cümle   ِنْسَ  إلِاه  لِيعَْب د ون  Ben cinleri ve insanları ancak bana ibadet etsinler“] وَمَا خَلقَْت  الْجِنه  وَالْإِ

diye yarattım.”]258 müsted’âsınca ma’rifetullâh ile ibâdetten gayrıya iştiğāl hemân mâ-

lâ-ya’nîye iştiğāldir. Bir kimsenin ki kendine lâyık ve hilkatine muvâfık olmayan 

amelde ömürden bir sâat geçe o kimsenin ol sâate tahsirî ziyâde ola, nihâyet bulmaya. 

Bir sâat değil cümle ömrümüzü hevâ-yı nefsâniyye ve lezzât-ı şehavâniyye ile güzerân 

edip Hakk’a ibâdet edecek evkātte selefde geçen ulemâ-i râsihîn [61] ve meşâyıh-ı 

kâmilin ve el-an mevcûd bulunan ulemâ-i kirâm ve meşâyıh-ı turuk-ı âliyye ve sâir 

fukâra ve dervîşâna dahl ve ta’n ve teşnî’ ve usûl-i turuk-ı âliyyelere bu usûl bid’attir, 

câiz olmaz ve bu hey’ette zikrolunmaz deyû itâle-i lisân edip vakti zâyi’ eder ki vakit 

keskin bir kılıçtır. 

  Ve hayât ganîmet bilip iki nefes arasında bile Allâh deyû zikrullâh edip işbu 

ahlâk-ı rezîleden kable’l-mevt nâdim ve pîşmân olup ve sûreti’l-Mücâdele’de olan 

âyet-i kerîme ki  َون ِ أ وْلَئكَِ حِزْب  الشهيْطَانِ ألََا إنِه حِزْبَ الشهيْطَانِ  ه م  الْخَاسِر   اسْتحَْوَذَ عَلَيْهِم  الشهيْطَان  فأَنَسَاه مْ ذِكْرَ اللَّه

[“Şeytan onları istila etmiş onlara Allâh’ı anmayı unutturmuştur. Onlar şeytanın 

 
256 Tirmizî, Daavât, 69; İbn Mâce, Mukaddime, 23; Ahmed b. Hanbel, c. 21, s. 422. 
257 Isfehânî, a.g.e., c. 10, s. 15. 
258 Zâriyât, 51/56. 



 

 

 

74 

 

yandaşlarıdır. İyi bilin ki şeytanın yandaşları hüsrana uğrayacaktır.”] 259  âyetine 

mazhar olmasın ve ömrünün müzehrefâtı ile geçtiğine nedâmet çekmesin ve ahirette 

işbu hadîs-i şerîfin meâline mazhar olmak dahî muhtemeldir.  

 Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdu ki: Bilir misiniz müflis kimdir? deyû suâl 

buyurduklarında: Dediler ki: Bizim içimizde müflis şol kimsedirler ki akçesi ve metâı 

olmaya. Peygamber (s.a.v.) benim ümmetimden müflis: Şol kimsedir ki yevm-i 

kıyâmette [62] eğer ki salât ve sıyâm ve zekâtla gelir ve eğer ef’âl-i zemîmesi dahî 

mukarrer olup buna sövdü bu muhsanaya kazf etti ve bunun malını yedi ve bunun 

kanını döktü ve bunu dövdü deyû haber verilir. من حسناته هذا  و  من  حسناته  هذا   Bu“] فيعطى 

hasenâtlardan verilir”] İmdi bunun hasenâtından ve bu dahî onun hasenâtındandır deyû 

ashâb-ı hukūka verilir. Eğer üzerindeki hukūk-ı ibâd kazâ olunmazdan evvel hasenâtı 

nihâyet bulursa yani yetişmezse ashâb-ı hukūkun hatâyâsından alınır. Ol müflise tarh 

olunur. Ondan sonra nâra tarh olunur. 260  Günâhına göre muazzeb olur.  Zinhar 

a’mâlden müflis olma ve kendi ahvâlinden hâlî olup ehl-i zikrin kusûruna bakma kendi 

aybına nazar eyle. Beyt:  

Bundan artık ayb olur mu bir kişi  

Kendi aybı var iken zikrede ayb-ı diğeri 

Ve bunu yakîn bil ki mücerret ilim kimsenin elin olmaz ve mezellet ve ma’sıyet 

türâbından mağfiret evcine kaldırmaz. Ya’nî elbette amel lâzımdır. Zîrâ ilkāullâh 

amel-i sâlihât ile olur. Allâh Teâlâ  nî’buyurur. Ya 261 و  لِقاَء رَب ِهِ فلَْيعَْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا فمََن كَانَ يَرْج 

bir kimse ki Hazreti Hakk’ın [63] likâ ve müşâhede-i cemâlini recâ eylese amel-i sâlih 

işlesin ve ibâdete ve tâate koşuş etsin ve a’mâl-i sâlihâtın efdal-i zikrullâhtır, hangi hal 

üzerinde olursa olsun. Allâh Teâlâ Nûr sûresinde  ِ -ma’nâ  رِجَالٌ لاه ت لْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللَّه

yı şerîfi Allâh Teâlâ’yı şol ricâl tenzîh eder ki onları zikrulâhtan ticârey-i râyiha ve 

bey’ işğāl etmez. الصهلَاة كَاةِ  .ve salât-ı mefrûzayı ikâmet işğāl etmez  وَإِقاَمِ  الزه  ve  وَإيِتاَء 

zekatlarını vücûb-ı ındinde edâdan dahî işğāl etmez. 262   يَخَاف ونَ يَوْمًا تتَقَلَهب  فِيهِ الْق ل وب  وَالْأبَْصَار 

ve bununla birlikte havf ederler şol günden ki ahvâlinden kulûb ve ebsâr tekallüb ve 

 
259 Mücâdele, 58/19. 
260Tirmizî, Kıyâmet, 2, 
261 Kehf, 18/110. 
262 Nûr, 24/37. 



 

 

 

75 

 

ıztırâb eder. Teâlâ  lâhi sâlihayı işlediler ki Al-mâl’zikrolunan a 263لِيَجْزِيهَ م  اللَّه  أحَْسَنَ مَا عَمِل وا

onlara a’mâl-i hasenelerinin cezâsını eyleye. mâlleriyle ’ve onlara a 264 ِفَضْلِه ن  م ِ وَيَزِيدهَ م 

müstehak olmadıkları sevâbı fazladan ziyâde eyleye.  lâhAl 265 ٍق  مَن يَشَاء بغَِيْرِ حِسَاب وَاللَّه  يَرْز 

Teâlâ dilediği kuluna hesapsız verir. İşbu ziyâdeyi takrîrdir ve Allâh Teâlâ’nın kemâl-

i kudretine ve nifâz-ı meşiyyetine ve vesiat-ı ihsânına tenbîhtir. Kalben ve lisânen 

zikrullâh ile kulûb-ı mutmainne olur. Allâh Teâlâ Ra’d sûresinde [64]  ُِّالهذِينَ آمَن واْ وَتطَْمَئن

ِ تطَْمَئنُِّ الْق ل وب   ِ ألَاَ بذِِكْرِ اللَّ   Onlar ki iman etmişlerdir ve kalpleri Allâh’ın zikri ile“] ق ل وب ه م بذِِكْرِ اللَّ 

mutmain olur. Bilesiniz ki kalpler ancak Allâh’ı anmakla mutmain olur.”]266 Ma’nâ-yı 

şerîfi ki onlar Allâh Teâlâ’ya îmân götürdüler ve kalpleri zikrullâhla sükûn bulur.  

Agâh olun ki Allâh Teâlâ’nın zikriyle kalpler sükûn bulur. Eğer suâl olunursa 

ki sûre-i enfâlde buyuruldu ki:  ْق ل وب ه م وَجِلتَْ  اللَّ    ذ كِرَ  إذِاَ  الهذِينَ  ؤْمِن ونَ  الْم   Müminler o“] إِنهمَا 

kimselerdir ki Allâh anıldığı zaman kalpleri ürperir.”]267 Ve sûre-i Ra’d’da:    ُِّوَتطَْ مَئن

 ِ  268 buyuruldu. Hâlet-i vâhidede[”.Klapleri Allâh’ın zikri ile mutmain olur“] ق ل وب ه م بذِِكْرِ اللَّ 

tamâniyyet ile vecl nice cem’ olur? Cevâp budur ki vecl-i husûli Allâh Teâlâ’nın va’îd 

ve ikâbı zikrindedir ve tamâniyyet ise Allâh Teâlâ’nın fazl ve sevâbı zikrindedir ki 

يَجْمَع ونَ  ا  مه م ِ خَيْرٌ  ه وَ  واْ  فلَْيفَْرَح   Artık ferahlasınlar. Bu onların topladıklarından daha“] فَبذِلَِكَ 

hayırlıdır.”]269 âyetinde buna işaret vardır ki a’mâl-i sâlihâtın efdali zikrullâh olup 

سْن  مَ آبٍ  لهَ مْ وَح   270 âyet-i kerîmesi[”.Ne mutlu onlara. Varacakları yer ne güzeldir“] ط وبىَ 

delâlet eder. Zîrâ mü’mine lâyık ve sezâ olan ilâ-âhıri’l-ömr zikrullâha devâm ve abes 

yere enfâs-ı ma’dûdesini sarf eylememek lâzımdır ki seyyidü’l-kevneyn ve resûlu’s-

sakaleyn efendimiz buyurur: 271  انِه لِك ل ِ سَاعٍ غَايَة؛ً وَغَايَة  ابْنِ آدمََ المَوْت  ؛ فعَلََيْك مْ بذِِكْرِ اللَّه  manâ-yı şerîfi 

tahkîk her sâ’î ve koşuş için bir iksâ ve nihâyet vardır. İbn-i Âdemin dahî gāyeti ve 

nihâyeti mevttir. Emir böyle olduysa [65] zikrullâha mülâzım ve müdâvim olmalı ki 

gāyet-i kelâmınız zikrullâh olsun. Ve ba’de’l-mevt cenâze giderken zikrullâh ile 

götürmek işbu hadîs-i şerîf ile sâbit ve ekser-i meşâyih-i izâm bunun ile âmil olup 

 
263 Nûr, 24/38. 
264 Nûr, 24/38. 
265 Nûr, 24/38. 
266 Ra’d, 13/28. 
267 Enfâl, 8/2. 
268 Ra’d, 13/28. 
269 Yûnus, 10/58. 
270 Ra’d, 13/29. 
271 Muttakî, a.g.e., c. 15, s. 550; Suyûtî, a.g.e., s. 146. 



 

 

 

76 

 

kelime-i tevhîd ile cenâze götürürler. Peygamber (s.a.v.)   قول   لا  إله إلا  الله الجنازة   أكثروا في 

[“Cenazede La ilâhe illallâh demeyi artırın.”]272 Sûfiyyûn ve dervîşân zikrullâhı çok 

ederler. Gerek kûuden, kıyâmen, devrânen ve sokak pazarda işbu hadîs-i şerîfin sırrına 

mazhar olmuşlardır. Ve ehl-i ta’ndan pek çok ezâ ve cefâ görmüşler ve hâlâ 

görmektedirler. Lâkin asla kayırmazız ki Resûl-i zîşân efendimiz buyurur:   أكثروا ذكر الله

 273 Ve cehr ile[”.Allâh’ı çokca zikredin; ta ki insanlar size deli desin“] حتى يقولوا  مجنون

zikrolmaz deyû işbu âyet-i kerîme ile men’e çalışırlar. Ve âyet-i şerîfenin ma’nâsına 

güzelce dikkat edip müfessirîn-i izâmın müdekkıklerine nazar edip hakikât hâli 

anlamadan ale’l-umyâ söz söylerler. Allâh Teâlâ   َوَلاَ تجَْهَرْ بِصَلاتَكَِ وَلاَ ت خَافتِْ بِهَا وَابْتغَِ بَيْنَ ذلَِك

 Namazda yüksek sesle okuma fazla da sesini kısma. İkisi ortasında bir yol“] سَبيِلاً 

tut.”]274   وَلاَ تجَْهَرْ بِصَلاَتكَِ قال قاضى بيضاوى اى بقراءة صلاتك في المسجد  الحرام بحيث تسمع المشركين فإن ذلك

ت خَافتِْ بهَِا   يحملهم على  سب القرأن و من  أنزله و من جأه لأن الجهر و المخافة صفتان تعتقيان على  الصوت لا غير وَلاَ 

المخافة على  الوجه   و  الجهر  بين  سَبِيلا  أطلب  ذلَِكَ  بَيْنَ  وَ ابْتغَِ  المؤمنين  تسمع من خلفك من  بحيث لا  بقراءتها  ]66[  اى 

المذكور  أمرا وسطا فإن خير الأمور  أوساطها و قيل معناه وَلاَ تجَْهَرْ بِصَلاَتكَِ كلها اى في جميع الوقت وَلاَ ت خَافتِْ بهَِا في  

جميع الوقت و ابتغ بين ذلك اي بين الجهر والإخفاء سبيلا طريقا وسطا ا قرأ القرأن في صلاة النهارية بالإخفاء و في صلاة  

 Namazda sesini“] اليلية بالجهر  قال البيضاوى قوله قوله تعالى وَابْتغَِ بَيْنَ ذلَِكَ  سَبِيلا بالإخفاء نهارا و بالجهر ليلا

yükseltme.” Beydâvî dedi ki: “Harem mescidinde müşriklerin duyacağı kadar açıktan 

yapma. Çünkü bu onları Kur’ân’a, onu indirene ve getirene küfretmelerine kadar 

götürür. Açıktan okuma ve gizli okuma sese ait bibiri ardınca gelen iki sıfattır. Onu 

kısma da. Okurken arkanda olan mü’minlerin duyamayacağı kadar kısma. Bunun 

arasında bir yol tut. Çünkü her şeyin ortası iyidir.”275 “Namazda sesini yükseltme 

âyetini manasında bütün vakitlerde denildi. Onu kısma da yani bütün vakitlerde kısma 

bunun ortasında bir yol tut. Yani gizli ve açık ortasında orta bir yol. Gündüz 

namazlarında Kur’ân’ı gizli, gece namazlarında ise açık oku.”276  Beydâvî “bunun 

arasında bir yol ara” âyeti hakkında gündüz gizli, gece açık oku demiştir.”277] 

İşbu âyet-i kerîmenin ma’nâsı budur ki habîbim Mescid-i Haram’da namaz 

kılarken Kur’ân’ı cehr ile okuma ki müşrikler işitecek. Kur’ân’a sebb ve lağv 

 
272 Suyûtî, a.g.e., s. 87; Muttakî, a.g.e., c. 15, s. 650. 
273 Ahmed b. Hanbel, c. 18, s. 195.  
274 İsrâ, 17/110. 
275 Bkz. Beydavî, a.g.e., c. 3, s. 280. 
276 Kaynağını bulamadım. 
277 Bkz. Beydavî, a.g.e., c. 3, s. 280. 



 

 

 

77 

 

etmelerine sebep olmaya. Ve ihfâ dahî etme ki halfinde olan mü’minler işiteler. Bil ki 

cehrle muhâfete beyninde bir vasat yol taleb eyle. İşbu âyet-i kerîmenin ma’nâsında 

dinlediği ne salâtın külliyesinde cehr et ne salâtın külliyesinde ihfâ et. Bil ki ikisi 

beyninde sebîli taleb edip nehârda muhâfete ve leylde cehr et. Ve bunun üzerine ki 

salât-ı cehriyyede cehri terk edip ihfâ ederse ve ihfâyı terk edip cehr ederse cehr eden 

imâm olursa ve yâhut münferiden namaz kılarsa sehv secde [67] kime lâzım olur ve 

kime lâzım olmaz kütüb-i fıkhıyyede mübeyyendir. Ve işbu âyet-i kerîme cehran 

Kur’ân okumak ve cehran zikrulâh etmek câiz olduğunu buyurur.   

Ma’lûm ola ki ehl-i zikir ve sûfiyyûn olan zevât-ı âli şânlar merğ-ı rûhları kabz-

ı tende envâr-ı zikrullâh ile cemî’-ı avâlemi tayrân ederler ki ölmeden önce ölün sırrına 

vâsıl ve nâil-i merâm olup erzâk-ı ma’neviyeye ve devlet-i ebediyyeye vusûl ve nüfûs-

ı sâfiye ashâbı olup   ٍق  مَن يَشَاء بغَِيْرِ حِسَاب َ يَرْز  ِ إنه اللَّ   Bu Allâh katındandır“] قاَلَتْ ه وَ مِنْ عِندِ اللَّ 

dedi. Gerçekten Allâh dilediğine hesapsız rızık verir.”]278 âyet-i kerîmesine tamamen 

mazhar olmuşlardır. Her insân bir değildir ki ba’zı kalıb ve ceset kafes-i tayrdır ve 

ba’zı kalb ve ceset ıstabil-i hardır. Halîfe-i evvel imâm-ı hemâm Hazreti Ebû Bekr 

(r.a.) buyurur ki: Cesed-i insâni ya kafes-i tuyûrdur ve yâhut ıstabil-i devvâbdır. İmdi 

sen tefekkür ve ahvâline tabassur eyle. Şehbâz-ı rûhun ten kafesinde bîzâr olup dâima 

ibâdet ve tâât ve envâ’-ı zikrullâh ile şikâristan-ı kudse arzu-yı bi-şumâr eyler mi ve 

yâhut devvâb gibi uhûrunda mukayyed ve mahbûs ve zikrullâh ile hiçbir cânibe 

hareket etmez mi? Vah sana! [68] و  إن  كنت  من  الطير  العلوى eğer rûhun tayr-ı uluvv ise   فحين

 Şayet sen yücelerden uçan bir“] تسمع  طنين  طبل   إرجعي   تطير  صاعدا  إلى  أن  تقعد  في  أعالي  بروج  الجنان

kuş gibiysen , “Dön” çağrısını duyunca,cennetin yüksek burçlarına ulaşıncaya kadar 

kanat çırpıp uçacaksın”]279 Şol zaman ki  ِِطْمَئِنهة   ارْجِعِي إلِىَ رَب ك  Ey mutmain“] ياَ أيَهت هَا النهفْس  الْم 

olmuş nefis! Rabbine dön”]280 sadâsını işite. Fi’l-hâl per u bâl içip burûc-ı cenânın 

e’âlisine pervâz ede ve bu âlem-i süflîden rehâyâb olup kurtulduğuna şükrede. 

Peygamber efendimiz (s.a.v.): ı -olan zâtahman R  281إهتز  عرش  الرحمن  من  موت  سعد   بن  معاذ

ecel-i a’lânın arşı Sa’d b. Mu’âz’ın mevtinden ihtirâz ve hareket eyledi. Ya’nî Hz. 

Sa’dın merğ-i rûhu arş-ı rahmâna vâsıl olduğundan arş-ı a’lâ zevk ve safâsından 

 
278 Âli İmrân, 3/37. 
279 Gazzâli, Ebû Hamid, Ey Oğul, çev.: İbrahim Barca, Beyan Yay., İstanbul, 2014, s. 37. 
280 Fecr, 89/27-28. 
281 Buhârî, Menâkıbü’l-Ensâr, 12; Müslim, Fezâilü’s-Sahâbe, 124; Tirmizî, Menâkıb:51. 



 

 

 

78 

 

müteharrik oldu. İşbu hadîs-i şerîfte Sa’d b. Muâz hazretlerinin firdevs-i ulyâdaki 

menziletini ahbâr ve iş’âr vardır. Ey birader! işte ba’zı cesetin rûhu tuyûr gibi olan 

böyle olur. و  العياذ  بالله  إن  كنت  من  الدواب   فلا  تأمن  من  إنتقالك  من  زاوية  الدار   إلى  هاوية   النار Allâh’a sığınırız. 

Ve eğer rûhun ıstabil-i devvâb ise mukarrer bil ki sen dâr-ı dünyâdaki kûşenden 

nîrandaki kûşe-i hâviyeye nakl edersin. Ya’nî mâdem ki kâv-ı ten-perver gibi [69] 

endişe-i mer’âda ve arzû-yı ekl ve şurb ile keşt-deşt ve sahrâda olup savm ve salât ve 

ibâdât-ı Hüdâ’dan gāfil, kalben ve kālıben zikrullâhtan zâhil ve yâhut riyâ ve sem’a ve 

enâniyyet tarafına ve hodbin olursun.  

Müşâhede-i dîdâra lâyık ve mağfiret-i âmirizkâre müstehak olmayıp azâba 

dûçâr olmak muhakkaktır. Bu sûrette mü’minîne itâle-i lisân zenb-i azîm olup istiğfâra 

ve istihlâle muhtaçtır ki Efendimiz (s.a.v.) hadîs-i şerîfinde müslimîne ta’n ve teşnî’ 

eylemekten nehy buyurdular. Peygamber (s.a.v.)  ألسنتكم عن المسلمين وإذا مات أحد منهم إ رفعوا 

i kıble hakkında -n ve ehlminî’mü ı-cemî’şerîfi  yı-nâ’buyurdu. Ma 282 خيرا فيه  فقولوا 

dilinizi hıfz edin. Ve müslimînden biri fevt olduğu vakitte onun hakkında kelâm-ı hayr 

söyleyin. Ma’lûm oldu ki işbu hadîs-i şerîfte Resûl-i Hüdâ ümmetine itâle-i lisân ve 

bi-gayri hak ezâ ve cefâ edenden râzı olmaz. Hemân işbu ahlâk-ı reddiyeye tevbe ve 

istiğfâr etmek ile kendisinden peygamberi hoşnût ve râzı eylesin ve istiğfârın ve âsîler 

hîn-i tazarru’ ve zamân vukūunda yedi hâlet lâzımdır ve lâyıktır ki mürşid-i kâmil olan 

zevât istiğfârı mürîde izninde bunu [70] ta’lîm eder. Biri ettiği ahvâline ve sâdır olan 

sû-i hâline ya’nî günâhına perhîz iffettir. İkinci min-ba’d evâmir-i Hakk’a ve fermân-

ı feyyâz-ı mutlaka her cihetle imtisâl ve mütâbaattir. Üçüncü Hakk Sübhânehü ve 

Teâlâ nevâhisinden perhîz ve iffettir. Dördüncü fevt olan tââte ve nisyân ve mensiyyen 

terk eylediği ibadetine envâ’-ı tazarru’ recâ ve esnâf-ı tevekku’ ve ilticâ ile isâbettir. 

Beşinci hukūk-ı ibâdın edâsına ve nefsinin ol mekūle bâr-kerândan rehâsına husûsan 

dîvân-ı mahşerden evvel dîvân-ı kazâsına dikkat ve müsâraattir. Altıncı nefsini tââtle 

ve zikrullâh ile te’dîb ve zâtını ibâdâta tergîb eylemeyi her vakit ve sâatte âdettir. 

Yedinci nefsine ma’sıyyet lezzetini idrâk ettirdiği gibi her uzvuna ibâdet halâvetini 

i’lâm ve işârettir. Pes, bu hâlât ile muttasıf olan وجودك ذنب لا يقاس به ذنب [“Senin vücudun 

öyle bir günahtır ki onunla hiçbir günah kıyas edilemez.”] 283  hadîs-i şerîfi dahî 

 
282 Muttakî, a.g.e., c. 11, s. 647; Suyûtî, a.g.e., s. 64. 
283 Alûsi, Mahmud Şükrî, Rûhu’l-Meânî, Dâru İhyâ, Beyrut, tarihsiz, c. 17, s. 213. 



 

 

 

79 

 

ma’lûmu olduğundan sehergâh ve şabangâh ve her vakitte estağfirullâh ve yâhut lâ 

ilâhe illallâh ve sâir esmâ-i ilâhiyye ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri   الأسَْمَاء ِ وَلِلَّ 

بهَِا فاَدعْ وه   سْنىَ   284[”.En güzel isimler Allâh’ındır. Ona o güzel isimlerle dua edin“] الْح 

buyurdu.  

Ol ismi ile [71] Hakk Celle ve Alâ hazretlerini zikrederse her hicâbı mürtefi’ 

ve hamîle-i ma’sıyyet ve ıztırâbı mündefi’ olup mağfûr ve mesâb ve me’cûr olması 

mukarrerdir. Ve savt-ı istiğfâr ve savt-ı zikir ve tekbîr tâ arş-ı Rahmâna vusûl bulması 

müyesserdir ki efdal-i halkıllâh efendimiz üç  nî’buyurur. Ya 285 ثلاثة  أصوات يحبها الله تعالى

savt ve avâz vardır ki Allâh Teâlâ onlardan rızâ üzere olup sever ve sem’ı kabûl ile 

icâbet ve ısğā eyler.  الديك  Birisi horozun sadâsı ve seher vakitlerine karîb olan صوت 

nidâsıdır ki muvakkat evkāt ve ezkâr ve sâat-şinâs ashâb-ı zikrullâh ve istiğfardır.  و

 İkinci kırâat-ı Kur’ân-ı azîm ve tilâvet-i Kur’ân-ı Kerîm eden صوت  الذين  يقرؤن  القرأن

mü’minînin savtı ki dillerinde kelâm-ı rabbânî cûybâr-ı cennet gibi cârîdir.    و  صوت

 Üçüncü saher vakitlerinde istiğfâr ve zikrullâh ve evrâd ve ezkâr المستغفرين  بالأسحار

edenlerin savt ve sadâları ki ser-rişte-i inâbetle beste ve ser-menzil-i icâbet-i rahmet 

ve mağfiret ile peyvestedir. Ve zikrullâh ile raf’-ı savtın cevâzına işbu hadîs-i şerîf 

dahî delâlet eder. [72] Peygamberimiz (s.a.v.)   ثلاثة  أصوات   يباهي  الل   بها  الملائكة   الأذان  والتكبير  في

üç savt ve şerîfi budur ki  yı-nâ’buyurur. Ma 286 سبيل  الل  ورفع   الصوت   بالتلبية  كذا  فى  الجامع  الصغير

avâz vardır ki Hakk Sübhânehü ve Teâlâ hazretleri üç savt ile melâike-i izâma mübâhât 

eder. Ya’nî iftihâr eder. Üç savtın biri ezân-ı şerîfi okuyan müezzinin savtıdır. İkinci 

i’lâ-i kelimetullâh için kefere üzerine hücûm edip hîn-i muhârebede avâz-bülend ile 

tekbîr eden guzâtın savtıdır ve yâhut îd-i ezhâda bilâd-ı islâmiyyenin külliyesinde 

yevm-i arafada ale’s-sabâh ba’de salâtı’s-subh gerek münferiden ve cemâaten beşinci 

günü ikindi namazından sonraya kadar ya’nî yirmi üç vakit avâz-bülend ile olunan 

tekbirdir ki usûl-i kütüb-i fıkhıyyede mübeyyendir. Ve kurbân salât-ı îd için mescide 

giderken dahî cehr ile olmak lazımdır. Üçüncü huccâc-ı müslimîn niyet-i ihrâm edip 

لك  شريك  لا  الملك   و  لك  النعمة  و   الحمد  نإ  لبيك  اللهم  لبيك  [“Buyur Allâh’ım buyur. Hamd ve nimet 

senindir. Mülk senindir ve ortağın yoktur.”] deyû avâz-bülend ile raf’-ı savt eden 

 
284 A’râf, 7/180. 
285 Muttakî, a.g.e., c. 12, s. 335. 
286 Muttakî, a.g.e., c. 15, s. 814; Suyûtî, a.g.e., s. 211. 



 

 

 

80 

 

huccâc-ı müslimînin esvâtıyla dahî Allâh Sübhânehü ve Teâlâ hazretleri melâikeye 

mübâhât eder buyurdular.  

İşbu hadîs-i şerîfler cehr ile ve raf’-ı savtle eğer bir mâni’ yoksa Kur’ân tilâvet 

etmek ve ya duâ etmek ve zikrullâh etmek ve sâir evrâd okumanın cevâzına delâlet 

ederler. Ve Hakk Sübhânehû [73] ve Teâlâ hazretleri sûre-i Bakara’da   ْناَسِكَك م فإَذِاَ قضََيْت م مه

َ كَذِكْرِك مْ آباَءك مْ أوَْ أشََده ذِكْرًا واْ اللَّ   Hac ibadetinizi bitirince babalarınızı andığınız gibi hatta“] فاَذكْ ر 

ondan daha kuvvetli bir şekilde Allâh’ı anın.”]287 

ناَسِكَك مْ   ضَيْت مق  تعالى  قوله  يف  المفسرين  كثرأ  من  غيره   و  البيضاوى   القاضى  قال     في  بها  مرتهمأ   التى  عباداتكم  تمامإ  اي  مه

واْ   منها  فرغتم  و  الحج َ   فاَذكْ ر    كانت   و  نامالأ  رب  بذكر  اشتغلوا  و   الاسلام  سنن  اتبعوا  و   الله  ذكر  كثرواأف  آباَءك مْ   كَذِكْرِك مْ   اللَّ 

 منهم  واحد  كل  يريد   يامهمإ  محاسن  و  باءهمأ  مفاخر  يذكرون  و  الجبل  و  المسجد  بين  بمنى  وقفوا  مناسككم  قضوا  ذاإ  العرب

  و  تعالي  الله  ذكر  باءهمأ   ذكرهم  بدل  يجعلوا  بان   مرهمأ  و  ذلك  عن  الله  فنهاهم  سلفه  بمأثره  له  الترفع  و  الشهرة  حصول  بذلك

  ذكرا  الله  اذكروا  و  المعني و  ذِكْرا  أشََده   أوَْ  فضاله أب  نالوا ما نالوا  و  عبيده باءهمأ و عنده من كله الخير ذإ عليه  الثناء و تمجيده

باءكملأ  منكم  ذكرا  شدأ   كونوا  او  باءكمأ   من  مذكورا  شد أ  كذكركم  او  بلغأ  و   منه  شدأ   كذكر  او  باءكمأ  كذكركم  [Kâdı 

Beydâvî ve müfessirînin çoğu “Hac ibadetinizi bitirince” âyeti hakında şunu dedi: 

“Hacla ilgili emredilen ibadetleri bitirip ondan boşalınca atalarınızı zikrettiğiniz gibi 

Allâh’ı zikredin. Allâh’ın zikrini artırın, İslam’ın adetlerine uyun ve rabbinizi zikirle 

meşgul olun. Araplar, hacla ilgili ibadetlerini bitirdiklerinde Mina’da mescit ile dağ 

arasında durup atalarına ait şeylerle övünürler ve geçmiş güzel günlerini anarlardı. 

Onların her biri bununla ün kazanmayı ve yükselmeyi isterdi. Kendilerinden önce 

geçenlerin yaptıklarından kendilerine pay çıkarırlardı. Allâh onlara bunu yasakladı. 

Onlara atalarını anmaları yerine, Allâh’ı anmalarını, O’nu yüceltmelerini, O’na senâda 

bulunmalarını emretti. Çünkü bütün iyilkler Allâh’tandır ve babaları da O’nun 

kuludur. Onlar, babalarının ulaşmış olduğu faziletlere nail oldular. Ya da babalarınızı 

andığınıdan daha şiddetli anın. Yani Allâh’ı babalarınızı andığınız gibi ya da ondan 

daha şiddetli biçimde ve daha güzel anın. Ya da babalarınızı zikretmenizde daha 

şiddetli ya da babalarınızı anmada çok şiddetliydiniz.”]288  

آل ِينَ  إن الله تعالى  هدى  أولا  إلى  ذكر بالسان في مقام النفس   قال القاشانى في  قوله تعالى وَإِن ك نت م م ِ ن قبَْلِهِ لمَِنَ الضه

ثم  إلى  الذكر بالقلب و هو ذكر الأ فعال اي تصور الآء الله و نعمائه ثم  إلى  ذكر السر و هو معاينة الأفال و مكاشفة  

 
287 Bakara, 2/200. 
288 Bkz. Beydâvî, a.g.e., c. 1, s. 266-267; Bursevî, a.g.e., c. 1, s. 349. 



 

 

 

81 

 

علوم تجليات الصفات ]74[ مع ملاحضة نور الذ ات إلى  ذكر الخفي و هو مشاهدة جمال الذات مع بقاء الأنثية ثم 

إلى  ذكر الذات و هو الشهود الذاتي بإرتفاع العبد و  إن كنتم من قبل الهدي  إلى  هذه المقامات لمن الضالين عن  

الغفار الله  الأذكار  أكرمنا  هذه   Kâşânî “Doğrusu siz daha önce yanlış yolda] طريق 

gidenlerdendiniz.” 289  âyetin tefsîrinde dedi ki: “Allâh nefs makamında dille zikri 

gösterdi. Sonra kaple zikri gösterdi. O da Allâh’ın nimetlerini tasavvur ettiği fiillerin 

zikridir. Sonra sırrın zikrini gösterdi. O da fiillerin gözlemi ve zât nurunu mülâhazayla 

birlikte sıfatların tecellisi ilminin keşfidir. Sonra hafî zikri gösterdi. O da ünsiyetin 

bakâsıyla birlikte zâtın cemâlini müşâhededir. Sonra zât zikrini gösterdi. O da kulun 

yükselmesiyle birlikte zâtın şuhududur. Gerçekten siz bu makamlar gösterilmeden 

önce Allâh’ın bize ikram ettiği bu zikir yollarından sapmıştınız.”] 

ناَسِكَك مْ  “290  مه قَضَيْت م  َ “Ya’nî geçen haccınızı itmâm edip fârığ olduk da 291 “فإَذِاَ  اللَّ  واْ   ”فاَذكْ ر 

Allâh Teâlâ’yı tekbîr ve temcîd ve senâ ile vasf ve zikredin. 292“ ْآباَءك م  abânızı ”كَذِكْرِك مْ 

zikretmeniz gibi. Ma’lûm ola ki arabın âdetinde ettiği hactan fâriğ olduklarında beyt-i 

şerîf indinde durup abâlarının mefâhirlerini söyleyip zikrederlerdi. Hak Sübhânehû ve 

Teâlâ işbu âdeti raf’ için emredip buyurdular ki: Beni zikredin ki ol mefâhiri size ve 

ebânıza ben azîmü’ş-şan verdim ve ihsân eyledim. İbni Abbâs ve Atâ (r.a.) hazretleri 

işbu âyet-i kerîmenin ma’nâsında buyururlar ki: Allâh Teâlâ’yı zikreden sıbyân ve 

sığārın ebâlarını zikretmesi gibi ma’lûmdur ki sabî ibtidâ söyler olduğundan babasını 

söyler ve zikreder ve gayrısını zikretmez. İmdi sizler dahî onun gibi ya’nî sabîniz gibi 

Allâh Teâlâ’yı [75] zikredin. Allâh’tan gayrının zikrini terk edin deyû bu ma’nâyı 

verdiler. 293“أوَْ أشََده ذِكْرًا” bil ki ebânızın zikrinden Allâh’ı ekser ve eşedd zikredin. İmâm 

Fahri Râzî Tefsîr-i Kebîr’inde, işbu âyet-i kerîme delâlet eder ki zikrullâhı i’lân ve 

izhâr ve cehr vâcib ola. Zîrâ ma’lûmdur ki insan ebîyle iftihâr eder olsa onun zikrini 

i’lân ve izhârında mübâlağa eder, istinkâf etmez. Ama geçen babasının zikrini ve 

ismini ihfâ veyâ ısrâr etse oğlunun babasından istinkâfına ve i’râzına delâlet eder. 

Çünkü baba ile ve ismi ile iftihâr eden izhârda ve i’lânda mübâlağa eder ola. İşbu âyet-

i kerîme muktezâsınca zikrullâhı cehr ile izhâr ve i’lân bi’t-tarîkı’l-ûlâ vâcib ola. İşbu 

 
289 Bakara, 2/198. 
290 Bakara, 2/200. 
291 Bakara, 2/200. 
292 Bakara, 2/200. 
293 Bakara, 2/200. 



 

 

 

82 

 

hadîs-i şerîf dahî delâlet eder ki peygamberimiz (s.a.v.)   ِوْت ٍ حَسَنِ الصه مَا أذَِنَ الله  لِشَيْءٍ مَا أذَِنَ لِنَبيِ 

 Allâh güzel sesli bir peygamberin Kur’ân’ı teganni ile yüksek sesle“] يَتغََنهى باِلْق رْآنِ يَجْهَر  بِهِ 

okumasından hoşnut olduğu kadar hiçbir şeyden hoşnut olmamıştır.”]294 buyurdu. Ve 

dahî zâkirin zikrullâhı cehrî delâlet eder ki ol onunla iftihâr edip münkirin inkârına 

mübâlât edip kayırmaz ki.  ٍِوَلاَ يَخَاف ونَ لَوْمَةَ لآئم [“Kınayanın kınamasından korkmazlar”]295 

âyet-i kerîmesi muktezâsınca ve şekk yoktur ki bu fiil akılda istihsân olunur. Şer’de 

dahî ancılayındır. Zîrâ [76] eserde geldi ki: ol şey  ya’nî 296 ما رآه المسلمون حسنا فهو عند  الله حسن

ki onu müslimûn hasen görürler ol şey indillâh dahî hasendir ve bu ma’nâyı takviye 

eder ki setr ve ihfâya lâyık olmaz; illa ol şeyi ihfâ etmeli ki onda ayıb ve noksân olana 

ki halka münkeşif olmaya. Ammâ evvelki envâ’-ı fahr ve fazîlete ve menkıbenin 

a’zamını müfîd ola. Ne vechile ve ne tarîkle lâyık olur ki ol ihfâ oluna. Ve ma’lûmdur 

ki abd-i mü’min Allâh Teâlâ’yı zikrinden a’lâ ve ekmel menkıbe olmaz. Ol ecelden 

peygamberimiz (s.a.v.)   َّالل ذكر  ولسانه رطب من  مات  لمن   Dili Allâh’ın zikri ile ıslak“] طوبى 

olarak ölene müjdeler olsun.”]297 buyurur. Ya’nî saâdet ol kimseye ki lisânı Allâh 

Teâlâ’nın zikriyle ratb iken ya’nî hareket eder iken vefât ede. Ve dâmâd-ı peygamber 

Hz. Ali kerremellâhü veche ve (r.a.) hazretleri buyurdular ki ve bu duâ ile duâ eyleyeler  

ه  شَرَفٌ لِلذ اكِرينَ   Ma’nâ-yı şerîfi ey Bârî-i Teâlâ ki onun zikri zâkirîne şeref verir  يا مَنْ ذِكْر 

deyû hazreti Ali efendimiz böyle söylerdi. İmdi bunun gibi i’lâm-ı mütefâhiri ihfâ âkıla 

nice lâyık olur pes. Bu ecelden nakl olunduki Ali kerremellâhü veche besmele-i 

şerîfeyi cemî’-ı salâtta cehr [77] ederler imiş. İmâm Fahri Râzî buyurur ki: İşbu âyet 

ve huccet aklımda bir mertebe ve kuvvet ve rüsûh bulmuştur ki muhâlifinin kelimâtı 

sebebiyle zâil olmak ihtimâli yoktur. Ve kelime-i tevhîd efdal-i zikrullâh olduğuna 

sûre-i Muhammed’de olan âyet-i kerîme delâlet eder.  

و شقاوة الكافرين فاثبت علي ما  ية اي علمت سعادة المؤمنينتفسير هذه الأ ي اللَّه  قال القاضى بيضاوى ففاَعْلمَْ أنَهه  لَا إلَِهَ إلِاه 

له إنه لا  أبكَِ قال الكواشى فاعلم يا محمد  فعالها وَاسْتغَْفِرْ لِذنَ أحوالها و  أصلاح  إالعلم بالوحدنية و تكميل النفس ب نت عليه من  أ

ؤْ أرْ لِذَنبكَِ ليستن بك غيرك من  علمك وَاسْتغَْفِ   ى لإ اي دم موحدا فاذدد علما  لا اللهإ ؤْمِناَتِ اي و لمتك وَلِلْم  ذنوبهم  مِنِينَ وَالْم 

يعَْلَ   ىبالدعاء لهم و التحريص عل تقَلَهبكَ مْ في الدنيا فما يستدعي غفرانهم وَاللَّه   وَمَثْوَاك  إم  م  مْ في نها مراحل لا بد من قطعها 

 
294 Buhârî, Fezâilü’l-Kur’ân, 19; Müslim, Müsâfirîn, 232. 
295 Mâide, 5/54. 
296 Zeylâî, Muhammed Cemâleddin, Nasbü’r-Raye li-Ehâdisi’l-Hidâye, Dâru’l-Kıble, Cidde, tarihsiz, 

c. 4, s. 133.  
297  Farklı rivâyet için bkz. Taberânî, Süleyman b. Ahmed, el-Mu’cemü’l-Kebîr, Mektebetü İbn 

Teymiye, Kahire, tarihsiz, c. 20, s. 93. 



 

 

 

83 

 

قوله تعالى فاَعْلمَْ أنَهه  لَا إلِهََ   ي التنزيل فمعالم   يعد و المعادكم قال البغوى فأامتكم فاتقوا الله و استغفروه و قإ نها دار إالعقبي ف

ن عيينة  ب إ  بو العالية وأه و قيل معناه فاثبت عليه و قال  إلِاه اللَّه  قيل الخطاب مع النبى صلى الله عليه و سلم و المراد به غير

ن  أو قيل معناه    ىالله تعال  ى لإلا  إعند قيامها    [ 78]و لا مفزع    أ نه لا ملجأذا جأتهم الساعة فاعلم  إهو متصل بما قبله معناه  

مته كما أنه مغفور له لتستن به  أستغفار مع  مر بالأأ الله وَاسْتغَْفِرْ لِذنَبكَِ  لاإحد  ل عند قيامها فلا ملك و لا حكم لأالمالك تبط

نتهى قال بعضهم اى بعض إمرة  ستغفر الله في كل يوم مأة  ني لأإقلبي و    ىنه ليغان علأقال رسول الله تعالى عليه و سلم  

ستغفار مر بالإأ يل وحده و الثاني مع نفسه و لذا  ول مع الله فلذا قحوال ثلاثة الأ أكرام للنبي صلي الله عليه و سلم  المشايخ ال

جابته  إنه لو لم يرد  إجابه فيه فأن الله  أنه لا شك  أمرو  ئتمر بهذا الأإنه عليه السلام  أنه لا شك  إن فية في القرأأرجي  ألهم و هذه  

 Bil ki Allâh’tan başka ilâh yoktur.”298“] فيه لما  أمره بذلك و الذاكرون كثيرا يصلون  إلى  أعلي المراتب

Kâdî Beydâvî bu âyet hakkında tefsîrinde dedi ki: “Yani müminlerin mutluluk ve 

kafirlerin bedbahtlığını bildiğin zaman günahına istiğfar ederek Allâh’ın birliği, nefsin 

hallerini ve fiillerini ıslâh etmek ve onu öldürmekle kemale erdirme bilgisi üzerinde 

sebat et. Günahın için bağış dile.”299 Kevâşî dedi ki: “Bil ki ey Muhammed Allâh’tan 

başka ilâh yoktur, onu birlemeye devam et ve ilmini artır. Günahın için bağışlanma 

dile. Sen ve ümmetinden başkasına değil mümin erkekler ve kadınlar için. Onlara dua 

etmek ve onları bağışa götürecek şeye teşvik etmekle. “Allâh dolaştığınız yeri bilir” 

yani dünyada, çünkü onlar merhaleler halindedir, mutlaka kat edilmesi lazımdır. 

“Barındığınız yeri de bilir” yani ahirette, çünkü o, asıl kalacak yerdir. Öyleyse 

Allâh’tan korkun, O’na tevbe ve istiğfar edin, geleceğiniz için hazırlık yapın.”300 

Beğavî Me’âlimü’t-Tenzil kitabında bil ki “Allâh’tan başka ilâh yoktur” âyeti hakkında 

şunu dedi: “Burada hitabın Hz. Peygamber (a.s.v.) ile birlikte diğer kimseler için 

olduğu ifade edildi. Ayrıca tevhitte sabit ol.” Ebû’L-Âliye ve İbn Uyeyne “bunun 

kendinden önceki cümleye bağlı olduğunu söylemişlerdir. Manası da kıyamet saati 

geldiğinde Allâh’tan başka bil ki sığınacak bir yer ve barınacak bir yer yoktur 

anlamındadır.” Bir başka mana da şöyledir: “Bütün hükümranlıklar kıyamet anında 

felce uğrayacak, Allâh’tan başka ne hüküm ne de mülk kalmayacak. Günahın için 

istiğfar et. Bağışlanmış olmakla birlikte ümmetine değil kendin için bağışlanma 

dilemesi emredildi.” Resûlullâh (s.a.v.)’in şöyle buyurduğu gibi: “Kalbime bir gaflet 

gelir ve ben bir günde yüz defa istiğfar ederim”301  bitti.302  Bazı meşâyih-i kirâm 

 
298 Muhammed, 47/19. 
299 Beydâvî, a.g.e., c. 5, s. 45. 
300 Beydâvî, a.g.e., c. 5, s. 45.  
301 Müslim, Zikir, 41; Ebû Dâvud, Vitr, 26; Ahmed b. Hanbel, c. 29, s. 391.  
302 Bkz. Begavî, a.g.e., s. 1197. 



 

 

 

84 

 

dediler ki: “Peygamber (a.s.)’a ait üç hal vardır. İlki Allâh ile beraber olması halidir. 

Denilir ki o hal tektir. İkinci hali nefsiyledir. Bu sebeple onlar için bağışlanma istemesi 

emredilmiştir ve bu, Kur’ân’da bir âyet olarak umulur. Şüphe yo ki O bu emri yerine 

getirdi ve Allâh da bu duasına icabet etti. Şayet O’nun duası reddedilseydi bununla 

emredilmezdi. Çokça zikredenler ise yüce mertebelere ulaşırlar.”] 

 كما  قال  عليه  السلام  لو  يعلم  الأمير  ما  له  في  ذكر  الله  لترك  إمارته  و  لو  يعلم  التاجر  ما  له  في  ذكر  الله  لترك  تجارته

[“Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: Kral Allâh’ın zikrinin kıymetini bilse 

krallığını tek eder; tacir Allâh’ın zikrinin kıymetini bilse ticaret yapmayı terk 

eder.”]303  و  في  حديث  آخر  للمؤمنين  حوصن  ثلاثة  ذكر  الله  و  قرائة  القرأن  و  المسجد  و  المراد  بالمسجد  مصلاه  سواء 

 Başka bir hadiste Resûlullâh (s.a.v.)] كان  في  بيته  او  في  الخارج   كذا  أوله   بعض  الكبار  من  العلماء   و  المشايخ

şöyle buyurdu: “Müminler için üç korunma yeri vardır. Allâh’ın zikri, Kur’ân okuma 

ve mescit. “304 “Mescitten murad ister dışarıda ister evde olsun namaz kılanan yerdir; 

ulema ve meşayihin büyükleri bu şekilde te’vil etmişlerdir.”]   و  في  الحديث  إستكثروا  من  قول   لا

 Başka bir]   إله  إلا  الله  و  الإستغفار  فإن  الشيطان  قال  أهلكت  الناس  بالذنوب  و  أهلكوني  بلا  إله  إلا  الله  و  الإستغفار

hadiste Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Lâ ilâhe illallâh sözünü ve istiğfarı 

çoğaltın. Çünkü şeytan şöyle der: Ben insanları günahlarla helak ettim. Onlar da beni 

Lâ ilâhe illallâh sözü ve istiğfarla helak etti.”]305   قال صلى الله عليه و سلم جددوا  إيمانكم ]79[ قالوا

الله لا  إله  إلا  قول  من  قال  أكثروا  نجدد  إيماننا  كيف  الله  رسول   :Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurur] يا 

“İmanlarınızı yenileyin. Peygamberimize nasıl imanımızı yenileyelim diye sordular. 

La ilâhe illallâh sözünü artırarak.”]306   و  قال  عليه  السلام  إذا   قال  العبد  لا  إله  إلا  الله  محمد  رسول  الله  حرقت

السموات  حتي  تقف  بين  يدي  الله  فيقول  الله  أسكني  أسكني  فتقول  كيف  أ سكن  و  لم  تغفر  لقائلها  فيقول  ما  أجريتك   على  لسانه  إلا 

 Resûlullâh (s.a.v.) şöyle dedi: “Kul, Lâ ilâhe illallâh dediğinde o tevhit] و  قد  غفرت  له 

gökleri yarıp geçer ve Allâh’ın huzurunda durur. Allâh ona sakin ol diye söyler. O 

kelime-i tevhit der ki: Beni söyleyen mağfiret olunmadıkça nasıl sakin olayım. Allâh 

buyurur ki: Sen o kulumun ağzından çıktığında ben onu zaten bağışlamıştım.”]307   و

 
303 Bursevî, a.g.e. (b.b.), c. 1, s. 215. 
304 Kaynağına ulaşamadım. 
305 Suyûtî, a.g.e., s. 345.  
306 Ahmed b. Hanbel, c. 14, s. 328. 
307 Kaynağına ulaşamadım. 



 

 

 

85 

 

ي ِب    Kelime-i tevhidin yükselmesi nas“] صعود  كلمة  التوحيد  ثابت  بالنص  قال  الله  تعالى  إلَِيْهِ   يَصْعدَ    الْكَلِم    الطه

ile sabittir. Ona ancak güzel sözler yükselir.”]308 

اللَّه    إلِاه  إلِهََ  لَا  أنَهه   [”.Bil ki Allâh’tan başka ilâh yoktur“] فاَعْلمَْ  309  Ma’nâ-yı şerîfi yâ 

Muhammed (s.a.v.) bana îmân ve seni tasdîk eden mü’minlerin saâdetini ve inkâr eden 

kâfirlerin şekâvetini bildin ve ma’lûmun oldu. Sadedinde olduğun ilim ve vahdâniyyet 

üzere ve nefsin ve ümmetinin ahvâli ve ef’âlini ıslâh ve tekmîli üzere sâbit ve dâim ol. 

 ve ümmetine sünnet ve âdet olsun için zenbinin mağfiretini dile. Eğer ”وَاسْتغَْفِرْ لِذنَبكَِ “310

ki senin mukaddem ve muahhar senden zenb mağfûr isede. Hazreti Şeyh-i Ekber 

Muhyiddîn Arabî (k.s.) buyururlar ki: Kur’ân-ı Kerîm’de rusul-i kirâma ve enbiyâ-ı 

izâma ıtlâk olunan zenb bizim indimizde ma’lûm ve müteârif olan zenb değildir. 

Güzelce tefsîr eylemek lâzımdır ki mezâlik-i ekdâmdır.  lûm ola ’ma 311  فاَعْلمَْ أنَهه  لَا إلِهََ إلِاه اللَّه

ki bu kelime-i tevhîdin ma’nâsında ulemâ i’lâm [80] ve meşâyih-i kirâm pek çok 

tahkîk buyurmuşlardır ki   َلَا إلَِه nefîdir,    إلِاه اللَّه ispattır. Eğer tevhîd eden nefs-i emmâre 

ashâbından ise lâ-meb’ûd illallâhtır. Ve eğer nefs-i levvâme ashâbıdan ise lâ-maksûd 

illallâhtır. Ve eğer nefs-i mülhime ashâbından ise lâ-mahbûb illallâhtır. Ve eğer nefs-

i mutmainne ashâbından ise lâ-mevcûd illallâhtır. Ve eğer nefs-i râzıyye ve nefs-i 

merzıyye ashâbından ise bu makamda إلهي  انت  مقصودي  و  رضاك  مطلوبي [“Allâhım 

maksadım sensin ve senin rızanı istiyorum.”] kendiye hâl olur ki tarîkat-i 

Nakşibendiyye ahvâli budur. Zîrâ rûhun hâli ve letâif iktizâsınca ve eğer nüfûs-ı sâfiye 

ashâbından olurlarsa bu makâmda olan zevât-ı âlîler câmî’-i esmâ ve sıfât olup hakikat 

halleri kîl ve kāle gelmezki.  Hz. Mevlânâ (k.s.) hazretleri bu makâma işaret edip 

buyururlar:  

 هركرا اسرار كار اموختند   مهر كرد ندودها نشر دوختند 

[“Kime işin sırlarını öğrettilerse ağzını mühürleyip dikmişlerdir.”]312  

 
308 Fâtır, 35/10. 
309 Muhammed, 47/19. 
310 Muhammed, 47/19. 
311 Muhammed, 47/19. 
312  Rûmî, Mevlânâ Celaleddin, Mesnevî, çev.: Derya Örs-Hicabi Kırlangıç, Konya Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Yay., Konya, 2013, 3. Baskı, 5. Defter, s.614, (2240.b.).  



 

 

 

86 

 

Bâlâda mezkûr ma’nâları bu sûrette verdiler. Ve-lâkin kelime-i tevhîdde olan iki i’tibâr 

ki biri Lâ ilâhe illallâh’ta olan nefî; ve biri dahî illallâhta olan isbâttır. Ve bunu güzelce 

anlamak için bir mukaddime iktizâ eder. [81]  

Ma’lûm ola ki nefî lügatte sürmeye ve gidermeye derler. Ama ıstılâhta bir şeyin 

vücûdunu zihninde tasavvur eyleyip bulamayıp o şeyi zihninden gidermektir. Mevhûm 

vehmin ism-i mef’ûlüdür. Cemî’ı evhâm gelir. Bu mezkûr olan ma’nâ gerek vehim 

hakkında ve gerek mevhûm hakkında hükemâya göre olmayan ma’nâdır ki kelime-i 

tevhîdin ma’nâsında vehim ve mevhûm mülâhazaları vardır. İnde’l-hukemâ vehim, bir 

kuvve-i müdrikedir ki dimâğda konmuştur ki havâs-ı hamse-i bâtınenin evvelkisi hiss-

i müşterektir ki suver-i mahsüsâtı onunla idrâk ederler. Hiss-i müşterek dedikleri onun 

içindedir ki havâs-ı hamse-i zâhire ile müşterek demektir. Havâs-ı hamse-i zâhirenin 

biri sem’ ve biri basar ve biri zevk ve biri şemm ve biri lems ya’nî görmek ve işitmek 

ve tatmak ve koklamak ve dokunmak. İmdi bu beş hâssenin biriyle vehmin müşterek 

olması hiss-i müşterek derler. Ve havâs-ı bâtınenin ikincisine hayâl derler. Bir 

kuvvettir ki suver-i mahsüsâtı ba’de’l-gaybe ani’l-hiss hıfzeder. Mahallî dimâğın batn-

ı evvelinin mukaddimindedir. Ve havâs-ı bâtınenin üçüncüsü kuvve-i vâhimedir. 

Maâni-i cüz’iyye ki mahsüsâta [82] müteallık olmaya onu idrâk eder. Meselâ Zeyd’in 

sadâkatini ve Amr’ın adâvetini idrâk etmek gibi. Mahallî dimâğın batn-ı ahîridir. 

Esahh olan budur. Dördüncüsü kuvve-i hâfızadır ve vehmin idrâk eylediğini hıfz eder. 

Mahallî dimâğın ahîridir. Esahh olan budur. Ve havâs-ı bâtınenin beşincisi kuvve-i 

mutasarrıfdır ki suver-i me’hûzeyi kuvvet-i hayâl beyninde tahayyül eylemek onun 

şânındandır ki bir adamı bilâ ra’y tasavvur eylemek gibi maâni-yi me’hûzeyi kuvve-i 

hâfızadan terkîb eylemek gibi. Meselâ insanı zeva’r-ra’sîn tasavvur eylemek gibi ki 

buna kuvve-i mütefekkire dahî derler. Mahallî vasat-ı dimâğın mükaddimi batn-ı 

evsâtındadır. Bu mukaddime ma’lûm olduysa kelime-i tevhîdde olan nefî-i mevhûm 

denilmesi Lâ ilâhe illallâh kelimesinde illâ edat-ı istisnâdır. Nitekim kavimden 

istisnâda bana kavm geldi illa Zeyd gelmedi dersin. Bundan zeydin gelmemesi 

kavimden müstesnâ olmasıdır. Bu ki müstesnâ-yı menfî derler ve kavmin gelmesi 

isbâttır. Ama ba’zı kere müstesna minh menfî ve müstesnâ müsbet olur. Meselâ bana 

kavim gelmedi illa Zeyd geldi dersin. Bu dahî ma’lûmun olsun ki mâ-nahnü-fihimiz 

olan illâ’dır ki mevhûm olan illa’dır ki isbât içindir. Ve kemâl-i tevhîdden ibârettir. 



 

 

 

87 

 

Zîrâ Allâh’da olan illa [83] fi’l-hakîka nefy-i mâsivâ içindir. Zîrâ şer’an Lâ ilâhe 

illallâh demek mâsivâdan müstağnî ve mâ-adâsı ona muhtaç bir ilâh yoktur illa Allâh 

vardır demek olur. Ve makâm-ı tarîkatte tâlib-i Hakk olanlara göre illallâh demek 

benim ma’bûdum ve maksûdum yoktur ancak Allâh’tır demektir. Ve makâm-ı 

hakîkatte ashâb-ı yakîn olanlara göre illallâh demek ancak mevcûd hakîki Allâh’tır 

demektir. Zîrâ onlara müstehlek-fîhi ve müntehâdırlar. Ve bu sırr-ı azîm ecelinden seyr 

fillâh mertebesine kadem basmayanlara lâ-mevcûd illallâh demek aslâ câiz olmaz. 

Hatr-ı azîm vardır, pes. İmdi ma’lûm oldu ki mevhûm olan illâ budur ki ehl-i yakînin 

ilminde bir vechile sâbittir ki aslâ zann ve şekk yoktur. Zîrâ onların kemâl-i yakînleri 

gayra kıyâs olunmaz ve halleri gayrîde bulunmaz.  

İmdi tâlib-i Hakk envâ’-ı mücâhadât ve mülâzemet-i zikrullâh ve ibâdât ve tâât 

ve kemâl-i istikâmet ile şerî’at-ı Ahmediyyede vücûdunu efnâ ve ehlullâha muhabbeti 

dahî iksîr-i a’zam ve kadirleri indillâh muazzamdır. Onlarda buhl olmaz ve âlem-i 

dünyâ ilâ-kıyâmi’s-sâ’at mürşidden hâli değildir ki efendimiz buyurur:   

حتى لايقال في الأرض الله الله  [84]قال رسول الله صلى الله عليه و سلم لا تقوم الساعة     [“Resûlullâh (s.a.v.) 

dedi ki: Yeryüzünde Allâh Allâh diyen kalmadıkça kıyamet kopmaz.”]313 Hemân âşık-

ı sâdık ve tâlib ve râğıb olup merd-i meydân olursa vâsıl-ı merâm olunur. 

 

 مکو  اصحاب   دل   رفتند  و  شهر  عشق  شد  خالی     جهان   پر  شمس  ثبري ز  است   مري دی   کوچو  مولانا

[“Gönül ehli gitti de aşk şehri boş kaldı. Cihan Şems-i Tebrîzî ile dolu, Mevlânâ gibi 

mürid nerde.”] 

Bir mürşid-i muhakkık vasıtasıyla kelime-i tevhîde devâm ve zikrullâha ikdâm 

ile kat’-ı merâtib-i nefs ederek tevhîd libâsı harf ve savt olmaktan mücerret ola ve 

cemî’-ı cihâtten ârî ola. Ol zamânda şeceriyyet makāmına erişir ve tâlib her zamânda 

ondan yemiş yemeğe kādir olur. Allâh Teâlâ قوله  تعالى  ت ؤْتيِ   أ ك لهََا  ك له   حِينٍ   بإِذِنِْ   رَب هَِا [“Allâh 

Teâlâ bir âyetinde rabbin izni ile her zaman meyvesini verir, (buyurur)”]314 Zikrulâh 

bir habbedir ki ma’rifet şeceresi ondan biter. Allâh Teâlâ    ًقال  سبحانه  و  تعالى  مَثلَاً   كَلِمَةً   طَي ِبَة

 
313 Müslim, Îmân, 234; Tirmizî, Fiten, 35. 
314 İbrâhim, 14/25. 



 

 

 

88 

 

 315[”.Allâh Sübhânehü ve Teâlâ dedi ki: Güzel söz güzel ağaç gibidir“] كَشَجَرةٍ   طَي ِبَةٍ 

Şecere nice hubbeden baş çıkarırsa harf ve savt libâsından ve cemî’-ı cihâttan mücerret 

olan tevhîd-i sırf dahî bu Lâ ilâhe illallâh kelimesinin mazmûnundan zâhir olur. İşbu 

kelime-i tevhîd ki Lâ ilâhe illallâh muhammedün resûlullâhtır. Bu tarîk ile devâm 

oluna ki kelime-i lâ’yı yukarı çekip ve ilâh kelimesini sağ tarafına hareket ettirip ve 

kelime-i illallâhı darb ile muhkem kalb-i sanavberiyyeye [85] tahmîl ede. Şöyle ki 

zikrin harareti cemî’-ı a’zâya erişe. Lâ ilâhe ki nefîdir. Nefîy tarafında cemî’-ı 

muhdesâtın vücûdunu fenâ ve terk nazarıyla mütâlaa edip ve illallâh ki isbât tarafıdır. 

İsbât tarafında Hakk Sübhânehû ve Teâlâ’nın vücûdunu bakâ ve maksûdiyyet 

nazarıyla mülâhaza eyleye. Ve cemî’-ı evkātini zikrullâha müstağrık eylemek gerek. 

Hiçbir şuğl kendini zikirden alıkoymamak gerek. Tâ ki bu kelime-i tevhîdi tekrâr 

tekrâr vasıtasıyla zikri gönülde karar tuta. Ve kalbinin zikrullâhı sıfat-ı lâzimesi ola. 

Ve Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerinin  ِ  Onlar ne“] رِجَالٌ لاه ت لْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن  ذِكْرِ اللَّه

ticaretin ne de alışverişin Allâh’ı zikretmekten alıkoymadığı kimselerdir.”] 316 

buyurdukları bu makāma işarettir. اللهم  يسر  لنا  و  شرفنا  بهذ  المقام  بحرمة  سيد  الأنام [“Allâhım bize 

bu makamı kolaylaştır ve seyyidü’l-enâm hürmetine bu makamla bizi şereflendir.”] 

Ama kendisine neks-i tâm olup tabîat-ı meşûmesi aslına avdet eden ehl-i tarîka ve 

fukarâ ve dervîşâna dahl ve zikrullâhtan men’e çalışır ve ehl-i zikirde olan halleri 

münkir olur. Ey tâlib-i Hakk sen zikrullâha müdâvim ol. Bu mesellû ma’lûmâtı 

olmayan ve ilmiyle âmil olmayan kimse sözüne her ne kadar arâyiş verir ve ma’rifet 

satarsa da yine ehl-i zikir ona iltifat ve zikrullâhtan fâriğ olmaz, pes.  

Evliyâ ve sûfiyyûn ve ehlullâhın tasnîf ve te’lîf [86] eyledikleri kitaplara dahl 

ve taarruz edenler cehillerinden dahl eder. İlhâm-ı evliyâ münkirlere göre huccet değil 

ise de mu’tekidlere göre huccet-i kaviyyedir. Taaccub edecek bu haldir ki mahcûblar 

ba’zı vâkıât-ı hayâliyelerine i’tibâr ederler. Ehlullâhın ve evliyâ-yı kirâmın keşf-i sarîh 

ve zevk-i sahîh ile hâsıl olan ulûmuna i’tibâr etmezler.   العياذ  بالله نفعنا الله و إياكم  بعلوم الأولياء و

 .Allâh’a sığınırız. Allâh bizi bundan faydalandırsın] خلصنا  بفيوضهم  عن  شوائب   الإنكار  و  الريا

Evliyanın bilgisinden sakının. Allâh bizi riya ve inkâr şaibelerinden onların feyzi ile 

halis kılsın.] Çünkü ma’lûm oldu ki sûfiyyûn ve fukârâ-ı dervîşân zikrullâhın âşıkıdır 

 
315 İbrâhim, 14/24. 
316 Nûr, 24/37. 



 

 

 

89 

 

ve her halde zikir ile meşgûldür. Zîrâ bir âşıkın ki hiçbir nefesi zikrulâhtan hâlî olmaya 

ve her mevtında Lâ ilâhe illallâh, Allâh, Hû demeye muvaffak ola. Lâ-cerem derecât-

ı âliyye ile ser-efrâz olur.  عَلَيْهِم اللَّ    أنَْعمََ  الهذِينَ  مَعَ   Onlar Allâh’ın nimet verdikleri“] أ وْلَئكَِ 

kimselerle beraberdir.”]317 âyet-i kerîmesine mazhar olur.   ِلا إلَِهَ إلِا اللَّه  حِصْنيِ ، وَمَنْ دخََلَ حِصْني

عَذاَبيِ  La ilâhe illallâh benim kalemdir. Kim benim kaleme girerse azabımdan“] أمَِنَ 

kurtulur.”]318 hadîs-i kudsîsî ile mükerrem olur. Zîrâ aşk bir sefînedir ki deryâ-yı 

berzâh onunla geçilir. Ve kişi ne kadar şinâveri olsa deryâ-yı muhîti sefînesiz ubûr 

edemez ve bî-pir olan mürg cânib-i matluba doğru uçup gidemez. Bu aşk ve muhabbet 

ile sâlik-i ilallâh olan fakirler [87] rûz u şeb-zâde ahiret tedârikîn kılarlar ve nakd-i 

ömürlerin ibâdât ve tâât ve zikrullâh ile bezl-i râh-ı hakîkat etmeyi ticaret-i râbih 

sayarlar.  ِ بًّا للَّ ِ   319[”.İman edenlerin Allâh’a olan sevgileri çok kuvvetlidir“] وَالهذِينَ  آمَن واْ أشََدُّ ح 

âyet-i kerîmesi hakka ziyâde muhabbet ve dâima emr-i ilâhiyyesine itâat ve sünnet-i 

nebiy-yi zîşâna ittibâ’ ve dâima zikrullâh ile meşgūl olan kaviller hakkındadır. Ve 

mü’mine lâyık olan budur ki hiçbir şey onu itâatinden ve zikrullâhtan men’ eylemez. 

Ve kalben zikrullâh ile meşgūl olur ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri işbu âyet-

i kerîmede  َون ِ وَمَن يفَْعَلْ ذلَِكَ فأَ وْلَئكَِ ه م  الْخَاسِر   Ey“] ياَ أيَُّهَا الهذِينَ آمَن وا لَا  ت لْهِك مْ أمَْوَال ك مْ وَلَا أوَْلَاد ك مْ عَن ذِكْرِ اللَّه

iman edenler mallarınız ve evlatlarınız sizi Allâh’ın zikrinden alıkoymasın. Kim bunu 

yaparsa işte onlar hüsrana uğrayanlardır.”]320 buyurur.  

İşbu âyet-i kerîme delâlet eder ki zikirden i’râz ve hüsrânı netice verir. Ma’nâ-

yı şerîfe budur ki yâ mü’minler! Emvâl ve evlâdınızın tedbîr ve ihtimâmı sizi 

zikrullâhtan işgāl etmesin. Eğer zikrullâhtan murâd, bu âyet-i kerîmede salât olursa; 

zikri, salâta kasr etmek lazım gelir. Zîrâ Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri zikri min-

gayr-i takyîd buyurdu. Gerek salât ve sâir ibâdâta şumûlü vardır ki Allâh Teâlây’ı 

tezkîr eder ve ol kimse ki zikrullâhı bırakıp [88] emvâl ve evlâda meşgūl ola, ol 

kimseler mağbûn ve hâsırlardır ki azîm-i bâkîyi hakîr-i fânîye tebdîl etmişlerdir.   ياَ أيَُّهَا

ِ    قال   البيضاوى   في   تفسيره  لا  يشغلكم  تدبيرها  و  الإهتمام  بها  عن  ذكر  الهذِينَ   آمَن وا  لَا   ت لْهِك مْ   أمَْوَال ك مْ   وَلَا   أوَْلَاد ك مْ   عَن  ذِكْرِ   اللَّه

الله  كالصلوة  و  سائر  العبادات  المذكورة  للمعبود  و  المراد  نهيهم  عن  الهو  بها  وَمَن  يفَْعَلْ   ذلَِكَ   اى   اللهو  بها  و  هو  الشغل  فأَ وْلَئكَِ   

ونَ   لأنهم  باعوا  العظيم   الباقي  بالحقير  الفاني  Beydâvî “Ey iman edenler mallarınız ve] ه م    الْخَاسِر 

 
317 Nisâ, 4/69. 
318 Suyûtî, a.g.e., s. 225. 
319 Bakara, 2/165. 
320 Münâfikûn, 63/9. 



 

 

 

90 

 

evlatlarınız sizi Allâh’ın zikrinden alıkoymasın”321âyetinin tefsirinde dedi ki: “Onları 

idare etmek ve onlarla ilgilenmek sizi namaz gibi ve mabudu hatırlatan diğer 

ibadetlerden alıkoymasın. Maksat onlarla eğlenmekten men etmektir. Bundan 

dolayıdır ki: “Bunu kim yaparsa” demiştir yani onlarla eğlenmeyi demektir, o da 

onlarla meşgul olmaktır “işte onlar ziyan edenlerin ta kendileridir” çünkü onlar baki 

ve büyük şeyi küçük ve faniye satmışlardır.”]322 İşbu âyet-i kerîme dahî zikrullâhın 

fazîletine delâlet eder ve zikrullâha dahl ve taarruz edenden i’râz etmektir. Dervîşâna 

lâzımdır ki Hakk Teâlâ hazretleri   َالدُّنْيا الْحَياَةَ  إلِاه  ي رِدْ  وَلمَْ  ذِكْرِناَ  عَن  توََلهى  ن  مه  فأَعَْرِضْ   عَن 

[“Zikrimizden yüz çeviren ve dünya hayatından başka bir şey istemeyen kimselere 

bakma.”]323  buyurur. Zîrâ zikrullâh hakkında ve hey’eti hakkında olan suâl ve ehl-i 

zikre ve zikrine i’râz güzelce mülâhaza olunsa cehilden neş’et eder. Bunu bilmek 

cehlin envâ’ını bilmeye tevekkuf eder.  

Ma’lûm ola ki maraz-ı cehl dört kısımdır. Evvelkisi kâbil-i ilâc ve lâyık-ı ıslâh 

mizâcıdır ve diğer olan üç kısım aslâ ilâc kabûl etmeyip def’ine kulca imkân yoktur. 

Ama maraz-ı ilâca kâbil olmayan cehlin üç kısmının [89] biri budur ki suâli ve i’tirâzı 

hakd ve hasetten hâlî ve i’tirâzı buğz ve gazaptan âri olmayıp ahsen-i vechile cevâp 

bâ-sabur verildikçe gazabı ziyâde ve haset ve teb’ı amâde olup nizâî elden komaya ve 

mekâbire ve menâzireden âl yevmiye. İmdi onun gibiye cevâp terk-i cevâptır. Çünkü 

cevâbın işitmeye ve ilâcı kabûl etmeye. Sana lâyık olan oldur ki onu da hâlinde terk 

eyleyesin ve şiddet-i marazı ile koyup gidesin. Allâh Teâlâ nitekim Kur’ân-ı Azîminde  

الدُّنْياَ الْحَياَةَ  إلِاه  ي رِدْ  وَلمَْ  ذِكْرِنَا  عَن  توََلهى  ن  مه عَن   Zikrimizden yüz çeviren ve dünya“] فأَعَْرِضْ 

hayatından başka bir şey istemeyen kimselere bakma.”]324 buyurur. Vâkı’ olmuştur ve 

hasûd olan kimse her ne der ise ve her ne işlerse a’mâli hırmenine ateş salmak ve küşte-

zâr eleminden bî-hâsıl kalmak mukarrerdir ki eserde vârid olmuştur. Hasûdun hasedi 

hasenâtı giderir. Ateş odunu kül edip giderdiği gibi. 325  İkincisi oldur ki illet-i 

hamâkatten ve şiddet-i afet-i cehâletten ola. Nitekim tahkîk bir ölüyü diriltmeten ve 

ihyâ-ı emvât eylemekten âciz olmadım ama ahmağa muâleceden her cihetle âciz 

 
321 Münâfikûn, 63/9. 
322 Beydâvî, a.g.e., c. 5, s. 271.  
323 Necm, 53/29. 
324 Necm, 53/29. 
325 Ebû Dâvûd, Edep, 52. 



 

 

 

91 

 

oldum. İmdi ahmak ona derler ki az zamânda tahsîle iştigāl ve birkaç gece [90] mütâlaa 

çerâğını iştigāl ve fünûn-ı aklıyyeden birkaç mesele öğrenmekle hamâkatinden ve 

mahz-ı cehâlet ve gabâvetinden türlüdür. Lev-suâle kûn-kûn i’tirâz bî-meâle başlaya 

ve kendine müşkil ettiğin bilmeye, pes. Bu mekūlenin suâline cevâp yerine ağmâz-ı 

ayn farz menzilesindedir. Üçüncüsü müsterşit olup ekâbir kelimâtından her nesneyi 

fehm edemeyip ve ol hâli kusûr fehmine hamloluna. Ve suâl-i mücerret istifâde 

niyetine ola. Ve lâkin hamâkat-i gālib olmakla hakāyıka vâkıf ve dakāyıka ârif olmaya. 

Bunun gibilerin dahî suâline cevâb lâzım değildir. Ama maraz-ı cehilden kâbil-i ilâc 

ve lâyık-ı ıslâh mizâc olan müsterşit ve âkil ve hoş fehm ve kâmil olup haset ve gazab 

ve hubb ve şehvete mağlūb, muhabbet-câh ve riyâset ile menkûb olmayıp i’tirâzı haset 

ve taannüt ve imtihândan olmaya. Ve mücerret tarîk-ı müstehakka tâlib olup delâlet ve 

hidâyet yollarını tecessüs eyleye, pes. Bunun gibiler kâbil-i ilâc olup suâllerine cevâp 

câiz, bil ki vâciptir. Velhâsıl her kim ki ehildir nasîhat ona sehildir. Ama kabûl-i 

müşkildir bir nasîhat kıyâset sahibine kifâyet [91] eyler. قال  رسول  الله  صلى  الله  عليه  و  سلم 

Surûr-ı enbiyâ (a.s.) buyurmuşlardır: لا  إلى  أعمالكم و  ينظر  إلى  صوركم  لا  الله   Allâh ne“] إن 

suretrlerinize ne de amellerinize bakar.”]326  Tahkîk Hüdâ-yı Teâlâ hazretleri sizin 

suverinizdeki hâle ve zâhirinizdeki a’mâle nazar eylemez بل ينظر إلى قلوبكم و نياتكم  velâkin 

kalplerinize niyetinize nazar eyler. 327 Ya’nî kaplerde olmayıp sûret-i zâhirenizdeki 

ef’âle nazar eylemez ve niyetiniz mukârin olmadığı a’mâle bir vechile mültefit olmaz. 

Ve eğer ahvâl-i kalbi bilmek ve a’mâl-i hasene ne ettiğini bilem der isek Kur’ân-ı 

Kerîm’in ma’nâsını ve hakāyık ve dakāyıkını tahsîl ve zikrullâha müteallık olan 

âyetleri ve zikrullâha dâir olan hadîs-i şerîfleri ve meşâyih-i kirâm musannefâtlarını 

ve âsarlarına nazar eyle ki bu ahvâl-i kalbe vâkıf olasın. Zîrâ ahvâl-i kalb ilmi farz-ı 

ayn ve gayrı ilimler farz-ı kifâyedir. Meğer ki gayr-ı ahvâl-i kalbin ilmin farâizullâhı 

edâ eyleyecek miktârı farz-ı ayn ola. Allâh zü’l-celâl cümlemizi tahsîl-i ilm-i nâfia 

tevfîk eylesin ve saykal-i zikrullâh ile kalplerimizi mücellâ ve musaffâ eylesin.  

Ma’lûmdur ki tevhîd-i ibtidâ ki farz-ı ayndır. Her bir zevkin ve nimetin 

mübteîdir. Nitekim şirk her bir azâb ve nukmetin menşeidir. [92]   إن التوحيد مبدأ  كل ذوق و

 Şirk her türlü azabın ve gazabın menşei olduğu gibi“] نعمة و كما أن الشرك منشا كل عذاب و نقمة

 
326 Farklı lafızla birlikte aynı mana için bkz. Müslim, Birr ve Sıla, 34. 
327 Farklı lafızla birlikte aynı mana için bkz. Müslim, Birr ve Sıla, 34. 



 

 

 

92 

 

tevhid de her türlü zevkin ve nimetin başıdır.”]328 İmam Buhârî ve Müslim İbn-i Mâlik 

(r.a.)’den tahrîc ve rivâyet ederler.   ،    مِنْ   أحََدٍ   يَشْهَد    أنَْ   لاَ   إلَِهَ   إلِاه   الله   َ قال  رسول  الله  صلى   الله  عليه  و  سلم  ما

مَه    الله    عَلىَ   النهارِ  ً   مِنْ   قلَْبِهِ   إلِاه   حَره داً   عَبْد ه    وَرَس ول ه    صِدقْا حَمه  :Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurdu“] وَأنَه   م 

Sadakatle içten gelerek Allâh’tan başka ilah olmadığına ve Muhammed’in Allâh’ın 

elçisi olduğuna şahitlik edip de Allâh’ın cehennemi kendisine haram kılmadığı hiçbir 

kimse yoktur.”]329 Ve hasâis-i zikirdendir ki mukâbelesinde cezâ zikrullâhtır. Nitekim 

Hakk Celle ve Alâ “ ْأذَكْ رْك م ونيِ   330[”.Beni zikredin ki ben de sizi zikredeyim“] ”فاَذكْ ر 

Rivâyet olunur ki Cebrâil (a.s.) fahr-i kâinat (s.a.v.) hazretine buyurdular ki Hakk Celle 

ve Alâ hazretleri buyurur ki: Ümmetine bir şey atâ ve ihsân ettim ki ümem-i sâlifeden 

birine vermedim. Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular ki: Ol nedir yâ Cebrâil? Buyurdu 

ki: Hakk Teâlâ’nın işbu kavl-i şerîfidir ki buyurur:   ْونيِ أذَكْ رْك م  Beni zikredin ki ben“]  فاَذكْ ر 

de sizi zikredeyim.”]331 Bunu senin ümmetinden gayrıya buyurmadı deyû Hz. Cebrâil 

efendimize buyurdular.  

محمد  البكرى   بن  عمر  حفص  الدين  أبو  شهاب  الربانى  العالم  ال ظاهر  و  الباطن  علمى  بين  العارفين  الجامع  قدوة  قال 

السهروردى قدس الله سره في  شرح التعرف قوله باب في  الذكر  إعلم  أ ن ذكر الله تعالى من  أفضل العبادات قال الله ثعلى  

ِ أكَْبَر  قال  ]93[  إب ن زيد و قتاد معناه و لذكر الله  أكب ر من كل شيء و قيل لسليمان اي الأعمال  أفضل فقال  أما تقرأ  وَلذَِكْر  اللَّه

القرأن و لذكر لله أكبر و قيل معناه و لذكر الله مع المداومة أكبر من الصلاة في النهي عن الفحشاء و المنكر و قد قال تعالى 

لَاةَ لِذِكْرِي فدل  أن الذكر هو المقصود من الصلاة بل من سائر العبادات و الذي منه في الصلاة هو الذي ينهي عن  أَ قمِِ الصه

الفحشاء و كذلك في   غيرها  إذ الإنتهاء لا يحصل  إلا  من ذكر الله مراقب له قال بعضهم  إنما الشرعية العبادات للناس لك ونها 

ب ذكره للمعبود مانعة  من الإشتغال بغير المقصود و كررت عليهم ليستحفظ الت ذكر بالتكرير و يكفي الذكر شرفا  أن  ثوابه  

ذكر الله تعالى كما ورد في  الحديث القدسى من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي و من ذكرني في ملاء ذكرته في ملاء خير 

منه و على هذا المعنى حمل قوله تعالى و لذكر الله أكبر في  بعض الأ حوال اى و لذكر الله عبده أكبر من ذكر العبد لله تعالى  

و على هذا ي كون المصدر الذى هو الذكر مضافا  إلى الفاعل بخلاف ما تقدم و حقيقة الذكر  أن ت نسى ما سوى المذكور ف ي   

الذكر لقول الله تعالى وذكر ربك  إذا نسيت يعنى  إذا نسيت ما دون الله ذكرت الله فلا بد من نسيان ما سوى الله ليحصل حقيقة  

الذكرلله تعالى  ]94[  قال  ذو النون المصرى من ذكر الله على  الحقيقة نسي في جنب ذكره كل شيء و سئل عن الذكر فقال  

 Ariflerin öncüsü,zahir ve batın ilimleri kendinde toplamış, rabbâni] غيبته الذاكر عن الذكر

âlim Şihâbüddin Ebu Hafs Ömer b. Muhammed el-Bekri es-Sühreverdî (k.s.) Taarruf 

şerhinde zikir babında şöyle dedi: “Bil ki Allâh’ı zikretmek ibadetlerin en faziletlisidir. 

 
328 Kaynağına ulaşamadım. 
329 Buhârî, İlim, 49. 
330 Bakara, 2/152. 
331 Bakara, 2/152. 



 

 

 

93 

 

Allâh’ı zikretmek en büyük şeydir.” 332  İbn Zeyd ve Katâde “Allâh’ın zikri en 

büyüktür” âyet hakkında “Allâh’ın zikri her şeyden büyüktür dediler.” “Süleyman’a 

hangi amel daha efdal diye soruldu. O da sen hiç Kur’ân okumuyor musun? Allâh’ın 

zikri en büyüktür diye söyledi.” Bu âyetin manası hakkında şu denildi: “Allâh’a 

devamlı zikir, kötülüğü nehyetmede namazdan daha büyüktür. Allâh Teâlâ dedi ki: 

Beni anmak için namaz kılın.333  Namazdan ve diğer ibadetlerden maksat zikirdir. 

Namazın içerisinde olan şey de zikirdir. O da kötülükten alıkoymasıdır ki bu diğer 

ibadetlerde de aynıdır. Bu nehyetme işi ancak onun murakabesi dahilinde olan zikir ile 

olur. Şer’î ibadetler insanların lehinedir. Çünkü bu ibadetler mabudu hatırlayarak 

yapıldığı için maksudun dışındakilerle meşgul olmaktan meneder. Burada tekrarlanan 

şey Allâh’ı tezekkürü sürekli kılmak içindir. Zikre şeref olarak sevabının Allâh’ı zikir 

olması yeter.” Hadîs-i kudsîde şöyle gelmiştir: “Kim beni yalnız başına anarsa ben de 

onu yalnız anarım. Kim de beni bir toplulukla beraber anarsa ben de onu daha hayırlı 

bir topluluk içinde anarım.”334 “Bu mananın üzerine bazı hallerde Allâh’ın zikri en 

büyüktür âyeti hamledilir. Yani Allâh’ın kulunu zikretmesi kulun Allâh’ı 

zikretmesinden daha büyüktür. Bunun üzerine zikrin masdarı öncekinin aksine fâile 

muzâf olur. Hakiki zikir zikir anında zikredilenin dışında her şeyi unutmandır. Nitekim 

Allâh Teâlâ ”Unuttuğunda rabbini zikret” buyurmaktadır. Yani bu Allâh’tan başkasını 

unutursan Allâh’ı zikretmiş olursun manasındadır. Allâh Teala’yı hakiki anlamda 

zikrine ulaşmak için Allâh’tan başka her şeyi unutmak gerekir.”335 Zü’n-Nûn el-Mısrî 

dedi ki: “Kim hakiki manada Allâh’ı zikrederse O’nun zikri yanında her şeyi unutur. 

Ona zikir sorulduğunda dedi ki: Zikredenin zikirden kaybolmasıdır.”] 

فقد  إختلف   العلماء  في   قوله  تعالى  و   الذاكرين  الله  كثيرا  و  الذاكرات   قال  الواحدى   في  تفسيره قال   إبن  عباس  المراد  بهم  الذين  

يذكرون  الله  في  إدبار  الصلاة  غدوا  و  عشيا  و  في  المضاجع  و  كلما  إستيقض  من  نومه  و  كلما  غدا  وراح  من  منزله  ذاكرا  لله  

تعالى و قال مجاهد لا يكون من الذاكرين الله كثيرا و الذاكرات حتى يذكر الله فائما و قائدا و  مضطجعا و  قال مجاهد الذاكر   

 Alimler]الله  كثيرا  من  لا  يكاد  يخلو  من  ذكر   الله  بقلبه  او   لسانه   او   بهما  قال  و   قرأة  القرأن  و  الإ شتغال  بعلوم   الدين  من  الذكر

“Allâh’ı çokça zikreden kadınlar ve erkekler” âyeti hakkında ihtilaf ettiler. Vâhidî 

tefsirinde İbn Abbas’ın şöyle dediğini söyledi: “Burada Allâh’ı zikredenlerden 

 
332 Ankebût, 29/45. 
333 Tâhâ, 20/14. 
334 Ahmed b. Hanbel, c. 14, s. 291. 
335 Bkz. Kelâbâzî, Ebu Bekr Muhammed b. İshak, Taarruf(Doğuş Devrinde Tasavvuf), çev.: Süleyman 

Uludağ, Degah Yay., İstanbul, 1992, s. 154. 



 

 

 

94 

 

muradın sabah akşam namaz sonrasında, ya yatarak, her uykusundan uyandığında, 

sabah evinden ayrılıp akşam evine dönerken Allâh’ı zikredenlerdir.” Mücâhid dedi ki: 

“Ayakta, oturarak ve yan yatarak Allâh’ı zikretmedikçe hiç kimse Allâh’ı çokça 

zikreden erkekler ve kadınlardan olamaz.” Yine Mücâhid dedi ki: “Allâh’ı çokça 

zikreden kişi Allâh’ın zikrini kalbinde veya dilinde vaya her ikisinde de gidermeyen 

kimsedir. Ayrıca Kur’ân okuma ve dini ilimler ile meşgul olma zikirdir dedi.”] 

 Bir hadîs-i kudsîde] قال  الله  تعالى  في  الحديث  القدسى  من  سغله  ذكري  عن  مسألتي  أعطيته  أفضل  ما  أعطي  السائلين 

Allâh Teâlâ şöyle demiştir: “Kim benden istekte bulunma yerine zikrimle uğraşırsa 

istekte bulunanlara verdiğimin çok daha iyisini ona veririm.”]336   و  عن  أبى  سعيد   الخدرى

رضى  الله  عنه  قال  أن  رسول  الله  صلى  الله  تعالى  عليه  و  سلم  سئل  اي   العباد  أفضل  و  أ رفع  درجة  عند  الله   يوم  القيامة  قال   

 Ebu Saîd el-Hudrî (r.a.)’dan] الذاكرون  الله   كثيرا  و  من  الغازي  في  سبيل  الله   قال  لو  ضرب   سيفه   حتي  ينكسر

rivâyetle Resûlullâh (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Kıyamet günü Allâh’a derece 

bakımından hangi kullar üsündür diye soruldu. Peygamber efendimiz dedi ki: Allâh’ı 

çokca anan erkek ve kadınlardır. Allâh yolunda savaşan gaziden de mi üstündür diye 

soruldu. Kılıcı kırılıncaya kadar buyurdu.”]337   قال عليه السلام أسد الأعمال ثلاثة إنصاف من نفسك

 Peygamber (s.a.v.) şöyle] ومواساة الأخ من مالك وذكر الله على كل حال  ]95[   حال كذا في   الجامع الصغير

dedi: “Amellerin en zoru üçtür. Allâh’ı her halde zikretmek, nefsine hakkını vermek 

ve kardeşine malından ikramda bulunmaktır.”]338  

Ma’lûm ola ki işbu hadîs-i şerîfte  ذكر الله على كل حال  lafzı şerîfinin ma’nâ-yı zâhirî 

budur ki esedd-i a’mâlin üçüncü mertebesi Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerini her 

halde zikreylemektir. İş böyle olunca cemî’-ı ahvâl üzere Hakk’ı zikreylemek esedd-i 

a’mâl olucak. Ve cemî’-ı hallerinde mevlâlarını zâkirîn olan sûfiyyûn ve derdi-mend 

dervîşâna ve ehlullâh kelâmına ve te’lîf buyurdukları kitaplara ve kıyâmen ve kuûden 

ve devrânen ve cehran zikrullâh edenlere ta’n ve la’n ve tekfîr eylemek lâyık mıdır, ve 

insâf mıdır? Ve bu mesellû adamlar elbette bir belâya uğrar. Nitekim Reşâhât Aynu’l-

Hayât nâm kitapta işbu hikâye zikrolunur ki Hz. Mevlâna (k.s.) hazretleri naklederler 

ki: Bir gün şeyh Abdü’l-Kebîr Yemenî hazretlerinin meclis-i şerîflerine dâhil oldum. 

Sâdât ve meşâyih ve ulemâ ve fukâhâ-ı kirâmdan meclislerinde çok kimseler vardı. Ve 

 
336 Tirmizî, Feazâilü’l-Kur’ân, 25. 
337 Tirmizî, Daavât, 5; Ahmed b. Hanbel, c. 18, s. 248. 
338 Suyûtî, a.g.e., s. 67; Muttakî, a.g.e., c. 15, s. 830. 



 

 

 

95 

 

Şeyh hazretleri maârif-i ilâhiyyeden söz söylerdi. Nâ-kâh ulemâ beyninde galîzi’t-tab’ 

biri ki ehlullâh ve kelâm-ı ehlullâhı münkir eden i’tirâz vechi üzere şeyhin sözlerine 

dahl eyledi. A’yân-ı meclisten biri ol adama hâmûş [96] ol deyû kalktı. Ol âlim ettiğine 

eğer nâ-meşrû’ ve nâ-ma’kûl söyler isem beni men’ eyleyiniz. Eğer sözüm meşrû’ ve 

ma’kûl ise niçin mâni’ olursunuz deyû bu sözü söyleyecek. Hz. Şeyh bana müteveccih 

olup buyurdular ki: Yâ acem beni bundan kurtar. Bunun üzerine âlim ettiğine acaba 

ben zulûm ve sitem mi ediyorum ki halâs istersiniz. Bir söz söylediniz bana şüphe ârız 

oldu cevâp isterim. Cevâp vermek gerek. Bu mertebe-i mübâlağanın ne ma’nâsı 

vardır? Mevlâna Alâeddîn hazretleri der ki: Gördüm ki Hz. Şeyh’e gazab târî olup ol 

âlime müteveccih olup buyurdular ki: Şüphen nedir söyle. Âlim-i fakîh söylemek 

isteyecek yüzü üzerine düşüp aklı başından gitti. Şeyh hazretleri kalkıp halvetlerine 

girip meclis dağıldı. O fakîh bî-hoş yüzü üzerine düşmüş yatıyordu. Bir kilim götürüp 

içine koyup dışarı çıkardılar. Henüz Şeyh hazretleri menzîl-i şerîflerinden dışarı 

çıkmamıştı ki ol cân verdi.  

Ve yine Mevlânâ Âlâüddîn hazretleri buyurur ki: Bir âhir-i günde huzûr-ı [97] 

şeyhde hatırımdan geçtiği ehlullâh kerem ve mürüvvet sahipleridir ve bu âlim-i fakîh 

ise bunların bâtınlarından gâfil bir kimse idi. Eğer affetseler olmaz mıydı? İşbu hatıra 

üzere Şeyh hazretleri buyurdular ki: Ey acem iki yüzlü bir keskin kılçık ki kabzası 

muhkem yere pekitmiş ola ve ucu taşrada dûra, nâ-kâh bir uryân-ı câhil gelip çıplak 

sînesiyle kuvveti yetiştiği kadar ol şemşîre kendisine vurup helâk eylese kılıcın ne 

günâhı olur. Bu hikâye ehlullâhı münkir olanlara ibrettir. Netice gayret-i ilâhiyye dahî 

vardır. Dervîşândan keff-i lisân etmek lâzımdır. İnkârı bırakıp beraber Lâ ilâhe illallâh 

deyip ve zikrullâha devam ederse fe-biha ve niem ve illâ bu sûfiyyûn ve dervîşânın 

zikrine ve ibârât ve işârâtını hedef-navek ta’n ve inkâr edip kendilerin hâviye-i hevân 

ve idbâr ve bâdiye-i helâk ve bevâre ilkâ etmiş olur.  نعوذ  بالله  تعالى  اللهم  أشغلنا  بك  عمن  سواك 

[“Allâha sığınırız. Allâhım bizi seninle meşgul et senden başkasıyla değil.”]  Bir kalp 

zikrullâh ile meşgûl olursa kâlıb dahî zikir ile ve ibâdât ve tâât ile me’lûf olur.  

Zikrin kanği mahalle te’sîri ziyâde olursa hareket [98] îrâs eder. Hakk olan şey 

geldik de bâtıl nâ-bûd ve nâ-peydâ olup zâil olur ki Hakk Sübhânehû ve Teâla 

buyurur:  ًزَه وقا كَانَ  الْباَطِلَ  إنِه  الْباَطِل   وَزَهَقَ  الْحَقُّ  جَاء   .De ki hak geldi batıl zail oldu“]   وَق لْ 



 

 

 

96 

 

Gerçekten batıl yok olacaktır.”]339 Zâhiri şerî’at ile irâsete ve bâtıni tarîkat ve hakîkat 

ile pirâsete olup     َّفاَتهبعِ ونيِ ي حْبِبْك م  الل [“Bana uyun ki Allâh da sizi sevsin.”]340  makāmında 

kâmil olur.  

Ey birader! Bunda söz çoktur. Velî, ârifin kûtâh olur bunda dili. Ulemâdan biri 

cehran zikreden meşâyihin birine suâl eylemiş ki siz zikr-i cehrîyi ne niyetle edersiniz. 

Onlar dahî buyurmuşlar ki cümle ulemâ katında hadîs-i şerîf  لقنوا  أمواتكم بشهادة  أن لا  إله  إلا الله 

[“Ölülerinize Lâ ilâhe illallâhı telkin ediniz.”]341 mûcibince nefsi ahîrede zikri avâz ile 

etmek ve telkîn etmek câizdir. Dervîşlerin her nefesi nefs-i ahîredir. Ve bu hadîs-i şerîf 

dahî buna delâlet eder ki   قال  رسول  الله  صلى  الله   تعالى  عليه  و  سلم  من  كان  آخر   كلامه  لا   إله  إلا  الله،  دخل   الجنة

 Resûlullâh (s.a.v.) şöyle dedi: “Kimin son sözü Lâ ilâhe illallâh olursa] كذا  في  الجامع  الصغير

cennete girer.” Keza Câmîu’s-Sağîr’da geçmektedir.]342  

Kur’ân-ı azîmü’ş-şânı kırâat cehran ve ihfâen câiz olduğu salât-ı hamseden 

malûm olur ki Hakk Sübhânehû ve Teâlâ   ًسَبِيلا ذلَِكَ  بَيْنَ  وَابْتغَِ  بهَِا  ت خَافتِْ  وَلاَ  بِصَلاَتكَِ  تجَْهَرْ   وَلاَ 

[“Namazda sesini yükseltme fazla da alçaltma. Bu ikisi arasında bir yol tut.”]343 [99] 

âyet-i kerîmesinden ahz ile leylî olan salâtlarda cehr; nehârî olan salâtlarda ihfâ ve 

salât-ı fecrde cehr olunur. İşte dâhil-i salâtta tilâvet-i Kur’ân cehran ve ihfâen câiz 

olduğu ma’lûm oldu. Ama hâric-i salâtta kırâat-ı Kur’ânı fukahâ-ı izâm beyân 

buyurdular ki:   أما  القرأة  خارج  الصلاة  و  لا  بأس  بالقرأة  مضطجعا  إذا  ضم  رجليه  لما  ورد  من  الآثار  في  الفضيلة

بعض  الأيات و  السورة   و   القراءة   ماشيا  او في   عمل  إن   لم  يشغل  المشي و  العمل   قلبه  لانكره   و   إلا  نكره   و   القراءة في  الخمام  

إن لم يكن ثمه أحد مكشوف العورة  و كان الموضع  طاهرا تجوز  جهرا  و خفية  و إن لم يكن كذلك فإن  قرأ  في نفسه فلا  بأس   

و  يكره  الجهر و  كذا  تكره  في  المسلخ  و  المغتسل  و  مواضع  النجاسة و  تكره  عند  القبور  عند  أبي  حنيفة  و  لا تكره  عند  محمد 

 Namaz dışında kıraate gelince bazı âyet ve“] و  بقول  محمد  أخذ  المشايخ  لو  ورد  الآثار  به  منها

surelerin faziletine dair varid olduğu üzere ayakların toplayıp yan şakilde yatarak 

kıraat etmesinde bir beis yoktur. Yürürken veya bir işte iken eğer bu iş ve yürüme onun 

halini meşgul etmezse Kur’ân okumak mekruh olmaz. Yoksa mekruh olur. Hamamda 

Kur’ân kıraati eğer burada avreti açılmış birisi yok ise bulunduğu yer de temiz ise 

aşikâr ve gizli kıraat etmek caiz olur. Eğer böyle olmazsa içinden okursa bunda bir 

 
339 İsrâ, 17/81. 
340 Âli İmrân, 3/31. 
341 Benzer rivayet için bkz. Tirmizî, Cenâiz, 7. 
342 Ebû Dâvûd, Cenâiz, 20. 
343 İsrâ, 17/110. 



 

 

 

97 

 

beis yoktur, aşikar okuması ise mekruh olur. Yine mezbehanede ve gusülhânede ve 

necaset mahallerinde kıraat da mekruhtur. Ebu Hanife’ye göre kabirlerin yanında 

mekruhtur. Muhammed’e göre ise mekruh değildir. Meşayih Muhammed’in görüşüne 

göre amel etmiştir.”]344 

-Şüabü’l] روى  البيهقى  في  شعب  الإيمان  أن  إبن  عمر  إستحب  أن  يقرأ  على  القبر  بعد  الدفن  أول  سورة  البقرة  و  خاتمتها 

îmân’da Beyhakî’den rivâyetle “İbn-i Ömer (r.a.) definden sonra kabrin başında 

Bakara suresinin evveli ve son kısmını okumayı müstehab görürdü.”]345   و  في  الحديث  من

 :Bir hadiste şöyle gelmiştir] زار  قبر  والديه  او   أحدهما  ي وم  الجمعة  فقرأ   عنده  يس  غفر  له  كذا  ف ي  الجامع  الصغير

“Kim anne babasının kabrini veya birisinin kabrini ziyaret eder ve Yasin suresini 

okursa Allâh onu bağışlar. Câmîu’s-Sağîr’da geçmektedir.”]346   و يستحب قراءة يس في   زيارة

القبور لما ورد  أنه من دخل المقابر فقرأ يس  خفف الله يومئذ و كان  ]100[  له بعدد ما فيها حسنات و لا يكره الجلوس للقرائة  

على  القبر في المختار و كره القعود على  القبر لغير القراءة و وطئها و النوم و قضاء الحاجة عليها و قلع الحشيش و الشجر  

 Kabir ziyareti esnasında“] من المقبرة و لا بأس   بقلع اليابس منها نقل من نور الإيضاح لشر بلالي رحمه الله

Yasin suresini okumanın müstehab olduğuna dair şöyle bir şey varid olmuştur: Kim 

bir kabristana girer ve Yasin suresini okursa Allâh o gün azabı hafifletir ve kendisine 

de kabirde bulunanların sayısı kadar iyilik verilir.347Kabir üzerinde Kur’ân okumak 

mekruh değildir ve tercih edilen görüş de budur. Kur’ân okumak dışında kabrin üstüne 

oturmak, uyumak, ihtiyaç gidermek ve kabirden ağaç sökmek mekruhtur. Kuru otları 

yolmada bir mahzur yoktur.”]348 Ma’nâsı budur ki kâri-i Kur’ân ayaklarını bir yere 

zamm etmek şartıyla yanı üzerine yatarken okumak lâ-be’stir. Ve yürürken ve yâhut 

bir nesne işlerken Kur’ân okumak. Eğer ol yürümek ve ol amel onun kalbini işgâl 

etmezse mekrûh olmaz ve illâ mekruhtur. Hamamda Kur’ân okumak eğer onun 

mekşûfu’l-avret kimse yoksa ve Kur’ân okuduğu mevdı’ tâhir ise câizdir. Gerek 

cehran gerek hafiyyeten okusun beraberdir. Ama eğer ondan mekşûfu’l-avret kimse 

olup ve Kur’ân okuduğu mevdı’ tâhir değilse kendi nefsinde kırâat etmesi câiz olup 

cehran okuması mekruhtur. Böylece Kur’ân’ı selhhânede ve gaslhânede ve mevdı’-ı 

necâsette okumak mekruhtur. Ve İmâm-ı Azam katında inde’l-kubûr Kur’ân okumak 

 
344 Halebî, İbrahim, Haleb-i Sağîr, terc.: Hasan Ege, Salah Bilici Yay., İstanbul, 1973, s. 295.  
345 Beyhakî, Ahmed b. el-Hüseyin ibn Ali, es-Sünenü’l-Kübrâ, Baskı yeri yok, h. 1352, c. 4, s. 56. 
346 Muttakî, a.g.e., c. 16, s. 468; Suyûtî, a.g.e., s. 568. 
347 İbn Âbidîn, Muhammed Emîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1992, c. 

2, s. 243. 
348 Şürunbülâli, Hasan b. Ammar, Nûru’l-Îzâh, Mısır, tarihsiz, s. 66. 



 

 

 

98 

 

mekruhtur. Ve İmam Muhammed katında mekrûh değildir. Meşâyih-i fukahâ İmam 

Muhammed kavlini ahz etmişlerdir. Ve fetevâyı onun kavli ile vermişlerdir.  نقل من غنية

والشروح المتون  من  غيره  و  الدرر  فى  كذا  خارج  ]101[  الصلوة  القرأن  بيان  فى  -Gunyetü’l] المتملى 

Mütemellî’den ve hakeza Dürer ve diğer şerh ve metin kitaplarından naklolundu.]  

Fukahâ-ı izâmın beyânına göre Kur’ân-ı azîmü’ş-şânı cehran ve hafiyyeten 

tilâvet eylemek ve her halde zikrullâh ile meşgûl olmak meşru ve câiz olduğu; hatta 

i’lâ-i kelimetullâh için ya’nî Lâ ilâhe illallâh muhammedün resûlullâh kabûl olmak 

için Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri cümle mü’minîne hitâben buyurur.   َياَ أيَُّهَا الهذِين

i kâfirine kıtâl için mülâki olduğunuzda -cemâat !minler’Yâ mü  349 فاَثْب ت وا فِئةًَ  لقَِيت مْ  إذِاَ  آمَن واْ 

sâbit olun. yı çok zikredin ve ona dua ’Teâlâ lâhi harbte Al-ve mevâtın 350كَثِيرًا َ واْ اللَّ  وَاذكْ ر 

edin avn ve nusret diler olduğunuz halde. 351 َون ت فْلَح   tâ ki nusret ve sevâptan  لهعلَهك مْ  

murâdınıza zafer bulasınız. İşbu âyet-i kerîmede tenbîh vardır ki abde lâyık olur ki 

Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerini zikirden bir şey işgāl etmeye. Ve şedâid indinde 

ona ilticâ ede ve külliyetiyle Allâh’a ikbâl ede. Ve hiçbir halde Hak Teâlâ’nın lutfu 

ondan menfek değil ettiğine i’tikâd ede. Ma’lûm ola ki a’dâ-i zâhiri olan kefere-i din 

ile mukātele ve muhârebe esnâsında zikrullâha devâm ve terki câiz olmadığı [102] 

a’dâ-i manevi olan nefs gerek şeyâtîn ile muhârebede zikrullâhı terk asla câiz olmaz. 

Zîrâ nefs ile cihât cihâd-ı ekberdir.   كما  قال  صلى  الله  تعالى  عليه  و   سلم  عند  رجوعه  من  الغزاء  رجعنا  من

 Peygamber efendimiz (s.a.v.)  “bir gazâdan döndüğünde] الجهاد   الأصغر  إلى   الجهاد  الأكبر

küçük cihaddan büyük cihada döndük buyurmuştur.”]352  

Gāzât-ı mü’minîn dünyâda a’dânın mallarına ve yerlerine mâlik oldukları gibi 

ahirette de dahî onların yerlerine mü’minîn vâris olurlar. Nitekim Hakk Teâlâ 

buyurur: minîn cenneti ırâkta ’üKaçan kim m 353 َتعَْمَل ون ك نت مْ  بمَِا  وهَا  أ ورِثْت م  الْجَنهة   تلِْك م   أنَ  وَن ود واْ 

göreler. Nidâ oluna ki işbu ol cennettir ki size verildi. Şol a’mâl-i sâliha sebebiyle kim 

siz onu işlemiştiniz. Peygamber (s.a.v.)     ِقال  النبى  صلى   الله  عليه   و  سلم  مَا   مِنْ   أحََدٍ   إلِاه   وَلَه    مَنْزِلٌ   فيِ  الْجَنهة

buyurur.  354 ِؤْمِن    يَرِث    الْكَافِرَ   مَنْزِلَه    مِنَ   الْجَنهة ؤْمِنَ   مَنْزِلَه    مِنَ   النهارِ   ،  وَالْم  ا  الْكَافِر    فإَنِهه    يَرِث    الْم  ،  وَمَنْزِلٌ   مِنَ   النهارِ   ،  فأَمَه

 
349 Enfâl, 8/45. 
350 Enfâl, 8/45. 
351 Enfâl, 8/45. 
352 Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfü’l-Hafa ve Müzîlü’l-Elbâs, el-Mektebetü’l-Asrıyyetü,  Beyrut, 

2006, c. 1, s. 486.       
353 A’râf, 7/43. 
354 İbn-i Mâce, Zühd, 39. 



 

 

 

99 

 

Manâ-yı şerîfi oldur ki mü’min ve kâfirden her kimsenin cenneti ve nârda birer 

menzileti ve yeri vardır. Ama kâfir mü’minin nârdaki menziletine ya’nî yerine vâris 

olur ve mü’min kâfirin cennetindeki menziletine ya’nî yerine vâris olur. Zîrâ duhûl-ı 

cennet îmânı tevekkuf eder. Mü’min kendi irâdesiyle imânı kabûl [103] edip ve emr-i 

ilâhiyyeye itâat ile bu devlete nâil ve vâsıl olur. Kâfir dahî kendi irâdesiyle küfrü kabûl 

ve imânı ve itâati kuzye gördüğünden azâb-ı ebedî ve hüsrân-ı sermedî ve kahr-ı 

ebedîye vâsıl olur ve sonra îmânın kadrini bilir. Ama ne fâide ba’de-harâbi’l-basrati. 

Hemân bu âlemde kable’l-mevt kâfir küfründen ve fâsık fıskından nâdim olup tâib ve 

müstağfir olduğu halde Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri dahî onun tevbesini kabul 

eder ki   َتاَب ل ِمَن  لغَفَهارٌ   355  buyurdu ve[”.Muhakkak ki ben tevbe edeni bağışlarım“] وَإِن يِ 

günâhı gafûr ve mağfiret ve seyyiâtını hasenâta tahvîl eder ki  ٍحَسَناَت ل  اللَّه  سَي ِئاَتهِِمْ  ي بدَ ِ  أ وْلَئكَِ 

[“Allâh onların kötülüklerini iyiliklere çevirir.”]356  buyurdu. Ve bir kere kelime-i 

tevhîdi ihlâs ile söyleyen ve ömründe bir kere Lâ ilâhe illallâh muhammedün resûlullâh 

deyip îmânı kabûl eden bu devlete vâsıl ve nâil olunca acaba âkılen bâliğ olduğu günün 

ibtidâsından rûhun bedenden inkitâ’ına kadar zikrullâh eden kuluna Hakk Teâlâ neler 

ihsân ve inâyet eder. Ukûl-i insan onu ihâta edip beyân edemez. Ve zerre kadar îmân 

ile giden cennete gider dedikleri budur ki doksan yaşında bir kâfir bir mecliste birkaç 

mü’min otururken gelip ey mü’minîn [104] Allâh için bana şehâdet edin ben dîn-i 

Muhammedî kabûl eyledim. Bana kelime-i şehâdeti telkîn edin dese onlar dahî kelime-

i şehâdeti telkîn o dahî hulûs-ı kalp ile bir kere eşhedü en lâ ilâhe illallâh ve eşhedü 

enne muhammeden abduhû ve resûluh dese, şer’an onun îmânına hükmolunur. Bu 

âdem müslüman oldu derler. Ondan sonra on dakika ve yâhut bir cârîn mürûrunda 

mevt-i fecâ ile ölse ve onun küfreden olan vârisleri gelip biz bunu bizim meşâdimize 

gömeriz deyû da’vâ ve huzûr-ı hâkime varsalar orada mevcût bulunan mü’minîn dahî 

şehâdet eyleseler ki bu mü’mindir. Bizim huzûrumuzda îmân ve dîn-i kabûl eyledi 

deyû hâkimü’ş-şer’ onun islâmına hükmeyler. Şer’an mekābir-i müslimîne defnine 

emreder. İşte zerre kadar îmân budur ve illâ îmân tecziye kabûl eylemez. Ve bunun 

îmânına bir kere kelime-i şehâdet getirmekle hükmedip de kıyâmen ve devrânen 

zikrullâh eden eben an ceddin mü’min olan ehl-i îmânın ve ehl-i zikrin küfrüne zâhib 

 
355 Tâhâ, 20/82. 
356 Furkân, 25/70. 



 

 

 

100 

 

olanda acaba îmân var mıdır? Nitekim (s.a.v.) hazretleri buyurur:    َو ؤْمِناً بكِ فْرٍ فهَ  مَنْ   رَمَى م 

و  قال  الله   357[”.Kim bir mümine küfür isnadında bulunsa onu öldürmüş gibi olur“] كَقَتلِْه

ه    جَهَنهم    خَالِداً   فِيهَا داً  فَجَزَآؤ  تعَمَ ِ ؤْمِناً  مُّ  Allâh Teâlâ dedi ki: Kim bir mümini kasten“] تعالى  وَمَن  يقَْت لْ   م 

öldürürse onun cezası içinde ebedi kalacağı cehennemdir.”]358  Dünyâda  [105] ve 

âhirette rezîl ve hakîr olmasında asla şüphe yoktur.  

Ey birader! Hemân gece ve gündüz her vakitte zikrullâha müdâvim ol ve dâima 

terakkîy-i suveri ve ma’nevî eylemek için zât-ı ecel ve a’lâ hazretlerine dua eyle. Hakk 

Teâlâ  بهَِا فاَدعْ وه   سْنىَ  الْح  الأسَْمَاء   ِ  En güzel isimler Allâh’ındır. O halde ona o güzel“] وَلِلَّ 

isimlerle dua edin.”]359 buyurdu. Gerek cehran ve gerek hafiyyeten benim esmâ-i 

hüsnâm ile bana dua edin ve beni zikredin قال  النب ي صلى  الله  عليه  و  سلم  إن  لله  تسعة  وتسعين  إسما  مائة  

nın doksan ’Teâlâ lâhAl ) buyurur ki:(s.a.v.Peygamberimiz  360 إلا  واحدا  من  أحصاها  دخل  الجنة

dokuz yüzden bir eksik esmâsı vardır. Bir kimse ki bu esmâları ihsâ eder ta’dâd ede 

cennete girer. Ya’nî her ismin hakkını riâyet ede. Meselen “اق  ism-i şerîfini Hakk ”الرز 

Teâlâ’nın rızk verici ettiğine kemâliyle inanıp gayrıdan tama’ın kese. “الضار  النافع” ism-

i şerîfleriyle zikreylediğinde hayr ve şer cümlesi Allâh Teâlâ’nın ettiğini bilip 

menfeatine şükredip ve mezarrâtına sabrede. Ve sâir esmâların dahî hakkını bu minvâl 

üzere riâyet ede. İmam Buhârî hazretleri buyurur ki: Bir kimse iş bu esmâ-i ilâhiyyeyi 

ezber ede cennete girer. Zîrâ rivâyet-i uhrâda kim sayarsa yerine من  حفظها [kim 

ezberlerse] rivâyeti vardır.  

Ma’lûm ola ki [106] ekser-i evrâd-ı şerîflerde esmâ-i hüsnâ olmakla ve fukarâ-

ı dervîşân işbu ism-i şerîfler ile Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerine duâ ve zikrullâh 

etmekle teberrüken ma’nâları terceme olunup ihvânımız olan ehl-i tarîkata hediye 

kılındı. Rahman ve Rahim olan Allâh’ın adıyla.  َه وَ اللَّه  الهذِي لَا إلِهََ إلِاه ه و Hakk Celle ve Alâ 

hüviyyet ve zâtı haysiyyetinden Allâh’tır ki halkın ondan gayrı ma’bûdu yoktur. 

 Kāffe-i halka dünyâda erzâkın vermekle ve menâfıın ayrı görmekle rahmetini  ”الرحمن“

umûm edicidir ve cemî’-ı nimetlerin velîsi ve sâhibidir. “الرحيم” Yevm-i kıyâmette 

hâssaten mü’minlere rahmet edicidir ve ikâba müstehakların lutfen affedip cennet ve 

 
357 Buhârî, Edeb, 73; Ahmed b. Hanbel, c. 26, s. 312. 
358 Nisâ, 4/93. 
359 A’râf, 7/180.        
360 Buhârî, Tevhid, 12; Müslim, Zikir ve Dua, 6. 



 

 

 

101 

 

sevâba ve lezzet ve visâl ile rahmet edicidir. “الملك”  Bir padişahtır ki semâvât ve arzın 

ve cümle eşyânın rabbi ve melîkidir ve melîkine zevâl ermez.  

 Azamet ve celâlına lâyık olmayan şeyden mukaddes ve nezâhette ”القد وس“

belîğdir. “السلام” Cümle uyûbdan selâmetle muttasıftır ve cennette evliyâsına selâm 

edicidir ve evliyâsını havften sâlim edicidir. “المؤمن” evliyâsını azâbından ve cemî’-ı 

mahlukâtını zulumden emîn edicidir. “المهيْمن” ibâdın ve cemî’-ı [107] mahlûkâtın 

ahvâline hâfız ve murâkıbdır. “العزيز” dildeki şeyi işlemekte bir şey ta’cîz etmez. Her 

şey üzere ol gālibdir. “الجب ار” halk onun kabza-ı kahrında mecburlardır. Iztırâr ve 

ihtiyarlarında onlara dilediğini işletir. “المتكب ر” Muhdesât sıfâtından ol âlîdir. Cemî’-ı 

halkın üzerine taazzum edicidir ve kibriyâyı kendine tahsîs edicidir. “الخالق” her 

mevcûdâdı takdîr edicidir.  

 mevlüdât-ı erkândan icât ettiğini birbirinden eşkâl-i muhtelife ile ”البارئ“

temyîz edicidir. “المصور” eşyâyı keyfiyâtıyla tasvîr edicidir; evlâd-ı erhamda tasvîr 

ettiği gibi. “الغف ار” ibâdının zünûbunu settar edicidir. “القه ار” halkı üzere kudretle 

gālibdir. Onları dilediği emre icbâr ve tedbirle teferrut edicidir ve cehâletle ona nizâ’ 

edip tevbe etmeyeni kahr edicidir. “الوه اب” halka hazâin fazlından garaz ve avazsız 

rahmet ve nimet bağışlayıcıdır. “اق  ”الفت اح“ .her tegazzi edene rızkını görücüdür ”الرز 

halka hayır ebvâbın feth edicidir. “ العليم” halâyıkın sırran ve cehran ahvâlini ve ashâb-ı 

kulûbun ızmâr edip ve bilki hâtıralarına [108] hatûrdan mukaddem niyetlerini bilicidir.  

 rızkı halkın kimine az ve kimine çok vericidir. Ve sadakayı kabûl ”القابض الباسط“

edip yerine half ve sevâb vericidir. Ve kiminin rûhunu kabz ve kiminin ömrünü uzun 

edicidir. Ve kiminin kalbini kabz edip hayrâta rağbetsiz ve kiminin bast edip hayrâta 

rağbetli edicidir. “الخافض” halâyıktan murâd eylediğini intikamıyla hâfız ve yâhut 

nefsâni tekebbür edenleri hafz edicidir. “الرافع” halâyıktan murâd eylediğini in’âmıyla 

raf’ edicidir. “ المعز” taât ehlini azîz edicidir. “المذل” muhâlefet ehlini zelîl edicidir. 

 ibâdın ”البصير“ .her işlediğini işiticidir ve ibâdın duâlarına icâbet edicidir ”السميع“

ahvâlini görücüdür.  

 dünyâda ahkâm-ı şer’iyye ve nevâmîs-i vad’ıyye inzâliyle ve yevm-i ”الحاكم“

kıyâmette ibâd beynini fasılla hukûmet edicidir. “العدل” halk beynini hak üzere kazâ 

edicidir. “اللطيف” dakāyık-ı umûru bilicidir ve ibâdına ve rıfk ve sehl ile halâyıka ihsân 



 

 

 

102 

 

edicidir ve yevm-i kıyâmette hacel olmasın için günâhların setr edicidir. “الخبير” ibâdını 

ihtibâr ve her şeyin hakîkatini bilicidir. [109] 

 ona isyân edeni müâhazede ne acele ve ne ihmâl edicidir. Ve ukûbeti ”الحليم“

müstehak olanlardan te’hîr edip ondan sonra afv veyâ ta’zîr edicidir. “العظيم” ârifler 

kulûbunda akıl tasavvurundan kadri mütecâvizdir. Uluvv ve mecd ve kudret sâhibi ve 

avn ve nusrete ihtiyâçtan müstağnî ve yer ve zaman ve mekândan mukaddestir. “الغفور” 

ibâdın zünûbun setrde belîğdir. “الشكور” ibâdın tâ’âtın kabûlde belîğdir ve şey-i kalîle 

şükürleriyle istihkâklarından ziyâde ecr vericidir. “العلي” âlîdir ki rütbe ve hükümde 

onun fevkınde şey yoktur ve yâhut ondan izdâd ve işbâh ve emsâlden müteâlîdir.  

 rütbe-i hâlde ol belîğdir. Kibriyâ ve azamet ve ceberût sâhibi ve yâhut ”الكبير“

ihâta-i fehmden ve idrâk-ı akıldan âlîdir. “الحفيظ” her bir şey ondan gāib değildir. Her 

şeyin hıfzı ona râcidir ve zarara müeddî olan cemî’-ı beliyyeden mahlûkunu dâreynde 

hıfz edicidir. “المقيت” her şeye kuvvet vericidir ve esnâf-ı hayvan için ma’d olan kulu 

âfet ve zarardan hâfız demektir. Feriştekânın kuvvetleri tâ’ât ve ervâhın kuvveti maâni 

ve maârif ve canın kuvveti zevktir. [110]  يسقيني و  يطعمني  ربي  عند   Ben rabbimin“] ابيت 

katında gecelerim. O beni yedirir ve içirir.”]361 hadîs-i güzîni medlûlünce teveccüh 

dergâh-ı Bârî Teâlâ erbâbına gıdâ-yı ruhânî kuvvetiyle kuvvet vericidir. 

 .ona tevekkül edene kâfidir ve yevm-i kıyâmette halkı hesâb edicidir ”الحسيب“ 

 sıfâtında celâlet muhtasdır. Yerde ve gökte celâli sâbittir ve yâhut mülûk-ı ”الجليل“

cebâbire onun celâletine ser-fürû bürde-i itââttir. “الكريم” halka kerem edicidir ve onlara 

cûd ve kerem ile nazar edicidir. “الرقيب” lâ-te’huzuhû sinetün ve lâ-nevm olan rabbü’l-

âlemîn mahlûkâtın netâyic-i esrârına muttali’ ve harekât ve sekenâta vâkıf ve murâkıb 

ve halka hıfz vechi üzere nazarîn-i dâim edicidir. “المجيب” ibâdın suâl ve duâsına icâbet 

edicidir.  

 mü’minleri sevicidir ve mü’min-i kâmil olanları rabbü’l-âleminin ”الودود“

mahbûb ve makbûl mevdûdları ve mü’minlerin dahî Hâlık Teâlâ mahbûb ve mevdûd 

ve melcei ve mülâzîdir. “المجيد” şeref-i zâtla mevsûf ve hüsn-ü efâlle marûftur. “الباعث” 

 
361 Müslim, Sıyâm, 57. 



 

 

 

103 

 

peygamberler göndericidir ve yevm-i kıyâmette emvâtı [111] deyr görücüdür. “ الشهيد” 

halkın akvâl ve ef’âl ve ahvâlinden bir şey ona hafî olmaz. Cemî’ını müşâhede edicidir.  

 zâtına tağayyur ve zevâl ermez, dâimdir. Zamân ve mekândan münezzeh ”الحق  “

ve ma’bûd bi’l-haktır. Bu ism-i şerîf tûr-ı râbi’-i atvâr-ı sülûk olup seyr meallâh 

dâiresinin miftâhıdır ki mahhalli sır ve nûrı sebz rengidir. Bu mahaldendir ki ba’zı 

sâlik-i hâm mağlûb-ı hayâlât ve giriftâr-ı dâm-ı tesvîlât olmakla bize siyâdât zuhûr 

eyledi deyû kelâm ederler. Şuhûdidir; vukū’î ve vücûdî değildir. Zîrâ bu dâirede ba’zı 

şey dahî sûret-i hakkda zuhûr eder. لا  تنكر  الباطل  فى  طوره  فانه  بعض  ظهوراته [“Batılı kendi 

tavrında inkar etme. Zira o da Hakk’ın zuhurundan bir ba’zdır.”]362 “الوكيل” halkı erzâk 

ve umûrunu taahhüt edicidir. “  القوي” kuvvet ve kudrette ol belîğdir. Dilediğin işlemek 

ona meşakkat vermez.   

 onun için sübûtu vâcib olur. Şey’inden onu hiç ehad izâle edemez ve ”المتين “

ona gâlib dahî olamaz. Sâbit ve mütemekkindir. Murâd eylediği kâra bi-lâ-ta’bin 

keyfe-mâ-yeşâ kādirdir. “الولي” mü’minlere avn ve nusret edici ve onları sevici ve 

işlerini bitiricidir. Allâh îmân edenlerin velîsidir müstâkınca mü’minlere kârlarında 

nâsırdır. “الحميد” her hâl üzere ef’âlinde hamd olunmuştur. Cemî’-ı senâların âkıbeti ona 

erişmiştir. [112] 

 Cemî’-ı eşyânın i’dâdına ilmi ihâta etmiştir. Cemî’-ı avâlimde ona bir ”المحصى“  

şey hâfi değildir ve a’mâl-i halâyıkı hasenen ve kabhan ve hayran ve şerran, kavlen ve 

fi’len ve niyyeten ta’dâd edip vâkıf ve nefslerinin dahî keyfiyetine ezelen ve ebeden 

alîm ve danâdır. “المبدىء” eşyâyı misâlsiz ademden vücûda getiricidir ve yâhut bi-lâ-

ta’lîm sâbık cümle eşyâyı mazhar ve mevcûttur. “المعيد” halkı dünyâda hayatlarından 

sonra emâte edicidir ve mevtlerinden sonra ahirette yine ihyâ edicidir.  

 halkı dünyâda ”المميت“ .halkı ademden vücûda getirip hayat vericidir ”لمحيي“

hayatlardan sonra mevt ile ifnâ edicidir. “  الحي” hayâtı ezelden ilâ-ebedi’l-abâd bâkîdir 

cidden. Ona mevt ve fenâ ermez. Hayât-ı kāime-i ezeliyye ile dâimü’l-bakâdır. Ebeden 

fenâ târi olmaz; avârızdan berîdir. Bu ism-i şerîf tûr-ı hamsede seyr fillâh dâiresinin 

 
362 Konuk, Ahmed Avni, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, haz.: Mustafa Tahralı-Selçuk Eraydın, 

İFAV Yay., İstanbul, 2002, 2.baskı, c. 4, s. 200. Bu ifade İbn-i Arabi’nin şeyhi Ebû Medyen Mağribi’ye 

aittir. 



 

 

 

104 

 

miftâhıdır. Mahallî sırru’s-sırdır. Nûru sefîd levndir. “القي وم” halâyıkın ve erzaklarının 

inşâsı tedbîrine ve hıfzına kāimdir. Ya’nî avâlimde ceryan eden cemî’-ı umûru 

müdebbirdir. [113] Bu ism-i celîl dahî tûr-i sâdisede miftâh-ı dâire-i seyr anillâh olup 

Mahallî hafî ve nûru siyah renkdir. “الواجد” ganîdir. Ona ihtiyâc ermez ve yâhut erbâb-

ı muhabbetten olan âşıkân için müşâhede-i mahbûb ile kâşifü’l-esrârdır. “الماجد” azamet 

ve şeref-i zâtla muttasıftır ve yâhut ezelen ve ebeden mecd ve şeref sahibi yahut murâd 

eylediğinde sana mecd ve şeref itâ edicidir.  

 Zâtına misli ve nazîri olmakta teferrüt edicidir. Ve yâhut hakkında ”الواحد“

inkisâm mutasavver değil ve müstesna minh olmak ve mütecezzi ve mütebe’ız olmak 

hakında muhaldir. “الاحد” hiçbir vecihten mümâsili yok münferittir. Mütecezzî olmaz 

ve ona ihtiyâc ermez ve yâhut bir ferttir ki sâni ve sâlisi ve hellim-cerran ma’dûd ve 

mahdûd olmaz. Vâhid ile ehadın ma’nâlarını bazıları bir aks takrîr ederler. Lâkin 

mahallî tafsîl olmakla beyânı terk olundu. “الصمد” hiçbir şeye ihtiyacı yok. Bil ki cemî’-

ı havâcîde dâima ol maksûddur. Yemek ve içmek ve uyumaktan münezzehtir.  

 irâdeti olduğu şeye iktidârı nâkızdır. Zâtında halk ve tekvîn kuvveti ”القادر“

vardır. İ’dâm-ı mevcûda ve icâd-ı ma’dûma mâliktir. “المقتدر” her şeyi [114] icâdda 

mezâhessiz kuvvet-i zâtiyyesi belîğdir ve esbâba kudret verip onun tavassutuyla bazı 

eşyâyı icâd edicidir. “المقد م” eşyânın ba’zını ba’zı âhar üzere vücûd ve ademde takdîm 

ve tertîb edicidir. “ر  eşyânın ba’zını ba’zı âhar üzere şâyânı te’hîr olanı te’hîr ile ”المؤخ 

tertîb edicidir.  

ل“  cümle eşyâdan evveldir ki vücûdunun ibtidâsı yoktur. Kadîm bi-lâ ”الأو 

ibtidâdır. “الآخر” halkın fenâsından sonra bâkîdir. Bakâsına nihâyet yoktur. Bâki bi-lâ 

intihâdır. “ لظاهرا ” vücûdu ayâtla âşikâre olubdur ve her şey üzere ol gālibdir. Ve yâhut 

âyât ve berâhîn ile ve delâil-i tevhîd ile ukûl-ı selîmeye nemâyân ve ayândır. “الباطن” 

kibriyâsıyla halkın nazarından ihticâb edicidir ve yâhut halâyıkın serîre ve zamîrlerine 

âlim ve ahvâl-i bâtınlarını müdebbirdir. 

 zât-ı ”المتعالِ “ .halkın umûruna tevellâ edicidir. Ale’l-ıtlâk hâkimdir ”الوالي“ 

uluvv mertebede belîğdir ve her şeyin üzerine kudretiyle isti’lâ edicidir ve yahut 

mahlûkattan gerek zî-rûh ve gerek bî-rûhtan murâd eylediğini azîz edicidir. “  البر” halka 

muhtâc oldukları âlâi ve niemâyı ihsân edicidir. “اب  tevbe esbâbını [115] ibâdına ”التو 



 

 

 

105 

 

teysîr ve tevbelerini kabûl edicidir. “المنتقم” ona isyân edenlerin isyânına münâsib 

adliyle azâb edicidir. “العفو” halkın günâhlarında keremiyle tecâvüz edicidir.  

 .ibâdına re’fet ve rahmet etmekte belîğdir ki ecirlerini zâyi’ etmez ”الرؤوف“

 ibâdının ve mâlik olduklarının mâlikidir. Dilediği vech üzere hükmü tenfîz ”مالك الملك“

edicidir. “ الإكرامذو الجلال و ” kemâl mertebede şeref ve kerem sâhibidir. Ol onun gayri çûn 

sâbit değildir. Celâl onun zâtında müstekırdır ve kerem onun halkına fâizdir. “المقسط” 

adl edicidir. Halkından kimseye cevr etmez. “ الجامع” yevm-i kıyâmette halkı hesâb için 

cem’ edicidir. “الغني” ganîdir ki cemî’-ı halk ona muhtâçtır. Onun kimseye ihtiyâcı 

yoktur. “المغني” halkı ganî edicidir ona muhtâç oldukları için.  

 menâfi’dan dilediği şeyi men’ edicidir ve yâhut sâlikân-ı tarîk-ı Hakk ”المانع “

olanların rehzetlerini men’ edicidir. “الضار” halka dilediğine belîye ve şiddet îr 

görücüdür. “النافع” halktan dilediğine nef’ îr görücüdür. “النور” semâvât ve arzda hakkı 

neşr edicidir ve yâhut âsumân ve zemîni tenvîr edicidr. “ ِاللَّه  ن ور  السهمَاوَاتِ وَالْأرَْض” ve yâhut 

şems ve kamerle semâvât [116] ve arzı münevver edicidir ve semâvât ve arz ehline 

nûruyla hidâyet edicidir. “الهادي” dilediği kimseyi sırât-ı müstakîme hidâyet edicidir ve 

fi’l-hakîka hidâyet onun meşiyyetine menûttur.  

-halkı numûnesiz ve maddesiz icâd edicidir. Bi-lâ âlet ve taallüm ve lâ ”البديع “

tefekkür mâsivâyı icât ve peydâ edicidir. “الباقي” bâkîdir ki bakâsına nihâyet yoktur. Bi-

lâ zevâl ve’l-efnâ-i ebedî ve bâkîdir. “الوارث” halkın fenâsından sonra cümle mülkün 

ona rücû’ edicidir. Ba’de-fenâi’l-halk bâkîdir. “الرشيد” halka sâlih olanı tarif edip 

dilediğini onun üzere ibkâ edicidir. “الصبور” kendine şirk ve isyân edenlerin ukūbetine 

kādir iken acele etmeyip te’hîr edicidir; ve yâhut o ey nefs-i emmâre ve levvâmeleri 

tarîkına sâlik olan ibâdın muhâlefetlerine sabr-ı kesîr sâhibidir ki isyân ederlerse 

sabreder ve küfrân ederlerse setr eder ve kemâl-i fazlıyla in’âm ve ikrâm ve erzâk eder 

demek ola.  

Ma’lûm ola ki işbu zikrolunan esmâ-i şerîfeler Hakk Teâlâ’nın meşhûr olan 

esmâsıdır. Yoksa onun cemî’ı buna münhasır değildir. Zîrâ Peygamber (s.a.v.) 

duâsında buyururdu ki:   , أسأل ك بكل  إسم سميت به نفسك, أو أنزلته في كتابك، أو علمته  ]117[  أحداً من خلقك



 

 

 

106 

 

i şerîfi -şerîfi: İlâhi senden hacetim dilerim her ism yı-nâ’Ma 363أو  إستأث رت في علم الغيب عندك

tevessül ile. Kimi o ism-i zâtı şerîfine ilm kıldın. Veya kitâblarının birinde veya 

halkından o ismi birine bildirdin veya ilm-i gaybında o ismi gizleyip bir ehada 

bildirmedin. Bu hadîs-i şerîf iktizâsınca esmâ-i ilâhiyye çoktur ve ba’zı kütüb-i 

mu’teberelerde beyân olunmuştur ki Allâh Teâlânın dört bin mukaddesesi vardır. Bini 

Kur’ân ve hadîste ve bini Tevrât’ta ve bini İncil’de ve bini Zebûr’da zikrolunmuştur. 

Ve denildi ki Allâh Teâlâ’nın bin ismi dahî vardır ki levh-i mahfûzdadır. Beşer âlemine 

gelmemiştir. Ve Hz. Şeyh-i Ekber Muhyiddîn Arabî (k.s.) Fütûhât’ında buyurur ki: 

Allâh Teâlâ’nın cemî’-ı esmâsı a’zam ettiğini tasdîk et ve kaneğı esmâ-i ilâhiyyeyi 

dilersen o isim ile Allâh’ı zikr ve dua et.  

Ebû Yezid Bestâmi (k.s.) hazretlerine bir kimse ism-i a’zamı suâl eylemiş. 

Onlar dahî buyurmuşlar ki: Sen bana ism-i asğarı göster ki ben sana ism-i a’zamı 

gösterem. Denildi ki ism-i a’zam muayyen değildir. Bil ki her ism-i şerîf kim onunla 

zikirde ve duâda ihlâs ve sâir şurûta riâyet oluna ol ism-i a’zam olur. Zîrâ ismin şerefi 

müsemmânın [118] şerefiyledir. Ve bi’l-cümle esmâullâh tevkîfidir ki Hakk Teâlâ 

buyurur: hâd edenleri terk nın esmâsında il’Hakk Teâlâ nî’Ya 364 ِواْ   الهذِينَ   ي لْحِد ونَ   فيِ  أسَْمَآئِه وَذرَ 

edin. Ehl-i maâni eder esmâullâhta ilhâd oldur ki Allâh Teâlâ’yı bir isim ile tesmiye 

ede. Kim Allâh Teâlâ ol isim ile kendisine tesmiye etmiş olmaya ve ol isim kitâbullâh 

veya sünnet-i resûlullâhta mantûk ve mübeyyen olmaya.  

Ey ihvân-ı tarîkat! Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri işbu âyet-i kerîmede 

buyurur: şerîfi bizim halk ettiğimizden bir  yı-nâ’Ma 365 َوَبِهِ يعَْدِل ون ِ ةٌ يهَْد ونَ باِلْحَ ق  نْ خَلقَْناَ أ مه وَمِمه

cemâ’at vardır ki nâsı hakla hakka davet eder ve hakla hükmeder ve her vakitte bu 

sıfatlı bir tâife olur. Nitekim Peygamber (s.a.v.) efendimiz buyurur: متيأ  ن  طائفة  يزال  لا  

-nâsı oldur ki: Yevm’Ma 366 قاءمة   ب أمرالله  لا   يضرهم  من   خذلهم   و  لا   من  خالفهم   حتي  يأتي  أمر   الله   و   هم  على  ذلك

i kıyâmete değin ümmetten bir tâife emrullâh ile kâimîn olmaktan zâil olmazlar. Onlar 

mahzûl veya muhâlefet olunduklarına mübâlât etmezler. Ve bu makâmın tahkîki budur 

ki bir kimse mürşid-i kâmil telkîni ile ihlâs vechi üzere esmâ-ı ilâhiyyeden birine 

 
363 Ahmed b. Hanbel, c. 6, s. 247. 
364 A’râf, 7/180. 
365 A’râf, 7/181.     
366 Benzer bir rivâyet için bkz. İbn Mâce, İlim, 1. 



 

 

 

107 

 

meşğūl olursa müsemmâ-ı Hakk’a dâhil olup hakîkate bil ki hakîkatü’l-hakâike ubûr 

eder. [119] Ve âlem-i sûret cisrinden sahrâ-yı ma’nâya geçer gider ve teveccühe ve 

iştigālinin kuvvet ve kemâline göre Allâh Teâlâ ona ol ism-i şerîfin mertebesinden 

tecelli eyler.  

El-hâsıl ol kimse meşğūl olduğu ismin zâhiren ve bâtınen eserini kendinde 

müşâhede kılar ve onun tecellisi sebebiyle enfüs ve âfâkta bilemediği ma’lûmâta vâsıl 

olur, pes. Zikir ile iştigālde fâide iştiğāl olunan ismin sırrına münâsebet ve bu 

münâsebet sebebiyle müsemmâya âşinâlık tahsîl etmektir. Ma’lûm ola ki ashâb-ı 

kirâm rızvânullâhi Teâlâ aleyhim ecmaîn hazerâtından dört tarîk münşeıb olup biri 

tarîk-ı Hâcegân ve Azîzân ve Nakşibendândırlar ki nisbet-i külliyeleri serdâr-ı sahâbe-

i kirâm ve serdâr-ı hayru’l-enâm (a.s.) Hz. Ebû Bekir es-Sıddîk (r.a.), ve ikinci Hz. 

Fâruk Ömer ibnü’l-Hattâb (r.a.)’dan müselseldir ki tarîk-ı Kübreviyye derler. Üçüncü 

Hz. Zi’n-Nureyn Osman b. Affân (r.a.)’dır ki onlara tarîk-ı Nûrbahşiyye derler. 

Dördüncü Hz. Murtaza Ali b. Tâlib kerremallâhü veche ve (r.a.)’dır ki tarîk-ı Cehriyye 

derler. Ve sâir tarîklerin bi’l-cümle silsileleri halîfe-i râbi’ Hz. Ali kerremallâhü veche 

ve (r.a.) efendimize [120] müntehâ olur.  

Ulemâ-ı sûfiyyûn beyân buyurur ki sultân-ı enbiyâ burhân-ı asfıyâ habîb-i 

Hüdâ (s.a.v.) ism-i a’zama mazhardır. Onun için ervâh ve ecsâmda cümle taayyünât 

onun feyzi ile vücût bulmuştur. Ve cümle âsâr ondan zuhûra gelmiştir. Zîrâ cemî’-ı 

esmâ ism-i a’zamın taht-ı hîtasındadır. İsm-i a’zam sûfiyye ıstılâhında isimle taayyun 

murât olur, pes. Fahr-i âlemin vücûdu ism-i a’zam olmak ism-i celâlin kemâl üzere 

taayyün ve zuhûruna mahal ve mir’ât olduğudur. Ya’nî ism-i a’zamın hakîkati fahr-i 

âlemin taayyünü ile ma’lûm oldu. Onun için onun müsemmâsına benzer muaazzam 

müsemma yoktur. Zîrâ herkesin müsemmâsının azameti ayniyye-i zâtında cilvekâr 

olan ismin azametine göredir. Ve ism-i a’zamdan mâ-adâ olan esmânın hakāiki ism-i 

a’zam hakîkatine rücû’ eder. Zîrâ zâtla hakāik-i esmâ meyânında vâsıta olan ism-i 

a’zam hakîkatidir pes. Ona müntehâ olmadıkça gayrı yoldan Hakk’a vusûl mümkün 

değildir ve Hakk’a vusûl ibtidâ Allâh’a îmân ve Resûlullâh (s.a.v.) hazretlerini tasdîk 

ve eser-i pâkine iktifâ ile hâsıl olur ve kelime-i tevhîdi turuk-ı şettâ meşâyihinden biri 

telkîn eder ve onun beyânı üzere zikrullâha devâm edib vâsıl-ı merâm olunur inşallâh.  



 

 

 

108 

 

Ve turuk-ı şettâ denilen [121] Nakşibendî,  Mevlevî, Bektâşî, Ethemî, Üveysî, 

Rufâî, Sa’dî, Bedevî, Halvetî, Celvetî, Gülşenî, Bayrâmî gibi bunların her birisi 

muhlistir ve bu muhlisler birer tarîka ism-i hâzır olmuştur. Ve zâhirde bu turuk-ı şettâ 

ehilleri bu isimler ile bilinir. Ama hakîkatte tarîk birdir. Zîrâ fi’l-asl birdir ve birden 

zuhûr etmiştir ki Hz. Fahr-i kâinattan zuhûr eylemiştir. Nitekim Hz. Ali 

buyurmuşlardır ki: الله  رسول  ثرأ  قتفىإ  من  لاإ  مسدودة  كلها  الطرق  [“Bütün yollar kapalıdır ancak 

peygamberin izinden giden hariç.”]  

Ma’lum oldu ki cemî’-ı turukun aslı birdir ve bu tarîklerden birine sâlik 

oldukda kendi tarîkini hak bilip gayrı tarîkleri bâtıl i’tikâd etmeye. Bil ki cümle turuk-

ı âliyeyi tarîk-ı hak i’tikâd edeler. Zîrâ kendi tarîkından mâ-adâsını bâtıl i’tikâd edince 

kendi tarîkını dahî ma’nâda bâtıl i’tikâd etmek olur. Zâhirde kendi tarîkıni bâtıl i’tikâd 

etmesede. Zîrâ cümlesi ma’nâda ve hakîkatte tarîk-ı vâhiddir. Bu i’tikâttan gāyet 

sakınmak gerektir. Zîrâ gayrı inkâra benzemez. Çok kimseler bu fâsit i’tikâd ile 

merdûd-ı tarîkat olmuşlardır. تعالى  بالله  العياذ  [Allâh’a sığınırız.] Zîrâ bu tarîk-ı şettânın her 

birinde nice evliyâ ve asfiyâ ve nice ârifîn ve kâmilîn zuhûr eylemiştir. Binâen aleyh 

cümlesi tarîk-ı hakdır. [122] Beynlerinde fark yoktur ve tarîk-ı şettâ ilâ-yevmi’l-kıyâm 

ber-devamdır. Ve bu tarîkat-ı âliyyelerden birine ya’nî tarîk-ı haktan her keneği tarîka 

sâlik olduysa kemâl-i i’tikâd ile âdâb ve erkân-ı tarîkatın icrâsına sa’y-ı belîğ edip 

husûl-ı ma’rifete kemâl-i mücâhede ve zikrullâh ve ibâdât ve tâ’ât ve şerî’at-i 

Ahmediyye’de kemâliyle ictihâd eylemektir. Zîrâ Resûlullâh (s.a.v.) العذاب   من  قطعة  السفر  

[“Sefer azaptan bir parçadır”]367 buyurmuştur ki tarîk mücâhededir, müsâ’ade değildir.  

Ma’lûm ola ki sûfiyye-i kirâm meyânında ma’lûm ve müselsel ve muttasıl 

mervî ve mersûm olduğu üzere tarîk-ı sıddîka-ı Nakşibendiyye ve gerek tarîk-ı 

Kübreviyye ve gerek Nûrbahşiyye ve gerek hazreti ser levha-i evliyâ-i izâm Aliyyü 

velî cenâbına sultân-ı enbiyâ ve mürşid-i asfiyâ (s.a.v.) efendimizin alâ-vechi’n-nefyi 

ve’l-isbâti ve alâ-vechi’t-teslîs telkîn-i tevhîd-i şerîf olunduğu ve bu tarîkat-ı 

âliyyelerde dahî teberrüken ve teyemmünen beyât ve inâbet eden sâir fukâra ve sâlikân 

meşâyih-i kirâmın tefehhümleri üzerine teslîk ve imdâd-ı esmâ-ı şerîfler ile vâki’ 

olduğundan kelîme-i tevhîd adedince berâ-yı maslahat esmâ-i seb’a ve ba’zı meşâyih 

 
367 Burada yer alan son kelime sehven yanlış yazılmış olabilir. Hadisin son kelimesi “السفر” değil “العذاب” 

olarak gelmesi gerekirdi. Biz de doğru olan yazımı tercih ettik. Buhârî, Umre, 19; Müslim, İmâra, 179. 



 

 

 

109 

 

esmâ-ı isnâ-aşerayı ihtiyâr edip hâ ile Halvetiyye ve Kâdiriyye ve turuk-ı diğer erenleri 

esmâ-i fenâiyye [123] tesmiye eyledikleri bu esmâ-i seb’adır. Biri Lâ ilâhe illallâh, 

Allâh, Hû, Hakk, Hayy, Kayyûm, Kahhâr. Ve Celvetiyye meşâyihi dahî esmâ-ı seb’a-

ı mezkûreyi ihtiyâr edip beş ism-i şerîf ziyâde eylediler ve onlara esmâ-ı bakâiyye 

dediler ki bunlardır: Vehhâb, Fettâh, Vâhid, Ehad, Samed. Ve Halvetiyye 

meşâyihinden ba’zılarının esmâ-ı fenâiyyesi bu isimlerdir ki: Kâdir, Cabbâr, Mâlik, 

Vedûd. Ve ba’zı Halvetiyye meşâyihinin dahî esmâ-ı fenâiyyesi bunlar: Vâhid, Ehad, 

Samed, Alîm, Azîm. Ve Sultân-ı Şa’bân Efendi kavlinde beşinci tûrda tekrarına Allâh, 

Hû telkîn ederler.  

El-hâsıl usûl ve fürû’ on iki esmâ olur ki her birinin edvâr ve atvâr ve envâr ve 

esrârı her tarîkın erbâbı meyânında mahfûz ve meşhûr ve kütüb ve resâilde mezkûr ve 

mestûrdur. Lâkin bir miktar beyân olunmak münâsip olduğundan teberrüken testîr 

kılındı. Ma’lûm ola ki atvâr-ı seb’aya merâtib-i nefs dahî derler. Her bir tavrın bir ismi 

vardır ki beyân olunur. Dâire-i nefs emmâre ki tavr-ı evveldir. Zikri ve miftâhı “Lâ 

ilâhe illallâh” zikr-i şerîfidir. Mahallî sadırdır. Nûru kebûd rengidir ve seyr ilallâhtır. 

Dâire-i nefs-i levvâme tavr-ı sânîdir. Zikri ve miftâhı Allâh ism-i celâlidir. Mahallî 

kalbdir ve nûru [124] ahmerdir. Seyr lillâhtır. Dâire-i nefs-i mülhime tavr-ı sâlistir. 

Zikri ve miftâhı Hû lafz-ı şerîfidir. Mahallî rûhtur ve nûru asfar levnidir ve seyr 

alellâhtır. Dâire-i nefs-i mutmainne tavr-ı râbi’dir. Zikri ve miftâhı Hakk ism-i 

şerîfidir. Mahallî sırdır ve nûru sebz rengidir. Seyr ma’allâhtır. Dâire-i nefs-i râzıyye 

tavr-ı hâmistir. Zikri ve miftâhı Hayy ism-i şerîfidir. Mahallî sırdır ve nûru sefîd 

levnidir. Seyr fillâhtır. Dâire-i nefs-i marzıyye tavr-ı sâdistir. Zikri ve miftâhı Kayyûm 

ism-i şerîfidir. Mahallî hafî ve nûru siyah rengidir. Seyr anillâhtır. Dâire-i nefs-i 

sâfiyye tavr-ı sâbi’dir. Zikri ve miftâhı Kahhâr ism-i şerîfidir. Mahallî ahfâ ve nûru 

misfâddır. Seyr billâhtır. Burada atvâr-ı seb’a tamam ve vâsıl-ı merâm olur.  

Ehl-i islâma ahsen-i hâl budur ki a’mâlinde devam ve kalbinden muhabbet-i 

dünyâ ve meveddet-i mâsivâyı silip tam ve dünyâda cüz’î şeye kanâ’at ve itâat-ı 

ilâhiyyeden adem mimma na’t üzere evkāt-ı güzâr ve ahvâl-i zâhire ve bâtıne 

rehzenlerinin zuhûru mahallînde zikrullâha kıyâm ve havâtır-ı gayriyyeyi nefy-î ber-

devâm eylemek için cehran ve ihfâen lisân ve fuâd ile bu kelime-i tevhîd silâhı ihzâr 

ve tedârik ve mûcib-i emniyet ve sâlib-i vahşet ve câlib-i saâdet ve vesîle-i şefâat ve 



 

 

 

110 

 

sebeb-i duhûl-i cennet [125] ve vâsıta-i müşâhede-i cemâl ve ru’yet olan kelime-i 

tevhîd ki miftâh-ı cennettir. الجنة  دخل  الله،  إلا  إله  لا  قال  من  السلام  عليه  قال   [Peygamber (a.s.) dedi 

ki: “Kim Lâ ilâhe illallâh derse cennete girer.”]368 ve bu kelime-i münciye üzerine 

sırran ve cehran devâm lâzımdır.  ِي ثبَ ِت  اللَّ   الهذِينَ آمَن واْ باِلْقَوْلِ الثهابِتِ فيِ الْحَياَةِ الدُّنْياَ وَفيِ الآخِرَة [“Allâh 

inananlara hem dünya hayatında hem de ahrette sabit bir sözle sebat verir.”]369 âyet-i 

kerîmesi mantûkunca inde’l-hayret ve’s-sekr dahî ecel-i kâr ve efdal-i a’mâl olan kavl 

üzere tesbît eylemek rabbi rahîmden mercûdur. كما تعيشون تموتون، وكما تموتون  تحشرون [“Nasıl 

yaşarsanız öyle ölürsünüz, nasıl ölürseniz öyle haşrolunursunuz.”] 370  Onun için 

sûfiyye-i kirâm tavr-ı evvelde miftâh seyr-ilallâh olmakla Lâ ilâhe illallâh zikr-i 

şerîfini ihtiyâr eylediler pes.  

Güftâr-ı ehl-i inkâra i’tibâr eylemeyip zikrullâha sa’y ve gayret oluna ki rûz-i 

kıyâmette erbâb-ı nedâmetin hâlinden Cenâb-ı Bârî Celle zikre haber verip buyurur:   َيا

كْرِ  الذ ِ عَنِ  أضََلهنيِ  خَلِيلًالقَدَْ  ف لَاناً  أتَهخِذْ  لمَْ  لَيْتنَيِ   Yazıklar olsun bana keşke falanı dost“] وَيْلَتىَ 

edinmeseydim. Beni zikirden saptırdı”] 371  mefhûmu tenbîhi üzere terk-i zikrullâh 

helâk-ı sermedî olduğu cihetten ve bu vartalardan necât murâd eden kimse   وَمَا خَلقَْت  الْجِنه

لِيعَْب د ونِ  إلِاه  نسَ   Ben insanları ve cinleri ancak bana ibadet etsinler diye“] وَالْإِ

yarattım.”]372sırrınca me’mûr olduğu tâ’ât ve ibâdâta müdâvemet ve zikr-i Bârî-i 

Teâlâ’ya ve ma’rifete muvâzabet ve hubb-ı mâsivâyı derûnundan ihrâc ve maâsı-yi 

sûriyyi ve ma’neviyyeyi terk ve tevbe ile nefsi iz’âc ve envâ’-ı zikrullâh ile [126] bu 

derd-i hevlenâ ki ilâc eylemek mü’mine lâ-büdd ve lâzımdır. Ma’lûm ola ki zikrin 

envâ’-ı kesîresi ve fezâili ve fîresi olup   َأكَْبر  ِ  373[”Allâh’ın zikri en büyüktür“] وَلذَِكْر  اللَّه

âyet-i kerîmesinden namâz dahî murâddır dediler.   عبدي  أذكرني  بعد الصبح ساعة وبعد العصر ساعة

كفك ما بينهماأ  [ “Ey kulum sabah ve ikindi namazlarından sonra bir saat beni zikret bu iki 

vakit arasına ben sana kefil olurum.”]374 hadîs-i kudsîsinden evrâd-ı subh ve mesâ 

maksûddur dediler. “En faziletli zikir Lâ ilâhe illallâhtır”375  hadîs-i şerîfinde kelîme-i 

 
368 Tirmizî, Îmân, 17.  
369 İbrâhim, 14/27. 
370  Kârî, Ali b. Sultan Muhammed, Mirkâtü’l-Mefâtîh Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiye, Beyrut, 2001, c. 1, s. 332. 
371 Furkân, 24/28-29. 
372 Zâriyât, 51/56. 
373 Ankebût, 29/45. 
374 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 420. 
375 Tirmizî, Daavât, 9. 



 

 

 

111 

 

tevhîd takdîm ve tefrîd olunur ki   الْق ل وب تطَْمَئنُِّ   ِ اللَّ  بذِِكْرِ   Kalpler ancak Allâh’ı“ ] ألَاَ 

zikretmekle mutmain olur”]376 mefhûmunca itmi’nân-ı kalbe vesîle olup mecmû’-ı 

ibâdât dünyâya mahsûstur. Lâkin zikrullâh dünyâda ve ukbâda mü’min için bâkî ve 

ber-devâmdır ve envâ’-ı zikirden cehrin fazliyyetine imâmeyn-i hümâmeyn mâil ve 

hafînîn efdaliyyetine serâcü’l-ümmet kâşifü’l-gummet İmâm-ı A’zam ve hümâm-ı 

ekdâm Ebû Hanîfe Nu’mân b. Sâbit hazretleri kāildir rızvânullâhi Teâlâ aleyhim 

ecma’în. Zikr-i hafî-i cenânı ile zikr-i celî-i lisânının fazîletlerinde olan ihtilâf ba’zılar 

indinde ihtilâf-ı huccet ve burhân ve ba’zı diğer meyânında ihtilâf-ı asr ve zamândır ki 

meşârib-i muhtelife ve mezâhib-i mütehâlifenin zuhûru cehrî iktizâ eyleyip te’lîf-i 

kulûb için istihbâbına ve bil ki vücûbuna ulemâ ve meşâyih zâhib oldular. Nitekim 

işbu âyet-i kerîmenin ma’nâsında ulemâ [127] i’lâm beyân buyururlar. 

نَ  ِ وَالآصَالِ وَلاَ تكَ ن  م ِ عاً وَخِيفَةً وَد ونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ باِلْغ د و  بهكَ فيِ نفَْسِكَ تضََرُّ قوله  تعالى في  سورة للأعراف وَاذكْ ر ره

بهكَ فيِ  نفَْسِكَ قال القاضى البيضاوى في  تفسيره عام في الأذكار كلها من القراءة و  الدعاء و غيرهما  أوامر   الْغاَفلِِينَ وَاذكْ ر ره

عاً وَخِيفَةً” متضرعا و خائفا    للمؤموم بالقراءة سرا بعد فراغ الإمام عن قراءته كما هو مذهب الشفعي رضى الله عنه “تضََرُّ

و دون الجهر من القول و متكلما كلاما فوق السر و دون الجهر فإنه أدخل في الخشوع والإخلاص بالغدو والآصال ب أوقات   

بهكَ فِي نفَْسِكَ“ قال الإمام البغوي في معالم التنزيل قال  الغدو  والعشيات “وَلاَ تكَ ن م ِ نَ الْغاَفلِِينَ” عن ذكر الله  إ نتهى وَاذكْ  ر ره

إبن عباس رضي الله عنهما يعني بالذكر القراءة في الصلاة يريد تقرأ سرا في ن فسه تضرعا و خيفة٠خوفا اي يثضرع  إل ى   

و يخاف مني هذا في صلاة السر و قوله ”وَد  ونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ“  أراد في الصلاة  الجهر لا تجهر جهرا شديدا  إنتهى قال 

الشيخ الشيوخ أبي بكر بن إسحق الكلابادي قدس صره العالي في كتاب التعرف في قوله تعالي ‘وذكر ربك إ ذا نسيت يعني  

إذا نسيت ما دون الله فقد ذكرت الله اي فلا بد من نسيان ما سوي الله ليحصل ]128[  حقيقة الذكر لله تعالى قال النب ي صلى 

الله تعالى عليه و سلم سبق المفردون، قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: الذاكرون الله كثيرا والذاكرات قال ال شيخ و  

 المفرد الذى ليس معه غيره إنتهى

 [Allâh Teâlâ A’râf sûresinde dedi ki: “Rabbini içinden yalvararak ve korkarak yüksek 

olmayan bir sesle sabah akşam zikret ve gafillerden olma.”377“Rabbin için zikret.” 

Kâdı Beydâvî tefsîrinde dedi ki: “Kur’ân okuma, dua ve diğerleri zikirler için geneldir. 

Ya da imam kıraatini bitirdikten sonra cemaatin içinden okuması için emirdir. Nitekim 

Şafii (r.a.)’ın mezhebi böyledir. “Yalvararak ve korkarak” tazarru ve niyaz ederek. “Ve 

açık ve yüksek olmayan bir sesle” gizlinin üzerinde, açığın altında bir tarzla konuş. 

Çünkü bu, huşu ve ihlas için daha etkilidir. “Sabah akşam” erken ve geç vakitlerde. 

 
376 Ra’d, 13/28. 
377 A’râf 7/205. 



 

 

 

112 

 

“Gafillerden olma” Allâh’ın zikrinden gafillerden olma.”378 Begavî Meâlimü’t-Tenzîl 

kitabında şunu dedi: İbni Abbas (r.a.) şöyle dedi: “Yani zikirle namazdaki kıraatle. 

Kendi başına kıldığın namazda gizli okumayı ifade eder.  Yalvara yalvara ve gizlice. 

Yani bana yalvararak ve benden korkarak. Bu kıraatin açıktan olmayan namazlardadır. 

Sesi fazla yükseltmeden. Bu da cehri namazlarda çok yüksek bir sesle okuma.” Bitti.379 

Şeyhlerin şeyhi Ebu Bekr b. İshak el-Kelâbâzî (k.s.) Taarruf adlı kitabında 

“Unuttuğunda Rabbini zikret” âyeti hakkında şunu dedi: “Allâh’tan başkasını 

unuttuğun zaman Allâh’ı zikretmiş olursun. Hakiki zikri elde etmek için Allâh’tan 

başkasını unutmak gerekir.”380 Peygamber (s.a.v.) dedi ki: “Müferridler öne geçti. 

Bunun üzerine ashab: Müferridler kimlerdir ey Allâh’ın Resûlu dediler. Efendimiz 

(s.a.v.): Allâh’ı çokça zikreden erkekler ve kadınlardır, buyurdu.”381 Şeyh dedi ki: 

“Müferrid yanında kendinden başka kimse olmayandır.” Bitti.]  

بهكَ   فيِ  نفَْسِكَ 382  Allâh Teâlâ dedi ki: Rabbin Celle Şâne’yi nefsinde قال  الله  تعالى  وَاذكْ ر  ره

zikret. Ol zikir gerekse kırâat-i Kur’ân veyâ duâ veyâ ezkârdan bir şeyden. Ve ba’zı 

müfessirîn-i izâm buyurdular ki: İşbu âyet-i kerîme imâmın kırâatten ferâğından sonra 

me’mûmun sırran kırâati vücûbuna delildir. Nitekim işbu akvâl İmâm Şâfiî 

mezhebidir.   ًعاً وَخِيفَة  Ol Allâh Teâlâ’yı istikânetle tazarru’ eder ve onun azâbından تضََرُّ

havf eder olduğun hâlde ve ba’zı müfessirîn buyurdular ki: İşbu âyet salât-ı 

hafîyededir.  ِوَد ونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْل Ve mütekellim olduğun hâlde bir kelâmla kim ol sırdan 

fevk ve cehrden dûndur ve ba’zı müfessirîn buyurdular ki işbu âyet salât-ı cehriyedir. 

ِ وَالآصَال  Bekrde ve aşiyyede ya’nî devâm üzere Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri باِلْغ د و 

işbu iki vakti kayd buyurdu. Sâir evkât üzere fazlı olduğu için. نَ الْغاَفلِِين تكَ ن م ِ  Allâh وَلاَ 

Teâlâ’yı zikrinden [129] gaflet edenlerden olma ve dâimü’l-evkāt zikrullâha müdâvim 

ol. قال النب ي صلى الله عليه و سلم أ ذكر الله ذكرا حتي يقول المنافقون أنكم تراؤن كذا في جامع الصغير [Peygamber 

(s.a.v.) dedi ki: “Münafıklar size riya yapıyorlar deyinceye kadar Allâh’ı zikredin.” 

Keza Câmiu’s-Sağîr’de geçmiştir.]383   ِكَثِيرًا  وَالذهاكِرَات   َ  Allâh  Teâlâ bir“] قوله  تعالى  وَالذهاكِرِينَ   اللَّه

 
378 Beydâvî, a.g.e., c. 2, s. 320. 
379 Begavî, a.g.e., s. 509. 
380Bkz.  Kelâbâzî, a.g.e., s. 154. 
381 Müslim, Zikir, 4; Tirmizî, Daavât, 129. 
382 A’râf 7/205. 
383 Benzer rivâyetler için bkz. Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 415; Suyûtî, a.g.e., s. 61; Isfehânî, a.g.e., c. 3, s. 

81. 



 

 

 

113 

 

âyetinde şöyle demektedir: Allâh’ı çokca zikreden erkekler ve kadınlar”]384   عن مجاهدلا

ومضطجعا وقاعدا  قائما  الله  يذكر  حتى  كثيرا  الله  الذاكرين  من  العبد   Mücâhid hazretleri işbu âyet-i يكون 

kerîmenin tefsîrinde buyururlar ki: Bir kul Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerini zikr-

i kesîr ile zikr edicilerden olmaz hatta kāimen ve kāiden ve muzdacian Allâh’ı 

zikretmedikçe. Ma’lûm ola ki besmele-i şerîf dahî esmâ-ı ilâhiyyeden üç ism-i şerîfi 

câmi’ olub bir kere besmele kırâat eden Zât-ı Ecelli A’lâ hazretlerini üç ism-i şerîf ile 

zikretmeiş olur ve fezâili pek çoktur.  

İbn-i Abbâs (r.a.)’dan mervîdir ki: İblis üç def’a düştüğü şiddet ve sıklet ve 

ıztırâb gibi sıklete düşmemiştir. Birinci mel’ûn ve matrût olup melekûtu semâvattan 

ihrâc olundukta. İkinci Hz. fahr-i kâinât aleyhi ekmelu’s-salâvât ve’t-tahıyyât âlem-i 

dünyâya teşrîf buyurduklarında. Üçüncü ibtidâsında ya’nî evvelinde 

bismillâhirrahmânirrahîm mektûb olan e’l-hamdü-lillâh sûre-i celîlesi nâzil olduktadır. 

Bu üç şey ile gâyet şiddet-i ızdırâba düşmüştür.   قال رسول الله ] 130[ صلى الله و سلم لايرد دعاء

أوله بسم الله الرحمنالرحيم فإن أمتي يأتون يوم القيامة وهم يقولون بسم الله الرحمن الرحيم فتثقل حسن اتهم في الميزان فيقول 

الأمم ما  أرجح  موازين أمة محمد فيقول الأنبياء  إن  إبتداء كلامهم ثلاث أسمام من أسمامى الله تعالى لو وضعت في كفة  

şerîfi  yı-ân’Ma] ) dedi ki:(s.a.v. lâhulResûl[ 385ووضعت سيئات الخلق في كفة أخرى لرجحت حسناتهم

budur ki evvelinde bismillâhirrahmânirrahîm olan duâ reddolunmaz. Besmelenin 

fazîleti şöyledir ki, ümmet-i merhûme bismillâhirrahmânirrahîm diyerek yevm-i 

kıyâmette mevkı’-ı cezâ hesâba geldiklerinde mizânda hasenâtları kırân ve ağır olur. 

Ümem-i sâlife bu hâli görünce ümmet-i Muhammed (a.s.) mizânları aceb ağır geldi 

deyû taaccub ettiklerinde enbiyâ salâvâtullâhi nebiyyinâ ve aleyhim hazerâtı dahî 

ümmet-i Muhammed’in kelâmlarının ibtidâsında esmâ-ı ilâhiyyeden üç ism-i şerîf 

vardır ki esmâ-i mezkûreler mizânın bir gözüne ve cemî’-ı seyyiât-ı halkı diğer gözüne 

vad’ olunsa hasenât-ı ümmet-i Muhammed ağır gelir diyeler deyû (s.a.v.) hazretleri 

buyurmuştur, demektir. İşbu hadîs-i şerîften ma’lûm oldu ki besmele-i şerîf dahî 

zikrullâhtır. Kāri-i besmeleye zâkir ıtlâk olunur. Cehrî [131] ve ihfâsı meşrûdur ve 

tilâvet-i Kur’ân dahî efdal-i ibâdât ve zikrullâh olduğu iş bu hadîs-i şerîfler ile beyân 

olunur. قال  عليه  الصلاة  و  السلام  أفضل  العبادة  قراءة  القرآن [“Peygamber (a.s.) dedi ki: İbadetin en 

hayırlısı Kur’ân okumaktır.”]386  وقال  عليه   السلام  أفضل  العباد  درجة  عند  الله  يوم  القيامة  الذاكرون  كثيرا 

 
384 Ahzâb, 33/35. 
385 Kaynağına ulaşamadım. 
386 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 526; Suyûtî, a.g.e., s. 81. 



 

 

 

114 

 

[Efendimiz (a.s.) dedi ki: “Kıyamet gününde Allâh katında kulların en efdali Allâh’ı 

çokca zikredenlerdir.”]387  

Ma’lûm ola ki işbu hadîs-i şerîflerde ve bunlara mümâsil olan hadîslerde olan 

fazîletlere efdal izâfî ıtlâk olunur. Kur’ân-ı azîmü’ş-şânın tilâveti ve ahkâmı ile meşgūl 

olan zevât-ı kirâm ve zikrullâha müdâvim olub sırran ve cehran zâkir olan meşâyih-i 

izâmın dahî efdaliyyeti iş bu hadîs ile müsbet olur. رؤا  ذاإ  الذين  فضلكمأ  السلام  و  الصلاة  عليه  قال 

لرؤيتهم  ىتعال  الله  ذكر  [Efendimiz (a.s.) dedi ki: “En faziletli olanlarınız görüldüklerinde 

Allâh’ı hatırlatanlarınızdır.”]388 Ehl-i Kur’ân ve ehl-i zikir olan zât ru’yet olundukda 

râ’înin hâtırına ve kalbine Kur’ân gelir ve zikrullâh gelir. Ve işbu müşâhededir ki 

nitekim bir âdem ehl-i Kur’âna mukârin oldukda ve hîn-i tilâvetinde istimâ’ eyledikde 

kalbi nûr-ı Kur’ân ile münevver olur. Kezâlik ehl-i zikre mukârin olup beraber zikredip 

Lâ ilâhe illallâh,  Allâh, Hû, Hayy der ise onun dahî kalbi nûr-ı zikir ile münevver 

olmasında iştibâh yoktur.  

Ma’lûmdur ki kişi mukârenetin hükmünü ahz eder. Eğer bir adamın kalbinde 

[132] îmân ve tasdîk var ise ehl-i Kur’âna ve ehl-i zikre mukârenet ile kalbi nûr-ı 

Kur’ân ve nûr-ı zikr ile münevver olur ve illâ eğer kalbi küfür ve inkâr ve adâvet ile 

olursa ehl-i Kur’âna ve ehl-i zikre ve ale’l-umûm ehl-i îmâna adâveti tezâyid edib 

dalâleti ve tuğyânı ziyâde olub tarîk-ı müstakîmden ebedî hâricî ve ehl-i Kur’ân ve 

ehl-i zikirden i’râz edici olanlar hakkında Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri 

buyurur:  ي ضِلُّ   بِهِ   كَثِيراً   وَيَهْدِي  بِهِ   كَثيِراً   وَمَا  ي ضِلُّ   بِهِ   إلِاه   الْفَاسِقِينَ   اى  الخارجين  عن  أحكام   القران [“O 

onunla çoğunu saptırır ve çoğunu da doğru yola iletir. Onunla ancak fasıkları 

saptırır.389 Yani Kur’ân’ın hükmünden çıkanlar”] Kendi ihtiyâr ve irâdesiyle ahkâm-ı 

Kur’âniyyeden ve ehl-i Kur’ân’a ve ehl-i zikre mukârenetten çıkıp dalâlet-i 

ebediyyede kalır.    َّقَاتلَهَ م  الل [“Allâh onları kahretsin”]390 Ve özellikle Kur’ân-ı azîmü’ş 

şânın fazîlet ve hürmeti ve tilâvet edib ve ahkâmı ile amel edenler için Cenâb-ı 

Vâcibü’l-Vücûd’un i’dâd eylediği sevâb-ı azîm ve ecr-i cesîm olduğu ve Kur’ân-ı 

Kerîmi Hakk Teâlâ medh ve fazîletini iş bu âyet-i kerîmede beyân buyurur:  وَلقََدْ يسَهرْنَا

 
387 Tirmizî, Daavât, 5. 
388 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 419; Suyûtî, a.g.e., s. 82. 
389 Bakara, 2/26. 
390 Tevbe, 9/30. 



 

 

 

115 

 

دهكِرٍ  كْرِ فهََلْ مِن مُّ  391[”Andolsun ki biz Kur’ân’ı öğüt alınması için kolaylaştırdık“] الْق رْآنَ لِلذ ِ

Ya’nî Kur’ân-ı azîmü’ş-şânı envâ’-ı mev’ıza ve esnâf-ı ibretleri zikr ve beyân etmekle 

tezkîr ve itti’âz için teshîl ve teheyyüe olunmuştur; ve elfâzında azûbet ve nizâmında 

ihtisâr sebebiyle hıfzı asândır. [133] 

 Ve âyet-i uhrâda Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri Kur’ân-ı azîmü’ş-şânı 

kerîm ile tavsîf buyurmuştur:  ٌإنِهه  لقَ رْآنٌ كَرِيم [“Muhakkak ki o değerli bir Kur’ân’dır.”]392 

ve dahî hakîm ile tavsîf buyurmuştur:  ِيٰس   وَالْق رْآنِ الْحَكِيم  [“Ya sîn, hikmet dolu 

Kur’ân’a andolsun”] 393  Ve Kur’ân-ı azîmü’ş-şânın uluvv ve azametini beyânında 

mecîd ile tavsîf buyurmuştur:  ِق وَالْق رْآنِ الْمَجِيد [“Kâf, şerefli Kur’ân’a andolsun.”]394 Ve 

Kur’ân-ı celîl nişân-ı seyyidü’l-enbiyâ ve senedü’l-asfiyâ aleyhi ekmeli’t-tahiyyâya 

Cibrîl-i Emîn vasıtasıyla inzâl buyurup kelâm-ı menzil-i Bârî olduğunu inkâr eden 

fusahâ-yı arabü’l-urabâyı muârazasından âciz ve büleğâyı bir sûre-i kasîresinin mislini 

ityândan berî eder vechile a’zam-ı mu’cizâttan kılmakla şânını iclâl eyleyib  افهاما

ثْلِهِ  :[Fusahânın büyüklerine anlatarak] للمتكبرين الفصحاء ن م ِ  Onun bir benzeri“] فَأتْ واْ بسِ ورَةٍ م ِ

sure getirin”]395 buyurmuştur ve âyet-i kerîme-i uhrâda    َق ل لهئِنِ اجْتمََعتَِ الِإنس  وَالْجِنُّ عَلَى أن

i ins ve cin -buyurmuştur ki tâife 396مْ لِبعَْضٍ ظَهِيرًا يَأتْ واْ بمِِثْلِ هَذاَ الْق رْآنِ لاَ يَأتْ ونَ بمِِثْلِهِ وَلوَْ   كَانَ بعَْض ه 

bâsirhüm Kur’ân-ı azîmü’ş-şânın belâgatinde ve hüsn-ü nizâmında ve kemâl-i 

ma’nâda mislini ityâna ictima’ ve ittifâk eyleseler ityân edemezler. Her ne kadar 

ba’zısı ba’zısına zahîr ve muîn olup ıtyânda tezâhür ve teâvün etseler de getiremezler 

demektir. Ve haber-i uhrâda Kur’ân’ın medh ve senâsında [134]  إن  أصفر البيوت من الخير

hayır  ı beyt ve hânenin-şerîfi tahkîk yı-nâ’ulmuştur. Mabuyur 397البيت الصفر من كتاب الله

ve bereketinden hâlî olanı şol hânedir ki kitâbullâhtan hâlî ve ârî ola. Ya’nî onda 

Mushaf-ı şerîf bulunmaya; o hâne ve onda sâkin olanlar sûr-i ma’nevi bereketinden 

hâlî olurlar. Ve kezâlik bir kalb ki onda Kur’ân’a ve tilâvet-i Kur’âna ve ehl-i Kur’ân’a 

ve ehl-i zikre muhabbet olmaya o mesellû kalb-i nazargâh-ı Hüdâ olmaktan hâlî ve 

 
391 Kamer, 54/32. 
392 Vâkıa, 56/77. 
393 Yasîn, 36/2. 
394 Kaf, 50/2. 
395 Bakara, 2/23. 
396 İsrâ, 17/88. 
397 Mervezî, Abdullah b. Mübarek, ez-Zühd ve’r-Rakāik, Dâru’l-Mi’râc, Riyad, 1995, s. 609. 



 

 

 

116 

 

rahmet-i ilâhiyyeden matrût ve dünyâ ve ukbâda zahmet ve meşakkatten hâlî 

olmayacağı zâhir ve bâhirdir.  

İmam Şa’bî (r.h.a.) buyurur ki:  Kur’ân-ı azîmü’ş-şânı tilâvet ve kırâat eden 

kimse ancak rabbiyle tahdîs eder. Ya’nî Cenâb-ı Hakk’la ma’nâda mükâleme etmiş 

olur demektir ve yine aleyhi’s-salâtü ve’s-selâm’dan: ن القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد يا رسول إ

 ı-i tahkîki kulûb-i şerîfin meâl-hadîshadîsi mervîdir ki  398القر أ ن قال قراءة  الله و ما جلاؤها 

nâs paslanır demir paslandığı gibi buyuruldukda. Yâ Resûlullâh kalb paslandığı vakitte 

ne şey ile cilâ edelim deyû istifsâr olunmakla, kırâat-i Kur’ân ile buyurdular. Hz. 

Osman (r.a.) hazretleri Cuma gecesi sûre-i Bakara’dan sûre-i Mâide’nin ahîrine kadar 

ve cumartesi gecesi sûre-i[135] En’âm’dan sûre-i Hûd’un ahırîne kadar ve pazar gecesi 

sûre-i Yûsuf’tan sûre-i Meryem’e kadar ve pazartesi gecesi sûre-i Meryem’den üçüncü 

Tâ Sîn Mîm ya’nî sûre-i Kasas’a kadar ve salı gecesi sûre-i Ankebût’tan sûre-i Sâd’a 

kadar çarşanba gecesi Tenzîlü’l-kitâptan sûre-i Rahmân’a kadar kırâat buyurup 

perşembe gecesi hatm-i şerîf ile haftada bir hatm-i şerîf ederler imiş. Ve Kur’ân-ı 

azîmü’ş-şânı cehran ve sırran kırâatin fazîletlerinde âsâr vârid olmuştur.  

Ulemâ-i kirâm ve meşâyih-i izâm riyâdan havf edene sırran ve vâreste-i riyâ 

olabilirse ve nâim ve musallî ve sâire ezâ olmazsa cehran kırâat efdaldir deyû tefrîk-ı 

âsâr eylediler ve dahî kırâat-i Kur’ân ve zikrullâhda ihlâs ve onunla ancak vechullâh 

ve rızâ-yı Hakk’ı irâde ve zihninde münâcât-ı Hüdâ istihzâr etmek ve hâl-i ihsânda 

olmak ki Hakk Teâlâ’yı görür gibi ibâdettir. Kāri ve zâkir üzerine vâcibdir. Ma’lûm 

ola ki ihlâs-ı kalb ve bâl-i kîl u kāl ve mekāl ile anlaşılmayıp ekserî sulûkla olacağı 

Molla Fenârî hazretlerinin Miftâhu’l-Gayb şerhinde ve siyyâma Mektûbât-ı Fârûkıyye 

ve Ma’sûmiyye’de beyân olunmuştur.  

Ma’lûm ola ki Peygamberimiz sultân-ı enbiyâ ve burhân-ı asfiyâ (s.a.v.) [136] 

efendimize salât ve selâm dahî zikirdir. Zîrâ bir adam  اللهم صلي علي محمد و علي  آله و صحبه

 .dese zikir olur [”Allâh Muhammed’e ve âline ve ashabına salât ve selâm eyle“] و سلم

Ona binâen ki Allâhümme lafzının ma’nâsı yâ Allâh’tır. Ba’zıları dediler ki 

Allâhümme lafzı ism-i a’zamdır. Bir adam onun ile duâ eylese makbûl olur ve her ne 

istese i’tâ olunur. Hatta bu kavli İmâm Suyûtî (r.h.a.) İsm-i A’zam risâlesinde cem’-ı 

 
398 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 545. 



 

 

 

117 

 

cevâmi’ şerhi Zerkeşî’den nakledip beyân eder ki Allâh lafzı Allâhümme’de Hakk 

Sübhânehû ve Teâlâ’nın zâtına dalâlet eder. Mîm dahî doksan dokuz esmâ-i hüsnâya 

işâret olur. Zîrâ mîm zamâirde alâmet-i cem’dir ki mîm denir. Ve Hasan Basrî (r.h.a.) 

buyurur ki: Bir kimse Allâhümme lafzı ile duâ eylese tahkîkan ol kimse Hakk 

Sübhânehû ve Teâlâ’ya cemî’-ı esmâ-i hüsnâsıyla duâ ve tazarru’ etmiş olur. 

Allâhümme lafzı ed’ıyyenin evvelinde zikrolunduğuna sebeb Hakk Sübhânehû ve 

Teâlâ’nın Kur’ân-ı Kerîm’inde  ِلْك الْم  مَالِكَ  اللهه مه   De ki: Mülkün maliki olan“] ق لِ 

Allâh’ım”]399 kavl-i şerîfine imtisâlen ve iktidâendir. Ve bir kavle göre Allâh lafz-ı 

şerîfi ism-i a’zamdır. Zîrâ Allâh lafzı bir isimdir ki gayrıya ıtlâk olunmaz. Bu ecelden 

cemî’-ı esmâ-i hüsnâ ona vasf olur. Nitekim Allâh er-Rahmân denir velâkin er-

Rahmân Allâh denmez. Bu takdîre göre Allâhümme lafzı ism-i a’zam olması baîd 

olmaz. Zîrâ ma’nâsında Allâh lafzı [137] melhûzdur bil ki melfûzdur. Nitekim hafî 

değildir. Allâhümmenin ma’nâsı yâ Allâh bizim seyyidimiz, efendimiz dünyâ ve 

ahirette nâsır ve muînimiz Muhammed (s.a.v.) hazretlerine envâ’-ı tecelliyât-ı 

ilâhiyenle tecellî eyle demek olur. Zîrâ efendimiz (s.a.v.) hazretlerine Hakk Sübhânehû 

ve Teâlâ Kur’ân-ı azîmü’ş-şânda nûr tesmiye buyurur ki:  ٌن ور ِ نَ اللَّ   Allâh’tan“] قَدْ جَاءك م م ِ

size bir nur geldi.”]400 Ve cemî’-ı envâr onun nûrundan zuhûra geldi. Gerek envâr-ı 

zâhire olsun; envâr-ı şems ve kamer ve nücûm-ı neyyera ve sâir müneyyirât gibi ve 

gerek envâr-ı bâtıne olsun; nûr-ı rûh ve nûr-ı kavî ve nûr-ı akıl ve nûr-ı îmân ve nûr-ı 

îkân ve nûr-ı Kur’ân ve envâr-ı tecelliyât ve sâir levâmi’ gibi. Nitekim hadîs-i şerîfte 

gelir: أول ما خلق الله نوري [“Allâh’ın yarattığı ilk şey benim nurumdur.”]401 Bu takrîrden 

fahr-i âlem (s.a.v.) efdal-i mahlûkât olmak lâzım geldi. Zîrâ ma’den-i envâr olan nûr-

ı küllî ondan müstefâd olan envâr-ı cüz’iyyeden ahsen ve a’lâdır. Şems ile neyyirât 

gibi eğer suâl olunursa tefsîr ve sîâda gelir ki hüsn-i rûy Yusuf (a.s.) kürsîden ve hüsn-

i cemâl Muhammed (s.a.v.) nûr-ı arştan müstefâddır. Mea-hazâ arş ve onun hâvî 

olduğu cemî’-ı ecsâm ve envâr-ı nûr-ı Muhammed (s.a.v.)’den halk olunmuştur, [138] 

pes. Nûr-ı nebevî nûr-ı arştan me’hûzdur demek nasıl olur? Cevâb budur ki arş-ı a’lâ 

(s.a.v.)’in nûr-ı zâtından halk olunmuştur. Ve lâkin nûr sıfâtı nûr-ı sıfât-ı arştan ahz 

olunmuştur, pes. Neş’et-i unsuriyyeleri hasebiyle nûr-ı sıfât-ı Muhammedî (s.a.v.) nûr-

 
399 Âli İmrân, 3/26. 
400 Mâide, 5/15. 
401 Aclûnî, a.g.e., c. 1, s. 302. 



 

 

 

118 

 

ı sıfât-ı arştan me’hûz olmaya mâni’ yoktur. Zîrâ câizdir ki sıfât-ı arşa nûr-ı zâidî ârız 

ola. Mea-hazâ arştan me’hûz olan nûr fi’l-hakîka kendi nûrlarıdır. Zîrâ arş ol nûr-ı 

zâidî fahr-i âlemin (s.a.v.) zuhûrundan ve Hakk’ın ona tecelliyât-ı mütenevviasında 

buldu. Şöyle ki eğer fahr-i âlem (s.a.v.) bu neş’eye tenezzülde devr-i atvâr ve menâzil 

ederken mertebe-i arşta taayyün bulmasalardı arş ol nûru kanda bulurdu. El-hâsıl fahr-

i âlem (s.a.v.)’in arştan ahz ettiği nûr kendi emânetidir. Hâriçten nûr yoktur ve fahr-i 

âlem (s.a.v.)’e Kur’ân’da serâc, münîr buyuruldu. Zîrâ pûşîde olan muktesebât envâr-

ı ma’rifete onunla rûşen olur ve bu nûrdur ki bu kadar ifâze ile zerresi eksilmez ve 

şu’lesi eksilmez. Ya’nî ulûm-ı şerî’at ve fevâid-i tarîkat ve envâr-ı ma’rifet ve esrâr-ı 

hakîkat ulemâ ve meşâyih-i ümmete onunla zâhir [139] olup fahr-i âlem (s.a.v.) yine 

bi-hâlihâ nûr-ı serâc gibi her cânibden muzîedir. Nitekim beni nûr kıldı ona delâlet 

eder. Bu müsebbibdendir namazda mâ-verâda olanı muâyene ederlerdi. Zîrâ cemî’-ı 

cihât çeşm olmuştu. Ve fahr-i âlem (s.a.v.) hazretlerinin husûsu üzerine iki nûr-ı 

hakîkisi var idi. Biri nûr-ı nübüvvet ve biri nûr-ı velâyet idi. Vedâ-ı âlem-i fânî 

kıldıklarında nûr-ı nübüvvetin zâhire müteallık olan mertebesi şerî’at-ı mutahharada 

kaldı. Bu ma’nâ hâlâ fahr-i âlem (s.a.v.) ümmet-i merhûmesi arasındadır. Onun için 

nebiy-yi âhir gelmez; kendi vahyi ve şerî’ati bâkîdir. Ve bâtına müteallık olan 

mertebesi hakîkat-i Muhammediyye iledir. Ve nûr-ı velâyet ki bâtın-ı nübüvvettir. Hz. 

Kutbu’l-Aktâb (k.s.) ile devr eder. Eğerçi kutubdan gayrı evliyâ çoktur ve lâkin 

cümlenin envârı bu nurdân müstefâddır. Zîrâ kutub vasîta-i feyizdir ve nûr-ı nebevi 

nûr-ı aslî ve nûr-ı evliyâ nûr-ı fer’îdir. Nitekim şems ve kamerde müşâhiddir. Nûr-ı 

şems zâtî ve nûr-ı kamer ârızîdir. Zîrâ akisdir aks ise aslı gibi değildir ve illâ yâ 

müsâvât veyâ meziyet lâzım gelir.  

Ma’lûm ola ki   ِ َ وَمَلَائكَِتهَ  ي صَلُّونَ عَلَى النهبِي   Muhakkak ki Allâh ve melekleri“] إِنه اللَّه

peygambere salât eder”]402 âyet-i kerîmesinde olan salât-ı lâyıkanın [140]  ma’nâsı 

fi’l-hakîka kendi ile Allâh Teâlâ’dan gayrı kimse bilmez. Zîrâ  ْوَمَلَائِكَت ه   ه وَ الهذِي ي صَل ِي عَليَْك م   

[“O ve melekleri size salât eder.”]403 âyet-i kerîmesine nazaran Allâh Teâlâ’nın ibâdı 

üzerine salâvâtı vücûh-ı muhtelife üzerinedir ki herkesin makâmına göredir. Ya’nî 

kimine rahmet ve mağfiret ve kimine bereket ve kimine keşf ve kimine müşâhede ve 

 
402 Ahzâb, 33/56. 
403 Ahzâb, 33/43. 



 

 

 

119 

 

kimine cezbe ve kimine kurbet ve kimine vuslat ve kimine bakâ ve kimine dahî gayr-

ı ma’nâya mahmûldür. Çünkü Fahr-i âlem (s.a.v.) inde’l-halâyık makâmı meçhûldür. 

Sultân-ı a’zamın reâyâ katında hâli mübhem olduğu gibi pes.  

Sultân-ı enbiyâya ifâza olunan hakîkat-i salâtı kimse idrâk etmek mümkün 

değildir ve bu ma’nâyı müeyyid hadîs-i şerîfte gelir.   لي  مع  الله  وقت لا  يسع  فيه  ملك   مقرب   ولا

 Benim Allâh’la bir vaktim var ki o vakitte ne mukarreb bir melek ne de“] نبي  مرسل

mürsel bir peygamber yetişemez.”]404 Ve ulemâ-i kirâmın salât hakkında eyledikleri 

tefsîr-i hakîkat salâvâtın levâzımındadır. Yoksa hakîkatinde murâd-ı taayyün değildir. 

Zîrâ insan vâkıf olmadığı ilimden haber vermek cehildir. Ve Kur’ân’da   ه وَ الهذِي ي صَل ِي

النُّورِ  إِلَى  نَ الظُّل مَاتِ  لِي خْرِجَك م م ِ  Sizleri karanlıklarda aydınlığa çıkarmak için“] عَليَْك مْ وَمَلَائكَِت ه  

melekleri ile birlikte üzerinize rahmet ve bereket indiren odur.”]405  Bu âyette nâs 

üzerine olan salâtta “لِي خْرِجَك م” buyurup ihrâc ile ta’lîl olundu. Zîrâ efrâd-ı ümmette her 

ferdin hâline göre [141] terakkî ve tenezzül vardır. Ama Fahr-i âlem (s.a.v.) üzerine 

salât mutlak zikrolundu. Nitekim  ِ النهبِي  عَلَى  ي صَلُّونَ  وَمَلَائكَِتهَ    َ اللَّه  Şüphesiz Allâh ve“] إِنه 

melekler peygambere salât ediyorlar”] 406  buyurur. Zîrâ Fahr-i âlem makâmât-ı 

terakkînin zirvesindedir, pes. Ol zevk ve terakkî nedir kimse tâtmâmıştır. Kur’ân-ı 

azîmü’ş-şânda iş bu âyet-i kerîme ki   ًودا حْم   Umulur ki rabbin“]  عَسَى أنَ يبَْعثَكََ رَبُّكَ مَقَامًا مه

seni makâm-ı mahmuda ulaştırır.”]407 Ve makâm-ı mahmûddan murâd yalnız şefâ’at-

i uzmâ makâmı değildir. Bil ki cemî’-ı makâmâtın külliyetinden ibâret olan bir 

makâm-ı âlîdir ki şefâ’at-i uzmâ makâmı onun efrâdındandır, pes.  

İmdi bundan dahî sırr-ı salavât fehm olundu ve sultân-ı resûlullâh (s.a.v.)’e 

olan salât ve selâmın fâidesi salât ve selâm edenedir. Ve fezâil ve kerâmâtı lâ-yuad ve 

lâ-yuhsâdır. Lâkin كله  يترك  لا  كله  يدرك  لا  ما  [“Tamamı idrak edilemeyenin tümü terk 

edilmez”] mefhûmunca biraz zikrolunur. Evvelâ salât ve selâm etmede Hakk 

Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerinin emrine imtisâl vardır. Salât ve selâmın ikinci fâidesi 

Hakk Sübhânehû ve Teâlâ’ya ve melâikeye muvâfık vardır. Üçüncü fâidesi bir kere 

salât edene on derece raf’ olunub ve on hasene kitâbet olunur ve on seyyiesi mahv 

 
404 Aclûnî, a.g.e., c. 2, s. 204. 
405 Ahzâb, 33/43. 
406 Ahzâb, 33/56. 
407 İsrâ, 17/79. 



 

 

 

120 

 

olunur. Dördüncü fâidesi salât ile olunan duâlar kabûl olur [142] ve şefâ’at-i nebîye 

müstehak olup ve mağfiret-i zünûba sebeb olur. Beşinci fâidesi mevtten mukaddem 

cennet ile tebşîr olunur ve kıyâmet hevlinde necât bulur ve kıyâmette ehline hasret ile 

rücû’ etmeden emîn olur. Altıncı fâidesi Peygamberimiz (a.s.)’a salâvât vâsıl olup salât 

edenin ismi efendimizin indinde zikrolunur. Yedinci fâidesi behîl ismini insandan 

nefyedip sehâvet kendine şiâr olur. Sekizinci fâidesi tarîk-ı cennet kendine delâlet 

olunup mahbûstan necât bulur. Dokuzuncu fâidesi sırât üzerinde harîr ve emîn olup 

zikr-i cemîl ehl-i semâ ve ehl-i arzın beyninde bâkî kalır. Onuncu fâidesi salât ve selâm 

ömrünün berekâtına ve tûline sebep olur. On birinci fâidesi Resûlullâh (s.a.v.)’in 

muhabbetine sebep olur. On ikinci fâidesi kendine dahî peygamberimiz muhabbeti îrâs 

ve tezâyidine sebep olur. On üçüncü fâidesi hâyât-ı kalbe sebep olur. On dördüncü 

fâidesi ekall-i kalîl olsun peygamber zîşânın hukūkunu edâya sebep olur. Zîrâ hukūk-

ı resûlullâh (s.a.v.) lâ-yuad ve lâ-yuhsâdır. On beşinci fâidesi kalpte olan gam ve hüzn 

ve kasâvet gider. Netice mü’minin [143] kalbinde olan cemî’-ı emrâz-ı kalbiyyeye şifâ 

ve devâ olur. On altıncı fâidesi salât ve selâm mürşid-i kâmil makâmına kāîm olup 

hakîkat-i Muhammediyyeden hassası mikdârı rûhâniyyet-i nebeviyyeye intisâbına 

sebep olur. Ve dahî salât ve selâmın fevâid-i kesîresi ve avâid-i kebîresi mezâyıkta ve 

mühimmatta ve kâzâ-i hâcâtta zâhir ve müşâhiddir. Ve cemî’-ı ahvâlde ve ezmânda 

salât ve selâm câizdir. Ve ale’l-husûs zikrullâh için müctemi’ oldukları mevzı’larda ve 

duânın evvelinde ve ahirinde zikrullâhın ve duânın kabûlune sebep olur.  

İmdi ulemâ-i kirâm ve meşâyih-i izâm bu fezâil-i adîde ve mevâzı-ı kesîrenin 

külliyesini ehâdîs-i şerîfeler ile isbât edip kitâplarında zikretmişlerdir. Netice gerek 

tilâvet-i Kur’ân ve zikrullâh ve salât ve selâm ve sâir ibâdât ve tâ’ât hulûs-ı kalb ile ve 

niyyet-i hâlisa ile olursa eserleri a’zâ ve cevârihte zuhûr eder. Nitekim hâfız Zıyâüddin 

(r.h.a.) ve Ebû Na’îm (r.h.a.) Hılye isimli kitâbında Ebû Eyyüp el-Ensârî (r.a.) 

hazretlerine muttasıl sened ile rivâyet eder. 408  من أخلص لله أربعين يوما ظهرت ينابيع الحكمة من

 Ma’nâ-yı şerîfi erden ve avrattan bir kişi kırk gün ihlâsa müdâvemet قلبه  ]144[  على لسانه

eylese hikmet pınarları kalbinden lisânı üzere zâhir olur.  

 
408 Muttakî, a.g.e., c. 3, s. 24; Suyûtî, a.g.e., s. 510. 



 

 

 

121 

 

Ma’lûm ola ki cemî’-ı cesed-i insânın salâhı ve fesâdı kalbe tâbi’dir. Zîrâ kalb 

mebde-i harekât-ı bedeniyye ve irâde-i nefsâniyyedir. Eğer kalpten irâde-i sâliha sâdır 

olursa cesed hareket-i sâliha ile müteharrik olur. Ve eğer irâde-i fâside sâdır olursa 

cesed hareket-i fâside ile müteharrik olur. Bu cemî’-ı umûrun ehemmi ve elzemi Hakk 

Sübhânehû ve Teâlâ’ya inkıyâdda kalbini ıslâh ve kalbe mürâ’ât etmektir. Zîrâ kalbe 

munzır rabbü’l-ibâddır. Eğer îmân ve ma’rifet ve ilim ve amel ve niyyet-i hayr ve ihsân 

ile sâlih olur ise cesedin külliyesi a’mâl-i merzıyye ve ahvâl-i behiyye ile sâlih olur. 

Eğer maâzallâh Teâlâ kalb inkâr ve şekk ve küfrân ile fâsid olur ise cesedin külliyesi 

irtikâb-ı fücûr ve isyân ile fâsid olur. Ve her mükellef üzerine farzdır ki cemî’-ı 

hâlâtında kalbe ikbâl edip hilâf-ı rızâ-i Bâri olan şeye muhabbetten ve şehâvât-ı 

nefsâniyyeye inhâkdan kalbini men’ ede. Hatta ba’zı kere kalbi beden-i insânda bir 

beldede olan melike teşbîh ettiler ve sâir a’zâları reâyâya [145] teşbîh ettiler ki  الناس

 409 mefhûmunca reâyânın salâh ve[”İnsanlar meliklerinin dini üzeredir“] على دين ملوكهم

fesâdı mülûkun salâh ve fesâdına tâbi’dir. Ve ba’zı kere kalbi arza teşbîh ettiler ve 

a’zâdan sâdra olan a’mâli nebât ve eşcâra teşbîh ettiler. Eğer bir arzın türâbı dâima 

terbiye üzere oldukda ondan nebât-ı hasene ve eşcâr-ı müsmire hâsıla olur ve eğer 

terbiyesiz olup habîs üzere olur ise ondan nebâtât bî-fâide hâsıla olur. Nitekim âyet-i 

kerîmede ًنكَِدا إلِاه  ج   يَخْر  لاَ  خَب ثَ  وَالهذِي  رَب ِهِ  بِإذِْنِ  نبََات ه   ج   يَخْر  الطهي بِ    Güzel yerin bitkisi“ ] وَالْبَلَد  

rabbinin izniyle bol çıkar, kötü olandan ise faydasız bitkiden başkası çıkmaz”]410 deyû 

buyurup bu ma’nâ murâd olmuştur. Ve ba’zı kere kalb ayna ya’nî su pınârına teşbîh 

olmuştur ve a’zâları suyun ceryân ettiği enhâra teşbîh olunur. Eğer bir pınardan çıkan 

su sâfî olup ceryân ettiği enhârda hâr ve hâşâk mezbele olmaz ise su kesîr olup nebâtât 

ve eşcâra nemâ ve nezârât gelir. Ve eğer mahreci tâş toprak ve muzahrefât ile memlû 

olup ondan zuhûr eden mâ her bir muzahrefâtın tabîat-ı habîsesinden hissedâr olur ise 

safvet gidip cereyân edecek mahalleri mesdûd olduğundan mahall-i maksûda vâsıl 

olmaz. Kezâlik kalb-i insân ki insânın insân olması umûr-ı külliyât ve cüz’iyyâtı [146] 

ve umûr-ı dîniyyeyi ve vâcibât ve câizât ve muharremât beynlerini fark ve her 

birerlerinden hikmet ne olduğunu ve her birlerinin esbâbını idrâk ile olur. Zîrâ bunları 

idrâk eden akıldır ve aklın mahallî kalptir ve kalb bir havz gibidir ve havâs-ı hamse-i 

 
409 Aclûnî, a.g.e., c. 2, s. 376. 
410 A’râf, 7/58. 



 

 

 

122 

 

zâhire ki kuvve-i basariyye ve kuvve-i sem’ıyye ve kuvve-i lâmise ve kuvve-i şâmme 

ve kuvve-i zâika. İş bu havâs-ı hâmise ol havuza dâhil olup cereyân edecek su gibi 

mahsüsâtın yollarıdır. Kaçan bir kimsenin dâima hissi metâ-ı dünyeviyye ve 

muzahrefât-ı dîniyyeye taalluk ettikçe kalbe müzahrefât memlû olur. Havz tâş ve 

toprak ile memlû olduğu gibi kaçan ki kalb bu müzahrafât ile memlû ola. Safvet gider 

kudûrât gelir. Esbâb-ı eşyâyı ve hakāik-i hikemiyyeyi idrâk edemez olur. Ne işlese ve 

ne söylese hikmete ve şer’a muhâlif söylemeye başlar. Dünyâ ve âhireti harâb olup 

şeytân ve nefs ve ahlâk-ı zemîme haşerâtı ile memlû olup esrâr-ı ilâhiyyeyi idrâk 

edemez olur. Ancak kasdı ve hemmi ekl ve şurb ve şehevât-ı nefsâniyye olur.  ٌفوََيْل

 ِ اللَّه ذِكْرِ  ن  م ِ ق ل وب ه م  لْقَاسِيَةِ   411[”!Allâh’ın zikrinden katılaşmış olan kalplerin vah haline“ ] ل ِ

ضَي قًِا صَدْرَه   يَجْعَلْ  ي ضِلهه   أنَ  ي رِدْ   412[”.Allâh kşmi saptırmak isterse göğsünü daraltır“ ] وَمَن 

âyet-i kerîmeleri tahtına dâhil olup behâim ve behâimden edall olur. Ve tathîrinin tarîki 

ve yolu oldur ki hayli [147] vakit havâsı hapsedip umûr-ı dünyeviyyeye müteallıka 

olan müzahrefâtı gördükde ve işittikde kalbine idhâl etmeyip ancak zâhirde kalıp ve 

ülfet ve muhabbeti ehl-i îmân ve ehl-i zikir ve ehl-i Kur’ân olan dîn karındâşı ile ihtilât 

ve kalbini ahlâk-ı zemîme ve muhabbet-i mâsivâya müteallıka olan taş toprak 

mesâbesinde olan avâık ve gavâili tathîr edip ve ahlâk-ı hamîde ile tezyîn etmekle olur. 

Ve bunun tarîkı zikrullâh ve Kur’ân-ı Kerîm’in maânîsini ve zemm-i dünyâya ve 

medh-i ahrete müteallıka olan âyât-ı kerîme ve ehâdîs-i şerîfeler tedebbür ve fikrini 

Hakk Sübhânehû ve Teâlâ’dan ve resûlunden gayrıya sarf etmeyip dâima tazarru’ ve 

niyâz ve sulehâ-i ümmet ulemâ-i dîn ve ehl-i zikir ile mecâlis ede.  

Ve bu hadîs-i şerîfte kırk gün zikrolması bu hadîse hâs olan nükte ki çünkü 

insân anâsır-ı erbaadan mürekkeb olduğundan her anâsıra özgün hassa ile ekser-i 

evkātı terbiye ile güzerân etmiş olur ve yâhut kırk gün zikrolunması mutlakan kesretten 

kinâye ya’nî çok zamanda kalbini tathîr ede demek ola. Onun için ekser-i meşâyih-i 

izâm hadîs-i şerîfe ittibâan mürîdi terbiye ve riyâzat şer’ıyyesinde erbaîni tecâvüz 

ettirmemişlerdir. [148] Ve eğer şeyh mürîde bir noksân tefettun eder ise tekrâr tecdîd-

i erbaîn ederler. Ve yâhut erbaîn yevmen buyurulması, çünkü her nebâtın kıvâmı 

erkân-ı erbaa üzerine olmak âdet-i ilâhiyye olduğundan ve ekser-i aded ahâd aşaraya 

 
411 Zümer, 39/22. 
412 En’âm, 6/125. 



 

 

 

123 

 

müntehâ olduğundan taksîm-i hakîki ile bilâ-kesr aded-i erbaanın her birerlerine aşara 

isâbet eden aded ancak erbaîn olduğundan aded-i erbaîn bir şeyin cemî’-ı ehâdîni ihâta 

etmiş olduğundan kemâl-i terbiye onda bulunmuştur demek ola.  

Ma’lûm ola ki sultân-ı a’zâ olan kalbin altmıştan ziyâde afâtı olup kalb ve nefs 

ıslâhı fi’l-hakîka cihâd-ı ekber olmakla behr-i hâl a’zâ-yı sâire ona pîr olup o doğru 

olduğunda bütün vücut doğru olur mefhûmu üzere onun salâhı ile sâirleri salâh peydâ 

ederler. Ve ehl-i hakîkat ahyânen kalb ıtlâk edip onunla câmia’-ı kalbiyyeyi murâd 

ederler ki âlem-i emirdendir. Zikir ve te’sîr ve iltizâz ve sekr ve fenâ ve istihlâk ki 

birbirini taâkub ederler. Onun ya’nî câmia’-ı kalbiyyenin kârîdir ve gehi kalb ıtlâk edip 

muzğa-i sanevberiyyeyi murâd ederler ki insânın sol cânibinde vâki’dir. Âlem-i 

halktandır ve hakîkat-i câmia’-ı kalbiyyenin [149] bu muzğaya taalluk hâssı vardır ki 

güyâ onun aşiyânesi ve mesken ve me’vâsıdır ve hakîkat-ı câmi’anın zikrinden ol 

muzğa dahî hareket peydâ eden ve fi’l-hakîka erbâb-ı zikrin zikr-i kalbîleri evvelâ 

hakîkat-ı câmi’anın zikridir ve onun tavassutu ve mücâvereti ile ol muzğa dahî zâkir 

ve müteharrik olur ki hey’et-i ictimâıyyeleri vesilesiyle bir zikir ikisine mensûptur. Ve 

letâif-i hamsenin sâiri dahî ona kıyâs oluna.  

Kalbin salâhını ve ıslâhını ve fevz ve felâhını idrâk eylemeye ulûm-ı 

Kur’âniyye ve kemâl-i mütetâbiat-ı nebeviyye lâzım ve vâciptir ki   ستوي يوماه فهو  إمن

 .413 buna tezâyid-i ibâdât ve zikrullâha işârettir[”İki günü eşit olan aldanmıştır“] مغبون

َ بقَِلْبٍ سَلِيمٍ   O gün ne mal fayda verir ne de oğullar ancak“] يوَْمَ لَا ينَفَع  مَالٌ وَلَا بنَ ونَإلِاه  مَنْ أتَىَ اللَّه

Allâh’a selîm bir kalp ile gelen başka”]414 âyet-i kerîmesi الطهور شطر الإيمان [“Temizlik 

imanın yarısıdır.”]415 hadîs-i şerîfi tathîr-i kalbe işârettir ve tathîr-i kalbin dahî envâ’ı 

vardır. Bihasbi’l- merâtib vürûd-ı feyzi mûcibdir. Meselen çirk ve küfr ve şirkten ukûl-

ı muvahhidîn ve denîs-i şükûk ve zunûndan nüfûs-ı mü’minîn ve vesh-i muhabbet-i 

dünyeviyyeden kulûb-ı müttakîn ve kerîhe-i riyâdan serâir-i muhlisîn ve habs-i 

cehlden ef’ide-i âlimîn ve vâridât-ı ma’rifette hatâdan cenân-ı ârifîn ve kelime-i 

seyyie-yi fuhşâdan zebân-ı mütekellimîn tathîr olunur. [150] سَلِيم بقَِلْبٍ   َ اللَّه أتَىَ  مَنْ   إلِاه 

 
413 Aclûnî, a.g.e., c. 2, s. 276.  
414 Şuarâ, 26/88-89. 
415 Müslim, Tahâret, 1; Ahmed b. Hanbel, c. 37, s. 536. 



 

 

 

124 

 

[“Ancak Allâh’a selim bir kalp ile gelen hariç”]416 buna işâret olur ve erbâb-ı hakîkat 

buyurdular ki: Kalb-i ârifî envâr-ı ma’rifetle ve cenân-ı dânâyı delâil-i vâzıha ve 

huccetle ve dil-i âşıkı nevvâl-i muhabbetle ve fuâd-ı âbidi çâşni ibâdetle ve zamîr-i 

muvahhidi envâ’-ı tevhîd ve işâretle ve serîre-i ehl-i ihlâsı hâlis niyetle ve 

günahkârların gönlü tevbe-i nasûh, istiğfâr ve nedâmetle tenvîr ve mücella olunur. 

غَفهارًا  كَانَ  إنِهه   رَبهك مْ  وا   Rabbinizden bağışlanmayı isteyin. Muhakkak ki o çok“] إسْتغَْفِر 

bağışlayıcıdır.”]417 âyet-i kerîmesi tabkınca istiğfâr her derde devâ ve her cerîhaya 

cebîre-i merhem-i şifâ ve bâis-i taklîl-i günâh ve fısk ve sebeb-i teksîr-i rızk olduğu bî-

iştibâhtır. Vesile-i ferah-ı kalb ve inşirâh-ı sadra zerîa-ı celîledir pes.  

Mü’min-i kâmile der-kârdır ki lisânı ile istiğfâr ve kalbiyle bir dahî günâh 

ihtiyâr etmemek üzere azm ve cezm ede. Eğer yetmiş kere dahî bi-hasbe’l-beşeriyye 

irtikâb ederse de her birinde bu vechile hareket ede. Adem-i ısrârda  لا صغيرة مع الإصرار

الإ مع  كبيرة  لا  ستغفارو   [“Israr ettiğinde küçük günah, istiğfar ettiğinde büyük günah 

yoktur.”]418 Lâkin cehr ve fahr eylemeyeler. Mahfî olan kabâhatin mestûr kalmasına 

sa’y edeler ki mağfûr olmaya sebebdir ki   لا المجاهرونإمتي معاف  أكل  [“Günahları açıktan 

işleyenler hariç ümmetimin hepsi affolunmuştur.”] 419  hadîs-i şerîfine binâen Saîd 

ibnü’l-Müseyyeb hazretlerinden غَف ورًا ابيِنَ  لِلأوَه كَانَ   Muhakkak ki Allâh tevbeye“] فَإنِهه  

yönelenleri çok bağışlayandır.”]420 âyet-i kerîmesinde [151] evvâbdan murâd kimdir 

deyû suâl olundukda cevâp buyurmuşlar ki: Bir mü’mindir ki bir günâhı irtikâb 

ba’dehu tevbe ede, sâniyen bir cürmü ihtiyâr edip tekrârına tevbe ede ve sâlisen bir 

nâr-ı kerîhine fi’le götürüp sonra bir dahî ol fi’l-i şenîaya meyl eylememek üzere tevbe 

edip ba’dehü yine bir zenbi mürtekib ola deyû buyurdular. Ve bu mesellû mü’minden 

ve hâlinden Hasan Basrî (k.s.) hazretlerinden suâl eylediler. Ve Hasan Basrî cevâp 

verdiler ki: Bu kâr-ı ahlâk mü’mindendir buyurdular. Zîrâ ehl-i küfürde tevbe ve 

pişmânî olmaz veya nârîdir. Bil ki bu reftâr-ı hasâis islamdandır.   التائب من الذنب كمن لا

 
416 Şuarâ, 26/89. 
417 Nûh, 71/10. 
418 Muttakî, a.g.e., c. 4, s. 218; Suyûtî, a.g.e., s. 585. 
419 Buhârî, Edeb, 60; Müslim, Zühd ve Rekâik, 52. 
420 İsrâ, 17/25. 



 

 

 

125 

 

له [”.Günahından tevbe eden günah işlememiş gibidir“] ذنب  421  hadîs-i şerîfi bunu 

mübeşşirdir pes.  

İstikâmet-i tevbede nefes-i mürşid-i müşfikin nefes-i tâib-i mübtedîde kuvvet 

te’sîri olmakla tarîk-ı tevbeyi mürşid-i kâmilden görmek inde’l-muhakkıkîn müstehsin 

ve müstehabdır dediler. Ma’lûm ola ki zünûbun envâ’-ı müteaddidesi olmakla 

istiğfârın dahî esnâf-ı kesîresi vardır ve bunun fehmi her mü’min-i müteşerri’a lâzım 

olmakla icmâlen beyân olunur ki zenb iki kısım olub bir kısmı fakad Hakk’a ve bir 

kısmı dahî halka nisbetledir. Hakk’a nisbetle olan günâh dahî iki türlüdür. [152] Birisi 

terk-i evâmirdir ki namâz ve zekât emsâli ferâizin terki gibi pes. Bunları kazâ edip 

ba’dehû istiğfâr ede. Ve biri dahî irtikâb-ı menhiyattandır ki bu dahî iki nev’dir. Bir 

nev’ına Hakk abdi taalluk eder. Zinâ ve gıybet gibi. İlâcı evvelen istihlâl ve ba’dehû 

istiğfâr ve birine dahî Hakk gayrı taalluk eylemez. Şurb-ı hamr gibi, onun tedâriki 

fakad istiğfârdır. Ve halka nisbetle olan cürm ve günâh dahî iki kısımdır. Biri zenb-i 

mâlîdir ki gasb ve sirkat ve gayrın mâlını izinsiz ekl eylemek veyâ şehâdet-i zûr ile ve 

yâhut zâlime sevk ve gammaz ile itlâf eylemek gibi. الجانى  هو   الجانى  نصر  من  نإف  [“Caniye 

yardım eden canidir.”] Onun ilâcı zâyi’ olanı tedârik ve sâhibine terk ve mâlikinden 

hayatta ise istihlâl ve ba’dehû istiğfârdır. Gerekse bu eşyâ-ı mezkûre sabî malından 

olsun. Ve eğer hayatta değil ise verese-i mevcûdesinden istihlâl ede. Vârisleri dahî 

mevcûd değil ise o zâyi’ olan malı beytü’l-mâl-i müslimîne teslîm ede ve yâhut 

kıymetini vedî’atullâh olmak üzere ve bu niyet ile fukâraya def’ ve tasadduk eyleyip 

ba’dehû istiğfâr ede. Ve biri dahî günâh-ı gayr-i mâlidir. O dahî yâ günâh-ı bedenîdir 

ki cerh ve darb gibi bunun ilâcı atıyye [153] ile dahî olursa istihlâldir ve yâ günâh-ı 

lisâni ve kalbîdir. Şetm ve istihzâ gibi. Eğer mümkün ise istihlâl ile tedârik ede ve illâ 

Hakk Teâlâ’ya tazarru’ ve duâ ve hak sâhibi hakkında tasadduk ve recâ eder. Lâkin 

eğer hakk-ı behâim olursa meselen asla cürmü olmayan hayvânı darb ve yâhut yüzüne 

darb ve yâhut tahammülünden ziyâde yük tahmîl eylemek ve yâ alefinde adem-i riâyet 

işte bu derdin devâsı müşkildir. Ve biri dahî dünyâda istihlâl olunmayan hakk-ı kâfir 

gibi bu ikisinin husûmeti rûz-i cezâda düşvârdır ki râzı olmalarının tarîki zâhirde 

yoktur. Bu derde dermân hemân Cenâb-ı Vâcibü’l-Vücûd Teâlâ ve Tekaddes 

 
421 Suyûtî, a.g.e., s. 203. 



 

 

 

126 

 

hazretlerinindir.  ٍبعَِزِيز ِ  422 İşte vech-i[”.Bu Allâh’a zor bir şey değildir“] وَمَا ذلَِكَ عَلَى اللَّه

mezkûr üzere tâ’ib ve müstağfir olup ahvâl-i zâhire ve ahvâl-i bâtıne rehzenlerinin 

zuhûru mahallînde zikrullâha kıyâm ve havâtır-ı gayriyyeyi nefy-i ber-devâm eylemek 

için lisân, fuâd sırran ve cehran fi-külli-hâl kelime-i tevhîd salâhını ihzâr ve tedârik ve 

i’dâd edip sûre-i Müzzemmil’de olan âyet-i kerîme sırrına vâsıl ve nâil oluna.  

Allâh Teâlâ buyurdu ki:  إِليَْهِ تبَْتيِلًا  Rabbinin adını an ve her“] وَاذكْ رِ اسْمَ رَب كَِ وَتبَتَهلْ 

şeyinle ona yönel.”]423 İşbu âyetin ma’nâsı atîde beyân olunur. [154] Ma’lûm ola ki 

cemî’-ı turuk-ı aliyyelerde fukâra ve mürîdana terbiyet ve nasîhat bu vechiledir ki 

ahkâm-ı şerî’at ve levâzım-ı tarîkati irâ’etten sonra bi-hasbi’l-beşeriyye şer’-ı kavîm 

ve tarîk-ı müstakîme muğāyir ve nâ-lâyık bir vaz’ veyâ bir amel sâdır olsa ol şahsı red 

ederler. Cem’ıyyet ve sohbetlerine idhâl etmezler. Eğer ol kimse cürm ve hatâsına 

i’tirâf ve ikrâr ve amel-i fâsidden tevbe ve istiğfâr ve envâ’-ı nedâmet ile bir dahî 

etmemeye ahd ve îmân ve ikrâr edip evvelki menzilîni taleb ederse ol zamânda ona 

yol gösterip gene tarîkate çekerler ve ol dahî her ne iktizâ ederse itâat edip kabûl kılarsa 

Allâh’ın emri Resûl (a.s.)’ın sünneti ki ehl-i tarîkate ma’lûmdur  سْعهََا  لاَ ي كَل ِف  اللَّ   نفَْسًا إلِاه و 

[“Allâh bir kimseyi ancak gücünün yettiğiyle yükümlü kılar”]424 ona göre cezâsın 

çektirirler. Ba’dehû  له ذنب  لا  كمن  الذنب  من   Günahından tevbe eden günah“] التائب 

işlememiş gibidir.”]425 hadîs-i şerîfi üzere onu kabûl edip kemâ-fi’l-evvel muhabbet 

olur. Ve eğer ol kimse serkeşlik edip bi-hasbi’t-tarîka lâzım olan hükmü kabûl etmez 

ise onlar dahî onu kabûl etmeyip merdûd kalır ve ıyâzen billâh Teâlâ. Ehl-i tevhîd 

nâmında olup ke-ennehü vahdet-i vücûd da’vâ-yı kâzibesiyle mezlaka-i ekdâm olan 

ilhâda düşüp nitekim bu ma’nâyı [155] 

Hz. Mevlâna (k.s.) buyurur ki:  

 هر كه كويد جمله حقست احمقيست    انكه كويد جمله باطل او شقيست 426

 
422 Fâtır, 35/17. 
423 Müzzemmil, 73/8. 
424 Bakara, 2/286. 
425 Suyûtî, a.g.e., s. 203. 
426  Çalıştığımız nüshada bu beyit yukardaki gibi yazılmıştır. Fakat Farsça nüshası ile 

karşılaştırdığımızda bunun böyle olmadığını gördük. Farsça nüshada ”      است  یاحمق  حقند  جمله   ديگو  آنکه
است  یشق  او  باطل  جمله  ديگو  وانکه ” bu şekilde geçmektedir. Bkz.:Rûmî, Celâleddin, Mesnevî-i Ma’nevî, haz.: 

Adnan Karaismailoğlu-Derya Örs, Tıpkı basım, Akçağ Yay., Ankara, 2007, 1. Baskı, c. 1-2, s.358, 

(2928.b.). 



 

 

 

127 

 

[“Hepsi hakikattir, diyen bir aptaldır. 

Hepsi yanlıştır, diyen de eşkıyadır.”]427  

Ve bu ilhâd ve dalâlet hâlinde kendisinden sudûr eden a’mâl-i bâtılesine haktır 

ve bir şey ve bir nesne lâzım gelmez deyip e’l-beyt beytullâh, ve’z-zeyt zeytullâh, ve’l-

abd abdullâh gibi hâşâ bu hâl ve bu dalâlet-i a’mâl ile ehl-i tarîkin ve ehl-i hakkın 

sohbetine varırsa o mekûle-i ahvâl pür-dalâle vâkıf olduktan sonra hüsn-ü hulk ve edâ-

i latîfe ile ona dalâlet ve kabâhatin ve ilhâda düşüp tarîk-ı ümem ve sırât-ı akvamden 

udûl edip i’tikâd-ı bâtıle girdâbına giriftâr olduğunu i’lâm ve ifhâm ederler. Ve 

mademki sen bu hâl ve bu amel ve i’tikâddasın min-ba’d bizden değilsin deyû merdûd 

ve matrût olduğun kendine söylerler. Tarîkatten ve gönülden reddedip asla ehl-i 

turuktan bir fert ona aşinâlık etmeyip gönülden, yerde hayât ve akâribden ihtirâz 

olduğu gibi ondan dahî ihtirâz ve firâr ederler. Meğer kim âyet-i kerîmei  و اللَّ   مَا يشََاء يمَْح 

الْكِتاَبِ  أ مُّ  وَعِندهَ    Allâh dilediğini siler dilediğini sabit kılar. Ana kitap onun“] وَي ثبِْت  

yanındadır”]428 mefhûm-ı şerîfince ve dahî السعيد قد يشقي و الشقي قد يسعد [“Saîd bazen şakî 

olur, şakî bazen saîd olur”]429 [156] mefhûmunca Hakk Sübhânehû ve Teâlâ kemâl-i 

fazl ve ihsânından ona lutf ve hidâyet edip inâyet-i Hakk’la tevbe ve istiğfâr ile insâfa 

gelip i’tikâd-ı bâtıl kalbinden külliyet üzere mahvolup nûr-ı îmân nemâyân oldukda 

tecdîd-i îmân ve evâmir-i şerî’at-ı mutahhar üzere cürm ve hatâsının cezâsını çekmeye 

teslîm olup Allâh’ın emri ve Resûl (a.s.)’ın kavli ve mürşid-i kâmilin bu sûrette olan 

hükmüne ittibâ’ edip makbûl-i ehl-i tarîkat olmak için gelip yolun talep ederse ona 

göre kāide-i ehl-i tarikat üzere lâzım gelen cezâsın bildirip tarîkın gösterirler. Eğer 

itâat edip râzı olursa icrâ-yı hak ederler ve bi’l-cümle siyâset-i dervîşân ve sûfiyyenin 

envâ’ı çoktur.  

Herkesin cürmüne lâzım olan hudût mürşid-i kâmil ve ehl-i tarîkatin 

ma’lûmlarıdır. İcrâ ederler ondan sonra kabûl ve dâhil-i sohbet edip üslûb-ı sâbık üzere 

muhabbet edip يذكر  لا  الماضى  [“Mazi hatırlanmaz.”] kavliyle âmil olurlar. Ve mücrim 

ve günahkâr olanlar cürm ve günâhlarını ikrâr ve i’tirâf etmekle cezâ-i amellerini 

dünyâda icrâ tevbe ve istiğfârları makbûl-ı dergâh-ı Hüdâ olmağın envâr-ı muhabbet 

 
427Mesnevî, 2. Defter, s.235, (2928.b.). 
428 Ra’d, 13/39. 
429 Bursevî, a.g.e. (b.b.), c. 1, s. 154. 



 

 

 

128 

 

ile [157] fetîle-i kalpleri hem-vâre pür-ziyâ olup ehl-i tarîk ile musâhabet ve sırran ve 

cehran her hâlde zikre müdâvemet olunur ise âyet-i kerîme  وَاذكْ رِ اسْمَ رَب كَِ وَتبَتَهلْ إِليَْهِ تبَْتيِلًا 

[“Rabbinin adının an ve her şeyinle ona yönel”]430 sırrına nâil olunur. İşbu âyet-i 

kerîmenin ma’nâsı müfessirîn-i izâmın beyânına göre tahrîr olunur.    َقوله  تعالى   “وَاذكْ رِ   اسْم

رَب كَِ”  و   دم  على  ذكره  تعالى  ليلا   و  نهارا  على  اي  وجه  كان  من  تسبيح  و   تهليل  و  تحميد  و  صلاة   وقراءة  قرأن  و 

دراسة  علم  خصوصا  بعد  صلاة  الغداة  و  قبل  غروب  الشمس  فإنهما  من  ساعات  الفتح  و  الفيض  و  ذكر  الله  على  

 الدوام  من  وظائف  المقربين  سواء  كان  قلبا  او  لسانا  او  أركانا  و  سواء  كان  قياما  او  قعودا  او  على  الجنوب

[“Rabbinin adını an. Gece ve gündüz tesbih, tehlil, hamd, Kur’ân okuma ve ilim 

tahsilinden hangi yolla olursa olsun özellikle sabah namazından sonra ve güneş 

batmadan önce O’nu zikretmeye devam et. Çünkü bu iki vakit feyz ve feth saatidir. 

Devamlı olarak Allâh’ı zikretmek O’na yakın olanların görevlerindendir. İster kalple 

olsun ister dil veya diğer organlarla olsun, ister ayakta olsun ister oturarak veya yan 

yatarak olsun hepsi eşittir.”]431  

قوله  تعالى  “وَتبَتَهلْ   إِليَْهِ   تبَْتيِلًا”  و   المعني  و  أنقطع  إلى  ربك  إنقطاعا  تاما  بالعبادة  و  إخلاص  النية  و  التوجه  الكلى   

كما  قال  تعالى  قل  الله  ثم  ذرهم  و  بالفارسية  يعنى   نفس  خود  را  از  اندشه  ما  سوی  الله  مجرد  ساز  و  از   همک ی  روی 

 بردار دل در و بند و از غيرش بکسل هر چه جذ اوست برون کن از دل 

 [“Tam olarak O’na yönel. İbadet ve ihlasla, külli bir teveccühle ve bütünüyle her 

şeyden tam bir kesişle Allâh’a yönel. Allâh Teâlâ’nın “Sen Allâh de sonra onları bırak” 

âyetinde dediği gibi. Farsça olarak Nefsini mâsivâyı düşünmekten temiz tut. Herkesten 

yüz çevir. Ancak ona gönül bağla. Gayrından alakayı kopar. Onun dışında olan her 

şeyi gönülden çıkart.”]432  

قوله تعالى رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ  اي هو ربهما و خالقهما و مالكهما من كل شيء قوله تعالى لا  إله  إلا هو يعني  

هيج معبودى نيست سزا وار عبادات  ]158[  مكراو فَاته خِذهْ  وَك۪يلاً موكولا و موفضا  إليه لإصلاحها و  إتمامها و  

 Allâh Teâlâ dedi ki: “O doğunun ve batının rabbidir.”433 “Yani doğunun ve] إسترح  أنت 

batının ve her şeyin rabbi, yaratıcısı ve malikidir.”434 “Ondan başka ilâh yoktur. Yani 

 
430 Müzzemmil, 73/8. 
431 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 9, s. 345-346. 
432 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 9, s. 346. 
433 Müzzemmil, 73/9. 
434 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 9, s. 346-347. 



 

 

 

129 

 

Allâh dışında ibadete layık olan hiç kimse yoktur. Onu vekil tut.”435 “Islâh etmek ve 

tamamına erdirmek için vekil tut. Sen istirahat et.”]436  

قال  الإمام  القشيرى  رحمه  الله  أن   الله  هو  المتولي  الأحوال  عباده  يصرفهم  على   ما  يشاء  و  يختار  و   إذا  تولي  أمر   

عبد  بجميل  العنايته  كفاه  كل  شغل   و  أغناه  عن  كل  غير  فلا  يستكثر  العبد  حوائجه  لعلمه  ان  مولاه  كافيه  و  لهذا  قيل   

 İmam Kuşeyrî] من  علامات  التوحيد  كثرة  العيال  على  بساط  التوكل  إنتهى  نقل   من  تفسير  روح  البيان

rahimehullâh dedi ki: “Allâh kularının hallerini üstlenmiştir. Onları dilediği ve seçtiği 

şekilde kullanır. Bir kulun işini güzel bir kasıtla üstlenirse, onu tüm meşguliyetlerden 

korur ve onu başkasına muhtaç etmez. Kul, mevlasının kendisine kâfi olduğunu bildiği 

için, ihtiyaçlarını çok bulmaz. Bundan dolayı ‘Geniş tevekküle binaen ailenin çokluğu, 

tevhidin alametleridir’ denilmiştir.”]437 

رَب كَِ   اسْمَ   ma’nâ-yı şerîfi oldur ki gecede ve gündüzde ve cemî’-ı hâlde وَاذكْ رِ 

Rabbin Celle  ve Şâne’nin zikrine müdâvemet eyle.  ًوَتبَتَهلْ  إِليَْهِ تبَْتيِل [“Ve her şeyinle ona 

yönel”] 438  ve ibâdetle ve zikrullâh ile mâsivallâhtan inkıtâ’-ı külliye ile zâtını 

mücerred eyle.  َرَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَا إِلَهَ إلِاه ه و [“Doğunun ve batının rabbi odur ve ondan 

başka ilâh yoktur.”]439 Meşrık ve mağribin rabbi Allâh Teâlâ’dır ki ondan gayrı ilâh 

yoktur.  

Ma’lûm ola ki hüve kelimesinin zamîr olması ismiyyetini münâfî değildir. Zîrâ 

muzammerât esmâ kabîlindendir ve sâdât-ı sûfiyye (k.s.e) bu hüve kelimesinde 

tasarruf hâs edip âlem-i hüviyyete işâret ettiklerinden âlemi’l-hüve derler. Eğerçi ehl-

i arabiyye katında muzammarâta elif-lâm dâhil olmaz. Zîrâ bunların [159] hüve ile 

murâdları zamîr değildir; hüviyyet ma’nâsına isimdir, pes. Hüve, hüviyyet ma’nâsında 

isti’mâl olunursa sûfiyye isti’mâli gibi zikrolunmasında şüphe kalmaz ve eğer zamîr 

i’tibâr olunursa sûfiyyenin cem’ıyyetlerinde hüve kelimesi ile zikrettikleri merci ancak 

Allâh Teâlâ olmak mülâhazasıyladır. Zîrâ mevhûm ve muhayyel olan vücûd-ı mâsivâ 

ma’lûm ve mütehakkık olan vücûd-ı hâlika müzâheme etmez, pes.  

 
435 Müzzemmil, 73/9. 
436 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 9, s. 347. 
437 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 9, s. 347. 
438 Müzzemmil, 73/8. 
439 Müzzemmil, 73/9. 



 

 

 

130 

 

Kelime-i hüve ehl-i bidâyet ve ehl-i nihâyete göre zikirdir ancak ehl-i bidâyet 

olan ehl-i hicâb ve gaybet olmakla onlara nisbetle zamîr-i gāib denilir. Ehl-i nihâyet 

ise keşf ve huzûr erbâbı olmakla onlara izâfetle hüviyyet murâd olunur. Biz ki me’âşir-

i sûfiyân ve dervîşânız. Hüve kelimesiyle zikir ve zamîri Allâh Teâlâ’ya ircâ ve 

medlûl-ü hüviyyet ve ulûhiyyeti murâd ederiz. Ve zikrolmasında aklen ve naklen ve 

keşfen asla şüphemiz yoktur. Ve bu husûsda delîl ve burhan dileyenlere sûre-i 

Bakara’da tefsîr-i kebîre ve sûre-i ihlâsda Şeyhzâde hâşiyesine ve gayrı kitâblara nazar 

eyleyeler. Tâ ki pertev-maksûd-ı cilveger ayîne-i şuhûd ola.  [160]ن نما نتكلم مع المسلميإو 

  [”.Biz Müslümanlarla konuşuruz; hasım olan inatçılarla değil“] لا مع المعاندين المخاصمين

Ma’lûm ola ki makām-ı tarîkatte ehl-i tahkîk usûl-ı esmâ buyurduklarının 

ba’zısını ism-i zât ve ba’zı ism-i sıfâttır. Ammâ ism-i celâl ittifâk üzere ism-i zât ve 

müstecmi’-i cemî’-ı sıfattır, pes. İsm-i a’zam zâttır ehl-i tahkîk indinde, onun için ism-

i a’zam denildi. Ba’zıları indinde ism-i a’zam ism-i Hayy’dır. Nitekim Kâdı Beydâvî 

tefsîrinde bu hadîs-i şerîfi ibtidâ-i sûre-i Âl-i İmrân’da îrâd eder. الله  اسم  نأ  السلام  عليه  قال 

 القيوم   الحي  هو  لاإ  له إ  لا  الله  عمران   ل آ  يف  و  القيوم الحي  هو  لاإ  لهإ  لا  الله  البقرة يف  سورة  سور  ثلث  في  عظمالأ

القيوم  للحي  الوجوه  عنت  و  طه  يف  و  [Peygamber (a.s.) dedi ki: “Allâh’ın ism-i azamı üç 

surededir. Bakara sûresindeki Allâh öyle bir ilâhtır ki kendisinden başka ilâh yoktur. 

O, Hayy ve Kayyûmdur. 440  Ve Âl-i İmrân sûresindeki Allâh öyle bir ilahtır ki 

kendisinden başka ilah yoktur. O, Hayy ve Kayyûmdur. 441  Ve Tâhâ sûresindeki 

“Bütün yüzler Hayy ve Kayyum olana boyun eğmiştir.”442]443 pes. Bu hadîs-i şerîf ile 

ma’lûm oldu ki ism-i zât işâreten ve ism-i Hayy sarâhaten ism-i a’zamdır. Velâkin 

ism-i Hayy sıfât-ı sübûtiyyeden olmakla yine ism-i a’zamdan murâd lafzatullâhtır.  

İmdi ism-i a’zam sûret-i âfâkta ve enfüste sırrullâhi’l-a’zam ve nûrulâhi’l-

muazzamdır ki cemî’-ı mülk ve melekûtu zâhiren ve bâtınen muhîttir.  ورائهم  من  الله  و

-444 öyle muhîttir ki cemî’-ı eşyâdan bir tane[”.Allâh onları arkadan kuşatmıştır“] محيط

i hardal ve bir zerre-i mücmel hâric değildir ve cemî’-ı mahlûkâtın kezâlik harekâtın 

ve sekenâtın görüp [161] ve işitip bilir. Binâen Resûlullâh (s.a.v.) gār-ı şerîfde Hz. 

 
440 Bakara, 2/255.  
441 Âli İmrân, 3/1. 
442 Tâhâ, 20/111. 
443 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 451; Suyûtî, a.g.e., s. 68. 
444 Burûc, 85/20. 



 

 

 

131 

 

Ebubekir es-Sıddîk  (r.a.)’a معنا  الله  نإ  تحزن  لا  و  تخف  لا  [“Korkma ve hüzünlenme; 

gerçekten Allâh bizimledir.”]445 buyurdular. Hak Teâlâ kitâb-ı kerîminde   ِوَنَحْن  اقَْرَب  اِليَْه

 446 buyurur. Nitekim rûh-ı âdemi[”.Biz ona şah damarından daha yakınız“] مِنْ حَبْلِ الْوَر۪يدِ 

içeriden muhît cesed-i âdem oldu. Velâkin asâr-ı rûh zâhir ve hüveydâdır. Meselen 

nutk ve kelâm gibi ve nûr-ı basar ve sem’-ı üzün ve irâdet-i cüz’iyye ve sâir havâs ki 

havâs-ı zâhire ve havâs-ı bâtıneden bi’l-cümle asâr-ı rûhtan olduğunda kat’an iştibâh 

yoktur. Ve cemî’-ı mahlûkât ve eşyâ ol hayât-ı zâtiyye ile mevcûtlardır. Bu bâbda 

gāyet fikir lâzımdır ki hakîkât-i eşyânın husûlune vusûl müyesser ola. تفكر  السلام  عليه  قال 

سنة   سبعين  عبادة  من   خير  ساعة  [Efendimiz (a.s.) dedi ki: “Bir saat tefekkür etmek yetmiş 

sene ibadet etmekten hayırlıdır.”]447 Ve bu tefekkür husûlü dahî zikrullâha devâm ile 

hâsıl olur. Nitekim Şeyh Abdullâh el-Ensâri (k.s.) hazretleri buyururlar: Beyt 

اورد بكر معناي ان هزار صد   فكراورد تا كن ذكر كن ذكر  

[“Çok zikir et ki ondan fikir doğsun. Binlerce bakir manalar ortaya çıkartsın”] 

Ve âlem-i ârifin netîce-i ilmi âlem-i kurbete tayrândır. Nitekim Hz. Mevlâna 

Celâleddin (k.s.) hazretleri buyurur.     

:نظم  

قدرتم زدست شهبا     غربتم قاف مرغيس   

جان و انس فشان هر کو   حکمتم بحر غواص  

[“Kaf dağının gurbet Ankasıyım. Kudret elinin kartalıyım. Hikmet denizinin 

dalgıcıyım. Cin ve cinler için inci serpen birisiyim”]448 

[162]  

 Peygamber efendimiz (s.a.v.) dedi ki: من  حظها  ما  قالوا  العبادة  من  حظها  عينكمأ   عطواأ  

عجائبه  عند  عتبارالإ  و  فيه  التفكر  و  المصحف  في   النظر  قال  الله  رسول  يا  العبادة  [“Gözlerinizin ibadetten 

olan nasibini verin. Oradakiler, gözlerin nasibi nedir ya resûlallâh dediler. Peygamber 

 
445 Tevbe 9/40. (Burada yer alan “لا تخف”âyetin başında geçmemektedir.). 
446 Kaf, 50/16. 
447 Muttakî, a.g.e., c. 13, s. 106. 
448 Bu şiiri Hz. Mevlânâ’ya ait eserlerde tespit edemedik. 



 

 

 

132 

 

(s.a.v.) dedi ki: Mushafa bakmak ve içindekiler hakında düşünmek, inceliklerinden 

ibret almaktır.”]449 Mevlânâ Celaleddin Rûmi (k.s.) Mesnevi’de şöyle dedi: 

 خوش بيان کرد ان حک يم غزنو ی451         بهر محجوبان مثال 450 معنوی

 که زقرأن کرنبيند452 غير قال               اين عجب نبود ز اصحاب مقال

کور چشم نيابد یم یکرم ريغ                     نور ز پر  افتاب شعاع کز   

[“Gazneli bilge (Senâi), perdelenmişler için güzel bir manevi örnek verir: 

Sapıklık sahiplerinin Kur’ân’da sözden başka bir şey görmemeleri şaşılası değildir. 

Körün gözü, ışıkla dolu güneş ışınlarından sıcaklıktan başka bir şey bulamaz.”]453 

لب و عن الحسن  نه قال ركعتان مقتصدتان في تفكر خير من قيام ليلة بلا قأبن عباس رضى الله عنهما  إو عن  

نه قال من لم يكن كلامه حكمته فهو لغو و من لم يكن سكوته تفكرا فهو سهو و من لم يكن  أالبصرى رحمه الله  

رث الحكمت  خرة توهل الولاية الفكر في الأخرة و عقوبته لأكرة في الدنيا حجاب عن الآلهو الفنظره عبرة فهو  

تفكر ما  أفعاله  أي صفاته او في  ما في ذاته او ف أول  ن يكون في الخالق و الخلق و الأأما  أو تحي القلب و التفكر  

اله فغير ممنوع و لا  فعأما التفكر في صفاته وألا الله و  إنه لايعرف الله  فممنوع و غير جائز لأ  ىالله تعال  في ذات

العالم العارفإمرتبة    ىلإيصل السالك   الكامل و المحقق  لا بتربية المرشد   [İbn-i Abbâs (r.a.) dedi ki: 

“Tefekkür ile kılınan iki rekat namaz gafil olarak bütün bir geceyi ibadetle geçirmekten 

daha hayırlıdır.” 454  Hasan el-Basrî rahimehullâh dedi ki: “Kimin sözünde hikmet 

yoksa o söz boştur. Kimin susmasında tefekkür yoksa onun susması hatadır. Kimin 

bakışı ibret değilse onun bakışı eğlencedir.” Süleyman ed-Dârâni rahimehullâh dedi 

ki: “Dünya hakkında düşünmek ahiretin perdesidir, velâyet ehlinin cezasıdır. Ahiret 

hakkında düşünmek hikmete sebep olur, kalpleri diriltir. Tefekkür ya yaratıcı hakkında 

ya da yarattıkları hakkında olur. Yaratıcı hakkında tefekkür ya zâtında ya sıfatlarında 

ya da fiillerinde olur. Allâh’ın zâtı hakında tefekküre gelince o men edilmiştir ve caiz 

değildir. Çünkü Allâh ancak Allâh ile bilinir. Allâh’ın sıfatlarında ve fiillerinde 

düşünmeye gelince o men edilmemiştir, serbesttir. Salik olan kişi ulaşacağı mertebeye 

ancak bir muhakık, alim, arif ve bir mürşid-i kamil terbiyesi vasıtasıyla ulaşır.”455] 

 
449 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 510. 
450 Çalıştığımız eserde burada bulunan مثال kelimesinin sonuna ى harfi yer almaktadır. 
451 Çalıtığımız eserde buradaki  غ harfi ع olarak yazılmıştır.  
452 Çalıştığımız eserde burada yer alan نبيند kelimesi ayrı yazılmıştır. 
453 Mesnevî, 3. Defter, s. 389, (4227-4229. b.).  
454 Muttakî, a.g.e., c. 8, s. 201. 
455 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 8, s. 594. 



 

 

 

133 

 

 Ma’lûm ola ki sâlik-i ilallâh olan [163] mürîde bir şeyh-i kâmil ve mürebbî-i 

vâsıl lâzımdır ki sâliki terbiye ve ahlâk-ı zemîmesini izâle ve zevâyâyı inkârını 

mâsivallâhtan tahliye eyleyip ahlâk-ı hasenesi zuhûruna bâ’is ve evsâf-ı müstahsinesi 

ve fevrine sebeb ola. Fe-emmâ mürşid ve mürebbî olan şeyhin şerâitindendir ki evvelâ 

âlim olup fahr-i âlem (s.a.v.) hazretlerinin nâ’ibi ola. Ve mürşid-i muhakkık olanın 

ba’zı alâmetinden icmâl üzere zikr ve beyân olunmak lâzımdır ki her da’vâ-yı irşâd 

edenin da’vâsına i’tikâd ve asâ-yı himmet terbiyyetine i’timâd olunmaya.  

 Ma’lûm ola ki mürşid-i kâmil ve şeyh-i muhakkık oldur ki derûnunda hubb-ı 

dünyâ olmaya ve bîrûnunda câh ve celâl muhabbeti yol bulmaya. Husûsan arâyış-ı 

dünyâdan zâtını dûr vâlâyîş-i mâsivâdan kendini mahcûr eyleye. Ve bir şeyhe ve bir 

mürebbîye mütâbaat etmiş ola ki silsilesi seyyidü’l-mürselîne müntehâ olmuş ve 

ibtidâ-i tarîkati sened-i âlimînde nihâyet bulmuş ola. Ve bir mürşid-i kâmile mütâbaat 

ve meclis-i himmetten ahz-i terbiyyet ile mehâsin-i ahlâka mâlik ve sîretinde sabır ve 

şükür âsârı zâhir ola. Ve tevekkül ve yakîn envârı kûn gibi bâhir ve zâhir olup pîşesi 

kanâ’at [164] ve rûz-ı şeb endişesi sehâvet olduğundan mâ- adâ tumâ’nînet-i nefs 

mertebesini tahsîl ve ilim ve hilm ve vakâr menkıbelerini tekmîl edip tevâzu’ ve sıdk 

ve hayâ ve sükûn ve teennî ve vefâ ve bunların misâli ahlâk-ı müstesnâ ile tasfiye-i 

kalbe mâlik ve tahliye-i rûh ve tezkiye-i nefs tarîklerine sâlik ola ki mürîdlerine 

pişvâlığı ehakk ve lâyık ve dervîşlerine muktedâlığı elyakk ola. Kaçan bir mürşid bu 

sıfâtlarla muttasıf ve bu mekūle-i ahlâk ile müellef ola. Envâr-ı Nebî (s.a.v.)’den bir 

nûr mesâbesinde olup ona iktidâda salâh-ı hâl ve meclisine ilticâda felâh ve necât 

mukarrerdir. Lâkin bu mesellû mürşid-i kâmil kibrît-i ahmerden eazz olup ve bu 

mekūle şeyhin vücûdu nâdir ve hıdmetine dest-res bulanın müsâ’ade-i saâ’deti 

zâhirdir. بعزيز  الله  على  ذلك  ما  و  وجد  طلب  من  [“Kim talep ederse bulur ve bu Allâh’a zor 

değildir.”]  

 Ma’lûm ola ki bir mürîd bâlâda mezkûr sıfat ile muttasıf bir mürşide inâyet 

eyledik de mûrîde ve dervîşe lâzım olan ahvâli dahî bir miktâr beyân ve isbât olunmak 

lâzımdır. Evvelen murîde ve dervîşe lâzım olan bâtında ve zâhirde şeyhine ikrâm ve 

gāibde ve hâzırda mürşidine ihtirâmdır. Mürîdin mürşidine zâhirdeki ihtirâmı budur ki 

asla şeyhi ile [165] mücâdele ve kelimât-ı tayyibesi ile mekâbire ve muâ’nede 

eylemeye. Ve eğer hatâsına ve naks ve imtirâsına vâkıf olursa da her mes’elede şeyhi 



 

 

 

134 

 

ile ihticâc ve îrâd ve isbâtına ihtiyâc göstermeye. Ve salât-ı mefrûza edâsından gayrı 

gerek nevâfil ve gerek kazâ-ı fevâit için seccâdesin şeyhi huzûrunda düşmeye. Ve eğer 

beş vakit namâz için seccedâsini ilkâ eylese evrâd ve ezkârını iksâr eylemeyip sür’at 

ve isti’câl ile seccâdesini düşüre ve mürşid ve mürebbîsini her ne emrederse kavlen ve 

fi’len kādir olduğu mertebe-i ekdâm ile amel eyleye. Ve ammâ mürîdin mürşidine 

ihtirâm-ı bâtını budur ki şeyhinden her ne işitirse bâtında i’tikâdı muhkem ve asâ-yı 

i’timâdı müstahkem tutup kavlen ve fi’len mütâbaat ve iktidâya çalışa. Nifâk 

nişânelerinden kurtula ve şikâk ihtimâlinden halâs bula. Ve bâtını zâhirine muvâfık 

olunca şeyhinin hıdmetini ve meclis sohbetini terk eylemeye. Ve ehl-i hevâdan ve 

yaramaz cülesâdan sakına ki şeyâtîn-i ins ve cin gönlü milkine müstevlî olmayıp levs-

i şeytânıyyeden kalbi sâfî ola. Ve fakrı gınâdan tercîh ve فخرى   الفقر  [“Fakirlik 

övüncümdür.”] 456  sırrını tebyîn ve tevzîh eyleye. Ve ibâdât ve tâ’ât ve envâ’-ı 

zikrullâhı [166] li-vechillâh edip halkın âbid ve zâhid ve zâkir ve ivâdım dediklerine 

sevinmeye. Ve mahlûkun kadh ve mezemmet eylemelerine incilip yerinmeye. Ve 

cemî’-ı ahvâlinde istikâmet üzerine olup ve nâsa hüsn-ü hulk göstere ve nâsa hilm ile 

muâmele eyleye. Ve dâimü’l-evkât tahliye-i rûh ve tezkiye-i nefs sebeb-i kavî olan 

zikrullâha devâm ile merâtib-i tevhîde vâsıl olur. Ve ıstılâh-ı sûfiyyede merâtib-i 

tevhîd dört olup birine tevhîd-i âsâr ve birine tevhîd-i ef’âl ve birine tevhîd-i sıfât ve 

birine tevhîd-i zât derler. Ve mürşid-i kâmilden telkîn-i zikir ve terbiyesiyle işbu 

merâtibe vâsıl ve nâil-i merâm olunur. Ve mürîde bu yolda sabr-ı cemîl ve tevbesini 

ve ahdini bozmamak lâzım ve bil ki vâciptir. Nitekim Hazreti Mevlâna (k.s.) hazretleri 

buyururlar.  

  مرکب توبه عجايب مرکبست     بر فلک تازد بيک 457 لحظه زپست

[“Tevbe bineği şaşırtıcı bir binektir; bir anda yerden göğe doğru sıçrayıverir.”]458  

 نقض مي ثاق و شکست توبها459   موجب لعنت  بود در انتها 

 
456 Aclûnî, c. 2, s. 102. 
457 Çalıştığımız nüshada böyle geçsede aslı به  يک dir. Bkz.: Mesnevî-i Ma’nevî, c. 5-6, s. 271. 
458 Mesnevî, 6. Defter, s. 705, (464.b.). 
459 Çalıştığımız nüshada böyle geçsede aslı توبه  ها dır. Bkz.: Mesnevî-i Ma’nevî, c. 5-6, s. 162. 



 

 

 

135 

 

[“Ahde uymamak, tevbeleri bozmak, sonunda lanete neden olur.”]460 

Ve mürîd-i sâdıka tahsîl-i mertebe-i yakîn elzem ve ehemm olduğunda iştibâh 

yoktur.   کما  قال  تعالی  وَاعْب دْ   رَبهكَ   حَتهى  يَأتْيِكََ   الْيقَِين [“Allâh Teâlâ’nın dediği gibi: Sana ölüm 

gelinceye kadar ibadet et.”]461   أيها العارف المحجوب  أعبد ربك في  الشريعة حتی  يحصل لك علم اليقين

]167[  ثم  أعبده بتطهير قلبك في  الطريقة حتی  يحصل لك  أ ن تر ی  عين اليقين ثم  أعبده بتطهير روحك و سرك 

 Ey perdelenmiş“] حتی  تصير حق اليقين و هو الكمال الحقيقی  يحصل في الدنيا بموت الإرادی  و الا فلا

arif! İlme’l-yakîni hâsıl edinceye kadar şeriat makamında rabbine kulluk et. Sonra 

ayen’l-yakîni görmen hâsıl olması için temiz bir kelple tarikat makamında ibadet et. 

Sonra hakke’l-yakîne ulaşmak için sırrın ve ruhun temizliğiyle ibadet et. O da hakiki 

kemaldir ki dünyada iradenin ölümüyle gerçekleşir. Yoksa gerçekleşmez.”]  

Ma’lûm ola gerek zikir ve tilâvet-i evrâd ve ezkâr erbâbından izin ile olursa 

fâide ve semeresi vardır. Ezcümle  ِكْر  462 emr-i şerîfine[”.Bilenlere sorun“] فَاسْألَ واْ أهَْلَ الذ ِ

ve dahî الصالحين  سلوا  [“Salihlere sorun”] haber-i münîfine imtisâl hâsıl olur. Ve mürîd-

i garîb her halde nâ-bînâ gibi her gass u semiye mâil olup vezâif-i ibâdâtda nefsin 

ale’d-devâm tahammülünü farka kudreti olmamakla şâyet ibtidâ-i emirde arzû-yı nefsi 

telbîs ve sûret-i hakdan ilkâ-yı iblîs ile nevâfil ve fezâili teksîr edip ba’dehü bi-lâ-özr 

nevâfil-i mu’tedâyı terk edip emr-i mekrûhu irtikâba müeddî ola. Ammâ mürşid-i 

kâmil mikdâr-ı tahammülü ârif olmakla tabâyi’in ihtilâfını bilip her bir tab’ın 

salâhıyyeti üzere tedrîci terakkî ile hakîmâne hareket ve bu tarîka ile a’mâl-i şâkk 

mürîde ve sâlike tabî’at olup ba’dehû me’lûf olduğu ibâdât ve tâ’ât ve evrâd ve ezkârda 

tekellüf ber-taraf olmakla vezâif-i tâ’âtın terki mürîde müstekreh görüne. [168] 

 Bizim uğrumuzda cihat edenleri elbette kendi yollarımıza“] وَالهذِينَ جَاهَد وا فيِنَا لنَهَْدِينَهه مْ س ب لنََا 

eriştireceğiz.”]463 âyet-i kerîmesinin sırrına mazhariyetle kendine vezâif-i tâ’ât asân 

olur. يشََاء مَا  اللَّ    و   464 âyet-i kerîmesince hüsn-ü âkıbetine[”.Allâh dilediğini siler“] يمَْح 

tazarru’ ve dâima kalb ve cevârih ile havf üzere zikir ve ibâdâta iştiğāl eylemek ve لا  

 
460 Mesnevî, 5. Defter, s. 626, (2591.b.). 
461 Hicr, 15/99. 
462 Enbiyâ, 21/7. 
463 Ankebût, 29/69. 
464 Ra’d, 13/39. 



 

 

 

136 

 

 465 emr-i şerîfi üzere dâima dünyâda ve ukbâda kavl-i[”ümidinizi kesmeyin“] تقنطوا

sâbit üzere Hakk Teâlâ’nın tesebbetünü niyâz ve ricâda عبدي ظن عند نا أ  [“Ben kulumun 

beni düşündüğü gibiyim.”]466  mantûkunca inkıyâd-ı emr-i ilâhi ve hüsn-ü zann ve 

hulûs üzere amâde olmak imâret-i selâmet-i ebediyyeden olduğu işbu âyet-i şerîfe ile 

beyân olunur. ه  لِلْي سْرَى ر  سْنَىفَسَن يَس ِ ا مَن أعَْطَى وَاتهقىَوَصَدهقَ بِالْح   ,Artık kim verir ve sakınırsa“] فَأمَه

en güzeli tastik ederse biz de onu en kolaya hazırlarız.”]467   اللهم  إجعلنا  من  الذين  يستمعون

 .468 pes[”.Allâh’ım bizi sözü işiten ve en güzeline uyanlarda eyle“] القول و يتبعون أحسنه

Ey birâder-i şefîk ve ey munsıf! Sâhib-i tahkîk-i âkla lâzımdır ki ibtidâ ve 

intihâdan havf ve haşyet ve umûr-ı âtîde ihtiyâta riâyet ve zehârif-i dünyâya adem-i 

rağbet ve def’-ı betâlet edip mukârenet-i meşâyih ve ulemâ-i dîn ve sulehâ-yı 

mü’minîn ve mübâ’adet-i küfre ve fücra ve cehlen ve füsekāda ihtimâm-ı tâm ile  َيوَْم

هِ وَأبَِيهِوَصَاحِبتَِهِ وَبنَيِهِ   ,O gün kişi kardeşinden, annesinden, babasından“] يفَِرُّ الْمَرْء  مِنْ أخَِيهِوَأ م ِ

karısından ve oğullarından kaçacak.”] 469  mefhûm ve tenbîhi üzere umûr-ı ahireti 

mülâhaza edip mevtin [169] sekerât ve şiddeti ve kabrin azâbı ve vahşeti ve münkirînin 

suallerini tefekkür ve huzûr-ı Bârî Teâlâ’da mevâhize ile vakf ve pûşîde-i esrâr-ı 

mestûre keşfolunup ve münâkaşa ile muhâsebe ve hukūk-ı ashâbından mutâlebe ve 

sırâtın hiddeti ve ubûrun keyfiyeti ve envâ’-ı azâb-ı nîrân ve cennetten harmân ve 

derecâtta noksân bi’l-cümle lâzıme-i insân olduğunu iz’ân ve havf  ve helecân dahî 

ؤْمِنِينَ  مُّ ك نت م  إِن   470 mefhûm-ı güzîni üzere[”.Eğer inanıyorsanız benden korkun“] وَخَاف ونِ 

şerîta-i îmân olup fi’l-hakîka bu umûr-ı mezkûreden havf eylemek onların Hâlık Teâlâ 

ve Tekaddes hazretlerinden havfa vesîledir ki alâmet-i havf dahî ma’âsîden ictinâb ve 

tûl-i emeli terk ile eser-i nebeviyyeye iktifâ ve intisâb edip tâ’ât ve ibâdâta müdâvemet 

ve zikrullâha ve ma’rifete muvâzabat ve kütüb-i şerî’at ve tarîkatı ve erbâb-ı hakîkati 

istihzâdan ictinâb ve ulemâ-i dîn ve meşâyih ve sulehâ ve zuafâ ve fukâra-i mü’minîni 

istihfâfdan ihtirâz ve hubb-ı mâsivâyı derûnundan ihrâc eylemek sâlik ve mürîde lâzım 

 
465 Zümer, 39/53. Âyetin tamamı:      ى   انَْفسُِهِمْ   لَ   تقَْنطَُوا  مِنْ   رَحْمَةِ   الٰلِّ    اِن    اللَّٰ   يَغْفِرُ   الذُّنوُبَ   جَم۪يعا

ٰٓ قلُْ   ياَ  عِباَدِيَ   ال ذ۪ينَ   اسَْرَفوُا  عَل 
ح۪يمُ   الْغَفوُرُ   هُوَ   انِ هُ  الر   [De ki: “Ey kendileri aleyhine aşırı giden kullarım! Allah’ın rahmetinden ümidinizi 

kesmeyin. Şüphesiz Allah bütün günahları affeder. Gerçekten O çok bağışlayan ve merhamet edendir.”]. 
466 Buhârî, Tevhîd, 15; Müslim, Zikir, 2; Tirmizî, Zühd, 51. 
467 Leyl, 92/5-7. 
468 Zümer, 39/18.  (İbarenin baş tarafı âyette geçmemektedir.). 
469 Abese, 80/34-36. 
470 Âli İmrân, 3/175. 



 

 

 

137 

 

ve vâciptir.  ِ اللَّ  عَلَى   471 emr-i şerîfine temessük ve[”.Artık Allâh’a tevekkül et“] فتَوََكهلْ 

umûrunu Allâh’a tevfîz ve sipâriş ile   فهَ وَ حَسْب ه ِ  Kim Allâh’a tevekkül“] وَمَن يَتوََكهلْ عَلَى اللَّه

ederse o, ona yeter.”]472 âyet-i kerîmesine i’timâd ile [170] amel eder.  

Erbâb-ı ma’rifet buyurdular ki: Tevekkül ubûdiyyette tarh-ı ebdân ve 

rubûbiyyette taalluk-ı canân ve dünyâdan ağmâz-ı ayn ve mâsivâdan kat’-ı derûndur. 

Cüneyd Bağdâdî (k.s.) hazretlerinden menkūldür ki: Tevekkül va’d-i rabbâniyyeye 

itmi’nân ile sükûn-ı kalbdir. Yoksa kesb veyâ terk-i kesb değildir. Ve rızkı hâlık ve 

rezzâk-ı hakîkiden bilmek farzdır ve esbâba iştiğāl eylemek sünnettir. Her kârda 

mü’min tevekkülden hâric olamaz. Zîrâ rızk ve gayr-i eşyâ Rezzâk ve Hâlık 

Teâlâ’dandır. Kesb ile vesiat veyâ adem-i vesiat vâki’ olmaz. Bil ki sebebü’l-

esbâbtandır ki müsebbib-i hakîkiyi mülâhaza eylemeyip kesb eylemek gerekdir demek 

şirkdir dediler. Pes, kâsib için esnâ-yı kesbde ferâiz ve vâcibâta mürâ’ât edip    رِجَالٌ لاه

 ِ اللَّه ذِكْرِ  عَن  بَيْعٌ  وَلَا  تِجَارَةٌ   Onlar ne ticaret ne alışverişin Allâh’ın zikrinden“] ت لْهِيهِمْ 

alıkoymadığı insanlardır.”]473 mefhûm-ı şerîfi üzerine âmil olup ve li-rızâillâhi Teâlâ 

infâk-ı ıyâl niyeti ile sa’y ede ki me’cûr ola. Ve kadr-i kifâyetten ziyâde kesb ederse 

niyet-i tasadduk ile ede. Ve esnâ-yı kârda hıyânet ve hîle eylemeye ve ferâiz ve vâcibât 

ve sünen-i mukarrebâttan birini terk vâki’ olmaya. Husûl-i mâlik mukaddimesi kesb 

gibi sevâb-ı ahiret dahî a’mâl-i sâliha ile hâsıl olduğunu [171] i’tibâr edip nafaka-i 

ıyâlin fazlasını fukrâya i’tâ ede. İşte kâsib bu reftâr üzere hareket ederse tevekkül-ü 

mefrûzadan hâriç olmaz. الله  حبيب الكاسب  [“Kâsib Allâh’ın habîbidir.”]  

Şakîk Belhi (k.s.) buyurur ki: Bi-lâ kesb ibâda rızkın husûlu ferâğlarına ve 

bagıyy ve fesâdlarına sebebdir. Kesbi terk ve tama’-ı nâsı kâr-ı berk ittihâz edenler 

battâldir ve mütevekkil değildir, dediler. Ma’lûm ola ki mâ-sibâkda beyân olunduğu 

üzere dünyâda husûl-ü mâl kesb ile vücûd bulduğu gibi âhirette dahî derecât-ı âliyâta 

vusûl bu âlem-i dünyâda a’mâl-i sâlihâtı işlemek ve ibâdât ve tâ’âta ve zikrullâha 

devâm ve vezâif-i a’mâlden mâ-lâ- ya’nî ile müşteğil olmayıp erbâb-ı taarruz akvâline 

bakmayıp ve bil ki a’zâ-yı tis’ayı câdde-i şer’-ı şerîfde inhirâfdan muhâfazaya sa’y bî-

pâyân ve muhâfazayı teshîl için müsehheli’l-asîre rabt-ı dil ve cân eyleye dediler. Ve 

 
471 Âli İmrân, 3/159. 
472 Talâk, 65/3. 
473 Nûr, 24/37. 



 

 

 

138 

 

mürîde ve sâlik-ilallâh olan dervîşe ba’de edâi’s-salâti zikrullâh edip ve ale’l-husûs 

ba’de salâti’s-subh muvâzabat evrâd ve ezkâr âdet-i hasene-i meşâyîh-i kirâm ve 

sünnet-i müstehsine-i evliyâ-i izâm olup من صلاة الغد حتي  الله  [172]قعد مع قوم يذكرون  أن  لأ 

ة لأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد صلا  سمعيل و قال عليه السلام إربعة من ولد  أ من عتق    ىل إحب  أتطلع الشمس  

من الدنيا وما فيها، ولأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد صلاة العصر إلى أن    ىالفجر إلى طلوع الشمس، أحب إل

 Sabah namazından güneş doğuncaya kadar Allâh’ı“] تغيب الشمس أحب إلي من الدنيا وما فيها

zikreden bir grupla oturmam ismailoğullarından dört köle azat etmemden daha sevimli 

gelir.”474 Peygamber efendimiz dedi ki: “Sabah namazından sonra güneş doğuncaya 

kadar bir grupla Allâh’ı zikretmem dünya ve içindekinden bana daha sevimli gelir. 

İkindi namazından sonra güneş batıncaya kadar bir grupla Allâh’ı zikretmem dünya 

ve içindekinden bana daha sevimli gelir.”]475  

İşbu hadîs-i şerîflerin mefhûm-ı latîfeleri üzere ba’de-salâti’l-fecr ve ba’de-

salâti’l-asr zikrullâha muvâzabat eylemek ehabb ve müstehab ve bâ’is-i neyl-i ecr-i 

cezîl ve sebeb-i husûl-i sevâb-ı cemîldir. Ve ba’zı kütüb-i mu’teberâtta musarrahdır ki, 

namâz kılmak menhî olan evkātte salât ve selâm ve duâ ve senâya şebîh âyât-ı 

kur’âniyye ve evrâd ve ezkâr ve tilâvet-i Kur’ân ve tilâvet-i sûre-i Yasîn câiz olup ve 

ba’de-salâti’l-fecr tulû-ı âfitâba dek ve bil ki irtifâ’a dek zikrullâh dahî beyne’l-

meşâyih de’b-i latîftir. Ve hadîs-i şerîflerin mefhûmlarına imtisâl cihetiyle fazîletî 

mûcib ve evrâdı ve zikrullâhı cehran kıra’atinde nefs-i emmâreyi kahr ve tedmîr ve 

kalb ve vechi tenvîr ve kalbden havâtırı ihrâc ve şeyâtîni bu tarîk ile iz’âc hâsıl olup 

أذَكْ رْك مْ  [173] ونِي   476 âyet-i kerîmesi[”Beni zikredin ki ben de sizi zikredeyim“] فَاذكْ ر 

mefhûmuna mâ-sadak ve mazhar-ı şefâ’at-i nebî-yi hak olmaya müstehak olunur. Ve 

ehl-i tevhîd hakkında itâle-i lisân eden münkir ve mutaassıb ve bî-dîn olanları muhbir-

i sâdık (s.a.v.) efendimiz işbu hadîs-i şerîf ile beyân buyurur:  قال  عليه  السلام  كفوا  عن  أهل

 :Peygamber (a.s.) dedi ki] لا إله  إلا الله لا تكفروهم بذنب فمن أكفر أهل لا إ له  إلا الله فهو إ لى  الكفر أقرب

“Elinizi Allâh’tan başka ilah yoktur diyenlerden çekiniz ve onları bir günah sebebiyle 

tekfir etmeyin. Kim Allâh’tan başka ilah yoktur diyen ehli tekfir ederse o kimse küfre 

daha yakındır.”]477 İşbu hadîs-i şerîfi İmâm Taberânî İbn-i Ömer (r.a.) hazretlerinden 

 
474 Ebû Dâvûd, İlim, 13. 
475 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 421; Suyûtî, a.g.e., s. 442. 
476 Bakara, 2/152. 
477 Muttakî, a.g.e., c. 3, s. 635. 



 

 

 

139 

 

tahrîc ve rivâyet buyurmuştur. كذا  في  الجامع  الصغير [Bu şekilde Câmiu’s-Sağîr’de 

geçmektedir.]  

Ve ehl-i tevhîd ehl-i cennet olduğunu işbu hadîs-i şerîf beyân eder.   قال  عليه  السلام

وا  مَنْ   وَرَاءَك مْ    أنَهه    مَنْ   شَهِدَ   أنَْ   لَا   إِلَهَ   إلِاه   اللَّه    صَادِقًا  بهَِا   دخََلَ   الْجَنهةَ  ر  وا   وَبشَ ِ  Peygamber (a.s.) dedi] أبَْشِر 

ki: “Sevinin. Arkanızda olanları “Kim sıdk ile Allâh’tan başka bir ilahın olmadığına 

şehadet ederse cennete girecektir” diye müjdeleyin.]478 Bu hadîs-i şerîfi İmâm Ahmed 

ve İmâm Taberânî Ebû Mûsa el-Eş’arî (r.a.) hazretlerinden tahrîc ve rivâyet 

buyurdular.  

Ma’lûm ola ki ibâdât ve tâ’ât ve devâm-ı zikrullâh insânı fenâ mertebesine vâsıl 

eder. Ve matlûb olan dahî bu fenâ makâmıdır. Ey birâder! İşbu fenâda üç i’tibâr vardır. 

Biri budur ki abd zikirde öyle fâni olur ki [174] kendi nefsinden hiç hazzı kalmaz. Ve 

ikinci budur ki hakkı nefsi için talep etmekten hayâ eder. Üçüncü fenâ-yı ünsdir ki abd 

üns-i mevlâda medhûş ve hayrân olur gider. Ve bakâ dahî üçtür ki biri ma’rifet 

bakâsıyla bakâdır. İkinci muhabbet bakâsıyla bakâdır. Üçüncü üns bakâsıyla bakâdır. 

İmdi fenâ abdin evsâfı zevâl bulmaktır. Bakâ abdin evsâfına bedel evsâf-ı Hakk zâhir 

olmaktır. Ve ba’zı ehl-i kemâl buyurur ki: Abd kenidini mevlâ için öyle fenâ eyleye ki 

sen senden gidip senin için bir nesne kalmasın. Pes, nihâyet-i makāmât-ı evliyâ fenâ 

ve bakâdır. Ve gāyet-i râh-ı irfân muhabbetle fenâdır ve gāyet-i fenâ mahbûb ile 

bakâdır. Ve semere-i bakâ üns ve likâdır ve ebeden irtikâdır. Fenâ sıfat-ı kevndir ve 

bakâ sıfat-ı mükevvindir. Nitekim Hak Teâlâ Kur’ân-ı Kerîm’inde beyân buyurur:  ُّك ل

فاَنٍ  عَلَيْهَا   479 buyurulmasıyla fenâ-yı kevnî[”.Yeryüzünde bulunan her şey fanidir“] مَنْ 

beyân buyurur.  َِرَب ك وَجْه    480 buyurup kendi bakâsını[”Rabbinin zâtı baki kalır“] وَيَبْقىَ 

beyân eder. Ve ehlullâh buyurmuşlardır ki: Abd kendi sıfât-ı beşeriyyesinden fenâ 

buldukda sıfât-ı mevlâ ile bakâ bulur.  تخلقوا ب أخلاق الله [“Allâh’ın ahlâkı ile ahlaklanın”]481 

emr-i şerîfine imtisâl [175] edip esmâ-i hüsnâsıyla zikr ile muttasıf olur ki ilm-i 

tasavvuf bu ma’nâyı beyân eder. Ve ilm-i tasavvuf bir ilimdir ki kişi kendi kalbini 

muhabbet-i mâsivâdan kat’ edip ancak muhabbet-i mevlâya rabt etmektir. Ve tashîh-i 

 
478 Suyûtî, a.g.e., s. 10.  
479 Rahmân, 55/26. 
480 Rahmân, 55/27. 
481 Kaynağına ulaşamdım.  



 

 

 

140 

 

i’tikâd edip ol habîb-i ekrem (s.a.v.) hazretlerinin akvâl ve ef’âl ve ahlâkına 

tabi’ıyyetle izince gitmektir. Ve tezhîb-i ahlâk ve tebdîl-i mizâc edip zikre müdâm ve 

teveccüh-i tâm ile makām-ı üns ve huzûra yetmektir. Ve buna ilm-i dîn dahî derler.  

Nitekim el-Kutbu’r-Rabbânî ve’l-Gavsi’l-Samedânî Hz. Mevlâna (k.s.) 

hazretleri buyurur:  

حديث و تفسير و فقهست دين علم   

خبيث كردد زين غير جويد كه هر  

[“Din ilmi fıkıhtır, tefsirdir, hadistir         

Kim bunun dışında bir şey okursa çirkindir.”]482 

Ve Kur’ân-ı Kerîm ve hadîs-i şerîf dînimize ve dünyâmıza kâfîdir. Ve şerî’at-ı 

gurrâ bize vâfîdir. Ve ehlullâh ve fukarâ ve dervîşân ve ehl-i zikr olan bu i’tikâd ve bu 

mezheb üzerine olduğundan şüphe yoktur. Mü’mine hüsn-ü zann etmek lâzımdır, sû-i 

zann haramdır, pes. Her âkıle emr-i lâzım ve hüküm mütehattimdir ki bir mûcib-i 

mazmûn  ِلِيعَْب د ون إلِاه  نسَ  الْجِنه  وَالْإِ خَلقَْت    Ben insanları ve cinleri ancak bana ibadet“] وَمَا 

etsinler diye yarattım.”]483 ibâdet Hazreti Hâliku’l-İbâd ve ma’rifet-i esrâr-ı mebde’ ve 

me’âd birle emîn [176] bâr-ı emânet olmaya bezl-i himmet ve sarf-ı cehd ve tâkat kılıp 

husûl-ı hayât-ı ebediye ile saâdete vâsıl ola ve vusûl-ı saâdet-i sermediyye ile hayât-ı 

ebediyye hâsıl kıla. Ve erbâb-ı fitnat ve zekâya bu dahî zâhir ve hüveydâdır ki şerefât-

ı belend-i eyvân urafe-i irfâna su’ûd ve vusûl ve derecât-ı rafî’u’l-bünyân kasr-ı zevk 

ve vicdâna ve lûc-i duhûl  ثْقَىَ لاَ انفِصَامَ لهََا  Kim“] من تمسك بالكتاب و السنة فقََدِ اسْتمَْسَكَ بِالْع رْوَةِ الْو 

Kur’ân ve sünnete yapışırsa kopmayan sağlam bir kulpa yapışmıştır”]484 mefhûmunca 

hable’l-metîn şerî’at-ı şerîfeyi temessükde bezl-i makdûr ve sırr-ı rüşte-i irâdet ve 

muhabbet-i evliyâya teşebbüsde sa’y-i meşkûr etmeye mevkûfdur.  

 
482 Mesnevî’de yaptığımız araştırmada bu şiiri bulamadık. Ayrıca Mustafa Aşkar da bir çalışmasında bu 

şiiri bulamadığını ifade etmektedir. Bkz. Aşkar, Mustafa, “Molla Fenâri’nin (ö. 834/1431) ‘Şerhu 

Dîbaceti’i-Mesnevî’ Adlı Risalesi ve Tahlili”, Tasavvuf, sayı: 14,  2005, s. 90. 
483 Zâriyât, 51/56. 
484 İbarenin ilk kısmı kaynaklarda geçmemektedir. Yalnız ikinci kısım Bakara Sûresi 256. âyetin son 

kısmında yer almaktadır.  



 

 

 

141 

 

Ehlullâhı inkâr ve dervîşâna adâvet ve taassub ile kişi bu devlete vâsıl ve nâil-

i merâm olmaz. Mesnevî-i şerîf: 

        بنده ي ک مرد روشندل شوی                  به که بر فرق سر جاحل شوی485

[“Şahların başı üstünde yerin olacağına kalbi aydınlık birine köle ol daha iyi.”]486 

 کر توسنک صخره و مرمر  شوی       چون بصاحب487 دل رسی کو هر شوی 

[“Kaya ve mermer taşı bile olsan, bir gönül sahibine ulaşınca mücevher olursun.”]488 

İkmâl-i dîn buna menûttur ki  الْيوَْمَ أكَْمَلْت  لكَ مْ دِينكَ مْ وَأتَْمَمْت  عَليَْك مْ نِعْمَتِي [“Bugün size 

dininizi ikmal ettim ve üzerinize dinimi tamamladım”]489 fehvâsınca kitâb ve sünnet 

ile amel mûcib-i fevz ve felâh ve bâ’is-i necât ve necâh olmakta vesile-i kâfiye ve 

vâsıta-i vâfiyedir. Âzim-i [177] şâri’-i şerîat olan âkıbet ser-menzil-i cenâna vâsıl ve 

şâri’-i şâhrâh kitâb ve sünnet bi’l-âhireti dâru’l-emân ravza-i rızvâna dâhil olur. Ve 

mea-hazâ ilm-i verâset gencûr-ı gencîne-i nübüvvet ve tuhfe-i defîne-i hâtimiyyedir. 

Ve bu maksûdun menassa-i zuhûr ve şuhûtta cilveger olması erbâb-ı kulûbun irâdet-i 

sâdıka ve muhabbet-i lâyıkaları ile nazar-ı kimyâ eserlerine mazhar olmaya menût ve 

merbût ettiği gündüzün ortasında güneş gibi rûşen ve aşikârdır. Nitekim kutbu’l âfâk 

kudvetü’l-uşşâk Hz. Mevlâna (k.s.) Mesnevi Şerîf’inde buyurmuşlardır.   

یپردل پهلوان یحق ريش          یعل یکا را یعل قمبريپ  گفت                           

ديام نخل سائ در ا اند        اعتماد هم مکن یريش بر کيل                          

 خوش درا در سایء ان عاقلی          کس نيارد برده ره از ناقلی 490                

طواف  یعال بس  مرغيس او روح       قاف کوه چون نيزم اندر او ظل        

 
485 Çalıştığımız nüshada beytin son kısmı جاحل  شوی olarak geçmektedir. Aslı baskısında ise  شاهان  روی 

olarak geçmektedir. (Bkz., Mesnevî-i Ma’nevî, c. 3-4, s. 55.). 
486 Mesnevî, 3. Defter, s. 287 (640.b.). 
487 Çalıştığımız nüshada burada بصاحب olarak geçsede tıpkı basımında  به  صاحب  olarak geçmektedir. 

(Bkz., Mesnevî-i Ma’nevî, c. 1-2, s. 56.). 
488 Mesnevî, 1. Defter, s. 40 (723.b.). 
489 Mâide, 5/3. 
490 Çalıştığımız nüshada yer alan bu beyit aslı ile karşılaştırdığımızda fark olduğunu gördük. Yukarıya 

nüshada olan şekliyle yazıp aslını buraya koyduk. Beytin aslı ره  از  برد  نداند  کش    یعاقل  ان  ءی سا  در  ا  اندر  
یناقل  bu şekilde geçmektedir. (Bkz. Mesnevî-i Ma’nevî, c. 1-2, s. 169.). 



 

 

 

142 

 

 کر بکويم  تا قيامت  و صف491 او       هيچ انرا مقطع و غايت  مجو           

   در بشر روبوش 492 کردست  افتاب      فهم کن و الله اعلم بالصواب            

[“Peygamber Ali’ye: Ey Ali! Allâh aslanısın, yürekli bir pehlivansın, dedi.     

Ama yine de aslanlığına güvenme. Ümit ağacığının gölgesine gir. 

Hiçbir rivâyetçinin yoldan çıkaramayacağı bir akıllının gölgesine gir. 

Onun gölgesi yeryüzünde kaf dağı gibidir; ruhu da çok yücelerde dönüp dolaşan bir 

Simurg’dur.” 

“Kıyamete dek onun vasfını söylesem, bu (övgüde) bir kesinti, bir son arama hiç. 

Güneş, insanlar arasında yüzünü örtmüştür. Anlayıver, doğrusunu en iyi Allâh 

bilir.”]493  

Ashâb-ı ilim ve irfân ve erbâb-ı zevk ve vecd ona hafî değildir ki kelâm-ı 

belâgat-ı nizâm الْأنَْبيَِاء وَرَثةَ  494[”Alimler peygamberlerin varisleridir“] الْعلمَاء   mutlak 

ulemânın [178] verâsetini beyândır. Ne an ki verâset-i mezbûre ulemâ-i zâhiriyyeye 

maksûre ola. Lâ-cerem hâmiy-i şerîat-ı şerîfe olan ulemâ himâyet-i dîn ve ibkâ-i şer’-

i seyyidi’l-mürselîn için verese-i resûl-i rabbi’l-âlemîn oldukları gibi hamele-i ser-

hakîkat-i muhamediyye olan ekâbir-i evliyâ dahî ol sultân-ı dîn ve dünyânın kencîne-

i muhabbet-i ilâhiyye ve defîne-i esrâr-ı nâ-mütenâhîlerine mutasarrıf olup وقت   الله  مع  لى  

[“Benim Allâh ile bir vaktim var.”] hazînesinin vârisleridir. Evvelki fırkâ-i ulemâ-i 

i’lâm ki nizâm-ı âlem-i mülke râğıb oldukları gibi ikinci zümre ya’nî evliyâ-ı kirâm 

dahî intizâm-ı âlem-i melekûte bi’t-tab’ tâliblerdir. İmdi bu tâife-i âliyenin bir vakitleri 

olur ki zebân tavsîfden lâl ve kâsır ve bir saltanatları zuhûr eder ki akl-ı derrâk onu 

ihâta ve ta’rîfde âciz ve mütehayyirdir. Ve ol keyfiyetin beyânında ehl-i dil ve ehl-i 

hâl çok söz söylemişlerdir ki ol demde ve ol vakitte bunların reddi red ve kabûlü kabûl 

ve tîr-i irâdetleri hedef-i isâbete mevsûldür. Bu ma’nâyı beyânen Hz. Mevlâna 

Celâleddin Rûmi (k.s.) Mesnevî-i Şerîf’inde buyurmuşlardır ki: 

 
491 Çalıştığımız nüshada burada yer alan وصف kelimesi asıl nüshada نعت olarak geçmektedir. (Bkz. 

Mesnevî-i Ma’nevî, c. 1-2, s. 169.). 
492 Burada yer alan روبوش kelimesinin ب harfi پ olmalıdır.  
493 Mesnevî, 1. Defter, s. 108 (2958-2963.b.). 
494 Tirmizî, İlim, 19; Ebû Dâvûd, İlim 1. 



 

 

 

143 

 

 اوليا را هست قدرت ازاله   تير جسته باز کرد اند495 زراه

[“Velilerde Allâh’tan gelen öyle bir güç vardır ki fırlamış oku yolundan geri 

çrvirirler.”]496  

 چشم مردان ]179[  خشک کرد اند سحاب   خشم دلها کرده497 عالم  را خراب 

[“Yiğitlerin öfkesi bulutları kurutur. Kalplerin öfkesi âlemleri yıkar.”]498 

Lâkin bu keyfiyet havâssa mahsûs olup herkese müyesser olmadığı gibi bu sırra 

mazhar olanlara dahî her zamânda mutasavver değildir. Ve hadîs-i şerîf sâbık ki مع  لى 

وقت  الله  [“Benim Allâh ile bir vaktim var.”] bu da’vânın sıdkına şâhid-i âdil ve delîl 

muvâfıktır, pes. Erbâb-ı akıl ve zekâya emr-i lâzım ve hüküm mütehattimdir ki evvelen 

insân-ı kâmil hizmetine erişmeye sa’y edeler. Ve bu devlete vusûlu müyesser olduktan 

sonra ehl-i dil hizmetini bâ’is-i izzet ve sermâye-i saâdet bilip teveccüh-i sahîh ile 

vücûdunu kabûl-ü feyze müste’îd kılıp inâyet-i bî-ıllete müterekkib ve nâzır ve 

sermenzil-i talebde ve zamânı kabûle sıdk ve ihlâs ile muntazır olup dura. Bu kazâyâ-

yı vâzıhâtu’l-medlûl ve mukaddemât-ı vâcibetü’l-kabûlden ma’lûm oldu ki ehlullâha 

ve evliyâullâha ve meşâyih-i zevi’l-ihtirâma ve în-ehlullâha ikrâr gerekdir. İnkâr ve 

taassub ile olmaz. Ve dervîşâna buğz ve adâvet edip cehran ve kıyâmen ve devrânen 

zikretmek câiz değildir deyû da’vâ edip ehl-i zikre itâle-i lisân eden münkir ahvâl-i 

kalbe vâsıl olmak şöyle dursun [180] bil ki mukallebü’l-kulûb olan zât-ı ecel-i a’lâ 

hazretleri bu mesellû münkir ve mutaassıba nazar-ı rahmet ile nazar etmez. Merdûd-ı 

hak ve matrût-ı mutlak olur.   تعالى  Meğer bu mesellû [.Allâh’a sığınırız]     بالله  العياذ 

münkire Allâh Teâlâ’nın tevfîki idrâk edip bu inkâr ve dahl ve ta’arruzdan nâdim ve 

pişmân olup bir mürşid-i kâmilden telkîn-i zikr ile zikrullâha sa’y-i belîğ ederse 

bevratta ve helâkden necât bulur. قلوبهم الله وهدى المنكرين حال الله صلحأ  [“Allâh münkirlerin 

hallerini ıslâh etsin ve kalplerine hidâyet versin.”]  

 
495  Burada yer alan “کرد  اند” kelimesi çalıştığımız nüshada bu şekilde geçse de asıl metin ile 

karşılaştırdığımızda buradaki kelimenin “اراندش” olduğunu gördük. (Bkz., Mesnevî-i Ma’nevî, c. 1-2, s. 

105.). 
496 Mesnevî, 1. Defter, s. 68 (1670.b.). 
497 Burada yer alan “ه” harfi asıl nüshada bulunmamaktadır. (Bkz., Mesnevî-i Ma’nevî, c. 3-4, s. 160.). 
498 Mesnevî, 3. Defter, s. 349 (2815.b.). 



 

 

 

144 

 

Ey birâder! Mukadder olan zuhûr eder deyû terk-i sa’y etmek revâ değildir. 

Bendeye tefvîz ve teslîm emr-i mühim olduğu gibi sa’y dahî mahallinde emr-i 

mühimdir. Terk-i mahz batâlet ve hüsrandır. Muktezâ-yı hikmet budur ki sâlik hiç 

birinde ifrât ve tefrît etmeyip sa’y ve teslîmden her biriyle amel eyleye.  

Şol tâife ki mazmûn-ı âyeti kerîme نسَانِ إلِاه مَا سَعَى  İnsan için ancak“] وَأنَ لهيْسَ لِلْإِ

çalıştığının karşılığını elde eder”]499 muktezâsınca sa’yi teslîmden tercîh eylediler. 

Sözleri haktır, mahallinde sa’y teslîmden ehemdir. Ve şol tâife ki mebde-i nâzır olup 

teslîm ve tefvîze sa’yden tercîh eylemişlerdir. Onların dahî kelâmları hakdır. 

Nazarlarının yeri vardır. Birbirine münâkız değildir. Meselen bir kimse dese ki keştîyi 

menzil-i maksûda îrgören [181] bâddır. Ashâb-ı süferâı mukarrer ki keştîye intizârdan 

gayrı çâreleri yoktur. Bu söz sahîhtir. Ve eğer biri dahî dese ki keştîbân alt keştîyi 

mahallinde kullanmak gerektir. Tâ ki menzil-i maksûda erişe. Bu söz dahî gerçektir. 

Ve birbirine muhâlif değildir. Zîrâ eğerçi kim keştîyi maksûda îsâl eden bâd-ı 

muvâfıktır. Lâkin keştîbânı altı mahallinde kullanmak gerektir. Şöyle ki gemici 

geminin dümeni muhâlif tuta. Mukarrerdir ki ol bâd-ı muvâfık onu maksûda mûsıl 

olmak değil bil ki varta-i helâke düşürüp helâk eyler. Ve eğer bâd-ı muvâfık olmayacak 

olursa keştîbân âlet kullandığının hiç nef’ı olmaz. İmdi ikrâr ile sa’y ve zikrullâh etmek 

lâzımdır. Ve ammâ ehlullâhın kabûlü eğerçi kim mevhibe-i ilâhiyyedendir bihâ ile 

olunmaz. Lâkin tâlibe kabûl yolunda dûrmak vâciptir. Ve sûfiyyûnu ve ayinlerini 

inkârdan ve bu habîs sıfattan tevbe edip bir âlim-i rabbânî ve mürşid-i samedânî 

eteğine yapışıp ve yâhut ademi hâlinde bunlara ikrâr ve muhabbet ede ki   ْالَْمَرْء    مَعَ   مَن

 500 sırrına vâsıl olup cehlini i’tirâf eyleye. Tâ ki[”Kişi sevdiğiyle beraberdir“] أحََبه 

ulûm-ı resmiyyeden kendini mağrûr eyleyen ma’lûmât bi’l-külliye sahîfe-i hâtırdan 

mahvolup [182] kalbi nukûş-ı suverden sâf ve sâde olmağın. Âyîne-i kalbden nukûş-ı 

ulûm-ı diniyye ve maârif-i ilâhiyye pertev-endâz ola. Zîrâ her hâlde ehlullâhı ve 

evliyâullâhı inkâr dalâlet ve alâmet-i şekâvettir. 

 Ma’lûm ola ki meşâyih-i islâm ve ulemâ-yı i’lâm لسلام فى داره دار السلام و اسكنهم  أ

إ أمثالهم  القيامكثر  يوم  لى   [Allâh onlara dar-ı selâmda selâmet ihsan etsin ve onlar gibi 

olanların sayısını kıyâmete kadar artırsın.] hazretlerinin cehran ve hafiyyeten ve 

 
499 Necm, 53/39. 
500 Buhârî, Edeb, 96; Müslim, Birr ve Sıla, 165. 



 

 

 

145 

 

kıyâmen ve devrânen zikrullâh hakkında olan fetvâları aynı risâlenin evvelinde zikr ve 

beyân olundu. Ve ale’l-husûs risâle-i şerîfe-i kātıatü’l-cidâl ve kāliatü’l-kîl ve’l-kāl 

li’l-âlimi’l-âmil ve’l-ârifi’l-kâmil câmiu’l-furû’ ve’l-usûl ve hâviyi’l-ma’kûl ve’l-

menkûl câiz-i riyâseti’l-ilim ve’l-amel ve hallâlu’l-müşkilât cemu’l-milel ve’n-nahli 

fetvâ ve takvâ riyâsetini câmi’ müşkilât-ı muakkalât-ı urûku kâli’ sûfî-i sâfî-i nehâz ve 

sâlik-i pakize-i i’tikâd sâhib-i şeref hasbi Müftî Ali Çelebî (r.h.) hazretleri cemî’-i 

tâ’ınîn ve münkirîn ve mutaassıbîne cevâp verip kıyâmen ve cehran ve devrânen 

zikrullâhı ta’n ve dahl eden kitâb sâhiblerinin maksûd ve merâmlarını ve mekâdîr ve 

merâtiblerini beyân buyurdukları risâle-i müşkîn makāleyi dahî bi-ibâret tahrîr etmek 

lâzım olduğundan teberrüken ketb ve imlâ kılındı.   بتداء رسالته إ في    [183]قال المفتى علي چلبى

الذى    تيمنا و تبركا بسم الله الحمد لله  الرحيم   الصلاأ  ىنعم علأالرحمن  المبعوث  وليائه و  ة و السلام على نبيه 

اولت تسويدها  يقان فحرت الرسالة بالجنان في صحيفة بالإما حرأخلفائه في كل حين و زمان    ىحسان و علبالإ

هل  أجعلنى من  إعرفان رب  لا مفتحزا بالفضل و ال  هل الطغيان معتذرا بالقصور و النقصانأللعرفان لدفع عناد  

خى  أعلم يا  إن في زمرة العارفين بنور القرأن  يمان و لا تجعلنى من ورثتى الشيطان و احشرنى في يوم الميزا الإ

لا يعرفون يمينهم عن    ينكار المتكبرين الجاهلين الذ إاد و متمردين بن الناس كانوا متحيرين بقول الفضول العنأ

ان و على هل الايمأو التبيان حتى زال الشك عن قلوب  بالبرهان بالنص الصريخ  شمالهم فلزم علينا بيان الحق  

يمانهم لا إذين يقولون من قول خير البرية و  كثر الناس مفتون بفتنة جهال الزمان الأالخصوص في ذلك الزمان ف

ان و من حزب  الشيط  يجاوزها جرهم فهم يمرقون عن الدين كما يمرق السهم عن الرمية العياذ بالله من زمرة

فية في مجالس الذكر لعب  ن دوران الصوأا قول صاحب البزازية غرض و حسد بمأنسان فشراء الإ أالمعاندين من  

مام منعهم و قال الفقيه الشهير في كتابه المسمى بجامع الفتاوى دوران الصوفية  الإ  ىشنيع لزم عل  [184]  حرام فعل

فعل قبيح و حرمة حرام و المحاضرة معهم حرام و مستحل الحرام كافر و قال صاحب البزدوية دوران الصوفية 

صوفية لعب و  ن دوران ال أمن تشبه بقوم فهو منهم و يقولون ستدل بقول نبينا عليه السلام إصحيحة بنص صريح  

ب حرام  رقص  الإاللعب  دورانهم  قالوا  و  يستحق  أجماع  ما  عليه  السامرى  فظاهر  أحدثه  و أولا  الكفرة  فعل  نه 

هل المنصف و سندهم قول  ألمنكر الشنيع الظاهر تعبيته عند  المشركين ففي رقص الصوفية تشبه لهم ففعلهم فعل ا

نه يعلم السر و إبالقول ف  ن تجهرأو    ىطه قوله تعال  في القرأن في سورة  صاحب الكشاف الذكر الجهرى ممنوع

نه لعب أن قال  أنه  وية في حرمة الدوران ليس بثابت لأ ن قول صاحب البزدأجوبة قاطعة  أخفي قلنا مجيبا لهم بأ

فضل  أعبادات و الذاكر من  إلفضل أكذا الذاكر ليس بلاعب فالذكر من  ن الذكر ليس بلعب و  فلا نسلم كونه لعبا لأ

ن  أ  [185]قم الصلوة   أليك من الكتاب و  إوحى  أتل ما  أالعبادات قوله تعالى    فضلية الذكر في  ىدين دل علالعاب

كبر و الله يعلم ما تصنعون دل على فضليته الذاكرين قول النبى أن الفحشاء و المنكر و لذكر الله  الصلوة تنها ع

ت و قال عليه السلام ذاكر موا الأعليه السلام ذكر الله حبيب الله و قال عليه السلام ذاكر الله في الغافلين كالحى بين  

 فضيلته الذكر و الذاكرينالثقلين ناطقه في    يحاديث نبينا و نبأالشجرة الحضراء في توسط الهشيم فالغافلين ك  يالله ف

ن اكون من الجاهلين فحرمته ليس بثابت لا بالقرأن و لا بالحديث فدليلها هذا على  أ  ىتجاهد كافر العياذ بالله تعال



 

 

 

146 

 

شار الله اليه يقول قل الله  أنه لعب حلال كما  نه حرام لأأن الدوران لعب و لكنلا نسلم  ألعبا و لئن سلمنا  منع كونه  

ن اللعب باللحية و العمامة و الثوب مباح و كذا اللعب المرء أيلعبون فاللعب بالمباح مباح كما    ثم ذرهم في حوضهم

بمرئته و حبيبته مباح و كذا اللعب السهم و القوس مباح و الذكر عبادة و و مباح في نفسه و الدوران و الحركة  

وران كافر فجهل  الفتوى و مستحل الد  ما قول صاحب جامعأفهذا اللعب من قبيل المباحات و    بهذا المباح مباح

مام من المجتهدين فلزم على تكفير  الله تعالى مستحل فلزم تكفير الإ  مام الشافعى رحمهإن محض و خطأ فاحش لأ

ته صحيحة بنص صريح فهو  ما صاحب البزدوى و حرمأن لم يتب و  إ  [186]المجتهد القتل و الرجم في شريعتنا  

الشح و يشد الزنار و يعبد الأن الحديث من كان يصريح لأنه ليس بنص  جهل محض لأ ن  أصنام فظاهر  لبس 

ب نفوسهم  الذاكرين لله  يشبهون  الدوران  و  و    ىلإالحركة  الحجاج  العرش   ىلإطواف  الدوارين حول  المسبحين 

رقص    وران الصوفية عليفمذهبنا يحمل على الصلاح كما قال عليه السلام حمل المؤمن على الصلاح فمن شبه د

ن أحدثه السامرى فلا نسلم  أما قولهم رقص  أهتان لهم بسوء الظن عندنا كفر و  نه تشبيه زور و ب إالمشركين ف

ما اشرع فرقص  أمن حيث الشرع و لا من حيث اللغة  ن يكون رقص فلا طلاق الرقص لا يصح عليه لا  أالدوران  

عابدين   ىن الصوفية موحدين الله تعالأ لعجلة فظاهر  الى مدعيا بالوهية الى العجل مشركا بالله تعإالسامرى للتعبد  

بالنساء و معلوم  ما من حيث اللغة فالرقص هو اللعب بالطبل و المزمار في المجلس الفسق مجتمعا  أله بالدوران و  

ن قوما من الجيش كن لا نسلم كونه من جنس الحرام لأنه رقص لأليس من هذا القبيل و لئن سلمنا    ن الدورانأ

و المزمار فسمع رسول الله صلى الله تعالى   [187]بابه ير قصون بالدف     ىلإعليه السلام    يعصر النب  يفجاؤا  

يدها بيده ففتح الباب مسك  ألى دفة الجيش فقالت نعم فإيا حميرا    تحب  إسلم فقال لعايشة رضى الله عنها    عليه و

ن الطبل مباح في طريق أهل السرور في حال سرورهم كما  أدفة الجيش فالرقص من    ىلإبطه  إفنظرت تحت  

الحج و الغزوة و العيد في سرور المسلمين مباح هيبته الفضاء و صلابته للمشركين و رغما للمنافقين فعلى هذا  

 هل القبلة كفر فهذه قاعدةأهل القبلة لا يكفر فتكفير  أن  أصولين  دنا و دليل المسلمين الموحدين الأالرقص مباح عن

ن صاحب البزازية ليس أهل الحق  أهل المنصفين من  ألمنار و المغنى و جوابنا و جواب  مقننة في كتب المعتبرة كا

ن لا يعرفون نه من الذيإلدين و كذا صاحب البزدوية فمن المجتهدين و لا من طبقات المقلدين و لا من مقلد المق

ما أدرنه فخرق كتابه فيها و  ألطان مراد بمدينة  ى جاء في عصر سما صاحب جامع الفتوأيمينهم عن يسارهم و  

نه خارج عن طبقات إربعة فنه خارج عن مذهب الأل المذهب فكلامه لا يكون دليلا لأصاحب الكشاف فهو معتز

صاحب  [188] حرمته الدوران كنص القرأن و الحديث و قال يقلدين و تلخيص الكلام لا دليل فالمجتهدين و الم

حزاب اى بما  روا الله ذكرا كثيرا في سورة ا لأ ذك أالمدارك في تفسير قوله تعالى و    تفسيره و صاحب  ي الكواشى ف

را  صحاء ليلا و نهارا سرا و جهأا و  مراضأجنوبهم    ىير و التقديس قياما و قعودا و علهله من التهليل و التكبأهو  

الوسيط  مام الوحيدى في تفسيره  إسيره و  ل و قال عمر النسفى في تفكل حا  ىبرا و بحرا حركة و سكونا و عل

ن أيت بأرأهمه كما صرح البيضاوى في تفسيره  حب دفعا للتأولى و  أعلان الفرائض  إالذكر من جملة الفرائض و  

يقاء الذكر في  إ زالة غفلتهم و  إقتداء الناس و  إحب فيه  أولى و  أالفرائض    يعلان فولى و الإأخفاء في النوافل  الإ

علانه  إ لى  إشارصلى الله تعالى عليه و سلم  أن بذكر الجهرى بل توبيخ له و قد  اسير جواب لمن طعقلوبهم فهذه التف

نس  أنكم مراؤن رواه  أول المنافقون  ذكروا الله ذكرا كثيرا حتى يقأن يقال  أقوله    يالتوحيد ف   ىلإجهاره  إكثاره و  إو  

ياكم فى زمرة الموحدين و لا تجعلنا من حزب  إ حاح البخارى جعانا الله تعالى و  رضى الله تعالى عنه نقل من ص 



 

 

 

147 

 

المعاندين و الحمد لله رب العالمين تمت الرسالة الشريفة للمفتى بمدينة قسطنطنى المعروف بعلى چلبى نور الله 

و جعل الجنة مشواه [189]مرقده    

 [“Müfti Ali Çelebî risâlesine bereket ve hayır umarak 

bismillâhirrahmanirrahim diyerek başladı. Allâh’a hamd olsun ki O, dostlarını 

nimetlendirdi. Nebîsine ve halîfelerinin üzerine en güzel bir şekilde, daima ve her 

zaman salât olsun.  

Bu risâleyi, akıl sayfamda yakîn üzere ve gönlümden gelerek yazdım. Risâleyi 

haddi aşmış kimselerin inadını kırmak için, fazilet ve irfanla övünerek değil de, kusur 

ve noksanımızı itiraf ederek ve irfanla yazıya dökmeye gayret ettim. Rabbim! Beni 

îmanlı kimselerden eyle, şeytanın vârislerinden eyleme ve mîzân günü Kur’ân nûruyla 

ârif olanlar zümresi içinde haşret. 

Ey kardeşim! Bil ki, insanlar başıboş ve inatçı kimselerin yalan lakırdılarıyla 

şaşırmışlar; sağ tarafını sol tarafından ayırt edemeyen, kibirli ve câhil kimselerin 

inkârları ile dik başlı bir hale gelmişlerdi. Bu sebeple, îmanlı kimselerin, özellikle de 

zamanımızdakilerin kalplerindeki şüphenin ortadan kalkması için, gerçeği ve kesin 

delîli sarih nass ve beyanla açıklamak bizim üzerimize vâcip olmuştur. Zîrâ, zamâne 

câhillerinin fitneleriyle meftûn olan insanların çoğu hayır ehlinin sözlerini söylerler, 

fakat îmanları boğazlarından öteye geçmez. Bunlar, okun yaydan çıktığı gibi dinden 

çıkarlar. Şeytanlar topluluğundan, inatçılar grubundan ve şirret insanlardan Allâh’a 

sığınırız. 

El-Bezzâziyye sâhibinin; “Sûfîlerin zikir meclislerindeki devrânı oyundur, 

haramdır, kötü bir fiildir.  Bu sebeple imamın onu yasaklaması gerekir” şeklindeki 

sözüne gelince bu söz sırf garaz ve haset doludur. 

Meşhur fakîh Câmiu’l-fetevâ isimli eserinde de şöyle der: “Sûfîlerin devrânı 

haramdır. Onlara katılmak haramdır. Haramı helâl sayan kimse kâfirdir. 

El-Pezdeviyye sâhibi de şöyle demiştir: “Sûfîlerin devrânının çirkin bir fiil ve 

açık bir haram olduğu sarih nassla sâbittir. 



 

 

 

148 

 

Devrânı haram sayanlar, buna delil olarak Peygamberimizin (a.s.) “Bir kavme 

benzeyen kimse onlardandır”501 sözünü ileri sürüyorlar. Devrân oyundur ve icmâ ile 

haramdır, diyorlar. Yine, diyorlar ki: “Devrân rakstır ve onu ilk ihdas eden Sâmirî’dir 

(Allâh müstehakını versin). Devrânın keferenin ve müşriklerin fiili olduğu açıktır. 

Sûfîlerin raksında da onlara benzeyiş vardır. Onların bu fiilleri kötü, adî bir fiildir. Bu 

davranışın Hakk’ı gözeten, insaf sâhibi kimseler nazarında bir oyun ve bir eğlence 

olduğu açıkça bellidir.” 

Onların bu husustaki dayanakları el-Keşşâf sâhibinin “Cehrî zikir Tâhâ 

Sûresindeki: ‘Eğer sen sözü açıktan söylersen, bilesin ki, O gizliyi de, gizlinin gizlisini 

de bilir’502 âyeti ile Kur’ân’da yasaklanmıştır” sözüdür. 

Biz ise bütün bu iddialara kat’î bir biçimde şöyle bir cevap veririz: el-

Bezzâziyye sâhibinin devrânın haramlığı konusundaki sözü sabit değildir, doğru 

değildir. Çünkü, devrânın raks olduğu herkesçe kabul edilen bir hüküm değildir. Ne 

zikir bir oyundur, ne de zikreden kimse oynayan biridir. Zikir ibadetlerin en faziletlisi 

olduğu gibi, zâkirler de en fazîletli kimselerdendir. Zikrin en fazîletli ibâdet olmasına 

şu âyet delildir: “Sana kitaptan indirileni oku. Namazı dosdoğru kıl. Muhakkak ki 

namaz hayâsızlıktan ve çirkinlikten alıkoyar. Allâh’ı zikretmek (ibadetlerin) en 

büyüğüdür. Allâh yaptıklarınızı bilir.” 503  Zikredenlerin üstünlüğüne ise Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in şu sözü delildir: “Zikreden kimse Allâh’ın sevgilisidir.”504 Yine 

şu hadîsler de buna delildir. “Gafiller içinde Allâh’ı zikreden kimse, kuru ağaçların 

ortasındaki yemyeşil ağaç gibidir.” 505  İşte bizim olduğu gibi, cinlerin ve diğer 

insanların da peygamberi olan Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bu sözleri zikrin ve 

zikredenlerin üstünlüğünü açıkça belirtmektedir. Bunları bile bile inkâr edenler kâfir 

olur. Böyle inkârcılardan olmaktan Allâh’a sığınırız. 

Devrânın haramlığı ne Kur’ân, ne de hadîs ile sâbittir. Bu husustaki delilimiz 

onun bizatihi oyun olmasının reddine yöneliktir. Kaldı ki, devrânın oyun olduğunu 

 
501 Ebû Dâvûd, Libâs, 5; Ahmed b. Hanbel, c. 9, s. 126. 
502 Tâhâ, 20/7. 
503 Ankebût, 29/45. 
504 Kaynağına ulaşamadım. 
505 Kaynağına ulaşamadım.  



 

 

 

149 

 

kabul etsek bile yine de helaldir; tıpkı “Allâh de, sonra da onları bırak, daldıkları 

batakta oynayadursunlar”506 âyetiyle işaret edildiği gibi. O halde mübah bir şeyle 

oynamak mübahtır; sakal, sarık, elbise ile oynamanın mübah olduğu gibi. İnsanın 

eşiyle ve çocuklarıyla oynaması bizatihî mübahtır. Kezâ, ok ve yay ile oynamak da 

mübahtır. Zikir de bir ibadettir ve bizatihi mübahtır. Mübah olan şekilde devrân ve 

hareket etmek mübahtır. Bu tip oyunlar mübahlar cinsindendir. 

El-Fetevâ sâhibinin “Devrânı helâl kabul eden kimse kâfir olur” sözüne 

gelince; bu tam bir cehâlet ve fâhiş bir hatâdır. Çünkü İmam eş-Şâfiî onu helâl 

sayanlardandır ve bu duruma göre müçtehitlerden olan İmam’ın kâfir sayılması 

gerekir. Şeraitimize göre müçtehidi tekfir edenlerin, tevbe etmezse katli ve recmi 

gerekir. 

El-Pezdeviyye sâhibinin “Devrânın haram oluşu sarih nass ile sâbittir” sözü 

de tam bir cehâlettir. Çünkü bu hususta sarih bir nass yoktur. Bu konudaki hadîs mish 

giyen, zünnar kuşanan ve putlara tapan kimseler içindir. Devrân ve hareket ile Allâh’ı 

zikredenlerin müşriklere benzemediği apaçık ortadır. Onlar benzese benzese tavaf 

eden hacılara ve arşın etrfında dönerek Allâh’ı tesbih eden meleklere benzetilebilir. 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “Mü’minin hâli iyiye hamledilir” 507  buyurduğu gibi, 

görüşümüze göre olaylar iyiye hamledilmelidir. Devrânı müşriklerin raksına kim 

benzetebilir?! Bu asılsız bir benzetme, devrân yapanlara bir iftirâ ve kötülemeden 

başka bir şey değildir. Kötü zan ise bize göre küfürdür. 

Raksı ilk ortaya çıkaranın Sâmirî olduğu görüşünün doğruluğunu da kabul 

etmiyoruz. Devrânın raks olarak telakki edilmesi ne şeriat açısıdan, ne de lügat 

yönünden uygundur. Şöyle ki şeriat açısından Sâmiri’nin raksı buzağıya tapmak için 

yapılan bir fiildir, yâni açıkça şirktir. Sûfiler ise tevhîd ehlidir ve devrân ile Allâh’a 

kulluk ederler. Lügat yönünden raks tıpkı, kadınlı erkekli bir araya gelmiş bir 

topluluğun fısk/işret meclisinde mizmar ve davul ile icra edilen bir oyundur. Devrânın 

bu türden bir oyun olmadığı ise mâlumdur. 

Devrânın oyun olduğunu kabul etsek bile, yine de onun haram türünden bir şey 

 
506 En’âm, 7/91. 
507 Kaynağına ulaşamadım. 



 

 

 

150 

 

olduğunu söyleyemeyiz. Çünkü Hz. Peygamber döneminde Habeşistan’dan mizmar ve 

def ile oynayan bir topluluk gelmişti. Hz. Peygamber (s.a.v.) onların geldiğini duyunca 

Hz. Aişe (r.a.)’ya: “Ey Hümeyra, Habeşlilerin oyununu seyretmek ister misin?” diye 

sormuş, “evet” cevâbını alınca, onu elinden tutarak oyun yerine götürmüş ve Hz. Âişe 

Hz. Peygamber’in koltuğunun altına yaslanarak Habeşlilerin gösterisini izlemişti. O 

halde, Müslümanların sevinçlerinden dolayı yaptıkları raks mübahtır; tıpkı, hacca 

veya savaşa gidenleri uğurlarken ve Müslümanların bayram ve mutlu günlerinde 

davul çalmalarının mübah olması gibi. Bu hareket, eşkıyâya, müşriklere ve 

münafıklara bir korku ve dehşet verir. Buna göre, bizim görüşümüzce bu türden raks 

mübahtır. Muvahhid ve usûlcü Müslümanların bu husustaki delilleri şudur: Ehl-i kıble 

tekfir edilemez. Aksine ehl-i kıbleyi tekfir etmek küfürdür. Bu el-Menâr, el-Muğnî, el-

Muîn gibi mûteber kitaplarda geçen, kanunlaştırılmış bir kaidedir. 

“Hakk’ı gözeten, kitap sahibi kimseler” sözüne cevâbımız da şudur: el-

Bezzâziyye’nin müellifi ne müçtehitlerdendir, ne taklit edilenler sınıfındandır, ne de 

taklit edenlerin taklit ettiği kimselerdendir. el-Pezdeviyye sahibinin durumu da 

böyledir. Bunlar sağ tarafını sol tarafından ayırt edemeyen kimselerdir. Câmiul- 

fetâvâ’nın müellifi, Sultan Murâd zamânında Edirne’ye gelmiş ve kitabını orada 

yazmıştır. el-Keşşâfı yazan ise Mutezile mezhebindendir. Onun sözü bizim için delil 

olamaz, çünkü o dört Ehl-i Sünnet mezhebinden birine bağlı değildir. Ayrıca, bunların 

hiçbiri, müçtehitler ve mukalletler arasında yer almaz. 

Sözün özü şudur: Devrânın haram olduğuna dâir âyet ve hadîsten bir nas 

yoktur. (Mezhep) imamımız İmâm Âzam’ın da onun haramlığıyla ilgili bir sözü yoktur. 

Bunun yanında eş-Şâfiî ona cevaz vermiştir. Bâzı ibâdetlerde Şâfiiyye mezhebine 

uymak câizdir. Bu zikir meselesinde Şafiî mezhebine uymak, aynen gıyâbî cenâze 

namazı kılarken o mezhebe uymak gibidir. 

El-Kevâşî sâhibi tefsîrinde ve yine el-Medârik sâhibi de kitabında “Allâh’ı 

çokça zikredin”508 âyetini “Tehlil, tekbir ve takdis ile, hasta veya sağlam, gece veya 

gündüz, gizli veya açık, karada veya denizde, otururken veya hareketli iken, yani cinsel 

birleşme dışındaki her halde, hakkıyla zikretmek” şeklinde tefsir etmişlerdir. 

 
508 Ahzâb, 33/41. 



 

 

 

151 

 

Ömer en-Nesefî tefsîrinde ve İmâm el-Vâhidî de et-Tefsîrü’l-vasît’ta, zikrin farz 

ibadetlerden olduğunu ve farz ibadetlerin açıkça yapılmasının insanları teşvik ettiği 

için ve önemine binâen, daha doğru ve daha sevimli olduğunu belirtmişlerdir. Kaldı 

ki, Beydâvî ve Allâme Zemahşerî de tefsîrinde şöyle demiştir: Bilmez misin ki, nafile 

ibâdetleri gizlemek daha doğru iken, farz ibâdetleri açıktan yapmak daha sevimlidir. 

Çünkü bu (zikrin açık yapılması) insanların bu yolu tutmasını sağlar, onları gafletten 

uyandırır ve zikrin kalpte iyice yerleşmesine vesile olur. İşte bu tefsirler cehrî zikri 

kötüleyenlere karşı bir cevap olduğu gibi, aynı zamanda bir azar ve tehdittir. Hz. 

Peygamber zikrin açıktan ve çokça yapılmasına, bu hususta gayretli olunmasına ve 

tevâcüde şu sözüyle işâret ve teşvik etmiştir: Allâh’ı çok çok zikredin; öyleki, 

münâfıklar size “riya, gösteriş yapıyorsunuz” desinler!509 Hadîsi Enes rivâyet etmiştir 

ve Buhârî’nin Sahîh’inde geçmektedir. 

 Allâhü Teâlâ bizi ve sizi tevhîdi hakkıyla bilen ve inanan kimselerden eylesin. 

İnatçı kimselerden etmesin. Allâh’a hamd olsun. Kostantiniyye şehrinde Ali Çelebi 

olarak bilinen Müftî’ye ait bu değerli risâle bitti. Allâh kabrini nur eylesin, nihai yerini 

cennet eylesin.”]510 

 Sâhibü’r-risâleti Müftî Ali Çelebî (r.h.a.) ebu’l-feth ve’l-megāzi Sultân 

Muhammed Gāzi zamânlarında müderris iken inâyet-i rabbâni ile tarîk-ı tasavvufa 

sülûk edip safâ-yı evfâya vâsıl ve nâil-i merâm olmuş iken Gāzi Sultan Bayezîd-ı Velî 

irşâd-ı işâret-i Resûl-i Ekrem (s.a.v.) ile götürüp tekrâr dâr-ı saltanat-ı âliyyede müftî 

eylemişler. Ba’dehû Gâzi Sultân Selîm Hân hazretleri vera’ ve takvâda kemâl-i 

rusûhuna i’timâden İstanbul kadılığını dahî fetevâya zammedip kendisine emr-i şerîf 

gönderecek kabûl buyurmayıp nâ-çâr mansıb-ı fetvâda ibkâ etmişler. Ahvâl-i şerîfleri 

kitâb-ı şakāyıkda tafsîlen mübeyyendir. مثواه  الجنة  جعل  و  الله  رحمه  [Allâh ona rahmet etsin 

ve meskenini cennet eylesin.] Ma’lûm ola ki Hâcegân ve Nakşibendân ve sûfiyye-i 

kirâm (k.a.e.e) hazerâtının etvâr-ı sülûkleri rü’yâ-yı sâliha ile beyân ve vâkıa’-ı sâdıka-

ı birle ayân olur. Rü’yâ-yı sâliha ise tevhîd semeresi vâsıl-ı esmâ-i ilâhiyye neticesidir. 

Meşâyih-i izâm ve sûfiyye-i kirâm ve bu zevât-ı âlîşânlara muhabbet edip eser-i 

 
509 Buhârî’de araştırmalarımıza rağmen  bu hadisi bulamadık. (Bkz. Muttakî, a.g.e., c.1, s. 415; Suyûtî, 

a.g.e., s. 61.) 
510  Risalenin tercümesin Dilaver Gürer’in izniyle onun makalesinden alıntılanmıştır. (Bkz. Gürer, 

Dilaver, “Osmanlılar’da Semâ, Devrân, Raks Tartışmaları ve İki Şeyhülislâm Risâlesi”, Tasavvuf,  sayı: 

26, 2010,  s. 1-23.). 



 

 

 

152 

 

şerîflerine giden ve zikrullâha devâm eden zevâtların dahî rü’yâları keşf-i [190] sahîh 

olup netice-i esrâr-ı hafîyeye mâlik bil ki acâyib-i makdûrât-ı ilâhiyyeye ârif olur. 

Lâkin ifşâ-ı sırrı’r-rubûbiyyet küfr mefhûmunca ifşâ-ı esrârdan firâr ederler. Sır 

vermek olur sırrı ayân etmek olmaz deyip esrâr-ı ilâhiyyeyi cân gibi gönüllerinde 

pinhân ederler.  

Ey birâder! Zinhâr ki felâsife ve mülâhade gibi rü’yâyı ve vâkı’ayı inkâr 

üzerine ölmeyesin ki îmânına zarar edersin ve inkârdan tevbe ve istiğfâr etmezsen 

âhirete dalâlet ve şekâvet üzere gidersin. Zîrâ şek ve iştibâh yoktur ki rü’yâ-yı sâlihayı 

inkâr Kur’ân-ı Kerîm’i ve ehâdîs-i sahîha-i nübüvveti inkâr etmiş ve tarîk-ı dalâlete 

gitmiş olur. Acaba bu rü’yâ-yı sâlihaı inkâr eden ashâb-ı dalâlet ve erbâb-ı cehâlet 

herkes Kur’ân ve hadîs okumamış mı ve yâhut Kur’ân ve hadîs okunan mekâna 

varmadılar mı? Ve Kur’ân ve hadîsten rü’yâ zikrolunan mahallî istimâ’ edip bu lafz-ı 

şerîfin ma’nâsı nedir deyû sormadılar mı? Asıl garâbet bundadır ki ol inkâr derdine 

düşen ehl-i i’vicâc ziyy-i ulemâ ile müzeyyen ve kisve u tâc ile iftihâr eyleyen 

câhillerdendir. Beyit 

“Sarığı var başında kubbe kadar  

Yoktur ihlâsı dilinde [191]  habbe kadar.” 

Ve rü’yâ-yı sâlihaı inkâr eden fâsidlerin fikr-i kâsidleri eğer ki bu rü’yâ-yı 

sâlihin hakîkati yoktur ve bir te’vîl-i sahîh yoktur hemân kârmakarış karaltı ve hayâlât 

bî-hakîkattir demek ise yâ acabâ ilhâm rütbesinde olan rü’yâ-yı enbiyâı (a.s.) ve sâir 

vâkı’ât-ı evliyâ-yı kirâm hakkında i’tikâdları nedir? Evvelen Hakk Celle ve Alâ 

Kur’ân-ı Kerîm’de nice mahalde enbiyâ-ı izâmın ve sâir enâmın vaki’ olan rü’yâlarını 

ve ta’birlerini zikr ve beyân buyurur. Cümleden berî ebu’l-enbiyâ İbrahim (a.s.)  يَا ب نَيه

كَ  أذَبَْح  أنَ ِي  الْمَنَامِ   511[”Ey oğulcuğum uykuda seni boğazladığımı görüyorum“] إنِ ِي أرََى فِي 

buyurdukları gibi Hz. Hakk’ın onları tasdîk edip ؤْيَا  Biz“] وَنَاديَْنَاه  أنَْ يَا إبِْرَاهِيم  قَدْ صَدهقْتَ الرُّ

de ona Ey İbrahim! Rüyayı gerçekleşterdin diye seslendik”]512 kavl-i şerîfi gibi ve 

ecmel-i enbiyâ Yusuf (a.s.)  َسَاجِدِين لِي  مْ  رَأيَْت ه  وَالْقَمَرَ  وَالشهمْسَ  كَوْكَبًا  عَشَ رَ  أحََدَ  رَأيَْت    Bir“] إنِ ِي 

zaman Yusuf  babasına ‘Babacığım rüyamda on bir yıldız, güneş ve ayın bana secde 

 
511 Sâffât, 37/102. 
512 Sâffât, 37/104-105. 



 

 

 

153 

 

ettiğini gördüm”]513 buyurdukları ve Hz. Ya’kûb (a.s.) onları tasdîk buyurup   َيَا ب نَيه لا

ؤْيَاكَ   514 buyurdukları ve Hz. Yusuf (a.s.)’ın[”Ey oğulcuğum rüyanı  anlatma“] تقَْص صْ ر 

Mısır’da karındaşlarını ve ebeveynini kendine tahiyyatla ve ta’zîm ile secde ettiklerini 

gördükde rü’yâ-yı sâbıkasını tasdîk edip [192] ؤْيَايَ مِن قبَْل  قَدْ جَعَلهََا رَب ِي حَقًّا  İşte“] هَذاَ تأَوِْيل   ر 

bu rüyanın yorumudur. Rabbim onu gerçekleştirdi”]515 buyurup Hakk Teâlâ’ya hamd 

ve senâ ettikleri gibi ve sürûr-ı enbiyâ (a.s.) efendimiz hakkında   ؤْيَا لقََدْ صَدقََ اللَّه  رَس ولَه  الرُّ

آمِنيِنَ  اللَّه   شَاء  إنِ  الْحَرَامَ  الْمَسْجِدَ  ل نه  لتَدَْخ   ِ  Andolsun ki Allâh resûlünün rüyasını doğru“] بِالْحَق 

çıkardı. Allâh dilerse güvenli şekilde Mescid-i Haram’a gireceksiniz”]516 buyurduğu 

gibi eğer münkir-i rü’yâ olan felâsife bu rü’yâlar enbiyâ-ı izâm (aleyhimü’s-salâtü 

ve’s-selâm) haklarında vârid olan rü’yâlardır. Kanî avâm rü’yâsı derlerse cevâp budur 

ki: Mısır Sultânı hakkında  ٌوَقَالَ الْمَلِك  إنِ ِي أرََى سَبْعَ بقََرَاتٍ سِمَانٍ يَأكْ ل ه نه سَبْعٌ عِجَاف [“Kral dedi ki: 

Ben yedi semiz ineği yedi zayıf ineğin yediğini (rüyada) görüyorum”]517 vâki’ olmadı 

mı? Ve sâhibü’s-sicn haklarında  َقَالَ أحََد ه مَآ إنِ ِي أرََانِي أعَْصِر  خَمْرًا وَقَالَ الآخَر  إنِ ِي أرََانيِ أحَْمِل  فوَْق

مِنْه   تأَكْ ل   الطهيْر   بْزًا  خ   O ikisinden biri dedi ki: Ben rüyamda şarap sıktığımı“] رَأسِْي 

görüyorum. Diğeri ben de rüyamda başımın üstünde ekmek taşıdığımı ve kuşların onu 

yediğini görüyorum dedi”] 518  vârid olmadı mı? Ve bunlardan mâ-adâ Kur’ân-ı 

Kerîm’de kaç yerde rü’yâya ve te’vîl ta’birine mütaallık âyât-ı beyyinât 

zikrolunmuştur. Bunların kangîsını inkâra mecâl vârdır. Ve hadîs-i şerîfde vâriddir ki 

şerîfi budur ki:  yı-nâ’ma 519 ِة مِنَ  النُّب وه زْءًا  ج  وَأرَْبعَِينَ  سِتهةٍ  مِنْ  زْءٌ  ج  الِحِ  الصه لِ  ج  الره مِنَ  الْحَسَنَة   ؤْيَا  الرُّ

Ya’nî sâlih kişiden vâki’ olan rü’yâ-yı hasene nübüvvetin kırk altı cüz’ünden bir 

cüz’dür buyurmuşlardır. [193] 

Mervîdir ki sultân-ı âlem (s.a.v.) saâdetle sabah namâzını edâdan sonra 

mübârek vech-i şerîflerini ashâb-ı bî-asfâya dönderip ve ba’zı kere buyururlardı ki: Bu 

gece ashâbım sizden biriniz rü’yâ-yı hasene görmüş ise bana söylesin, tâ ki ta’bir 

edeyim. Ondan sonra ashâb-ı kirâm dahî gördükleri rü’yâları söyleyip sultân-ı enbiyâ 

rü’yânın ta’bîr ve te’vîlini beyân buyururlar imiş. Ve ahyânen surûr-ı enbiyâ 

 
513 Yûsuf, 12/4. 
514 Yûsuf, 12/5. 
515 Yûsuf, 12/100. 
516 Feth, 48/27. 
517 Yûsuf, 12/43. 
518 Yûsuf, 12/36. 
519 Buhârî, Ta’bir, 2; Ahmed b. Hanbel, c. 19, s. 291. 



 

 

 

154 

 

kendilerinin gördüğü rü’yâlarını ashâb-ı kirâma beyân buyurup gene rü’yâsını saâdetle 

ta’bîrîni ve te’vîlini beyân buyururlarmış. Ve rü’yâ hakkında ta’bîri ve te’vîli hakkında 

vârid olan ehâdîs-i şerîfleri muhaddisîn-i izâm müstakıllen ebvâb ve fusûl tertîb edip 

kitâb te’lîf etmişlerdir ki ehline ve erbâbına ma’lûmdur. İşbu mukaddimeden ma’lûm 

oldu ki rü’yânın hakîkati Kur’ân-ı Kerîm ve ehâdîs-i nebeviyye ile sâbittir. Ve bir âlim-

i rabbâni ve şeyh-i kâmile rü’yâsını hikâyet edip söylemesi meşrû’ ve te’vîl ve ta’bîr 

edilmesi sünnettir. Rü’yâyı inkâr te’vîl ve ta’bîri adem-i kabûl ve evhâm ve hayâlâttır, 

aslı yoktur demek nass-ı kâtı’ı inkâr alâmet-i felâsife ve dalâlet-i [194] şekâvettir. 

  520[”Selâm hidâyete tabi olanlaradır“] وَالسهلَام  عَلىَ مَنِ اتهبعََ الْه دىَ

Ey uhlullâhın envâ’-ı zikrini münkir ve ey dervîşâna ta’n ve teşnî’ eden kov 

hemân. Mert isen sen de er ol. Kendini ehl-i dert ve ehl-i aşk olan sûfiyye ve dervîşân 

zümresine kâta. Gör pervâne gibi sen de vücûdunu dert ateşine ata. Gör tâ ki senin dahî 

varlığının vücûdu yanıp bu vücûd-ı fânî fenâ bulup fenâdan sonra bakâ hâsıl edip 

vücûd-ı hakkâniyyeye vâsıl olasın. Nitekim el-Kutbu’r-Rabbânî ve’l-Gavsi’l-

Samedânî Hazreti Mevlâna Celâleddîn er-Rûmî (k.s.) hazretleri Mesnevî Şerîf’inde bu 

mesellû ehlullâha dahl ve ta’n eden ta’ânların dahl ve ta’nlarını beyân ederler. 

Mesnevi’de   

                          شرع و تقوى را فگنده سوى پشت  كو عمر كو امر معروف درشت    

قلاش  رخصت هر مفسد                                                                                                            كين اباحت زين جماعت فاش شد                

 كو ره پيغامبر 522 و اصحاب او          كو نماز و سبحه و آداب او 521               

İşbu üç beytin ma’nâsı budur ki bu dervîşler [195] ve bunların muktedâsı şeyh 

şer’ u takvâyı verâ-yı zahrına bırakmıştır. Gani Ömer Faruk (r.a.) gani dermest olan 

emr-i ma’rûf ki tâ bu kavme emr-i ma’rûf eyleye. Ve bunlara ey bî-râhlar siz şer’ u 

takvâyı kabûl eyleyin ve illâ sizi telef ve berbât eylerim deyû söyleye. Zîrâ bu beyne’n-

 
520 Tâhâ, 20/47. 
521 Mustafa Vahyi bu beyitlerin manasını verse de toplu olması açısından tekraren beyitlerin manasını 

buraya yazmayı uygun gördük.  

“Şeriatı da takvayı da arkalarına attılar. Nerede Ömer? Nerede iyiliği şiddetle emrediş! 

Her şeyi mübah gören bu cemaatin ortaya çıkışı, her kalleş bozguncunun ruhsatı oldu. 

Nerede Peygamberin ve ashabının yolu? Nerede onun namazı, tesbihi, adabı.” Bkz., Mesnevî, 6. Defter, 

s. 756 (2065-2067. b.). 
522 Burada yer alan پيغامبر kelimesi Mesnevi’nin asıl nüshasında پيغمبری olarak geçmektedir. (Bkz., 

Mesnevî-i Ma’nevî, c. 5-6, s. 347.). 



 

 

 

155 

 

nâs şâyi’ olan ibâhat bu dervîşân-ı cemâ’atinden fâş oldu. Her kallâş olan müfsidin 

ruhsatı oldu. Ya’nî bunlara âlim kimsenin derşt ve galîz emr-i ma’rûf eylemesi onun 

için lâzımdır ki bu ibâhat ve dalâlet bu cemâ’at-ı sûfiyyeden fâş ve aşikâre oldu. Ve 

bunların terk-i perhîz eyleyip mübâhî olmaları her müfsid ve kallâşa ruhsat oldu ki 

ekser-i dînde müfsid olan kâllaşlar bunları görüp meşâyîh-i sûfiyyeden bu kârî böyle 

etmişler ve böyle şöyle lâubâli gitmişler.   لإضافاتسقاط اإو التوحيد  [“Tevhîd izafetleri iskat 

eder.”] deyip kendilerinden iskāt-ı izâfât etmişlerdir. Ve bu kelâmı temessük edinip 

terk-i azâyim ederler. Ve ruhsat ve ibâhat yoluna giderler. Gani peygamber (a.s.)’ın 

yolu ve gani onun ashâbının yolu. Gani ol peygamber (a.s.)’ın namâzı ve tesbîhi ve 

adâbı. Eğer bunlar Ümmet-i Muhammed (a.s.) [196] olaydı ve onun ashâbına iktidâ 

kılaydı onlar gibi salât ve tesbîh kılarlar ve onların adâbıyla müeddep olurlardı.  

Her asırda ve her vakitte nâkısu’l-akl sû-i zan sâhipleri vârdır ki lâ-büdd 

meşâyih-i sûfiyye ve dervîşân hakkında bu gün ta’n ve inkâr edicilerdir. Ve bunların 

sû-i zannına bâ’is olan hâlât işbu tâife-i âliye-i sûfiyyenin bî-riyâ ve lâubâlî olan rûşları 

ve rüsûm ve adâtı terk edip tarîk-ı hakka bî-tekellüf ve bî-tasannu’ gidişleridir. Ammâ 

nâkısu’l-akl ve’l-ma’rife olan kimseler bu sûfiyyenin ulu şânını ve esrâr-ı cânını 

bilemediklerinden bunları iskāt-ı teklîfât eden ve ibâhât ve dalâlet yoluna giden 

cemâ’atten sanırlar. Hâlbuki bunlar iskāt-ı câh ve menzilet eden ve tarîk-ı hakka bî-

resm ve bî-âdet ve bî-riyâ ve bî-şöhret giden tâife-i âliyyedir. Hulâsa-i kelâm 

sûfiyyenin makāmât-ı âliyyesi ve merâtib-i rafî’ası mücerret akl-ı cüz’î ile bilinmez ve 

ilm-i naklî ile hem bunların hâline âlim ve agâh olunmaz. Hemân evlâ olan ehl-i zikir 

ve dervîşân hakkında sû-i zandan perhîz kılmak ve hıfz-ı lisân eylemektir. Eğer ki fî-

zamâninâ bu ta’n ve kadhe ve zem ve hicve müstehak tâife-i sûfiyye şeklinde [197] 

kimseler çok ise de zîrâ  ٌإِنه بعَْضَ الظهن ِ إثِْم [“Zannın bir kısmı günahtır”]523 buyurulmuş ve 

dahî   فَإنِه وَالظهنه  الْحَدِيثِ إيِهاك مْ  أكَْذبَ   الظهنه   [“Zandan sakınınız. Çünkü zan sözün en 

yalanıdır”]524 denilmiştir, pes. Mü’mine lâyık olan hayr söylemektir. Mesnevi’de 

    كند وع وع سگ و نور فشاند مه                        كند مرتع كى  ماه نور ز سگ                  

 
523 Hucurât, 49/12. 
524 Buhârî, Nikah, 46; Müslim, Birr ve Sıla, 28. 



 

 

 

156 

 

  شب روان و همرهان مه بتک  526                      ترك رفتن كى كند از بانگ سگ 525            

İşbu iki beytin ma’nâsı budur ki mâh nûrunu saçar sen sen va’ va’ eylersin. 

Mâhın nûrundan kaçan otlar ya’nî felek-i tarîkatin mâhı olan şeyh ve mürşid-i kâmil 

cümlenin üzerine nûrunu nisâr eyler. Ve sek-i sîret olan münkirler muktezâ-yı 

tabî’atları üzere va’ va’ ederler ve zikrullâhın nûrundan istinâre ve istifâde etmeyip 

şeyhine ve dervîşâna karşı ürürler. Sek-i tabî’at olan nekbetler mâh-ı tarîkat olan 

mürşid-i kâmilin nûr-ı ma’rifetinden ve ziyâ-ı hidâyetinden kaçan otlar ve müntefi’ 

olurlar. Ya’nî sek-i sîret olanlar nûr-ı zikirden ve nûr-ı hidâyetten müntefi’ olmazlar 

ve ürümeyi dahî terk eylemezler. Kezâlik şebrevler vîlemekle mâha hemreh olanlar 

kelbin sadâsından ötürü kaçan yola gitmekliği terk ederler. Ya’nî bu şebb-i dünyâda 

râh-ı hakka gidiciler ve cümle sür’atle mâh-ı [198] tarîkat olan mürşid-i kâmile 

mürâfakat ve hemrâhlık edici ve şeyhin telkîni ile zikrullâha devâm eden dervîşler kelb 

ve sek-i sîret olan münkirlerin ‘av ‘av etmesinden ve beyhûde yere sît ve sadâ 

etmesinden ötürü tarîk-ı hakka gitmeyi ve mâh-ı tarîkat olan şeyhine ve mürşide 

mütâbaat ve onun ta’lîmi ile ibâdât ve usûl-ı esmâ-i ilâhiyye ile zikrullâhı terk 

eylemezler. Kilâbın âdeti bî- ma’nâ yere ‘av ‘av etmek ise râhrevlerin dahî âdeti behr-

i hâl tarîk-ı hakka gitmektir. Ve fi’l-hakîka mürîd-i sâdık böyle gerektir. Olur olmaz 

sek-i sîret ve iblîs-i tabî’at olan bed-zanlar türrehâtından alınmaya ve şeyhine ve 

zikrullâha dahl eden kelb-i sîret olanlara bu cevâb ile cevâb vere ki deryâ kelbin 

ağzından kaçan necis olur. Hûrşîde püf demekten kaçan muntamıs olur. Ya’nî mürşid-

i kâmile ve dervîşâna ta’n ve dahl eyleyen kelb-i denîdir. Kelb-i denînin ağzından 

deryâ necis ve murdar olmadığı gibi ol bahr-i ma’nâ olan sûfiyye-i kirâm kelb-i sîret 

olan tâ’in ve lâ’imin yâve söylemesinden ve tefevvüh eylemesinden nâ-pâk olmaz. 

Nitekim hûrşîd enver-i dehânla [199] püf demekten sevinmez. Kezâlik nûr-ı Kur’ân 

ve nûr-ı zikrullâh ve nûr-ı evliyâullâh dehânla püf demekten ve ona mukâbil mâ-lâ-

ya’nî söylemekten muntafî olmaz. Dâimü’l-evkāt ilâ-kıyâmi’s-sâ’at bâkîdir. Ve 

Kur’ân’ın ve ehl-i Kur’ân’ın ve ehl-i zikrin hâfızı Hüdâ Teâlâ ve Tekaddes 

 
525 Yazar bu beyitlerin manasını verse de biz burada tekra vermeyi uygun gördük. 

“Ay, ışığını saçar, köpek de havlar durur; köpek, ay ışığını otlak edinir mi hiç? 

Gece yol alanlar, yürürken aya yoldaş olanlar, köpek yüzünden yürümeyi bırakırlar mı?,” (Bkz., 

Mesnevî, 6. Defter, s. 756 (2087-2088.b.)). 
526  Burada geçen “بتک”kelimesi Mesnevî’nin asıl baskısında “به  تک” olarak geçmektedir. (Bkz.,  

Mesnevî-i Ma’nevî, c. 5-6, s. 348.). 



 

 

 

157 

 

hazretleridir. Nûrunu ile’l-ebed ibkâ eder. Nitekim Kur’ân-ı azîmü’ş-şânda buyurur. 

وا  ي رِيد ونَ   تعالى  الله  قال ِ   ن ورَ   لِي طْفِؤ  تِمُّ   وَاللَّه    بِأفَْوَاهِهِمْ   اللَّه ونَ   كَرِهَ   وَلَوْ   ن ورِهِ   م  الْكَافِر   [“Allâh Teâlâ dedi ki: 

Onlar ağızlarıyla Allâh’ın nurunu söndürmek istiyorlar. Kâfirler istemese de Allâh 

nurunu tamamlayacaktır”]527  

Her kim ki tevhîd-i hakkâniye vâsıl ola ebedî şeytandan halâs olur.  كما  قال  الله  

خْلَصِينَ   Allâh Teâlâ dediği gibi: Ancak kullarından muhlis olanlar“] تعالى  إلِاه   عِبَادكََ   مِنْه م    الْم 

müstesna”]528 Eğer suâl olunursa ki herkesin yanında bir cinn-i karîni vardır pes. 

Ondan halâs olur. Cevâb budur ki onun ya’nî muhlisin hâli gayra kıyâs olunmaz. Zîrâ 

ol  ألا  إ ن الله  أ عانني  عليه فأسلم [“Ancak Allâh ona karşı bana yardım etti ve böylece teslim 

oldu”]529 sırrına mazhar olup ehl-i zimmet olan reâyâ bilâd-ı müslimînin içinde dest-

dırâzlık edemediği gibi bunun şeytânı dahî bir vechile onunla muhârebeye yol 

bulamaz. El-hâsıl tevhîd-i resmî ile muvahhid olanlar şeytandan fi’l-cümle halâs 

olurlar. Emâm-ı tevhîd ayânî ve hakîkî ehli halâs olurlar.   رض عنا  أو    [200]جعلنا منهم  إاللهم

 Allâh bizi onlardan eylesin. Onlardan razı olduğu gibi bizden de razı“] كما رضيت عنهم

olsun.”] Bu devlet ve saâdete kesret-i ibâdât ve zikrullâh ile nâil olunur. Ve merâtib ve 

derecâta vâsıl olunur ki Hakk Teâlâ ve Tekaddes hazretleri bir ibâdete ekalli on ecir 

ve sevâp ihsân eder. اأمَْثاَلِهَ   عَشْر    فَلَه    بِالْحَسَنَةِ   جَاء  مَن  تعالى  الله  قال  كما  [“Allâh dediği gibi: Kim 

bir iyilikle gelirse ona on katı vardır.”]530   

Ma’lûm ola ki i’dât dört mertebedir. Ehâd ve aşerât ve miet ve ulûfdur. İnsânda 

dahî bu dörde mukâbil dört mertebe vârdır ki nefs ve kalb ve rûh ve sırdır. Nefs arz-ı 

habîstir. ًنَكِدا إلِاه  ج   يَخْر  لاَ  خَب ثَ    531[”Kötü olandan ancak faydasız bir şey çıkar“] وَالهذِي 

mûcibince onun eseri bir olur zîrâ ehâd mertebesindedir. فلَاَ   بِالسهي ئِةَِ   جَاء  وَمَن  تعالى  الله  قال  

 Allâh Teâlâ dedi ki: Kim de bir kötülük getirirse ancak misliyle“] ي جْزَى  إلِاه   مِثْلهََا

cezalandırılır”] 532   Kalb arz-ı tayyibedir. Aşerât mertebesindedir. Rûh miet 

mertebesindedir. Sır ulûf mertebesindedir. Pes, herkesin ilminin sevâbı safâ-i sırrı ve 

halûs niyeti kadardır. Mertebe-i sırr-ı tarîk üzerine amel olunan iksir gibidir. Onun bir 

 
527 Saff, 61/8. 
528 Sâd, 38/83. 
529 Müslim, Münafıkîn, 69. 
530 En’âm, 6/160. 
531 A’râf, 7/58. 
532 En’âm, 6/160. 



 

 

 

158 

 

dirhemi mâ-beyne’s-semâi ve’l-arzı sîm ü zerle mâlâmâl eder. Pes, ashâb-ı inkâr olan 

nâkıslar erbâb-ı iksir mertebesinde olan kâmillere kıyâs-ı nefs etmeyeler. بعيد   بون  فبينهم  

[Bu sebeple onların arasındaki fark uzaktır.] Limuharrire  

[201]  

“Kâmilin her katresi deryâ olur. 

Zerresi kadrime tâbân olur. 

Erişir maksûda esb-i tîz-rev 

Leng olan har âkıbet yolda kalır.” 

Ma’lûm ola ki cühelânın ve ehl-i ilhâdın ve zenâdıkanın hâlini mutlakan 

sûfiyye ve meşâyih ve dervîşâna tahsîs ve isnâd edip umûm üzere dervîşâna tahtıe 

kılmak zenb-i azîm ve hatâdır. Zîrâ ma’lûmdur ki her ferîkin mukallidi ve muhakkıkı 

ve bil ki mü’mini ve kâfiri vârdır. Fısk u fücûr ve ilhâd ve zendeka eskidir. Her ikrâra 

bir inkâr her îmâna bir zünnâr ve her nûra bir nâr ve her güle bir hâr-ı çift ve tev’em 

olduğu şimdi mi bilinmiştir? Genc ü mâr ve gül ü hâr ve gam u şâdî be-hemest. Pes 

ulemâ ve felâsife arasında nice fâsık ve fâcir bil ki nice umûr-ı âhir ve ...... münkir 

mülhid ve zendeka vâr iken onların i’tikâdât-ı seyyie ve a’mâl-i kabîhasına nazar edip 

sâir ulemâ-ı ehl-i sünneti cerh ve dahl ve ta’n etmek câiz olmadığı gibi ehl-i sûfiyye 

ve meşâyih ve dervîşân arasında dahî nice mülhid ve zındık ve zâyi’-ı visâle bakıp sâir 

meşâyih-i ârifîn ve dervîşân-ı zâkirîne itâle-i [202] lisân ve dahl ve ta’n etmek dürüst 

ve câiz değildir. Zîrâ sârî değildir. Bil ki herkes kendi ameline merhûndur ve bu 

makāmın tafsîli vardır. Hakîkatine vukūfa zikrullâha devâm gerektir. Limuharrire  

“Sanma kîm âlemde her bir ademi insân olur 

Kimisi insân olur kimisi şeytân olur.”533 

Ey birâder! Kendi ibâdetine nazar eyle ve kendi kusûrunu gör. Âhiret 

derecâtına tâlib olup leyl ve nehâr ibâdât ve zikrullâha devâm eyle. Zîrâ işbu dünyânın 

ve hıtâm-ı dünyânın ve menâsıb-ı dünyânın neticesi fenâdır. Nitekim Kur’ân-ı 

Kerîm’de  ٍفَان عَليَْهَا  مَنْ   534 (buyrulmuştur)[”Yeryüzünde bulunan her şey fanidir“] ك لُّ 

 
533 Bkz. Bursevî, İsmail Hakkı, İbn Meşîş Salavâtı ve Şerhi, haz.: M. NedimTan, İz Yay., İstanbul, 2014, 

s. 197. 
534 Rahmân, 55/26. 



 

 

 

159 

 

Evliyâ-yı kirâm ve meşâyih-i zevi’l-ihtirâm ve bu zevâtlara sahîhan müntesib olan 

dervîşân bu âlem-i fânîden i’râz edip bâkıyât-ı sâlihât ile meşgûl olmuşlardır. Nitekim 

bu ma’nâyı beyân ve bu sırrı ayân eylemek için evliyâullâhtan Şiblî (k.s.) 

hazretlerinden bir hikâye-i acîbe beyân olunur.   حكى  أن  الشبلى  قدس  سره  قال  خدمت  أربعمائة

سواه  ما  خليت  و  به  عملت  واحدا  حديثا  منها  خترتإ  ثم  حديث   لافآ  ربعةأ  قرأت  و  ستاذأ  Ma’nâsı budur ki 

[203] hikâyet olunur ki Şeyh Şiblî (k.s.) hazretleri buyurmuşlar ki: Dört yüz üstâda ve 

fuzelâ-i zevi’l-ihtirâma hizmet edip ve dört bin hadîs-i şerîfi kırâat eyledim ve içinden 

bir hadîs-i şerîfi ihtiyâr edip onunla amel kıldım. Ve mâ-adâyı gûşe-i hâtırımdan 

giderdim. به  فاكتفيت   فيه  مندرجا  كله  خرينوالأ  ولينالأ  علم  كان  و  فيه  نجاتى   و  خلاصى  فوجدت   تاملته  لانى  

Zîrâ teemmül ettim ve tebessur tarîkine gittim. Gördüm ki ilmü’l-evvelîn ve âhirîn ol 

hadîsde münderic olmuş. Ve râh-ı halâsı ve tarîk-ı necâtı tâlibler onda bulmuş. Pes, 

ben dahî ol hadîs-i şerîf mazmûn-ı latîf ile iktifâ ve istîfâ eyledim. صلى  الله  رسول  ان  ذلك  و  

صحابهأ   لبعض  قال  سلم  و  عليه  تعالى  الله  İşbu hadîs-i şerîf sürûr-ı enbiyâ ve sende-i asfiyâ ba’zı 

ashâbına buyurmuşlardır ki hadîs-i şerîfin ibtidâsı budur:  535 فيها مقامك  بقدر  لدنياك  إعمل 

Ya’nî dâr-ı dünyâ ve ser-menzil-i fenâda makâm tutacağın miktârı çalış ve ondaki 

sebât ve sükûnuna göre dünyâ ameline çalış. Ya’nî birkaç günlük ömür için i’mâr-ı 

dünyâ ile meşgūl olma. Ve âlî ve şeddâdî binâlar ve gālî kıbâlar ve bostanlar ve 

mesîreler ve gülistânlar husûsan kuleler [204] kenîzeler ve birbirinizle cenkler ve rütbe 

ve mansıb için sitîzeler lâzım değildir ki iş bu dünyânın bakâsı fâniye ve fenâsı âtiye 

ettiği gün gibi rûşen ve delâil-i aklıyye ve berâhîn-i nakliyye ile müberhendir. عمل إو

 lâhât ve zikrul’umûruna ikdâm ve ibâdât ve târet ihVe dahî â 536 فيها بقائك  بقدر  لآخرتك 

mühimmâtına dikkat ve ihtimâm ondaki bakâna göre olsun ki dünyâ tecemmülâtı gibi 

serî’u’l-intikâl ve dâr-ı fenâ tahayyulâtı gibi elbette lâzımu’z-zevâl değildir.  

İmdi etfâl gibi hâk-i siyâh ile oyunu ve bâziceyi bırak ağlâl misâli müselsel ve 

muttasıl endişe-i dünyâyı ve efkâr-ı fâsidei bırak. Makāmın bu hâkdânda ve câ-yı 

ârâmın bu mekân lâ-mekânda değildir. Bil ki makāmın âlem-i kudsi ve hatîre-i insdedir 

ki büstânına nesîm-i hazân uğramaz ve safâ-yı etemm ondadır.  537وإعمل لله بقدر حاجتك إليه

dahî Hakk Celle ve Alâ’ya hâcetin miktârı tâ’ât murâdâtın kadar ibâdet ile ki hiçbir 

vakitte ihityâcın Hüdâ’dan munkatı’ ve dest-i iftikârın yüce dergâhından mürtefi’ 

 
535 Gazzâli, a.g.e., s. 52.  
536 Gazzâli, a.g.e., s. 52. 
537 Gazzâli, a.g.e., s. 52. 



 

 

 

160 

 

olmaz. Gerek dâr-ı dünyâda ve gerekse ser- menzil-i [205] ukbâda âb-dâneni vâcibü’l-

vücûttan alırsın. Ve zâd u rızkı atâyâ-yı bî-kerânından taleb kılarsın. Dahî rahm-i 

mâderde cenîn ve ser- serâ-yı meşiyyette gûşe-nişîn iken zilâl ihsânından şîr hâre 

olmuştun. Ve nevâl-i enâmından cân-ı azîzine kuvvet-i yevmiyye bulmuştun.   وإعمل

ı cehenneme sabr ve tahammül eylemek kadar amel eyle. -dahî nâr 538 للنار بقدر صبرك عليها

Gerek bir lahza gerekse bir lemha azâb-ı nâra tahammül ve ukûbât-ı nîrâna sabr ve 

tahammül mümkün değildir. Zîrâ günâhına göre azâb ve seyyiâtına mukâbil itâb ve 

ikâb mukarrerdir. mrine nın e’evlâdahî M 539و إذا أردت أن تعصي مولاك ، فاطلب مكاناً لا يراك

isyân murâd edersen seni Mevlân görmeyecek bir mekân ve mahal ara. Zîrâ Cenâb-ı 

Kibriyâ’nın görmeyeceği mekân bulunmak mümkün ve mutasavver değildir. Ve bu 

beyân olunan hadîs-i şerîf ki Hz. Şiblî (k.s.) hazretleri intihâb buyurmuşlardır. Makām-

ı ihsânı dahî beyân eder ki efendimiz (a.s.) buyurur:   الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم  تكن

 İhsan Allâhı görüyormuşcasına ibadet etmendir. Sen onu görmesende o“] تراه فإنه يراك

seni görmektedir”]540 [206]   

İmdi abde lâyık olan dâima ma’bûduna itâat ve ibâdet etmektir. Ve hiçbir an 

rabbin hâtırından gitmemektir. Bu mertebeye zikrullâh ile vâsıl olunur. Ve bu dereceye 

devâm-ı agâhî derler. Ve bu devlete ve bu saâdete vâsıl olmak için kâh sırran ve kâh 

cehran ve cemî’-ı hâlde tevhîd edilip emr-i rabbânî ve hükm-ü sübhânî yerine gelmek 

ve dünyâda ve ahirette selâmet bulmak her kişinin zimmetine lâzım ve vâcib olduğunu 

Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri Kur’ân-ı azîmü’ş-şânında beyân buyurur. الله  قال  

 َ وا  اللَّه  [”Allâh Teâlâ dedi ki: Ey iman edenler Allâh’ı zikredin“] تعالى  يَا  أيَُّهَا  الهذِينَ   آمَن وا  اذكْ ر 

 Tekbir, tahmîd ve tehlîl ve buna benzer“] بما هو  أهله من التهليل و التحميد و التكبير و نحوها 541

şeylerle”] Ma’nâ-yı kerîme budur ki yâ mü’minler Allâh Teâlâ’ya lâyık envâ’-ı senâ 

ile her hâlde zikr-i dâim edin. كَثيِرًا  542 cemî’-ı evkātte leylen ve[”Çok zikir“] ذِكْرًا 

nehâran ve sayfen ve şitâen. Abdullâh b. Abbâs (r.a.) hazretleri bu âyet-i kerîmenin 

ma’nâsında buyurur ki: Allâh Azîmü’ş-şân ibâdı üzere her farz ettiği farîzaya bir hadd-

i ma’lûm ve bir vakt-i muayyen kılıp ba’dehû özür hâlinde ehlini ma’zûr etti. İllâ zikri 

böyle değil. Bil ki [207] zikrullâh için hiçbir özürle onu terke gāyet kılmadı. Mâdemki 

 
538 Gazzâli, a.g.e., s. 52. 
539 Kaynağını bulamadım. 
540 Buhârî, İman, 37; Müslim, Îmân, 1. 
541 Ahzâb, 33/41. 
542 Ahzâb, 33/41. 



 

 

 

161 

 

mükellef olan mağlûbu’l-akl olmaya. Bil ki cemî’-ı ahvâlde zikrullâha müdâvemete 

emreyledi ve buyurdu: nî durur ve oturur ve ’Ya 543 ْن وبكِ م ج  وَعَلَى  وَق ع وداً  قيَِامًا   َ اللَّ  واْ  فَاذكْ ر 

yatarken Allâh Teâlâ’yı zikredin. Dahî ذِكْرًا كَثيِرًا َ وا اللَّه  544[”Allâh’ı çokca zikredin“] اذكْ ر 

buyurdu. Ya’nî Allâh Teâlâ’yı leyl ve nehârda yerde ve bahrda ve sıhhat ve sakâmda 

sır ve alâniyyede zikredin.   وه    ب كْرَةً   وَأصَِيلًا   اى  ونزهوه  تعالى  عما  لا  يليق  به  ب كْرَةً   وَأصَِيلًا   اى  أول وَسَب ِح 

النهار  وآخره  وقد  يذكر  الطرفان   ويفهم  منهما  الوسط  فيكون  المراد  سبحوه  في  جميع  الأوقات  خصوصا  في  الوقتين  

المذكورين  المفضلين  على  سائر  الأوقات  لكونهما  مشهودين  على  ما   دل  عليه  قوله  عليه  السلام  يتعاقبون  فيكم  ملائكة  

 Sabah akşam onu tesbih edin.”545 “Onu kendisine layık olmayan“] بالليل  وملائكة  بالنهار

şeylerden tenzih edin. Sabah ve akşam. Yani gündüzün başında ve sonunda. Burada 

iki taraf zikredildi ve o ikisinden ortası anlaşıldı. Tesbih edinden maksat her zaman 

özellikle diğer vakitlere tercih edilen söz konusu iki vakitte. Öyle ki Hz Peygamber 

(s.a.v.)’in hadisinden anlaşılacağı üzere bu iki vakitte melekler hazır bulunur. 

Aranızda bazı melekler geceleyin, bazı melekler de gündüzleyin bulunur.”]546     وه وَسَب ِح 

-Allâh Teâlâ’yı nehârın evvelinde ve âhirinde tesbîh edin. Bu iki vakit vakt ب كْرَةً وَأصَِيلًا 

i melâikenin huzûruna vakti olduğu için zikirde tahsîs buyuruldu. Ve ba’zı müfessirîn 

buyurdular ki  ًب كْرَة ile murâd salât-ı subhdur.  ًوَأصَِيل ile murâd salât-ı [208] zuhr ve 

işâîdir. Ve ba’zı müfessirîn buyurdular ki:   كبر و لا حول  ألا الله والله  إله  إسبحان الله و الحمد لله و لا

قوة   لا  العظيمإو  العلي  بالله  لا   [“Allâh bütün noksanlıklardan münezzehtir. Hamd ona 

mahsustur. Allâh’tan başka ilah yoktur ve O en büyüktür. Güç ve kuvvet ancak şanı 

yüce Allâh’tandır”] deyiniz demektir. Tesbîh umde olduğu için ihvânından dahî 

onunla ta’bîr olundu. Ve fi’l-hadîs   أربع لا يمسك عنهن   جنب سبحان الله والحمد لله ولا  إله  إلا الله والله

أكبر فإذا قالها الجنب فالمحدث  أولى فلا منع من التسبيح على جميع الأحوال  إلا  أن الذكر على الوضوء والطهارة 

الرجال آداب   .Cünüp bir kimsenin şu dört şeyi yapmasına engel olunmaz“] من 

Sübhanallâh, Elhamdülillâh,  La ilâhe illallâh, Allâhüekber. Bunu söylediği zaman 

bütün hallerde tesbihten engelleme yoktur. Ancak zikrin abdestli ve temiz bir halde 

olması kişinin adabındandır.”]547 

 
543 Nisâ, 4/103. 
544 Ahzâb, 33/41. 
545 Ahzâb, 33/42. 
546 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 6, s. 456. 
547 İbarenin baş kısmı için bkz. Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 466.  



 

 

 

162 

 

عَليَْك مْ يعتنى بكم  بالرحمة والمغفرة والتزكية ]والإعتناء: عنايت ورعايت داشتن[  اوست ان خداونديکه  ي صَل ِى 

وَ مَلائِكَت ه  عطف على المستكن ف ي  يصلى لمكان الفصل المغنى عن التأكيد بالمنفصل اى ويعتنى ملائكته بالدعاء 

والإستغفار المراد بالصلاة الله تعالى هو الذي بين الله في  الحديث القدسى يقول الله تعالى إنى أ صلى و إن صلاتى 

رحمتى التي  تطفئ غضبى و قيل له عليه السلام ليلة المعراج قف يا محمد صلى الله عليه و سلم فإ ن ربك يصلى  

فقال عليه السلام  إن ربى لغنى  أن يصلى فقال تعالى  ]209[  أنا الغنى عن  أن أصلى لأحد وإنما أقول سبحانى 

سبحانى سبقت رحمتى غضبى  إ قرأ يا محمد ص لى الله تعالى عليه و سلم هو الذي   يصلى عليكم  وملائكته الاية 

فصلاتى ثجلى ذاثي  و صفاتي  و اسمائي  و  آثاري  لك و رحمة لك ولأمتك فكانت هذه الآية  إلى قوله رحيما مما 

البيان روح  السلام  عليه  جبريل  وساطة  بلا  قوسين  بقاب   O Allâh ki size salât eder. Yani“] نزلت 

rahmet, mağfiret ve tezkiye ile sizi gözetir. İnâyet, inâyet ve riâyet demektir. Melaike 

kelimesi salât eder fiilindeki zamire atfedilmiştir. Çünkü faili tekid etmeden 

atfedilecek kelimeyi getirmemize imkan veren bir fasıla vardır. Dua ve istiğfarla 

melekleri de salât eder. Allâh’ın salâtından muradı bir kutsi hadiste şöyle 

açıklanmıştır: “Allâh Teâlâ ben salât ederim ve benim salâtım gazabımı söndüren 

salâttır.” “Peygamber (s.a.v.)’e miraç gecesi şöyle denildi: Dur ya Muhammed! 

Rabbin salât ediyor. Efendimiz (a.s.) dedi ki: Rabbim salât etmekten zengindir. Allâh 

Teâlâ dedi ki: Ben birine salât etmeye muhtaç değilim. Ben sübhanî sübhanî rahmetim 

gazabımın geçti derim. Ey Muhammed (s.a.v.) sen de “Allâh ve melekleri size salât 

ediyor” âyetini oku. Benim salâtım zatımın, sıfatlarımın, isimlerimin, eserlerimin sana 

tecellisi ve senin ve ümmetin için rahmettir. Rahîmaya kadar olan bu âyet Cebrail (a.s.) 

olmadan Kab-ı Kavseynde indirmiş olduğumuz âyettir.”]548  

  İmdiât eder. Teâlâ ve melâikesi size sal lâhl AlO 549 ه وَ الهذِي ي صَل ِي عَليَْك مْ وَمَلَائكَِت ه 

Allâh Teâlâ’nın mü’minlere salâtı rahmetidir. Ve melâikenin mü’minlere salâtı 

istiğfârıdır. Ve ba’zı müfessrîn-i izâm beyân buyururlar ki Allâh Teâlâ’nın abdine 

salâtı onun zikr-i cemîlini ibâdı beyninde işâa ve dünyâ ve ahirette kadrini âlî etmektir.  

لِي خْرِجَك م الله تعالى بتلك الصلاة والعناية وإنما لم يقل ليخرجاكم لئلا يكون للملائكة منة عليهم بالإخراج ولأنهم لا  

يقدرون على ذلك لأن الله هو الهادي في الحقيقة لا غير مِنَ الظُّل مَاتِ إِلَى النُّورِ أي من ظلمات البشرية وصفاتها  

إلى نور العلم والتوحيد والطاعة واليقين والمعنى برحمة الله وبسبب دعاء الملائكة فزتم بالمقصود  ]210[  ونلتم  

 .Allâh bu salâtı ve inâyeti ile sizi çıkarmıştır“] الشهود ونورتم بنور الشريعة وتحققتم بسر الحقيقة

Allâh Teala karanlıktan aydınlığa çıkarmalarını başa kakmamaları için melekleri etkin 

 
548 Bkz. Bursevî, a.g.e., c. 6, s. 457. 
549 Ahzâb, 33/43. 



 

 

 

163 

 

olacak şekilde söylememiştir. Zaten buna da güç yetiremezler. Çünkü hakikatte 

hidâyet edici sadece Allâh’tır, başkası değil. Karanlıklaran aydınlığa, yani beşeriyetin 

karanlıkları ve sıfatlarından ilmin, tevhidin, taatin ve yakînin aydınlığına. Yani 

Allâh’ın rahmeti ve meleklerin duası sebebiyle istenileni elde ettiniz, şuhuda nail 

oldunuz, şeraitin nuruyla nurlandırıldınız ve hakikat sırlarına vakıf oldunuz.”]550 

 -i rahmâniyye ile sizleri zulumât-ilâhiyye ve merhamet i-Rahmet 551 ِمِنَ  الظُّل مَاتِ  إِلَى النُّور

ı kesevât-ı bedeniyye ve sıfât-ı esfeliyyeden nûr-ı ilm ve nûr-ı tevhîd ve nûr-ı tâ’ât ve 

nûr-ı îkâna ihrâc ede. İşbu âyet-i kerîmenin ma’nâsında tefsîr-i kâşifîde beyân olunur 

ki: İhrâcdan murâd devâm ve istikâmettir. Zîrâ Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretlerinin 

rahmet vaktinde ve melâike-i izâmın istiğfârı indinde zulumât olmaz.  

وقال  الكاشفى:  مراد  از  اخراج  ادامت  واستقامت  است  بر  خروج   چه  دروقت  صلاة  خدا  وملائكه  بر  ايشان  در   

ظلمات  نبوده  اند   و  كان  في  الأزل  قبل  إيجاد  الملائكة  بالمؤمنين  بكافتهم  قبل  وجوداتهم  العينية  رَحِيمًا  ولذلك  فعل 

  بهم  ما  فعل  من  الاعتناء  بصلاحهم  بالذات  وبواسطة  الملائكة  فلا  تتغير  رحمته  يتغير  أحوال  من  سعد  في  الأزل 

[Kâşifî dedi ki: “İhraçtan maksat karanlıklardan çıkma için istikamet ve devamlılık 

verilmesi demektir. Çünkü onlar Allâh’ın ve meleklerin övmesi sırsında karanlıkta 

değillerdi. O, ezelde de melekleri yaratmadan önce mü’minlere merhametliydi. Bu 

sebeple mü’minlerin iyiliği için zatı ile ve melekler vasıtasıyla gerekli olanı yapmıştır. 

Ezelde mutlu olanların halleri değiştikçe onun rahmeti değişmez.”]552 

Beyt. 

 كرد عصيان رحمت را نمی اردبشور           مشرب دريا نكرد دتير از سيلابها 

[“Bir evin isyan etmesi rahmeti kesmez. Denizin yaratılışı sellerle kararmaz”] 

 minlere rahîm oldu. Hatta ki salâh emri ’Teâlâ mü lâhEvvel Al 553 ؤْمِنِينَ رَحِيمًا  وَكَانَ بِالْم 

ve rif’at kadirlerini i’tinâ edip mü’minlerin şânında melâike-i izâmı isti’mâl etti.  [211] 

وا بِالْجَنهةِ الهتِي ك نت مْ ت وعَد ونَ  ل  عَليَْهِم  الْمَلَائكَِة  ألَاه تخََاف وا وَلَا تحَْزَن وا وَأبَْشِر   Onların üzerine melekler“] تتَنََزه

korkmayın, üzülmeyin size vaat edilen cennetle sevinin diyerek inerler”]554 Dinde ve 

 
550 Bkz. Bursevi, a.g.e., c. 6, s. 457. 
551 Ahzâb, 33/43. 
552 Bkz. Bursevi, a.g.e., c. 6, s. 457. 
553 Ahzâb, 33/43. 
554 Fussilet, 41/30. 



 

 

 

164 

 

ibâdât ve ta’âtta istikâmet üzere olan mü’minîn hakkında melâike-i kirâmı mü’minînin 

ahirete intikâli vaktinde irsâl buyurduğu mü’minlere Allâh Teâlâ’nın rahmetidir.  ْتحَِيهت ه م

elâmdır. Şol günde ki mevtle tı stahıyyâminlere ’nın mü’Teâlâ lâhAl 555 ٌسَلَام يَلْقوَْنَه   يوَْمَ 

veyâ kabirden har vechile veyâ cennete duhûl ile Allâh Teâlâ’ya mülâkî olurlar. Ve 

yâhut cemî’-ı afâttan mü’minleri sâlim kılar ve yâhut melekü’l-mevte mülâkî 

olduklarında melek mü’minlere selâm verir. Ve yâhut melekü’l-mevt mü’minin 

rûhunu kabza geldiğinde Rabb Teâlâ’dan mü’mine îrgörür ki  ٍحِيم ره  ٍ ب  ره مِن  قوَْلًا   سَلَامٌ 

[“Rahim olan Rab’den selâm sözüvardır”]556 âyet-i kerîmesi delâlet eder.   مْ أجَْرًا وَأعََده لهَ 

كَرِيمًا  و  آماده كرد خداى تعالى براى مؤمنان با وجود تحيت بر ايشان أجَْرًا كَرِيمًا  ثوابا  حسنا و هو نعيم الجنة 

ثم هذه الأ ية من  أكبر نعم الله عل ى  هذه الأمة  و من  أدل دليل على  فضيلتها على  سائر الأمم و من جملة ما  أوحى  

عليه السلام ليلة المعراج  أن الجنة حرام على  الأنبياء حتي تدخلها يا محمد صلي الله عليه و سلم  ] 212[  و على  

 Onlar için“] الأمم حتي تدخلها  أمتك فإذا كانوا  أقدم  في الدخول التعظيم كانوا فضل و  أكثر في الاجر الكريم

kerim bir ecir hazırlamıştır.557 Allâh müminlere selâmlamanın yanı sıra büyük bir ecir 

amade kıldı. Değerli ecir vardır. Yani güzel sonuç ki o da cennet nimetidir. Sonra bu 

âyet Allâh’ın bu ümmete verdiği en büyük nimeti, bu ümmetin diğer ümmetler olan 

faziletinin delili, Allâh Teala’nın miraç gecesinde Efendimiz (s.a.v.)’e “Ey 

Muhammed, cennet sen girinceye kadar bütün peygamberlere haramdır; senin 

ümmetin girinceye kadar diğer ümmetlere de haramdır. Onlar o büyük girişte en önde, 

ecirde de daha faziletli ve çokturlar” diye vahyettiğinin tamamıdır.”]558 

dâd etti ki ol ’i kerîm amâde ve i-minler için ecr’Ve mü 559 كَرِيمًا أجَْرًا  مْ  لهَ  وَأعََده 

cennettir. Ve hadîs-i kudsîde buyurur:  أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا

 Salih kullarım için hiçbir gözün görmediği hiçbir kulağın duymadığı“] خطر على قلب بشر

hiçbir beşerin kalbine doğmayan bir şeyler hazırladım”]560  

Hakk Sübhânehû ve Teâlâ hazretleri îmân eden ve ibâdât ve tâ’ât ve 

peygamber-i zîşân hazretlerine mütâbaat ve cemî’-ı evkātinde zikrullâha müdâvim 

olan ebrâr kulları hakkında buyurur: Sâlihler ve  561 َون الْأرََائكِِ يَنظ ر  عَلَى  نَعِيمٍ  لفَِي  الْأبَْرَارَ  إِنه 

 
555 Ahzâb, 33/44. 
556 Yasîn, 36/58. 
557 Ahzâb, 33/44. 
558 Bkz. Bursevi, a.g.e., c. 6, s. 458. 
559 Ahzâb, 33/44. 
560 Buhârî, Tefsir, 30; Müslim, Cennet, 4. 
561 Mutaffifîn, 83/22-23. 



 

 

 

165 

 

âbidîn ve zâkirler cennette ni’metlerde serîrler üzere oturup Allâh Teâlâ’nın 

kendilerine verdiği kerâmet ve ni’mete ve kâfirlere erişen azâb ve nukmete nazar 

ederler. umde olduklarının ve ol ’Ebrârın kerâmet ve tena 562 ِوهِهِمْ نَضْرَةَ النهعِيم ج  تعَْرِف  فِي و 

ni’metlerin behcet ve surûrun yüzlerinde görür bilirsin.  ٌه  مِسْك خْت ومٍ خِتاَم  حِيقٍ مه ي سْقوَْنَ مِن ره

ı hâlisten içirilir ki o şarâbın sarâhîsi -ebrâra şarâb[213]  Ve ol 563 َتَ نَافسِ ون وَفِي ذلَِكَ فَلْيتَنََافسَِ الْم 

miskle mühürlü olup onun mührünü ol ebrâr kendileri koparıp fekk eder. Tâlib ve 

râğıblar böyle ni’mete nâil ve vâsıl olmaya taleb ve rağbet etsinler.  

Ey birâder! Bu âyet-i kerîmede ebrâr olan kullarına âhirette olacak ikrâmât ve 

ihsânât beyân olundu. Hemân can tende akıl kemâlde iken bu âlemde ebrâr zümresine 

dâhil ol ve ibâdât ve tâ’ât edip emr-i ilâhiyyeye kalben ve kāliben itâât ve sünen-i 

seniyye-i Muhammediyyeye mütâbâat ve ehlullâha ve evliyâullâha muhabbet ve 

eserlerine iktidâ ve dîn karındâşımız olan mü’minîn ve fukarâ ve dervîşâna riâyet edip 

ve her hâlde mü’minlere hüsn-i zan ve sû-i zandan ictinâb edip ve dâimü’l-evkāt her 

hâlde zikrullâha devâm ile itmînân kılıp hâsıl olup   تطَْمَئِنُّ الْق ل وب ِ  Kalpler ancak“] ألَاَ بِذِكْرِ اللَّ 

Allâh’ı anmakla huzura kavuşur”]564  âyet-i kerîmesinin sırrına mazhariyetle [214] 

hitâb-ı ilâhiyyeye vâsıl ve nâil olunduğunu Hz. Mevlâna Celâleddin Rûmî (k.s.) 

hazretleri Mesnevi Şerîf’inde iş bu beyt-i şerîfde beyân buyurur:    

 کفت ادخل فی عبادی تلتقى       جنة من رؤيتى يا متقى 565

Sûre-i Fecr’in âhirîne işârettir.   طْمَئِنهة  566[”Ey mutmain olan nefs“] يَا أيَهت هَا النهفْس  الْم 

 Ey üzerinde sekinet“] اى  النفس  التي  نزلت  عليها   السكينة  وتنورت  بنور   اليقين  فإطمأنت   من  الإضطراب

olan ve yakîn nuru ile nurlanmış nefs! Kargaşadan, karışıklıktan itminana er.”]    ارْجِعِى

[”Rabbine dön“] إِلَى  رَب كِِ  567  Rucû’ eyle Cenâb-ı Rabbine  ًرَاضِيَة [“Razı olduğun 

halde”]568  ًرَاضِيَة olduğun hâlde i’tâ olunan ni’metlere  ًرْضِيهة  Senden razı olunmuş“] مه

 
562 Mutaffifîn, 83/24. 
563 Mutaffifîn, 83/25-26. 
564 Ra’d, 13/28.     
565 Mesnevî’de yer alan bu beytin yukarda anlamı parça parça verildiği için burada toplu mana vermeyi 

uygun gördük. “[Allah]: Ey takva sahibi! Kullarımın arasına gir de beni görme cennetine [ulaş], dedi. 

(Bkz., Mesnevî, 1. Defter, s. 99 (2655.b.)). 
566 Fecr, 89/27. 
567 Fecr, 89/28. 
568 Fecr, 89/28. 



 

 

 

166 

 

halde”]569Allâh katında لِى  فِى  عِبَادِى اى  أدخلى  في  زمرة   570[”Kullarımın arasına gir“] فَادْخ 

الذكر  و  التوحيد  هلأ  من  كانوا  الذين  عبادى  [“Zikir ve tevhid ehli olan kullarımın zümresine dahil 

ol.”]  لِى  جَنهتِى [”Cennetime gir“] وَادْخ  571  Yani onlarla birlikte“] اى  أدخل  معهم  جنتى 

cennetime gir.”] Beyt-i şerîfin ma’nâsı budur ki: “کفت” Hak Teâlâ ve Tekaddes 

hazretleri buyurdu: “ادخل” dâhil ol sen ey nefs-i mutmainne “ یعباد  یف ” benim ibâd-ı 

pür- reşâdım zümresine “تلتقی” sen mülâkî olasın. “ رؤيتى   من  جنة ” benim ru’yetimden 

cennet-i azîmü’ş-şâna “ متقى  يا ” ey muttakî olan kulum, pes. Ey tâlib-i hak! [215] 

ma’lûm ola ki zümre-i ibâdullâha dâhil olmak hizmetlerinde olup kalplerin ile 

götürmektir. Yoksa mücerred duhûl değildir, pes. Ârifin kalbine dâhil olmak a’mâl-i 

makbûledendir. فقال  تعالى  الله لىإ  به  تقربأ  عمل  على  دلنى  العالى  سره  قدس  مى  لبسطا  قال  رجلا  نأ  كما 

 ى لإ  ينظر  لعله  نظرة  ستين  و  ثلثمائة  يوم  كل  العارفين  قلوب  لىإ  ينظر  الله  نإف  قلوبهم  يف  دخلأ  و  ولياءاللهأ  حبأ

لك  فيغفر  قلبه    سمكإ  [“Adamın biri Bestâmi (k.s.) hazretlerine şöyle dedi: Bana Allâh’a 

yaklaştıracak bir amel göster. Bestami (k.s.) hazretleri ona dedi ki: Allâh’ın veli 

kullarını sev ve onların kalplerine gir. Çünkü Allâh günde 360 defa o ariflerin 

kalplerine nazar eder. Eğer ismini orda görürse seni affeder”] Urefâdan biri bu beyt-i 

güzeli buyurmuşlardır. Beyit 

“Cennet Hakk’ın bahçesidir ârif onun bâğbânıdır. 

Bâğbânıyla bilişî gör tâ giresin bahçesine.” 

عزائم مغفرتك و السلامة نا نسئلك موجبات رحمتك و  إنام اللهم  تمام و الصلوة على سيد الأالحمد لله على توفيق الإ 

طاعتك و طاعت   يلذكرك و ارزقن يلبفتح مسامع قإبر و فوز بالجنة من النار اللهم ثم و الغنيمة من كل إمن كل 

اللهم صل و سلم   يمن عمل  يرجى عندأو رحمتك    يوسع من ذنوبأ  [216]رسولك و عملا بكتابك اللهم مغفرتك   

براهيم خليلك و صفيك و موسى كليمك و نجيك و عيسى روحك و إو بارك على سيدنا محمد نبيك و رسولك و  

هل أوليائك من  أصفيائك و خاصتك و  أيائك و خيرتك من خلقك و  نبأتك و على جميع ملائكتك و رسلك و  كلم

نة عرشه و مداد كلماته و كما هو  قه و رضاء نفسه و زلو صلى الله على سيدنا محمد عدد خعرضك و سمائك  

تسليما و قد جمعت    هل بيته و عزته الطاهرين و سلمأن و غفل عن ذكره الغافلون و على  ذكره الذاكرو  اهله و كلمأ

  يو الكفر و التشويش كملت و تنت ف  هل الشركأب حصنت عن الفتن و البلايا و من  يوأمدينة    ي هذه الرسالة ف

نا الفقير و أو العلى و الشرف و  لف من هجرة من له العز  أم لسنة ثلاث و ثمانين و مأتين و  واخر محرم الحراأ

س سره الم الربانى المرحوم المغفور مثنويخوان حسن حسام الدين قدالع يواستاذ يزاوية شيخ يالخادم للفقراء ف

 
569 Fecr, 89/28. 
570 Fecr, 89/29. 
571 Fecr, 89/30. 



 

 

 

167 

 

النقشبندى مش  [217]يوبى  ستانبولى مولدا و الأالمتين السيد مصطفى وحى الإ ربا و الحنفى مذهبا و  موطنا و 

ى بدعاء  ه الرسالة و دعا للى هذإلى و لمن نظر  إليهما و  إحسن  أفرلى و لوالدى و لمن  غإعتقادا اللهم  إالماتريدى  

ين و صلى الله و سلام على المرسلين و الحمد لله رب العالم  يبعد وفات  يحيوتى و قرأ الفاتحة على روح  فيالخير  

جمعينأ له و صحبه  آعلى سيدنا محمد و     [Bitirmeye muvaffakiyet sağlayan Allâh’a hamdolsun. 

Salât yaratılmışların efendisine olsun. Allâh’ım rahmet ve mağfiretin gerektirdiklerin, 

bütün günahlardan selâmete eriştirmeni, bütün iyiliklere mazhar kılmanı, 

cehennemden kurtarıp cennetle müjdelemeni istiyoruz. Allâh’ım zikrin için kalp 

gözümü aç. Beni sana ve resûlüne taat ederek ile kitabınla amel etmeyi rızıklandır. 

Allâh’ım senin mağfiretin benim günahlarımdan çok daha geniş ve rahmetin 

amelimden umduğum şeyden daha geniştir. Allâh’ım efendimiz nebin ve resûlün 

Muhammed (s.a.v.)’e salât ve selâm olsun; Halîlin İbrahim (a.s.)’a, Kelîmin Musa 

(a.s.)’a, Rûhun İsa (a.s.)’a, bütün meleklerine, resûllerine ve nebilerine, yarattıklarının 

hayırlılarına, özel kullarına, yeryüzündeki ve gökyüzündeki evliyalarına salât ve selâm 

olsun. Efendimiz Muhammed (s.a.v.)’e yarattıkların sayısınca, zatını hoşnut edecek 

kadar, arşının ağırlığınca ve kelimelerin sayısınca ve yine onun gibi seni zikredenlerin 

zikrettiği ve seni zikirden gafil olanların sayısınca, ehl-i beytine ve temi soyun salât ve 

selâm olsun. Bu risâleyi fitne ve belâlardan; şirk ve küfür ehlinden ve karışıklıklardan 

korunmuş Eyüp ilçesinde cem ettim. Hicrî 1283 yılının izzet ve şerefli Muharrem 

ayında tamamladım. Ben fakir, hocam, âlim-i rabbânî, merhum ve mağfur Mesnevîhân 

Hasan Hüsâmeddin (k.s.)’ın zâviyesinde, dervîşlerin hizmetçisi, İstanbul doğumlu, 

Eyüp ilçesi, meşreben Nakşîbendî, mezheben Hanefî, i’tikâden Ma’turîdî, Mustafa 

Vahyî’yim. Allâh’ım beni, anne babamı ve onlara iyilik edene, bu risâleye bakana, 

hayatta iken bana hayır duada bulunana ve ölümden sonra ruhuma Fatiha okuyana 

mağfiret et. Selâm elçilerin üzerine olsun. Hamd Allâh’a aittir. Salât efendimiz 

Muhammed (s.a.v.)’e, âline ve ashabının hepsine olsun.]    

       

[218]  

“Vahdet-i zâtı vücûda aşkla severdi cellâ  

Cümle mecellâ-yı sıfâtı oldu aşka mübtelâ.” 



 

 

 

168 

 

“Cümle zerrâtı aşkla kendin bitirmiş müsteddir 

Her dem aşkla çıkar her bir kafadan bin sadâ.” 

“Şu’les-i aşkın vücûd oldu şerâr-ı kâinât 

Aşkdır sır-ı kader hükm-ü kazâ arz ve semâ.” 

“Âfitâb-ı aşkdan kesurat hayâlâtî zuhûr  

Etti zâhir oldu envâr-ı cemâl-i kibriyâ.” 

“Mazhar olsa sûret-i rahmâna insân vechi vâr 

Aşk-ı hakka da’vet eyler enbiyâ ve evliyâ.” 

“Bil şerî’at hem tarîkat hem hakîkat aşktır 

Mekteb-i aşkta mu’allimdir Muhammed Mustafâ.” 

Hâtime-i risâle 

İşbu risâleni hitâmı evvelen pâdişâh-ı rû-yi zemîn   لي يوم الدين إخلد الله ملكه  [Allâh 

saltanatını kıyamete kadar baki kılsın] ve sâniyen şâh-zâdegân-ı civân-ı bahtân ve sâir 

salâtîn-i izâm  [219] ve vâlide sultân aliyyetü’ş-şân hazretlerine ve asâkir-i islâm ve 

cemî’-ı mü’minîn ve mü’minâta duâ ile tamâm olunması münâsib görüldüğünden duâ 

ile hatmoldu.  

   [Rahman ve Rahim Allâh’ın adı ile] بسم الله الرحمن الرحيم         

Sipâs u ibâdât ve duâ u münâcât kāzıyu’l-hâcât ve kâşifü’l-müşkilât olan 

Cenâb-ı Hüdâ’ya hakîk ve ahrâdır ki:  ْادْع ونِي أسَْتجَِبْ لكَ م [“Bana dua edin duanıza karşılık 

vereyim”]572 va’d-i kerîmânesiyle daâvât-ı ibâdını hedef-i icâbete makrûn ve eltâf-ı 

kûtânla mesrûr eyledi. Ve salât-ı salât-ı mütevâsılat-ı mütefessirâyât    لَه خْلِصِينَ  فَادْع وه  م 

ينَ  573[”Dini ona has kılarak dua edin“] الد ِ  ve mübeşşir hadîs  المذنبين يحب  آنين  الله   إن 

[“Gerçekten Allâh ah eden günahkârları sever”]574 mahbûb-ı Hüdâ şefî’-ı rûz-i cezâ 

Muhammed Mustafâ aleyhi ekmeli’t-tahıyyâ efendimiz hazretlerinin ravza-i 

mutahharalarına arz [220] ve ityâ kılınır ki    كرم علي الله من الدعاءأليس شيء  [“Allâh katında 

 
572 Mü’min, 40/60. 
573 Mü’min, 40/65. 
574 Benzer rivâyet için bkz. Muttakî, a.g.e., c. 9, s. 396. 



 

 

 

169 

 

duadan daha değerli bir şey yoktur”]575 Haber-i münîf sıhhat-i redîfiyle ümmetini 

münâcât ve duâya tahrîs buyurdu. Ve ulûf-ı terzıye âl ve ashâb hazerâtının merâkıd-i 

muattıralarına arz ve takdîm olunur ki   عَنْه وَرَض وا  عَنْه مْ  اللَّه   ضِيَ   Allâh onlardan razı“] ره

onlar da Allâh’tan razıdırlar”]576 duâ-i hayriyyesiyle beyân buyurdu.   الحمد  لله  رب  العالمين

جمعينأ صحبه  و لهآ  و محمد رسوله على  السلام و الصلوة و  [“Hamd alemlerin rabbine aittir. Salât 

ve selâm O’nun resûlü Muhammed (s.a.v.)’e ve bütün âline ve ashabına olsun.”]  

Cenâb-ı Hakk ve feyyâz-ı mutlak celle şânehü hazretleri neyyir-i hayr-i sipihr-

i saltanât kutb-ı dâire-i felek hilâfet-i nekâve-i mülûk-ı cihân hulâsa-i dûdmân âl-i 

osmâni es-Sultân ibni’s-Sultân es-Sultân Abdülazîz Hân. لىإ  مرفوعة  دولته  رايات   زالت  لا  

الزمان  خرأ  [Kıyamete kadar devletinin bayrağı dalgalanacaktır.] efendimiz hazretlerinin 

zât-ı hümâyûn şerefât-ı makrûn şâhânelerin afât-ı semâviyye ve arzıyyeden masûn ve 

serîr, sıhhat ve âfiyette dâimâ mesrûr, livâsını mensûr, a’dâ-i dîni makhûr, mülkünü 

ma’mûr kılıp şâhânelerini dâimâ memnûn ve mesrûr eyleye.[221] Eâne-i rûhâniyyet-i 

muhammediyyeye ve muzâharat-ı ervâh-ı evliyâ-ı kirâma Cenâb-ı Hakk mazhar 

eyleye. Evlâd-ı kirâmlarını atvel-i ömür ile muammer eyleye. Devlet-i Âliye-i 

Osmâniye’yi ilâ-kıyâmi’s-sâati ibkâ eyleye. Bâ-husûs neyyir-i sipehr-i iffet mehd-i 

ulyâ-yı saltanat vâlide-i aliyyetü‘ş-şân hazretlerinin vücûduna sıhhat ve âfiyet ve 

ömrüne bereket dâreynde selâmet ihsân ve inâyet eyleye. Ve cümle Ümmet-i 

Muhammed’e selâmet ihsân eyleye. Berde ve bahirde bulunan asâkir-i islâmiyyeyi 

eynemâ-kânû ve haysümâ-teveccehû mansûr ve muzaffer eyleye. A’dâ-i dîni ve 

kefere-i dîni makhûr ve müdemmer eyleye. Ümmet-i Muhammed hakkında olan keyd 

ve hîlelerini kendileri üzerlerine ma’kûs eyleye. Beldemizi ve sâir bilâd-ı islâmiyyeyi 

cemî’-ı âfât-ı semâviyye ve arzıyyeden masûn ve mahfûz eyleye. Zât-ı ecelli ve a’lâsı 

ve esmâ-i hüsnâsı hürmetine zâhirimîzi akvâl-i şerîat-ı mutahhara ve ef’âl-i tarîkat-ı 

münevvere ile irâsete ve bâtınımızı envâr-ı ma’rifet-i ilâhiyye [222] ve esrâr-ı hakîkat-

i nâ-mütenâhiyye ile pîrâste eyleye. Sırrımızı esrâr-ı vahdâniyyeti ile pür-sürûr ve 

rûhumuzu tecelliyât-ı sıfât-ı kudsiyyetiyle pür-nûr eyleye. Kalbimizi tahâret-i maârif-

i ilâhiyyesiyle tathîr ve aklımızı ulûm-ı li-dîniyyesini ta’lîm ve takrîr ile tenvîr eyleye. 

Nefsimizi ahlâk-ı ilâhiyyesiyle mutehallık ve çeşmimizi meded-i hazerât-ı 

 
575 Suyûtî, a.g.e., s. 466. 
576 Beyyine, 98/8. 



 

 

 

170 

 

nûrâniyyetiyle mütehakkık eyleye. Hulâsa-i cevâhir-i cismâniyyetimizi kesâfet-i 

kuyûd tab’-ı vahvâsından tahlîs ve letâfet-i şuhûd-ı gaybiyyeye tahsîs eyleye. Mir’ât-ı 

kalbimizi nukûş-ı mâsivâdan sâde ve envâ’-ı ilhâm-ı rabbâniyyesine âmâde eyleye. 

Ayniye-i isti’dâdımızı suver-i esmâ-i ilâhiyyesine kâbil ve sıfât-ı tecellîy-i nâ-

mütenâhiyyesine mukâbil eyleye. Derûnumuzdan tesvîlât-ı şeytâniyye ve i’râz-ı 

nefsâniyyeyi izâle ve safâ-yı hakkâniyye ve muhabbet-i ilâhiyyesini havâle eyleye. 

Her hâlde isticlâb-ı rızâ-yı şerîfini muktezâ olan amellere muvafık ve envâ’-ı niem-i 

sûriyye ve ma’neviyyesine mustağrık eyleye. Pişvâlarımızın âsârından ayırmayıp 

kademlerinde sâbit kadem eyleye. Ve muktedâlarımızın [223] etvârından devr etmeyip 

mesleklerinde râsih-i düm eyleye. Ervâh-ı mukaddeselerini cümlemizden râzı ve 

hoşnût ve cümlemizi saâdet-i dâreyn ile mesrûr ve mes’ûd eyleye. Amîn elfi elfi amîn 

bi-hurmeti seyyidi’l-murselîn ve’l-hamdü lillâhi rabbi’l-âlemîn. 

Lil-musahhıh el-âciz fi’l-matba’ati’s-sultâniyye. 

الذ الظلمات  أ  يالحمد لله  الذاكرين من  ف  لى إخرج  تعالى  قال سبحانه و  المنزل على حبيبه   يالنور حيث  كتابه 

له العظام و آلى النور صلى الله عليه و على  إم و ملائكته ليخرجكم من الظلمات  يصلى عليك  ير هو الذالمنصو

جل بكرمه و حسن توفيقه على الأن يسر الله الأأمعت الشموس و البدور و بعد فلما  جمعين ما لأصحابه الكرام  أ

التطبع هذه الرسالة المنيفة و المجلة الطيفة المسامة بتحفة الصالحين   الذاكرين  العالم إ  يو سبحة  عتنى بتأليفها 

خ مصطفى الوحى وفقه  بو الفضائل الشيأالمعنوى الكاشف لدقايق المثنوى    الفاضل الخير الكامل العارف للمعارف

فندى  أخوان الحاج عثمان   عها و نشرها مطبعة فخر الإبسمه القوى تشرفت بتمام طإحياء رسوم الذكر بالله تعالى لإ

طبعها و هى الرسالة الممتازة عن  رادة السنية الملوكانية على شان  و قد تعلقت الإ  [224]تجارته    ي ف  ربحه اللهأ

مثالها بوجوه جمة المعربة مضمونا تها عن مجمل مسائل الذكر و مفصله المنبئة مكنوناتها عن جواز ذكر الجهر أ

ئل و مجيب فكانت عونا للذاكرين سكت كل سا أ جج مقبولة فافحم معاند و مريب و  و محصله يقضايا مسلمة و ح

ن و  العاشقين  للطالبين  كهفا  و  الأالسالكين  تقريظ بعض  هذ  لقولى  تقريظ  اهيك شاهد  البديعة لاسيما  لهذه  فاضل 

بدى ناظر المعارف العمومية  فندى( نال ما يتمناه من ربه الأ أحمد كمال  أب العطوفة و الكمال حضرة السيد )صاح

لب( مد كرم قطب دائرة المعارف و الحكم مولينا اشيخ )محمد الغاستاذ الأظ حضرة الأقريستانة العلية و تالأ  يف

ظم و خاقاننا المعظم  عيام دولة سلطاننا الأأ  يعلى المطالب و كان ذلك فألى  إوصله  أالله تعالى ظله الراسب و  

بن السلطان السلطان )عبد  إلطان  لا و هو السإمة  هل الذكر من هذه الأمى لأسرار الذكر و الحكمة الأأالواقف على  

ول لسنة  واخر ربيعل الأتمام طبعها لأإبحار السلطانة فلكه مصادف    يجرى ف أزيز خان( خلد الله تعالى ملكه و  الع

خ العارف الخطاط محمد العز و الشرف و مكتوبا بالقلم الألف من هجرة من له تمام  أربع و ثمانين و مأتين و  أ

المعارف و على    ىعلىالواصف و صلى الله عل العوارفأله و صحبه  آسيدنا محمد منبع  ولى     [Zikreden 

kulları karanlıklardan aydınlığa çıkaran Allâh’a hamd olsun. Habibine ve kendisine 



 

 

 

171 

 

yardım edilen peygamberine indirilen kitabında Allâh Teâlâ şöyle buyurdu: “Allâh ve 

melekleri karanlıklardan aydınlığa çıkmanız için size salât eder.” Allâh O’na ve yüce 

âline ve güneş ve ayın parladığı müddetçe kerim ashabına salât etsin. Yüce Allâh 

keremiyle bunu kolaylaştırmasından sonra yardımıyla âlim, faziletli, hayır sahibi, arif, 

Mesnevî inceliklerine vakıf olan Ebu’l Fezâil eş-Şeyh Mustafa el-Vahyi’nin telifine 

özen gösterdiği “Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhâtü’z-Zâkirîn” isimli bu güzel risâle 

basıldı. Allâh yüce ismiyle zikretme şekillerini ihyâ eden bu âlimi muvaffak kılsın. 

Onun basımını ve neşrini tamamlamakla Allâh’ın kendisini ticaretinde kazançlı kıldığı 

ihvanın övüncü Hac ı Osman Efendi’nin matbaası şereflendi. 

Devlet iradesi o risâlenin basımında alakadar oldu. Bu seçkin risâle, zikir 

meselelerini kapsayan büyük toplayıcılığı ve açıktan zikre cevaz veren içerdiği 

meseleleri ayrıntılı anlatması ve kabul edilmiş kuralları elde etmesi yönüyle 

emsallerinden ayrılır. Düşmanları ve şüphe içinde olanları susturarak delil getirir ve 

her soru soranı ve cevap arayanı susturur. Bu risâle sâlik zâkirlere bir yardımcı, âşık 

öğrencilere bir sığınaktır. Bunlar şu kişilerin takrizleriyle şahit kılınmıştır. Özellikle 

atûfetli Maârif Nâzırı olan Ahmed Kemal Efendi hazretlerinin  –Allâh umduğuna 

ebedi olarak nail etsin- takrîzi, marifet ve hikmet kutbu, hocamız eş-Şeyh Muhammed 

Gâlib’in-Allâh onun kıymetli gölgesini uzatsın ve isteklerinin en yücesine ulaştırsın- 

takrîzleridir.  Bu eser, yüce sultânımız, zikrin ve hikmetim sırlarına vâkıf ve bu ümmet 

içerisindeki zikir ehline kol kanat geren hâkanımız devrindendi.  O Sultân oğlu Sultân 

olan Sultân Abdülaziz Hân’dır. Allâh onun mülkünü daim kılsın ve onun gemisini 

saltanat denizinde yüzdürsün. Bu risâlenin basımının tamamlanması hicri 1284 

senesinin sonlarında olmuştur.  Şeref ve izzetin tamamı kalemiyle yazan arif, hattat 

Muhammed el-Vâsıf’a aittir.  Ariflerin menbaı olan Efendimiz Muhammed (s.a.v.)’e 

ve O’nun âline ve ariflerin ilki olan sahabeye Allâh salât etsin.] 

 

 



 

 

 

172 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

173 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III. BÖLÜM 

TUHFETÜ’S-SÂLİHÎN’İN TAHLİLİ: TUHFETÜ’S-

SÂLİHÎN’DEKİ BAZI TASAVVUFÎ KAVRAMLARIN 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 



 

 

 

174 

 

 

 

 

 

 

 

 

A. TAHALLUKA DAİR KAVRAMLAR 

 

1. Zikir 

 Kelime olarak “anmak, hatırlamak, yâd etmek manalarına gelen zikir, terim 

olarak, Allah’ı anmak ve hatırlamak; onu unutmamak ve gaflet halinde olmamak, 

tarikat ehlinin belli kelime ve ibareleri belli zamanlarda, belli sayıda, belli bir edep 

halinde her gün düzenli olarak söylemek”577 , “gafletten ve nisyandan kurtulmak” 

manasına gelir.578 

 Kur’ân’da zikrin kullanıldığı anlam yelpazesi oldukça geniştir. Bu yelpazede 

şunlar bulunmaktadır: “Allah’ı dille hamd, tesbih ve tekbir şekliyle övmek; onun 

nimetlerini anmak, bunları kalple hissetmek ve tefekkür etmek; kulluğun gereklerini 

akıl, beden ve mal ile yerine getirmek; namaz kılmak, duâ ve istiğfarda bulunmak, 

kevnî ayetler üzerinde düşünmek, Kur’ân, önceki kutsal kitaplar, levh-i mahfûz, vahiy, 

ilim, haber, beyan, ikaz, nasihat, şeref, ayıp ve unutmanın zıddı” gibi anlamlar 

vardır.579  

 
577 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay., İstanbul, 2012, s.393. 
578 Öngören, Reşat, “Zikir”, DİA, İstanbul, 2013, c. 44, s. 409. 
579 Öngören, a.g.md., s. 409. 



 

 

 

175 

 

Kur’ân’da zikirle ilgili ayetler, “sabah akşam Rabbinin ismini zikret” 580 

ayetinde olduğu gibi, doğrudan Allah’ı zikretmekle yani “Allah’ın adının 

anılmasıyla” 581  ilgili olduğu gibi diğerleri de bütün davranışlarda “zikri” 

hatırlatmaktadır. 582  Tüm tarikatlarda görülen zikir müridlerin manevi gelişiminde 

önemli bir yere sahiptir. Müritleri dinç tutarken aynı zamanda doğrudan yanlışı tefrik 

edecek bir kuvvet de meydana getirmektedir. Zikir tarikatların belirlediği usullere göre 

farklılık arz etmektedir.583 

Vahyî Efendi zikrin önemine Kuşeyrî’nin şu sözüyle dikkat çeker: “Zikir Hakk 

yolunda güçlü bir rükundur. Bu yolda temel husus zikirdir. Bir kimse zikre devam 

etmeden Allah’a ulaşamaz.584 Ayrıca Vahyî Efendi şu hadis-i şerifleri bu anlamda delil 

olarak kullanır: “Dikkat edin amellerin en hayırlısını, Allah katında en değerlisini, altın 

ve gümüş dağıtmaktan daha hayırlı ve derecelerinizi yükselten, düşmanla karşılaşıp 

sizin onların boyunlarını, onların da sizin boyunlarınızı vurmanızdan daha hayırlı bir 

şeyi size haber vereyim mi? Ashâb-ı Kirâm nedir diye sordular? Resûlullah (s.a.v.) 

buyurdular ki: Allah’ı zikretmektir”585 , ve “Yeryüzünde Allah Allah diyen kimse 

kalmadıkça kıyamet kopmaz.”,586 “Kral Allah’ın zikrinin kıymetini bilse krallığını tek 

eder, tacir Allah’ın zikrinin kıymetini bilse ticaret yapmayı terk eder.”587  

Kelâbâzî hakiki zikre dair bir açıklama yapar ve hakiki zikir ona göre “zikir 

esnasında mezkûrdan başkasını unutmaktır. Nitekim Allah Teâlâ “Unuttuğunda 

Rabbini zikret”588 buyurmuştur. Ona göre bu, “Hakk’tan başkasını unuttuğun zaman 

O’nu zikretmiş olursun manasına gelir. Ayrıca zikir gafleti tard etmektir; yani gaflet 

ortadan kalktığı zaman sükût halinde bile olunsa zikir hali devam eder.”589 Zünnûn 

 
580 Ahzâb, 33/42. 
581 Yılmaz, H. Kamil, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Neşr., İstanbul, 2007, s. 183. 
582 Bkz. Bilgiz, Musa, “Kur’ân’da Zikir Kavramının Anlam Alanı”, AÜİFD, sayı: 25, 2006, s. 230.  
583 Algar, Hamid, Nakşibendîlik, haz. A. Cüneyd Köksal, İnsan Yay., İstanbul, 2007, s. 100. 
584 Vahyî, Mustafa, Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn, İstanbul, 1284, s. 31; Kuşeyrî, Abdülkerim, 

er-Risâletü’l-Kuşeyriyye (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri Risalesi), haz. Süleyman Uludağ, Dergah Yay., 

İstanbul, 2009, s. 301. Bundan sonraki Kuşeyrî’ye verilecek atıflar Süleyman Uludağ’ın tercümesi 

dikkate alınarak yapılacaktır. 
585 Vahyî, a.g.e., s. 30-31. 
586 Vahyî, a.g.e., s. 30-31. 
587 Bursevî, a.g.e. (b.b.), c. 1, s. 215; Vahyî, a.g.e., s. 78. 
588 Kehf, 18/24. 
589  Kelâbâzî, a.g.e., s. 154-155; Şibli’ye zikrin hakikati sorulduğunda: “Allah’tan başka her şeyi 

unutmaktır, diye cevap vermiştir. Hakikatte Allah’ı zikretmek, onun zikri sırasında bütün eşyayı 



 

 

 

176 

 

Mısrî şöyle söyler bu minvalde: “Hakiki manasıyla Allah Teâlâ’yı zikreden bir zâkir 

O’nun zikri yanında her şeyi unutur, Allah Teâlâ onu (aleyhine olan) her şeyden 

muhafaza eder, kul için Allah her şeye bedel olur.”590 Zikir, takva ve boş işler arasında 

bir ilişki vardır. Zikir takvayla meydana gelirken takva da kişileri boş işlerden alıkoyar 

ve bireylerin yemesi, içmesi ve konuşması zaruri durumlarda meydana gelir.591 Fakat 

kişi her nefeste Hakk’ı zikretmeldir ki vakitler boşa geçmesin. Boşa geçen vakitler 

malayaniye sürükler592 ve bu da ariflerin cezasıdır.593  

Kur’ân-ı Kerim’de Allah Teâlâ “Ey iman edenler Allah’ı çokça zikredin ve 

sabah akşam O’nu tesbih edin”594 buyurmaktadır. Çokça zikretmek Elmalılı Hamdi’ye 

göre “takdis, temcid, tehlil, tahmid gibi Allah’a layık zikrin çeşitlerinin” hepsini 

kapsar. Ona göre ayetteki sabah ve akşam hem Türkçede hem de Arapçada meşhur 

vakitlerdir ve bütün vakitleri ifade eder.595 Eğer bir kimse “Allah’ı çokça zikredin” 

ayetine uygun davranmıyorsa en azından bunu yerine getiren dervişlere muhabbet 

etmeli ki Peygamber (s.a.v.)’in “Kişi sevdiğiyle beraberdir”596 hadisine göre sevdiği 

kişilerle mahşerde aynı yerde bulunabilsin.597 

 Müellifimize göre sûfiler Allah’ın zikrine âşıktır ve her durum ve şartta Allah’ı 

zikretmekle meşguldürler. Bir aşıkın nefesi zikirden boş kalmış değildir ve o her yerde 

zikretmeye muvaffak olur. Böylece yüksek derecelere nâil olduğu gibi “Onlar Allah’ın 

nimet verdikleri kimselerle beraberdir” 598  ayetine mazhar olurlar. 599  Nasıl ki 

münafıklar yiyerek içerek gıda alırken onların gıdası da zikirdir. 600  Onlar gerek 

oturarak gerek ayakta gerek devrânen ve sokakta, pazarda Allah’ı çokça zikrederler. 

 
unutmaktır.” (Bkz. Serrâc, Ebû Nasr, el-Lüma’ (İslam Tasavvufu), çev.: H. Kâmil Yılmaz, Erkam Yay., 

İstanbul, 2012, s. 254.); Feridüddin Attar, Tezkiretü’l-Evliya (Evliya Tezkireleri), terc. Süleyman 

Uludağ, Kabalcı Yay., İstanbul, 2007, s.55. 
590 Kuşeyrî, a.g.e., s. 302. 
591 Sühreverdî, Ebû Hafs ömer b. Muhammed, Avârifü’l-Meârif (Tasavvufun Esasları), ter.: H. Kamil 

Yılmaz-İrfan Gündüz-Mustafa Uzun, Vefa Yay., İstanbul, s. 574. 
592 Sühreverdî, a.g.e., s. 667. 
593 Kuşeyrî, a.g.e., s. 304. “Zikir veliliğin menşurudur. Bir kimse zikre muvaffak olursa ona velilik 

menşuru verilir. Zikirden mahrum bırakılan kimse (velilikten) azledilir.” Bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 301. 
594 Ahzâb, 33/41-42. 
595 Elmalılı, Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, Eser Yay., c. 6, İstanbul, 1971, s. 3910.  
596 Buhârî, Edeb, 96; Müslim, Birr ve Sıla, 165. 
597 Vahyî, a.g.e., s. 11. 
598 Nisâ, 4/69. 
599 Vahyî, a.g.e., s. 86. 
600 Attar, a.g.e., s. 449. 



 

 

 

177 

 

Öyle ki insanların dil uzatmalarına ve hakaretlerine aldırış etmezler ve zikirlerine 

devam ederler. Böylece “Allah’ı çokça zikredin; ta ki insanlar size deli desin”601 

hadisinin manasına mazhar olurlar.602 

Zikre ait hususlardan bir tanesi de zikrin belli bir vaktinin olmamasıdır. Kul 

her vakitte Allah’ı zikretmekle görevlidir. Farz veya nâfile olarak zikrin yapılmadığı 

bir zaman yoktur. Namaz bütün ibadetlerin en şereflisi iken fukahânın belirttiğine göre 

namaz kılmanın haram ve mekruh olduğu vakitler bulunmaktadır. Fakat Allah’ın 

zikrine gelince o, bütün vakitlerde, ister kalp ister dil ile, yani hafî veya cehrî olsun 

caizdir.603 Çünkü Allah Teâlâ “Onlar ki ayakta iken, otururken ve yatarken Allah’ı 

zikrederler”604 buyurmuştur.  Abdullah b. Abbas “Allah’ı çokça zikredin” ayetinden 

kastedilen anlamın şu olduğunu ifade eder: “Allah kullarına farz kıldığı şeye malum 

bir vakit tayin edip özür durumunda özür ehlini mazur kılmıştır. Ama zikir böyle 

değildir. Allah’ı zikir için hiçbir özürle onu terk etmeye sebep kılmamıştır.”605 Aşk ve 

muhabbetle Allah’a sülûk eden sûfıler tâat, ibadet ve zikrullahla ömürlerini harcamayı 

kazançlı bir ticaret olarak görürler.606 Allah Teâlâ “Ey iman edenler! Bir toplulukla 

karşılaştığınız zaman sebat edin ve Allah’ı çok anın ki kurtuluşa eresiniz” 607 

buyurmaktadır. Vahyî bu ayete göre kula yakışanın onu hiçbir şeyin Allah’ı 

zikretmekten alıkoymaması olduğunu ifade eder. En şiddetli anda, ki savaş da buna 

dâhildir, olmak üzere kul Allah’ı hatırından çıkarmamalıdır. Bu sebeple kâfirlerle 

savaşırken Allah’ı zikretmeyi terk etmek caiz olmadığı gibi manevi düşman olan nefis 

ve şeytan ile mücadelede zikrullahı terk etmek de asla caiz değildir. Çünkü nefisle 

cihat en büyük cihattır.608 

Zikre ait hususlardan bir diğeri de zikre zikirle karşılık verilmesidir. Allah 

Teâlâ “Beni zikrediniz ki ben de sizi zikredeyim”609 buyurmuştur. Bir hadîs-i şerîfte 

de şöyle buyrulmuştur: Cebrâil (a.s.) Resûlullah (s.a.v.)’a geldi ve şöyle dedi: “Allah 

 
601 Ahmed b. Hanbel, c. 18, s. 195. 
602 Vahyî, a.g.e., s. 65. 
603 Vahyî, a.g.e., s. 40-41; Ayrıca bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 303. 
604 Âli İmrân, 3/191. 
605 Vahyî, a.g.e., s. 206-207. 
606 Vahyî, a.g.e., s. 86-87. 
607 Enfâl, 8/45. 
608 Vahyî, a.g.e., s. 101-102. 
609 Bakara, 2/152. 



 

 

 

178 

 

Teâlâ buyuruyor ki: Hiçbir ümmete vermediğimi senin ümmetine ihsan eyledim.” 

Resûlullah (s.a.v.): “Bu nedir, ya Cebrail?” diye sordu. Cebrail, “Allah Teâlâ’nın 

“Beni zikrediniz ki ben de sizi zikredeyim” buyurmuş olmasıdır. Allah diğer 

ümmetlerden hiç birine bu şekilde hitap etmemiştir” diye cevap verdi.610 

Eşyanın hakikatine varmak Allah’ın zikrine devam etmekle hâsıl olur. 611 

Mekki, zikrin bir ibadet olduğunu ve onun önce tefekküre sonra da havf ve recâya 

götürceğini söyler. Böylece kuvvetlenen zikir müşâhedeyi meydana getirir. 612 

Ömründe bir kere kelime-i tevhîdi söyleyip imanı kabul eden kişi, tövbe eder ve Allah 

da tevbeleri kabul eder. Öyleyse akıl baliğ olduğu günden ölünceye dek Allah’ı 

zikreden kula Allah öyle şeyler ihsan eder ki akıl bunu tamamen anlayamaz.613 Öyle 

ki Allah kulunun kalbinde zikri bulursa ona dostluk eder.614 Bu anlamda müellifimiz 

esmâ-i ilâhiye ile zikreden kişi için perdelerin kaldırılacağını da belirtmektedir.615 

Devamlı zikir konusunda Allah Teâlâ “Onlar ki ayakta iken, otururken ve 

yatarken hep Allah’ı zikrederler” 616  buyurmaktadır. Ayete geçen ayakta durma, 

oturma ve yatma halleri bireylerin günlük yaşamdaki bütün durumlarını ifade 

etmektedir. Bu haldeki kimseler mutluluğa erişirler ve murakabeye dalarlar. 617 

Devamlı zikrin bütün vücuda etki ettiği şu örnekle –anlatılan olayın yaşanıp 

yaşanılmamasından ziyade verdiği mesaj dikkat çekicidir- gayet iyi bir şekilde 

açıklanmaktadır: Sehl b. Abdullah’tan şöyle söyler: “Gün boyu Sübhânellah, Allah 

demek için olanca gücünle çabala.” Adam adet haline getirene kadar bunu söyledi 

durdu. Sonra şeyh, “Buna geceleri de aralıksız olarak devam et” dedi. Mürit verilen 

talimata göre hareket etti. Öyle ki, rüyalarında bile kendisini Allah derken görürdü. 

Nihayet ona “Bunu kalbinde yap” denildi. Mürit buna (kalple zikre) devam ede ede 

daimi olarak zikirde istiğrak haline erdi. Derken evinde olduğu bir sırada yukardan 

 
610 Kuşeyrî, a.g.e., s. 303. 
611 Vahyî, a.g.e., s. 163. 
612 Mekkî, Ebu Tâlib Muhammed, Kûtu’l-Kulûb (Kalplerin Azığı), terc.: Dilaver Selvi-Yakup Çiçek, 

Semerkand Yay., İstanbul, 2011, c. 1, s. 846. 
613 Vahyî, a.g.e., s. 103. 
614 Gazzâlî, Ebû Muhammed, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, terc.: Ahmet Serdaroğlu, Bedir Yay., İstanbul, 1975, 

c. 1, s. 850. 
615 Vahyî, a.g.e., s. 71. 
616 Âli İmrân, 3/191. 
617 Tunç, Cihad, “İslam Dininde Zikir ve Dua”, EÜİFD, sayı: 5, 1988, s. 34. 



 

 

 

179 

 

düşen bir ağaç başını yardı. Başından yere damlayan her damlanın Allah ismini 

nakşettiği görüldü.”618  

Mustafa Vahyî “Sana ölüm gelinceye kadar rabbine ibadet et”619 ayetindeki 

“yakîn” kelimesinin ölüm manasında olduğuna müfessirlerin icma ettiğini belirtir. 

Böylece ölünceye kadar Allah Teâlâ’ya gerek belli vakitlerde yapılan namaz, oruç, hac 

ibadetleri ile ve gerekse belli bir vakti olmayan zikir ve dua gibi ibadetlerle ibadet 

etmek gerekir.620 Mümine yakışan şey ise ömrünün sonuna kadar zikre devam etmesi 

ve boş yere sayılı nefsini harcamamasıdır. 621  Zikir her zaman ve her yerde 

yapılabilmesiyle dikkat çeker.622 Zikir şeytanı kovar, şeytanın vesvesesinden korur. 

Kalbi nurlandırır, kemâlâta ulaştırır623 ve kalplerin huşusuna sebep olduğunu söyler.624 

Kuşeyrî bunu şöyle ifade eder: “Zikir kalbe iyice yerleşirse şeytana yaklaşan insanın 

çarpılması gibi, o kalbe yaklaşan şeytan çarpılır, sar’aya yakalanır.”625 Bu durumda 

Müslümanlara yakışan şey ise dünyayı kalplerinden silmeleri ve zikre devam 

etmeleridir. 626  Kur’ân ehli ve zikir ehli olanlar “Ne ticaret ne de alışveriş onları 

Allah’ın zikrinden alıkoymadığı insanlardır” 627  ayetine mazhar olan ve Allah’ın 

kalbini tevhid ve zikir nûru ile genişlettiği kimseler olup marifet ve Hakk’a vüsûl 

üzeredirler. Zikir kalbe dâhil olunca insan inşirah bulacaktır. Kalbe zikrin dâhil 

olmasının alameti ise ölmeden önce ölüme hazırlanma, ahireti isteme ve dünyadan 

uzak durmadır.  Mustafa Vahyî bu özelliklerin kendisinde bulunan kişilerle daima 

sohbet etmek gerektiğini söyler ki bununla kalbin Hakk’a ve zikrullaha meyli olacağını 

ifade eder. Fakat zikir ehliyle değil de şeytani özellikere sahip olan kişilerle 

yakınlaşıldığı zaman kişi şeytana meyletmektedir. Allah Teâlâ’nın “Sadıklarla beraber 

 
618 Attar, a.g.e., s. 293. 
619 Hicr, 15/99. 
620 Vahyî, a.g.e., s. 45. 
621 Vahyî, a.g.e., s. 60-61, 62, 65.       
622 Schimmel, Annemarie, İslamın Mistik Boyutları, çev.: Ergun Kocabıyık, Kabalcı Yay., İstanbul, 

2012, s. 183. 
623 Vahyî, a.g.e., s. 53-58. 
624 Vahyî, a.g.e., s. 32. 
625 Kuşeyrî, a.g.e., s. 305. 
626 Vahyî, a.g.e., s. 124-125. 
627 Nûr, 24/37. 



 

 

 

180 

 

olun” 628  ayetinde belirttiği gibi zikir ehlinin yanında olma, iman ehli insanlara 

muhabbet, her halde kalben ve bedenen zikre devam etme ruhun gıdalarıdır.629 

Allah Teâlâ “Beni zikredin ki ben de sizi zikredeyim”630 buyurmaktadır ve kim 

kendisini anarsa o da onu anacağını müjdelemektedir.631 Zikir kulu rabbe yaklaştıran 

önemli bir ibadet olarak kabul edilir.632 Bu bağlamda zikir dil ve kalple olmak üzere 

iki çeşittir. Devamlı zikri ifade eden kalple zikre de ancak dille erişilir.633 Rahmet 

tarafına yakınlaşmak ise kalple zikretmekle olur.634 Kalp ve dille yapılan zikir çeşitleri 

arasında kalple yapılanın dille yapılana üstünlüğü söz konusudur. Buna dair Şiblî şunu 

der: “Seni zikrettim. Fakat bir an bile unuttuğum için değil, zikrin en kolay ve en aşağı 

derecesi dil ile olan zikirdir.”635 

Geçmiş dönemden itibaren zikir değişik şekillerde sınıflandırılmıştır. Bu 

sınıflandırmalar hakkında ifade edilenler şunlardır:  

Ebû Said Harraz üçlü bir tasnif yapar: “Zikir üç şekildir: Dille yapılan ve kalbin 

gafil olduğu zikir. Buna adeten zikir denir. Dilin kalp huzuruyla yaptığı zikir. Buna 

sevap isteme zikri denir. Üçüncüsü kalbi allak bullak, dili dilsiz kılan zikir. Bu zikrin 

kadir kıymetini Allahü Teâlâ’dan başka kimse bilmez.”636  

Hasan Basrî de bir tasnif yapmıştır. Özellikle yapmış olduğu ayrımda zikri 

haram işlemeden önceki durumuna dikkat çeker. Hasan Basrî zikrin iki çeşit olduğunu 

şöyle ifade eder: Zikir iki çeşittir: 

1- “Hârice sezdirmeden kalbin ve rûhun ile Allah’ı hatırlayıp zikretmendir. Bu 

zikrin çok büyük mükâfatı vardır.” 

 
628 Tevbe, 9/119. 
629 Vahyî, a.g.e., s. 56-58. 
630 Bakara, 2/152. 
631 Gazzâlî, a.g.e., c. 1, s. 843. 
632 Öngören, a.g.md, s. 411. 
633 Kuşeyrî, a.g.e., s. 301; Serrâc, a.g.e., s. 253. 
634 Geylânî, Abdülakadir, Risaleler, terc.: Dilaver Gürer, İnsan Yay., 3. Baskı, İstanbul, 2012, s. 201. 
635 Kuşeyrî, a.g.e., s. 302. 
636 Attar, a.g.e., s. 424.  



 

 

 

181 

 

2- “Bundan daha makbûlü Allah Teâlâ’nın haram kıldığı şeyleri irtikâp anında 

Allah’ı hatırlayıp onlardan vazgeçmektir.”637 

Zikir yapılış şekline göre sema, ayin, lisanın zikri, kalbin zikri gibi isimler 

almıştır. Bunun yanı sıra hafi zikir mi yoksa cehri zikir mi üstündür tartışmaları 

meydana gelmiştir. Burada efdaliyetten çok kişinin o anki hali sonucunda meydana 

gelen zikir söz konusudur ve üstünlük tartışması yersizdir. Hafi zikir Hz. Ebubekir’e 

cehri zikir ise Hz. Ali’ye atfedilir. 638  Müellifimizin zikrin çeşitleri konusundaki 

görüşlerini de beş maddede toplamak mümkündür. 

 

1.1. Hafî ve Cehrî Zikir 

 Cehrî zikir, yüksek sesle yapılan zikirdir. Hafi zikirse sadece kişinin kendisini 

işitebileceği ya da hiç ses çıkmadan yapılan zikirdir. 639  Her iki metot da Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’den gelmektedir. Cehrî zikir Hz. Peygamber tarafından Ali b. Ebi 

Talib’e öğretildiği iddia edilmektedir. Hz. Ali cehri zikrin kaynağı kabul edilmektedir 

ve cehri tarikatların da kaynağı durumundadır. Hafî zikir ise Hz. Peygamber tarafından 

Hz. Ebubekir’e hicret esnasında hicret esnasında öğretildiği iddia edilir. Kur’ân 

ayetinde şöyle buyrulmaktadır: “Yalnız bir arkadaşı vardı, ikili mağarada iken, O 

arkadaşına şöyle dedi: 640  Endişelenme! Çünkü Allah bizimledir. Derken Allah 

sekinetini O’nun üzerine indirdi.”641  

Çalıştığımız eserde hafî ve cehrî zikrin üzerinde durulmuştur. Fakat daha çok 

cehrî zikir üzerinde söz söylenmiştir. Her iki zikir türünün caiz olduğunu müellifimiz 

söylese de cehrî zikri daha ön plana çıkarmaktadır.  

Vahyî “Bir adam yüksek sesle Allah’ı zikrediyordu. Bunun üzerine başka bir 

adam keşke sesini kıssa dedi. Bunun ardından Resûlullah (s.a.v.) gerçekten o evvâhtır 

(çok ah eden) dedi” hadisini temel alarak cehri zikrin yani zikrederken sesi 

 
637 Gazzâli, a.g.e., c. 1, s. 850. 
638 Yılmaz, a.g.e., s. 183-14. 
639 Yıldırım, Ahmet, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları, TDV Yay., Ankara, 

2000, s. 336. 
640 Algar, Hamid, Nakşibendîlik, çev.: Cüneyd Köksal, İnsan Yay., İstanbul, 2007, s. 124. 
641 Tevbe, 9/40. 



 

 

 

182 

 

yükseltmenin câiz olduğunu ifade eder. Hatta riya olmadıktan sonra kalbe tesiri olması 

ve faydasının çok olması sebebiyle toplulukla beraber zikrederken kişilerin seslerinin 

yükseltmeleri gerektiğini söyler. 642  Kur’ân’ın güzel okunmasının övüldüğü 

hadislerden yola çıkarak zikrin de cehri olmasının güzel ve daha faydalı görür.643 

  “Hac ibadetinizi bitirince babalarınızı andığınız gibi hatta ondan daha kuvvetli 

bir şekilde Allah’ı anın” 644  ayetini müellifimiz cehrî zikir için delil gösterirken 

zikreder. Ona göre bir kişi babasıyla iftihar ettiği zaman bunu abartır ve izhar eder. Bu 

ayet gereğince zikrullahı cehr ile yapmak vaciptir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “Allah 

güzel sesli bir peygamberin Kur’ân’ı teganni ile yüksek sesle okumasından hoşnut 

olduğu kadar hiçbir şeyden hoşnut olmamıştır”645 hadisini de müellifimiz cehrî zikre 

delalet ettiğini ve onunla iftihar edilmesini; kişinin cehrî zikri inkâr edenin 

kınamasından korkmaması gerektiğini söyler. Ona göre bir şey güzel ise onu 

gizlemenin uygun olmayacağını; gizlemek eksik ve noksan olan şeylerde meydana 

gelmektedir. Efendimiz (a.s.)’ın “Dili Allah’ın zikri ile ıslak olarak ölene müjdeler 

olsun”646 hadisi ile Hz. Ali’nin “Allah’ın zikri zikredene şeref verir” sözünü nakleder 

ve zikrin gizli olmasının bu gibi sebeplerle uygun olmayacağını ifade eder. 647 

“Namazda yüksek sesle okuma fazla da sesini kısma. İkisi ortasında bir yol tut”648 

ayetini cehrî zikir olmaz diye delil getirilmiştir. Fakat Vahyî Efendi’ye göre buradaki 

mana, Efendimiz (a.s.)’ın Mescid-i Haram’da namaz kılarken müşriklerin işiteceği 

tarzda okunmamasını ifade etmektedir. Çünkü bunu duydukları zaman müşriklerin 

küfretme ihtimali vardır. Bu sebeple müellifimiz müfessirlerin görüşlerine bakmadan 

bu ayetin cehrî zikre engel olduğunu söylemenin yanlış olduğunu ifade etmektedir.649 

 Ona göre bazı mutasavvıflar “Rabbinize yalvara yalvara ve gizlice dua edin”650 

ayetinde gizlice ifadesiyle zikrin hafî olması gerektiğini; zikrin hafî olması, ihlâsın ve 

riyadan korunmanın bir delili olduğunu, aksi takdirde cehrî zikre riya karışabileceğini 

 
642 Vahyî, a.g.e., s. 7-8. 
643 Vahyî, a.g.e., s. 32. 
644 Bakara, 2/200. 
645 Buhâri, Fezâilü’l-Kur’ân, 19; Müslim, Müsafirîn, 232. 
646 Farklı rivâyet için bkz. Taberânî, a.g.e., c. 20, s. 93. 
647 Vahyî, a.g.e., s. 73-76.          
648 İsrâ, 17/110. 
649 Vahyî, a.g.e., s. 65. 
650 A’râf, 7/55. 



 

 

 

183 

 

ifade etmişlerdir. Ayrıca “Peygamber (s.a.v.)’in Sahâbeden – Allah onlardan razı olsun 

–rivayet edildi. Sahabe bir gazvede idiler. Bir vadi gördüler ve seslerini yükselterek 

tekbir ve tehlil getirmeye başladılar. Bunun üzerine Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: 

“Sakin olunuz. Çünkü siz sağır ve bulunmayan birine dua etmiyorsunuz. Siz işiten, 

gören ve yakın olana dua ediyorsunuz ve o sizinle beraberdir” 651  hadisini 

mutasavvıflar hafî zikre ve duâya işaret ettiğini söylemişlerdir. Bu anlamda denilmiştir 

ki: “Gizli zikri (zikr-i hafî) melek alıp götürmez. Çünkü o buna vakıf olmaz. Bu, kul 

ile Allah arasında bir sırdır.”652 Bazı mutasavvıflar ise cehrî zikrin tasavvuf yoluna 

yeni girmiş birisi için gerekli olduğunu; cehrî zikrin bu kişinin kalbine yerleşmiş olan 

hatıralarını söküp atmasına yardımcı olacağını ifade ederler. Mustafa Vahyî bunları 

göz önüne alarak hem cehrî zikrin hem de hafî zikrin câiz olduğunu söyler. Yalnız 

cehrî zikre izin veren delilleri görmeyip sadece hafî zikre izin verenleri mutaassıp 

olarak nitelemesi dikkat çekicidir. Hâlbuki “Sen sözü gizlesen de açığa çıkarsan da 

şüphesiz Allah gizliyi de bilir ondan daha gizlisini de bilir”653 ayetinde belirtildiği gibi 

zikirde ve duada gerek sesli gerek sessiz olsun Allah’a hiçbir şeyin gizli kalmayacağını 

söyler.654 

 

1.2. Semâ, Devrân ve Raks 

Kelime olarak “dinleme, işitme, kulak verme manasına gelen semâ, tasavvufta 

ilahileri dinleme, makam ve nağme ile okunan dini metinleri dinleme, raks etme, 

devrân etme, dinlenen dini musikinin tesiriyle coşup dönme” manasına gelir. 655 

Devran birçok tarikatın ayinidir. Bunlar arasında Kâdiriye, Rıfâiye, Halvetiyye ve 

Mevleviyye vardır.656 Raks da semâ ve devrânla aynı anlamdadır. Bir çemberdeki 

kişilerin ön arka ya da sağa sola sallanarak yaptıkları davranıştır.657 

 
651 Ahmed b. Hanbel, c. 32, s. 285. 
652 Kuşeyrî, a.g.e., s. 305. 
653 Tâhâ, 20/7. 
654 Vahyî, a.g.e., s. 46-48.       
655 Uludağ, TTS, s. 312.  
656 Uludağ, TTS, s. 129; Cebecioğlu, TTDS, s. 129. 
657 Uludağ, TTS, s. 291; Cebecioğlu, TTDS, s. 395. 



 

 

 

184 

 

Sûfiler daha önce işittikleri “Rabiniz ben değil miyim?” 658  hitabını semâ 

anında hatırlarlar ve bu hitap sebebiyle harekete geçerler.659 Bu ve buna benzer şeyleri 

dinlemenin ölçüsü sûfeler tarafından dikkate alınmış ve Hakk’a yaklaştıran ve 

dinleyende ibadete yönelik duyguları artıran şeyler için dinen bir mahzur 

görülmemiştir.660 Dolayısıyla semâ anında sûfiler özellikle Kur’ân dinlerken hissetmiş 

oldukları duygular sebebiyle vecd geliyorlar ve onlarda ayağa kalkma, bulunduğu yeri 

terk etme ve hareket edip sallanma gibi çeşitli hareketler onlarda görülüyordu ki bu 

durum onlarda hoş karşılanıyordu.661 Öyle ki Hakkâ ait muhabbeti taşıyan rakslar bir 

ibadet kabilinden değerlendirilebilirdi.662  

Sufiler semanın kelime anlamına uygun olarak Kur’an dışında farklı şeyler de 

dinlemişlerdir. Ses ve yapı itibariyle uyumlu olan nameler insan ruhuna etki 

etmektedir. Kuşeyri bu duruma bebeklerin hoş seslerde etkilendiklerini ve develerin 

de yine aynı durumda rahatladıklarını haber vermektedir.663 Bunları dinlemede dinen 

mahzurlu olup olmaması meydana getirdiği sonuçla ilgilidir. Kişide nefsani duyguları 

harekete geçiren nağmeleri dinlemeyi sufiler de hoş görmemektedir. 664  Ayrıca 

semânın haram, mübah ve müstehap olduğu kişilere göre değişmektedir. Ebû Ali 

Dekkak: “Nefisleri mevcut ve baki olduğu için halkın sema yapması haramdır; 

mücâhedeyi tahsil ettikleri için zahitlerin semâ yapması mübahtır; kalpleri hayata (ve 

nefisleri ölü) olduğu için (sûfi) arkadaşlarımızın semâ yapmaları müstehaptır” 665 

diyerek bu hükümleri açıklamıştır. 

 Vecd haliyle sûfinin hareket etmesi ya da raks yapması semayı da meydana 

getirmektedir. Hatta Şiblî: “Şaşarım bir kalbe ki, O’nun kelamını ve hitabını işitir de 

hala yerinde durur! Şaşarım bir ruha ki, O’nun kelamını ve hitabını işitir de 

yükselmez”666 diyerek semâdan sonra vecd durumu ortaya çıkmıyorsa bir sıkıntının 

 
658 A’râf, 7/172. 
659 Kelâbâzî, a.g.e., s. 221. 
660 Kuşeyrî, a.g.e., s. 420-421. 
661 Serrâc,  a.g.e., s. 320-326, 333-337. 
662 Sühreverdî, a.g.e., s. 233. 
663 Kuşeyrî, a.g.e., s. 421. 
664 Kuşeyrî, a.g.e., s. 420. 
665 Kuşeyrî, a.g.e., s. 424. 
666 Hucvirî, Ali b. Osman, Kefü’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), haz.: Süleyman Uludağ, Dergah Yay., 

İstanbul, 2010, s. 451. 



 

 

 

185 

 

olduğunu ifade eder. Bu vecd durumunu da engellemek gerekir ki engellendiği zaman 

istenmeyen durumlar orataya çıkabilir. Hucvirî şu örnekle bunu açıklar: “Cüneyd’in 

semâ esnasında hareket eden ve sallanan bir müridi vardı. Dervişler onunla meşgul 

olurlardı. Bir gün onu Şeyh’e şikâyet ettiler. Cüneyd müride: “Bundan böyle semâda 

hareket eder ve sallanırsan, artık bende seninle sohbet etmem” dedi. Ebû Muhammed 

Cerîri diyor ki: “Semâda o müride bakmakta idim. Mürit, dudaklarını yapıştırmış ve 

susmuştu. Nihayet bedenindeki her kıldan bir çeşme açıldı, ter boşalttı, kendinden 

geçti, şuurunu kaybetti, bir gün şuurunu kaybetmiş bir şekilde kaldı.”667 Bu örnekte 

görüldüğü gibi semâ sonrasında vecde gelen birini engellemek o kişi için uygun bir 

sonuç çıkarmayacağı manasına gelmektedir.  

Semâ kelime anlamından hareketle dinleme anlamında kullanılırken 

tarikatlarla birlikte icra edilen zikrin adı olmuştur ki halkta da bu anlam daha 

yaygındır.668 Mevlevilik için de aynı şeyin geçerli olduğu söylenebilir. Öyle ki sema 

bu tarikatın temel bir unsuru hale gelmiştir.669 

 Müellifimiz semâ kavramını devrân ve raksla birlikte kullanmakta hatta 

genellikle bu kavramı kullanmaksızın devrân ve raks kavramlarını da istimal 

etmektedir. Ona göre bunların manaları hemen hemen aynı anlamdadır; o bunları 

genellikle cehrî zikir olarak değerlendirmektedir. Bu anlamda geçmişten gelen semâ, 

devrân ve raks tartışmalarına katılmış, cevap vermiş ve bunların cevaziyetini 

ispatlamaya çalışmıştır.  

 Sûfiler semanın tartışmaya çıldığı zamanlardan itibaren eserler ve risaleler 

kaleme alarak sema hakkındaki görüşlerini ortaya koymuşlardır.670 Müellifimizin de 

bu eseri bu anlamda bir katkı sağlamaktadır. 

 
667 Hucvirî, a.g.e., s. 463. 
668 Ceyhan, Semih, “Semâ”, DİA, İstanbul, 2009, c. 36, s. 455-457. 
669 Uludağ, Süleyman, İslam Açısından Müzik ve Semâ, Kabalcı Yay., İstanbul, 2015, s. 254. 
670  Ceyhan, a.g.md., s. 457; Ayrıca bkz. Gürer, Dilaver, “Osmanlılar’da Semâ, Devrân, Raks 

Tartışmaları ve İki Şeyhülislam Risalesi”, Tasavvuf, sayı: 26, 2010, s. 1-23; Öngören, Reşat, 

“Osmanlılar Döneminde Sema ve Devrân Tartışmaları”, Tasavvuf, sayı: 25, 2010, s. 123-132; Koca, 

Ferhat, “Osmanlı Fakihlerinin Semâ, Raks ve Devrân Hakkındaki Tartışmaları”, Tasavvuf, sayı: 13, 

2004, s. 25-74; Şimşek, H. İbrahim, “İki Nakşibendi Müceddidinin Deveran Savunması-Mehmed Emin-

i Tokadi(ö.1745) ve Müstekım-zade Süleyman Sadeddin(ö.1788) Örneği”, Tasavvuf, sayı: 10, 2003, s. 

283-298; Ceyhan, Semih, “Semâ’ın Mahiyetine Dair Bir Karşılaştırma: Aziz Mahmud Hüdayi ve İsmail 



 

 

 

186 

 

 Mustafa Vahyî dervişlerin devrân yapmalarına ve zikir esnsında seslerinin 

yükseltmelerine insafla bakmak gerektiğini söyler. Ayrıca dervişin devrân halinde 

Allah, Hû, Hayy veya Kayyûm dediğini belirtir; eğer derviş bu devrânı yapmaz ise 

helak olacağını söyler. Hatta Ebu’s-Su’ûd Efendi’nin vermiş olduğu devrân ehline 

helaldir fetvasına konu olan devrânı şu veciz ifadeyle dile getirir: “İşbu zevk ve şevk 

ile dost ellerinden nesim-i aşk-ı ilahi gönülleri sahrasına seher yelleri gibi esip gönül 

bahçesinin surlarına dokunup ve aşk ateşi ehl-i tevhîdin vücudunu yandırıp şem’-ı 

cemâle pervane gibi devrân ya’ni dönmese idi helak olması mukarrerdir.” 671 

Dervişlerin mezkur devrânlarına dil uzatanlar ve bunu bir oyun gibi değerlendirenler 

de olmuştur. 672  Vahyî de bu şekilde devrân halinde zikreden dervişlere oyun 

oynuyorlar demenin büyük bir vebal olduğunu dile getirir.673 

 Müellifimiz sûfilerin yapmış oldukları devrân zikri ve zikir esnasında söylenen 

sözler hakkında fetva istenildiğini, bu zikrin câiz olup olmadığını ve bu şekilde 

zikredenlerin “kâfir” olup olmadıklarının sorulduğunu söyler. İlimde derinleşmiş 

olanların en doğru cevap verdiklerini ve bunun da câiz olduğu şeklinde olduğunu 

söyler. Bunlara örnek şu fetvalarını eserinde dile getirir: 

1) Sûfilerden bir grup zikrederken ayağa kalkıp sesli olarak gerek “Lâ ilâhe 

illallah” gerek “Hû” diyerek hareket ettiklerinde onlara bu yaptıkları şeylerin “helal” 

mi “haram” mı olduğu sorulduğunda onlar da “helaldir” dediler. Amr da bu söylenen 

şey “haramdır” ve onu helal gören kimse “kâfirdir” dedi. Onlar da bu şeye “haramdır” 

diyen “kafirdir” dedi. Bu suretle hem zikredip hem kelimeyi değiştiren fiil “haram” 

mıdır “helal” midir ve helal olursa haram diyenlere ne lazım olur? Yoksa bu şeyin 

bazısı “helal” bazısı “haram” mıdır? 

Cevap: Allah en iyisini bilir. İlkin İmam Azam’a göre cehri zikir mekruhtur. 

Fakat İmam Ebû Yusuf ve İmam Muhammed’e göre câizdir. Fetva da bunların 

görüşleri üzerinedir. İkincisi bu sûfiler ayakta döne döne zikrettiklerinde bunu oyun 

 
Ankaravi”, Tasavvuf, sayı: 22, 2008, s.201-217; Çınar, Fatih, “İsmail es-Sivâsi ve Sûfilerin 

Raks/Deveranı Hakkında Verdiği Bir Fetvası”, CÜİFD, sayı: 13, 2009, s.323-324.  
671 Vahyî, a.g.e., s. 10.  
672 Bkz. Baz, İbrahim, Abdülehad Nûrî-i Sivâsi Hayatı, Eserleri, Görüşleri, İnsan Yay., İstanbul, 2007, 

s. 53-66. 
673 Vahyî, a.g.e., s. 10.  



 

 

 

187 

 

ve eğlence olsun diye yaparlarsa zikrullahı tahfif küfürdür. Lakin yaptıkları bu 

değildir. Zikrederken şevke gelip ihtiyarları giderse ve bu temiz kalple olacak olursa 

bu zikrullahı ta’zimdir. Bu tamamen ibadettir. Bu sebeple bunu küfür diye söylemek 

tamamen cehalettir. Bu manaya küfürdür diye inanmak küfür olur. 

2) Sûfiler zikir halkasında devrân şeklinde döne döne zikretseler. Amr bu zikir 

halkasında olan, döndüren ve buna helaldir diyen “kafirdir” dese Amr’a ne gerekir?  

Cevap: Allah en iyisini bilir. Bu söylenen şeye bu şekilde inanmak küfürdür. 

İman ve nikahını yenilemesi gerekir. Hâkimlerin sûfilere bu şekilde inananlara ve dil 

uzatanlara şiddetli te’dip eylemeleri gerekir. 

3) Sûfilerden bir grup oturarak zikrederlerken ayağa kalkıp döne döne zikretmeye 

başlasalar ve şevkle ah! ve Hû! deseler bu şekilde zikir yapmaları “helal” midir 

“haram” mıdır? Helal derseniz bu şekide zikredenlere “kâfir” oldunuz diyenler kâfir 

olur mu olmaz mı? 

Cevap: Allah en iyisini bilir. Sûfiler hangi şekilde zikrederlerse kâfir olmazlar. 

Bunlara kâfir oldunuz diyenler kâfir olurlar. Allah onu bağışlasın. 

4) Müslümanlar bir zikir halkasında toplanıp zikir ile meşgul olurlarken zikrin 

lezzeti fazla olup insanın ruhaniyet tarafı beşeriyet tarafına ağır bassa ve meleklerin 

arş çevresinde döne döne zikrettikleri gibi döne döne zikretseler, bu şekilde zikretmek 

haram olur mu? 

Cevap: Allah en iyisini bilir. Ruhani halin galip gelmesiyle nehyolunmaz. 

Diğer bir cevap, şevkin galip gelmesi sebebiyle mübahtır. Başka bir cevap ise helaldir.  

5) Bir grup ayağa kalkıp kendi istekleri ile çalgıyla zikretseler dinen câiz midir? 

Cevap: Allah en iyisini bilir. Câizdir. Zikirde belli bir şey yoktur.674  

Müellifimiz Ebu’s-Su’ûd Efendi’nin devrân mutlak olarak haramdır 

fetvasından sonra tevbe ederek ehline helaldir fetvasını verdiğini söyler. Devrân 

 
674 Vahyî, a.g.e., s. 20-24.       



 

 

 

188 

 

hakkında verilen fetvaların anlayan kişi için yeterli olacağını söyleyen Vahyî, inat ve 

taassub sahibi olan kişilere dört kitabı okusan da fayda etmeyeceğini belirtmektedir.675  

Mustafa Vahyî bu fetvaları zikretmiştir ve genel olarak zikrettiği fetvalar 

semânın câiz olmasıyla alakalıdır. Dilaver Gürer bu konuya dair şu açıklamasıyla 

meseleyi oldukça güzel özetlemektedir: “Osmanlı Devleti daha kurulduğu yıllardan 

itibaren sûfilere daima sıcak bakmış ve tasavvufi düşünce, Ehl-i Sünnet inancının 

bilhassa Hanefîlik mezhebi ile Osmanlı toplumunun başlıca karakteristiklerinden birisi 

olmuştur. Bu itibarla, tasavvufi düşünce ve uygulamalar bu toplumda genellikle rahat 

bir şekilde yayılma imkânı bulmuştur. Ne var ki, devletin aynı zamanda Sünni 

(Ortodoks) eksenli bir din anlayışını benimsemiş olması sebebiyle sûfilerin başı zâhir 

âlimlerinden gelen tepkiler ile bazan çok şiddetli bir şekilde ağrımıştır. Bunların 

başında da X./XVI. ve XI./XV. yüzyıldaki semâ ve devrân tartışmaları gelmektedir. 

Bu tartışmalar bilhassa Halvetîlerin ve Mevlevîlerin icra ettikleri ve adına semâ ve 

devrân dedikleri zikir şekli üzerinde yoğunlaşmıştır. Zahir âlimlerinden önemli bir 

kısım, şeyhülislamların ve kadıların çoğu semâ ve devrân aleyhinde fetvalar çıkarıp, 

risaleler yazarken, buna karşılık sûfiler semâ ve devrânın dine aykırı olmadığını 

ispatlamak için çeşitli eserler te'lif etmişlerdir.”676 Müellifimizin bu eserde yer alan bu 

konu ile ilgili görüşleri bu tartışmalara sûfiler açısından katkı sağlayacak biçimdedir.  

 

1.3. Kur’ân Okuma 

Kur’ân Allah kelamı olup onu okumak da zikirdir. “Allah’ı çok zikredin” ayeti 

günlük belli bir miktar zikri gerektirir ki Kur’ân okumak da buna dahildir.677 Kur’ân 

namazlarda okunması istenildiği gibi aynı zamanda ibadetlerin dışında dinlenilen bir 

kitaptır. Dolayısyla üzerinde sadece akademik çalışmaların yapıldığı değil kendisine 

inananlara bir nizam kazandırdığı kitaptır.678 

 
675 Vahyî, a.g.e., s. 23.     
676 Gürer, a.g.mk., s. 5. 
677 Karagöz, İsmail, Kur’an’da Zikir Kavramı ve Allah’ı Zikir, Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., Ankara, 

2007, s.61-63. 
678 Görgün, Tahsin, “Kur’an”, DİA, İstanbul, 2002, c. 22, s. 389. 



 

 

 

189 

 

Ahmet b. Hanbel: “Allah Teâlâ’yı rüyamda gördüm ve “Sana en çok ne ile 

yaklaşılabilir” diye sordum. Allah Teâlâ “Kur’ân okumakla” buyurdu. Ben “Anlayarak 

mı yoksa anlamayarak da olur mu?” diye sorunca Allah Teâlâ: “Hem anlayarak hem 

anlamayarak” buyurdu.679 Allah’a yaklaşmak ise elbette zikri fazla yapma yani Kur’ân 

okumayı artırarak gerçekleşecektir. Mekkî ise bir müride hatim konusunda şunları 

söyler. “Hak yolcusu müridin her hafta, biri gündüz ve biri de gece olmak üzere, iki 

hatim indirmesi müstehaptır. Gündüz hatmini Pazartesi sabah namazında veya daha 

sonra tamamlar. Gece hatmini de Cuma gecesi akşam namazında veya daha sonra 

bitirir. Böylece gündüzün ve gecenin iki kısımlarını hatimle karşılamış olur. Eğer 

hatmini gece tamamlamış ise melekler ona sabaha kadar, şayet gündüz tamamlamış 

ise akşama kadar istiğfar ederler.”680 

Sufilerin önem verdikleri konulardan biri de edeptir ve onlar bunu her işte 

göstermeye çalışırlar. Kur’ân-ı Kerim okumak için de bu özellik kendini 

göstermektedir. Gazzâli Kur’ân okurken riayet edilmesi gereken batıni davranışları 

şöyle sıralar: 

1- “Kelamın aslını anlamak.” 

2- “Ta’zîmde bulunmak.” 

3- “Huzûr-ı kalp.” 

4- “Tedebbür.” 

5- “Tefehhüm.” 

6- “Anlamasına engel olacak manileri atmak.” 

7- “Tahsis, yani kendisine hitap edildiğini bilmek.” 

8- “Teessür.” 

9- “Terakki.” 

10- “Teberri.”681 

Mustafa Vahyî Kur’ân okumaya ayrı bir önem verir ve eser boyunca Kur’ân 

okumanın da bir zikir olduğunu kabul eder. Bu konuyla alakalı olarak rivayet olunur 

 
679 Gazzâlî, a.g.e., c. 1, s. 776. 
680 Mekkî, a.g.e., c. 1, s. 217. 
681 Gazzâlî, a.g.e., c. 1, s. 795. 



 

 

 

190 

 

ki Efendimiz (a.s.)’ın “Demir nasıl paslanırsa kalpler de paslanır” deyince Ashab: “Ya 

Resûlallah! Bunun cilası nedir” diye sorarlar. O da: “Kur’ân okumaktır”682 hadisini 

nakledip Hz. Osman (r.a.)’ın bir haftada Kur’ân’ı nasıl hatmettiğini şu şekilde söyler: 

Cuma gecesi: Bakara sûresinden Mâide sûresinin sonuna kadar. 

Cumartesi gecesi: En’am sûresinden Hûd sûresinin sonuna kadar. 

Pazar gecesi: Yûsuf sûresinden Meryem sûresine kadar. 

Pazartesi gecesi: Meryem sûresinden üçüncü Ta Sin Mim yani Kasas sûresine 

kadar. 

Salı gecesi: Ankebût sûresinden Sad sûresine kadar. 

Çarşamba gecesi: Tenzilü’l-kitaptan Rahmân’a kadar. 

Perşembe gecesi: Hatmi şerif ile bitirir.683 

Kur’ân okuma kalbi itminana ulaştırır. Bundan nasibi olmayanların kalbinde 

bir sıkıntı, hastalık olduğu şüphesizdir.  Allah’a yaklaştıran bir zikir olduğu için 

müellifimiz vermiş olduğu Hz. Osman örneğiyle insanları daha fazla Kur’ân okumaya 

teşvik etmektedir. 

 

1.4. Kelime-i Tevhîd  

Tevhid zikri sufiler için önemli konulardan biridir. Onlar tevhid zikrini yani 

“Lâ ilâhe illallah”ı su gibi görmektedirler. Zira tevhid zikri günahları yok ettiği gibi 

Allah ile aradaki perdeleri de kaldırır. Çünkü içinde zat ismini barındırmaktadır.684 

“En faziletli zikir Lâ ilâhe illallahtır”685 hadis-i şerifi sufilere göre zikrin temelidir.686 

Çünkü İslam dini tevhid dinidir ve İslam’a kelime-i tevhidi söyleyerek ve bunu kabul 

ederek girilir. Bunu kabul eden de sadece Allah’ı rab olarak kabul eder ve bütün putları 

yok sayar.687 

 
682 Muttakî, a.g.e., c. 1, s. 545. 
683 Vahyî, a.g.e., s. 134-135. 
684 Tenik, Ali-Göktaş, Vahit, Allah’la Varolmanın Yolu Zikir, Erkam Yay., İstanbul, 2015, s.145-146. 
685 Tirmizî, Deavat, 9. 
686 Yıldırım, a.g.e., s. 334. 
687 Karagöz, a.g.e., s. 86. 



 

 

 

191 

 

Müellifimiz kelime-i tevhîd zikrini “tevhid” diye adlandırır. Ona göre salih 

ameller içinde tevhîdin yeri çok önemlidir; hatta tevhid bunlar arasında en 

üstünüdür.688 Ona delalet eden şey ise “Allah’ın zikri en büyüktür”689 ayetidir. Ayrıca 

“O’na güzel kelime yükselir onu da salih amel yükseltir690” ayetindeki güzel kelimenin 

kelime-i tevhid olduğunu ifade eder.691 

En faziletli zikrin kelime-i tevhid olduğu “Zikirlerin en faziletlisi Lâ ilâhe 

illallahtır”692 hadisi ile temellendirilmiştir. Lâ ilâhe illallahın harf sayısı on iki ve 

Muhammedün Resûlullah’ın harf sayısı on ikidir. Onun harfi adedince on iki esmâ 

vardır ki tarikat ehli bu esmâlara mürşitlerinin izni ile devam etmektedir. 693 

Müellifimiz tevhid zikrini yapma usulünü şu şekilde açıklar: Lâ kelimesini yukarı 

çekip ilah kelimesini sağ tarafına hareket ettirip illallah kelimesini darb ile kalbe 

taşımalıdır. Öyle ki zikrin harareti bütün azalara ulaşmalıdır. Müellifimize göre Lâ 

ilâhe nefiydir. Nefiy tarafında bütün muhdesâtın varlığı fenâ ve terk nazarıyla 

düşünülmelidir. İsbat tarafında Allah’ın varlığını bakâ ve maksûdiyet nazarıyla 

mülahaza edilmelidir. Kişi bütün vaktini zikrullah ile doldurmalı ki hiçbir meşgûliyet 

kendini zikirden alıkoymasın. Böylelikle kelime-i tevhîd zikri tekrarlar sayesinde 

gönülde yer tutar.694 

Vahyî’ye göre kelime-i tevhîdde iki itibar vardır. Biri “Lâ ilâhe illallah”ta olan 

nefy; diğeri de “illallah”ta olan ispattır. Ona göre nefy sözlükte sürmek ve gidermek 

manasındadır. Ama ıstılahta bir şeyin varlığı zihinde tasavvur edilip bulanmayınca o 

şeyi zihinden gidermektir. Kelime-i tevhîdde olan nefye mevhum denilir ki sebebi illa 

istisna edatıdır. Nitekim bana bir topluluk geldi yani Zeyd gelmedi denilir. Burada 

Zeyd’in gelmemesi kavimden müstesnadır ve kavmin gelmesi ispattır. Kelime-i 

tevhidde olan illa mevhûmdur ve ispat içindir; bu da tevhîdin kemâlinden ibarettir. 

Çünkü Allah’ta olan illa gerçekte mâsivâyı nefyetmek içindir. İsmail Ankaravî seyr ü 

 
688 Vahyî, a.g.e., s. 4, 44.    
689 Ankebût, 29/45. 
690 Fâtır, 35/10. 
691 Vahyî, a.g.e., s. 44. 
692 Tirmizî, Daavât, 9. 
693 Vahyî, a.g.e., s. 28. 
694 Vahyî, a.g.e., s. 84-85. 



 

 

 

192 

 

sülukta tevhidin önerildiğini söyler.695 Müellifimiz Lâ ilâhe illallah zikrinin şeriat, 

tarikat ve hakikatte ne manaya geldiğini şu şekilde ifade eder. Şeraitte Lâ ilâhe illallah 

demek ma sivadan müstağni ve kendinden başka her şeyin ona muhtaç olduğu ilah 

yoktur ancak Allah vardır, demektir. Tarikatta ise Hakk talibi olanlara illallah demek 

benim mabudum ve maksûdum ancak Allah’tır demektir. Hakikatte yakin ehli olanlara 

illallah demek hakiki mevcut ancak Allah’tır demek olur.696  

Kelime-i tevhîdin manasında pek çok meşayihin tahkik ettiğini ve “Lâ 

ilâhe’nin” nefy olduğunu “illallahın” ispat olduğunu söyleyen müellifimiz nefis 

mertebelerine göre tevhidi şu şekilde sıralar: 

Nefs-i emmâre: Lâ ma’bûde illallah 

Nefs-i levvâme: Lâ maksûde illallah 

Nefs-i mülhime: Lâ mahbûbe illallah 

Nefs-i mutmaine: Lâ mevcûde illallah 

Nefs-i râıyye ve nefs-i merzıyye: İlahi ente maksudî ve rızâke matlûbî 

Nefs-i sâfiye: Bu makamda hakikat halleri söze gelmez.697  

 

1.5. Salât 

Sözlükte "dua, tazim, rahmet gibi anlamlara gelen salâtın çoğulu salavât”tır.698 

Hz. Peygamber’e (a.s.) salât getirmek sûfîlerin önem verdiği bir husustur. Zira 

hadislerde salât getirmek vurgulanmıştır.699 Allah Teâlâ bir ayetinde “Şüphesiz Allah 

ve melekleri Peygambere salât ederler. Ey İman edenler! Siz de ona salât edin”700 

buyurmaktadır. Müfessirler, bu ayetteki salatı iki şekilde değerlendirmektedirler. 

 
695 Ankaravî, İsmail, Minhâcü’l-Fukara, haz.: Safi Arpaguş, Vefa Yay., İstanbul, 2008, s. 164. 
696 Vahyî, a.g.e., s. 81-83.    
697 Vahyî, a.g.e., s. 80. 
698 Mertoğlu, Mehmet Suat, “Salâtü Selâm”, DİA, İstanbul, 2009, c. 36, s. 23.  
699 Işık, Hidayet, “Hz. Peygamber (s.a.v.)’e Salat ve Selam Getirme ile İlgili Bir Araştırma”, Diyanet 

Dergisi, sayı: 4, Ankara, 1989, s. 263. 
700 Ahzâb, 33/56. 



 

 

 

193 

 

Meleklerinki peygambere istiğfardır; müminlerinki peygamberin makamının 

yükselmesi içindir.701 

Peygamber (s.a.v.) “Kıyamet günü insanların bana en yakın olacak olanı bana 

en çok salavât getirendir” ve “Kim bana bir salavât getirirse Allah da o kimseye on 

salâvat getirmiş sevabı yazar”702 buyurmuşlardır. Müellifimiz Efendimiz (a.s.)’a bütün 

bunları göz önünde bulundurarak salât ve selam etmenin zikir olduğu görüşündedir. 

Salât ve selam her vakit ve her halde caizdir. Özellikle zikir için toplanılan yerde, 

duanın evvelinde ve ahirinde zikrullahın ve duanın kabulune sebep olur. Neticede 

Kur’ân okuma, zikrullah, salât ve selam ve diğer ibadetler halis bir kalp ve temiz 

niyetle yapılırsa sonuçları bütün azalarda zuhur eder.703 

Efendimiz (a.s.)’a salât ve selamın faydası onu yapanadır ve fazileti çoktur. Bu 

faydaları Vahyî şu şekilde sıralar: 

1- Allah’ın emrine imtisal vardır. 

2- Allah’a ve meleklerine uygunluk vardır. 

3- Bir salât edenin on derecesi yükselir, on iyilik yazılır ve on kötülüğü silinir. 

4- Salât ile yapılan dualar kabul olur. Okuyan kişi Efendimiz (a.s.)’ın şefaatine 

nail olur ve bu okuyuşu günahların silinmesine sebep olur. 

5- Salât edenin ismi Efendimiz (a.s.)’ın yanında zikrolunur. 

6- Cimri ismini insandan giderip cömertlik kendine şiar olur. 

7- Ölümden önce cennetle müjdelenir ve kıyametin korkusundan necat bulur. 

8- Cennet yolu kendine gösterilip mahpustan necat bulur. 

9- Sırat üzerinde emin olup zikr-i cemili arz ve sema ehli arasında baki kalır. 

10- Salât ve selam ömrünün bereket ve tûline sebep olur. 

11- Resûlullah (a.s.)’a muhabbete vesile olur. 

12- Kalbin diri olmasına sebep olur. 

13- Peygamber (a.s.)’ın hukûkunu edaya sebep olur. Zira Resûlullah (a.s.)’ın 

hukuku sayılamaz. 

 
701 Mertoğlu, a.g.md., s. 23. 
702 Tirmizi, Vitr, 352. 
703 Vahyî, a.g.e., s. 142. 



 

 

 

194 

 

14- Kalpte gam, hüzün ve kesavet gider. Müminin kalbindeki hastalıkların hepsine 

şifa olur. 

15- Salât ve selam mürşid-i kâmil makamına kaim olup hakikat-ı 

muhammediyeden hassası miktarı ruhâniyet-i nebeviyyeye intisabına sebep 

olur. 

Salât ve selamın bu sayılanlar sınırlı olmayan çokça faydası vardır. Müellifimiz 

çeşitli şekillerde ortaya çıkmakta olduğunu belirtir.704  Efendimiz’e salât ve selam 

etmek ona olan sevgi ve saygımızın göstergesidir. Onun yolundan gittiğimizin dil ile 

olan ifadesidir.  

 

1.6. Zikre Karşı Olumsuz Tutumda Bulunanlar 

Her iyi şeyin kaderi şudur ki, elbette ona karşı tavır alanlar, eleştirenler, kabul 

etmeyenler, çekemeyenler vb. olmuştur ve olmaya devam edecektir. “Meyve veren 

ağacı taşlarlar” özdeyişi konuyu en güzel şekliyle özetlemektedir.  

Hakk Teâlâ’nın dostluğu “zikir kapısının açılmasıyla” mümkün olacağını 

belirtir Attar.705 Buna rağmen zikredenlere karşı hoş olmayan davranışlar içerisinde 

bulunanlar da mevcuttur. Müellifimiz zikredenler hususunda olumsuz tavır takınanları 

da eleştirmektedir. Onun bu konudaki görüşleri şunlardır: Meşâyih-i kirama taarruz 

etmeyi, zikre ve zikir ehline düşmanlık yapma ve sûfilere mülhid demeyi layık ve câiz 

görmez. Bu kadar iman ehli olan insanlar nasıl tekfir edilebilir? Bunların yapmış 

oldukları şeyler nasıl olur da Sâmiri’nin yapmış olduğu buzağıya tapan müşriklerin 

hallerine benzetilir. Böyle yapanlar için dinen ne gerekir? diyerek bu şekilde davranan 

kişileri düşünmeye davet eder. Zikrin ve tevhid nûrundan mahrum olan insanları 

gündüz ışığında uçamayan ve gece uçan yarasaya benzetmektedir. Vahyî bu 

düşmanlığı da şeytani düşmanlık olarak zikreder. 706  Allah’ı zikreden dervişler 

hakkında olumsuz kanaatleri olan ve hatta tekfir eden kimseler için bu yaptıkları şeyler 

insafa sığmamaktadır.707  Zikir şeytanı uzaklaştıran yapısıyla dikkat çekicidir. Zira 

 
704 Vahyî, a.g.e., s. 141-143.     
705 Attar, a.g.e., s. 423. 
706 Vahyî, a.g.e., s. 51-52.        
707 Vahyî, a.g.e., s. 5. 



 

 

 

195 

 

onda bir nur vardır.708 Şeytanı bile yakan ve insandan uzaklaştıran şey zikirdir. Zikrin 

bu hali mevcutken zikredenlere eziyet edenler zalimdir.709 Kıble ehli olan bu sûfileri 

tekfir edenlerin, kendilerinin kâfir olacaklarından korkmalarını ister ve Allah’ın 

rahmetinden uzaklaşacaklarına dikkat çeker Vahyi.710 Zikrullaha ve zikredenlere dil 

uzatmak tamamen cehalettendir. 711  Çünkü Kuşeyri “Allah’ı kalp ile zikretmek 

müritlerin kılıcıdır” der. Sufiler bu kılıçla düşman gördükleriyle mücadele eder. Bela 

ve musibetlerde yardımcı olan şey zikirdir. 712  Eğer onlar inkârı bırakıp sufilerle 

beraber zikre devam ederlerse nimet vardır. Ancak böyle olmaz da zikri bir okun 

hedefi yapıp dil uzatanlar, kendilerini zillet çukuruna, helak çölüne ve yok olmaya 

attıklarını belirtir.713 

Mustafa Vahyî “Allah’ın zikri hususunda kalpleri katılaşanların vay haline!”714 

ayetinde bahsedildiği üzere Allah’ın zikrinden kalpleri katılaşanların şiddetli azapla 

karşılaşacağını söyler. Ona göre münafıklar Allah’ın zikrini işittiklerinde nifakları 

artar ve zikrullahtan yüz çevirirler. Allah’ın zikrini işitip de kalbi katılaşanlar da 

münafıklar zümresine girer. Zikreden kimselere haset edenlerin sırf bu hasetleri 

sebebiyle münafıklar zümresine dâhil olacağını, belalara uğrayacağını ve onların veyl 

çukuruna münafıklarla gireceğini ifade eder. 715  Bu tip insanlar manevi zevki de 

tadamazlar. Çünkü Hasan Basrî: “Halâveti (ve manevi zevki) üç şeyde arayınız: 

Namazda, zikirde, Kur’an okumada. Eğer halâveti bulursanız ne a’la, bulamazsanız 

biliniz ki (zevkle amel etme) kapısı kapalıdır”716 diye bunu ifade etmiştir. 

Ehl-i inkârın sözüne inanmayıp zikrullaha gayret edilmeli ki kıyamet günü 

pişman olup “Keşke falanı dost edinmeseydim” 717  diyenin durumuna düşmemek 

gerekir. Çünkü zikrulllahı terk sonsuz azabı gerektirir. Bundan kurtulmak isteyene, 

ibadete devam, zikre itina, mâsivâyı gönlünden çıkarması, mâsıyeti terk ve zikrullah 

 
708 Sühreverdî, a.g.e., s. 574. 
709 Vahyî, a.g.e., s. 16. 
710 Vahyî, a.g.e., s. 38-39. 
711 Vahyî, a.g.e., s. 88. 
712 Kuşeyrî, a.g.e., s. 302. 
713 Vahyî, a.g.e., s. 97. 
714 Zümer, 39/22. 
715 Vahyî, a.g.e., s. 11. 
716 Kuşeyrî, a.g.e., s. 304. 
717 Furkân, 25/28. 



 

 

 

196 

 

ile bu derde çare bulması gerekmektedir.718 Zikir kalpte bulunduğunda şeytan kalbe 

yaklaşırsa çarpılır.719 

Zikrin varlığı konusunda bunca ayet ve hadis varken zikre ve zikredene karşı 

olumsuz tavır içinde bulunanların hoş olmayan hallerini müellifimiz ortaya 

koymaktadır. Ona göre bu kişiler namazı doğru kılacak kıraate bile sahip olmayan, 

kendi cahilliklerini bilmeyip özellikle dervişlerin yapmakta oldukları zikre dil uzatan 

kişilerdir. Vayhî bunları bilmeyen ve bilmediğini de bilmeyen ve düzelmesi mümkün 

olmayanlara, cahil ve hatta cehl-i mürekkeb demektedir; bu kişilerden mümkün 

olduğunca kaçınmak gerektiğini de ifade eder. Bundan kurtulmanın yolu ise dua 

etmek,  bu kötü sıfattan tövbe edip bir kâmil bir mürşide varmak ve cehaletini 

bilmektir. Ayrıca hatırında yer alan bu bilgileri yok edip kalbi marifet-i ilahi ile 

aydınlatmaktır.720 

 

2. Tevbe ve İstiğfar 

Tevbenin Arapçadaki anlamı “dönmektir (rücû).” “Tevbe etti”, “döndü” 

demektir. 721  Çağdaş tasavvuf sözlüklerinde ise tevbe “Müminin kötü huylardan, 

İslam’ın ruhuna zıt davranışlardan sıyrılmasına, samimiyetle güzel huylara rücû 

etmesine, kalpte bulunan kötülükteki ısrar düğümünü çözüp Hakk’a dönme ve Rabb’ın 

hukukunu gözetme, kötü ve günah işlere pişman olup Hakk’a yönelmeye” denir.722 

Tevbe hakkında Cüneyd: “Tevbenin üç çeşit manası vardır: Birincisi, nedâmet; 

ikincisi, Allah’ın yasak kıldığı şeyi tekrar işlememeye kesinlikle karar vermek; 

üçüncüsü, işlenen haksızlıkları telafi etmek için çaba harcamak.”723 Tevbeyle yakın 

anlamlı başka bir kavram da istiğfardır. İstiğfar da “örtme, örtbas etme ve 

bağışlanmayı istemek” manalarına gelir. Süleyman Uludağ bu kavramı “hata ve 

günahların Allah tarafından af ve mağfiret edilmesini istemek ve kulun “Allah’ım beni 

affet,” diye ona dua etmesi ve kulun işlediği iyi amelleri az bulup bunları artırmaya 

 
718 Vahyî, a.g.e., s. 125-126. 
719 Kuşeyrî, a.g.e., s. 305. 
720 Vahyî, a.g.e., s. 12-13. 
721 Kuşeyrî, a.g.e., s. 187. 
722 Uludağ, TTS, s. 356; Eraydın, Selçuk, Tasavvuf ve Tarikatlar, Marifet Yay., İstanbul, 1990, s. 175. 
723 Kuşeyrî, a.g.e., s. 190. 



 

 

 

197 

 

çalışması, günahları çok bulup bunları azaltmaya gayret etmesi” diye tarif 

etmektedir.724 

Mekki’ye göre günahlardan istiğfar etmek kulun hem affedilmesi hem de 

Hakk’ın ona davranmasındaki yummuşaklıktır.725 Mustafa Vahyî istiğfar konusunda 

Kur’ân-ı Kerim’de yer alan “Günahın için istiğfar et” 726  ayetini 727  ve Resûlullah 

(s.a.v.)’in “Kalbime bir gaflet gelir ve ben bir günde yüz defa istiğfar ederim”728 ve 

“Lâ ilâhe illallah sözünü ve istiğfarı çoğaltın. Çünkü şeytan şöyle der: “Ben insanları 

günahlarla helak ettim. Onlar da beni Lâ ilâhe illallah sözü ve istiğfarla helak etti”729 

hadislerini zikreder.730  

İstiğfar etmek günahların temizlenmesini istemektir. Sehl şunu söyler: 

”İstiğfarın evveli icabettir (ilahi emir ve davete uymak)tır. Sonra inabe (Allah’a 

dönme) daha sonra da tevbe gelir. İcabet, azaların; inabe de kalbin amelidir. Tevbe ise 

kulun Mevlâ’sına yönelip halkı terk etmesidir. Kul sonra içinde bulunduğu kusurlu 

hallerinden nimeti (ve sahibini) tanımasından ve şükrü terk etmesinden dolayı istiğfar 

eder. O zaman günahları af olunur ve kul Mevlâ’sının huzuruna yönelir.”731 Elbette 

istiğfarı yapacak kişi için belli haller gerekmektedir. Mustafa Vahyî de istiğfar edecek 

kişiye gerekli olan yedi halden bahseder ve bunu da mürşid-i kâmilin müride 

öğrettiğini belirtir. Bunlar: 

1- İstiğfar eden kişi kötü haline ve günahına perhiz etmelidir, yani uzak 

durmalıdır. 

2- Hakk’ın emirlerine her zaman ve her şekilde uymalıdır. 

3- Allahü Teâlâ’nın yasakladıklarından uzak durmalıdır. 

4- Geçmiş olan tâatine ve unuttuğu ibadetinden ötürü Allah’a iltica etmelidir. 

5- Üzerinde kul hakkı varsa mahşerden önce bu işin kazasına dikkat etmelidir. 

 
724 Uludağ, TTS, s. 192. 
725 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 220. 
726 Muhamed, 47/19. 
727 Vahyî, a.g.e., s. 77. 
728 Müslim, Zikir, 41. 
729 Suyûti, a.g.e., s. 345. 
730 Vahyî, a.g.e., s. 78. 
731 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 222; Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 87. 



 

 

 

198 

 

6- Nefsini tâat ve zikrullaha bedenini ibadete her vakit alıştırmalı ve bunu arzu 

etmelidir. 

7- Nefsine mâsiyet lezzetini tattırdığı gibi uzuvlarına da ibadet lezzetini 

tattırmalıdır. 

Bu hallerle muttasıf olan her kişi sabah akşam her vakit estağfirullah, lâ ilâhe 

illallah ve esmâ-i ilâhiye ile Allah’ı zikretmelidir. Müellifimiz istiğfarın her derde 

deva, her yaraya merhem, fısk ve günahı azaltmaya ve rızkı artırmaya sebep olduğunu 

söyler. İstiğfar kalbin ferahlığına ve gönlün inşirahına güzel bir vesiledir.732 İstiğfar, 

Mekki’ye göre insan olmanın bir gereği olan hata yapmanın ardından sığınılan bir 

yerdir.733  

Kâmil bir mümin lisanı ile istiğfar ve kalbiyle bir daha günah işlememek üzere 

azmetmelidir. Hatta yetmiş defa da günah işlese her birinde bu şekilde hareket 

etmelidir. Çünkü “Israr ettiğinde küçük günah, istiğfar ettiğinde büyük günah 

yoktur”734 diye Efendimiz (s.a.v.) buyurmaktadır. Fakat bunu aşikâr etmemek gerekir. 

Çünkü gizli olan kabahatin gizli kalmasına çalışmak affedilmeye sebeptir.735 

Serrâc Allah yoluna girenlerin ilk durağının tevbe olduğunu belirtir.736 Gazzâli 

de aynı minvalede düşünmektedir ve şunları söyler: “Günahlardan tevbe etmek, 

sâlikler yolunun ilk başlangıcı, kurtuluşa ermişlerin ana sermayesi, müritlerin ilk 

adımları, şüpheli şeylere meyledenlerin doğrulmalarının anahtarı, Allah’a yaklaşmak 

isteyenler için tercih ve ihtiyar edilmelerinin kaynağı ve babamız Adem (a.s.) ve 

peygamberlere uymanın esasıdır.” 737  Ehl-i sünnet âlimleri sahih bir tevbenin üç 

şartının olduğunu söylemişlerdir: 

1- “Şeriata muhâlif işleri yapmaktan nedâmet duymak.” 

2- “Hatalı (günah olan şeyleri) derhal terk etmek.” 

 
732 Vahî, a.g.e., s. 150. 
733 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 220. 
734 Muttakî, a.g.e., c. 4, s. 218; Suyûti, a.g.e., s. 585. 
735 Vahyî, a.g.e., s. 151.   
736 Serrâc, a.g.e., s. 43; Hucvirî, a.g.e., s. 356; Kuşeyrî, a.g.e., s. 187. 
737 Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 7. 



 

 

 

199 

 

3- “Eskiden işlenen günahların benzerlerini yapmamaya azmetmek”738, şeklinde 

sıralamışlardır.  

Seri es-Sakatî ise şöyle der: “Rabbine yönelip tevbe eden kimseye önce kötü 

insanları sonra da kendisi için Allah Teâlâ’ya isyan ettiği nefsini terk etmesi ve nefsine 

ancak zaruri ihtiyaçlarını vermesi gerekir. Sonra, bir daha günaha dönmemeye kesin 

karar vermesi, insanlara yük olmaması, kendisini başkasının elindeki fazla mala göz 

dikmeye zorlayan her şeyi terk etmesi, hevâsına/kötü arzularına uymayıp geçmiş 

büyüklerin yoluna girmesi gerekir. Tevbe eden kimselere, her an kendilerini hesaba 

çekmeleri, bütün şehvetleri ve fuzûli şeyleri terk etmeleri icap eder.”  

Mutasavvıflar tevbeyi farklı dereceler şeklinde tasnif etmişlerdir. Bu anlamda 

Ebû Ali Dekkâk şöyle der: “Tevbe üç kısımdır. Birincisi tevbe, ortancası inâbe, 

sonuncusu evbe adını alır. Tevbe bidâyet, evbe nihâyet, inabe ise ikisinin ortası 

kılınmıştır. Ceza görme korkusundan tevbe eden her insan tevbe sahibidir. Sevap 

tamahı ile tevbe eden her insan inabe sahibidir. Sevap arzusu veya ceza korkusu ile 

alakalı olmaksızın emre riayet ederek tevbe eden tevbe sahibidir.”739  

Tevbe makamların ilki olduğu gibi insan ruhunu pisliklerden arındırmasına ve 

Allah ile kul arasındaki perdeleri de kaldırır. 740  Kusur işlemek beşer içindir ve 

kusursuz varlıklar meleklerdir. Kusurundan dönmeyen ise şeytan tabiatlıdır. İnsan ise 

bu iki varlığın arasında yer alır.741  İnsanoğlu tevbe ile Hakk’a döner ve zarardan 

kurtulur. Allah ile kul arasındaki ilişki daha yetkinliğe doğru ilerler.742 Bir anlamda 

kurtuluş çaresidir. Hz. Ali: “Kurtuluş çareleri elinde iken helak olan kimseye şaşarım” 

buyurdu. “O çare nedir?” sualine cevap olarak, “Tevbe ve istiğfardır” diyerek söz 

konusu çareyi bu şekilde ifade etmiştir.743 

Tevbenin de kendi yapısına ait özellikleri vardır. Kişi kötülük yaptığını bilirse 

tevbeye bir yol bulabilir. Bunun için yaptığı şeylerin bilincinde olması gerekir. 

 
738 Kuşeyrî, a.g.e., s. 187. 
739 Kuşeyrî, a.g.e., s. 190; Hucviri, a.g.e., s. 357. 
740 Eraydın, a.g.e., s. 174. 
741 Tunç, Cihad, “Tevbe Hakkında Bazı Meseleler”, AÜİFD, sayı: 24, 1990, s. 390. 
742  Yeniterzi, Emine, “Tevbe Atına Binmek veya Mesnevi’de Tövbe etmeye Dair”, Uluslar Arası 

Mevlana ve Mevlevilik Sempozyumu, Şanlıurfa, 2007, s. 35.   
743 Gazzâlî, c. 1, s. 904. 



 

 

 

200 

 

Böylece Hakk da bu kimseye tam bir dönüş için yani tevbe için gerekli bulunan 

durumları nasip eder.744 

Allah Teâlâ Kur’ân’da “Ey iman edenler! Nasuh bir tevbe ile Allah’a tevbe 

ediniz”745buyurmuştur. Mekki ayette geçen “nasuh” ifadesinin “samimiyet” manasına 

geldiğini söyler. Esasında bu, samimiyette ileri bir dereceyi anlatır. Farklı anlamlarla 

birlikte “sırf Allah için tevbe ediniz; hiçbir şeye bağlı olmayan ve hiçbir şeyin de 

kendisine bağlı olmadığı, sırf Allah için olan bir tevbe ile tevbe ediniz, başka bir gaye 

gütmeyiniz” anlamları mevcuttur.746 Hasan Basrî nasuh tevbeyi “O, kalp ile pişman 

olmak, dil ile istiğfar edip Allah’tan affını istemek, azalarla günahları terk etmek ve 

içten daha günaha dönmemeye karar vermektir” diye tarif etmiştir.747 Elbette bu tevbe 

için gerekli şeyler olmalıdır. Bunları Mekkî şu şekilde sıralamaktadır: 

1- “Günah olan fiili terk.” 

2- “Günahı konuşmaya tevbe.” 

3- “Günaha sevk eden sebeplerle buluşmaya tevbe.” 

4- “Benzeri bir fiile konuşmaya tevbe.” 

5- “Günaha nazara tevbe.” 

6- “Günahı konuşanları dinlemeye tevbe.” 

7- “Günaha niyetlenmeye ve yönelmeye tevbe.” 

8- “Tevbenin hakkını yerine getirmedeki kusurlara tevbe.” 

9- “Her şeyi ile birlikte Allah’ın rızasını arayan ve isteyen birisi olmama halinden 

tevbe.” 

10- “Yaptığı tevbeye bakıp onunla yetinmekten ve ona güvenmekten tevbe.”748 

Tasavvuf klasiklerine baktığımızda “gerçek tevbe”, “samimi tevbe”, “dil ile 

yapılan tevbe” ve “yalancıların tevbesi” tabirleriyle karşılaşmaktayız. Yalancıların 

tevbesi bir haberde “ Kalbimde nedamet ve tevbe arzusu olmaksızın sadece dil ile 

istiğfar etmek, yalancıların tevbesidir”749 diye belirtilmiştir. Gazzâli ise dil ile yapılan 

 
744 Kuşeyrî, a.g.e., s. 187-188. 
745 Tahrim, 66/8. 
746 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 184. 
747 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 184. 
748 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 228. 
749 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 221; Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 86; Kuşeyrî, a.g.e., s. 192. 



 

 

 

201 

 

tevbenin değer taşımadığını söyler. Bunu çamaşırcının: “Ben çamaşırları yıkadım” 

sözüne benzetir. Ona göre elbise için temizleyici madde kullanmak gerekir. Aksi halde 

lafla temizlik mümkün değildir.750 Rabiatü’l-Adeviyye’nin şöyle der: “Bizim (samimi 

ve şartlara uygun olmadan yaptığımız) istiğfarımız da bir istiğfara muhtaçtır. Nice 

tevbeler vardır ki, samimiyet ve ihlası konusunda başka bir tevbeye muhtaçtır.”751 

”Nasuh tevbe” ifadesi de gerçek, samimi bir şekilde yapılan tevbeyi karşılamaktadır. 

Müellifimize göre nasuh tevbesi, günahkarların gönlünü mücella eder ve kalplerin 

aydınlanmasına vesile olur.752 “Hakiki tevbeyi” bir grup “günahı devamlı göz önünde 

bulundurmandır”; farklı bir grup da “tevbe ettiğin günahını tamamen unutmandır”753 

diye tarif ederken; “gerçek tevbe”, “kulun günaha girmemesi için günah olmayan 

şeyleri bırakarak ve gelecekte “yaparım” sözünü kullanmaması ve ibnül vakt 

olmasıyla gerçekleşir” 754  diye tarif edilmiştir. Buna ulaşmak için de “kalbin 

yumaşaması, gözyaşı ve günahı büyük görmenin bulunması gerektiğini 

belirtmişlerdir.”755 

Vahyî, başlangıçtaki bir müride etkisi fazla olması sebebiyle onun tevbeyi bir 

mürşidden öğrenmesinin veya görmesinin ehlince güzel görüldüğünü söyler. Bütün 

tarikatlarda günaha karşı terbiye ve nasihatın şu şekilde yapıldığını ifade eder: Şeriatın 

ahkâmını ve tarikatın gerektirdiklerini gördükten sonra şayet şerîata ve doğru yola 

layık olmayan bir amel sadır olsa o şahsı reddederler. Sohbetlerine almazlar. Eğer o 

kimse hatasını itiraf eder ve bundan tevbe eder ve nedâmetle bir daha etmeyeceğine 

ahdedip önceki yerini talep ederse ona yol gösterip tarikata çekerler. Her ne gerekirse 

cezayı verirler. “Günahından tevbe eden günah işlememiştir” 756  hadisince önceki 

muhabbet hâsıl olur. Eğer o kimse serkeşlik edip lazım olan hükmü kabul etmezse 

onlar dahi onu kabul etmez ve o merdûd olur. Bu anlamda herkesin günahına gereken 

 
750 Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 27. 
751 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 222; Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 86. 
752 Vahyî, a.g.e., s. 150. 
753 Hucvirî, a.g.e., s. 358-359. 
754 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 193. 
755 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 194. 
756 İbn Mâce, Zühd, 30. 



 

 

 

202 

 

sınır, mürşit ve tarikat ehlince bilinir. Cezayı icra ederler ve sonra sohbetlerine dâhil 

edip önceki üslup üzere muhabbete devam ederler.757 

Günahkâr olanlar günahlarını ikrar ve itiraf etmekle cezalarını dünyada çekip 

tevbe ve istiğfarları Allah katında kabul olursa muhabbet nûru ile kalp fitilleri her 

zaman parlak olur.758 Bu da tevbenin önemini ortaya koyar. Bu anlamda İbn Abbas: 

“Allah, tevbe eden kimse için çok bağışlayıcı, tevbeye ruhsat (ve imkan) verdiği için 

de çok acıyıcıdır”759 diyerek kullar için Allah Teâlâ’nın merhametini hatırlatmaktadır. 

İnsanın hayatı her zaman aynı minvalde gitmeyebilir. Bu manevi hayatımız için 

de böyledir. Aynı hataya birçok defa düşebilir, zararı tekrarlayabiliriz. Burada 

karşımıza kurtarıcı olarak çıkacak şey ise elbette tevbedir. Nitekim şeyhlerden birinin 

“Yetmiş defa tevbe etmiş fakat yine günaha dönmüştüm. Nihayet istikameti (tevbe 

üzerine berdevam olma halini) yetmiş birinci tevbede bulmuştum”760 demesi bunu 

gayet iyi açıklamaktadır. 

 

3. Tevekkül 

 Sözlükte “Allah’a güvenmek” anlamındaki tevekkül terim olarak “birinin işini 

üstüne alma, birine güvence verme; birine işini havale etme, ona güvenme” manalarına 

gelir. Tevekkül “bir kimsenin kendini Allah’a teslim etmesi, rızkında ve işlerinde 

Allah’ı kefil bilip sadece O’na güvenmesi” şeklinde tanımlanmaktadır.761 “Tevekkül, 

hareketlerini tabii ilahi kanuna uydurduktan sonra Allah’a dayanıp güvenmektir.”762  

 Tevekkül hem makam hem de hal kabul edilir sufilere göre. Dolayısıyla 

tevekkül hakkında farklı tanımlamalar yer almaktadır. 763 Bu farklı tanımların hepsini 

olmasa da bir kısmını şu şekilde vermek mümkündür: Tevekkül, “Allah’a sımsıkı 

 
757 Vahyî, a.g.e., s. 154-156. 
758 Vahyî, a.g.e., s. 156-157. 
759 Mekkî, a.g.e., c. 2, s. 222. 
760 Hucvirî, a.g.e., s. 361. 
761 Çağrıcı, Mustafa, “Tevekkül”, DİA, İstanbul, 2012, c. 41, s. 1. 
762 Yılmaz, a.g.e., s. 193. 
763 Uludağ, Süleyman, “Tevekkül”, DİA, İstanbul, 2012, c. 41, s. 3. 



 

 

 

203 

 

yapışmak”;764 “kalbin her halükârda Allah’a güvenmesi”;765 “Allah Teâlâ’nın elinde 

olana güvenmek, halkın elinde bulunandan ümit kesmek”;766 “hayatı bir güne irca 

etmek ve yarının derdini gönülden silmektir.” “Kulun kendisini Allah’ın iradesi ile 

salıvermesi yani mutlak surette İlahi iradeye teslim olması”;767 “Allah Teâlâ ile iktifa 

ederek, ona tam itimat halinde bulunmak”; 768  “kulun bütün güç ve kuvvetten 

sıyrılarak, her hususta Cenab-ı Hakk’ın kadir-i mutlak olduğunu bilmesi”;769 “şek ve 

şüpheyi defetmek, Mâlikü’l-mülk olan Allah’a mutlak olarak teslimiyet 

göstermektir”770 şeklinde tarifler tasavvufun ana kaynaklarında geçmektedir. Mustafa 

Vahyî tevekkülü, ubûdiyette bedeni atmak, rubûbiyyette gönüllere bağlanma ve 

dünyaya karşı kör olma ve gönlünden mâsivâyı atmaktır diye tanımlamaktadır.771 

İnanç konusunda da tevekkül önemli bir konudur. Bu sebeple Kur’ân’da tevekkülün 

inananlar için gerekliliği, tevekkülle ve imanla irtibat dile getirilmiştir.772 

 Vahyî Efendi’ye göre mümin kimse tevekkülün dışına çıkamaz. Çünkü rızık 

ve diğer şeyler Allah’tandır. Çalışma ile rızkın genişlemesi veya genişlememesi vaki 

olmaz. Rızkı yaratıcıdan bilmek farzdır sebeplere sarılmak ise sünnettir. 773 Muhâsibî, 

nafile ibadetlerle Allah’a yaklaşmak isteyen ama yanlış bir anlayışla çalışmadan 

tevekkül eden ve ailesine bakmayan kişiyi şu şekilde eleştirir: “Bir kul aç kalır sözde 

zahitlik yapar. Zühdü onu öfke ve acizliğe sürükler. Geçimini temin etmeyi bırakır ve 

Allah’ın hoş gördüğü tâatler içinde en tercih edilebilir olanı bırakmış olur. Hâlbuki 

Allah bunları ona farz kılmıştır. Ailesi, çoluk-çocuğu ve ana-babası için çalışmayı terk 

ederek onları aç ve açıkta bırakır. Çalışıp kazanması mümkünken, böyle yapmakla, 

cahillik ve yordamsızlık eseri Allah’a tevekkül etmek ister. Tutup bir de daha evla 

olanı bırakarak üstünlük peşinde koşar.”774 Tevekkülle sebeplere sarılma mevzusu 

 
764 Sühreverdî, a.g.e., s. 621. 
765 Serrâc, a.g.e., s. 52; Hucvirî, a.g.e., s. 51. 
766 Kuşeyrî, a.g.e., s. 254.; Ayrıca bkz. Uludağ, TTS, s. 357; Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve 

Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., Ankara, 2014, s. 494.  
767 Hucvirî, a.g.e., s. 50; Kuşeyrî, a.g.e., s. 250. 
768 Kuşeyrî, a.g.e., s. 251. 
769 Sühreverdî, a.g.e., s. 620. 
770 Kuşeyrî, a.g.e., s. 254. 
771 Vahyî, a.g.e., s. 170.  
772 Aydın, Hayati, “Kur’an’da İrade-Azm ve Tevekkül”, Tasavvuf, sayı: 22, s. 74-75, 2008. 
773 Vahyî, a.g.e., s. 170. 
774 Muhâsibi, Haris b. Esed, er-Riaye (Nefs Muhabesinin Temelleri), çev. Hülya Küçük-Şahin Filiz, 

İnsan Yay., İstanbul, 2009, s. 255. 



 

 

 

204 

 

tartışlan konulardandır. Esasında tevekkül sebeplerden sonradır ve Allah’a olan güveni 

ifade eder.775 

 Mustafa Vahyî Şakîk Belhi’ye atfettiği “Kul çalışmadan rızk elde ederse bu, 

onun azmasına ve fesadına sebep olur. Çalışmayı terk eden ve insanlara tamah etmeyi 

iş edinenler tembeldir ve bu kimseler mütevekkil değildir” sözünü benimser. 776 

Tevekkül Peygamberimiz (a.s.)’ın halidir ve Hakk’ın kanunu budur.777 Gazzali de 

böyle bir tevekkül anlayışını “tevekkülün, beden ile kesbi, kalp ile tedbiri terk edip bir 

paçavra gibi tablaya konmak anlamında olduğu sanılır ki, bu, cehalet görüşüdür ve 

dinimizde haramdır” diyerek eleştirir.778 Ona göre çalışmakla tevekkül arasında ters 

bir orantı yoktur ve çalışma tevekkül haline zarar vermez.779 Hz. Mevlânâ bu konuda 

şöyle söyler: 

“Tevekkül edeceksen çalışmakla [tevekkül] et; 

Ekin ek ondan sonra Cebbâr’a dayan.”780 

Müellifimiz çalışan kimse için çalıştığı anda farz ve vaciplere dikkat etmesi 

gerektiğini, “Onlar ne ticaret ne alışverişin Allah’ın zikrinden alıkoymadığı 

insanlardır” 781  ayeti doğrultusunda amel edip Allah rızası için aile nafakasını 

kazanmak için çalışmanın sevap olduğunu, aile efradını geçindirecek miktarın 

fazlasını kazanmışsa fazlalığı fakirlere dağıtmak gerektiğini söyler. Çalışan bu şekilde 

hareket ederse farz olan tevekkülün dışına çıkmamış olur.782  

Vahyî’ye göre mukadder olan nasıl olsa gelir diye çalışmayı terk etmek doğru 

değildir. Teslim önemli bir emir olduğu gibi çalışmak dahi mahallinde önemli bir 

emirdir. Hikmet gereği budur ki salik hiç birinde ifrat ve tefrit etmeyip çalışmak ve 

teslimden her biriyle amel etmelidir. Bazı kimseler “İnsan için ancak çalıştığının 

 
775 Eraydın, a.g.e., s. 190. 
776 Vahyî, a.g.e., s. 171. 
777 Kuşeyrî, a.g.e., s. 251-252. 
778 Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 484. 
779 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 72. 
780 Mesnevi, 1. Defter, s. 47, (948.b.). 
781 Nûr, 24/37. 
782 Vahyî, a.g.e., s. 170-171. 



 

 

 

205 

 

karşılığı vardır” 783  ayeti gereğince çalışmayı teslime tercih etmişlerdir. Sözleri 

doğrudur ve mahallinde çalışmak teslimden daha önemlidir. Bazı grup ise teslimi 

çalışmaya tercih etmişlertir. Onların bu tutumu da doğrudur ve bu görüşlerinin bir 

mahalli vardır. Ve bu iki görüş de birbirine zıt değildir.784 

Tevekkülün yeri kalptir785 ve kalbin amelidir.786 Yukarıda ifade edildiği gibi 

çalışmak tevekküle muhalif bir davranış değildir. Kul her şeyin Hakk’tan geldiğine 

inanır ve bir şeye eriştiğinde ya da erişmediğinde “Hakk’ın takdiri” diye düşünür.787 

Tevekkülle nefs arasında ters orantı vardır. Nefsani arzular arttığı zaman tevekkül hali 

azalır; nefs terbiye edildikçe tevekkül hali de kendiliğinden meydana gelir.788  

Mutasavvıflar yaptıkları her işin ihsan derecesinde olmasına gayret 

göstermişler ve her şeyde ideal olan ne ise onu aramaya ve yapmaya çalışmışlardır. Bu 

durum elbette tevekkül için de geçerlidir. Yakup Nehrecori şöyle der: “Kâmil manası 

ile tevekkül, mancınığa konulup ateşe atılacağı zaman, “Bir ihtiyacın var mıdır?” diye 

soran Cebrâil (a.s)’a İbrahim (a.s.)’ın: “Senden bir ihtiyacım yok” (Bana Allah 

kafidir)! derken vukua gelmişti. Çünkü o zaman Hz. İbrahim’in nefsi Allah Teâlâ ile 

gaybet halindeydi. Allah ile beraber olduğu için Azîz ve Celîl olan Allah’tan başka bir 

şey görmemekteydi.”789  

Gerçek tevekkül sahibinin halini ise Mekki şu şekilde açıklar: “O, kullardan 

herhangi bir beklenti içinde ve ümitli olmaksızın kalp sükûnetini kazanmıştır. 

İnsanların elinde olan şeyleri düşünüp, onlara tamah ederek sıkıntıya girmekten 

kurtulmuştur. Kalbi, her şeyi kudretiyle evirip çeviren ve idare eden yüce zata 

bağlanmıştır. Fikri, her şeyi şekillendiren ve bir ölçüyle yaratan Mevlâ’nın kudretiyle 

meşguldür. Geçim sebeplerinin olmayışı onu, ilmin kötülediği ve yasakladığı haram 

bir şeyi yapmaya sevk etmez. Bu durum onu hak olanı söylemekten ve hak ile amel 

etmekten engellemez. Sıkıntı ve fakirlik hali onu Allah için sevmekten ve O’nun için 

 
783 Necm, 53/39. 
784 Vahyî, a.g.e., s. 180. 
785 Kuşeyrî, a.g.e., s. 249.  
786 Kuşeyrî, a.g.e., s. 89. 
787 Kuşeyrî, a.g.e., s. 249. 
788 Sühreverdî, a.g.e., s. 622. 
789 Kuşeyrî, a.g.e., s. 250-251. 



 

 

 

206 

 

kızmaktan alıkoymaz. Maddi sebepler halkın üzerinden ortaya konsa da, gerçek 

tevekkül ehli, insanlardan utanarak, onlardan bir şey bekleyerek veya belli 

menfaatlerin kesilmesinden korkarak hak olanı terk etmez. Başına gelen sıkıntılar ve 

fakirlik halleri onu insanların keyfine ve kötü arzularına göre davranmaya, batıl olan 

şeylere yönelmeye yahut hak olanı söylemesi gereken yerde susmaya itmez. Bu hal, 

onu Allah için düşman olunacak kimseyi dost etmeye veya Allah için sevilecek bir 

dosta düşmanlık yapmaya götürmez. Böyle bir duruma girip insanlar yanındaki 

durumunu kurtarmaya, itibarını artırmaya çalışmaz. Kendisine iyilik ve ihsanda 

bulunanlara, kendilerini üzmeyeyim diye edebi çiğneyerek teşekkür yoluna 

gitmez.”790 

Mekki tevekkül etmekle tevekküle güvenmak arasındaki farkı anlamanın 

önemine değinir. Tevekküle güvenmenin hoş olmadığından bahseder. Bu anlamda 

“tevekkül tevekkülden kaçmaktır” şeklinde bir açıklama getirir. Bu sözle kastedilen 

şudur: “Gerçek tevekkül, tevekkül makamına güvenmeyi terk etmektir. Yani kul 

tevekkül etmeli, fakat tevekkülüne bakmamalıdır. Çünkü tevekküle güvenen kimsenin 

anlayışına göre, tevekkül sayesinde Allah kulunun işlerine kâfi gelmekte, hastalığına 

şifa vermekte ve kendisini kötülüklerden korumaktadır. İşte bu arif zat, tevekküle 

böyle bakmayı, gerçek tevekkül için kaçılması gereken bir hastalık görmüştür. Böyle 

olursa kul, sadece kendisine vekil yaptığı yüce rabbine nazar eder; Rabbi ile arasına 

kendisine bakacağı, güveneceği veya delil yapacağı hiçbir şey koymaz.”791 

Tevekkülün psikolojik yönü de bulunmaktadır. İnsanlar hayatın içinde 

karşılaştıkları olumsuzlukları tevekkülle aşarlar ve ruhi durumlarını sağlıklı bir şekilde 

korurlar. 792  Tevekkülün üç derece olduğu söylenmiştir. Bunlar: “Müminlerin 

tevekkülü, havassın tevekkülü, havassu’l-havassın tevekkülüdür.” 793  Böyle bir 

sınıflandırma Hakk’a kurbiyetle yakından ilişkilidir. 794  Tasavvufta kişinin ihsana 

ulaşma konusundaki yolculuğunda bu gibi sınıflamalar mevcuttur. Bu insanı eğitirken 

o insanın bir anda zirveye ulaşmasının mümkün olmadığını; eğitimin yavaş yavaş ve 

 
790 Mekkî, a.g.e., c. 3, s. 27-28. 
791 Mekkî, a.g.e., c. 3, s. 29-30. 
792 Eraydın, a.g.e., s. 191. 
793 Serrâc, a.g.e., s. 51. 
794 Sühreverdî, a.g.e., s. 622. 



 

 

 

207 

 

kanıksayarak olduğunu en güzel şekliyle ifade eder. Bu durumu da tasavvuf en iyi 

şekliyle hem ortaya koymaktadır; hem de uygulamaktadır. 

 

4. Nefis 

Kelime olarak “can, benlik, ruh; aşağı duygular” manasına gelen nefis “kulun 

kötü huyları ve çirkin vasıfları, kötü his ve huyların mahalli, bedene konmuş kötü sıfat 

ve ahlakın kaynağı” olan bir latifedir.795 Hucvirî nefsin farklı gruplara göre anlamının 

değiştiğini ifade etmektedir. Ona göre nefis bu grupların ifade ettiği anlamın sufilerde 

karşılığı yoktur. Sufilere göre nefs kötülüğün kaynağı anlamındadır.796 Sûfiler nefsin 

kelam ya da felsefe disiplinlerindeki gibi “mahiyet, cevher, hadis” gibi özelliklerinden 

ziyade onun kötülüğün kaynağı olması ve terbiyesiyle ilgilenmişlerdir.797  

Tasavvuf temel eserlerine baktığımıza zaman mutasavvıfların nefsi, “kadın 

şekline, tilki yavrusuna, köpeğe, yılana ve sıçan” suretine benzettikleri görülmektedir. 

Bu benzetmelerle anlatılan hikâyelerin yaşanıp yaşanmasından ziyade nefisle alakalı 

vermiş olduğu mesajlar önemlidir. Bunlar arasında nefsi tanıma, nefse istediğini 

vermeme, nefsin insanları kandırması gibi durumlar mevcuttur.798 Kuşeyrî nefsi şu 

şekilde anlatır: “Nefis, muhtemelen şu beden kalıbına tevdi edilen ve kötü huyların 

mahalli olan bir latifedir. Nitekim ruh da şu beden kalıbına tevdî edilen ve güzel 

huyların mahalli olan bir latifedir. Şekil ve sûret itibariyle nefis ve ruhun latif 

cisimlerden oluşu, melek ve şeytanın letafet sıfatına benzer. İşiten, gören, koku ve tat 

alan tek bir insan olduğu halde, işitme mahallinin kulak, görme uzvunun göz, koku 

alma organının burun, tat alma yerinin dil olması mümkün olduğu gibi, iyi huy ve 

vasıflara kalbin ve rûhun, kötü huy ve vasıflara nefsin mahal olması da 

mümkündür.” 799  Hücviri nefs ve ruhun latife olduğunu söyler ve birisinin hayır 

birisinin de şer mahalli olduğu ifade edilir.800 

 
795 Kuşeyrî, a.g.e., s. 181; Sühreverdî, a.g.e., s. 565; Hucvirî, a.g.e., s. 259; Uludağ, TTS, s. 274. 
796 Hucvirî, a.g.e., s. 259. 
797 Kuşeyrî, a.g.e., s. 181; Uludağ, Süleyman, “Nefis”, DİA, İstanbul, 2006, c. 32, s. 527. 
798 Hucvirî, a.g.e., s. 268-269. 
799 Kuşeyrî, a.g.e., s. 181. 
800 Hucvirî, a.g.e., s. 260. 



 

 

 

208 

 

Nefsin “Allah ile kul arasında perde”,801 “itaatsiz bir serkeş”802 ve “bâtılda 

sükûn bulan” bir özelliği vardır. 803  Sufiler nefsi put kabul ederler. Nefs putu 

kırılmalıdır zira nefste kibir kötü hasletler bulunur.804 Müellifimiz de Paeygambber 

(a.s.)’ın “Senin en şiddetli düşmanın iki yanın arasında bulunan nefsindir”805 hadisine 

dayanarak nefsi düşman olarak niteler.806 Sufilere göre nefse karşı verilen mücadele 

savaştan daha zordur. Zira nefs her an yanımızdadır. Dolayısıyla nefsle savaş bütün 

bir ömür sürer.807 

Kuşeyri kulun illetli vasıflarını iki şekilde değerlendirmektedir. Birincisi 

iradeyle meydana gelen günahlar diğeri de aşağı huylardır. Bunlar terbiye edilerek 

düzelebilir. Birinci kısımdakiler haram cinsinden davranışlardır. İkinci kısımdaki 

aşağı huylar ise “kibir, haset, kötü huy” gibi davranışlardır. Buna ilaveten bu huyların 

iyiliğine nefs kendisini kaptırırsa bu durum daha da karmaşık bir süreci ortaya 

çıkarır. 808  Hücviri ise birinci kısmın tevebeyle ikinci kısmın riyazatla 

giderilebileceğini söyler.809 

Yahya b. Muaz Râzî: “İnsanın üç düşmanı vardır. Bunlar dünya, şeytan ve 

nefistir. Bunun için zühd ile dünyadan, vesvesesine uymamakla şeytandan, şehvetleri 

terk etmekle nefisten korunmaya çalışılmalıdır.” Gazzali nefsine esir düşen kimselerin 

onun hevasının peşinden koşacağını söyler ve basiretinin kapanacağını belirtir.810 

Mekki nefsin doğuştan gelen temel dört özelliğinden bahsetmektedir. Bunlar 

“zayıflık, cimrilik, şehvet ve cehalettir.” Mezkur özellikler insanlara Allha tarafından 

imtihan edilmek için verilmiştir. 811  Hücviri nefse muhalefet etmenin değerini 

ibadetlerin başı olarak nitelereyerek açıklar. Zira aksi durumda kulun yok olması 

anlamına gelir. Ona göre Hakk Teala nefse uymamayı emretmiştir. Nitekim Allah 

 
801 Kuşeyrî, a.g.e., s. 141. 
802 Kuşeyrî, a.g.e., s. 122. 
803 Hucvirî, a.g.e., s. 263. 
804 Uludağ, a.g.md., s. 528. 
805 Muttakî, a.g.e., c. 4, s. 431. 
806 Vahyî, a.g.e., s. 49. 
807 Çatak, Adem, “Mevlânâ Celâleddin Rûmi’nin Nefs Anlayışı”, GÜİFD, sayı: 1, 2012, s. 221.  
808 Kuşeyrî, a.g.e., s. 181. 
809 Hucvirî, a.g.e., s. 259-260. 
810 Gazzâlî, s.g.e., c. 3, s. 151. 
811 Mekkî, a.g.e., c. 1, s. 350. 



 

 

 

209 

 

şöyle buyurmuştur: “O kimse ki, nefsini, hevâsından ve arzusundan nehyetti. İşte onun 

yurdu cennettir.”812  “Nefsinizin hevâ ve arzusuna uymayan bir şeyi size getirdiği 

zaman, siz Peygambere karşı kibirlenip duracak mısınz?” 813  Allah Teâlâ Yusuf 

(a.s.)’dan bahsederken şöyle der: “Rabbimin merhamet etmesi müstesna, şüphe yok 

ki, nefis kötülüğü emredicidir.”814 

Tezkiye, “nefsi inkar, isyan ve gafletin zulmetinden, yani manevi kir ve 

perdelerden temizlemektir.” 815  Nefsin emareden safiyeye kadar geçen terbiye 

sürecindeki esas unsur terbiyedir. Bu sebeple nefs mertebeleri belli bir aşama ve 

terbiyeyle aşılan bir süreçtir.816 Müellifimize göre bu nefis mertebelerini geçmek için 

mücâhede gerekmektedir. Tarikatın başlangıcında mücâhede yoksa kişi tarikattan bir 

koku bile alamaz.817 

Mekki’ye göre nefsin dünya sevgisiyle yakından bir ilişkisi bulunmaktadır. 

Ona göre nefsin kötü özelliklerinin kişide bulunması kalpteki dünya sevgisinin 

bulunmasıyla doğru orantılıdır.818 Her ne kadar nefs zayıflasa da kuvvetlense de bunu 

fark etmek ve tedbir almak gerçekten zordur. Zünnûn Mısrî: “Kul için en zor hicap, 

nefsi görmek ve onun idaresine tabi olmaktır” demiştir. Zira nefse uymayla Hakk’la 

kulun arasında perdeleriin oluşması doğru orantılıdır.819  

Nefsin kötülüklerin mahalli olduğunu belirtmiştik. Muhâsibî nefsin iyi 

tanınması gerektiğini vurgulamaktadır. O “Nefsini iyi tanı. Senin herhangi bir hayrı 

istediğin her zaman, o seni, bunun tersine sürüklemeye çalışır; herhangi bir kötülükle 

karşılaştığın her zaman, seni bu kötülüğü yapmaya davet eden de odur. Yapmadığın 

bir hayrı yapmamana sebep de odur; yaptığın kötülüğü yapmana sebep de o”820 diye 

söyler. Sadece bu durum kötülükle alakalı değildir. Ayrıca daha faziletli bir iş varken 

ondan daha az faziletli bir işe yönlendirir. Musasibi şu örneği verir: “Bazen insan 

 
812 Nâziât, 79/40; Hücviri, a.g.e., s. 260. 
813 Bakara, 2/87. 
814 Yûsuf, 12/53. 
815 Selvi, Dilaver, “Beyzâvi Tefsirinde Nefs Tezkiyesi ve Takva”, Tasavvuf, sayı: 26, 2010, s. 128. 
816 Kurt, Hüseyin, “Mehmed Elif Efendi’ye Göre Nefsin Mahiyeti ve Özellikleri”, HÜİFD, sayı: 15, 

2006, s. 110. 
817 Vahyî, a.g.e., s. 30. 
818 Mekkî, a.g.e., c. 1, s. 471. 
819 Hucvirî, a.g.e., s. 263. 
820 Muhâsibi, a.g.e., s. 426. 



 

 

 

210 

 

büyük bir faziletle karşılaşır. Nefsi ise onu bundan daha düşük bir fazilet davet eder. 

Mesela namaz kılan bir insanı nefsi, daha çok dersin faziletli olmasını öne sürerek 

namazda hızlı hızlı okumaya çağırır. Nedeni şudur: Nefs, namazdaki kıraatin yavaş 

yavaş icrasına karşıdır. Çünkü okunan ayetlerin anlaşılmasının nefse ağır gelmesi, bu 

ayetlerdeki va’d ve vaîdin geçmesi ve nihayet dünyevi şeyleri düşünmenin verdiği 

rahatlık yüzünden ayetleri hızla okur geçer. Oysa anlamak, kalbin incelmesi ve 

korkusunun coşması, en evla olan yoldur.”821 Fakat bundan yüz çevirmek zordur. Bu 

konuda Hasan-ı Basrî: “İblis, ben Muhammed (s.a.v)’in ümmetine isyanı söyledim, 

onlar onu süslü gördü ve yaptılar. Fakat akabinde tevbe etmekle benim belimi kırdılar. 

Buna karşılık ben de onlara öyle günahlar süsledim ki onlar onu ibadet sandılar ve 

tevbe etmek hatırlarına bile gelmedi. O da hevâ-i nefislerine uymaktır dedi. Çünkü 

onlar bu hareketlerin isyan olduğunu bilmezler ki tevbe etsinler”822, diye söylemiş ve 

bunu açıklamaya çalışmıştır. 

Tarikatlar içerisinde Esmâ tarîki denilen tarikatlar bulunmaktadır. Bu 

tarikatların önemli bir özelliği “atvâr-ı seb’a” yani nefsin yedi mertebede olduğu 

düşününlür. Her mertebenin terbiyesi için belirli zikirler vardır ki bunlar “Lâ ilâhe 

illallah, Allah, Hû, Hakk, Hayy, Kayyûm, Kahhâr”dır.823 Vahyî’ye göre bu yedi tavrı 

güzeran eylemek kişinin manevi mirâcıdır. O nefs mertebelerinin özelliklerini şu 

şekilde vermektedir: 

Nefs-i Emmâre: Nefs-i emmâreye Kur’ân-ı Kerim’de delil olarak “Ben nefsimi 

temize çıkarmam; çünkü nefis, Rabbimin merhameti olmadıkça kötülüğü emreder”824 

ayeti gösterilir. Nefs-i Emmâre şehevi arzuların kaynağı ve bedenin doğal isteklerinin 

mekanıdır. Hakk’a muhalefetin de merkezidir.825  Mustafa Vahyî Efendi bu nefsin 

özelliklerinin cimrilik, cehalet, hırs, kibir, haset, öfke, düşmanlık ve bunların benzeri 

kötü ahlak ve sıfatlar olduğunu söyler.826 

 
821 Muhâsibi, a.g.e., s. 259. 
822 Gazzâlâ, a.g.e., c. 3, s. 79-80. 
823 Uludağ, a.g.md., s. 528. 
824 Yûsuf, 12/53. 
825 Öğke, Ahmet, Kur’ân’da Nefs Kavramı, İnsan Yay., İstanbul, 1997, s. 84. 
826 Vahyî, a.g.e., s. 28. 



 

 

 

211 

 

Nefs-i levvâme: Nefs-i levvâme Kur’ân-ı Kerim’de “Hayır! Daima kendini 

kınayan nefse yemin ederim”827 ayetinde geçmektedir. Bu mertebe nefs-i emarenin bir 

üstü mülhimenin altıdır. İkisi arasında bulunan levvame hangi duygular ağır basarsa 

oraya meyletmeye yakındır. Hem kötülük işleyebilir hem de iyilik yaparak kendindeki 

eksikliklere dikkat çekebilir.828 Mustafa Vahyî Efendi bu nefsin heves, oyun, ucub, 

kahır ve bunların benzeri yaramaz sıfatlarının olduğunu söyler.829  

Nefs-i mülhime: Nefs-i mülhime Kur’ân-ı Kerim’de “Ona (nefse) bozukluğunu 

ve korunmasını ilham edene andolsun”830 ayetinde geçmektedir. Mülhime nefse Allah 

tarafından ilham olunan şeyler vardır. Bu makam ulaşmak düzgün bir yolla 

mümkündür.831 Mustafa Vahyî Efendi bu nefsin cömertlik, kanaat, ilim, hilm, tevazu 

ve bunların benzeri güzel ahlak ve sıfatlarının olduğunu söyler.832 

Nefs-i mutmainne:  Nefs-i mutmainne Kur’ân-ı Kerim’de “ Ey huzur içinde 

(mutmain) olan nefis! Kendisi senden ve sen de kendisinden hoşnut ve râzı olarak 

Rabbine dön!”833 ayetidir. Nefs-i mutmaine, mülhimeden daha değerlidir. Bu nefis 

mertebesinde nuraniyet vardır. İbadetlerden zevk alır ve peygambere ahlaki anlamda 

ittiba ortaya çıkar. Marifet bu makamda gelebilir ve her halde itminan sahibidir.834 

Mustafa Vahyî Efendi bu nefsin tevekkül, ibadet, şükür, rızâ ve emsâli nûrâni perdeler 

gibi özelliklerin olduğunu söyler.835 

Nefs-i râzıyye: Nefs-i râzıyye ile ilgili ayet “Râzı olmuş ve kendisinden râzı 

olunmuş olarak Rabb’ine dön!”836 ayetidir. Nefs-i râzıye evliyânın sıfatıdır ve celal ve 

cemal tecellilerine muhatap olur. Kadere tam bir teslimiyet vardır.837 Mustafa Vahyî 

 
827 Kıyâmet, 75/2. 
828 Muslu, Ramazan, “Seyr u Sülûk Metotları” Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker Yay., Ankara, 

2014, s. 347-348. 
829 Vahyî, a.g.e., s. 28. 
830 Şems, 91/8. 
831 Muslu, a.g.e., s. 350-351. 
832 Vahyî, a.g.e., s. 28. 
833 Fecr, 89/27. 
834 Muslu, a.g.e., s. 354. 
835 Vahyî, a.g.e., s. 28. 
836 Fecr, 89/28. 
837 Öğke, a.g.e., s. 94. 



 

 

 

212 

 

Efendi bu nefis makamının özelliklerinin kerâmet, zühd, riyazat, ihlâs, zikrullah 

emsâli nûrâni perdeler olduğunu ifade eder.838 

Nefs-i merzıyye: Nefs mertebelerinin altıncısı da nefs-i merzıyyedir. Bu tür 

nesle ilgili olarak da Kur’ân-ı Kerim’de, nefs-i râzıye konusunda anılan ayet-i kerime 

“Râzı olmuş ve kendisinden râzı olunmuş olarak Rabb’ine dön!”839 delil gösterilir. 

Nefs-i merzıyyenin başlıca özellikleri “Allah’ın ahlakı ile ahlaklanın” hitabında ortaya 

çıkar. Ayrıca bütün varlıklara iyilikle davranma söz konusudur.840 Müellifimiz de bu 

nefs makamının özelliklerini güzel ahlak, yakîn, telattuf, tefekkür ve bunların misâli 

övülmüş vasıflardır.841 

Nefs-i sâfiye: Nefs-i sâfiyeye “nefs-i kâmile” ya da “nefs-i zekiye” de denir. 

Nefis mertebelerinin nihayeti budur. “Letâfet ve nûraniyette kemal sahibidir. Rabbâni 

latife, Allah ahlakının mazharı, sırların kaynağı, ubudiyet adâbı ve muhalefeti 

konusundan lehine ve aleyhine olanın bilindiği bir mertebedir.”842 Kur’ân-ı Kerim’de 

“Nefsini temizleyen kurtuluşa ermiştir”843  ayeti buna delalet eder. Müellifimiz bu 

mertebede zulmâni ve nûrâni perde kalmayacağını, bu mertebedeki nûrun mahz-ı 

mutlak olduğunu, güzel ahlak ve güzel vasıfların nûru dahi bu makamda zâil olup 

yerine hakkın nûru kaim olacağını ifade eder.844 

Vahyî her ne kadar tarikatl ehli olan kişilerden on iki esmâyı tercih edenler 

varsa da ekserisinin tercihi yedi esmâdır diye ifade eder. Bu yedi latifenin karşılığı 

olan atvâr-ı seb’adır ki buna da merâtib-i nefs denilmektedir. Her bir tavrın bir ismi ve 

zikri vardır ki onlar da şunlardır. 

1- Nefs-i emmâre: Tavr-ı evveldir. Zikri ve miftâhı “Lâ ilâhe illalah”tır. Mahalli 

sadr, nûru mavi renktir. Seyr ilallahtır. 

2- Nefs-i levvâme: Tavr-ı sânidir. Zikri ve miftâhı “Allah” zikridir. Mahalli 

kalptir ve nûru ahmerdir. Seyr lillahtır. 

 
838 Vahyî, a.g.e., s. 29. 
839 Fecr, 89/28. 
840 Öğke, a.g.e., s. 94-95. 
841 Vahyî, a.g.e., s. 29. 
842 Muslu, a.g.e., s. 360. 
843 Şems, 91/9. 
844 Vahyi, a.g.e., s. 29. 



 

 

 

213 

 

3- Nefs-i mülhime: Tavr-ı sâlistir. Zikri ve miftâhı “Hû” lafzıdır. Mahalli ruhtur 

ve nuru asfer rengidir. Seyr alellahtır. 

4- Nefs-i mutmainne: Dördüncü tavırdır. Zikri ve miftahı “Hakk” ismidir. Mahalli 

sırdır ve nûru yeşil renktir. Seyr maallahtır. 

5- Nefs-i râzıye: Beşinci tavırdır. Zikri ve miftâhı “Hayy” ismidir. Mahalli sırdır 

ve nûru sefid rengidir. Seyr fillahtır.  

6- Nefs-i merzıyye: Altıncı tavırdır. Zikri ve miftâhı “Kayyûm” ismidir. Mahalli 

hafi ve nûru siyahtır. Seyr anillahtır.  

7- Nefs-i sâfiye: Yedinci tavırdır. Zikri ve miftâhı “Kahhar” ismidir. Mahalli ahfa 

ve nûru misfattır. Seyr billahtır.845 

 
845 Vahyi, a.g.e., s. 123-124. 



 

 

 

214 

 

 

Sûfilerin düzenlemiş oldukları nefse ait bu yedili sistem baştan sona disiplinli 

bir eğitim sürecinin meyvesidir. Bu nefs mertebelerini teker teker geçmek ve son 

mertebeye varmak bir mirşidin gözetiminde mücâhede, az yeme, az konuşma, az 

uyuma, halvet vb. metotlarla uygulanagelmiştir. Yukarda tablo halinde sunulmuş 

olunan sistem aslında bize ihsana yani ideal olana ulaştırmayı hedeflemektedir. 

Mutasavvıflar da bunu en iyi şekilde yapmaya gayret etmişler ve bunun metotlarını 

ortaya koymaya çalışmışlardır.  

Mustafa Vahyi Efendiye Göre Nefs Mertebeleri ve Özellikleri 

Nefs 

Mertebeleri 
Makam Zikir  Seyr  

Nur 

Rengi 

Bazı Sıfat ve 

Özellikleri 

Emmâre Sadr 
Lâ ilâhe 

illallah 

 

 
İlallah  Mavi 

Cimrilik, cehalet, 

hırs, kibir, haset, 

öfke, düşmanlık. 

Levvâme Kalp Allah  Lillah  Kırmızı 
Heves, oyun, ucb, 

kahır. 

Mülhime Ruh Hû  Alellah  Sarı 
Cömertlik, kanaat, 

ilim, hilm, tevazu. 

Mutmainne Sır Hakk  Maallah  Yeşil 
Tevekkül, ibadet, 

şükür, rıza. 

Râzıye Sır Hayy  Fillah  Beyaz 

Keramet, züht, 

riyazet, ihlas, 

zikrullah. 

    Merzıyye Hafî Kayyûm  Anillah  Siyah 
Güzel ahlak, yakîn, 

telattuf, tefekkür. 

      Sâfiye Ahfâ Kahhâr  Billah  Renksiz  



 

 

 

215 

 

 

5. Mürşit ve Mürit 

Kelime olarak “doğru yolu gösteren, uyaran, irşad eden” manasına gelen 

mürşit, terim olarak “tarikat lideri, sırât-ı müstakîmi gösteren, dalaletten önce hak yola 

ileten” manasına gelmektedir ve “postnişin, şeyh, veli, pir ve eren” de kullanılır.846 

Mürit ise “tarikata giren, Allah’a vuslatı arzu eden, bir başka deyişle, Allah’ın 

ahlakıyla ahlaklanmak isteyen ve bu olgunluğun eğitimini verecek bir şeyhe (veya 

mürşide) bağlanan, dünyanın süsünden, debdebe ve ihtişamından yüz çevirmiş, 

alışkanlıklarından kopmuş, henüz hal ve makama ulaşmamış bir kimse olarak” tarif 

edilmiştir.847 Mürit için bazen “fakir, derviş” de kullanılmıştır.848  

Mürid-mürşid ilişkisi tasavvuf tarihinde önemli bir yere sahiptir. Bu sebeple 

tasavvufun temel eserlerinde bu konuya ayrı bir bölüm açılmış; bu konuda mürit ile 

mürşidin birbirlerine karşı nasıl bir tutum ve davranışta sergilemeleri ve hatta nasıl bir 

düşünce içerisinde olması gerektiği vurgulanmıştır.849  

Seyr ü süluk için bir mürşidin bulunması olmazsa olmazlardandır.850 Şeyhlerin 

terbiye yöntemi genellikle “seyehat, sohbet ve halvet”tir. 851  Görevi büyük olan 

mürşitler peygamberlerin bu dünyadaki vekilleridir. 852  Hz. Peygamber’in (a.s.) 

sahabeyele kurduğu ilişkiyi “usta-çırak ilişkisi” olarak adlandırabiliriz853 Sühreverdî 

mürşitlerin Hz. Peygamber’in vekilleri olduğunu düşünür. Müritler de onlarla beraber 

olarak kendilerinde ahlaki özellikler görülür. 854  Dolayaısyla mürit mürişidiyle 

 
846 Uludağ, TTS, s. 263; Cebecioğlu, TTDS, s. 350-351. 
847 Uludağ, TTS, s. 263;A. mlf., “Mürid”, DİA, İstanbul, 2006, c. 32, s. 48; Cebecioğlu, TTDS, s. 350; 

Eraydın, a.g.e., s. 125; Serrâc, a.g.e., s. 401.  
848 Yılmaz, a.g.e., s. 208. 
849 Bkz., Sühreverdî, a.g.e., s. 503 vd. 
850 Yaşar, Yahya, “Muhammed B. Abdulmelik ed-Deylemi’nin (V.589/1193) Kitâbu Tasdîkı’l-Maârif 

Adlı İşari Tefsirinde Salih Kul-Musa Kıssası Bağlamında Mürşid-Mürid Münasebeti”, KSİÜİFD, sayı: 

17, 2011, s.39. 
851 Yılmaz, a.g.e., s. 208; Ayrıca bkz. Eraydın, a.g.e., s. 132. 
852 Sühreverdî, a.g.e., s. 103. 
853 Şimşek, H. İbrahim, “Tasavvufi Düşüncede Hz. Muhammed Algısı”, Tasavvuf, sayı: 11, 2012, s.44-

46. 
854 Sühreverdî, a.g.e., s. 104. 



 

 

 

216 

 

ilişkisinde tam bir ahlak sahibi olmalıdır. Onun için mürşit peygamber vekilidir ve ona 

karşı davranışı aslında peygambere karşı davranış gibidir.855 

Kuşeyri kendi başına yetişen müridi meyve vermeyen ama kendi kendine 

yetişen bir ağaca benzetir. Bu ağaç nasıl meyve vermezse aynı mürit de faydası çok 

olmayacaktır.856 Dolayısıyla mürşit hekim ya da komutana benzetilmektedir. Hekimin 

hastasını iyileştirdiği ya da komutanın askerlerini savaş anında yönetmesi gibi mürşit 

de müridini eğitmektedir.857 Zira mürşid bu yollardan geçtiği için mürit için daha 

faydalıdır.858 Dolayısıla kendi başına öğrenilen diğer ilimler gibi pek kolay değildir.859 

Sühreverdî mürşitlerin riayet edeceği edeplerden bahsetmiş ve müridi 

yetiştirme noktasında bu edeplerin önemli olduğunu vurgulamıştır. Bunları şu şekilde 

sıralamaktadır: 

1- “Sufiler arasında sivrilip ortaya çıkmak içim atılmamak” 

2- “Celvet ile halk arasına karıştığında, özel bir hakvet yeri ve zamanı bulunması” 

3- “Mürşidin kendisinden irşadlarını isteyen taliblere güzel davranması, hürmet 

ve saygıya layık şeyhlere karşı görevini yaparak onların hakkına riayet etmesi” 

4- “Mürşidin müritleri sevmesi” 

5- “Mürşidin müritlerinden bazısında zaaf gördüğünde onlara rıfk ile muamele 

etmesi” 

6- “Müritlerden gelecek herhangi bir menfaat ya da hizmete tenezzül etmemesi” 

7- “Müritlerin gücüne göre yük yüklemek” 

8- “Mürşit müritlerin birinde düşüşe meyleden bir sapmanın vukua geldiğinde bu 

kusurları ona açıkça, şahsını hedef alarak söylememeldir.” 

9- “Müritlerde meydana gelen keşf ve ilham gibi vehbî varidat ve esrarı koruması 

ve başkalarına açıklamamasıdır.”860 

 
855 Sühreverdî, a.g.e., s. 512. 
856 Kuşeyrî, a.g.e., s. 484. 
857 Yılmaz, a.g.e., s. 207-208. 
858 Sühreverdî, a.g.e., s. 106. 
859 Küçük, Hülya, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, Ensar Yay., İstanbul, 2011, s. 156. 
860 Sühreverdî, a.g.e., s. 519-526. 



 

 

 

217 

 

Mustafa Vahyî salik olan bir kişinin, ulaşacağı mertebeye ancak bir muhakkik, 

âlim, arif ve mürşid-i kâmil vasıtasıyla ulaşacağını söyler. Bir müride kâmil bir şeyh 

lazımdır ki, sâliki terbiye etmeli, ondan kötü ahlâkı izâle etmeli ve ondaki iyi ahlakı 

ve güzel vasıfları ortaya çıkarmalıdır. 861  Yani mürşit kulu Allah’a sevdirmelidir. 

Sühreverdi bu konuda şunu söyler: “Mürşidin kulları Allah’a sevdirmesi şöyle 

olmaktadır: Hiç şüphesiz, mürşid-i kâmil müridi Hz. Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz’in 

yoluna uymaya sevk etmektedir. Kim Hz. Peygamber (s.a.v.)’e güzel bir şekilde uyarsa 

Allah Teâlâ onu sever. Çünkü ayet-i kerimede Allah “Resûlum onlara de ki: Eğer siz 

gerçekten, Allah’ı seviyorsanız hemen bana uyun ki, Allah da sizi sevsin” 862 

buyurmuştur.863 

Müritler ibadetlerinde devamlılık ilkesini fark edemeyip şeytanın hak suretinde 

görünüp ona vesvese vermesiyle başlangıçta yaptığı ibadetleri artırıp sonra özürsüz 

olarak bunları bırakır ve mekruhları işlemeye başlayabilirler. Fakat mürşitler 

müritlerinin tahammül sınırlarını ve yaratılış farklarını bilirler; müritlerinin farklı 

karakterlerinin ıslahına göre hakimane tavırla bir tarz ortaya koyarlar. Müritlere lazım 

olan şey ise mâsıyetten sakınma, tûl-i emeli terk, ibadete ve zikrullaha müdâvemet ve 

mâsivâ sevgisini gönüllerden çıkarmaktır.864 

Meyve veren bir ağacı taşlayan bulunacağı gibi mürşitleri de eleştiren, onlara 

hakaret eden kişiler de bulunacaktır. Mustafa Vahyî de dervişlere köpek tabiatlı 

münkirlerin havlaması sebebiyle müritlerin, Hakk’a gitmeyi ve tarikatın ayı 

durumunda olan şeyhlerine ittibayı ve onun talimi ile zikri terk etmemeleri gerektiğini 

söyler. Köpeğin adeti manasız havlamak ise yolcuların adeti ise hal denizinde hak 

yoluna gitmektir. O hakikatte müridin böyle olması gerektiğini söyler.865 

Tasavvuf temel eserlerine baktığımız zaman mürid-mürşid ilişkisinde olması 

gereken edep ve erkânı görmekteyiz. Müridin şeyhine karşı edepleri olduğu gibi866 

 
861 Vahyî, a.g.e., s. 132-133. 
862 Âli İmrân, 3/31. 
863 Sühreverdî, a.g.e., s. 103. 
864 Vahyî, a.g.e., s. 167-169.      
865 Vahyî, a.g.e., s. 197-198.    
866 Bkz., Sühreverdî, a.g.e., s. 505-518; Kuşeyrî, a.g.e., s. 481-489. 



 

 

 

218 

 

mürşitte bulunması gereken şartlar da bulunmaktadır. 867  Müellifimiz her irşat 

yapıyorum diyenin sözüne itimat edilmemesi gerektiğin belirtir ve bir mürşitte 

bulunması gereken özellikleri şu şekilde sıralar: 

1- Âlim olup Efendimiz (a.s.)’ın nâibi olmalı. 

2- Kalbinde dünya sevgisi bulunmamalı; ayrıca rütbe, makam; sinir ve sertlik 

olmamalı. 

3- Kendini dünyalık arayışından uzak tutmalı. 

4- Mâsivâdan kendini uzaklaştırmalı. 

5- Bir mürşide tabi olmuş olmalı ki Efendimiz (a.s.)’a silsilesi varmış olmalı. 

6- Bir mürşid-i kâmile tabi olmuş olup himmet meclisinden terbiye almış ve güzel 

ahlaka sahip olmalı. 

7- Sîretinde sabır ve şükür izi zâhir olmalı 

8- Tevekkül ve yakîn nurları gün gibi bahir ve zahir olmalı 

9- İşi kanaat, gece gündüz endişesi cömertlik olmalı. Nefs-i mutmainne 

mertebesini tahsil ve ilim, hilm, vakar menkıbelerini tamamlayıp; tevazu, sıdk, 

haya, sükun, teenni ve vefa ve buna benzer güzel ahlak ile kalbi tasfiye etmiş, 

ruhunu tahliye etmiş ve nefsini tezkiye etmiş olmalı. Bunları gerçekleştirmeli 

ki müritlerine önderliği hak etmeli. 

Bu özellikleri kendinde bulunduran bir mürşit peygamber nûrundan bir nur 

almış olup onun meclisinde bulunmak mürit için bir felahtır. Böyle bir mürşit kibrit-i 

ahmerden daha değerlidir.868 Müridin mürşidine karşı dikkate alması gereken edepleri 

de vardır. Bunlar arasında müridin kendine ait güzel işlerinde mürşidi bir açıklama 

yapıncaya kadar sükût etmesi, mürşidinin yanında sesine sahip olup fazla 

bağırmaması, uygun bir şekilde hitap etmesi, manevi halini mürşidinden gizlememesi, 

mürşidinin düşüncesine uygun hareket etmesi gibi özellikler yer almaktadır. Ayrıca 

Kuşeyrî ise er-Risâle’de buna dair bir başlık açmış ve ayrıntılı bir biçimde bunları 

sıralamış ve açıklamaya çalışmıştır.869 

 
867 Bkz., Sühreverdî, a.g.e., s. 519-526. 
868 Vahyî, a.g.e., s. 163-164.      
869 Bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 481-495. 



 

 

 

219 

 

Müellifimiz bir müritte bulunması gereken özellikleri şu şekilde 

sıralamaktadır: 

1- İlk olarak müride gereken şey zâhirde ve bâtında şeyhine ikram; gâipte ve 

hazırda mürşidine karşı ihtiramdır.  Müridin mürşidine zahirdeki ihtiramı ise 

asla şeyhi ile mücadeleye girişmemeli ve inatlaşmamalıdır. 

2- Eğer herhangi bir hatasına vâkıf olursa bunu ispata kalkışmamalı.  

3- Mürşidi her ne emrederse kavlen ve fiilen kadir olduğu mertebe ile amel 

eylemeli. 

4- Müridin mürşidine karşı bâtındaki ihtiramı şudur: Şeyhinden her ne işitirse 

kavlen ve fiilen ittiba etmeli.  

5- Nifak ihtimalinden kurtulup şikak ihtimalinden sıyrılmalı.  

6- Bâtını zâhirine muvafık olunca şeyhinin hizmetini ve meclis sohbetini terk 

eylememeli. 

7- Hevâ ehlinden ve yaramaz arkadaşlarından sakınmalı ki ins ve cin şeytanları 

gönlüne girmeyip şeytan pisliğinden kalbi temiz olmalı. 

8- Fakrı gınâya tercih etmeli. 

9- İbadetler, tâat ve zikrullah ile Allah rızasını gözetmeli; halkın âbid, zâhid, zâkir 

dediğine sevinmemeli. 

10- Mahlûkun kadh ve mezemmet eylemelerine incinip yerinmemeli. 

11- Bütün hallerinde istikamet üzere olup insanlara güzel ahlak ile davranmalı, 

insanlara hilm ile muamele etmeli. 

12- Bütün vakitlerde tahliye-i rûh ve nefs tezkiyesi için kuvvetli sebep olan 

zikrullaha devam ile tevhid mertebelerine vasıl olur. 

13- Tevhid mertebeleri ki tevhîd-i âsâr, tevhîd-i ef’âl, tevhîd-i sıfât ve tevhîd-i 

zâttır. Bu mertebelere mürşitten alınan zikir telkini ve terbiyesiyle vâsıl olunur. 

Bu yolda müride lazım olan sabr-ı cemîldir; ayrıca müridin tövbesini ve ahdini 

bozmaması gerekir.870  

Mahmut Erol Kılıç tasavvuf geleneğindeki mürşit için şu değerlendirmeyi 

yapar: “İrfan geleneği mürşitsiz yol olmayacağını, mürit için bir kılavuzun 

 
870 Vahyî, a.g.e., s. 164-166.      



 

 

 

220 

 

gerekliliğini söyler. Yol kendi başına bulunmaz. Doğru bir rehberle ilerleniyorsa 

güzel; fakat doğru bir rehberin olmadığı yerde şeytaniyet devreye girer.”871 Mustafa 

Vahyî de bunun üzerinde durmuş mürit ve mürşit için gerekli olan şartları zikretmiştir.  

 

B. TAHAKKUKA DAİR KAVRAMLAR 

 

1. Muhabbet 

Muhabbet sevgi anlamında kullanılmaktadır. 872  Mutasavvıflar muhabbeti 

çeşitli şekilde tarif etmişlerdir. Muhabbet, “kulun gözüyle Allah’ın kendisine verdiği 

nimetlere; kalbiyle kendisine olan yakınlık, inâyet, hıfz ve yardımına; iman ve yakîn 

ile hidayet ve inayet nasip etmesine bakarak Allah’ın kendisini sevdiğini görüp 

kendisinin de O’nu sevmesidir.”873 Muhabbet konusunda farklı yaklaşımlar vardır. 

Kuşeyri “hubbun” sevginin ve dostluğun hâlis şekli olduğunu söyler. Ayrıca 

muhabbet, “sevgilinin cemâlini görme heyecanı ve susuzluğu içinde bulunan bir 

kimsenin kalbinin galeyan etmesi ve coşması; sevgilinin isminin ve zikrinin kalpten 

bir an bile ayırmama; âşıktan ayrılmayan aşk; hayatın özü olması; sevgiliden gelen her 

nevi izzete ve zillete tahammül etme; kalbe sevgiliden başka hiçbir şeyin girmemesi” 

diye çeşitli şekillerde tanımlanmıştır.874 Ayrıca Kelabazi muhabbeti “kalbin meyli” 

olarak tarif eder. Ona göre Allah’a ve O’nunla ilgili şeylere yönelme muhabbettir. Bu 

anlamda Kelabaziye göre “Allah’ın emrine itaat etmek, menettiği şeyi terk etmek, 

hükmüne ve takdirine razı olmak” muhabbetle isimlendirilir. 875  Allah Teâlâ’nın 

Kur’ân-ı Kerim’de kimleri seveceğine dair ayetler de bulunmaktadır. Allah 

 
871 Kılıç, Mahmut Erol, Tasavvufa Giriş, Sufi  Kitap Yay., İstanbul, 2012, s. 289. 
872 Uludağ, Süleyman, “Muhabbet”, DİA, İstanbul, 2005, c. 30, s. 386. 
873 Serrâc a.g.e., s. 57. 
874 Kuşeyrî, a.g.e., s. 407; Hucviri, a.g.e., s. 367-369. 
875 Kelâbâzî, a.g.e., s. 161. Sehl b. Abdullah (r.a.) bu anlama yakın olarak muhabbeti şöyle tanımlar: 

“Muhabbet, tatla sarmaş dolaş olmak ve muhalefetle zıtlaşmaktır.” “Sevgi sevgiliyi itaat halinde iken 

kucaklamak, ona muhalefet etmekten yüz çevirmektir. Bunun sebebi şudur: Kalpte sevgi hangi nispette 

kuvvetli olursa, dostun emri dosta o nispette kolay gelir.” (Bkz., Hucvirî, a.g.e., s. 375.). 



 

 

 

221 

 

“muhsinleri,”876  Allah “tevbe edenleri,”877  “müttaki olanları”,878  “adil olanları,”879 

“sabredenleri”880 sever buyurmaktadır ki bunları artırmak mümkündür.  

 Tasavvuf tarihinde birçok sûfi muhabbetin tanımlarını yapmışlarıdır. Bunları 

şu şekilde sıralayabiliriz: Muhabbet, “aşıkın sevgilisini, yanında bulunan ve değeri 

olan her şeye tercih etmesidir.”881 Ebû Abdullah Kureşi, “Muhabbetin hakikati bütün 

varlığını sevgiline hibe etmen ve sana senden hiçbir şeyin kalmamasıdır” demiştir.882 

Muhabbet, “kalbin Rabb’in muradı olan şeylere muvafakat etmesi,” 883  “tâatle 

kucaklaşmak”884 ve “muhâlefetle zıtlaşmak, bütün tercihlerin sevgili lehine yapılması, 

sevgilinin muhabbeti hariç, gönülden her nevi sevginin zâil olması, kalpte bulunan ve 

sevgilinin murat ve arzusundan başka her şeyi yakan bir ateş,” “sevgilinin dilediği gibi 

hareket etme”885  “muhibbin kendi sıfatları yerine mahbub olan Allah’ın sıfatlarına 

bürünmesi,”886 vb. tarifler yapılmıştır. 

Mustafa Vahyî muhabbet konusunda Kuşeyrî’nin görüşlerini benimsemiştir. 

Bu konudaki eserinde bulunan bilgiler Kuşeyrî’nin görüşleriyle paralellik arz eder. O, 

dil ulemasının muhabbetten kasıtlarının iradet olduğunu söyler ama sûfilerin 

muhabbetten iradeti kastetmediklerini, tazîm ve yakınlaşma şeklinde anladıklarını 

söyler. 887  Yine o, mutasavvıfların muhabbet hakkındaki şu tanımlarına yer verir: 

Muhabbet kalpte bir ateştir ki mâsivâyı murad mahbûbu yakar. Muhabbet isardır. Yani 

mahbûbun emrini kendisinden önce görmektir.888  

 
876 Bakara, 2/195. 
877 Bakara, 2/223. 
878 Âli İmrân, 3/76. 
879 Mâide, 5/42. 
880 Âli İmrân, 3/146. 
881 Kuşeyrî, a.g.e., s. 407 
882 Sühreverdî, a.g.e., s. 630; Kuşeyri, a.g.e., s. 407. 
883 Kuşeyrî bu anlamdaki muhabbet hakkında şunları söyler: “Sûfiler mutlak olarak kullandıkları bu 

tarifte hemen hemen ittifak ve icma hasıl olmuştur. Muhabbet muvafakattan ibarettir. Muvafakat 

şekillerinin en mükemmeli ise kalp ile olan muvafakattır. Muhabbet zıttıyetin ve muhalefetin yok 

olmasını icap ettirir.” (Bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 413.) 
884  Sehl b. Abdullah (r.a.) bu konuda şunları söyler: “Muhabbet, taatla sarmaş dolaş olmak ve 

muhalefetle zıtlaşmaktır” demiştir. “Sevgi, sevgiliyi itaat halinde iken kucaklamak, ona muhalefet 

etmekten yüz çevirmektir. Bunun sebebi şudur: Kalpte hangi nispette kuvvetli olursa, dostun emri dosta 

o nispette kolay gelir.” (Bkz. Hucvirî, a.g.e., s. 375.) 
885 Kuşeyrî, a.g.e., s. 407-410; Serrâc, a.g.e., s. 50. 
886 Bkz. Sühreverdî, a.g.e., s. 631. 
887 Vahyî, a.g.e., s. 35; Kuşeyrî, a.g.e., s. 405. 
888 Vahyî, a.g.e., s. 36-37. 



 

 

 

222 

 

Hücviri muhabbete dair açıklamasında onun hal olduğuna değinmektedir. 

Ayrıca ona göre muhabbet Hakk’ın verdiği bir şeydir ve kimse onu ne engelleyebilir 

ne de defedebilir. Çünkü o ilahidir.889 Muhabbetin bu anlamda belli alametleri de 

mevcuttur. Mekki bunları şe şekilde belirtmektedir: 

1- “Yüce sevgiliyi çok zikretmek. Zikrullah Allah’ın kulunu sevdiğinin bir 

delilidir.” 

2- “Yüce sevgiliye kavuşma arzusudur. Bu da selam yurdu olan ahirette Allah’ı 

bizzat görmek ve müşahede etmekle gerçekleşecek bir şeydir. Bu ise ölüme 

iştiyak duymaktır.” 

3- “Allah Teâlâ’nın muhabbetini kalbin kıymet verdiği bütün diğer şeylere tercih 

etmek.” 

4- “Sevgilinin sözünü sevmek, onu kalağı ve kalbinde devamlı tekrar etmektir.” 

5- “Kulun kendisini rabbine yaklaştıracak bütün ahiret işlerini nefsin kötü 

arzularından ibaret olan dünya işlerinden öne almak, nefsin istek ve arzularını 

yerine getirmeden önce sevgilinin emirlerini derhal yerine getirmek, O’nun 

sevgisini kendi arzu ve isteklerine tercih etmek, Resûlullah (s.a.v.)’in 

emrettiğini yerine getirmek, yasakladığından sakınmak, O’nu bilen ve 

bilgisiyle amel eden dostlarına alçak gönüllü olmak, dünyayı tercih eden ehl-i 

dünyaya karşı onurlu davranmaktır.” 

6- “Allah’a yaklaşmak, O’nun rızasını kazanmak ve O’na yaklaşma konusunda 

her türlü engel aşmak için canı ve malı ile sevgilisi Allah yolunda mücahede 

etmektir.”  

7- “Sevgiliden başkasıyla huzur ve sükûnu terk etmektir.” 

8- “Kulun derdini Rabbine açarak gönlü hoş olması ve halini sadece yüce rabbinin 

bilmesiyle rahatlamasıdır.” 

9- “Geceleri uzunca teheccüd namazı kılmaktır.” 

10- “Kalbi dünya malından çekip tamamen yüce sevgiliye vermek ve nefsin bütün 

kötü arzularına karşı hakkı tercih ederek Allah’a yönelmektir.” 

11- “Allah’tan başkasının hizmetini arzulamamak, bütün arzu ve isteğini O’nun 

sevgisinde toplamak, ancak Mevlâ’nın razı olduğu şeyleri arzulamaktır.” 

 
889 Hucvirî, a.g.e.,  



 

 

 

223 

 

12- “O’ndan gelen bela ve sıkıntıya razı olduktan sonra, onu gizleyip kimseye 

şikayet etmemektir. Çünkü sevgiliden gelen sıkıntı, sevenin yanında sevgilinin 

bir sırrıdır; ona karşı edepli davranmalıdır.”890    

 “Ben gizli bir hazine idim. Bilinmeyi istedim, mahlûkâtı yarattım” şeklindeki 

“kenz-i mahfî” hadisi sufiler nezdinde meşhurdur. Buna göre muhabbet ilk önce 

Allah’tan çıkmış ve dolayısıyla alem meydana gelmiştir. Nitekim “Allah onları, onlar 

da Allah’ı severler”891 ayetinde de muhabbetin önceliği geçmektedir.892 Muhabbet bu 

açıklamalara göre değerli bir makamdır ve Kuşeyri bunu belirterek “Hakk’ın 

muhabbeti kula dair bir fazilettir” değerlendirmesini yapmıştır.893 Mustafa Vahyî de 

bu ayeti ve “Kim Allah’a kavuşmak isterse Allah da ona kavuşmak ister”894 hadisini 

muhabbete delil olarak sunar ve muhabbeti şerefli bir hal olarak kabul eder. Ayrıca 

“Allah sevdiği ve kendisini seven bir kavim getirecektir” ayetini de Allah’ın kula 

muhabbet ile mevsuf ve kulun da Allah’a muhabbetle mevsuf olduğunu belirtir.895 

 Müellifimiz muhabbete delil olarak şu nasları da delil olarak sunar. “Eğer 

Allah’ı seviyorsanız bana uyun”896, “Allah sevdiği ve kendisini seven müminlere karşı 

alçak gönüllü kâfirlere karşı onurlu ve şiddetli bir toplum getirecektir. Allah yolunda 

cihat ederler ve hiçbir kınayanın kınamasından korkmazlar. Bu Allah’ın dilediğine 

verdiği lütfudur. Allah’ın lütfu ve ilmi geniştir.” 897  Peygamber (s.a.v.) bir kudsi 

hadisinde “Kim benim veli bir kuluma düşmanlık ilan ederse bana karşı savaş açmıştır. 

Yaptığım hiçbir şeyde tereddüt etmedim. Yalnız mümin kulumun ruhunu almakta 

tereddüt ettim. O ölümden tiksinir, ben de onun hoşlanmadığı şeyi sevmem. Fakat 

ölümden başka çare yoktur. Kulum bana ancak bana emrettiğim ve farz kıldığım 

ibadetle yaklaşır. Ve devamlı nafile ibadetlerle bana yakınlaşır. Öyle ki ben onu 

sevmeye başlarım. Onu sevince de duyan kulağı gören gözü tutan eli olurum.”898 

 
890 Mekkî, a.g.e., c. 3, s. 213-284. 
891 Mâide, 5/54. 
892 Yılmaz, a.g.e., s. 233. 
893 Kuşeyrî, a.g.e., s. 404. 
894 Buhâri, Rikâk, 41; Müslim, Zikir, 14; Tirmizi, Cenâiz, 67. 
895 Vahyî, a.g.e., s. 35. 
896 Âli İmrân, 3/31. 
897 Mâide, 5/54. 
898 Isfehâni, a.g.e., c. 8, s. 318. 



 

 

 

224 

 

Mutasavvıflar muhabbeti farklı şekilde tasniflemişlerdir. Buna dair “cinsin 

yine kendi cinsinden olanı sevmesi, ayrıca bir cinsten olanın kendi cinsinden olmayanı 

sevmesi.”899 Umûm ve husûsi olması.900 İmam Gazzâli ise bunu üç şekilde tasnif eder. 

Bunlar: 

1- “Her canlı için ilk sevilen şey kendi nefsi ve zatıdır. Kişinin kendi kendini 

sevmesi demek, varlığının devamına meyli ve yok olmasına nefreti demektir. 

Zira tabiat bakımından sevilen şey, sevenin haline uygun düşendir.” 

2- “Sevmenin ikinci sebebi, ihsandır. İnsan iyiliğin kölesidir. Gönüller 

kendilerine iyilik yapanları severler, kötülük yapanlara da kızarlar.” 

3- “Bir şeyi zatından ötürü sevmektir. Yani herhangi bir iyiliğinden dolayı değil, 

zatından hoşlandığı için onu sevmesidir. İşte eksilip artmayan, yok olup 

tükeneyen gerçek sevgi budur.”901 

Vahyi Kuşeyri’den hareketle Allah’ın kula olan muhabbetini özel bir 

nimetlendirme iradesi olarak belirtir. Nitekim rahmet nimetlendirme isteğidir. Böylece 

rahmet irade etmekten daha özel ve muhabbet de rahmetten daha özeldir. Allah’ın kula 

özel olarak vermek istediği yakınlık ve ulvi halleri muhabbetle isimlendirilir. Allah’ın 

istemesi özel bir nimete bağlı olursa muhabbete ile isimlendirilir.902 Kuşeyri’ye göre 

Allah’ın iradesi taalluk ettiği şeye göre isimlendirilir. Cezaysa gazap, nimet vermeyse 

rahmet, özel biir nimetse muhabbet ismini alır.903 Buna benzer açıklamalr Hücviri’den 

de gelmektedir. O şu şekilde bir açıklama yapar: “Allah’ın kulunu sevmesi, ona bol 

bol nimet ihsan etmesi, dünya ve ahirette sevap vermesi, ceza mahalli (olan 

cehennem)den onu emin kılması, günahtan koruması, yüce haller ve yüksek makamlar 

ikram etmesi, her şeyden tecerrüt edene kadar, sadece rızasını talep eder haline 

gelinceye dek ona ezeli inâyetini ulaştırması demektir. Hakk Teâlâ bu manaları kuluna 

 
899Hucviri bu konuda şunları söyler: “Muhabbet iki çeşittir. Biri, cinsin yine kendi cinsinden olanı 

sevmesidir. Bu, meyletmek, gönül bağlamak, dokunma ve yapışma(yani sarılma ve kucaklama) yolu ile 

sevgilinin zatını ve şahsını talep etmektir. Diğeri, bir cinsten olanın, kendi cinsinden olmayanı 

sevmesidir. Bu, sevgilinin vasıflarından bir vasıfla beraber karar kılmayı ve bulunmayı talep etmek, o 

vasıfla itminan bulmak ve ünsiyet etmektir.” (Bkz. Hucvirî, a.g.e., s. 371.) 
900 Bkz. Sühreverdî, a.g.e., s. 628. 
901 Gazzâli, a.g.e., c. 4, s. 539-541. 
902 Vahyî, a.g.e., s. 36; Kuşeyrî, a.g.e., s. 405. 
903 Kuşeyrî, a.g.e., s. 405. 



 

 

 

225 

 

tahsis edince, bu irâdenin bu şekilde ona tahsis edilmesine (sûfiler) muhabbet ismini 

verirler.”904  

 Hücviri kulun Allah’ı sevmesiyle ilgili konuyu da açıklamaktadır. Ona göre 

kulun muhabbeti kalpteki bir sıfattır ve Hakk’a kurbiyeti içerin ve buknuyla alakalı 

tüm eylemleri barındıran bir yapıya sahiptir. O bu konuyu şu şekilde ifade eder: 

“Muhabbet, itaatkâr müminin kalbinde peyda olan bir sıfat olup, sevgilinin rızasını 

talep etmek, onu görmek için sabırsızlanmak, ona yakın olma arzusu içinde kararsız 

olmak, o olmadan başkası ile karar ve rahat bulmamak, onu zikretmeyi alışkanlık 

haline getirmek, zikrinin dışında kalan her şeyden teberri etmek ve uzaklaşmak, rahatı 

kendine haram kılmak, karar ve sükûn halini kendinden kaçırmak, ülfet ve ünsiyet 

ettiği şeylerin hepsini kökten terk etmek, hevâ ve hevesten yüz çevirmek, sevgi 

sultanına yönelmek, bu sultanın hükmüne itâat etmek, Hakk Teâlâ ve Tekaddes 

Hazretleri’ni kemal vasıflarıyla tanımak için, O’nu yani Allah’ı ululamak ve 

yüceltmek manasına gelmektedir.”905 Bu anlamda muhabbetin alametlerinden biri de, 

Hakk’ın sevgisini her şeye değiştirmektir. 906  Kuşeyri’ye göre bu muhabbet tarif 

edilemezdir. Ayrıca bu muhabbet kişide Hakk’ın dışındaki hiçbir şeye ülfet etmemeye 

götüren bir süreci ortaya çıkartır.907 

Muhabbet Hakk’ın evliyası ya da balşka bir deyişle arifler için hazırladığı en 

yüksek makamdır.908 Gazzali ise ahirette en mutlu kişilerin Hakk’ı en fazla seven 

kimseler olduğunu belirtir. Ona göre ahirete yönelmekle Allah’a yönelmek arasında 

doğru orantı bulunmaktadır. Zira bu durum sevgiliyle başbaşa kalmayı ifade eder ve 

sevginin gücü nispetinde bu durumdan alınan zevk de güçlü olacaktır.909 Buna Hz. 

İbrahim’in durumu örnek verilebilir: “İbrahim (a.s.) ruhunu kabzetmeye gelen ölüm 

meleğine: “Hiç dostun dostunu öldürdüğünü gördün mü?” diye sorar. Allah Teâlâ da 

ona : “Hiç dostun dostuna ulaşmasını kerih gördüğünü duydun mu?” diye vahyeder. 

Bunun üzerine İbrahim (a.s.) “Şimdi canımı al” der. Bu dereceyi ancak bütün 

 
904 Hucvirî, a.g.e., s. 370. Ayrıca Hucvirî Hakk Teâlâ’nın kuluna olan muhabbetini ona hayır irade 

etmesi ve ona rahmet etmesidir diye açıklar. (Bkz. Hucvirî, a.g.e., s. 370.) 
905 Hucvirî, a.g.e., s. 370; Ayrıca bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 405. 
906 Mekkî, a.g.e., c. 3, s. 215. 
907 Kuşeyrî, a.g.e., s. 405. 
908 Mekkî, a.g.e., c. 3, s. 209. 
909 Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 568. 



 

 

 

226 

 

mevcudiyetiyle Allah’ı sevenler bulur.”910 Mekki ise böyle bir muhabbetin herkeste 

eşit olmadığını dile getirir ve manevi makamlardaki farklılıklara vurgu yapar. 

Farklılığın sebebi ise ona göre marifetteki farklılıktır. Muhabbette ileri derecede 

olanlar ise Hakk’ın ahlakını kendisinde en fazla gösterenlerdir.911 İmam Gazzâli ise 

muhabbeti kuvvetlendirmek için iki sebep söyler. Bunlar kendi ifadesiyle şöyledir: 

1- “Dünya iyiliklerini kesmek ve Allah’tan başkasının sevgisini gönülden 

çıkarmaktır. Zira kalp, içi su dolu olan bir bardak gibidir. Nitekim sevginin 

kemâli bütün mevcudiyetiyle kalbin Allah’ı sevmesidir. Gönül başkasına iltifat 

ettiği nispette başkası ile meşgul olan bir boşluğu var demektir. Sirke konmak 

istenen bir bardakta su bulunduğu vakit ne kadar su varsa o nispette az sirke 

alacağı gibi, başkası ile meşgul olan kalp de o meşgale nispetinde Allah sevgisi 

azalır. Bardağı tamamen sirke ile doldurabilmek için suyunu tamamen 

boşaltmak gerektiği gibi, kalbi de tamamen Allah sevgisi ile doldurmak için 

başka her şeyden temizlemek lazımdır.” 

2- “Allah’ı bilmenin, her yönü ve kuvveti ile tamamen kalbi kaplamasıdır. Kalbi 

mâsivâdan temizledikten sonra marifet ve muhabbeti kalbe yerleştirmek, 

toprağı temizleyip nadas ettikten sonra tohumu atmaya benzer. Bu tohumdan 

muhabbet ve marifet ağacı doğar.”912 

Sûfiler yukarıda herkesin muhabbet konusunda derecelerinin aynı 

olmayacağını söylediğimiz gibi muhabbet ehlini de üçe ayırmışlardır: “Avamın 

muhabbeti,” “sadıkların ve tahkik erbabının muhabbeti,” “aiflerin ve sıdıkların 

muhabbeti.” 913  Her derece için gereklilikler olsa da dünya sevgisini yok etmek 

diğerlerine göre daha önemlidir.914 Muhabbetin artması ibadetlerimizde kuru, şekilden 

ibaret olan ve iştiyak olmadan bir ibadet şuuru ile değil de bir sonraki ibadeti özlemle 

bekleyen, heyecanla, huşû ile ve hissederek ibadet yapmamıza vesile olur. 

 
910 Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 536. 
911 Mekkî, a.g.e., c. 3, s. 209-212. 
912 Gazzâli, a.g.e., c. 4, s. 568-570. 
913 Serrâc, a.g.e., s. 57-58. 
914 Afifi, Ebu’l-Alâ, Tasavvuf, İslam’da Manevi Hayat, terc. Abdullah Kartal, Ekrem Demirli, İz Yay., 

İstanbul, 2009, s. 215. 



 

 

 

227 

 

 

2. Fenâ ve Bakâ 

 Çağdaş tasavvuf sözlüklerinde fena tanımlarından biri “nesnelerin sufinin 

gözünde silinmesidir ve zıddına bakâ denir. Kul, insan olarak taşıdığı sıfatları ve 

huyları terk eder; fenâya ererek tam hale gelir, olgunlaşır. Ancak bu giden kötü 

sıfatların ve ahlakın yerini, Allah’ta mükemmel olarak bulunan ilahi sıfatlar alır”915 ki 

“Allah’ın sıfat ve nitelikleriyle süslenmesine bakâ denilir.”916  

 Mutasavvıflar fenâ ve bakâ hakkında epeyce açıklama yapmışlardır; 

farklılıklar ise bulunulan makamın özelliği itibariyledir. Fenâ ve bakâ tariflerine 

baktığımız zaman karşımıza şu şekilde tablo çıkmaktadır: 

 Sûfiler fenâ sözü ile “insandaki kötü sıfatların yok olmasına işaret ettikleri gibi, 

bakâ sözü ile de insanın güzel vasıflar edinerek bunda devam etmesine işaret 

ederler.”917 Kuşeyri’ye göre insanda ya iyi huylar bulunur ya da kötü huylar. Bu iki 

gruptan hali olamaz.918 Fenâ, “kulun bütün nefsâni hazlardan fâni olup”919 “hiçbir şeye 

karşı haz duymaması; bakâ, kulun kendisine ait olan şeylerden fâni ve Allah için olan 

şeylerle baki olması demektir.”920 Bazı şeyhler fena ile; “dünyaya karşı rağbet, hırs ve 

tûl-i emelin zevaline işaret eder.”921 Kelabazi fenâ ve bakânın diğer çeşidini şöyle 

açıklar: “Allah Teâlâ’ya tazîm hali içinde baki, O’ndan başkasına tazîm etmekten fâni 

olmaktır.”922 Bir başka anlamda fenâ ve bakâ, “muhâlefet (günah işleme) halini ve bu 

yöndeki hareketleri görmekten –kasd ve azim bakımından- fâni olmak, muvaffak 

(sevap işleme) halinden ve bu yöndeki hareketlerden –kasd ve fiil bakımından- bâki 

 
915 Cebecioğlu, TTDS, s. 161. 
916 Uludağ, TTS, s.70. 
917Kuşeyrî, a.g.e., s. 160; Bkz. Sühreverdi, a.g.e., s. 648. Hucviri fenâ ve bakânın yanlış anlaşıldığı; 

Hakk’la fâni ve bâki olmayacağını söyler. Fenâ ve bakâ kavramlarını daha çok insanın iyi ve kötü 

sıfatları açısından değerlendirir. (Bkz., Hucvirî, a.g.e., s. 304.) 
918 Kuşeyrî, a.g.e., s. 161. 
919 Kelâbâzî, a.g.e., s. 183. 
920 Sühreverdî, a.g.e., s. 646-647. 
921 Sühreverdî, a.g.e., s. 648. 
922 Kelâbâzî, a.g.e., s. 185. 



 

 

 

228 

 

olmaktır.”923 Ebu Said el- Harraz: “Fenâ, Hakk’ta yok olmak, bakâ ise yalnız Hakk ile 

beraber bulunmaktır.”924 

 Kuşeyri fena ve beka kavramları hakkında öenmli bilgiler vermektedir. Bu 

kavramların ne anlama geldiği konusunda da örnekler vererek açıklamaktadır. Biz de 

şu sözlerini örnek olarak vermekte bir sakınca görmüyoruz. O şöyle der: “Bir kimse 

şerîat dili ile yerilen fiillerini terk ederse, o “şehvet ve nefsâni arzularından fâni oldu” 

denilir. Nefsanî arzulardan fâni olunca ubudiyetindeki niyeti, kastı ve ihlası ile bâki 

kalır. Bir kimse kalbi ile dünyadan yüz çevirirse, o “dünyaya rağbet etmekten fâni 

olmuştur” denir. Dünyaya rağbet etmekten fâni olunca, inâbesindeki (Allah’a 

dönüşündeki samimiyet ve) sıdkı ile bâkidir, denilir. Bir kimse huylarını düzeltmek 

için uğraşır da haset, kıskançlık, kin, cimrilik, hasislik, hırs, kibir gibi nefsaniyetin 

bönlüğü ve benliği ile ilgili huyları kalbinden uzaklaştırırsa; o, “kötü huylardan fâni 

oldu” denilir. Kötü huylardan fâni olunca fütüvvet ve sıdk ile bâki kalır. Cehlinden 

fâni olan, ilmi ile bâki olur; şehvet ve arzuda fâni olan, Allah’a dönüş hali ile bâki 

kalır; dünyaya rağbet etmekten fâni olan, zühd ile baki olur; heva ve hevesinden fâni 

olan, Allah Teâlâ’nın iradesi ile bâki olur. Diğer bütün sıfatlar için de aynı şey 

söylenebilir.”925 Hucvirî ise şöyle söyler: “Cehâlet fâni olunca, ilmin bakâsı zaruridir, 

bilgisizlik yok olunca, mutlaka bilgi var olur. Asilik fâni olunca, itaat hali bâki olur. 

Kul için ilim ve tâat hâsıl olunca, o zaman zikrin bakâsı ile de gaflet fâni olur. Yani 

kul, Allah hakkında ilim sahibi olur ve bu ilmi de bâki ve daimi olursa, onunla cehalet 

fâni olur. Gafletten fâni olunca, O’nun zikri ile bâki olur. Güzel vasıfların kaim olması 

ile kötü fiillerin iskatı budur.”926 

 Müellifimiz ise Kelâbâzî’nin tarifini benimseyerek, fenâ, kulun vasıflarının 

zeval bulması, bakâ, kulun vasfına karşılık hak vasıflarının ortaya çıkmasıdır diye tarif 

yapar.927 İbrahim b. Şeyban: “Fenâ ve Bakâ ilmi, vahdaniyetteki ihlas ve ubuduyetteki 

sıhhat üzerinde devreder”928  diye ifade etmiştir. Serrac fena haline eren kimsenin 

 
923 Kelâbâzî, a.g.e., s. 185. 
924 Sühreverdî, a.g.e., s. 647. 
925 Kuşeyrî, a.g.e., s. 161-162. 
926 Hucvirî, a.g.e., s. 305. 
927 Vahyî, a.g.e., s. 174; Kelâbâzî, a.g.e., s. 183-184.  
928 Sühreverdî, a.g.e., s. 647. 



 

 

 

229 

 

özelliğini dünyaya ait hazzın bitmesi olarak belirtir.929 Vayhî’ye göre ibadet, tâat ve 

zikrullaha devam insanı fenâ mertebesine götürür. Matlûb olan da bu fenâ 

mertebesidir.930  

 Evliyâ makamlarının nihayeti fenâ ve bakâ makamıdır. Ve irfan yolunun amacı 

muhabbetle fenâ ve fenânın amacı mahbub ile bakâdır. Bakânın meyvesi de üns ve 

likâ; ebeden irtikâdır. Kul kendi beşeri sıfatlarından fenâ bulunca Mevlânın sıfatı ile 

bâki olur.931 Ayrıca Mustafa Vahyî, fenâ sıfat-ı kevndir ve bakâ sıfat-ı mükevvindir, 

diye söyler. Allah Teâlâ “Yeryüzünde bulunan her şey fânidir”932 buyurmasıyla kevni 

fenâyı açıklamaktadır. “Rabbinin zatı bâki kalır”933 ayetiyle de kendi bakâsını beyan 

eder diye ifade eder.934 

 Ebû Said Harraz (r.a.), “Fenâ kulun ubudiyetini görmesinden fâni olmasıdır, 

bâka ise kulun, ulûhiyetin şahidi (ve tecellilerini temaşa etmesi) ile bâki olmasıdır”, 

der ve bunu Hücviri “ubûdiyet fiilinde afet vardır” diye açıklar. Zira kulun ibadetlerin 

görmesi kendisi için felakettir. Bunun tam aksi durum ise kulluğun hakikatini elde 

etmiş demektir. Hücviri bunu şöyle açıklamaktadır: “Kul fiilini görmediği zaman 

ubûdiyetin hakikatine vasıl olmuş, fiilini ve amelini görmekten fâni olmuş, Allah 

Teâlâ’nın fazlını ve lütfunu görme hali ile bâki olmuş, böylece muamelesi ve ameli 

tümü ile Hakk’a nispet edilmiş, hiçbir şeyi kendine nispet etmemiş olur. Zira kulun 

fiilinde kula makrun ve bitişik olan şeyler baştan sona kadar tam ve kâmildir.”935 

 Kelâbâzî ise fenada kulun sıfatların yok olmasına dikkat çeker.936 Kuşeyri bu 

durumu açıklamak için kula gelen hakikatlerin insanda bıraktığı etki sebebiyle 

masivaya yönelik hiçbir şeyin hissedilmeyeceğini söyler ve bu kimseler için “halktan 

fâni oldu, Hakk ile bâki oldu” denilir.937 

 
929 Serrâc, a.g.e., s. 249; Sühreverdî, a.g.e., s. 647. 
930 Vahyî, a.g.e., s. 173. Fenâ ve bakânın nasıl hasıl olduğu için bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 161-162; Hucviri, 

a.g.e., s. 305. 
931 Vahyî, a.g.e., s. 175. 
932 Rahmân, 55/26. 
933 Rahmân, 55/27. 
934 Vahyî, a.g.e., s. 174. 
935 Hucvirî, a.g.e., s. 308. 
936 Kelâbâzî, a.g.e., s. 186-187. 
937 Kuşeyrî, a.g.e., s. 161. 



 

 

 

230 

 

 Tasavvufta fenâ kavramı farklı şekilde kullanılmaktadır. “Fenây-ı zâhir ve 

fenây-ı bâtın” diye ikiye ayıranlar olduğu gibi;938 “fenây-ı zât, fenây-ı sıfat, fenây-ı 

fiil, fenâ fi’l-ihvan, fenâ fi’ş-şeyh, fenâ fi’r-rasûl, fenâ fillah,939 fenâ fi’l-aşk, fenâ fi’l-

kusûd, fenâ fi’ş-şuhûd, fenâ fi’l-vücûd”940 gibi ayıranlar da olmuştur. 

 Müellifimiz de fena ve bakada üç itibarın olduğunu söyler. 

 Fenâdaki üç itibar: 

1- Kul zikirde öyle fâni olur ki kendi nefsinden hiç hazzı kalmaz. 

2- Hakk’ı nefsi için taleb etmekten hayâ eder. 

3- Fenây-ı ünstür ki kul, üns-i mevlâda şaşmış ve hayran olur gider. 

Bakâdaki üç itibar: 

1- Marifet bakâsıyla bakadır. 

2- Muhabbet bakâsıyla bakadır. 

3- Üns bakâsıyla bakadır.941 

Sühreverdi ise beka haline dar bazı açıklamalar yapar. Ona göre beka eşyanın 

hepsinin aynı olmasıdır ve buna ulaşan kimsenin davranışları Hakk’ın isteklerine 

uygun olur. Dolayısıyla bu durumu “muhâlefet etme halinden fani, muvâfakat etme 

hali ile bâkidir” diye açıklar. Sühreverdi zihnindeki başka kanaati de açıklamaya 

çalışır. Herşeyin müsaviliğini yasaklarla emredilenlerin eşitliği anlamına gelmediğini 

söyler. Öyle ki bu hale erenlerde sadece Hakk’ın razı olduğu davranışlar meydana gelir 

ve yasaklar görülmez. Meydana gelen davranışlar da sadece Hakk için ortaya çıkar 

başka bir menfaat için değil. Sufilerin “Veli, nefsinin vasıflarından fâni ve Hakk’ın 

vasıfları ile bâkidir” demelerinin manası budur. 942 

 
938 Sühreverdî, a.g.e., s. 648. 
939 Yılmaz, a.g.e., s. 243-244; Kara, Mustafa, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, Dergah Yay., İstanbul, 

2012, s. 124. 
940 Cebecioğlu, TTDS, s. 161-162; Uludağ, TTS, s. 134-135. 
941 Vahyî, a.g.e., s. 173-175. 
942 Kelâbâzî, a.g.e., s. 183-184. 



 

 

 

231 

 

 Fenâ ve bakâ kavramları Mustafa Vahyî’nin de önem verdiği kavramlar 

arasında yer almaktadır.  İrfan yolunun amacının bunların olduğunu söyler. O, fenâda 

itibarların mevcut olduğunu ifade ederken bakâda da mevcut olduğunu ifade eder. 

  

3. Kalp 

 “Kalp” kelimesinde Gazzâli’ye göre iki anlamın bulunmaktadır. Birincisi sol 

göğsün altındaki kozalak parçasına benzer et parçasıdır. Kalbin ikinci manası ise 

“ruhani bir rabbâni latife olmasıdır.” Bu gözle görülmeyen, insanın hakikatini temsil 

eden irfan gibi hususların bulunduğu yeri ifade eden kalptir.943  

Genel anlamda söyleyecek olursak kalp sözlükte “çevirme, döndürme, 

değiştirme manasına gelen kalp biyolojik ve anatomik olarak insan göğsünün sol 

tarafında bulunan cam kozalağına benzeyen bir et parçasıdır.” Tasavvufta ise kalp 

“ilahi hitabın mahalli ve muhatabı, marifet ve irfan denilen tasavvufi bilginin kaynağı, 

keşf ve ilham mahalli, tecelli aynası, ilahi isim ve sıfatların mükemmel şekilde tecelli 

ettiği yer, insanın mahiyeti, madde ile mananın birleştiği yer, akıl, ruh, ilahi latife” gibi 

çok yönlü manaları ifade eder.944  

 Kalp insanın insan olması, külli ve cüz’i işleri, dini işleri, vacip, haram ve câiz 

durumlar arasındaki farkları ayırt edebilme ve her birerlerinde hikmetin ne olduğunu 

ve her birinin sebeplerini bilme idrak ile olur. Bunları idrak eden de akıldır. Aklın 

mahalli ise kalptir.945 Yani kalp anlama, bilme ve irfanın merkezidir.946 Bu sebeple 

kalbin diri olması gerekir. İbn Ata “daima Allah’ı düşünen ve O’nu müşahede eden, 

O’ndan bir an bile ayrı ve uzak kalmayan, daima Allah’ı duyan, O’ndan dinleyen, 

O’nunla gören hatta O’nu gören kalptir”947 sözüyle bu noktaya dikkat çekmiştir.  

 Tasavvufun önemli kavramlarından biri kalptir ve hayatın merkezi buradadır. 

Seyr ü sülûk de yetkinliğe ulaşan bir kalp hayatına ulaşmayı amaç edinir.948 Tasavvuf, 

 
943 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 9. 
944 Cebecioğlu, TTDS, s. 264; Uludağ, TTS, s. 205. 
945 Vahyî, a.g.e., s. 145-147. 
946 Çakmaklıoğlu, M. Mustafa, İbn Arabi’de Marifetin İfadesi, İnsan Yay., İstanbul, 2011, s. 160.  
947 Sühreverdî, a.g.e., s. 21. 
948 Kara, a.g.e., s. 135. 



 

 

 

232 

 

ahlaki bir hareketin adı olarak kalplerin pisliklerden arındırılmasını meydana getirir.949 

Her mükellefin üzerine farzdır ki, kişi bütün hallerinde kalbine bakmalı, Allah’ın 

rızasına aykırı olan şeylere muhabbeti ve kalbe eziyet veren nefsi şehvetleri kalbinden 

menetmelidir.950 Çünkü bunlar kalbin ölmesine yol açabilir. Muhammed bin Ali el-

Bakır: “Kalbin ölümü nefsin şehvetlere dalmasındandır. Ne zaman şehvet reddedilirse 

hayatta arzu edilen kemale ulaşılabilir. Dinleyip anlayarak gereğini yapmak diriler 

içindir, öüler için değil. Nitekim Allah Teâlâ “Sen ölülere duyuramazsın”951  diye 

söylemiştir.952 Kuşeyri kalbin ölmesi konusuna değinir ve zenginleri fakirlere tercih 

edenin kalbinin öleceğinden bahseder.953 

Azaların sultanı kalptir ve altmıştan fazla afeti vardır. Kalp ve nefs ıslahı, 

gerçekte cihad-ı ekberdir. Diğer azalar kalbi pir kabul edip o doğru olduğunda bütün 

vücut doğru olur mefhumu üzerine diğer azalar da salah bulur.954 Bir insanın salâhı ve 

fesâdı kalbe bağlıdır. Zira kalp bedeni hareketin kaynağı ve nefs iradesinin merkezidir. 

Eğer kalpten salih bir irade sadır olursa ceset de doğru bir şekilde hareket eder. Bu 

işlerin en önemlisi Allah’a itaat etmede kalbi ıslah etmek ve korumak gerekir. Kalp 

iman, marifet, ilim, amel, iyi niyet ve ihsan ile salih olursa cesedin bütünü razı olunan 

amellerle ve güzel hallerle ıslah olur. Eğer kalp inkar, şekk, küfran ile fasid olursa 

cesedin hepsi fücur işleme ve isyan ile fasit olur.955 Kalbin bu anlamda önemi çok 

büyüktür. Sehl b. Abdullah’a birisi: “Evime bir soyguncu girmiş ve bütün eşyamı alıp 

gitmiş, demiş. Sehl de ona: “Allah Teâlâ’ya şükretmelisin. Soyguncu kalbine girseydi 

– ki kalp soyguncusu şeytandır- ve tevhit akideni ifsat etseydi ne yapacaktın”956 diye 

tavsiyede bulunmuş ve kalbin ebedi şekilde hayatımızı etkileyen önemini 

vurgulamıştır. 

Tasavvuf tarihinde kalp birbirinden farklı çok sayıda benzetmeler yapılarak 

anlatılmaya çalışılmıştır. Kubbe, okların hedefi, ayna ve  havuz bunlar arasındadır. 

 
949 Serrâc, a.g.e., s. 26. 
950 Vahyî, a.g.e., s. 144. 
951 Rûm, 30/52. 
952 Sühreverdî, a.g.e., s. 20. 
953 Kuşeyrî, a.g.e., s. 142. 
954 Vahyî, a.g.e., s. 148. 
955 Vahyî, a.g.e., s. 144. 
956 Kuşeyrî, a.g.e., s. 260. 



 

 

 

233 

 

Buna ilaveten Gazzâli kalbi kaleye de benzetmektedir. Şeytan ise bu kaleye girmeye 

çalışan düşmandır. O bu noktada şunları söyler: “Kalp bir kaleye, şeytan da kaleye 

girmek isteyen bir düşman gibidir. O, kaleyi fethedip ona sahip olmak ister. Kaleyi 

düşmandan korumak, kapılarını sağlamlaştırmak ve gediklerini kapatmakla 

mümkündür. Kapı ve gedik yerlerini bilmeyen kimse elbette kaleyi muhafaza edemez. 

Kalbi şeytanın vesveselerinden korumak borçtur ve herkes için farz-ı ayndır. Vacibe 

ulaşmak için lazım olan her şey de vaciptir. Şeytanı defetmek de onun giriş yollarını 

bilmekle mümkün olur. Şu halde şeytanın giriş yollarını bilmek de vaciptir. Şeytanın 

kalbe giriş yolları ve kapıları çoktur.”957 Gazzaliye göre onlar şu şekildedir. 

1. “Şehvet ile gazap şeytanın giriş yollarının en büyükleridir.”  

2. “Haset ve hırs.” 

3. “Helal olsa bile doyasıya yemek yemedir. Zira insanın doyuncaya dek yemesi 

şehvetinin kuvvetlenmesine yol açar. Şehvet ise şeytanın silahıdır.” 

4. “Şeytanın kalbe açılan kapılarından biri de; ev, mobilya ve elbise ile süslenme 

sevgisidir. Şeytani insanın gönlünde bu hastalığı görünce artık o gönülde 

kuluçkaya yatar ve oradan ayrılmaz.” 

5. “Şeytanın kalbe giden büyük kapılarından biri de tamahtır. Tamah kalpte 

güçlenince şeytan bu kalp sahibine tamah ettiği şeyleri çeşitli riya ve hilelerle 

sevdirir.”  

6. “Acele etmek.” 

7. “Bir diğer yol; altın, gümüş ve diğer ticaret maddeleri, apartmanlar ve 

hayvanlardır. İhtiyaçtan fazla olan bu gibi maddeler şeytanın merkezidir.” 

8. “Cimrilik ve yoksulluk korkusu bu kapılar arasındadır. Bu korku infaktan 

insanı alıkoyar ve biriktirmeye davet eder ki, neticesi elim azaptır. Yoksulluk 

korkusu hakkında Süfyan-ı Sevri şunu söyler: Ademoğlunu öldürmek için 

şeytanın en kuvvetli silahı yoksulluk korkusudur. Şeytanın ademoğluna karşı 

bundan daha kuvvetli bir silahı yoktur. Şeytanın bu vesvesesi, insanoğlunun 

kalbine işledi mi kişi batıl şeylere dalar, haktan uzaklaşır, boş şeyler konuşur 

ve hatta yaratanına karşı kötü zan beslemeye kadar gider.” 

 
957 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 59, 71. 



 

 

 

234 

 

9. “Şeytanın kalbe girdiği büyük kapılardan biri de mezhep taasubu ve şehvet 

arzuları ile hasımlara kin tutmak, onları küçümsemek ve onlara hakaretle 

bakmaktır. Bu hal fasıkları olduğu gibi abidleri de helake götürür.” 

10. “Şeytanın kalbe giriş yollarında biri de cehaletleri sebebiyle akılları ermeyen 

bazı kimseleri, Allahü Teâlâ’nın zat ve sıfatı üzerinde ve akıllarının alamadığı 

bu gibi meselelerde düşünceye sevkeder, şüpheye düşürür ve onları dinin 

esasında şaşırtır.” 

11. “Bir diğer kapı ise sû-i zandır.” 

 

Gazzali’ye göre kalbi korumak için bütün sayılanları kapamak gereklidir. 

Şeytan bu halde de farklı denemelerde bulunacaktır ancak zikirle uğraşan kalbe 

giremeyecektir.958 Kalp zikirle kendi aydınlığını sağlar ve Sühreverdi’nin dediği gibi 

“yıldızlarla süslü gökyüzü” gibi olur. Bu kalbe şeytan giremez.959 

 Şeytanın kalbe girememesinin bir başka sebebi ise kalpte huşunun 

bulunmasıdır.960 Böyle bir kalbe sahip olmak elbette bazı şeyleri gerektirmektedir; 

fakat böyle bir kalbe sahip olduktan sonra aynı minvalde devam ettirmek için çok 

dikkatli olmak gerekmektedir. Ebu Bekr Dekkak: “Beni İsrail çölünde yolumu 

şaşırdım ve on beş yıl dolaştım, yolumu bulunca karşıma bir asker çıktı ve bana bir 

yudum su ikram etti. (Askerin nereden ve nasıl aldığını bilmediğim o) suyun kasveti 

kalbime tesir etti ve otuz senedir bunun elemini çekiyorum”961 diyerek bir yudum 

suyun etkisinden bahsetmektedir. 

 Kalbin ne ile meşguliyeti önemlidir. Çünkü kalp insanın dünya ve ahiretini 

etkilemektedir. Gazzali kalpteki vesvesenin kişiyi etkileyeceğini bildirir. Bundan 

korunmak içinse Hakk’tan başka şeylerin kalbe sokulmaması gerekir ki bunun 

yöntemlerinden biri de zikirdir. Zira zikir kalpte şeytanın etkisini azaltan bir yapıya 

sahiptir.962 Bu anlamda Vahyi’nin görüşlerini şu şekilde ifade edebiliriz: Bir kimsenin 

hissi, arzusu dünya metası olursa kalbine de bu dünya metası ve süsü dolar. Böylece 

 
958 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 71-83. 
959 Sühreverdî, a.g.e., s. 575. 
960 Kuşeyrî, a.g.e., s. 233-234. 
961 Kuşeyrî, a.g.e., s. 207. 
962 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 63. 



 

 

 

235 

 

kalbin temizliği gider ve bulanıklık meydana gelir. Eşyanın sebeplerini ve hikmetlerin 

hakikatlerini idrak edemez.  Yaptığı iş ve söylediği söz şeriata ve hikmete aykırı 

olmaya başlar. Dünya ve ahireti harap olur; şeytan, nefs ve kötü ahlak ile kalbi dolu 

olup ilahi sırları idrak edemez olur. İsteği, düşüncesi yeme-içme ve nefsanî istekler 

olur. “Allah’ın zikrinden katılaşmış olan kalplerin vay haline!” 963  ve “Allah kimi 

saptırmak isterse göğsünü daraltır” 964  ayetlerinin anlamları onda tezahür eder ve 

hayvan ve hatta hayvandan daha aşağı olur. Bunlardan kurtulan ve kalbini 

temizleyenlerin yolu ise dünyaya bağlı olan süsleri görüp kalbine girdirmeyen; iman, 

zikir, Kur’ân ehli olan kimselere muhabbet eden ve onlarla birlikte olan; kalbini kötü 

ahlaktan ve masiva ile bağlı olan dertlerden kurtaran, ondan engelleri temizleyen ve 

kalbi güzel ahlak ile süsleyenlerin yoludur. Bunu sağlamanın yolu da Allah’ı 

zikretmek, Kur’ân’ın manasını düşünmek, dünyayı zemm ahireti metheden ayetleri ve 

hadisleri düşünmek, fikrini Allah ve Resûlunden başkasına sarf etmeyip daima tazarru 

ve niyaz edip salihlerle, âlimlerle ve zikir ehliyle beraber oturmaktır.965  

 Gazzali melekten gelen ilhama kalp nasıl uygunsa şeytanın vesveseleri için de 

kalp aynı şekilde uygun olduğuna değinmektedir. İnsanın tercihleri kalpte bulunacak 

şeyin mahiyetini de belirlemektedir. Heva ve hevesine tabi olanlar şeytanı kalplerine 

yerleştirirler. Bunun aksine meleklerin ahlakına göre davranırsa kalbi meleklerin yeri 

olur.966 Dolayısıyla kişi hevasına uymadığı zaman Gazzali’ye göre “namus, kanaat, 

huzur, zühd, vera, takva” ortaya çıkar. Buna iiaveten “haya, zeka açıklığı, hoş 

görürlük, müsamaha” da kendisin gösterir. “Kalpler ancak Allah’ı zikretmekle 

mutmain olur”967 ayetindeki gibi kalp parlayan hale gelir. Kötü huylar da kalbi karartır 

ve kalp ve dolayısıyla mühürlenir.968 

 Kalbin ıslahı için temel husus Kur’ân ve sünnete tam bir ittibadır. “ O gün ne 

mal fayda verir ne de oğullar. Ancak Allah’a selim bir kalp ile gelen başka”969 ayeti 

 
963 Zümer, 39/22. 
964 En’am, 6/125. 
965 Vahyî, a.g.e., s. 146-147. 
966 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 61. 
967 Ra’d, 13/28. 
968 Gazzâlî, a.g.e., c. 3, s. 26-27. 
969 Şuarâ, 26/88-89. 



 

 

 

236 

 

ile “Temizlik imanın yarısıdır”970 hadisi kalbi temizlemeye işaret eder. Sühreverdi 

Hakk kelamını ancak masivayla ilişkisini koparan971 anlayabilir der ve kalbi, hazır 

olan hakkıyla öğüt alabilir.972  

 Kalp tarifi yapılırken vücuda nispetle onun bir yönetici konumunda olduğu 

ifade edilir. Müellifimiz de bu anlamda epeyce örnek vermektedir. Bazen bedende 

kalbi bir krala ve diğer azaları da halka benzetenler olmuştur. “İnsanlar kralların dini 

üzeredir” mefhumunca halkın salah ve fesadı kralın salah ve fesadına bağlıdır. Yine 

başka bir benzetmede de kalp yeryüzüne benzetilmiştir. O yeryüzünden sadır olan 

amelleri nebat ve ağaçlara benzetirler. Eğer bir yerin toprağı daima terbiye üzerine 

olursa güzel nebat ve meyveli ağaç hâsıl olur. Eğer pis ve bakımsız olursa faydasız 

nebatat meydana gelir. Kur’ân’da Allah “Güzel yerin bitkisi rabbimizin izniyle bol 

çıkar, kötü olandan ise faydasız bitkiden başkası çıkmaz”973 buyurmuştur. Bazen de 

kalp bir su pınarına ve azaları da suyun aktığı nehirlere benzetilmiştir. Eğer pınardan 

çıkan su temiz olur, pislik dökülmez ise su çok olur, bitki ve ağaçlara nema ve tazelik 

olur. Eğer suyun çıkışı taş, toprak, çöplük ile dolu olursa ondan gelen su çöpün 

pisliğini taşır, saflık gider bir faydası olmaz.974 

 Kalp ile ilgili kavramlardan bir tanesi de “selim kalp” kavramıdır. Müdrikler: 

“Kalb-i selim, içinde Allah’tan başkasına yer bulunmayan kalptir.” Ebu Bekr Kettâni 

“O gün ancak kalb-i selim fayda verir, başkası değil”975 ayetindeki kalb-i selim’in üç 

çeşit olduğunu söyler. Bunlar: 

1. “Kalbinde Allah’a herhangi bir ortak koşmadan Allah ile karşılaşan kimse.” 

2. “Kalbi Allah’tan başkasıyla meşgul olmadan ve O’ndan başkasını murad 

etmden Allah ile karşılaşan kişi.” 

3. “Allah’tan başkasıyla kaim olmadığı duygusuna sahip, Allah ile eşyadan fani 

olan ve sonra Allah ile Allah’ta fani olarak Allah’a mülaki olan kul.”976 

 
970 Müslim, Tahâret, 1; Ahmed b. Hanbel, c. 37, s. 536. 
971 Sühreverdî, a.g.e., s. 18.  
972 Kaf, 50/37. 
973 A’râf, 7/58. 
974 Vahyî, a.g.e., s. 144-145. 
975 Şuarâ, 26/89. 
976 Serrâc, a.g.e., s. 75, 94-95. 



 

 

 

237 

 

Tasavvufun önemli kavramlarından olan kalp, müellifimizin de üzerinde 

durduğu kavramlardan bir tanesi olmuştur. Kalbin tasfiye edilmesi, şeytani ve nefsani 

duygulardan uzaklaştırılması gerekmektedir ki bütün vücudun yöneticisi konumunda 

olması bunun önemini ortaya koymaktadır. Kalbi gafletten arındırmalı ve Hakk’a tabi 

kılmalı ve bunların yollarını aramalıyız.   

 

4. Rüya 

Rüya “uyku halinde zihinde beliren düşünce ve olaylar” diye 

tanımlanmaktadır.977 Rüyanın hakikatini ise Kuşeyri şu şekilde belirtir: “Kalbe gelen 

hatır (manevi hitap) ve muhayyile ile tasavvur edilen bir haldir.”978 Rüyalar ya da 

uykudayken gelen hatırlar kaynakları itibariyle farklılık gösterir. Bunların kaynakları 

şeytan, nefis ve melektir.979 Rüyaların geldiği yere göre yorumlanması söz konusudur. 

Allah’tan geleneler için yoruma gerek duyulmazken melekten olanlar yorumlanır ve 

diğer kaynaklardan gelenleri pek dikkate almamak gerekir.980 

Kur’ân’da bazı peygamberlerin rüyalarının anlatılması, Hz. Peygamber 

(a.s.)’ın rüya ile ilgili hadisleri sûfilerin dikkatini çekmiş; er-Risâle, et-Taarruf, İhya 

gibi temel tasavvuf eserlerinde rüya için özel bölümler açmışlardır.981 Mustafa Vahyî 

ise salih rüyayı inkar edenlere karşı Kur’ân-ı Kerim’de rüyaya konu olan ayetleri ve 

Hz. Peygamber (a.s.)’ın hadislerini delil getirir. 

Müellifimiz salih rüyayı inkar edenlere karşı “Acaba bu rü’yây-ı sâlihâyı inkar 

eden ashâb-ı dalalet ve erbâb-ı cehâlet Kur’ân ve hadis okumamış mı veyahut Kur’ân 

ve hadis okunan yere varmadılar mı, Kur’ân ve hadiste rü’ya zikrolunan mahalli 

istima’ edince bu lafz-ı şerîfin ma’nası nedir diye sormadılar mı?” diye sorular sorar. 

Hatta bu soruları sorduktan sonra salih rüyayı inkar edenlerin alim elbisesini giymiş, 

 
977 Uludağ, TTS, s. 300. 
978 Kuşeyrî, a.g.e., s. 467. 
979 Kuşeyrî, a.g.e., s. 467; Cebecioğlu, TTDS, s. 405; Uludağ, TTS, s. 300. 
980 Uluduğ, TTS, s. 300-301. 
981 Yılmaz, a.g.e., s. 352.   



 

 

 

238 

 

kisve ve tac ile iftihar eden cahiller olduğunu belirtir ve bunların hakkında şu şiiri 

söyler. 

“Sarığı vardır başında kubbe kadar 

Yoktur ihlası dilinde habbe kadar.”982  

Vahyî, salih rüyayı inkar edenlerin genellikle filozoflar olduğu kanaatindedir. 

Onların halktan birisinin rüyasını nerede olduğunu sorduklarında ise: Yusuf (a.s.) 

hapiste iken Mısır kralının gördüğü rüyanın buna örnek olduğunu ifade eder. 983 

Filozoflar ve mülhidler gibi rüyayı inkar üzere ölmenini iyi olmadığını; eğer bu inanç 

üzerine ölünürse ahirette delâlet ve şekâvet üzre olunacağını ifade eder ve uyarır. 

Çünkü salih rüyayı inkar etmek Kur’ân’ı ve peygamber hadislerini inkar etmektir.984 

Efendimiz (a.s.) “Salih kişinin gördüğü güzel rüya nübüvvetin kırk altı 

cüzünden bir cüzdür”985 buyurmaktadır. O sabah namazını kıldıktan sonra yüzünü 

sabah dönerek bugün rüya gören var mı, tabir edeyim dermiş. Ashâb-ı kiram 

gördükleri rüyayı anlatıp Efendimiz tabir edermiş. Mustafa Vahyî bunlara binâen 

rüyanın Kur’ân ve sünnet ile sabit olduğunu; ve görülen bir rüyanın bir alim-i 

rabbâniye veya bir şeyhe anlatılması meşrû; tevil ve tabir edilmesinin sünnet olduğunu 

ifade eder.986  

Rüyaları kimin gördüğüne göre değişen bir yapısı da mevcuttur. 

Peygamberlerin gördüğü rüyayla diğer inananların gördüğü rüya arasında fark vardır. 

Peygamberlerin rüyaları vahiyken dini yaşayışı ileri seviyedeki insanlarınki ilham 

olabilir. 987  Ayrıca rüyalar seyr ü sülukte ya da mürşidle ilişkide olumlu yöne 

sahiptir;988 zira buna dair örnekleri tasavvuf tarihinde görmek mümkündür.989 Rüya 

terbiye sürecinde manevi anlamda bilgi ifade eden bir yapı arzeder.990 Ayrıca müridin 

 
982 Vahyî, a.g.e., s. 190.  
983 Vahyî, a.g.e., s. 192.106. Yusuf (a.s.) hapiste iken Mısır kralının rüyası için bkz. Yusuf (12/43 vd.) 
984 Vahyî, a.g.e., s. 190-194 105.  
985 Buhâri, Ta’bir, 2; Ahmed b. Hanbel, c. 19, s. 291. 
986 Vahyî, a.g.e., s. 192-193. 106.  
987 Uludağ, Süleyman, “Rüya”, DİA, İstanbul, 2008, c. 35, s. 309, 2008. 
988 Akot, Bülent, “Tasavvufi Terbiyede Rüyanın Değeri”, HÜİFD, sayı: 19, 2011, s. 105. 
989 Kara, a.g.e., s. 104. 
990 Yılmaz, a.g.e., s. 351. 



 

 

 

239 

 

manevi takibi de bu yolla yapılmıştır.991 Mustafa Vahyî, Hâcegân ve Nakşibendîler 

diye isim vererek sûfilerin sulûklerinin salih bir rüya ile başladığını belirtir.  

Sûfiler rüyanın sağladığı bilgiyi kabul ederek İslam düşüncesinde ele alınan 

konulara dair farklı yorumlar getirmişlerdir ve bu yolla tefsir de yapmışlardır.992 

Müellifimize göre meşayih-i kirama muhabbet eden, onların ardından giden ve Allah’ı 

zikre devam eden kişilerin rüyaları keşf-i sahih mesabesindedir. Neticede onlar gizli 

sırlara malik ve ilahi mukedderatın acaip hallerine arif olurlar. Fakat sûfiler ubûdiyyet 

sırrını ifşa etmeyi küfür olarak kabul ettiklerinden sırları ifşa etmekten kaçınırlar. Sır 

vermek olur, sırrı aşikar etmek olmaz deyip ilahi sırları can gibi gönüllerinde 

gizlerler.993 

Sûfiler rüyalarında Hz. Peygamber (a.s.) tarafından uyarılmışlar; ayrıca 

Allah’ın rızasına uygun olmayan bir şey yaptıklarında yine rüyalarında bu işin 

kötülüğü onlara bildirilmiş ve normal hayatta da bu olayın tesirini hissetmişlerdir.994 

Öyle ki bu anlamda görülen rüya şu hadisede olduğu gibi bir davranışın kötü olduğunu 

ve dikkat edilmesine yönelik bir uyarı içerir: Hasan Basrî diyor ki: “Bir gün Basra 

mescidine girmiştim. Bir grup dostumuzun orada olduklarını gördüm. Gittim yanlarına 

oturdum. Baktım, bahis konusu ettikleri bir adamın gıybetini yapıyorlar. Bu gibi 

konuşmalardan onları men ederek Resûlullah (s.a.v.)’den ve Hz. İsa (a.s.)’dan bana 

ulaşan bir hadisi rivayet ettim. Oradaki topluluk, üzerindeki konuştukları mevzuyu 

bırakarak başka bir meselede laf etmeye başladı. Fakat bir müddet sonra lafı yine 

evvelki adama getirerek onun hakkında konuşmaya başladılar. Bu sefer ben de onlara 

katıldım. Sonra o topluluk evlerine giderken ben de evime geldim ve uyudum. 

Rüyamda birinin bana geldiğini, elinde ağaçtan bir tabak tuttuğunu, tabağın içinde bir 

parça domuz etinin konulmuş olduğunu gördüm. Adam bana, “ye” dedi. Ben, “olmaz, 

bu domuz etidir, yiyemem” dedim. Adam teklifini iki kere tekrarladı ama ben hep aynı 

cevabı verdim. Sonra, “bunu, behemehâl yiyeceksin” dedi ve çenemi açarak eti ağzıma 

koydu. Adam karşımda duruyor, ben de eti ağzımda çiğniyordum. Eti ağzımdan 

 
991 Yılmaz, a.g.e., s. 353-354. 
992 Kara, a.g.e., s. 102-104. 
993 Vahyî, a.g.e., s. 189-190. 
994 Bkz. Kelâbâzî, a.g.e., s. 214-215. 



 

 

 

240 

 

atmaktan korkuyor, yutmaktan da tiksiniyordum. Bu halde iken uyandım. Vallahi otuz 

gün otuz gece yediğim ve içtiğim her şeyde o etin kokusunu burnumda, tadını ağzımda 

hissettim.”995 

Rüyada verilen mesajı anlamamak ilgili kişi için olumsuzluğu ifade eden 

anlama gelmektedir.996 Tasavvuf tarihine bakıldığında ise Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

uyarısı şeklinde rüyalar ile karşılaşılır. Örnek olarak şu olayı verebiliriz: Kettânî diyor 

ki: “Nebi (s.a.v.)’i rüyada gördüm ve dua buyur da Allah kalbimi öldürmesin”, dedim. 

Buyurdu ki: “Her gün kırk defa: Ya Hayy, Ya Kayyûm, La ilahe illa ente”, de; “şüphe 

yok ki Allah kalbini ihya eder.” 997  Bu rüyada kişiyi yönlendirme bulunmaktadır. 

Kişinin kalbini öldürmemesi için yapılması gereken şey bizzat Hz. Peygamber (s.a.v.) 

tarafından izah edilmiştir. Yine rüyada nasihat istemek ve buna uygun yaşamaya 

çalışmak da tasavvuf eserlerinde görülmektedir. Nitekim Bişr b. Haris Hafi: 

“Müminlerin emiri Ali b. Ebû Tâlib’i rüyada görüm ve: “Ey müminlerin emiri, bana 

nasihatte bulun”, dedim. Şöyle dedi: “Allah Teâlâ’dan sevap isteyerek ve ümit ederek 

zenginlerin fakirlere iyilik ve merhamet etmesi ne kadar hoş bir şeydir! Bundan daha 

hoş olanı Allah Teâlâ’ya güvenerek fakirlerin zenginlere karşı kibirlenmeleridir.” 

(Rızıklarını Allah’ın verdiğine güvenerek zenginlerin ihsanına tenezzül 

etmemeleridir) “Ey müminlerin emiri, biraz daha nasihat eylemez misin?” Dedim. Şu 

şiiri okudu: “Ölü idin dirildin, yakında yine öleceksin, baki alemde bir ev inşa et, fani 

alemin evine tenezzül etme”998 diyerek bu durumu ortaya koymaktadır. Bu rüyada 

aslında karşılaştığımız şey yaşanılan dünyada nasıl bir tavır almamaız gerektiği 

vurgulanmaktadır. 

Mutasavvıflar bazı zamanlarda vefat eden diğer sûfileri rüyalarında görmüşler 

ve ondan bilgi almak istemişlerdir. Bunlardan şu vereceğimiz örnek gerçekten dikkate 

şayandır: Cerîrî Cüneyd’e rüyada: “Ey Cüneyd, halin nasıldır?” diye sordu. Cüneyd: 

“O, işaretler(in değeri) düştü, o ibare ve ifadeler yok oldu, bize (tasavvufi işaret ve 

ifadelerin değil), sadece sabahları yaptığımız tesbihlerin faydası dokundu, dedi.”999 

 
995 Kelâbâzî, a.g.e., s. 215. 
996 Köksal, İsmail, “Rüyaların Fıkhi Boyutu”, FÜİFD, sayı: 13, 2008, s. 36. 
997 Kuşeyrî, a.g.e., s. 470. 
998 Kuşeyrî, a.g.e., s. 470. 
999 Kuşeyrî, a.g.e., s. 472. 



 

 

 

241 

 

Görülen rüyada vurgulanan düşünce ise samimi bir şekilde yapılan ibadetin karşılığını 

ifade etmektedir. İslam kültürünün önemli kavramlarından olan takva da şu şekilde 

rüyada anlamını bulmuştur: Ebu Bekr Kettânî: “Rüyada güzel bir genç gördüm, ondan 

daha güzelini görmemiştim. Sen kimsin?” diye sordum. “Takvayım”, dedi. “Nerede 

ikamet edersin?” dedim. “Hüzünlü kalplerde”, dedi. “Sonra uykudan uyandım ve 

zaruret hali hariç, bir daha gülmemeye azmettim” diyerek rüyasında, güzel bir gencin 

takvaya benzetilmesi dile getirilmiştir. Bunun gibi güzel rüyalar olduğu gibi rüyasında 

iblisi görenler olmuş ve onun nasıl korkutulacağı veya uzaklaştırılacağı hakkında bilgi 

verilmiştir. Şu örnek bunu gayet iyi açıklmaktadır: Ebu Said Harraz’ın şöyle dediği 

rivayet edilir: “Rüyada iblisi gördüm, dövmek için elime sopa aldım. Fakat, o bundan 

korkmaz, sadece kalpteki marifet nûrundan korkar, denildi.”1000 

Rüyalarda görülen şeylerin anlamı bulunur ve bu anlamlar Hakk’ın iradesiyle 

bazı kimselere verilebilmektedir. Bunun yanısıra rüya tabiri de hadislerde geçmekte 

olup birçok hadis derlemesinde “Kitâbu’r-Rüya” başlıkları bulunmaktadır. Bu konu 

Hz. Peygamber (a.s.)’ın yaptığıbir uygulamadır da. Hakeza rüyanın nübüvvetle 

kurulan ilişkisi de onun değerini ortaya koymaktadır.1001 

Görülen rüya karşısanda gösterilecek olan tavır-inanılıp inanılmaması 

hakkında-kişinin sadık olup olmamasına bağlıdır. Sadık kişilerin gördüğü rüyalara 

itimad edilmesi gerekir. Fakat Gazzali “çok yalan konuşanın, fesat ve isyanı çok 

olanın” rüyasına güvenilmeyeceğini söyler.1002 Tasavvuf klasiklerine göz attığımızda 

rüyada Hz. Peygamber (a.s.) tarafından sûfilere hangi zikri çekmesi gerektiğini, vefat 

etmiş sûfilerin hayatta olan sufilere veya insanlara ölümünden sonra nelerle 

karşılaştığı, öldükten sonra iyilikle muamele görmesinin dünyada hangi amelinin buna 

sebep olduğu gibi konular göze çarpmaktadır.1003 Bunlar arasında dikkat çeken konu 

ise ölen sûfinin öldükten sonra nasıl muamele gördüğü ve bunu neye borçlu olduğu 

 
1000 Kuşeyrî, a.g.e., s. 476. 
1001 Özköse, Kadir, “Tasavvufta Bilgi Meselesi”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker Yay., Ankara, 

2014, s. 462. 
1002 Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 902. 
1003 Kuşeyrî, a.g.e., s. 468-477; Gazzâlî, a.g.e., c. 4, s. 907-909. 



 

 

 

242 

 

konusudur. Bu da hiç şüphesiz yaşayan kişiler için dünyada ne yapması gerektiğine 

yönelik mesajları ve nasihatleri içermektedir. 

 

C. DİĞER KONULAR 

 

1. Tasavvuf ve Tarikat 

 Tasavvufa dair oldukça fazla tanımlama vardır. Hatta bunun binden fazla 

olduğu iddia edilir. Ulemanın buna dair birçok ifadesi vardır ve kendilerine göre bir 

tanımlama getirmişlerdir.1004  Tasavvufun temel eserlerinde bu sûfilerin tasavvufla 

ilgili tanımları bulunmaktadır. Ebû Muhammed Cerîri’ye: “Tasavvuf nedir? diye 

sorulunca şu cevabı vermişti: “Güzel ve yüksek olan her çeşit huylara giriş yapma, 

çirkin ve aşağı olan her çeşit huylardan çıkış yapma manasına gelir1005”; Cüneyd şöyle 

demiştir: “Tasavvuf, Hakk’ın senin senden öldürmesi ve kendisi ile diriltmesidir”1006; 

Amr b. Osman Mekkî’ye, “tasavvuftan sorulmuş. O da: “Tasavvuf her zaman o vakitte 

yapılması en iyi olan şeyle meşgul olmaktır1007”; Muhammed b. Ali Kassab ise şöyle 

der: “Tasavvuf, şerefli bir zamanda, şerefli bir insandan, şerefli bir toplulukla 

bulunurken zuhur eden, şerefli huylardır1008”; Semnun: “Ne bir şeye mâlik olman, ne 

de bir şeyin sana mâlik olmasıdır 1009 ”; Şiblî, “Tasavvuf, kaygısızca Allah ile 

bulunmaktır 1010 ” diye tarifler yapılmıştır. 1011  Çağdaş tasavvuf sözlüklerinde ise 

tasavvuf, “kul ile Allah arasında ihsan olayının gerçekleşmesi veya kulun ihsan vasfını 

kazanmasının yollarını gösteren bir ilim ve bâtıni fıkıhtır. Kur’ân-ı Kerim’i Hz. 

Resûlullah (s.a.v.) gibi yaşamaya çalışmak, kimseden incinmemek, kimseyi 

incitmemek, nefse karşı girişilen ve barışı olmayan bir savaş, herkesin yükünü çekmek, 

 
1004 Kuşeyrî, a.g.e., s. 367. 
1005 Kuşeyrî, a.g.e., s. 368; Serrac, a.g.e., s. 23. 
1006 Kuşeyrî, a.g.e., s. 368 
1007 Sühreverdî, a.g.e., s. 69; Serrâc, a.g.e., s. 24. 
1008 Serrâc, a.g.e., s. 23. 
1009 Kuşeyrî, a.g.e., s. 368. 
1010 Kuşeyrî, a.g.e., s. 369. 
1011 Hucvirî, a.g.e., s. 95-105; Kelâbâzî, a.g.e., s. 135-137; Serrâc, a.g.e., s. 23-24; Sühreverdî, a.g.e., s. 

64-71. Tarifler için bkz. Kara, Mustafa, a.g.e., s. 26-30; Yılmaz, a.g.e., s. 34-62; Cebecioğlu, Ethem, 

“Prof. Nicholson’un Kronolojik Esaslı Tasavvuf Tarifleri”, AÜİFD, sayı: 29, 1987, s. 387-406. 



 

 

 

243 

 

kimseye yük olmamak, Hakk ile birlikte ve O’nun huzurunda olma hali diye tarif 

edilmiştir.”1012  

Murtâiş (r.a.), “Tasavvuf güzel ahlaktır” demiştir. Bu da üçe ayrılarak 

değerlendirilmektedir.  Birincisi, Hakk ile beraberlik; ikincisi, halk ile beraberlik; 

üçüncüsü, nefs ile beraberliktir. Her birinin kendine ait özellikleri bulunmaktadır. Eğer 

bir kimsede bunlar yer edinirse güzel ahlak meydana gelir.1013 Müellifimiz tasavvuf 

ilmini “Allah’ın ahlakı ile ahlaklanın”1014 emrine uyup esmâ-i hüsnâyı zikr ile muttasıf 

olan bir ilim olarak tarif etmektedir. Ayrıca bu ilim kalpten masiva sevgisini kesip 

kalbi, Mevlânın muhabbetine bağlama ilmidir. İtikadı düzeltip Efendimiz (s.a.v.)’in 

söz, fiil ve ahlakına uyma ve onun izinde gitmenin ilmidir. Ahlakı güzelleştirme, 

mizacı değiştirip zikre devam etmesini sağlama, kâmil bir yönelişle üns makamına ve 

huzura ermenin ilmidir ki buna din ilmi dahi derler. Ehlullah ve dervişler bu itikad 

üzerinde olduğuna şüphe yoktur.1015  

Tasavvuf tanımlarının çok olduğunu ve bunun sebebini söylemiştik. Ayrı ifade 

ve lafızlarla ele alınan bu tanımları on grupta toplamak mümkündür. Bunlar: 

1- “Tasavvuf zühddür.” 

2- “Tasavvuf güzel ahlaktır.” 

3- “Tasavvuf tasfiye; yani kalp temizliğidir.” 

4- “Tasavvuf tezkiye; yani nefis ile mücahededir.” 

5- “Tasavvuf istikamet; yani kitap ve sünnete sarılmaktır.” 

6- “Tasavvuf Allah’a tam teslimiyet ve rabbaniliktir.” 

7- “Tasavvuf Hakk’a vuslattır.” 

8- “Tasavvuf İslâmın ruh hayatıdır.” 

9- “Tasavvuf bir bâtın ilmidir.” 

10- “Tasavvuf havassa ait ledün ilmidir.”1016  

 
1012 Cebecioğlu, TTDS, s. 475; Uludağ, TTS, s. 345. 
1013 Hucvirî, a.g.e., s. 104. 
1014 Kaynağını bulamadım. 
1015 Vahyî, a.g.e., s. 174-175. 
1016 Yılmaz, a.g.e., s. 34-35. 



 

 

 

244 

 

 Abdülbari Nedvi tasavvufun gayesi ve ehemmiyetinin bulunduğunu söyler ve 

bu iki açıdan değerlendirmeye tabi tutar. O şöyle söyler: “Tasavvufun da bir 

ehemmiyeti ve bir de gayesi vardır. Ehemmiyeti ise insanın manevi cephesini kötü 

huylardan temizlemek, sağlam seciye ve faziletlerle bezemektir. Onun gayesine 

gelince o da, günahlardan tevbe edip Allah’a güzel bir şekilde sığınmaktır. Bundan 

çıkan sonuç şudur ki: Din ancak; Allah Teâlâ’nın rızasını kazanmak ve uhrevi felâha 

ulaşmak için bir gayret, bir cehttir. Zâhir ve bâtın Allah’ın ortaya koyduğu şeylerin 

izhar edilme şeklidir. O halde dini ilimlerin görünürde olan zâhir kısmı, amellerin dış 

cephesiyle, onların şekli hükümleriyle veya zâhiri güzelleştirmek ve bezemekle 

ilgilenir. Tasavvuf ilmi veya bâtıni olan dini ilimler ise görünmeyen dünyamızın, yani 

iç yaşayımızın ıslahı ve iç dünyamızın faziletlerle bezenmesiyle ilgilenir. Zira 

biliyoruz ki kemâle ulaşmak ve hakikatlere aşina olmak, tasavvuf yoluyla âmil 

olmadan, sûfilerin hayatı dediğimiz çileli hayatı kucaklamadan mümküm değildir.”1017 

Serrac tasavvufa giren kimselerin yerine getirmesi gereken üç önemli 

özellikten bahsetmektedir. Ona göre bunlar olmazsa havada uçsa dahi hata 

içerisindedir. Bu üç esas şunlardır: 

1. “Büyük ve küçük bütün haramlardan sakınmak.” 

2. “Kolay ve zor bütün farzları işlemek.” 

3. “Hayatın devamı için zaruri olan müstesna, dünyayı ehl-i dünyaya 

bırakmak.”1018 

Sözlükte “gidilecek yol, izlenecek usul, hal ve gidiş anlamına gelen tarikat, 

terim olarak Allah’a ulaşmak isteyenlere mahsus adet, hal ve davranış demektir.”1019 

Tarikatın anlamının zamanla değiştiği ifade edilir. İlk önce seyr ü sülukla eş anlamda 

iken sonraları tekke ve şeyh gibi unsurları kapsayan bir yapının adı olmuştur. Bu 

yerlerin amacı da insanları eğitmektir. 1020  Eğitilen insanlar da hakikate ulaşmak 

istemektedir. Bunun da yolu terbiye sürecinde önemli yeri olan dine sıkı bağlılık hiçbir 

zaman feraget edilmemelidir. Bu durumu anlatmak için sufiler bazı sembollere 

 
1017 Nedvi, Abdülbari, Tasavvuf ve Hayat, çev. Mustafa Ateş, İrfan Yay., İstanbul, 1974, s. 50-51. 
1018 Serrâc, a.g.e., s. 492. 
1019 Öngören, Reşat, “Tarikat”, DİA, İstanbul, 2011, c. 40, s. 95. 
1020 Yılmaz, a.g.e., s. 259-260. 



 

 

 

245 

 

başvurmuşlardır. Öngören şunları örnek vermektedir: “Mesela şeriatı gemiye, tarikatı 

denize, hakikatı inciye; şeriatı cevizin dış kabuğuna, tarikatı iç kabuğuna, hakikatı 

meyvesine; şeriatı çembere, tarikatı çemberden merkeze giden yarıçaplara, hakikatı 

merkeze; şeriatı meşaleye, tarikatı bu meşale ile yol almaya, hakikatı maksada 

ulaşmaya; şeriatı bakırı altın yapmaya yarayan simya ilmine, tarikatı bu bilginin 

kullanılmasına, hakikatı altının elde edilmesine benzetmişlerdir.”1021  

Sufiler tarikat silsilelerinin başlangıcını Hz. Peygamber’e (a.s.) kadar 

ulaştırmışlardır. Sahabeden bazı kimselere farklı zikir telkinleri öğrettiği iddia edildiği 

gibi bu usuller takip edilerek farklı tarikatlar meydana gelmiştir. Bütün tarikatların 

kaynağı peygambere götürüldüğü için bütün bu yol “tarikat-ı muhammediyye” diye 

anılmaktadır.1022 Mustafa Vahyî bu konuda tarikatların bir asıldan meydana geldiğini 

söylemektedir. Bir ağacın dalları ne kadar çok olsa da meyvesinin bir olduğunu ve bu 

sebeple de meşâyih-i kiramın Allah’ın emrine ve peygamberin sünnetine 

çağırmaktadırlar. Ayrıca onlar şeriata bir kıl kadar zarar vermemişlerdir. “Allah’a 

giden yollar mahlûkatın nefesi adedince”1023 her biri bir yol edinmişlerdir. Hepsinin 

amacı Hakk’ın rızası olup ölçüleri şeriattir. Eğer bu yollardan herhangi birisi şeriata 

uymaz ise Hakk’ın rızasına varamaz ve Hakk’a vasıl olmaz.  

Mustafa Vahyî bütün tarikatların aslı bir olduğu için, bu tarikat çok iyidir diğer 

tarikat kötüdür, gibi sözlerin şeriatten haberi olmayan gafillerin sözleri olduğunu 

söyler.1024 Turuk-ı şettâ denilen Nakşibendî, Mevlevî, Bektâşî, Ethemî, Üveysî, Rıfâî, 

Sa’dî, Bedevî, Halvetî, Celvetî, Gülşenî, Bayramî ve bunlar gibi tarikatlardır. Bunların 

her birisi muhlistir ve bu muhlisler birer tarikata isim olmuşlardır. Ama hakikatte tarik 

birdir. Asılda birdir ve birden zuhur etmişlerdir ki o da Efendimiz’dir. Bu sebeple bir 

tarikata girince kendi tarikatına hak diğerlerini batıl diye inanmamak gerekir. Çünkü 

hepsinin kaynağı tektir. Eğer bir kişi başka bir tarikata batıl diye inanırsa esasen kendi 

tarikatına da batıl demektedir ki bütün tarikatların asılları birdir.1025   

 
1021 Öngören, Reşat, “Başlıca Tarikatlar”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker Yay., Ankara, 2014, s. 

253. 
1022 Öngören, a.g.e., s. 255. 
1023 Kübrâ, Necmeddin, Tasavvufi Hayat, çev. Mustafa Kara, Dergah Yay., İstanbul, 2013, s.35. 
1024 Vahyî, a.g.e., s. 24-25.  
1025 Vahyî, a.g.e., s. 120.       



 

 

 

246 

 

 Tarikatlar ruhani ve nefsani olmak üzere genelde ikiye ayrılır. Ruhani 

tarikatlarda vurgu ruha iken nefsani tarikatlarda vurgu nefsedir. Ruhani tarikatlarda 

evrad ve ezkar nefsani tarikatlarda riyazat ve mücahede ön plandadır. Ruhani 

tarikatlarda “kalp, ruh, sır, hafi, ahfa isimli beş latife” varken nefsani tarikatlarda ise 

yukarıda açıkladığımız nefsin “emmare, levvâme, mülhime, mutmaine, râzıyye, 

merzıyye ve kâmile” gibi yedili mertebesi bulunmaktadır. Bütün tarikatlarda ana husus 

nefsi eğitmektir.1026 Her oluşumun elbette bir iyi bir de kötü tarafı vardır. Tasavvuf ve 

tarikatlar içerisinde de bu durum geçerli olup tarihte örnekleri mevcuttur. Kâmil 

mürşidler bunlara karşı uyarılarda bulunmuş ve sakınılması gerektiği noktasında 

nasihat etmişlerdir. 

 Tarikatların kişilerin manevi hayatlarında olumlu bir rol üstlendiği gerçeği 

yadsınamaz. Mürşidin ham olan bir insanı eline alıp işlemesi ve onu kemale erdirmesi 

hem birey ve hem toplum için gayet pozitif bir durumdur. Bu anlamda tarikatların 

sosyal fonksiyonlarının da mevcut olduğunu bilmek gerekir. Bunları ise şu şekilde 

sıralayabilriz: 

1- “İslam mücahitlerince fethedilen beldelerin İslamlaşması ve o bölge halkının 

gönlünün islama açılması.” 

2- “Seyyah (gezginci) dervişler vasıtasıyla İslam’ın gayr-ı Müslim diyarlarda 

yayılması.” 

3- “Tarikat mensupları, işgale uğrayan İslam memleketlerinde bir direniş cephesi 

oluşturarak o bölgeyi işgalcilere karşı korumuşlardır.” 

4- “Fetihler sırasında dervişler bizzat cihada iştirak etmişlerdir. Selçuklu ve 

Osmanlılar döneminde bunun örnekleri çok görülmüştür.”  

5- “İslam mücahitlerinin ulaşamadığı uzak ülkelere İslamın yayılmasını 

sağlamışlardır. Nitekim Hindistan ve bazı Uzakdoğu ülkelerinde İslamın 

yayılması Kübrevî, Çiştî, ve Nakşibendî dervişleri vasıtasıyla, Afrika 

ortalarında İslamiyetin intişarı Ticâniyye ve Kâdiriyye dervişleri aracılığıyla, 

Sibirya ve Rus Tatarlarının İslamlaşması ise Yesevî dervişleri sayesinde 

olmuştur.” 

 
1026 Öngören, a.g.e., s. 254. 



 

 

 

247 

 

6- “Tarikat mensupları kabileler arasında kavga ve harplerin sona erdirilmesi 

konusunda halk için ara bulucu gibi, bölünme ve parçalanmayı önleyici 

hizmetler ifa etmişlerdir.”1027  

Tarikatların insanları yetiştirme gibi görevlerinin yanında kendilerindenmiş 

gibi gözüken ibahi gruplarla anılması da ayrı bir konudur. İbahiler “Eşyada aslolan 

ibahadır, haramlık eşyanın aslı ile değil aşırılığı ile ilgilidir. Ölçülü ve hesaplı istifade 

edilmesi şartıyla her şey mübahtır; ölçü kaçırılır ve aşırılığa gidilirse haram olur” 

fikrini öne çıkararak dinle olan ilişkilerini ortaya koymaktadırlar. Bunun için de Abese 

suresinin 27-32. ayetlerine 1028  dayanmışlardır. İbahiler ölçülü olmak kaydıyla her 

şeyin mübah olduğunu düşünürler. Bunlara “mübahiyeciler ve ibahiyeciler”1029 denir 

ve sapık bir fırka olarak kabul edilir. Onların yanılmaları dinden ve dinin usullerinden 

haberdar olmamalarıdır.1030 İbahilerin bu şekilde olmaları ise tembellik ve şehvetlerine 

uymalarıdır.1031 Serrac bunun dışında başka bir grubun velilikle nebilik arasındaki 

üstünlük ilişkisinde dolayı sapıttıklarını söyler. Ona göre bu durumun sebebi Musa ve 

Hızır kıssasını yanlış yorumlamalarıdır.1032 

Mustafa Vahyî, sufiler içirisinde cereyan eden, şeriatı ve takvayı bırakıp her 

şeyi kendine mübah gören insanları Hz. Mevlânâ’nın şu beyitlerini vererek 

eleştirmektedir. 

“Şeriatı da takvayı da arkalarına attılar. Nerede Ömer? Nerede iyiliği şiddetle 

emrediş!” 

“Her şeyi mübah gören bu cemaatin ortaya çıkışı, her kalleş bozguncunun ruhsatı 

oldu.” 

“Nerede Peygamberin ve ashabının yolu? Nerede onun namazı, tesbihi, adabı.”1033 

 
1027 Yılmaz, a.g.e., s. 268-269. 
1028 “Ve orada tahıllar, üzümler ve sebzeler, zeytinler ve hurmalar, göğe uzanmış dilber bahçeler, 

meyveler ve ağaçlar bitiriyoruz. Sizin ve hayvanlarınızın yararlanması için.” Abese 80/27-32. 
1029 “Kanunların, dini emirlerin ve ahlâk kurallarının bağlayıcılığını kabul etmeyip her şeyi mübah 

görenkimseler diye tanımlanır.” (Bkz. Onat, Hasan, “İbahiyye”, DİA, İstanbul, 1999, c. 19, s. 252.) 
1030 Serrâc, a.g.e., s. 507; Uludağ, Süleyman, Tasavvuf ve Tenkit, Dergah Yay., İstanbul, 2014, s. 106. 
1031 Çubukçu, İ. Agah, “Gazzali’ye Göre İbahilik”, AÜİFD., sayı: 1-4, 1958, s. 167. 
1032 Serrâc, a.g.e., s. 505. 
1033 Bkz., Mesnevi, 6. Defter, s. 756 (2065-2067. b.). 



 

 

 

248 

 

Bu düşüncedeki kimseler tevhid izafatı iskat eder diye her şeyi kendilerinden 

iskat etmişlerdir. Bu da müfsitlerin kendilerine edindikleri bir ruhsat olmuştur. Bu 

kelamı kendileirne rehber edinip azimetleri bırakırlar. Bu yolun peygamber ve 

ashabının yoluna uymayacağını belirten Mustafa Vahyî eğer bu kimseler hakiki 

ümmet olsalardı onlar gibi salat ve tesbih edip ve onların adabıyla edeplenmeleri 

gerektiğini ifade eder.1034  

İbahiliğe meyletmenin sebepleri elbette vardır. Bunlar arasında Hakk’ın sonsuz 

rahmeti, Allah’ın ibadete muhtaç olmadığı, kaderin herşeyi belirlediği ve riyazatla 

manevi terakkinin sağlanabileceği gibi hususlar vardır.1035 Kuşeyri tasavvuf yolunun 

temellerine dair bazı özellikleri zikrederek bu konuya açıklık getirmektedir. Bunlar 

arasında şeriata tam bir ittiba, haramlardan el çekme, şüphelilerden ne olursa olsun 

uzaklaşma gibi hususlar yer alır.1036 Fakat geçmişte bu gibi grupların ortaya çıkması 

sebebiyle tasavvufa yalan yanlış sözler sarfedenler de olmuştur. Bunun sebebi 

farklılaşabilir; ama özellikle sufilere karşı belli kesimlerce beslenmiş olan önyargı 

bunun en temel argümanıdır. Mustafa Vahyî de bu konuda şunları ifade eder: Her 

dönemde aklı eksik ve kötü zan sahipleri vardır. Bunlar bugün ehlullaha dil uzatan ve 

onları inkar edenlerdir. Bunların sû-i zannına sebep olan haller ise sûfilerin sırlarını 

bilmeyip onları, emirleri düşüren, ibahat ve dalalet yoluna giden cemaat 

sanmalarındandır. Sûfiler ise böyle olmayıp hak yoluna riyasız ve şöhretsiz giden 

gruplardır. Sûfilerin yüksek makamları mücerret akıl ile bilinmez. Bu sebeple dervişler 

hakkında sû-i zandan kaçınmak gerek. Nitekim zamanımızda her ne kadar zemmedici 

sözleri hak eden sufilere benzer insanlar varsa da “zannın bir kısmı günahtır”1037 

buyurulmuştur.1038  

Mustafa Vahyî sahabeden dört tarikatın neşet ettiğini söyler. Bunlar: 

1. Hz. Ebubekir: Nakşibendi1039 

 
1034 Vahyî, a.g.e., s. 194-195. 
1035 Onat, a.g.md., s. 253; Ayrıca tasavvuf adı altındaki grupların yanlışlıkları için bkz. Serrâc, a.g.e., s. 

494-518; Uludağ, a.g.e., s. 82 vd.  
1036 Kuşeyrî, a.g.e., s. 493-494. 
1037 Hucurât, 49/12. 
1038 Vahyi, a.g.e., s. 196-197. 
1039  “Bazı Nakşibendi müellifleri tarikatı tarihi dönemlere ayırmaktadır. Ancak Bahâeddin 

Nakşibend’den sonra tarikat genellikle Nakşibenndiyye olarak adlandırılmış, diğer dönem ya da kol 



 

 

 

249 

 

2. Hz. Ömer: Kübrevi1040 

3. Hz. Osman: Nurbahşiyye1041 

4. Hz. Ali: Cehriye 1042  ve diğer tarikatların bütün silsileleri Hz. Ali’ye 

dayanmaktadır. 

Tasavvuf ehlinin tarikatların başlangıcını asr-ı saadete kadar götürdüklerini 

söylemiştik. Bu durum onların Hz. Peygamber ve ashâbının yoluna uymaya 

çalıştıklarını ve bu yolun temelini onlara dayandırdıklarını göstermektedir. Yukarda 

anlattığımız “İbahiyye” gibi temeli bozuk düşünceler ve yapılar varlıklarını ortaya 

 
isimleri nisbeten sönük kalmıştır.” (Bkz. Tosun, Necdet, Bahâeddin Nakşbend Hayatı, Görüşleri, 

Tarikatı, İnsan Yay., İstanbul, 2012, s. 31.) “Muhammed Bahâuddin Nakşbend Buhâri (ö.791/1389) 

tarafından kurulmuştur. Buhara’nın yakınlarında Kasr-ı Arifan’da dünyaya geldi, çok küçük yaşta 

tasavvufi hayatın içine girdi. Hacegân tarikatı şeyhlerinden Semmasi onun manevi terbiyesini, müridi 

Emir Külal’e havale etti. Şeyhleri cehri zikri tercih ettikleri halde Nalşbend, hafi zikri tercih etmiştir. 

Meşhur müridi Muhammed Parsa (ö.822/1419) tarikatın kurulmasında ve yayılmasında mühim rol 

oynadı. Özellikle İmam Rabbani’den sonra Hindistan ve civarının en yaygın tarikatı haline geldi. 

Anadoluya ilk defa Simavlı Molla İlahi (ö.896/1491) tarafından getirilmiştir. Daha sonraki yıllarda 

tarikatın Mevlana Halid Bağdadi (ö.1242/1826) tarafından kurulan Halidiyye kolu yaygınlık kazandı.” 

(Bkz. Kara, a.g.e., s.233.); Ayrıntılı bilgi için bkz. Tosun, Necdet, Necdet, Bahâeddin Nakşbend Hayatı, 

Görüşleri, Tarikatı.; “Nakşibendiliğin on bir esası tarikatta meşhurdur. Bunlar: Vukuf-i zamani, vukuf-

i adedi, vekef-i kalbi, huş der-dem, nazar ber-kadem, sefer der-vatan, halvet der-encümen, yad-kerd, 

baz-geşt, nigah-daşt, yad-daşt.” (Bkz. Yılmaz, a.g.e., s. 290-293.) 
1040 “Orta Asya kökenli üç büyük tarikattan biri olan Kübreviyye’nin kuruluşu Necmeddin Kübra’nın 

580 yılında Harizm’e dönüşüyle başlatmak mümkündür. Necmeddin Kübra ve kendisinden sonra 

halifelerinin yoğun irşad faaliyetleri sonucu tarikat, 13. Ve 14. yüzyıllarda Orat Asya’dan Hindistan ve 

Irak’a kadar geniş bir alanda yaygınlık kazanmıştır. Necmeddin Kübra’nın tarikat silsilesi, şeyhi Ammar 

Yasir el-Bitlisi ve Ebu’n-Necib es-Sühreverdi vasıtasıyla Ma’ruf-I Kerhi’ye, ondan da İmam Ali er-

Rıza yoluyla Hz. Ali’ye ulaşır. Bazı kaynaklar ise Necmeddin Kübra’nın silsilesini İsmail el-Kasri’ye 

dayandırır. Bu silsile de Abdulvahid b. Zeyd ve Kumeyl b. Ziyad vasıtasıyla Hz. Ali’ye ulaşır.” (Bkz. 

Algar, Hamid, “Kübreviyye”, DİA, c. 32, ss. 500-501.) “Kübreviyye’nin esasları insılah, inbisat ve 

inşirahtır. Tarikatta zikir cehri olarak ve bağdaş oturularak yapılır.” (Bkz. Kara, a.g.e., s. 231.) 
1041  “Nurbahşiyye Kübreviyye’nin Seyyid Muhammed Nurbahş’a nisbet edilen koludur. Seyyid 

Muhammed Nurbahş 795’te İran’ın Kuhisten bölgesindeki Kain kasabasında doğdu. Gençliğinde dini 

ilimleri tahsil için Herat’a gitti. Daha sonra Huttulan’a geçti ve Kübrevi şeyhi Hace İshak Huttalani’ye 

intisap etti. Huttalani’nin müridlerinden gördüğü bir rüya sebebiyle kendisine Nurbahş lakabı verildiği 

ve Seyyid Muhammed de bunu mehdiliğe yormuştur. Muhammed Nurbahş’ın Kahire’de Muhammd es-

Semerkandi Bağdat’ta Burhaneddin el-Bağdadi adlı halifelerinin tekke urduğu, ayrıca Hüsâmeddin 

Bitlisi’nin onun önünde gelen müridlerinden olduğu bilinmektedir.  Nurbahşiyye’de seyr-i sülûkun en 

önemli unsurlarından biri Kübrevi şeyhi Seyyid Ali Hamedâni’nin derlediği Evradü’l-Fethiyye’nin 

okunmasıdır. Bu evradın ardından “La ilahe illa ente ya hayyu ya kayyum”, “La ilahe illallah”, “Allah” 

diye zikredilir. İşrak namazından sonra 100 kere de “Allahü ekber”, 100 kere de “Allahümme salli alâ 

Muhammed ve alâ âli Muhammed ve sellim” denir. Bunlar ikindi namazından sonra da tekrarlanır. 

Toplu halde yemek yenmişse yemeğin ardından “Allah” ve “Elhamdülillah” denir.” (Bkz. Tosun, 

Necdet, “Nurbahşiyye”, DİA, c. 33, ss. 248-249.) “Sunni esaslara uygun biçimde teşekkül eden 

tarikatlardan Kübreviyyenin Nurbahşiyye kolunun kısmen şiileştiği görülmektedir.” (Bkz. Öngören, 

a.g.md., s. 96.) 
1042 Araştırmalarımızda müstakil olarak böyle bir tarikatın olmadığını gördük. Fakat “Hz. Ali kanalıyla 

gelen tarikatlar sesli ve hareketli zikri benimsedikleri için cehri (turuk-ı cehriye) olarak 

isimlendirilmektedir.” (Bkz. Öngören, a.g.md., s. 96.) 



 

 

 

250 

 

koymuş olsalar da bu yolda gayret sarfedenler en zor zamanlarda bile değil haramdan 

şüpheli şeylerden bile uzak durmaya gayret etmişlerdir. 

 

2. Esmâ-i Hüsnâ 

Allah Teâlâ’nın isimlerinin hepsine esmâ-i hüsnâ denilir. Ayette geçtiği üzere 

“En güzel isimler Allah’a aittir”. Zira yetkinliğin sahibi de O’dur.1043 Sûfiler Hakk’ın 

esmasını zikrederler ve farklı isimleri kendilerine zikir olarak belirleyenler vardır ve 

bu zikirlere “esma zikri” denir.1044 

Kur’ân-ı Kerim’de “En güzel isimler onundur” 1045  buyrulmaktadır. Ayrıca 

Peygamber (a.s.) bir hadisinde “Allah Teâlâ’nın doksan dokuz ismi vardır. O isimleri 

kim sayarsa cennete girer”1046 buyurur. Müellifimiz de Peygamber (a.s.)’ın “Allah’ın 

yüzden eksik doksan dokuz ismi vardır. Kim bunları sayarsa cennete girer”1047 hadisini 

zikreder. Bu isimlerin hakkına riayet edilmesini ve manasına göre yaşanılması 

gerektiğini belirtir. Yani er-Rezzâk isminde Allah’ın rızık verici olduğunu bilinmeli 

ve ondan gayrı bir kimseye tamah etmekten sakınılmalıdır.1048 Mekkî, Cenab-ı Hakk’a 

dua edildiği zaman, Esmâ-i Hüsnâ’sının manası ile dua edilmesi gerektiğini söyler. 

Çünkü onlar yüce Allah’ın sıfatlarıdır. Mekki’ye göre bu şekilde yapılan duayı Allah 

sever ve Allah isimlerle dua yapılsın diye açıklamıştır.1049 

Esmâ-i ilâhiyenin sayısı hakkında farklı görüşler vardır. Bir hadiste isimlerin 

sayısı 99 olarak belirtilmektedir. Ancak isimlerin gerçek sayısı 99 değildir. 99 sayısı 

çağdaş araştırmacılardan Kılavuz’a göre meşhur isimleri olması sebebiyledir. 1050 

Vahyî de söylenilen isimlerin Allah’ın en meşhur isimleri olduğunu ve bütün isimlerin 

 
1043 Kılavuz, A. Saim, Ana Hatlarıyla İslam Akaidi ve Kelam’a Giriş, Ensar Neşr., İstanbul, 2007, s. 

108.  
1044 Uludağ, TTS, s. 127. 
1045 Tâhâ, 20/8. 
1046 Buhâri, Daavât, 68; Müslim, Zikir, 2. 
1047 Vahyî, a.g.e., s. 105. 
1048 Vahyî, a.g.e., s. 105. 
1049 Mekkî, a.g.e., c. 1, s. 213. 
1050 Kılavuz, a.g.e., s. 109. 



 

 

 

251 

 

sadece bunlar olmadığını dile getirir. 1051  Allah’ın seçkin kullarına verdiği bazı 

isismlerinin de var olduğu bilinmektedir.1052  

Mustafa Vahyî bütün esmâullahın tevkifi olduğunu ileri sürmektedir. “O’nun 

isimleri noktasında ilhada düşenleri terk edin” 1053  ayetinde geçen ilhada düşenler 

müellifimize göre Allah’ın kendisini isimlendirmediği, kitapta ve sünnette olmayan 

bir isimle isimlendirenlerdir. 1054  Müellifimiz ayrıca isimlerin karşılığından 

bahsetmektedir. Hem bu dünyada hem de öbür dünyada iki taraf vardır ki bu da ilahi 

isimlerin muktezasıdır. Bu isimler birbirine mukabildir ve buna da tekâbül-i esmâ 

derler. “Rahmân” isminin mukabili “Kahhâr” ismidir.1055 Ayrıca Vahyî Efendi esmâ-

i ilahiye ile ilgili olarak esmâ-i fenâiyye ve esmâ-i bakâiyye diye bir ayrımdan 

bahseder. Meşâyihten bazı kimseler seyr-i sülûkte yedi ismi tercih ederken bazıları da 

on iki ismi tercih etmişlerdir. Halvetiyye, Kâdiriyye ve diğer tarikatlar Esmâ-i 

Fenâiyye diye isimlendirdikler yedi isim şunlardır: Lâ ilâhe illallah, Allah, Hû, Hakk, 

Hayy, Kayyûm, Kahhar. Celvetiyye tarikatı ise zikredilen bu isimlere artı olarak beş 

isim daha eklemişlerdir. Bu isimleri ise Esmâ-i Bakâiyye diye isimlendirmişlerdir ki 

bunlar: Vehhab, Fettah, Vahid, Ehad, Samed’dir. Bazı Halveti meşayihi ise Esmâ-i 

Fenâiyyeyi şu şekilde sıralamışlardır: Kadir, Cabbar, Malik, Vedud, Vahid, Ehad, 

Samed, Alim, Azim.1056  

 Bazı ulema Allah’ın isimlerinin büyüklüğü ve küçüklüğü hakkında görüş 

serdetmişlerdir. Bunlar da iki gruba ayrılabilir. İlk gruptakiler isimler arasında 

büyüklük küçüklük kıyaslaması yapılamayacağı ifade ederler. İkinci grup da bazı 

isimlerin diğerlerinden daha büyük olduğunu söyler ve bunların arasında “Allah”, “el-

Hayyu’l-Kayyûm”, zü’l-celâli ve’l-ikram”, isismlerin bulunduğunu zikrederler. Bu 

isimler arasında da hangisinin daha büyük olduğu konusunda ihtilaf vadır.1057 Bu konu 

ism-i azam meselesi etrafında kendisini göstermektedir. İsm-i azam konusunda da üç 

görüş bulunur. Birincisi ism-i azamın olduğuna inanmayanlardır. İkinci grubun 

 
1051 Vahyî, a.g.e., s. 116. 
1052 Kılavuz, a.g.e., s. 114. 
1053 A’râf, 7/180. 
1054 Vahyî, a.g.e., s. 118. 
1055 Vahyî, a.g.e., s. 43. 
1056 Vahyî, a.g.e., s. 122-123. 
1057 Kılavuz, a.g.e., s. 107. 



 

 

 

252 

 

görüşü, ism-i azam vardır ancak ne olduğu bilinmemektedir. Üçüncü grup ise ism-i 

azam vardır ve bazı insanlar tarfından bilinmektedir fikrini öne sürmektedirler.1058  

Serrac ism-i azamın ne olduğuyla ilgili şöyle bir açıklama yapar: “İsm-i 

A’zam’ın “Allah” olduğunu söyleyenler vardır. Çünkü onun elifi gitse geriye “lillah” 

kalır. İlk lamı da gitse geriye “lehu” kalır. Allah’a işaret özelliği kaybolmaz. Hatta 

ikinci lam da gitse geriye “ha” harfi kalır. Bütün sırlar, o  “ha” da gizlidir. Çünkü onun 

manası “Hu”dur. Esmâ-i ilâhiyyenin diğerlerinden bir harf gidecek olsa, mana tümüyle 

zail olur. Ve o isimde Allah’a işaret olan bir yer kalmaz, ibarede böyle bir ihtimal 

bulunmaz. Bu yüzden Allah ismiyle Allah’tan başkası isimlendirilemez.”1059 Allah 

lafzı ise bütün sıfatları uhdesinde topladığı iddia edilen isimdir.1060 İsm-i a’zam afak 

ve enfüste Allah’ın en büyük sırrı ve muazzam nurudur. Ve bütün mülkü ve melekûtu 

zahiren ve batınen kapsar. Öyle kapsamıştır ki bütün eşyadan bir zerre veya bir hardal 

tanesi bile hariç değildir.1061 Sufiler arasında da ism-i azamla ilgili görüş ayrılıkları 

vardır. Kimilerine göre bu Allah lafzı iken kimilerine göre gizlidir ve bilinemezdir.1062 

Mustafa Vahyî de ismi a’zam konusunda birkaç görüş söyler. Ebu Yezid 

Bestami’ye ism-i a’zam sorulduğunda, küçük ismin olmadığını, bu sebeple büyük 

ismin olmayacağını söyler. Bir kimse zikir ve duada bir isimle ihlas ve diğer şartlara 

riayet ederse o isim ism-i a’zam olur. Çünkü ismin şerefi müsemmanın şerefiyledir.1063 

Bazı kimseler ism-i a’zamı “Allahümme” lafzı olarak kabul etmişlerdir. Ve bir kişi 

onunla dua ederse duası kabul olur. Başka bir görüşe göre de “Allah” lafzı ism-i 

a’zamdır. “Allah” lafzı öyle bir isimdir ki başka bir şeye ıtlak olunamaz. Bütün isimler 

ona vasıl olur. Örneğin, Allah er-Rahmân denilir fakat er-Rahmân Allah denilmez. Bu 

sebeple “Allahümme” lafzının ism-i a’zam olması uzak değildir. Zira manasında 

“Allah” lafzı lafzen geçmektedir. 1064  Farklı bir grup da ism-i a’zamın “Hayy” 

olduğunu kabul etmektedir. Müellifimize göre “Hayy” ismi sarahaten ism-i a’zamdır. 

 
1058 Topaloğlu, Bekir, “İsm-i A’zam”, DİA, İstanbul, 2001, c. 23, s. 75. 
1059 Serrâc, a.g.e., s. 93. Ahmed Avni Konuk Füsûs şerhinde de ism-i azam’ın bütün esmayı cami olan 

“Allah” ismi olduğunu ifade eder. (Bkz. Konuk, a.g.e., c. 4, s. 320.) 
1060 Gülle, Sıtkı, “Kur’an-ı Kerim’deki Esmâ-i Hüsnâ ve Grupları”, İÜİFD, sayı: 16, 2007, s. 138. 
1061 Vahyî, a.g.e., s. 160. 
1062 Uludağ, TTS, s. 191. 
1063 Vahyî, a.g.e., s. 117. 
1064 Vahyî, a.g.e., s. 136-137. 



 

 

 

253 

 

Fakat “Hayy” ismi subuti sıfatlardan biri olunca ism-i a’zamdan murat 

lafzatullahtır.1065 İsm-i azamla ilgili esas meselenin ise Cebecioğlu yaşamak olduğunu 

dile getirerek isimlerin hayata bakan yönüne vurgu yapmaktadır.1066  

Sûfiler Peygamberimiz (a.s.)’ın ism-i a’zamın mazharı olduğunu 

belirtmişlerdir. Ervah ve ecsam aleminde bütün taayyünat onun feyzi ile vücut 

bulmuştur ve tüm şeyler ondan zuhura gelmiştir. Çünkü bütün isimler ism-i a’zamın 

koruması altındadır. İsm-i a’zamın hakikati Efendimiz (a.s.)’ın taayyünü ile 

bilinmektedir. İsm-i a’zamın dışında olan isimlerin hakikatleri ism-i a’zam hakikatine 

rücu eder. Çünkü zatla isimlerin hakikatleri arasında vasıta olan ism-i a’zam 

hakikatidir. Bu hakikat nihayet bulmadıkça başka bir yoldan Hakk’a vasıl olmak 

mümkün değildir. Hakka vasıl olmak için başlangıç ise Allah’a iman ve rasulullaha 

ittibadır.1067  

 

3. Nûr-ı Muhammedî 

Nûr-ı Muhammedî, “Muhammedi nûr, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in nûru, Rûh-i 

Muhammedi, Kelimey-i Muhammediyye ve Hakikat-i Muhammediye” diye de ifade 

edilir. Terkibin ifade ettiği anlam ise Hz. Peygamber’in (a.s.) nururnun her şeyden 

önce yaratılması ve bu nurdan diğer varlıkların meydana gelmesidir. Aynı durum 

peygamberlik için de geçerlidir. Her ne kadar Hz. Peygamber son peygamber olsa da 

ilk önce onun nuru yaratılmış ve sonrasında diğer peygamberlere intikal etti.1068 Nûr-ı 

Muhammedi düşüncesi, 900 yıllarında ortaya atıldığı iddia edilmektedir. Sehl et-

Tüsteri, “Allah’ın üç nûrundan söz eder; ilki, özel dostu Muhammed’dir. “Allah, 

Muhammed’i yaratmak istediğinde, tüm âlemi aydınlatan kendi nûrundan bir nur 

meydana getirmiştir.”1069  

 
1065 Vahyî, a.g.e., s. 160. 
1066 Cebecioğlu, TTDS, s. 247. 
1067 Vahyî, a.g.e., s. 120-121. 
1068  Uludağ, TTS, s. 280; Cebecioğlu, TTDS, s. 376; Öğke, Ahmet, “Hakikat-i Muhammediyye”, 

Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker Yay., Ankara, 2014, s. 100. 
1069  Schimmel, a.g.e., s. 230-231.  Mutasavvıflar tarafından ortaya konulan Nur-i Muhammedi 

düşüncesi edebiyatımızda da güzel örnekle meydana getirmiştir. Hz. Peygamber hakkında yazılan 

şiirlerde bunun izleri görülmektedir. Bkz. Çavuşoğlu, Ali, “Yaratılış-Hz. Muhammed İlişkisi 

Çerçevesinde Kullanılan “Nûr-ı Muhammed, Akl-ı Evvel” Kavramları ve Edebi-Tasavvufi 



 

 

 

254 

 

İlk dönem tasavvuf eserlerine baktığımızda Hz. Peygamber hakkında örnek 

alma noktasındaki titizliğe vurgu yaptıkları görülür. Serrac Lüma’da bu konudaki 

sûfilerin durumunu şöyle anlatır: “Onlar dini esasları sağlamlaştırdıktan, ilahi hududu 

koruduktan ve bu konularda hiçbir sünnet bırakmadan hepsini yerine getirdikten sonra, 

Allah Resulü (s.a.v.)’in taat, ibadet, adap ve güzel ahlak ile ilgili hoş hallerini 

araştırarak, nefislerini Allah Resulü’ne tam uydurmaya ve onu örnek almaya çalışırlar. 

Allah Resulü (s.a.v.)’in adap, ahlak, fiil ve davranışlarına sımsıkı bağlanırlar. Onun 

yücelttiğini yüceltir, onun küçük ve az gördüğünü küçümser ve azımsarlar. Onun çok 

gördüğünü çok, çirkin gördüğünü çirkin sayarlar. Onun beğendiğini beğenir, 

beğenmediğini terk ederler.”1070 Hayatın tüm alanında, söz, fiil ve düşüncede örnek 

alma bakımından anlatıldığı gibi son derece hassas davrananlar da sufiler olmuştur. 

Müellifimize göre de Allah Teâlâ Hz. Peygamber’i Kur’ân’da “Allah’tan size 

bir nur geldi”1071 ayetinde olduğu gibi nur diye isimlendirmiştir.1072 Hz. Peygamber 

(a.s.) her şeyden evvel nur olarak yaratıldığı için her şeyin de manevi babasıdır. 

Kendisindeki nur yine kendisinin maddi varlığına intikal etmiştir ve vefatından sonra 

da alem varlığını bu nurla sürdürmektedir.1073 Gerek ay, yıldız, güneşin nurları olsun 

gerek ruh, iman, akıl, Kur’ân ve tecelli nurları olsun hepsi onun nurundan meydana 

gelmiştir. Çünkü bir hadiste “Allah’ın yarattığı ilk şey benim nûrumdur” 1074 

buyrulmuştur.  Bu sebeple Efendimiz (s.a.v.) mahlûkatın en faziletlisidir. Çünkü bütün 

nurların kaynağı olan “Küllî Nûr” ondan istifade etmiştir.1075 Avni Konuk şu sözüyle 

mesleyi biraz daha açmaktadır: “Zahirde âlem-i kebir olan kainat “Allah’ın ilk 

yarattığı şey benim nûrumdur” hadis-i şerifinde beyan buyrulduğu üzere, yine zahirde 

âlem-i sağîr olan cism-i Resûlullah (s.a.v)’in hakikatinden ve rûhundan zuhura 

gelmiştir.”1076  Ayrıca Ebu Hureyre şöyle rivayet eder: “Ya Resûlullah, sizin için 

 
Metinlerdeki Yansımaları”, Kültür Coğrafyamızda Hz. Muhammed Uluslararsı Sempozyumu, Sakarya, 

2009, s. 196-207. 
1070 Bkz. Serrâc, a.g.e., s. 101-104. 
1071 Mâide, 5/15. 
1072 Vahyî, a.g.e., s. 137. 
1073 Demirci, Mehmet, “Hakikat-ı Muhammediyye”, DİA, İstanbul, 1997, c. 15, s. 180. 
1074 Aclûni, a.g.e., c. 1, s. 302. 
1075 Vahyî, a.g.e., s. 137. 
1076 Konuk, a.g.e., c. 2, s. 326. 



 

 

 

255 

 

peygamberlik ne zaman sabit oldu? diye sordular. O da şöyle cevap verdi: “Âdem ruh 

ile cest arasında iken.”1077 

Yusuf (a.s.) kürsüden1078  Hz. Muhammed (a.s.) arşın1079 nûrundan müstefid 

olduklarını Mustafa Vahyî ifade eder. Bununla birlikte arş ve onun havi olduğu bütün 

cisimler Muhammed (s.a.v.)’in nûrundan yaratılmıştır. Arş-ı a’lâ Peygamber (s.a.v.)’in 

nûrundan yaratılmıştır. Fakat nur sıfatı arş sıfatının nûrundan alınmıştır. Neş’et-i 

unsuriyeleri hasebiyle Muhammed (s.a.v.) nur sıfatı arşın nur sıfatından almasına bir 

engel yoktur. Bununla birlikte arştan alınan nur yine kendi nûrudur. Çünkü arş o nûru 

Efendimiz (s.a.v.)’in zuhurundan ve Allah Teâlâ’nın çeşitli tecellilerinde buldu. Bu 

sebeple Peygamberimiz (s.a.v.)’in arştan aldığı nur yine kendi nûrudur. Efendimiz 

(s.a.v.) Kur’ân’da “Serac” ve “Münir” diye kavramlarla ifade edilmiştir. Öyle ki gizli 

olan şeyler marifet nûruna onunla açıklığa kavuşur. Ayrıca bu öyle bir nurdur ki bu 

kadar ifazesi ile zerresi dahi eksilmez. Şeriat ilimleri, tarikatın faydaları, marifet 

nurları ve hakikat sırları âlimlere ve meşâyihe onunla açık hale gelir. Efendimiz 

(s.a.v.), hali ile her yönden ışık veren, parlayandır. Beni nur kıldı, ona işaret eder. Bu 

sebepledir ki namazda arkada olanı görürdü. Zira bütün yönler ona göz (görünür) 

olmuştu.1080 

Tasavvuf tarihine baktığımız zaman “Nûr-ı Muhammedî” hakkında 

düşüncelerini ortaya koyan ve bu anlamda ciddi katkıları olan birisi de hiç şüphesiz 

Hallac-ı Mansur’dur. Hallac Hz. Muhammed'in nurunun iki türlü olduğunu düşünür: 

biri ezeli diğeri de beşeridir. Bütün varlıklar onun nurundan meydana gelmiştir. 

Dolayısıyla bu nurun ontolojik karakteri bulunmaktadır. Bu da yaratılış teorisine 

getirlen yeni bir yorum olarak karşımıza çıkmaktadır. Burada peygamber bütün 

varlığın kaynağı konumundadır.1081 

 
1077 Tirmizi, Menâkıb, 50. 
1078 Kürsi: “Emir ve yasak alanıdır. İlahi iktidarın ortaya çıkış yeri, emir, nehiy, icad ve idamın tenfiz 

mahalli, tafsil ve ibhamın menşei.” (Bkz. Uludağ, TTS, s. 225; Cebecioğlu, TTDS, s. 298.) 
1079 Arş: “Allah’ın kudret ve azametinin tecellisinden kinaye olarak, dokuzuncu kat semada bulunduğu 

tasavvur olunan tahttır. Bu bakımdan asıl anlamını ancak Allah’ın bildiği bir şeydir. Ayrıca azamet 

mazharı, tecelli mahalli, zatın hususiyeti manasına gelir.” (Bkz. Cebecioğlu, TTDS, s. 52; Uludağ, TTS, 

s. 44.) 
1080 Vahyî, a.g.e., s. 137-139. 
1081 Uludağ, Süleyman, “Hallac-ı Mansur”, DİA, İstanbul, 1997, c. 15, s. 378-379. 



 

 

 

256 

 

Sûfilere göre peygamberlerin hem peygamberlik hem de velayet yönü 

bulunmaktadır. Peygamberlik görevi vahyi tebliğ etmektir. Veleyat yön ise 

peygamberlerin manevi hayatı diyebileceğimiz yöndür. 1082  Dolayısyla velayet 

peygamberin Hakk’a bakan tarafı nübüvvet ise bu velayetin halka bakan tarafıdır.1083  

Mustafa Vahyî Hz. Peygamber’e ait nebevi ve velayet nûrunun olduğunu ve 

velayet nûrunun ise devam ettiğini şu ifadeleri ile açıklar: Efendimiz (s.a.v.)’in iki çeşit 

nûru vardır. Birisi nübüvvet nûru, diğeri ise velayet nûrudur. Vefat ettiği zaman 

nübüvvet nûrunun zahire bakan yönü şeriatta kaldı. Öyle ki bu mana hala ümmeti 

arasındadır. Bu sebeple ondan sonra peygamber gelmez; şeraiti bakidir. Batınla ilgili 

olan mertebesi ise hakikat-i muhammediyye iledir. Velâyet nûru ise nübüvvetin 

bâtınıdır. Kutbu’l-Aktab ile devr eder. Her ne kadar kutuptan ayrı evliya çok olsa da 

hepsinin nûru bundan müstefittir. Kutup feyiz vasıtasıdır. Nebevi nur asli nurdur; 

evliya nûru ise fer’i nurdur. Bunun örneği güneş ve ay nûrunda gözükmektedir. 

Güneşin nûru zati; ayın nûru ise arızidir. Çünkü ayın nûru güneşin nûrunun 

yansımasıdır. Bu sebeple yansıma olan nur aslı gibi olmaz.1084 Vahyî Efendi eserin 

genelinde Hz. Peygamber’e tam bir ittibayı vurgulamaktadır. Burdaki anlatılanları da 

göz önüne aldığımızda müellifimizin Nûr-ı Muhammedi görüşünü kabul ettiğini 

görmekteyiz.  

 

 

 

 

 

 

 
1082 Şimşek, H. İbrahim, “Sûfilerin Peygamber Telakkisi”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker Yay., 

Ankara, 2014, s. 95. 
1083 Uludağ, Süleyman, “Veli”, DİA, İstanbul, 2013, c. 43, s. 26. 
1084 Vahyî, a.g.e., s. 139. 



 

 

 

257 

 

SONUÇ 

 

 Mustafa Vahyi Efendi XIX. yüzyılda yaşamış Nakşî-Mevlevi meşrep 

şeyhlerdendir. Eserlerine baktığımızda onun ilmi yönünün kuvvetli olduğu 

görülmektedir. Arapçaya vakıf olup tefsir ve hadis okutması, çalıştığımız eserinde 

tefsir ve hadis ilmine ait muteber ve aynı zamanda medrese ulemasının da temel aldığı 

kitaplardan nakiller yapması bunun bir göstergesidir. Buna ilaveten Mesnevi sohbeti 

yapması ve Mesnevi’yi şerh etmesi onun Farsçaya da vakıf olduğunu gösterir.  

Mustafa Vahyi Efendi İstanbul doğumlu olup Medine’de vefat etmiştir. 

İncelediğimiz kaynaklardan anlaşıldığına göre bir kez evlilik yapmış ve hanımının 

ismi Fatma Hanım’dır. Bu evlilikten doğan Mehmed Rızaeddin Efendi, Vahyi 

Efendi’den sonra aynı dergâhta şeyhlik yapmış ve bu dergahın haziresine 

defnedilmiştir. Yaşamış olduğu dönem Bektaşi tekkelerin kapatılması, Meclis-i 

Meşâyih’in kurulması gibi tasavvufi hayatı ilgilendiren olayların var olduğu; devletin 

de her yönden sıkntı içerisinde olduğu bilinen bir dönemdir. 

 XIX. asrın meşhur Mesnevihanlarından olan Hoca Hasan Hüsameddin 

Efendi’nin manevi evladı olan Mustafa Vahyi Efendi, aynı zamanda öğrencisi ve 

halifesidir. Hocasının hastalığında ve gözlerinin görmediği zamanlarda Mesnevi’yi 

okumuş ve hocası şerh etmiştir. Hüsameddin Efendi’den sonra dergah şeyhliğine 

geçmiş ve hocasının izlediği yolu takip etmiştir. Kendisini Nakşibendi nisbetiyle 

tanıtan Mustafa Vahyi’nin Mevlevilik yönü de vardır. Silsilesi Nakşibendiyye’nin 

Müceddidi kolu vasıtasıyla İmam Rabbani’ye kadar gitmektedir.  

Postnişinlik yaptığı Hatuniye Dergahı, o dönemde manevi bir sığınak olduğu 

gibi maddi anlamda da huzur evi fonksiyonu gören bir sığınaktır. Kuruluş aşamasında 

Kadiriler’in olan dergah belli bir zaman sonra Nakşibendilere intikal etmiştir. Aynı 

zamanda dergah Milli Mücadele yıllarında silah deposu olarak da ciddi hizmetler ifa 

etmiştir. 

 Şeyh Efendi’nin üç eseri bulunmaktadır. XIX. asırda telif eylediği eserler 

makbul görülmüş ve devlet tarafından üç eserin ikisi basılmış birisi basılamamıştır. 



 

 

 

258 

 

Biz de onun Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn adlı eserinin incelemeye çalıştık. 

Eser birçok kitaptan istifade edilerek hazırlanmış ve bunlar eserin başında 

zikredilmiştir. 

 Bir bütün olarak tezimize konu alan eserine baktığımızda devamlı olarak zikrin 

önemine vurgu yapıldığı görülmektedir. Zikrin cehri veya hafi olsun birinin diğerinden 

üstünlüğünden ziyade, her ikisinin de makbul olduğunu; cehri veya hafi olmasının 

sebebi insanların meşreblerine göre farklılık arz etmesindendir. Bu anlamda her iki 

çeşidin de faydası vardır. Ayrıca Kur’an okuma, kelime-i tevhid zikri, Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’e salat getirme de zikrin farklı çeşitleridir. Hakeza Şeyh Efendi’nin tasavvuf 

anlayışında temel kavram eserlerinde de görüldüğü üzere zikirdir.  Eserinde tasavvufla 

ilgili birçok konuyu ele alan Şeyh Efendi İslam Tarihi boyunca tartışma konusu olan, 

Osmanlı Toplumu’nda da Kadızadelilerle daha da belirginleşen sema, devran ve raks 

konusuna da değinmiştir. Sema ve raksın ısrarla bir cehri zikir olduğunu vurgulayıp 

helal olduğu noktasında ısrarla durmuştur. Ayrıca Müfti Ali Çelebi’nin sema ve 

devranın helal olduğunu vurgulayan, sema ve devrana karşı çıkanlara bir reddiye 

mahallindeki risalesini de bu çalıştığımız eserine almıştır.  Ayrıca kendisi de sema ve 

dervran yapanları eleştiren ve tekfir eden kimseleri ağır bir dille eleştirmektedir. Bu 

anlamda ortaya koymuş olduğu bu eser, bu yolun müntesipleri için bir ışık 

mesabesindedir. 

 Mustafa Vahyi Efendi bazı tasavvufi kavramlara değinmiş, bu anlamda ilmi 

birikimini ortaya koyarken şeriat ve tarikat bütünlüğünü kendisinde toplamıştır. 

Muhabbetin Allah’ın kuluna bir nimeti olduğu, kalbin her daim temiz olması 

gerektiğini vurgular. Tasavvufun Allah’ın ahlakı ile ahlaklanma olduğunu, tarikatların 

hak olduğu ve asıllarının bir olduğunu belirttikten sonra her şeyi kendilerine mübah 

gören bir anlayışı şiddetle eleştirir. Böyle bir anlayışa kapılmak, Allah’ın emirlerine 

karşı gelmek ve tevhitten çıkmak demektir. Salih rüyanın hak, tevekkülün gerekliliği 

ve boyutu, nefsin basamakları, tevbe ve istiğfarın her zaman yapılacağını, müridin 

uyması gereken edepleri, mürşidin gerekliliği, mürşidde bulunması gereken özellikleri 

ve Muhammedi Nur gibi konuları güzel bir üslupla açıklamaya çalışmıştır. 



 

 

 

259 

 

Çalışmamıza konu olan bu eserde mevcut olan hadisleri hadis usulü açısından 

değerlendirdiğimizde karşımıza şöyle bir sonuç çıkmaktadır: Mustafa Vahyi 

Efendi’nin bu eserindeki mevcut hadislerin çoğu temel hadis kaynaklarında 

bulunmaktadır. Fakat kaynağına ulaşamadığımız hadislerin de var olduğu bir 

gerçektir. Bunların kullanılmasının sebebi ise, kişilere nasihat verme, onların güzel 

ahlak ile ahlaklanmasını sağlama ve onlara Allah’a iyi bir kul olma vasfını 

kazandırmaktır.  

 Mustafa Vahyi’nin yetişmesinde büyük katkısı olan hocası Şeh Hüsameddin 

Efendi’nin eser telif etmekten ziyade öğrenci yetiştirmeyi daha önemli gördüğü 

bilinmektedir. Bununla birlikte var olan üç eserin de ayrı ayrı ele alınması gereken 

mühim bir husustur ki, hakkında yapılmış müstakil bir çalışma yoktur. Aynı şekilde 

Vahyi Efendi’nin tezimize konu olan eserinin dışında kalan iki eseri daha vardır ki 

müstakil olarak çalışılması gerektiğine inanıyoruz. Bu sebeple yapmış olduğumuz bu 

çalışma bundan sonraki araştırmacılara yardımcı olacağını ve Tasavvuf ilmine bir 

katkı sunacağını belirtmek isteriz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

260 

 

     Bibliyografya 

Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfü’l-Hafa ve Müzîlü’l-Elbâs, el-Mektebetü’l-         

Asrıyyetü,  Beyrut, 2006. 

Afifi, Ebu’l-Alâ, Tasavvuf, İslam’da Manevi Hayat, terc. Abdullah Kartal, Ekrem 

Demirli, İz Yay., İstanbul, 2009. 

Akot, Bülent, “Tasavvufi Terbiyede Rüyanın Değeri”, HÜİFD, sayı: 19, 2011. 

Akpınar, Muhammet Raşit, “Kadızadeliler ve Sivasiler arasındaki Fıkhi Tartışmalar”, 

(MÜSBE, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi),İstanbul, 2009.  

Algar, Hamid, “Kübreviyye”, DİA, c. 32, İstanbul, 2002. 

…………….., “Nakşibendiyye”, DİA, c. 32, İstanbul, 2006. 

……………..., Nakşibendîlik, çev.: Cüneyd Köksal, İnsan Yay., 2007.  

Alûsi, Mahmud Şükrî, Rûhu’l-Meânî, Dâru İhyâ, Beyrut, tarihsiz. 

Ankaravi, İsmail, Minhâcü’l-Fukara, haz.: Safi Arpaguş, Vefa Yay., İstanbul, 2008. 

Aşkar, Mustafa, “Molla Fenâri’nin (ö. 834/1431) ‘Şerhu Dîbaceti’i-Mesnevî’ Adlı           

Risalesi ve Tahlili”, Tasavvuf, sayı: 14, 2005.  

Ata, Mehmet Mahfuz , “Kevâşî”, DİA, İstanbul, c. 25, 2002. 

Attar, Feridüddin, Tezkiretü’l-Evliya (Evliya Tezkireleri), terc. Süleyman Uludağ,             

Kabalcı Yay., İstanbul, 2007. 

Aydın, Bilgin, “Meclis-i Meşâyih”, DİA, c. 28, İstanbul, 2003. 

Aydın, Hayati, “Kur’an’da İrade-Azm ve Tevekkül”, Tasavvuf, sayı: 22, 2008. 

Aydoğdu, Rukiye, 19. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Tasavvuf-Hadis İlişkisi-Ahmet 

Ziyaeddin Gümüşhanevi Özelinde-(AÜSBE, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Ankara, 2008. 



 

 

 

261 

 

Azamat, H. Nihat, “Nazmi Efendi”, DİA, c. 32, İstanbul, 2006. 

Bakırcı, Saffet, “Meâlimü’t-Tenzîl”, DİA, İstanbul, c. 28, 2003.  

Baz, İbrahim, Abdülehad Nûrî-i Sivâsi Hayatı, Eserleri, Görüşleri, İnsan Yay., 

İstanbul, 2007. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferra, 

Me’alimü’t-Tenzil, Daru İbn Hazm, Beyrut, 2002. 

Beşirli, Mehmet, “Osmanlı’da Modernleşme ve Aydınlar”, Dini Araştırmalar Dergisi, 

c. 2, 1999. 

Beydâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer b. Muhammed, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, çev.: Abdülvehap Öztürk, Kahraman Yay., İstanbul, 2011. 

Beydilli, Kemal, “Osmanlılar”, DİA, İstanbul, c. 33, 2007. 

Beyhakî, Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali, es-Sünenü’l-Kübrâ, Baskı yeri yok, h. 1352. 

………., Şuabü’l-Îmân, Mektebetü’r-Rüşd, Riyad, 2003. 

Bilgiz, Musa, “Kur’an’da Zikir Kavramının Anlam Alanı”, AÜİFD, sayı: 25, 2006. 

Buhârî, Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Matbaatü’s-Selefiyye, Kahire, h. 

1400. 

Bursalı, Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, haz.: A. Fikri Yavuz, İsmail Özen, Meral 

Kitabevi, İstanbul, tarihsiz. 

Bursevî, İsmail Hakkı, İbn Meşîş Salavâtı ve Şerhi, haz. M. NedimTan, İz Yay., 

İstanbul, 2014. 

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., Ankara, 

2014. 

………….., “Prof. Nicholson’un Kronolojik Esaslı Tasavvuf Tarifleri”, AÜİFD, sayı: 

29, 1987. 



 

 

 

262 

 

Cevdet Paşa, Tezâkir(Tetimme), haz.: Cavid Baysun, TTK Yay., Ankara, 1991. 

Ceyhan, Semih, “Semâ”, DİA, c. 36, İstanbul, 2009. 

……..,, “Mesnevî”, DİA, c. 29, İstanbul, 2004.  

………,“Semâ’ın Mahiyetine Dair Bir Karşılaştırma: Aziz Mahmud Hüdayi ve İsmail 

Ankaravî”, Tasavvuf, sayı: 22, 2008. 

Cici, Recep, “İmamzâde, Muhammed b. Ebû Bekir”, DİA, c. 22, İstanbul, 2000. 

Çağrıcı, Mustafa, “Tevekkül”, DİA, c. 41, İstanbul, 2012. 

Çakmaklıoğlu, M. Mustafa, İbn Arabi’de Marifetin İfadesi, İnsan Yay., İstanbul, 2011. 

Çatak, Adem, “Mevlânâ Celâleddin Rûmî’nin Nefs Anlayışı”, GÜİFD, sayı: 1, 2012. 

Çavuşoğlu, Semiramis, “Kadızadeliler”, DİA, c. 24, İstanbul, 2001. 

Çavuşoğlu, Ali, “Yaratılış-Hz. Muhammed İlişkisi Çerçevesinde Kullanılan “Nûr-ı 

Muhammed, Akl-ı Evvel” Kavramları ve Edebî-Tasavvufî Metinlerdeki 

Yansımaları”, Kültür Coğrafyamızda Hz. Muhammed Uluslararsı 

Sempozyumu, Sakarya, 2009. 

Çetin, Nuran, Eyüp Tekkeleri, (MÜSBE, Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, 2012. 

 

Çınar, Fatih, “İsmail es-Sivâsi ve Sûfilerin Raks/Deveranı Hakkında Verdiği Bir 

Fetvası”, CÜİFD, sayı: 13, 2009. 

Çubukçu, İ. Agah, “Gazzâli’ye Göre İbahilik”, AÜİFD, sayı: 1-4, 1958. 

Demirci, Mehmet, “Hakîkat-ı Muhammediyye”, DİA, c. 15, İstanbul, 1997. 

Düzdağ, M. Ertuğrul, Şeyhülislam Ebussuud Efendi’nin Fetvalarına Göre Kanunî 

Devrinde Osmanlı Hayatı, Gonca Yay., İstanbul, 2009. 

Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed, Musannef, Dâru’l-Kıble, Cidde, 2006. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eş’as, Sünen-i Ebû Dâvûd, Dâru İbn Hazm, Beyrut, 1997. 

Elmalılı, Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, Eser Yay., İstanbul, 1971. 



 

 

 

263 

 

Emecan, Feridun, “Osmanlılar”, DİA, c. 33, İstanbul, 2007. 

Eraydın, Selçuk, Tasavvuf ve Tarikatlar, Marifet Yay., İstanbul, tarihsiz. 

Eroğlu, Ali, “Hâzin, Ali b. Muhammed”, DİA, İstanbul, c. 17, 1998. 

Ersoy, Mehmet Akif, Safahat, haz. Ertuğrul Düzdağ, İz Yay., İstanbul, 2009. 

Erünsal, E. İsmail, “İstanbul”, DİA, c. 23, İstanbul, 2001. 

Gazzâlî, Ebû Muhammed, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, terc.: Ahmet Serdaroğlu, Bedir Yay., 

İstanbul, 1975. 

Genç, Mehmet, “Osmanlılar”, DİA, c. 33, İstanbul, 2007. 

Geylâni, Abdülakadir, Risaleler, terc.: Dilaver Gürer, İnsan Yay., 3. Baskı, İstanbul, 

2012. 

Gölpınarlı, Abdülbâki, Mevlâna’dan Sonra Mevlevîlik, İnkilap Yay., İstanbul, 2006. 

Görgün, Tahsin, “Kur’an”, DİA, c. 22, İstanbul, 2002. 

Gülle, Sıtkı, “Kur’an-ı Kerim’deki Esmâ-i Hüsnâ ve Grupları”, İÜİFD, sayı 16, 2007. 

Gündüz, İrfan, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, Seha Neşr., İstanbul, 1984. 

Güntan, Zekiye, XIX. Yüzyıl İstanbul Mutasavvıflarından Muhammed Murad 

Nakşbendî ve Hûlâsâtu’ş-Şurûh Adlı Mesnevî Şerhinden İlk 1001 Beytin 

Tahlili, (SÜSBE, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Konya, 2009. 

Gürer, Dilaver, “Osmanlılar’da Semâ, Devrân, Raks Tartışmaları ve İki Şeyhülislam 

Risalesi”, Tasavvuf, sayı: 26, 2010. 

Hanbel, Ahmet b. , Müsned, Müessesetü’r-Risâleti, Beyrut, 1995. 

Hatipoğlu, İbrahim , “Mesâbihu’s-Sünne”, DİA, İstanbul, c. 29, 2004. 

Heysemî, Nureddin Ali b. Ebîbekir, Mecmeu’z-Zevâid ve Menbeu’l-Fevâid, Dâru’l-

Fikr, Beyrut, 1994.  



 

 

 

264 

 

Hucvirî, Ali b. Osman, Keşfü’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), çev. Süleyman Uludağ,  

Dergâh Yay., İstanbul, 2010. 

Hoca, Nazif, “Baklî”, DİA, İstanbul, c. 4, 1991. 

Işık, Hidayet, “Hz. Peygamber (s.a.v.)’e Salat ve Selam Getirme ile İlgili Bir 

Araştırma”, Diyanet Dergisi, sayı: 4, Ankara, 1989. 

Işın, Ekrem, “Mevlevîlik”, DBİA, c. 5, İstanbul, 1994. 

Isfehânî, Ebû Nuaym, Hılyetü’l-Evliyâ ve Tabakâtü’l-Asfiyâ, Dâru’l-Mektebeti’l-

İlmiyye, Beyrut, 1988. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr, Dâru’l-Fikr, 

Beyrut, 1992. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd, Sünen-i İbn Mâce, Mektebetü’l-

Maârif, Riyad, tarihsiz. 

Kandemir, M. Yaşar, “el-Câmiu’s-Sahîh”, DİA, İstanbul, c. 7, 1993. 

…………., “el-Câmiu’s-Sahîh”, DİA, İstanbul, c. 7, 1993. 

Kara, Mustafa, Din Hayat Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, Dergah Yay., 

İstanbul, 2013. 

……., Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, Dergah Yay., İstanbul, 2012. 

……., Metinlerle Günümüz Tasavvuf Hareketleri, Dergah Yay., İstanbul, 2010. 

……., “Cumhuriyet Türkiyesi’nde Tarikatlar”, Türkiye’de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, 

ed. Semih Ceyhan, İsam Yay., İstanbul, 2015. 

Karagöz, İsmail, Kur’an’da Zikir Kavramı ve Allah’ı Zikir, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yay., Ankara, 2007. 

Kârî, Ali b. Sultan Muhammed, Mirkâtü’l-Mefâtîh Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2001. 



 

 

 

265 

 

Kelâbâzî, Ebu Bekr Muhammed b. İshak, Taarruf (Doğuş Devrinde Tasavvuf), çev.: 

Süleyman Uludağ, Degah Yay., İstanbul, 1992. 

Kılavuz, A. Saim, Ana Hatlarıyla İslam Akaidi ve Kelam’a Giriş, Ensar Neşr., 

İstanbul, 2007. 

Kılıç, Mahmut Erol, Tasavvufa Giriş, Sufi  Kitap Yay., İstanbul, 2012. 

……,  “Füsûsü’l-Hikem”, DİA, İstanbul, c. 13, 1996. 

Kılıç, Rüya, Osmanlıdan Cumhuriyete Sufi Geleneğin Taşıyıcıları, Dergah Yay., 

İstanbul, 2009. 

Koca, Ferhat, “Osmanlı Fakihlerinin Semâ, Raks ve Devrân Hakkındaki Tartışmaları”, 

Tasavvuf, sayı: 13, 2004. 

Konuk, Ahmed Avni, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, haz.: Mustafa Tahralı, 

Selçuk Eraydın, İFAV Yay., İstanbul, 2002. 

Köksal, İsmail, “Rüyaların Fıkhi Boyutu”, FÜİFD, sayı: 13, 2008. 

Köse, Fatih, İstanbul Havetî Tekkeleri, MÜİFV Yay., İstanbul, 2012. 

Kurt, Hüseyin, “Mehmed Elif Efendi’ye Göre Nefsin Mahiyeti ve Özellikleri”, 

HÜİFD, sayı: 15, 2006. 

Kuşeyrî, Abdülkerim, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, Müesseetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyyeti, 

Beyrut, tarihsiz. er-Risâletü’l-Kuşeyriyye (Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyri 

Risalesi), haz. Süleyman Uludağ, Dergah Yay., İstanbul, 2009.  

Kübrâ, Necmeddin, Tasavvufi Hayat, çev.: Mustafa Kara, Dergah Yay., İstanbul, 

2013. 

Küçük, Hülya, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, Ensar Yay., İstanbul, 2011. 

Küçük, Sezai, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, Simurg Yay., İstanbul, 2003. 

Manneh, Butrus Ebu, “19. Yüzyıl Başlarında Osmanlı’da Nakşi-Müceddidilik”, çev. 

Hür Mahmut Yücer, Tasavvuf, sayı: 12, 2004. 



 

 

 

266 

 

Mekkî, Ebu Tâlib Muhammed, Kûtu’l-Kulûb (Kalplerin Azığı), terc. Dilaver Selvi- 

Yakup Çiçek, Semerkand Yay., İstanbul, 2011. 

Mertoğlu, Mehmet Suat, “Salâtü Selâm”, DİA, İstanbul, c. 36, 2009. 

Mervezî, Abdullâh b. Mübarek, ez-Zühd ve’r-Rakāik, Dâru’l-Mi’râc, Riyad, 1995. 

Muhasibi, Haris b. Esed, er-Riaye (Nefs Muhabesinin Temelleri), çev. Hülya Küçük- 

Şahin Filiz, İnsan Yay., İstanbul, 2009. 

Muslu, Ramazan, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (18. yüzyıl), İnsan Yay., İstanbul, 

2004. 

Muttakî, Ali, Kenzu’l-Ummâl fi Süneni’l-Ef’âl ve’l-Akvâl, Müessesetü’r-Risaleti, 

Beyrut, 1975. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyin b. el-Haccâc, Sahîhu Müslim, Dâru’l-Hadîs, Beyrut, 1991. 

Namlı, Ali, “Rûhu’l-Beyân”, DİA, İstanbul, c. 35, 2008. 

Nedvi, Abdülbari, Tasavvuf ve Hayat, çev. Mustafa Ateş, İrfan Yay., İstanbul, 1974. 

Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb, Sünen-i Nesâî, Mektebetü’l-Maârif, Riyad, 

tarihsiz. 

Nesefî, Abdullâh, Tefsîru’n-Nesefî, Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, tarihsiz. 

Neysâbûri, Ebû Abdillâh el-Hâkim, el-Müstedrek ale’s-Sahihayn, Dâru’l-Ma’rife, 

Beyrut, tarihsiz. 

Ocak, A. Yaşar, “Bektâşîlik”, DİA, c. 5, İstanbul, 1992. 

Onat, Hasan, “İbahiyye”, DİA, c. 19, İstanbul, 1999. 

Öğke, Ahmet, Kur’an’da Nefs Kavramı, İnsan Yay., İstanbul, 1997. 

Öğke, Ahmet, “Hakikat-i Muhammediyye”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker 

Yay., Ankara, 2014. 



 

 

 

267 

 

Öngören, Reşat, “Osmanlılar Döneminde Sema ve Devrân Tartışmaları”, Tasavvuf, 

sayı: 25, 2010. 

………., “Tarikat”, DİA, c. 40, İstanbul, 2011. 

……….., “Zikir”, DİA, c. 44, İstanbul, 2013. 

……….., “Başlıca Tarikatlar”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker Yay., Ankara, 

2014. 

Özdamar, Mustafa, Dersaâdet Dergahları, Kırk Kandil Yay., İstanbul, 1994. 

Özkan, Halit, “Süyûtî”, DİA, İstanbul, c. 38, 2010. 

Özköse, Kadir, “Tasavvufta Bilgi Meselesi”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse, Grafiker 

Yay., Ankara, 2014. 

Öztürk, Mustafa, “Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl”, DİA, İstanbul, c. 28, 2003. 

Özvar, Erol, “Osmanlılar”, DİA, İstanbul, c. 33, 2007. 

Rûmi, Mevlânâ Celâleddin, Mesnevî-i Ma’nevî, haz. Adnan Karaismailoğlu, Derya 

Örs, Tıpkı basım, Akçağ Yay., Ankara, 2007; Mesnevî, çev: Derya Örs, 

Hicabi Kırlangıç, Konya Büyükşehir Belediyesi Kültür Yay., 3.baskı, Konya, 

2013. 

Schimmel, Annemarie, İslamın Mistik Boyutları, çev. Ergun Kocabıyık, Kabalcı Yay., 

İstanbul, 2012. 

Selvi, Dilaver, “Beyzâvi Tefsirinde Nefs Tezkiyesi ve Takva”, Tasavvuf, sayı: 26, 

2010. 

Serrâc, Ebû Nasr, el-Lüma’ (İslam Tasavvufu), çev.: H. Kâmil Yılmaz, Erkam Yay., 

İstanbul, 2012. 

Suyûtî, Celâleddin, Câmiu’s-Sağîr min Ehâdisi’l-Beşîr, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 2008. 



 

 

 

268 

 

Sühreverdî, Ebû Hafs ömer b. Muhammed, Avârifü’l-Meârif (Tasavvufun Esasları), 

terc. H. Kamil Yılmaz-İrfan Gündüz-Mustafa Uzun, Vefa Yay., İstanbul. 

Şimşek, H. İbrahim, Osmanlı’da Müceddidilik XII/XVII. Yüzyıl, Sûf Yay., İstanbul, 

2004. 

……….., “Tasavvufi Düşüncede Hz. Muhammed Algısı”, Tasavvuf, sayı: 11, 2012. 

………., “İki Nakşibendi Müceddidinin Deveran Savunması-Mehmed Emin-i 

Tokadi(ö.1745) ve Müstekım-zade Süleyman Sadeddin(ö.1788) Örneği”, 

Tasavvuf, sayı: 10, 2003. 

………..., “Anadolu Müceddidilerine İlişkin Bazı Tarihi Bilgilerin Kullanışı Üzerine 

Bir Değerlendirme”, GÜÇİFD, sayı: 2, Çorum, 2012. 

…………, Mesnevîhân Bir Müceddidiyye Şeyhi: Neccâr-Zâde Mustfa Rıza’nın 

Hayatı ve Tasavvufî Görüşleri”, Tasavvuf, sayı: 14, 2005. 

………….,“Mehmed Emin Tokadi”, DİA, İstanbul, c. 28, 2003. 

………….,“Mehmed Emin Tokadi’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufi Şahsiyeti”, 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Tokat Sempozyumu, Tokat, 2012. 

…………, Şimşek, H. İbrahim, “Sûfilerin Peygamber Telakkisi”, Tasavvuf, ed. Kadir 

Özköse, Grafiker Yay., Ankara, 2014. 

Şükri, Zâkir, Dıe İstanbuler Derwısh-Konvente Und Ihre Sceheıche(Mecmû’a-ı 

Tekâya), haz. M. Serkan Tayşi, Klaus Kreiser, Freiburg, 1980. 

Şürunbülâli, Hasan b. Ammar, Nûru’l-Îzâh, Mısır, tarihsiz. 

Taberânî, Süleyman b. Ahmed, el-Mu’cemu’l-Evsat, Dâru’l-Harameyn, Kahire, 1995. 

……….., el-Mu’cemü’l-Kebîr, Mektebetü İbn Teymiye, Kahire, tarihsiz. 

Tanman, M. Baha, “Hâsîrîzâde Tekkesi”, DİA, c. 16, İstanbul, 1997.  

………., “Hatûniye Tekkesi”, DBİA, c. 4, İstanbul, 1994.  



 

 

 

269 

 

Tanrıkorur, Barihüda, “Mevleviyye”, DİA, c. 29, İstanbul, 2004. 

Tenik, Ali-Göktaş, Vahit, Allah’la Varolmanın Yolu Zikir, Erkam Yay., İstanbul, 

2015. 

Tirmîzî, Ebû İsa Muhammed b. İsa, el-Câmiu’s-Sahîh, Mektebetü Mustafa Elbânî, 

Mısır, 1975. 

Topaloğlu, Bekir, “İsm-i A’zam”, DİA, c. 23, İstanbul, 2001. 

…………., “Te’vîlâtu’l-Kur’ân”, DİA, c. 41, İstanbul, 2012. 

Tosun, Necdet, Bahâeddin Nakşbend Hayatı, Görüşleri, Tarikatı, İnsan Yay., İstanbul, 

2012. 

……...,“Nakşibendiyye”, Türkiye’de Tarikatlar Tarih ve Kültür, ed. Semih Ceyhan, 

İsam Yay., İstanbul, 2015. 

…….., “Nurbahşiyye”, DİA, c. 33, İstanbul, 2007. 

Tunç, Cihad, “Tevbe Hakkında Bazı Meseleler”, AÜİFD, sayı: 24, 1990. 

……, “İslam Dininde Zikir ve Dua”, EÜİFD, sayı: 5, 1988. 

Uludağ, Süleyman, “Delâilü’l-Hayrât”, DİA, c. 9, İstanbul, 1994. 

………,“Avârifü’l-Maârif”, DİA, c. 4, 1991.  

………, “Hâlidiyye”, DİA, c. 15, İstanbul, 1997. 

………, “Hallac-ı Mansur”, DİA, c. 15, İstanbul, 1997. 

………, “Kelâbâzî, Muhammed b. İbrahim”, DİA, c. 25, İstanbul, 2002. 

……...., “Muhabbet”, DİA, c. 30, İstanbul, 2005. 

………,“Mürid”, DİA, c. 32, İstanbul, 2006. 

……….,“Nefis”, DİA, c. 32, İstanbul, 2006. 

……….,“er-Risâle”, DİA, c. 35, İstanbul, 2008. 



 

 

 

270 

 

……….“Rüya”, DİA, c. 35, İstanbul, 2008. 

………, “Tevekkül”, DİA, c. 41, İstanbul, 2012. 

……….,”Velî”, DİA, c. 43, İstanbul, 2013. 

………., İslam Açısından Müzik ve Semâ, Kabalcı Yay., İstanbul, 2015. 

………., Tasavvuf ve Tenkit, Dergah Yay., İstanbul, 2014. 

………., Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay., İstanbul, 2012. 

Vahyî, Mustafâ, Tuhfetü’s-Sâlihîn ve Sübhatü’z-Zâkirîn, İstanbul, h. 1284. 

Vassaf, Hüseyin, Sefîne-i Evliya, Kitabevi Yay., İstanbul, 2006. 

Yaşar, Yahya, “Muhammed B. Abdulmelik Ed-Deylemî’nin (V.589/1193) Kitâbu 

Tasdîkı’l-Maârif Adlı İşari Tefsirinde Salih Kul-Musa Kıssası Bağlamında 

Mürşid-Mürid Münasebeti”, KSİÜİFD, sayı: 17, 2011. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Beyzâvî”, DİA, c. 6, İstanbul, 1992. 

Yeniterzi, Emine, “Tövbe Atına Binmek veya Mesnevî’de Tövbe etmeye Dair”, 

Uluslar arası Mevlana ve Mevlevilik Sempozyumu, Şanlıurfa, 2007. 

Yılmaz, H. Kamil, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Neşr., İstanbul, 2007. 

Yücer, H. Mahmut, “Eyüp’te Hatûniye Tekkesi ve “Tenşîtü’l-Muhıbbîn bi Menâkıb-ı 

Hâce Hüsâmeddin”, Tasavvuf, sayı: 10, 2003.  

………………….., Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (19. Yüzyıl), İnsan Yay., İstanbul, 

2004. 

Zeylâî, Muhammed Cemaleddin, Nasbü’r-Raye li-Ehâdisi’l-Hidaye, Dâru’l-Kıble, 

Cidde, tarihsiz. 

Ziya, Mehmet, Yenikapı Mevlevîhânesi, (Tercüman Gazetesi Eserleri), İstanbul, 

tarihsiz. 

 



 

 

 

271 

 

Başbakanlık Osmanlı Arşivleri Belgeleri 

BOA, Y.PRK.MŞ 1/61. 

BOA, Y.PRK.ZB. 21/89. 

BOA, İ.DH538/37421. 

BOA, A}MKT.MHM. 372/55. 

www.hudayivakfi.org/images/download/Teblig21.pdf.  

http://www.muzafferozak.com/PDF/Kitaplar/NecatulGarik  

http://ekitap.eyup.bel.tr:9600/sempozyum/tarih/Cami_ve_Mescidler.pdf. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.hudayivakfi.org/images/download/Teblig21.pdf
http://www.muzafferozak.com/PDF/Kitaplar/NecatulGarik
http://ekitap.eyup.bel.tr:9600/sempozyum/tarih/Cami_ve_Mescidler.pdf

