
T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ PROGRAMI 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

DEĞİŞEN MUHALEFET ETME BİÇİMLERİ 
 

 

 

 

 

 

Tuğçe GÜR TÜRKDOĞAN 

 
 

 

 

 
 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Atilla GÖKTÜRK 

 

 

 

 

İZMİR  - 2021 
 



ii 

 

 TEZ ONAY SAYFASI 

 

 

 

 



iii 

 

                                                                

YEMİN METNİ 

  

  

Doktora Tezi olarak sunduğum “Değişen Muhalefet Etme Biçimleri” adlı 

çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik değerlere uygun olarak yazıldığını 

ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf 

yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım.  

  

  

  

        Tarih         ..../..../.......         

Tuğçe Gür TÜRKDOĞAN 

İmza  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

Doktora Tezi 

Değişen Muhalefet Etme Biçimleri 

Tuğçe GÜR TÜRKDOĞAN 

  

Dokuz Eylül Üniversitesi  

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 

Kamu Yönetimi Programı 

 

Bu çalışmanın amacı, mevcut toplumsal formasyonda gerçekleştirilen 

toplumsal muhalefeti aktörleri, etkileri, araçları ve değişimi bağlamında tarihsel 

olarak incelemektir.  

Toplumsal muhalefet, yurttaşlık hukuku çerçevesinde gerçekleştirilen ve 

hak ve özgürlüklerle desteklenen bir olgu ve faaliyet olarak modern devlete özgü 

bir kavramdır. Ancak yine de sınıflı toplumların ortaya çıkmasından itibaren 

tabii sınıflar siyasal iktidarların uygulamalarına ya da baskısına karşı 

direnmişlerdir. Pre-kapitalist toplumlarda baskıya karşı direniş, aktif ya da pasif 

bir şekilde yerine getirilen “karşı duruş” ve “günlük direniş pratikleri” şeklinde 

hayat bulmuştur. Bu bağlamda değişen muhalefet etme biçimlerine ilişkin ilk 

bulgu, pre- kapitalist toplumlardan kapitalist toplumlara geçiş ile birlikte direniş 

biçimlerinin bir “hak nosyonuna” ulaştığıdır.  

Tarihin belirli bir momentinde kapitalizmin aldığı biçimin örgütlenme 

özellikleri ile muhalefet etme biçimleri arasındaki karşılıklı ilişkiyi ortaya 

koyabilmek amacıyla Fordist Muhalefete Geçiş, Fordist Muhalefet ve Post-

Fordist Muhalefet dönemi şeklinde bir kavramsallaştırmaya gidilmiştir. Siyasal 

iktidara yönelik toplumsal muhalefetin pratikteki görüngeleri, birikim koşulları 

ve araçları üzerinden ele alınarak grev, sendika ve toplumsal hareketler 

bağlamında incelenmiştir. Her üç dönemde de toplumsal muhalefetin kullandığı 

eylem repertuarlarının etkinliğinin nicel ve nitel olarak emeğin ve üretimin 

örgütlenmesinden etkilendiği bulgusu elde edilmiştir.  

Post-Fordist çağda toplumsal muhalefetin sahip olduğu imkanlar ve 

sınırlılıklar dahilinde yeni muhalefet etme biçimleri tartışılmış ve 



v 

 

müşterekleştirme pratikleri, ağ mücadeleleri ve sosyal medya günümüz 

toplumsal formasyonunda gerçekleşen yeni muhalefet biçimleri kapsamında ele 

alınarak güncel eylem repertuarları üzerinden incelemesi yapılmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler: Toplumsal Muhalefet, Kapitalizm, Kapitalist Devlet, 

Kamusal Alan, Fordist Muhalefet, Post-Fordist Muhalefet, Yeni Muhalefet Etme 

Biçimleri  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

Doctoral Thesis 

Doctor of Philosophy(PhD) 

Changing Forms of Opposition 

Tuğçe Gür TÜRKDOĞAN 

  

Dokuz Eylül University 

Social Sciences Instituions 

Department of Public Administration  

Public Administration Program 

 

 

The aim of this study is to examine the social opposition realized in the 

current social formation in the context of its actors, effects, tools, and change 

historically. 

Social opposition is a concept unique to the modern state as a phenomenon 

and activity realized within the framework of citizenship law and supported by 

rights and freedoms. However, since the emergence of class societies, natural 

classes have resisted the practice or pressure of political powers. In pre-capitalist 

societies, resistance to oppression has come to life in the form of "opposition" and 

"daily practices of resistance", which are carried out actively or passively. In this 

context, the first finding regarding the changing forms of opposition is that with 

the transition from pre-capitalist societies to capitalist societies, forms of 

resistance reach a "notion of right". 

In order to reveal the reciprocal relationship between the organizational 

features of the form taken by capitalism and the forms of opposition at a certain 

moment in history, a conceptualization has been made as Transition to Fordist 

Opposition, Fordist Opposition, and Post-Fordist Opposition period. The 

phenomena of social opposition to the political power in practice are analyzed in 

the context of strikes, trade unions, and social movements, through the conditions 

and means of accumulation. In all three periods, it was found that the 

effectiveness of the action repertoires used by the social opposition was affected 

quantitatively and qualitatively by the organization of labor and production. 



vii 

 

Within the possibilities and limitations of social opposition in the Post-

Fordist era, new forms of opposition were discussed and the practices of 

commoning, network struggles and social media were examined within the scope 

of the new forms of opposition taking place in today's social formation, and 

examined through the current action repertoires. 

 

 

Keywords: Social Opposition, Capitalist State, Public Sphere, Fordist Opposition 

and Post-fordist Opposition. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                               

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



viii 

 

DEĞİŞEN MUHALEFET ETME BİÇİMLERİ 

İÇİNDEKİLER 

 

TEZ ONAY SAYFASI ii 

YEMİN METNİ iii 

ÖZET iv 

ABSTRACT vi 

İÇİNDEKİLER viii 

 

GİRİŞ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

1.1. DEVLET 8 

1.1.1. Köleci Toplum ve Devlet Yapısı 15 

1.1.2. Feodal Toplum ve Devlet Yapısı 17 

1.1.3. Kapitalist Toplum ve Devlet Yapısı 18 

1.2. MUHALEFET 20 

1.2.1. Siyasal Muhalefet 22 

1.2.2. Siyasal Muhalefetin Tarihsel Süreçte Ortaya Çıkışı 27 

1.2.2.1.  Köleci Toplum ve Direniş Biçimleri 29 

1.2.2.2.  Feodal Toplum ve Direniş Biçimleri 31 

1.2.2.3.  Feodal Toplumun Çözülmesinden Burjuva Toplumuna Geçiş ve 

Muhalefet Olgusu 34 

1.2.3. Toplumsal Muhalefet 36 

1.2.4. Barışçıl Muhalefet 49 

1.3. MUHALEFET HAKKI 52 

1.4. MUHALEFET HAKKININ ARAÇLARI 53 

1.5. MUHALEFET HAKKININ  HAK VE ÖZGÜRLÜKLERLE İLİŞKİSİ 54 

1.5.1. Düşünce, Düşünceyi Açıklama ve İfade Özgürlüğü 54 

1.5.2. Basın Özgürlüğü 58 

1.5.3. Toplanma Özgürlüğü 60 



ix 

 

1.5.4. Din ve Vicdan Özgürlüğü 62 

1.5.5. Örgütlenme Özgürlüğü 65 

1.5.6. Siyasal Hak ve Özgürlükler 67 

1.5.7. Sendikal Haklar 68 

1.5.8. Grev Hakkı 70 

1.5.9. Direnme Hakkı 71 

1.5.10. Muhalefet Hakkının İlişkili Olduğu Diğer Haklar 74 

1.6. MUHALEFETİN YAŞADIĞI DÖNÜŞÜMÜ AÇIKLAMAK İÇİN 

KULLANILACAK OLAN KAVRAMLAR 76 

1.6.1. Birikim Rejimi ve Düzenleme Rejimi 82 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KAPİTALİST DEVLET, MUHALEFET VE DÖNÜŞÜMÜ 

 

2.1. KAPİTALİST DEVLETTE MUHALEFET ETMENİN DOĞUŞU 93 

2.1.1. Siyasal Alan ve Ekonomik Alanın Biçimsel Ayrılığı 94 

2.1.2. Kamusal Alan ve Muhalefet 100 

2.1.2.1. Kamusal Alan Kavramı Üzerine Tartışma 102 

2.1.2.2. Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümü 109 

2.1.2.2.1. Burjuva Toplumunda Kamusal Alanın Doğuşu ve 

Dönüşümü 111 

2.1.2.3. Muhalefet ve Kamusal Alan İlişkisi 117 

2.2. MUHALEFET ETME ARAÇLARININ BİRİKİM REJİMİ 

DOĞRULTUSUNDA DEĞİŞİMİ 122 

2.2.1. Fordist Muhalefete Geçiş Dönemi 125 

2.2.1.1. Geçiş Döneminde Muhalefet Hakkı Kapsamındaki Hak ve 

Özgürlükler 128 

2.2.1.2. Geçiş Döneminde Toplumsal Muhalefet 135 

2.2.2. Fordist Muhalefet 144 

2.2.2.1. Fordist Muhalefette Grev 153 

2.2.2.2. Fordist Muhalefette Sendika 159 

2.2.2.3. Fordist Muhalefette Toplumsal Hareketler ve Kamusal Alan 163 



x 

 

2.2.3. Post-Fordist  Muhalefet 169 

2.2.3.1. Post Fordist Muhalefette Grev 177 

2.2.3.2. Post Fordist Muhalefette Sendika 180 

2.2.3.3. Post Fordist Muhalefette Toplumsal Hareketler ve Kamusal  

Alan 186 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MUHALEFETİN GELECEĞİ 

 

3.1. MUHALEFETSİZ TOPLUMLAR ÜZERİNE 204 

3.1.1. Distopyalar Üzerinden Örnekler 212 

3.2. YENİ MUHALEFET ETME BİÇİMLERİ 223 

3.2.1. Müşterekleştirme Pratikleri 225 

3.2.2. Ağ Mücadeleleri İcat Etmek 238 

3.2.3. Sosyal Medya 246 

          3.2.4. Türkiye Üzerine Bir Değerlendirme                                                     253 

 

SONUÇ 281 

KAYNAKÇA 288 



1 

 

GİRİŞ 

 

Bu çalışmanın amacı, her dönemde ve devlet biçiminde karşımıza çıkan 

muhalefet etme kavramının kapitalizmle birlikte aldığı şekil ve yaşadığı dönüşümü 

teorik bir perspektiften açıklamaktır. Kapitalist devlette muhalefet etme biçimlerinin 

tanımlanmasının ardından geçirdiği dönüşüm tartışılarak, muhalefet etmenin 

araçlarında ya da alanında var olduğu düşünülen daralma üzerine tartışma yürütülerek 

nihayetinde muhalefet etme biçimleri üzerine yeni arayışlar ortaya koyulmaya 

çalışılmıştır. Süreç tarihsel bir bütünlük içinde ele alınmıştır.  

Çalışma kapsamında temellendirilmeye çalışılan ilk nokta, kapitalist devlette 

bir olgu olarak muhalefetin ve muhalefet etme amacıyla kullanılan araçların kamusal 

alanda doğuşuna ilişkindir. Kapitalist devlet tipindeki muhalefet etme biçimlerini 

diğer devlet tiplerindeki (köleci ve feodal) direniş biçimlerinden ayıran özellikler 

tarihsel bağlamında tartışılmıştır. Kapitalist üretim biçimi ve ona tekabül eden yönetim 

anlayışı olarak kapitalist devlet tipi, siyasal ve ekonomik alanı birbirinden 

ayırmaktadır. Devlet- sivil toplum ayrılığı da bu durumun yansımasıdır.  Kendinden 

önceki devletlerden kapitalist devleti ayıran önemli özellik, üretim araçları sahiplerinin 

doğrudan şiddet kullanma tekelini elinde bulundurmuyor oluşudur. Pre-kapitalist 

toplumlarda, zenginliğin kaynağı siyasal olarak oluşturulmuş mülkiyetten meydana 

gelmektedir. Bu üretim biçimlerinde devlet veya aristokratlar artı emeğe doğrudan el 

koyan güç olduğundan tüm ilişkiler siyasi niteliğe bürünmektedir. Örneğin feodal 

dönemde topraklı aristokrasi tüm üretim araçlarını elinde bulundurduğu gibi aynı 

zamanda siyasal anlamda da tüm gücün sahibidir. Toplumsal yapı, toprak sahiplerine 

kişisel olarak bağımlı olan köylüler üzerine şekillenmektedir. Bu süreçte siyasal 

iktidarın otoritesi özelleşerek, kamusal işler mahalli lordlara ve bağımsız güçlere 

devredilmektedir1. Devredilen güç aynı zamanda sahiplenme gücüdür ve toprak 

sahipleri siyasal ve yasal bağlılık içinde toprakları işleyen köylülerin hem artı emeğine 

el koymakta hem de üzerindeki tüm siyasi otoritenin sahibi olmaktadır. Bu bağlamda 

feodal toplumda siyasal olan aynı zamanda ekonomik olandır2. Kapitalizmi kendinden 

                                                 
1 Ellen Meiksins Wood, Özgürlük ve Mülkiyet Rönesans’tan Aydınlanmaya Batı Siyasal 

Düşüncesinin Toplumsal Tarihi, Yordam Kitap, İstanbul, çev. Oya Köymen, 2012, (Özgürlük ve 

Mülkiyet), s. 30-31. 
2 Örsan Akbulut, Siyaset ve Yönetim İlişkisi Kuramsal ve Eleştirel Bir Yaklaşım, Turhan Kitapevi, 

Ankara, 2009, s. 193.  



2 

 

önceki üretim biçimlerinde ayıran en önemli özellik bu noktada karşımıza çıkmaktadır. 

Toplumsal formasyonun ekonomik alan ve siyasal alan şeklinde örgütlenmesi zoru 

devletin alanına, ekonomiyi ise özgür bireylerin alanına sokmaktadır. Sivil toplum ve 

devletin biçimsel ayrılığı, devleti sınıflar üstü bir niteliğe kavuşturması anlamında 

önemli işlevler üstlenmektedir. Ek olarak kamusal alan-özel alan ikiliği ile devlet ve 

sivil toplum ayrılığı birbiri ile ilgilidir. Habermas’a göre sivil toplum, burjuva kamusal 

alanın oluşması için yeterli koşul olmasa bile gerekli bir koşuldur. Kamusal alanın 

doğuşunun şartlarını oluşturmaktadır3.   

Mevcut toplumsal formasyonda4, modern devlete ve devletin biçimlerindeki 

dönüşüm sonucu yeni bir biçim alan siyasal iktidara yönelik toplumsal muhalefetin 

pratikteki görüngeleri, birikim koşulları ve düzenleme araçları üzerinden ele alınarak 

sorgulanmıştır. Çalışmanın bu bağlamda ana amacı, tarihin belirli bir momentinde 

kapitalizmin aldığı biçimin örgütlenme özellikleri ile muhalefet etme biçimleri 

arasındaki karşılıklı ilişkiyi ortaya koyabilmektir. Toplumsal muhalefet, Fordizme 

Geçiş Dönemi, Fordist Muhalefet ve Post-fordist Muhalefet şeklinde 

kavramsallaştırılarak grev, sendika, toplumsal hareketler ve kamusal alan bağlamında 

incelenmiştir. Kapitalist üretim biçimi içerisinde muhalefet etme araçlarının 

dönüşümünün “neden” ve “nasıl” gerçekleştiğine bütüncül bir anlayışla bakmak 

amaçlanmıştır. Sermaye birikimin örgütlenme biçimi ile gelişme ve kırılma çizgileri 

üzerinden, toplumsal muhalefetin kullandığı araçlar ve bu araçların nicel ve nitel 

değişimini tartışmak hedeflenmiştir.  

Son olarak çalışmanın ana amaçlarından bir diğeri olan, muhalefetin geleceği 

üzerine tartışmalarına yer verilmiştir. Bu bağlamda ana argümanlardan biri olarak ileri 

sürülen muhalefetin (günlük direniş pratiklerinden yasal bir olgu olarak 

tanımlanmasına doğru) tarihsel bağlamda hep var olduğu ve varlığını devam 

ettireceğine yönelik temellendirmeler yapılmıştır. Uluslararasılaşan sermaye ve 

giderek otoriterleşen siyasal iktidarlar, muhalefetin geleceği tartışmalarının temelinde 

                                                 
3 Filiz Zulha Zabcı, Siyasal Kuramda Kamusal Alan Sorunsalı Habermas ve Arendt, (Doktora 

Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 1997, (Kamusal Alan Sorunsalı).  
4 Kavram Poulantzas’ın Siyasal İktidar ve Toplumsal Sınıflar adlı çalışmasından hareketle 

kullanılmıştır. Her üretim biçimin kendine özgü düzeyleri, sınıfsal oluşumları ve devlet tipleri vardır. 

Bunların birbiriyle eklemlenmesi toplumsal formasyonu oluşturur ve toplumsal formasyonun temel 

anlamda üç yapısı vardır. Bu yapılar; ekonomik, politik ve ideolojiktir. Her bir yapının kendine ait 

gelişmişlik düzeyi mevcuttur ve nihayetinde tarihsel varoluşun belirli bir anındaki toplumsal bütünü 

oluşturmaktadır. 



3 

 

yer almaktadır. Özellikle içinde bulunduğumuz koşulların teknolojik gelişmeleri 

ekseninde yeni muhalefet etme biçimlerinin/araçlarının ekonomi-politik bir analizi 

hedeflenmiştir. 

Bu kapsamda çalışma üç ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölüm kavramsal 

çerçevenin çizilmesine ayrılmıştır. Birinci bölümün ilk başlığı devletin tartışılmasına 

(köleci, feodal ve kapitalist), ikinci başlığı muhalefetin kavramsallaştırılmasına, 

üçüncü başlığı muhalefet hakkı ve bu hakkın diğer hak ve özgürlüklerle ilişkisine 

odaklanmıştır. Birinci bölümün dördüncü ve son başlığı ise, muhalefetin yaşadığı 

dönüşümü açıklama amacına yönelik kullanılan ana kavramlara ayrılmıştır. Birikim 

rejimi ve düzenleme biçimi anahtar kavramlarının tanımlanması ile birinci bölüm 

tamamlanmıştır. Muhalefet kavramının doğru bir şekilde tanımlanması, muhalefet 

üzerine yapılacak olan tartışmanın kapsamını belirlediğinden kavramsal çerçevesinin 

oluşturulmasında önemli bir yer kaplamaktadır. Bu çalışmada muhalefet kavramı, 

öncelikle bir amaca yönelmiş ve bir etki veya sonuç yaratmayı hedefleyen bir davranış 

ya da olgu olarak kabul edilmektedir. Bu davranış ya da olgunun kapsamı verili bir 

toplumsal formasyondaki politik sisteme veya politik sistemin sosyo-ekonomik 

yapısına; bunlardan yalnızca birine ya da sadece iktidarı ellerinde bulunduranlara ve-

veya bunların faaliyetlerine yönelik olabilmektedir5. Çalışma kapsamında muhalefet 

bir şemsiye kavram olarak kabul edilmiştir. Çalışmanın önemli bir sınırlılığı olarak, 

siyasal iktidara yönelik bir davranış ve olgu olarak parlamento dışı “toplumsal 

muhalefet” ele alınmaktadır ve tarihsel bağlamında yaşadığı dönüşüm tartışılmıştır. 

Toplumsal muhalefet; demokrasinin bir gerekliliği olarak anayasal güvence altına 

alınmış, dilekçe hakkından toplantı ve yürüyüş düzenlemeye, kamusal alan 

işgallerinden greve kadar uzanan bir çeşitlikte eylem repertuarına6 sahip olan bir 

siyasal katılım biçimidir. Bu bağlamda çalışmada, toplumsal muhalefetin irdelenmesi 

noktasında kapitalist devletlerden örneklerle ilerlenmiştir. Toplumsal muhalefet 

                                                 
5 Nükhet Turgut Yılmaz, Siyasal Muhalefet, 2. Baskı, İmaj Yayınları, Ankara, 2014, s.9 
6 Kavram, Charles Tilly tarafından kullanılmaktadır. Charles Tilly, Kolektif eylemi nasıl 

tanımlayabiliriz sorusunu çalışmalarının merkezine yerleştirir. Avrupa’daki kolektif eylemin uzun 

dönemli yapısal dönüşümlerin etkisiyle birlikte nasıl dönüştüğünü analiz eder. Till’e göre yapısal 

dönüşümün nedenleri; kentleşme, sanayileşme, devlet oluşturma ve kapitalizmin büyümesidir. Sıradan 

insanların etkili bir örgütlenme ile taleplerini iletmeleri olarak kolektif eylem üzerine çeşitli çalışmalar 

yapmıştır. Bu çalışmada, muhalefetin tanımlanması ve dönüşümünde çalışmalarına yer verilmiştir. 

Lynn Hunt, “Charles Tilly'nin Kolektif Eylemi”, Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e 

Görüşler ve Yöntemler, Ed. Theda Skocpol, 4. Baskı Çev. Fethi Ahmet, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

İstanbul, 2014. Ss: 270- 304. 



4 

 

örneklerinin ağırlıklı olarak ilerici, demokrat ve nihayetinde daha adil bir yaşam 

talepleri etrafında birleşen kolektif hareketler bağlamında seçildiğini belirtmek 

gerekmektedir.  

Demokratik sistemlerde görülebilir bir özellik olarak muhalefet edebilme kimi 

hak ve özgürlüklerinde bir bileşenidir7 .  Bu noktada muhalefet hakkı ile ele alınan tüm 

hak ve özgürlükler, anayasal bir demokrasinin temel değerlerini korumayı, siyasal 

iktidarın keyfi uygulamalarını sınırlandırmayı, bireylerin fikirlerini açık bir şekilde 

dile getirebilmelerini, bunun devlet tarafından keyfi bir şekilde engellenmesinin önüne 

geçilmesini ve nihayetinde yurttaşların beyan ettikleri düşüncelerinden dolayı 

herhangi bir baskıya maruz kalmamaları durumunu ifade etmektedir8. Siyasi iktidar 

karşısında bir karşı duruş göstermeyi amaçlayan ya da bu anlama gelen eylemler 

gerçekleştiren örgütlenmeler, muhalefet hakkının potansiyel özneleri olarak 

değerlendirilebilir9 . Muhalefet hakkının ilişkili olduğu diğer hak ve özgürlüklere 

ilişkin söylenebilecek nokta, bu hakların kişisel ve siyasal haklardan başka kimi sosyal 

ve ekonomik haklarla da bağlantılı olduğudur. Sendika hakkı ve grev hakkı bu haklara 

örnektir ve muhalefet etme araçlarının dönüşümü noktasında üzerinde durulan 

hakların başında gelmektedir.  

Çalışmanın ikinci bölümünde, kapitalist devlet bağlamında muhalefetin bir hak 

olarak ortaya çıkışının tarihsel koşulları tartışılmıştır. Toplumsal muhalefet; toplumun 

devlet/siyasal iktidarla olan ilişkisi dâhilinde kendi özerk mücadelesini yaratabilmesi, 

siyasal iktidarı sınırlandırması ve elde ettiği kazanımları koruması bağlamında 

yurttaşların mücadeleleri olarak incelenmiştir. Bu süreçte siyasal iktidarların 

meşruiyetinin ve sınırlarının sorgulanması aracılığıyla yurttaşların kendi kolektif 

hareket alanlarını yaratmalarına, kamusal alanın ortaya çıkışına ve alternatif kamusal 

alanların varlığına değinilmiştir. Gerçek anlamda demokratik, eşitlikçi, özgürlükçü ve 

çoğulcu kamusallıkların oluşmasında burjuva kamusal alanın tarihselliği ile karşıt 

kamusallıklar arasındaki ilişki incelenmiştir. Habermas’ın Kamusal Alanın Yapısal 

Dönüşümü adlı çalışmasından hareketle, kamusal alan “devletten ayrışmış bir şekilde 

var olan, devlete eşit olmayan ve devlet dışı siyasal alanı ifade eden bir kavram” olarak 

                                                 
7 Bülent Algan, Muhalefet Hakkı ve Türkiye’ deki Görünümü, Adalet yayınevi, Ankara, 2015, s.2 
8 Mustafa Erdoğan, “Demokratik Toplumda İfade Özgürlüğü: Özgürlükçü Bir Perspektif”, Liberal 

Düşünce Dergisi, Güz 2001, s. 9  
9 Algan, s. 3. 



5 

 

ele alınmıştır.  Bu bağlamda ilke olarak devlete karşı eleştirel söylemin üretildiği ve 

dolaştığı kamusal alan, sivil toplum içinden ortaya çıkan özgül bir alan olarak kabul 

edilmektedir. İşlevi ise, eşit haklarla donatılan yurttaşların yasal güvence eşliğinde 

eleştirel rasyonel bir tartışmayla devleti denetletmeleri olarak kabul görmektedir. 

Siyasi iktidarın keyfi uygulamalarının sınırlandırılması ve rasyonel hale gelmesi, akıl 

yürütmenin kamusal kullanımı olgusu önce salonlarda ve kahvehanelerde siyaset dışı 

tarzda belirlenirken giderek siyasal anlamda kamunun ortaya çıkışını doğurmuştur10. 

Bu anlamda siyasal kamusal alan, modern devlete karşı eleştiren bir potansiyel 

içermektedir. Eleştirel düşüncenin ve özgür bir tartışma ortamının doğması ise 

öncelikle belli hakların anayasal güvence altına alınmasıyla gerçekleştirilmiştir11. İşte 

bu alan bugünkü muhalefet etme biçimlerinin doğduğu alanı oluşturmaktadır. 

Kapitalist üretim biçimi içindeki toplumsal ilişkiler, mübadele ilişkileri üzerinde 

gelişmek durumundadır ve özel şahısların birbiriyle olan ilişkileri ilke olarak özel 

sözleşmelere dayandıran bir hukuk sistemi modeli sunmaktadır. Bireyin hukuksal 

konumu hak ehliyeti kategorisinde belirlenir ve hak ehliyeti artık makama ya da 

doğuma göre tanımlanmaz. Özel şahıslar arasındaki ilişkilerin zümresel ve devletsel 

yüklerden kurtarılması ve bu alanları güvence altına alan normlar sistemi özel 

mülkiyet kurumunu ve onun bağlantıları olarak sözleşme, çalışma ve miras gibi temel 

özgürlükleri teminat altına almıştır. Yasayla tanınmış bir yetkiye dayanmayan devlet 

müdahaleleri yapı içinde rasyonelliği ortadan kaldıracağından dolayı ön şart 

niteliğinde yasaklanmıştır. Siyasal otoritenin ve tüm yurttaşların uyması gereken 

kuralların, herkes için eşit derecede bağlayıcılığı bulunmaktadır. Tüm bunların 

gerçekleşmesi için siyasal iktidarın sınırlandırılması gerekir ve bu durum ancak kimi 

hak ve özgürlüklerin birleşimi ile olur. Kuşkusuz ifade özgürlüğü, düşünce, din ve 

vicdan özgürlüğü, basın özgürlüğü, toplanma ve örgütlenme özgürlüğü doğrudan 

düşünce üreten kamusal topluluğun alanına tekabül etmektedir12. Buradan hareketle 

muhalefet etmenin kamusal alanda var olduğu ve sistem içi çözüm arayışları olarak 

muhalefet etmenin kamusal alanda gerçekleştiği açıklanmıştır.  

                                                 
10 Jürgen Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, 12. Baskı, çev. Tanıl Bora ve Mithat Sancar, 

İletişim Yayınları, İstanbul, 2014, (Kamusallığın Yapısal Dönüşümü), ss:133-157.  
11 Taner Timur, Habermas’ı Okumak, 2. Basım, Yordam Kitap, İstanbul, 2008. s.64-65.  
12  Habermas, s. 159-171.  



6 

 

İkinci bölümün ikinci ana başlığı ise, Fordist Muhalefete Geçiş, Fordist 

Muhalefet ve Post-fordist Muhalefet kavramsallaştırmasında, toplumsal formasyona 

uygun araçlarla muhalefeti ve muhalefetin dönüşümünün nedenlerini ve nasıl 

gerçekleştiğini tartışmaya ayrılmıştır. Bu bağlamda, ilk aşama olarak Fordist 

Muhalefete Geçiş döneminde; muhalefet hakkı ile bağdaş olan temel hak ve 

özgürlüklerin ortaya çıkışı ve bu hakların elde etme süreci örnekleriyle birlikte analiz 

edilmiştir. Grev, sendika ve toplumsal hareketler ve kamusal alan ilişkisi, hak ve 

özgürlüklerin bağlamında detaylı bir şekilde tartışılmıştır. İkinci olarak Fordist 

Muhalefet dönemi, 1945 sonrası kapitalist sistemin yapısal dönüşümü ile ilişkili olarak 

ele alınarak, bu yapısal dönüşümün grev, sendika ve toplumsal hareketlere yansımaları 

tartışılmıştır. Emeğin ve üretimin örgütlenme biçimlerinin etkileri; hareketlerin 

aktörleri, hedefleri ve çeşitlilikleri üzerinden örnekleriyle birlikte değerlendirilmiştir. 

Son olarak Post-Fordist Muhalefet; 1980 sonrası dönemin özellikle kendinden önceki 

dönemle farklılaşması üzerinden grev, sendika ve toplumsal hareketlerin değişimi 

bağlamında ele alınmıştır. Küresel toplumsal hareketler, Post-fordist muhalefetin 

önemli toplumsal muhalefet biçimlerinden biri olarak değerlendirilerek aktörleri, 

çeşitlilikleri, eylem ve hedefleri üzerine tartışma yapılmıştır. Ele alınan dönemlerde, 

muhalefetin kamusal alanla olan ilişkisi üzerinde durulmuştur.  

Çalışmanın üçüncü bölümü, muhalefetin geleceğine yönelik güncel 

tartışmalara ayrılmıştır. Neoliberal küreselleşme sürecinde, eşitsizlikler daha da 

derinleşirken teknolojik gelişmeler yeni sorunların küresele eklemlenmesine imkân 

sağlamış, kapitalizmin parçacıklı yapısı hareketlerin ve öznelerin çeşitlenmesine 

neden olmuştur. Neoliberal küreselleşme sürecinin gündelik hayata ve siyasal iktidara 

yansıma biçimi, toplumsal muhalefet üzerine yarattığı etki üzerinden tartışılmaya 

çalışılmıştır. Kapitalist üretim biçiminin yaşadığı dönüşüm bağlamında hem siyasal 

iktidarların toplumsal muhalefete karşı takındığı tutum hem de hareketlerin 

öznelerinin kendilerini tanımlama biçimleri muhalefetin geleceği tartışmalarının ilk 

adımını oluşturmaktadır. İkinci adım, muhalefetin her toplumsal formasyonda ortaya 

çıkacağına yönelik varsayımın distopyalar üzerinden tartışılmasıdır. Biz, Cesur Yeni 

Dünya, 1984 ile Fahrenheit 451’deki ortak özellikler, muhalefet ve demokrasi 

arasındaki ilişki bağlamında incelenmiştir.  



7 

 

Üçüncü bölümün ana başlığını yeni muhalefet etme biçimleri oluşturmaktadır. 

Güncel muhalefet örnekleri bağlamında hareketlerin; öznelerine, örgütlenme 

biçimlerine ve amaçlarına değinilmiştir. Bu bağlamda bütünü oluşturan parçaların 

karşılıklı ve ortak ilişkiselliği üzerine kurulacak bir toplumsal muhalefetin 

örgütlenmesinin önemine vurgu yaparak müşterekleştirme pratikleri, ağ mücadeleleri 

ve sosyal medya üzerinden güncel toplumsal muhalefet örnekleri inceleme konusu 

yapılmıştır. Ortak ve aynı zamanda kimseye ait olmayan alanların yurttaşlar tarafından 

kullanımına ilişkin günümüzde de devam eden mücadeleler meselenin tarihselliğine 

vurgu yapmaktadır. Müşterekleştirme pratikleri, dünyanın pek çok noktasındaki 

yurttaşların sermaye birikim sürecinin neden olduğu toprakların, kaynakların ve yaşam 

dünyalarının mülksüzleştirilmesine karşı geçim kaynaklarının ya da ortak değerlerine 

yönelik sürekli olarak yapılan ve yeniden yapılan, yaratılan ve aşınmış alanların 

savunmanın mücadelesi anlamında dinamik bir eylem alanı olarak görülmektedir. Ağ 

mücadeleleri ve sosyal medya aracılığıyla elde edilen yeni muhalefet biçimleri ise, 

iletişim teknolojindeki gelişmeler aracılığıyla kitlelerin çok hızlı bir şekilde birbiri ile 

etkileşime geçebilmesi ve dünyanın farklı noktasında gerçekleşen olaylar hakkında 

bilgi sahibi olabilmesi temelinde tartışılmıştır.  Bu bağlamda kitlelerin örgütlenme ve 

ifade özgürlüğü kapsamında giderek artan bir şekilde yeni teknolojilerden faydalandığı 

görülmektedir.  

Sonuç olarak çalışma kapsamında, uluslararasılaşan sermaye ve giderek 

otoriter nitelikler kazanan devlet biçimleri karşısında günümüz teknolojisinin 

sağladığı avantajlar ile geçmiş dönem muhalefet pratiklerine yeni biçimler eklemleyen 

toplumsal muhalefet, tarihsel bir bütünlük içerisinde ele alınmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

1.1.  DEVLET 

 

Muhalefeti kuramsal olarak tartışma konusu yapabilmek için ele alınması 

gereken ilk kavram devlet olgusudur. Devlet, muhalefetin karşısına konumlanan temel 

güç olarak kabul edilmektedir ve siyasal iktidarın kurumsallaşması sonrasında tarihsel 

olarak her dönemde karşımıza çıkmaktadır. Devletin yapısı ise, direniş biçimlerini ve 

muhalefetin bir olgu olarak yerine getirilme biçimlerini belirlemektedir. Bu bağlamda 

öncelikli olarak devletin yapısını tanımlamak ardından bu koşullar altından muhalefet 

etme olgusunun varlığını tartışmak amaçlanmaktadır. Muhalefet açısından devlet, 

yalnızca mücadele edilen değil aynı zamanda mücadelenin bir tarafıdır13. Hobsbawn, 

modern devlet öncesi dönem ile sonrasında siyasete katılma faaliyeti arasında temel 

bir fark olduğunu belirtmekle birlikte iki dönemde de farklı biçimlerde de olsa siyasal 

iktidara karşı geliştirilen faaliyetler olduğunun altını çizmektedir14. Tilly ise, devlet, 

iktidar ve devletin yapısal dönüşümü bağlamında kolektif eylem biçimlerinin 

değiştiğini ifade etmektedir15. Wallerstein modern devlet ile, sistem karşıtı 

hareketlerin başladığını belirtmektedir. Bu noktada temel, halkın "artık" yurttaşlar 

olarak tanımlanmasıdır. Tebaadan yurttaşa geçiş radikal bir kopuşun ifadesidir. Çünkü 

yurttaş olmak, herkesin siyasal kararların alınmasına eşit düzeyde katılması hakkını 

içermektedir ve herhangi bir soya ya da statüye dayalı üstünlüğü ortadan 

kaldırmaktadır. Siyasi anlamda örgütlenme ve bunun özellikle oy hakkı kapsamında 

yasal bir zemini doğmuştur16. Bu kapsamda çalışmada, pre-kapitalist toplumlarda karşı 

duruş geliştirme; direniş biçimi17 olarak adlandırılmakta kapitalist toplumda ise, 

                                                 
13 Charles Tilly, The Rebellious Century, Harvard University Press, Cambridge, 1975, s. 61’den aktaran 

Lynn Hunt, “Charles Tilly'nin Kolektif Eylemi”, Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e 

Görüşler ve Yöntemler, (ed Skocpol, T), çev. Fethi Ahmet, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 1999, 

ss: 270- 304, s. 295.  
14 Eric Hobsbawn, Peasants and Politics, The Journal of Peasant Studies, Sayı:1, 1973. (published 

online 2008), ss: 3-22, p. 5.  
15 Charles Tilly. From Mobilization to Revolution, Random House, Newyork, 1977, s.1-12. 
16 lmmanuel Wallerstein, Dünya-Sistemleri Analizi: Bir Giriş, çev  Ender Abadoğlu ve Nuri Ersoy 2. 

Baskı, BGST Yayınları, İstanbul, 2011, s. 96. 
17 Jocely A. Hollander ve Rachel L. Einwohner çalışmalarında direniş kavramının net bir tanımının 

yapılmasının mümkün olmadığını belirterek, kavramın hem bireysel hem de kolektif yanına vurgu 

yapmaktadır. Kavram hem öznel çıkarlar için mücadeleyi hem de siyasal iktidara yönelik bir karşı 



9 

 

muhalefet ile kavramsallaştırılmaktadır. Bu noktada temel ayrım yasal güvenceye 

dayalı bir hak olarak ele alınması çerçevesinde yapılmaktadır. 

Çalışma kapsamında, öncelikli olan devletin tanımlanmasına ilişkin genel bir 

çerçeve oluşturmak ve bu çerçeveyi toplum yapısı bağlamında değerlendirmek 

önceliklidir. Devletin tarihsel rolü ve anlamı üzerine tartışma, sınıf devleti kuramından 

hareketle yapılmaktadır. Bu bağlamda uygarlık öncesi toplumlardan uygarlık 

dönemine uzanan tarihsel süreç, devletin ortaya çıkışı üzerinden analiz edilmektedir.  

Üretici güçlerle üretim ilişkilerinin tamamı, tarihsel olarak verili bir üretim 

biçimini ve toplumsal yaşamın maddi temelini meydana getirmektedir18. Marx tarihi 

birbirini takip eden üretim biçimleri19 üzerinden tahlil etmiştir. Tarihsel çizgide üretim 

biçimleri; köleci üretim biçimi, feodal üretim biçimi ve kapitalist üretim biçimi olarak 

üç döneme ayrılır. Her üretim biçimi belirli bir devlet tipine tekabül etmektedir ve 

Marx’a göre tarihsel dönem kendi yasaları vardır ve bu yasalar üretim biçimi 

tarafından belirlenir. Her üretim biçiminde, üretici güçlere20 ve üretim ilişkilerine göre 

şekillenen sınıflar arasında siyasal mücadele vardır. Bu bağlamda üretim ilişkileri için 

kısa bir parantez açılması gerekmektedir. Tarihsel çizgide üretim biçimleri ve bununla 

bağlantılı olarak ele alınan devleti tanımlarken üretim ilişkileri kavramı da önemlidir. 

Üretim İlişkileri, üretici güçler ile yapısal bir ilişki içerisinde olan ve insan iradesinden 

özerk ve zorunlu bir şekilde kurulan ilişkidir. Marx’a göre, maddi üretici güçlerin 

                                                 
duruşu birlikte tanımlamaktadır. Çalışma kapsamında pre-kapitalist toplumlardaki karşı duruş 

durumuna “direniş biçimleri” kavramının kullanılması özellikle sembolik bir biçimde örgütlenmesine 

atıf yapmak amacıyla seçilmiştir. Sessiz kalmak, dans etmek, ana dilinde geleneksel hikayeleri anlatmak 

ya da deneyimleri paylaşmak direniş biçimleri olarak görülmektedir. Direniş, aktif ya da pasif bir 

şekilde olabilmektedir. Jocelyn A. Hollander ve Rachel L. Einwohner, “Conceptualizing Resistance”, 

Sociological Forum, Cilt: 19, No: 4, 2004, s. 535-536; ss: 533-554.  
18 Zubritski Mitropolski, Kerov, İlkel Toplum, Köleci Toplum ve Feodal Toplum, çev. Sevim Belli, 

15. Baskı, Sol Yayınları, Ankara, 2011, s. 24.  
19 Üretim biçimi, emek ile özel mülkiyet sahipleri arasındaki ilişkinin hukuk ve siyaset dışında doğrudan 

iktisadi olarak belirlenmesidir ve üretici güçler ile üretim ilişkilerinin birliği üretim biçimini 

doğurmaktadır. Marx maddi yaşamın üretim biçiminin toplumsal, siyasal ve entelektüel yaşam sürecinin 

koşullarını oluşturduğunu söylemektedir. Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, çev Sevim 

Belli, 7. Baskı, Sol Yayınları, Ankara, 2011, s. 39. 
20 Üretici güçler, tarihsel olarak erişilmiş teknolojik düzey ile bu düzey sınırları içerisinde iş sürecine 

dahil edilmiş emeğin durumunu ifade etmektedir. Dar anlamda üretim araçları ile emek arasındaki ilişki 

şeklinde özetlenebilecek kavram, geniş anlamıyla teknolojik düzey ile uyumlu uzmanlık gerektiren 

bilimi; emek ile ilgili olarak da emeğin eğitilmesini kapsamaktaktadır. Ahmet Bekmen, Marksizm 

Praksis’in Teorisi, 19. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Modern Siyasi İdeolojiler, (der. H. Birsen Örs), 4. 

Baskı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2010, s. 185. Emek ve üretim araçlarının 

birlikteliğinin insan faaliyetlerinin maddi temelini oluşturduğunu ifade etmektedir. İnsanı, ihtiyaçlarını 

karşılamak üzere var olan toplumsal güç olarak tanımlanmaktadır. Bunun nedeni, ihtiyaçların toplumsal 

olarak belirlenmesidir. Böylece kavramın toplumsal yanına vurgu yapılmaktadır. Sayer, The Violence 

Of Abstraction, Oxford, 1989, s.27. 



10 

 

belirli bir gelişmişlik düzeyine denk gelen ilişkilerini tanımlamaktadır. İnsanlar bu 

ilişkilerin ortasına doğmaktadır ve toplumsal olarak belirlenmiş ihtiyaçların 

karşılanması amacıyla bu ilişkileri zorunlu olarak devam ettirmektedir. Marx Ekonomi 

Politiğin Eleştirisine Katkı ’da bu durumu şu şekilde açıklamıştır.  

Varlıklarının toplumsal üretiminde, insanlar aralarında zorunlu, kendi 

iradelerine bağlı olmayan belirli ilişkiler kurarlar; bu üretim ilişkileri, onların 

maddi üretici güçlerinin belirli bir gelişme derecesiyle örtüşür. Bu üretim 

ilişkilerinin tümü, toplumun iktisadi yapısını belirli bir toplumsal bilinç biçimiyle 

örtüşen bir hukuki ve siyasal üst yapının üzerine yükseldiği somut temeli 

oluşturur. Maddi yaşamın üretim tarzı, genel olarak toplumsal, siyasal ve 

entelektüel yaşam sürecini koşullandırır. İnsanların varlığını belirleyen şey, 

bilinçleri değildir; tam tersine, onların bilinçlerini belirleyen, toplumsal 

varlıklarıdır 21. 

 

Bu bağlamda üretim ilişkileri; maddi üretici güçlerin belirli bir aşamasında var 

olan üretim sürecini esas alan, bu faaliyetin gerçekleştirilme biçimini, faaliyet sonucu 

elde edilenlerin nasıl tüketileceğini, dağıtımının nasıl yapılacağını ve nihayetinde nasıl 

bölüşeceğini belirleyen ilişkilerdir. Üretim ilişkileri üretici güçlerle iktisadi sahiplik 

aracılığıyla kurulur ancak yalnızca iktisadi ilişki düzeyinde kalmaz. Bir yandan 

iktisadi ilişkiler olarak ortaya çıkarken diğer yandan da hukuki ve siyasal ilişkiler 

aracılığıyla resmi yön kazanır. Üretici güçler ile üretim ilişkileri arasında, kendini 

sürekli olarak yeniden üreten karşılıklı bir ilişki vardır. 

 Bir üretim tarzı içinde üretici güçler ile üretim ilişkileri birbiriyle uyumludur. 

Bunun sonucu olarak üretim ilişkileri ile ideolojik hukuki ve diğer toplumsal 

ilişkiler arasında bir uyumluluk söz konusudur (Kastedilen temel ile üst yapı 

arasındaki uyumluluktur). Gelişimin belirli bir aşamasında toplumun var olan 

üretim ilişkileriyle karşıtlığa düşülmesi durumunda toplumsal devrimler 

başlamaktadır22.  

 

Bu bağlamda Marx, tarihsel sürecin dinamiği hakkında yöntemsel olarak 

açıklamalar yapılmasına imkân sağlayan bir yol haritası sunmaktadır. Toplumların 

tarihsel gelişmelerin her döneminde koşullarını şekillendiren belirli üretici güçlere 

dayandığı ve bu üretici güçlerin kendi yapılarında sahip olduğu çelişkilerin, yeni bir 

toplumsal evrim döneminin ortaya çıkmasına neden olduğu varsayılmaktadır23.  

Toplumsal yaşamın temelini maddi malların üretimi oluşturmaktadır. Maddi 

malların üretimini belirleyen ise ihtiyaçlardır. İnsanlar, yaşamlarını devam ettirmek 

                                                 
21 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, s. 39.  
22 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, s. 39-40.  
23 Gordon Childe, Tarihte Ne Oldu? çev. Alaeddin Şenel ve Mete Tunçay, 6. Baskı, Kırmızı Yayınları, 

İstanbul, 2014, s,12.   



11 

 

için gereksinimlerini üretmek zorundadır ve hiçbir üretimin tek başına 

gerçekleştirilebilme imkânı bulunmamaktadır. Bu bağlamda ortak hareket ederek 

maddi malların üretimi süreci onları toplum halinde birleştirmektedir24. Childe, 

tarihsel formasyonun herhangi bir anındaki bir toplumu, ihtiyaçlarını karşılamak için 

üretmek ve yeniden üretmek25 zorunda olan bir iş birliği örgütü26 olarak 

inceleyebileceğimizi ifade etmektedir. Aynı zamanda ekonomik alanda devrim 

niteliğinde yaşanan değişimleri anlamak için nüfus artışını izlemek tarihsel bir 

sınıflandırma yapma imkânı vermektedir27. Morgan’dan hareketle28 uygarlık öncesi ve 

uygarlık döneminin aşamaları Yabanıllık dönemi, Barbarlık dönemi ve Uygarlık 

dönemi29 olarak sınıflandırılmaktadır. Morgan’a göre, modern kurumların kökleri 

barbarlık dönemine uzanmakta; aynı kurumların tohumları ise, barbarlık dönemiyle, 

daha da önceki yabanıllık döneminden devralınmış bulunmaktadır30.  

Yabanıllık dönemi: İnsanların ilkel barınaklarda yaşadığı dönem ile 

başlamaktadır. Tıpkı hayvanlar gibi doğada buldukları ile beslendikleri, doğa 

ürünlerini hiç değiştirmeden olduğu gibi kullandıkları aşama başlangıç olarak kabul 

edildiğinde özellikle avlanmak için ok ve yay üretimine başlandığı bir gelişme 

                                                 
24 Zubritski Mitropolski ve Kerov, s. 19-23.  
25 Engels, bu üretimin iki boyutlu olduğunu belirtir. İlk boyut beslenme, giyinme, barınma amacına 

hizmet sağlayan nesnelerin ve bu amaca yönelik işlevsel aletlerin üretimidir. İkinci boyut ise, türün 

üretilmesidir yani nüfus arzı. Friedrich Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, çev. 

Kenan Somer, 9. Baskı, Sol Yayınları, Ankara, 1990, s. 12.  
26 Childe, s.30. Ek olarak bu örgüt tek bir örgüt biçiminde örgütlenmiş değildir. Bunun nedeni çok çeşitli 

coğrafyalara yayılmış olmasıdır ve her biri kendi özel kurallarını geliştirerek bunları birbirine 

aktarmıştır. Yeryüzünün çeşitli yerlerine dağılmış olarak yaşayan toplumsal gruplar, hem birbirinden 

uzaklaşarak küçük gruplar kurmuşlar hem de ilkim değişikliği gibi çeşitli etkilerle birbirlerinden 

farklılaşmışlardır. Bu durumda, çeşitli geleneklerin ve birbirinden farklı birçok toplumun ortaya 

çıkmasını sağlamıştır. S: 30-31. Morgan’da Eski toplum adlı çalışmasında, insan toplumlarının, coğrafi· 

konum, fiziksel koşullar ve örgütlenme biçimlerinin elverişsizliği nedeniyle farklılıklarla 

karşılaştıklarını belirterek, aynı süreçleri daha farklı biçimlerde geçtiklerini belirtmektedir. Lewis Henry 

Morgan, Eski Toplum, çev. Ünsal Oskay, Payel Yayınları, İstanbul, 1986, s. 9-11. 
27 Childe, s. 36. Örneğin neolitik dönemde nüfus artışı, insanların yaşadıkları alanların genişlemesine 

neden olmuş, toplumun nüfusuna eklenen her bir aile yeni toprakların tarıma açılmasını gerekli kılmış 

böylece neolitik ekonomi yeryüzüne yayılmaya başlamıştır. s. 82.  
28 Engels, çalışmasının giriş bölümünde uygarlık öncesi toplumların sınıflandırılmasını Morgan’a dayalı 

olarak tanımladığını belirtmektedir. Morgan’ın “Eski Toplum” adlı çalışmasından hareketle 

sınıflandırmayı yapmıştır. Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 27. Morgan 

çalışmasında, etnik dönemler tanımlaması yaparak, bu dönemleri gelişme çizgileri içerisinde alt 

başlıklara ayırarak incelemiştir. Varlıksürdürme, Yönetim, Dil, Aile, Din, Ev içi Yaşam ve Mimarlık, 

Mülkiyet sırasıyla gelişme çizgisini ifade etmektedir. Morgan, s. 71. 
29 Morgan, s. 76, Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 27, Childe, s. 36. Childe 

Morgan’ın tanımlanmasından hareket ederek Yabanlık dönemi için Paleotik vahşet kavramını 

kullanmaktadır. Bu dönemlerin hepsi kendi içerisinde aşağı, yukarı ve orta şeklinde ayrılmaktadır. 

Ancak çalışmayı bağlamından koparmamak adına genel bir tanımlama yapılmaya çalışılmıştır.  
30 Morgan, s. 70.  



12 

 

çizgisini dönemselleştirmektedir31. Toplayıcılık ekonomisi, bu dönem insanlığın 

geçim kaynağı olmuştur32 ve ok ve yay üretim ve çömlek yapımı ile son bulmuştur33. 

Klan biçiminde örgütlendikleri ve aileyi bir kurum olarak ikinci plana attıkları ifade 

edilmektedir34. 

Barbarlık Dönem: Morgan için barbarlık döneminin başlangıcının ayırt edici unsuru 

çömlekçiliğin bulunması ve kullanılmasıdır. Çömlekçiliğe yapılan bu özel atıf 

şehirleşme ile arasında kurulan ilişkiden kaynaklıdır. Hayvanların evcilleştirilmesi ve 

sulu tarımın başlaması ile devam eden dönem, demir madeninin eritilmesi ve alfabenin 

üretilerek yazıya dökülmesi ile son bulmuştur35. Barbarlığın yukarı döneminde, 

demirin eritilmesi ve çeşitli araçlarla kullanılmaya başlanması özellikle saban 

aracılığıyla büyük tarlaların ekiminin dönüşümleri başlattığı ifade edilmektedir.  

Childe’ın neolitik devrim olarak tanımladığı bu aşama, ekonomik ve bilimsel 

bir devrimdir. Bu dönemin topluluklarında cinsiyete dayalı ilkel bir iş bölümü 

hakimdir. Erkekler avlanırken kadınlar üretim arzının devamlılığını sağlayan en 

önemli unsur olarak fazla hareketli bir yaşamı benimsemeyeceklerinden kaynaklı ilkel 

anlamda tarımı gerçekleştirmekteydiler36. Childe’a göre, neolitik devrimi başlatan bu 

ilkel çabanın dönüşümüdür. Zamanla hangi tohumun ekilebileceği öğrenilip çeşitli 

aletlerin kullanımıyla araziler ekilmeye başlanmıştır. Bu durum toplumlara, 

ihtiyaçlarını karşılamak için ürün depolama gerekliliğini zorunlu kılmış, doğada hazır 

bulunmayan yeni ürünler elde etmelerini sağlamıştır. Sonrasında yeni ekonomi 

tarafından üretilen artık-ürün küçük bir sınıfın elinde toplanmış ve böylece toplumsal 

sınıflar oluşmaya başlamıştır. Neolitik toplumların ekonomisi, barbarlık döneminin 

toplayıcı ekonomisinin yerini alırken çobanların üretmek amaçlı hareketleri, en önemli 

üretim biçimi konumuna gelmiştir. Bu dönemin aynı zamanda farklı ekonomik 

düzeylerdeki toplumların karşılaşmasına, rekabetin doğmasına ve bu durumun 

                                                 
31 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 28-29. 
32 Childe, s. 36 
33 Morgan, s. 77. Morgan özellikle barbarlığın ilk döneminden uygarlık dönemine hiçbir kabilenin 

kalmadığını belirtmektedir. Konuşma dilinin başlangıcı olarak bu dönemi görmektedir.  
34 Childe, s. 59.  
35 Morgan, s. 78-79, Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, 29-31 ve Childe, 36-37.  
36 Doğal iş bölümü öncelikli olarak cinsiyete dayalı olarak gerçekleştirilmiştir. Bir arada yaşamının bir 

sonucu olarak doğmuş ve toplumun üretici güçlerinin gelişiminde önemli bir aşama olarak ifade 

edilmektedir. Erkeklerin avcılık kadınların ise toplayıcılık ve ev bakımı şeklinde gerçekleşen doğal iş 

bölümü emeğin üretkenliğinde artış sağlamıştır. Basit iş bölümü zamanla yerini uzmanlaşmaya dayalı 

iş bölümüne bırakmıştır.  Zubritski, Mitropolski ve Kerov, s. 33.  



13 

 

sonuçlarının da savaşlara neden olduğu ifade edilmektedir. Childe’a göre bu dönemde 

elde edilen başarılar, şehir devrimi olarak tanımlanan sürecin başlangıcıdır 37.  

Uygarlık Dönemi: Kabaca yazının bulunmasıyla başlayarak günümüze kadar ulaşan 

dönemi kapsamaktadır. Uygarlık dönemi için ayırt edici tanımlama; insanlığın kendi 

ihtiyaçları için doğayı hammadde olarak kullanmaya başlamasıdır. Üretim arzının 

artışı nüfus artışını hızlandırmış ve küçük bir alan üzerinde yoğunlaşma ise tek bir 

yönetim altında bir araya gelinmesiyle sonuçlanmıştır38.  Tarihsel süreçte uygarlık 

döneminin gelişmeleri kısaca şu şekilde özetlenmektedir. Demirin saban olarak 

kullanılmaya başlaması büyük ölçekli tarlaların ekimine imkân sağlamış, saban 

tarımsal arazilerde kullanılmaya başlaması kadınların ilkel tarım ile ilişkisini keserken 

erkeğin ekonomik durumunu güçlendirmiştir. Ataerkil aile içerisinde iş bölümü artık 

uzmanlaşmaya dayalı olarak gerçekleştirilmeye başlamıştır39. Childe’a göre bu durum 

analık hukukun üstün ilkelerinin ortadan kalkması iken40, Engels için kadınların tarihi 

yenilgisidir41. Teknolojik gelişim artı ürünün oluşmasına ve onun depolanmasına 

yönelik yeni bir iş bölümü yaratmıştır. Depolama ise, yazının bir gereklilik olarak 

bulunmasını sağlamıştır. İkinci iş bölümü olarak tarihselleştirilen bu dönem, 

değişimleri oldukça hızlandırmıştır. Üretilen artık-ürünün, küçük bir azınlık sınıfın 

elinde toplanmaya başlaması, toplumun sınıflara bölünmesine neden olmuştur42. Bu 

süreç ilk şehirlerin ortaya çıkışı ile bağlantılıdır. Üretici güçlerin ilerlemesi insanların 

üretimin çeşitli alanlarında uzmanlaşmasını sağlamıştır43. Süreç bağlamında şehirlerde 

zanaatkar, ameleler ve tüccarlar gibi farklı uzmanlaşmaya dayalı iş bölümü ortaya 

çıkmaya başlamıştır.  Özellikle tüccar sınıfının ortaya çıkması, yani üretimin tamamen 

dışında yalnızca değişim üzerinden kazanç elde eden bir sınıfın ortaya çıkması üçüncü 

iş bölümü olarak tanımlanmaktadır44. Belirli bir miktar artık ürün elde edilmeye 

başlamasının, toplumsal ilerleme açısından bir başka önemli değişikliği, 

                                                 
37 Childe, s. 37. Childe, tükettiğinden fazlasının üretilmeye başlamasının elde edilen artı ürünün 

depolanması ile sonuçlandığını belirtirken bu artı ürün ile yeni şehir nüfusunun beslenmeye başladığını 

ifade etmektedir.  Childe, s. 63-85. 
38 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 32.  
39 Neil Faulkner, Marksist Dünya Tarihi Neandertallerden Neoliberallere, çev. Tuncel Öncel, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2014, s. 38.  
40 Childe, s.102 
41 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s.  166-167 
42 Childe, s. 115  
43 Zubritski Mitropolski ve Kerov s. 33. 
44 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s. 170.  



14 

 

uzmanlaşmayla beraber üretim araçlarının bireyselleşmesidir. Bu durum üretim 

üzerindeki emeğin sonuçları itibariyle farklı değerlendirilmesine neden olmuştur. 

Üretim içerisinde diğerlerine göre daha etkin bir rolü olan daha farklı 

değerlendirilmeye başlanmış, emeğin üretkenliği değişmiş ve bu durum eşit bölüşüm 

ilkesinin ortadan kalkmasına neden olmuştur. Ataerkil aileler, birlikte üretime 

gitmeyip kendi ihtiyaçlarına göre artık ürün üretmeye başlamıştır. Özel mülkiyet 

olarak tanımlanabilecek bu olgu, ortak üretim ve üretim araçlarının ortak 

kullanılmasının emeğin üretkenliğinde yeterli artışı sağlamadığı için terkedilmesiyle 

ortaya çıkmıştır. Topluluk içinde yaşayanlar, artık ürünü pazarda değişime sokabilme 

amacına yönelik olarak farklı farklı malların üretimine başlamış ve böylece özel 

mülkiyet ortaya çıkmıştır45. Gelişmiş ilk sınıflı toplumların ortaya çıkması MÖ 3000 

yılı civarı olarak ifade edilmektedir46. Tarihsel olarak toplum, köleliğin 

kurumsallaşmasıyla birlikte ilk defa üretim araçlarına sahip olanlar ile olmayanlar 

olarak ikiye ayrılmıştır47. Bir arada yaşamın bir gereklilik ortaya çıkması iktidarın 

kurumsallaşması denilen koşulları yaratmıştır. Engels bu durumu şu şekilde 

özetlemektedir.  

Kan bağı üzerine kurulmuş eski toplum, yeni yeni gelişmiş toplumsal sınıfların 

çatışması sonucu değişir; yerini, artık dayanaklarını kan bağı üzerine kurulmuş 

toplulukların değil, belirli bir ülkede yaşayan toplulukların oluşturduğu devlet 

içinde örgütlenen aile rejiminin tamamen mülkiyet rejimi tarafından belirlendiği 

günümüze kadar gelen yazılı tarihin bütün özünü biçimlendiren sınıflar çatışması 

ve sınıflar savaşımının bundan böyle içinde özgürce geliştiği yeni bir topluma 

bırakır48. 

 

Şehirlerin gelişmesi ve bu şehirlerin diğer barbar saldırılarına karşı korunması 

ihtiyacı çatışmaları azaltacak kurum olarak “devleti” doğurmuştur. Devlet, sınıf 

çatışmalarını azaltan ve bunları belirli sınırlar içerisinde tutan bir güç olarak 

görülmektedir49. Engels’in Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökenleri isimli 

çalışmasındaki devlet tanımlaması açıklayıcı olduğu için başlangıç olarak seçilmiştir. 

Engels devleti şu şekilde tanımlamaktadır; 

….. Devlet topluma dışardan dayatılmış bir güç değildir. Hegel’in ileri sürdüğü 

gibi, “ahlak düşüncesinin gerçekliği”, “aklın imgesi ve gerçekliği” de değildir. 

                                                 
45 Zubritski Mitropolski ve Kerov, s. 56-60.  
46 Faulkner, s. 39.  
47 Zubritski Mitropolski ve Kerov., s. 62.   
48 Engels, s. 12.  
49 Childe, s.115-116. Bu noktada devlet, “savaş şefi” olarak tanımlayabilecek olan kişinin fiziksel 

bütünlüğünde tanımlanmıştır. Kral tanrısal özelliklerle bütünleştirilmiştir.  



15 

 

Devlet, daha çok toplumun gelişmesinin belirli bir aşamasındaki bir ürünüdür. 

Bu toplumun, önlemekte yetersiz bulunduğu uzlaşmaz-karşıtlıklar biçiminde 

bölündüğünden, kendi kendisiyle çözülmez bir çelişki içine girdiğinin itirafıdır. 

Ama, karşıtların, karşıt iktisadi çıkarlara sahip sınıfların, kendilerini ve toplumu 

kısır bir savaşın içinde eritip bitirmemeleri için, görünüşte toplumun üstünde yer 

alan çatışmayı hafifletmesi, "düzen" sınırları içinde tutması gereken bir güç 

gereksinmesi kendini kabul ettirir; işte toplumdan doğan, ama onun üstünde yer 

alan ve gitgide ona yabancılaşan bu güç, devlettir50.  

 

Engels’in ifade edişiyle devlet, sınıf çelişkilerinin bir sonucudur ve aynı 

zamanda da bir kanıtını oluşturmaktadır. Engels için devlet, toplumun içinden 

çıkmıştır ancak zamanla toplumun üzerine çıkarak topluma yabancılaşmıştır. İktisadi 

koşulların toplumu çeşitli sınıflara bölmesi gentilice örgütlenmesinin sonunu 

getirerek, üçüncü bir güç olarak sınıflar arasındaki uzlaşmaz çelişkileri bastırması 

amacına yönelik olarak devlet bir kurum olarak ortaya çıkmıştır. Tarihsel olarak aynı 

dönemlerde çeşitli bölgelerde farklı özelliklere sahip devletler ortaya çıkmaya 

başlamıştır yine de siyasal iktidarın kurumsallaşması süreci açısından ortaklaştırılan 

noktalar bulunmaktadır. Devletin sahip olduğu temel özellikler olarak 

sıralayabileceğimiz bu nitelikler; toprağa dayalı olarak bölünme, kamu gücünün ortaya 

çıkışı ve vergilerdir. Devlet, sınıfsal uzlaşmazlıklar içerisinde bunları dengeleyen bir 

mekanizma olarak ortaya çıktığından ötürü, iktisadi olarak egemen olan bu sayede 

siyasal olarak da egemen olan sınıfların tarafı olarak ifade edilmektedir51.  

 

1.1.1. Köleci Toplum ve Devlet Yapısı 

 

Kölelik, emeğin üretkenliği ile bağlantılı bir sürecin sonucu olarak ortaya 

çıkmıştır. Emek üretkenliğinin artması insan üzerindeki mülkiyettir ve maddi malların 

doğrudan üreticisi üzerindeki mülkiyeti ortaya çıkarmıştır52. İnsanın kendi 

tükettiğinden fazlasını üretmeye başlamasıyla birlikte, toplumun bir bölümü tutsağı 

çalıştırarak onun ürettiği maddi mallara el koyma yoluna gitmeye başlamış, köle emeği 

zenginlik kaynağı olmuştur ve bu zenginliğin sahibi kesimlerin güçlenip kölelik 

düzenini sağlam temeller üzerine inşası, köleci toplumların kurulmasına neden 

olmuştur. Kölenin kendisinin de özel mülkiyete konu olan bir meta olması kölenin 

                                                 
50 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s.175.  
51 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni s.176-177.  
52 Zubritski Mitropolski ve Kerov, s. 60.  



16 

 

kendisine, ürettiklerine, emeğine ve nesline sahip çıkma hakkını da yok etmektedir. 

Yani özel mülkiyet olarak köle, meta üretimi ve nihayetinde üretimin yeniden üretimi 

noktasında başat unsur haline gelmektedir53.  

Köleci üretim biçimi, tamamen mülksüzleştirilmiş üreticiler ile zor gücünü 

elinde bulunduran özel mülkiyet arasındaki ilişkiyi ifade ederken, köleci devlet bu 

ilişkilerin yerleşmesini sağlamaktadır. Köleci toplumların üretim ilişkilerini 

tanımlayabilmek adına yalnızca Mezopotamya’da değil köleci dünyanın tümünde 

uygulanan Hammurabi yasaları oldukça önemli bir tarihsel kaynaktır. Bu yasalar, 

geniş bir şekilde köle ile efendi arasındaki ilişkileri düzenlemektedir ve genel 

çerçevede köle sahibinin çıkarlarını korumaya yönelik kuralları içermektedir54. Köleci 

devletlerin en yüksek temsilci hükümdar olarak kabul edilmektedir. Toprakların büyük 

bir çoğunluğu hükümdarın malı kabul edilmekte ve savaş aracılığıyla bu topraklar 

genişletilmektedir.  

Hâkim üretim ilişkileri göz önüne alındığında devlet, kaba kuvvet kullanımını 

kendi tekeline tutarak bu üstünlüğü çeşitli araçlarla (din, hukuk, gelenek, halk 

inançları) desteklemiştir. Aynı zamanda vergiyi kurumsallaştırarak devamlı bir gelir 

kaynağı elde etmiştir55. Merkezileşmiş despotizm Asya ve Afrika köleci devletlerinin 

bir özelliği olarak ortaya çıkmakta ve artık ürün toplumdaki tüm üreticiler tarafından 

üretilmektedir. Antik Yunan ve Roma’da ise kölelik site devletleri temelinde 

kurumsallaştığından artık ürün köle sahiplerine dayanmaktadır56. Bu durum, bütün 

yurttaşlık haklarına sahip olan köle sahipleri ile köleler ve köleler dışında kalıp hiçbir 

hakka sahip olmayan özgür yurttaşlar gibi farklı bileşenlerin ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. “Atina'da, toplam 90.000 dolaylarında özgür yurttaş bulunmaktadır ve 

365.000'den çok köle vardır. Bir yetişkin erkek yurttaşa, en az on sekiz köle 

düşmektedir57”.  Kölelerin sayıca üstünlüğü servetin belirli ellerde yoğunlaşmasına 

imkân sağlamıştır. Devlet kendi varlığını güçlendirmek adına kendine yakın sınıflar 

                                                 
53 Tom Bottomore, Marksist Düşünce Sözlüğü, çev. Mete Tunçay, 5. Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2012, s. 363.  
54 Zubritski, Mitropolski ve Kerov, s. 60. Toplumsal ilişki bağlamında kölelerin varlığı, köle sahibinin 

hakları, kölelerin ölümü vb. durumları düzenlemektedir. Örneğin Hammurabi kanunlarına göre bir 

kölenin kaçmasına yardım ve yataklık eden kişi ölüm cezasına çarptırılmaktır. 
55 Cem Eroğlu, “Siyaset”, Siyaset Bilimi Kavramlar, İdeolojiler, Disiplinler arası İlişkiler (der 

Gökhan Atılgan ve E. Attila Aytekin), 5. Baskı, Yordam Yayınları, İstanbul, 2015, s. 24. 
56 Zubritski Mitropolski ve Kerov, s. 95.  
57 Engels, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, s.123.  



17 

 

oluşturarak onlarla iş birliği içerisinde girerken halk devlete ayni ve nakit olarak vergi 

ödemekle yükümlü kılınmıştır. Bu yetkiyi kullanma gücü krala aittir ve kral mutlak 

iktidarını tanrıdan aldığı için bu yetkinin yine ancak tanrı tarafından kontrol altına 

alınabileceği düşüncesi hâkim olmuştur. 

Köleci toplum, köle emeğinin teknik gelişme ve toplumsal ilerleme 

bağlamında bir engel oluşturmaya başlamasıyla bir bunalıma girmiştir. Kolonluğun 

gelişmesiyle birlikte üretici güçlerin düzeyi başka bir üretim ilişkisini gerekli 

kılmıştır58.  

 

1.1.2. Feodal Toplum ve Devlet Yapısı 

 

Feodalizm köleliğin uzun süreli krizi tarafından şekillendirilmiştir. Cermen 

kavimlerin, Roma İmparatorluğuna sürekli saldırıları bu tarihsel dönemin sonunu 

getirirken Cermen kavimlerin kendi geleneklerini bu coğrafyalara yayması ve destek 

bulması feodal ilişkilerin kurulmasını sağlamıştır59.  

Feodal üretim biçimi, topraklandırılmış üreticilerle hukuki yetki ile donatılmış 

özel mülkiyet sahipleri arasındaki ilişkiyi ifade etmektedir. Artı ürüne, “Feodal rantın 

asıl olarak tarıma dayanan bir toplumda kendi geçimlik gereksinimleri bulunan ve 

aileye dayalı bir emek gücüne sahip bulunan küçük üreticiler niteliğindeki kiracı 

köylülerden feodal senyörler aracılığıyla”60 el konulmasıdır. Feodal dönemin en 

önemli üretim aracı topraktır ve toprak yalnızca senyörlerin elindedir. Köylü, üretim 

araçlarını elinde tutarak toprağı senyör adına işlemektedir. Bu sayede, köleci üretim 

biçimi aksine kendi küçük ev ekonomisini yaratma imkânı kazanmıştır. Aynı zamanda 

köylü kişisel olarak senyöre bağlı hale gelmektedir61. Feodal toplum bağlamında 

direniş biçimleri tartışılırken bu nokta belirleyicidir. Yönetilen sınıflar açısından 

herhangi bir hak ve özgürlüğün gelişmemesinde bu kişisel bağımlılığın etkisi 

büyüktür. Parçacıklı siyasal iktidarların görüldüğü feodalizmde kurallar, lord ve 

vassallar arasındaki ilişkileri düzenlemeye yöneliktir62.  Feodal devlet, kralın 

                                                 
58 Zubritski, Mitropolski, Kerov and vd., s. 139.  
59 Peny Anderson, Passages from Antiquity to Feudalism, New Left Books, Londra, 1974. s.128.  
60 Bottomore, s. 232.  
61 Zubritski, Mitropolski, Kerov, s. 164.  
62 Gıanfranco Poggi, Devlet Doğası, Gelişimi ve Geleceği, çev. Aysun Babacan, 4. Baskı, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2014 s. 55. Yasalar bağlamında belirli bir ortaklığın söz konusu 



18 

 

kendisiyle eşdeğer tutulmaktadır ve aracı olarak soylular kabul edilmektedir. Toplum 

bir piramit şeklinde sınıflara ayrılmıştır. Piramidin en tepesi kral simgelerken aşağıya 

doğru toplumsal yapı sayısal olarak genişlemektedir.  

Feodal toplumda, kentler ticari üretim merkezleri ortaya çıkmaya başladıkça, 

zanaatçı ve çiftçi arasında ayrım gerçekleşmiş ve üretilen ürünlerin meta olarak 

pazarda satılması süreci başlamıştır. Bu durum, üretim ilişkilerindeki bir değişikliği 

bağrında taşımıştır. Kişiselleşmiş köylü ekonomisinin zamanla pazar için üretime 

doğru evrilmesi, feodal toplumun yapısının çözülmeye başlamasına ve kapitalist 

üretim ilişkilerinin doğuşuna imkân sağlamıştır.  

 

1.1.3. Kapitalist Toplum ve Devlet Yapısı  

 

Marx’a göre tarih birbirini takip eden üretim biçimlerinde oluşmaktadır.  

Üretimin feodal biçimi yerini kapitalist topluma bırakmıştır ve bu süreç toplumun 

devrimci bir dönüşümüdür. Kapitalist üretim biçimi, üretim araçları sahipliğinden 

soyutlanmış üreticiler ile hukuki ve siyasi erkten soyutlanmış sermaye sahipleri 

arasındaki çıplak iktisadi ilişkiyi ifade etmektedir. Kapitalizm ekonomik bir sistem 

olarak 16. yüzyılda, feodalizmin bir önceki yüzyılda var olan krizinin sonuçlarıyla 

ortaya çıkmıştır ve ilerleyen yüzyılda dünya genelinden yaygınlaşmış ve 

derinleşmiştir63.  

Bütün kapitalist toplumlar; belirli bir toprak parçası üzerinde iktidarını kurmuş, 

aynı zamanda yönetme yetkisi hukuksal normlar sistemi ve fiziki güç kullanma yetkisi 

ile destelenen, parlamento vb. kurumları olan siyasi bir yapıya sahip hükümetlerin 

olduğu devletler tarafından yönetilmektedir. Bu bağlamda, yurttaşlardan oluşan bir 

nüfus kitlesi siyasal sisteminin sınırları içerisinde ortak haklara ve özgürlüklere 

                                                 
olduğunu söylemekle birlikte, bu ortaklığın net bir şekilde ifade edilmediği belirtilmektedir. Yasaların 

uygulanış biçiminde ise, ağırlıklı olarak lord ve vassalların kendi ekonomik çıkarları etkin olmaktadır.  
63 Immanuel Wallerstein, The Politics of the World Economy the State, The Movement, and The 

Civilization, Cambridge University Press, Newyork, 1991, s. 29. Wallerstein, tarihsel olarak ele alınan 

bir dünya sistemi yaklaşımının, modern toplumsal değişimlerin nedenlerini kavrayabilmemiz 

noktasında açıklayıcı olduğunu ifade etmektedir. Kapitalist ekonomiyi tekil bir toplumsal bir sistem 

olarak ele almaktadır. Tekil bir sistemdir ancak çok sayıda siyasal varlığı içermektedir. Kapitalizmin, 

çeperin kaynaklarını sömürdüğünü çekirdeği (Batılı Avrupa) zenginleştirdiğini ve sistemin varlığının 

çekirdek ile çeper arasında bir iş bölümünün üretilmesine ve yeniden üretilmesine bağlı olduğunu ifade 

etmektedir. Charles Ragın ve Danıel Chırot, “Immanuel Wallerstein’in Dünya Sistemi”, Tarihsel 

Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e Görüşler ve Yöntemler, (ed. Skocpol, T), Çev. Fethi Ahmet, 4. 

Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2014, ss: 305-348.  



19 

 

sahiptir64.   Sahip olunan hak ve özgürlükler, çalışma bağlamında muhalefet olgusunun 

varlık kazanmasını ve onu kendinden önceki devlet tiplerindeki direniş biçimlerden 

farklılaştıran noktayı oluşturmaktadır.  

Kapitalist toplumlardaki iki temel sınıf, burjuvazi ve proletaryadır. Toplumsal 

örgütlenme düzeni, üretim araçlarının hakimiyetinden yoksun ücretliler ile üretim 

araçlarına sahip olan burjuvaziden oluşmaktadır.  

Herhangi bir kapitalist toplumda uzlaşmaz karşıtlık içinde bulunan iki sınıf, 

sürekli çatışma ya da savaşım halindedir ve bu savaşım tarihsel temel çelişkiyi 

ekonomi alanından politik alana taşır. Bir başka deyişle temel sınıf çelişkisi, 

ekonomik düzeyde belirlenirken, temel sınıf savaşımı, ekonomik düzeyden görece 

bağımsız olan politik düzeyde sürer. Kapitalist bir toplumda yaşamak 

sermayeleşmiş insanlığı yaşamak demektir65. 

 

Halkların muhalefeti özellikle toplumsal muhalefeti kullanmaya başlaması, 

Tilly’in tarihsel analizlerinde önemli bir yer edinmektedir. Tilly’e göre, kapitalizmin 

ve ulus-devletin önlenemeyen genişlemesi, sıradan insanları, kendi talep ve arzuları 

için kendi büyük örgütlenmelerini kurmaya zorlamıştır. Toplumsal muhalefetin 

başlangıcı, modern devletin o zamana kadar küçük örgütlenmelerin sahipliğinde olan 

kaynaklar üzerinde hak iddia etmesidir. Bu kaynakları korumak için başlayan küçük 

direnişler zamanla ilerlemiş ve ilerici kolektif eylemlere dönüşmüştür66. 

Kentleşme protestoyu kentlere kanalize etmiş, siyasetin merkezileşmesi ve 

ulusallaşması şiddet içeren çatışmayı ulusal alana kaydırmış, proleterleşme yeni 

hak iddialarıyla yeni bir yarışçı yaratmış ve merkezi, bürokratik açıdan 

bütünleşmiş siyasal ve mesleki örgütlenmelerin oluşumunu teşvik etmiştir67. 

 

Kapitalist toplumlarda, muhalefet olgusu üzerine bir diğer önemli nokta, farklı 

siyasal sistemlerin var olması gerçekliğidir. Modern devletler, kendilerini değişik kalıp 

ve yapılanmalara göre düzenlemektedir68. Kapitalist devletin temel özellikleri ve 

muhalefet olgusunun varlık kazanmasına yönelik tartışmalar çalışmanın ikinci 

bölümünde yapılmaktadır. Bu bağlamda, muhalefetin doğmasını sağlayan 

mekanizmaların detaylandırılmasına bu başlık altında girilmeyecektir. 

                                                 
64 Anthony Giddens ve Philip W. Sutton, Sosyoloji, çev. E. Arzu Kayhan, 8. Baskı, Kırmızı Yayınları, 

İstanbul, 2019, s. 944.  
65 Ahmet Haşim Köse ve Ahmet Öncü, Kapitalizm, İnsanlık ve Mühendislik: Türkiye’de 

Mühendisler Mimarlar, Türk Mühendis ve Mimar Odaları Birliği, Ankara, 2000, s. 82.  
66 Tilly, From Mobilization to Revolution, s. 143-171. 
67 Hunt, s. 295.  
68 Moore, bu yapılanmaların ülkelerin burjuva demokratik devrimlerini nasıl gerçekleştirdiği üzerinden 

açıklamaktadır.  



20 

 

1.2. MUHALEFET 

 

Başlangıç olarak muhalefet kavramının siyaset bilimi açısından ne anlama 

geldiğinden önce, muhalefet kelimesinin ne anlama geldiği üzerinde durulmalıdır. 

Genel bir kavram olarak muhalefet; kökeni hilaf “zıt, karşıt” anlamına gelen Arapça 

kökenli bir kelimedir69.  Modern siyasal anlamıyla “muhalefet” kavramı için ise 

Arapça ’da “mu'ârada”, kelimesi kullanılmaktadır70. Bu anlamıyla ayrı yolda olmak ya 

da görüş birliğinde olmamak anlamına gelmektedir. Latince kökenine bakıldığında 

kelime anlam olarak “opposito” aynı fikirde olmamak, karşıt olmak anlamında 

kullanılmaktadır71. 

Muhalefet kavramı ile ilgili yapılan ilk çalışmalar, muhalefeti daha belirsiz ve 

geniş bir tanımlama içerisinde ele alarak; başka bir yapı (organ, bünye) ile uyuşmazlık 

hali olarak tanımlamaktadır72.  Bu kapsamda muhalefet, siyasal çatışmanın 

kurumsallaşmış ve ileri düzeyini olarak adlandırılmaktadır73. Robert Dahl muhalefeti 

ele aldığı “Regime and Opposition” adlı eserinde muhalefeti parlamento içi yapılan bir 

faaliyet olarak ele alarak, A partisinin, siyasal iktidarın politikalarına karşı olma 

durumu şeklinde tanımlamıştır. Bu faaliyetin tanımlanma biçiminin ülkenin sahip 

olduğu siyasi rejime göre değiştiğini ifade etmiştir. Siyasi rejimleri hegemonik, 

poliyarşik ve karma rejimler olarak tanımlamış ve muhalefetle ilişkisini şu şekilde 

özetlemiştir. Hegemonik rejimlerde tüm muhalefet potansiyel olarak tehlikeli kabul 

edildiğinden oldukça az muhalefet ögesi görülmektedir. Poliyarşik rejimlerde politik 

tercihlerin açıklanmasında, temsil edilmesinde ve örgütlenmesinde düşük sınırlılıklar 

vardır ve bu durum hükümetin kararlarına karşı çıkma noktasında geniş bir yelpazede 

fırsatlar sunmaktadır. Ancak çizilen bu olumlu tablo açısından göz önünde 

bulundurulması gereken konu bazı insanların politik tercihlerini yansıtmalarının hala 

mümkün olmaması durumudur. Bunun iki nedeni vardır. Eşitsizlik ve kutuplaşma. 

                                                 
69 “Bir tutuma, bir görüşe, bir davranışa karşı olma durumu, aykırılık” olarak TDK online sözlükte 

tanımlanmaktadır.  https://sozluk.gov.tr/ 
70 Recep Ardoğan, “Teorik Temeller ve Tarihsel Gerilimler Arasında İslam Kültüründe Siyasal 

Muhalefet”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Aralık 2004, Cilt: vııı, Sayı: 2,  s. 

172. 
71 https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/opposition 
72 Nathalıe Brack and Bruxelles Sharon Weınblum, “Political Opposition Towards a Renewed Research 

Agend”, Interdisciplinary Political Studies Cilt:1, Sayı:1, 2011, s. 70.  
73 Ghita Ionescu and Isabel De Madariaga, Opposition-Past and Present of a Political Institution, 

The New Thinker Library, London, 1968, s. 9-12.  



21 

 

Karma rejimlerde sınırlı da olsa bazı muhalefet araçlarına sahip olan muhalifler, 

engellerin daha da azaltılması için uğraşmakta ve bunun mücadelesini vermektedir74.  

İkinci Dünya Savaşı sonrası dönemde muhalefet kavramın tanımlanmasında 

muhalefetin rolü ve işlevine odaklanıldığı ifade edilmektedir75. Sartori muhalefeti, 

gerçek muhalefet ve sistem karşıtı muhalefet olarak iki ayrı şekilde işlevine göre 

tanımlayarak, yönetimin politikalarına muhalefet ve yönetme olgusuna muhalefet 

şeklinde bir ayrıma gitmektedir76. Bu kapsamda yapılan tanımlamalar muhalefet 

kavramının tanımlanmasının, aktörlerine rol atfedilmesi ve nihayetinde iktidarı 

hedefleyip hedeflememesi üzerinden tartışılmaya ve çalışılmaya başlanmasına yol 

açmıştır. Klasik tanımlamalarda ağırlıklı olarak muhalefet parlamento içi bir faaliyet 

olarak ele almıştır77. 

Günümüzde muhalefet çalışmaları açısından genel kabul, muhalefeti klasik 

tanımlamalarından koparmadan yeni anlamlar ekleyerek daha kapsamlı bir şemsiye 

kavram haline getirmektir. Batı terminolojik anlamıyla muhalefet; demokratik teori ile 

anılan ve demokrasi ile anlam kazanan bir kavram durumdadır78. Öncelikle bir amaç 

doğrultusunda bir etki ve sonuç yaratmayı hedefleyen bir davranış bir olgu ya da 

faaliyet olarak kabul edilmektedir. Bir görüşe, bir tutum ya da davranışa karşı olma, 

uymama anlamına gelen muhalefet79 aynı zamanda başkalarının fikrine karşı olmaktan 

başlayıp toplumsal eylemlere ve iktidarı değiştirmeye kadar genişleyen bir 

yelpazedeki duruş ve tutumları kapsayan bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır80. 

Muhalefet “gözetim”, “denetim” ve “eleştiri” faaliyetlerini kapsamaktadır81. 

Bu üç faaliyete “öneride bulunma” durumunun eklendiği de görülmektedir. 

Muhalefetin yalnızca bir karşı görüş eylemi olmayıp uygulamada bu rahatsızlığın dile 

getirilmesi, harekete geçilmesi durumunu da ifade etmektedir. Toparlayacak olursak 

                                                 
74 Robert Dahl, Opposition and Regime, Yale University Press, New Haven and London, 1973. s. 18.  
75 Kirchheimer (1964) üç farklı muhalefet tarzı olduğunu belirtmiştir. Klasik muhalefet, siyasal iktidarın 

yönetme hakkını ve mevcut anayasal sistemi tanıyarak seçilen politikalara alternatifler sunmaktadır; 

“İlkeli” Muhalefet; hükümetin politikalarına ve siyasi sistemin anayasal gereklerine karşı çıkmaktadır 

ve son olarak, “Muhalefetin Ortadan Kaldırılması”; azınlık grubunun iktidar için müdahale etmesiyle 

birlikte alternatif bir program sunmamasıdır. Kirchheimer 1964’ten aktaran Brack and Weınblum, s. 71.  
76 Giovanni Santori, Opposition and Control Problems and Prospects, Goverment and Opposition, 

Cilt:1, Sayı: 2, 1966, s.151.   
77 Brack and Weınblum, s. 71.  
78 Dahl, p.1.  
79 Turgut, s.3 
80 Algan, s.2 
81 Yüksel Metin, “Siyasal Muhalefetin Uluslararası İnsan Hakları Sözleşmelerinde Korunması”, 

Erzincan Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt: XI, Sayı: 3-4, 2007, ss:64-104. s.66. 



22 

 

muhalefet kavramı hem fikirsel düzeyde karşı olmayı ve bu anlamıyla bir eleştiriyi 

ifade ederken aynı zamanda uygulama anlamında harekete geçilmesini de 

içermektedir. Bu yönde davranış gösteren kişilere ise muhalif denilmektedir. 

Muhalefeti, mikro düzeyden yani aileden başlayarak toplumsal yaşamın tüm 

kategori ve düzeylerinde görmek mümkündür. Görüş farklılıklarının alt yapısını 

ekonomik ve sosyal olayların oluşturduğu düşünüldüğünde bireysel yaşamın her 

alanında ya da toplumsal yapının herhangi bir kurumunda muhalefetin doğacağını 

düşünmek yerinde olacaktır. Muhalefet edilen nihayetinde bir iktidar ve güç odağıdır. 

Bu iktidar aile içinde babanın kendisinde vücut bulmuş olsun ya da toplumsal yapının 

başka bir noktasında bir güç ilişkisi içinde farklı düzey ve nedenle olsun mutlaka 

karşımıza çıkmaktadır. Bu anlamıyla muhalefet, kapsayıcı bir üst kavramı ifade 

etmektedir. Karşı çıkma, karşısından durma ve direnme araçlarıyla birlikte bir çatı 

kavramı ifade etmektedir. Bu çalışmada muhalefet kavramının, siyasal iktidara 

yöneldiğinde tartışma bağlamına alındığını ifade etmek yerinde olacaktır. Kısaca 

muhalefetin siyasal perspektiften ele alınışı şeklinde ifade edebileceğimiz kavramın 

detaylandırılması ayrı bir başlık altında yapılacaktır. 

1.2.1. Siyasal Muhalefet 

Literatürde oldukça fazla sayıda muhalefet kavramı ve muhalefetin özel biçimi 

tanımlaması bulunmaktadır. Ancak muhalefet kavramı ve siyasal muhalefet arasındaki 

ayrımı net bir şekilde ortaya koymak kolay değildir. Çalışmada, siyasal iktidara 

yönelik muhalefetin incelenmesi ve dönüşümünün tartışılması hedeflenmektedir. 

Muhalefet kavramı hem genel anlamda muhalefeti hem de özel biçimi olarak siyasal 

muhalefeti ele alacak şekilde kullanılmaktadır çünkü muhalefet hakkı kapsamında 

bakıldığı muhalefet ve siyasal muhalefet arasından keskin bir ayrım olduğu 

düşünülmemektedir. Dahl (1966), Ionescu ve De Madariaga (1968) ve Schapiro (1972) 

1960’ların ikinci yarısından itibaren, siyasal muhalefeti daha geniş bir çerçevede; 

iktidar, hükümet, parlamento, parti ve sosyal hareketler çalışmalarına dahil ederek 

incelemişlerdir82.  

Brack and Weınblum siyasal muhalefetin, “bir bütün olarak siyasal iktidar ile, 

siyasal elitlerle ya da siyasal iktidarın yalnızca bir politikasıyla anlaşmazlık içerisinde 

                                                 
82 De Giorgi, Parliamentary Opposition in Western European Democracies Today: Systemic or İssue- 

Oriented? A Comparative Study Of Two Parliamentary Systems 2007: 7’den aktaran Brack ve 

Weınblum, s. 69.  



23 

 

olma durumu”83 olarak tanımlanması gerektiğini ifade etmektedir. Bu ifade, siyasal 

muhalefetin aktörlerine, işlevlerine ya da amaçlarına dayanmayan bir tanımla yapmak 

hedefindedir. Muhalefetin farklı bileşenlerini ve boyutlarını, aktörler ve eylem alanları 

ile rollerini muhalefetin alanına dahil etmek amacını taşımaktadır84. Siyasal muhalefet, 

farklı gerekçelerle iktidarın karşısında konumlanır ve bazı eylemler gerçekleştirir, bu 

eylemler eleştirmek ile başlayarak onu etkilemek, sınırlamak, değiştirmek ya da onun 

yerine geçmeyi hedeflemek şeklinde gerçekleşmektedir. Çeşitliliğinin gösterdiği üzere 

bu eylemler, bireysel ya da kitlesel olarak, sürekli ya da geçici olarak en önemlisi 

örgütlü ya da örgütsüz olarak gerçekleşebilir. Bu durumun siyasal muhalefetin 

içeriğine ilişkin bir kısıtlama yaratması mümkün değildir85.   

Siyasal muhalefet kavramının geniş bir tanımı Nükhet Turgut tarafından şu 

şekilde yapılmıştır. 

Siyasal muhalefet, belirli bir toplumsal formasyonda, herhangi bir zaman sürecinde, 

var olan siyasal rejime ve içerisinde yaşanan sosyo-ekonomik düzene veya bunlardan 

yalnızca birine ya da sadece siyasal iktidarı ellerinde bulunduranlara veya bunların 

faaliyetlerine karşı olmayı, bunların karşılığında alternatif bir program ya da bir öneri 

sunarak veya sunmayarak yasal sınırlar içinde veya yasal sayılmayan çeşitli yollara 

başvurarak eleştirmeyi ya da bu arada istenilen amaç doğrultusunda etki ve sonuçlar 

yaratmayı içeren bir olgu bir davranıştır86. 

 

Ek olarak, siyasal muhalefet siyasal partiler dışında çeşitli topluluklar, hatta 

bireyler eliyle yürüyebilen faaliyetleri içerir bu yüzden yalnızca siyasal partilerin 

eylemi olarak almak onu dar kapsamda ele almak anlamına gelecektir87.  

Muhalefet olgusu ve muhalifler kendi dar çevrelerinden çıkıp mevcut toplumsal 

ve ekonomik yapıyı, siyasal rejimi ve onun somut öğelerini, ekonomik sistemi 

hedef aldıkları bunlardan birine, birkaçına veya hepsine yöneldikleri andan 

itibaren kavramın siyasal niteliğe büründüğü açıkça görülür88.  

 

Bu çalışmada, siyasal iktidara ya da devlet aygıtına yönelik her türlü eylem 

biçimi muhalefet kavramının içine sokulmaktadır. Muhalefet kavramını geniş 

kapsamıyla ele alırken bir hak olarak ortaya çıkışı ve sağladığı güvenceler ve araçlar 

anlamında bakıldığında yalnızca yasal muhalefet kastedilmektedir. Bu anlamda 

söylenebilir ki, siyasal muhalefet pek çok çalışmada yalnızca anayasal yönü ile yer 

                                                 
83 Brack and Weınblum, s. 74 
84 Tarrow, s. 7.  
85 Algan, s.10. 
86 Yılmaz s.9.  
87 Algan, s.11. 
88 Turgut, s. 4. 



24 

 

almış ve parlamento içi muhalefet şeklinde incelenmiştir. Pek çok düşünür muhalefeti 

yalnızca iktidar dışında kalan partilerin yürüttüğü bir faaliyet olarak ele almıştır.  

Ancak böyle bir tanımın yapılması kavramının alanın daralması anlamına gelmektedir. 

Siyasal muhalefet; hükümetin istenmeyen ve beğenilmeyen faaliyetlerinin 

eleştirilmesi dışında; 

 Var olan sosyo-ekonomik düzene ya da siyasal iktidara karşı olmak ya da 

toplumsal yapıyı eleştiri konusu yapmak 

 Sadece var olan sosyo-ekonomik yapıya muhalif olmak  

 Yalnızca içinde olunan siyasi rejime karşı olmak 

 Sistemsel bir sorgulamadan yapmadan yalnızca siyasal iktidara sahip olan 

gruba karşı eylem ya da eleştiri barındırmak ya da meşruluğunu kabul etmemek 

 Siyasal iktidarı elinde bulunduran fraksiyonları baskıcı olması durumunda 

uygulamalarına direnmek ve karşı gelmek 

 Sosyo- ekonomik koşullar ya da siyasal iktidarla hiçbir sorun yaşanmadığı 

halde yalnızca kendisini ilgilendiren konularda baskı yoluyla taleplerini 

iletmek 

 Siyasi iktidarı etkilemeye yönelik faaliyet yürütmeyi de içerir89.  

Çalışmada muhalefet farklı olguların toplamını ifade eden bir kavram olarak 

ele alınmaktadır. Böylece belirli bir muhalefet anlayışının oluşmasının, 

sınırlandırılmasının ya da türünün sınıflandırılmasının önüne geçilmekte ve 

muhalefete dinamik bir yapı kazandırılması sağlanmaktadır90. Bu anlamda muhalefeti 

tanımlayabilmek için ne olduğundan öte ne olmadığı yönünde görüş bildirilmektedir. 

Bu yüzden muhalefeti tanımlayacak anahtar kavramlar bulmanın zorlaştığı 

düşünülmektedir. Örneğin muhalefeti yalnızca siyasal partilerin yaptığı bir eylem 

olarak görmek, baskı grupları ya da bireysel olarak yürütülen faaliyetleri açıklamasız 

bırakmaktadır. Elbette anayasal olarak bireye tanımlanan haklar (direnme hakkı) 

düşünüldüğünde muhalefeti bu şekilde sınırlamak önemli bir sorun yaratmaktadır. 

Dolayısıyla muhalefet, muhalefet edenler ve muhalefetin yapılışı şekliyle -yazılı, 

sözlü, davranışla, hareketle, aktif ya da pasif direnme yollarından biriyle- oldukça 

çeşitlilik göstermektedir. Siyasal iktidara ya da onun uygulamalarına yönelik her türlü 

                                                 
89 Turgut, s. 8 
90 Brack and Weınblum, s. 76.  



25 

 

eylemin muhalefet hakkı kapsamında alınıp alınamayacağı önemli bir tartışma 

konusudur. Bu noktada, çalışmada muhalefetin kapsamının gözetim, denetim, öneri ve 

eleştiri faaliyetleri ile ilişkili oldukları hak ve özgürlüklerin sınırları içerisinde bu 

hakları kullanmaları olarak tanımlanmaktadır.  

Muhalefeti bir karşı oluş tutumu olarak tanımladığımızda, bu tutumun meşru 

sınırlar için yerine getirilmesi belirli daralma yaratmaktadır. Ancak meşru sınırlar 

şeklinde ifade edilenin hak ve özgürlüklerin tanımlamasıyla belirleneceği 

düşünüldüğünde uluslararası hukuk çerçevesinde genişletici yorumların kabul 

gördüğünü belirtmek yerinde olacaktır.  Tüm çalışma boyunca alt metni bu çeşitlilik 

oluşturmaktadır. Bu bağlamda siyasal muhalefet parlamento içi ve parlamento dışı 

olarak iki temel alana ayrılmaktadır. Siyasal Muhalefetin alt ayrımlarına ilişkin şunlar 

söylenebilir91. Muhalefeti yapan gücün varlığının yasal olup olmadığına göre anayasal 

ve anayasal olmayan muhalefet ile hedef ya da amacı esas olarak sunan yapısal ve 

yapısal olmayan muhalefettir.  

A- Parlamenter muhalefet; en az iki ya da daha fazla siyasinin partinin iktidar için 

mücadele ettiği batı demokrasilerinde ve uyum sürecinde olan ülkelerde görülür. 

Parlamenter muhalefetin alt ayrımları bu temelden yola çıkarak gerçekleşir.  

1- Anayasal yapısal olmayan parlamenter muhalefet; iki ya da daha çok siyasi partinin 

iktidar için mücadele ettikleri parlamenter muhalefetin, muhalefet türünü oluşturur. 

Anayasal düzene saygı ve itaat ortak noktasıdır. Hedeflenen iktidara gelmektedir 

yoksa rejimin kendisi sorgulama konusu yapılmaz92. Dolayısıyla pragmatik ve 

güncel sorulara yönelik menfaat ve istekler ön plandadır. Amerika Birleşik 

Devletleri’ndeki siyasi partiler klasik örneğini oluşturmaktadır.  

2- Anayasa dışı yapısal olmayan muhalefet; parlamenter sistemde sıklıkla rastlanmaz. 

Parlamento dışında kaldığı halde iktidarı ele geçirmek isteyen partilerde görülebilir.  

3- Anayasal ve yapısal muhalefet; sosyalist partiler başlıca temsilcilerini 

oluşturmaktadır. Bu tip muhalefet parlamenter sistemin belirlediği yollarla siyasal 

iktidar yarışına katılan ve bu yöntemlerle çalışan partileri işaret etmektedir. 

Genellikle anayasal sınırlar içindeki azınlık partileri de bu gruba dahil edilmektedir.  

                                                 
91 Turgut Yılmaz, s.21 
92 Turgut Yılmaz, s. 22 



26 

 

4- Anayasa dışı ve yapısal parlamenter muhalefet; komünist ve faşist partiler buna 

örnektir.  

B- Parlamento dışı muhalefet; Protesto gösterileri, grev, boykot ya da 

mitingler, oturma ve işgal eylemleri, siyasal niteliği olan bir konu hakkında dilekçe 

verme gibi pek çok çeşitli alanda sürekli veya devamlılığı olmayan bir şekilde 

gerçekleşen eylemler olarak tanımlanabilmektedir. Bu bağlamda muhalefet, siyasal 

iktidarın bir uygulamasına ya da varlığına ilişkin olarak oldukça farklı şekillerde 

gerçekleşmiştir. Siyasal iktidara yönelik olarak parlamento dışında gerçekleştirilen 

muhalefet, toplumsal muhalefet olarak adlandırılmaktadır93. 

Toplumsal muhalefetin edebiyattan sanata, müzikten tiyatroya ya da modadan 

başka herhangi bir alana kadar pek çok gerçekleşme yolu vardır. Bu anlamda önemli 

bir örnek olarak, caz müzik gösterilmektedir. Caz, 19. yüzyılın sonunda modern 

toplumların ileri düzeyinde, yeni kültürel ve sanatsal bir müzik olarak kentin 

çevresinde yaşayan lümpen proleterlerin alt kültürü olarak doğmuştur. Kısa zamanda 

dünyaya yayılmasındaki en büyük neden kendi içerisinde simgesel ve anlamlı bir 

muhalefet biçimi olarak kabul görmesidir. Barındırdığı simgesel nitelikler, salt 

egzotik, ilkel ve burjuva dışı değil modern nitelikler taşımaktadır94. 1900’lü yılların 

başında geleneklere ve var olan düzene başkaldıranların müziği olarak gelişmiştir ve 

Blues ve Folk gibi Caz da temelde komünist ve anarşist sol ile arasında güçlü bir bağ 

kurmuştur. Yalnızca ritim ve danstan ibaret olmayan caz müzik, zamanla protesto, 

gösteri ve toplu kutlama müziği haline gelmiştir95. 

Nükhet Turgut parlamento dışı muhalefeti alt ayrımlarını şu şekilde ifade 

etmiştir.  

1- Anayasal, yapısal olmayan parlamento dışı muhalefet: Klasik anlamda baskı 

gruplarının faaliyetleri, anayasal olup yapısal olmayan parlamento dışı muhalefete 

örnek olarak gösterilebilmektedir. Bu gruba giren muhalefetin yapısal olmama 

özelliğinin nedeni, hedef ve amacının doğrudan siyasal iktidarı ele geçirmek 

amacını taşımamasıdır. 

                                                 
93Ayşem Sezer Şanlı, Gündelik Hayatın Dönüşümünde Bir İmkân Olarak Toplumsal Muhalefetin 

Değerlendirilmesi: Cumartesi Anneleri Üzerine Bir Araştırma, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2018, s. 98.  
94 Eric Hobsbawn, Sıra dışı İnsanlar Direniş, İsyan ve Caz, çev. Işıtan Gündüz, Yordam Kitap, 

İstanbul, 2009, (Sıra dışı İnsanlar) s. 313. 
95 Hobsbawn, Sıra dışı İnsanlar, s. 319.  



27 

 

2- Anayasa dışı, yapısal olmayan parlamento dışı muhalefet: Gelişmiş Batı 

örneklerinde bu noktada örnek bulmak zorlaşmaktadır. Ancak belirli bir hedefe 

yönelmiş olan ve bu hedefe ulaşmak için anayasal olmayan yollar kullanan 

grupların eylemleri olarak adlandırılmaktadır. 

3- Anayasal ve yapısal parlamento dışı muhalefet; Öğrenci, İşçi ve Kadın Hareketleri 

örnek olarak gösterilmektedir. Bu muhalefet örneğinde, yurttaş siyasal iktidara 

çeşitli araçlarla muhalefet etmektedir. 

4- Anayasa dışı ve yapısal parlamento dışı muhalefet: otoriter rejimlerde görülen ve 

doğrudan siyasal iktidarı değiştirmeye yönelik darbe girişimleri olarak 

tanımlanmaktadır96. 

Sosyal bilimlerde tanımlanmaya çalışılan her kavram açısından ana bir 

problem vardır. Kavramları belirli bir sınırlılık içerisinde ele almak kısıtlama yaratarak 

hataya neden olmaktadır. Örneğin bir kadın hareketi olarak süfrajetler başlangıç 

itibariyle yalnızca seçme ve seçilme hakkı için mücadele vermeyi amaç edinmişlerdir. 

Bu anlamıyla konumlanışları, anayasal ve yapısal muhalefet kapsamına girerken, 

zamanla cezaevlerinde karşılaştıkları işkence ve kötü muamele karşısında barışçıl 

yollarla devam eden mücadeleyi bırakarak şiddet içeren eylemlerde yer almışlardır. 

Bu durum onların kısıtlamaya dayalı yorumlarla, anayasa dışı muhalefet olarak 

tanımlanmalarına yol açmaktadır. Örnekten hareketle, muhalefet etme biçimlerini net 

sınırlar içerisinde sınıflandırmanın eksik tanımlamaya neden olduğu görülmektedir. 

Dolayısıyla muhalefet etme biçimlerinin sınıflandırılmasında, katı sınırların mümkün 

olmadığını ve geçirgenliklerin olduğunu ifade etmek gerekmektedir. Muhalefet 

kavramı, demokratik toplumların var oluşunda hayati bir öneme sahiptir. Muhalefet 

adı altında, siyasal iktidara yöneltilen tepkiler modern demokrasilerinin gelişmesinin 

ön koşuludur. Bu noktadan bir bakış açısı geliştirilmesi, alt ayrımlarının geçirgenliğini 

garanti altına almaktadır.  

 

1.2.2. Siyasal Muhalefetin Tarihsel Süreçte Ortaya Çıkışı  

 

Muhalefet, siyasal iktidarın kurumsallaşmasıyla başlayan ve o günden bu yana 

var olan bir olgu bir davranıştır. Tarihsel süreçte bazı dönüşümler yaşamış ve bugünkü 

                                                 
96 Yılmaz s. 21 ve s. 165.  



28 

 

şeklini almıştır. Bugün kafamızda canlandığı haliyle siyasal muhalefet kavramı 

parlamenter rejimin ortaya çıktığı dönemde var olmuştur. Bu tanımlama ve yazım 

çalışmanın ikinci bölümünde detaylı anlatılacağından çalışmanın bu bölümünde kısa 

bir şekilde ele alınmış, kapsamlı açıklaması çalışmanın ilerleyen bölümlerine 

bırakılmıştır. Parlamento içi siyasal muhalefet, kapitalist üretim ilişkilerinin ortaya 

çıktığı döneme özgü bir kavram olarak ele alınmıştır.  

Çağdaş batıda muhalefet on yedinci yüzyılın sonunda başlayarak gelişen bir 

süreç içinde azınlıkların temsiline olanak veren siyasal temsil teori ve seçim 

sistemlerinin gelişmesi, azınlık haklarına saygılı parlamenter usullerin 

yerleşmesi ve azınlık örgütlerinin kurulmasına izin verilmesiyle örgütlenme ve 

örgütlere katılma, seçme ve seçilme, haber alma ve ifade, kısaca siyasal rekabet 

özgürlüklerinin anayasal düzenleme ya da geleneksel anlaşmalar yoluyla 

güvence altına alınmasıyla varlığını güvence altına alacak güvencelere kavuşmuş 

gözükmektedir97.  

 

Parlamento ve muhalefet etme olgusunun tarihin ilk dönemlerinden itibaren 

var olduğu bilinmektedir. Ancak bugünkü anlamda siyasal muhalefet kavramının 

parlamenter sistemin ortaya çıktığı 18. yüzyıl sonu ve 19. yüzyıl başından itibaren 

ortaya çıktığını söylemek yerinde olacaktır. Muhalefetin ortaya çıkışında rol oynayan 

iktidarın sınırlandırılması fikri ve bunu sağlamak için gereken uğraşlar ve çabalar ilk 

çağlardan beri görülmektedir. İşte bu uğraş ve çabalar ile geliştirilen yöntemler98, 

kapitalist devlet öncesi direniş kavramını ve bu amaçla kullanılan araçları meydana 

getirmektedir. Kapitalist devlette muhalefet ise, çalışmanın ikinci bölümünde 

kapsamlı bir şekilde ele alınmıştır. Kapitalist devlet açısından muhalefeti bir hak 

olarak mevcut iktidara karşı çıkma olarak tanımladığımızda, kapitalizm öncesinde 

gerçekleşen iktidara karşı çıkışlara ve sonuçlarına da kısaca bir göz atmak 

gerekmektedir. Muhalefet ancak siyasal iktidarın sınırlandırılması fikrinden 

hareketle, eşit yurttaşlar arasında yasal zeminde varlığını kazanmış bir haktır. Hak ve 

özgürlükler, hukuk sistemi anlamında derin farklılıklar barındırmaktadır ve her karşı 

çıkışın kutsal güce de karşı çıkış anlamına geldiği kapitalizm öncesi dönemlerde, 

muhalefet gibi bir tanıma yer olmadığı görülmektedir.  

 

                                                 
97 İonescu, Geita and İsabel de Madariaga, Opposition, Pelikan Books, Great Britain, 1972’den aktaran 

Gülsev Evcimen, Batı Demokrasilerinde Kurumsallaşmış Muhalefet: İşlevleri ve Sorunlar, İÜHFM, 

1979.  
98 Turgut, s.24.  



29 

 

1.2.2.1. Köleci Toplum ve Direniş Biçimleri 

 

Baskıya karşı duruş geliştiren hareketler, sınıflı toplumların ortaya çıkışından 

itibaren varlığını korumaktadır ancak kendiliğinden ve kısa vadeli olarak 

gerçekleşmeleri nedeniyle kitlesel bir nitelik kazanmaları mümkün olmamıştır. Pre-

kapitalist toplumlardaki devletlerde, bireylere verilen haklar sahip oldukları varlıklara 

göre şekillenmiştir. Bu durum ancak modern devlet birlikte değişmiştir. Servet gücünü 

yine dolaylı olarak göstermekle birlikte, yurttaşlar belirli hak ve özgürlükler elde 

etmiştir99.  

Tarihsel süreçte muhalefet kavramını anlamlandırmak için kullanılan anahtar 

kavramı, siyasal iktidarın sınırlandırılması fikri oluşturmaktadır. Bu bağlamda köleci 

ve feodal toplumlar iktidar odağını kendilerine özgü direniş biçimleri geliştirerek 

sınırlandırmaya çalışmıştır. Köleci üretim biçiminin hâkim olduğu dönemin 

toplumsal formasyonu, köleler ve köle sahipleri arasındaki düzenin korunmasına 

dayanmaktadır. Devlet köleleri ve köle isyanlarını baskı altına almak ve bastırmak 

için düzenlemeler yapmış, köle sahiplerinin çıkarlarını güvence altına alan kurallar 

koymuştur. Devlete ilişkin bir makamın sahibi olarak rahiplik, tanrının buyruklarını 

doğru bir şekilde yerine getirilip getirilmeyeceğini denetleyerek siyasal iktidarı 

kısmen sınırlandırabilen tek toplumsal yapıyı oluşturmaktadır. Rahipler önceleri 

kralları kontrol ve denetleme rolü oynamıştır100.  Rahiplerin yerini askerler aldığında 

(savaş sayesinde mülk edinerek toprak sahipliğini oluşturan) yeni kral temsilcisi 

haline gelmişlerdir. Köleci üretim biçiminde hâkim üretim ilişkisinde, köle ile efendi 

arasındaki ilişkide özel alan-siyasal alan ayrımı söz konusu değildir. Köle sahibi 

doğrudan kölenin tüm varlığı üzerinde söz sahibi olduğundan –yaşam hakkı dahil- 

muhalefet anlamındaki herhangi bir davranışında başvuracağı merci 

bulunmamaktadır. Doğal eşitsizlik durumu evrensel bir ilke olarak kabul edildiği için, 

yönetenler ve yönetilenler arasındaki ayrım bazı insanların rasyonel bazılarının ise 

olmadığı fikrinden yürütülmektedir. Dolayısıyla bu dönemin yöneten ve yönetilen 

anlayışı gereği bir tarafın varlık gerekçesi diğeri için üretim yapmak olarak 

belirlenmiştir. Muhalefet ise ancak eşitler arasında bir eylem olarak görülmektedir. 

                                                 
99 Engels, Ailenin, Devletin ve Özel Mülkiyetin Kökenleri, s. 177-178. 
100 Turgut, s. 24 



30 

 

Kölelerin hiçbir hakkı söz konusu olmadığından siyasal iktidara taleplerini iletme 

mekanizması söz konusu değildir. Nadiren oluşan istemleri, ayaklanma ve isyan 

şeklinde büyük toplumsal patlamalar yoluyla kendini göstermektedir. Bağımlı 

sınıfların –üreticiler olarak tanımlamak doğru olacaktır- hiçbir siyasi rolü 

bulunmadığından, devlete karşı görev ve rolleri ancak vergi, haraç ve angarya 

biçiminde yerine getirilmektir101. Siyasal ve ekonomik alanın ayrı kurgulanmadığı bu 

devlet tipinde, yönetilen sınıflar siyasal haklardan dışlanırken, güç siyasal, yargısal ya 

da askeri unsurlarca kullanılmıştır102. Bunun anlamı yaşamın her alanının denetime 

tabi olması ve siyasal iktidara ilişkin direnme hakkının hiçbir biçimde 

tanınmamasıdır. Bu dönemin eylem repertuarı olarak karşımıza isyanlar çıkmaktadır. 

Silahlı isyanlar, köleci devlet tipinin özellikle Asya ve Afrika İmparatorluklarında 

yaygın olarak görülen karşı çıkma biçimini oluşturmaktadır. Örneğin, Eski Çin’de 

tarihe “Kırmızı Kaşlar” olarak geçen isyan, köleler, zanaatçılar, balıkçılar, küçük 

esnaflar ve topluluk üyelerince M.Ö 18. yüzyılda yönetime karşı yapılan bir 

ayaklanmadır. Yönetenlerin düzenli orduları tarafından bastırılan bu isyanlar yaşam 

hakkının sonlandırılmasıyla sonuçlanmaktadır103. Dolayısıyla bugünkü anlamda bir 

hak olarak yerine getirilen muhalefet oluşmadığından “karşı çıkışlar” bir varlık 

meselesi haline gelmektedir. 

 Bu dönemde büyük toplumsal patlamaların ötesinde kölelerin günlük direniş 

pratikleri geliştirdiklerini söylemek yerinde olacaktır. Oldukça dikkatli bir gayret 

içerisinde genelikle bireysel bir şekilde örgütsüz olarak gerçekleştirilen bu pratikler; 

işi yavaşlatma, olayları gerçeklik bağlamında kopararak anlatma, mal kaçırma, 

kurallara uymama, kundaklama ve işleri baltalama şeklinde gerçekleştirilmiştir104. 

Yasal güvenceye sahip bir muhalefet için tarihsel koşullar mümkün olmadığından 

bağımlı sınıfların kendilerine özgü direniş biçimleri geliştirdiklerini söylemek yerinde 

olacaktır.  

 

 

                                                 
101 Ellen Meıksıns Wood, Yurttaşlardan Lordlara Eskiçağdan Orta çağa Batı Siyasal Düşüncesinin 

Toplumsal Tarihi, çev. Oya Köymen, 2. Basım, Yordam Kitap, 2013, (Yurttaşlardan Lordlara) s. 30. 
102 Wood, Yurttaşlardan Lordlara, s. 34.  
103 Zubritski Mitropolski ve Kerov, s. 75-76. 
104 James Scott, Weapons Of The Weak Everyday Forms of Peasant Resıstance, Yale University 

Press, New Heaven and London, 1985, (Everyday Forms), s. 16.  



31 

 

1.2.2.2. Feodal Toplum ve Direniş Biçimleri 

 

Feodal toplum inceleme konusu yapıldığında hem feodal üretim ilişkilerinin 

hem de kilisenin varlığının ile birlikte ele alınması gerektiği ifade edilmektedir. 

Feodalizmin oluşturduğu düzende meşrulaştırma aracı olarak serflik mekanizması ile 

ekonomik olmayan zor, hukuksal olarak özgür olmayan köylüler üzerinde yaşamın 

her alanında sistemi yeniden üretmektedir. Bu dönemin muhalif tepkilerinde ağırlıklı 

olarak halk hareketleri görülmektedir. Bu hareketler genel olarak angarya ve harçların 

kaldırılması ya da o noktaya ulaşamasa bile azaltılması talebi doğrultusunda 

gerçekleştirilmektedir105.  Feodal üretim ilişkilerinde ekonomik alan ve siyasal alan 

birliği, hukuksal anlamda kamu ve özel alanın ayrı kurgulanmasını bir karşıtlık 

yaratacak şekilde imkânsız hale getirir. Habermas bu ilişkiyi şu şekilde belirtmiştir. 

“Bütün tekil egemenlik haklarının sahibi olan toprak sahipliği (ondan türeyen 

vassallık egemenliği), yargı erki olarak algılanabilir. Dolayısıyla var olan bu ilişki 

kamusal ve özel olarak bahsedilen karşıtlığa eklemlenemez”106. Serflerin toprak 

sahiplerine şahsi olarak da bağımlı olduğu bir ilişki söz konusu olmuştur. Bu tarihsel 

formasyonda, toprak aristokrasisi kendi bağımsızlığını sağlamanın yanı sıra kamusal 

otoritesini özelleştirmiştir. Üreticinin artı emeğine sahip olmanın ötesinde siyasal ve 

yasal olarak kendine bağlayan kamusal bir güç ortaya çıkmıştır. Bu koşullar tarihsel 

olarak özel mülkiyete kamusal güç sağlamaya yaramış bu anlamıyla toprak sahipleri 

artı emeğe hem rant olarak hem de ayni olarak el koyma hakkı kazanmıştır. 

Kategorilere bölünmüş ve her bir kategoride sahiplik ilişkisi olan emeğin en üst 

noktasında, bağımsız bir siyaset alanı doğmamıştır107. Dolayısıyla muhalefet 

açısından bakıldığında “res publica” olarak tanımlanan kamusal alan, bir özgürlük 

alanı olarak gelişmemiştir. 

Feodal dönemin ikinci önemli belirleyicisi kilisenin varlığıdır. Kilise içinden 

tepkisel nitelikte bir hareket olarak doğan Protestan mezhebi, dönem açısından 

muhalefet olgusuna yakın özellikler taşımaktadır. Ortaçağ toplumunun temel 

sosyolojik kurumlarından biri olan kilise giderek güçlenen nüfuzunu, feodal toplum 

yapısını da kullanarak ekonomik ayrıcalıklar elde etme ve maddi servetini arttırmaya 

                                                 
105 Zubritski Mitropolski, Kerov, s. 209-210. 
106 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 62.  
107 Wood, Özgürlük ve Mülkiyet, s.  



32 

 

yöneltmiştir. 12. yüzyılın sonunda idari ve merkezi anlamda büyük bir gelişme 

sağlanması, kilisenin işleyişini düzenlemek için bazı usuller getirilmesi ve içsel 

örgütlenmeye yönelik kuralların düzenlenmesini doğurmuştur. Giderek daha 

karmaşık hale gelen kilise merkezi ve örgütlü bir yapı ve işleyiş için anayasalar 

oluşturmuş, hatta oluşturulan bu anayasalar Ortaçağ anayasacılığının var olmasında 

etkili olmuştur108. Kilisenin sahip olduğu siyasal gücün muhalefet açısından önemi ise 

temsil yapısının oluşmasında karşımıza çıkmaktadır. Temsil yapısı, bugün parlamento 

adını verilen yapının oluşmasına, bu yapının oluşması ise beraberinde temsilcilerin ve 

muhaliflerin yer bulmasına imkân sağlamıştır. Böylece parlamento içi muhalefet için 

hareket noktası da oluşmuştur. Hükümdara karşı yapılan muhalefet, bireyler özelinde 

değil kurulmuş çeşitli gruplarca temsil şekilde gerçekleşmektedir109. 

12. yüzyılın başında bugün parlamento olarak tanımlanan ilk meclis Leon 

İspanya Krallığı’nda kurulmuştur. Meclis din adamları ve soylulardan meydana 

gelmektedir ve kralın üyelerin görüşlerini dikkate almayı taahhüt etmesiyle 

kurumsallık kazanmaya başlamıştır. 13. yüzyıl sonlarına gelindiğinde ise, Kastil ve 

Katalonya gibi diğer İspanyol Krallıklarında da parlamenter kurumların oluşmasına 

vesile olmuştur. Tarihsel bağlamında parlamento gücünü arttırmıştır110. Birbirini takip 

eden dönemlerde Kıta Avrupası’nın parçacıklı siyasal iktidarlarında da benzer şekilde 

parlamentolar oluşmaya başlamıştır. Parlamentonun ortaya çıkış süreci ile ilgili en 

önemli gelişme İngiltere’de yaşanmıştır. 1215 Magna Carta İngiltere’de temsili 

demokrasiye giden en önemli yol olarak kabul görmüş ve bu belge ile kral, meclisin 

onayı olmadan zorla vergi koyma yetkisini kaybetmiştir. Böylece, kralların sahip 

olduğu keyfi vergilendirme gücünün ortadan kalkmasını doğuran sürecin önü 

açılmıştır. Nitekim İngiliz meclisi giderek baronların, askerlerin, ruhban sınıfının ve 

burjuvazinin tek tek temsil edildiği bir kurum haline gelmiştir. Birsen Örs’ün aktardığı 

üzere;  

Bu dönem İngiliz parlamentosuna “parlamento” diyebilmemizi sağlayan önemli 

özellikleri vardı. İlk olarak, temsilciler bölgeleri adına konuşmak ve yine 

bölgeleri adına alınan kararlara rıza göstermek için parlamentoya geliyorlardı. 

İkinci olarak, krala bölgelerinin sorunlarını anlatıyor, bir bakıma onları temsil 

                                                 
108 Yılmaz, s. 26. 
109 Poggi, s. 56.  Soylular, kasaba sakinleri, kiliseye bağlı grupların üyeleri, bir zanaatçı ya da tüccarlar 

belirli bir bölgenin ortak sorunlarını dile getirdikleri fikrinden hareketle siyasal iktidarın belirli haklara 

sahip olduğunu ve bu hakların ortak çıkarları korumakla yükümlü olduğunu belirtmektedir.  
110 Birsen Örs, “Siyasal Temsil”, İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Sayı: 35, 

2016, s. 5 



33 

 

ediyorlardı. Bu, 14. yüzyılın sonlarına doğru parlamenterlere verilen bir görevdi. 

Üçüncü olarak, temsilciler kral ile tartışabiliyorlardı. Bu hak, çoğu kez bir 

formalite olarak kullanılmakla beraber, bazen de kral ile ciddi pazarlıklara 

dönüşebiliyordu. Dördüncü olarak, birçok temsili kurum gibi, İngiliz 

parlamentosu da yöneten ve yönetilen arasında iletişim kanalı işlevi 

görmekteydi111. 

 

Bu gerekçe ile siyasal muhalefetin ilk nüvelerinin Ortaçağ içinde parlamento 

kurumlarında doğduğu görülmektedir. Yalnızca temsilci göndermenin demokratik bir 

işleyiş için mümkün olmayacağını belirterek söylemek gerekir ki, kral ile fikirsel ya 

da çıkarlar anlamında tartışabilmek ilk defa yasal temellere kavuşturulmuştur. Bu 

anlamda da parlamento-içi muhalefetin ilk uygulamaları Ortaçağ içinde temsili 

kurumların yönetimin ayrılmaz bir parçası haline gelmesiyle oluşmuştur. Ancak bunun 

demokratik bir nitelik taşımadığı ve feodal dönemin bu hak ve ayrıcalıkları yalnızca 

toprak sahiplerine verdiğini belirtmek gerekmektedir. Bağımlı sınıfların siyasal 

iktidarın kararlarını etkileyebilecek güçte olduğunu söylemek mümkün değildir. 

Modern demokrasilerin temsil kurumları bu yapının içinde doğmuş ve gelişmiştir. 

Birsen Örs’ün Robert Dahl’dan aktardığı üzere temsil, modern bir kurum olarak değil 

aristokratik ve monarşik Ortaçağ devletlerinden doğmuştur112. 

Siyasal muhalefet ise, kilisenin oluşturduğu siyasal ve ekonomik alanın birliği 

doğrultusunda ortaya çıkan tüm yaşam alanının siyasallaşması ile doğmuştur. Bu 

dönemde yasal güvenceye sahip bir muhalefet hakkının yokluğunda, köylü isyanları 

ya da günlük hayatta113 geliştirilen başkaldırı şeklinde direniş biçimleri var olmuştur. 

Direniş günlük hayat içerisinde var olan meydan okuma şeklinde gerçekleşen bir 

eylem biçimidir ve içinde bulunulan toplumsal koşulların değiştirilmesini 

amaçlamaktadır114. Özellikle köylü ayaklanmaları bu dönem için 

tanımlayabileceğimiz karşı çıkış biçimini oluşturmaktadır. Köylülerin, açık açık isyan 

etmenin ya da kamusal alanda protestoda bulunmanın yerine mülkiyete anonim 

saldırılar, yasak avlanmalar, isim karalama ve dışlama gibi direniş yöntemlerini 

kullandıkları görülmüştür. Kendi adlarına konuşmaya cesaret edemeyen gruplar 

                                                 
111 Örs, s. 6 
112 Örs,s. 6-10.  
113 Henry Lefebvre günlük hayat kavramını, pre- kapitalist toplumların uzmanlaşmaya dayanmayan iş 

bölümü çerçevesinde kolektif bir kültür ve yaşam biçimi yaratması olarak ele almaktadır. Masallar, 

hikayeler, efsaneler ve türküler bu dönem yapılarını göstermektedir. Şanlı, s. 35.  
114 Henri Lefebvre. Gündelik Hayatın Eleştirisi II, Gündelik Hayat Sosyolojisinin Temelleri, çev. 

Işık Ergüden, İstanbul: Sel Yayıncılık, 2013, s. 241.  



34 

 

söylen, dedikodu, halk masalları, şarkılar, günlük ritüeller, fıkralar ve şifrelerle 

kaçamaklı olarak kurgulanmış metinler aracılığıyla dikkat çekmemeye dayalı çeşitli 

direniş yöntemleri geliştirmişlerdir115. Scott’un aktardığı üzere; 

Köylülerin Tavşan Kardeş hikayelerini daha genel olarak kurnazlık hikayelerini 

düşünün. Bir düzeyde bunlar hayvanlar hakkında masum öykülerdir; başka 

düzeyde, güçlü karşısında zafer kazanan zayıfın kurnaz oyunlarını ve öç alıcı 

ruhunu yücelttikleri görülür116.  

 

Dolayısıyla feodal toplumda, yönetime karşı çıkma ve bugünkü anlamı ile 

muhalefet etme faaliyeti olarak, toplumsal protestoyu, dilekçe vermeyi ya da greve 

gitmeyi bir araç olarak beklemek mümkün değildir. Bu dönemde ilkesel olarak haklar, 

statüden ve doğuştan elde edildiğinden bağımlı grupların politik hakları yok denecek 

kadar azdır. Keyfi tahakküm, dayak, taciz ve diğer hakaret ve aşağılanma biçimleri 

hâkim sınıfların keyfi tavırları olarak sıradanlaşırken, bunun karşılığında hiçbir yasal 

yaptırımla karşılaşmamaktadırlar. Ekonomik alan ve siyasal alan ayrımı söz konusu 

olmadığından baskı yaşamın tüm alanına yansırken, buna karşı direniş tüm yaşam 

alanına yayılmaktadır. Yalan söyleme göstermelik saygı bağımlı sınıfların içinde 

bulundukları durumla baş etme ve bir anlamda direniş biçimlerini göstermektedir. 

Ancak bu durum hâkim sınıf tarafından fark edildiğinde yaşamlarının sonunun 

gelmesine neden olabileceğinden oldukça gizli bir şekilde gerçekleştirilmektedir. 

Kişinin düşündüklerini kamusal olarak serbest bir şekilde söyleyebilme kabiliyeti bu 

dönem için mümkün değildir. Bir hak olarak muhalefet, düşünce ve ifade ya da 

protesto özgürlüğü feodal toplum yapısının çözülmesi ve burjuvazinin iktidarının 

doğması ile şekillenmeye başlamıştır.   

 

1.2.2.3. Feodal Toplumun Çözülmesinden Burjuva Toplumuna Geçiş ve 

Muhalefet Olgusu 

 

Feodal beylerin kendi iktidar alanlarında kralın keyfi uygulamalarını 

engelleme ve yetkilerini sınırlama çabaları, muhalefet hakkının özünü 

oluşturmaktadır. Bu çatışma ortamında daha sonra tüm toplumsal formasyonu 

                                                 
115 Scott, s. 48- 51.  
116 James J. Scott, Tahakküm ve Direniş Sanatları Gizli Senaryolar, çev. Alev Türker, 2. Baskı, 

Ayrıntı Yayınları, 201, (Direniş Sanatları), s.  245.  



35 

 

yönlendirecek olan burjuvazi bir sınıf olarak yerini almaya başlamıştır. Ticaretin 

gelişmesiyle daha da görünür olan burjuvazinin serbestleşme temelindeki girişimleri 

feodal üretim ilişkilerinin temel toplumsal değerleriyle çatışmaktadır. Ellen Wood 

pazar ekonomisinin gelişmesi, veba özelinde hareketle demografik değişimler 

(nüfusun azalması beraberinde köylü lord ilişkisinde işgücü ihtiyacı noktasında 

köylülerin lehine koşullar yaratmıştır), köylü ayaklanmaları, Avrupa’nın çeşitli 

bölgelerinde yaşanan taht kavgaları gibi koşulların etkisiyle yeni bir toplumsal 

düzenin ortaya çıkmaya başladığını belirtmektedir117. Burjuvazinin giderek mecliste 

ağırlığını hissettirmeye başlamasıyla serf ve toprak beyi arasındaki ilişkiye dayanan 

feodal üretim biçimi bünyesinde işçi ve burjuvazi arasında şekillenen serbest ticarete 

dayanan kapitalist üretim ilişkisi gelişmeye başlamış, tüm bu koşullar üretim 

ilişkilerinde farklılıklar yaratmış, burjuvazi “meclisler” örneğinde olduğu gibi siyasal 

düzeyde de ağırlığını koymaya başlamıştır.  

Mutlak monarşilerin kurulduğu bu dönemde burjuvazi mecliste görevler 

almaya başlamış, krallara danışmanlık yapmak görevini sınırlı yetkilerle yerine 

getirmiştir. Parlamento içerisinde burjuvazi, yalnızca krala mali yardım sağlamak 

görevini yerine getirirken bu hizmeti karşılığında tavizler koparmaktadır. Bu 

tavizlerin başında kralın yetkilerinde sınırlanma gelmektedir118. Takip eden süreçte 

parlamento, halk ve siyasi partiler arasında etkileşim ortaya çıkmış, belirli bir 

kamuoyunun oluşmasına etki etmiş ve muhalefetin ilkel araçlarını ortaya çıkarmıştır.  

Dinsel alanda başlayan reform hareketleri iktidarın kaynağı ve sınırlarına 

ilişkin sorgulamaları başlatmış, reform hareketlerinin devamını Rönesans ile gelmiştir. 

Bu dönem Rousseau, Montesquieu gibi siyasi düşünürler önemli çalışmalar ortaya 

koymuştur. Bu çalışmaların ortak noktasını kralın mutlak iktidarının keyfi 

uygulamasına karşı, halkın denge ve fren oluşturabileceği yönünde görüşler 

oluşturmuştur. Ancak bu dönem mutlakiyetçi uygulamaların hiçbirinin muhalefete 

imkân verdiğine ilişkin bilgiye erişilememektedir. Mutlakiyetçi devletlerde, siyasal 

muhalefetin fikir düzeyinde yıkıcı bir güç olarak görüldüğünü söylemek yerinde 

olacaktır119. Burjuva demokratik devrimleri sürecine önderlik eden burjuvazi, kral ve 

soylulara ve bunlara maddi kaynak sağlayan kiliseye karşı savaş vermiş, bu kesimlerin 

                                                 
117 Ellen Wood, Özel Mülkiyet, s.  
118 Turgut Yılmaz, s. 27.  
119 Yılmaz, s. 29 



36 

 

soya dayanan statülerine karşı koymuş temel değerlerini sorgulamaya açmıştır. Marx 

burjuva toplumunu üretim açısından en gelişmiş ve karmaşık örgütlenme biçimi olarak 

görmektedir120. 

Feodalizmden kapitalizme geçiş aşamasında çok sayıda halk ayaklanması 

olduğunu, tarihsel olarak kaydı tutulanın oldukça fazlasının gerçekleştiğini ifade 

edilmektedir. Aquitanya bölgesinde 16. yüzyılın sonu ile 17 yüzyıl başında 500’ün 

üzerinde halk ayaklanması gerçekleşmiştir. Bu ayaklanmaların köylü ayaklanmaları 

olduğunu ve neredeyse her üç yılda bir kanlı çatışmaların gerçekleştiği 

belirtilmektedir121.  

 

1.2.3.  Toplumsal Muhalefet 

 

Toplumsal muhalefet kavramı, siyasal muhalefetin parlamento içi ve 

parlamento dışı ayrıma tabi tutulması durumunda parlamento dışı muhalefetin bir 

biçimi olarak ifade edilmektedir122.  Toplumsal yaşamdaki bireylerin siyasal iktidara 

yönelik herhangi bir rahatsızlığını dile getirmek amacıyla parlamento dışında ve çeşitli 

biçimlerde123 gerçekleştirdikleri örgütlenme biçimi olarak tanımlanmaktadır124. 

Toplumsal muhalefetin somut ifadesi özellikle 1960’lı yıllardan sonra toplumsal 

hareketler şeklinde kavramsallaştırılmış ve toplumsal muhalefet kavramı toplumsal 

hareketlerle birlikte anılmaya başlamıştır. Muhalefet etme araçlarının değişimi 

bağlamında yapılacak tartışma kapsamında toplumsal hareketlerin hem teorik hem de 

pratik olarak oldukça geniş bir birikime sahip olması, çalışma bağlamında toplumsal 

muhalefetin bir biçimi olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır. 

Kavram olarak toplumsal hareketler ilk kez Lorenz Von Stein tarafından 

yurttaşların politik iktidarla girdikleri mücadeleyi tanımlamak için kullanılmıştır125. 

                                                 
120 Marx, Ekonomi Politiğe Girişe Katkı, s. 264.  
121 Fernand Braudel, Kapitalizmin Kısa Tarihi, çev. İsmail Yerguz, Say Yayınları, Ankara, 2013 s. 

546.  
122 Brack and Weınblum, s. 71.  
123 Bu çeşitlilik hem aktörlerde hem de eylem biçimlerinde görüşmektedir. Çok geniş bir eylemlilik 

alanı ve eylem repertuarı bulunmaktadır. Protesto, açlık grevi, kolektif oturma eylemi, meydan işgali 

vb.  
124 Şanlı, s. 99.  
125 History of The French Social Movement from 1789 to the Present (1850) adlı eserinde kavramı 

kullanmıştır. İhsan Kurtbaş, Toplumsal Hareketler Siyasası Teori, Oluşum Dönüşüm, Detay 

Yayıncılık, Ankara, 2017. s.56.  



37 

 

Toplumsal hareketlerin sistematik olarak kuramsal düzeyde ele alınması, 19. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren başlamıştır. Ancak direniş ve çatışma biçimleri olarak 

toplumsal hareketler tarihin ilk çağlarından beri var olmuştur. Bugün bildiğimiz 

anlamıyla toplumsal hareketler, modern dünyanın bir ürünüdür ve yurttaşlık fikri 

temelinden ve parlamentoların varlığından hareketle ortaya çıkmıştır126. Bu noktada 

belirtilen, sistematik olarak sosyal bilimler açısından analize tabi tutulmuş olmasıdır. 

Bu bağlamda, toplumsal hareketlere ilişkin ilk çalışmaların kitle hareketlerinin nasıl 

ve neden ortaya çıktığına cevap arayışıyla başladığı ifade edilmektedir. Kitle 

toplumunun ortaya çıkışı ve bu toplumun meşruiyet krizlerine cevap olarak toplumsal 

hareketlerin analiz edilmesi “Kalabalıklar Yaklaşımı127” olarak adlandırılmaktadır ve 

kuramın temsilci Gustave Le Bon’dur128. Le Bon, Türkçeye Kalabalıklar Psikoloji 

olarak çevrilen eserinde, kitlenin tanımını yaparak içinde bulunduğu çağı “Kitle Çağı” 

olarak adlandırmaktadır129. Teori, kitle içerisinde bireyin mantık dışı ve öngörülemez 

tavırlar içerisinde davrandığı fikrine dayanmaktadır. Le Bon’a göre; kitle içerisinde 

bilinçli kişilik ortadan kalkmaktadır ve kolektif bilinç denilen kitlelerin bilinçlerinin 

tekelleşmesi kanunu ortaya çıkmaktadır130. Kolektif bilinç içerisinde bireyin düşünme 

yeteneği ve sahip olduğu kişilik silineceğinden ortaya çıkan sonuç, irrasyonel davranış 

kalıplarının geliştirilmesidir.  Bu durum insanı modern olgulardan uzaklaştırarak 

insanlığın gelişiminde gerici bir aşamaya tekabül etmektedir. Şiddet, merhametsizlik, 

heyecan ve kahramanlık gibi ilkel duygular kitle hareketlerinin karakteristik 

özelliklerini göstermektedir. Le Bon’a göre, tek başına bir kişinin bir mağazayı 

yağmalaması mümkün değildir ama aynı kişi kalabalıklar içerisinde olduğunda bu 

                                                 
126 James M.  Jasper, Protesto, çev. Aslı Önal, Ayrıntı Yayınları, 2017, 35. Yasama organında bulunan 

temsilcilere baskı uygulama amacının toplumsal hareketlerin doğuşunu sağladığı ifade edilmektedir. 
127Toplumsal hareketleri ya da kolektif hareketleri anlamlandırma çabasına zemin oluşturan 

yaklaşımların başında Klasik toplumsal hareketler teorisi gelmektedir. Kalabalıklar teorisi bu teorilerin 

ilkini oluşturmaktadır. Bu teoriler günümüzde terk edilmiş olsa bile özellikle güvenlik güçleri özelinde 

bu teorilerin dikkate alındığı ifade edilmektedir. 
128 Doğan Çetinkaya, Tarih ve Kuram Arasında Toplumsal Hareketler, Toplumsal Hareketler Tarih, 

Teori ve Deneyim (der Doğan Çetinkaya), 2. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 2014, 25-75, s.28.  
129 Gustave Le Bon, Kitleler Psikolojisi, (yayına hazırlayan Yunus Ender), Hayat Yayınları, İstanbul, 

1997 s. 11. Çalışma 13 ana bölümden oluşmaktadır ve bu bölümler için atılan başlıklar toplumsal 

hareketlere yönelik seçkinci bakışı yansıtmaktadır. Örneğin çalışmanın ikinci bölümün başlığı, 

Kitlelerin Duyguları ve Ahlakçılığı; kitlelerin kışkırtma yeteneği, kitle duygularının abartıldığı gibi alt 

başlıklarla açıklanmaktadır. Le Bon’a göre, Kitlelerin ruhu pek çok özellik taşımaktadır. Bu ruh birçok 

yönden bireyle uyumlu ilerken bazı durumlarda bireyi aşmaktadır. Birey tek aşına olduğunda asla 

yapmayacağı ya düşünmeyeceği şeyleri kitle içerisinde düşünmektedir. Kitle içerisinde bir entelektüel 

ile bir kunduracıyı birbirinden ayıran hiçbir şey bulunmamaktadır görüşündedir s. 23-25.  
130 Le Bon, s. 20.  



38 

 

davranışı çok sıradan bir şekilde gerçekleştirir; kitle hayallerle düşünür, gözlemlerine 

asla inanılmaz ve telkin ve yayılma yoluyla aşırı bir hal alır131. Yalnızca Le Bon ile 

sınırlı kalmayan Kalabalıklar Yaklaşımı, toplumsal hareketleri; mantıklı davranma 

imkânı bulunmayan kalabalıkların sürü psikolojisi içerisinde yerine getirdiği eylem 

olarak tanımlamaktadır. Bu bağlamda kalabalıklar yaklaşımı, toplumsal hareketlere 

seçkinci ve yönetici kesimlerin bakış açısını yansıtmaktadır132. Klasik toplumsal 

hareket teorileri içerisinde ortaya atılan tüm yaklaşımlar toplumsal hareketleri 

bireylerin psikolojik durumları içerisinde ele almaktadır. Le Bon sonrasında ise 

Blumer, Turner ve Killian ve Gurr133 ve Davies gibi düşünürler toplumsal hareketleri 

kitle psikolojisi içerisinde kolektif davranış olarak tahlil etmeye devam etmiştir. Ancak 

bu yaklaşımlarda, Le Bon’un aksine kolektif davranışa mantık dışı olma anlamı 

yüklenmez kolektif eylemler döngüsel bir şekilde ele alınarak, etkiye tepki içerisinde 

analiz edilmektedir.  

Toplumsal hareketleri birey ve bireyin psikolojisini odak alarak yapılan 

çalışmalara karşı ilk tepkiler, klasik toplumsal hareket teorileri içerisinde kendine yer 

bulmaya başlamıştır. Toplumsal hareketleri, bireylerin rasyonel tercihleri olarak 

görmeye dayalı iktisadi temelleri olan yaklaşımlar ortaya çıkmaya başlamıştır134.  

Bireylerin davranışlarının rasyonel olduğu temel kabulünden hareketle, fayda zarar 

analizi içerisinde ele alarak tüm kolektif hareketlerin başlangıç noktası olarak ortaya 

koyar. Bu yaklaşım ile toplumsal hareketlerin daha bilimsel analizlerinin yapılmaya 

başlandığı ifade edilmektedir135. Özetle klasik kolektif davranış teorileri toplumsal 

hareketleri, iki temel üzerinden değerlendirmektedir. İlk olarak, toplumsal hareketlerin 

modern devletin sağladığı avantajlardan faydalanamayan bireylerin gerçekleştirdiği 

geçici bir olgudur. İkinci olarak ise, aktörleri marjinal kesimlerdir ve eğer bu kesimler 

                                                 
131 Le Bon, ss. 35-36-42-45.  
132 Çetinkaya, s. 31-32.  
133 “Why Men Rebel” adlı eserinde incelemektedir. İnsanların ruhsal durumlarıyla bağlantılı bir şekilde 

ele alarak açıklayıcı anahtar kavram olarak “yoksunluk” duygusunu kullanmaktadır. Çalışmasında 

yoksunluklar kaynaklı ortaya çıkan kolektif eylemlerin şiddet potansiyeli üzerinde durmaktadır. Ted 

Robert Gurr, Why Men Rebel, Princeton University Press, New Jercey, 1970.  
134 Şanlı, s. 104.  
135 Bu yaklaşımın temel ismi, Mancur Olson’dur. Birey faydasının peşinde koştuğundan kendisi için 

avantaj sağlayacak olan eyleme katılacak ya da vazgeçecektir. Çetinkaya, s. 32.  



39 

 

modernleşme sürecinin yararlarından faydalanabilirse muhalefet ortadan kalkacaktır 

görüşündedir136.  

Toplumsal hareketlerin aşırı rasyonel bireyin kolektif örgütlenmesi olarak 

adlandırılması, 1960’lı yıllardaki toplumsal gelişmelerin ışığında terkedilmeye 

başlanmıştır. Bunun nedeni Avrupa ve Amerika’da birbiri ardına gerçekleşen 

toplumsal hareketlerin, toplumsal hareketleri kriz ve çöküş dönemleri üzerinden 

açıklamanın yetersiz olduğunu göstermesidir ve bu bağlamda toplumsal hareketlerin 

tartışılması için yeni teorik yaklaşımlara ihtiyaç olduğu görülmesidir. Bu yetersizlik 

Amerika ve Avrupa’da yeni yaklaşımların ortaya çıkmasına imkân sağlamıştır. 

Kaynak Seferberliği (Mobilizasyonu) Yaklaşımı ve Yeni Toplumsal Hareketler 

Teorisi137. Kaynak seferberliği yaklaşımı, toplumsal hareketleri, birer örgüt olarak 

tahlil ederek, var olmak için sarf ettikleri kaynaklara vurgu yapmaktadır138. Teorinin 

ilk kuramcıları, John McCarthy ve Mayer Zald rasyonel ekolün içerisinden 

gelmektedir ve maddi kaynakların toplumsal hareketler üzerinde oynadığı role 

odaklanmaktadır139. Yeni toplumsal hareketler yaklaşımı ise, sanayi toplumu ve sanayi 

toplumu sonrası toplumsal hareketler arasında bir kopuş olduğundan hareketle, 

kolektif kimliğe odaklanmaktadır. Yeni toplumsal hareketler yaklaşımının önemli 

teorisyenleri; Touraine, Melucci, Offe’dir140.  

Yeni toplumsal hareketler çalışmalarının süreklilik ve kopuş bağlamında da 

temel bir ayrım yapılarak tartışıldığını belirtmek yerinde olacaktır141. Kaynak 

seferberliği yaklaşımı, özellikle Tilly, hareketlerin yeni taktik, tema veya aktörlere 

sahip olmasına rağmen toplumsal hareketler için rutin kabul edilecek toplanma, gösteri 

                                                 
136 Kenan Çayır, “Toplumsal Sahnenin Yeni Aktörleri: Yeni Sosyal Hareketler”, Yeni Sosyal 

Hareketler, (editör Kenan Çayır), Kaktüs Yayınları, İstanbul, 2016, s. 12. Ve J. Smelser, Theory of 

Collective Behavior  
137 Jean Cohen, “Strateji ya da Kimlik: Yeni Teorik Paradigmalar ve Sosyal Hareketler”, Yeni Sosyal 

Hareketler, ed.Kenan Çayır, Kaktüs Yayınları, İstanbul, s. 101-102.  ss:101- 120. Cohen iki yaklaşımın 

da, kolektif hareketi modern toplumun özgün bir örgütlenme biçimi olarak görmeleri ve özerk örgütler 

içerisinde incelemeleri nedeniyle birbiriyle uyumlu olduğunu belirtmektedir. s. 105.  
138 Çetinkaya, s. 35.  
139 Kurtbaş, s. 97.  
140 Çetinkaya, s.39.  
141 Türkiye’deki toplumsal hareketleri, süreklilik ve kopuş bağlamında ele alan önemli çalışmalardan 

biri, Mustafa Kemal Coşkun tarafından yapılmıştır. Coşkun çalışmasında, Ankara’daki toplumsal 

hareketlerin aktörlerini, eğitim durumu, sınıfsal yapısı, hareketin örgütlenme yapısı, amaçları ve 

değerleri açısından karşılaştırmalı olarak analiz etmiştir ve nihayetinde “süreklilik” kapsamında eski ve 

yeni arasında benzerlikler tespit etmiştir. Mustafa Kemal Coşkun, “Süreklilik ve Kopuş Teorileri 

Bağlamında Türkiye'de Eski ve Yeni Toplumsal Hareketler”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 

Cilt:61, Sayı:1, 2006, ss: 67-102. 



40 

 

ve grev gibi araçları kullanmaları nedeniyle yeni bir eylem repertuarına sahip 

olmadığını bu nedenle süreklilik bağlamında ele alınması gerektiğini belirtmektedir. 

Yeni toplumsal hareketler yaklaşımı içerisinde bazı düşünürler toplumsal hareketler 

bağlamında 1960 yılı sonrasında bir kopuş olduğunu ve bu kopuşun hareketlerin 

aktörleri ve değerleri noktasında gerçekleştiğini, yeni toplumsal hareketlerin kimlik, 

kültür ve gündelik hayat etrafında sanayi sonrası toplumun özelliklerini gösterdiklerini 

söylemektedir. Touraine, Habermas, Laclau ve Mouffe, Melucci, Castells’in görüşleri 

bu kapsama dahil edilmektedir. Yeni toplumsal hareketleri süreklilik bağlamında ele 

alan düşünürler ise, Offe, Wallerstein ve R. Williams’dır. Çalışmalarında kapitalist 

üretim ilişkilerinin yarattığı sorunlardan bağımsız bir şekilde toplumsal hareketleri ele 

almanın hatalı olduğu ve aktörlerin yeni ittifaklardan oluştuğunu belirterek emek-

sermaye çelişkisinin karmaşık dolayımlar olduğunu ifade etmektedirler142. Bununla 

birlikte örneğin Cohen toplumsal hareketlerin eski ve yeni olarak ayrılma tabi 

tutulmasının mantıklı olduğunu ancak pek çok yönden iki teorinin birbiri ile uzlaşı 

içerisinde olduğunu söylemektedir. Cohen’e göre, modern sivil toplumun iki teori 

kapsamında da ele alınması toplumsal hareketleri süreklilik bağlamında 

değerlendirmeyi olanaklı kılmaktadır143. Bu bağlamda, bu yaklaşımların ve 

yaklaşımların teorisyenlerinin toplumsal hareketleri tanımlayışlarına detaylı bir 

şekilde bakılması gerekmektedir.  

Kaynak seferberliği (mobilizasyonu) yaklaşımı144; rasyonalist bakış açısının 

bir yansıması olarak örgütleri ve aktörleri harekete geçmenin temel unsuru olarak 

kabul etmektedir. Toplumsal hareketleri psikolojinin konusu olmaktan uzaklaştırarak, 

ekonomi ile yapısal değişimlerin birlikte değerlendirmek gerektiğini ifade etmektedir. 

Kaynak seferberliği yaklaşımı, toplumsal hareketleri mağduriyete dayalı 

kavramlardan kopartarak ve bunun yerine insanları kolektif harekete dahil eden 

süreçlere ve bu süreçlerin resmi örgütsel tezahürlerine odaklanmaya çalışmıştır145. 

                                                 
142 Coşkun, s. 70- 75.  
143 Cohen, s. 101-110.   
144 Teori, McCarthy, John D.; Zald, Mayer N’in “The Trends of Social Movements in America: 

Professionalization and Resource Mobilization” adlı çalışmasından hareketle Kaynak seferberliği adını 

almıştır.   
145 Doug Mcadam, John D. Mccarthy, ve Mayer N. Zald, “Introduction: Opportunities, mobilizing 

structures, and framing processes - toward a synthetic, comparative perspective on social movements, 

Comparative Perspectives on Social Movements Political Opportunities, Mobilizing Structures, 

and Cultural Framings, (Edited by Doug Mcadam, John D. Mccarthy, and Mayer N. Zald), Cambrıdge 

Unıversıty Press, New York, 1996, s. 3.  



41 

 

Özetle, kaynak seferberliği teorisyenleri, toplumsal hareketleri, sosyal yapı ve/veya 

toplumsal unsurları kurumsallaşmış eylemler aracılığıyla değiştirmeye çalışan 

hareketlerle sınırlandırmıştır146. Toplumsal hareketleri, resmi örgütler olarak 

tanımlamamakla birlikte, toplumsal hareket örgütlerinin toplumsal değişim için 

önemli bir güç olarak olduğunu iddia etmektedir147. Mobilizasyon (hareketlilik) 

gelişmiş örgütsel biçimler içerisinde örgütlenme ve iletişim becerileri148 sayesinde 

gerçekleşmektedir149. Örgütler, toplumsal hareketlerin merkezindedir ve temel 

ihtiyaçların karşılanması için kaynakların150 seferber edilmesi gerekliliği görevini 

yerine getirmektedir. Toplumsal hareket örgütleri, parasal kaynakları toplayarak 

personel oluşturmayı ve düşüncelerin geniş kitlelere aktarılmasını sağlamaktadır151. 

Kaynak seferberliği yaklaşımı, bireyi olduğundan daha fazla rasyonel kabul etmesi ve 

ekonomi temelli ele alması gibi çeşitli yönleriyle eleştirilmiştir.  

1980 yılından sonra Kaynak Seferberliği Yaklaşımına çeşitli yorumlar 

getirilmiştir. Siyasal Süreç Yaklaşımı (Politik Olanaklar Kuramı/ Siyasi Fırsatlar 

Yaklaşımı), bu yaklaşımlar içerisinde en bilinenidir. Literatürde, yaklaşımı yeni bir 

teori olarak adlandıran tanımlamalar bulunmakla birlikte Mcadam, Mccarthy ve Zald,   

kurumsallaşmış siyaset ve toplumsal hareketler/devrimler arasındaki bağlantıyı sıkıca 

kuran siyasal süreç yaklaşımına ilişkin çalışmalarının temelinin Kaynak Seferberliği 

Teorisine dayandığını belirtmektedir 152. Charles Tilly (1978), Doug McAdam (1982) 

ve Sidney Tarrow (1983) önemli teorisyenleridir. Bu bağlamda yaklaşım, kaynak 

seferberliği içerisinde ele alınmaktadır. Kaynak seferberliği teorisi ile ortaklaştığı 

nokta aktörlerin rasyonel olduğu kabulü iken, farklılaştığı nokta ise aktörlerin siyasal 

sistem ile bağlantılı bir şekilde ele alınmasıdır. Örgütler içlerinde bulundukları 

toplumsal yapılardan bağımsız bir şekilde ele alınmazlar çünkü kaynakları belirleyen 

bu koşullardır şeklinde ifade edilebilecek bir görüşü benimsemişlerdir. Siyasal süreç 

                                                 
146 J. Craig Jenkins, “Resource Mobılızatıon Theory And The Study Of Socıal Movements”, Ann. Rev. 

Social, Cilt: 9, sayı: 529, 1983, ss: 527-555. 
147 Mcadam, Mccarthy, ve Zald, s. 4.  
148 Cohen, iletişim becerilerinin önemine özellikle değinmektedir.  
149 Kurtbaş, s.99.  
150 Örgütlerin ihtiyaç duyduğu bu kaynaklar; Para, fiziki sermaye, örgütlenme stratejileri, dayanışma 

ağları, lider, ortak hareket etme bilinci, bağlılık, ortak değerler ve çıkarlardan oluşmaktadır. Ayrıca 

kaynakların somut kaynak, insan kaynağı ve toplumsal kaynak şeklinde bir sınıflandırılmasının 

olduğunu da belirtmek gerekmektedir. Kurtbaş, s. 99.  
151 Çetinkaya, s. 34.  
152 Mcadam, Mccarthy, ve Zald, ss: 2-3. 



42 

 

yaklaşımı, “Kolektif eylemin” tarihin dışında soyut bir kategori olarak görülmemesi 

gerektiğini ve sıradan insanların geliştirdikleri dayanışma ağları ile belirli bir güç elde 

ettiğini savunmaktadır153. Toplumsal hareketlerin içinde bulundukları politik sistemi 

ve onun protesto fiilleriyle olan ilişkisini154 analiz etmiştir. Charles Tilly155 toplumsal 

hareketlerin ortaya çıkışını, sıradan insanların politik meselelere dahil olmaları 

sürecinin bir sonucu olarak ele almaktadır. Ticaretin genişlemesi, iletişimin artması ve 

parlamenter sistemlerin ortaya çıkışı ile bir kimliği, duruşu veya programı 

paylaşabilecek kişi kümeleri arasında bağlantılar büyük ölçüde artarak, kolektif 

eylemlerin doğuşunu sağlamıştır. Dolayısıyla toplumsal hareketler, büyük dönüşümün 

bir ürünü olarak ortaya çıkmıştır ve tam olarak gelişmesi siyasi hakların varlığına bağlı 

olarak gerçekleşmektedir156. Tarrow, toplumsal hareketlerin modern devletin 

yükselişine eşlik eden modern çağın bir yeniliği ya da icadı olarak tanımlamaktadır157. 

Yöneten ve yönetilen arasında tarihin ilk dönemlerinden itibaren var olan çatışma 

haline karşılık, modern devlet ile sahip olunan politik fırsatlar, kaynaklara ulaşım 

imkânı olmayan aktörlere çeşitli araçlar sağlayarak mücadele imkânı vermektedir. 

Toplumsal hareketleri; aşırılık, şiddet ve yoksunluk gibi kavramlar üzerinden 

tanımlamak yerine toplumsal bir dayanışmaya ve ortak amaçlara dayalı olarak, 

siyasal iktidara, siyasi elitlere ya da rakiplere karşı devam ettirilen kolektif mücadele 

olarak158 tanımlanması gerektiğini ifade etmektedir.  

Tilly ve Tarrow’un yaklaşımı, toplumsal hareketleri yalnızca siyasal alandaki 

sorunlarla ilgili olarak değerlendirme ve hareketlerin “kimlik” boyutunu göz ardı 

                                                 
153 Sidney G. Tarrow, Power in Social Movements and Contentious Politics, 3. Baskı, Cambridge 

University Press, New York, 2011, s. 6. 
154 Çetinkaya, s. 35.  
155 Toplumsal hareketler literatürü açısından oldukça kapsamlı çalışmaların başında Tilly’in kitapları 

gelmektedir. Contentious Performances adlı eserinde, Fransa ve Britanya’daki eylem repertuarları 

üzerine 50 yıllık bir çalışma yapan Tilly, 1800’lü yıllardan başlayarak kullanılan araçları ve bu araçlar 

uğradığı dönüşümü göstermektedir. Tarihsel çizgide hareketler, doğrudan saldırıdan, temsilciler 

aracılığıyla talep iletmeye doğru bir evrilme olduğu yönündedir. Kullandıkları yöntemlerin açıklanması 

ilerleyen bölümlere bırakılmıştır.  Charles Tilly, Contentious Performances, Cambrıdge Unıversıty 

Press, New York, (Contentious Performances), 2008. 
156 Charles Tilly, Contentious Performances, s. 124-125.  Tilly çalışmasında toplumsal hareketlerin üç 

unsura sahip olduğunu söylemektedir. Kampanya, Eylem repertuarı ve WUNC teşhirleri. Kampanya 

belirli bir amaç için kişilerin düzenli olarak bir araya gelmesi durumunu ifade ederken, eylem repertuarı 

bu süreçte kullandıkları araçları nitelendirmektedir. WUNC liyakat, birlik, nicelik ve bağlılığı bildirme 

biçimleri ise son unsuru oluşturmaktadır. s. 121. Böylece çalışması toplumsal hareketleri hem tarihsel 

hem de karşılaştırmalı bir şekilde ele almaktadır. 
157 Tarrow, s. 6 
158 Tarrow,s. 9.  



43 

 

etmesi yönüyle eleştirilmektedir159. Ancak teori, kültür üzerine yoğunlaşmaya 

başladıktan sonra iki teorinin birbirine yakınlaştığı düşünülmektedir160.  

Yeni toplumsal hareketler yaklaşımı, 1960’ların ikinci yarısı itibariyle 

toplumsal hareketlerin amaçları, aktörleri ve eylem biçimlerinin eski toplumsal 

hareketlerden kopuş şeklinde bir değişime uğradığını ifade etmektedir.  Bu kopuşun 

teorik ifadesi olarak; “yeni protesto hareketleri”, “yeni politikalar”, “neo-romantizm”, 

“antipolitik”, “düzensiz politikalar” gibi çeşitli kavramlar kullanılmaktadır161. Bu 

bağlamda yeni toplumsal hareketlerin teorisyenlerinin, yeni hareketlerin hâkim 

kurallar, değerler ve kimliklere ilişkin bir değişimi amaçladığı belirtilmektedir162. 

Örneğin Touraine’e göre; toplumsal hareket düşüncesi, her toplumsal yapılanmanın 

temelinde bir çatışma olduğu fikrine dayanmaktadır. Modern devlet ile bu çatışma 

tarihsel olarak önce ulusla hükümdar; ardından işçi ve işveren arasında olmuştur. 

İçinde bulunulan tarihsel momentte ise, toplumdaki temel çatışma öznenin 

savaşımıdır, özne bir düzene, bir topluluğa ya da bir amaca hizmet edemez. Özne 

yalnızca kendi kişisel değerlerinin savaşını vermektedir163. Melucci ise toplumsal 

hareketlerde aktörün rolüne ve önemine değinmektedir. Toplumsal hareketleri, 

sistemli bir yapı içerisinde hareket eden hedefler, inançlar, kararlar ve görüşlerin 

birbiriyle ilişkisi bağlamında inşa edilen eylem sistemleri164 olarak tanımlamaktadır. 

Post-endüstriyel olarak tanımladığı toplumlarda ilişkiler “maddi” ve “ekonomik” 

temelden uzaklaşmaktadır ve ekonomik, politik ve kültürel yapıların bütünleşmesi ile 

ifade edilecek süreç başlamaktadır. Bu yüzden hareketler, birbirinin içine geçmiş 

küçük gruplardan oluşmaktadır. Bu bağlamda toplumsal hareketler kavramı yerine, 

hareket ağları kavramının kullanılmasının gerçek bir kopuşun ifadesini bulmasını 

sağlayacağını savunmaktadır165. Yeni toplumsal hareketler teorisinin bir diğer önemli 

ismi olan Offe, toplumsal hareketlerin yeni bir sivil toplum inşa etme hedefini 

                                                 
159 Çayır, s. 20. ve Melucci, s- 83. 
160 Çetinkaya, s. 39.  
161 Clause Offe, “New Social Movement: Challenging The Boundaries of Institutional Politics”, Social 

Research, Cilt: 52, Sayı: 4, 1985, ss: 817-868, s. 825. 
162 Çayır, s. 20.  
163 Alain Touraine, Eşitliklerimiz ve Farklılıklarımızla Birlikte Yaşayabilecek Miyiz? çev. Olcay 

Kunal 4. Baskı, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2011, s124-125-129.  
164 Alberto Melucci, “Çağdaş Hareketlerin Sembolik Meydan Okuması”, Yeni Sosyal Hareketler, (ed. 

Kenan Çayır), Kaktüs Yayınları, ss:75-24. s. 79.  
165 Irkçılık karşıtı hareketler, çevre hareketleri, kadın hareketleri, nükleer silahlanmayla mücadele 

hareketleri gibi gündelik yaşam içerisinden çıkan sorunlara odaklanmış kısa ya da uzun dönemli hâkim 

modeller sembolik bir başkaldırı olarak kabul etmektedir. Melucci, s. 86.  



44 

 

taşıdıklarını belirtmektedir. Tek başına ne kamusal alana ne de özel alana dahil 

edilemeyecek kolektif meseleleri sorunsallaştırdıklarını ifade etmektedir166 . Yeni 

sosyal hareketlerin aktörleri, kendilerini herhangi bir sosyo-ekonomik kategori ya da 

ideoloji içerisine sokmamaktadır ve Offe’ye göre bu hareketleri yeni yapan temel 

unsur bu noktadır167. Toplumsal hareketler politik paradigmanın bir taşıyıcısıdır ve bu 

bağlamda toplumsal hareketler içerisinde eski ve yeni arasında bir ayrım olduğunu, bu 

ayrımın kapitalizmin yapısal değişimi sonucunda ortaya çıktığını tartışmaktadır. 

Ancak yeni olarak nitelenen noktaları belirtirken değerleri noktasında bir parantez 

açmaktadır. Yeni toplumsal hareketlerin özgürlük, eşitlik, dayanışma ya da katılım 

gibi talepleri yeni temalar değildir. Bu temalar, geçişten miras alınmıştır. Bu noktada 

yeni olan modernleşmenin modern bir eleştirisini168 yapmış olmalarıdır. Gündelik 

hayatın sorunlarına doğrudan müdahil olarak, hayatın politikleşmesini 

amaçlamaktadırlar169.  

Manuel Castells, tüm toplumsal hareketlerin içerisinde bulunduğu çağın ürünü 

olduğunu belirtmektedir ve inceleme nesnesi yapılan hareketin tarihsel koşulları 

içerisinde değerlendirmenin daha doğru bir analiz sağlayacağını belirtmektedir. 

Castells’e göre günümüzde çatışmanın temeli, kültüreldir ve çatışma mekânı 

kentlerdir. Özellikle kamusal alan işgalleri bu hareketleri görünür kılmaktadır170. 

Jasper toplumsal hareketleri, siyasal iktidarın kararlarını yine iktidarın istediği kanallar 

dışında, teşvik etmeyi, eleştirmeyi ya da durdurmayı amaçlayan maksatlı girişimler 

olarak adlandırmaktadır. Ek olarak Jasper’a göre, toplumsal hareketler her daim 

iktidarı eleştirmek zorunda değildir. Örneğin kürtaj karşıtı hareket, günümüzde gerici 

bir toplumsal hareket olmakla birlikte tıpkı kürtaj hakkı hareketi gibi bir toplumsal 

                                                 
166 Offe, ss: 817-868.  Devletten özgürleşmek olarak tanımladığı bu durum, yeni sağ politikalara net bir 

şekilde karşı olan yeni toplumsal hareketlerin yeni sağ politikalarını savunan kesimlerle ortaklaştıklarını 

bir noktayı oluşturmaktadır s. 820-821.  
167 Offe, s. 831-832.  Offe bu şekilde bir tanımlama yaparken, hareketlerin aktörlerin çeşitliliğine 

değinmeyi amaçlamaktadır. Yeni toplumsal hareketlerin aktörleri 3 temel sosyo-ekonomik grubu 

kapsamaktadır. Yeni orta sınıf, eski orta sınıf ve kendisine işgücü piyasası içerisinde yer bulamayan 

insanlar oluşan kategori (işsizler, öğrenciler vs.), s. 832.  
168 Offe, s. 850 ve 856. Offe, yeni toplumsal hareketleri tanımlarken, modernleşmenin sağladığı 

imkanları görerek onların eksik ve uzlaşmaz görünen çatlaklarından doğduğu savunmaktadır. 

Hareketlerin aktörlerinin, ideolojik olmayan bir bakış açısıyla taleplerin dile getirdiklerini 

belirtmektedir.  
169 Şanlı, s. 108.  
170 Manuel Castells, İsyan ve Umut Ağları, İnternet Çağında Toplumsal Hareketler, çev. Ebru Kılıç, 

Koç Üniversitesi Yayınları, (İsyan ve Umut Ağları), 2013, s. 26.  



45 

 

harekettir ve karşı hareketler şeklinde bir tanımlama keyfilik içermektedir171. Jasper’ın 

toplumsal hareketleri, kültür ve strateji üzerinden açıklayarak yeni toplumsal 

hareketler kuramı bağlamında ele almaktadır. 

Özetle, yeni toplumsal hareketler yaklaşımının teorisyenlerinin, hareketlerin 

aktörlerine ve hedeflerine odaklanmakta olduğunu ve kültür, kimlik ve gündelik 

hayata ilişkin konuların sorunsallaştırıldığı tespitinde bulunduğunu söyleyebiliriz. 

Yeni toplumsal hareketleri, teorisyenlerinin ifadesi ile “yeni” kılan noktalar şunlardır; 

Touraine’e göre, toplumsal hareketler geçmişte toplumu köktenci bir şekilde yeniden 

tasarlama amacını taşımaktadır ancak bugün hiçbir toplumsal hareket böyle bir büyük 

bir amaç taşımamaktadır172. Melucci’ye göre, bu hareketlerle kısa dönemlidir, aidiyet 

duygusu kolayca terkedilebilir ve esnek örgütsel yapılardan oluşmaktadır173. Offe 

çalışmasında eski ve yeni toplumsal hareketler arasındaki ayrımı 4 temel unsur 

üzerinden yapmaktadır174.  

1. Aktörler; eski toplumsal hareketleri gelir dağılımına ilişkin çatışmaya 

odaklanan kurumsallaşmış baskı grupları ve siyasal partilerden oluşurken; yeni 

toplumsal hareketlerin aktörleri grup gibi davranmayan fakat belirli konular 

etrafında bir araya gelen sosyo-ekonomik gruplardır. Yeni sosyal hareketlerin 

aktörleri ağırlıklı olarak yüksek eğitimli, hizmet sektöründe çalışanlardır.  

2. Konular; eski toplumsal hareketler ekonomik büyüme, gelir dağılımı, 

toplumsal ile askeri güvenlik gibi ana temalar etrafındayken; yeni toplumsal 

hareketler, en önemlisi olarak sayabilecek 4 hareket üzerinde yoğunlaşmıştır. 

Çevre hareketi, insan hakları hareketi, feminist hareket ve barış hareketi.  

3. Değerler; eski toplumsal hareketler, özgürlük, özel tüketimin güvenliği ve 

maddi ilerleme üzerineyken; yeni toplumsal hareketler, merkezi kontrole 

muhalif olarak kişisel özerklik ve kimlik üzerine odaklanmaktadır. 

                                                 
171 Jasper, 2017, s: 20-21.  
172 Alain Touraine, Eşitliklerimiz ve Farklılıklarımızla Birlikte Yaşayabilecek Miyiz? s. 129.  
173 Melucci, s. 86.  
174 Offe, s. 820. Dört unsur; aktörleri, konuları, değerleri ve hareket biçimleri. Dönemselleştirmeye 

ilişkin olarak ise, 1945’ten 1970’lere kadar olan dönem eski paradigmadır (büyüme ve güvenlik 

merkezli). 1970’lerden günümüze ise, toplumsal aktörlerin sorun olarak tanımladığı koşulların 

değişmesine bağlı olarak yeni paradigmanın ortaya çıktığını belirtmektedir. 821-825.  



46 

 

4.  Hareket biçimleri; resmi ve katılımın yüksel olduğu birlikler ve siyasi 

partilerden oluşurken; yatay ve dikey farklılıkları derecesi düşük olmakla 

birlikte resmi olmayan kendiliğinden evrensel protesto hareketleridir175. 

Laclau ve Mouffe176 İkinci Dünya Savaşı sonrasında meydana gelen yeniden 

yapılanma bağlamında ekonomi-politik birçok değişikliğin gerçekleştiğini ve 

hegemonik yapının pekiştirildiğini ifade etmektedir. Emek süreci, devlet biçimi ve 

mevcut toplumsal ilişki biçimlerinde derin bir dönüşüm getirecek olan kültürel 

yayılmanın baskın biçimlerinde meydana gelen değişikler, toplumsal ilişkilerin 

biçiminde derin dönüşümlere neden olmuştur. Bu süreç üç temel gelişme üzerinde 

incelenebilmektedir. İlk olarak; yaygın birikimden yoğun birikime geçilmesinin 

gelişim çizgisindeki ilk aşama olduğunu belirtmektedir. Kar için üretim mantığının ve 

kapitalist üretim ilişkilerinin toplumsal ilişkilere yayılması, toplumsal ilişkilerin 

metalaşması ile sonuçlanmıştır. Laclau ve Mouffe’a göre toplumsal ilişkilerin 

metalaşması Daniel Bell’in iddia ettiği şekliyle ideolojilerin sonunu getirmediği gibi 

Marcus’un korktuğu tek boyutlu insanı da meydana getirmemiştir. Tam tersine, çok 

sayıda yeni mücadele ve yeni itaat biçimlerine karşı direnişi ortaya çıkarmıştır177. 

İkinci olarak Keynesyen refah devleti, yeni toplumsal taleplerin ortaya çıkmasına 

imkân sağlamıştır (gelişim çizgisindeki ikinci önemli aşamadır). Devletin yaşamın her 

alanına sürekli olarak genişleyen müdahalesi geleneksel dayanışma ağlarını ortadan 

kaldırırken bunların yerine güçlü bürokratik yapılara dayalı örgütler kurmuştur. 

Devletin müdahale ettiği alanların bu şekilde genişlemesi toplumsal ilişkilerin 

siyasallaşmasına neden olurken bu durum yeni çatışma biçimlerinin doğurmuştur178. 

Son olarak, yeni toplumsal ilişkilerin doğuşunu sağlayan gelişme, kitle iletişim 

araçlarının gelişime bağlı yeni kültürel formların ortaya çıkışıdır. Bu formların 

insanları standartlaşma ve aynılaştırma yönündeki eğilimi çeşitli dirençlerle 

karşılamaktadır.  Laclau ve Mouffe’a göre üç durum, yeni taleplerin çatışma 

biçimlerinin ortaya çıkma nedenidir ve yeni kimliklerin ortaya çıkmasına zemin 

                                                 
175 Offe, s. 832.  
176 Emesto Laclau ve Chantal Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy Towards a Radical 

Democratic Politics, (2. Baskı), New York, Verso, New York, 2001, ss: 159- 172.  
177 Örneğin kâr amacına yönelik doğanın talan edilmesi, kirletilmesi ekolojik hareketin doğuşuna imkan 

sağlamıştır ya da kamusal alanların devlet tarafından işgal edilmesi kent hareketlerinin doğmasına 

neden olmuştur. Laclau And Mouffe s. 161.  
178 Özellikle kamu ve özel alan arasındaki ayrımın ortadan kalkmasıyla birlikte devletin yaşamın her 

alanına müdahale etmesine yönelik bir tepkinin geliştiğini söylemektedir.  



47 

 

hazırlamıştır. Bu nedenle bu direniş biçimlerinin çoğu kolektif mücadeleler biçiminde 

değil, giderek daha doğrulanan bireycilik yoluyla ortaya çıkmaya başlamıştır179.  

Çetinkaya ise, toplumsal hareketleri eski ve yeni olarak ayırmaya yönelik bir 

kavramsallaştırma yapılmasının tarihsel geçmişe yönelik bir kayıtsızlıktan kaynaklı 

soyut bir varsayım olduğunu ifade etmektedir. Bu durumun iki temel nedeni olduğunu 

belirtmektedir. Bunlardan ilki, eski olarak tabir edilen toplumsal hareketlere ilişkin bir 

bilgi eksikliğiyken; ikincisi bilinçli bir çabadır. Eski toplumlar hareketler dar iktisadi 

hedefler çerçevesinde hareket eden yapılar olarak tanımlamışlardır ancak 

Çetinkaya’ya göre; 

Geçtiğimiz yüzyıllardaki işçi hareketleri ücret mücadelelerinin, çalışma 

saatlerinin kısaltılmasının yanı sıra, kadın-çocuk çalışması, cemaat yaşamı, 

göçmenlerin sorunları, eğitim, kamusal hizmetlere ulaşma sorunları, oy hakkı, 

fikir ve ifade hürriyetlerinin genişletilmesi, savaş karşıtlığı gibi çok çeşitli 

problemlerle uğraşmış, tarım işçilerinden zanaatkarlara küçük mal 

sahiplerinden hizmet sektöründe çalışanlara, birçok toplumsal kesim, saflarında 

toplayabilmiştir. Bu hareketler içerisinde yer alan pek çok unsur kendi renklerini 

bu hareketlere taşıyabilmiştir180. 

 

Toplumsal hareketler literatürü içerisinde önemli bir sınıflandırma daha vardır. 

Arrighi, Hopkins ve Wallerstein toplumsal hareketleri, sistem karşı hareketler olarak 

tanımlayarak hareketlerin kırılma noktalarını tespit etmiştir. Bu sınıflandırmadaki 

temel aktörler ve özellikler ikinci bölümde detaylı bir şekilde ele alınacak olmakla 

birlikte bu noktada açıklanması amaçlanan hareketlerin değişim nedenin ne olduğudur. 

Arrighi, Hopkins ve Wallerstein’a göre; 

Yirminci yüzyıl boyunca … birikim toplumsal ilişkilerde dev bir değişim 

yaratmıştır. … sermaye döngülerinin ana hatlarını oluşturan ilişkisel ağlar o kadar 

büyük bir dönüşüme uğramıştır ki, birikim sürecinin işleyişinin kendisi bile tarihsel 

bakımdan değişmiş görünmektedir. Hem birikimin örgütleyici etmenlerinin hem de 

onlarla temel mücadele sürdüren sistem karşıtı hareketlerin ilişkisel koşullarını 

sürekli biçimde yeniden üreten ve böylece mücadelenin kendisinin ilişkisel niteliğini 

de dolayısıyla bununla tanımlanan hareketlerin doğasını da sürekli biçimde yeniden 

üreten bu süregiden dönüşümdür181. 

 

Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, kapitalist dünya ekonomisi içerisinde ilk 

dönemin toplumsal hareketlerini tarihsel bir süreklilik içerisinde ele alarak 

başkaldırıları; çok sayıda dağınık, kopuk, anlık ve kısmi olarak etkin şeklinde 

                                                 
179 Laclau ve Mouffe, s. 164.  
180 Çetinkaya, s. 48.  
181 Giovanni Arrighi, Terence K. Hopkins, Immaneul Wallerstein, Sistem Karşıtı Hareketler, çev. C. 

Kanat, B. Somay ve S. Sökmen), 2. Baskı, Metis Yayınları, İstanbul, 2004, s.46.  



48 

 

sınıflandırmıştır. Toplumsal muhalefet kapsamında ilk önemli tarih olarak 1848 yılını 

belirtmektedirler. Bu tarih sürekli bir örgütlenmenin182 ortaya çıkması noktasında 

derin bir öneme sahiptir. 19. yüzyılda toplumsal hareket ve ulusal hareket şeklinde 

başlıca iki temel sistem karşıtı hareket bulunmaktadır. Bu hareketlerin amacı “devleti” 

ele geçirmektir ve amaçlarına yönelik olarak güçlü örgütler yaratmışlardır (partiler, 

sendikalar, kitle örgütleri). Modern dünya sisteminin devam eden yapısal dönüşümü, 

sistem karşıtı hareketlerin mücadele ettiği devlet iktidarının yapısal çevresini 

değiştirdiğinden hareketler bu çevrede yeniden oluşmaktadır183. 1968 sonrası dönem, 

yeni toplumsal hareketlerin ortaya çıkışını ifade eden bir kırılma noktası olarak ele 

alınmaktadır.  

Küreselleşme karşıtı hareketler, toplumsal hareketlerin kavramsallaştırması 

noktasında ele alınacak son konudur. 1999 Seattle gösterileri sonrasında küresel 

bağlamda farklı aktörlerin çeşitli amaçlarla bir araya gelmesi şeklinde ifade edilen 

küresel toplumsal hareketlerin, içlerinde bulunan grupların ve beklentileri ve çeşitliliği 

nedeniyle kendinden önceki toplumsal hareketlerden ayrıldığı ifade edilmektedir184. 

Bu hareketlerin tanımlanması, özellikleri, aktörleri ve sermaye devinimleriyle ilişkisi 

ikinci bölümde ele alınmıştır.  

Toplumsal hareketlerin sosyal bilimlerde analiz edilmesine yönelik kavramsal 

tartışma tamamlanmıştır. Bu bağlamda çalışmanın ikinci bölümünde kapitalist devlet 

içerisindeki dönemselleştirmeye bağlı olarak toplumsal hareketler örnekleri üzerinden 

hareketlerin aktörleri, eylem repertuarları, değerleri ve çeşitliliklerini tartışmak 

amaçlanmaktadır. Çalışma, toplumsal hareketleri kendi bağlamları içerisinde ele 

almayı amaçlamaktadır. Hareketlerin, farklı tarihsel koşullarda kendinden önceki 

hareketlerden edindikleri kazanımlar sayesinde ilerlerken farklı konuları, örgütlenme 

yaklaşımları, aktörleri, hedefleri, amaçları irdelemişlerdir. 

 

 

                                                 
182 Hareketler; üyeleri ve kapitalist ekonomik sistemin güncel sorunları üzerine sürekli örgütlenmeler 

olarak 19. Yüzyılda ortaya çıkmıştır. Örgütlü sistem karşıtı hareketlerin ortaya çıkış tarihi olarak net bir 

tarih olarak ortaya koyulmuştur. 
183 Arrighi, Hopkins, Wallerstein, Sistem Karşıtı Hareketleri, 54. 
184 Ceren Kalfa ve Faruk Ataay, “Küresel Toplumsal Hareketler”, Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Cilt: 16, Sayı: 2, 2008, s:128.  



49 

 

1.2.4.  Barışçıl Muhalefet 

 

Muhalefet, teorik ve pratik olarak inceleme nesnesi haline getirilebilecek bir 

olgudur. Muhalefetin aktörleri, bu eylemi parlamento içinde ya da parlamento dışında 

farklı amaçlar doğrultusunda ve çeşitli biçimlerde185 yerine getirebilmektedir. 

Özellikle muhalefetin aktörleri sistem karşıtı olduğunda, politik arenadaki 

mücadelelerin farklı biçimlerinin gerçekleşmesine neden olmaktadır186. Bu bağlamda, 

muhalefetin pratik olarak eyleme geçirilmesi sürecinde, kullandığı araçlar, eylem 

biçimleri veya aktörlerinin takındığı tavırlar doğrusunda barışçıl ya da çatışmacı olarak 

tanımlanması mümkündür. Muhalefetin pratik olarak hayat bulması sırasında barışçıl 

bir eylemden şiddete başvurmaya ve yaşam hakkının elinden alınmasına doğru 

ilerleyen bir çizgide örgütlenme gerçekleşebilmektedir. Bu durum muhalefete ilişkin 

hem kuramsal çalışmalarda hem de hareketler içerisinde gözlenebilmektedir.  

Barışçıl muhalefeti tanımlamak, muhalefet etme araçlarının neler olduğu ve 

bunun için hangi eylem repertuarının187 kullandığı ile ilişkili olarak açıklanabilecektir. 

Barışçıl düşünüş biçimleri içerisinde “uygun” eylem repertuarı, barışçıl muhalefeti 

tanımlamaktadır. Tilly, hedef olarak seçilen makamlara talepleri iletmek amacıyla 

sürekli olarak gerçekleştirilen kolektif çabayı kampanya olarak tanımlarken, 

kampanyaya katılan kişilerin genellikle kullandığı birlikte hareket etme araçlarını, 

eylem repertuarı olarak adlandırmaktadır. Eylem repertuarı birlikte hareket etme 

araçlarının çeşitli kombinasyonlarından oluşmaktadır. Bu araçları şu şekilde 

saymaktadır; kamusal toplantılar, toplu dilekçe verme, sokak gösterileri, gece 

nöbetleri, mitingler, yazılı ve sözlü basın açıklamaları ve lobicilik faaliyetleri, camları 

kırmak ve hapishaneye saldırmak 188. Tilly’e göre eylem repertuarı kültürel olarak 

oluşturulmaktadır. Belirli bir yer ve zamanda bireyler belirli sayıda alternatif kolektif 

                                                 
185 Yürüyüş ya da oturma eylemi düzenlemek, toplu dilekçe imzalamak, gösteri eylemi örgütlemek, 

açlık grevinde bulunmak, bir mekânı işgal etmek ya da sessiz bir protestoya dahil olmak bu çeşitlilik 

içerisinde ilk akla gelenlerdir.  
186 Brack ve Weınblum, s. 72.  
187 Tilly, Repertuar kelimesini, nispeten kasıtlı bir seçim süreci aracılığıyla öğrenilen, paylaşılan ve 

harekete geçirilen sınırlı bir dizi rutini tanımlamak amacıyla seçmiştir. Charles Tilly, “Contentious 

Repertoires in Great Britain 1758-1834”, Social Science History, Cilt: 17, Sayı: 2, (Repertoires), 1993, 

ss: 253- 280, s. 264.  
188 Charles, Tilly. Introduction to Part II: Invention, Diffusion, and Transformation of the Social 

Movement Repertoire, European Review of History: Revue Europeenne D'histoire, Cilt:12 Sayı:2, 

2005, ss: 307-320. s.  308. ve Tilly, (Repertoires), s. 264. 



50 

 

eylem rutini yürütmeyi zamanla öğrenirler. Parlamento dışı muhalefetin toplumsal 

muhalefetin her biçimini kapsadığı düşünüldüğünde, kullanılan eylem setleri 

nedeniyle zaman zaman fiziksel güç içeren eylemlere de başvurulduğu 

gözlemlenmektedir189. Bu tahlil toplumsal muhalefetin aktif ve pasif direnme 

biçimleriyle birlikte değerlendirilmesini gerekli kılmaktadır190. 

Bir eylem repertuarı olarak protesto, toplumsal hareketlerin somut öğelerinden 

biridir ve kolektif, politik ve aktif eylem biçimidir191. Jasper’a göre, protesto 

hareketleri toplumsal hareketlerin bir alt kümesidir. Kolektif ve bireysel bir biçimde 

gerçekleştirilebilmektedir192. Opp’a göre ise, protesto davranış ile ilgili bir kavramdır 

ve bir hedefi olan kolektif eylem olarak tanımlanmaktadır. Toplumsal hareket kavramı 

ise, protesto gruplarının uzun süreli örgütlenmesinden başka bir şey değildir193. 

Protesto eyleminin herhangi bir çatışmaya dayalı araç kullanılmaksızın yerine 

getirilmesi, barışçıl muhalefet olarak tanımlanabilmektedir. Bu bağlamda protestonun, 

barışçıl formda bir örgütlenmesi olarak oturma eylemleri194, yürüyüş, sivil itaatsizlik 

ve insan zinciri eylemleri195 ön plana çıkan örnekler olarak görülmektedir. Aryan asıllı 

Alman kadınların, toplama kamplarına sürülmek üzere olan Yahudi eşlerinin serbest 

bırakılmasını talep ettikleri ve bu amaçla Berlin'i Rosenstrabe'deki bir tutukevinin 

önünde bir hafta boyunca ayakta durarak gerçekleştirdikleri protesto, sivil direnişin 

sonuca ulaşan örneklerinden biri olarak ifade edilmektedir196.  Amerikan sivil haklar 

hareketi bu bağlamda başka bir önemli örnektir. Hareket, oturma eylemleri ve sivil 

itaatsizlik gibi aktif ve doğrudan bir protesto biçimlerini kullanarak geniş kitlelere 

                                                 
189 Jasper, s. 42.  
190 Turgut, s. 163.  
191 Şanlı, s. 124.  
192 Jasper, s. 10. Bireyler, diğer insanları aralarına katmak için bir araya gelirler ve kullanabilecekleri 

tüm araçları kullanırlar. Bu araçlar; para, medya, hikayeler, kolektif kimlikler, şakalar, karikatürler ve 

hatta silahlar olabilmektedir.  
193 Karl-Dieter, Opp, Theories of Political Protest and Social Movement, Taylor & Francis e-Library, 

New York, 2009, ss: 33-44.  
194 Şanlı, Türkiye’de sürekli, sessiz ve barışçıl bir oturma eylemi olarak Cumartesi Annelerini, sivil 

itaatsizlik örneği olarak kapsamlı bir şekilde incelemektedir. 
195 Mağdur durumda olan insanlarla dayanışma içerisinde olunduğu göstermek amacıyla gerçekleştiren 

ve şiddetsizliği içeren eylem repertuarlarından biri olarak tanımlanmaktadır. Birleştirici niteliği olan 

eylemlerdir. Bu eylem biçimi 1980’lerin başından itibaren savaş karşıtı hareketler tarafından 

kullanılmaktadır. Türkiye’de insan zinciri eyleminin ilk örneği 1998 yılında türban yasaklarını protesto 

etmek amacıyla gerçekleştirilmiştir. 2020 aralığında ise, kanal İstanbul projesini eleştirmek amacıyla 

gerçekleştirilmiştir. Sol Haber, Kanal İstanbul’a Karşı 'İnsan Zinciri' Eylemi 12.01.2020 

https://haber.sol.org.tr/turkiye/kanal-istanbula-karsi-insan-zinciri-eylemi-278206, (05.04.2020).  
196 Erica, Why Civil Resistance, s. 35 

https://haber.sol.org.tr/turkiye/kanal-istanbula-karsi-insan-zinciri-eylemi-278206


51 

 

ulaşmıştır. Sivil haklar hareketinin, Amerika’da siyahların otobüslerin belirli bölümler 

dışında seyahat etmelerini yasaklayan uygulamaları protesto197 için dört üniversite 

öğrencisinin gerçekleştirdiği oturma eylemleri ile başladığı belirtilmektedir198. 

Temelinde ırkçılık ve ayrımcılığa tepki olan bu eylem biçimi, zamanla hem aktörlerini 

genişletmiş hem de dünyanın pek çok noktasında kullanılan bir eylem repertuarı haline 

gelmiştir199.  

Todd May “Şiddetsiz Direniş” isimli çalışmasında, şiddetsizlik ile etik ve 

haysiyeti bir manada değerlendirmektedir ve katılımcıların, hasımlarının veya 

diğerlerinin haysiyetine saygı duyarak, mevcut siyasi, ekonomik ve toplumsal 

düzenlemelere meydan okuyan ya da direnen siyasi, ekonomik veya toplumsal eylem 

olarak tanımlamıştır200. Bu bağlamda bir kamusal alan işgali, ekonomik bir boykot, 

toplu olarak vergi vermeme, broşür ve bildiri dağıtımı barışçıl muhalefetin 

örnekleridir. Barışçıl muhalefeti şiddet içeren muhalefetten ayıran, direnişin 

amaçlarında değil amaca ulaşmak için kullandığı araçlardan kaynaklı oluşmaktadır. 

Bu bağlamda çalışma kapsamında Post-fordist muhalefet döneminde incelenen küresel 

toplumsal hareketlerin, ağırlıklı olarak barışçıl muhalefete örnek gösterildiği 

görülmektedir201. 

Çatışmacı muhalefet ise, kamusal meselelerin genellikle fiziksel güç 

kullanarak çözüme kavuşturulması noktasında başvurulan bir muhalefet biçimidir. Bu 

bağlamda, kimi zaman yalnızca devletin şiddeti karşısında bir tutum olarak ortaya 

çıkarken kimi zaman da amaca ulaşmak için kullanılan bir eylem repertuarı olarak 

görülmektedir. Toplumsal hareketlerin de zaman zaman kullandığı eylem 

repertuarları; mülke zarar verme, dükkân camları kırma ya da devrim yoluyla siyasal 

                                                 
197 1955 yılında Alabama Montgomery'deki otobüs boykotu bu anlamda en bilinen örnektir. Rosa Park 

isimli bir kadın otobüsün beyazlar için ayrılmış bir bölümüne oturarak oradan kalkmayı reddetmiş ve 

bu gerekçe ile tutuklanmıştır. Bu olay akabinde, Luther King’in de içinde bulunduğu 50 hareketin lideri 

bir araya gelmiş ve ülke genelinde boykot düzenlemiştir.  
198 Opp, s. 342. Hareketler temel olarak sivil itaatsizliği uygulayarak şiddet içermemeye meyilli olmakla 

birlikte zamanla polis şiddeti ve ayrımcı grupların faaliyetleri nedeniyle zamanla yeni eylem 

repertuarları eklemiştir. 
199 1960 yılında tümüyle on yedi veya on sekiz yaşlarındaki dört Afro-Amerikan öğrenci, Woolworth 

mağazasında sadece beyazlara öğle yemeği verilmesine yönelik politikaya meydan okuyarak oturma 

eylemi başlatmışlardır. Morris’in aktardığı üzere, aynı hafta içinde üç yüzden fazla öğrenci şehir 

merkezinde öğle yemeği tezgahlarında otururken onlara katılmıştır ve hareket giderek fazla sayıda 

kitleye ulaşmıştır. Sembolik bir anlamla başlangıç kabul edilmiştir.  Iwan Morgan, The New Movement 

The Student Sit-Ins in 1960, s. 1.  
200 Todd May, Şiddetsiz Direniş, çeviren Can Kayaş, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2016. s. 82. 
201 May, s. 200.  



52 

 

iktidarı değiştirmek amacıyla militan bir mücadele başlatma şeklinde hayat 

bulmaktadır202. Muhalefetin çatışmacı ve yakıcı biçimi, tarihsel bağlamında yaygınlık 

kazanmakta ve sönümlenmektedir. Açık ve yasal siyasetin alanın daraltıldığı ve 

devletin şiddetinin arttığı dönemlerde yaygın bir muhalefet biçimi haline gelen 

çatışmacı muhalefet, bir hak olarak tanımlanan sınırları aştığı için, bu çalışmanın 

kapsamında alınmamıştır. Ancak çalışmada, muhalefet sınıflandırılması yapılırken, 

barışçıl muhalefete özellikle bir anlam yüklenmekten kaçınılmaktadır. Kapitalist 

devlette muhalefet etme biçimleri yasal bir hak olmasından hareketle tartışılmaktadır. 

Ancak Tilly’nin de belirttiği üzere her deneyim ani koşullar ve otoritelerin, 

gözlemcilerin, aktörlerin ve diğer insanların tepkilerine göre yeniden şekillenir ve 

mücadeleye yeni araçlar ekleyebilir203 ve tarihsel dönemin popüler olarak 

tanımlanabilecek baskın kolektif eylem biçimleri vardır ve bunlar zamanla 

değişebilecektir204. Bu bağlamda hareketler amaç ve araç olarak barışçıl bir şekilde 

başlayabilir ve zamanla koşulların etkisiyle başka bir yöne biçimlenebileceğinden 

kesin bir sınıflandırma yapmanın oldukça zor olduğu ifade edilmektedir.  

 

1.3.  MUHALEFET HAKKI 

 

Tanımlanan her hak ve özgürlüğün bir konusu ya da güvence altına aldığı bir 

bireysel menfaat söz konusudur. Siyasal muhalefet parlamento içi ve dışı ayrımı 

yapılmaksızın; siyasal iktidarın tutum ve kararlarını tartışma ve değerlendirmeyi 

sosyal bir hak olarak görmeye dayanmaktadır205. Muhalefetin bir faaliyet olarak yerine 

getirilebilmesi için başta ifade ve düşünce özgürlüğü olmak üzere inanç, basın-yayın, 

bilim-sanat ve haberleşme özgürlüğüyle desteklenen, toplantı düzenleme, gösteri 

yürüyüşü, dilekçe verme ve seçme ve seçilme hakkı gibi temel hakların tanınmış 

olması gerekmektedir206. Örneğin ifade özgürlüğü düşüncenin özgürce 

açıklanabilmesini tanımlarken yaşam hakkı, işkence yasağını ve bedensel bütünlüğün 

korunmasını sağlanmayı amaçlamaktadır. Buradan hareketle muhalefet hakkı, tüm bu 

                                                 
202 Jasper, 40-41.  
203 Tilly, Repertoires, s.265.  
204 Tilly, Repertoires, s.267. 
205 Abdulhâlık Mustafa Nevin, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet (çev. Vecdi Akyüz), İstanbul 

1985, s. 77. 
206 Metin, s. 67 



53 

 

haklarla iç içe bir şekilde güvence altına alınabildiği takdirde geçerli olabilecek bir 

haktır. Muhalefet hakkı siyasal çoğunluğun sağlanması, siyasal iktidarın 

sınırlandırılması ve denetlenmesi gibi işlevleriyle diğer hakların korunmasına büyük 

katkı sağlamaktadır. Söz konusu hakkın korunması ve güvence altına alınması ile diğer 

hakların tanınması ve varlığını devam ettirmesi arasında doğrudan bir ilişki söz 

konusudur207. Bülent Algan’ın çalışmasında aktaracak olursak;  

Gözetim ve denetim faaliyetleri sivil, siyasal ve yargısal denetim yollarının 

muhalefete açık olmasına, eleştiri faaliyeti başta ifade ve basın özgürlükleri 

olmak üzere çok sayıda hak ve özgürlüğü güvence altına almış olmasına, yine 

tüm bu faaliyetler son tahlilde örgütlenme özgürlüğüne gereksinim 

duymaktadır208. 

 

Bu bir anlamda muhalefet hakkının güvencesinin de oluşturulması anlamına 

gelmekte olup tüm bu hakların anayasal güvence altına alınması 20. yüzyıla tekabül 

etmektedir.  

 

1.4.  MUHALEFET HAKKININ ARAÇLARI  

 

Siyasal iktidarın keyfi uygulamalarının sınırlandırılması amacıyla yasal olarak 

güvence altına alınan ve bir hak olarak varlık kazanan muhalefet, modern devlete özgü 

bir kavram olarak tanımlanmaktadır. Halklar, tarih boyunca zulme karşı direnmiş ya 

da siyasal iktidara farklı şekillerde muhalif olma işlevini yerine getirmiş olmalarına 

rağmen kapitalist devlet bu noktada özgül bir niteliğe sahiptir. Bir faaliyet olarak 

muhalefet, eşitler arasında yerine getirildiğinden, soy ve statüye dayalı tüm 

ayrıcalıkların kaldırıldığı bir toplumun kurgulanması ile ancak hayat bulmaktadır. 

Kapitalist devlet kendinden önceki devlet tiplerinden farklı olarak yasal zeminde tüm 

eşitsizlikleri kaldırarak yurttaşlık hukukunu doğurmuştur. Böylece, siyasal iktidara 

yönelik eleştirel tavrın yerine getirilmesi, yasal dayanaklarının olması yani yasal 

güvenceye sahip olması mümkün kılınmıştır. Devlet, vatandaşların karşı olma 

durumunu ve gerektiğinde bu haklarını savunmalarının yasal dayanaklarını korumakla 

mükellef hale gelmiştir. İlerleyen bölümlerde detaylı ele alınacağı gibi bu hak ve 

özgürlüklerin mutlak iyiliği sağlamak amacıyla değil, kapitalist sistem için bir 

zorunluluk olması nedeniyle sağlandığı ifade edilmektedir. Muhalif olma işlevini 

                                                 
207 Metin,s. 38 
208 Algan, s. 57 



54 

 

yerine getirmek isteyen bireylerin sahip olduğu ya da olması gereken bazı araçlar 

vardır. Bu araçların yasal dayanakları sağlanmadığı koşullarda muhalefet hakkının da 

bir anlamı kalmayacaktır.   

Tilly eylem repertuarı kavramı ile her dönemin kendi şartlarına özgü eylem 

repertuarı olduğunu belirterek bir standart olmadığını ortaya koymuştur. Örneğin 

Amerikan toplumunda 1960’lı yıllarda; kitlesel yürüyüşler ve çalışma mekanlarının 

geçici olarak işgali kolektif hareket etmenin araçları olmuştur209. Kullanılacak araçlar 

eylem yapacak grubun niteliğine, hedeflerine, radikallik düzeyine göre 

şekillenmektedir ve nihayetinde bu araçlar parlamento dışında siyaset yapmanın araç 

ve yöntemlerini oluşturmaktadır. Dolayısıyla muhalefet etme araçları, oturma eylemi 

gerçekleştirmekten bina işgallerine, bina işgalinden meydan işgallerine (occupy 

wallstreet) ve açlık grevlerinden dilekçe hakkına uzanan geniş bir hat üzerinde 

dönemin sosyo-ekonomik koşullarına göre ya da ülkelerin demokrasi geleneklerine 

göre değişmektedir.  

 

1.5. MUHALEFET HAKKININ HAK VE ÖZGÜRLÜKLERLE İLİŞKİSİ 

 

Robert Dahl’a göre siyasal sistem, politik tercihlerin ifade edilmesi, 

örgütlenmesi ve temsil edilmesini bariyer ve fırsatlar aracılığıyla sağlar. Bu bağlamda 

fırsatlar potansiyel muhalefet için imkân sağlamaktadır210. İşte bu fırsatları ülkelerin 

kendi anayasalarında sağlanan hak ve özgürlükler temelinde değerlendirmek yerinde 

olacaktır. Muhalefet hakkı ile bazı haklar arasında doğrudan bazılarıyla ise dolaylı bir 

ilişki söz konusudur. Bu bölümde temel hak ve özgürlükler ile muhalefet arasındaki 

ilişkinin incelenmesi hedeflenmektedir.  

 

1.5.1. Düşünce, Düşünceyi Açıklama ve İfade Özgürlüğü 

 

Bir hak olarak muhalefetin dolaysız bir şekilde ilişkili olduğu ilk hak ve 

özgürlük; düşünce, düşünceyi açıklama ve ifade özgürlüğüdür. Muhalefet 

yapabilmenin özünde düşünceyi açıklayabilmek yatmaktadır. Politik tercihlerin 

                                                 
209 Tilly. From Mobilization to Revolution, s.152. 
210 Robert Dahl, s. 10 



55 

 

örgütlenmesinin ve temsil edilmesinin öncesinde öncelikle onun ifade 

edilebilmesinden hareket edilmektedir. İfade özgürlüğünün iki temel boyutu vardır. 

Birincisi, bireyin iç dünyası ile ilgilidir. Bireyin istediği düşünceye, kanaate ya da 

inanca sahip olabilmesini ifade etmektedir. Bireyin iç dünyasına ilişkin bu alan pek 

çok şekilde denetime ve yönlendirmeye açık olmakla birlikte muhalefet hakkı 

kapsamında siyasi iktidar tarafından çeşitli yollarla müdahale edilmemiş olması 

gerekmektedir. İkincisi ise, bu özgürlüğün dışa vurulabilen tarafıdır. Bu çalışmanın 

alanıyla doğrudan bağlantılı olarak dışa vurum kamusal alanda açıklanması şeklinde 

gerçekleşmektedir. Kamusal alanda dışa vurum düşünce, görüş ya da kanaat 

doğrultusunda eylemde bulunmayı içermekte ve eylemin niteliğine bağlı olarak bazı 

sınırlamalar altına girebilmektedir211.  

Yöneten-yönetilen ilişkisi çerçevesinden bakıldığında ifade; bireyin bugünü ve 

geleceğine ilişkin bütün karar alma mekanizmalarına ya da karar almaya ilişkin 

süreçlere katılmasının yegâne aracıdır. Bu anlamıyla ifade, farklı araçlar kullanarak 

düşünceyi açıklama/açıklayabilme özgürlüğüdür ve düşünce ve vicdan özgürlüğü ile 

doğrudan alakalıdır212 . İfade özgürlüğü farklı düşünme, düşündüğünü açıklama ve 

yeri geldiğinde tartışmayı olanaklı kıldığından, siyasal iktidarın sınırlandırılmasını 

sağlamaktadır. Muhalefet hakkı farklı muhalif görüşlerin savunulması ve açığa 

vurulmasına ilişkin olduğundan bu hakkın özünü, ifade özgürlüğü oluşturmaktadır. Bu 

yönüyle muhalefet hakkı kapsamında ele alınırken özel bir konuma yükselmektedir. 

Bireylerin siyasi partiye taraf olması ya da görüşü benimsemesi ve buna herhangi bir 

müdahalenin olmaması, fikrini açıklamaya zorlanmaması, fikrinden dolayı 

dışlanmaması ve ayrımcılığa uğramaması ancak ifade özgürlüğü noktasında hiçbir 

sınırlama yapılmaması ile mümkün olacaktır213. İfade özgürlüğüne ilişkin literatür 

taraması yapıldığında karşımıza çıkan tanımlamalar ağırlıklı olarak ifade 

özgürlüğünün siyasi iktidar kısıtlamalarının önüne geçilmesi ve toplumun yanlışı 

görüp doğruyu seçmesi konusundaki önemine vurgu yapmaktadır. 16. yüzyılda 

muhalefet etme yönünde tavır sergileyen Protestan hareket ile başlayan ve aydınlanma 

döneminin başlangıcında önemli bir yeri olduğu kabul edilen ifade özgürlüğü hem 

siyaset bilimciler hem de hukukçular tarafından geniş kapsamlı olarak ele alınan bir 

                                                 
211 Algan, s. 61. 
212 Schauer, s. 28.  
213 Algan, s. 60 



56 

 

kavramdır. Nedeni, kavramın hem doğal haklar mücadelesinde önemli bir yerinin 

olması hem de tarihsel çizgiye anayasal bakışta yerinin olmasıdır. Kavramı basit bir 

şekilde düşüncenin dile dökülmesi serbestliği olarak tanımlayabiliriz214. İfade 

özgürlüğünün kapsayıcı bir tanımını ise şu şekilde yapabiliriz; 

Fikirlerin serbestçe alışverişinin, araştırma özgürlüğünün ve eleştirme     

özgürlüğünün, gerçeğin araştırılması sürecinin etkin olarak işlemesi için elzem 

şartlar olduğu şeklindedir. Bu özgürlük olmaksızın, bizim doğruluk ve yanlışlık 

arasında, körü körüne tökezlemeye doğru gideceğimiz söylenir. Ancak bu 

özgürlük sayesindedir ki, insani araştırmanın herhangi bir alanında gerçeği 

bulabilir ve yanlışı reddedebiliriz215. 

 

İfade özgürlüğü, muhalefet hakkının ortaya çıkış koşullarıyla paralel olarak 

liberal düşünce ve modern devlette ortaya çıkmıştır. İfade özgürlüğünün tam 

bilgilendirmenin önündeki engellerin ve sınırların kaldırılmasına imkân sağlayarak, 

toplum ile devletin müzakere sürecini ortaya çıkardığı ifade edilmektedir. Bu 

bağlamda ifade özgürlüğü yurttaşların taleplerini yönetenlere iletmelerinin bir aracıdır. 

Bireylerin isteklerini yönetenlere iletmesi, yönetenlerin bu taleplere cevap vermesi 

noktasında köprü rolü görmektedir. Tarihsel süreçte, ifade özgürlüğünün önünü açan 

araç olarak “dilekçe verme” karşımıza çıkmaktadır. Bu araç, Magna Carta ve 1689 

Haklar Bildirisi’nin işleyiş mekanizmasını oluşturmaktadır. Ancak belirtmek yerinde 

olacaktır ki ifade özgürlüğü talepleri iletmenin ötesinde bünyesinde eleştirme hakkını 

barındırır. Shaumer’ın ifade ettiği şekliyle ifade özgürlüğünün kullanılması doğrudan 

ulaşmaya çalıştığımız ana hedefe gidişi sağlar. Bu amaç demokrasinin varlığıyla 

doğrudan ilişkili olmaktadır216.  

İfade özgürlüğünün yukarıda yapılan tanımlamalarından hareketle; muhalefet 

hakkının araçları olarak üç temel işlevi yerine getirdiğini söylemek yerinde olacaktır. 

İlki, gerçeğin ortaya çıkması için gerekli bilgiye ulaşma ve onu sorgulama özgürlüğü 

ikincisi, kişinin kendini geliştirmesi için sağladığı özgürlük üçüncüsü ise bireylerin 

yönetenleri sorgulamasına, kararlara ve karar alım süreçlerine dahil olmalarını 

sağlayarak yönetimde söz sahibi olmalarını yaratma özgürlüğüdür. “İfade özgürlüğü 

                                                 
214 Mehmet Akgün, “İfade Özgürlüğünün Tarihsel Süreci ve Milli Güvenlik Gerekçesiyle İfade 

Özgürlüğünün Kısıtlanması”, AUHFD, Cilt: 61, Sayı, 1, 2012, s. 1-10.  
215 Schauer, s.18 
216 1720’de, John Trenchard ve Thomas Gordon, ‘Cato’ takma adıyla yazmaya başladıklarında daha 

bireyci ve liberteryen bir kavram olan ifade özgürlüğünden ayrı olarak, yönetenlerin toplumsal anlamda 

denetleme ve eleştirme hakkının da ifade özgürlüğünün kapsamında var olduğunu savunmuşlar ancak 

bununla birlikte demokratik bir işleyişin mümkün olduğunu ifade etmişlerdir. Schauer, s. 31,32 



57 

 

aracılığıyla toplumda kanaat oluşumu ve kamusal tartışma ile bireylerin siyasal 

sisteme katılmaları, yönetimde söz sahibi olmaları ve toplumun şekillendirilmesine 

katkıda bulunmaları söz konusu olabilir”217. Devletten ayrı ve devlete muhalif bir alan 

olarak kamusal alan dar bir çerçevede, entelektüel tartışmanın yapıldığı alan olarak 

şekillenmekte ve eleştirel düşüncenin meşru bir zemine kavuşmasını sağlamaktadır. 

Buradan hareketle ifade özgürlüğü, özel olarak azınlıkta kalanların, siyasal alanda da 

muhalefetin özgürlüğünü garanti altına almaktadır218.  

Uluslararası hukukta muhalefet hakkını bağlayıcı nitelikte bazı metinler 

bulunmaktadır ve bu metinler bir anlamda bu hakkın sınırlarını belirlemektedir. İfade 

özgürlüğü elbette bu hakların en başta gelenidir219. 1789 tarihli İnsan ve Vatandaş 

Hakları Bildirisi Bildirinin 10. maddesine göre, "Hiç kimse fikirlerinden dolayı, bunlar 

dinsel dahi olsalar, tedirgin edilemez, yeter ki açığa vurulmaları kanunla kurulan 

kamu düzenini bozmasın" şeklindedir.  

Bir söylem olarak ifadenin sınırları noktasında Avrupa İnsan Hakları 

Sözleşmesinin geniş yorumlama eğilimi, muhalefet hakkı ve ifade özgürlüğü 

arasındaki ilişki açısından güvence sağlamaktadır. Avrupa İnsan Hakları 

Sözleşmesinin 10’uncu maddesi şu şekildedir220.  

1. Herkes ifade özgürlüğü hakkına sahiptir. Bu hak, kamu makamlarının 

müdahalesi olmaksızın ve ülke sınırları gözetilmeksizin, kanaat özgürlüğünü ve 

haber ve görüş alma ve de verme özgürlüğünü de kapsar. Bu madde, Devletlerin 

radyo, televizyon ve sinema işletmelerini bir izin rejimine tabi tutmalarına engel 

değildir. 2. Görev ve sorumluluklar da yükleyen bu özgürlüklerin kullanılması, 

yasayla öngörülen ve demokratik bir toplumda ulusal güvenliğin, toprak 

bütünlüğünün veya kamu güvenliğinin korunması, kamu düzeninin sağlanması ve 

suç işlenmesinin önlenmesi, sağlığın veya ahlakın, başkalarının şöhret ve 

haklarının korunması, gizli bilgilerin yayılmasının önlenmesi veya yargı erkinin 

yetki ve tarafsızlığının güvence altına alınması için gerekli olan bazı formaliteler, 

koşullar, sınırlamalar veya yaptırımlara tabi tutulabilir. 

 

Sözleşme ile ifade özgürlüğü güvence altına alınmaktadır. Dolayısıyla ifade 

özgürlüğünün güvence altına alınması hem parlamento içinde hem de parlamento 

dışında bu çalışma konusuna uygun olarak yaşamın her alanında var olan muhalefetin 

korunması için yaşamsal önemdedir.  

                                                 
217  Erdoğan, s. 8,9 
218 Algan, s. 66 
219  Metin, s. 67 
220 Avrupa Konseyi Antlaşmaları Serisi, “Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi”, 

https://www.echr.coe.int/documents/convention_tur.pdf (21.11.2018) s. 12.  



58 

 

1.5.2. Basın Özgürlüğü 

 

Basın özgürlüğü genel olarak; haber, fikir ve bilgilere ulaşma, yorumlama ve 

eleştirme; basabilme ve bunları dağıtabilme hakkını içermektedir221. Basın özgürlüğü 

ifade özgürlüğünün özel bir biçimi şeklinde değerlendirilmektedir222. Düşünceyi 

açıklama ve yayma özgürlüğünün temel aşaması, bilgi ve düşüncelerin herhangi bir 

sınırlamadan uzak bir şekilde açıklanabilmesi ile mümkündür. Bilgi ve düşüncenin 

açıklanma biçimi ise alanına ve yöntemine göre farklı bir özgürlük türüne denk 

gelmektedir. Örneğin bilgi fikirler gazete, dergi ya da kitap aracılığıyla ortaya 

atıldığında basın özgürlüğü; dernek, siyasi parti ve sendika gibi örgütlü muhalefet 

yapılarıyla açıklandığında toplantı özgürlüğü kapsamına girmektedir. İlk bakışta basın 

özgürlüğünün ifade özgürlüğünün kapsamına girdiği düşünülse bile, tüm uluslararası 

metinlerde ayrı düzenlenmiştir. Basın özgürlüğünü yalnızca ifadeyi yayma özgürlüğü 

olarak tanımlamak hatalı olacaktır. John Milton basın özgürlüğünün ilk önemli 

temsilcisi olarak kabul edilmektedir. 1644 yılında kaleme aldığı Areopagitica 

(İngiltere Parlamentosuna, Sansürsüz Basma Özgürlüğü Hakkında Nutuk) eserinde 

basın özgürlüğünün toplum için oldukça yararlı olduğuna değinmiş ve her türlü baskı 

ve sansürden uzak olması gerektiğini savunmuştur. Söz konusu özgürlüğün doğru 

bilgiye ulaşılmasına ve gerçeği çaptıran fikirlerin yok edilmesine hizmet ettiğini ifade 

etmiştir223.  

18. yüzyılda ön sansürün kaldırılması basın özgürlüğü anlamında önemli bir 

tarihsel anı ifade etmektedir. Ön sansür kurumunun kaldırılması; kamusal alanda 

haberin serbest bir şekilde dolaşımına imkân sağlamıştır. Bu sayede eleştirel akla 

ulaşmada önemli bir araç haline gelmiş, eleştirel bilginin gelişiminde ve yayılmasında 

etkili olmuştur. Ön sansürün kaldırılması süreci, kamusal muhalefeti yasal bir 

dayanağa getiren bağımsız gazeteciliğin önünü açarak Habermas’a göre basının ilk 

defa Fourth Estate (dördüncü kuvvet) olarak kamusal kolektifliğin eleştirel organı224 

olarak yerini almasına imkân sağlamıştır.  

                                                 
221 Yaşar Salihpaşaoğlu, Türkiye’de Basın Özgürlüğü, Seçkin Yayıncılık, Ankara, 2007, s.16. 
222 Algan, s. 66 ve Schauer, s.69. 
223 Salihpaşaoğlu, s. 2-15. 
224 Habermas, s.137-140. Habermas, 1768 yılında 1772 yılları arasında Public Advertiser’da yayınlanan 

“Junius Mektupları” yayınlarının basın ve muhalefet hakkın kapsamında kıymetli bir örnek olduğunu 

düşünmektedir.  Habermas’a göre; eleştirel basın için örnek oluşturacak tarzda, kral, bakanlar, 



59 

 

1776 Virginia Haklar Bildirisi 12. maddesinde; Basın (ifade) özgürlüğü diğer 

özgürlüklerin temeli olarak kabul edilmektedir ve bu özgürlüğün ancak baskıcı 

yönetimler tarafından sınırlandırılacağı ifade edilmiştir. 1791 tarihli Fransız Anayasası 

İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesinden hareketle “Düşünce ve fikirlerin özgürce açığa 

vurulması, insanın en değerli haklarından biridir ve bunu gerçekleştirmek için herkes 

serbestçe konuşabilir, yazabilir, basım faaliyetlerinde bulunabilir 225 demektedir.  

Basın Özgürlüğü hem haber, fikirler ve görüşlerin geniş kitlelere 

ulaştırılmasındaki etkin rolü hem de bu rolün demokratik sisteme getirdikleriyle 

muhalefet bakımından da vazgeçilmez bir özgürlük konumundadır.  Basın özgürlüğü 

muhalefet hakkının asli unsurlarından biri konumuna yükselmektedir. Basın 

özgürlüğünün tarihsel açıdan önemi; iktidar tarafından gelebilecek tehdit ve tehlikelere 

yönelik güvence ihtiyacından doğmuş olmasıdır.  

Basın, muhalefet hakkının kullanılmasındaki en önemli araçlardan biridir. Bu 

hak ve özgürlüğün kullanılması noktasında karşılaşılan en büyük engel ise sansürdür. 

Siyasal iktidarla anlaşmazlık içinde olan kesimlerin basın yoluyla bilgi, fikir, düşünme 

ya da haberlerinin dağıtılması noktasında basın özgürlüğü muhalefet hakkı kapsamına 

girmektedir ve sansür ile karşılaşması en yüksek ihtimal olanlar muhalif kesimlerdir. 

Bu yüzden basın özgürlüğünün güvence altına alınması oldukça önemlidir. Algan’ın 

aktardığı şekliyle basın özgürlüğü 4 alt bileşenden oluşmaktadır.  

• Haber, düşünce ve bilgilere erişim hakkı 

• Haber düşünce ve bilgileri yorumlama ve eleştirme hakkı 

• Haber, düşünce ve bilgileri basabilme ve dağıtabilme hakkı 

• Eser yaratma hakkı 

İfade özgürlüğünün unsurlarından birini oluşturan haber ve fikir alma ve verme 

özgürlüğü en etkili şekilde basın özgürlüğü ile var olabilir. 

 

 

 

 

                                                 
yüksek rütbeli subaylar ve hukukçular, alenen siyasal entrika yapmakla suçlanıyor ve siyasal 

önem taşıyan gizli belgeler açığa çıkartılmaktadır. s. 140. 
225 Habermas, s. 153.  



60 

 

1.5.3. Toplanma Özgürlüğü 

 

Türk Dil Kurumu tarafından toplantı, birden çok kişinin önceden belirlenmiş 

bir hedefi yerine getirmek için bir araya gelme durumu olarak tanımlamıştır226. 

İngilizce metinlerde “assembly” kelimesinin karşılığı belirli bir amaç için bir araya 

gelmiş insan topluluğudur. Toplanma özgürlüğünü, doğrudan ifade özgürlüğünün 

devamı olarak görmek yerinde olacaktır. Genel olarak toplantıya katılan ya da kolektif 

eylemi örgütleyenlerin görüşlerini ifade ettikleri bir araç olarak kullanılmaktadır. 

Bireylerin üzerine ortaklaştığı fikirleri ifade etmek ve bunları savunmak için bir araya 

gelme imkanını savunmak amacına hizmet etmek şeklinde tanımlamak yerinde 

olacaktır227. Bu noktada ortak fikirlerden kasıt toplumun geneli tarafından kabul 

görmüş olmak manasına gelmemektedir. İfade özgürlüğü gibi toplanma özgürlüğü de 

azınlığın haklarının korunması gerektiğini savunur. Dolayısıyla toplumun genel 

kanaatleri ya da yargıları dışında fikirlerin de aynı derecede savunulmaya hakkı vardır. 

Farklı fikirlerin ortaya çıkması ve yayılması özgürlüğünü ifade özgürlüğünün bir 

noktada somutlaşması olarak görülmektedir. Toplanma özgürlüğünün ön koşulu, 

“bedenlerin düzenlenmemiş bir tarzda hareket edip toplanabileceği, siyasal 

taleplerini, bunun bir sonucu olarak kamusal hale gelen ya da kamuya dair mevcut bir 

anlayışı yeniden tanımlayan bir zamanda eyleme dökme durumudur228”. Bu hakkın 

kullanım durumuna ilişkin yasalar uluslararası hukukta net bir şekilde tanımlanmıştır. 

Örneğin ILO (International Labour Organization), bu hak ile örgütlenme hakkının 

özelikle toplu pazarlık sağlanması noktada önemli bir işlevi olduğunu kabul eder ve 

güvence altına alır.  

Toplantı özgürlüğü ve ifade özgürlüğü arasındaki ilişkiyi açıklama noktasında 

AİHM Öllinger/Avusturya kararı açıklayıcı bilgiler içermektedir. İfade etmek 

gerekirse;  

11. maddede düzenlenen haklar aynı zamanda 10. maddenin ışığında 

değerlendirilmelidir. Fikirlerin korunması ve bunları ifade etme özgürlüğü,11. 

madde tarafından güvence altına alınmış hakların amaçları arasında yer alır. 

                                                 
226 Türk Dil Kurumu, Türk Dil Kurumu Sözlükleri,  https://sozluk.gov.tr/ (06.05.2018).  
227 Ziya Çağa Tanyar, Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi İçtihadında Toplantı ve Gösteri Yürüyüşü 

Hakkı, AUHFD, Cilt 60, Sayı; 3, 2011, s. 597. 
228 Judith Butler, Biziz, Halk! Toplanma Özgürlüğü Üzerine Düşünceler, çev. Ferit Burak Aydar, 

Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2018, s. 147.  

https://sozluk.gov.tr/


61 

 

Buradan hareketle siyasi ve toplumun tamamının çıkarını ilgilendiren konularda 

kısıtlayıcı yorum hakların ruhuna uymamaktadır229. 

 

Toplantı Özgürlüğü ya da toplantı ve gösteri yürüyüşü hakkı çok farklı eylem 

biçimleri içermektedir. Bu eylemler oturma eylemi, yürüyüş veya bir kamusal alanın 

ya da binanın işgali, yol kesme ya da grev yapma şeklinde farklı eylem repertuarları 

şeklinde gerçekleşebilmektedir230. Bu bağlamda, kişilerin özel mülkiyetine giren 

alanlardaki toplantılar ve kamusal alanda yapılan toplantılar da bu hakkın kapsamına 

girmektedir231. Toplantı özgürlüğü tartışılırken dikkat çeken en önemli nokta, şiddet 

içeren/barışçıl toplanmalar arasındaki çatışmadan doğan eylem biçimi 

kavramsallaştırmasıdır. Modern devletlerin yasalarının hemen hemen hepsinde 

güvence altına alınan barışçıl toplanmalardır. Uluslararası hukuk açısından 

bakıldığında da Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi, şiddet içermeyen toplantı 

özgürlüğünü desteklemekte ve bunu koruma altına almayı hedeflemektedir. Ancak 

toplanma özgürlüğüne yalnızca güvenlik kaygısı ile bakılması meselenin özünün göz 

ardı edilmesine ve muhalefet aracı olarak toplanma özgürlüğünün işlevsiz hale 

gelmesine neden olmaktadır232. Bu hakkı kullanan insanların fikirleri diğerlerini 

rahatsız edebilir, tahrik edebilir ya da hassasiyetlerine aykırı gelebilir, burada önemli 

olan tek şey bu hakkın barışçıl olarak kullanılmasıdır233.  Ek olarak Avrupa İnsan 

Hakları Mahkemesi söz konusu hakkın kullanılması noktasında devlete bazı 

yükümlülükler verir. Bunlar; gösteri ve yürüyüş hakkına müdahale etmeme negatif 

yükümlülüğü, hakkının gerçekleşmesi için gerekli tedbirleri yerine getirme pozitif 

yükümlülüğü ve sonrasında orantısız güç kullanımı ile orantısız güç kullanımının 

sonuçlarında kamu kurumunda yükümlülüklerdir234. Dolayısıyla toplanma özgürlüğü 

kapsamında orantısız güç kullanımı meselesi gibi başlıklar yaşam hakkı, kötü 

muamelede bulunmama hakkı iç içedir.  

Toplanma özgürlüğü, ifade özgürlüğüyle ilişkili olarak, siyasal iktidarın keyfi 

uygulamalarına karşı direnme hakkının hayata geçirilmesi şeklinde varlığını 

                                                 
229 Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi Kararları, http://hudoc.echr.coe.int/tur?i=001-76098, 03.04.2019. 
230 Tanyar, s. 606. 
231 Ümit Kılınç, “Barışçıl Toplantı ve Gösteri Yürüyüşü Yapma Hakkı ve Devletin Yükümlülükleri”, 

TBB Dergisi, Cilt: 110, 2014, s. 284. 
232 Algan, s.75. 
233 Tanyar, s. 608. 
234 Kılınç, s.286-301.  

http://hudoc.echr.coe.int/tur?i=001-76098


62 

 

kazanmıştır. Modern kapitalist bir devlette demokratik sistem, bu hakkın özgür bir 

şekilde işletilmesine imkân sağlayan yapıların işlev kazanmasıyla mümkün olmuştur. 

Ancak bu hak ve özgürlük siyasal iktidarın belirlediği bir “yasallık” kavramı içinde 

ele alınmaktadır. Bu yasallığın sınırlarını belirleyen kapitalist düzenleme rejimidir.  

 

1.5.4. Din ve Vicdan Özgürlüğü 

 

Bireyin kendi doğasında var olan etik değerleri gerçekleştirmek için arzuladığı 

şekilde hareket edebilmesi din ve vicdan özgürlüğü ile ifade edilmektedir235. Belirli 

bir inanca sahip olma, sahip olunan inancın yükümlülüklerini ve ibadetlerini yerine 

getirme hatta yayma etkinliklerinin hepsini kapsamaktadır. Bu bağlamda din ve vicdan 

özgürlüğünü ifade özgürlüğü ile bir bütün içinde düşünmek yerinde olacaktır. 

Özgürlüğün iki temel bileşeni vardır; birincisi özgür iradeyle inancını oluşturabilme 

ikincisi ise bu kanaati yayabilme özgürlüğüdür236. İki bileşen ancak ifade 

özgürlüğünün mümkün olduğu koşullarda gerçekleşebilecektir.  

Din ve vicdan özgürlüğüne ilişkin ilk tartışmalar, reform hareketleriyle 

başlamıştır. Din özgürlüğü kapsamında, laiklik anahtar bir kavram olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Laiklik, insan bilgisinin referansının tanrısal olmaktan çıkarak beşerî ve 

rasyonel temellere oturtulmasıdır. Dinin toplumsal hayattaki etkisinin giderek 

azalması ve yine aynı zamanda siyasal iktidarın kaynağının tanrısal olmaması ve dini 

kurallar yerine hukuk kurallarının geçerli olmasıdır237. Laikliğin bu noktadaki anlamı, 

din ve vicdan özgürlüğünün teminatı olmasıdır. Tüm inançlara özgürlük (freedom for 

religion) yalnızca siyasal iktidarın dini etkilerden kurtulmasını değil aynı zamanda 

dinin, siyasal iktidarın baskı, yönlendirme ve taraflı kullanımından da kurtarılmasını 

açıklamaktadır238.  

Kapitalist devlette din ve vicdan özgürlüğünün bir hak olarak yurttaşlara 

tanınmasının nedeni, üretim ilişkileri temel alınarak tarihsel süreçte açıklanabilir. 

Ekonomik-siyasal ve toplumsal bir süreç sonunda ortaya çıkarak kurumsallaşan bu 

                                                 
235 Kutay Gökdeniz, “Din ve Vicdan; Padovalımarsilius’tan Modern Hukuk Devletine Kavramın 

İçeriği”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 9, Sayı:44, 2016, s. 1075. 
236 Gökdeniz, s. 1075. 
237 Atilla Yayla, Siyaset Teorisine Giriş, 4. Baskı, Kesit Yayınları, İstanbul, 2014, s. 136.  
238 Yayla, s. 138. 



63 

 

haklar kümesi239, bir yandan teokratik temellere dayanan feodal devlet tipinin sonunu 

ifade etmekte öte yandan yeni oluşan devlet tipinin meşru zemin oluşturma gayretinin 

bir parçası olarak biçimlenmektedir. Her türlü dogmatik inancı geride bırakmaya 

gereksinim duyan kapitalist devlet tipinin siyasal alanda toplumu kavrayıcı bir noktaya 

ulaşabilmesi için sunmak zorunda olduğu özgül özerkliğini oluşturmaktadır.  

İktidarın kurumsallaşmasıyla oluşan devletin, insan aklına uygun bir şekilde 

tasavvur edilmesi noktasında pek çok düşünürün önemli katkısı bulunmaktadır. Süreç 

köleci devlet tipinden kapitalist devlet tipine kadar; dinin devletin kurumsal yapısının 

içinde resmi varlığından iki iktidarın birbirinden ayrılmasına doğru ilerlemiştir240. 

Tarihsel süreçte karşımıza çıkan ilk düşünür Padovalı Marsilius’dur. 1275-1343 yılları 

arasında yaşadığı tahmin edilen düşünür, vicdan özgürlüğünü savunmuş ve kilise ile 

devlet ilişkisinde feodal üretim ilişkilerinde var olanın tam aksi şekilde kiliseyi 

devletin siyasal iktidarı altına sokulması gerektiğini dile getirmiştir. Kuramının iki 

başat noktası vardır. İlk olarak dinin kurumsallaşmış hali olarak kilisenin kural ve 

norm oluşturma hakkının ortadan kalkması ikinci olarak hükümdarın iktidarının 

meşruiyetinin yasal ve ussal bir gerekçeye dayandırılmasıdır241. Teokratik iktidar 

anlayışının tam ve eksiksiz iktidarının yıkılması, sivil toplumun içinden siyasetin 

özerkliği ile mümkün olacağını savunmakta ve sivil toplum kavramını kullanarak, 

toplumu teokratik düşünceden soyutlamaktadır242. Sivil toplumu bir iş bölümünün 

sonucu olarak tanımlar ve bu iş bölümünde toplumsal bölünmelere yer verir, bu 

toplumsal bölümlenmelerde dini kurumlara düşen görev yalnızca İncil’in yasalarını 

insanlara öğretmektir. Siyasal iktidar yalnızca sivil toplum içinden doğabilir ve ondan 

kaynaklanır ancak bu yolla laikleşeceğini savunmaktadır243.  Din ve vicdan 

özgürlüğüne ilişkin bu ilk kapsamlı açıklamanın sonrasında 13. Yüzyılı takip eden 

süreçte aydınlanma düşünürleri genelleyen bir yaklaşımla Marsilius’un ortaya attığı 

laiklik temelinden hareket etmişlerdir. Burada önemle söylemek gerekir ki kendisini 

takip eden Makyavel, Bodin, Hobbes vb. düşünürlerin temel motivasyonu siyasal 

                                                 
239 Gökdeniz, s. 1076. 
240 Mehmet Kahraman, “Avrupa Birliği Ülkelerinde ve Türkiye’de Laiklik”, Mustafa Kemal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt:5, Sayı:9, 2008, s.61. 
241 Gökdeniz, s. 1076. 
242 Mehmet Ali Ağaoğulları ve Levent Köker, Tanrı devletinden Kral Devlete, 4. Baskı, İmge 

Yayınları, Ankara, 2004, s: 53-70.  
243 Gökdeniz, s. 1077. 



64 

 

iktidarın tekliğinin sağlanması ve mutlakiyetçi kralın gücünün tekleşmesidir. Feodal 

üretim ilişkileri yerine kurulmaya çalışılan yeni üretim ilişkileri siyasal iktidarın 

kaynağını yasalara vermekte, dünyevi-ruhani iktidar çatışmasını monarşi lehine 

çözümlemektir. 

Modern anlamda din ve vicdan özgürlüğüne ilişkin ilk tartışmalar noktasında 

başlangıç belgesi olarak Magna Carta’yı ele alabiliriz. 1215 yılında siyasal iktidarın 

keyfi uygulamalarını sınırlandırılmasına dayanan belge, özgür insanların gerekçesiz 

bir şekilde hapse atılamayacağı ve hiçbir özgür kişiye fiziki zor kullanılamayacağı 

ifadesi yer almakta244, bu madde din ve vicdan özgürlüğü için önemli bir mihenk 

olarak kabul edilmektedir. Bir sonraki önemli adımı ise Vestfalya Anlaşması 

metinlerinde görülmektedir. 1618-1648 yılları arasında Katolikler ve Protestonlar 

arasında gerçekleşen otuz yıl savaşları sonuçları itibariyle vicdan özgürlüğüne değinen 

ilk metnin ortaya çıkışını sağlamıştır. 1789 İnsan ve Vatandaşlık Hakları 

Bildirgesi’nde; “Hiç kimse, dinsel de olsa inançlarından dolayı kınanamaz” ifadesi yer 

almaktadır. Evrensel bir bakış açısı ile düşüncenin ifade edilişi; söz, yazı ve vicdan 

hürriyeti ile mümkündür245. 10 Aralık 1948 tarihli İnsan Hakları Evrensel 

Bildirgesi’nin 18. maddesi din ve vicdan özgürlüğünü tanıyarak, “Herkesin düşünce, 

vicdan ve din özgürlüğüne hakkı vardır. Bu hak, din veya topluca, açık olarak ya da 

özel biçimde öğrenim, uygulama, ibadet ve dinsel törenlerle açığa vurma özgürlüğünü 

içerir” demektedir246. Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi 9. maddede düşünce, din ve 

vicdan özgürlüğünü düzenlemiştir247.  

1. Herkes düşünce, vicdan ve din özgürlüğüne sahiptir; bu hak, din veya inanç 

değiştirme özgürlüğü ile tek başına veya topluca, kamuya açık veya kapalı ibadet, 

öğretim, uygulama ve ayin yapmak suretiyle dinini veya inancını açıklama 

özgürlüğünü de içerir. 

 2. Din veya inancını açıklama özgürlüğü, sadece yasayla öngörülen ve 

demokratik bir toplumda kamu güvenliğinin, kamu düzeninin, genel sağlık veya 

ahlakın ya da başkalarının hak ve özgürlüklerinin korunması için gerekli 

sınırlamalara tabi tutulabilir. 

 

                                                 
244 Magna Carta Libertatum, https://www.istanbulbarosu.org.tr/files/docs/Magna2017- (11.04.2019), 

s. 11.  
245 Gökdeniz, s. 1080. 
246 Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi,  http://www.unicankara.org.tr/doc_pdf/h_rigths_turkce.pdf, 

erişim tarihi: 11.04.2019.  
247 Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi,  

http://www.danistay.gov.tr/upload/avrupainsanhaklarisozlesmesi.pdf, , erişim tarihi: 11.04.2019. 

http://www.unicankara.org.tr/doc_pdf/h_rigths_turkce.pdf
http://www.danistay.gov.tr/upload/avrupainsanhaklarisozlesmesi.pdf


65 

 

Temelde İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’nin aynısı olan yukardaki ilkelere 

farklılık bu özgürlüğün sınırlarının belirtilmesi noktasında doğmuştur. Kapitalist 

üretim ilişkileri doğrultusunda belirlenen bir toplumsal formasyonda din ve vicdan 

özgürlüğü devlete bazı sorumluluklar verir. Bireylerin herhangi bir dine inanma ya da 

inanmama, seçimlerine karışmama, tercihlerini rahatlıkla yaşama ve özgürlüklerin 

sınırlarının belirlenmesidir.  

 

1.5.5. Örgütlenme Özgürlüğü 

 

Muhalefet hakkının araçlarından her biri ile doğrudan bağlantılı olan diğer hak, 

örgütlenme özgürlüğüdür. Siyasi partiler, dernekler ve sendikalar bu hak kapsamında 

ilk akla gelen kurumları oluşturmaktadır. Muhalefet hakkı kapsamındaki örgütlenme 

özgürlüğü, iradeye dayalı örgütlenme serbestliğine dayanmaktadır. Örgütlenme, 

iradeleri bir araya getiren amaçların kolektif eylemle gerçekleşmesine hizmet eder. 

Örgütlenme özgürlüğü birden fazla kişinin kendi menfaatlerini korumak için 

kolektivite yaratıp bir araya gelmeleri serbestliğini ifade etmektedir248. Siyasal, 

kültürel, toplumsal ve ekonomik amaçları gerçekleştirme imkânı sağlayan bu 

özgürlük, bu amaçları içeren örgütler kurup faaliyet yürütebilmeyi kapsamaktadır. 

Dolayısıyla bireyler bir araya gelerek bir örgüt oluşturduklarında örgütlenme 

özgürlüğünü kullanmış olurlar249. Örgütlenmenin ortak amaç ve gönüllülük biçiminde 

iki temel unsuru vardır. Bu özgürlüğün içeriği, arzu edilen ortak amaçlar kapsamında, 

bireylerin özgür iradeleriyle bir araya gelmelerinin güvence altına alınmasıdır. 

Örgütlenme özgürlüğü kapsamında bireyler bir örgüte üye olmaya, olmamaya, 

ayrılmaya ya da ayrılmamaya zorlanamaz250. Modern devletin ilk anayasalarıyla 

birlikte bu hak ve özgürlük, güvenceye alınmıştır. Örneğin 1793 Fransız Anayasası, 

“düşünce ve fikirlerini basın yoluyla veya başka herhangi bir tarzda açığa vurma 

hakkı, barışçıl toplanma hakkı engellenemez”251 demektedir. Dolayısıyla modern 

devletlerin ilk anayasalarında örgütlenme özgürlüğünün kendisi bir özgürlük alanı 

olmakla birlikte aynı zamanda başka hak ve özgürlüklerin korunmasına katkıda 

                                                 
248 Ulaş, s. 3.  
249 Algan, s. 78.  
250 Algan, s. 79,81,85. 
251 Habermas, s. 154.  



66 

 

bulunan bir araçtır. Muhalefet hakkı kapsamında ele aldığımız en başta ifade 

özgürlüğü ile ayrılmaz bir bütün içinde ele almak yerinde olacaktır. Bu noktada siyasal 

amaçlarla toplanma, muhalefet hakkının kullanılmasında somutlaşmaktadır. Siyasal 

iktidarı eleştirme, denetleme ya da politikalarından vazgeçirme muhalefet hakkının 

varlık gerekçesi ise ifade özgürlüğü ve toplanma özgürlüğü bu hakkın en önemli 

araçlarını meydana getirmektedir. 

Kamusal alanda örgütlenme özgürlüğü, siyasal iktidarın keyfi uygulamalarının 

önüne geçmeyi sağlamak için kapitalist devlet tipinde yasal bir zeminde doğmuştur. 

Tarihin ilk dönemlerinden itibaren siyasal iktidara karşı örgütlü-örgütsüz muhalefet 

yapılmış, pek çok örgütlenme doğmuştur. Ancak bunun bir hak ve özgürlük olarak 

yasal güvenceye kazandırılması yalnızca kapitalist devlet tipinde vücut bulmuştur.  

Charles Tilly, “Zor, Sermaye ve Avrupa Devletlerinin Oluşumu” isimli 

çalışmasında haklar ve kolektif eylemi birlikte ele almış; zor ve sermayenin farklı 

oranlarda yoğunlaştığı devletlerde, devletin günlük yaşama müdahalesinin kimi zaman 

direniş kimi zamanda da devletten yeni taleplerde bulunma amacına yönelik olarak 

kolektif eylemi doğurduğunu söylemiştir. Otorite, halktan kaynakları toplamak ve 

rızasını almak peşindeyken dağınık ve kitlesel direnişlerle karşılaştığında, pazarlık bir 

yöntem olarak kullanılmaya başlanmıştır. Siyasal iktidardan bireysel ve/veya örgütlü 

olarak taleplerde bulunabilmek ve bunun için mücadele pratikleri geliştirebilmek, 

yurttaşların bireysel ve kolektif hakların varlığını ve devletin yurttaşlarına karşı 

yükümlülüklerinin var olduğunu göstermektedir. Tilly’e göre bugün yurttaşlık olarak 

tanımlanan kavramın özü, devletlerin oluşum sürecinde halktan talep ettiklerine 

karşılık yine halktan almak istedikleri noktasında yapılan pazarlıklar sonucu 

doğmuştur. Örneğin devletin halktan beklentisi asker olarak orduya katılmaları ya da 

vergilerini ödemeleri ise, karşılığında halka adaletsizliğe uğramaları durumunda 

başvuracakları bir merci vermesi basit bir pazarlık biçimidir. Pazarlık feodal üretim 

ilişkilerinin hâkim olduğu dönemden başlayarak siyasal iktidarın sınırlandırılmasına 

başlanmasında etkili bir araç olarak kullanılmaya başlanmıştır252. Böylece modern 

devlet, özünde sivil toplum aracılığıyla, yönetilenlerin taleplerini iletme aracı olarak 

örgütlenme hak ve özgürlüğünü tanımıştır. Böylece bazı durumlarda sistemdeki 

                                                 
252 Charles Tilly, Zor, Sermaye ve Avrupa Devletlerinin Oluşumu, çev. Kudret Emiroğlu, İmge 

Yayınları, Ankara, 2001, (Avrupa Devletlerinin Oluşumu) s. 173, 176, 177, 178.  



67 

 

uzlaşmaz çelişkiler uzlaşılır hale gelmiş sürdürülebilir bir yapı kurulmasını 

sağlamıştır. Bu anlamda tüm bu hak ve özgürlükler sistemin devamlılığı açısından 

denge ve fren görevi görmüştür. 

 

1.5.6. Siyasal Hak ve Özgürlükler 

 

Jellinek tarafından temel hak ve özgürlükler konularına ya da taşıdıkları 

değerlere göre farklı kategorilere ayrılarak sınıflandırılmaktadır. Bu klasik 

sınıflandırmada bireylerin özel alanının sınırlarını çizen, devlet tarafından müdahale 

edilemeyecek, aşındırılamayacak haklar negatif statü hakkı olarak tanımlanmaktadır.  

Din ve vicdan özgürlüğü, basın özgürlüğü, konut dokunulmazlığı bu haklardan 

bazılarıdır. Pozitif statü hakları ise, bireylerin kamu hizmeti yoluyla devletten pozitif 

edim isteme durumuyla ifade edilmektedir ve eğitim öğretim hakkı klasik bir örnek 

olarak verilebilmektedir. Aktif statü hakkı olarak da tanımlanan siyasal hak ve 

özgürlükler, bireylerin siyasal iktidarın karar ve uygulamalarına katılma imkânı 

sağlayan hak ve özgürlükler olarak tanımlanmaktadır. Örnek olarak seçme, seçilme ve 

siyasal faaliyette bulunma hakkı, dilekçe hakkı, bilgi edinme hakkı 

verilebilmektedir253. Siyasal hak ve özgürlükler, yurttaşların siyasal sürece katılımına 

ilişkin yasalarla koruma altına alınan haklarını ifade ettiğinden muhalefet hakkı ile 

doğrudan ilişkilidir. Bir bütün olarak siyasal özgürlüğün anayasal temellerini 

oluşturdukları için, kendi aralarında büyük ölçüde ilişkilidirler ve bir hak ve 

özgürlüğün sınırlanması diğer siyasal hak ve özgürlüklerin kullanılmasında aksaklığa 

yol açmaktadır. Siyasal hak ve özgürlükler siyasal muhalefetin oluşması, örgütlenmesi 

ve temsili için hayati bir rol oynar. Bu rol; yöneten ve yönetilen arasındaki toplum 

sözleşmesinin varlığı için ön koşuldur. 

Siyasal haklar bir bütün olarak, muhalefetin üstlendiği işlevleri yerine 

getirmesine yardımcı olurlar. Bu haklar öncelikle siyasal katılımı sağladığı için 

alınan kararların şekillenmesinde muhalefete fırsat sunarlar; aynı zamanda da 

kararların alınmasında yeterli çoğunluğa ulaşamasa bile muhalefetin siyasal 

iktidarı denetleme, eleştirme ve kararlarını etkileme olanağı sağlarlar. Son 

olarak siyasal haklar, iktidarın değişmesini ve muhalefetin iktidara taşınmasını 

da mümkün kılarlar254. 

 

                                                 
253 Yasin Aydoğdu, Türk Hukukunda Siyasi Haklar ve Siyasi Hakların Kullanılmasının Engellenmesi 

Suçu, TBB Dergisi, cilt: 128, 2017. s. 44 
254 Algan, s. 90. 



68 

 

Literatür tarandığında bu noktada karşımızı çıkan, hak ve özgürlüklerin 

genellikle hukuksal metinlerde sınırlılıkları üzerinden tartışılmasıdır. Kapitalist üretim 

ilişkilerinin ekonomi-politiği, işçi ve işveren arasındaki serbest sözleşmeye dayalı 

ilişkiye dayalıdır. Bu ilişkide toplumsal formasyon, insanların eşit ve özgür doğduğu 

kabulünden hareketle varlığını şekillendirir. Bu denklemde toplum sözleşmesi gereği 

“doğa durumunda” savaş haline dönüşen yaşamı barış hali olarak kurgulamak 

mümkün olmuş, siyasal iktidar kurulmuştur. Doğa durumundan kurtulmanın tek yolu 

bazı hak ve özgürlüklerin daha üst bir iktidara devredilmesiyle gerçekleşecektir. 

Siyasal iktidarın amacı güvenlik ortamını yaratmaktır. İktidarın kötüye kullanılması 

durumunda ise sözleşme yönetilenlere “direnme hakkını” vermektedir. Bu noktada 

devlet iktidarının sınırlarının çizilmesi, hak ve özgürlüklerin güvencesi olmuştur. 

Kendilerine iktidar verilen kişilerin neyi yapıp neyi yapamayacağı hakların özgül 

karakterini oluşturmaktadır. Sivil alanda her bireyin özerkliğini yaşam ve davranış 

seçimleriyle serbest bir şekilde ortaya koyabilmesi, bireysel özgürlükler olarak 

tanımlanmaktadır. Siyasal alan ise katılma haklarında somutlaşmakta buradan 

hareketle siyasal alan ile bireysel alan birbirini tamamlamaktadır. Siyasal hak ve 

özgürlükler, ülkelerin burjuva demokratik devrimlerini gerçekleştirme yollarına bağlı 

olarak farklılık göstermekle beraber kabaca seçme seçilme hakkı, siyasi faaliyetlerde 

bulunma hakkı, siyasî parti kurma hakkı, siyasî faaliyette bulunma hakkı, kamu 

hizmetine girme hakkı ve dilekçe hakkından oluşmaktadır. 

 

1.5.7. Sendikal Haklar 

 

Muhalefet etme biçimlerinin dönüşümü noktasında, sendikal hakların ve bir 

muhalefet aracı olarak sendikanın kavramsal olarak önemli bir yeri vardır.  

Çalışanların sosyal haklarını korumanın yanı sıra etkili bir muhalefet aracı işlevi gören 

sendikal haklar, sendika kurma, sendikalara üye olma, zorla üye yapılmama ve 

üyelikten çıkmaya zorlanamama gibi unsurlar ile tanımlanmaktadır255. Öncelikle 

örgütlenme özgürlüğü çerçevesinde değerlendirilebilecek bir hak olduğunu söylemek 

yerinde olacaktır. Sendika kelimesinin kökeni Antik Yunan’a dayanmaktadır. 

“Syndic” kelimesinden türetilen kelime bir şehrin yönetiminde temsilcilik görevi 

                                                 
255 Algan, s. 96.  



69 

 

yapan kişi anlamına gelmektedir. Bugün kavradığımız şekliyle sendikaların ortaya 

çıkması Sanayi Devrimi koşullarıyla mümkün olmuştur. Meslek ya da üretim 

alanındaki çalışanların bir araya gelmesinin tarihi insanlık tarihi kadar eski olsa bile 

bir sınıf olarak işçilerin geniş katılımlı bir hareketi olarak sendikacılık, kapitalist 

üretim ilişkileri içinde işçi sınıfının ortaya çıkmasının ürünüdür. Çünkü sendikanın 

kurucu unsuru olan işçi sınıfının varlığı ancak bu toplumsal formasyonda varlık 

göstermektedir.  

Tarihsel süreçte ilk sendikalar, denetleme örgütleri olarak ortaya çıkmış, zaman 

içerisinde örgütlü güçlere dönüşmüşlerdir256.  Marx “Felsefenin Sefaleti” adlı eserinde 

sendikal hareketin önemine işçi hareketlerinin güçlü bir şekilde cereyan ettiği ülke 

olan İngiltere üzerinden açıklamalar getirmiştir. Marx, İngiltere’de işçilerin geçici bir 

grev dışında başka amacı olmayan ve sonrasında yok olup giden dayanışmaları bırakıp 

kalıcı dayanışma olarak sendikaları kuruduklarını söylemiştir. Üye sayısının 1844-46 

yıllarında 80.000’e ulaşmasının grevleri ve dayanışmaları örgütlemek noktasında 

siyasi partilerle eş yürümekte olduğunu belirtmiştir257. Marx’a göre işçilerin, işveren 

karşısında sahip oldukları ortak çıkar -ücretlerin korunması- onları müşterek bir direniş 

fikrinde birleştirmektedir. Bu sayede işçiler kendi aralarında rekabet yerine işverene 

karşı rekabete geçebileceklerdir258. Engels “İngiltere’de İşçi Sınıfının Durumu” adlı 

eserinde 19. yüzyıl İngiltere’sinin toplumsal koşullarını kişisel gözlemlerine 

dayanarak ortaya koymuş, bu noktada sendikaların ücretleri yukarı çekme, çalışma 

saatlerini azaltma ve üretimi yavaşlatma çabalarıyla işçi sınıfına örgütlü bir dayanışma 

imkânı sağladığını belirtmiştir259. Marx ve Engels sendikaların, 18. yüzyıl sonunda 

İngiltere’de Sanayi Devrimi’nin yol açtığı koşullar sonucu ortaya çıktığını ifade 

etmektedir.  Anayasal güvence, örgütlü dayanışma sayesinde sendikal haklar 

aracılığıyla kazanılmıştır.  Dayanışma örgütü olarak sendikalar, İngiltere’de 1824, 

Amerika Birleşik Devletleri’nde 1842, Almanya’da 1869, Fransa’da 1884 yılında 

                                                 
256 Bottomore, s. 504.   
257 Karl Marx, Felsefenin Sefaleti M. Proudhon’un Sefaletin Felsefesi’ne Yanıt, çev. Ahmet Kardam, 

Sol Yayınları, 1996, (Felsefenin Sefaleti), s. 180. 
258 Marx, Felsefenin Sefaleti, s. 181.  
259 Neil Faulkeri, “Friedrich Engels İngiltere’de İşçi Sınıfının Durumu”, çev. Tuncel Öncel, Marksist 

Klasikleri Okuma Sözlüğü, İletişim Yayınları, İstanbul, s. 44. 



70 

 

anayasal dayanağını elde etmiş kabaca 20. yüzyılın ikinci yarısına kadar çalışma 

hayatının koşullarının belirlenmesinde işçi sınıfından yana etkin rol oynamıştır260  

Marx ve Engels sendikal hakların varlık gerekçesini, işçi sınıfının içinde 

bulunduğu olumsuz koşullar neticesinde, yeniden üretimin tehlikeye girmesi ve işçinin 

yeniden üretiminin sürdürülebilir olması amacıyla verildiğini ifade etmektedir. On altı 

saati bulan uzun çalışma saatleri, yemek gibi temel ihtiyaçların karşılanmadığı çalışma 

hayatında, emek kendini yeniden üretecek imkânı bulamamakta, emeğin kendini 

yeniden üretmede yaşadığı sorun kapitalist üretim ilişkileri için kapitalist üretimi 

sıkıntıya sokmaktadır. Bu noktada sendikal haklar, işçi sınıfı ile burjuvazi arasında 

aracı köprü görevi görmüştür. Kapitalist devlet tipinde, bu haklar bir üst yapı formu 

olan anayasalar ve yasalarla güvence altına alınmıştır. Bu hak, sermaye birikim 

sürecindeki devinimlere göre bazı dönemlerde daralmış bazılarında ise genişlemiştir.  

 

1.5.8. Grev Hakkı 

 

Grev hakkı bu çalışmada oldukça önemli bir muhalefet aracı olarak ele 

alınmakta, muhalefet hakkının birikim rejimi doğrultusunda yaşadığı dönüşümü 

açıklamada önemli bir araç olarak kabul görmektedir. Muhalefet hakkı iktidarı 

etkileyebilecek iki önemli araca sahiptir. İlki toplu sözleşme ikincisi ise grev hakkıdır. 

Bu noktada grev hakkı da muhalefet hakkının ve biçimlerinin değişimi açısından 

önemli bir araç görevi görmektedir.  

Yönetim ve örgütlenme her toplumun ortak sorunudur. Anayasal dayanağının 

varlığı ile işçi hak ve özgürlükleri arasındaki ilişkiler incelenirken bunun bir 

mücadelenin sonucu olduğunu unutmamak gerektiği ifade edilmelidir. İşçilerin 

ekonomik hareketi, -tarihsel analizde- işçi sınıfının ortaya çıkmasıyla başlar. Ancak 

anayasalarda yer bulmadan çok önce ortak çıkarları koruma içgüdüsüyle kendiliğinden 

başlayan eylemler261 olarak grevlerin tarihi insanlık tarihiyle eş zamanlıdır.  Tarihte 

kayıtlı ilk grev, Giza’daki piramitleri inşa eden zanaatkarlar tarafından yapılmıştır262. 

                                                 
260Nebiye Şahin, Ülke Karşılaştırmaları Işığında Türkiye’de Sendika-Siyaset İlişkinin 

Değerlendirilmesi, Fırat Üniversitesi İİSB, Cilt:2, Sayı,1, 2018, s. 120.   
261 Kurthan Fişek, Das Yönetim Devlet, İktidar ve Bürokrasinin Marksist Analizi, Der. Levent 

Demirelli ve Recep Aydın, NotaBene Yayınları, Ankara, 2016, s. 240.  
262 B.S Lesko, Rank, Roles and Rights, Aktaran Chris Harman, Halkların Dünya Tarihi Taş Çağından 

Yeni Binyıla, çev Uygar Kocabaşoğlu, 2. Baskı, Yordam Kitap, 2011 s. 49  



71 

 

Bu zanaatkarlar milattan önce 1170’te ücretlerini alamayıp, yoklukla karşı karşıya 

geldiklerinde iş bırakma eylemini gerçekleştirmişler. Devlet güvencesinde iş bırakma 

eylemini gerçekleştirecek yasal haklara da sahip olmayan aynı zamanda ücretli iş 

gücüne de dahil olmayan bu kesimler dönemin tarihsel koşullarında yine de bu 

eylemleri gerçekleşmişlerdi.  

Bir eylem biçimi olarak grev, mevcut koşullarda iyileşme, değişim ya da 

düzeltmeler sağlamak amacıyla işçi ve işveren ya da onun konumundaki otoriteden 

taleplerini almak amacıyla süreli ya da belirsiz süreli olarak topluca örgütlü bir şekilde 

iş yavaşlatma, kayda değer bir şekilde aksatma ya da tamamen durdurma olarak 

tanımlanmaktadır263.  

 

1.5.9. Direnme Hakkı 

 

Baskıya karşı direnmenin bir hak olarak kullanılmasının, iktidarın meşruiyetini 

kaybetmesiyle ortaya çıktığı ifade edilmektedir264.  İktidarın meşruiyeti ise, her 

devletin başlıca sorunlarından birini oluşturmaktadır. Tüm siyasal iktidarların varlığını 

bir hakka dayandırması bu hakkın da geniş ölçüde kabul görmesi gerekmektedir. Aksi 

takdirde yalnızca baskı ve zora dayanarak bir siyasal iktidarın varlığını sürdürülebilir 

kılmasının mümkün olmadığı düşünülmektedir. 

İktidarın kaynağını tanrısal buyruklara dayandıran köleci ve feodal 

toplumlarda, sadece tanrının emirlerini hiçe sayan iktidara karşı isyan meşru 

sayılmaktadır. Siyasal iktidarın meşruiyetinin tanrısal olduğu düşünülen yönetim 

anlayışlarında itaat etme zorunluluğu en temelde dinsel bir görev olarak kabul 

edilmektedir. Bu yüzden meşru otoriteye karşı itaatsizlik günah sayılmaktadır. Zulme 

karşı direnme Anadolu öykülerinde olduğu gibi zalimin öldürülmesi ya da baskı 

yoluyla durdurulması şeklinde yasal bir olgu olmanın ötesinde gerçekleştirilmiştir. 

Kanun dışı yönetime direnme hakkının tohumları feodal üretim ilişkileri içinde 

atılmıştır. Özellikle ilk hukuksal metinlerin ortaya çıkması Hristiyan felsefesinin alt 

yapısında doğarak oluşturulmuştur265. Pozitif hukuk açısından direnme hakkına ilişkin 

                                                 
263 Yüksel Akkaya, 1990’lu Yıllarda Türkiye’de Grevler, Ankara Üniversitesi SBF Dergi, Cilt: 54, 

Sayı:2, s. 3.  
264 Ahmet Taşkın, Baskıya Karşı Direnme Hakkı, TBB Dergisi, Sayı: 52, 2004, s. 41. 
265 Taşkın, s. 50 



72 

 

ilk metin olarak Magna Cartayı söylemek yerinde olacaktır. Magna Carta’nın 52. 

maddesi açık bir şekilde belirtmese bile; 

Eşitlerinin kanunî bir hükmü olmadan, topraklarını, şatolarını, hürriyetlerini 

veya haklarını ellerinden aldığımız kimselere bunları derhal geri vereceğiz. Eğer 

bir anlaşmazlık çıkarsa, mesele aşağıda barışı sağlamak için koyulmuş bulunan 

maddede sözü edilen yirmi beş baronun hükmüyle karara bağlanacaktır. Derhal 

adaletin eksiksiz yerine getirilmesini sağlayacağız.266”    hükmüne yer 

vermiştir. 

 

Kapitalist üretim ilişkileri içerisinde direnmenin bir hak olarak ortaya çıkması, 

bir üst yapı kurumu olarak hukuk ve yasalar aracılığıyla meşruiyetini sağlamıştır. 

Direnme hakkının en geniş ve net ifadesini Fransız devrimini takiben kabul edilen 

1789 Fransız İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirge ’sinde “Her siyasal kuruluşun amacı 

insanın zaman aşımına uğramayan doğal haklarının korunmasıdır. Bu doğal haklar, 

özgürlük, mülkiyet, güvenlik ve baskıya karşı direnme hakkıdır267” şeklinde 

belirtilmiştir. Dolayısıyla modern devletlerin anayasalarında direnme hakkının 

tanındığı ilk metin olarak görmek mümkündür.  

1793 tarihli Haklar Bildirgesi 35. madde direnme hakkını şu şekilde ele alır. 

“Hükümet halkın haklarını çiğneği zaman isyan etmek, halk için ve halkın her 

kesimince hakların en kutsalı ve ödevlerin en gereklisidir268”. Bu doğal hakların 

güvencesi için modern devlet, siyasal iktidarın karar alma, emir verme ya da 

gerektiğinde şiddet kullanma tekeline etik bir sorumluluk niteliğini kazandırarak ve 

yurttaşlarla ortaklaşacak bir anlayışı meydana getirmektedir269. Bu noktada meşruiyet 

anlayışı soy, statü ya da sınıf farklı gözetmeksizin herkese eşit olarak uygulanan 

yasalar bütününe dayanmaktadır270.  

Siyasal düşünce tarihi açısından direnme hakkının savunucusu olan Locke’a 

göre, direnme hakkı toplum sözleşmesinin bir getirisidir ve direnme hakkı olmaksızın 

toplum sözleşmesinin varlığının anlamı kalmayacaktır. Çünkü yönetilenler; doğa 

                                                 
266 Magna Carta Libertium, s. 13. Maddenin açıklaması Kral John’un hukuksuz olarak elde ettiği bütün 

toprak, hürriyet gibi ya da hukuka ve geleneklere aykırı topladığı vergi ve gelirleri geri vermesi söz 

konusu edilse bile bu durumun baronlara savaş hakkı vermesi baskıya karşı direnme hakkının ilk nüvesi 

sayılabilmektedir. Taşkın, s. 50. 
267 İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi, http://www.unicankara.org.tr/doc_pdf/h_rigths_turkce.pdf, erişim 

tarihi: 11.04.2019. 
268 İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi, http://www.unicankara.org.tr/doc_pdf/h_rigths_turkce.pdf, erişim 

tarihi: 11.04.2019. 
269 Poggi, s. 123. 
270 Taşkın, s. 42. 

http://www.unicankara.org.tr/doc_pdf/h_rigths_turkce.pdf
http://www.unicankara.org.tr/doc_pdf/h_rigths_turkce.pdf


73 

 

durumundaki savaş halinden korunmak için bazı hak ve özgürlüklerini yönetenlere 

aktarmışlardır. Yönetenlerin bu noktadaki varlık gerekçesi yönetilenlerin sahip olduğu 

hak ve özgürlükleri kullanmaları için gerekli altyapıyı oluşturmaktır. Meşruiyet rızaya 

dayandığından, siyasal iktidarın kötüye kullanılması durumunda sözleşmeye 

dayanarak bu hak ve özgürlüklerini, direnme hakkı aracılığıyla geri alabileceklerdir271. 

Kısaca özetleyecek olursak liberal siyasi düşüncenin politiği bireyi her şeyin üzerine 

koyduğundan temel haklarından vazgeçmemiştir. Söz konusu olan bu hakların 

toplumun güvenliği açısından devlete devridir. Eğer siyasal iktidar bu toplum 

sözleşmesinin başat hükmüne saygı göstermiyorsa sözleşmeyi tek taraflı olarak 

bozmuş olacaktır. Bu durumda yönetilenler içinde toplum sözleşmesi açısından itaate 

rıza ortadan kalkacak, direnme hakkı kullanılacaktır. Bu noktada söylemek yerinde 

olacaktır ki direnme hakkı, doğrudan siyasal iktidara karşı kullanılacak bir haktır, 

yönetilenlere yönelik kullanılması mümkün değildir. Direnme hakkının iki temel aracı 

bulunmaktadır. Bunlar pasif ve aktif direnme olarak iki şekilde karşımıza çıkmaktadır. 

Aktif direnme siyasal iktidarı değiştirmeye ya da ele geçirmeye yönelik olarak ihtilal 

ya da isyan hareketleri şeklinde gerçekleşirken, pasif direnme ise sivil itaatsizlik olarak 

tanımlayabileceğimiz toplumsal olgudur. Rawls sivil itaatsizliği diğer muhalefet etme 

biçimlerinden ayırmaktadır. Bir karşı çıkış biçimi olarak sivil itaatsizlik, yasal 

mitinglerden, mahkemelerde emsal kararlar çıkarılmasını sağlamaya yönelik yasa 

ihlallerine ve örgütlü eylemlere uzanan bir çizgide geniş bir eylem repertuarına 

sahiptir272. 

Ayferi Göze’nin “Siyasal Düşünceler ve Yönetimler” isimli çalışmasında 

Benjamin Constant’dan aktardığı üzere;  

Kendi sınırlarını aşan iktidar gayrı meşrudur. İktidarların sınırı ise, kişinin özel 

ve bağımsız alanının sınırıdır. Kişi özgürlüğü ve güvenliği, vicdan, düşünce ve 

inanç özgürlüğü, basın özgürlüğü ve mülkiyet hakkı iktidarın sınırını oluşturur. 

Hiçbir iktidar meşruiyetini kaybetmeden bu kutsal hakları ihlal edemez. Bu 

özgürlükleri ihlal eden iktidarın kökünde halk iradesi varsa o da gayri meşru 

sayılır273. 

 

Kapitalist ilişkilerin hâkim olduğu günümüz toplumsal formasyonunda iktidarı 

keyfi uygulamalardan uzaklaştıran şey, bu iktidarın kaynağı değil sınırlarıdır. Bu 

                                                 
271 Taşkın, s. 52. 
272 John Rawls, “Sivil İtaatsizliğin Tanımı ve Haklılığı”, Kamu Vicdanına Çağrı Sivil İtaatsizlik, (ed. 

Harrah Arendt ve diğerleri), çev. Yakup Coşar, Ayrıntı Yayınları, 2014, s. 57.  
273 Ayferi Göze, Siyasal Düşünceler ve Yönetim, Beta Yayınları, İstanbul, 2011, s. 90.  



74 

 

sınırlar, yasalar sayesinde belirlenmiştir. Belirlenen bu sınırların ötesine geçen yani 

oluşturulan yasalara uymayan siyasi iktidarı görevden ayırmak ya da yasaları 

uygulamaya zorlamak direnme hakkının kullanılmasını zorunlu kılmaktadır274.  

Özellikle Fransız devriminin etkisiyle anayasalarda yaygınca yer alan bu hak ve 

özgürlük, mutlakıyete dayalı devletin hâkim olduğu dönem için kapitalist devlet 

biçiminde yerini militan bir şekilde almıştır.  

 

1.5.10. Muhalefet Hakkının İlişkili Olduğu Diğer Haklar  

 

Bu başlık altında muhalefet hakkının ilişkide olduğu diğer hak ve özgürlüklere 

bakılacaktır. Elbette yukarıda sayılan hak ve özgürlükler dışında muhalefet hakkıyla 

ilişkide olabilecek pek çok hak vardır. Bahsedilecek olan haklardan ilki, yaşam 

hakkıdır. Yaşam hakkı, hiç kimsenin ve başka bir gücün engelleyemeyeceği ve 

sınırlayamayacağı ve insanın var olmakla kazandığı en temel insan hakkı olarak 

tanımlanabilmektedir. Kapitalizm öncesi üretim ilişkilerinin hâkim olduğu toplumsal 

formasyonda, ekonomik zorun bizzat siyasal egemenin elinde olması durumunda, tüm 

güç siyasal iktidarın elinde toplanmakta, diğer hak ve özgürlükler gibi yaşam hakkı da 

kolaylıkla ihlal edilmektedir. Üstelik köle ya da serfin yaşam hakkı elinden aldığında 

karşılığında hiçbir ceza verilmemektedir. Kapitalist üretim ilişkilerinde ise ekonomik 

ve siyasal alanın biçimsel ayrılığı kapsamında bireyin biricikliği anlayışı, devlete bazı 

sorumluluklar ve görevler yüklenmesiyle sonuçlanmıştır. Devletin hakem rolü 

oynayan bir merci olarak bazı sorumluluklarının olması gerektiği söylemi, 1600’lü 

yılların başından itibaren tartışılmaya başlanmıştır. Bu anlamda koruyucu hakların 

başında gelen yaşan hakkı, doğal hukukun tanıdığı, pozitif hukukun güvence altına 

aldığı haktır275. Açıklamak gerekirse, doğal hukuk öğretisi, egemen siyasal iktidarın 

meşruiyetinin tanrıdan geldiğini kabul etmekte ve tanrının buyrukların bu doğal hukuk 

kurallarınca egemen siyasal iktidar tarafından yerine getirildiğini kabul etmektedir. 

Dolayısıyla siyasal iktidar sahiplerinin yaşam hakkı gibi doğal hukuktan gelen hakları 

ihlal edemeyeceğini savunmaktadır. Toplumsal sözleşme gereği siyasal iktidarın 

varlık gerekçesi, bireylerin yaşamını güvenlik içinde devam ettirmesi ve 

                                                 
274 Taşkın, s. 46.  
275 Cengiz Topel Çiftçioğlu, Yaşama Hakkı, TBB Dergisi, Cilt: 103, 2012, s. 139.  



75 

 

devamlılığının garanti altına alınmasıdır276. Yaşam hakkının korunamadığı 

toplumlarda, muhalefete ilişkin diğer hak ve özgürlüklerin varlığının bir anlam ifade 

etmeyeceğini söylemek gerekmedir. Yaşam hakkının muhalif bireyler üzerinden ihlal 

edilmesi, literatürde siyasi cinayetler olarak adlandırılmaktadır. Yaşam hakkı tarihsel 

olarak ilk defa kapitalist devlette yerini almış, ekonomik alan ile siyasal alanın ayrı 

kurgulanması ile yasal güvenceye kavuşmuştur. Pre-kapitalist toplumlarda, siyasal 

iktidarı elinde bulunduranlar yaşamın tüm alanının sahibi olduğunda, bu hakkın 

güvencesi de oldukça öznel kalmaktadır.  

İşkence yasağı, muhalefet hakkı ile ilişki içinde olan bir başka haktır. İşkence 

yasağının muhalefet hakkı içindeki yeri, hakkın yerine getirilmesi sürecinde ve 

sonrasında oldukça önemlidir. İşkence yasağı söz konusu olduğunda amaçlanan, 

bireylerin bedensel bütünlüğünü özgürce koruyabilmesidir277. Avrupa İnsan Hakları 

Sözleşmesinin 3. Maddesi işkence yasağı ile ilgilidir ve “Hiç kimse işkenceye, insanlık 

dışı ya da onur kırıcı ceza veya işlemlere tabi tutulamaz” demek suretiyle bu yasağı 

güvence altına almaktadır.  

İşkence yasağı ile bağlantılı olarak birlikte ele alınabilecek bir başka hak, adil 

yargılanma hakkıdır. Tarihsel süreçte farklı yer ve zamanlarda yalnızca muhalif 

oldukları için adil olmayan yargılamalarla kişilerin mücadeleden geri bıraktırıldığı ve 

caydırılmaya çalışıldığı görülmüştür. Bu noktada muhalefet hakkının tam anlamıyla 

yerine getirilebilmesi için adil yargılanma hakkının o toplumda güvence altına alınmış 

olması gereklidir. Muhalefetin tehlike olarak görüldüğü toplumlarda, siyasal iktidar 

karşısında konumlananlar için yaşamsal bir öneme sahiptir çünkü kolaylıkla ihlal 

edilmesi mümkün bir nitelik göstermektedir.  

Özel Yaşamın Gizliliği hakkı, özellikle kamusal alan ve özel alan ayrımı 

üzerinde tartışmayı olanaklı kılan bir haktır. Habermas’dan hareketle özel alan ailenin 

mahrem alanını oluşturmakta ve her türlü devlet müdahalesine karşı kapalı olan alanı 

ifade etmektedir. Özel hayatın sınırları, kişinin izinsiz girilmeyecek, sergilenemeyecek 

ve ticari metaya dönüştürülmeyecek alanlarını kapsamaktadır278. Devlet herhangi bir 

gerekçe ile bu alana müdahale ettiğinde muhalif bir yaşam süren bireylerin temel 

                                                 
276 Bahri Savcı, Yaşam Hakkı Felsefesel Açıdan Pratiğe Doğru, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Felsefe 

ve Sosyal Bilimler Bölümü Kolokyumuna sunulan rapor, 9-13.06, 1960, s. 24.  
277 Algan, s. 19.  
278 Ali Korkmaz, İnsan Hakları Bağlamında Özel Hayatın Gizliliği ve Korunması, KMÜ Sosyal ve 

Ekonomik Araştırmalar Dergisi, Cilt:16, Özel Sayı 1, 2014, s. 100.  



76 

 

haklarından birini ihlal etmiş olacaktır. Yine de bu hakkın gelişmesi için İkinci Dünya 

Savaşı sonrası koşulların oluşmasının beklendiğini söylemek yerinde olacaktır. Ek 

olarak günümüz kamusal alan-özel alan tartışmalarında, özel olanın politikliğine 

ilişkin önemli tartışmalar gerçekleşmektedir.  

 

1.6. MUHALEFETİN YAŞADIĞI DÖNÜŞÜMÜ AÇIKLAMAK İÇİN 

KULLANILACAK OLAN KAVRAMLAR 

 

Bu çalışmada, tarihsel bir olgu olarak muhalefetin ve muhalefet etmek 

amacıyla kullanılan araçların kökenleri ile bu araçların kapitalist üretim biçimindeki 

yeri, bütüncül bir yaklaşımla ve tarihsel maddeci yöntem aracılığıyla analiz 

edilmektedir. Muhalefetin yasal bir zeminde -hak olarak- doğuşu kapitalist devletle 

birlikte olmuştur. Bu bağlamda, ilk olarak kapitalist üretim biçiminde muhalefetin bir 

hak olarak doğuşu ele alınarak, bu hakkın dönüşümünü tartışmak çalışmanın nihai 

hedefidir. Bu hedefe ulaşmak için, muhalefet etme biçimlerinin, kapitalist üretim 

biçimi içerisinde neden ve nasıl değiştiği sorusunun cevabı aranmaktadır. Değişimin 

bütüncül ve tarihsel analizi sermaye birikiminin devinimini araştırmaktan 

geçmektedir. Düzenleme Okulunun279 kapitalist sistemi ve onun dönüşümünü 

açıklamak için kullandığı birikim ve düzenleme rejimi açıklayıcı bir kavram seti 

sunmaktadır.  

Kapitalizm, üretim araçları280 mülkiyetine sahip kapitalist sınıf ile üretim 

araçlarından soyutlanmış üreticilerden oluşan ve emeğin ürettiği artı değerin 

çekilmesine dayanan üretim biçimini ifade etmektedir.  Bu bağlamda artı değer, 

                                                 
279 David Kotz, The Regulation Theory and Social Structure of Accumulation Approach, Social 

Structure of Accumulation The Political Economy of Growth and Crises, ed (David Kotz, Terrence 

McDonough and Michael Reıch), Glasgow, Cambridge University Press, 1994, s. 85. Bilindiği üzere 

Fransız Düzenleme Okulu, Aglietta tarafından yazılan “The Theory of Capitalist Regulation” (1979) 

adlı çalışmanın yayınlanmasıyla 1970’li yılların sonunda ortaya çıkmıştır. İnceleme nesnesi olarak 

kapitalizmi ve kapitalizmin dönüşümünü ele almakta olan düzenleme okuluna göre, kapitalizm birbiri 

ardına gelen bir dizi birikim rejimlerinden geçmiştir ve her biri (birikim rejimlerinin), birikim sürecini 

yöneten ve farklı özellikleri olan bir düzenleme biçimini oluşturmuştur. 
280 Üretim Araçları; Sermaye, toprak, emek ve ham maddeden oluşur. Artı değeri çekmeye yarayan 

araçlardır. Örneğin, köleci dönemde üretim aracı: ilkel üretim teknikleri ve köle emeğidir. Kapitalist 

üretimde üretim aracı: üretimde kullanılan ileri teknoloji (makineler vb.) ile ücretli emektir. Üretim 

aracını, çalışma araçları ve konusu oluşturmaktadır. Zorunlu unsuru ise emektir. Tüm üretimin en 

önemli ögesi olan emek var olmadıkça üretim araçları hareketsiz duran nesnelerden başka bir şey ifade 

etmemektedir280. Lev Leontiev, Marksist Ekonomi Politiğin İlkeleri, çev. Kenan Somer, Sol 

Yayınları, 1976, s. 16-17 



77 

 

kapitalizmin açıklanmasına ilişkin temel kavramlardan biridir. Kapitalist üretim 

biçiminin özünü, artı-değer oluşturmaktadır. Marx Kapital’de artı-değeri şu şekilde 

özetlemiştir. Toplumsal iş bölümü içerisinde işçi geçimi için gerekli olan üretim 

aracını doğrudan üretemez bunun yerine geçimi sağlamak için gerekli olan paraya 

denk gelecek değeri üretir. Bu değeri belirleyen, geçim araçlarının ortalama günlük 

değeri yani onu üretmek için gerekli emek- zamandır. Günlük geçim araçlarının değeri 

maddeleşmiş 6 saati temsil ediyorsa, işçi bu değeri üretmek için günde 6 saat çalışmak 

zorundadır. İşçinin 6 saat emek sınırını aşması sonucu (çalıştığı her saat) elde ettikleri 

onun için bir değer yaratmazken kapitalist için artık değeri sağlamaktadır. Bu 

bağlamda Marx, iş gücünün bu kısmına artık emek-zaman, harcanan emeğe ise artık-

emek adını vermektedir. Dolayısıyla kapitalist üretim biçiminin özgül özerkliği, artık 

emeğin dolaysız olarak üreticiden koparılmasıdır281.  

Kapitalist artı değeri iki biçimde çekebilmektedir. Bunlardan ilki mutlak artı 

değer ikincisi ise göreli artı değerdir. Mutlak artı değer; her bir işçi tarafından üretilen 

toplam artı değerin kaba yöntemlerle arttırılması şeklinde çekilir. Kapitalist tarafından 

işgününün yoğunlaştırma ya da yaygınlaştırma gibi yöntemler aracılığıyla uzatılması 

ile gerçekleşir282. İşçinin kendini üretmesi için gerekli olan zamandan çalınarak elde 

edilir. Birikim süreci açısından bakıldığında 19. yüzyıl başından 20. yüzyılın ortalarına 

kadar devam eden süreçte artı değeri yükseltmek için bu yola başvurulmuş, işçinin 

kendini yeniden üretmesi için gerekli olan zamandan son sınırına kadar kesintiler 

yapılmaya çalışılmıştır. Emeklilik yaşının ve çalışma saatinin arttırılması gibi taleplere 

bu perspektiften bakılması gerektiği ifade edilmektedir. Kapitalist üretim biçimi için 

başat olan mutlak artı değerdir. Marx’ın Kapital’de aktardığı üzere; sermayedar için 

çalışma günü, yirmi dört saatlik bir zaman diliminde, emek gücünün yeniden işe 

dönebilmesi için ihtiyaç olan dinlenme saatini çıkardıktan sonraki emek gücüdür. 

Dolayısıyla sermayedar emek gücünün manevi en üst aşamasını geçmekle kalmaz aynı 

zamanda onun fiziksel üst sınırını da geçer.  Sermayedarın bu dönemde ilgilendiği tek 

şey bir günde harekete geçirilebilecek azami emek gücüdür. İşte bu durum emek 

gücünün zamanın öncesinde tükenmesine ya da ölümüne neden olmaktadır. Bu 

                                                 
281 Karl Marx, Kapital Ekonomi Politiğin Eleştirisi I Cilt, çev. Mehmet Selik ve Nail Satılgan, 

Yordam Kitap, (Kapital I. Cilt), 2015, s. 216-217.  
282 Bottomore, s. 45. 



78 

 

koşullar altında tükenen emek gücünün yerine yenilerini koymak gerektiğinden 

emeğin yeniden üretiminin maliyeti artmaktadır283.  

Aşırı uzun çalışma saatleri ile aşırı yüksek emek yoğunluğu son raddeye 

ulaştığında artık; göreli artı değer üzerinden şekillenmeye başlamıştır. On Saat 

Yasasını ile Modern Fabrika Yasası’nı bu çerçevede düşünmek yerinde olacaktır. 

Göreli artı değer; iş günü uzatıp kısaltmaya ihtiyaç duyulmadan gerekli emek zamanın 

düşürülmesini ifade etmektedir. Marx Kapital’de “İşgünün uzatılması yoluyla elde 

edilen artı değere mutlak artı değer adını verirken, gerekli emek-zamanın 

kısaltılmasından ve bunun sonucu olarak işgücünün iki kısmının büyüklükleri 

arasındaki oranın değişiminden kaynaklanan artık değeri göreli artık” olarak 

tanımlamıştır284. 

Göreli artı değerin iki şekilde elde etme imkânı vardır. Bunlardan ilki, işçinin 

tükettiği kullanım değeri miktarını -yani ücreti- azaltmaktır ki bu durum işçi sınıfının 

fiziksel olarak durumunun ağırlaşması ve direnişiyle karşılaşacağından mutlak artı 

değerin sınırlılıklarıyla karşılaşacaktır. İkinci yöntem üretim tekniklerini geliştirmek 

yoluyla artı değeri arttırmaktadır. Bu durum kapitalizmi bugüne kadar var olan en 

dinamik üretim biçimi haline getiren şeydir285. Malların üretiminde kullanılan emek 

zamanın azalması ancak teknolojik gelişmeler yoluyla mümkün olacaktır. Değişmeyen 

iş günü içerisinde emeğin verimliliği arttırılarak artı değeri doğrudan arttırmaktadır. 

Emeğin verimliliği üretim yöntemlerin geliştirilmesiyle mümkün olacaktır. Kısaca 

göreli artı değer çekmenin temel ögesi, teknolojik gelişmelerin imkân verdiği ölçüde 

emeğin üretkenliğindeki artış olarak ifade edilmektedir. Bu bağlamda, göreli artı değer 

sabit sermaye yatırımlarının arttırılması ile çoğaltılabilmektedir. 19. yüzyılın ikinci 

yarısından başlamak üzere İkinci Dünya Savaşı sonrasına ve 1970’lere bütün emek 

sürecini biçimlendiren göreli artı değerdir286.  

Bir üretim biçimi olarak kapitalizm ortaya çıktığı dönemden bu yana öz 

vasıflarını muhafaza etmekle birlikte tarihsel süreçte farklı biçimler kazanmıştır. Bu 

noktada farklı biçimlerin oluşmasını sağlayan şey kendiliğinden değildir. Bir sistem 

olarak kapitalizmin kendini yeniden üretememesinden kaynaklı ortaya çıkan 

                                                 
283 Marx, Kapital I. Cilt, s. 259-260.  
284 Marx, Kapital I. Cilt, s. 308. 
285 Bottomore, s. 45.  
286 Alain Lipiet, Mirages and Miracle The Crises of Global Fordism, translated by David Macey, 

Verso, London, 1987.  



79 

 

bunalımlar nedeniyle yeniden yapılanmak zorunda kalmaktadır287. Bunalımlar ana 

kırılma noktalarıdır. Sistem bu kırılmalar sonrasında kendini toplumsal olarak yeniden 

üretmiştir288.  Yeniden üretilen toplumsal kategori ve kurumlar yani birikim rejimidir. 

Kapitalizm özünü oluşturan artık değer çekme ve emek-sermaye çelişkisi devam 

etmekle beraber, düzenleme biçimleri değişikliğe uğramaktadır. 

 Kapitalizmin geçirdiği yapısal değişimlere ilişkin çeşitli kuramsal yaklaşımlar 

getirilmiş, dönemselleştirme farklı biçimlerde yapılmıştır. Bu bağlamda, kuramcılar 

arasında kapitalizmin yapısal dönüşümü bağlamında krizlerin ele alınmasında belirli 

bir ortaklık olmasına rağmen yapısal krizlerin her birini açıklayan genel kuram 

olmadığını belirtmek gerekmektedir289.  

Wallerstein kapitalizmi bir dünya sistemi olarak tarihsel bağlamında ele alır. 

Kapitalist dünya ekonomisini tarihsel olarak 16. yüzyıla konumlanırken, kapitalist 

dünya ekonomisinin temel motoru olarak sürekli devam eden sermaye birikimini290 

kabul etmektedir. Mekânsal olarak dünyanın belirli bir bölgesinde başlayarak 

(Avrupa) dünya geneline yayıldığı ve sistem ile bütünleşme yaşadığını 

belirtmektedir291. Yaratılan bir olgu olarak devletlerin hegemonya dönemleri olduğu 

ve bu dönemlerin dünya sistemindeki bulunma sürelerinin görece kısa olduğunu 

belirtmektedir. Ek olarak çalışma bağlamında oldukça önemli olan sistem karşıtı 

hareketlerin doğuşunun bu dönemin ürünü olduğunu söylemektedir292. Kapitalist 

                                                 
287 Kapitalizm ile krizler arasındaki ilişkiyi tartışırken, kapitalizmi krizler silsilesi olarak 

değerlendirmenin hatalı bir yaklaşım olduğu ifade edilmektedir. Yapısal krizler çeşitli noktalarıyla 

“kırılma” anları yaratmaktadır ancak kapitalizmin gelişim sürecinin tek başına krizlerin yönlendirdiği 

şeklinde bir yaklaşımın, mekanik çözümler yapma hatasına düşmeye neden olacağı düşünülmektedir. 

Leo Panitch and Sam Gindin, Kapitalizmde Krizler ve Bu Defaki Kriz, Bu Defaki Kriz, çev. Umut 

Haskan, (ed Socialist Register Leo Panitch, Greg Albo, Vivek Chibber), Yordam Kitap, İstanbul, 2012, 

s. 20-21.  
288 Onur Ender Aslan, Devlet Bürokrasisi ve Kamu Personel Rejimi, İmge Kitabevi, Ankara, 2012, 

s. 25. 
289 Harvey, tekil bir kuram oluşturmanın hatalı olacağını çünkü bunalımların belirli bir tarihsel 

formasyonun koşullarından kaynaklı gerçekleştiğini belirtmektedir. Harvey, 160 yıl sonra Komünist 

Manifesto s. 254’ten aktaran Leo Panitch ve Sam Gindins, s. 20. 
290 Sermaye birikimi kavramı ile neyi kastettiğini şu şekilde açıklamaktadır; insanların ve firmaların 

daha da çok sermaye biriktirmek için sermaye biriktirdikleri ve bunun sürekli ve sonsuz bir süreç olduğu 

anlamına gelir. Wallerstein, Dünya-Sistemleri Analizi, s. 51- 52. 
291 Wallerstein, Dünya-Sistemleri Analizi, s. 51- 52.  
292 Andre Gunder Frank, “İdeolojik Geçiş Tarzları: Feodalizm, Kapitalizm, Sosyalizm”, Dünya Sistemi 

Beş Yüzyıllık mı, Beş Binyıllık mı? Derleyenler Andre Gunder Frank ve Barry K. Gills, çev. Esin 

Sağancılar, İmge Kitapevi, 2003, ss: 379-411, s. 385-386.  



80 

 

dünya ekonomisini pek çok kurumun bir toplamından oluşmaktadır293. Çeşitli daralma 

ve genişleme evrelerinden geçmektedir ve modern toplumsal değişim ancak bu şekilde 

kavranabilecektir.  Arrighi kapitalizm ile kriz eğilimini birbiriyle bağlantılı olduğunu 

ifade etmektedir. Kriz, “Kapitalist birikim hedefi (sermayenin değerlenmesi ve artı-

değerin sermaye tarafından tahsisi) ile bu hedefin takip edildiği araçlar (toplumsal 

üretkenlikteki büyüme ve üretimin toplumsal karakterinin gelişimi) arasındaki 

çelişkinin bir sonucudur294” ve kapitalizmin gelişimi belirli dönemler içerisinde 

meydana gelmektedir. Bu dönemlerin sınıfsal ve kuramsal temelleri bağlamında ele 

alınması gerektiğini belirtmektedir. Dinamik bir sistem olarak 19. yüzyıl sonlarında 

baskın rekabetçi bir yapı sergileyen kapitalizmin; 20. yüzyılda baskın olarak tekelci 

bir yapıya geçiş yaptığını; 21. yüzyılda ise, büyük ölçüde finansallaşmış bir kapitalizm 

şeklinde adlandırılan yapıya dönüştüğünü belirtmektedir295. Yapısal olarak ele 

alınabilecek üç temel krizin doğasını belirleyen şeyin sermayenin organik bileşiminin 

bozulması ve bunundan kaynaklı kar oranlarının düşme eğilimi üzerinden açıklayarak 

sermaye-emek296 ilişkilerindeki özgün koşullar bağlamında değerlendirilmesi 

gerektiğini ifade etmektedir. Sungur Savran, kapitalizmin yeni biçim ve ilişkilerini, 

üretim ilişkileri ve emek süreci alanındaki değişikler üzerinden incelerken, 

“kapitalizmde yeni olan ne” sorusunu sorar. Bu bağlamda, üretimde ortaya çıkan 

yeniliklerin topyekûn bir değişiklik olmadığını bu yönde yapılan 

kavramsallaştırmaların ideolojik bir amaç taşıdığını belirtmektedir. Sermayenin yeni 

hegemonya biçimleri bütünsel bir şekilde, işin yönetimi ve emek sürecinin kontrol 

yolları üzerinden ortaya çıkarılabilmektedir. Sanayi Devrimi sermayenin 

hakimiyetinin başlangıcı olarak milat kabul edilirse, 18. ve 19. yüzyıl bu hakimiyetin 

yoğunlaşması sürecini ifade etmektedir297. 20. yüzyıl emperyalist çağ ise, sermayenin 

                                                 
293 Bu kurumlar; Pazar, Firma, Devlet, Hanehalkı, Sınıflar ve Kimlik olarak sıralamaktadır. Tüm bu 

yapılar kapitalist dünya sistemi içerisinde yaratılmış kurumlardır. Wallerstein, Dünya-Sistemleri 

Analizi, s.53. 
294 Giovanni Arrighi, Towards a Theory of Capitalist Crisis, New Left Review, 111, 1978, ss: 3-24. p.3.  
295 Arrighi, pp. 3-24. 
296 Yapısal krizlere yol açan etmeleri incelerken sınıf ve devlet ilişkilerini kapsamına dahil etmektedir. 

Arrighi, ss: 3-14 ve Panitch and Gindin s.23.  
297 Bu bağlamda üç temel aşama vardır. İlk aşama, fabrikada ücretli çalışmaya başlanması, çalışma 

sürecindeki bağımsızlığın ortadan kaybedilmesi; ikinci aşama toplumsal iş bölümü yerine teknik iş 

bölümü ve son aşama olarak makinenin kullanılmaya başlamasıdır.  



81 

 

hakimiyetinin olgunlaştığı ve tekelci sermayenin Taylorizmin298 yöntemlerini 

üretimde etkin olarak kullandığı dönemdir. 21. yüzyılda ise, dünya kapitalizminin 

genel krizini aşmaya yönelik olarak yalın üretimin, yeni bir iş ve emek sürecinin 

kontrol yöntemi olarak kullandığını belirtmektedir. 1970 krizi sonrası krizden 

kurtulmak için çeşitli neo-liberal ekonomik politika, kuralsızlaştırma, özelleştirme, 

esneklik ve yalın üretim vb. stratejiler geliştirmişlerdir299. Castells, kapitalizmin 

1970’ler ve 1990’larda yeniden yapılandığı yönünde bir tespitte bulunmaktadır. 

Üretim güçlerinde ve ekonomik büyüme noktasında enformasyon teknolojisinin 

kullanılması ve çağın “ağlar üretme” mantığını etkin bir şekilde kullandığını ileri 

sürmektedir. Kapitalizmin bu biçimi, kendinden önceki biçimleriyle önemli 

farklılıklar taşımaktadır. Bunlardan ilki, sermaye birikiminin enformasyon ağlarına 

dayalı küresel finans piyasalarında gerçekleşiyor olmasıdır. İkincisi ise birikim 

sürecinin, kârlı şirketlere yapılan yatırım ile birikmiş kardan kazanç elde edilmesi için 

küresel finans ağlarında kullanılması arasındaki etkileşimde yatıyor olmasıdır. 

Dolayısıyla ağlara dayalı ekonomide birikim, küresel olunması ve küresele 

eklemlenmesi ile mümkün hale gelmektedir. Ek olarak küresel ağların denetimsiz 

doğasına vurgu yaparak bu ağların varlığını hem mevcut emek ve iş örgütlenmesinin 

anlamında hem de sisteme karşı muhalif hareketlerin oluşumunda etkisini analiz 

etmeye çalışmaktadır300. 

Harvey, “Postmodernliğin Durumu” isimli çalışmasında, içinde bulunduğu 

toplumsal formasyona ilişkin koşulları ve değişimleri, birikim rejiminde ve onunla 

eşgüdümlü giden düzenleme biçiminde bir gelişme/değişme olarak kabul ederek 

                                                 
298 Taylorizm, kapitalizmin emperyalizme ulaştığı aşamanın yeni iş ve emeğin kontrolü yönetimi olarak 

tanımlamaktadır. Tekelci sermaye Taylorizmin ön koşulu olarak kabul edilmektedir. Taylorizm ile 

tekelci sermayenin emek üzerindeki gerçek hakimiyetini sağlamlaştırmaktadır.  
299 Savran çalışmasında kapitalizmin fordizm ve Post-fordizm şeklinde bir ayrıma tabi tutulmasını 

eleştirmektedir. Bu noktada düşüncelerine çalışmanın ilgili bölümünde yer verilmiştir. Sungur Savran, 

Yalın Üretim ve Esneklik: Taylorizmin En Yüksek Aşaması, internet kaynağı, (17.04.2020) 

file:///C:/Users/Lenovo/Desktop/sungur-savran-yalin-uretim-ve-esneklik-taylorizmin-en-yuksek-

asamasi.pdf 
300 Manuel Castells tarafından kullanılan ağ toplumu kavramı, çalışmanın üçüncü bölümünde oldukça 

önemli bir yer edinmektedir. Castells, üç cilt olarak hazırladığı eserinde, küresel kapitalizmi 

enformasyon çağı olarak tanımlayarak; Ağ Toplumunun Yükselişi, Kimliğin Yükselişi ve Bin yılın 

Sonu başlıklı üç eser vermiştir., s. 5. ve Manuel Castells. Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve 

Kültür 1. Cilt Ağ Toplumunun Yükselişi, çev. Ebru Kılıç, 2. Baskı, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2008, (1. Cilt), s. 626-628.  



82 

 

Düzenleme Okulu’nun kavramsal alet kutusuna başvurmaktadır301. Harvey’e göre, bu 

kavramsal araçları kullanmak dinamik bir sistem olan ve dolayısıyla istikrarsız işleyen 

kapitalist sistemin tarihin belirli bir anında tutarlı bir ilişkiler ağı geliştirmesine imkân 

sağlayan toplumsal ilişkileri, norm ve kuralları ve kültürel yaklaşımları anlamamızı 

kolaylaştırır. Düzenleme okulunun bu noktadaki en büyük faydası, büyüme, gelir 

dağılımı ve tüketimin düzenli bir şekilde işlemesi için fayda sağlayan ilişki ve 

düzenlemelerin bütününe bakmasıdır302.  

Bir sistem olarak kapitalizmin vazgeçilmez unsuru, sürekli birikimdir303. Bir 

anlamda kapitalizmi kendinden önceki yapılardan ayıran önemli bir unsur olan 

görülebilmektedir. Bu bağlamda çalışma kapsamında, kapitalizmin dönüşümünü 

sermaye birikiminin hareketleri üzerinden ele almanın daha sistematik olduğu 

düşünülmektedir. Çalışmada, kapitalizmin yapısal dönüşümlerine ilişkin tüm 

yaklaşımların kavramsal bilgi birikimi göz ardı edilmeden dönüşüm “birikim rejimi” 

ve “düzenleme rejimi” üzerinden ele alınmaktadır.  

 

1.6.1. Birikim Rejimi ve Düzenleme Rejimi  

 

Kapitalizm, bir üretim ilişkisi olarak ortaya çıktığı andan bu yana çeşitli 

evrelerden geçmiştir.  Çeşitli evreler geçirmesine neden olan ise, yaşadığı 

bunalımlardır304. Bu kapsamda kapitalizmi bütünsel bir anlayış ile analiz etme amacına 

yönelik iki başat kavramın yol gösterici olduğu düşülmektedir. Bunlardan ilki birikim 

rejimi ikincisi ise onunla eş anlı giden düzenleme rejimidir305. Bu bağlamda kavramsal 

                                                 
301 David Harvey, Post Modernliğin Durumu Kültürel Değişimin Kökenleri, çev. Sungur Savran, 

Metis Yayınları, İstanbul, 1997, (Post Modernliğin Durumu) s. 143.  
302 Harvey, Post Modernliğin Durumu, s. 144- 145. 
303 Fülbert, s.  
304 Michel Aglietta, A Theory of Capitalist Regulation The US Experience, translated by David 

Fernbach, Verso, Londra ve Bob Jessop, “Regulation Theory, Post Fordism and The State: More Than 

A Reply To Werner Bonefield”, Capital and Class, Cilt: 12, Sayı:1, 1988, (Regulation Theory), s. 150. 

and Lipiet, s. 34. 
305 Düzenleme Okulu, Birikim rejimi ve düzenleme rejimi aracılığıyla kapitalizmin geniş kapsamlı bir 

tahlilini yapmaktadır. Teori olarak düzenlemecilerin içerisinde çeşitli okullar ve teorisyenler 

bulunmaktadır. Aglietta tarafından yazılan “The Theory of Capitalist Regulation” ise, okulun başlangıcı 

olarak kabul edilmektedir. Okul Fordist birikimin 1970’lerde içinde bulunduğu krizin nedenlerini 

araştırarak, bir sonraki birikim rejiminin temel ilkelerini tartışmıştır. Okulun en bilinen isimleri, Micheal 

Aglietta, Robert Boyer ve Alain Lipietz’dir. (Düzenleme Okulu hakkında temel bilgiler için Bob 

Jessop’ın Hegemonya, Post-fordizm ve Küreselleşme Ekseninde Kapitalist Devlet adlı çalışması 

içerisinde Düzenleme Yaklaşımının 20 Yılı isimli bölüm kıymetli bilgiler sağlamaktadır) ve bakınız 

Jessop, (Regulation Theory), ss: 147-168. 



83 

 

çerçeveyi oturtmak amacıyla öncelikle “birikim” kavramı tanımlanarak ardından 

“birikimi rejimi” ve “düzenleme rejimi” kavramları ve kapitalizm içerisinde bu 

dönemlerin ekonomi-politiği tartışılmıştır.  

Birikim başlangıçta üretim yöntemleri aynı kalırken306 ücretli emek yaratmak 

üzere üretim ilişkilerinin dönüşmesiyle ortaya çıkar. Adam Smith ve David Ricardo 

gibi klasik iktisatçılar birikimi, ücretlerin belirlenmesi, toprağın özel mülk haline 

gelmesi ve sınıflar arasında çatışma üzerinden ele almaktadır307. Weber ise birikimi 

yükselen bir Protestan tasarrufu örneği olarak tanımlamaktadır308. Marx’a göre ise 

birikim;  

Bireysel meta üreticilerinin ellerinde belirli bir sermayenin birikmiş olması, 

özgül kapitalist üretim tarzının ön koşuludur. Birikim, kapitalizme özgü üretimin 

doğurduğu tarihsel bir sonuç değil, aksine kapitalizme özgü üretimin özünü 

oluşturmaktadır. Ve bu birikime ilkel birikim adı verilmektedir. Birikimin kurucu 

unsuru olan artık değerin ya da artık ürünün üretimini arttırma yöntemidir309. 

  

Bu kapsamda Marx birikimi, kapitalist üretimin ayırt edici farkı (differentia 

specifica’sı) olan artı değer üretiminin mutlak bir yasa olması üzerinden 

açıklamaktadır. Kapitalist üretim biçiminde alınıp satılabilen bir meta olan emek, 

sürekli olarak yeniden üretilmeli ve satılmalıdır. Ücret ise, her daim belirli bir miktarda 

karşılığı ödenmemiş emek barındırmaktadır. İşçi sınıfı tarafından üretilen ve kapitalist 

tarafından karşılığı verilmeden sermayeye dönüştürülen emek miktarı değerinin, hızlı 

bir şekilde artması koşulunda fiyatlar yükselir ve tüm koşullar sabit olmak üzere 

karşılığı ödenmeyen emeğin göreli olarak azalması durumu ortaya çıkar. Karşılığı 

ödenmemiş emeğin azalması ise, emeğin fiyatındaki yükselmeye yol açacağından 

birikimin duraklamasına ve azalmasına neden olmaktadır. Kapitalist birikimin doğası 

yeniden üretimi güvence altına almak zorunda olduğundan emeğin sömürülme 

derecesindeki her türlü düşmeyi dışlayarak birikimi sağlamayı hedefler. Marx’ın 

belirttiği üzere, “sermaye birikimi ile özgül kapitalist üretim tarzı, özgül kapitalist 

üretim tarzı ile birlikte de sermaye birikimi gelişmekte310” ve her birikim en baştan bir 

birikim aracı geliştirmektedir. Böylece sermayedarın elinde zenginlik daha fazla 

                                                 
306 Bottomore, s. 90. 
307 Pars Esin, İş Bölümü, Yabancılaşma ve Sosyal Politika, A.Ü SBF Yayınları, Ankara, 1982, s. 17. 
308 Bottomore, s. 90.  
309 Marx, Kapital I. Cilt s. 603. 
310 Marx, Kapital I.Cilt, s. 604.  



84 

 

artacak özgül kapitalist üretimin ve üretim yöntemlerinin daha fazla yaygınlaşmasını 

sağlayacaktır311. 

Birikim rejimi terimi, üretim ve tüketim koşullarının dönüşümü arasında belirli 

bir uyumluluğu garanti altına alacak bir şekilde ürünün, sistematik ve uzun dönemli 

bölüşümünü ifade etmektedir. Birikim rejimi kavramı, yeniden üretimin nasıl 

gerçekleştiğini ve toplumsal emeğin nasıl dağıtıldığını açıklamaya çalışan bir yeniden 

üretim şeması olarak görülmektedir312. 

Agglietta’a göre birikim rejimi, toplumsal normlar tarafından yönetilen birikim 

sürecinin belirli bir formudur313.  Boyer ve Saillard ise, birikim rejimini; üretim, gelir 

dağılımı ve talebin oluşumu arasındaki dinamik uyumluluk olarak görerek üretim ve 

tüketimin düzenlenmesi ile uzun dönemli denge durumu olarak tanımlamaktadır314.  

Bu bağlamda birikim rejimi, “kapitalist üretim biçimi içerisinde belirli bir 

tarihsel dönemdeki üretim ve tüketim sürecini düzenleyerek emeğin yeniden üretimini 

sağlayan, artık değer üretim ve bölüşüm biçimi olarak tanımlanmaktadır”315. Bu 

tanımdan yola çıkarak üç temel ayırt edici özellik sayılabilecektir. Öncelikli olarak 

birikim rejimi ile kastedilen şey farklı ya da yeni bir üretim biçimi olmayıp, kapitalist 

üretim biçimi içinde var olan bir üretim ve bölüşüm biçimi olduğudur. Dolayısıyla 

yaygın, yoğun ya da esnek birikim rejimi kapitalist üretim ilişkileri içinde belirli bir 

tarihsel döneme tekabül etmektedir. Örneğin yoğun birikim rejimi, kabaca İkinci 

Dünya Savaşı’ndan 1970 yılının ortalarına kadar olan süreci anlatırken esnek birikim 

rejimi 1970’lerden günümüze yaşanan üretim ve bölüşüm biçimini anlatmaktadır. 

İkinci olarak emeğin yeniden üretiminin sağlanması, birikim rejiminin varlığı 

açıklayan temel özelliklerden bir diğeridir. Kapitalist üretim ilişkilerinin özü daha 

önce belirtildiği gibi artı değere dayanmaktadır. Artı değeri meydana getiren emek 

gücüdür ve emek gücünün yeniden üretiminin koşulları birikim rejimine bağlıdır.  Son 

olarak artık değer, üretimi ve bölüşümü belirleyici bir nitelik taşımaktadır. Üretim ve 

bölüşüm ise birikim rejiminin getirdiği üretim tekniği ve bunun paylaşımı hakkındadır. 

                                                 
311 Marx, Kapital, I.Cilt s. 598-604.  
312 Alain Lipietz, Mirages and Miracle The Crises of Global Fordism, translated by David Macey, 

Verso, London, 1987, s. 32.  
313 Aglietta, s. ve Kotz, s. 86.  
314 Boyerd and Saillard, “A Summary of Regulation Theory”, Regulation Theory The State of the 

Art, translated by Carolyn Shread, Routled E-Library, 2005, s. 35- 44.  
315 Micheal Aglietta, A Theory of Capitalist Regulation The US Experince sayfa 68’den aktaran Aslan, 

s. 30.  



85 

 

Üretim bölüşüm ve emek gücünün yeniden üretimi ve artık değerin bölüşümünü 

kapsayarak; üretim ilişkileri, toplumsal yapılar, kurumlar ve normları 

kapsamaktadır316.  

Birikim rejiminin değişimine ya da dönüşümüne neyin neden olduğu 

açıklanması gereken başka bir noktayı oluşturmaktadır. Kapitalizm yaşadığı değişim 

ya da dönüşümün nedeni bunalımlardır.  Bunalımlar, belirli bir tarihsel dönem 

içerisindeki birikim rejiminin yeniden üretilmesinin mümkün hale gelmemesi 

durumunu ifade etmektedir. Birikim rejiminin iç dengesinin düzensizleştiği dönemler, 

yani kriz dönemlerinde rejimin kapsadığı bütün toplumsal yapı, kurum ve normların 

yeniden düzenlenmesi gerekmektedir. Kapitalizm içine girdiği bunalımlarda, kendini 

yeniden üretmeye devam etmek zorundadır ve bu bağlamda uygun bir birikim rejimi 

bulma ve uygun bir düzenleme tarzı kurma görevi bulunmaktadır317. Birikim rejimi 

devletin değişen rolleri ve toplumsal ilişkilerin ilerlemesi noktasını da kapsayacak 

şekilde geniş bir kavramsal çerçeveyi kısacası alt yapıyı oluşturmaktadır318.  

Düzenleme okuluna göre, kapitalizm birbirini takip eden birikim rejimlerinden 

oluşmaktadır ve her biri (birikim rejimi) birikim sürecini düzenleyen düzenleme 

biçimleriyle ilişkilidir319. Düzenleme biçimi kavramı; birikim rejimini güvenceye alan 

yapılar ve kurallar olarak tanımlanmaktadır. Birikim rejiminin cisimleşmesini 

sağlayan normlar, yasalar, alışkanlıklar ya da düzenleyici yapılara olan ihtiyacın bir 

sonucudur ve bunların bütününe düzenleme biçimi adı verilmektedir320. Düzenleme 

biçimi, birikimi etkileyen norm ve kurallardır321. Aglietta düzenleme biçimini, her bir 

ulusun kendi içerisinde var olan ve sermaye birikimi sürecinden doğan uyumsuzlukları 

toplumsal bütünle uyum içerisinde tutmaya çalışan bir dizi arabuluculuk olarak 

tanımlamıştır322. Benzer şekilde Boyer’de düzenleme biçimini yeniden üretim ve 

birikim rejiminin istikrar ve devamını sağlayacak tüzel, kurumsal ve toplumsal 

yapılar/kurallar olarak görmektedir. Bu bağlamda düzenleme biçimi, mevcut birikim 

                                                 
316 Erdal Eroğlu, “Sermaye Birikim Süreci, Toplumsal Yapılarda Dönüşüm ve Sosyal Hakları 

Metalaşması” Der. Serdar Şahinkaya ve İlter Ertuğrul, Bilsay Kuruç’a Armağan içinde, Mülkiyeliler 

Birliği Yayın No, Sayı:2, 2011, ss. 699-717. 
317 Lipietz, s. 16.  
318 Bottomore, s. 91.  
319 Kotz, s. 85. 
320 Lipietz, s. 19.  
321 Kotz, s. 86 
322 Aglietta, s. 391.  



86 

 

rejimi tarafından tarihsel olarak belirlenen ve desteklenen kurumsal biçimlerin323 

birleşimi yoluyla toplumsal ilişkileri eşzamanlı olarak yeniden üretmesi gereken bir 

dizi prosedür ile bireysel ve kolektif davranış kalıpları oluşturur324.  Düzenleme 

rejiminin birikim rejimi ile geliştirdiği ilişki tartışılırken aralarındaki uyumun önceden 

verili olmadığını belirtilmektedir. Sınıf mücadeleleri bu ilişkinin şekillenmesinde 

etkili olmaktadır325. Dolayısıyla yasa, devlet politikası, siyasi uygulamalar, endüstriyel 

kodlar, yönetişim felsefeleri, müzakere ve pazarlık, tüketim kültürleri ve toplumsal 

beklentiler dahil olmak üzere çok çeşitli alanlarda uygulama yoluyla belirli bir birikim 

rejimini düzenleyen ve yeniden üreten kurum ve sözleşmeleri ifade eder326.   

Birikim rejimi ve düzenleme rejimi, kapitalist üretim biçimi içerisindeki 

yapıların tarihsel çizgide aldığı biçimleri incelememizde somut birer araç olarak 

görülmektedir.  

Kapitalizm içerisindeki değişimi ve dönüşü yaşadığı bunalımlar üzerinden 

çözümlemek anlamayı kolaylaştıran bir terminoloji sağlamaktadır. Bu kapsamda 

kapitalizmin geçirdiği yapısal krizlerden hareketle, temel bir dönemselleştirme 

yapılmaktadır. Tarihsel sırasıyla, Yaygın Birikim Rejimi (1850-1945), Yoğun Birikim 

Rejimi (1945- 1980) ve Esnek Birikim Rejimi (1980- Sonrası)327.  İlki; yaygın birikim 

rejimi ve buna bağlı düzenlenme biçimi olarak rekabetçi düzenleme ikincisi; yoğun 

birikim rejimi ve ona bağlı düzenleme biçimi olarak tekelci düzenleme son olarak; 

esnek birikim rejimi ve ona bağlı düzenleme biçimi küresel tekelci düzenlemedir. 

                                                 
323 Boyer tarafından kurumsal biçimlerin bireysel ve kolektif davranışı yönlendirmedeki rollerini analiz 

etmek için üç eylem ilkesi önerilmektedir: ilk olarak, yasa, kural, düzenleme veya diğer kısıtlamalar; 

ikinci olarak, uzlaşma ya da müzakere; son olarak ise, bir değerler sistemi oluşturmak. Robert Boyer 

and Yves Saillard, Regulation Theory The State of the Art, translated by Carolyn Shread, Routled E-

Library, 2005, s. 41. 
324 Boyer and Saillard, A Summary Of Regulation Theory, s. 41. 
325 Joachim Hirsch, Materyalist Devlet Teorisi Kapitalist Devletler Sisteminin Dönüşüm Süreçleri, 

(Ed. Şule Daldal), Can Matbaacılık, İstanbul, 2011, s. 95.  
326 Ash Amin, “Post-Fordism: Models, Fantasies and Phantoms of Transition”, Post- Fordısm (Ed. by 

Ash Amin), Blackwell Publisher, USA, 2003, s.8. 
327 Boyer, tarihsel olarak 4 temel birikim rejimi tanımlamıştır. Bu dönemselleştirme birikimin rejiminin 

karakterine göre yapmaktadır. Yaygın birikim rejimi (18. ve 19. Yüzyıl- kapitalizmle tam bir 

bütünleşme söz konusu değil), Yoğun birikim rejimi 19. Yüzyıl sonu ancak kapitalizmle tam bir 

bütünleşme söz konusu değildir. Yoğun Birikim Rejimi; Kitlesel üretim ve tüketime dayalı (1945 

sonrası- kapitalizmle tam bütünleşme) ve son olarak 20. Yüzyılın son çeyreğinden itibaren kapitalizmle 

tam bütünleşme sağlamış yaygın birikim rejimi. Boyer, The Regulation School: A Critical Introduction, 

s. 16. Lipietzs’e göre ise, son yıllarda, uzun vadeli ekonomik çalışmalar çok çeşitli birikim rejimlerinin 

varlığını ortaya koymuştur. Birikim rejimi, sermaye birikiminin üretim ölçeğini (sabit üretim 

normlarıyla) genişletmek veya emeğin kapitalist yeniden örgütlenmesini (emeğin 'gerçek tabiiyeti') 

ilerletmek için bir araç olup olmadığına bağlı olarak yaygın ya da yoğun olabilir. s. 33.  



87 

 

Artık değerin üretim ve bölüşüm biçimi olarak birikim rejimi, kapitalist üretim 

biçiminin içine girdiği kriz dönemlerinde bunalımı atlatmak amacıyla dönüşüm 

geçirerek bu dönüşüm için kendine uygun düzenleme öğeleri yaratmaktadır. 

Nihayetinde tüm toplumsal yapı, kurum ve normları değiştirmektedir ve ek olarak 

düzenlemenin yaşam ömrü, birikim rejimine tutarlılık kazandıran uyumlaştırma 

mekanizmalarına bağlıdır328. Bu bağlamda yoğun birikim rejiminin düzenleme 

öğelerinden biri olarak Fordist devlet, devletin bir anayasası ve bağlı olarak 

tanımlanmış hak ve özgürlükler bulunmaktadır. Bu hakların temel nitelikleri kapsamı 

ya da alanı birikim rejiminin koşullarına uygun olarak belirlenmektedir. Örneğin 

Fordist birikim rejiminde sendikal haklar anayasayla güvence altına alınırken, yasalar 

bu hakkın tam olarak yerine getirilmesinde koruyucu önlemler sağlamaktadır. 

Düzenlemeler, emeğin maddi yeniden üretimine olumlu destekleyici düzenleme 

biçimi olarak rol oynamaktadır. Aynı hak Post-fordist birikim rejiminde ve onun 

düzenleme öğelerinden de yeniden ele alınarak kapsamı daralmakta yasalar yeniden 

düzenlenmektedir. 

Üretim biçimi, çeşitli toplumsal ilişkilerin, fikirlerin, kurumların belirlenerek 

yükseldiği temeldir ve toplumsal yaşamın tüm ilişkilerini belirlemektedir.  Bu noktada 

karşımıza çıkan soru, aynı üretim biçimi içerisinde fikirler, kurumlar, anayasal haklar 

düzeyindeki farklılığın kaynağı nedir? Somut örnekle açıklamak gerekirse, 1960’lı 

yıllarda devlet neden bir üretici olarak sahaya inerken 1980’li yılların yalnızca 

düzenleyici olarak görev almaktadır. Ya da 1960’lı yıllarda emek ilişkisinin 

belirlenmesinde emek gücünden yana politikalar belirlenirken ve bu hak 

mücadelesinde devlet taraf olurken, 1980’li yıllarda durum değişmektedir. Devletin 

dolayısıyla kural ve yasaların değişiminin altında yatan neden nedir? Bu bağlamda 

devletin, dolayısıyla onun kurumlarının, yasalarının ya da toplumsal ilişkilerinin 

dönüşümünde anahtar kavram olarak birikim rejimi ele alınmaktadır. Aynı devlet 

tipinde farklı uygulamaların ve yasaların varlığını sermaye birikiminin dinamiklerinde 

aramaktadır. Dolayısıyla muhalefet etme araçlarının “neden” dönüştüğünün cevabı 

birikim rejimiyle verilmektedir.  Yaygın, yoğun ve esnek birikim rejimi, bu anlamda 

kendine özgü bir yapılanma yaratarak belirli yapıların dönüşmesini sağladığı ileri 

sürülmüştür. Bu noktada muhalefet etme araçlarının dönüşümünün cevabı birikim 

                                                 
328 Aglietta, s. 399.  



88 

 

rejimi doğrultusunda açıklanmaya çalışırken “nasıl” dönüştüğü yasalarda ve 

muhalefetin alanındaki daralma ile açıklanmaya çalışılmıştır.  

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



89 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KAPİTALİST DEVLET, MUHALEFET VE DÖNÜŞÜMÜ 

 

Çalışmanın ikinci bölümünü, iki ana başlık üzerinden ele alınmaktadır. İlk 

başlık kapitalist devlette muhalefet kavramının ortaya çıkmasını sağlayan özgül 

koşulları tartışmak amacını taşımaktayken; ikinci başlık muhalefet etmek amacıyla 

kullanılan hak ve özgürlüklerin ve araçların kapitalist devlet içerisindeki dönüşümünü 

ele almaktır. Bu bağlamda değişen muhalefet etme biçimlerine ilişkin ekonomi-politik 

bir analiz gerçekleştirilmektedir.  

Kapitalizmle modern devlet arasındaki ilişki, birbiri içine geçmiş ve her 

ikisinin birbirini etkilediği bir tarihsel sürecin sonunda ortaya çıkmıştır. Politik 

şiddetin merkezileşmesi, devletin toplumdan ayrılması ve devletin; toplumsal sınıflara 

karşı örgütlenmesini sağlayan yeni bir iktidar biçimi olarak görülmektedir329. 

Kapitalist devlette, yurttaşlık hukuku çerçevesinde eşit bireyler arasında, 

siyasal iktidarın politikalarını denetlemek, eleştirmek veya değiştirmek amacıyla 

yerine getirilen muhalefetin, ortaya çıkmasını sağlayan koşulları açıklamak öncelikli 

olarak amaçlanmaktadır. Bu amaca uygun olarak kapitalist devletin tanımlanması ve 

ona özgül özerkliğini veren noktaların muhalefet ile ilişkilisi ele alınmaktadır.  

Kapitalist Devlet; “Belirli sınırları olan bir bölgede yaşayan nüfusu yöneten 

bir örgüt, aynı toprak sınırları içinde faaliyet gösteren diğer organizasyonlardan 

farklılaşmış özerk, merkezileşmiş ve bölümleri birbiriyle resmi koordinasyon içinde 

çalışan kurum olarak genelleyici bir şekilde tanımlanabilir”330. Tilly’in modern devlet 

tanımlamasında üzerinde durulan öğeleri şu şekilde açıklamak yerinde olacaktır.           

Öncelikle belirli sınırlarının olması bir bölgede faaliyeti ve toprak ile ilişkisini 

ele almaktadır. Bunu yürütme ve yasama yetisinin kullandığı sınırlar olarak 

belirtebiliriz, yönetmesi noktası; zor kullanma tekelini elinde bulundurması ile 

açıklanabilir ve Max Weber’in klasik devlet tanımını birebir kapsadığı anlamına 

                                                 
329 Hirsch, s. 54-55. Çalışmaların odak noktalarında, kapitalist üretim ilişkilerinin mi modern devleti 

oluşturduğu yoksa modern devletin kapitalizmin ortaya çıkmasının ön koşulu olduğu yönünde bir 

tartışma bulunmaktadır.  Bu çalışmada belirli bir nedensellik ilişkisi içerisinde yaklaşılmamaktadır. 

Ekonomik, siyasal ve koşullar çerçevesinde kurulan karşılıklı bir ilişki bağlamında 

değerlendirilmektedir.   
330 Charles Tilly, “Reflections On The History Of European Sate- Making”, The Formation of National 

States in Western Europe, (ed. Charles Tilly), Princeton University Press, Princeton, 1975, s. 70.  



90 

 

gelmektedir. Örgüt olarak ele alınması; siyasal iktidarın belirli kurallar ile belirli 

amaçlar için tasarlanmış olmasını anlatmaktadır. Farklılaşmış olması; devlet ve sivil 

toplumun birbirinden ayrılığına, özerk olması kendi kurallarını kendisinin koyabilme 

iradesine, merkezileşmiş olması nüfusu oluşturan üyelerin siyasal erke tabi olmalarına 

ve nihayetinde bölümlerin koordinasyon içinde olması üniter yapısına referans 

etmektedir331.   

Poulantzas’a göre kapitalist devlet; kendi aralarında çelişkili olan birçok sınıf 

ve sınıf fraksiyonun elinde bulunan siyasal iktidardır. Ancak tek bir çıkar etrafında 

toplanan bir sınıf olarak tanımlamak doğru değildir. Devleti iktidar bloğu oluşturur ve 

bu iktidar bloğu hegemon blok altında birleşerek, devleti oluşturmaktadır. 

Poulantzas’ın belirttiği nokta; kapitalist devletin farklı sermaye gruplarının çelişkili 

birliğini egemen sermaye kesiminin hegemonyası altında sağlamasıdır. “Siyasal 

İktidar ve Toplumsal Sınıflar” isimli çalışmasında devlet tipi ile devlet biçimleri 

kavramları arasında ayrım yapmıştır. Devlet tipi kavramı; belirli üretim biçimine denk 

düşen yönetim tarzlarını tanımlamak için kullanılmaktadır. Örneğin kapitalist devlet 

tipi, kapitalist üretim biçiminin, feodal devlet tipi feodal üretim biçiminin devletini 

tanımlamaktadır. Bu noktada Poulantzas kapitalist devlet tipini kapitalizm öncesi 

devlet tiplerinden ayrılan iki temel nokta olduğunu ifade etmektedir. Bunlardan ilki; 

devletin iki veya daha fazla egemen sınıf ya da sınıf kesiminin ortak çıkarlarını temsil 

ediyor olması ikincisi ise; siyasal alan ve iktisadi alanın biçimsel ayrılığına dayanarak, 

zor kullanma tekelini devletin eline vermesidir. Böylece sermayedar yalnızca karını 

nasıl maksimize edeceğiyle ilgilenmeye başlar ve zorun yalnızca devletin tekelinde 

olması devlete özgül özerkliğini verir. Devlet biçimi kavramı ise, belirli bir devlet 

tipinin belirli tarihsel koşullar altında aldığı biçimi tanımlamak için kullanılan bir 

kavramdır. Bu bağlamda kapitalist devlet tipinin olağan biçimleri; liberal demokrasi, 

otoriter devlet332 iken olağanüstü biçimleri ise faşizm ve askeri diktatörlük olarak 

tanımlanmıştır333.     

Poulantzas’ın kapitalist devlete ilişkin önemli kavramsallaştırmalarından bir 

diğeri, bu devlet tipinin özgül özerkliğini tanımlıyor olmasıdır. Kapitalist üretim 

                                                 
331 Poggi, s. 28-32.  
332 Otoriter devlet kavramı, “The Political Crisis and the Crisis of the State”. J Martin (der) The 

Poulantzas Reader: Marxism, Law and the State, J Martin (der) Verso, Londra.  
333 Nicos Poulantzas, Siyasal İktidar ve Toplumsal Sınıflar, çev, Şule Ünsaldı, Epos Yayınları, 

Ankara, 2014, (Siyasal İktidar), s.  213-   



91 

 

biçiminin ekonomi ve politiğin ayrı örgütlenmesi -elbette bu ayrılık biçimseldir- 

politiğin ekonomiye ekonominin politiğe müdahale edip etmeme çeşitlenmelerini 

düzenleyen bir özerklik alanı sağlamaktadır. Devlet tipinin görece özerkliği; devletin 

yapılarıyla üretim araçları arasındaki ilişkiyi, devletle sınıf mücadelesi arasındaki 

ilişkiyi ve iktidar bloğundaki sınıf ya da fraksiyonlardan görece özerkliğini 

anlatmaktadır334. İlkel kapitalizm döneminde müdahaleci olmayan devleti ve tekelci 

kapitalizmde müdahaleci devleti açıklayan koşullar bu özgül özerklik sayesinde 

oluşmaktadır.   

Bob Jessop, kapitalist devleti, hayali bir cemaat için bağlayıcı kararlar verme 

yetisine sahip; toplumsal olarak gömülü ve yine toplumsal olarak düzenlenmiş bir yapı 

olarak görmektedir. Bununla birlikte izlemsel olarak seçici kurumlar, örgütler, 

toplumsal güçler ve faaliyetler topluluğu şeklinde tanımlamaktadır. Dolayısıyla 

Jessop’a göre kapitalist devlet, kapitalist üretim biçiminin düzenleme biçimi olarak 

oluşmuş bir yapıdır ancak yalnızca emek-sermaye ilişkisi ya da saf piyasa 

ilişkilerinden oluşmamıştır. Birikim stratejisi ve hegemonya projesinin oluşturulmaya 

çalışıldığı stratejik bir alandır335.  

Kapitalist devlet, birikim rejimini böylelikle artı değer yaratma sürecini ve 

sermaye birikimini güvenceye alan ve devamlılığını sağlayan bir aygıttır. Devleti bu 

şekilde tanımlamak, devleti birikim rejiminden türetmek imkânı vermektedir. Devleti 

birikim rejiminde türetmenin yöntemsel olarak üç aracı vardır336. İlki, kapitalist üretim 

ilişkilerini korumak, ikincisi gerektiğinde şiddete başvurmak, üçüncüsü kapitalist 

üretim ilişkilerini yeniden üretmektir. Koruma görevini özel mülkiyetin ve piyasa 

düzeninin korunması noktasında ele almanın yerinde olduğu düşünülmektedir. Devlet, 

özel mülkiyeti ve piyasa işleyişini koruma görevini hukuk düzeni aracılığıyla 

sağlamaktadır. Liberal devlet geleneğindeki temel değerler içinde, yaşam hakkı ile 

aynı anda ve onunla eşit düzeyde mülkiyet hakkının yer almaktadır. Mülkiyet hakkının 

yaşam hakkı ile eş konumu, kapitalist devletin varlık gerekçesinin özünde özel 

mülkiyetin korunması olduğunu yönündeki temel yaklaşımların bir başka ifadesi 

olarak okunabilmektedir.  Kapitalist devletin birikim rejiminin devamlılığını sağlamak 

                                                 
334 Poulantzas, Siyasal İktidar, s. 289. 
335 Bob, Jessop. Kapitalist Devletin Geleceği, çev. Ahmet Özcan, Epos Yayınları, Ankara, 2009, s. 

41-99 
336 Aslan, s. 36-43.  



92 

 

için kullandığı ikinci araç, şiddet yoludur. Kavram devletin kolluk niteliğini ifade 

etmektedir. Devlet, sistemin devamlılığını garanti altına almak için belirli alanlarda 

kontrolü ve denetimi sağlamak zorundadır. Örneklendirmek gerekirse, ülke içi ya da 

ülke dışında emeği kontrol altına almak, sınıf çelişkisini dizginlemek, yayılmacı 

amaçlar için uygun ortamları oluşturmak gibi alanlarda bu görevi yerine getirmektedir. 

Kapitalist devletin devamlılığı sağlamak için üçüncü görevi ise, yeniden üretimi 

sağlamaktır. Yeniden üretim, iki başlık altında yürümektedir. İlki emeğin yeniden 

üretimi ikicisi ise sermayenin yeniden üretimidir. İki önemli başlıkta, literatürde 

oldukça önemli bir yer edinmekte, üzerine pek çok tartışma yapılmaktadır. Emeğin 

yeniden üretimi fiziksel, kültürel ve eğitimsel alanları içermektedir. Bu görev, emek 

gücünün fiziksel olarak tehlikeye düşmesi ve yükselen işçi hareketleri gibi devleti 

önlem almaya iten nedenlerin varlığında, sistemin devamlılığının sağlanması amacıyla 

devlete yüklenmiştir. Kapitalist devletin ilkel birikim döneminde, üretim süreci olan 

fabrika sisteminde insan hala başat unsurdur ve birikimin sağlanması için kurgulanan 

zorlu çalışma şartları, İngiltere örneğinde savaşa gidecek uygun boy ve kiloya sahip 

erkek çocuk bulunmaması337 gibi koşullar sistemin tıkanıklığını yaratmakta bu 

anlamda devlete yeni görevler yüklemektedir. Emeğin yeniden üretimine ek olarak 

devletin bir başka görevi, sermayenin yeniden üretimidir. Devletin iktisadi alandaki 

tüm faaliyetlerini kapsayan bu alan, birikim rejiminin koşullarına göre değişerek 

şekillenmektedir. Örneğin 19. yüzyılda devlet altyapı faaliyetlerini destekleme ve 

yatırımları finanse etme işlevini üstlenirken, 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

bizzat yatırımcı olarak sahaya inmiş, zarar eden kurumları düzeltmiştir.  

Hirsch, kapitalist devlete yönelik açıklamalarını toplumun politik birlikteliğini 

ifade eden bir kavram olarak tanımlamasıyla başlatır. Devlet; politik toplumun, 

kapitalizmde uygulanmakta olan toplumsal şartlara bağlı olarak aldığı görünümdür338. 

Harvey hakların, devlet ve sermaye olarak iki temel iktidar etrafında şekillendiğini 

ifade etmektedir. Devlet bugün evrensel olarak tanımlanan bazı hakların uygulayıcısı 

konumundadır ve eğer devlet bu hakları uygulamak istemezse kavramların içi boş hale 

gelmektedir. Haklar yurttaşlık kavramından türetilmektedir ve yurttaşlığın şartları 

                                                 
337 Harman, s. 372. 1871 yılında çıkarılan Yoksul Yasası’nın işgücü arzının hazır olması için gerekli 

önlemlerin alınması için çıkarıldığı ifade edilmektedir. Gelecekteki işgücü arzının tehlikeye girmesini 

engelleyecek düzenlemelere olan ihtiyaçtan hareketle çocuklar için çalışma saatlerin sınırlandırıldığı 

tespit edilmektedir. s. 372-373.  
338 Hirsch, s. 30. 



93 

 

tarafından şekillendirilmektedir. Bu bağlamda ülkeden ülkeye geçerlilikleri 

değişebilmektedir339. Bu bağlamda sorgulanan nokta, devletin hem mekân hem de 

zaman bağlamında bir toplumsal formasyonda aldığı özel biçime neden olan 

değişimlere ilişkindir. Bu bağlamda devleti tartışmak; devletin kurum ve süreçlerini, 

arka plandaki iktidar ve sömürü ilişkilerini ve bunlardan kaynaklanan çatışma ve 

mücadeleleri birlikte340 ele almayı gerektirmektedir. Buradan hareketle muhalefet 

etme biçimlerinin kapitalist devlet tipindeki farklı karşı hamlelerde karşılanmasına da 

cevap bulunabilmektedir. Hirsch, tarihsel bir bağlamda, kapitalist devletin bir iktidar 

mücadelesi ilişkisi sonucu ortaya çıkan modern devletler sistemi olarak oluştuğunu 

ifade etmektedir. Günümüzde çok sayıda “devletin” varlığının nedeni, kapitalizmin 

yapısal özelliklerinden kaynaklıdır. Rekabet içindeki devletler sisteminin varlığı, 

kapitalizmin küresel bir sistem olarak var olmasının ön koşuludur341.  

 

2.1. KAPİTALİST DEVLETTE MUHALEFET ETMENİN DOĞUŞU 

 

Sınıflı toplumların ilk ortaya çıkışından beri, dünya halklarının hepsi belirli 

tiplerde, çeşitlerde ve sayılarda siyasal iktidarı eleştirmiş, ona karşı örgütlenmiş, 

nihayetinde ayaklanmış ya da isyan etmiştir. Bu durumlarda siyasal iktidarlar 

genellikle isyanların bastırılması yönünde refleks geliştirerek yaşam hakkının elinden 

alındığı bastırma yöntemlerine başvurmuştur. Ancak kapitalist devletin oluşturduğu 

toplumsal formasyonda, siyasal iktidarın eleştirilmesi ve ona karşı örgütlenme yasal 

ve meşru olarak kabul edilerek, normlar yoluyla güvence altına alınmıştır.  

Bu hak ve özgürlüklerin tanınmasında mutlakiyetçi devletlerin güçlü iktidarları 

karşısında yeni palazlanan burjuvazinin hak arama mücadelesinin olduğunu söylemek 

yerinde olacaktır. Çünkü burjuva hukuk devletinin öznesi342 olarak ifade edilen 

kamusal topluluk ilke olarak soy ve statü gibi tüm unvanların ötesinde tüm insanları 

kapsamakta ancak böyle varlık kazanmaktadır. 

 

 

                                                 
339 David Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, çev. Aylin Onacak, 2. Baskı, Sel Yayıncılık, İstanbul, 

2015, (Neoliberalizmin Kısa Tarihi), s. 190.  
340 Hirsch, s. 20.  
341 Hirsch, s. 61 
342 Habermas, s. 174.  



94 

 

2.1.1. Siyasal Alan ve Ekonomik Alanın Biçimsel Ayrılığı 

 

Kapitalist devlet tipini kendinden önceki devlet tiplerinden ayıran en önemli 

özellik, liberal bir sav olarak siyasal alan ile ekonomik alan arasında kurduğu biçimsel 

ayrımdır. Ekonomik alan, kapitalist üretim biçimini yani toplumsal yapıyı meydana 

getiren temele tekabül etmektedir. Siyasal alan ise, üretim ilişkilerinin ekonomi dışı 

olarak tanımlanması ve düzenlenmesidir. Ekonomik alan; özel işletmeler ve sivil 

toplum örgütlerini kapsarken siyasal alan; siyasal kurumlar, devlet, siyasi partiler vb. 

olarak gerçeklikte ve kuramsal düzlemde yerini almaktadır. Siyasal alanın kurumları, 

hukuk, temsil ve yönetimdir. Temsili kapitalist siyasetin ekonomi dışı belirlenimi, 

hukuk dolayımı ve bu dolayımı işletecek temsil mekanizması ile gerçekleştirmeye 

çalışılmaktadır. Bu bağlamda ekonomik alan/siyasal alan biçimsel olarak birbirinden 

ayrı olsa bile kuramsal olarak birbirini tamamlamaktadır343.   

Ellen Wood kapitalizmin siyasal alan ile ekonomik alan ayrımının kökenini, 

Marx’ın Kapital’inden hareketle yapmaktadır. Marx’ın meta üretiminde başlayarak, 

artı-değer ve ilkel birikime344 ilişkin tahlilleri aracılığıyla kapitalist üretimin nihai 

sırrını ortaya koyduğunu ifade etmektedir. Bu sır klasik iktisadi teorinin söylediğinin 

aksine ekonomik alan ve siyasal alan arasında kopukluğun söz konusu bile olmadığı 

bunun bir toplumsal ilişkiler bütünü olduğunu ortaya koymasıdır. Burjuva politik 

iktisadı bu ayrımla, üretimi dolayısıyla ekonomiyi tarihten bağımsız edebi doğal 

yasalar çerçevesinde sunmaktadır345. Biçimsel ayrılığın örgütlenmesinin nasıl 

gerçekleştiği ise; kapitalizmin özgül gelişimini346, mülkiyet ve sınıf ilişkilerini ve artık 

                                                 
343 Akbulut, s. 191 ve 198-220. Akbulut kapitalist siyasetin en somut görünümünün devlet olduğunu 

belirtmektedir. s. 203. Ek olarak küresel kapitalizm döneminde temsili siyasetin yerini yönetişimci 

siyaset almaktadır.  
344 Marx, Kapital I. Cilt, İlk birikim olarak tanımlanan; üreticileri üretim araçlarından ayıran tarihsel bir 

sürecin ifadesidir. İşçiler, hem doğrudan üretim araçları arasında yer almamalı hem de üretim araçları 

kendilerine ait olmamalıdır. Üreticilerin üretim araçlarından koparılması ise devletin şiddet içeren 

müdahaleleri aracılığıyla gerçekleştirilmektedir. Dolayısıyla üretimin alanı ile fiziki gücün alanı 

arasında kopukluğun ötesinde süreklilik içeren bir ilişki vardır. İlkel birikim sürecinde devletin 

mülksüzleşme sürecinde başvurduğu iktisat dışı dolaysız zor bunun göstergesidir. ss: 686 ve 707. 
345 Ellen Meiksins Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, Tarihsel Maddeciliğin Yeniden 

Yorumlanması, Çev. Şahin Artan, Yordam Kitap, İstanbul, 2008, (Kapitalizm Demokrasiye Karşı), s. 

37.  
346 Ülkeler arasında zenginliğin kaynağına yönelik fark, ekonomik ve siyasal alanın biçimsel ayrılığının 

kurgulanışını değiştirmektedir. Tarihsel olarak ekonomik/siyasal alanın biçimsel ayrımına yönelik ilk 

örnek İngiltere’dir.  İngiltere’de tarımsal kapitalizm olarak adlandırılan ilk uygulamalar çok erken bir 

tarihte başlamış ve toprak sahiplerinin zenginliğinin kaynağı, kiracı çiftçilerinin üretkenliği ve rekabet 

etmedeki başarılarına bağlıdır. İngiliz toprak sahibi sınıfın varlık koşulları piyasa tarafından 



95 

 

değer elde etmeninin koşullarını açıklamakta temel bir işleve sahiptir.  Ek olarak artık 

değerin dağıtımı görevini yerine getiren devleti oluşturan baskıyı, kurumlardan nasıl 

özgürleştiğini ve özerk olarak geliştiğini de açıklayabilmeyi sağlayacaktır. Aynı 

zamanda ekonomik alan ve siyasal alanın ayrı kurgulanışının, sisteme yönelik 

muhalefetin, üretim ve çalışma koşullarına içkin kalışı sağlaması ve artı-değere 

yönelik tepkiyi kapsam dışına çıkarmasında sağladığı fayda, açıklayıcı analizin 

kapsamına dahil edilmektedir347.  

Öncelikli olarak, kapitalist üretim biçiminin artı emek çekme biçimi, ekonomik 

alanda ekonomik araçlarla yerine getirilmektedir. Bu artı emek çekme biçimi, artı 

emeği çekenlerin üretim araçlarının mutlak özel mülkiyetine sahip oluşlarıyla 

gerçekleşir. Bağımlılık ve kölelik ilişkisi içerisinde olmayan emek gücü, kapitalist 

üretim biçiminde özgürdür348. Dolayısıyla artı emeğine el koyulması ya da 

devredilmesi iktisadi alan dışı koşullarda mümkün olmaz. “Artı emekten vazgeçiş, 

kapitalist üretim biçiminin ön koşuludur”. Bu noktasıyla kapitalizm kendinden önceki 

üretim biçimlerinden ayrılır. Herhangi bir aracı kurum olmaksızın ekonomi dışındaki 

baskı veya zor kullanma teknik bir zorunluluk olmaktan çıkar. Bu baskı siyasal alan 

için el koymanın zorunluluğu noktasında zorunlu hale gelmektedir. Kapitalist üretim 

biçiminde ekonomik alan;  

Kaynakların ve işgücünün toplumsal dağılımı, bütünüyle siyasi yönlendirme, 

toplum kararları, geleneksel görev, adet ya da dinsel zorunluluklar tarafından 

değil meta değişim mekanizmalarınca gerçekleşir. Artı değere el koyma ve 

sömürücü gücü, doğrudan hukuki ilişkilere ve siyasi bağımlılığa dayanmaz: 

“özgür” üreticiler arasındaki sözleşme ilişkisine dayanır.349 

 

Sermaye ve emek arasındaki serbest ilişki (görünüşte olabilir) artı emeği elde 

etme sürecinde “baskının” olmadığını anlamına gelmektedir. Emek, sermayedara 

siyasi ve hukuki olarak bağımlı değildir. Özel mülkiyet, sözleşme ilişkileri, meta 

                                                 
belirlenmiştir ve var olabilmek için rekabet etmek, karını ve iş gücü verimliliğini sürekli arttırmak 

zorunda kalmıştır. Bu bağlamda zenginlik rekabetçi üretim üzerinde gerçekleşmiş ve artık ürün ekonomi 

üzerinden çekilmiştir. Çitleme faaliyetleri ile toprağın ortak kullanımına ilişkin gelenek ortadan 

kalkarken hem İngiliz üreticilerin proleterlere dönüşmesine hem de geleneksel bazı hakların ortadan 

kalkmasına neden olmuştur. Çıkarları ticarette ortaklaşan egemen sınıf (aristokrasi ve büyük toprak 

sahipleri) yasama gücüne sahip bir parlamento etrafında birleşerek ulusal bir hukuk sistemini 

benimsemiştir. Dolayısıyla, Krala bağlı özgür insan modeli doğmuştur ve bireysel mülkiyet hakkına 

haiz birey ile devlet ve mülkiyet arasındaki ortaklık sayesinde, ekonomik ve ekonomi dışı güçler 

birbirinde ayrılmıştır. Wood, Özgürlük ve Mülkiyet, s. 27-36.  
347 Wood, Özgürlük ve Mülkiyet, s. 50.  
348 Marx, Kapital I. Cilt, s. 688.  
349 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s.35-61 ve s. 46.  



96 

 

trampası ve bunların yasal koşulları, siyasal alanda yani devletin alanında gerçekleşir. 

Dolayısıyla kapitalistler siyasi güçlerini devlete aktararak üretimi doğrudan denetleme 

hakkını elde ederler. Üretimi denetleme görevi, üretimi arttırma ve örgütleme 

kapasitesini ekonomik alana bırakır böylece tarihteki tüm üretim biçimlerinden farklı 

olarak evrensel nitelikteki taleplerini yerine getirmiş olmaktadır. Bu bağlamda 

ekonomik ve siyasal alan ayrışması, doğrudan artı emeğe el koyulması ile ilgili siyasi 

işlevler ile genel toplumsal işlevleri birbirinden ayırmıştır. Sonuç olarak üretimdeki 

teknolojik gelişmelerin etkisiyle mülk sahibi (sermayedar) doğrudan kullanabileceği 

siyasi gücünden vazgeçtiği için üretim süreci dışında, emek gücünün yaşamları 

üzerinde denetim gücünü kaybeder ve denetim, devletin eline geçer350. Artı değerin 

çekilmesinin siyasal alandan ayrı olması ancak siyasal bir baskıya ihtiyaç duyması, 

siyasal baskı gücünün kurumsal olarak ayrı bir şekilde yapılanmasına neden olmuştur. 

Siyasal alan ekonomik alanın tamamlayıcısı olarak bir görev ayrılığına tekabül 

etmektedir. Bu bağlamda kapitalist toplumda devlet, piyasa ilişkilerinin tamamlayıcı 

bir öğe/gerçekliktir351. Bu bağlamda devlet ile toplumun, siyasal alan ile ekonomik 

alanın ayrı kurgulanmasının temelinde devlet faaliyetinin başlıca araçları, fiziksel 

şiddet uygulaması ve buna dayalı maddi kaynakların (vergi) kullanılması 

bulunmaktadır352. 

Kapitalist üretim biçimi, ekonomik/siyasal alanın içeriğini oluşturmaktadır. 

Daha önce belirtildiği gibi kapitalizm dinamik bir sistemdir ve yaşadığı krizler 

sonucunda yeniden yapılanma sürecine girmektedir. Bu süreç; ekonomik alan-siyasal 

alanın birbirine karşı konumlanışında da değişiklikler meydana getirmektedir. 

Kapitalizmin yeniden yapılanmasıyla uyumlu bir şekilde; ekonomik alanın yeniden 

yapılandığı siyasal alanın da ona uygun bir şekil aldığı ek olarak ikisinin arasındaki 

ilişkinin de yeniden şekillendiği görülmektedir. Örneğin küresel kapitalizmin hâkim 

olduğu toplumsal formasyonda siyasal, ekonomik ve yönetsel yapılar arasındaki 

ayrılık; kurumlar korunarak ancak bu kurumlar ölçeğinde bütünleşme şeklinde 

görülmektedir353.  

                                                 
350 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 35-61.  
351 Akbulut, s. 201 ve 207. Siyasal iktidarın baskı gücünü arttırdığı bir toplumsal formasyonda (örneğin 

1980 sonrası) siyasal alanı, ekonomik alanın yeniden yapılanmasına uygun bir biçim olarak 

değerlendirilmesi gerekmektedir. s. 192.  
352 Hirsch, s. 53.  
353 Akbulut, s. 193.  



97 

 

Siyasal alanın-ekonomik alandan ayrı kurgulanması açısından hukukun bir 

siyasal alan kurumu olarak yeri, muhalefet açısından oldukça önemlidir. Diğer devlet 

biçimlerinde farklı olarak kapitalist üretim biçimi, ayrı kurguladığı bu yapının hayata 

geçirilmesi için siyasal iktidarın sınırlandırılmasına dayanır ve nihayetinde bu 

sınırlandırma muhalefetin doğuşunun yasal koşullarını oluşturur. Hukuk; hâkim 

üretim ilişkilerinin hem düzenleyicisi hem de yeniden yapılandırma görevini yerine 

getirenidir. Düzenleyici rolü, metalaşmış emek ürünleri arasındaki ilişkinin diğer 

yüzüdür ve doğrudan var olan ilişkilerden kaynaklı kurulduğunun göstergesidir. 

Burada önemle söylemek gerekir ki, hukuk var olan üretim biçiminden kaynaklı üretim 

ilişkilerinin kurulmasını ve yaşamasını garanti altına alır ancak hiçbir şekilde bu 

koşulları yaratmaz. Yalnızca toplumsal üretim ve yeniden üretimin serbest bir şekilde 

ilerleyebilmesi için gerekli sözleşme ilişkisini kurar. Yeniden yapılandırma ise, belirli 

belirsiz toplumsal ilişkileri etkileyebilmesini ve kendi şeklini onlara göre 

biçimlendirebilmesini ifade eder.  Hukuk kuralları çerçevesinde suç tanımlanmasının 

yapılması, siyasal alanın hem ekonomik alanı korumasına olanak sağlar hem de 

düzenleme öğelerinden bir olarak devletin baskı gücü olmasını sağlayan koşulları 

yaratarak devletin varlığını korur, böylece dolaylı olarak ekonomik alanı koruma 

görevini yerine getirir354.  

Kapitalist devletin özgül özerkliğinde, siyasal alan ile ekonomik alanın ayrı 

kurgulanışı, kuram olarak, devlet- sivil toplum ayrılığı şeklinde hayat bulmaktadır. Bu 

noktada devlet, ekonomik alanın aktörlerini kapsayan sivil toplumun alanının dışında 

kalan bağımsız bir alan olarak kabul edilmektedir355. Sivil toplum hanehalkından, 

bağımsız kuruluşlara ve ekonomik ilişkilerin alanına kadar her şeyi kapsayan havuz 

niteliğine sahip bir kavram olarak görülmektedir356. Devlet ve sivil toplum ayrılığı 

siyasal/ekonomik alanın biçimsel ayrılığının bir yansımasıdır357. Bu bağlamda liberal 

                                                 
354 Akbulut, s. 220-223 
355 Akbulut, s. 220. 
356 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 282.  
357 Devlet- sivil toplum tartışması bağlamında sivil toplum kavramın çıkışı genellikle Hobbes’a 

dayandırılır.  Ancak devlet ve sivil toplum ayrılığı özelinde bakıldığında kavram, Adam Ferguson 

tarafından kullanılmış, özellikle sivil toplum- devlet ilişkisi algısının temelini atmıştır. Tarihsel bakış 

açısında ise, Hegel sivil toplumu pazar ekonomisinin, hukukun, iş birliğinin ve ihtiyaçların alanı olarak 

tanımlamaktadır. Hegel’in sivil toplum kavramsallaştırması da bu mantıksal zorunluluğun bir 

sonucudur. Hegel’in felsefesinde önce sivil toplum ardından devlet doğmuştur. Çünkü sivil toplum 

devletin unsurlarından biridir. Hegel için sivil toplumun ana koşulu, modern ekonomidir. Bağımsız ve 

otonom bir iktisadi alan aracılığıyla, özel ile kamusal, öznel ile evrensel ve ev ile devlet arasında bir ara 

alan yaratılmıştır. Ozan, s. 99-103.  



98 

 

görüş açısından sivil toplum, ekonomi ve devlet arasında kalan sınıf temeli olmayan 

ortak bir eylem alanı olarak devlet ve ekonomi araçları arasında bir aracı rolüyle 

günümüz toplumsal muhalefetinin gerçekleştiği ortak bir eylem alanı olarak 

tanımlanmaktayken358  Marksist düşünce bağlamında ana vurgu devlet sivil toplum 

ayrılığının tarihselliğine yönelmek ve toplumsal bir aşama olarak 18. yüzyıla 

konumlandırılmaktadır.  Marx sivil toplumu, temsilciler ve onlara temsil yetkisini 

verenler arasındaki ayrım olarak tanımlamış, sivil toplumu hem bir aşama hem de 

dönüşüm gösteren toplumsal yapıyı ifade eden bir kavram olarak kullanmıştır. Soyut 

ve biçimsel olan bu ayrım özel mülkiyet, temsil hakkı ve benzeri kurumlarla 

birbirinden ayrılmaktadır359. Marksist teori içerisinde, sivil toplumu yeniden 

kavramsallaştırılması Gramsci tarafından yapılmıştır.  Gramsci sınıf egemenliği 

sisteminin kurulmasında ve pekiştirilmesinde sivil toplumun önemine dikkat 

çekmiştir. Buradan hareketle sivil toplumu bir mücadele alanı olarak 

kavramsallaştırmıştır. Bir mücadele alanı olarak sivil toplumun, kapitalist üretim 

ilişkilerinin günlük yaşamdaki kültürel ve ideolojik köklerine nüfuz etmeyi sağlayacak 

bir kavram olarak görmektedir360. Dolayısıyla muhalefet unsuru olarak kullanılacak 

bütün araçların varlığı ile sivil toplum arasındaki bağlantı Gramsci tarafından 

kurulmuştur361. Bunun nedeni sivil toplum kavramının kendi içerisinde taşıdığı karşıt 

alanlardan faydalanmanın mücadele alanı haline gelmesidir. Gramsci, sivil toplum ile 

siyasal ve toplumsal muhalefet arasındaki ilişkinin kurulmasını sağlamıştır. Ellen 

Wood ise Sivil Toplumu; 

Devletten farklı, fakat ne özel ne de kamusal ya da belki her ikisi birden olan, 

yalnızca ailenin özel alanından ve devletin kamu alanından ayrı bir dizi 

toplumsal etkileşimi kapsamakla kalmayan, fakat daha özgül olarak ayırt edici 

                                                 
Ebru Deniz Ozan, “Sivil Toplum”, Siyaset Bilimi Kavramlar, İdeolojiler, Disiplinler arası İlişkiler, 

(Ed. Gökhan Atılgan ve Atilla Aytekin), 5. Baskı, Yordam Kitap, 2015, s.100. Devleti evrensel bir 

düzen yaratarak sivil toplumun sorunlarını çözen, sivil toplum ve aile arasında yer alan bir aşamada 

konumlanan bir kurum olarak görmektedir. Hegel için devlet ve sivil toplum arasındaki ayrılık 

gelişimsel çizgide bir karşılıklılık temelinde zorunluluk olarak tanımlamaktadır ve devlet sivil toplum 

ayrılığı devletin bütünselliği kapsamında mümkündür. Akbulut, s. 27-40. 
358 Ozan, s. 101.  
359 Gülnur Savran, Sivil Toplum ve Ötesi- Rousseau, Hegel, Marx, Belge Yayınları, İstanbul, 2003, 

ss: 107-188.  
360 Antonio Gramsci, Hapishane Defterleri Cilt II, (Ed. Joseph A. Buttıgıeg), çev. Barış Baysal, 

Kalkedon Yayınları, 2012, s. 105. Sivil toplum bir yandan devletin gücüne karşı onu sınırlama işlevi ile 

tanımlanırken diğer yandan siyasal iktidara karşı direnişi zayıflatma görevini üstlenmektedir. 
361 Ellen Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 279.  



99 

 

bir ekonomik ilişkiler ağını, pazar alanını, üretim, dağıtım, değişim alanını da 

içeren ayrı bir insan ilişkileri ve etkinlik alanını temsil eder”362 tanımlamıştır.  

Meral Özbek’in çalışmasında aktardığı üzere Habermas sivil toplumu, “az çok 

kendiliğinden oluşan ve toplumsal sorunların özel yaşamdaki yansımalarını belirli bir 

yere oturtup, özümseyip, ayrıntılara inerek onları siyasal kamu alanına taşıyan 

kuruluş, örgüt ve eylemlerden oluşan363”bir alan şeklinde tanımlamıştır. Dolayısıyla 

Habermas’ın kavramsallaştırmasında, sivil toplumun özel bir önemi bulunmakta ve 

burjuva kamusallığının doğması için sivil toplumun varlığı bir şart olarak ortaya 

çıkmaktadır.  

Devlet ve sivil toplumun biçimsel ayrılığı üzerine tartışmaların bir başka 

önemi, birikim rejimi doğrultusunda yaşanan dönüşümlerin devlete ilişkin 

tartışmaların alevlenmesi sürecinde kilit önemde olmasıdır. Özellikle Fordist devletten 

Post-fordist devlete geçişte devletin bazı temel görevleri sivil topluma devrediyor 

olması baskın sivil toplum görüşüne karşı eleştirel sivil toplum söylemlerinin 

güçlenmesine ek olarak devlet ile sivil toplum arasında var olduğu kabul edilen 

ayrımın ortadan kalktığı yönünde tartışmaları beraberinde getirmiştir. Devlet ve sivil 

toplum arasındaki ilişkinin sorgulanması, muhalif sivil toplum söylemlerinin geniş 

kesimlerce tartışılmasına olanak sağlamıştır. 1991 yılı sonrası Sovyet Sosyalist 

Cumhuriyetler Birliği’nin dağılması süreci, gelişen çevre, kadın, barış ve eşcinsel 

özgürlük hareketi gibi hareketlerin asgari düzeyde varlık koşulları sivil toplumun 

varlığıyla birlikte gündeme gelmiş, sivil toplumu yeniden tartışma öznesi haline 

getirmiştir364.  

Bu çalışmada, kapitalist devlette muhalefeti var eden koşulların burjuva 

kamusal alanın doğuşuyla mümkün olduğu argümanı ileri sürülmüştür. Burjuva 

kamusal alanının oluşumu ise ancak devlet- sivil toplum ayrılığının nihayetinde varlık 

kazanmıştır. Bu ayrılık ise en başta ekonomik/siyasal alanın biçimsel olarak ayrı 

kurgulanması ile mümkün olmuştur. Muhalefet ancak siyasal iktidarın 

sınırlandırılması fikrinin varlığıyla yasal bir güvenceye dayandırılacaktır bu koşullar 

                                                 
362 Ellen M. Wood, “Sivil Toplumun Yararları ve Zararları,” Dünya Solu, No: 8, 1992, 1-2 ve Wood, 

Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 277.  
363 Meral Özbek, Giriş: Kamusal Alanın Sınırları, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), 4. Baskı, Hil 

Yayınları, İstanbul, 2015, (Giriş, Kamusal Alanın Sınırları), ss: 21-91. s. 28.  
364 Ozan, s. 100-107. 



100 

 

ancak ekonomik gücü elinde bulunduranlardan siyasi gücün alındığı koşullarda 

doğacaktır.  

 

2.1.2. Kamusal Alan ve Muhalefet 

 

Muhalefet kavramı, siyasal iktidarın çeşitli araçlarla denetlenmesi amacına 

uygun olarak yasal dayanağı olan bir karşı oluş durumunu ifade etmektedir. 

Yukarıdaki bölümlerde özetlendiği üzere siyasal alan ve ekonomik alanın biçimsel 

ayrılığı, siyasal alanı devletin, hukukun ve yönetimin alanı olarak, ekonomik alanı ise 

serbest girişimcilerin ve sivil toplumun alanı olarak ayrı kurgulamasını getirmiştir365. 

Kamusal alan ise, sivil toplumun içinde çıkan özgül bir alan olarak yurttaşların 

toplumun genel yararı hakkındaki konularda herhangi bir sınırlamaya maruz kalmadan 

müzakere edebilecekleri bir meşruiyet ilkesidir 366.  

Habermas’ın kavramsallaştırmasıyla kamusallık, geçmişten gelen bir gelenek 

ile şu anda dahil olmak üzere var olan düzenin örgütlenme ilkesidir367. Siyasi kamusal 

alan, siyasi iktidarın keyfi uygulamalarının önüne geçmek amacıyla onu denetlemeye 

ve eleştirmeye imkân sağlayan, muhalif olmanın yasal dayanaklarının ortaya çıktığı 

tarihsel bir anın ifadesidir. Burjuvazinin siyasal iktidara isteklerini iletmesi ya da 

gerektiğinde denetleme ilkesi modern anayasaların hepsinde vücut bulmuş ve bu yolla 

genel yarar ilkesinin hayata geçirilmesi sağlanmıştır.  Temel haklar kataloğu, kamusal 

alan ve muhalefet arasındaki ilişkinin çalışma bağlamında kurulmasında önemli bir 

yer edinmektedir. Çünkü bu haklar, öncelikle özel bir alan olarak yurttaşların otonom 

alanlarının garanti altına alınmasını ve aynı zamanda siyasi iktidarın 

sınırlandırılmasını temin eder. Bu kapsamda ilk modern anayasalar kamusal alanın 

varlığını tanır ve gerçek anlamına uygun kullanılmasının koşullarını oluşturur. 

Böylece bir sınıf olarak burjuvazinin ihtiyaç ve arzularını siyasi iktidara iletebilecek, 

rasyonel bir araç elde etmenin koşulları oluşur. Özel bireylerin piyasa faaliyetleri 

                                                 
365 Daha önce belirtildiği üzere Marx’a göre bu ayrılık, Marx’a göre devleti ve sivil toplumu ayrı 

örgütlemek, devlete sınıflar-üstü bir rol atfederek genel çıkarları yansıtan tarafsız bir yapı olarak 

vurgulamak için yapılan soyut bir ayrımdır. 
366 Özbek, Giriş, Kamusal Alanın Sınırları, s. 31. 
367 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 61 ve 172. 



101 

 

toplumsal zorlamadan ve kamusal alan da siyasi baskıdan kurtarıldığında genel yarara 

uygun örgütlenmesi ilkesi kurulmuş kabul edilmektedir368.  

Ekonomik alan ve siyasal alanın biçimsel ayrılığı bu noktada zoru siyasal alana 

devrederek ekonomik alanda serbest ilişkinin kurulmasına imkân tanımıştır. Ancak bu 

serbestlik, kapitalist üretim biçimin ana değerleriyle sınırlandırılmıştır –özel 

mülkiyetin korunması gibi- genel olarak sistem pazar ilişkileri üzerinden özgür irade 

ile yapılan sözleşmeye dayanarak kurulmuştur. Bu koşullar altından ekonomik alan 

içerisindeki temsil, hukuk ve yönetim gibi temel kurumların koşulları öncelikle piyasa 

ilişkilerine göre düzenlenmiştir. En temel kaygı, rasyonel hareket eden bir siyasal 

iktidarın varlığının sağlanmasıdır. Siyasal iktidarın rasyonelliği ise, onu eleştirecek bir 

kamusal topluluğun varlığı ve aynı zamanda bu kamusal topluluğun eleştirme ve fikir 

üretme sürecini güvence altına aldığı koşulların varlığıyla mümkün olmuştur. İfade 

özgürlüğünden, protesto hakkına kadar tüm muhalefet etme araçlarının kamusal alanda 

güvence altına alınması bu bağlamda önemlidir. Habermas’a göre tarihsel bir şekilde 

analiz edilen liberal kamusallığın alanı yapısal dönüşüm sonucunda giderek 

daralmıştır. Kamusal alanın giderek daralması, muhalefetin yapıldığı alanın daralması 

anlamına gelecektir. Bu durumda alanı daralmış muhalefet, yasal bir hak olmaktan 

çıkarak işgal haline gelecek, burjuva toplumlarının ortaya çıkışında sahip olduğu 

meşruluğu kaybedeceği ifade edilmektedir. Kamusal alanın ortadan kalktığı 

koşullarda, muhalefetin ele alınışında ne gibi değişikler olacağı ve kuramsal düzeyde 

kavramının içeriği tanımlanması gereken önemli bir süreç olarak görülmektedir.  

Bu bağlamda muhalefetin her tarihsel dönemde incelenmesine imkân 

sağlaması ve muhalefet etme araçların değişiminde etkisi ve muhalefetin geleceği 

çalışmalarına katkısı nedeniyle “kamusal alan” kavramı üzerine detaylı bir inceleme 

yapmak ve farklı biçimleriyle birlikte kamusallığı muhalefet bağlamında 

değerlendirmek hedeflenmektedir.  

 

 

 

                                                 
368 Jurgen Habermas, “Kamusal Alan”, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), 4. Baskı, Hil Yayınları, 

İstanbul, 2015, (Kamusal alan) ss: 95-103, s. 99.  



102 

 

2.1.2.1. Kamusal Alan Kavramı Üzerine Tartışma  

 

Kamusal alanın merkezinde, özel bireyler arasında kamusal tartışma vasıtasıyla 

iktidarın rasyonelleşmesi fikri yatmaktadır. Kavram özellikle 1980 sonrasında 

toplumsal formasyondaki değişimler, mücadeleler ve meşruiyet krizleri bağlamında 

kamusal alanın yapısal dönüşümüyle bağlantılı bir şekilde ele alınmaktadır369. 

Çalışmada liberal kamusal alana özellikle kamusal alanın doğuşunda detaylı bir 

şekilde değinilmiş olmakla birlikte, alternatif ve farklı kamusallıklara da eşit düzeyde 

önem verilmektedir. Sınıflı toplumlarda birbirinden farklı çıkarlara sahip yapıların 

olması ve bu yapıların kendilerine ait istek ve arzularını eleştirel bir üslup ile 

aktarmaları, muhalefet ve kamusal alan arasındaki ilişki bağlamında 

değerlendirilmektedir.   

Kamusal Alan kavramının tanımlanmasına ilişkin ele alınan ilk isim 

Habermas’dır. Habermas, 1962 yılında yayınladığı “Kamusallığın Yapısal 

Dönüşümü” adlı çalışmasında, burjuva kamusallığının tipolojisinin tahlilini 

yapmaktadır. Çalışmasında, kamusal alan ile özel alan toplumsal ve tarihsel ayrımını 

ve kamusallığın kavramsal çerçevesini teorik perspektifte ele alarak bunun normatif 

içerimlerini açıklamıştır. Habermas için kamusal alanın (Öffentlichkeit) toplumsal 

tarihsel tahliline olan ihtiyaç, kamusal ve kamu kelimelerinin günlük dildeki 

kullanımına karşıt oldukça fazla sayıda anlama sahip olmasından kaynaklanmaktadır. 

Kamu kelimesi hem özel alandan ayrı bir ifade olarak kendini konumlandırmakta hem 

de kamu gücünün muhalifi olarak kamuoyu manasına gelmektedir370. Habermas 

“kamu” kavramının ilk kullanımının 18. yüzyıla dayandığını ve “publicite” ve 

“publicity” benzerliğinden oluşturulduğunu (elbette bu ayrımı Almanca üzerinden 

yaptığını söylemek yerinde olacaktır) ifade etmektedir. Dolayısıyla kamu sözcüğü 

kamusal sıfatından türetilmiştir 371. Kavramın, mal değiş-tokuşu ve toplumsal emeğin 

                                                 
369 Habermas, Kamusal Alan, s. 99. 
370 Ülkemizde de benzer sorun karşılaşıldığını ifade etmek yerinde olacaktır. Örneğin “kamu” kelime 

olarak halk topluluk anlamına gelmekle birlikte genellikle devlet manasında da kullanılmakta, 

dolayısıyla buradan türetilen kamusallık devlet ya da devlet yönetiminde ilişkin işleri çağrıştırmaktadır. 

Bu çeşit bir kurgulamanın anlamsal hata dışında temel bir tehlikesi bulunmaktadır. Bu tehlikeyi şu 

şekilde açıklanabilmektedir; eğer kamusal olan devlete özgü faaliyetler olarak tanımlanırsa, toplumu da 

bunun karşısında özel saymamız gerekmektedir. Bu durumda kamusallık kavramı, modern devlet öncesi 

toplumlardaki anlamına geri dönmüş sayılacaktır. Özbek, Giriş, Kamusal Alanın Sınırları, s. 31. 
371 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 59.  



103 

 

üretildiği alan olarak burjuva toplumuna özgü bir kavram olduğunu tespit etmiştir. 

Tarihsel olarak kamusallık372 kavramının hem özel olan hem de ortak manasında 

kullanıldığı görülmektedir. Ortak alan olarak kullanımı yani siyasal iktidara ait örtük 

mekanları tanımlamak için kullanılması halkın tebaa olarak görüldüğü pre-kapitalist 

toplumlarda tanımlanış şekline yaklaşmaktayken; herkese açık alan olarak kullanımı 

bir tezatlık görüntüsü yaratmaktadır. Tüm bunların dışında “das publikum” seyirci, 

dinleyici ya da okuyucu kolektivitesi olarak alanın kamusu için de kullanılmaktadır373.  

Buradan hareketle Habermas, kamusal alan kavramını tarihsel bir analize tabi 

tutmaktadır, bu analizin amacı kamusal kavramın çok eski zamanlardan bu yana var 

olan anlamını gönderme yapmaktadır374.  Habermas’dan hareketle kamusal alan, sivil 

toplumun içerisinden çıkan özgül bir alan olarak tanımlanmaktadır. Burjuva 

toplumuna özgü olan bu alan, yurttaşların müşterek sorunları hakkında tartışmada 

bulundukları bir söylem alanıdır. Kavramsal olarak devletten ayrı; ilke olarak da 

devlete karşı eleştirilen söylemin üretildiği ve dolaştığı bir alan olarak kamusal alan 

herkese açık ve herkes tarafından erişilebilen özgür, rasyonel ve eşit tartışmanın 

gerçekleştiği alandır375. Habermas kamusal alanın varlığıyla, akıl üreten kamusal 

topluluğun376 eleştiri alanının doğmaya başladığına vurgu yapmaktadır. Habermas 

kamusal alanı tahlil ederken, ele aldığı iki temel sınıf burjuvazi ve aristokrasinin 

kültürlü kesimleridir. Bu kültürlü kesimlerin okuyucu, dinleyici ve seyir toplulukları 

olarak yarattıkları ortak eğlence, algılayış biçimi ve değerler üzerinden değerlendirmiş 

ve bu bağlamda çözümlemiştir377. 

Arendt kamusal alanı, ekonominin belirleyiciliği altında siyasal alanı 

sorunsallaştırarak düşünme eyleminin bir sonucu olarak hem normatif hem de tarihsel 

                                                 
372 Bu çalışmanın odak noktası olarak aldığımız kamusal alan, kelime kökeni olarak “ortak alanı” ifade 

etmektedir. Özel alan ise, mal dolaşım alanı ve toplumsal emek alanına denk gelen burjuva toplumunu 

ve aileyi kapsayan alandır. Bu noktada kamusal alan sanki özel alan dışında devlete ait alan olarak 

görülse de bu yüzeysel bir okumanın yanılsamasını taşımaktadır. Kamusal alan özellikle de siyasal 

kamu; kamuoyu aracılığıyla toplumun ihtiyaçlarını devlete iletmede kilit rol oynamaktadır. Dolayısıyla 

Habermas için kamusal alan ailenin mahrem alanın dışında kalan sivil toplumun içinde çıkan özgül bir 

alanı ifade etmektedir. (Kamusallığın Yapısal Dönüşümünden hareketle özetlenmiştir). 
373 Timur, Habermas’ı Okumak, s. 36-37.  
374 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 60-91.  
375 Tanımlama için Habermas’ın çalışmasının tamamına referans verilmektedir. Çeşitli bölümlerden 

kavramlar alınarak kamusal alanın muhalefet açısından önemli olan özelliklerine vurgu yapılmaktadır. 

Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü.  
376 Habermas, s. 88.  
377 Timur, s. 79.  



104 

 

bir olgu olarak analiz etmektedir378. Arendt’in kamusal alanı, Habermas’da olduğu gibi 

kamusal alan ile özel alan arasındaki ilişki özelinden hareket etmektedir ancak 

kamusal alanın doğuşu noktasında Habermas’dan farklılaşmaktadır. Arendt, kamusal 

alan ile özel alana ilişkin ev ile politik alan şeklinde bir ayrım yapıldığını bu anlamıyla 

kavramın doğuşunu Antik Yunan’a dayandığını belirtmektedir.  Ancak ne kamusal ne 

de özel olarak tanımlanabilecek bir toplumsal alanın var olduğunu bu alanın 

doğuşunun ise modern devlet ile başladığını ifade etmektedir379. Polis ise, kamusal 

yaşamın ideal bir durumunu temsil etmektedir380.  Arendt’e göre, şehir devletinin 

ortaya çıkması ile, özel yaşama karşıt olarak politikanın yaşandığı ikinci yaşam varlık 

kazanmıştır. Bunun anlamı her yurttaşın381 ikili bir yaşam sürdüğüdür. Yurttaş iki 

alanda da vardır ancak bu iki alanın sınırları birbirinden net bir şekilde ayrılmıştır. 

Kamusal alanda yurttaşın görevi, siyasal nitelikli ödevlerdir ve bunlar içeride adaleti 

dağıtmak dışarıda ise yabancılara ya da düşmanlara karşı polisi savunmaktır. Antik 

Yunan’ın kamusal alanında bu ödevler doğrudan yurttaşlar tarafından yerine 

getirilmektedir382. Arendt için kamusal alan onu kuran etkinliklerle bir arada 

bulunabilir. Bu etkinlikler; eylem (praksis) ve konuşmadır (lexis). Şehir devletlerinin 

ortaya çıkması sonucu, insanlar bu etkinlikleri yerine getirebilmeye başlamıştır. 

Arendt’e göre Antik Yunan’da kamusal alanda yer almak özgür olmaktır383. Yöneten 

ile yönetilen ayrımının olmadığı bu alanda, ekonomik alan ile siyasal alan arasındaki 

ayrımın modern devletten daha net bir şekilde çizildiğini iddia etmektedir384.  Bu 

anlamda da özgürlük doğal değil kurgulanan üzerine çabalanan ve nihayetinde irade 

gösterilerek kazanılan devrimci durumları ifade etmektedir. Arendt Yunan kent 

                                                 
378 Hannah Arendt, The Human Condition, 2. Baskı, The University of Chicago Press, London, 1998, 

(Human Condition), s.4. İnsan etkinliklerinin tüm aktiviteleri, insanlık durumu içerisinde 

özetlemektedir. Arendt’e göre insanın üç temel aktivitesi bulunmaktadır. Arendt kamusal alan 

tanımlanmasında, iş, emek ve eylem üzerinde durmaktadır. Emek ve iş zorunlu eylemlerdir ve yaşamın 

idame ettirilmesi için olmazsa olmazdır. Eylem ise siyasetin olmazsa olmaz koşuludur. İnsan aklının 

kullanarak topluluğun ortak kaderine ilişkin konularda konuşup doğrudan yürütme işlevini yerine 

getirmek kamusal alanın varlık nedenidir.  s.1-22. 
379 Arendt, Human Condition s. 28.  
380 Zabcı, Kamusal Alan Sorunsalı, s. 129. 
381 Arendt’in kamusal alanını tanımlarken yurttaş olarak yalnızca mülk sahibi erkekleri kapsama 

alındığını söylemek gerekir. Kadınlar, köleler, yabancılar ve barbarlar kamusal alandan kesin suretle 

sürülmüşlerdir. 
382 Habermas, s. 127.  
383 Arendt, s. 30-31. Arendt’in özgürlüğe yüklediği anlam, herkese açık bir alanda yerine getirilen bir 

eylem biçimi olmasına dayalıdır. Politik insan, ancak bu eylemi istediği biçimde ve özgürlükte yerine 

getirebilirse bu bağlamda özgürlüğün hayat bulabileceğini savunmaktadır.  
384 Zabcı, Siyasal Kuramda Kamusal Alan Sorunsalı Habermas ve Arendt, s. 131-132-133.  



105 

 

devletiyle bağlantılı olarak hem kamusal ve toplumsal arasındaki ayrımı geliştirmiş, 

hem de bu ayrımın nasıl ortadan kalktığım anlatmıştır385. Arendt için kamusal alan ile 

özgürlük birbiriyle iç içe kavramlardır ve siyasal iktidarın alanın genişlemesi kavramın 

özünün kaybedilmesine neden olmaktadır386.  

Negt ve Kluge, Fraser, Hansen, Postpone gibi düşünürler, kamusal alana yeni 

nitelikler ekleyerek karşıt kamusallıkların kavramsallaştırmasını yapmıştır. Negt ve 

Kluge, “proleter kamusal alan” kavramını burjuva kamusal alanına ve endüstriyel- 

ticari kamusal alanın karşısına konumlandırarak kullanmaktadır. Negt ve Kluge’ye 

göre kamusal alan, bir alan olmanın ötesinde bir süreci ifade etmektedir ve kamusal 

alandaki değişim koşulları farklı kamusallık tipleri içine yazılmış olan çeşitli zamansal 

işaretlere yaslanmaktadır387. Negt ve Kluge kamusal alan tanımlaması yaparken, 

kullanım değerini de dikkate alan, mülk sahibi olmayanların kamusal alana ne ölçüde 

katıldıklarını sorgulayarak, üretici sınıfların kamusal alandaki yerini kamusal alanın 

tanımlanmasında önemli bir kıstas haline getirmişlerdir388. Habermas, kamusal alanın 

politik işlevinin temelini siyasal iktidarın uygulamalarını sorgulamak, yön vermek 

veya şekillendirmek olarak görmekteyken; Negt ve Kluge’un odaklandığı nokta 

kamusal alanın politik işlevini toplumsal yaşamın her anını kapsayacak biçimde 

genişletmektir389.  İdealleştirilen kamusal alanın işçi sınıfını, kadınları, etnik 

azınlıkları ve popüler kültürü dışladığı gerçeğinden yola çıkarak liberal kamusal alanın 

meşruluğunun sınırlarını gözler önüne sermektedir. Negt ve Kluge’a göre kamusal 

alan;  

Birbirinden farklı ekonomik, teknik ve politik örgütlenme safhalarına tekabül 

eden farklı tipte kamusallıkların değişken bir karışımıdır. Çoklu, çelişkili ve 

eşitsiz katılımcılar arasındaki söylemsel çekişmenin alanıdır. Farklı kamusallık 

tipleri ve çeşitli kamular arasındaki örtüşmeler ve konjonktürler nedeniyle 

                                                 
385 Miriam Hansen, Yirmi Yılın Ardından Negt ve Kluge’nin Kamusal Alan ve Tecrübe’si: Değişken 

Karışımlar ve Genişlemiş Alanlar, Kamusal Alan, der. (Meral Özbek), 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 

2015, ss: 141-179, s. 160.  
386 Arendt’in kamusal alanı pek çok noktadan dolayı eleştirilmektedir. Bunlardan ilki, Antik Yunan 

üzerinden yaptığı kamusal alan tanımlamasında, Antik Yunan’ı oldukça fazla anlam yükleyerek, 

olumluma yapmasıdır. Nihayetinde özgürlüklerin alanı olarak tanımladığı yerde, kadınlar, köleler ve 

yabancılar gibi polisin büyük çoğunluğunu oluşturan kesimler yer almamaktadır. İkinci olarak 

kuramının felsefi açısından ele alınması ve sosyo-ekonomik koşulları göz ardı etmesidir. Üçüncü olarak 

kamusal alan, özgürlük ve iktidar arasında karşılıklı etkileşim aracılığıyla kurulduğunu varsaydığı 

ilişkide güç ilişkilerini kapsam dışında bırakmasıdır. Zabcı, Kamusal Alan Sorunsalı, s. 156-159. 
387 Alexander Kluge ve Oskar Negt, Kamusallık ve Tecrübe Burjuva ve Proleter Kamusallığın 

Analizine Doğru, çev. Müge Atala, Notabene yayınları, İstanbul, 2018, s.61.  
388 Özbek, Kamusal Alanın Sınırları, s. 21-90.  
389 Kluge ve Negt, s. 47.  



106 

 

potansiyel olarak öngörülemeyen bir süreçtir. Soyut evrensellik idealleri yerine 

maddi yapılarda temellenen farklı, çeşitli kamular arasındaki tercümeyi mümkün 

kılan kapsayıcı bir boyut içeren bir kategoridir390.  

 

Negt ve Kluge -Habermas’dan farklı olarak- kamusal alanı391, birbirinden 

oldukça farklı özelliklere ve orijinlere ait kesimlerin karşılaştığı bir yığın bir birikim 

alanı şeklinde tanımlamak gerektiğini düşünmektedirler. Habermas’ın kamusal alan 

anlayışı özgür dernekleşme, eşit katılım, müzakere gibi iletişimin resmi yollarına 

temellendirilirken; Negt ve Kluge’da müessis öğe, maddi ve manevi ihtiyaçlar, 

çıkarlar, çatışmalar, mücadeleler ve iktidarlar üzerinden tartışılmaktadır392. 

Kamusal alan birbiri içerisine geçirgenliği bulunan üç farklı kamusal yaşam 

tipi üzerinden tanımlamaktadır; Klasik kamusal alan393, Üretimin kamusal alanı394 ve 

Proleter kamusal alan395. Negt ve Kluge proleter kamusal alanı, üretim mekânında 

oluşturulan dayanışma biçimleri veya denenen yeni eylem ve özyönetim tarzları 

olarak396 tanımlamaktadır. Proleter kamusal alanı;  

Siyasal bir kurum olan partilerden ve sendikaların sekterleşmiş ve 

bürokratikleşmiş kamularından ayır ederken, gelişmemiş ve geçici 

proleter kamusallık örneklerinin geçmişte zaten ortaya çıkmış olduğunu 

öne sürerler. Geçmişteki proleter kamusal alan oluşumu için verdikleri 

örnekler arasında İngiliz Çartist hareketi, İtalyan Maksimalist hareketi ve 

Ekim devriminin bazı anları bulunur397. 

                                                 
390 Kluge ve Negt, s. 45.  
391 Habermas’ın kamusal alanı tekil ve türdeş özü olan bir yapı olarak tanımlamasından hareketle bu 

eleştiriyi getirmektedirler.  
392Meral Özbek, Politik Kamusal Alan ve Kolektif Yaratıcılık, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), 4. 

Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, ss:179- 260, (Kolektif Yaratıcılık), s. 184.  
393 Negt ve Kluge, s. 45. Klasik kamusal alan; Birbiriyle bağlantılı çok sayıda öğeden oluşur ve hiçbir 

zaman homojen bir tözü bulunmamaktadır. Burjuva yaşam bağlarına dayanır; ancak kendini bu 

bağlamdan ve üretim sürecinden ayırır. Klasik kamusallık gazeteler, odalar, kurultaylar, kulüpler, 

partiler ve derneklerden oluşur ve burada zanaat benzeri üretim tarzına dayanırken, endüstrileşmiş 

kamusallık bilgisayarların; kitle medyasının, medya kartellerinin; büyük holdinglerle grup gruplarının 

birbirlerine eklemlendiği halka ilişkiler ve hukuk birimlerinden oluşmaktadır ve üretim tarafından 

dönüştürülmüş kamusallığa dayanmaktadır. Burjuva kamusallığı yalın ideacılığı, üretim kamusallığı ise 

yoğun maddecilik hakimdir. Kluge ve Negt s. 88 
394 İleri dönem kapitalist koşullar altındaki ideal olarak tanımlanan liberal kamusal alanın farklı bir 

durumunu ifade etmektedir. Liberal düzen bu noktada geride kalmıştır. Bu kamusal alanın işlevi, 

gündelik hayata ilişkin maddi ve toplumsal yeniden üretimde söylem oluşturmaktır. 
395 Proleter Kamusal Alan ise, Habermas’ın kamusal alanından oldukça farklı nitelikler taşıyan 

“tecrübe” alanını ifade etmektedir. Kamusal alanın üretimle ilişkisinin kurulmakta burjuva kamusal 

alanın pazar alanına ilişkin tüm düzenlemeler ile ailenin mahremiyet alanına yani toplumun tamamını 

oluşturan kıymetli parçaları dışarda bırakmasına rağmen geneli temsil ettiğini iddia etmesinin eleştirisi 

üzerine yerleştirilmektedir.  
396 Oskar Negt, ve Alexander Kluge. Kamusal Alan ve Tecrübe’ye Giriş, Kamusal Alan, (Ed. Meral 

Özbek), 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, (Tecrübe’ye Giriş), ss:103-133, s. 123.  
397 Hansen, s. 27, Negt ve Kluge, s. 48.  



107 

 

Negt ve Kluge’ye göre, proleter kamusallığın ya da karşıt kamusallığın 

oluşabilmesi için üç bileşenin aynı anda işlemesi gerekmektedir. Öncelikle üretici 

sınıfının başat aktör olarak var olması, üretici sınıfın çıkarlarıyla toplumun geri kalanı 

arasında uzlaşma ya da ortak çıkarların varlığı ya da karşılıklı ilişkinin sağlanması ve 

son olarak burjuva kamusallığının etkilerinin silinmiş olması gerekmektedir398. Bu 

bağlamda, proleter kamusal alanın varlığı için burjuva kamusal alanın ortaya çıkmış 

olması gerekir, pratik geleneksel burjuva kamusallığının ortaya çıkmış olması 

gerekmektedir. Negt ve Kluge tarihsel çizgide önemli proleter kamusallıkları 

tanımlamıştır. 1789 Fransız Devrimi sırasındaki pleb kamusallığı, 1830 emekçi 

örgütlenmeleri ve 1871399 Paris Komünü bu proleter kamusallıklara verilecek kıymetli 

örneklerdir.  

Geoff Eley, kamusal alanı, farklı kamular arasında kültürel ve ideolojik 

mücadelenin ya da anlaşmak için müzakerenin gerçekleştiği yapılanmış ortam400 

olarak tanımlamaktadır.  Fraser, Habermas’ın tanımladığı ideal burjuva kamusal alanın 

erkek burjuvazinin hakimiyetinde bir alan olduğunu belirterek, farklı sınıflardan ve 

çeşitlilikten kesimleri kapsamına almadığı gerekçesiyle eleştirmektedir401. Bu 

bağlamda, madun karşı-kamular (subaltern counterpublics) tanımlar ve ekler;  

Bağımlı toplumsal grup üyelerinin, yani kadınlar, işçiler, derilerinin rengi 

farklı olanlar, geyler, lezbiyenler alternatif kamular yaratmakta ve kendi 

kimlik, çıkar ve ihtiyaçları hakkında muhalif yorumlar formüle etmelerine 

izin veren karşıt-söylemler türeterek yaygınlaşan birbirlerine paralel 

söylemsel alanları meydana getirirler402. 

 

                                                 
398 Kluge and Negt, s. 191.  
399 1871 Paris Komününde Montmarte bölgesinin erkek ve kadınlardan oluşan işçi topluluklarının 

devleti yenmesiyle başlayıp 3 aya yakın bir süre boyunca kentin işçilerin denetiminde kalması, oldukça 

önemli bir deneyim olarak kabul edilebilir. Bu süreçte proleter anlamda bir kamusallık doğmuştur. Gay 

L. Gullickson, Komün’ün Asi Kadınları, çev. İlke Bereketli Zafeirakopoulos, Yordam Kitap, İstanbul, 

2014. s.18.   
400 Nancy Fraser, Kamusal Alanı Yeniden Düşünmek, Gerçekte Var olan Demokrasinin Eleştirisine Bir 

Katkı”, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), Hil Yayın, İstanbul, 2004, s. 119. Eley’in çalışmasının giriş 

bölümü, politik mücadeleler için kamusal alanın önemine özellikle değinmektedir. Fransa’da 1848–51 

dönemindeki işçi hareketlerini tartışırken, kamusal alanda kurdukları etkileşime bakar ve günlük 

yaşama dair kurdukları yapıların önemine değinir. Kamusal alanın farklı kesimlerin birliğini sağlaması 

ve ittifaklar kurulmasına yardımcı olduğunu ifade etmektedir. Geoff Eley, Forgıng Democracy The 

History of the Left in Europe 1850–2000, Oxford University Press, New York, 2002. ss: 1-61. 
401 Habermas’ın kavramsallaştırmasında kamusal alan burjuva toplumunun ürünüdür ve çıkış itibariyle 

toplumun tamamını içeren bir yapısının olduğunu söylemek imkansızdır. Ancak kamusal alanın 

geçirgen olmayan katı bir yapı olduğunu söylemek belirli noktalarda hatalar içermektedir. Çünkü 

kamusal alan dinamik bir kavramdır ve toplumsal formasyonun özelliklerine göre zamanla bazı 

dönüşümler yaşamıştır. Bu kapsamda başlangıçtaki dışlayıcı yapı zamanla ortadan kalkmıştır. 
402 Fraser, s. 118 



108 

 

Örneğin 19. yüzyılda çeşitli sınıflardan kadınlar, politik kamusal yaşama 

ulaşmak için çeşitli deneyimlerde bulunmuştur. Yalnızca kadınları katıldığı ahlaki 

reform ya da yardım dernekleri kurmak ya da işçi sınıfının kadınlarının yaptığı gibi 

protesto etkinliklerine katılma şeklinde kendi karşıt kamusallıklarını yerine 

getirmektedir403. 

Kamusal alanın kavramsallaştırılmasında, kamusallığın mekanla olan ilişkisini 

de ele almak gerekmektedir. Kamusal alan (public sphre) kavramı ilk bakışta eleştirel 

akıl yürüten kamusal topluluktan öte bir mekân ve somutluk ifadesi olarak 

okunmaktadır. Bu durumda, kavramın gerçek anlamından uzaklaşılmasına algılama 

düzeyinde hataların varlığına neden olmaktadır. Kamusallık ve alan arasındaki ilişki 

Kant’ın kavramsallaştırması üzerinden yapılmaktadır. Kant; Kamusal topluluğun 

içinde gerçekleştiği dünyayla birlikte, kamusallık ve alan niteliği kazanır 

demektedir404. Bu söylemi açıklamak gerekirse; edebi kamuda başlayan düşünce 

yaratma süreci hem yazarları hem de dönemin burjuvaları bir araya getirerek bir 

kamusal topluluk ortaya çıkarmıştır. Bu kamusal topluluk, siyasal iktidarın keyfi 

uygulamalarının sınırlandırılması, eleştirilmesi ve nihayetinde aldığı kararların ve 

sistemin rasyonelliğinin sağlanması işlevini yerine getirmeye başlamıştır. Bu amaçla 

bir araya gelen farklı bireyler, burjuvazinin mekanlarında bir araya gelmişlerdir. 

Dolayısıyla fikir alışverişi için buluşulan mekanlar olarak burjuvazinin salonları, 

kahvehaneleri ya da meskenleri, kamusallık ve mekân arasındaki ilişkinin kurulmasını 

sağlamıştır.  Daha önce de belirtiği üzere kamusal alan sivil toplumun içerisinde çıkan 

özgül bir alanı ifade etmektedir ve nihayetinde özel alan içerisinde bulunmaktadır. 

Burjuvazinin palazlandığı dönem olan mutlakiyetçi devlet döneminde, devletin alanı 

dışında kaldığı ve kamusal topluluk aracılığıyla iktidarı ve kararlarını etkileyemeye 

çalıştığı ifade edilmiştir. Dolayısıyla eleştirel faaliyet alanı olarak kamusallık, bir 

mekânda hayat bulmakta ve eyleme dökülmektedir405. Bu çerçeveden bakıldığında 

kamusal alan ve kamusallık aynı anlama tekabül etmektedir.  

                                                 
403 Fraser, s. 109.  
404 Habermas, s. 204  
405 Ülkemizdeki kamusal alan tartışmaları ise bu noktada Habermascı anlamda kamusal alanın dışında 

gerçekleşmektedir. Kamusal alana türban ile girilmesi vb. tartışmalarda devletin alanına tekabül eden 

mekânsal bir tartışma yapılmakta kavramın gerçek anlamından oldukça farklı bir yerden ele 

alınmaktadır. 



109 

 

2.1.2.2. Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümü 

 

Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü adlı eserinde kamusal alanı 

modern toplumlarda; siyasal iktidarın eleştirilmesinde merkezi bir konuma sahip bir 

alan olarak ortaya çıktığını tespit ederek, bu alanın ortaya çıkmasına imkân sağlayan 

koşullar ile kamusal alanın yapısal dönüşümünü tarihsel ve toplumsal olarak analiz 

etmektedir. Bu bağlamda çalışmada, Habermas’ın sistematiği ile kamusal alanın 

tarihsel olarak tartışılması amaçlanmaktadır. Kamusal alan ve muhalefet arasındaki 

ilişki ve farklı kamusallıkların kurulmasının muhalefetin alanın genişlemesine yönelik 

sağlayacağı katkı kamusal alanın tarihsel bağlamında değerlendirilmesini zorunlu 

kılmaktadır. 

Habermas, kamusal alanı Batı Avrupa tarihi içerisinde Antik Yunan’dan 

başlayarak 20. yüzyıla kadar bütüncül bir anlayışla tarihsel olarak devam ettirmektedir. 

İnceleme nesnesi olarak ele aldığı kamusal alanın başlangıcını, kamusal olan ve özel 

olan ayrımının ortaya çıkmasına yerleştirmektedir. Bu bağlamda kamusal/özel alan 

ayrımının ilk kez Antik Yunan’da varlık kazandığını belirtmektedir. Pre-kapitalist 

toplumlarda kamusal alan olarak kastedilen, devletin etkinlik alanıdır. Örneğin Yunan  

Şehir devletlerinde hür vatandaşların kullandığı polisin alanı ile bireylerin 

yaşamlarının büyük çoğunluğunu geçirdiği ev alanının sınırları belirli bir şekilde 

birbirinden ayrılmıştır. Mülkiyet sahibi olmak kamusal alanda etkinlik 

gösterebilmenin tek yoludur. Mekânsal olarak kamusal alan; toplantı yerleri ya da 

pazar alanları olarak görülürken kamusal eylem anlamında; mahkeme, meclis 

görüşmeleri gibi polisin yönetimine ilişkin konular da kamusal alanın içine dahil 

edilmektedir.406. Dolayısıyla Habermas tanımlamasıyla Antik Yunan için kamusal 

alan bir özgürlük alanıdır407. Roma hukukunda kamusal alan kavramı benzer şekilde 

tanımlanmış, kamusal alan res publica olarak gelenekselleştirilmiştir. Feodal üretim 

ilişkilerinin hâkim olduğu yapıda “yönetmek” ve “yönetime ilişkin” ifadesi kamusal 

alan ile eş kullanılmıştır. Hem Antik Yunan’da hem de Roma İmparatorluğu 

örneklerinde kamusal alanın yalnızca özgür, mülk sahibi ve erkek yurttaşlar için bir 

                                                 
406 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 60. 
407 Arendt, Human Condition, s. 13. Bu alanda polise ilişkin her şey tartışılırken, özgür vatandaşlar 

arasında Aristoteles’in bir bütün halinde belirttiği erdemler yalnızca kamusal alanda gerçekleştirilebilir. 

Arendt üzerinden aktardığı şekliyle, Antik Yunandan günümüze kamusal alanın mantığı altında yatan 

temel değerleri oluşturan koşullar bu şekilde doğmuştur. 



110 

 

tartışma alanı olarak kabul edilmektedir.  Feodal dönemin sonlarına doğru, siyasal 

iktidarın hükmetme gücü, kamusal bir nitelikte yerine getirilmektedir. Temsili niteliğe 

sahip bir yönetim anlayışı ile ifadesini bulan dönemde, Kral’ın tüm yaşamı bir sergi 

haline gelmiş ve kamusal alanda bir temsiliyete dönüşmüştür408. Bu temsili kamu 

biçimi 18. yüzyılın ikinci yarısının sonuna kadar devam etmiştir.  

Modern anlamıyla kamu ve kamusal kelimeleri, burjuva toplumuna özgü 

kavramlardır. Bu bağlamda Habermas öncelikle burjuva toplumuna geçilmesi süreci 

ile kavramın anlaşılacağı düşünmektedir ve kamusal alanın doğuşunu, burjuva 

toplumuna geçiş sürecinde oluşan koşulların ve ihtiyaçların bir sonucu olarak 

görmektedir409.  Burjuva kamusal alanının doğuşunda sermayenin yoğunlaştığı alanlar 

olarak şehirlerin410 önemli bir yeri vardır. Yerel pazarların kurulduğu mekanlar olarak 

şehirler hem malın hem de haberin dolaştığı alanlar haline gelmiştir. Panayır yerleri, 

pazarlar ve meydanlar ticarete ilişkin doğru kaynakların bulunduğu mekanlar ilk 

toplantı yerleri olarak “kamusal alan” şeklinde belirmeye başlamıştır411. Görece 

ticarileşmiş ekonomi sayesinde giderek gücü elinde toplamaya başlayan siyasi iktidar, 

şehirler sayesinde hem karşılıksız bir kamu geliri sağlamış hem de hükmetme gücünü 

kırsala doğru yayarken toprak sahibinin gücünü giderek zayıflatmıştır412. Bu aşamada 

kamusal alan ile dar anlamda devletin alanı kastedilmeye devam etmektedir. 

Sermayenin ihtiyaçlarının karşılanması sürecinde prens ve finansör arasındaki borç 

                                                 
408 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 61-72. XVI. Louis’in Versaillies Sarayındaki yaşam 

biçimi temsili kamu için kıymetli bir örnek olarak verilmektedir. Kılık kıyafet, selamlama tarzı gibi 

davranış şekilleri temsili kamunun alanına girmektedir.  
409 Habermas, burjuva toplumlarına geçişi, şehir ekonomilerinin ulusallaşması süreci olarak 

tanımlamaktadır ve feodal üretim ilişkilerinin maddi ihtiyaçlara ilişkin sorunları ortadan kaldıracak 

mekanizmalara sahip olmaması nedeniyle zamanla çoğalan maddi ihtiyaçların modern devletin 

kurgulanmasına neden olduğunu ifade etmektedir. Ana vurgu, mal ve haber dolaşımına ilişkindir. 

Feodal üretim ilişkisinde, serf ile toprak beyi arasında kurulan iktisadi ilişki siyasi ve hukuksal düzeye 

yansıdığından serf ile küçük meta üretimi yapan feodal bey arasında bağımlı bir ilişki kurulmuştur. 

Kapitalist üretim biçimi ise işçi ve işveren arasındaki serbest ilişkiyi temel alır çünkü esas olan uzun 

mesafeli serbest ticarettir. Serbest ticaretin alanı olarak şehirlerin varlığına karşılık kırsalda feodal 

bağlılıkların devamı feodal üretim ilişkileriyle, yeni yeni gelişen kapitalist üretim biçimi arasındaki 

uyumsuzluğun temelidir.  Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 75.  
410 Charles Tilly’e göre, şehirlerin büyük oranda büyümesi çevrelerinde şehri besleyecek çiftliklerin 

kurulmasına neden olmuştur. Şehirleri çevreleyen çiftliklerin pazar için üretim yapmaya başlaması, 

kapitalist üretim anlamına gelmektedir. Pazar için üretim sayesinde toprak beyine olan bağlılık anlamsız 

hale gelmiştir. Tilly açısından Avrupa’da şehirleşmenin tarihi, sermayenin tarihi ile eş zamanlı gitmiştir. 

Devletlerin oluşmasında şehirlerin ticari ve demografik etkileri önemli farklılıklar yaratmıştır. Şehirler, 

gümrükler ve üretim vergileriyle gelir elde etmeye başlamış, elde edilen kaynaklar Monarkların 

yönetiminin kırsala yayılmasına sağlarken aynı zamanda yereldeki parçacıklı otoriteyi 

merkezileştirmeye başlamıştır. Charles Tilly, Avrupa Devletlerinin Oluşumu s: 90-101.  
411 Habermas, s. 79.  
412 Tilly, Avrupa Devletlerinin Oluşumu, s. 101. 



111 

 

sözleşmeleri sermayenin ihtiyaçlarına cevap verememeye başladığında, prenslik 

mülkiyeti ile devlet mülkiyeti birbirinden ayrılmaya başlamıştır. Mal ve haber 

dolaşımının kesintiye uğramadan devam etmesi, tarihin bu momentinden itibaren 

kamu erkinin işi haline gelmiştir. Mülkiyetin ayrılması kişisel egemenlik ilişkisini 

öznel bir ilişki olmaktan çıkarmış, bir kişinin şahsında kimlik bulan egemenlik 

ilişkisinin yerine nesnel bir ilişkinin kurulmasına neden olmuştur. Belirli bir zümreye 

ait otoritenin hükümdarın otoritesine bağlanmasıyla, temsili kamunun öneminin 

azalması Habermas’a göre burjuva kamusallığına imkân sağlayan tarihsel koşulları 

doğurmuştur413. 

 

2.1.2.2.1. Burjuva Toplumunda Kamusal Alanın Doğuşu ve Dönüşümü  

 

Kamusal alanın doğuşunda, burjuvazinin siyasal iktidara yönelik taleplerini 

iletme işlevi görecek bir aracı kurumun varlığına duyulan ihtiyaç önemli bir rol 

oynamıştır. Yeni toplumsal formasyonda ekonomik alanda etkin rol oynayan 

burjuvazinin siyasal alanda yetkilerin soya dayalı olarak tanınmasından kaynaklı özel 

mülkiyet üzerinde söz söyleme hakkı bulunmamaktadır. Siyasi iktidarın keyfi 

uygulamalarının sınırlandırılması ve önceden kestirilebilir bir kurallar çizgisi haline 

gelmesi süreci olarak tanımlanan siyasal kamunun doğuşu, fikir ve kanaatin iktisadi 

bağımlılık ilişkisinden kurtulması414 anlamına gelmektedir. 

Burjuva kamusallığının başat hale gelişi, on yedinci yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren belirgin hale gelmiştir. Bu dönem edebi kamunun siyasi kamu haline 

dönüşmesi sürecidir. Edebi kamu, entelektüel burjuvazinin ve aristokrasinin okuyucu, 

dinleyici veya izleyici birliktelikleri oluşturarak ortak değerler yarattığı bir süreci ifade 

etmektedir415. Akıl yürütme faaliyetini icat eden burjuva öncüleri, öncelikle modern 

devletin şahsi alanından sıyrılarak saray ile iletişime devam etme gayreti içerisinde 

kahvehaneler, parklar, salonlar, kulüpler416 ve yemek davetlerinde ilk edebi kamuyu 

                                                 
413 Habermas, s.74-91. 
414 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 103. 
415 Timur, s. 41-47.  
416 Bu topluluk sayesinde tartışma, sanatın benimsenmesinin bir aracı haline geldi. Edebi kamu 

aracılığıyla başlayan süreç tüm sanat alanında bir özgürleşme meydana getirmiş, sanatın gelişimi 

sağlamıştır. Habermas’ın aktardığı üzere başlangıçta yalnızca burjuvaziye ele alırken zamanla kapsam 

genişlemiştir Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 106,107,108. 



112 

 

kurumsallaştırmaya başlamışlardır. Edebi kamusallığın eleştirel aklın kullanım alanı 

olarak doğduğuna yönelik somut gösterge olarak 17. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

İngiltere’de kahvehaneler ve münazara alanlarının, hükümetler tarafından, siyasal 

huzursuzlukların doğduğu yerler olarak tanımlanması gösterilmektedir417.  

İlk kamusal topluluklar sarayların salonlarında, akademilerde ve mekân olarak 

şehirlerde gerçekleşirken zamanla saraydan koparak kahvehanelere ve salonlara doğru 

kaymıştır. Devletten ayrı olan; ilke olarak devlete karşı eleştirel söylemin üretildiği ve 

dolaştığı alanlar olan kamusal alanın toplumun tüm kesimlerine açıldığı anlamına 

gelmektedir418. 

Kamusal topluluk 18. yüzyılda burjuva nitelikli okuma topluluğundan siyasal 

işlevli kamuya doğru bir dönüşüm yaşamıştır. Burjuva kamusunun siyasal işlevli 

kamuya dönüşmesi, siyasi iktidarın keyfi uygulamalarına karşı sivil toplumun 

örgütlenmesi ihtiyacından doğmaktadır. Burjuvazi kendi taleplerini iktidara iletme 

noktasında kamusal topluluğu kullanarak, geniş kesimlerin ortak çıkarlarına uygun bir 

genel kabul üzerinden taleplerini iletmeye başlamıştır. Bu durum siyasi iktidarı 

etkileme noktasında, halk kesimlerinin desteğini yanına alma çabası olarak 

tanımlanmaktadır419. Siyasal işlevli kamunun öncelikli amacı, siyasal iktidarın 

sınırlandırılmasıdır. Bu fikir doğrultusunda genel ve somut kuralların oluşturulması ile 

yasallığı güvence altına alarak eleştirel akıl üreten kamunun varlığının korunması 

amaçlanmıştır.  Bu bağlamda siyasal işlev kazanan kamu, liberal devletin örgütlenme 

ilkesi haline gelmiştir. 19. yüzyılın sonralarına doğru giden süreçte siyasal bir faaliyet 

olarak kamunun kurumsallaşması sürecinde, burjuvazinin çıkarları ile uyumlu bir 

devlet örgütlenmesi ortaya çıkmıştır ve burjuvazi siyasi işlevli kamu aracılığıyla istek 

ve arzuları siyasal iktidara iletmiştir420.  Kamusal aklın kullanılması için gerekli olan 

                                                 
417 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 137. 
418 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü s. 117-157 
419 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 136. Habermas’a göre kamusal alanın özünü aleniyet 

yani herkese açıklık oluşturmaktadır. Herkese açıklık sayesinde, burjuva toplumunun bireyleri sivil 

toplumun içerisinden kamusal topluluk olarak bir araya gelmişler, devlet ve sivil toplum arasında 

arabuluculuk rolü üstlenmiştir. Marx’a göre kamusallığın özünde bulunan aleniyet ilkesi çelişkilidir. 

Kamuya dahil olmak için toplumun üyelerinin sahip olması gereken mülk sahipliği statüsüdür. Şans, 

talih ya da çalışma sayesinde herkesin mülk sahibi olabileceği iddiası vardır ancak bunu sağlayacak 

imkân ve fırsat eşitliği şartları yoktur. Dolayısıyla kamusal alanın sözde açık olması ile gerçeklikte 

bunun imkânı arasında büyük bir farklılık vardır. Habermas, s. 225- 228 ve Marx, Alman İdeolojisi, 

Hegel felsefesini tartıştığı bölümden özetlenmiştir. Kant’a göre ise kamusallık, hukuk sisteminin bir 

ilkesi ve modern devletlerin kurucu düşüncesi olan aydınlanmanın temelidir. Immanuel Kant, Pratik 

Aklın Eleştirisi, 3.Baskı Türkiye Felsefe Kurumu Çeviri Dizisi: 2, 1999. 
420 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s135,140,205 ve 252.  



113 

 

eleştirel bilginin bütün insanlığa ulaşması ve özgür bir şekilde kullanılması yoluyla 

aydınlanmanın gerçekleşebileceği iddiasında, insanlığın ortak sorunları üzerine 

uzlaşıyı sağlamak amacına hizmet etmiştir.  

Habermas yapısal dönüşümü, kapitalist üretim biçiminin girdiği sistematik 

bunalımlar üzerinden tahlil etmiştir. Kapitalizmin rekabetçi yapıdan tekelci bir yapıya 

dönüşüm sürecini tarihsel bir kategori olarak ele alarak kamusal alana421 yansımalarını 

analiz etmektedir. Bu bağlamda, kamusal alanın hem toplumsal mücadeleler 

aracılığıyla yayılması hem de devlet ve sivil toplum ilişkisi çerçevesinde tartışılmasını 

sağlamaktadır.  Kamusal alan, üç ana dönemde analiz edilmektedir. 1775-1875 

Dönemi İdeal Kamusallık, 1873 Krizi Sonrası ve 20. Yüzyıl Kamusal Alanı422.  

1775-1875 Dönemi İdeal Kamusallık; Burjuva kamusunun, devlet ve sivil toplum 

arasında ancak her daim özel alanın bir parçası olarak tahlil edildiği dönemdir. Kral ve 

ona bağlı olarak çalışan memurlar dışındaki tüm yurttaşlar ve bunların eleştirel akıl 

üretmeleri süreci sivil toplum kapsamında ele alınmaktadır. Toplumsal yeniden üretim 

ve siyasal iktidar gücü birbirinden ayrıldığı için, özelleştirilmiş bir toplum 

kurulmuştur. Edebi kamu ile başlayıp siyasal işlevli kamuya giden süreçte, burjuva 

kamusunun belirlenmesini sağlayan temel, devlet ve sivil toplum ayrılığıdır.    

Kamusallığın yapısal dönüşümünde açıklık/aleniyetin yaygınlaşması süreci önemli bir 

gelişme olarak ifade edilmektedir. 18. yüzyıl boyunca homojen bir yapı sergileyen 

siyasal işlevli kamu, burjuva sınıfının alanı olarak doğmuş ve bu alana dahil olmanın 

                                                 
421 Habermas, tarihsel bir bütünlük içerisinde kamusal alanı ele alırken, toplumsal kurumları da kamusal 

alanla bağlantısı içerisinde analizine dahil eder. Aile de Habermas’ın analize dahil ettiği kurumlardan 

biridir ve modern aile anlayışının, özel alan ve kamusal alan ayrımına dayandığını söylemektedir. 

Büyük ve kalabalık aileden günümüzdeki küçük aileye dönüşmede hayatın özelleşmesi oldukça önemli 

yer kaplamaktadır. Eski tarz olarak adlandırılan kalabalık aileden kopuşun temelinde özel alan yaratma 

çabası yatmaktadır. Çekirdek ailenin mahremiyeti, özel alanlarda korunur. Salonlar, ailelerin 

mahremiyet alanında çıkarak kamusal düşünce üretilen toplanma haline gelirken aile fertleri kendi 

kişiselliklerini özel alanlarında gerçekleştirirler. Burjuva aile yaşantısının tüm toplumsal dayatmalardan 

çıkarak, özgür bireylerin serbest kurdukları ilişkiye dayandırılmaktadır. Ancak bu yönde bir söylemin 

pek çok noktadan eleştirildiğini ifade etmek yerinde olacaktır. İlk eleştiri de çalışmasının devamında 

Habermas’dan gelmektedir. Çünkü Habermas, aileyi sermayenin ve emeğin yeniden üretiminde ve özel 

mülkiyetin miras yoluyla bir kuşaktan diğer kuşağa geçtiği bir dayanak olarak tanımladığından burjuva 

ailenin özgürlük temelinde kurulduğu iddiasına karşı çıkmaktadır. Ancak aileye ithaf edilen bu 

konumun, toplumsal bir işlevi olduğunu teslim etmek gerektiğini belirtmektedir. Çünkü kapitalist 

üretim ilişkileri gereği, özgür birey tüm iktisadi ilişkilerden bağımsız bir şekilde kendini “saf insan” 

olarak kurmak zorundadır. Bu yüzden bir toplumsal kurum olarak aile de yeni biçimini almak 

zorundadır ve kendini bu şekilde kurgulamaktadır. 
422 Timur, Habermas’ın 19. Yüzyıl sonrasını köklü değişimler olarak tabir ettiği dönemin, Marksist 

iktisatçıların emperyalizm olarak tanımladığı dönemle örtüştüğünü ifade etmektedir. Ancak 

Habermas’ın bu dönemde sermayenin yoğunlaşması, tekellerin ortaya çıkması, dünya geneli pazarların 

ortaya çıkması gibi olgulara değinmediğini belirtmektedir.  s. 63.  



114 

 

şartı olan mülkiyet sahipliği genel kabul görmüştür. Siyasal işlevli kamuya, toplumun 

tüm kesimleri dahil edilmesiyle beraber farklı sınıfların bir araya geldiği bir 

kamusallık doğmuştur. Devlet başat bir kurum olarak yerini alırken, kamusallıkta 

devlete taleplerin iletilmesini sağlayacak araç haline gelmiştir. Siyasi işlevli kamu, 

farklı çıkar gruplarının rekabet ettiği alan haline gelirken özel alana hapsedilmiş 

çatışmaları gün yüzüne çıkmıştır. Genel oy hakkının kabulü ile siyasal eşitlik 

tanınması, kamusallığın alan olarak genişlemesine ve özel alandan çalmaya başlaması 

olarak ifade edilmektedir. Burjuva kamusal alanı açısından bu noktanın önemi ise, 

kendini var eden asıl temelini, gerçekliğini kaybetmesidir. Bu temel eleştirel 

düşüncenin alanı olmasına ilişkin tanımlamadır.  Kamusal alan eleştirel açıklığını 

kaybettikçe daralır ve yok olmaya doğru bir dönüşüm geçirir. Kamusal alanın bu 

dönüşümünün tam ifadesi, devlet müdahaleciliğidir. 19. yüzyıl devlet müdahaleciliği 

dönemin tarihsel koşulları itibari ile halledilemeyecek olan çıkar çelişkilerinin siyasal 

alana aktarılması sürecidir. Bu sürecin getirdiği devlet ve sivil toplum arasında olduğu 

varsayılan ayrışmanın harap edilmesidir böylece yeniden siyasallaşmış bir toplumsal 

alan meydana gelmiş, Habermas’a göre bu durum burjuvaya ait kamusal alanın ortadan 

kalkmasına neden olmuştur.  

1873 Krizi Sonrası; Habermas tarafından ideal kamusallık olarak tanımlanan 

dönem, liberal politik sistemin kriziyle dönüşmeye başlamıştır. Dönüşümün nedeni 

krize çözüm olarak uygulanan ekonomiye devlet müdahalesidir. Habermas’dan 

aktarmak gerekirse; 

Müdahalecilik, salt özel alanın içerisinde kalarak halledilemeyecek olan çıkar 

çelişkilerinin siyasal alana aktarılmasından doğar. Böylece uzun vadede devletin 

toplumsal alana müdahalesine, kamusal yetkilerin de özel birliklere 

devredilmesine tekabül eder. Kamusal otoritenin özel alanı kaplayan 

genişlemesi, karşıt güç olarak toplumsal gücün yerine devletin gücünün ikame 

edilmesiyle bağlantılıdır. İşte toplumun giderek artan devletleştirilmesi ile koşut 

olarak kendini dayatan devletin toplumsallaştırılması şeklindeki bu diyalektik, 

burjuva kamusunun temellerini, yani devlet ve toplum arasındaki ayrışmayı 

tedricen tahribata uğratır. ……kamusal ve özel arasındaki ayrımdan kopan, 

yeniden siyasallaşmış bir toplumsal alan meydana gelir. Bu alan, özel alanın, 

kamusal topluluk olarak bir araya gelmiş olan özel şahısların kendi aralarındaki 

ilişkilerin genel meselelerini düzenledikleri özel bölümünü, yani liberal suretteki 

kamuyu da ortadan kaldırır423.  

 

                                                 
423 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 252- 253.  



115 

 

Kapitalist üretim biçiminin ilk büyük bunalımı olan bu kriz sonucunda, çözüm 

olarak uygulanan politikalar devlete yeni işlevler eklemiş (çalışma ilişkilerinin424 

düzenlenmesi ve sosyal güvenlik sistemindeki düzenlemeler vb.) ve devletin alanını 

genişletmiştir. Sosyal devlete giden süreçte devletin düzenleyici faaliyetlerine aynı 

zamanda toplumsal yaşamı biçimlendirici faaliyetler de eklenmiş, devletin toplumsal 

alanda daha fazla yer almasına neden olmuştur. İdeal kamusal alan olarak tanımlanan 

devletten ayrı ve devlete karşı özerkleşmiş alanının kemirilmesine yani giderek 

daralmasına neden olmuştur. Bu alana yönelik müdahale eleştirel aklın kamusal 

kullanımını imkânsız kılacağından dolayı kabul görmemektedir. Habermas süreci 

“yeni feodalleşme” olarak adlandırmaktadır. Devlet ve sivil toplum arasındaki 

kaynaşma eğilimi, devletin toplumsallaşmasına ve toplumun da devletleşmesine neden 

olmaktadır. Kamusal tartışmaların başlangıcı olarak kabul edilen edebi kamunun, 

ticarileşerek bir metaya dönüştüğü eleştirisi kapsamında burjuva kamusal alanın 

katılımcılarının genişlediğini buna nazaran eleştirel düşünce üretme potansiyelinin 

giderek daralarak ideolojik bir tavra dönüştüğünü ifade edilmektedir. Özgür 

tartışmanın amaç olmaktan çıkıp tüketimin esas alınması kamusallığın dönüşümüne 

neden olmaktadır. Müdahaleci devlet giderek sosyal devlete dönüşürken burjuva 

kamusal alanı yönlendirilmiş ve gerçekliği yansıtmayan yöntemlerle oluşturulmuş bir 

kamuoyu halini almaya başlamıştır425. 

20. Yüzyıl Kamusal Alanı; Dünyada sosyal devletlerin hâkim olmaya başladığı 

bu süreçte, hem büyük sermaye grupları ortaya çıkmış hem de bunun karşısında büyük 

bürokratik gruplar doğmuştur. Bu koşullarda kamu hukuku giderek özelleşirken, özel 

hukukta bir ölçüde kamulaşmıştır426.  Devlet, kamusal parklar, okullar, kiliseler, 

kütüphaneler açarak, tiyatrolar, konserler gibi kültür sanat faaliyetleri düzenlemesi, 

kamusallığın geliştiği yerler olarak tanımladığımız bu mekanların, eleştirel işlevlerini 

de göz ardı etmeden siyasal iktidar tarafından ele geçirilmesi Habermas tarafından 

sanayi feodalizmi olarak tanımlanmıştır 427. Devlet ve sivil toplumun kaynaşma eğilimi 

                                                 
424 Bu düzenlemelerin yapılması noktasında yaşam şartları giderek kötüleşen işçi sınıfının etkisini göz 

ardı etmek eksik bir bakış açısıyla bakmak olacaktır. Devlet ve sivil toplum ayrılığında özünde sivil 

toplumun alanına bırakılan çalışma ilişkileriyle ilgili devletin düzenleme yapması nihayetinde emekçi 

sınıfların koşullarında ufakta olsa bir iyileşmeye neden olacaktır aynı zamanda sınıfsal çatışmaların 

önüne geçerek bir uzlaşmaya da imkân sağlayacaktır. 
425 Timur, s. 63-67 
426 Timur, s. 65, 
427 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 253- 269. 



116 

 

sonucunda, edebi kamunun yerini kültür tüketiminin kamusallıkla yalnızca görünüşte 

benzeyen kamusal alanı ile ailenin mahremiyet alanına sıkışıp kalmış özel alan 

kalmaktadır. Bireylerin ahbapça ilişkiler bağlamında kamusal iletişim kurmaları 

durumu yerini bağlayıcılıktan uzak grup aktivitelerine bırakmaktadır ve Habermas’a 

göre grup faaliyetleri etrafında bir kamusal topluluk428 oluşması mümkün değildir. 

Ortaya çıkan durum kültür tüketen bir kamusal topluluğun üretimden uzak bir araya 

gelişleridir. Habermas’a göre söyleşiler, mezhep akademileri, siyasal forumlar ve 

yayınevleri kamusal akıl yürütme faaliyetlerine devam etmektedir. Ancak bu 

faaliyetlerin tümü bir tüketim nesnesi dönüşmektedir429.  

Yeniden siyasallaştırılmış bir toplumun devreye girmesi, toplumun 

devletleştirilmiş sahaları ile devletin toplumsallaştırılmış sahaları, siyasal akıl üreten 

özel şahısların aracılığı olmaksızın birbiri içine girmiştir. Bu noktada siyasal işlevli 

kamu bir yandan dernekler diğer yandan siyasal iktidarın organları aracılığıyla 

serpilmiş olan partiler aracılığıyla yürümektedir. Habermas’a göre siyasal iktidar 

kullanımı süreci, kamusal sorgulama, bir yandan siyasal iktidarın yasa yapma yoluyla 

temellendirilmesi diğer yandan bu iktidar görevinin yerine getirilmesi işlevleriyle, 

doğrudan özel idareler, dernekler, partiler ve kamu yönetimi tarafından yerine 

getirmektedir430. 

Sonuç olarak Habermas kamusal alanı tarihsel bir kategori olarak Antik 

Yunan’da başlatır ve bu anlamıyla şehir devletinde insanların iki farklı431 biçimde 

yaşayışını temsil eder. Feodal dönemde temsili kamusallığa dönüşür, kapitalizmin 

serbest rekabet döneminde burjuva kamusallığı olarak yeniden hayat bulur ve 

nihayetinde kitle üretimiyle tüketim kültürü içinde Keynesyen devlet yapısı içerisinde 

eriyerek kaybolur432. 

 

                                                 
428 Habermas, s. 280. 
429 Burada belirleyici ilke; kültürel malların ticarileşmesi sürecidir. Kamusal bir tartışma içerisinde 

çözümlenecek konuların bir merasim meselesi haline gelmesi kitle kültürü yaratmakta ve kitle 

kültürünün oluşması ise, kitle iletişim araçlarıyla yayılan kültür entegrasyonunu doğurmaktadır. 

Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, 262.  
430 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 300.  
431 Kadınlar ve köleler bu alandan tamamen dışlanırken, özgür yurttaşlar kentin yönetimine ilişkin 

kararların alınmasında fikirlerini paylaştığı bir ortak yönetim alanı gösterir.  
432 Filiz Zabcı, “Kamusal Alan”, Siyaset Bilimi Kavramlar, İdeolojiler, Disiplinler Arası İlişkiler 

(der Gökhan Atılgan ve E. Attila Aytekin), 5. Baskı, Yordam Yayınları, İstanbul, 2015, (Zabcı, Kamusal 

Alan) s. 112. 



117 

 

2.1.2.3. Muhalefet ve Kamusal Alan İlişkisi  

 

Kamusal alan yurttaşların müşterek sorunlarını, eşit ve özgür katılımla 

çözmeye çalıştıkları ilke olarak demokratik bir alandır. Bu alanın genişliğinin ve 

sınırlarının belirmesi ise hak ve özgürlüklerle güvence altına alınmış olmasıyla 

ilgilidir433. Çalışmanın bu bölümünde, düşünsel ve eylemsel düzeyde kamusal alan ile 

muhalefet arasındaki ilişkinin kurulması amaçlanmıştır. Hem parlamento içi 

muhalefetin hem de toplumsal muhalefetin kamusallığın ortaya çıkışı ile bağlantısı, 

kamusal alanın fiilen ortaya çıkışı ve hukuksal yönden güvence altına alındığı tarihsel 

koşullarında tartışılmıştır. 

Kamusal alan kavramının özünü, eleştirel akıl yürütme faaliyeti 

oluşturmaktadır ve siyasal iktidarın sınırlandırılması düşüncesi temelinden yola 

çıkarak, yasal güvenceye alınmış ve ülke örneklerinde farklılıklar göstermiştir. 

Moore’dan hareketle açıklandığı üzere toplumsal sınıfların birbiriyle olan ilişkileri her 

ülkede farklı olduğundan, bazı hakların yerleşme dönemleri ve biçimleri farklılık 

göstermektedir434. Örneğin İngiltere’de 17. yüzyılda başlayan siyasal işlevli 

kamusallık, ticaret ve sanayi alanında çalışan Protestan orta sınıfın burjuvalarının ön 

parlamenter saraya435 yaklaşan kamusal bir topluluk oluşturmalarıyla başlamıştır. Bu 

kamusal topluluk, parlamentoda alınan kararları ya da münazara edilen konuları 

eleştiren bir yapıya dönüştürme görevi üstlenmiştir. Habermas’a göre sürecin önemli 

sonuçları olmuştur. İlk olarak; ulusal düzeyde siyasal muhalefetin biçimi değişmiştir.  

Kamusal düşünce ile gelişen “sürekli” tartışma ortamı, şiddet içeren iç savaşlar ya da 

isyan gibi eylem repertuarlarının terk edilmesine neden olarak parlamento içi 

muhalefetin doğmasını sağlamıştır. İkinci olarak siyasal iktidarı denetleme aracı 

olarak parlamento dışında da muhalefete yasal bir dayanak oluşmaya başlamıştır. 

Özellikle tartışılan konuların içeriğinin yönetime ilişkin olması; yönetimi sorgulama 

gücünün ortaya çıkmasına ve bir davranış ve olgu olarak muhalefetin yaşam bulacağı 

koşulların doğuşunu sağlamıştır436. Fransa’da ise, 18. yüzyılın son çeyreğinde siyasal 

işleve sahip kamu, İngiltere’deki gibi türdeş bir sınıf olarak ortaya çıkmadığından 

                                                 
433 Özbek, Kamusal Alanın Sınırları, s. 34.  
434 Moore, s. 9-25.  
435 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 144.  
436 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s.135-146.   



118 

 

soyluluk ve burjuvazi arasında düşünce üreten kamusal alanın oluşumuna ilişkin hiçbir 

iş birliği gelişmemiştir 437. Üretici sınıflar ile bir tutulan burjuvazi, siyasal iktidara 

yönelik tüm kanalların dışına itmiştir. Fransa’da bu koşullar altında ilk kamusal alan 

nüveleri burjuvazi arasından; erkekler cemiyeti şeklinde ortaya çıkan kulüplerde, 

siyasal iktidarın kararları tartışılmaya başlanması, haber alış-verişinde bulunulması ve 

nihayetinde devletin anayasası ve yurttaşların arzuları tartışılmasıyla oluşmuştur bu 

sayede burjuvazinin kendi taleplerini siyasal iktidara iletme amacıyla yönetime ilişkin 

konular hakkında fikir üretebileceği bir kamu alanı doğmuştur.  Almanya’da ise, 

eleştirel akla dayalı kamusal alanın gelişimi çizgisinde, özel toplantılar ve dergiler 

önemli rol oynamıştır. Kabaca 18. yüzyılın son çeyreğine denk gelen bu süreçte, 

okuma cemiyetleri yüzyılın sonunda 270’e yükselmiştir ve bu cemiyetlerde okumak, 

şahsi fikir alışverişinde bulunmak vb. düşünce üretmeye yönelik faaliyetler 

gerçekleştirilmiştir. Bu faaliyetler kamusal akıl üretmenin ya da kamusal eleştirinin ilk 

nüveleri olarak okunmaktadır. 18. yüzyılın ortalarından başlayarak eleştirel akıl 

yürüten kamusal topluluğun ilk örnekleri ortaya çıkmıştır. Kurum olarak siyasal 

dernekler, büyük gazeteler veya komiteler yavaş yavaş belirmeye başlamıştır. Bu 

kurumlarda savaşa ait giderler ya yönetmeye ilişkin reformlar tartışılmış ya da 

alternatif politikalar geliştirilmiştir438. Aynı zamanda ülkelerin muhalefet kültürünün 

yerleşmesinde de tarihsel bir noktaya referans vermeye başlamıştır. 

Kamusal akıl üretmek sonuç olarak bir kanaat oluşturmak manasına 

gelmektedir ve kanaat oluşturabilmek için çeşitli araçların439 halka verilmesi 

gerekmektedir. Bu durum Habermas’a göre; siyasal kamunun fiili kurumsallaşması 

                                                 
437 Güçlü soyluluk ile yeni üretim tarzının ürünü olan burjuvazi arasında katı bir ayrım bulunmaktadır. 

İngiltere’dekinin aksine Fransız soylular kapitalist üretim tarzına uygun gelişmelerini Kraldan bağımsız 

olarak değil Kral’a bağımlı şekilde gerçekleştirmeye çalışmıştırlar. Zenginliğin kaynağı, köylüden 

toplanan vergilerden oluştuğundan Fransa’da taht soyluluğun kendinden bağımsız bir şekilde 

gelişmesini istemiyor kendisine bağımlı olmasını sağlayacak koşulları destekliyordu. Habermas, 

Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 156. 
438 Habermas, Kamusallığın Yapısal Değişimi, s. 146,148,152.  
439 Habermas’ın Fox’dan hareketle belirttiği üzere kamusal tartışma ortamının gerçekleşebilmesi için 

halkın eğitim ve iletişim yolları aracılığıyla bilgilendirilmesi kanaat oluşturmak için gerekli olan 

araçların başında gelmektedir. Bu araçlar düşünce, fikir ve ideolojileri açıkça dile getirme hakkının 

verilmesinden, siyasete katılma hakkının geniş kesimlere kazandırılmasına kadar pek çok hak ve 

özgürlükle bağlantılıdır. Çünkü halkın belirli bir düşünceyi benimseyecek ya da eleştirecek konuma 

gelmesi, hem tarafsız ve saf haliyle bilgiye ulaşabilmesini hem de yeri geldiğinde bu bilgiyle 

yönetenlere baskı yapabilmesini gerektirmektedir. Bu anlamda kapitalist devlette muhalefet etme 

araçlarının doğuşunun özellikle edebi kamudan siyasi işlevli kamuya geçişte belirlenmeye başlandığını 

söylemek yerinde olacaktır. Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 147. 



119 

 

kadar önemli olan başka bir gelişmeyi yani hukuksal yönden siyasal kamunun güvence 

altına alınmasını tartışmayı zorunlu kılmaktadır.  

Kapitalist üretim biçiminde toplumsal ilişkiler mübadele ilişkisinin üzerinden 

gelişmektedir. Bu ilişkinin özgür iradeye dayalı serbest sözleşme aracılığıyla 

kurulduğu varsayılmaktadır. “Gelişmiş burjuva kamusallığının toplumsal ön şartı, 

yeniden üretim alanındaki ilişkiyi mümkün olduğunca özel şahısların kendi 

aralarındaki bir sorun haline getirerek, burjuva toplumunun özelleştirilmesini 

tamamlayan, liberalleşmiş bir pazardır440”ve bu pazar giderek genişlerken, üretim 

araçları sahipleri de özel konumlarıyla büyüyerek; otonom bir yapı elde etmektedir. 

Serbest pazar ilişkilerden türetilmiş, özel hukuk sistemi, mübadele ilişkileriyle eş 

olarak serbest yasalarına göre belirlenmektedir. Habermas sözleşme ilişkilerinin 

bütüncül bir modelini sunar ve ekler; 

Özel hukuk sisteminin temel özgürlükleriyle birlikte, şahsın hukuksal konumu için 

bir güvence oluşturan hak ehliyeti kategorisi de biçimlenir; hak ehliyeti, artık 

mevkiye ve doğuma göre tanımlanmaz. Status libertatis, status civitatis ve status 

familiae, şimdi bir status naturalis’e boyun eğerler- mal sahiplerinin pazardaki 

ve tahsillilerin kamudaki ilkesel eşdeğerliliğine tekabül eden bir durumdur bu441.  

 

Devlet ya da belirli bir sınıfın hükmetme gücünden bağımsız olan bu ilişkide, 

hak ehliyeti bu hakların güvenceye alınışını ifade etmektedir. Tarihte ilk defa tüm statü 

ve soy ilişkilerden bağımsız olarak tüm insanlara eşit olarak tanımlanmıştır.  

Temel haklar bir yandan kamusal ve özel alanları (mahremiyet alanları ile), 

kamusal topluluğun kurum ve araçlarını (basın, partiler); diğer yandan özel 

özerkliğin temelini (aile ve mülkiyet); ve nihayet özel şahısların işlevlerini hem 

vatandaş olarak sahip oldukları siyasal işlevleri, hem de mülk sahibi olarak 

taşıdıkları ekonomik işlevleri (ve insan olarak sahip oldukları bireysel iletişim 

işlevlerini, örneğin haberleşmenin gizliliği yoluyla) güvence altına alırlar442. 

 

Bir burjuva devletinde, siyasal iktidarın yönetime ilişkin faaliyetlerinin 

kamuoyu aracılığıyla meşrulaştırılmış normlardan oluşması ilke olarak 

benimsenmiştir443. Bu ilkelerin rasyonel bir uzlaşının ürünü olması gerekmektedir ve 

tüm bunları toparlayacak olursak her hak ve özgürlük, eleştirel akıl üreten kamunun 

faaliyetleri olarak karşımızı çıkmaktadır. Siyasal iktidarın sınırlandırılması fikri ise, 

serbest ve rasyonel hareket eden bir iktidar ile kapitalist üretim biçimin varlık 

                                                 
440 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 158.  
441 Habermas, s. 158-159-160. 
442 Habermas, s. 171.  
443 Habermas, s. 169.  



120 

 

koşullarını sağlayacak yönetime duyulan ihtiyaçtan kaynaklıdır. Bu hak ve özgürlükler 

eleştirel aklın kullanılması güvencesi vermekte, söylem ve hareket serbestliği 

tanımaktadır. Bu hakları Habermas üzerinden alıntılayarak aktarmak yerinde olacaktır. 

Habermas’a göre;  

Temel hakların bir grubu düşünce üreten kamusal topluluğun alanına (düşünce 

ve ifade özgürlüğü, basın özgürlüğü, toplanma ve örgütlenme özgürlüğü) ve özel 

şahısların bu kamusallığın içindeki siyasi işlevlerine ilişkindir (dilekçe hakkı, eşit 

seçim ve oy hakkı). Temel hakların bir diğer grubu, bireyin, temeli ataerkil küçük 

ailenin mahrem alanında yatan özgürlükler statüsüne ilişkilendirilir (şahsi 

özgürlük, konut dokunulmazlığı vb.). Temel hakların üçüncü grubu ise özel 

mülkiyet sahiplerinin burjuva toplumu alanındaki ilişkileriyle ilgilidir (yasa 

önünde eşitlik, özel mülkiyetin korunması vb.)444.  

 

Bu haklar sayesinde eleştirel düşünce ve eylem gerçekleştirilebilecek ve 

muhalefet bir hak olarak yerine getirilebilecektir. Bireylerin hiçbir şey yapmadan insan 

olmakla kazandığı haklar olarak tanımlanabilecek bu haklar grubu sayesinde özel 

alanda yer alan bireylerin siyasal işlevli kamuyu bir faaliyet olarak yerine 

getirebilmeleri imkânı sağlanmıştır.  

Kapitalist üretim ilişkisinde birçok toplumsal sınıfın yaygın ve uzlaşmaz 

çelişkileri doğrultusunda bir birlik kurulmaya çalışılmıştır. Kral, saray bürokratları, 

loncalar, tüccarlar, bankerler, hukukçular gibi pek çok toplumsal güç içerisinde 

kültürlü burjuvazi kamusal alanı yaratarak siyasal iktidara taleplerini iletmiştir. 

Böylece devlet ile pazar ekonomisini uzlaştırma faaliyetini sürekli eleştirel düşünceyle 

birleştiren okuyucu, dinleyici ya da seyirci topluluğu ortaya çıkmıştır. İktidarın 

meşruiyetini sağlama işlevini yerine getirmiştir445. Devletin ekonomik alana 

müdahalesi nihayetinde kamusal alanın alanının daralmasına yol açmış ve kamusal 

alanın yapısal dönüşümü gerçekleşmiştir. Arendt kamusal alan ile muhalefet 

arasındaki bağa, kamusal alanın geri çekilmesi ile totaliterlik arasındaki kurduğu ilişki 

üzerinden dikkat çekmektedir446. Bu çalışmanın ilerleyen bölümlerde muhalefetsiz bir 

toplumun neye benzediği ya da benzeyeceği noktasında önemli bir argüman olarak 

karşımıza çıkacak bu konu, kamu alanın daralması süreci olarak yaşanmaktadır. 

Özünde siyasal iktidarın keyfi uygulamalarının sınırlandırılmasını barındıran kamusal 

alan, totaliter rejimlerde kendine yaşam alanı bulamamaktadır bu durum muhalefetin 

                                                 
444 Habermas, s. 171.  
445 Timur, s. 46.  
446 Zabcı, Kamusal Alan Sorunsalı, s. 146. ve Arendt, Human Condition, s. 285-289.  



121 

 

bir olgu ve davranış olarak hem kendisinin hem de araçlarının yasal dayanak 

bulamayacağı anlamına gelmektedir. Totaliter yönetimler, kamusal alanı ortadan 

kaldırdıkları gibi aynı zamanda yurttaşların politikaya ilişkin konularda konuşma, 

düşünme yetilerini dahi ortadan kaldırarak kamusal yaşamın özünü tahrip etmektedir. 

Bu noktada kısaca belirteceğimiz ortaklık, Arendt’in altını çizdiği üzere, tüm bu 

çalışmalarda bahsi geçen devletlerin totaliter devletler olduğu ve kamusal aklın 

eleştirel kullanımını imkân sağlayacak koşulların yok edilmiş olmasıdır.  

Kamusal alan ve muhalefet arasındaki ilişkide iki yanlı bir etkileşimin var 

olduğu ifade edilmektedir. İlk etkileşim yurttaşlar tarafından siyasal iktidarın 

eleştirilmesi, denetlenmesi, rasyonelleştirilmesi ve nihayetinde meşruiyetini 

kazanmasıdır. İkinci etkileşim ise, kamusal alanın katılımcıların kendi içlerinde 

yaşadıkları bilgi ve kültür alışverişidir. Devletin alanı dışında kamusal akıl üreten 

eleştirel bir alanın varlığı, eleştirel politikalar üretilebilecek bir mekânı işaret 

etmektedir. Bir mekânı işaret eden kamusal alanın oluşturulmasında özellikle 

karşıt/alternatif ve farklı kamusallıkların oluşturulmasında toplumsal muhalefetin 

önemli bir yeri vardır. Özellikle 1960’lı yıllar ve sonrasındaki barış hareketi, öğrenci 

hareketi ya da ekolojik hareket, yeni bir kamusal alan ürütebilmenin potansiyelini 

taşırlar. Burjuva toplumunda kamusal alanın ortaya çıkışı muhalefetin bir hak olarak 

ortaya çıkmasını sağladığı gibi aynı şekilde kamusal alanın dönüşümü noktasında 

toplumsal hareketlerin varlığı, yeniden ve alternatif kamusal alanların ortaya 

çıkmasına imkân tanımaktadır ve aralarında diyalektik bir ilişki söz konusu ifade 

edilmektedir447. Nihayetinde muhalefet hakkı kapsamında ele alına hak ve 

özgürlüklerin kitlelere açılmasında ve işçi sınıfının mücadeleleri sonucunda ivme 

kazanmasının altında kamusal alanın aleniyet ilkesi yatmaktadır. Bu sayede bir sınıf 

olarak burjuvazi kendi çıkarlarını toplumun genel çıkarları gibi yansıtabilirken, 

proletarya da bu hakların mücadelesini vererek yaşam koşullarını iyileştirme, düzeltme 

ya da hak arama sürecinde önemli araçlar kazanmıştır. Toplumsal formasyonun farklı 

kesimleri kendi kamusallıklarını kurarak, hem burjuvazinin dışlayıcı normlarına karşı 

mücadele etmişler hem de kamusal bir söylem geliştirme yolunda önemli adımlar 

atmışlardır448.   

                                                 
447 Aksak ve Coşkun, s. 140.  
448 Bu noktada, ev-içi taciz konusundaki mücadele, önemli bir savı inceleme imkânı sağlamaktadır. Ev 

içinde yaşanan taciz olaylarının ailenin mahrem alanına ait olduğu bu noktada kamusal bir söylem 



122 

 

Sonuç olarak tüm kuramsal tartışmaların ışığında günümüz toplumsal 

formasyonunda değişen ve dönüşen kamusal alan, bir kamu oluşturmak üzere toplanan 

özel bireylerin gövdesidir ve bu gövdede söylemsel fikirler; hükümet dışı ve 

nihayetinde hükümete karşı eleştirel söylemin geliştirildiği yerler olarak 

görülmektedir. Devleti dengeleme amacına yönelik olarak eleştirel akıl aracılığıyla 

hareket etmektedir ve ulusalcı kamular, güncel köylü kamuları, muhalif kadınların 

kamuları ve işçi sınıfının kamuları şeklinde genişletilebilecek aynı anda ya da farklı 

zamanlarda birbiriyle çatışan ya da uzlaşan pek çok kamusallığı mevcudiyetinde 

barındırmaktadır. Ve nihayetinde bu kamusallıklar muhalif söylemler geliştirerek 

kendi çıkarlarını siyasal iktidara iletmeyi amaçlarlar bu kapsamda çeşitli muhalefet 

etme araçlarını kullanırlar ve kamusal alanın muhalefet ile ilişkisinin her daim güncel 

kalmasına olanak sağlamaktadırlar. 

 

2.2.MUHALEFET ETME ARAÇLARININ BİRİKİM REJİMİ 

DOĞRULTUSUNDA DEĞİŞİMİ 

 

Çalışmanın ana hedefi, kapitalist üretim biçiminde muhalefet etme amacıyla 

kullanılan araçların değişiminin nedenlerini tartışmaktır. Bu bağlamda sermaye 

devinimlerimden hareketle muhalefet etme araçlarının neden ve nasıl değiştiğine dair 

sistematik bir açıklama yapılması amaçlanmıştır.   

Çalışmanın bu bölümü, tanımlanan muhalefet etme araçlarının kapsamının ve 

alanının neden ve nasıl daraldığının açıklanmasına ayrılmıştır. Bu bağlamda öncelikli 

olarak tarihsel formasyonun birikim koşullarını detaylı bir şekilde ele almak ardından 

düzenlemenin özellikleri bağlamında muhalefet örneklerini incelemek 

amaçlanmaktadır. Kapitalist üretim biçiminin yapısal dönüşümü üzerinde bir 

kavramsallaştırma yapılmıştır. Bu kavramsallaştırma muhalefet etme araçlarının 

detaylı incelenmesine imkân sağlaması nedeniyle seçilmiştir.  

Bu bağlamda bölüm üç ana başlığa ayrılmıştır. İlk başlık Fordist Muhalefete 

Geçiş; ticari kapitalizmden sanayi kapitalizmine ve oradan da kabaca İkinci Dünya 

                                                 
gerçekleştirilemeyeceği yönünde yaygın bir kanı olmasına rağmen kadınlar, kendi kolektif kaderlerini 

tayin etmenin alanı olarak kamusal alanı kullanmış, kamusal bir söylem geliştirerek siyasal iktidara bu 

yöndeki taleplerini iletmiş ve nihayetinde ev-içi şiddeti bir suç olarak kabul ettirmişlerdir. “Özel olan 

politiktir” söylemi bu anlamda karşıt kamusallıklar için güzel bir örnek olarak karşımıza çıkmıştır. 



123 

 

Savaşına kadar olan dönemi; dönemin birikim ve düzenleme rejimini ve bu dönemin 

muhalefet etme araçlarını alt başlıklar halinde tahlil edildiği dönemdir449. Muhalefet 

hakkı ile ilişkili tüm hak ve özgürlüklerin modern devletlerin anayasalarında yer 

almaya başladığı bu dönem toplumsal muhalefetin ilk örnekleri üzerinden 

tartışılmaktadır. Pre-kapitalist toplumlardan farklı olarak ilk defa muhalefetin yasal bir 

hak olarak yurttaşlık hukuku çerçevesinde tartışıldığı dönemde, bütüncül olarak grev, 

sendika ve toplumsal hareketlerin örnekleri, özellikleri ve kapsamları analize dahil 

edilmiştir.  

İkinci başlık Fordist Muhalefettir. 1945-1980 arası dönemin, birikim ve 

düzenleme rejiminin açıklanmasından hareketle dönemin muhalefet etme amacıyla 

kullanılan araçları örnekleriyle birlikte analiz edilmiştir. Fordist muhalefet bir bütün 

olarak grev, sendika ve toplumsal hareketler içerisinde toplumsal muhalefetin en 

yoğun ve aktif olarak örgütlendiği dönemdir. Bu dönemde, Fordist devletin 

örgütlenme biçiminden kaynaklı hak arama mücadelelerin geniş yetki içerisinde 

değerlendirildiği tespitinden hareket edilmiştir. Modern devletlerin anayasalarında 

muhalefet etme araçları geniş bir hak ehliyeti çerçevesinde uygulandığı dönemdir. 

Fordist birikim rejiminin kitlesel üretim ve kitlesel tüketime dayalı yapısı, üreticiyi bir 

talep unsuru olarak kabul ettiğinden hak arama sürecinde geniş özgürlük alanı tanımış 

ve üreticiden yana bir yasal dayanak oluşturmuştur. Bu koşullarda grev, boykot, 

toplanma özgürlüğü gibi hak ve özgürlükler hem birikim rejiminin yapısına uygun 

olduğu için desteklenmekte hem de yükselen işçi hareketleri sayesinde bir ivme 

kazanmaktadır. Ek olarak kazanılmış haklar, sınıf bilinci sayesinde korunmaktadır.  

Üçüncü başlık Post-fordist Muhalefettir. 1980 sonrasından başlayarak 

günümüze ulaşan dönemin birikim ve düzenleme rejimi ve bununla bağlantılı 

muhalefet etme araçlarının tartışıldığı dönem olarak kavramsallaştırılmıştır. Post 

fordist muhalefetin genel özellikleri, birikimin koşullarıyla ve bir önceki dönemin 

kazanılmış haklarıyla karşılaştırmalı bir analiz imkânı sağlamaktadır. Muhalefet, 

belirli bir toplumsal formasyonda siyasal iktidarın çeşitli uygulamalarını eleştirmek, 

karşı gelmek ya da dönüştürmek amacıyla yerine getirilen bir davranış ve olgu olarak 

                                                 
449 Bu bağlamda tarihsel süreklilikten koparmamak amacıyla, kapitalizmin ilkel birikim döneminden 

kıymetli örneklerinde ele alındığını belirtmek yerinde olacaktır. Dönemselleştirme her ne kadar 

sistematik bir tartışma için imkân sağlasa bile tarihsel olayları bağlamından koparma ihtimali 

taşımaktadır. Bu nedenle örnekler verilirken zamansal sınırların ötesine geçilebilmektedir. 



124 

 

tanımlanmıştır. Bu bağlamda, toplumsal muhalefetin, içinde bulunduğu toplumsal 

formasyonun araçlarıyla yerine getirilmesinden hareketle, kapitalist devletlerden 

örnekler ele alınarak grev, sendika ve toplumsal hareketler ile kamusal alan ilişkisi 

incelenmiştir.  

Siyasal muhalefet parlamento içi ve dışı ayrımı yapılmaksızın, kapitalist devlet 

ile özellikle düşünsel ve eylemsel bir alan olarak kamusal alanın ortaya çıkışından bu 

yana, araçlarıyla birlikte varlık kazanmış hak ve özgürlükler aracılığıyla güvenceye 

alınmıştır. Aynı zamanda toplumsal muhalefetin sahip olduğu haklar, kapitalizmin 

dönüşümü bağlamında, çeşitli genişleme, daralma veya yok olma süreci yaşamaktadır. 

Bu bağlamda çalışmanın bu bölümünde sermaye devinimleri karşısında “neden” ve 

“nasıl” değiştiğinin, üretim süreci, emek süreci, artı değer çekme biçimi, düzenleme 

biçimi ve normları üzerinden sistematik bir şekilde açıklanması amaçlanmıştır. 

Kapitalizm, çeşitli daralma ve genişleme evrelerinden geçmektedir ve bu 

evreler sonucunda, iş örgütlenmesi, emek örgütlenmesi, artı değer çekme biçimi ve 

düzenleme biçimi değişmektedir. Bu yapıların sorunsuz bir şekilde işlemesini 

sağlayan toplumsal ilişkiler, normlar ve kurallar muhalefetin oluşacağı koşulları ortaya 

çıkarmaktadır. İfade özgürlüğü, basın özgürlüğü, toplanma özgürlüğü, örgütlenme 

özgürlüğü, sendikal haklar, grev hakkı ve toplumsal hareketlerin tarihsel dönemlerdeki 

koşullarına ve konumlarına tarihsel olarak odaklanılmaktadır. Söz konusu analiz için 

karşılaştırmalı bir yöntem kullanılmaktadır. Bu analiz ile amaçlanan iki temel nokta 

vardır. İlki muhalefet etme araçlarının sermaye devinimlerinde etkilendiğini 

göstermek ikincisi ise nasıl etkilendiğini yasal düzenlemeler aracılığıyla 

açıklamaktadır. Son olarak, kapitalizmin tarihi içerisinde tüm muhalefet etme 

biçimlerinin belirli bir birikimin devamı olduğundan hareketle, muhalefetin bir 

süreklilik olarak görüldüğü ortaya koymaktır. Toplumsal muhalefetin geçmiş 

dönemlerindeki kazanımlarından hareketle ilerleyen bir süreç olduğu kabul 

edilmektedir. Bu bağlamda toplumsal muhalefet bir süreklilik olarak görülmektedir ve 

bir ilişkiler bütünü olan kapitalist sistem içerisinde çeşitli özellikler kazanarak devam 

etmektedir. 

 

 



125 

 

2.2.1. Fordist Muhalefete Geçiş Dönemi 

 

Kapitalizm “Sanayi devriminden bu yana, esas olarak kâr amacı güden; kar 

elde etmek amacıyla yatırılan sermayenin birikimini sağlayan; bunun için üretime 

başvuran toplumların işleyiş tarzını ifade etmektedir450”. Ortaya çıktığı andan itibaren 

sürekli bir değişim içerisinde olmuştur ve kapitalizm çalışan kuramcılar tarafından 

örgütlenme biçimi üzerinden dönemselleştirilmiştir. Çalışma kapsamında amaç, belirli 

bir tarihsel momentte kapitalizmin aldığı biçimin örgütlenme özellikleri ile muhalefet 

araçları arasındaki ilişkinin kurulmasıdır. Bu kapsamda özellikle Düzenleme 

Okulunun anahtar kavram olarak kullandığı birikim ve düzenleme rejimi 

kavramlarının kapsamlı bir tartışma için faydalı olacağı düşünülmektedir. Emek 

örgütlenmesi, üretim örgütlenmesi, artı değer çekme biçimi ve düzenleme biçimlerini 

açıklayarak ardından birikim ve düzenleme bağlamında muhalefet etme araçlarını 

tartışmak amaçlanmaktadır.  

Fordist birikime geçiş dönemi olarak çalışma kapsamında kavramsallaştırılan 

bu dönem, Marx’ın rekabetçi kapitalizm olarak tanımladığını döneme tekabül 

etmektedir. Sermayenin hem kendi kendisini örgütlediği hem de bu yapılanmanın 

devlet tarafından hayata geçirildiği dönemdir451. Hilferding tarafından ise, örgütlenmiş 

kapitalizm olarak tanımlanmaktadır. Hem emeğin hem de sermayenin örgütlenmesi 

bağlamında bu kavramı kullanmaktadır452. Düzenleme okulu ise kapitalist üretim 

biçimini üç ana dönemde inceleme amacı kapsamında, ele aldığı ilk dönem, yaygın 

(extensive) birikimi rejimine ilişkindir.  Bu çalışmada da kapitalist ülkelerin tarihsel 

aşamaları paralel şekilde ele alınarak birikimin üretim süreci, emek süreci, artı değer 

çekme biçimi ve düzenleme biçiminin niteliği açıklanmıştır.   

Sanayi Devrimi ile Birinci Dünya Savaşı arasında ileri kapitalist ülkelerde 

hâkim olan birikim rejimi, yaygın birikim rejimidir. Kapitalist üretim biçimi 

içerisindeki fabrika temelinde yükselen ilk birikim rejimidir. Bu dönem Marx’ın ifade 

ettiği şekliyle ilkel birikimin gerçekleşmesini takip eden bir dönemdir ve Engels’in 

“İngiltere’de İşçi Sınıfının Durumunu” yazarken karşılaştığı koşullar bu dönemki 

birikim sürecinin sonuçlarının aktarılmasını içermektedir. Yaygın birikim, üretim 

                                                 
450 Fülberth, s. 150.  
451 Marx, Kapital I. Cilt, s. 543- 592.  
452 Timur, s. 63 ve Fülbert, s. 177. 



126 

 

koşulları ile emek veya sermayenin etkinliklerinden hiçbirini değiştirmeden üretim 

ilişkilerini yeni ekonomik faaliyet alanlarına yayan ve yeni pazarları fetheden 

kapitalist gelişimle ilgilidir453. 

Uluslararası düzeyde gelişmiş bu birikim rejiminin başat üretim örgütlenmesi 

olarak fabrika sistemi, önceki dönemin elbirliği454 ve manifaktür455 üretim 

yönteminden ayrılmaktadır. Tarihsel olarak manifaktür üretim, üretim yöntemine iş 

bölümünü entegre ederek üretimin sistematik ve programlı bir nitelik kazanmasını 

sağlamıştır. Rasyonel bir temele sahip olmamakla birlikte emeğin vasıflı-vasıfsız 

olarak ikiye ayrılması, belirli bir kesimin hep aynı işi yapması emeğin üretkenliğini 

arttırmıştır. Bu bağlamda kapitalist, emeği tek bir mekânda bir araya getirerek üretimi 

örgütleme ve üretimin nasıl yapılacağını belirleme gücünü kazanırken üretim sürekli 

ve uyumlu yapı kazanmıştır456. Dönüşümün anahtarı, makinelerin kullanılması ile 

fabrika temelli üretime geçilmesidir. Makineleşme ile, üretimde ahlaki değerlerin 

yerini mekanik değerler almıştır. İşin yapılma hızını belirleyen makinenin hızı 

olduğundan emek belirleyici etmen olma niteliğinin kaybetmiştir. Sermayedar 

makinenin hızını belirleyerek emeğin çalışma hızını da belirlediğinden dönüşüm 

kaçınılmaz olarak gerçekleşmiştir.  

Yaygın birikim rejiminde emek süreci nesnel nitelikte, niceliksel ilişkiler 

aracılığıyla kurulmuştur457. Türdeş, kolayca yerine yenisi koyulabilir ve 

değersizleştirilmiş emek süreci hâkim kılınmış, tüm çalışma ilişkileri esneklik ve 

kuralsızlık üzerine örgütlenmiştir. Fordist birikim rejimi yerleşene kadar fabrika ile ev 

sanayinin birlikte yürüdüğü koşullar var olmuş, çalışma ilişkilerine ilişkin hiçbir yasal 

düzenleme var olmamıştır458.  Dolayısıyla hak arama araçlarının varlığına ilişkin 

herhalde bir düzenleme olduğunu söylemek mümkün olmamaktadır ancak ilerleyen 

bölümlerde tartışıldığı üzere işçi sınıfının hak arama mücadeleleri bu dönemde 

                                                 
453 Michel Juillard, “Accumulation Regime”, Regulation Theory The State of the Art (editor by 

Robert Boyer and Yves Saillard), Taylor and Francis e-Library, 2005, s. 154.  
454 Elbirliği, işçilerin çok sayıda ve ortak mekânda bir araya geldiği zanaat üretiminin kullanıldığı üretim 

yöntemidir.   
455 Manifaktür üretim yöntemi, üretimin aşamalarının parçalandığı ve parçalanan üretim aşamalarının 

elle yapıldığı temelde el zanaatı niteliğini koruyan üretim yöntemidir. Dolayısıyla elle üretim söz 

konusu değildir. Emeğin hızı ve hüneri belirleyici etmendir. 
456 İlker Belek, Post-Kapitalist Paradigmalar, Ankara, Sorun Yayınları, 1999, (İkinci baskı) s. 52-53.  
457 M. Burawoy, The Politics of Production: Factory Regimes Under Capitalism and Socialism. 

Londra: Verso. 1985. s. 89 
458 Aslan, s. 58-60. 



127 

 

başlamış ve kolektif muhalefet biçimleri üretilmiştir. Bu kapsamda emek gücünün 

yeniden üretimini güvenceye alan yasal düzenlemeler, 19. Yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren görülmeye başlanmıştır. 

Yaygın birikim rejiminde başat olan mutlak artı değeri arttırmaktır459. Ancak 

göreli artı değer arttırmaya yönelik bir eğilim olduğunu söylemek yerinde olacaktır. 

Daha önce belirtiği üzere tarihsel olarak iki artı değer çekme biçiminin aynı anda 

görüldüğü durumlar olabilmektedir ancak önemli olan hangisinin başat unsur 

olduğudur.  

Yaygın birikim rejiminin düzenleme biçimi, rekabetçi düzenlemedir. 

Bütünüyle piyasa tarafından belirlenen ücretler, arz ve talep dengesi sonucu 

oluşmaktadır. Bu koşullar altında iş gücü piyasası, bireysel iş sözleşmesi aracılığıyla 

kurulmaktadır. Feodal üretim ilişkilerinde kapitalist üretim ilişkilerine geçilen bu ilkel 

birikim rejiminin devleti (Liberal Devlet), kapitalist üretim ilişkilerinin siyasal 

koşullarını kurmak ve onları korumak görevini üstlenmiştir.  Marx, Felsefenin Sefaleti 

adlı eserinde; burjuva devletine ilişkin önemli iki evre olduğuna dikkat çekmiştir. İlk 

evre burjuvazinin feodalizm ve mutlak krallığın yönetimi altında kendini bir sınıf 

olarak var etme savaşı verdiği evreyken ikinci evre bir sınıf olarak var olduğu toplumu 

burjuva toplumu yapmak için feodalizmi ve krallığı yıktığı evredir460. Liberal devlet, 

bu ikinci evreye denk gelmektedir. Burjuvazi bir yandan feodalizmden kalan kalıntıları 

temizlemek bir yanda da yeni üretim ilişkilerini oluşturmak görevini, düzenleme 

biçimi aracılığıyla yerine getirmektedir. Ekonomik/siyasal alanın biçimsel ayrılığı 

üzerinde, mülkiyet ilişkilerinin ve meta değişimin hukuksal temellerini kurulmaya 

başlanmıştır.  Bu dönemde işçi sınıfının yükselen direnişi, devletin şiddet aracı haline 

dönüşmesiyle sonuçlanmış, liberal devletin temel özelliği olan kolluk yönünün ön 

plana çıkması şeklinde kendini göstermiştir. Ülke sınırları içinde ve dışında sermaye 

birikimini zor yoluyla yeniden üretmek temel görevi olarak tanımlanabilecektir. 

Rekabetçi devlet; “Hem kapitalist üretim ilişkilerinin siyasal boyutunun kurucusu, 

hem de burjuvazinin egemen sınıf olması yönünde önüne çıkan engelleri ortadan 

kaldırıcı görev üstlenmiştir461”. Kapitalist üretim ilişkilerinin özünü oluşturan ücretli 

                                                 
459  Henri Nadel, “Regulation and Marx”, Regulation Theory The State of the Art (ed. by Robert 

Boyer and Yves Saillard), Taylor and Francis e-Library, 2005, s. 31.  
460 Marx, Felsefenin Sefaleti, s. 181.  
461 Aslan, s. 65. 



128 

 

emek tam olarak yerleşmediğinden emeğin yeniden üretimine ilişkin kamusal 

düzenlemeler ortaya çıkmamıştır. Bürokrasinin gelişmesinde devletin ekonomik 

hayata düzenleyici ve aynı zamanda girişimci olarak girmesinin katkısı büyüktür ve 

önemli adımlardan biri; kralın otoritesi yerine anayasanın prensiplerine göre işleyen 

bir sistemin, siyasal alana ve ekonomik alana hâkim olmaya başlaması görülmektedir. 

Krala sadakat yerine devlete sadakatin ilke olarak benimsenmesi, kraliyet 

hizmetlerinin kamu hizmetine dönüşmesi, eğitimli orta sınıfın ortaya çıkması siyasi 

iktidarın keyfi uygulamalarına karşı gelme noktasında – muhalefet edebilme- önemli 

adımların atılmasını sağlamıştır.  

Yaygın birikim rejiminin içine düştüğü bunalımın nedeni, kalıplaşmış 

ifadelerle belirtileceği üzere; arz ve talep dengesizliğidir. Üretim tekniklerinde 

yaşanan gelişme sayesinde artan arza karşılık alım gücü olmaması nedeniyle ortaya 

çıkan talep yetersizliği krizin nedenini oluşturmaktadır. Birikim rejiminde göreli artı 

değere doğru geçiş, ücret ilişkilerinde desteklenmediğinden yani üretimdeki yüksek 

artış talep artışıyla desteklenmediğinde aşırı üretim yetersiz tüketim bunalımıyla karşı 

karşıya kalınmıştır. Rekabetçi düzenleme altında nihai talep, verimlilik artışına ayak 

uyduramadığından 1920'lerde göreli artı-değerdeki artıştan kaynaklanan patlama, 

büyük bir aşırı üretim krizine yol açmıştır462. Rekabetçi düzenleme biçimi yeniden 

üretim mekanizmalarında yetersiz kalarak zirve noktasına 1929 yılında ulaşan krizi 

meydana getirmiştir.  

 

2.2.1.1. Geçiş Döneminde Muhalefet Hakkı Kapsamındaki Hak ve 

Özgürlükler 

 

Rekabetçi kapitalizmde devletin işlevi ile muhalefet arasındaki ilişki 

kapsamında iki temel nokta karşımıza çıkmaktadır. İlki; kapitalist devletin ekonomik 

ve siyasal alanın oluşturulmasında ve ayrıştırılmasında aldığı önemli rol ikincisi ise; 

işçi sınıfının yükselen direnişi karşısında zor yönünün güçlendirilmesidir463.  

                                                 
462 Lipietz, s. 35-43 
463 İşçi sınıfının bu mücadele tarihi içerisinde özellikle 1800’lü yılların ilk yarısına kadar karşılaştığı 

durum, kapitalist üretim ilişkilerinde özel mülkiyetin baskı aracı olarak rol alan devletin, zor yönünün 

ağır bastığını ve toplumsal hareketleri bastırma yönünde işlev gördüğünü söylemek yerinde olacaktır. 

Bottomore, s. 315 



129 

 

Devlet, hem feodal üretim ilişkilerinin son kalıntılarının tavsiyesiyle 

ilgilenirken hem de kapitalist üretim ilişkilerinin yerleşmesinde görev almıştır. Kişiye 

sadakat yerine devlete sadakatin ilke olarak benimsenmesi, kişi (makam olarak 

kraliyet) hizmetlerinin kamu hizmetine dönüşmesi ve eğitimli orta sınıfın ortaya 

çıkması ile siyasi iktidarın keyfi uygulamalarına karşı gelme noktasında –muhalefet 

edebilme- önemli adımların atılmasını sağlamıştır. Kralın otoritesi yerine anayasanın 

prensiplerine göre işleyen sistemin siyasal alana ve ekonomik alana hâkim olmaya 

başlamasıyla, siyasal iktidarın kararlarının öngörülebilir olması bağlayıcı ilke haline 

gelmiştir. Bu bağlamda kamusal alan, sivil toplum içerisinden çıkan devletten ayrışmış 

bir şekilde var olan, devlete eşit olmayan ve devlet dışı siyasal alanı ifade eden bir 

kavram olarak toplumsal muhalefetin örgütlendiği alanı oluşturmaktadır. Kamusal 

alan ile birlikte ifade, basın, toplanma ve örgütlenme özgürlüğü yasal zeminde 

muhalefete imkân sağlayan koşulların oluşmasıyla hayat bulmuştur. Kamusal alan; 

devletin örgütlenme ilkesi olarak işlev görmekte, yasa ile kamuoyunun kurumsal 

olarak güvenceye alınmasını sağlamaktadır464. 

Burjuva demokratik devrimlerini gerçekleştiren kapitalist devletlerin tümü, 

siyasal iktidarın sınırlandırılması ve eleştirilmesinin ancak yasalar ve normlarla 

desteklenmesiyle mümkün olacağından hareketle anayasalarında ifade, basın, 

toplanma ve örgütlenme özgürlüklerini bir hak ve özgürlük olarak tanımlamıştır. 

Düşünce üreten kamusal topluluğun alanın oluşması için asgari gereklilik olan bu 

özgürlükler; herhangi bir soy ya da mevkie dayalı olmaksızın bireyin hukuksal 

konumu için güvence oluşturan hak ehliyetini ortaya çıkarmaktadır465. Bu anlamda 

çekirdek hakların bir bölümü fikir üreten kamusal topluluğun alanını oluşturmaktadır. 

İfade özgürlüğü, basın özgürlüğü, toplanma ve örgütlenme özgürlüğü, bireylerin 

ekonomik alanda serbestçe faaliyet yürütebilmeleri, siyasal iktidarı eleştirebilmeleri 

ve gerektiğinde kararların alınmasına dahil olmaları için gerekli hak ehliyeti grubunu 

oluşturmaktadır. Dolayısıyla siyasal işlevli kamunun tarihsel olarak varlık kazanması 

ile kamusal topluluk, basın, siyasi partiler ve meclis arasındaki ilişki siyasal iktidarın 

eleştirel denetimi ilkesi ile bağlantılı bir şekilde değerlendirme zorunluluğu doğmuş 

                                                 
464 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşü, s. 168.  
465 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşü, s. 163.  



130 

 

olmaktadır466. Bu kapsamda ele alınacak ilk özgürlük ifade özgürlüğüdür. Kısaca 

tanımlanmasının ardından, yasal düzenlemelerdeki yerine bakılmıştır. 

İfade özgürlüğü, fikirlerin serbestçe dolaşımından başlayarak, araştırma 

özgürlüğünü ve eleştiri özgürlüğünü bünyesinde bulunduran temel hak ve özgürlüktür. 

Bu hakkın kapsamı, bireylerin özgür bir şekilde düşünce ve haberlere ulaşabilmesi, 

haberlerden fikir elde edinebilmesi, elde ettiği fikir ve kanaatlerden kaynaklı herhangi 

bir dışlanmaya maruz kalmaması ve fikir ve düşüncelerini serbestçe diğer bireylere 

aktarabilmesi ve savunabilmesi olarak tanımlanabilecektir467. Siyasal iktidarın keyfi 

uygulamalarının sınırlandırılması bağlamında muhalefet ile ilişkilendirebileceğimiz 

bütün hakların temelinde düşünce ve fikirleri serbest bir şekilde ifade edebilme 

özgürlüğü yatmaktadır. İfade özgürlüğü kapsamında yaygın birikimden yoğun 

birikime giden süreçte, bu hakkın alanın tüm yurttaşlara468  yayılması süreci 

yaşanmıştır. Kamusal alanda özgür ve serbest bir şekilde fikirlerin ifadesi (yasal 

güvenceye alınması) en genişletici yorumuyla yoğun birikimde yer alırken, ortaya 

çıkışı itibariye yaygın birikim rejiminin devlet tipi olan liberal devlette hayat 

bulmuştur. Fordist muhalefete geçiş döneminde, ifade özgürlüğüne ilişkin ilk yasal 

düzenleme, tartışma özgürlüğü olarak İngiltere’deki meclis imtiyazı şeklinde başlayan 

süreç ile başlamıştır. İfade özgürlüğüne hukuksal bir metin olarak ilk defa Magna 

Carta’da görülmektedir. Siyasal iktidara taleplerini iletme noktasında önemli bir belge 

olan Magna Carta’da bu hak yalnızca vergi veren baronlara verilmiştir ve kral ile 

büyük önem taşıyan genel yasaları çıkarmışlardır. Özellikle şehir burjuvazisinin 

çıkarlarını kabul eden bir belge olarak (tüccarların seyahat özgürlüğü verilmesi gibi)469 

verilen haklar; geçici, yalnızca spesifik konuları kapsayan niteliktedir. İlerleyen 

yüzyılda krala maruzatını iletme biçiminde gerçekleşmiş, tarihsel süreç içerisinde 

Elizabeth çağında standart bir uygulama haline gelmiştir470. Parlamento içi siyasal 

                                                 
466 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 158. 
467 Algan, s. Bu anlamda düşüncenin dışarıya aktarımını içermekte aynı zamanda eleştirel düşüncenin 

istenilen yer ve zamanda aktarımını kapsamaktadır. İfade özgürlüğü siyasal iktidarın duymak 

istediklerini değil bireylerin aktarmak istediği her şeyi kapsamaktadır. Bu hak sayesinde bireylerin 

toplumda kanaat oluşturmaya dair tartışma ortamlarında bulunabilmekte, fikirlerini ifade edebilmekte 

ve yönetimde söz sahibi olabilmektedir. 
468 Habermas ideal burjuva kamusallığın tarihsel koşullarına denk gelen bu özgürlüğün başlangıçta 

yalnızca erkek mülk sahipleri için geçerli olduğunu belirtmektedir. 
469 Peter Linebagh, The Magna Carta Manifesto Liberties And Commons For All, University Of 

California Press, Berkeley, 2008, s. 30.  
470 David S. Bogen, “The Origins of Freedom of Speech and Press”, Maryland Law Review, Cilt: 42, 

Sayı: 3, 1983, s. 432.  http://digitalcommons.law.umaryland.edu/mlr/vol42/iss3/3 



131 

 

muhalefet için ifade özgürlüğünün kurumsallaşması 1689 Haklar Bildirisi (Bill of 

Rights) ile başlamıştır ve İngiliz parlamenterlerin parlamentodaki oturumlarda sarf 

ettikleri konuşmaları nedeniyle herhangi bir soruşturmaya maruz kalmamaları için 

çıkarılmıştır471. İngiltere’deki bu gelişmelerin tarihsel önemi, ifade özgürlüğünün 

okyanus ötesindeki kolonilerinde de yer bulmasında yatmaktadır. Örneğin 1780 

yılında yayınlanan Massachusetts Haklar Bildirgesinde, parlamento içinde ifade 

özgürlüğüne yer verilmiş, müzakere, konuşma ve tartışma özgürlüğü insanlar için var 

olan hakların temeli olarak kabul edilmiştir472. Parlamento içinde başlayan konuşma 

özgürlüğü, yurttaşların konuşma özgürlüğünü kapsayacak şekilde genişlemiş ve 

modern devletlerin hemen hemen tüm anayasalarında yer almıştır. 1789 tarihli İnsan 

ve Vatandaş Hakları Bildirgesinin 10’uncu maddesinde, kamu düzenin bozulmaması 

şartıyla hiç kimsenin fikirlerinden dolayı tedirgin edilemeyeceği hükmü 

bulunmaktadır. 1791 Fransız Anayasası, eski rejime ait her türlü kurum ve 

düzenlemeyi kaldırdığını belirterek, anayasa ile teminat altına alınan temel hükümleri 

saymaktadır, bu hükümler arasında eşitlik, seyahat, ibadet özgürlüğü hareket 

serbestliğinden sonra toplanma ve dilekçe özgürlüğü ile ifade özgürlüğü 

gelmektedir473. İngiltere’ de bir Haklar Yasası bulunmamakla birlikte Magna 

Carta’dan bu yana devam eden bir içtihatlar hukuku mevcuttur. Bu hukukta ise ifade 

özgürlüğü yer bulmakta, evrensel insani haklar iç hukukun bir unsuru olarak kabul 

edilmektedir. Sanayi Devrimi çağındaki tüm burjuva toplumlar, anayasalarında ifade 

özgürlüğünü yerleştirmiş ve  devlet bu temel hakkın korunmasında negatif 

yükümlülükler kazanmıştır. İfade özgürlüğü sayesinde, kamusal alanın ideal dönemi 

olarak adlandırılan 1853 krizine kadar geçen sürede, ifade özgürlüğünün 

kurumsallaşması, kamusal düşüncenin ortaya çıkışında önemli rol oynamıştır.  

Fordist muhalefete geçiş döneminde, yasal güvenceye alınan muhalefet etme 

araçlarından bir diğeri basın özgürlüğüdür.   İfade özgürlüğünün özgün bir biçimi olan 

basın özgürlüğü, haber, bilgi ve fikirlere ulaşma, bunları yorumlama ve eleştirme, aynı 

zamanda bu bilgi ve düşünceleri basabilme ve dağıtma hakkını kapsamaktadır474. 

                                                 
471Akgün., s. 4 
472 Bogen, s. 434.  
473 Ertuğrul Cenk Gürcan, 1791 ve 1793 Fransız Anayasalarına İlişkin Karşılaştırmalı Bir 

Değerlendirme, Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, cilt: 13, Sayı: 3, 2011, 

s, 191 
474 Salihoğlu, s. 25.  



132 

 

Basın özgürlüğü ile muhalefet arasındaki ilişkiyi kurmada köprü görevini kurmak, 

kamusal alana düşmektedir. Kamusal alanın üç temel değişim etrafında aşamalı olarak 

örgütlendiğine ilişkin kabul gören varsayımda, basının varlığı en son aşamayı ifade 

etmektedir475. Belirli aralıklarla tekrarlanan bilgi akışını sağlayan basının yerleşmiş 

olması, kamusallığın oluşmasında oldukça önemlidir. Yeni biçimlenmekte olan devlet, 

resmi ilanları ve yönetmelikleri basıp dağıtmak amacıyla basını kendi amaçlarına 

uygun bir şekilde aktif olarak kullanmaktadır476. Bu sayede siyasal iktidara yönelik 

bilgiler kamuya açık hale gelmiştir. Nihayetinde daha önce de tekrarlandığı üzere bu 

oldukça sınırlı bir topluluk anlamına gelmektedir. Özelikle eğitimli kesimlerin dahil 

olduğu topluluklardan oluşmaktadır. Zamanla kamusal topluluk, edebi kamuları 

oluşturur. Edebi kamusallık, mutlakiyetçi devlet ve kilisenin baskın hakimiyetinin 

dışında ve ona muhalif bir alan olarak gelişir ve nihayetinde burjuvanın yurttaş olarak 

katıldığı aydınlanma fikrinin üretildiği kültürel kamusal alanı oluşturur.  

Edebi kamusal alandan siyasal kamusal alana giden süreçte; ön sansürün 

kaldırılması ve düşünce özgürlüğü gibi adımlar, mutlak monarşilerin hâkim olduğu 

siyasal iktidar karşısında burjuvaziye belirli avantajlar sağlamıştır. Habermas’a göre 

ön sansür kurumunun mülgası, eleştirel bilginin elde edilmesinde ve gelişmesinde 

etkili olurken burjuvaziye söylemsel anlamda güç kazandırmıştır, basın dördüncü 

kuvvet olarak eleştirel aklın topluma yayılmasında aktif rol oynamıştır477. 

Kamuoyunun oluşumunda basının varlığı etkinlik sağlamış ve nihayetinde burjuva 

demokratik devrimleri sonrası kurulan modern devletlerin hepsinin anayasalarında 

basın özgürlüğünün yer almasının kuramsal temeli açıklanmış olmuştur.  

Çalışma kapsamında burjuva kamusallığı karşısında karşıt kamusallıkların 

varlığına daha önce değinilmiştir. Elley’e göre, İngiliz radikalleri gibi farklı gruplar 

medya aracılığıyla alternatif ve farklı basının öncülüğünü yapmışlardır. Bildiriler, 

broşürler, siyasal dergiler ya da eğitim seminerleri işçi sınıfının örgütlenmesinde 

önemli rol oynamıştır. Basın özgürlüğü ilk olarak 1776 tarihli Virginia Haklar 

Bildirgesinde düzenlenmiş ardından 1791 tarihli Fransız Anayasası’nda ifade 

                                                 
475 İlk aşama mutlakiyetçi devletin doğuşuyla birlikte, kamusal alanın devletin alanı ile eş anlamlı 

tanımlanması sürecidir, ikinci aşama devlet ve sivil toplum arasındaki biçimsel ayrılığının 

gerçekleşmesi sürecidir. Üçüncü aşama ise özgür bir basının varlığıdır. Basının varlığı tarihsel süreçte 

konumlandığı yer, 17. yüzyıl sonlarıdır. 
476 Zabcı, Kamusal Alan Sorunsalı, s. 44.  
477 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 137-140.  



133 

 

özgürlüğü kapsamında ele alınmış ve “ifade özgürlüğünü yayma özgürlüğü” şeklinde 

tanımlanmıştır. Bu süreci takiben bu hak, modern devletlerin tüm anayasalarında 

yerini almış, temel hak ve özgürlüklerden biri olarak kabul edilmiştir. Bu bağlamda 

devlet yasaları aracılığıyla beklenilen somut koşullarını kurmakla görevli hale 

gelmiştir. Devletin birikim rejimi doğrultusunda değişimi ile bu hakların varlığında ve 

içeriğinde değişiklik ya da dönüşümler meydana gelmiştir. Muhalefet etme araçlarının 

dönüşümü devletin dönüşümü perspektifinden ele alınmaktadır. Fordist muhalefete 

giden süreçte devlet, söz konusu hakların yasal dayanaklarını oluşturmak görevini 

üstlenmiştir.  

Fordist muhalefete geçiş döneminin toplumsal formasyonda varlığı yasal 

güvenceye alınan bir başka özgürlük, toplanma ve örgütlenme özgürlüğüdür. Hem 

toplanma özgürlüğü hem de örgütlenme özgürlüğü muhalefet etme araçları açısından 

karşımıza çıkan etkin araçlardır. Bu araçlar kapitalist devletin ortaya çıkışının ilk 

anından beri varlık kazanmış, başat aktör olarak işçi sınıfının mücadeleleri sonucu 

kendisine yasal zeminde yer edinmiştir. Bu noktada bu iki hak ve özgürlüğü birlikte 

tanımlamak ve süreci ikisi açısından eş zamanlı yürütmek amaçlanmaktadır. 

Toplanma ve örgütlenme özgürlüğüne ilişkin tartışma, özellikle işçi sınıfı hareketleri 

üzerinden açıklanmaya çalışılmıştır. Ama başlangıç olarak, kavramın içeriğini 

tartışmak yerinde olacaktır. Arendt için siyaset yalnızca tek başına belirli bir fikrin 

kişiden bağımsız aktarılması süreci değildir aynı zamanda bedensel olarak bir 

mekânda bulunarak, fikirlerin başkalarına aktarılması ve nihayetinde kamu önünde 

ifadeden başlayarak yapılan bir araya gelme faaliyetidir. Bu faaliyet, sessiz bir şekilde 

bir araya gelme, ortaklaşa hareket, hareketsiz durmak ve işgal etmek şekilde 

gerçekleştirilebileceği gibi bunların yalnızca biri ya da hepsinin aynı anda 

gerçekleştirilmesi şeklinde de yapılabilmektedir478. Marx “her üretim biçiminin, 

kendine özgü hukuksal kurumlarını; kendi yönetim tipini yarattığını”479 

söylemektedir. Emek ve sermaye arasında serbest sözleşmeye dayalı olarak kurulan 

kapitalist üretim biçiminde, üretim araçlarından soyutlanmış emek ile hukuksal ve 

soya dayalı üstünlüklerini kaybetmiş burjuvazi arasındaki ilişki, uzlaşmaz çelişkilere 

dayanmaktadır ve sistemin devamlılığı bu çelişkilerin belirli sınırlar içerisinde 

                                                 
478 Butler, s. 141-142.  
479 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, çev. Sevim Belli, Ankara, Sol Yayınları, 1993, s. 

225.  



134 

 

tutulmasını zorun kılmaktadır. Siyasal iktidarın hareketleri önceden öngörebilmesi 

(rasyonellik) hem burjuvazinin hem de onun dışında kalan tüm toplumsal kategorilerin 

bu hak ve özgürlerden yararlanması ile mümkün olacaktır. Bununla birlikte siyasal 

iktidarın denetlenmesi ve sınırlandırılmasına sonsuz bir hak ve özgürlük temelinde 

bakılmamaktadır. Mülkiyet ilişkileri bu anlamda önemli bir sınır oluşturmaktadır. 

Marx18 Brumaire’de, sınıf hareketlerinden toplumsal hareketlere ya da her türlü 

muhalefet biçimine devletin yaklaşımını, 1848 Fransız Anayasası üzerinden 

açıklamaktadır. Anayasa, söz konusu dönemin üretim ve bölüşüm rejiminin temel 

ilkelerini, devletin ve devletin yasalarının işleyiş kurallarını belirlemektedir. Bu 

anayasa Fransız halkına muhalefet etme aracı sağlayacak bazı araçlar sağlarken aynı 

zamanda bu hakları belirli gerekçelerle sınırlamaktadır. Marx’dan aktarmak gerekirse; 

Anayasanın her paragrafı kendi karşı savını da içermektedir. Bir yandan temel 

özgürlükler tanımlanmakta, Fransız halkının mutlak hakkı ilan edilmekte, öte 

yandan bunların ancak başkasının eşit hakları, kamu güvenliği ve bu hakları 

düzenleyen yasalarla çatışmadıkları sürece sınırsız oldukları belirtilmiştir. 

Böylece anayasanın buyruklarına uygun olarak bu mutlak özgürlükleri, kamu 

güvenliği “yani burjuvazinin güvenliği” yararına, burjuvazi dışındaki sınıflara 

yasaklamak ve polis tuzaklarından başka bir şey olmayan koşullara bağlamak 

mümkündür. Sonuç olarak özgürlük sözüne saygı gösterildiği ama onun 

gerçekleşmesi yasaklandığı sürece, özgürlüğün gerçek varoluşu tamamen yok 

edilmiş olsa bile anayasal varoluşu dokunulmamış olarak kalmıştır480.  

 

Muhalefet hakkı ve muhalefet etme araçları üzerine tartışma yürütürken, 

anayasalarda bu ve buna benzer düzenlemelerin oldukça sık bir şekilde yer aldığını 

göz ardı etmemek gerekir. Devletin bekası, kamu güvenliği vb. gerekçeler ile anayasal 

hükümler daraltılabilmektedir. Bu anlamda o hakkın tek başına anayasada yer alması 

işlevsel olduğu anlamına gelmemektedir. Kapitalist devlet, tarihsel olarak kendinden 

önceki devlet tiplerinden muhalefete yasal bir zemin bırakması yönüyle ayrılmaktadır. 

Ancak birikim rejimi doğrultusundan dönüştüğü biçimi, muhalefetin sınırlılıklarını 

belirlemektedir. Devletin eğer zor yönü ön plana çıkıyorsa bu hak ve özgürler pek çok 

gerekçe ile sınırlandırılmaktadır.  

İnsanların bir araya gelmelerini, kolektif olarak hareket etmeleri siyasal iktidar 

tarafından korunması gereken temel bir özgürlük biçimidir. Bu noktada bu hakkın 

korunması gerekliliği fikri, kimden korunması gerekir sorusunu sormamıza neden 

                                                 
480  Karl Marx, Louis Bonaparte’ın 18. Brumaire’i, çev. Sevim Belli, Sol Yayınları, Ankara, 1990, s. 

31.  



135 

 

olmaktadır. Yönetilenlerin siyasal iktidarı sınırlandırmak ya da denetlemek ya da 

kendi sınıfsal çıkarlarını korumak amacıyla bir araya gelmeleri durumunda, gözaltına 

alınmak, tutuklanmak ya da yaralanma ihtimaline karşı siyasal iktidardan 

korunmalarını gerektirmektedir ve bu durumda oldukça önemli bir paradoks 

yaratmaktadır481. Anayasal hukuk devleti, yurttaşların çekirdek haklarının yanı sıra 

kamusal haklarının da koruma altına alınmasını, siyasal iktidarın görevi olarak kabul 

eder. Düşünce özgürlüğü ifade özgürlüğüne kavuşmadığında bir şey ifade etmeyeceği 

gibi, ifade ve tartışma özgürlüğü de toplanma ve örgütlenme özgürlüğünün mümkün 

olmadığı koşullarda bir işi yaramayacaktır. Bu bağlamda Fordist muhalefete geçiş 

döneminde işlevsel olmayan bir biçimde hak ve özgürlüklerin anayasalarda yer alması 

süreci yaşandığı ifade edilmektedir. 

 

2.2.1.2. Geçiş Döneminde Toplumsal Muhalefet 

 

Tarihsel kökenleri itibariyle Rönesans ve Reform hareketleriyle başlayan ve 

Fransız Devrimi ile ulus devletlerin ortaya çıkışıyla devam eden süreç, tarihin 

şekillenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Bu dönem bir bütün olarak modern 

toplumun kendi içinden ürettiği koşullara memnuniyetsizlikleri beraberinde 

getirmiştir. Wallerstein, toplumsal muhalefetin ortaya çıkması noktasında 19. yüzyılın 

kilit bir öneme sahip olduğunu belirtmektedir. Fransız Devrimi Aydınlanmanın 

egemen halk düşüncesi fikrini tüm dünya sisteminin ortak aklına sokmayı 

başarmıştır482. Bu bağlamda özellikle sembolik bir tarih olarak 1848 sonrasında sürekli 

bir örgütlenme olarak toplumsal muhalefetin ortaya çıktığını belirtmektedir. Bu 

dönem, burjuvazinin proletarya üzerindeki baskısına tepki niteliğinde; modern 

dünyanın temel politik yapısı olarak kabul edilen devlete karşı; resmi örgütler 

kurulması aracılığıyla ve muhalefetin özü itibariyle sistem karşıtı olduğu hareketlerin 

başladığı dönemdir483. 19. yüzyılın ilk yarısından başlayarak 20. yüzyılın ilk çeyreğine 

kadar incelediğimiz bu dönem, işçi hareketleriyle özdeş bir şekilde geliştiğinden, grev, 

sendika ve toplumsal hareketler aynı kapsamda değerlendirilmektedir.  Bu dönemde, 

Arrighi sanayi toplumunun temel toplumsal hareketlerinin, iş hareketleri olduğunu 

                                                 
481 Butler, 144.  
482 Wallerstein, Dünya Sistemleri Analizi, s. 96-97.  
483 Arrighi, Hopkins, Wallerstein, s. 36-37.  



136 

 

ifade etmekle birlikte484 toplumsal muhalefet bağlamında öne çıkan hareketlerin; işçi 

hareketleri, kadın hakları için mücadele eden hareketler, demokrasinin 

güçlendirilmesine yönelik hareketler, Yahudi düşmanlığı karşıtı hareketler, dini 

temelli muhalif hareketler, ulusal hareketler, barış hareketleri ve panist hareketler 

şeklinde çeşitlendirmektedir485.  

Politik ekonomik sistemin siyasi ve ekonomik vaatleri ile gerçek hayatta 

karşılaşılanlar arasındaki uyumsuzluk yani genel olarak eşitsizlikler, toplumsal 

muhalefetin ortaya çıkması yönünde tetikleyici olmuştur486. Tilly toplumsal 

muhalefetin ortaya çıkışını, sınıf yapılanmasının devlet örgütlenmesindeki yerinden 

hareketle tanımlamıştır487. Devletten bireysel ya da toplu halde bir şeyler talep etmek; 

devlet karşısında bireysel ve kolektif hakların varlığı ve yurttaşlık hukuku sayesinde 

elde edilen haklar, kolektif mücadelenin bir sonucudur488. Emeğin örgütlenmesi 

bağlamında, işçilerin sendikaların etrafında örgütlenmesinin ve ekonomik haklarının 

bir bölümünü grevler aracılığıyla elde etmeye başladıkları ifade edilmektedir489. 

Toplumsal muhalefet, kendinden önceki eylem repertuarlarını bir bütün olarak 

kullandığı için, belirli bir birikimin sonucudur. İşçi sınıfı bu süreçte, tıpkı burjuvazinin, 

feodal üretim ilişkilerine karşı mücadelesinde eski geleneği bir müddet bile olsa devam 

ettirmesi gibi uzlaşmaz çelişkilerle kurduğu iş birliğinde, burjuvazinin hak ehliyeti 

kavramını almış ve bu araçlar aracılığıyla burjuvaziye karşı mücadele araçları 

geliştirmiştir490. 

Tarih boyunca toplumsal hareketler, üst yapı kurumlarını dönüştüren o güne 

kadar desteklenmemiş fikir ve ideallerin üreticisi olmuşlardır. Toplumsal yaşamın 

aksaklıklarından hareketle hayatı örgütleyerek bazı temel değerlerin ortaya çıkmasını 

ve temsil edilmesine imkân sağlamışlardır491. Kapitalizmin tarihinin ortaya çıkışıyla 

beraber işçi sınıfının mücadele tarihi de başlamış, bir hak ve özgürlük olarak 

tanımlanması nihayetinde işçi sınıfının iradesinin bir sonucu olarak oluşmuştur. İşçi 

                                                 
484 Touraine s. 136. 
485 Fülbert, 193 ve Arrighi, Hopkins, Wallerstein, s. 36.  
486 Kurtbaş, s. 200-201.   
487 Charles Tilly, Contentious Performances, s. 200-213 
488 Charles Tilly, Avrupa Devletlerinin Oluşumu, s. 178-179.  
489 Fülberth, s. 181.  
490 Onur Karahanoğlu, “Marksizm ve Hukuk”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt: 57Sayı: 2, s. 

75.  
491 Castells. İsyan ve Umut Ağları, s. 23.  



137 

 

sınıfı hareketinin kapitalizmin kurallarına ve yasalarına ayrılmaz bağlarla bağlı olduğu 

ifade edilmektedir492. Thompson “İngiltere’de İşçi Sınıfının Oluşumu” adlı eserinin 

giriş bölümünde, sınıf deneyiminin üretim ilişkileri tarafından belirlendiğini 

belirttikten sonra, sınıf bilincinin bu deneyimlerden yola çıkarak oluşturulan kültürel 

formlarda vücut bulduğunu söylemektedir. Gelenekler, değerler sistemi, fikirler ve 

nihayetinde kültürel kodlara bağlı olarak şekillen bir süreç söz konudur. Bu yüzden 

dünyanın hemen her yerinde kapitalizmle beraber sınıf bilinci doğmuş ve mücadeleye 

başlamışlardır. Bu mücadeleler her yerde birbirinden oldukça farklı şekilde 

gerçekleşmiştir493. Silizyalı dokumacıların isyanı, Çartist hareket, 1848 devrimleri ve 

neticeleri, İngiltere’ işçi fabrikaları deneyimi, ilk sendikaların ortaya çıkışı, 1871 Paris 

Komünü ve nihayetinde işçi partilerinin ortaya çıkması işçi sınıfı hareketinin kapitalist 

devlet ile mücadelesini önemli noktalar olarak ifade edilmektedir494.  

Devlet, bir yandan feodalizmin yıkıntılarından kurtulma görevini üstlenirken 

aynı zamanda yeni doğan işçi sınıfının huzursuzluklarıyla uğraşmak durumunda 

kalmıştır495. Kapitalizmin ilk örgütlenmeye başladığı dönemden itibaren496 toplumsal 

muhalefet, kapitalist üretim ilişkilerinin yarattığı olumsuz yaşam şartları üzerinden 

harekete geçmiştir ve belirli bir mirasın ürünü olarak şekillenmiştir. 19. yüzyıl son 

çeyreğinden bakıldığında toplumsal hareketlerin ortaya çıkış nedeni, kapitalist 

merkezileşme sürecinin yoğunlaşması ve ekonomik faaliyetlerin 

akılcılaştırılmasında497 yatmaktadır. Hızlı bir şekilde proleterleşmeye başlayan 

sınıflar; çocukların uzun saatler çalışması, düşük ücretler ve keyfi uygulamaları 

protesto etmek amacıyla bu araçları kullanmaya başlamıştır. Bu hakların anayasal 

güvenceye dayandırılması için pek çok yasa çıkartılmıştır. Aynı zamanda bu haklar 

çeşitli gerekçelerle sınırlandırılmıştır.  

Bu dönemi tarihsel bağlamında değerlendirebilmek amacıyla, muhalefet 

açısından önemli birkaç örneği incelemek amaçlanmaktadır. Bu bağlamda, Ludizmin 

                                                 
492 Bottomore, s. 314.  
493 Edward P., Thompson, Makıng Of The Englısh Workıng Class, Vıntage Books:A Division Of 

Random House New York, 1963, s. 9-10-11.  
494 Bottomore, s. 315.  
495 Harman, s. 319.  
496 Kapitalizm, feodal üretim ilişkileri içerisinden 1500’lü yıllardan itibaren doğmaya başlamıştır. 

Büyük atöyle ve işletmelerde; üretilen malların pazar için üretilmeye başlaması ve sermaye birikimin 

oluşması aşaması olarak ticaret kapitalizmi şeklinde varlık kazanmıştır. Bu aşamadan itibaren çeşitli 

muhalif hareketler görülmektedir. Fülbert, s. 147.  
497 Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 78.  



138 

 

oldukça önemli bir yer tuttuğu ifade edilmektedir498. Kavram olarak Ludizm; birbiri 

ardına gelen ve birbirinden bağımsız olarak gerçekleşen pek çok farklı makine kırma 

türünü içermektedir. Makine kırmak, patronları uzlaşmaya zorlama amacını taşıyan bir 

eylem repertuarıdır. Bu repertuar yalnızca makinelere zarar vermek değil aynı 

zamanda patronların duyarlılıklarıyla eş değer olarak, hammaddelere, üretilmiş 

mallara ve özel mülkiyete de yönelmektedir.  Ağaçları kesen, toplarca kumaşı imha 

ederek bunları değirmende sallandıran işçiler nihayetinde bu kumaşları yakarak 

ayaklanma yoluyla toplu pazarlığı sağlamaya499 çalışmışlardır. Ludizmin ilk eylemi 

olarak 1778 isyanları gösterilmektedir. Ücret indirimine karşı direniş hareketinin 

öncüsü olarak, çalışma ilişkilerinde kullanılan önemli bir yaptırım aracı haline 

gelmiştir. Hobsbawn’a göre, 

1675 yılında, “yirmi çalışanın yapacağı işi bir işçiye yaptırabilen 

makinelere,1719 yılında desenli pamuklu dokuma giyenlere,1736’da daha düşük 

ücretle çalışan göçmenlere karşı ayaklanma gerçekleşti. 1760’larda ücret 

kesintilerine karşı dokuma tezgâhlarını kırdılar. Bu eylemlerin tek bir ortak 

özelliği vardı; ücretler kadar, geleneksel yaşam standartlarını muhafaza etmek 

ve işsizlikten korunmak amacına yönelik davranışları içermektedir500. 

Eric Hobsbawn’a göre, bu benzeri eylemlerin hiçbirinde doğrudan makinelere 

karşı bir düşmanlık söz konusu değildir. Makineleri kırma yalnızca bir sendikalaşma 

biçimidir. Modern anlamda sendikalardan farklı olarak, patronlar üzerinde sürekli 

baskı kurmaktan ziyade, gerektiğinde baskı kurmak şeklinde gerçekleşen bir muhalefet 

etme biçimi olarak görülmelidir. Ücret ya da çalışma şartlarında karşılaşılan ani 

değişiklikler ya da sözleşme dönemlerinde toplu sözleşmede avantaj sağlamak adına 

bu eylemler gerçekleştirilmektedir. Hobsbawn’ın kavramsallaştırmasında, Ludizm 

diğer modern muhalefet etme biçimleriyle aynı öneme sahiptir. Bu yönde 

kavramsallaştırma yapmasının altında, temelde kapitalist üretime has toplumsal 

ilişkilere yönelik bir karşı çıkışın olmasıdır. Otonom küçük üreticiden, ev içi üretimde 

çalışanlara ardından ücretli işçilere kadar her türlü çalışanın kullandığı bir araç haline 

gelmiştir. Bu sayede hem patronlar üzerinde baskı kurulmuş hem de işçiler arasında 

                                                 
498 Tarihsel olarak inceleme nesnesi yaptığımız Sanayi Devriminin yaklaşık yüz yıl öncesi bir döneme 

tekabül etmektedir ancak işçi örgütlenmeleri içerisindeki öneminden kaynaklı tarihsel bir süreklilik 

açısından incelenmesi gerektiği düşünülmektedir. Bu amaçla bir toplumsal muhalefet biçimi olarak 

Ludizm ve Çartist harekete değinmek amaçlanmaktadır.  
499 Hobsbawn, Sıra Dışı İnsanlar, s.17- 18. 
500 Hobsbawn, Sıra Dışı İnsanlar, s. 22. Örneğin 1811 yılında, Lancashire’de; işçiler, taşerona ve 

işverenlere baskı uygulamak amacıyla makine kırma eylemini sıradan bir yöntem olarak 

kullanmışlardır.   



139 

 

gerekli dayanışma ortamı kurulmuştur501. Hobsbawn bu dönemin makine kırma 

eylemlerini, tüm sendikaların faaliyetlerinden daha etkin olduğunu iddia etmektedir. 

Ludizm giderek kitlesellik kazanmıştır.  

Liberal devlete giden süreçte, İngiltere’deki Çartist hareket toplumsal 

muhalefet için bir diğer önemli örnek olarak görülmektedir. Yalnızca bir ayaklanma 

ya da isyan hareketi olmanın ötesinde örgütlü ve disipline bir tavırla muhalefet etme 

işlevini yerine getirildiği ifade edilmektedir. İşçilerin bazı taleplerini502 siyasal iktidara 

aktarmalarını amaçlayan reform hareketleri olarak 1838-1848 yılları arasında etkili 

olmuştur. Çartist hareketin temel talepleri, yurttaş olmak devletin temel karar alma 

süreçlerine, tüm diğer yurttaşlarla eşit düzeyde katılma hakkına sahip olmak503 

amacına yöneliktir. Muhalefet hakkının tüm yurttaşlara genelleştirilmesini 

amaçlamaktadır. Çartist hareket içerisinde en etkin mücadele veren mesleklerden biri 

olan ayakkabıcılar, erken bir tarihte ulusal çapta örgütlenmiştir. Üretim örgütlenmesi 

olarak makineleşme ve fabrika üretiminin ortaya çıkmasına kadar kentleşmenin ve 

büyümenin etkisiyle büyümüşlerdir. 1844-1851 yılları arasında madencilerden sayısal 

olarak daha fazla olan ayakkabıcı sayısı 243.000’e yükselmiştir504. Bu örgütlenme 

kabiliyetinin altında, hem çok eski bir zanaat olması hem de o dönemden bu yana 

zanaat grupları oluşturmuş olmaları yatmaktadır. 19. yüzyıl toplumsal formasyonunda, 

muhalif öğelerden biri olarak toplumsal protesto hareketlerinde militan 

olagelmişlerdir. 1804 yılında Londra’da ulusal düzeyde örgütlenmeye başlamışlar, 

Lancashire’de 1842 tarihteki ilk genel grev, işçilerin fırınları sökerek bir fabrikadan 

başka bir fabrikaya eylemler yaparak ilerlemesi şeklinde gerçekleşmiştir505. Çartist 

hareketin ikinci büyük dalgası olarak tanımlanabilecek bu grev için, 3.315.000 kişinin 

imzaladığı yeni bir dilekçe hazırlanmış, bu dilekçenin reddedilmesi ve ücret kesintileri 

karşı süren grevlerle birleşmesi neticesinde siyasi bir genel greve dönüşmüştür. Ancak 

bu grevlerin pek çoğu başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Sonuca ulaşamayan bu grevleri, 

                                                 
501 Hobsbawn, Sıra Dışı İnsanlar, s. 19.  
502 İşçilerin taleplerini altı maddede toplanmıştır. Yıllık parlamento, tüm erkekler için genel oy hakkı, 

eşit seçim bölgeleri, milletvekili seçilmek için mülkiyet koşuluna son verilmesi, seçimlerin oy pusulası 

aracılığıyla yapılması ve milletvekillerine maaş ödenmesidir. Harman, 318-320.  
503 Wallerstein, s. 96.  
504 Bu dönemde; şehirde, işçi hareketinin fikir, örgüt ve liderlik konusunda yararlandığı çekirdek, 

ayakkabıcı, dokumacı, eyerci, saraç, kitapçı, matbaacı, inşaat işçisi, küçük esnaf ve de benzerlerinden 

oluşan bir çekirdek olarak ifade edilmektedir. Thompson, 24-248  
505 Harman, s. 319.  



140 

 

yeni doğan işçi sınıfının506 ilk adımları olarak görmek yerinde olacaktır. Fransa’da 

Temmuz monarşisinde greve en yakın meslek grubu haline gelmişler ve 1871 Paris 

Komününde aktif mücadele vermişlerdir507.   

Belirli bir iş bırakma eyleminin gerçekleştirilmesi olarak grevin ve işçilerinin 

mesleki birliklerini oluşturmaları anlamından sendikaların tarihi insanlık tarihiyle eş 

anlıdır. Pre-kapitalist toplumlarda örneğin Çin Seddi ya da Mısır piramitleri vb. devasa 

yapıların inşa edilmesi sürecinde ya da Ortaçağ’ın toplumsal formasyonunda kalfa 

birlikleri gibi mesleki örgütlenmeler şeklinde görülmüştür. Ancak pre-kapitalist 

toplumlarda yaşanan bu eylemlerin karşılığı kapitalist toplumlardakinden oldukça 

farklıdır. Örneğin 1385 Almanya’da yılında, bir eylem biçimi olan grevi uygulayan 

kalfaların şehir yöneticileri tarafından kulakları kesilmiştir. Bir diğer örnek 

Hollanda’da da 1692 tarihinde yasa dışı faaliyet olarak tanımlanan işçi sendikalarında 

yer alanlar idam edilmiştir508. Bu ve benzeri çoğaltılabilecek örneklerde ortak nokta, 

pre-kapitalist toplumlarda muhalefet ile kapitalist toplumlardaki muhalefetin farkını 

göstermektedir. Pre-kapitalist toplumların hepsinde siyasal iktidara ya da ekonomik 

bağımlılık taşınan kişi ya da kurumların menfaatlerine aykırı herhangi bir faaliyette 

bulunmak, kişilik haklarının zarara uğratılmasına neden olmaktadır. Dolayısıyla 

bireyin hiçbir yasal güvencesi bulunmamakta yaşam hakkının ya da vücut 

bütünlüğünün bozulması gibi keyfi uygulamalara maruz kalınmasıyla 

sonuçlanabilmektedir. Kapitalist üretim biçimiyle birlikte, modern işçi sınıfının ortaya 

çıkışı bugün anladığımız anlamda grev ve sendikalar ortaya çıkmasına imkân 

sağlamıştır. Ancak kapitalist üretim ilişkilerinin yerleşmesiyle aynı andan bu hak ve 

özgürlüklerin yasal güvenceye kavuştuğunu söylemek doğru değildir. Özellikle yaygın 

birikim rejimine tekabül eden liberal devlet döneminde, işçi sınıfı bu hak ve özgürlüğü 

kazanmak için büyük mücadeleler vermiş ve bu mücadeleler bazı dönemlerde yasal 

güvenceye kavuşturulurken kimi zaman çeşitli yollarla sınırlandırılmış ya da ellerinde 

alınmıştır. Liberal devlet, şiddet işlevi ile ön plana çıkarken özellikle işçilerin belirli 

alanlarda bir araya gelmesinin yarattığı kolektif ruhla baş edebilmek amacıyla zor 

kullanma gücünün sınırlarını zorlamıştır. Soyut özgürlüklerin korunması amacında 

                                                 
506 Marx’ın deyimiyle kapitalizm kendi mezar kazıcılarını yaratmıştır.  
507 Hobsbawn, Sıra Dışı İnsanlar s, 95.  
508 Murat Demircioğlu, Dünyada İşçi Sendikaları. BASlSEN Yayın, İstanbul, 1987’den aktaran İbrahim 

Erol Kozak, İşçi Sendikalarının Tarihi Gelişimi (İngiltere Örneği), Sosyal Siyaset Konferansları 

Dergisi, Cilt:0, Sayı:37-38, ss: 63 – 81.  s. 64-65.   



141 

 

olan liberal devlet sermayedarın tarafında yer alarak, İngiltere’de Çartist hareket 

Fransa’da Paris Komünü ile devam eden emekçi hareketlerin karşısında tavır 

almıştır509. 

Çalışma ilişkilerinin düzenlemesine yönelik çabaların başlangıcı olarak; 

Marx’ın Kapital’in birinci cildinde belirttiği üzere, İngiltere’de işçi sınıfının 1833-

1864 yıllarını kapsayan dönemde çalışma saatlerinin yasalarla sınırlandırılması 

mücadelesi verilmektedir. Marx’ın rekabetçi kapitalizm olarak tanımladığı dönemin 

artı değer çekme biçimi, bu dönemin muhalefeti için temel bir mücadele haline 

gelmektedir; 

Sermaye, iş gününü, normal üst sınırına kadar götürmek ve sonra bunu da 

aşarak, 12 saatlik doğal günün sınırına ulaşmak için yüzyıllarca uğraştıktan 

sonra, 18. yüzyılın son üçte birinde büyük sanayinin doğumundan itibaren, artık, 

çığı andıran şiddetli ve ölçüsüz bir saldırganlık başladı. Töreden ve doğadan, 

yaştan ve cinsiyetten, gündüzden ve geceden kaynaklanan her türlü engel yok 

edildi. ……. Gürültü ve patırtıdan şaşkına dönen işçi sınıfı bir ölçüde kendine 

tekrar gelir gelmez direnmeye başladı ve bu ilk kez sanayinin doğum yeri olan 

İngiltere’de başladı….bütün çabalara rağmen kopartılan ödünlerin çoğu kağıt 

üzerinde kaldı. Parlamento 5 çalışma yasası510 çıkardı…Yasalar ölü doğmuş 

metinler olarak kaldı511.. 

 

Kapitalizmin emeği ve işi örgütlenme biçiminin getirisi olan düzenlemelere 

ilişkin mücadele, bu dönemden sonraki toplumsal muhalefetin ana biçimi haline 

gelmiştir. On saat yasa tasarısının kabul edilmesi için verilen mücadele bu bağlamda 

kıymetli bir örnek olarak verilmektedir. Kolektif bir hareket sonucunda hem çalışma 

ilişkilerinin düzenlenmesinde hem de karşıt kamusallığın yaratılmasında önemli bir 

kazanım olarak yerini almıştır. Marx, “On Saat” yasa tasarısını (1848), bir ilkenin tam 

anlamıyla -sermayenin ekonomi politiği karşısında emeğin ekonomi politiği ilkesinin- 

zaferi olarak tanımlamıştır512. İşgünün sınırlandırılması ile işçilerin kendilerine ait 

tecrübe ve deneyimlerini birbirlerine aktarmalarına imkân sağlayan “boş zaman” 

                                                 
509 Aslan, s. 66.  
510 1833 tarihli yasa 15 saatlik yasal iş günü, 1844 tarihli ek yasa, 1847 tarihli yeni fabrika yasası- genç 

kişilerin (13 ile 18 yaşları arası kimseler) ve bütün kadın işçilerin iş gününü 11 saate ve 1 Mayıs 1848 

sonrası ise 10 saate indiriyordu. Bu yasa ancak 1848 yılında yürürlüğe girdi.  1850 yasası ve 1863 yasası 

bu bağlamda önemli yasalar olarak sıralanmaktadır. 1850 tarihli yasa çocukları, gençleri ve kadınları 

sabahları fabrikaya gelmeden önce ve fabrikadan çıktıktan sonra çalıştırma yasağı olarak, 1853 yılında 

tamamlanan bir yasa oldu. Bütün işçilerin iş gününü düzenleyen bir yasa haline geldi. 1863 tarihi yasa 

ise, 1850 tarihli yasanın kapsamına boyama ağartma iş yerlerinin ve dantel ve çorap fabrikalarının 

eklenmesi şeklinde genişletilmesidir. Karl Marx, Kapital I. Cilt, s. 271- 289.  
511 Marx, Kapital I. Cilt, s. 271.  
512 Kluge ve Negt, s. 109. 



142 

 

yaratılmıştır. İşçiler hem kendi içerisinde hem de siyasal iktidara yönelik talep iletme 

biçimlerini deneyimlemişler ve kendi kamusallıklarını yaratmışlardır. Bu süreci 1851 

yılında gerçekleşen genel bir grev takip etmiş; 1860’ta sendikaların yasal durumları 

tekrar tartışılmaya başlanmasına imkân sağlanmıştır. 1867, 1871 ve 1876 yılları 

arasında çıkartılan çeşitli yasalarla sendikaların mülk sahibi olabilecekleri, mülk alıp 

satabilecekleri hükme bağlanmıştır. Aynı yasa kapsamında grev hakkı teminat altına 

alınmış ve greve katılanların barışçı yollarla örgütlenmelerinin önü açılmıştır. Böylece 

sendikaların, modern devletlerin bireye sağladığı özgürlüklerin tümünden 

faydalanabilecekleri teminat altına alınmıştır513.  Çalışma saatlerine ilişkin 

mücadeleler tarihinde İngiltere’yi, Fransa takip etmiş, Fransa’nın ardından mücadele 

Amerika Birleşik Devletleri’nde devam etmiştir. Takip eden süreçte Cenevre’de 

toplanan Uluslararası İşçi Kongresi “8 saatlik iş gününü”, iş gününün yasal sınırı 

olarak ortaya koymuştur514. 1860’larda “Birleşik Makine İşçileri Sendikası” modeli 

sendikalar etkinlik alanını genişletmeye başlamıştır. İşçiler ülke çapında meslek 

gruplarına (duvarcılar, taş işçileri ve vb.) dayalı olarak örgütlenme girişimine 

başlamıştır. Öte yandan yaklaşık 120 bin işçiyi temsil etme amacıyla İşçi Sendikaları 

Kongresi ’de 1868 yılında doğmuştur515. Marx’ın belirttiği üzere çalışma saatinin 

sınırlandırılmasına ilişkin bu mücadele, işçi sınıfına önemli bir yöntem öğretmiştir. 

İşçi ve işveren arasındaki serbest sözleşmeye dayalı bu üretim biçiminde, kendi 

haklarını elde etmelerinin ve olumsuz yaşam ve çalışma şartlarından kurtulmalarının 

tek yolunun bir devlet yasası ile toplumsal bir güç elde etme olduğu yönünde bir 

mücadele pratiği başlamıştır. Mütevazi bir Magna Carta olarak tanımlanan bu yasalar 

sayesinde daha önce belirttiğimiz gibi işçi çalışma zamanın nerede başlayıp nerede 

bittiğini belirlemiş ve sermayedara karşı zafer kazanmıştır. İşçi sınıfının bu mücadelesi 

sürecinde devlet, sermayeden yana tavır koyarak pek çok yerde parlamentoda alınan 

kararları uygulamamış ya da göz ardı etmiştir. Bu anlamda işçi sınıfı, burjuva 

anlamıyla insan hakları kavramının içi boşluğunun ötesinde pratikte karşılığı olan 

haklar için mücadelesini vermenin önemini görmüştür516. 

                                                 
513 Kozak, s. 74.   
514 Marx, Kapital I. Cilt, s. 292.  
515 Yücel, 1980:103-106’den aktaran Ahmet Özkiraz ve Nuray Talu, Sendikaların Doğuşu; Türkiye ve 

Batı Avrupa Ülkeleri Karşılaştırması, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, Cilt: 2, 2008, s.111.  
516 Marx, Kapital, s. 293.  



143 

 

 Fordist muhalefete geçiş döneminde, 1871 Paris Komününün oldukça önemli 

bir yeri olduğu ifade edilmektedir. İşçi sınıfının yaklaşık iki ay boyunca kentin 

yönetimini ele geçirdiği bu dönem, kapitalist devletin temel kurumlarına bir saldırı 

niteliğinde olan kapsamlı bir muhalefet biçimi haline gelmiştir. Hem modern devletin 

ekonomik alan ve siyasal alan ayrımına yönelik eleştiri olarak liberal devletin sınıfsal 

tahlilini517 hem de proleter kamusal alanların kurulmasını sağlayarak karşıt 

kamusallıkların doğuşuna imkân sağlamıştır.  

Toplumsal hareketler için kilit önemdeki örgütlenme, toplanma ve ifade 

özgürlüğü518 tarihsel olarak kapitalizmin bu aşamasında mümkün olmuştur. Bu 

dönemin toplumsal hareketleri, siyasi katılımdan dışlanan sınıfların bunları elde etme 

mücadelesi ve yaşam şartlarının olumsuzluğundan kurtulma çabası şeklinde 

gerçekleşmiştir. Bu nokta, ifade özgürlüğü, düşünce özgürlüğü, basın özgürlüğü, 

direnme hakkı, toplanma hakkı, örgütlenme özgürlüğü gibi hakların burjuva 

devletlerin anayasalarında yerini alması sürecini ifade etmektedir. Muhalefetin 

kamusal alanda varlık kazandığı ve kamusal alanın oluşumuna yönelik hakların 

güvence altına alındığı bir süreç olarak özetlenebilmektedir. Daha önce de belirtiği 

gibi kamusal alan yalnızca simgesel bir alan değildir. Bu alan politik konularda bir 

alışverişin ve somut karşılaşmaların olduğu bir alandır. Bu karşılaşmalar başlangıçta 

söylemsel düzeyde eleştirel aklın rasyonel kullanımı şekilde gerçekleşmiştir. Bu 

durumda ifade özgürlüğü, din ve vicdan özgürlüğü, basın özgürlüğü gibi hakların 

varlığını gerektirmiştir. Ancak 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren kahvehanelerde 

üretilen söylemsel düzeyde etkileşimler değil somut davranışlar aracılığıyla taleplerini 

iletme süreci başlamıştır. Bu somut davranışlar; toplantılar, yürüyüşler ya da militan 

eylemler şekilde gerçekleşmiştir519. Negt ve Kluge’un Vester’den aktardığı üzere, ilk 

zamanlar şiddete başvurarak denetlenen bu denetimler yerini manipülatif etkinliklere 

bırakmıştır. Örneğin İngiltere’de 1819 yılında, işçiler örgütlü bir şekilde barışçıl kitle 

gösterileri düzenlemiş, bu protestolara 60.000 ila 100.000 arasında işçi katılmıştır. Bu 

barışçıl gösteriler çekirdek haklar olarak tanımladığımız anayasal dayanaklara uygun 

olmakla birlikte gösterilerin dağıtılmasında siyasal iktidar tarafından yoğun bir kuvvet 

                                                 
517 Bottomore, s. 315.  
518 Jasper, s. 33.  
519 Bernard Floris, Kamusal Alan Ve Ekonomik Alan, Kamusal Alan (der. Eric Dacheux), çev. Hüseyin 

Köse, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2012, s. 67.  



144 

 

kullanılmış ve kanlı bir şekilde bastırılmıştır (11 ölü ve 400 üzerinden yaralıyla 

sonuçlanmıştır). İngiltere özelinde görüldüğü üzere işçi sınıfı, basın, konuşma, 

toplanma ve örgütlenme özgürlüğüne oldukça önem vermekte ve kendi 

kamusallıklarını yaratma mücadelesine sıkı sıkıya bağlı kalma mücadelesi 

vermektedir520. Bir bütün olarak bu yüzyıl işçi sınıfı hareketlerinin yükselişi olarak 

tanımlanmaktadır521. Tilly’e göre 18. yüzyılın eylem repertuarı olarak kullanılan vergi 

ve temel gıda besinlerine yönelik ayaklanmalar yerini toplumsal hareketlere ve 

grevlere bırakmıştır522.  

Söz konusu haklar kapsamında genişletici yorumlama, kapitalist üretimin 

girdiği kriz sonucunda yeni bir örgütlenmenin doğması ile mümkün hale gelmiştir. Bu 

dönemin nitelikleri öncelikle birikim ve düzenleme rejiminin özellikleri üzerinden 

grev, sendika ve toplumsal hareketler ilişkisi bağlamında ve her adımda iş ve emek 

sürecinin örgütlenmesi aracılığıyla tartışılmaya çalışılmıştır. 

 

2.2.2.  Fordist Muhalefet  

 

Fordist muhalefet kavramı, 1945-1980 arasında dönemin, muhalefet etme 

biçimlerinin kavramsallaştırılması için kullanılmaktadır. Tilly bu dönemin toplumsal 

muhalefetini, kolektif hareketin mantığı üzerinden tartışmaktadır. Toplumsal 

muhalefetin aktörleri; kapitalist ekonominin ve ulus devletin sağladığı araçlar 

sayesinde çeşitli eylem repertuarları geliştirerek maddi çıkarlarını koruma mücadelesi 

vermişlerdir523.  Offe ise, toplumsal muhalefeti incelerken dönemsel bir ayrım yaparak 

değişimi aktörler, amaçlar, kurallar ve hareket biçimleri üzerinden bir ayrıma tabi 

tutmuştur. Bu bağlamda kullanılan eylem repertuarlarının birikim süreci ile ilişkili bir 

şekilde ele alınması nedeniyle öncelikle, Fordizm bir birikim ve düzenleme biçimi 

olarak tartışılmaktadır. Kullanılan eylem repertuarlarının çeşitliliği nedeniyle grev, 

sendika ve toplumsal hareketler ayrı başlıklar altında üretimin ve emeğin örgütlenmesi 

bağlamında incelemeyi zorunlu kılmıştır.   

                                                 
520 Negt ve Kluge, s. 320-321. 
521 Touraine, s. 140. 
522 Tilly, Contentious Performances, 53,59 ve 63.  
523 Tilly, Repertoires, s. 308.  



145 

 

İkinci Dünya Savaşı sonrasından başlayarak yirminci yüzyılın ikinci yarısına 

kadar devam eden dönem, yoğun (intensive) birikim rejimi dönemine tekabül 

etmektedir524. Bu dönemi kavramsallaştırmak için tek başına “Fordizm525”  kavramı 

kullanılarak, kapitalizmin tarihsel bir anda aldığı biçim olarak tanımlanmaktadır. 

Fordizm, işin örgütlenmesi ve teknolojik yeniliklerin bütün bir sistem halinde 

yerleşmiş bir uzantısı olarak görülmektedir526. Bu bağlamda Fordist birikimi gelişim 

çizgisi içerisinde ele almak hedeflenmektedir527.  

Fordist üretim süreci, yarı otomatik montaj hattı üzerinde işleyen Taylorist 

üretim anlayışının ileri düzeyini ifade etmektedir. Bu bağlamda kısaca Taylorist üretim 

süreci tanımlamak ve açıklamak gerekmektedir (Ancak Fordist birikim rejimi olarak 

tanımlanan şeyin bir üretim sürecinden daha fazlası olduğunu söylemek yerinde 

olacaktır). Taylorizm, kapitalistlerin işçilere hükmetme ve emek sürecini kontrol etme 

mücadelesinde belirleyici bir andır528. Taylor “Bilimsel529 Yönetimin Temel İlkeleri” 

isimli çalışmasında, verimli ve iş birliği içerisinde işin tanımlanması ve yerine 

getirilmesi sürecini tasarlayarak verimsizlik probleminin ve israfın önüne geçecek 

sistematik fikirler bütününü ortaya koymuştur530. Verimsizliğin nedeni, kaynakların 

israf edilmesidir ve bu problemin tek çözüm yolu iş sürecinin en küçük parçasına kadar 

                                                 
524 Aglietta, Nadel, s. 31 ve Boyer, s. 16. Boyer; yoğun birikimi kitlesel tüketime dayanıp 

dayanmamasına göre iki ayrı döneme ayırmaktadır. 1945 sonrasını kitlesel tüketime dayalı yoğun 

birikim rejimi dönemi olarak ele almaktadır. Marksist analizlerde bu dönem “Tekelci sermaye dönemi” 

olarak adlandırılmaktadır.   
525 Fordizm kavram olarak ilk defa Gramsci tarafından kullanılmıştır.; “Fordizm ve Amerikanizm 

endüstri ve endüstriyel yöntemlere üstünlük atfedecek, baskıcı araçlarla üretimde disiplin ve düzen 

artışını hızlandıracak, çalışma yükümlülüklerine kurallar uyarlayacak “irade” şeklinde bir anlatımla 

aktarılmaktadır. Gramsci, Hapishane Defterleri Cilt II, s.235. Sungur Savran, otomobil sanayisinde 

hareketli montaj hattının kullanılmasına dayanan bir üretim düzenlemesi olarak tanımladığı fordizmin, 

güçlendirilmiş Taylorizm olduğunu belirtmektedir ve yeterince yenilikçi bir yapısının bulunmadığını 

bu bağlamda yoğun birikim rejimi ve kitle tüketimi vb. kavramsallaştırmaların sağlam temellerinin 

olmadığını belirtmektedir.  Savran, s. 144-145.  
526 Harvey, Post Modernliğin Durumu, s. 148. 
527Bob Jessop, “Kapitalist Devletin Geleceği” isimli çalışması Fordist birikimi; üretim süreci, emek 

süreci, artı değer çekme biçimi, düzenleme biçimi üzerinden ele alarak açıklamaya çalışmıştır. 

Sistematik olarak benzer bir analiz yapılacaktır. Bob Jessop. Kapitalist Devletin Geleceği, s. 102-110 
528 Laclau and Mouffe, C. s.78 
529 Köse ve Öncü, çalışmalarında Taylor için bilimin ne anlama geldiği üzerine bir tartışma 

yürütülmektedir. Nihayetinde bilimsel bilginin ne anlama geldiği noktasından oldukça uzak bir 

bilimsellik anlayışının olduğuna vurgu yapmaktadırlar. Taylor için bilimsellik, kapitalist üretimin 

rasyonelliğine odaklanmaktadır. Bilimsellik bir işin en uygun araçlarla en kısa zamanda yapılması 

temelinde ele alınmıştır. Bir işin neden en uygun zamanda ve araçla yapılması gerektiği ve bu durumun 

bilimsellikle ilişkisine dair herhangi bir yanıtın cevap bulması gereken önemli bir soru olarak kaldığını 

ifade etmektedirler. Bilimi bu şekilde ele almak amaçlı bir çabadır. Çünkü bilime yüklenen bu anlam, 

sermayenin üretim sürecinden beklentisine karşılık gelmektedir. s. 51-53. 
530 Nail Öztaş, Yönetim Örgüt ve Yönetim Kuramları, 5. Baskı, Otorite Kitap, İstanbul, 2017, s.95.  



146 

 

tekrar eden hareketlere bölünmesidir. Taylor ek olarak, bir işin yapılması için gerekli 

olan adet edevata kadar pek çok üretim aracını tasarlayıp, deneyimleyerek bugün adına 

zaman ve hareket etüdleri denilen kavramı geliştirmiştir. Taylor’a göre kara düzen 

olarak tanımlanan işlerin el yordamı ile yapılması süreci, geleneksel bir yönetim 

sürecidir ve ciddi anlamda enerji kaybına neden olmaktadır. Bu yüzden bilimsel 

yönetim, üretimi sistemleştirip yönetimini rasyonelleştirerek verimsizlik probleminin 

ortadan kaldırılmasına imkân veren bir yöntem sağlayacaktır.   Taylor işi tekrar eden 

hareketler olarak tanımlar ve bir işin yapılacağı en iyi yolu gözlem aracılığıyla bulmayı 

hedefler, işi en küçük parçaların ayırarak tekrar eden hareketleri belirleyip hareket 

etüdlerini oluşturur. Hareketler için gerekli olan zamanın belirlenmesi 

standardizasyonu ortaya çıkarmaktadır. En iyi tek yol ve en iyi tek yöntem sayesinde 

her bir iş tek bir işçiye verilir. Bu durum Adam Smith’in iş bölümü anlayışına referans 

eder ve bu uzmanlaşmayı getirir.  Taylor, işçinin çalışma performansı ile geliri 

arasındaki ilişkinin verimliliği arttırmak noktasında katkısı olacağını ileri sürmüştür 

ve Ford daha sonra bu ilişkiden yararlanmıştır531. Taylor bu çalışmalarını Midvalle 

çelik fabrikasına uygulanmaya başlamıştır.  Taylorist yöntem, emeğin makine başında 

yaptığı işi ve işin verimliliğini arttırmak için emek sürecini yeniden düzenlemeyi ve 

emeğin örgütlenmesini ifade etmektedir532 ve getirdiği yenilikler sayesinde ciddi 

verimlilik artışıyla karşılaşılmıştır. 

Henry Ford aynı sistemi Highland Park’ta bulunan fabrikasında seri üretime 

geçerken uygulanmaya başlanmıştır533. Uygulanan sistem Taylorist üretim sürecinin 

derinleşmesi üzerine inşa edilmiştir. Agglietta, bu derinleşmenin karakteristik 

özelliğinin yarı otomatik bant tip üretim olduğunu belirtmektedir534. Ford’un 

uygulamalarının Taylorizmden ayıran nokta; seri üretim ve kitlesel tüketimi yeni bir 

sistem olarak öngörmesinde yatmaktadır535. 1912 yılında Ford Otomobil fabrikasında 

hareketli üretim bantları düzeneğiyle seri şekilde üretime başlanmıştır. Bunun anlamı 

o günün teknolojik gelişmiş düzeyinde rakiplerinin günde bir araba üretmesine karşılık 

                                                 
531 György Szell, Technology, Production, Consumption and the Environment, 1994 s. 215’ten aktaran 

İlker Belek, Post Kapitalist Paradigmalar, Sorun Yayınları, İstanbul, 1999, s. 58.  
532 Aslan, s. 93 ve Belek, s. 60.  
533 Mıchael Pollard, Henry Ford ve Ford, çev. Ayşe Aydoğan, İlk Kaynak Yayınları, Ankara, 1996, s. 

32.  
534 Agglietta, s. 117-118.  
535 Harvey, s. 148.  



147 

 

Ford fabrikasında bir saate bir araba üretilmesi şeklinde gerçekleşen büyük verimlilik 

artışıdır536.  Son olarak, Taylorizm ve Fordizmin temelini oluşturan ilke, sabit 

sermayenin yüksek oranda kullanılmasını sağlamak için tasarlanmış bir akış çizgisinin 

kurulması olarak özetlenebilmektedir537. 

Fordist birikim rejiminin emek süreci538, daha önce belirtildiği gibi Fordist 

emek süreci, yarı otomatik montaj hattı üzerinde yürütülen üretimdir. Yarı otomatik 

montaj hattında üretimin anlamı, taşıyıcı sistemler aracılığıyla emek sürecinin ayrı 

parçalarının birleştirilmesidir. Böylece üretimde zaman kaybı ortadan kalkmıştır539. 

Yarı otomatik montaj hattı ile emek süreci açısından yaşanan önemli bir diğer 

gelişmenin, işçinin üretim süreci üzerindeki kontrolünü kaybetmiş olduğu ifade 

edilmektedir. Bu durum emeğin üretim sürecindeki bağımsızlığını ortadan 

kaldırmıştır540. Emeğin mekanizasyonu ilerlemiş, bu anlamda Taylorizmin yerini 

almıştır, işin yoğunluğu artarken kafa- kol emeği arasındaki ayrım netleşmiştir541. Tüm 

bunların ötesinde hareketli sabit bir hat üzerinde seri üretim, bireysel emek sonucu 

kolektif çıktı üretmektedir. Bu noktada “emeğin kolektifleştirilmesi, işverenin 

doğrudan emeğin kolektif çıktısı ile karşı karşıya kalmasına neden” olmuştur542. Bu 

durum emeğin çalışma koşullarından ücret ilişkilerine kadar her şeyin standart 

olmasına neden olmuş, bireysel iş sözleşmesi ve farklılaştırılmış ücret politikaları gibi 

düzenlemeleri 20. yüzyılın üçüncü çeyreğine kadar ortadan kaldırmıştır. Fordizm, 

İkinci Dünya Savaşından sonra, kitle tüketimine odaklanan yoğun bir birikim ve hem 

verimlilik artışı hem de ücretlerin ve nominal kârların tüketimindeki artışı 

desteklemesi sağlayan tekelci düzenleme biçimi ile genel bir rejim haline gelmiştir543.  

Günümüzde muhalefet etme aracı olarak tanımladığımız grev, boykot gibi 

araçların varlığı montaj hattına dayalı emek sürecinin sonucundaki düzenlemelerin 

                                                 
536 Öztaş, s. 95-100.  
537 John Tomaney, New Work Organization and Technology, Post-fordizm, ed by Ash Amin, s.117.  
538 Sungur Savran, otomobil sanayisinde hareketli montaj hattının kullanılmasına dayanan bir üretim 

düzenlemesi olarak tanımladığı Fordizmin, güçlendirilmiş Taylorizm olduğunu belirtmektedir ve 

yeterince yenilikçi bir yapısının bulunmadığını bu bağlamda yoğun birikim rejimi ve kitle tüketimi vb. 

kavramsallaştırmaların sağlam temellerinin olmadığını belirtmektedir.  Savran, s. 144-145. 
539 1913 yılında toplam üretilen Model T sayısı 168,220’dir. Tümüyle seri üretime geçilen 1914 yılında 

ise bu rakam 248,307 yükselmiştir. Model T için birleştirme süresi giderek düşmüş, doksan üç saniyeye 

ulaşmıştır. Pollard, s. 33. 
540 Agglietta, s. 118.   
541 Belek, s. 62-63.  
542 Aslan, 97-98.  
543 Lipietz, s.35.  



148 

 

çıktısı olarak ifade edilmektedir. Dolayısıyla bu döneme özgü yapılan düzenlemelerin 

altında, üretim ve emek süreciyle uyumlu kuralların yerleşmesi zorunluluğu 

yatmaktadır. Bireysel iş sözleşmesinin yerine toplu iş sözleşmesinin getirilmesi, 

nihayetinde toplu pazarlığı doğurmuş toplu pazarlık için bir yaptırım aracı olarak grev 

ve boykotun yasal zeminleri yerleştirerek, anayasal temelini sağlamıştır.  

Fordist birikimin artı değer çekme biçimi göreli artı değerdir544. Hareketli 

montaj hattının üretimde kullanılmasıyla birlikte, iş gününü uzatıp kısaltmadan 

emeğin verimliliği arttırılmak suretiyle artık değer arttırılmıştır. Emeğin üretkenliğinin 

arttırılması sürecini ifade etmekte olan bu kavram, 1970’lerde Fordist birikim rejimi 

krizine kadar olan emek sürecini biçimlendirmiştir. Zaten bir anlamda bu yoğun 

birikim rejiminin girdiği krizin nedeni, göreli artı değerin düşmeye başlamış olmasıdır. 

Fordist Birikim Rejiminin düzenleme biçimi, tekelci düzenleme biçimi olarak 

ifade edilmekte, düzenleme öğelerinden biri olarak Fordist devlet ya da Keynesyen 

devlet545 olarak tanımlanmaktadır. Kitlesel üretim ile kitlesel tüketim bu düzenleme 

biçiminin belirleyici kurallarının oluşmasını sağlamıştır546. Sistemin yaygın birikim 

rejiminde karşılaşılan talep yetersizliği sorunu ile karşılaşmaması için emek kesiminin 

tüketime dahil edilmesi göreli artı değerin temel biçimini oluşturmuştur.  

Lipietz’e göre, Fordizmin genelleşmesini sağlayan düzenleme biçiminin 

bulduğu formüldür. Bu formül; kitle tüketimini üretimdeki artışlara göre sürekli olarak 

ayarlamaktır. Tüketim hem sermayenin hem de emeğin yeniden üretiminde odak 

noktaya yerleştirilmiştir547. Emeğin yeniden üretimi ve tüketim arasındaki ilişki, 

kapitalist üretim ilişkilerinin özünü oluşturmaktadır. Emek yaşamını devam 

ettirebilmek için para kazanmak zorunda ise sermaye de varlığını devam ettirebilmek 

için üretim yapmak zorundadır. Dolayısıyla ikisi arasında serbest sözleşmeye dayalı 

bu ilişkide emek, kazandığı ücret ile piyasadan ürün alarak tüketimi ve böylece 

sistemin sürdürülebilirliğini sağlamaktadır. Yukarıda belirtildiği üzere yaygın birikim 

rejimindeki kriz üreticileri aynı zamanda tüketici konuma getirerek çözülmeye 

çalışılmıştır, bu noktada tüketimin gerçekleşmesi için gerekli olan maddi bir zamandan 

bahsetmek zorunlu olmuştur. Gerekli maddi güce sahip olsa bile emek, tüketimi 

                                                 
544 Nadel, s. 31.  
545 Bob Jesseop Keynesci refaha dayalı ulusal devlet olarak tanımlarken, Hirsh Fordist Güvenlik devleti 

olarak adlandırmıştır. Bob Jessop, Kapitalist Devletin Geleceği, s. 212 ve Hirsh, s. 222. 
546 Lipietz, s. 33.  
547 Lipietz, s. 36 



149 

 

gerçekleştirmek için iş dışında kendine ait zamana ihtiyaç ortaya çıkmıştır. Asgari 

çalışma zamanı uygulamaları sonrası gerekli zaman yaratılarak emekçi sınıfların 

tüketim normu oluşturulmuştur548. Fordist aşamada tüketim toplumsallaştırılmış, 

tüketim bir ihtiyaç olmanın ötesinde haz elde etme aracı olarak tanımlanmaya 

başlamıştır.  Bu durum modern devletin rasyonel insanıyla uyuşmama özelliği gösterse 

bile temelinde yatan bireysellik anlayışıyla desteklenerek iş sürecinde yaşadığı 

değersizleşmenin üstünü kapatacak bir haz unsuru yaratılmıştır549. Üretim sürecindeki 

katılık farklı ücretlerin oluşmamasını sağlayarak aynı zamanda farklı tüketim 

nosyonlarının oluşmasını da engellemiştir. Eğer sistemin devamlılığı için tüketimi bir 

zorunluluk olarak ortaya koyarsak bunun devamında devletin varlığını da bu sistemin 

yeniden üretimi olarak ortaya koyabiliriz. 

Fordist birikim rejimi ortaya çıktıktan sonra tüm toplumsal ve siyasal yaşamı 

kendi ilkeleri doğrultusunda şekillendirmeye başlamıştır. Fordist birikimin düzenleme 

biçimi kendisini temel amaçlara göre şekillendirmiştir. Bu amaçlar, seri üretim için 

altyapı oluşturmak; teknolojik ilerlemeye katkı sağlamak, parasal sistemde var olan 

yapısal sorunları çözmek ve gelir dağılımı eşitliliği sağlamaktır550. Fordist birikim 

rejimi doğrultusunda oluşan Fordist ya da Keynesyen devlet nihayetinde bu birikimin 

rejiminin temel niteliklerinin toplumsal yaşama uygulanmasından başka bir şey 

değildir ve tarihsel olarak yerini bırakacağı Post-fordist devlete kadar, tüm toplumsal 

koşulları düzenleyen ve denetleyen olmuştur. Fordist devlet,  sınıflar arası ve sınıf içi 

ilişkileri hem düzenleyerek hem de ilişkinin bir tarafı olarak toplumsal mücadele 

alanına dahil olmaktadır551. Bu noktada devletin, iki temel yeniden üretim görevi 

vardır. Emeğin yeniden üretimi ve sermayenin yeniden üretimi. Emeğin yeniden 

üretimi amacıyla eğitim, sağlık, eğitim sosyal güvenlik gibi alanlarda kamu 

hizmetlerinin üreticisi olarak doğrudan devlet yer almakta ve buna ek olarak emeğin 

yeniden üretiminde, sosyal güvenlik sistemini getirerek güvence kurmaktadır552. 

Devlet, emek-sermaye çelişkisini toplu sözleşme mekanizmasıyla kurumsallaştırarak 

                                                 
548 Aslan, s. 101. 
549 Zygmunt Bauman, Kuşatılmış Toplum, çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, s. 155. 

ve 260. 
550 Agglietta, s. 410.  
551 Tülay Arın, “Kapitalist Düzenleme, Birikim Rejimi ve Kriz (I): Gelişmiş Kapitalizm”, 11. Tez, 1986, 

ss: 104-308. s. 130. 
552 Aglietta, s. 410 



150 

 

yumuşatma işlevini yerine getirmiştir. Muhalefet hakkı kapsamında en önemli nokta 

burasıdır. Toplumsal yaşama ilişkin tüm normları şekillendiren bu yumuşatma 

işlevidir. Sermayenin yeniden üretimi noktasında ise hammadde ve yatırım 

maddelerinin doğrudan üretimini yaparak ya da finanse ederek yerine getirdiği 

görülmektedir. Bu bağlamda tarihte ilk defa devlete, sermayenin yeniden üretiminin 

planlanması görevinin verildiğini söylemek gerekir. Fordist devlet hem kaynakların 

planlanması hem de bu kaynakları yönetilmesini içermektedir553.  Devlet var olan 

işletmeleri desteklemek yanında bizzat kendisi üretici olarak yerini almıştır.  

Devletin genişleyen hacmi tüm toplumsal ilişkileri şekillendirmiştir. Anayasal 

normlardan bürokrasiye, bürokrasinin uygulama aracı olan kamu personel rejimine ya 

da yerel yönetimlere kadar bütün alanlar bu ilişkinin beklentileri sonunda yeniden 

düzenlenmiştir. Harvey’e göre özellikle 1945 sonrasında bürokratik-teknik rasyonalite 

ilkeleri doğrultusunda müdahaleci bir devlet anlayışı hakimdir554.  Bu dönemin genel 

bir kelime ile ifade etmek gerekirse toplumsal yapıyı normları belirleyen genel ilkenin 

“güvence” olduğunu söylemek gerekir.  

Jessop’un sistematik yaklaşımından hareketle bir sonuç yazmak gerekirse 

Fordist birikim, beş açıdan tahlil edilebilir ve bu çalışmada ele alınan biçimiyle 1- 

uzmanlaşmaya dayalı ve toplumsal işbölümünün tekli yapılanması 2- en nihayetinde 

kapitalist üretim biçiminin devamlılığı için üretim ve tüketimin büyümesini desteleyen 

makro-ekonomik rejim 3-  bu birikim rejimi devamlılığında oluşan düzenleme biçimi 

(normlar, kurumlar, örgütsel biçimler, toplumsal olarak yaygınlaştırılmış ulaşım ve 

iletişim örgüsü ve davranış tipleri) 4- toplumsallaştırma yani hakim birikim rejiminin 

değerlerini toplumun tamamında yerleşmesini sağlayan kurumsal bütünleşme, 5- 

nihayetinde bunların hepsini bünyesinde bulunduran bir toplumsal formasyondur555. 

Fordist birikim rejiminin krizi, 1960’lı yılların ikinci yarısından itibaren 

belirmiş, 1970’li yılların ilk yarısında bütünüyle görünür olmuş, 1975 yılında ise 

kırılma noktasına ulaşmıştır. Büyüme oranlarındaki düşüş ve işsizliğin önlenemeyen 

artışı krizin en temel göstergeleri olmuştur556. 

                                                 
553 Aslan, s. 115. 
554 Harvey, s. 159.  
555 Jessop, s. 103 
556 Agglietta, s. 425.  



151 

 

Bunalımın temel nedeni, emeğin yeniden üretimindeki maliyetlerin uzun 

dönemde düşüşün durması ve tersine artarak yükselmesidir557. Bu noktada temel sorun 

sermayenin organik bileşimin bozulmasıdır. Sermayenin organik bileşimi, sabit 

sermaye ile değişken sermaye arasındaki ilişkiyi ifade etmektedir. Üretim başladığında 

sermayedar karını değişken sermaye üzerinden arttırır. Sabit sermayeyi (mal, makine) 

40 birim olarak düşündüğümüzde değişken sermaye (hammadde, işgücü, pazarlana) 

60 birimini oluşturur. Sermayedar işte bu 60 birim üzerinden karını arttırmayı hedef 

olarak koyar558. Yoğun birikim rejiminin içine girdiği bu kriz, teknolojik değişmelerin 

etkisiyle girişimcinin sabit sermayeyi arttırmak zorunda kalması nedeniyle değişken 

sermayeye kalan birimin azalması sonucu sermayenin organik bileşiminin bozulması 

durumudur. Artı değer oranı düştüğünde sermayenin değersizleşmesi, verimlilikteki 

düşüşün ücretlere yansıtılamaması, sermayenin ücretlerdeki artışı fiyatlara 

yansıtamaması sonucu enflasyonist baskı meydana gelmiş, bu durum Fordist birikim 

rejiminin krizinin patlak vermesine neden olmuştur. Fordist birikim rejiminin krizi için 

üç temel neden sayılabilir559. Bunlardan ilki emeğin yeniden üretiminin maliyetinin 

artması –göreli artı değerin düşmesi- ikincisi sermayenin organik bileşiminin 

yükselmesi başlayan enflasyonist baskının ekonomik durgunluk ile birleşmesi durumu 

ve üçüncü olarak Fordist devletin bunalımı, bu nokta aslında emek sürecinin üretkenlik 

bunalımı ile ilgilidir. Emek süreci üzerinden kurulan kurumsal yapıların sermaye 

birikimi için olumsuz etkiler yaratmasını peşinden getirmiştir. Bu noktada büyüyen 

kamu harcamaları engel olarak görülmüştür. Fordizmin krizine ilişkin önemli 

etkenlerden bir diğeri olarak katılık görülmektedir. Kitle üretimine dayalı bir sistemde, 

sabit sermaye yatırımlarını geliştirmeye yönelik tüm fikirler, emek dağılımı, iş 

sözleşmesi gibi noktalarda katı kuralların varlığı nedeniyle değiştirilemediğinden 

kapitalizmin çelişkilerini denetim altında tutma ihtimali giderek ortadan kalkarak 

çelişkiler daha belirgin hale gelmektedir560. Emek sürecinin muhalefet ile ilişkisi 

noktasında ifade edilmesi gereken önemli noktalar mevcuttur. Emek sürecinin 

standartlığı ve yarı montaj hattının işçi sınıfının üretkenliğini sınırlandırması hem 

bireysel protestolar hem de kolektif boyutlarda muhalefet ile karşılaşmıştır. En çok 

                                                 
557 Agglietta, s. 425-427.  
558 Bottomore, s. 514-515.  
559 Aslan, s. 157-160. 
560 Harvey, Post Modernliğin Durumu, s. 165.  



152 

 

kullanılan protesto biçimleri; işe devamsızlık, çalışmaya yönelik isteksizlik, etkin 

olmayan çalışma, sürekli iş değiştirme ve tekrar eden aralıklarla hastalanma 

şeklindedir. Sayısal verilerle örneklendirmek gerekirse, 1960’lar boyunca ve 

1970’lerin başında Avrupa özelinde işçilerle yapılan görüşmeler sonucunda iş 

doyumsuzluğunun yüzde seksenlere vardığı tespit edilmiştir561 . Fordizmin içine 

girdiği “Emek sürecinin üretkenlik bunalımına girmesi, emek süreci üzerine kurulmuş 

yapıların sermaye birikimi için birer engel oluşturmasını peşinden getirmiştir. Fordist 

devletin emeği yeniden üretme mekanizmaları tehlikeye girmiştir” 562. 

Ortaya çıkan bunalım, üretim sürecine ek olarak bütün toplumsal ilişkileri 

dönüştürmüştür. 1980’lerden itibaren yeni birikim rejimi ve ona bağlı düzenleme 

biçimi ortaya çıkmış, tüm toplumsal yapıyı değiştirmiştir. Fordist birikim rejiminin 

temel değerleri olarak tanımlayabileceğimiz katılık, yerini esnekliğe güvence ise 

güvencesizliğe bırakmıştır. Hak arama mücadelesinde bu noktada tüm toplumsal 

değerler ve hukuksal düzenlemeler bu yeni birikim rejimine göre şekillenmiştir. 

Öncelikle söz konusu hak ve özgürlüğün anlamının açıklanması ardından 

devlet anlayışında ve nihayetinde o devletin normlarında bu hak ve özgürlüğün içeriği 

tartışma konusu olarak ele alınmaktadır. Her biri hem tarihsel bir süreçte 

mücadelelerin hem de kapitalist üretim ilişkilerinin yeniden üretilmesinin bir 

zorunluluğu olarak doğmuştur. Çalışma saatlerinin düzenlenmesine yönelik 

mücadeleleri ve çıkarılan yasalar bu noktada önemli örnekler olarak görülmektedir. 

İşçi sınıfı “sekiz saat çalışma, sekiz saat dinlenme ve sekiz saat canımız ne isterse” 

sloganıyla kapitalist devletin kurumsallaşmaya başladığı yerlerde büyük eylemlere 

başlamış, bu eylemleri genel grevlerle destekleyerek bir yaptırım aracı elde etmiştir. 

Uzun süren mücadeleler sonucunda sermayedarlara bu taleplerini devlet aracılığıyla 

kabul ettirmişlerdir. Devletin bu talepleri yasal güvenceye almasının altında aynı 

zamanda kapitalist üretim ilişkilerinin yeniden üretilmesi görevinin de verilmiş olması 

yatmaktadır.  Ekonomik alan ve siyasal alan biçimsel ayrımının bir türevi olan devlet 

ve sivil toplum ayrılığı ile kapitalist devlet kendisine sınıflar üstü bir konum 

kazandıran ve tarafsız imajı yaratan devlet, sermayenin ve emeğin yeniden üretiminde 

görev almaktadır. İşçinin yeniden üretimi açısından çalışma saatlerinin kısalığı ya da 

                                                 
561 Wolfgang Teckenberg, Labour turnover and job satisfaction: Indicators of Industrial Conflict in the 

USSR Taylor & Francis Journals, Cilt: 30, sayı:2, ss: 193-211’den aktaran Belek, s. 65. 
562Aslan, s. 158-160. 



153 

 

uzunluğu oldukça önemlidir. Engels’in “İngiltere’de İşçi Sınıfının Durumu” adlı 

çalışmasında aktardığı somut gerçeklikler üzerinden bakıldığında, çalışma süresinin 

sınırlandırılması çalışan neslin devamlılığı açısından oldukça kritiktir. Bu noktada bu 

çalışmada, çalışma süresinin sınırlandırılması hakkının kazanılmasında bu ikili 

ilişkinin etkili olduğu iddia edilmektedir.  Birikim rejimlerinin düzenleme biçimleri 

olarak karşımıza çıkan devleti, hak ve özgürlük temelindeki değişimi analiz 

edilmemizi sağlayacaktır.  

Yoğun birikim rejimi ve muhalefet etme araçları arasındaki ilişkiyi, “Fordist 

muhalefet” kavramının kapsayıcılığı altında ifade etmek yerinde olacaktır. Bu 

dönemin muhalefet etme araçları, birikim rejiminin temel ilkeleri çerçevesinde 

belirlenmekte olduğundan bu yönde bir kavramsallaştırmaya gidilmiştir. Fordist 

muhalefetin temel araçları, grev, sendika ve toplumsal hareketler başlığı altında 

irdelenmektedir. Fordist muhalefeti kapsayan bu dönemi, tüm dünyada en yaygın 

toplumsal hareketlerin gözlemlediği dönem olarak söylemek hatalı olmayacaktır. 

Burjuva kamusal alanına karşılık karşıt kamusallıklarında yoğun olarak görüldüğü bir 

dönem olarak tanımlanacaktır. 

 

2.2.2.1. Fordist Muhalefette Grev 

 

Kapitalist üretimi ilişkileri içerisinde grevi ve onun hukuki düzenlemesini 

birikim rejiminin yasalarına uygun bir şekilde tarihsel örnekleri üzerinden açıklamak 

amaçlanmaktadır. Grev, diğer muhalefet araçlarıyla birlikte birikim rejiminin 

istikrarını sağlayan bir kurum olarak Fordist muhalefet içerisinde önemli bir yer 

edinmektedir. Ancak birikim ve düzenleme arasındaki ilişki önceden belirlenmiş 

değildir. Tıpkı diğer muhalefet haklarını tartışırken ifade edildiği gibi belirli bir 

mücadelenin ürünüdür. Birikim süreci bir toplumsal düzenleme sistemiyle bağlantılı 

olmak zorundadır563. Düzenleyici normlar ile kurumsallaştırılmıştır. Çalışmanın bu 

bölümünde, Fordist muhalefet içinde grevi ilk örnekleriyle birlikte tartışmak 

amaçlanmaktadır.  

Greve ilişkin kapsamlı bir tartışmaya başlamadan önce detaylı bir tanımını 

yapmak yerinde olacaktır.  

                                                 
563 Hirsch, s. 93.  



154 

 

Grev bağımlı çalışanların yaşam ve çalışma şartlarını, kazanılmış sendikalaşma 

ve toplu pazarlık haklarını korumak için bu koşullarda iyileştirme ve 

düzenlemeler sağlamak, ücret artışı, çalışma sürelerinin kısaltılması vb 

amaçlarla işveren veya işveren konumundaki  kurum veya siyasal otoriteden 

taleplerini elde edebilmek amacıyla belirli veya belirsiz bir süre için gönüllü 

olarak topluca ve birlikte hareket ederek işi yavaşlatma, önemli ölçüde aksatma 

ya da tümüyle durdurma eylemi olarak tanımlanabilir564.  

 

Grev, kabaca kapitalist üretim ilişkileri içinde, çalışanların çalışma 

koşullarından başlayarak yaşam alanlarına kadar var olan sorunların ortadan 

kaldırılması ya da iyileştirilmesi için kullanılan bir muhalefet biçimi olarak 

görülmektedir. İşçi sınıfı, tarihsel olarak ortaya çıktığı andan itibaren öncelikle çalışma 

şartlarına ilişkin olarak siyasi iktidara taleplerini ileterek; kısa süreli bile olsa yasalarla 

bu taleplerinin güvence altına alınmasını sağlamıştır. Narmanlıoğlu565, grevlerin 

tarihsel olarak analizinde üç ana dönem olduğunu belirtmektedir; yasaklama, özgürlük 

ve hakkın tanınması. Ancak bu dönemleri birbirinden net çizgilerle ayırmak söz 

konusu değildir. Bazı durumlarda yasalar ile güvence altına alınan haklar bir müddet 

sonra yasal güvencesiyle ortadan kaldırılmıştır566. Sermaye ve emek arasındaki 

rekabetçi ilişkileri düzenleyen yasalar sermaye lehine devlet tarafından zor unsuru ön 

planda tutularak düzenlenmesi durumunu ifade etmektedir567. Bu dönemde siyasi 

iktidarın kolluk kuvvetinin gücü, destek kuvvetlerinin gücü ve protestoculara karşı 

yerleştirilen toplar ile vücut bulan devlet şiddeti işçi sınıfı açısından bir geri adım atma 

nedeni olmuştur568. Bu bağlamda, toplumsal muhalefete yönelik eylem 

repertuarlarının, yasal güvence kazanmış görüntüsüne rağmen uygulama araçları 

olarak tanımlayabileceğimiz sendika hakkı ve grev hakkının kullanımına ilişkin 

çıkarılan yasalar devletin, bir sınıf olarak burjuvazinin yanında durduğu 

                                                 
564 Akkaya, 1990’lı yıllarda Türkiye’de Grevler, s. 3.  
565 Ünal Narmanlıoğlu, Grev, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara, 1990 s. 21-22.  
566 Örneğin, Fransa’da 1791 tarihli kararname işçi birliklerini “özgürlüğe ve insan hakları bildirgesine 

yönelik bir suikast” olarak tanımlamıştır. Eğer işçiler böyle bir birlik kurma yönünde bir girişimde 

bulunursa bunun cezası bir yıl için yurttaşlık hakların yoksun kalmak ve belirli bir miktar para cezası 

olarak tanımlanmıştır. Benzer şekilde 1871 tarihli yasa (İngiltere’de) işçi sendikalarını yasal olarak 

tanımaya yönelik önemli bir gelişme olarak görülürken.  Marx tarafından Kapital’de şu şekilde 

eleştirilmektedir. 1871 tarihinde çıkarılan başka bir yasa, “Şiddet, Tehditler ve Taciz Hakkında Ceza 

Yasasında Değişiklik Yasası” işçi sendikası yasasının çıkmasından önceki koşullara fiilen geri 

dönülmesine neden olmuştur. Nedeni söz konusu yasa ile işçilerin mücadele aracı olarak kullandıkları, 

grev hakkına ilişkin yasal araçları, genel hukuktan çıkartıp, istisnai ceza mevzuatına sokmuş olmasıdır. 

Marx, Kapital I. Cilt, s. 710. 
567 Marx, Kapital, s. 709-710.  
568 Neil Faulker, Markist Dünya Tarihi Neandertallerden Neoliberallere, çev. Tuncel Öncel, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2014, s 189.  



155 

 

göstermektedir. İşçi sınıfı ise bu dönemde, sendikanın, grevin ve nihayetinde genel 

grevin muhalefet aracı olarak rolünü, yasa yapım sürecine katılım gibi konular 

üzerinden tartışmaya başlamıştır569. Grev bir hak olarak kabulü, Fordist muhalefetin 

dönemine tekabül etmektedir. 

1929 krizinin yaşanması ve İki Dünya Savaşı arasındaki dönem, geçiş aşaması 

olarak adlandırılmış, savaş sonrası dönemde yoğun birikim rejimi özgül değişkenleri 

ve ekonomik ve toplumsal yeniden üretime katkıları ile yeni biçim almıştır. Jessop’ın 

tanımladığı şekliyle özgül kapitalizm biçimleri; birikim rejimi ve toplumsal düzenleme 

tarzının bileşimi ya da toplamı olarak adlandırılabilir570. Bu sürecin grev ile bağlantısı; 

üretim süreci, emek süreci ve düzenleme öğelerinin ilkeleri üzerinden ele 

alınabilmektedir. 

Fordist üretim ve emek örgütlenmesi; bireysel emek karşısında kolektif çıktı 

üretilmesine imkân sağlamıştır. Seri üretim kitlesel tüketim olarak sloganlaştırılan bu 

dönemde muhalefet etme noktasında özellikle grev önemli bir yaptırım aracı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Üretim sürecinde işçinin herhangi bir faaliyeti diğer işçinin 

faaliyeti ile doğrudan ilgili olduğunda sermayeyi işçi hareketlerine oldukça duyarlı 

hale getirir. Somut anlamıyla düşündüğümüzde “erkek571” işçinin fabrikanın şalterleri 

indirmesi üretimi tamamıyla durdurarak sermayenin o gün elde edeceği karı ortadan 

kaldırmaktadır. Seri üretimin grevi bir araç olarak kullanmakla sağladığı fayda, Post-

fordist birikim rejiminde grevin muhalefet etme aracı olarak işlevsiz kalmasına neden 

olmuştur (farklılaştırılmış ve stoksuz üretim nedeniyle).  

Talep yetersizliğinin karşılanması amacına uygun olarak tüketim emeğin asli 

görevlerinden biri haline gelmiştir. İnsanlık tarihinde ilk defa, Fordist birikim rejimi 

içerisinde emekçi sınıfların tüketim normu oluşturulmuştur572.  Bu bilgiden hareketle 

tüketimden gelen gücü kullanmanın, yurttaşların önemli bir muhalefet etme aracı daha 

                                                 
569 Bottomore, s. 315.  
570 Jessop, s. 33. 
571 Fordist dönemin toplumsal hareketleri incelenirken, önemli bir eleştiri bu hareketlerin toplumsal 

cinsiyet rollerini yansıtmıyor oluşudur. Erkek işçi kavramı, bu anlamda hareketlerin bu niteliğiyle ele 

alınmasına eleştirel bir yaklaşım sergilemek amacıyla kullanılmıştır.  
572 Aslan, s. 102. Tüketim normunun çalışma açısından önemi, talebi canlandırmaya yönelik oluşturulan 

politikaların düzenleme biçimine yön veriyor olmasıdır. Emekçi kesimlerin aynı zamanda bir talep 

unsuru olarak görülmesi, sermaye karşısında avantaj elde edebilmesine, bazı araçlarla mücadele 

edebilmesine imkân sağlamıştır. Aynı zamanda yaygın birikim rejiminin talep yetersizliği nedeniyle 

girdiği bunalım, kapitalist bir toplumda tüketimin ne kadar önemli olduğunu açığa çıkarmaktadır. 



156 

 

kazanmasına imkân sağladığı belirtilebilir573. Tüketim ve üretimin istikrar içerisinde 

işleyebilmesi için ücret ilişkisinin düzenlenmesi, toplu iş sözleşmesi sayesinde 

merkezileşmiş sözleşme ile alınan kararların tüm sektörler için geçerliliği doğmuştur. 

Toplu iş sözleşmesi, örgütlenme hakkı kapsamında ve sendikalaşmanın artması 

noktasında birikim rejimi ve muhalefet etme araçlarının yasal dayanağı arasında 

maddeci bağı kurmuştur. Kapitalist devletlerde, toplu sözleşmenin yasal dayanağı 

kazanması 20. yüzyılın ikinci yarısında mümkün hale gelmiştir. Emekçi kesimlerin 19. 

yüzyılın sonlarından itibaren giderek artan mücadelesi, yoksulluğun getirdiği ağır 

yaşam şartlarını protesto eden toplumsal hareketler ve kapitalist üretimin tek koşul 

olmadığına yönelik deneyimler daha doğru ifadesiyle Sovyet deneyiminin Avrupa’nın 

yanı başında yaşanıyor olması hem emekçi sınıfların mücadelesinde gücünü 

arttırmasına hem de sermayenin uzlaşmak zorunda olduğu toplumsal koşulların 

oluşmasına katkı sağlamıştır.  Ancak bu konulan yasalar, sermayedar tarafından 

zorunlu olduğu koşullarda uygulanırken, örgütlülüğün dağıldığı anda yeniden geri 

alınmıştır. Liberal devlet, piyasalara müdahalesizdik üzerinden kurgulandığından bu 

anlamda yasal dayanakları korunamamış, bu haklar yaygınlık kazanamamıştır. Benzer 

koşullar 20. yüzyılın ilk çeyreğinde de söz konusu olmuştur. Bu anlamda toplu 

sözleşme düzeninin, Fordist düzenleme biçiminde yaygınlaşması muhalefet etme aracı 

olarak sendika ve grev gibi hakların kurumsallaşmasını sağlamıştır574.  Devletin emek-

sermaye arasında arabulucu rolü üstlenmesi, Fordist muhalefette, tarafların kararları 

alma ve alınan kararları uygulama sürecine dahil olmasına imkân sağlamıştır575. 

Emeğin yeniden üretiminin maddi koşullarını hazırlamak ve sürdürmek amacını güden 

Fordist devlet, bu amaca yönelik olarak faaliyet alanını genişletmiş ve toplumsal 

ilişkileri ücret ilişkisi üzerinden düzenlemeyi öngörmüştür576. Fordist devlet emeğin 

yeniden üretiminde önemli bir işleve sahip olduğundan ücretli emek çalışma hayatında 

anayasal ve yasal düzenlemeler anlamında güvenceler elde etmiştir. Devlet, emek 

                                                 
573 Fordist birikim açısından tüketimin, iki yönü bulunmaktadır. Bunlardan ilki, emeğin kendisinin 

bireysel tüketimi ikincisi ise kolektif tüketimdir. Bireysel tüketim ile amaçlanan işçinin borçlanması 

yoluyla parasal piyasanın sürekliliğin sağlanmasıdır. Kolektif tüketim ise Fordist devletin temel 

ilkelerinin belirlenmesini sağlayan etmendir. Fordist devlet, yaygın birikimin bunalımına çözüm 

niteliğinde; eğitim, sağlık, toplu konut gibi alanlarda kamu hizmetini yerine getirerek emeğin yeniden 

üretimine katkı sağlamaktadır. Böylece sermayenin ve emeğin yeniden üretilmesi sürecinde önemli bir 

aktör olarak yerini almıştır. 
574 Aslan, s. 105107  
575 Akkaya, Küreselleşme versus Sendikasızlaşma ve Yoksullaşma, s. 98 
576 Aslan, s. 118.  



157 

 

piyasaları ve çalışma ilişkilerini düzenleyici görevi üstelenmiştir. Bu anlamda devlet, 

geniş hak ve özgürlüklerin emeğe yönelik avantajlarını düzenleyen yasaları yaparak 

ve onları koruma görevini üstlenmiştir. Emeğin ve sermayenin yeniden üretimi için 

gerekli olan uzlaşma noktasında emek örgütlerini karar alma ve alınan kararları 

uygulama sürecine dahil etmiştir.  

Fordist muhalefet dönemi, emeğin toplumun kurucu yapılarından biri olarak 

görüldüğü “Emeğin Anayasallaşması” dönemidir577. Fordizim, ücret artışları yoluyla 

meta tüketiminin alanını genişlettiği, sermayenin tekelleşmesi ve yoğunlaşmasının 

sebep olduğu çelişkileri yumuşatma578 etkisi yarattığı söylenebilir. 

Naples çalışmasında, Amerika Birleşik Fordist muhalefet dönemdeki grevleri 

incelemiş ve bu dönemin grevlerini savunma grevleri579 olarak tanımlamıştır580. 

Naples, işsizlik ve grev arasındaki ilişkiyi incelemek istediği çalışmasında, grevlerin 

sayılarına bakarak içlerindeki farklılaşmaya bakmayı amaçlamıştır. 1953-1960 ve 

1961-1981 yılları arasındaki grevlerin nedenlerini tablolar aracılığıyla 

gruplandırmıştır. Bu tabloda özellikle savaş sonrası grevlerin ağırlıklı olarak savunma 

grevleri olduğu ifade edilmiştir. Fordist dönem muhalefetinde bu grevler, öncelikle iş 

güvenliği gerekçesiyle gerçekleştirilmiş ve 1970’lerde ise, tüm grevler içerisinde 

savunma grevlerinin sayısı düşmeye başlamıştır581.  

1963-1980 dönemini Fordist muhalefette, Türkiye’de grevlerin ortak 

özellikleri, esnaf ve zanaatkarla işçi sınıfı arasındaki mesafeye dayalıdır. Bu dönemde, 

işçi sendikaları ile işçiler arasında belirli bir çatışma görülmektedir ve bu dönem, 

Fordist devletin anayasalarında aldığı güce dayanarak, çalışma ilişkilerinde grevin 

önemli bir yaptırım aracı olarak kullandığı görülmektedir582. Türkiye özelinde toplu 

sözleşme ve pazarlık hakkının tanınması, ancak 1961 Anayasası’nın imkanları 

                                                 
577 Micheal Hardt ve Antonıo Negri. Çokluk İmparatorluk Çağında Savaş ve Demokrasi, çev. Barış 

Yıldırım, 2. Basım, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2011, (Çokluk) s.117-173.  Çalışmanın söz konusu 

bölümü maddi emek ile maddi olmayan emeği tartışmaktadır. Grevi, yasal normlar içerisinde bir direniş 

biçimi olarak tanımlamaktadır. s. 104. 
578 Tülay Arın, s. 126.  
579 Savunma Grevleri ile kastedilen; işten çıkarmalara, ücret kesintilerine, iş azaltma, hızlandırma, 

çalışma kurallarının ortadan kaldırılması ve sendikaların etkinliğini kırma şeklinde politikalara karşı 

direnme amacıyla işçilerin greve gitme kararıdır. Bu grevlerin ortak özelliği geçmiş kazanımlarını ya 

da var olan olumlu uygulamaların korunmasına yönelik grevlerdir.  
580 Mıchele Naples, “An Analysis of Defensive Strikes”, International Journal of Sociology, Cilt: 26, 

Sayı:1, 1987, s 96. 
581 Naples, s. 98.  
582 Akkaya, 1990’lı yıllarda Türkiye’de Grevler, s. 7.  



158 

 

sayesinde olmuştur. 1963 yılında 274 sayılı Sendikalar Kanunu ve 275 sayılı Toplu İş 

Sözleşmesi, Grev ve Lokavt Kanunu’nun yürürlüğe konulması ile yasal dayanağına 

kavuşmuştur. Böylece 1961 Anayasa’sı ile kolektif bir hak olarak grev hakkı 

tanınmıştır. Nitel verilerle Fordist dönemde, grev hakkının yoğun bir şekilde 

desteklendiği iddiasını temellendirmeden önce 1971 değişikliği ile bu yasadaki memur 

ifadesinin kaldırıldığı yalnızca işçiler için grevin bir hak olarak tanımlandığını 

belirtmek gerekmektedir. Bu noktada Türkiye’de grevler incelenirken, 1963-71 

dönemi ile 1971-80 arasını ayrı ayrı incelemek gerekmektedir. Bu dönemde Fordist 

devletin, emek ve sermaye arasında uzlaşmacı olarak görev alması nedeniyle, grev 

sayısının az olduğu tespit edilmiştir. Grevin anayasal bir hak olarak tanımlandığı, 1963 

yılında ülke genelinde grev sayısı 8’iken 1.514 işçi bu grevleri bir muhalefet aracı 

olarak kullanmıştır. 1963 yılından 1970 yılına kadar göreceli olarak artma 

eğilimindedir583.  

1971 yılında ise, ülke genelinde 78 adet grev yapılmış 10.916 adet işçi greve 

katılmıştır. 1980 yılında grev sayısı 220’ye ulaşırken, 84.832 işçi greve katılmıştır. 

Dolayısıyla 1971 yılında yaşanan sınıfsal kırılmanın temelinde DİSK’in kurulmasının 

yattığı ifade edilmektedir. DİSK ile grevlerin, sınıfsal karakteri daha baskın hale 

gelmiştir. Ancak 1971 askeri muhtırası bu anlamda grevleri düşürücü bir etki 

yaratmıştır. Hukuki olarak grev hakkı anayasal yerini korusa bile, uygulamada pek çok 

iş yerinde siyasi kaygılar yüzünden bir muhalefet etme biçimi olarak 

kullanılamamıştır. Bu yüzden Fordist muhalefet döneminde, grev sayısının en düşük 

olduğu yıl olarak 1972 yılı gösterilmektedir. Bu yılda yalnızca 48 grev 

gerçekleştirilmiştir. Greve katılan işçi sayısında ve yapılan grev sayılarında Fordist 

muhalefetin ikinci yarısından önemli bir artış bulunmaktadır584. 1971-1980 

                                                 
583 1963 yılında ülke genelinde gerçekleşen grev sayısı 8; greve katılan işçi sayısı 1.642; Grevde 

Kaybolan İşgünü Sayısı 19.739’dur. Bu rakamlar 1964 yılında sırasıyla 83, 6.640, 238.261; 1965 

yılında; 46, 6.953,336.836; 1966 yılında 42, 11.414, 430.104; 1967 yılında 101, 9.499, 350.037; 1968 

yılında 54,5.289 ve 174.905; 1969 yılında 74, 12.601, 235.134 ve son olarak 1970 yılında 72, 21.156, 

220.189. Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı, Çalışma Hayatı İstatistikleri, No: 23, Ankara, 1998, s. 

65 1972. 
584 1971 yılında ülke genelinde gerçekleşen grev sayısı 78; greve katılan işçi sayısı 10.916; Grevde 

Kaybolan İşgünü Sayısı 476.116’dır. Yıllara göre sırasıyla 1972 yılında; 48, 14.879, 659.362. 1973 

yılında; 55, 12.286, 671.135 1973 yılında; 55, 12.286, 671.135 1974 yılında; 110, 25.54,1.109.401 1975 

yılında; 116,13.708, 668.797 1976 yılında; 58, 7.240, 325.830 1977 yılında; 59, 15.682,1.397.124 1978 

yılında; 87, 9748, 426.127. 1979 yılında; 126,21.011, 1.147.721 1980 yılında ise; 220, 84.832, 

1.303.253. Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı, Çalışma Hayatı İstatistikleri, No: 23, Ankara, 1998, 

s. 65. 



159 

 

döneminde, grevlerin genel olarak artma eğiliminde olduğu görülmüştür. 1960-1980 

döneminde toplam 1.437 kez greve gidilmiş bu grevlere 344.620 işçi katılmış ve 

9.586.051 işgünü grev ile geçmiştir. 1963-1980 döneminde gerçekleştirilen toplumsal 

eylemlerin yarısından fazlasını grevlerin oluşturduğu görülmektedir (her on eylemden 

altısını grevler oluşturmaktadır)585. Grev sayılarında ve grevde kaybolan işgünü 

sayılarında bir artış olduğu görülmektedir.  Ücretlerin bir maliyet unsuru değil de talep 

unsuru olarak görülmesi, Fordist muhalefette grevi önemli bir araç haline getirmiştir. 

1968-1972 arasındaki dönem büyük grev dalgası olarak adlandırılmaktadır. İşçilerin 

hak talep eden eylemleri olarak grev, demokratik yaşamın bir unsuru olarak kabul 

edilerek gerektiğinde başvurulmaktadır.  

Grev hem uluslararası hukukta hem de ülkelerin ulusal hukuklarında yazılı bir 

güvence altına alınmıştır. Burjuva demokratik devrimlerini görece olarak geç 

gerçekleştiren ülkelerde bile, devletin emek ve sermaye arasında uzlaşmacı rolü, 

toplumsal hareketler, ifade özgürlüğü, basın özgürlüğü, sendika hakkı ve grev hakkı 

gibi pek çok hakkın yaşam alanı bulmasını sağlamıştır. Ancak sendikaların güçlü 

olduğu ülkelerde, belirli bir dönem içinde yapılan grev sayısının düşüklüğü ve grev 

sürelerinin kısalığı yukarıda özetlenen duruma tezatlık yaratmaktadır. Bu noktada 

karşımıza devlet ve sendikalar arasında kurulan ilişki çıkmaktadır. Bu yüzden pek çok 

ülkede, bir yılda gerçekleştirilen grev sayısı incelenirken, elde edilen rakamlarda bu 

dengeleri de göz önünde bulundurmak gerekmektedir586.  

 

2.2.2.2. Fordist Muhalefette Sendika 

 

Fordist dönem, refah devletin güvenceler ağı içerisinde; “tüketim”, “büyüme” 

ve “ilerleme” gibi değerlerin baskın olduğu; güçlü sendikalar, toplumsal ortaklık ve 

uzlaşma süreçleri ile karakterize edilmektedir. Sendikalar hem işçi sınıfının örgütleri 

hem de birbirleriyle rekabet halindeki iş alanı sahiplerinin birlikleridir587. İlk sendikal 

örgütlemelerin tarihini 19. yüzyılın sonlarına yerleşirken bu hakların yasal 

dayanağının 20. yüzyılın ilk yarısında varlık kazandığı ifade edilmektedir.  

                                                 
585 Yüksel Akkaya. 12 Eylül 1980 26 Yıl Önce, 26 Yıl Sonra Değişen Ne? Türk Tabipleri Birliği 

Mesleki Sağlık ve Güvenlik Dergisi, 2006, s.18. 
586 Akkaya, Küreselleşme Versus Sendikasızlaşma ve Yoksullaştırma, s. 111.  
587 Hirsh, s. 94.  



160 

 

Fordist muhalefette, sendikaların üç temel boyut açısından tahlil edilmesine 

imkân sağlayacak koşullar oluşmuştur. Üretim sürecindeki bireysel emek sonucunda 

kolektif çıktı, toplu iş sözleşmesinin doğumu ve aynı sektörde çalışan tüm emekçilerin 

eşit ücret ve eşit şartlarda çalışma imkanını getirmiştir. Bu durum bir örgütlenme 

biçimi olarak sendikaların aktif olarak kullanımına imkân sağlamış ve kapitalist 

devletin öngördüğü bir muhalefet etme aracı haline gelmiştir. Dolayısıyla birikimi 

rejimi ve onunla uyumlu bir düzenleme biçimi olarak sendika; muhalefet etme aracı 

olarak etkin bir şekilde kullanılmaya başlamıştır. Fordist muhalefette, sendikaların 

gelişiminin üç ana bölümde ele alığını belirtebiliriz588;  

1. Sendikaların fiilen kurulması: teşkilat yapısının, üyesinin ve yasal 

mevzuatlarının belirlenmesi, hepsinin düzenli bir şekilde oluşturulması 

2. Sendikaların işverenle ilişkisi: barışçıl görüşmenin sağlanması, çalışma 

şartlarının ve sürelerinin standart hale getirilmesi 

3. Sendikalarla devlet arasındaki ilişki açısından ise; sendikaların devletin yasal 

güvencesi altına girmesi süreci; Sendikal faaliyet yürütmeye ilişkin tüm 

yasaklamaların kaldırılması ve nihayetinde hem kamu sektöründe hem de özel 

sektörde sendikaya üye olmanın her türlü kısıtlılıklarından kaldırılması 

sürecinin yaşandığı söylenebilir.  

Fordist muhalefet döneminde sendikalar, meslek sendikaları olarak 

örgütlenmektedir. Kendi kısa dönemli dar çıkarlarını savunmaktadır589. Fordist 

muhalefet döneminde sendikalar, belirli bir iş koşulunun maddi çıkarlarını savunarak 

görev ve ürün ayrımına göre katı bir şekilde bölünmektedir. Üretimin örgütlenme 

biçimiyle uyumlu olarak sendikalar da maden işçileri sendikası ya da makinistler 

sendikası vb. şekilde geleneksel bölümlere ayrılmaktadır590. Tam istihdam hedefi 

sendikaların partner olarak rolünü güçlendirmiştir591. Sendikalar; toplumsal uzlaşı 

altında, ekonomik gelir ve çalışma koşullarının iyileştirilmesine katkı sağlayan işveren 

örgütleri ve devlet ile ekonomi yönetiminin önemli bir unsuru haline gelmiştir592. 

Sendikaların gücünü kaybetmeye başladığı Post-fordist muhalefet döneminde 

üzerinde durulacağı üzere, özellikle ileri kapitalist ülkelerde işçi sınıfı örgütlerinin 

                                                 
588 Kozak, s. 73.  
589 Savran, s. 144.  
590 Hardt ve Negri, s. 152.  
591 Fülberth, s. 244.  
592 Hirsch, s. 124.  



161 

 

yalnızca ekonomik meselelerle ilgilenmeleri ve ancak bu koşullar altında siyasal 

iktidarların anayasal ve yasal güvencesine kavuşma durumu, sendikalara yöneltilen 

eleştirilerin başında geldiği ifade edilmektedir593.  

Sendikaların tarihsel olarak yaygınlaşması ise, 20. yüzyılın ilk çeyreğinde 

olmuştur. Bir muhalefet aracı olarak sendikalar; kapitalizmin rekabetçi düzenleme 

döneminde, üretim ve emek örgütlenmesiyle uyumlu bir yapı sergilemektedir. Üretim 

ve emeğin örgütlenmesinde hâkim olan ilkeler sonucunda ücretler ve çalışma şartları, 

toplu sözleşmeler aracılığıyla düzenlenir. Bu durum sendikaların bir bütün olarak 

güçlenmesine ve emek kesiminin örgütlenme alanlarından biri haline gelmesine neden 

olmuştur. Fordist devlet, uzlaştırıcı bir kurum olarak bürokratik örgütlenmesinde, 

yönetim memur sendikalarını resmen tanımış, idare ve memur sendikaları arasından 

ücret politikası ve diğer konulara ilişkin olarak toplu görüşmeyi ve toplu sözleşmeyi 

kabul etmesi işçilerin örgütlenmesini memurların örgütlenmesinin takip etmesini 

sağlamıştır. İdarenin, çalışanların çalışma şartlarına ilişkin düzenlemeleri örgütleriyle 

görüşme aracılığıyla yapmaya başlaması, kamu sektörü dahil olmak üzere örgütlenme 

düzeyinde önemli artışa neden olmuştur594.  

Sayılar veriler açısından sendikalaşma oranına bakıldığında; Fordist 

muhalefette sendikalaşma oranlarında ciddi bir artış görülmektedir. Oranlar geçiş 

döneminde gerilemektedir.  Örneğin İngiltere’de 1913 yılında yüzde 23 olan 

sendikalaşma oranı, sendikaların etkinliğini yitirdiği yıl olan 1989 dahi yüzde 41 

civarındadır. Fransa’da 1912 yılında yüzde 8 olan sendikalaşma oranı yine 

sendikaların birikim rejimi gereği etkinliğini kaybetmeye başladığı dönemde yüzde 10 

civarındadır595. Amerika Birleşik Devleti’nde 1940 yılında yüzde 26596 civarında olan 

sendikalı işçi sayısı 1965 yılında yüzde 31’e ulaşmış, o tarihten itibaren sürekli olarak 

düşerek, Fordist dönemin sonlarına doğru yüzde 16’lara gerilemiştir597.  

Fordist muhalefet döneminde, Türkiye’de sendikaların anayasal bir hak olarak 

işlevsel bir şekilde tanımlanması 1961 anayasası ile mümkün olmuştur. Bu noktada 

1961 Anayasası’nda işçi ve memur arasında herhangi bir ayrım yapılmaksızın sendika 

                                                 
593 Hardt ve Negri, Çokluk, s. 152-153.  
594 Aslan, s. 152.  
595 Akkaya, Küreselleşme versus sendikasızlaşma ve yoksullaşma, s. 102.  
596 Tarımsal istihdamı kapmayacak şekilde sayısallaştırılmıştır.  
597 Richard Sennet, Karakter Aşınması Yeni Kapitalizmde İşin Kişilik Üzerindeki Etkisi, çev. Barış 

Yıldırım, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2018.  



162 

 

hakkı, her ikisine birden tanınmış, 1971 tarihli Resmî Gazete ’de yayımlanarak 

yürürlüğe giren yasa ile sendika hakkı, çalışanlar yerine “işçilere” tanımlanan bir hak 

olarak değiştirilmiş, ardından memurların sendikaya üye olmaları açıkça 

yasaklanmıştır. Çalışma Bakanlığı’nın 1963-1980 yıllarına ait verilerine göre, 1962 

yılında Türkiye’deki kayıtlı işçi sayısı 688.819 iken, sendikalı işçi sayısı, 298.000’dir. 

Söz konusu tarihte ülke genelinde 511 adet sendika bulunmaktadır. Bu sayının yıllar 

içerisindeki seyri artma eğilimi göstermiştir. 1966 yılında toplam işçi sayısı içerisinde 

toplu iş sözleşmesinden yaralanan işçi sayısının oranı yüzde 33,7’ken; 1968’de yüzde 

34,7’e, 1970’te yüzde 41,9’a çıkmıştır. 1971 yılında ise bu oran yüzde 24,4’e, 1975’te 

yüzde 16,5’e, 1980’de de yüzde 12,7’e gerilemiştir598. 

Sendikalı işçi sayısı Fordist muhalefet döneminde, 1961 yılından başlayarak, 

sürekli olarak artış gösterme eğiliminde olmuştur. Örneğin 1969 yılında 1.261.856 

işçinin bulunduğu toplumsal gerçeklikte, sendikalı işçi sayısı 766.952’e ulaşmıştır. 

1971 yılının sosyo-ekonomik koşullarında 1.313.500 işçinin  819.373 sendika üyeliği 

bulunmaktayken, 1980 yılında, 2.204.807 işçinin 1.049.250’sı sendikalı işçidir. Bu 

durumda sendikalaşma oranı aşamalı olarak yüzde 50 civarına ulaşmaktadır. 1960-80 

döneminde Türkiye’de hem sermaye birikiminin devinimlerine uygunluğu açısından 

hem de ülkenin politik iklimindeki gelişmelere bağlı olarak, sendikal faaliyetlerin 

güçlendiği ve otonom bir yapıya kavuşmaya başladığı ifade edilmektedir599.  

Bu dönemin sendika anlayışı; sendikaların salt ekonomik örgütlenmeler olarak 

kabul etmesi, katı meslek grupları ayrımını benimsemesi, toplumsal ve siyasal 

taleplerden vazgeçmeleri yönüyle eleştirilmektedir600. 

 

 

 

 

                                                 
598 1961 yılında Toplam İşçi Sayısı ; 688.819, Sendikalı İşçi Sayısı298.000, TİS Kapsamında işçi sayısı 

bilinmiyor Sendika Sayısı, 511’dir. Veriler sırasıyla 1963 yılında; 710.820,446.092,9.000, 565. 1964 

yılında; 765.317, 489.355, 437.000,  595. 1965 yılında; 921.458, 535.904, 172.000, 668, 1967 yılında; 

1.069.387,645.096,189.000,798’dir. SSK ve Çalışma Bakanlığı Verilerine göre Toplam İşçi Sayısı, 

Sendikalı İşçi Sayısı ve Sendika Sayısı (1961-1980) 
599 Yüksel, Akkaya. 12 Eylül 1980 26 Yıl Önce, 26 Yıl Sonra Değişen Ne? Türk Tabipleri Birliği 

Mesleki Sağlık ve Güvenlik Dergisi, Nisan- Mayıs- Haziran 2006, s.20.   
600 Hardt ve Negri, Çokluk, s.152.  



163 

 

2.2.2.3. Fordist Muhalefette Toplumsal Hareketler ve Kamusal Alan  

 

Fordist muhalefette toplumsal hareketleri iki ayrı dönemde incelemek gerektiği 

ifade edilmektedir. Bu bağlamda 1968 yılındaki öğrenci hareketlerinin kırılma 

yarattığı düşünülmektedir. Bu dönemin örgütlenme ilişkileri çerçevesinde, toplumsal 

hareketlerin aktörler, konular, değerler ve hareket biçimlerinde önem değişiklikler 

olduğundan hareketle; sosyal bilimler literatüründe Yeni Toplumsal Hareketler olarak 

tanımlandığı görülmektedir. Bu çalışmada, toplumsal hareketlerin temel 

niteliklerindeki değişimler, tartışmanın ana bağlamını oluşturmaktadır. Her toplumsal 

hareketin kendinden önceki toplumsal formasyonun özelliklerinden etkilenerek 

çeşitlenip gelişmekte olduğundan hareketle toplumsal hareketler, süreklilik 

bağlamında değerlendirilmektedir. 

Tilly, 20 yüzyıl toplumsal hareketleri, birkaç temel özelliği üzerinden 

açıklamaktadır. Öncelikle bu dönemi, toplumsal hareketler bağlamında bir yayılma ve 

yenilik dönemi olarak tanımlamaktadır. Hem yayılma hem de yenilik açısından sahip 

oldukları “hız” belirleyici özellikleridir. Toplumsal hareketler; kitle iletişim 

teknolojilerinin avatajları sayesinde profesyonel, sürekli ve dayanıklıdır. Aktörler 

açısından çeşitli grupların ortaya çıkması toplumsal hareketler bağlamında çeşitliliği 

sağlamıştır. Örneğin öğrenciler, yalnızca okullarda değil kamusal alanlarda da etkinlik 

göstermeye başlamıştır. İşçiler grev ve sendika aracılığıyla hak arama mücadelelerini 

fabrika işgali gibi eylem repertuarları aracılığıyla genişletmekte ve yaymaktadır. Bir 

bütün olarak toplumsal hareketlerin yükseliş çağı olarak görülmektedir601.  19 yüzyılın 

sonundan itibaren kapitalizmin yarattığı koşullarla kapalı ya da açık bir şekilde 

mücadele eden toplumsal hareketler, 20. yüzyıla kendi örgütlerini taşımayı 

başarmışlardır. Ancak özellikle İkinci Dünya Savaşı sonrası dönemde hızlı ekonomik 

gelişmelerin etkisiyle toplumsal hareketler, onun politik ikilemleri ve toplumsal 

yapısını oluşturan koşullar hızlı bir şekilde değiştiği ifade edilmektedir602. Bu 

bağlamda hereketleri kendi içerisinde sınıflandırmak zorunluluğu doğmaktadır.   

                                                 
601 Tilly, Repertoire s.312 
602 Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 83. Bu süreci tahlil etmek açısından ücretli emeğin nicelik oranı 

önemlidir. Sistem karşıtı hareketlerin ikinci dünya savaşı sonrası dönemde etkin olmaya başlamasında 

ücretli emeğin artışı yatmaktadır. 1945-1960 döneminde, (ülkeye göre değişmektedir), yüzde 60 ile 

90’ının yaşamını idare etmesi için emeğini satmak zorunda olduğu kapitalist örgütlenme kurulmuştur. 

Bu bağlamda toplumsal hareketlerin öznesinin büyük oranda “ücretli emek” temellidir. S. 83.  



164 

 

Manuel Castells ise, 1917 yılında gerçekleştirilen Rus Devriminin ve sonrasında 

ortaya yıkan olguların 20 . yüzyılın ekonomik ve siyasal ikliminde belirleyici olduğunu 

Komünizm ve Sovyetler Birliği’nin dünya genelinde muhalif bir dalga yarattığını ve 

tüm dünyadaki hak arama mücadelelerini şekillendirdiğini belirtmektedir603.  

Fordist birikim rejiminin en yoğun yaşandığı 1945-1960 yılları arasında sosyal, 

ekonomik ve toplumsal düzenin refaha dayalı uzlaşı sistemi hakimdir. Sermaye, emek, 

devlet ve sivil toplumu ayrı kurumlar olarak kabul eden yapısal düzenlemeler eşliğinde 

büyüme, gelir dağılımı ve refaha dayalı olduğundan toplumsal uzlaşının en yoğun 

olduğu dönemdir. Bu dönemin hakim çözüm mekanizmaları; kolektif pazarlar, parti 

rekabeti ve temsili hükümettir604. Bu dönem toplumsal hareketlerinin sonuçları 

açısından da, sanayi işçi sınıfının tamamen örgütlü hale gelmesi ve yaşam 

standartlarında hatırı sayılır bir yükselmenin yanı sıra devletin politik yapısı 

içerisinde bir yerlere gelmeleri süreci605 yaşanmıştır. Bu noktada yapılan temel 

eleştiri, işçi hareketleri ve sosyal refah partilerinin giderek sistemle işbirliğine 

girdikleri ya da artık sistem karşıtı hareketler olmadığı yönündedir. Genel itibariyle 

fordist birikim rejiminin koşullarıyla uyumlu devam eden fordist muhalefette, kitlesel 

örgütler ya da bürokratik niteliklere sahip gruplar liderlik etme özelliği taşımaktadır. 

Bu toplumsal hareketleri gerçekleştirebilmenin anayasal temeli toplanma ve 

örgütlenme özgürlüğüne dayanmaktadır ve refah devletinden bu özgürlüğün 

genişletici yorumlaması yapılmaktadır. Bu anlamda, refah devletlerinin hemen 

hepsinde bu hak ve özgürlükler mülkiyet hakkının özüne dokunmadıkça serbest bir 

şekilde yerine getirilmiştir.  

Bürokratik fordist devletin örgütlenme biçimi, katı, hiyearşik ve dikey 

örgütlenme biçimindedir. Örgütlenme şeklini belirleyen temel değişkenler (üretim 

süreci, artı değer çekme biçimi, düzenleme biçimi) etkisiyle, toplumsal yaşamın tüm 

kurumları bu belirliyeci ilkeler üzerinden örgütlenmiştir. Dolayısıyla fordist 

muhalefetin önemli araçlarından olan toplumsal hareketlerin örgütlenmesinde etkili 

olan bu birikimin temel ilkeleridir. Bürokrasi, sermaye birikiminin sağlıklı bir şekilde 

işleyebilmesi için gerekli olan koşulları hazırlamak görevini üstlenmiştir. Bu sağlıklı 

                                                 
603 Manuel Castells, Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür 3. Cilt Bin Yılın Sonu, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2007, s. 4-5.  
604 Offe, New Social Movement: Challenging The Boundaries of Institutional Politics, s. 53. Sosyal 

demokrat partiler bu dönemde oldukça etkili olmuştur.  
605 Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 86 



165 

 

ortamın garantisi önceden öngörülebilir hukuk kuralları çerçevesinde işleyen yapının 

yerleşmesidir. Üretim ve emek sürecine hakim olan  katı örgütlenme kurallları 

toplumsal hareketlerde de kendisini göstermektedir. Toplu eylemlerin etrafında bir 

araya gelen kişiler sınıfsal aidiyete göre bir araya geldiğinden hareketler kökene göre 

dikey bir şekilde örgütlendiği ifade edilmektedir606. 

 Fordist muhalefette toplumsal hareketlerin ortak özellikleri; sanayi toplumun 

temel sınıfı olan işçi sınıfının öncülüğünde, ekonomi ve siyasi konular etrafından 

tartışmalar yapan ve Wallerstein’ın belirttiği üzere hiyearşik bürokratik 

örgütlenmelerdir607.  Temel örgütler, sendikalar ve işçi partilerden oluşmaktadır608. 

Fordist muhalefetin araçlarından biri olarak toplumsal hareketleri ele alırken, 

sistem eleştirisi ortaya koyduklarını ve alternatif bir önerileri olduğunu söylemek 

yerinde olacaktır. Bu dönemin toplumsal hareketleri, yalnızca siyasal iktidarın 

sınırlandırılması, eleştirilmesi ya da belirli bir politikayı protesto için 

gerçekleştirilebileceği gibi aynı zamanda alternatif koyma zorunlulukları söz konusu 

değildir. Eğer muhalefeti eleştirilenin yerine alternatifi koymak olarak tanımlarsak, 

çalışma saatlerinin azaltılması yönündeki toplumsal hareketleri herhangi bir çerçeveye 

oturmak imkansız hale gelecektir. Dolayısıyla fordist muhalefette toplumsal 

hareketleri, belirli bir politikayı eleştirebilmeye yönelik olabileceği gibi aynı zamanda 

geniş bir sistem eleştirisi olarakta varlık kazanabilirler. Bu dönemin toplumsal 

hareketlerine özgü olan nokta, stratejik ve örgütsel araçlar noktasında kesin çizgileri 

ve sınırlarının olmasıdır609. 1947 yılında örgütlenen Mont Pelerin Topluluğu610, Siyah 

panterler partisi, muhalif öğrenci hareketleri, kadın hareketleri, çevre hareketleri vb 

hareketler toplumsal hareketler alanında çeşitliliğin öncüsü olmuştur. Erıca 

Chenoweth ve Marıa J. Stephan, “Why Cıvıl Resıstance Works The Strategıc Logıc 

Of Nonvıolent Conflıct” isimli çalışmalarında, 1900-2006 yılları arasındaki 

hareketlerin bir eylem repertuarı olarak şiddete başvurup başvurmamaları ve bu 

hareketlerin kazanımlarını karşılaştırmalı bir şekilde incelemektedir611.   Analizlerine 

                                                 
606 Touraine, s. 141.  
607 Hayriye Özen, Meydan Hareketleri ve Eski ve Yeni Toplumsal Hareketler, Mülkiye Dergisi, cilt: 

39, Sayı: 2, s. 17.  
608 Fülbert, s. 241.  
609 Özen, s. 17. 
610 Cockett, s. 100-121.  
611 Erıca Chenoweth ve Marıa J. Stephan, “Why Cıvıl Resıstance Works The Strategıc Logıc Of 

Nonvıolent Conflıct”, Columbıa Unıversıty Press, New York, 2011. Çalışma iki önemli konuya 



166 

 

göre, 1900’lü yıllardan 1945’li yıllara kadar toplumsal hareketlerin genellikle şiddet 

içeren eylemler şekilde gerçekleşmesine rağmen; 1940’lardan 1980’lere kadar olan 

süreçte şiddet içermeyen toplumsal hareketlerin sürekli bir artış gösterdiği 

yönündedir612.  

Fordist muhalefet toplumsal hareketleri özelinde 1968613 yılı önemli bir kırılma 

noktasıdır. Bu dönemki öğrenci hareketleri, hem kapitalist dünya sisteminin egemen 

güçlerine karşı bir başkaldırı niteliğindedir hem de o döneme kadar var olan 

hareketlerin eleştirisini bünyesinde taşımaktadır. 1968 yılında dünya genelinde 

başlayan öğrenci hareketleri bu anlamda, fordist muhalefet anlayışına bir eleştiri 

niteliğindedir. Touraine, toplumsal hareketlerin birbirinden ayrılmasına değil, her 

ikisinin de baştan aşağı dönüşmesine yol açan gelişmeler olarak yorumlamaktadır614. 

Eleştirinin merkezinde makine gibi işleyen katı kurallı yapılara başkaldırı 

görülmektedir615. 1968 öğrenci hareketleri geniş kesimlere yayılmadan önce 

başlangıcı, ekonomik düzeyi yüksek Avrupa ülkelerinde özelinde olmuştur. Öğrenci 

hareketlerinin ilk görüldüğü ülkelerden biri Amerika Birleşik Devletleridir. Özellikle 

ırkçılık karşıtı yükselen bilinç, öğrencilerle birleştiğinde sistem karşıtı hareketlere 

dönüşmüştür616. Amerika’da adaletsizliğe karşı verilen mücade, toplumsal değişim 

isteyen diğer hareketler üzerinde güçlendirici bir etki sağlamıştır617. 

Negt ve Kluge, 1968 Mayısındaki öğrenci protestolarını, karşı kamusallıkların 

kurulmasında önemli bir örnek olarak göstermektedir. Fransa’dan başlayarak, dünyaya 

yayılan hareketlerde öğrenciler tecrübeyi, yaşam bağlamlarını ve tarihsel gündemi  

                                                 
odaklanmaktadır. Şiddetsiz direniş neden genellikle şiddet içeren direnişe göre başarılı olur ve hangi 

koşullar altında şiddetsiz direniş başarılı veya başarısız olur? 1900-2006 yılları arasında 323 şiddet 

içeren ve şiddet içermeyen direniş kampanyasını analiz etmişlerdir. Bu toplumsal hareketlerin 100’den 

fazlası (örneğin ırkçılık karşıtı hareketler) oldukça büyük eylemlilikleri içermektedir. Elde ettikleri 

sonuçlara göre; 1900 yılından itibaren şiddet içermeyen eylemler (kampanya olarak kullanılmakta) hem 

sayısal olarak hem de başarı oranı olarak artmaktadır. Elde ettikleri sonuçlardan en çarpıcı olanı, 1900 

ve 2006 yılları arasında şiddet içermeyen direniş kampanyalarının şiddet yanlısı muadillerine göre tam 

veya kısmi başarı elde etme olasılığının neredeyse iki katı olduğudur. Çalışmanın The Puzzle bölümüne 

detaylı bilgi için bakılabilir.  
612 Chenoweth ve Stephan, s. 23-25.  
613 Bu dönem başlayan muhalif öğrenci hareketleri, Fransa’dan sosyalist bir ülke olan Çekoslavakya’ya 

oradan Meksikaya kadar dünya geneline yayılan toplumsal hareketleri ifade etmektedir. Bu hareketler; 

kapitalist toplumun yeni döneminde entelektüellerin önemli bir rol oynadığını göstermektedir. Fülberth, 

s. 258.  
614 Touraine, s. 143.  
615 Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 112.  
616 Turgut,s . 179.  
617 Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 189.  



167 

 

kamusal tartışmanın içine dahil etmektedir. Burjuva kamusallığı, eleştirel niteliğini 

kaybettiğinden dünyadaki gelişmeleri kapsam dışında bırakmaya bırakmıştır. Bu 

anlamda kamusallık, özgül özerk işlevi yeniden kazanmaya başlamıştır618. Arrighi, 

Toplum hareketlerinin bütünüyle toplumsal olan bir çatışmayla her zaman bir Özneye 

başvurarak tanımlanan ekinsel619 bir tasarıyı birleştirdiklerini ifade etmektedir. Bu 

bağlamda emekçi sınıfların hareketi kapitalistlerin eylemine; sömürgeleşme karşıtı 

hareketler; sömürge güçlerine, kadın hareketleri; “erk” egemenliğine karşıysa aynı 

şekilde 1968 öğrenci hareketleri de bir eğitim uygulamasına muhalefet etmek amacıyla 

ortaya çıkmıştır. 1968’in, toplumsal hareketlerin bağımsızlığı olarak okunması 

gerektiğini ifade etmektedir620. 

Habermas kamusal alanın yapısal dönüşümünde, müdahaleci devleti, kamusal 

alanın ideal ruhuna aykırı olarak tanımlayarak, kamusal akla dayalı eleştirel 

düşüncenin tarihsel koşullarının ortadan kalktığını söylemektedir. Devletin 

toplumsallaşması süreci, kamusal alanın özünü oluşturan kamuoyunu 

dönüştürdüğünden ideal anlamda kamusallıktan bahsetmek imkansız hale 

gelmektedir.  

Sonuçta bir kanaatin, eylemleştirmeye elverişli bile olmasına gerek kalmaz; 

kanaat, sadece herhangi bir tasavvurda dışavuran alışkanlıkları ya da 18 . 

yüzyılda kamuoyunun eleştirel bir şekilde karşısına dikildiği ve din, örf, adet ve 

basit “önyargı” tarafından biçimlendirilen kanaati değil, ayrıca davranış 

tarzlarını da kayıtsız şartsız kapsar. Böyle bir kanaat, kamusal sıfatını, tek başına 

grup süreçleriyle olan bağlantısı sayesinde elde eder621.  

 

Habermas’a göre toplanma ve örgütlenme özgürlükleri de refah devlet 

uygulamaları sonucu kamuoyuna benzer şekilde bir dönüşüme uğramıştır. Fordist 

muhalefetin araçları üzerinde partiler, dernekler ya da kurumsallaşmış büyük örgütler 

belirli bir üstünlük elde etmeye başlamışlardır. Bu üstünlük siyasal alana ilişkin 

konularda belirleyicilik olabileceği gibi konunun kapsamının ve içeriğinin 

                                                 
618 Negt ve Kluge, s. 181-182. 
619 Ekinsel; Öznenin belli bir özelliğini savunmaya ya da dönüştürmeye yönelik hareketler olarak 

tanımlaması anlamında kullanılmaktadır. Dinsel hareketler, kadın hareketler, azınlık hareketleri olarak 

örneklendirilebilir. Daha önce belirtiği gibi Arrighi dönemin toplumsal hareketlere kopuş bağlamında 

yaklaşmaktadır. Bu bağlamda 1970 sonrası hareketler, sınıf temelinden çıkarak evrensel değerlerle 

kültür ve kimlik üzerine odaklanmaktadır. Touraine s. 135-141.  
620 Touraine, 134. Touraine, yüzyılın başı ile sonu arasında çok büyük ayrım olduğunu yüzyılın başında 

ilerici olan işçi hareketlerinin yüzyılın sonunda ideolojik araç olmaktan başka hiçbir anlam ifade 

etmediğini söylemektedir. s. 140.  
621 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 387 



168 

 

oluşturulmasında bu kurumların tek söz sahibi olması gibi bir durumun ortaya 

çıkmasına neden olabilmektedir. Bu durumun anlamı, siyasal iktidarla bağlantılı 

örgütlenmelerin ya da onunla bağlantılı faaliyetlerin yerine getirilmesi özgürlüğü 

haline dönüşmesidir. Dolayısıyla özerkliği siyaset yoluyla elde eden ve savunan kitle 

örgütlerine dönüşüm yaşanmaktadır622.  Eleştirel akıl yürütme faaliyetinin yerine bir 

anlamda siyasal uzlaşıyı sağlamak esas olarak koyulduğundan oluşan kitle ya da grup, 

kamuyu olabildiğince dışarda bırakarak siyasal iktidarla ya da birbirleriyle işbirliği 

yapma gayretine düşmektedir. Kamunun oyuna ihtiyaç duyulduğunda, fikirleri 

manipüle etmeye yönelik kamusallıklar geliştirilecektir. Bu durumda basın 

özgürlüğünün özünü sorgulatmaktadır. “Bu süreç toplamda liberal devletin sosyal 

devlete dönüşümüdür; kamusallık hükmü, devlet organları tarafından devletle 

bağlantılı faaliyet yürüten bütün örgütlere yaygınlaştırılır”623.  Dolayısıyla 

Habermas’ın kavramsallaştırmasından hareketle, kamusal alan ve muhalefet arasında 

kurduğumuz ilişki açısından fordist muhalefetin işlevine ilişkin bakış açısı olumsuzluk 

üzerine kurulur. İdeal kamusallığın yapısal dönüşümü sonrası doğan şey, muhalefeti 

gerçek işlevinden uzaklaştırmaktadır. Ancak Habermas’ın kamusal alanı, pek çok 

acıdan eleştiriye açık nokta barındırmaktadır. Habermas için belirleyici olan ekonomik 

alan ve siyasal alan ayrımında, refah devletin pek çok uygulama ile ekonomik alana 

müdahalesinin ayrımı ortadan kaldırdığıdır. Bu noktada devletten bağımsız bir alan 

kalmayacağı için özerk ve eleştirel düşünce yok olacağından kamusallık gerçek 

niteliğini kaybetmiştir. Ancak anayasal güvencesine baktığımızda, sosyal devlet 

uygulamaların olduğu dönemde muhalefetin ve muhalefet etme araçlarının daha yoğun 

kullandığını görmekteyiz.  

Fordist muhalefette, kamusal alan ve muhalefet arasındaki ilişkiye bakacak 

olursak; özellikle 1960’lı yılların öğrenci hareketleri yeni kamusalllıkların ortaya 

çıkmasına ve muhalefetin oldukça çeşitlendiği tarihsel koşulların varlık kazanmasına 

neden olmuştur624. Ek olarak bu hareketlerde toplumun radikal bir dönüşümü amacının 

var olduğunu söyleyenebilmektedir. Bu hareketlerin örgütlenme biçimi; lidere bağlı, 

hiyearşik, formel dikey örgütlenmeler olarak tanımlanabilecektir. Bu anlamda birikim 

                                                 
622 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 371-372.  
623 Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, s. 372.  
624 Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 83.  



169 

 

rejiminin işleyişine uygun bir örgütlenme tarzı hem ekonomik alanın hem de siyasal 

alanın örgütlenmelerinde görülmüştür.  

Fordist birikim rejiminin içine girdiği bunalım sonucunda, sermaye devinimleri 

ve toplumsal yapı arasında belirli bir uyumsuzluk doğmuştur. Üretim ve bölüşüm 

rejiminin dönüşümü ile toplumsal yapı yeniden şekillenmektedir. Toplumsal yapıda 

var olan dönüşüm, çeşitli kurumların dönüşümü sonrası fordist muhalefetin 

dönüşümünü ortaya çıkarmıştır. Takip eden bölümde esnek birikim rejiminin 

muhalefeti yani post fordist muhalefet kavramnın tanımlanması ve özelliklerinin 

özetlenmesi yapılacak, fordist muhalefetten post fordist muhalefete yaşanan dönüşüm 

tartışılmaya çalışılmıştır. Fordist muhalefetin temel araçları, grev, sendika, toplanma 

özgürlüğü, basın özgürlüğüdür. Bu hak ve özgürlükler anayasalarda genişletici yorum 

kapsamında anayasal güvenceye alınarak desteklenmiştir.  

 

2.2.3.  Post-Fordist Muhalefet 

 

Kabaca 1980 yılına kadar hâkim olan birikim rejimin girdiği bunalım sonrası 

yeni dönem akademik çalışmalarda tartışılmış, kapitalizmin aldığı yeni biçim; Ford- 

sonrası, neo-fordizm625, post-endüstriyel, post-modern, post-kolektif, Tayotizm626 ve 

yalın üretim627 gibi çeşitli isimlerle adlandırılmıştır628. Bu bağlamda Post-fordist629 

                                                 
625 Aglietta, s. 116-122.  
626 Micheal Hardt, ve Antonıo Negri, İmparatorluk, çev. Abdullah Yılmaz, 5. Basım, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 2003, (İmparatorluk) s. 302. Fordist modelden Tayotist modele geçiş açsısından 

temel noktanın, üretim ve tüketim ilişkisinde gelişen iletişim sisteminin payına odaklanmaktadır. Bunun 

anlamı, Fordist sistemde temel kabul edilen varsayılan bir talebe karşılık üretimin yerine tüketimden 

üretime geri beslemeyi dikkate alan üretim rejiminin gelişmesi olarak ifade etmektedir. Fabrikalar sıfır 

stok ile çalışarak piyasadaki talepler doğrultusundan üretime geçecektir. İletişim ve enformasyonun 

Post-fordist dönemde artan öneminde bu bağı gözden kaçırmamanın önemli olduğunu belirtmektedir. 

Özellikle hizmet sektöründe enformasyon teknolojisinin gelişimi maddi olmayan emek olarak 

adlandırılan maddi olmayan mallar üreten emeğin ortaya çıkmasına neden olmuştur. s.301-303.  
627 Savran tekelci sermayenin dünyanın hemen her yerinde uygulamaya koyduğu yeni bir sistem olarak 

yalın üretim (tamponsuz üretim veya stoksuz üretim) kavramını kullanılmasını daha doğru olduğunu 

ifade ederek diğer tanımlamalara çeşitli yönleriyle eleştirel bir şekilde yaklaşmaktadır. Yeni üretim 

teknikleri ve emek süreci uygulamalarını için Post Fordizm, Tayotizm, Esnek Üretim vb. hem ideolojik 

olarak bir yanılsamaya hem de yeni sistemin özelliklerinin doğru anlatılmasını engellediğini 

belirtmektedir. Yalın üretim, yürüyen montaj hattına dayalı emek sürecinin ölü zaman sorunu ve hattın 

yavaşlamasından kaynaklı sorunlara çözüm bulmak amacıyla 1960’larda Japonya’da ortaya çıkmıştır. 

Temel olarak esneklik, iş yerinin parçalanması ve işgücünün çekirdek ve çeper olarak bölünmesine 

dayanır. Böylece küçük ölçekli üretim mekânında düşük ücret ve ödemeler sistemi uygulanmaktadır. 

Ek olarak üretim mekânın küçüklüğü sendikalaşmaya daha kolay müdahale edilmesini sağlamaktadır.  

Savran, 145- 159.   
628 Amin, s. 1.,  
629 Hirsch, 2011, s. 136; Jessop, 1991b Post-fordizm kavramlarını kullanmaktadır.  



170 

 

birikim, yoğun birikim rejiminin kendisinden daha esnek bir birikim630 rejimine 

dönüşümü sürecini ifade etmek için kullanılmaya başlanmıştır. Bu birikim rejiminin 

düzenleme biçimi ise küresel tekelci düzenleme olarak adlandırılmaktadır631.  

Post-fordist birikim rejimi, kapitalist üretim ilişkilerinin devamlılığını 

sağlamak için bir önceki birikimin bunalımına çözüm arayışı olarak ortaya çıkmıştır. 

Bu yapı ulusal sınırların ötesine geçerek, üretim yerlerini görece maliyetlerin daha 

düşük olduğu yerlere taşıyarak artı değeri arttırmayı hedeflemektedir. Post-fordist 

birikim rejimi ile Fordist birikim rejimi arasında ekonomik ve politik bakış açısından 

temel bir kıyaslama yapacak olursak, ekonomik açıdan; Fordist birikim, endüstride 

kitlesel üretim- kitlesel tüketime dayanırken, Post-fordist birikim tüm sektörleri içine 

alarak esnekliğe dayanmaktadır. Politik açıdan ise ulusal, Keynesyen ve toplumsal 

yaşama müdahaleci devletten ulusalı aşan, neo-liberal politikaları benimseyen 

girişimci devlete dönüş632 yaşanmıştır633. 

Post Fordist birikim rejiminin üretim süreci; otomatik üretim kontrolü ve 

otomasyon634 ile kısaca açıklanabilir. Fordist birikim rejiminden farklı olarak bu 

birikim rejiminde üretim sürecinde çok işlevli makineler kullanılmaktadır. Kitlesel 

üretimin yapıldığı Fordist birikim rejimi aksine bu rejimde küçük atölyelerde çok 

parçacıklı üretim süreci uygulanmaktadır. Bu süreci iki ayrı temel üzerinden 

açıklamak ve tanımlamak yerinde olacaktır. İlki üretimin coğrafi koşulları ikincisi ise 

üretimin kendi içerisindeki dönüşümüdür. Post-fordist birikim rejiminde -esnek 

birikim rejimi- bu iki temel diğer birikim rejimlerinden farklılığı göstermektedir. Bu 

iki boyut hem bir önceki bunalıma çözüm yarattı için hem de köklü bir dönüşüme 

                                                 
630 Harvey, Post Modernliğin Durumu, s. 170’te Fordizm Post fordizme geçişe ilişkin “şimdilik” esnek 

birikim kavramını kullanıldığını söyler, bu noktada önemli olan yeni birikimin koşullarının Fordizmin 

katılıklarıyla savaş içinde olması ve ondan daha esnek bir yapıda olmasıyla belirlendiğini ifade eder. 

Emek süreçleri, işgücü piyasaları, ürünler ve tüketim kalıplan bakımından esnekliğe yaslanır. Harvey, 

s. 170.  
631 Bu başlık altında yapıyı açıklamak için yaygın ve yoğun birikim rejimdeki yöntem devam ettirilecek, 

üretim süreci, emek süreci, artı değer çekme biçimi nihayetinde düzenleme biçimi ve oluşturulduğu 

normlar üzerinden sistematik bir açıklama yapılacaktır. 
632 Bob Jessop, Schumpeterci Rekabet Devleti olarak tanımlamaktadır. Bob Jessop, Kapitalist Devletin 

Geleceği s. 157.  
633 Maria Markantonatou, The ideal-Typical Transition from Fordism to post-Fordism: A Neopositivist 

Problem Setting, European Research Studies, Cilt: X, Sayı: 1-2, 2007, s. 120.  
634 Otomasyon üretimin tüm aşamalarından insan bağımsız olmasını, belirli bir hat üzerinde bilgisaray 

tarafından kontrol edilen üretim sürecini ifade etmektedir. Üretimin kendi devinimlerine göre parçalar 

taşınmakta üretimde rasyonelleşmenin ileri bir düzeyini geçilmesini işaret etmektedir. İlk defa 1960 

yılında Londra’da “Sistem 24” adıyla kullanılmış, 16 saati insanız olmak üzere üretimin 24 saat boyunca 

devam etmesini sağlayan bilgisayar denetiminde üretimdir. Belek, s. 68.  



171 

 

neden olduğu için birlikte ele alınmak zorundadır. Bununla birlikte artı değer çekme 

yolunu arttırmak tüm birikim rejimlerinin temel amacı olduğunu belirtmek yerinde 

olacaktır.  

Bu dönemin üretim süreci, farklılaştırılmış, küçük birimler halinde üretimdir. 

Fordist birikiminin krizine çözüm olarak, kitlesel tüketimi hedeflemek yerine talepteki 

değişimlere göre homojen olmayan malların üretimi esas alınmıştır. Bu hedefi yerine 

getirmek teknolojik ilerlemenin geldiği gelişmişlik düzeyi ile ilgilidir. Çok fazla 

fonksiyona sahip makineler sayesinde küçük bölümler halinde ürün farklılaşmasının 

önü açılmıştır635. Ürün farklılaşmasının mümkün olması ile talebe dayalı üretimin 

üretim sürecinde hâkim hale gelmesi sağlanmış üretim sürecindeki katılık 

parçalanmış, esneklik temel değer haline gelmiştir636. Bu dönemde otomasyon temel 

örgütlenme aracı637 haline gelmiştir. Üretimde tam rasyonelleşme sağlanmıştır. 

Otomasyon sayesinde üretimin mekân bağımlılığı ortadan kaldırılmış, sabit 

sermayenin değeri düşerek sermayenin organik bileşiminin yükselmesi sağlanmıştır. 

Talebe dayalı üretim beraberinde stoksuz üretimi getirmiştir aylık ya da günlük üretim 

olarak tanımlayabileceğiz bu durum sistemin esnek yapısıyla birebir örtüşmektedir. Ek 

olarak farklılaştırılmış üretim sayesinde, tüketicilerin sosyal sınıflarından ziyade 

yaşam tarzlarına, zevkine ve kültüre göre farklılaştırılmış üretim yapılmasına imkân 

sağlamaktadır638. 

Emek süreci; üretim sürecinde tam otomasyonun kullanılmasının emek 

sürecine pek çok etkisi olmuştur. Bunlardan ilki üretimde emeğe olan ihtiyacın 

azalmasıdır. İkincisi ise karmaşık işlerine makine aracılığıyla yapılması yaygın 

birikim rejiminde gördüğümüze benzer şekilde, emeğin tekrar vasıfsızlaşması 

sürecidir. Küçük atölyelerde çok parçacıklı üretim süreci, emek süreci açısından 

kuralsızlaştırılan güvencesiz çalışma ilişkilerinin varlığına neden olmuştur. Tek 

kelime ile özetlenmek istenirse bu dönemi “esnek uzmanlaşma” olarak tanımlamak 

mümkündür. Fordist birikim rejiminde katılığı sağlayan, belirli bir mekânda kendine 

ait ritmi ve zamansal kuralları olmasıdır. Post-fordist birikim rejiminde emek yalnızca 

bir işi değil, aynı üretim aracı üzerinde farklı pek çok işi bir arada yapmaya başlamış, 

                                                 
635 Harvey, 169-170.  
636 Amin, s. 4.  
637 Aslan, s. 164- 166. 
638Hall, 1988, p. 24’ten aktaran Amin, s. 4-5.  



172 

 

böylece bekleme süresi olarak adlandırılan şey en aza indirgenmiştir. Çok işlevli emek 

bu dönemin ayırıcı gücü haline gelmiştir639.  

Post-fordist üretim sürecinde, yeni anlayışlardan bir diğeri de iş genişletme, iş 

rotasyonu ve iş zenginleştirme gibi kavramların çalışma ilişkilerine dahil edilmesidir. 

Charlie Chaplin’in Modern Zamanlar filminde eleştirisinin çarpıcı bir şekilde verildiği 

yaygın üretim süreci, işçinin rutin işleri yapmasından kaynaklanan ruhsal bunalımları 

tetikleyerek rejim açısından tıkanıkları yaratmıştır. Post-fordist birikim, genişletme ile 

emeğe benzer zamanda farklı işler vererek, rotasyon ile emeğin birden fazla nitelikte 

ya da zamanda çalıştırarak, iş zenginleştirme ile emeğe sorumluluk aldırarak bu 

bulanımı aşmayı hedeflemiştir. Temel olan işçinin kafa kol ayrımı değil, ikisiyle 

birlikte üretim sürecine dahil olmasıdır. Çok vasıflı ve vasıfsız işçileri esnek bir 

biçimde bir araya getiren ve gerektiğinde işe alıp çıkarabildiği esnek-ücretli, esnek- 

zamanlı ve taşeronlaşmaya dayalı emek süreci yaşanmaktadır640. “Emeğin belirli bir 

zamanda belirli bir işi yapması ilkesi ortadan kalkmış, belirsiz bir zaman diliminde 

bütün görevleri yapabilmesi ortaya çıkmıştır641”. Son olarak vasıflı, erkek ve kas gücü 

ile çalışan işgücü düşüşe geçerken hizmet sektöründe çalışan beyaz yakalı ve ağırlıklı 

olarak kadınların hâkim olmaya başladığı işgücünün yükselişe geçtiği ifade 

edilmektedir642. Castells, enformasyon teknolojisinin sağladığı imkanlar sayesinde 

sermaye ağların merkezîleştirici katkısı sayesinde yoğunlaşarak küreselleşmiş 

olduğunu emeğin ise kural olarak yerel olduğunu belirtmektedir. Emek bütünlüğünü 

kaybetmiş, örgütlenmesi itibariyle parçalara ayrılmış, kolektif çıktı anlamında 

bütünlüğünü kaybederken çeşitliliği artmıştır643. Tarih boyunca emeğin parçalara 

ayrılmasını avantaj olarak gören sermaye açısından parçalara ayrılmış emek 

piyasalarının ortaya çıkması; ırk, etnik köken, toplumsal cinsiyet ve din ayrımlarının 

işverenin lehine olacak şekilde kullanılmaya başlamasına imkân sağlamıştır644. 

                                                 
639 Belek, s. 78.  
640 Jessop, s. 162 ve Harvey, s. 177.  
641 Aslan, s. 172.  
642 Hall, 1988, p. 24’ten aktaran Amin, s. 4.  
643 Maneul Castells, I. Cilt, s. 629. Castells’e göre sermaye ve emek giderek ayrı uzamlarda ve ayrı 

zamanlarda var olma eğilimi göstermektedir. Bilgisayarlara bağlı anlık uzamların farklılıkları ile 

gündelik yaşamın saate bağlı farklı zamanı. Çalışma hayatı hala devam etmektedir ancak teknoloji 

sayesinde birbirinden bağımsız hale gelmektedir. Bir fabrikanın çip üreten bilgisayar işlemcisi ile maddi 

üretim yapılan fabrika çalışanı arasındaki bağlantısızlık vb.  
644 Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 177.  



173 

 

Artı değer;  üretim sürecinde yeni birikim rejiminin kuralları sermayenin düşen 

göreli artı değerini arttırmıştır. Emek sürecinde temel belirleyici ilke olan esneklik artı 

değeri yükseltmekte diğer önemli etmendir. Yukarıda belirtildiği üzere talebe dayalı 

üretimin zorunluluğu stoksuz üretimdir. Stoksuz üretim ise sermayedar için talebe göre 

işçi alımlarında ya da çıkarımlarında bulunma imkânı sağlamaktadır. Bu durum ancak 

esnek işgücünün yasal dayanaklarının oluşturulması ile mümkündür. Talebin düştüğü 

dönemlerde işçilerin bir bölümünü ya da tamamını işten çıkarmak göreli artı değeri 

arttırmanın bir yolu haline gelmiştir. Çalışma ilişkilerindeki bu esneklik ücret 

politikalarının belirlenmesinde de etkili olmuştur. Çalışma ilişkileri, çalışma süreleri 

ve karşılığında ödenen ücretler doğrultusunda ele alındığında, esneklik çalışma 

sürelerini istediği gibi arttırma imkânı verdiğinden mutlak artı değerin yükseltilmesi 

noktasından yaygın birikim rejimi koşullarına benzetilmektedir. Ücret sisteminde ise 

performansa dayalı yapının kurulması, göreli artı değeri yükseltecek bir mekanizma 

yaratmaktadır. Buna ek olarak üretimin gelişmekte olan bölgelere taşınmış olması, 

mutlak ve göreli artı değeri son sınırlarına kadar genişletmeyi sağlamaktadır. Sonuç 

olarak, artı değer çekme biçimi noktasında, göreli artı değer çekme ile mutlak artı 

değeri yükseltme aynı anda yürümektedir ve mutlak artı değeri son sınırına kadar 

zorlayıcı hedefler koyulmaktadır.  

Düzenleme biçimi; Post-Fordist birikim rejiminin düzenleme biçimi, uluslararası 

düzeyde örgütlenmiş küresel tekelci düzenlemedir. Bu düzenleme biçiminin araçları, 

liberalizasyon ve kuralsızlaştırmadır645. Post-fordist düzenlemede, emek gücü talep 

unsuru olmaktan çıkarak maliyet unsuru olarak görülmeye başlanmıştır. Ücret 

ilişkisinin katılığı ve ücretlerin yüksekliği kar oranlarının düşme nedeni olarak kabul 

edildiğinden düzenleme bu alanlara odaklanmaktadır. Harvey radikal değişimleri şu 

şekilde açıklamıştır; 

Daha önceden sendikal gelenekleri olmayan bölgelerde esnek birikim 

odaklarının kurulması ve bu yeni bölgelerde yerleştirilen geriletici norm ve 

uygulamaların eski merkezlere ithali, örgütlü işçi hareketinin altındaki zemini 

kaydırıyordu. Öyle görünüyor ki, esnek üretim yüksek "yapısal" işsizlik düzeyleri, 

vasıfların hızla yok edilmesi ve yeniden oluşması, gerçek ücrette ancak 

alçakgönüllü artışlar ve Fordist rejimin ana direklerinden biri olan sendikaların 

gücünün geriletilmesi gibi özelliklere sahiptir646. 

 

                                                 
645 Aslan, s. 183-184 
646 Harvey, s. 171.  



174 

 

Esnek birikimin toplumsal ilişkileri ve rolleri düzenlemesinde devletin rolüne 

odaklandığımızda, piyasalara etkin müdahale eden ancak toplumsal ilişkilerin yeniden 

üretilmesinden çekilmiş devlet biçimi olarak tanımlamak yerinde olacaktır. Neoliberal 

dönemin düzenleme biçiminin temel yapısal biçimlerinden biri olarak devlete üç temel 

işlev yüklenmektedir: İlk olarak sermayenin faaliyetleri için iktisadi ve toplumsal ön 

koşulları oluşturmak; ikinci olarak emeğin yeniden üretimi için iktisadi ve toplumsal 

ön koşullarını oluşturmak ve son olarak uluslararası alandaki sermaye hareketlerini 

ulusal emek piyasası ile uyumlu hale getirmek647.  

Piyasayla kaynaşmış, toplumsal kamu hizmetlerini üretmede güçsüz, 

sermayenin varlık koşullarını yeniden sağlama açısından ise güçlü bir devlet biçimi 

varlık kazanmıştır. Devletin kamu hizmetlerinden elini çekmesi beraberinde gelir 

adaletinde büyük farkların ortaya çıkmasına bu duruma karşı artan muhalefet ise 

devletin zor işlevini ön plana çıkmasıyla sonuçlanmıştır648. Tüm bunlara ek olarak 

devlet, ulusal sınırlarındaki vatandaşların haklarıyla küresel sermayenin çıkarları 

çatıştığında küresel sermayenin değerlerini koruma yönünde politikaları 

uygulamıştır649. Post-fordist devletin yapısı; parçacıklı ve yereldir. Post-fordist devlet; 

kamu hizmetlerini piyasaya aktararak metalaşma sürecine bırakmış, elde kalan işlerini 

ise taşerona devrederek küçülmüştür. Buna ek olarak bazı kamu hizmetlerini yerel 

birimlere devrederek yeni bir model yaratmıştır. Devletin temel görevi savunma, 

dışişleri ve adalet hizmetleri olarak kabul edilerek bunların dışında kalan hizmetler 

eğer sermayeye devredilmemişse piyasaya bırakılmıştır650. Post-fordist birikim 

rejiminin iktidar biçimi ise, yönetişim kavramı ile ifade edilmektedir. Ezber bir tanımla 

yönetimde kamu-özel-sivil ortaklığı şeklinde bir paradigma kayması olarak 

tanımlanan yönetişim, birikim rejiminin gerekliliklerine uygun düzenleme biçiminin 

önemli bir aracıdır.  Bob Jessop yönetişimi, küresel piyasa ekonomisi ile piyasa 

                                                 
647 Bob Jessop, Düzenleme Yaklaşımının 20. Yılı: Zahmete Değdi Mi? s. 206.  
648 Aslan, s. 214- 220. 
649 Türkiye’deki siyanürlü altın arama faaliyetleri iyi bir örnektir. Eurogold firması 16 Ağustos 1989’da 

Bergama’da maden arama ruhsatını aldı ve 1991’de tesis inşaatına ve maden için ön hazırlıklara başladı. 

Şirketin maden arama faaliyetleri için zeytin ve çam ağaçlarını kesmeye başlaması, yöre halkının 

tepkisiyle karşılaştı ve 1996 yılında tepkiler kitleselleşti. 1997 yılında Danıştay, siyanürlü altın 

madeninin kamu yararına aykırı olduğuna ilişkin bir karar verdi. Ancak şirket kararı uygulamadı, 

madene iki kez mühür vurulsa da 2005 tarihinden bu yana faaliyetlerine devam etmektedir. Bu noktada 

küresel sermayenin menfaatleri ile ulusal çıkarların çatışması noktasında Post-fordist devletin tavrını 

gösteren bir örnek olarak kabul edilmektedir.  
650 Aslan, s. 226-230. 



175 

 

toplumunu bağdaştıracak yeni bir düzenleme biçimi olarak, görünürdeki katılımcı ve 

demokratik söylemiyle yeni birikim rejimini insani bir çehreye sokmayı amaçlayan, 

onu toplumsal ve siyasal bir söylem olarak kabul edilebilir hale getirmeyi amaçlayan 

bir araç olarak tanımlamaktadır. Küresel kapitalizm çağında iktisadi ilişkiler ile diğer 

toplumsal düzlemler arasındaki bağlantıyı kurgulamada merkezi bir önemdedir ve 

kapitalizmi oluşturan bütün toplumsal ilişki biçimleri (iktisadi, siyasal, kültürel, dini, 

hatta bireysel) ile karmaşık ve tek bir nedene bağlı olmayan ilişkileri anlamada 

kullanabileceğimiz bir anahtar, analitik bir araç olmaktadır651. Özellikle devletle eş 

tutulan ve emeğin yeniden üretimine imkân sağlayan politikaların kamu otoriteriyle 

ortaklaşa ancak ağırlıklı olarak devlet dışı aktörlere devredilmesi süreci yönetişim 

kavramını açıklamakta yardımcı olmaktadır652. Bu bağlamda yönetişim, tek merkezli 

yerine çok merkezli, hiyerarşik ilişkiler yerine katılımcılık temelinde birimlerin 

özerkliğini vurgulayan bir kavram olarak, kapitalizmin aldığı yeni biçimde siyasal 

alandaki değişiklikleri ifade etmektedir. Akbulut yönetişim ile, siyaset-yönetim 

ilişkisini, siyasal ve yönetselin bütünleştirilmesi ve siyasal olan unsurların sivil 

topluma kaydırılması aracılığıyla kurulduğunu belirtmektedir. Temsili kurumların 

karar alım sürecindeki etkilerinin sınırlandırıldığını ve karar alım sürecinde piyasanın 

(sivil toplum ve bürokrasi) başat aktör haline geldiğini belirterek, küresel kapitalizmin 

aşamasındaki yönetim anlayışını vurgulamaktadır653. Bu bağlamda yönetişim ile 

devlet ile sivil toplum arasındaki ayrımın tamamen ortadan kalktığı düşüncesi 

tartışmaların diğer önemli boyutunu oluşturmaktadır654. 

Post-fordizm, hem kapitalist hem de enformasyonel655 bir toplumsal 

formasyonun ifadesi olarak küresel kapitalizm ve teknolojiyle özgül bir ilişki 

kurmaktadır. Castells’e göre bu çağda, baskın olan işlevler ve süreçler giderek ağlar 

etrafında örgütlenmektedir ve tekno-ekonomik sistem olarak ifade edilmektedir. Ağlar 

                                                 
651 Jessop, s. 326-336.  
652 Ayşe Buğra, Polanyi’nin Çifte Hareket Kavramı ve Günümüz Piyasa Toplumunda Siyaset, çev. Azer 

Kılıç, (der Ayşe Buğra ve K. Ağartan), 21. Yüzyılda Karl Polanyi'yi Okumak: Bir Siyasi Proje 

Olarak Piyasa Ekonomisi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2009, ss: 237-26, s.241.   
653 Akbulut, s. 215-216.  
654 Neera Chandhoke, “Governance and Pluralisation of the State: Implications for Democratic Practice 

in Asia”, Governance in Asia uluslararası kongre sunumu, 2002, s.16-17.  
655 Enformasyon teknolojisine dayalı yeni bir teknolojik paradigmanın ortaya çıkışıyla inşa edilen bu 

yeni kalkınma biçimi olarak tanımlanmaktadır. Kavram bilginin üzerine bilgi eklemlenmesi yoluyla 

elde edilen eylemin üretkenliğin ana kaynağı olarak tanımlandığı toplumsal formasyonlar için 

kullanılmaktadır.  



176 

 

toplumun yeni sosyal yapısını oluşturmaktadır ve üretim, deneyim, iktidar ve kültür 

süreçlerinin işleyişini ağlar oluşturma mantığı şekillendirmektedir656. Bu bağlamda 

kendinden önceki sermaye birikim rejimleri gibi, ekonomik, sosyal, ideolojik ve 

politik yapılara sahip çok kapsamlı bir tekrar yapılanma sürecinin sonucudur. Üretimin 

parçacıklı yapısı, örgütlenme anlamında da parçalara bölünmesine neden olmuştur. 

Her düzenleme sistemi somut kurumsal yapılanmasıyla sosyal güç ilişkileri ve 

mücadelelerinin bir sonucudur ancak aynı zamanda mücadelenin düzlemleri ve farklı 

sosyal grupların politik olanakları üzerinde etkide de bulunur657 . Bu bağlamda, 

birikimin koşulları ile uyumlu araçlar kullanılması muhalefetin hem yasal güvencesini 

hem de etkinliğini sağlarken yeni gelişen yapıların koşullarına uyum sağlamak 

zorunluluğu ortaya çıkmaktadır.  Dolayısıyla Post-fordist muhalefet, yapısal 

değişimlerle birlikte evrilmektedir. Muhalefetin özneleri bu dönemin koşullarına 

uygun olarak araçlarını genişleterek eylem repertuarlarını çeşitlendirmektedir. Grev ve 

sendikalaşma gibi temel muhalefet biçimleri üretim sürecinin özellikleri nedeniyle 

etkinliğini kaybederken teknolojik gelişmelerin sağladığı avantajlar sayesinde yeni 

araçların ortaya çıktığı ifade edilmektedir. Post-fordist devletin, piyasaya yalnızca 

düzenleyici olarak katılması, muhalefet hakkı ile ilişkili değerlendirilen hak ve 

özgürlüklerin alanın emekçi sınıfların aleyhine daralmasına neden olduğu tespit 

edilmektedir. Ek olarak yönetişim paradigmasıyla birlikte sınıfsal ya da toplumsal 

mücadelenin, gelir sahipliği ekseninde sınırlandırıldığı görülmektedir658.  Bu durum 

karar alım süreçlerinde demokratik kitle örgütlerinin ve sendikaların yerini bağımsız 

düzenleyici kurumların ya da sivil toplum örgütlerinin almasında gözlenebilmektedir. 

Temsili yurttaş temelinden uzaklaşan bir yapıda toplumsal muhalefet; sivil toplumun 

salt kimlik temelli hak arayışlarına doğru bir eğilim göstermektedir659. Bununla 

birlikte, kamu-sivil- özel ortaklıkları bağlamında müşteriye dönüşen yurttaş; sivil 

itaatsizlik gibi çeşitli eylem repertuarları yoluyla muhalefet biçimleri geliştirmeye 

yönelmektedir ve son olarak neoliberal iktisat politikalarını uygulamak amacındaki 

devletin giderek otoriterleşmesi muhalefetin yapılış biçimlerini de etkilemektedir. Bu 

                                                 
656 Castells. 1. Cilt, s. 14-16 ve 621.  
657 Hirsch, s. 101. 
658 Akbulut, s. 216.  
659 Yıldırım, s. 3.  



177 

 

kapsamda çalışmanın bu temel argümanlarını detaylı bir şekilde analiz etmek 

gerekmektedir. 

 

2.2.3.1. Post Fordist Muhalefette Grev 

 

Post-fordist muhalefette, ele alacağımız ilk araç grevdir. Bu dönem, grev hakkı 

açısından hak kayıplarının yaşandığı bir ana tekabül etmektedir. Post-fordist 

muhalefette grevin bir araç olarak kullanılmasında temel belirleyicisi olan post-fordist 

düzenleme açısından örgütlü gücü ortadan kaldırmaya yönelik yasal düzenlemelerin 

yapıldığı işçiler açısından ise, tepkisel nitelikli grevlerin gerçekleştirildiği bir dönemi 

ifade etmektedir.  

Post-fordist muhalefet döneminde grevin çalışma ilişkileri bağlamında etkin 

bir araç olarak kullanımının değişime neden olan iki önemli nokta bulunmaktadır. 

Emek ve üretim süreçlerinin örgütlenmesindeki değişiklikler; emek piyasalarında ve 

üretim sürecinde katılığın yerine getirilen “esneklik” anlayışıdır. Harvey, 1968-72 

dönemindeki grev dalgalarının işgücü piyasalarının katılık yönelimini aşmaya yönelik 

çabalarının emek tarafından engellenmeye çalışılması mücadelesi olarak okunması 

gerektiğini ifade etmektedir. Sistem, emek süreçleri, işgücü piyasaları, ürünler ve 

tüketim kalıpları bağlamında esnekliği esas almaktadır. Esnek üretim ile işsizliğin 

yüksek olduğu ülkelere doğru üretimin kayması örgütlü işçi hareketinin 

geriletilmesine imkân sağlamaktadır. Düşük ücret ve yüksek çalışma saatleri bu 

dönemin genel kuralı haline gelirken, esnek üretim ile işçilerin ihtiyaç olmadığı 

dönemler işten çıkarılmasına imkân sağlayan güvencesizlik yaygınlık kazanmıştır660. 

Toplu pazarlık kurumun bu kapsamda ilgası, grevin önemli bir yaptırım gücü olmasını 

engellemiştir. Ek olarak stoksuz üretimin hâkim hale gelmesi, üretimin zorunlu olduğu 

dönemlerde işçilerin elinden grev gibi avantajların alınmasını gerekli kılmaktadır.  

Post-fordist muhalefet döneminde, Fordist muhalefetin kurumsallaşmış 

yapılarının tasfiyesine ilişkin bir süreç olduğu ifade edilmektedir. Bu yönde bir 

düşüncenin somut verilerle analiz edilmesi için, söz konusu dönemde Türkiye’deki 

grev sayıları incelemek elverişli gözükmektedir. Türkiye açısından 1990’lı yıllar 

grevin, niceliksel olarak arttığı dönem olmuştur. Akkaya’nın aktardığı şekliyle 1987-

                                                 
660 Harvey, Postmodernliğin Durumu, s. 165-171.  



178 

 

1997 yılları arasında 1.914 adet grev yapılmış, bu grevlerin yüzde 68’si 1990-97 

aralığında gerçekleşmiştir661. Belirli bir kronoloji içinde Türkiye’de greve 

baktığımızda, öncelikle 1980 askeri darbesini takip eden tarihsel süreçte 1980-83 

tarihleri arasında greve başvurulmadığı ifade edilmektedir.1984 yılında ülke genelinde 

yalnızca 1 adet grev yapılmışken662, 1985 yılında, toplamda 21 adet grev olmuş, bu 

grevlerin tamamı özel sektör tarafından gerçekleştirilmiştir663 . 1990 yılında, toplam 

458 adet grev gerçekleşmiş, özelleştirme politikalarına tepki söz konusu dönemde 

grevin artışının nedeni olarak görülmektedir. Bu tarihten itibaren grev sayılarında bir 

düşüş gerçekleşmiştir. Örneğin 1991 yılında 398 adet grev gerçekleşirken bu sayı, 

1992 yılında 98, 1993 yılında 49 grev, muhalefet etme amaçlı gerçekleştirilmiştir. 

1997 yılında bu sayı, 37’ye düşmüştür664. Akkaya’nın belirttiği üzere, 1990-1997 

yılları arasında (1990-91 hariç) yıl başına düşen grev ortalaması 64’tür. 1963- 1980 

döneminde ise, yıl başına düşen grev ortalaması ise 80’dir. Bu verilerden hareketle, 

Post-fordist muhalefet döneminde, Fordist muhalefete göre greve başvurma oranında 

azalma olduğu görülmektedir665 (1963-1980 ile 1980-1997 karşılaştırıldığında). 1998 

ile 2007 yılı arasında grev oranlarına bakıldığında ise, rakamlar şu şekildedir.  1998 

yılında, Türkiye genelinde 44 adet grev yapılırken, 1999 yılında 34, 2000 yılında 52, 

2001 yılında 35 adet çalışan greve gitmiştir. 2001 ile 2007 yılları arasında ortalama 

olarak yılda 30 adet greve gidilmiştir. Bu dönemde en yüksek grev 34 grevle 2005 

yılında gerçekleşirken, en düşük grev sayısı ise, 2017 yılında 15 grevin kayda 

geçilmesi şeklinde olmuştur666.  1998-2007 yılları arasında ortalama grev sayısı 

30’dur. Analize 10 yıllık verilerin alınması nedeniyle grev sayısı beklenilen 

ortalamanın daha altında çıkmıştır. 2008 yılı ekonomik anlamda önemli kırılmaların 

yaşandığı bir dönem olduğu için bu yönde bir sınıflandırmaya gidilmiştir. 2008 

sonrası, siyasal iktidarın politikalarında da önemli değişiklikler olmuştur. Bu yüzden 

                                                 
661 Akkaya, 1990’lı Yıllarda Türkiye’de Grevler, s. 8.  
662 Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı Yıllara Göre Grev Ve Lokavt 

UygulamalarIhttps://www.ailevecalisma.gov.tr/media/1257/grev.pdf erişim tarihi (23.08.2019) 
663 Akkaya, 1990’lı Yıllarda Türkiye’de Grevler, s. 4.  
664 Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı 1998’den aktaran Akkaya, 1990’lı Yıllarda Türkiye’de 

Grevler, s. 5. 
665 Akkaya, 1990’lı Yıllarda Türkiye’de Grevler, s. 8. 
666 T.C Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı, Yıllara Göre Grev ve Lokavt Uygulamaları 1984 – 2015, 

erişim tarihi (27.08.2019), s:1-2.3.  



179 

 

bu dönem sonrası grev sayıları detaylı bir şekilde ele alınmıştır667. 2008 yılında, kamu 

ve özel sektör kapsamında toplamda, 15 adet grev gerçekleşmiştir. Bu grevlerin 

yalnıza 1’i kamu sektöründe gerçekleşirken, geriye kalan 14 grev özel sektörde 

yapılmıştır. 2009 yılında çalışma ilişkilerindeki koşulların düzelmesi amacıyla 13 adet 

grev gerçekleştirilirken, 2010 yılında bu sayı 11’e, 2011 yılında 9’a 2012 yılında ise 

8’e düşmüştür. 2012- 2017 tarihleri arasında ise grev sayıları dalgalı bir seyir izlerken, 

2013 yılında artış göstermiş ve 19’a yükselmiştir. Söz konusu dönemde en yüksek grev 

sayısı 2015 yılında, 27 grev ile olmuştur. 2017 yılında ise, 2’si kamu sektöründe olmak 

üzere toplam 26 kez greve başvurulduğunu göstermektedir668. 2008- 2017 dönemi grev 

ortalaması, 16’dır. Bu veriler Post-fordist muhalefet döneminde, greve başvurma 

sayılarının giderek azaldığını göstermektedir. Bir muhalefet etme aracı olarak grev, 

Post-fordist muhalefet döneminde Fordist muhalefete göre azalma gösterirken, Post 

fordist muhalefeti kendi içinde dönemlere ayırdığımızda bu dönem içinde de niceliksel 

olarak azalma olduğu görülmektedir.  

2002-2018 tarihleri arasında Türkiye’de engellenen grev sayısı 16’dır. 2002 

yılından Olağanüstü Hal İlanına kadar yasaklanan grev sayısı 7’iken, 2016-2018 

tarihleri arasında 9 adet grev engellenmiştir. Grevlerin ertelenmesine yol açan yasal 

değişiklik 6356 sayılı Sendikalar ve Toplu İş Sözleşmesi Kanunu’nun 63. Maddesinde 

bahsi geçen erteleme koşullarına yapılan eklemeler ile yasal dayanağına kavuşmuştur. 

6356 sayılı kanunda “Karar verilmiş veya başlanmış olan kanuni bir grev veya lokavt 

genel sağlığı veya milli güvenliği bozucu nitelikte ise Bakanlar Kurulu bu 

uyuşmazlıkta grev ve lokavtı altmış gün süre ile erteleyebilir” hükmü yer almaktadır. 

678 sayılı KHK ile birlikte, grev erteleme durumuna “büyükşehir belediyelerinin şehir 

içi toplu taşıma hizmetlerini, bankacılık hizmetlerinde ekonomik veya finansal 

istikrarı bozucu nitelikte olması” gerekçesi de eklenerek kapsamı genişletilmiş, 

böylece greve başvurma engellenme yoluna gitmiştir.669.  Akkaya, 1990-97 yılları 

                                                 
667 T.C Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı, Yıllara Göre Grev ve Lokavt Uygulamaları 1984 – 2015, 

erişim tarihi (27.08.2019), s: 3-4. 
668 Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı, Yıllara Göre Grev ve Lokavt Uygulamaları (2008-

2017)  https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/3307/grev-2008_2017.pdf, erişim tarihi (26.08.2019). 

T.C Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı, Yıllara Göre Grev ve Lokavt Uygulamaları 1984 –2015, 

erişim tarihi (27.08.2019). s:5-6 ve Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı Yıllara Göre Grev ve 

Lokavt Uygulamaları (2008-2017) verilerine göre düzenlenmiştir. 
669 T24 Bağımsız İnternet Gazetesi, “İşte son 16 yılda 'yasaklanan' grevler”, 8.01.2019, 

https://t24.com.tr/haber/iste-son-16-yilda-yasaklanan-grevler,792984, (27.08.2019). 

https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/3307/grev-2008_2017.pdf
https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/3307/grev-2008_2017.pdf
https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/3307/grev-2008_2017.pdf


180 

 

arasında Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı’nın verilerini inceleyerek aktardığı 

analizinde grev erteleme kararlarının, nihayetinde grevin uygulanmaması sonuca 

götürdüğünü tespit etmiştir.  

1990-1997 döneminde 4.814 grev kararı alınmış, bunun yüzde 62,4’ü (3.005), 

grev kararından sonraki süre içinde anlaşmayla sonuçlandığı için 

uygulanmamış, yüzde 11.9’u (575), taraflar arasındaki uyumsuzluğun sürmesine, 

anlaşmaya varılmamasına rağmen işçi sendikası tarafından uygulanmamış, bu 

hak kullanılmamıştır. Alınan grev kararlarının yüzde 25,6’sı (1.234) 

uygulanmıştır670.  

 

Dolayısıyla alınan grev kararlarının yüzde 50’sinden fazlasının 

uygulanmaması, 60 günlük sürenin belirli noktalarda uzlaşma sağlamaya yönelik etkili 

bir işlev gösterdiği şeklinde okunmakla birlikte aynı zamanda istatistiki olarak, her 

dört grev kararından birinin uygulanması anlamına gelmektedir. Bu noktada grevlerin 

ertelenmesinin, uygulanması noktasında yarattığı engellere dikkat çekmek 

amaçlanmaktadır. Post-fordist muhalefet açısından grev sayılarında meydana gelen 

azalmalara ek olarak, grevlerin engellenmesine yönelik pek çok gelişme muhalefetin 

geleceğine ilişkin kapsamlı tartışmaların gerekliliğinin önemine dikkat çekmektedir. 

Örneğin 2016 yılı sonrasında Türkiye’de, ilan edilen Olağanüstü Hal ile 19 işçi 

sendikası kapatılmış yaklaşık 150 bin işçiyi kapsamına alacak olan grev 

ertelenmiştir671.  

 

2.2.3.2. Post Fordist Muhalefette Sendika 

 

Post Fordist döneme kadar sendikalar, meslek birliği olarak çalışma 

ilişkilerinin düzenlenmesine yönelik etkin bir muhalefet etme aracı olmasına ek olarak 

toplumsal muhalefetin içinde de önemli bir aktör olarak görülmektedir. Bununla 

birlikte kapitalizmin yapısal dönüşümü sonrasında esneklik, güvencesizlik ve 

kuralsızlık üzerine kurulu rejimin ilkeleri göre tüm yapı yeniden inşa edilmiş, bu 

dönemde Fordist muhalefetin etkin araçlarından biri olan sendikalar toplu pazarlığın 

yerinin bireysel iş sözleşmesine bırakması ile etkinliğini kaybetmeye başlamıştır. 

Emeğin ve üretimin örgütlenme sürecinin getirilerine ek olarak geleneksel anlamda 

                                                 
670 Akkaya, 1990’lı Yıllarda Türkiye’de Grevler, s. 29.  
671 İlhan Uzgel, “Turkey’s Double Movement”, Turkey’s New State in the Making: Transformations 

in Legality, Economy and Coercion, (Ed. Pınar Bedirhanoğlu, Çağlar Dölek, Funda Hülagü, Özlem 

Kaygusuz), Zed Books, London, 2020, ss: 64-80.  



181 

 

sendikaların, toplumun genel çıkarlarını yansıtmaktan uzaklaşmaları eleştirisinin de 

sendikaların güç kaybetmesinde etkili olduğu ifade edilmektedir.  

Post-fordist muhalefette, Türkiye’deki yasal düzenlemeler 1980 askeri 

darbesini takip eden süreçte yapılmıştır. Bir muhalefet etme aracı olarak sendikalara 

ilişkin yapılan düzenlemelerin temelinde, 1963-80 dönemi yasalarının fiiliyatta sorun 

yaratan maddelerinin ayrıntılı bir şekilde yeniden düzenlemesi süreci yatmaktadır. 

Muhalefet aracı olarak sendikaların; yalnızca kendi mesleki alanlarında faaliyet 

yürütmelerini sağlamaktır. Çalışma ilişkileri dışında siyasi amaçla yapılan grevler 

engellenerek, sendikaların grev ve toplu pazarlık sağlamak noktasındaki güçlerini 

ellerinden almaya yönelik yasal düzenlemeler yapılmıştır. Sendika kanununda yapılan 

düzenlemeler, emek karşısında sermayenin avantajına olacak şekilde yapılmıştır672.  

Türkiye’de sendikalaşma oranlarına ilişkin verileri analiz ederken Çalışma ve 

Sosyal Güvenlik Bakanlığının verileri673 ile ILO verileri arasında farklılık olduğu 

görülmektedir. Çelik ve Lordoğlu’nun aktardığı şekliyle, bakanlığın sendikalaşma 

oranlarına pek çok yönden eleştiri getirilmektedir. Bunlardan ilki sendikalaşma 

oranlarının yalnızca işçiler bazında ele alınmasıdır. Kamu görevlileri kapsama dahil 

edilmemiştir. İkinci önemli eleştiri ise, özellikle toplu iş sözleşmelerini hesaba 

katmıyor oluşudur. Bu yönüyle bakanlığın verileri, ILO kapsamında değerlendirmeye 

alınmayarak uluslararası karşılaştırma istatistiklerine dahil edilmemiştir674. Örneğin 

bakanlığın istatistiklerine göre Türkiye’de 2004 yılında sendikalaşma oranının yüzde 

58,4’tür. Bu oran Avrupa Birliği ülkelerin sendikalaşma oranının oldukça üstündedir. 

Bu sayısal veriler ile toplumsal gerçekliğin uyuşmaması durumu, ILO veri sisteminde 

Bakanlığın dikkate alınmaması bu yüzden daha kapsamlı açıklamalara olan ihtiyacı 

                                                 
672 Örneğin 2821 sayılı kanun ile örgütlenme düzeyi esas alınmış, işyeri esası ortadan kaldırılmıştır. Bu 

uygulama işçilerin örgütlülük düzeyini engelleme yönünde sermayeye avantajınadır. Nitekim, 1980 

yılında yaklaşık 1,5 milyon olan sendikalı işçi, tüm çalışanların yüzde 25’ine denk gelirken, 1999 

yılında bu oran yüzde 8’e inmiştir. Yüksel, Akkaya. 12 Eylül 1980 26 Yıl Önce, 26 Yıl Sonra Değişen 

Ne? s: 22. 
673 Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı söz konusu yıllarda sendikalaşma oranlarını, sendikalı işçi 

sayısını sigortalı işçi sayısına oranlayarak sayısallaştırmaktadır. Çalışma ve Sosyal Güvenlik 

Bakanlığının verilerine göre, 1984 yılında; 2.553.384 sigortalı işçinin; 1.427.271 sendikalı işçidir ve 

sendikalaşma oranı; 55,9’dir. Bu oran Bakanlığın verilerine göre; 1984 yılından 1989 yılına kadar 

sürekli artmıştır. 1999 yılında; yüzde 69’a ulaşan rakam, 2005 yılında yüzde 58 bandındadır. ÇSGB 

İşkolu İstatistikleri, Çelik ve Lordoğlu s: 17. 
674 Aziz Çelik ve Kuvvet Lordoğlu, Türkiye’de Resmi Sendikalaşma İstatistiklerinin Sorunları, Çalışma 

ve Toplum, cilt: 2, 2006.  



182 

 

gündeme getirmiştir. ILO’ya göre ise, 2004 yılında Türkiye’deki sendikalaşma oranı, 

18.4’tür675.  

Mukayeseli olarak bakıldığında ILO’ya göre ise Türkiye’de 1987 yılında yüzde 

14 olan sendikalaşma oranı, 1995’te yüzde 33,7’ye ulaşmış durumdadır. 1995 için 

Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı tarafından açıklanan sendikalaşma oranı ise 

yüzde 68,3’tür676. Bu noktada hesaplama yönteminin gerçekçi olmadığının açık 

olduğu ifade edilmektedir. Aziz ve Lordoğlu çalışmasında toplu iş sözleşmesinden 

yararlanan işçiler677 bazında sendikalaşma oranlarının daha gerçekçi olduğunu ifade 

etmişler ve bu kapsamda istatistikler oluşturmuşlardır. Benzer şekilde Akkaya’da 

çalışmasında toplu iş sözleşmesinden yararlanan işçilerin sayısının sendikalı işçi 

sayısına oranlanmasıyla sendikalaşma oranının veri kabul etmiştir. Bunlara ek olarak 

Akkaya çalışmasında yalnızca işçileri değil tüm ücretli sayısını ekleyerek daha 

kapsamlı bir istatistik oluşturmuştur678. Post-fordist muhalefetin ilk çeyreğinde, 

sendikalaşma oranında sistematik bir azalış olduğu görülmektedir. Bu veriler ışığında 

ikinci çeyreğine bakıldığında 2005 yılından itibaren sürekli bir düşüş eğilimi 

görülmektedir679. 

Post-fordist muhalefet döneminde Türkiye’de DİSKAR 2017 raporuna680 göre, 

işçilerin sendikalaşma düzeyi, yüzde 13’tür681.  Bu sonuçlar ile Çalışma ve Sosyal 

Güvenlik Bakanlığı’nın Ocak 2018 yılında yayınladığı istatistiklerle uyumludur.  

                                                 
675 International Labour Organization, Guidebook How and Why to Collect and Use Data on 

Industrial Relations, 2020, kitapçığı hesaplamaların nasıl yapıldığına dair detaylı bilgi içermektedir. 

Detaylı bilgi için rapora bakılabilir. https://www.ilo.org/wcmsp5/groups/public/---ed_protect/---

protrav/---travail/documents/instructionalmaterial/wcms_737733.pdf, 24.03.2021.  
676 Çelik ve Lordoğlu, s. 14.  
677 Çelik ve Lordoğlu, s. 20 Toplu Sözleşmeden Yararlanan İşçi Sayısı Çerçevesinde Sendikalaşma 

Oranı s. 20.  
678 Akkaya, s. 22.  
679 Aziz Çelik’in çalışması ve DİSKAR raporunun sonuçlarından üretilmiştir.  2012 sonrası temmuz 

verileri kullanılmış, yalnızca Ocak 2019 verisi dahil edilmiştir. 2005 yılında; yüzde9,4 olan oran 2012 

yılında yüzde 6’ya düşmüştür. 2012 tarihli 6356 sayılı yasa ile, sendikaların üye sayılarının belirlenmesi 

yönteminin değiştirilmesi sayesinde sendikalaşma oranlarına ilişkin gerçek dışı rakamların ortaya 

atılmasının sonuna gelindiği ifade edilmiştir. Bu anlamda 6356 sayılı yasa sonrası, sendikalaşma 

oranlarının daha sağlıklı hesaplanabilmektedir. 
680 Türkiye’de 15 yaş ve üzerinde ücretli çalışan nüfusu (memurlar hariç) temsil eden araştırma, 2017 

yılını kapsayan 2 aylık bir çalışmanın sonucu üretilmiştir. Çalışma, yüzde 95 güven düzeyinde yüzde 

2’lik hata payı ile yapılmıştır. Çalışma kapsamında 1000 bireyle tablet aracılığıyla yüz yüze 

görüşülmüştür.  
681 DİSKAR (Türkiye Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu Araştırma Dairesi), Türkiye İşçi Sınıfı 

Gerçeği İşçilerin Çalışma ve Yaşam Koşulları İle Algı Ve Tutumları Alan Araştırması Sonuçları 2017, 

Basın Toplantısı, 21.02.2018, http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2018/02/DISK-Turkiye-Isci-Sinifi-

Arastirmasi-Basin-Toplantisi-Ozet-Rapor-1.pdf, (14.08.2019), s. 32.  

https://www.ilo.org/wcmsp5/groups/public/---ed_protect/---protrav/---travail/documents/instructionalmaterial/wcms_737733.pdf
https://www.ilo.org/wcmsp5/groups/public/---ed_protect/---protrav/---travail/documents/instructionalmaterial/wcms_737733.pdf


183 

 

Bakanlığın yayınladığı raporda, sendikalı işçi oranı yüzde 12, 4 olarak belirtilmiştir.  

DİSKAR raporunda belirtiği üzere, sendikaya üyelik ile eğitim düzeyi arasında olumlu 

bir ilişki kurulmuştur. Rapora göre, yüksek öğrenim mezunu işçilerin, sendikalı işçiler 

içindeki oranı yüzde 22,5 iken, lise ve dengi okullardan mezunlarda bu oran yüzde 9’a 

düşmektedir682.  

Post-fordist dönemde, sendikanın bir muhalefet etme aracı olarak 

kullanılmasında kayda değer bir düşüş olduğu ifade edilmektedir. Türkiye’de 2017 

yılında gençlerin (15 ile 19 yaş arası) sendikalaşma oranın yüzde 3 olduğu 

görülmektedir. Bu oran yaşın artışıyla beraber yükselmektedir (20-24 yaş aralığında 

yüzde 6,6, 25-34 yaş arasında yüzde 15,2, 35-54 yaş arasında 15,4)683. Ek olarak 

sendikalı işçilere yöneltilen Genel olarak Türkiye’deki sendikalar hakkında 

kanaatinizi belirtir misiniz? şeklinde soruya işçilerin yüzde 40’ı olumlu yönde 

herhangi bir ifade de bulunmamıştır684. Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı 

Ocak 2019 istatistiklerine göre, sendikalı işçi sayısı 1 milyon 859 bindir. Türkiye’de 

çalışan sigortalı işçi sayısı ise 13 milyon 411 bin 983’tür. Bu veriler ışığında sigortalı 

işçiler bazında sendikalaşma oranı yüzde 13,9 olmaktadır.  DİSKAR, 2019 raporuna 

göre ise, 16 milyon 254 bin işçinin, 1 milyon 859 bini sendikalı işçiyken, toplu iş 

sözleşmesi kapsamındaki işçi sayısı 1 milyon 332 bindir. ILO’nun esas aldığı 

hesaplama yöntemi toplu iş sözleşmesi kapsamındaki işçilerin tüm işçilere 

oranlanması yöntemi olduğundan bu durumda sendikalaşma oranı yüzde 11 olarak 

çıkmaktadır. Özetle son veriler kapsamında, Türkiye’de işçilerin yüzde 90’lu 

sendikasız çalışmaktadır685. Dünya genelinde ILO’nun son yayınladığı verilere göre, 

sendikalaşma oranları, Fransa’da yüzde 7,9, Avusturya’da 26,9, Danimarka’da yüzde 

67,2, Çek Cumhuriyeti’nde yüzde 10,4, Amerika Birleşik Devletleri’nde yüzde 10,3 

oranında seyretmektedir. Türkiye OECD verilerine göre, Toplu İş Sözleşmesi 

kapsamının en düşük olduğu ülkelerden biri olarak görülmektedir686.  

                                                 
682 DİSKAR, s. 32.  
683 DİSKAR, s. 32. 
684 DİSKAR, s. 34.  
685 DİSKAR, Sendikalaşma Araştırması Türkiye’de Sendikalaşma, Toplu İş Sözleşmesi Kapsamı ve 

Grevler (2013-2019), s. 3.  
686 International Labour Organization, Statistics on Union Membership, 

https://ilostat.ilo.org/topics/union-membership/, 24.03.2021.  

https://ilostat.ilo.org/topics/union-membership/


184 

 

Sendikalaşma oranlarındaki nitel azalmaya yönelik ülke örneklerine 

bakıldığında da benzer şekilde azalma görülmektedir. Amerika Birleşik 

Devletleri’ndeki sendika üyeliği ilişkin verilerde, Fordist muhalefette, 1960 yılında 

yüzde 31 olan sendikalaşma oranı, Post-Fordist muhalefet döneminde (1990 yılında) 

yüzde 16,1’e düşmüştür. Yine Amerika Birleşik Devletleri’nde 1960’lı yıllarda 

sendikaların taleplerinin yüzde 50’si işveren tarafından kabul edilirken Post-fordist 

birikim rejiminin ilk yıllarında taleplerin kabul oranı, yüzde 16’ya düşmüştür687 

Çalışma ilişkileri özelinde karşılaşan sorunları, düşük ücret, işsizlik, sigortasız 

çalışma, uzun çalışma saatleri, iş güvencesizliği gibi başlıklar altında sıralamak 

mümkündür, bu sorunların ortadan kaldırılmasında çalışan sınıflar açısından en önemli 

araç sendikalar olagelmiştir. Örneğin aynı raporda, sendikalı işçi ile sendikasız işçi 

arasında aylık ortalama kazançta farklılıklar olduğu belirtilmektedir. Sendikalı işçiler, 

aylık ortalama 2260 TL gelir elde ederken, bu oran sendikasız işçilerde 1869 TL’ye 

düşmektedir. Özetle sendikalı ve sendikasız işçi arasındaki ücret farkı yaklaşık yüzde 

21 oranındadır688. Dolayısıyla sendikaların çalışma ilişkilerini düzenlemede önemli bir 

rolü olduğu açıktır. Ancak veriler, Türkiye’de tarihsel olarak önemli bir muhalefet 

etme aracı olan sendikaların giderek önemini kaybettiği şeklinde okunabilmektedir. 

Çelik, sendikal hak ve özgürlüklerin yalnızca son döneme özgü olmayan bir şekilde 

tüm hak ve özgürlükler içerisindeki “üvey evlat” olarak görüldüğünü ifade etmektedir. 

21. yüzyıl başlarından itibaren bu hak kapsamında yaşanan ciddi aşınma aynı zamanda 

devletin otoriter tavrıyla pekiştirilmektedir689.  

 Dünya genelinde de benzer bir tablo ile karşı karşıya kalınmaktadır. Örneğin 

ileri kapitalist devletlerden biri olarak tanımlayabileceğimiz Amerika Birleşik 

Devletleri’nde Fordist muhalefet döneminde (1940’ta yüzde 26, 1965 yılında yüzde 

31 civarında olan, 1970’lerin sonunda ise yüzde 16) ortalama yüzde 15 oranında 

seyreden sendikalaşma oranı, Post-fordist dönemde yüzde 10 düzeylerine düşmüştür.  

Post-fordist dönemde muhalefet etme aracı olarak sendikaların kullanımından 

sermaye birikiminin yeni örgütlenmesi ile doğru orantılı bir şekilde azalma olduğu 

                                                 
687 Richard. Sennet, Karakter Aşınması Yeni Kapitalizmde İşin Kişilik Üzerindeki Etkisi, çev. Barış 

Yıldırım, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2018.   
688 DİSKAR, s. 13.  
689 Aziz Çelik, AKP Döneminde Sendikal Haklar: Sendikasız-Grevsiz Kaynaşmış Bir Kitleyiz, 

Himmet, Fıtrat, Piyasa AKP Döneminde Sosyal Politika, (der Meryem Koray ve Aziz Çelik), 

İletişim Yayınları, İstanbul, 2017, ss: 157-195, s. 157.  



185 

 

verilerle gözlemlenebilmektedir. Buna karşılık sendikaların toplumsal, siyasal ve 

ekonomik talepleri iletmeleri gerektiğini savunan toplumsal hareket sendikacılığının 

yeni bir toplumsal muhalefet aktörü olarak yerini aldığı ifade edilmektedir690. Bu 

hareketler, genellikle sendikalarla toplumun diğer kesimlerini bir araya getirmeyi 

hedeflemektedir. Fordist dönemin sendikaları, sendikalı olmayı yalnızca belirli iş 

alanlarında çalışmaya dayalı olarak tanımladığından (örneğin maden işçileri, tekstil 

işçileri vb.) bu iş kolları dışında kalan işçileri ya da işsizleri kapsam dışında 

bırakmıştır. Toplumsal hareket sendikacılığı Fordist dönem sendikalarının, kapsayıcı 

bir yapıdan uzaklaştığı eleştirisinden hareket ederek, toplumsal üretime herhangi bir 

şekilde katılan herkesin istek ve arzularını bir araya getirmeyi hedeflemektedir. Hem 

küreselleşme sürecinin yarattığı eşitsiz koşullar hem de mevcut sendikalara yönelik 

gelişen tavra karşın sendikaların içinde bulunduğu koşullara bir çözüm olarak 

görüldüğü ifade edilmektedir. Ücret ve çalışma ilişkilerine; insan hakları, demokrasi, 

ırk ve cinsiyet ayrımcılığı gibi toplumsal muhalefetin önemsediği meseleleri de dahil 

etmektedir691.  Bu anlamda geleneksel sendikaları eleştirerek alternatif bir hareket 

olarak yükselmektedir.  Hardt ve Negri, sendikaların 19. yüzyılın toplumsal 

koşullarından doğduğunu ve belirli bir alanda çalışma ilişkileri ve ücretleri düzenleme 

görevlerinin günümüz toplumsal formasyonun koşullarında yetersiz kaldığını ifade 

etmektedir.  Bu yönde bir yetersizlik iddiasının altında bazı tespitler bulunmaktadır. 

Öncelikle, fabrika üretim sisteminin hegemonyasındaki işçilerin haklarını savunurken 

yoksulların, işsizlerin hatta süreli sözleşmelerle çalışan işçilerin haklarını temsil 

etmekten uzak bir yapıyı devam ettirmeye çalışıyor olmaları; ikinci olarak, Fordist 

dönemin iş koşullarının kesin sınırlarla bölünmüş yapısı doğrultusunda örgütlenme 

yapısı oluşturan sendikaların günümüzde anlamını yitirmiş olması ve son olarak; 

Fordist dönem sendikalarının yalnızca ekonomik mücadele vermekte olmalarıdır. 

Çalışma ilişkilerinin düzeltilmesi yönüyle varlık kazanmışlar ancak günümüzde bu 

                                                 
690 Bakınız işsizler sendikası “Piquetores” ve “interimaires” yarım gün çalışanların Fransa’da 

gerçekleştirdiği grevler. 
691 Kavram olarak Toplumsal hareket sendikacılığı, ilk kez Peter Waterman tarafından 1980’lerin 

başında kullanılmıştır. Ayrıca 1980’li ve 1990’lı yıllar boyunca Güney Afrika, Brezilya ve Filipinler’de 

sendikaların kavramı kullanması bilinir ve tanınır hale gelmesini sağlamıştır. Kavram, sendikacılığı 

sadece işçi sınıfı ile bağlantılı ele almayıp geniş kesimleri de kapsamına katmaktadır.  Devan Pıllay, 

Between Social Movement and Political Unionism: COSATU and Democratic Politics in South Africa, 

Rethinking Development and Inequality, 2, pp. 10-27, 2013.  



186 

 

durum etkinliğini kaybetmeye başlamıştır692. Hardt ve Negri, günümüz denetim 

toplumunun, sömürüyü yaşamın tüm alanına yaydığından yalnızca ekonomik alana 

yönelik politika yürüten araçların işlevini kaybettiğini iddia etmektedir. Bu bağlamda 

yapılan tespiti genişletmek amacıyla bir örnek Türkiye’den verilebilecektir. Antalya 

Serbest Bölgesi’nde Novamad fabrikasında çalışan kadın işçilerin grevi693 Post-fordist 

dönemde muhalefet etme biçimlerinde geleneksel bakışın yerini yeni birikim rejimine 

uygun direniş araçlarına bırakmasına ya da sendikaların yeni araçlarla donanması 

gerektiğinin önemli bir göstergesi olarak okunabilmektedir. 448 gün boyunca süren 

grevde tabandan örgütlenen kadınlar, ulusal ve küresel çapta birçok kadın örgütünden 

destek almış ve farklı alanlarda mücadele yürüten sivil toplum kuruluşları ve sosyal 

medya aracılığıyla kendi kamusallıklarını yaratmışlardır. Bu anlamda yeni bir direniş 

modelinin ortaya çıktığı ifade edilmektedir. Çalışma şartlarının uygunsuzluğundan 

yola çıkan kadınlar, greve giderken hem feminist bir söylem geliştirmiş hem de küresel 

çapta bir destek sağlamıştır. Bu anlamıyla Post-fordist dönemin sendika anlayışına 

ilişkin yeni tartışmalar noktasında ufuk açacak bir örnek olarak ifade edilmektedir694.  

 

2.2.3.3. Post Fordist Muhalefette Toplumsal Hareketler ve Kamusal Alan  
 

 

Bu çalışma kapsamında dönemselleştirme, tarihin hareketinin görece sabit bir 

paradigmasından bir diğeri geçişi izleme imkânı vermektedir. Bu sistematik toplumsal 

hareketlerin dönüşümünü izlemekte önemli bir avantaj sağlamaktadır. Post-fordist 

muhalefette toplumsal hareketler; Post-fordist birikim rejiminin varlık koşulları 

tarafından şekillendirilmiştir. Yeni emek ilişkileri esnektir çünkü işçilerin farklı 

görevleri yerini getirmesi bunlara uyum sağlamış olması gereklidir. Hareketlidir çünkü 

işçiler sıklıkla iş değiştirmek zorundadır ve nihayetinde sürekli istihdamı güvence 

altına alan sözleşmeler anayasal olarak dayanak bulamadığından işçiler güvencesiz 

kalmaktadır695. Bu durum muhalefet etme biçimlerinin Fordist döneme göre farklı 

kurulmasına neden olmuştur. Toplumsal hareketler, 19. yüzyılda ortaya çıkmalarından 

                                                 
692 Hardt ve Negri s. 152 
693 26 Eylül 2006 tarihinde başlayan grev 18 Aralık 2007 tarihinde toplu iş sözleşmesinin 

imzalanmasıyla başarıyla sonuçlanmıştır.  
694 Feryal Saygılıgil, Serbest Bölgede Novamed Kadın Grevi, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), Hil 

Yayınları, İstanbul, 2004, ss: 511-523. 
695 Hardt and Negri, s. 126.  



187 

 

itibaren aktörleri ve hedef alınanları özelinde; bölgesel, ulusal ve uluslararası 

düzeylere doğru ilerlemektedir696.  

Toplumsal hareketler literatüründe 1968 yılı nasıl önemli bir kırılması noktası 

olarak kabul görmekteyse, 1999 yılında Seattle’da697 gerçekleştirilen protesto 

gösterileri de aynı ölçüde toplumsal hareketler literatüründe önemli bir dönüşümün 

tarihi olmuştur. Genelleyici bir şekilde ifade edilen, bu dönem toplumsal hareketlerinin 

küresel niteliğe sahip olduğudur. Literatürde küreselleşme karşıtı toplumsal hareketler 

olarak tanımlanan bu muhalefet etme biçimi, küreselleşmenin olumsuz etkilerine tepki 

niteliğinde gelişirken aynı zamanda örgütlenme ve eylem biçimi olarak 

küreselleşmenin yeni sonuçlarından faydalanmıştır. Post-fordist muhalefette, 

hareketlerin kökenleri, amaçları, eylem biçimleri, nitelikleri ve örgütlenme düzeyleri 

Fordist muhalefete göre farklılıklar içermektedir. Bir önceki toplumsal hareketlerle 

kıyaslandığında temel eleştiri, “muhalif” olma özelliklerini kaybettikleri ve ücretli 

emeğin en altında yer alan göçmenler ya da kadınlar gibi kesimleri temsil etmekten 

uzak oldukları yönündedir698.  

Post-fordist muhalefette, toplumsal hareketlerin özneleri dağınık ve parçacıklı 

bir muhalefet izlemektedir. Bu durum birikim rejiminin temel ilkeleri doğrultusunda 

zorunlu ve uyumlu bir örgütlenme biçimi olarak okunabilmektedir. Özellikle 

1980’lerin başından itibaren işçi sınıfı temelli hareketlerin zayıflaması ya da 

zayıflatılması sonucu toplumsal hareketlerin önemli bir krize girdiği dile 

getirilmektedir. Tek bir merkezden yönetilmeye karşı bir tavır sergileyerek farklı 

kimliklerin ve değerlerin varlığı savunan mücadele biçimlerinin ortaya çıkışı, sistem 

karşıtı olma özelliklerini kaybettikleri eleştirisini beraberinde getirmiştir. Bu anlamda 

1999 Seattle gösteri toplumsal hareketler içinde önemli bir yer edinmiştir. Birbirinden 

ayrı bölgelerde ortak sorunlar karşısından bir örgütlenme mücadelesinin başlaması ve 

uluslararası dayanışma ağlarının oluşturulması küresel toplum hareketler olarak 

tanımlanan Post-fordist muhalefet biçiminin örgütlenmesini oluşturmuştur. Bilgi 

teknolojisinin ve internetin gelişimi, bu hareketlerin yaşamasına ve niceliksel olarak 

                                                 
696 Tilly, Toplumsal Hareketler 21. Yüzyıla giriyor, s. 183.  
697Seattle’da gerçekleştirilen protesto hareketleri, Dünya Ticaret Örgütünün zirvesine karşı 

gerçekleştirilen tepkisel küresel bir eylem olmuştur. Protesto gösterilerine forumlar aracılığıyla 

örgütlenen ve farklı kesimleri içeren çeşitlilikte eylemci katılmıştır ve toplumsal hareketler literatürü 

açısından önemli bir eylemlilik olarak kabul edilmiştir.  
698Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 112. 



188 

 

artmasına imkân sağlamıştır699. Sivil toplum kuruluşlarından çevreci örgütlere (Sierra 

Club), tüketici kuruluşlarından işçi sendikalarına, dini temeli bulunan Jubilee 

2000’den Latin Amerikalı Cumartesi annelerine ve köylüler, anarşistler gibi pek çok 

farklı gruptan insanı içinde barındıran küresel toplumsal hareketler özneleri 

bakımından oldukça farklı grubu bir şemsiye altında toplamaktadır700.    

 Fordist muhalefetin aksine Post-fordist muhalefette, toplumsal hareketlerin 

beslendiği temel “çeşitlilik” üzerine kurgulanmıştır. Toplumsal hareketler; dağınık 

ağlara yönelmekte olan, esnek yapılardır ve genç eylemcilerden oluşmaktadır. Hardt 

ve Negri, bugün yaşadığımız gerçekliğin adı olarak toplumsal hareketlerin öznelerini 

“çokluk” kavramında tanımlamıştır. Hardt ve Negri’ye göre çokluğu bir ağ olarak 

tanımlamak mümkündür. Temel nokta farklılıkları korurken iletişimi sağlayarak ortak 

hareket etme kültürüne olanak veren ve birlik içinde çeşitliliği destekleyen bir ağdır. 

Bu anlamıyla çokluğu bir halk, kitle ya da sınıf olarak tanımlamak mümkün değildir. 

Hardt ve Negri için,  

Kavramsal düzeyde; halk, kitleler ve işçi sınıfı gibi toplumsal özne 

mefhumlarından çokluğu ayırmalıyız. Halk kavramsal olarak üniter bir 

kavramsallaştırmadır. Nüfus elbette birçok farklılık tarafından belirlenir ancak 

halk bu çeşitliliği bir tekilliğe indirger ve özdeşlik duygusu yaratır. Çokluk ise 

asla bir tekilliğe ya da tek bir özdeşliğe indirgenemeyecek sayısız içsel farktan 

müteşekkildir……Kitlelerin özü farksızlıktır: tüm farklılıklar kitlelerin içerisinde 

massedilip yok edilir. Söz konusu kitleler sadece ayrımsız, türdeş birliktelik 

oluşturduğu için beraber hareket edebilir. Oysa çoklukta toplumsal farklar 

korunur. İşçi sınıfı ise kavram olarak oldukça dar bir tanımlama içermektedir. 

En geniş kullanımında, işçi sınıfı tüm ücretlileri kapsarken, yoksulları, ücretsiz 

ev işçilerini ve ücret almayan diğer herkesi dışarıda bırakır. Çokluksa aksine açık 

ve kapsayıcı bir kavramdır. Küresel ekonomideki yeni değişimlerin önemini 

yakalamak çabasındadır…… Dolayısıyla çokluk toplumsal üretime katılan tüm 

figürlerden oluşmaktadır701.  

 

Dolayısıyla Hardt ve Negri’ye göre, Post-fordist muhalefette toplumsal 

özneler; toplumsal gerçekliğin sağladığı imkanları değerlendiren ve maddi malların 

üretimine ek olarak iletişimin, ilişkilerin ve yaşam biçimlerinin üretimi sağlayan geniş 

bir ağı oluşturmaktadır. Biyo-iktidar, bireylerin bilinçlerini ve bedenlerini dolayısıyla 

tüm toplumsal yapıyı ve yaşamlarını bir kontrol mekanizması aracılığıyla denetime 

aldığından özetle sömürülen yaşamın tamamı haline geldiğinden maddi olmayan 

                                                 
699 Kalfa ve Atay, s. 132.  
700 Şermin, Kalafatoğlu, Küreselleşme Karşıtı Hareket, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi,  Cilt: 4, Sayı: 1, 2013, s. 143.  
701 Hardt ve Negri. Çokluk, s. 13. 



189 

 

emeğin niteliksel ve niceliksel artışı sonucu toplumsal hareketlerin merkezine 

oturduğunu ifade etmektedirler702.  Bu durum, oldukça geniş bir ağ yaratan büyük bir 

çeşitliliğin bir arada mücadelesine imkân sağlamıştır. Benzer şekilde Castells, ağlar 

oluşturan toplumsal hareketlerin niteliği ve amaçları hakkında, gözleme dayalı bazı 

varsayımlar ileri sürmüştür. Castells’e göre, Post-fordist çağda -dijital çağ olarak 

adlandırıyor- iletişim teknolojisinin devamlı bir şekilde gelişimi, küresel, yerel ya da 

bölgesel olarak birbiriyle bağlantılı bir ağ içerisinde toplumsal yaşamın tüm alanlarına 

yayılmaktadır. Bu teknolojik gelişim sayesinde ister kişisel olsun ister kolektif 

bireylerin, siyasal iktidar karşısında özerk bir alan geliştirmesine yönelik bir avantaj 

sağlamaktadır. Aynı zamanda teknoloji sayesinde iktidar ağları, insan zihnini 

şekillendiren teknolojik bir platform haline gelmektedir703. Post-fordist çağın 

toplumsal hareketleri, bireyler üzerinde kurulan tahakkümün bir ya da birkaçına karşı 

bir başkaldırı olarak okunmaktadır. Bu başkaldırı, ekonomik sömürüye, yoksulluğa, 

ırkçılığa, cinsiyet eşitsizliğine, inanç özgürlüğüne, sansüre, polis şiddetine, doğanın 

kıyımına ya da homofobiye karşı olabilmektedir. Fordist muhalefetin aksine bu 

dönemin toplumsal hareketleri, devleti ele geçirmeyi değil onu dönüştürmeyi 

amaçlar704. İçinde bulunduğumuz toplumsal formasyonda, çok biçimli dijital yatay 

iletişim ağları tarihteki en hızlı ve en özerk, etkileşime dayalı, yeniden 

programlanabilir ve kendi kendine gelişen iletişim ağlarıdır705. Jessop’a göre 

toplumsal olaylara karşı mücadelede hegemonik gücü kamusal alandan ziyade kitle 

iletişim araçları almıştır706. Castells’e göre ise, dijital çağda ağlar oluşturan 

hareketlerin “yeni” bir toplumsal hareket olarak adlandırılma nedeni budur. 

Dolayısıyla toplumsal hareketlerin özneleri bu iletişim ağları sayesinde örgütlenme 

imkânı kazanmış, bu yapı sayesinde daha az hiyerarşik ve kamunun katılımına açık 

yapılar doğmuştur707. Post-fordist muhalefette, Fordist dönemin toplumsal 

hareketlerine karşılık küresel toplumsal hareketler ya da yeni toplumsal hareketler 

olarak yapılan adlandırmanın altında yatan tahlil bu şekildedir. Aynı zamanda protesto 

gösterilerine ek olarak, münazara ve örgütlenme alanı olarak sosyal forumlar, Post 

                                                 
702 Hardt ve Negri, Çokluk, s. 13-48 
703

Castells. s. 19-20. 
704 Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 197.  
705 Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 28. 
706 Jessop, s. 96.  
707 Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 28.  



190 

 

fordist dönemin muhalefet etme araçlarından biri haline gelmişlerdir. Muhalefetin hem 

yalnızca bir protesto etme biçimi hem de alternatif ortaya koymaya yönelik girişimleri 

kapsayacağı düşüldüğünde, sosyal forumlar oldukça önemli bir işleve sahip 

olmaktadır. Sosyal forumlar, Dünya Sosyal Forumu adı altında bir araya gelmekte ve 

küresel çapta insanların ekonomik, siyasal, toplumsal ve çevre hakkında fikirlerini 

birbirine ilettiği, paylaşımda bulunduğu ya da gelecek hakkında yoğun tartışmalar 

yaptığı bir örgütlenme ağı olmuştur708.  

Castells İspanya’daki “Indignadas” (öfkeliler) hareketi üzerinden, Post-fordist 

muhalefetin genel bir tipolojisini ortaya koymuştur. Bu ve benzeri örnekler pek çok 

ülkede meydana gelen toplumsal hareket örneğiyle desteklenebilecektir. 2011 yılında 

ekonomik eşitsizliklerin ve işsizliğin neden olduğu büyük bir toplumsal muhalefet 

hareketi meydana gelmiştir. Hareket aktörler arasındaki iletişim süreçleri ve 

nitelikleriyle toplumsal hareketin temel özelliklerinin kavranabilmesi açısından 

önemli bir araç sağlamaktadır. Ülkenin çeşitli bölgelerinden yurttaşlar “Yurttaş 

Yanlısı Seferberlik Grupları Koordinasyon Platformu” adı altında bir Facebook grubu 

kurmuşlardır. Bu platform kısa zamanda, “Gerçek Demokrasi Şimdi” adı altında bir 

tartışma ve eylem grubu haline dönüşmüştür. Ayrı kentlerden merkezsiz bir ağ 

dayanmakta olan bu protestocular, yayınladıkları manifesto ile sokağa çıkma 

çağrısında bulunarak, tüm yurttaşları sosyal medya aracılığıyla protesto hakkını 

kullanmak üzere sokağa çağırmış, yurttaşlar tarafından kısa zamanda karşılığını 

bulmuştur. 15 Mayıs tarihinde, resmi olarak belirlenmiş bir lider olmaksızın Madrid 

(50.000), Barcelona’da (20.000) ve Valencia’da 10.000 kişi barışçıl gösterilerle talep 

ve isteklerini siyasal iktidara iletmişlerdir. Castells’in aktardığına göre bu harekete 

yaklaşık 2,2 milyon insan katılmıştır. Harekete katılanların yaş aralığı 20-35 yaşları 

arasındadır ve genellikle üniversite öğrencisi ya da mezunu işsizler göreceli olarak 

çoğunluğu oluşturmaktadır709. Öfkeliler hareketi, muhalefet etme araçlarının 

dönüşümünün analiz edilmesinde önemli katkılar sağlamaktadır. İlk önemli nokta, bir 

sosyal medya platformu aracılığıyla örgütlenmiş olmalarıdır. İkinci önemli nokta ise, 

herkese açık kamusallık üretmeye yönelik bir girişimin söz konusu olmasıdır. Ancak 

bu noktada başlangıçta kamusallığın mekânsal bir bağlılığı söz konusu olmamaktadır. 

                                                 
708 Kalfa ve Ataay, s. 134.  
709 Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 105- 107. 



191 

 

Ülkenin farklı noktalarından bireyler, özgürce sanki yan yanaymış gibi fikirsel bir 

tartışma yürütmektedir ve bu tartışma siyasal iktidarın politikalarının eleştirilmesine 

yöneliktir. Ardından Puerra Del Sol meydanında işgal eylemleri gerçekleştirilerek, 

kamusallıkla mekân arasındaki bağlantıyı tamamlamışlardır. Son olarak, tanınan tek 

bir liderin bile meydanda olmaması herkesin yalnızca kendisini temsil etmesi yeni 

olarak tanımlanan toplumsal hareketlerin ayırt edici özelliğidir. Eylemci profili 

açısından, Fordist muhalefetin aksine toplumsal hareketler sınıf temelinden uzaklaştığı 

belirtilmektedir. Ellen Wood ise bu çabaların toplumsal hareketleri sistemle 

uyumlaştırma amacına hizmet ettiğini ifade etmektedir710. Toplumsal muhalefeti bir 

araya getiren motivasyonların bir bütünlük içerisinde ele alınması gerektiği ve bu 

hareketleri birbirinden ayıran güçlü bağların oluşmadığını, kapitalizmin aldığı yeni 

şekil sonucu oluşan yeni koşulların ürünü olduğunu savunmaktadır. Yeni ya da küresel 

olarak tanımlanan toplumsal hareketler Post-fordist birikimin yarattığı koşullarda sınıf 

yapısının inceleme nesnesi yaparak, hareketlerin toplumsal temelinin buradan 

açıklanması gerektiğini ifade etmektedirler.  

Wallerstein sistem karşıtı hareketler olarak tanımladığı günümüz toplumsal 

hareketlerinin, Fordist dönemin toplumsal hareketlerinden ayrılmasının zorunlu 

olduğunu çünkü emeğin kendi içinde de sınıflara ayrıldığını belirtmektedir. Kadınlar, 

göçmenler hem yöneten yönetilen ilişkisi çerçevesinde ezilmekte hem de ülkedeki 

yapısal tabakalaşmalar nedeniyle dezavantajlı konuma düşmektedir. Bu durumun 

sonucu, günümüz toplumsal hareketleri, kapitalizmin cinsiyetçi ve ayrımcı 

politikalarına karşı mücadeleyi de kapsamakta böylece çeşitlenmekte ve 

zenginleşmektedir. Bu zenginlik ve çeşitlilik içinde toplumsal hareketler, kapitalizmin 

yeni biçimin yol açtığı küresel sorunların telafisi için bir araya gelmiştir. Williams’a 

göre ise küresel toplumsal hareketler kadın hareketi, barış hareketi, çevre hareketi ya 

da insan hakları gibi hareketler özünde Fordist birikimin üretim yapısına ve sınıflar 

sistemine tekabül etmektedir ancak yeni toplumsal koşulların getirilerini de 

kendilerine dahil etmektedir. Bu anlamıyla hareketleri sınıf dışı olarak tanımlamanın 

hatalı olduğunu ifade etmektedir711. 

                                                 
710 Ellen Wood, “Sivil Toplumun Yararları ve Zararları,” Dünya Solu, No. 8, 1992.  
711 Hasdemir ve Coşkun, s. 141. 



192 

 

Benzer bir şekilde Bob Jessop, 21. yüzyılın toplumsal formasyonunu, çok 

merkezli, çok ölçekli, çok zamanlı, çok biçimli ve çok nedenli süreçlerin karmaşık bir 

silsilesi olarak tanımlamıştır. Fordist döneme göre daha kapsamlı ve karmaşık 

toplumsal örgütlenmelerin ortaya çıkışı, ulusal kimlik krizleri ve kimlik politikalarının 

ortaya çıkışına ve toplumsal hareketlerin merkezine oturmasına neden olmaktadır712. 

Ek olarak çok çeşitli denetim mekanizmalarının ortaya çıkması, çekirdek haklar 

denilen en sarsılmaz haklara yönelik saldırıyı ve beraberinde bunlara yönelik direniş 

pratiklerini getirmiştir. Siyasal iktidarlar, ifade özgürlüğünün en basit haline karşı sert 

bir tavır takınır hale gelmiştir713. Bu dönemin toplumsal hareketleri niteliklerinde bu 

kavramları barındırmaktadır.  

Post-fordist muhalefette, çok biçimli ağlar sayesinde bilgi ya da görevleri 

dağıtmak için herhangi bir liderin örgütleyici gücüne ihtiyaç olmadığından, dikey bir 

örgütlenme oluşmamıştır. Merkezsiz bir yapı söz konusudur ve gerektiğinde ağ kendi 

kendisini yeniden üretebilmektedir. Bu nokta muhalefetin geleceği açısından oldukça 

önemlidir. Muhalefetin geleceği başlığı altında tartışmak istenen ana noktayı, sosyal 

medyanın aktif kullanımı oluşturmaktadır. Pek çok ülkede internete uygulanan sansür 

ve yasaklamaları bu bağlamda tartışmak yerinde olacaktır. Castells’e göre, bu dönemin 

toplumsal hareketleri örgütlenmelerini, sosyal medya aracılığıyla sosyal ağlar kurarak 

başlar ve ardından kamusal alanlarda sokak gösterileri olarak devam ettirirler714. 

Özellikle sembolik binalar tercih edilmektedir ve toplumsal hareketler bu özelliğiyle 

hem yerel hem de küreselliği bünyesinde taşımaktadır. İnternet toplumsal hareketin 

dünya genelinde hızlıca yayılmasına ve pek çok ülkeden ve kesimden destek almasına 

vesile olmaktadır. Bu anlamda Post-fordist birikimin stratejilerine uygun olarak, 

toplumsal hareketler viraldir. Post-fordist dönemin toplumsal hareketleri, genellikle 

toplumsal bir soruna ilişkin öfke patlaması ile örgütlenmektedir. Amerika’daki Wall 

Street işgali, Türkiye’deki Gezi Parkı eylemleri bu anlamda verilebilecek örneklerin 

başında gelmektedir. Söz konusu eylemlere yönelik güvenlik kuvvetlerinin uyguladığı 

şiddetin yoğunluğu muhalefet geleceği açısından önemli ipuçları vermektedir. Prensip 

olarak şiddet dışı toplumsal eylemler olarak örgütlenen toplumsal hareketler, siyasal 

                                                 
712 Jessop, Kapitalist Devletin Geleceği, s. 183 
713 2019 yılında ODTÜ mezuniyet töreninde siyasal iktidarı eleştirmeye yönelik açılan pankartlara karşı 

soruşturma açılmasını bu bağlamda verilebilecek önemli bir örnektir.  
714 Castells, s. 192.  



193 

 

iktidarın takındığı tavra göre, şiddet niteliği kazanabilmektedir. Özellikle, internet 

ortamında başlayan hareketlerin kamusal işgale dönüşmesi süreci, siyasal iktidarın 

egemenliğine mekânsal bir başkaldırı niteliğine dönüştüğünden, işgallerin 

sonlandırılması sırasında anayasal olarak tanımlanan bazı hak ve özgürlüklerin 

yurttaşlar açısından ihlaliyle sonuçlanabilmektedir. Castells’ göre toplumsal 

hareketler, nadiren belirli bir program çerçevesinde hareket etmekte genellikle belirli 

hassasiyetlere göre gerçekleştirilen eylemler olarak gerçeklik bulmaktadır715. 

Touraine; Post-fordist muhalefetin gerçekleştiği günümüzde, eski toplumun 

değerlerinin önemini yitirdiğini ideolojilerin sonunun gelmesi üzerinden tartışarak, 

siyasal çatışmaların sonunun geldiğini bu bağlamda küreselleşen dünya ile kişisel 

deneyimler arasında kurulan ilişki bağlamında muhalefetin şekillendiğini iddia 

etmektedir716.  

Daha önce belirtildiği gibi yönetişim paradigması ile, özel-kamu 

ortaklıklarında sivil girişimlerin rolünün arttığı görülmekte, özellikle toplumsal 

hizmetlerin sunumunda devletin geri çekilişi kendi muhalif hareketlerini de 

yaratmaktadır. Bu bağlamda toplumsal muhalefetin önünde iki seçenek 

bulunmaktadır. Özellikle devletin yeniden dağıtım alanı kapsamındaki hizmetlerin 

özel işletmelere devredilmesi durumunda; salt özel sektör bazlı olduğunda “boykot” 

bir muhalefet biçimi olarak tercih edilmektedir. Ancak özellikle ikamesi neredeyse 

imkânsız olan kamu-özel ortaklıklarında (ulaşım bir örnek olarak verilebilir) kamuyu 

yeniden “mücadele edilen özne” haline getirmektedir. Toplumun farklı kesimleri 

koruyucu ve daha adil bir şekilde hizmetlerin iyileştirilmesi amacıyla devletten hak 

talebi mücadelesini vermektedir. Bu mücadele bazen sivil itaatsizlik şeklinde 

gerçekleşirken bazen de protestolar ile kitlesel bir kolektif harekete dönüşmektedir717. 

Post-fordist düzende devlet taleplerin iletildiği tek iktidar odağı değildir ancak yine de 

bu hareketlerin taleplerinin merkezinde devlet bulunmaktadır. Siyasal iktidarların, 

dünya geneli artan neoliberal küresel sürecinin eşitsiz koşullarıyla bağlantılı bir şekilde 

daha adil bir yaşam hakkı bağlamında toplumsal muhalefetin alanı haline geldiği 

görülmektedir.  

                                                 
715 Castells, s. 196.  
716 Touraine, s. 143. 
717 Yavaş Gıda Hareketi bu bağlamda akla gelen ilk örneklerden biridir. Özellikle alternatif yaşam 

biçimlerini destekleyen ve günlük yaşam pratikleri bağlamında piyasa sistemine muhalefet 

gerçekleştiren hareketler görülmektedir.  



194 

 

Toparlayacak olursak, toplumsal hareketler bazında, 19. yüzyılın sonu ile 20. 

yüzyılın başında yani Fordist muhalefete geçiş döneminde; kapitalist sisteme tepki 

niteliğinde güçlü toplumsal hareketler ortaya çıkarken, söz konusu hareketler 

emekleme hareketleri olarak tanımlanmaktadır. 20. yüzyılın başlarında, bu toplumsal 

hareketler kendi örgütlerini (partiler, sendikalar, kitle örgütleri) yaratmışlardır. Fordist 

birikim rejiminin hâkim olduğu toplumsal formasyonda, toplumsal hareketler bu 

örgütlerin belirlediği kesin kurallar çerçevesinde gerçekleşmiştir. 20. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren ise toplumsal hareketlerde bir dönüşüm başlamıştır ve 21. yüzyılın 

toplumsal hareketlerini belirleyen koşullar tümüyle değiştiğinden toplumsal 

hareketlerde de köklü değişimler olmuştur718.  

Post-fordist muhalefette kamusal alan ile ilişki, kişilerarası iletişimden 

toplumsallaşmış iletişime geçiş ile ifade edilmektedir. Tarih boyunca toplumsal 

muhalefet, siyasal iktidarın yaşam alanları üzerinde kurduğu denetimden uzak bir 

şekilde, özerk iletişim araçlarıyla kurulmuştur. Bu iletişim araçları; kulaktan kulağa 

elden ele dağıtma şeklinde olabileceği gibi, kürsü, basın ya da kitle iletişim 

teknolojisinin araçlarından yayılan efsaneler, din adamların söylemleri, manifestolar 

veya bildirilerdir719. Ancak bu araçların devletin ya da aksi durumda sermayenin 

denetimine girmesi, kamusal alanın temel niteliklerinin ihlal edilmesine yol 

açmaktadır720. Bu bağlamda Castells’e göre ağ toplumundaki iletişimsel özerklik 

özellikle internet ve kablosuz iletişim, yeniden bağımsız bir örgütlenme imkânı 

sağlamaktadır. “Enformasyon Çağı’nın yurttaşları kitlesel medya mesajlarının 

üretimiyle uğraşarak, özerk yatay iletişim ağları geliştirerek … Deneyimlerini 

paylaşarak …. Mevcut ağları tanımlayarak mevcut iktidarla savaşırlar721”. 

Dolayısıyla günümüz toplumsal muhalefetinin kullandığı yeni iletişim teknolojileri 

alternatif/karşıt ya da proleter kamusallıkların kurulmasında etkin bir araç haline 

gelmektedir722. Hem herhangi bir mekâna ihtiyaç duymadan bağımsız ağlar 

                                                 
718 Arrighi, Hopkins ve Wallerstein, s. 78 
719 Castells, s. 23, 28.  
720 Daha önce tartışıldığı üzere, Habermas’a göre refah devleti uygulamalarıyla devletin genişleyen 

alanı, devletten bağımsız ve ilke olarak devlete karşı olan kamusallığın erimesine ve devlet ve toplum 

arasındaki ayrımın silikleşmesine neden olduğundan aleniyet sahibi ve özgür ve eleştirel fikirlerin 

tartışıldığı kamusal alan yerini çıkar gruplarının rekabeti ve mücadelesinin sürdüğü bir alana 

bırakmıştır. 
721 Castells, s. 23 
722 Hasdemir ve Coşkun, s. 128- 136. 



195 

 

aracılığıyla her türlü baskıdan uzak kamusal bir tartışma yapılabilmekte hem de bu 

iletişim kitleselleştirilebilmektedir. Bu kapsamda 1990 sonrası Tiananmen Meydanı 

gösterileri, Chiapas ayaklanması, Zapatistler ve Seattle protestoları yerel 

mücadelelerin enformasyon teknolojisi sayesinde küresel olarak örgütlenebildiği ilk 

örnekler olarak gösterilmektedir. İletişim teknolojisinin özerkliği ve çeşitliliği, farklı 

kamusallıklarda muhalefetin üretilme ve örgütleme stratejisine imkân sağlamaktadır. 

Bu anlamıyla muhalefet ve kamusal alan arasındaki bağ ilişkisellik üzerinden 

yürümektedir. Post-fordist çağda, artık sanat, kültür, ekonomi ve/veya politika yani 

yaşamı ilgilendiren her şey muhalefetin konusu olarak kabul edilerek küresel sorunlar 

temelinde özel olanı kamusala dahil ederek dayanışmalar kurulmaktadır.  

Bu bağlamda ele alınması gereken son nokta, toplumsal hareketler ile 

kamusallığın toplumsala ek olarak mekânsal ile ilişkisini ortaya koymaktadır. Meral 

Özbek, toplumsal hareketleri, kolektif yaratıcılık biçimleri olarak ele almaktadır ve 

kamusal alanın fiziksel bir mekanla ilişkisinin önemine dikkat çekmektedir723. Çünkü 

Kamusal alan, liberal politikanın aşınmasına ya da eleştirilmesine yönelik 

politikaların üretilebildiği bir mekâna işaret etmektedir724. Tüm örgütlenmeler her 

koşulda mekânsal bir dayanağa ihtiyaç duymaktadır. Bu mekanlar siyasal iktidarın ya 

da sermayedarın çıkarları ile çevrelenmiştir. Bu yüzden Post-fordist muhalefette 

meydan işgalleri ve sembolik binaların tutulması önemli bir eylem repertuarı haline 

gelmektedir. Nihayetinde Post-fordist muhalefette toplumsal hareketlerin kamusal 

alanı “internetteki sosyal ağlar ile işgal edilmiş kent uzamı arasında melez bir alan 

olarak yaratılmıştır725. Dolayısıyla bu çalışmada kamusal alan, sadece toplumsal olanı 

değil aynı zamanda mekânsal olanı da kapsamına almaktadır.  

Kamusal alan, mekân ve muhalefet arasındaki ilişkide Türkiye üzerinden 

verilebilecek örneklerin başında Gezi Protestoları726 gelmektedir. Meral Özbek’e göre 

gezi protestoları, karşıt bir kamusallık oluşturma imkanına açılan kolektif yaratıcılık 

                                                 
723 Meral Özbek, Kolektif Yaratıcılık, s. 232-237.  
724 Hasdemir ve Coşkun, s. 135.  
725 Castells, s. 24-25 
726 27 Mayıs 2013 tarihinde Taksim gezi parkındaki ağaçların kesimi durdurmak amacıyla Taksim 

Dayanışmasının başlattığı çağrı protestonun başlangıcı olarak kabul edilmektedir. Hareket sınırlı sayıda 

yurttaşın katılımı ile başlamış ardından ülke geneline yayılmıştır. Siyasal iktidarın kullandığı yoğun 

baskı yaygınlaşarak ülkenin diğer kentlerine çok hızlı bir şekilde genişlemesine neden olmuş, 16 

Haziran’da sönümlenmeye başlamıştır.  



196 

 

ve özgürleşme deneyimi olarak tanımlanmaktadır727. İstanbul Gezi parkında başlayan 

ve kısa zamanda ülkenin geri kalanına yayılan protesto gösterileri, başlangıçta kamusal 

bir mekânın ağaçlarının kesilmesine yönelik kendiliğinden bir tepkiyken, demokratik 

bir kamusal alanın varlığının ön koşullarının tartışılmasıyla kitleselleşmiştir. Sosyal 

medya aracılığıyla örgütlenen aktörler, sokak gösterilerini eylem repertuarı olarak 

kullanmıştır. Bu bağlamda Post-fordist muhalefetin genel özelliği olarak görülen pek 

çok nokta bu eylemlerde deneyimlenmiştir. Öncelikle ulusal kanalların bilinçli ve 

örgütlü bir şekilde yansıtmadığı bilgiler, sosyal medya aracılığıyla dünya ve ülke 

genelinde hızlı bir şekilde yayılmıştır. Gezi protestoları ile sosyal medya, Türkiye’de 

bir eylem biçimi ve örgütlenme alanı haline gelmiştir728. Protesto gösterileri, Post-

fordist birikimin yapısına uygun olarak parçacıklı ve farklılaşmış bir yapıdadır. Diğer 

bir önemli özellik, protesto hakkını kullanan yurttaşların niteliklerine ilişkindir. Kadın 

ve gençlerin yoğun bir şekilde katılımı ile gerçekleşen protestolarda ağırlıklı olarak 

Negri’nin ifadesi ile maddi olmayan emek üreten emekçilerden oluşmaktadır. Sosyal 

forumlardan sokak gösterilerine gelişen süreçte kentsel nüfus, muhalif kadınlar, beyaz 

yakalı işçiler, öğrenciler, LGBT bireyleri ve sosyalist gruplardan ulusalcı gruplara 

uzanan geniş bir katılımcı yelpazesi bulunmaktadır729. Gezi parkı eylemlerinin karşıt 

ya da alternatif bir kamusallık yaratma potansiyeli ortaya çıkmıştır. Kamusallığın 

kaybedilen eleştirel işlevi ve demokratik katılım araçlarının kullanılması sosyal 

forumlar aracılığıyla mümkün hale gelmiştir. Kendiliğinden başlayan protestolar, 

oluşturulan forumlar aracılığıyla siyasal iktidara taleplerini iletmek amacıyla insanları 

bir araya getirmiş, eleştirel düşünce ile ifadeyi bir araya getirerek kamusal aklı devreye 

sokmuştur. Bu noktalarıyla da küresel toplumsal hareketlerin nitelikleriyle 

ortaklaşmaktadır. 

 

 

 

                                                 
727 Özbek, Kolektif Yaratıcılık, s. 246.  
728 İlkay Kara, Bir Uzun Haziran: Gezi Eylemleri Kaynakçası, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), Hil 

Yayınları, İstanbul, 2004, s. 542. 
729 Pınar Bedirhanoğlu, Çağlar Dölek, Funda Hülagü, Özlem Kaygusuz, “Apendix : The course of Event 

In 2010’s ın Turkey ”,  Turkey’s New State in the Making: Transformations in Legality, Economy 

and Coercion, (ed Pınar Bedirhanoğlu, Çağlar Dölek, Funda Hülagü, Özlem Kaygusuz), Zed Books, 

London, 2020, ss: 13-17, s. 13.  



197 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MUHALEFETİN GELECEĞİ 

 

Post-fordist çağda küresel kapitalizmin parçacıklı yapısı toplumsal muhalefetin 

örgütlenişi ve bütünlüğünde de etkisini göstermiştir. Toplumsal formasyonun yapısal 

değişimi sonucunda muhalefetin kendi içerisindeki bütünlüğü yerini ekonomik, 

politik, sosyolojik ve kültürel hassasiyetler üzerine yükselen tikelliklere ve çok parçalı 

bir yapıya bırakmıştır. Özellikle kimlik mücadelesine dayalı hareketler, ekonomik 

savlarının güçsüzlüğüne rağmen kapitalizmin parçalı yapısına uygun olduğundan 

kendisine güçlü bir yer edinmeye başlamıştır730. 1960 sonrasında toplumsal hareketler 

literatürü baskın bir şekilde yeni toplumsal hareketler yaklaşımı çerçevesinde ve 

kimlik mücadelesi bağlamında ele alınırken, 1999 Seattle gösterileri sonrasında 

“Başka Bir Dünya Mümkün” sloganı ile birleşen ve büyük kitleler elde eden küresel 

toplumsal muhalefetin yirmi yılı aşkın bir zamanda herhangi bir etki geliştiremedikleri 

ise öz eleştiri olarak ortaya koyulmuştur.  

Bu çalışmada, muhalefetin geleceğine ilişkin kavramsal tartışmasının 

yapılması amacına ilişkin iki noktanın zorunlu olarak tartışılması/açıklanması 

gerektiği düşünülmektedir. Bunlardan ilki muhalefetin karşısındaki güç olan siyasal 

iktidarın muhalefete yönelik güncel tutumu ikincisi ise toplumsal muhalefetin 

öznelerinin kimler olduğu ve olacağına ilişkin tartışmalardır. Bu iki nokta da 1980 

sonrası bir sistem olarak kapitalizmin yaşadığı dönüşümün etkileriyle ilişkilidir ve post 

fordist muhalefete yönelik tartışmaları şekillendirmektedir. Tarihsel bağlamda, 

Sovyetler Birliği’nin dağılmasını kapitalizmin küresele yayılması takip etmiş ve 

özellikle neo-liberal politikaların benimsetilmesi süreci kendine muhalif dalganın 

oluşmasına neden olmuş ve karşı duruş geliştirme noktasında mücadeleler 

çeşitlenmiştir. Bu süreçte siyasal iktidarlar toplumsal muhalefet ile uzlaşma yolunu 

ortadan kaldırarak hareketlere yönelik sert tavrını şiddetlendirmiştir.731 Aynı zamanda 

toplumsal muhalefetin tikellikler içerisinde örgütlendiği ve sınıf mücadelelerinin 

                                                 
730 Emek Yıldırım, Sovyet Sonrası Rusya’da Toplumsal Muhalefetin Ekonomi Politiği, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara,2018, s. 1-16.  
731 Bruff, I. “The Rise of Authoritarian Neoliberalism”, Rethinking Marxism: A Journal of Economics, 

Culture & Society, Cilt:26, Sayı:1, 2016, ss. 113-129.’den aktaran Alpaslan Akçoraoğlu “Küresel 

Neoliberal Sistemin Krizi, Çelişkileri ve Direnci: Post-Neoliberal Küresel İktisadi Düzene Geçiş 

Mümkün Mü?”, İktisat ve Toplum Dergisi, Cilt: 8, Sayı:90, 2018, ss. 40-53, 



198 

 

eriyerek yok olduğu yönünde bir sav geliştirilerek kapitalizmin nihai zaferi ilan 

edilmiştir. Siyasal iktidarın ve hareketlerin aktörlerinin muhalefeti kavrayış ve 

tanımlayış biçimlerinin toplumsal muhalefetin geleceğinin tartışılması bağlamında 

önemli olduğu düşünülmektedir.  

İlk olarak siyasal iktidarın toplumsal muhalefete yönelik tavrını tartışma 

konusu yapmak gerekmektedir. 1990 sonrasında neo-liberal politikaların hayata 

geçirilmesi sürecinde hem bir ağ biçiminde uluslararasılaşan sermayenin ve üretim 

ilişkilerinin karmaşıklaşması hem de siyasal olanın ülkelerin sınırları bağlamında 

idari/bürokratik bir yapıyla uyumlaştırma çabaları zor ve rızanın aynı anda ancak farklı 

oranlarda varlık kazandığı bir hegemonyanın etkili olmasına neden olmuştur732. Bu 

durum küresel çapta siyasal iktidarların yapısında yaşanan değişimleri açıklayıcı bir 

argümandır. Süreç, neoliberalizmin sahip olduğu sorunları anti-demokratik 

mekanizmalarla çözmesine doğru evrilmektedir. Poulantzas tarafında “otoriter 

devletçilik733” olarak kavramsallaştırılan bu eğilim dünya genelinde yaygınlık 

kazanmıştır. Otoriter devletçiliğin işaret ettiği unsurlar, sınıflar-arası ilişkiler, erkler-

arası ilişkiler, yasal düzenlemeler ve yurttaşların deneyimlerini şekillendirerek somut 

bir şekilde gözlemlenebilir hale gelmektedir734. Toplumsal aktörlerin siyasal 

iktidarlara taleplerini iletme yollarının tıkanması (yürütmenin güçlendirilmesi yoluyla 

parlamentonun etkisiz hale getirilmesi) hak arama mücadelesinde ve kararların 

alınmasına katılımdaki araçların ortadan kalkmasına neden olmuştur. Siyasal alanın 

giderek daralması ve devlet aygıtının erkleri arasında yürütmenin özerkleşerek en etkin 

birim olmaya başlaması yeni bir siyasal rejimin ortaya çıkmasına imkân sağlamıştır735. 

Özellikle 2001 sonrası, siyasal iktidarın fiziki şiddet ve şiddeti kullanma tekelinin 

artması ve toplumsal hareketlerin öznelerine karşı takındığı tavrın sertleşmesi ise 

                                                 
732 Yıldırım, s. 4.  
733 Poulantzas tarafından ilk defa “The Political Crisis and the Crisis of the State”. J Martin (der) The 

Poulantzas Reader: Marxism, Law and the State, J Martin (der) Londra, Verso , Londra 294- 320 adlı 

eserinde kullanılmıştır. Kapitalizmin olağan devlet biçimlerinde biri olarak neoliberal dönüşüm 

sürecinde aldığı biçim ve küresel çapta zorunlu bir eğilim görmektedir. Kavramsallaştırma ve 

özelliklerini sıralaması ise, Devlet, İktidar ve Sosyalizm adlı eserinde yapmaktadır. Poulantazs’ın 

devlete ilişkin kuramsal açıklamaları çalışmanın ikinci bölümünde incelenmiştir.  
734 Yiğit Karahanoğulları ve Duygu Türk, Otoriter Devletçilik, Neoliberalizm, Türkiye, Mülkiye 

Dergisi, Cilt: 42, No:3, ss: 403-448, s. 404-405.  
735 Selime Güzelsarı, “Neoliberal Otoriterleşme, Devletin Şirketleşmesi ya da Şirket-Devlet: 

Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi”, Ayrıntı Dergi, 15.01.2019, 

https://ayrintidergi.com.tr/neoliberal-otoriterlesme-devletin-sirketlesmesi-ya-da-sirket-devlet-

cumhurbaskanligi-hukumet-sistemi/, (10.02.2021).  

https://ayrintidergi.com.tr/neoliberal-otoriterlesme-devletin-sirketlesmesi-ya-da-sirket-devlet-cumhurbaskanligi-hukumet-sistemi/
https://ayrintidergi.com.tr/neoliberal-otoriterlesme-devletin-sirketlesmesi-ya-da-sirket-devlet-cumhurbaskanligi-hukumet-sistemi/


199 

 

bugün muhalefetin içinde bulunduğu koşulları yaratmıştır. Bu bağlamda toplumsal 

muhalefetin en başından “potansiyel bir suç yapısı” olarak tanımlanmasının muhalefet 

ile baş etme yöntemi olarak geliştirildiğini ifade edilmektedir736. Siyasal iktidarların 

neoliberal politikaların benimsetilmesi amacını taşıyan baskıcı tutumu, alttan ve iradi 

bir şekilde örgütlenebilmesi gereken toplumsal muhalefetin alanını daraltmaktadır. 

İktisadi eşitsizliklerin giderek derinleştiği bu yapıda, muhalifler sıkı denetim altında 

tutulmakta, suçlu olarak lanse edilmekte (kriminalizasyon), komplo ve suçlama gibi 

araçlarla açık bir dışlama mekanizması başat hale gelmektedir737.  Siyasal iktidarlar, 

halkların kolektif talepleri neoliberalizm karşıtlığına yöneldiğinde bunu bastırmak için 

ikna, propaganda ve/veya gerektiğinde kaba kuvvet ve polis gücüne başvurmaktan 

çekinmeyen bir yapıya bürünmektedir738. 

Toplumsal muhalefetin öznelerinin kimler olduğuna ilişkin tartışma 

bağlamında iki bakış açısı ön plana çıkmaktadır. Toplumsal muhalefetin sınıf 

temelinden uzaklaşarak farklılaştığını ve kimlik üzerinden yükselen yeni toplumsal 

hareketlerin hâkim olduğunu ifade eden görüşler ile sınıf temelli ve sınıf temelli 

olmayan toplumsal muhalefet arasında bir ilişki ve bağ olduğundan hareket eden 

yaklaşımlar739.  Hardt ve Negri, günümüz toplumsal muhalefetin açıklarken sınıf 

temelli yapının ortadan kalktığı yönündeki fikirlere karşı çıkarak sınıf kavramının 

özünü tartışmaya açmaktadır. Hardt ve Negri’ye göre yaşamını devam ettirmek için 

emeğini satmak zorunda olan proletarya, tarım işçisi ile hala dünya genelinde başat 

aktör olarak varlığını korumaktadır. Ancak Fordizmden Post-fordizme, değişimin 

                                                 
736 Poulantzas, Devlet, İktidar ve Sosyalizm, s. 220. 2001 yılında gerçekleştirilen 11 Eylül saldırıları 

sonrası hukuk normlarının askıya alınması ve güvenlikçi bir devlet anlayışının benimsenmesi bu 

bağlamda destekleyici sav olarak kullanılmaktadır. Muhaliflerin suçlu olarak görülmeye başlanması ve 

kolektif eylem için alanların güvenlikleştirme altında daraltılarak yok edilmesine imkân sağlamıştır.  
737 Akçoraoğlu, s. 43.  
738 Harvey, (Neoliberalizmin Kısa Tarihi), s. 77.  
739Çalışmanın kavramsal çerçevesinin oluşturulduğu birinci bölümde toplumsal muhalefetin öznelerinin 

kimler olduğuna yönelik kuramsal tartışmalar yapılmıştır. Kısaca özetlemek gerekirse toplumsal 

muhalefet süreklilik ve kopuş bağlamında iki temel bakış açısıyla ele alınmaktadır. Kopuş yaklaşımı, 

1960 sonrası toplumsal hareketlerin kimlik, kültür ve gündelik hayata ilişkin meseleleri kapsadığını bu 

bağlamda eski toplumsal hareketlerden bir kopuş olduğunu savunurken süreklilik yaklaşımı, yeni 

aktörler ve eylem repertuarların toplumsal muhalefete eklemlendiğini ancak kapitalist üretim 

ilişkilerinin yarattığı sorunlardan bağımsız ve emek sermaye çatışmasını dikkate almayan bir şekilde 

toplumsal hareketleri ele almanın hatalı olacağını belirtmektedir. Bu çalışmada da toplumsal muhalefet 

süreklilik yaklaşımı çerçevesinde ele alınmıştır. Post-fordist muhalefette var olan toplumsal muhalefetin 

özneleri ve hareketleri için ikinci bölümün ilgili başlığına bakılabilir.  



200 

 

temelinde, endüstriyel emeğin hakimiyetinden maddi olmayan emeğin740 egemen 

hakimiyetinde bir dönüşüm söz konusudur. Nasıl Fordist birikim rejiminde nicel 

hakimiyet değil de niteliksel bir hegemonya söz konusu ise, post-fordist birikim 

rejiminde de aynı şekilde maddi olmayan emeğin hegemonyası söz konusudur741. 

Maddi olmayan emeğin hegemonyası ile kastedilen ise, niceliksel olarak değil ötekileri 

dönüştürme gücüne sahip oldukları ölçüde baskın olma durumunu ifade etmektedir. 

Maddi olmayan emek742, dünya genelinde istihdamın küçük bir bölümünü 

oluşturmakla birlikte ağırlıklı olarak refah seviyesinin yüksek olduğu bölgelerde yer 

almaktadır ancak bu noktada önemli olan, kendi koşullarını ve arzularını diğer emek 

biçimlerine ve topluma onaylatmış olmasıdır743. Günümüzde gerçekleştirilen 

toplumsal eylemlerin örgütleyici gücünde ağırlıklı olarak beyaz yakalıların yer 

almasında açıklayıcı bir tanımlama imkânı sağlamaktadır.  Maddi olmayan emek, 

üretimin örgütlenişini dağınık ağlardaki sayısız ve belirsiz ilişkilere doğru dönüştürme 

eğilimindedir. Enformasyon, iletişim ve iş birliği, üretim normları haline gelmekte ve 

ağ da üretimin başat örgütlenme tarzı halini almaktadır. Negri ve Hardt’a göre, 

üretimin teknik sistemi büyük ölçüde üretimin toplumsal bileşenine denk geldiğinden, 

emeğin yeni bir tipolojisi çizilmiş ve aynı zamanda yeni sömürü pratiklerini ve 

yapılarını şekillendirmiştir744. Bu bağlamda fabrika temelinde yükselen Fordist 

dönemin, uzun süreli ve istikrarlı istihdamı yerini hareketsiz ve güvencesiz emek 

ilişkilerine bırakmasından ve işi olan ve olmayan arasındaki toplumsal ayrımın giderek 

ortadan kalkmasından hareketle toplumsal muhalefetin aktörlerinin de çeşitlendiği 

                                                 
740 Maddi olmayan emek kavramı, maddi olmayan ürünler -bilgi, haberleşme, iletişim, dilsel ya da 

duygusal ilişkiler- emek anlatılmaktadır. Hizmet sektöründeki emek, entelektüel emek ve bilişsel emek 

maddi olmayan emeğe referans etmektedir. Hardt ve Negri, s. 158. Marx'a göre, maddi olmayan 

üretimde zihinsel emek, aktörlerin, sanatçıların, din adamlarının, doktorların, ekonomistlerin, 

hakimlerin, avukatların, metreslerin, hatiplerin, polis memurlarının, rahiplerin, profesörlerin, 

hizmetçilerin, bilim insanlarının askerlerin, devlet görevlilerinin çalışmalarıdır ve maddi olmayan veya 

manevi üretime dahil emek, belirli maddi ürünlere dayanmaktadır.  
741 Antonio Negri, İmparatorluktaki Hareketler Geçişler ve Görünümler, çev. Kemal Atakay, 

Otonom Yayıncılık, 2016, (İmparatorluktaki Hareketler), s. 159.  
742 Fuch ise, maddi olmayan emek kavramına eleştirel yaklaşmaktadır ve bu şekilde bir tanımlamanın 

dünyayı maddi ve manevi şeklide ikiye ayırarak, emeğe bilgi ve maddeye dayanmayan ve yanlış 

anlaşılmaya dayalı bir anlam yüklendiğini belirtmektedir. Kaan Kangal, The Karl Marx Problem in 

Contemporary New Media Economy: A Critique of Christian Fuchs’ Account, Television & New 

Media 2016, Cilt:17 sayı: 5, ss: 416–428. S: 419. Fuch eleştirisini, materyalist bir felsefede tüm 

dünyanın maddi olması gerektiği üzerine oturtmaktadır., Detaylı bir tartışma için Marx ve Fuch’un 

fikirlerinin karşılaştırılmalı analiz edildiği bu çalışmaya bakılabilir. 
743 Negri, s. 160. 
744 Hardt ve Negri, s. 127. 



201 

 

görülmektedir745. Üreten işçi ile üretmeyen işçi arasındaki sınır bulanıklaşmaya 

başladığı için yoksulların, işsizlerin, göçmenlerin ya da geri kalmış bölgelerdeki yedek 

orduların, giderek kendi tekillikleriyle muhalefet etme araçları gerçekleştirdiği 

görülmektedir. Toplumun genelindeki parçacıklı yapı farklı kesimlerin birbirinden 

oldukça farklı taleplerinin doğmasına ve toplumsal hareketlerin çeşitliliğine imkân 

sağlamaktadır. Bu dönem toplumsal hareketlerinin, kadın hareketinden çevre 

hareketine; nükleer silah karşıtı hareketten, küreselleşme karşıtı hareketlere pek çok 

alanda ya da yalnızca bir soruna özgü örgütlenmeleri çok merkezli bir yapıda 

gerçekleşmeye başladığı ifade edilmektedir. Bu çalışmada, muhalefetin geleceğine 

yönelik olarak, toplumsal muhalefetin aktörlerinin bir bütünü oluşturan parçaların 

karşılıklı ve ortak ilişkileri üzerine kurulması ve bütüncül olarak örgütlenmesinin 

önemli olduğu ve kimlik siyaseti ile sınıf mücadelesinin birbiriyle eklemlenmesi 

gerektiği düşünülmektedir746.   

Muhalefetin geleceğine ilişkin tartışmalar, toplumsal muhalefetin bir süreklilik 

biçiminde eski kazanımların sürekli arttırılarak devamını kapsamaktadır. Bu bağlamda 

ilk adım, muhalefetsiz toplumların varlığı üzerinedir. Siyasal iktidarın keyfi 

uygulamalarının sınırlandırılması tarihin her döneminde amaçlanmaktayken ilk defa 

kapitalist devlette yasal bir zemine kavuşmaktadır. Tarihin o anından itibaren, ifade 

özgürlüğü, toplanma özgürlüğü, yaşam hakkı gibi pek çok hak ve özgürlük garanti 

altına alınarak, çeşitli eylem repertuarları aracılığıyla yönetenler karşısında 

yönetilenlerin haklarını korumayı sağlamaktadır. Temel hak ve özgürlüklerin 

sağlanması için hayati önemi olan muhalefetin ve muhalefetin kendisine yaşam imkânı 

bulamadığı toplumları distopyalar üzerinden tartışmak amaçlanmaktadır. Bu amaca 

uygun olarak ilk olarak muhalefetsiz toplumları tanımlamak, muhalefet ve demokrasi 

arasındaki ilişkiyi açıklamak amaçlanmaktadır. Bu amaç yeni muhalefet arayışlarının 

yurttaşlar açısından önemini ifade etmeye vasıta olacaktır. Bu yönde bir açıklamayla, 

muhalefet ve demokrasi arasındaki ilişkiyi ve bir toplumda bireylerin haklarını 

                                                 
745 Hardt ve Negri, s. 127-128. 
746 Yıldırım, s. 2.  Ve Lenin Nasıl Yapmalı adlı eserinde (öğrencilerin zorla askere alınması meselesinde) 

işçilerin öğrencilerle dayanışma içerisinde olması gerektiğine dair bir örnek vermektedir. Bu örnek, işçi 

(sınıfı, kitlesi, hareketi) kendi alanında sınırlı kalmasın bir bütüne yayılması ve birbiriyle eklemlenmesi 

noktasında önemli kabul edilmektedir.  Metin Çulhaoğlu, Vladimir İlyiç Lenin: Ne Yapmalı, Marksist 

Klasikleri Okuma Kılavuzu, der. H. Erdoğan, Yordam Yayınları, İstanbul, ss: 403-423, s. 419.  



202 

 

savunması açısından muhalefetin varlığının yerini tanımlamaya çalışmak 

amaçlanmaktadır.  

Günümüz muhalefet örnekleriyle geleceğe yönelik bazı çıkarımlar yapmak 

çalışmanın ana amaçlarından biridir. Bu amaçla kavramsal çerçeveye destek 

sağlayacak toplumsal hareket örnekleri ile çalışma zenginleştirilmeye çalışılacaktır. 

Güncel olması anlamında son yıllarda dünyada gerçekleşen önemli eylem repertuarları 

aktarılarak, güncel muhalefetin gidiş yönü, nitelikleri, araçları ve özneleri üzerine 

kapsamlı bir tartışma yapmak hedeflenmektedir.  

Harvey, yaşam alanı ve sınıfsal ilişkilerin kesişim noktasında ortaya çıkan 

dayanışma temelli politik mücadelenin yeni örgütlenme biçimleri açısından önemli bir 

kazanım olduğunu747 dile getirmektedir. Bu durum, Post-fordist muhalefetin ana 

özelliklerin birini oluşturmaktadır. Dünyanın herhangi bir noktasında meydana gelen 

bir olaya karşı olma faaliyeti ulusal yanına ek olarak küreselde de karşılığını bularak 

yaşamın tüm alanına yayılmaktadır. Mücadeleler, ekonomik, politik ve kültürel yaşam 

politikalarını bir arada harmanlayarak yapılmaktadır. Mülksüzleşme, örgütsüzleşme, 

yoksullaşmaya ilişkin tepkiler kamusal alanda öz yönetim, dayanışma ve isyan 

biçimlerinde gösterilmektedir748. Tıpkı 16. yüzyıldaki çitleme faaliyetleri gibi 

günümüzde de deniz, orman ve parklar vb. ortak alanların piyasalaştırılması yeni bir 

mücadele alanı ortaya çıkarmıştır. Bu mücadeleler “müşterekleştirme pratikleri” 

olarak isimlendirilmektedir. Chatterton’a göre, aktif bir mücadele biçimini 

benimseyen ve sivil itaatsizliği bir eylem repertuarı olarak kullanan müşterekleştirme 

pratikleri bağlamındaki hareketler; dayanışma ve müşterek bir toplumsal ve mekânsal 

                                                 
747 David Harvey, Asi Şehirler Şehir Hakkından Kentsel Devrime Dogru, çeviren ve Sunuş Ayşe 

Deniz Temiz, Metis Yayınları, İstanbul, 2013, s. 192. Ek olarak Harvey Post-fordist dönemin 

örgütlenme stratejisi olan yatay örgütlenmeye yönelik eleştirel bir tavır göstermektedir. Bu kavramın 

tıpkı sivil toplumun yüceltilmesi gibi alternatif görülmesi noktasına odaklanmaktadır. Çünkü farklı 

farklı ölçekler vardır ve tek bir ölçek üzerinden yapılan örgütlenmelerin ihtiyacı karşılamaktan uzak 

olduğunu belirtmektedir.  
748 Özbek, Kolektif Yaratıcılık, s. 183. Muhalefetin tartışmasında ve geleceğinde çalışma açısından 

belirleyici bir başka nokta, kamusallık üzerinedir. Kamusallığın yapısal dönüşümünde Habermas, 

eleştirel aklın devreye girmesinde kamusal alanın önemine vurgu yaptıktan sonra refah devletlerinin 

gelişimi sonrasında devletin artan rolünün kamusal alanın özerkliğini eriterek yok ettiğini 

söylemektedir. Dolayısıyla alternatif veya karşıt kamusallıkların kurulmasının, muhalefet açısından 

oldukça önemli olduğu düşünülmektedir. Doğrudan emek- sermaye çelişkisine dayalı, sınıfı ön plan 

çıkaran ve kapitalizm karşıtı politik eylemlerin gerçekleştirildiği alan olarak proleter kamusal alan 

muhalefetin geleceğinde önemli bir yer işgal ettiği ifade edilmektedir. Bu bağlamda muhalefetinde 

geleceğinde karşıt kamusallıkların oluşturulduğu deneyimlere yer vermek hedeflenmektedir. 



203 

 

pratik temeline odaklanmaktadır749. Bu çalışma kapsamında, yeni muhalefet etme 

biçimlerinde bu müşterekleştirme pratiklerine özgün örnekler aracılığıyla yer 

verilmektedir.  

Var olandan hareketle geleceğe yönelik çıkarımlar yapmak değişen muhalefet 

etme biçimlerinin bir yol haritasını sağlamaktadır. 2000’li yıllarda muhalefet, korsan 

eylemler, sanal gösteriler ve tüketimden gelen gücü kullanma anlamında protesto 

gösterileri, sosyal medya aracılığıyla kitlesel protestolar ve boykotlar şeklinde 

gerçekleşmektedir. Teknolojik gelişmelerin, muhalefet hakkının kullanılmasındaki 

yerinin giderek daha belirleyici hale geldiği düşünülmektedir. Bu durumun somut 

göstergeleri olarak, pek çok protestonun sosyal medya aracılığıyla örgütlenmesi ve 

mekanla bağlantısının bunun ardından kurulması gösterilmektedir. Son yıllarda ileri 

teknolojinin avantajları sayesinde yurttaşlar, geçmişten farklı olarak çeşitliliği yüksek 

muhalefet biçimleri yaratabilmektedir. Hologram teknolojisi ile Madrid Parlamento 

Binasının işgal edilmesi bu anlamda önemli bir örnek olarak görülmektedir. Wikileaks 

belgelerinin kamuoyuna sızdırılması oldukça ses getiren toplumsal bir muhalefet 

biçimi haline gelmiş ve muhalefetin geleceğinde mihenk taşlarından biri olarak yerini 

almıştır.  Kitlelerin gruplar halinde meydanlara dökülmesi kadar ses getiren ve 

toplumsal muhalefetin önem verdiği şeffaflık, hesap verilebilirlik gibi temel 

kavramları sorgulamak işlevini yerine getirdiği ifade edilmiştir. Post-fordist birikimin 

çok merkezli, çok uluslu yapısı sayesinde dünyanın herhangi bir yerinde başlayan 

protestolar diğer bölgelere yayılarak toplumsal duyarlılıklara saygılı olmaya 

zorlamaktadır. Ağ mücadeleleri ve sosyal medyanın kullanımı, muhalefetin kullandığı 

bir eylem türü olarak hack eylemlerinin gerçekleştirdiği mecrayı oluşturmaktadır. 

Özelikle gizli belgelerin sızdırılması neredeyse sokak gösterilerinden daha fazla etki 

alanına sahip olmaya başlamıştır. Hem yolsuzluklarının ifşası araçlarından biri olarak 

hem de bir sivil itaatsizlik örneği olarak kullanılan bir eylem repertuarı haline 

gelmiştir. 2010 yılında Wikileaks’in belgeleri sızdırılması; Afganistan ve Irak 

savaşlarına ait hukuksuzların deşifresini, 2013 yılında NSA çalışanının belgeleri 

kamuoyuna yayması; devletin yasadışı olarak insanları dinlediğini, yine 2015 yılında 

Panama merkezli Uluslararası Gazeteciler Konsorsiyumu Konseyi tarafından 

                                                 
749 Paul Chatterton, Seeking The Urban Common Furthering The Debate On Spatial Justice, City, 

Cilt:14, Sayı: 6, 625-628, s. 626.  



204 

 

sızdırılan yaklaşık 12 milyon belge; şirketlerin ve siyasilerin vergi kaçakçılığı gibi pek 

çok usulsüzlüklerini ve tüm dünyayı kapsayan bir dizi suçu ortaya dökmüştür750. 

Panama Belgelerini bir Alman gazetesine sızdıran John Doe “Devrim 

Dijitalleşecek751” isimli bir bildiri yayınlayarak gelir adaletsizliğine dikkat çekmeyi 

amaçlamış ve küresel düzeydeki eşitsizliklere yönelik muhalefeti yerine getirmiştir. 

Ek olarak daha önce belge sızdıran aktivistlerin içinde bulunduğu koşulları da 

aktarması anlamında bir ağ mücadelesi icat edilmesinin önemine değinmiştir752. Bu 

bağlamda ulusal düzeyde görülen bir yolsuzluğun küresele eklemlenmesinin ve 

mücadeleler arasında bağ kurulması gerektiği yönünde önemli bir örnektir. 

  

3.1. MUHALEFETSİZ TOPLUMLAR ÜZERİNE 

 

Toplumların sahip olduğu ekonomik, sosyal, politik ve kültürel şartlar iktidar, 

iktidarın gücü ve iktidarın sınırları bağlamında dikkate değer önem arz eden koşulları 

ortaya çıkarmaktadır. Weber iktidarı, toplumsal ilişki içinde bulunan aktörlerden 

herhangi birinin, diğerlerinin muhalefetine rağmen kendi arzuladığı şeyi yerine 

getirebilme olasılığı olarak tanımlamaktadır753.  İktidarın uygulanmasında ise güç ve 

rıza aynı anda devreye girmekte ve böylece hegemonya kurulmaktadır. Siyasal 

iktidarların güç ve rızayı farklı oranlarda kullanımı (özellikle güce ilişkin araçların 

rızayı geçmesi durumunda) kendisine karşı oluşabilecek direnişe rağmen sahip olduğu 

hakimiyet sayesinde istediğini yapabilmesine imkân sağlamaktadır. 

Modern devletlerin ortaya çıkışından itibaren ülkelerin siyasal sistemleri, 

burjuva demokratik devrimlerini gerçekleştirme biçimlerine göre farklılık 

göstermektedir ve kabaca iki biçimde karşılık bulmaktadır754. Otoriter-totaliter 

                                                 
750 Salih Erdurucan, İnternet Medyasında Gizli Belge Yayıncılığının Teknik ve Elektronik Analizi: 

Wıkıleaks ve Panama Belgeleri, İnternet ve Bilişim Teknolojileri Yönetimi Anabilim Dalı, 2017, s. 

13-28.  
751 The Revolution Will Be Digitized, metnin tamamına ilgili linkten ulaşılabilmektedir.  John Doe, 

Mysterious Whistleblower Behind Panama Papers, Finally Speaks 

https://www.miamiherald.com/news/nation-world/world/article76059762.html erişim (07.01.2021).  
752 “Ülke içerisinde ya da dışında sorgulanamaz bir suçu açığa çıkaran meşru ihbarcılar, hükümetin 

intikamından muaf olmayı hak ediyorlar. Hükümetler ihbarcılar için yasal korumaları kanun halinde 

düzenleyene kadar, icra kurumları belgeler için kendi kaynaklarına veya devam eden küresel medyaya 

güvenmek zorunda kalacaklar”. Devrim dijitalleşecek bildirisinden 

https://www.miamiherald.com/news/nation-world/world/article76059762.html 
753 Max Weber, Economy and Society An Outlıne Of Interpretıve Socıology, University of California 

Press, Berkeley, 1979, s. 53.  
754 Moore, s. 10-24.  

https://www.miamiherald.com/news/nation-world/world/article76059762.html


205 

 

rejimler ve demokratik rejimler. Bu iki rejim için de iktidar ve iktidar karşısındaki güç 

olarak muhalefet arasındaki ilişki toplumdaki politik iklimi belirlemektedir755. Ek 

olarak kapitalizminin girdiği bunalımlardan çıkış amacıyla geliştirdiği idari ve 

bürokratik mekanizmalarla birlikte dönüşmekte ve yeni bir biçim almaktadır. Siyasal 

iktidarın sınırlandırılması noktasında, tepeden inme devrimlerin gerçekleştirildiği 

doğu toplumlarında muhalefete olumsuz bir anlam atfedilerek muhalifler “düşman” 

olarak tanımlanırken burjuva demokratik devrimlerini gerçekleştirmiş ülkelerde bu 

kurumların anayasal güvence altına alınarak içselleştirildiği görülmektedir756. Ancak 

demokratik olarak tanımlanan rejimlerde siyasal iktidarın sınırlanmasının yalnızca 

parlamento içindeki muhalefet -muhalefet partileri- üzerinden tartışılması muhalefet 

kavramını varlığını açıklamaya yetmemektedir.  Siyasal katılım denince akla yalnızca 

seçimlerde oy vermenin akla geldiği toplumlarda, genellikle muhalefet söz konusu 

olduğunda da parlamento içinde muhalefet partileri aracılığıyla yapılan muhalefet 

düşünülmektedir. İlk durum nasıl siyasal katılımı karşılamıyorsa, muhalefet partileri 

üzerinden muhalefeti sorgulamakta aynı ölçüde yetersiz kalmaktadır. Özellikle Post-

fordist çağda neoliberalizm sistemin içinde bulunduğu krizleri çözme noktasında anti-

demokratik mekanizmalara başvurarak toplumun rızasına dayalı iktidar anlayışını 

geride bırakmıştır. Neoliberalizm elde ettiği kazanımları -yüksek kar ve zayıf örgütlü 

işgücü örnek olarak verilebilir- korumak amacıyla küresel çapta otoriter yönetimlerin 

güçlenmesine imkân sağlamaktadır757. Özellikle 2008 krizi sonrasında seçimle gelen 

liderlerin takındığı tutum sandıkla demokrasinin bir tutulmaması gerektiği 

bağlamındaki sorgulamaları yeniden gündeme getirmektedir. Demokrasi yalnızca 

usulüne uygun bir şekilde seçimlerin yapılması ve seçilmiş hükümetler tarafından 

yönetilmek değildir. Demokratik bir rejim, seçimlerin yapıldığı siyasi ortamdan 

muhalefetin bir kültür olarak benimsenmesine kadar pek çok değişkeni taşımaktadır. 

Demokrasinin güvenceye alınması yalnızca anayasal kurumlar ve mahkeme 

kararlarıyla mümkün değildir. Yazılı olmayan bazı kuralların da demokrasin 

yerleştirilmesinde, pekiştirilmesinde ve çatışmaların en aza indirilmesinde etkisi 

                                                 
755 Giovanni Sartori, Demokrasi Teorisine Geri Dönüş, çev. Tuncer Karamustafaoğlu ve Mehmet 

Turhan, Yetkin Basımevi, 1996, s. 11.  
756 Giddens, s. 947-949.  
757 Akçoraoğlu, s. 45. Ek olarak dünya genelinde yükselen sağ dalga bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Neoliberal sistemin yarattığı eşitsizliklerin sistem eleştirisine yönelmekten ziyade azınlıklar ve 

göçmenlere sistematik baskıya dönüştüğü görülmektedir.  



206 

 

vardır. Bu bağlamda karşılıklı hoşgörü ve kurumsal hoşgörünün varlığı demokrasinin 

sürdürülebilirliğini sağlayan unsurlar olarak ifade edilmektedir. Karşılıklı hoşgörü, 

güç ve yönetme için eşit haklara sahip rakiplerin varlığını ve onların her koşulda meşru 

olduğunu kabul etmek anlamına gelirken kurumsal hoşgörü ise, kendi kendini 

sınırlama yetisine sahip olmak anlamına gelmektedir. Aksi durumda, seçimler ve 

iktidar mücadelesi bir ölüm kalım savaşına dönüştüğünden kaybetmemek için gerekli 

her önlemin alınması savunulur hale gelmektedir. Bu bağlamda otoriter liderlere karşı 

korunmanın yalnızca anayasal kurallar aracılığıyla mümkün olmadığı görünmektedir 

ve kapitalizmle demokrasi arasındaki ilişki yeniden düşünülmesini ve sorgulanmasını 

gerektiren gelişmeler yaşandığı ifade edilmektedir758.  

Totaliter rejimler, devlet ve toplumu bütünleştiren, birbiriyle uyumlaştıran ve 

ortak bir dünya görüşünü tüm topluma dayatan759 siyasal rejim olarak 

tanımlanmaktadır. Muhalefetin her biçiminin yasaklandığı ve yönetimin özel alan ve 

kamusal alan ayrım bulunmaksızın yaşamın tüm alanlarını kontrol etmesi temel 

özelliklerini oluşturmaktadır760. Kavram Arendt tarafından modern bir fenomen olarak 

tanımlanıp kapitalizmle birlikte ortaya çıkan bir olgu olarak kabul edilirken Stanley 

tarafından yöneten ve yönetilen ilişkinin ortaya çıkışından itibaren var olan bir eğilim 

olarak tanımlamaktadır. Bu bağlamda pre-kapitalist toplumlarda var olabileceği gibi 

kapitalist toplumlarda da vardır ve kapitalizm aldığı çeşitli biçimlerde de varlığını 

devam ettirmektedir761. Zbigniev-Brzezinski, siyasal iktidar tarafından teknik araçlar 

aracılığıyla toplumun bir bütün olarak siyasallaştırılması sonucunda sivil 

özgürlüklerin ve düşünce serbestliğinin ortadan kalktığı yapılar olarak 

tanımlanmaktadır762. Toplumu her yönüyle kontrol altında alan ve yaşamın idari 

araçlarla denetim altına alan totaliter rejimlerde, muhalefet olgusunun yaşam şansı 

                                                 
758 Steven Levitsky and Daniel Ziblatt, How to Democracy Die, Penguin Random House, New York, 

217, s: 86-94.  
759 Nazi Almanya’sında 1936 yılında gizli bir genelge ile “Eşcinsellik ve Kürtajla Mücadele Reich 

Merkezi” kurulması devletin sınırlarının sınırsızlığı bağlamında verilebilecek bir örnektir. Tüm eşcinsel 

yurttaşların bu merkeze üye olması zorunlu kılınmış ardından suç işledikleri gerekçesi ile eşcinseller 

hakim karşısına çıkarılmıştır. Nazi döneminde resmi kayıtlara göre 10.000-15.00 arası eşcinsel toplama 

kamplarına gönderilirken 10.000 kişi hapse atılmıştır. Cartens Dams ve Mıchael Stolle. Gestapo 

Nazizim Döneminde Tahakküm ve Terör, çev. Cem Şentürk, İletişim Yayınları, 2017, s.153.  
760 Andrew, Heywood, Siyasetin Temel Kavramları, çev. Hayrettin Özler, Adres Yayınları, Ankara, 

2012, s. 255.  
761 John L, Stanley. “Is Totalitarianism a New Phenomenon? Reflections on Hannah Arendt’s Origins 

of Totalitarianism”, The Review of Politics, Cilt: 49, Sayı:2, Cambridge University Press. 1987, s. 77.  
762 Carl J, Friedrich ve K. Brzezinski, Zbigniev, Totaliter Diktatörlük ve Otokrasi, çev. Oğuz Onaran, 

Türk Siyasi İlimler Derneği Yayınları, Ankara, 1964, s. 130-132.  



207 

 

bulmadığı ifade edilmektedir. Örneğin Nazi Almanya’sında çıkarılan “Kasıt Yasası” 

gündelik hayata ilişkin eleştirel düşüncelerin ifadesine ve politik meselelere ilişkin 

kamusal tartışmaya karşı çıkarılmış çok kapsamlı bir ceza hukuku normudur763. 

Muhalefet ve demokratik rejimler arasındaki ilişki ele alınırken ise, muhalefet 

demokrasi ile bağlantılı ve sistemin devamlılığı için zaruri bir kurum olarak ifade 

edilmektedir764. Muhalefetin ortaya çıkışı yurttaş ve siyasal iktidar arasındaki ilişkiyi 

düzenleyen arabulucu kurumlar ağının yani sivil toplumun varlığı bağlamında765 ele 

alınarak devlet ve sivil toplum ayrılığı üzerine temsili demokrasilerde kurumsallaştığı 

ifade edilmektedir.  Özellikle 1980 sonrası geliştirilen sav, totaliter toplumlarda sivil 

toplumun devlet baskısına karşın muhalefet güçlerinin yanında olmasıyla bağlantılı bir 

şekilde tartışılmaktadır. Bu durum sivil toplum ile muhalefet ve bu araçla demokrasi 

arasında ilişki kurulmasına neden olmuş ve sivil toplum, toplumsal muhalefetin alanı 

olarak ifade edilir hale gelmiştir766. Devlet kaynaklı mağduriyetlerin sivil toplumda 

yankı bulması beraberinde politik haklar ve kültürel özgürlüklerin savunulmasında 

sivil topluma özel bir vurgu yapılmasını başlatmıştır767. Sovyet Sosyalist 

Cumhuriyetler Birliği’nin dağılması süresindeki muhalefet dalgaları ise, muhalefetin 

varlığı açısından sivil toplumun önemine artan bir şekilde dikkat çekilmesine neden 

olmuştur. Dolayısıyla bu bakış, devlet ile sivil toplum karşıtlığına odaklanarak sivil 

toplumun; örgütlenme ve toplanmanın alanı olarak siyasal iktidarın baskısı ve 

müdahalesini kısıtlayan bir “etkinlik alanı” olarak tanımlanması sürecini ifade etmeye 

başlamıştır768. 1990 sonrasında ise, muhalefet hareketleriyle sivil toplum arasında 

doğrudan bir ilişki kurulmakta, sivil toplumun var olduğu ülkelerde muhalefetin etkin 

bir şekilde varlık kazandığı iddia edilmektedir. 

Küreselleşme -bir başka ifadeyle kapitalizmin yeniden yapılanma sürecinde- 

sivil toplum “katılım” bağlamında ön plana çıkarılarak sivil toplumun demokrasinin 

tek aracı olduğu savı geliştirilmekte ve sivil toplum kavramının yüceltildiği 

                                                 
763 Dams, ve Stolle, s. 113. 1936 yılında 8.000 dosya bulunurken bir yıl içerisinde kasıt vakası 17.000’e 

ulaşmaktadır. Terbiye ve ikaz ile başlayan cezalar kefalet bedeli alınmasından ihtiyati hapis ve ölüm 

cezasına doğru ilerlemektedir. s. 113-114.  
764 Tuncel ve Bakan, Türk Demokrasisinin Aksak Ayağı: Muhalefet,  
765 Ozan, s. 103.  
766 Destekleyici olarak, Sosyalist devlet aygıtının, söylemin ve toplanmanın kamusal alanla 

karıştırılması, sosyalist vizyonun katılımcı bir vizyonu yerine otoriter devletçi bir yapıda 

kurumsallaşmasına yol açtığı ifade edilmektedir. Fraser, s. 104. 
767 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 281.  
768 Ozan, s. 100-102.  



208 

 

görülmektedir769. Wood, kapitalizm, demokrasi ve muhalefet arasındaki ilişkiyi 

tarihsel olarak ve kapsayıcı bir şekilde açıklamayı hedeflemektedir ve ikisi arasında 

sadece yurttaşlık770 aracılığıyla kurulan olumlu bir ilişki olduğunu varsaymaktadır.  

Ellen Wood’a göre; 

Kapitalizmle birlikte geleneksel katı kimliklerin ve yasal eşitsizliklerin erimesi, o 

zamanın özgür ve eşit bireyleri için bir aşamayı temsil etti. Yurttaşlık onlara yeni 

bir güç, hak ve özgürlükler getirdi. Ancak onların kayıp ve kazançları 

hesaplanırken, onların yurttaşlık hakkı olarak sahip olduğu siyasal alanın 

değerlerinin düşürüldüğünü hatırlamalıyız. “İktisadi” ve “siyasi” arasındaki 

yeni ilişki yurttaşlığın önemini azalttı. Önceki kanuni ayrıcalığın ve siyasal 

tekelciliğin yerini iktisadi avantaj aldı; onu, özel mülkiyetin ve pazarın katıksız 

iktisadi alanına taşıdı. Kapitalist toplumsal ilişkilerin gerektirdiği yurttaşlığın 

değerinin azalması, modern demokrasinin temel niteliklerinden biridir. Bu 

nedenle, liberal öğretinin biçimsel yurttaşlığı üreten tarihsel gelişmeleri, 

özgürlüklerin artırılması -yani bireyin, keyfi devletten, geleneksel ve katı 

hiyerarşilerin sınırlarından, toplumsal baskılardan veya geleneklerin 

sınırlamalarından özgürleşme- olarak ele alınması mazur görülemez bir tek 

taraflılıktır771.  

 

Bu bağlamda Wood, kapitalizmle birlikte, biçimsel siyasal eşitlik ile sınıf 

eşitsizliğinin yan yana var olduğunu ifade etmektedir. Bireyin iktisadi ve siyasi 

durumu, yurttaşlık hakkının kapsamını belirlememekte, bu hak doğum ile başlayarak 

hukuk kuralları önünde eşitlik bağlamında hayat bulan evrensel bir hak olarak 

tanımlanmaktadır772. Ellen Wood’a göre, özünde monarşinin gücünü sınırlamak 

amacıyla getirilen anayasal sınırlıklara dayalı sistem ile demokrasi arasında herhangi 

bir bağlantı yoktur. Yönetenlerin yönetilenleri kontrol altına alma mücadelesinin bir 

üründür. Kapitalist üretim biçimi tüm bağımlılık ilişkilerini ortadan kaldırdığı için 

kitlelerin uyması gereken kurallar yurttaşlık hukuku kapsamında belirlenmiştir. 

                                                 
769

 Eren Deniz (Tol) Göktürk ve Atilla Göktürk, Küreselleşme ve Sivil Toplum Yaklaşımı, Toplum ve 

Hekim, Cilt: 17, Sayı:2, 2002, 146-151, Kavrama yüklenen yeni anlamın bu bağlamda ideolojik olduğu 

ifade edilmektedir. Sivil topluma hem bir anlam atfedildiği hem de görev tanımlandığı dikkate alınması 

gereken bir noktayı oluşturmaktadır. Devletin küçültülmesi ve sivil toplumun genişletilmesi yoluyla 

kapitalist toplumda devlete yüklenen görevlerin sivil topluma aktarılması sürecidir.  
770 Kapitalizmle birlikte yurttaşlığın kapsamı, sınırları daralarak genişlemiştir. Wood’un tanımlamasını 

açıklayacak olursak, köleci ve feodal toplumlarda, yurttaş olarak kabul edilen sınıflar varlıklı kesimlerdi 

ve yurttaşlık kitlesi oldukça kısıtlı ancak geniş sınırları varken, kapitalist devlette, yurttaşlığın kitlesel 

olarak sınırları genişlemiş (emek ve sermaye) ancak gücü azalmıştır. Pasif bir yurttaşlık kitlesi ortaya 

çıkmıştır. Yurttaşlığın anlamı, hareket kabiliyeti ve alanlarının sınırlandırılmasıyla tanımlanmıştır. 

Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 242. 
771 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 246.  
772 Ancak örneğin Amerika Birleşik Devletleri’nde, mülkiyet sahibi olmayanların ve Afro-

Amerikanların herhangi bir yurttaşlık hakkına sahip olmadıkları son tarih on dokuzuncu yüzyılın ikinci 

yarısı olduğu dikkate alındığında siyasal, toplumsal ve ekonomik alanlardaki uzlaşmaz çelişkileri 

gizlemenin ötesine geçmediği görülmektedir. Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 247.  



209 

 

Özellikle burjuva demokratik devrimleri sırasında kitlelerin yoğun bir şekilde 

toplumsal muhalefete dahil olması, kitlelerin kontrol altına alınması gerekliliği fikrinin 

temellerini atarak bugün demokrasi olarak tanımlanan temsili haklar ile hayata 

geçirilmektedir. Dolayısıyla muhalefetin yaşam bulmasına yönelik tartışmaları 

kolektif hareketler dikkate almadan ele almak mümkün değildir. Muhalefet kitle 

hareketleri sayesinde kazanılmış bir mücadeledir. Bu bağlamda Wood’a göre 

muhalefet her toplumsal formasyonda hayat bulduğu gibi kapitalist devlette de hayat 

bulmuştur. Sivil toplumun varlığına özel bir önem düşmekle birlikte aynı zamanda 

bilinçli bir şekilde bir anlam atfedilmektedir773. Sivil toplumun varlığı ile muhalefet 

arasında kurulan ilişki yaşamsal bir önemde tutularak özellikle sivil toplumun devletin 

alanı ile geçirgenliğinin arttığı toplumlarda, muhalefetin hayat bulamayacağı şeklinde 

bir görüş oluşturulmak çabası hakimdir. 

 Wood bu bağlamda sivil özgürlüklerin asıl tartışma ve mücadele konusu 

yapılması gerektiğini düşünmektedir. Mücadele, sivil özgürlükleri, meşruluğun 

ilkeleri, ifade ve örgütlenme özgürlüğü ve devletin müdahalesine karşı devlet dışı 

alanların korunması olarak 774 okumak aracılığıyla genişletilebilecektir. Wood’a göre, 

demokrasi adına önemli olan sivil özgürlüklerin var olması ve pekiştirilmesi amacıyla 

kurumsal korunmaların yasalaşmasıdır. Ancak kapitalizmin devamı yoluyla bireysel 

özgürlüklerin korunacağı yönündeki yanlış düşüncenin ortadan kaldırılması, sivil 

özgürlüklerin varlığının önemini göz ardı etmeden, tarihsel ve yapısal bağlantılar 

kurarak bireysel özgürlükleri korumaktan geçmektedir775. Bu anlamda sivil toplumun 

varlığının önemini dile getirmek demokrasinin kapitalizm ile ilişkilendirilmesinin 

önüne geçecektir.  

Bu çalışmada sivil toplum, eleştirel ve tarihsel bir bakış açısı ile kapitalist 

üretim ilişkilerinin yeniden üretilmesi bağlamında ve yüklenilen anlam göz ardı 

edilmeden tahlil edilmeye çalışılmaktadır. Devletin dışında kalan her şeyi sivil toplum 

içerisine dahil edilerek bütünleştirmek, sermaye birikiminin ve genişlemesinin başat 

                                                 
773 Eren Deniz (TOL) Göktürk ve Göktürk s. 148. ve “Marx ve Marx’ın izleyicileri sivil toplumun 

devletten ayrışma sürecini, başka bir ifadeyle siyaset ve ekonomi ayrımının tarihselliğini 

vurgulamışlardır. Bu yaklaşım, sivil toplumun ya da iktisadi alanın devletten ayrışmasını kapitalist 

üretim ilişkilerine özgü tarihsel bir gelişme olarak değerlendirir. Siyaset ve ekonomi ayrımı, yani sivil 

toplumun devletten ayrışması, kapitalist üretim ilişki biçiminin sürekliliği ve yeniden üretilmesi için 

elzemdir”. Philip Corrigan and Derek Sayer sayfa 185-186’dan aktaran, Ozan s. 106  
774 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 286. 
775 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 286. 



210 

 

dinamiğidir. Kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliği açısından, siyasal iktidarın 

gücünün sınırlandırılması gerekiyorsa sivil toplum bu sınırlandırmanın alanı haline 

gelme işlevine sahiptir. Bu işlevi sayesinde, tarihte ilk defa muhalefetin yasal bir zemin 

kazanması süreci başlamıştır. Aleniyet aracılığıyla toplumla devlet arasındaki bir 

kurum olarak kamusal alan varlık kazanmıştır ve temel hak ve özgürlükler aracılığıyla 

yurttaşların bu mekanizmayı yani muhalefeti kurumsallaştırmaları hedeflenmiştir. 

Dolayısıyla muhalefetin kurumsallaşması için kamusal alanın varlığı önemli bir adım 

olarak ifade edilmektedir. Kamusal alanın tahribi ise, totaliter devletlerin varlık 

koşullarını sağlamlaştırmaktadır. Ancak bu koşullar altında, yurttaşların kamusal 

alanda bir araya gelme potansiyeli yok edilerek, siyasal iktidarı sorgulama ve 

denetleme imkanları ortadan kalkmaktadır776. Eleştirel aklın ve rasyonel fikirlerin 

özgürce ifade edilmesinin önüne engel koyulması muhalefetin bir hak ve özgürlük 

olarak şiddete başvurulmadan kullanılmasını imkânsız hale getirmektedir. 

Muhalefetin yaşam imkânı bulamadığı toplumlarda genel olarak görülen, devletin 

alanının sivil özgürlüklerin alanına girmesi ve toplumsal yaşamın her anını işgal 

etmesidir. Siyasal iktidarın sınırlanması ya da denetlemesine ilişkin herhangi bir 

kurumsal mekanizma bulunmadığı gibi yaşamın her alanının siyasal iktidarın 

denetiminde olması muhalefet hakkı ile bağlantılı ele alınan hiçbir hakkın 

tanımlanmasına imkân sağlamamaktadır. Nazi Almanya’sı bu bağlamda verilebilecek 

önemli bir örnektir. Bireyin her faaliyetinin siyasal iktidara ve siyasal iktidarın hâkim 

görüşüne bağımlı kılındığı bir siyasal düzende, resmî ideolojiyi korumak amacıyla 

“düşmanlar” tanımlanmaktadır ve muhalif fikirleri olanlar bu düşman kategorisinde 

ele alınarak eritilmeye çalışılmaktadır. Bu bağlamda Nazi Almanya’sında “ihbar777”, 

“itiraf” ve “Propaganda Bakanlığı” gibi mekanizmalarla toplumsal muhalefetin en 

başında engellenmesi amaçlanarak kendi kendini gözetleyen bir toplum 

yaratılmıştır778. Ancak yine de yurttaşlar taleplerini siyasal iktidara iletmenin yolunu 

                                                 
776 Zabcı, Kamusal Alan Sorunsalı, s. 147. 
777 Dams ve Stolle, s.108. İhbar Nazi rejiminde iktidar pratiğinde ve iktidarın sağlamlaştırılmasında 

karakteristik bir yapı haline gelmiştir. İhbar mekanizmasına ilişkin önemli bir örnek olarak 1943 yılında 

Münih Üniversitesi’nde bina görevlisinin “Beyaz Gül” direniş grubunu ihbarı verilebilir. Grubun el 

ilanlarını gören görevli grup üyelerini yakalayarak üniversite yönetimine teslim etmiş ve ardından 

Gestapo’ya durum bildirilmiştir. Bu olayın ardından geçen 20 yıl sonrasında ihbarı yapan görevli, bunun 

üniversitenin geleceği ve ülkenin refahı için bir zorunluluk olduğunu belirtmiştir. İnsanlar düşman 

yayınlarını dinlediği Hitler şakasını yaydığı, Yahudilerle arkadaş olduğu gibi gerekçelerle birbirini ihbar 

etmiştir. s. 108.  
778 Dams, ve Stolle, s. 110.  



211 

 

aramaktadır. Siyasi fıkra anlatmanın yasaklandığı bir toplumsal formasyonda, siyasi 

parti üyeliğinin örgütlü muhalefet olarak kabul edilmesi ve üyelerin tutuklanmasını 

takiben muhalefet, toplumsal muhalefet ile yeraltı faaliyetleri şeklinde bir stratejiye 

bürünmüştür. Poulantzas, bu partilerin faşizmin iktidara gelişine karşı mücadele 

verdiklerini ancak etkili araçlar kullanamadıklarını ve zamanında gerekli önemleri 

alamadıklarını belirtmektedir. Ek olarak faşistleşme süreci boyunca grevci hareketin 

güçlü bir şekilde devam ettiğini belirtmektedir779. Sovyetler Birliği içerisindeki 

toplumsal muhalefetin zayıflığı tarihsel bağlamında modern devlete geçişin tepeden 

inme devrim yoluyla gerçekleşmesi üzerinden açıklanmaktadır. Toplum ve iktidar 

arasındaki ilişki bağlamında siyasal kültür olarak güçlü bir devlet hem ekonomik alan 

hem de siyasal alan üzerinde hakimiyetini ve otoritesini kurmuştur780. 1986 yılında 

gerçekleştirilen 8. Yazarlar Kongresi’nde konuşmacılar, rejimin yaratıcı ruhu ezdiğini 

ve uzun süredir yasaklanmış kitapların yayınlanması çağrısında bulunarak toplumsal 

muhalefet bağlamında ele alınabilecek kıymetli bir direniş başlatmışladır. Bu süreç 

Sinema İşçileri Sendikasının kurulması şeklinde bir dizi muhalif hareketin ortaya 

çıkmasını tetiklemiş, ön sansürün kaldırılması mücadelesini başlatmıştır781.  

Muhalefetsiz toplumlar üzerine açıklama yapılırken takip eden bölümde 

distopya örnekleri üzerinden tartışma yapmak amaçlanmaktadır. Bu yöntem sayesinde 

ileri teknolojik düzey ile devlet otoritesinin sınırlarının belirsizleşmesi ve devlet 

müdahalesinin sınırsızlığının muhalefet açısından önemini göstermek 

hedeflenmektedir. Ekonomik gelişmişlik düzeyi düşük ya da yüksek olmasından 

bağımsız toplumlar her toplumsal formasyonda sivil özgürlüklerini ele geçirmenin 

mücadelesini vermiştir. Bu anlamda muhalefetin yaşam imkânı bulmadığı 

toplumlarda, sistemin devamlılığı açısından tıkanıklar yaşandığı ve bulduğu 

çatlaklardan sızdığı ifade edilmektedir. Buradan hareketle, ele alınan distopya 

örneklerinden hareketle, çalışma ilişkilerinden yaşam koşullarına her şeyin ileri 

                                                 
779 Poulantzans, Faşizm ve Diktatörlük, s. 169-170. Faşizmin iktidarı sonrasında gerçek bir felç 

durumuna düşmüştür.  
780 E. Yıldırım, s. 60. Bu noktada Ekim Devriminin Rusya’nın tarihindeki özgün yerinin altının çizilmesi 

gerektiği düşünülmektedir. Rusya’nın tarihinde kitlelerin bu kadar aktif ve istekli bir şekilde politik bir 

örgütlenmede bulunmadığı ve bu anlamda biricik olduğu görülmektedir.  
781 Robert V, Daniels, Rise and Fall of Communism in Russia, Yale University Press, New Haven, 

2007, s. 352.  Daniels çalışmasında Gorbaçov hükümetinin yeniden yapılanma sürecinde özellikle Stalin 

döneminin uygulamaları da dahil olmak üzere tarihin aslına uygun bir şekilde aktarılması için adım 

attığını belirtmektedir. Bu bağlamda özellikle entelektüel göçü geriye döndürmek öncelikli 

hedeflerinden biri olarak görülmektedir.  s. 353-360.  



212 

 

teknoloji olduğu tarihsel koşularda, muhalefetin bir şekilde arzulandığını göstermenin 

muhalefetin geleceğine yönelik ileri tartışmaların yapılmasında yol gösterici olacağı 

düşünülmektedir.  

 

3.1.1. Distopyalar Üzerinden Örnekler 

 

Muhalefete ilişkin tartışmalar ağırlıklı olarak ekonomik gelişmişlik düzeyi ve 

muhalefet, din ile muhalefet ya da demokrasi ile muhalefet arasındaki ilişki üzerinde 

yapılmaktadır. Çalışmalarda özellikle ekonomik olarak gelişmiş kapitalist ülkelerde, 

muhalefetin varlığı ve geleceği yoğunlaşma alanını oluşturmaktadır. Bu çalışmada ise 

her devlet biçiminde ve tipinde muhalefetin var olacağı ve var olmaya devam ettiği 

fikri benimsenmektedir. Önemli distopyalar782 üzerinden farklı gelişmişlik 

düzeylerinde olan toplumlarda, muhalefetin kendine yer edineceği ya da hep var 

olacağına dair kullanılan savı kuvvetlendirmek amaçlanmıştır. Bu amaca uygun 

olarak, Biz, Cesur Yeni Dünya, 1984, Fahrenheit 451 gibi bilinen distopyalardaki 

muhalefet öğelerine bakmak şeklinde bir yöntemle ilerlemek amaçlanmaktadır.  

Foran muhalefetin geleceğinde, yeni muhalif hareketlerin sihirli bir gerçekçilik 

ile ütopyacılığın harmanlanması aracılığıyla ortaya çıkacağını savunmaktadır783. 

Negri, küreselleşmiş ve emperyal bir dünyada, postmodern çağda, yani artık 

“dışarı”sı olmayan bir dünyada ütopyayı784  geçmiş ile bağlantı yeni bir deneyim alanı 

olarak ifade etmektedir. Bu yeni deneyim, emeğin dönüşümleri ve yeni teknolojik 

gelişmeler ile yakından ilgilidir. Negri, ütopyayı tarihsel bir analizle ele almaktadır ve 

en az iki ütopya yaklaşımının olduğunu ifade etmektedir785. Ütopya kavramı her iki 

yaklaşımda da özlem duyulana arzu edilene doğru bir yol olarak kabul edilerek pek 

                                                 
782 Ütopya kavramını, ilk defa Thomas More eserinde kelime oyunu yaparak kullanmıştır. Antik Yunan 

dilinde ou (yok) ile eu (en iyi) kavramını yer manasına gelen tapos ile birleştirerek ütopia (ütopya) 

kelimesini yaratmıştır. Yevgeni, Zamyatin. Biz, çev. Füsun Tüfek, Ayrıntı Yayınları, 2016, s. 12. Güzel 

ama var olmayan bir yer manasına gelen kavram, adanın ismi olarak kullanılmış, ardından tek bir kitabın 

ismi olmanın ötesine geçerek bir yazın türüne dönüşmüştür.  Ekonomik eşitliğin ada yaşantısının temeli 

olduğu eser ile var olan sisteme alternatif öneriler getirilen tasvirler, ütopyalar aracılığıyla tartışılmaya 

başlamıştır. Mina Urgan, Thomas More’un Yaşamı ve Ütopyaların İncelenmesi, Thomas More, Utopia, 

Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 2010, s. 202.  
783 John Foran, Devrim ve Küreselleşme: Chiapos’tan Seattle ve Ötesine, Toplumsal Hareketler 

Tarih, Teori ve Deneyim (der Doğan Çetinkaya), İstanbul, İletişim Yayınları, 2014, s. 107.  
784 Negri, s. 46.  
785 Negri’ye göre, muhafazakâr düşünce, ütopyayı dinsel kökenleri içinde tasvir eder ve cennet özlemi 

ile sonuçlandırmaktadır. Sol düşüncede ise, ütopya geleceğe yönelik bir özlemi ifade etmektedir. Negri 

bu durumu gelecekçilik olarak tanımlamıştır. Negri, İmparatorluktaki Hareketler, 46-47 



213 

 

çok düşünür tarafından bir tasvir aracı ya da program olarak tasarlanmıştır. Negri’ye 

göre ütopya yöntemsel bir bakış açısıyla şu şekilde tanımlanabilir; 

Machiavelli’de ütopya öfkeden doğar, direnişe ve siyasal bir programa dönüşür. 

Gerçekçi Machiavelli’de ütopya programı oluşturur. Spinoza’da ütopya tutkular 

sürecinin içine çekilmiştir: Arzuya aşka doğru hareket ettiren güçtür. Marx’ta 

ütopya sömürünün maddi koşullarıyla birleşir ve yaşamın, yeni kolektif özgürlük 

gücünün dinamiklerine katılan gerçek bir güçtür786.  

 

Bu çalışma kapsamında, ütopyanın Marx’ın tanımlamasındaki kolektif 

özgürlük gücünün dinamiklerine yaptığı vurgu özelinde örnekler seçilmiştir. Ele 

alınan distopya örnekleri, Biz, Cesur Yeni Dünya, 1984, Fahrenheit 451’dir. Seçilen 

örnekler, Platon’un “Devlet”, Thomas Moore’un “Ütopya”, Bacon’un “Atlantis” ve 

Moris’in “Hiçbir Yerden Haberler” adlı eserinde olduğu gibi, kusursuz bir toplum 

tasviri değil aksine var olan sistemin eleştirel bir tahlili ve sonrası doğabilecek 

koşullara ilişkin karşı-ütopya787 örnekleridir788.  

Platon’un Devlet adlı eserini ortaya koymasından bu yana ütopya ve 

distopyaların toplumların yapısını belirleyen örgütlenme sorunu, siyasal iktidarın 

kurumsallaşma süreci ve ekonominin nasıl işleyeceğine ilişkin temel sorulara cevap 

vermesi beklenmektedir. İnsanların nerede yaşayacağı, temel ihtiyaçlarını nasıl 

karşılayacağı, nasıl üreyeceği, çocuklarını nasıl yetiştireceği, güç ve iktidar 

ilişkilerinin nasıl dağılacağı ya da ekonominin nasıl işleyeceğine yönelik verilen 

cevaplar toplumun tasvir edilmesi, eleştirilmesi ve yeniden kurgulanması bağlamında 

                                                 
786 Negri, İmparatorluktaki Hareketler, s. 47.  
787 Mina Urgan, ütopyaları tanımlarken, 20. yüzyıla kadar ütopyalarda var olan sistemden oldukça farklı, 

tüm olumsuzluklardan arınmış, insanların mutluluk içerisinde yaşadığı bir sistem tasviri olduğunu 

belirtmektedir. Toplumun olumsuz yanlarının ele alınması ve eleştirilmesi söz konusu değildir. Thomas 

More sonrası ütopya örneklerinde (20. yüzyıla kadar) sanattan, teknolojiye, tıptan sosyal bilimlere 

yaşanan gelişmelerin iyimser etkisi mevcuttur. 20. yüzyıl sonrası ütopyalar ise önceki ütopyaların bir 

anti-tezi niteliğine bürünmüştür.   Serbest ve mutluluk içerisinde yaşama arzusunun başat dinamik 

olduğu ütopyalar yerini, geleceğe ilişkin olumsuz tasvirlere bırakmıştır. Ütopyaların anti-tezi 

niteliğindeki eserler distopya (dystopia) olarak adlandırılmaktadır. Urgan, s. 214-215. 
788 Thomas More Ütopya’sını iki bölümde tasarlar, birinci bölümde içinde yaşadığı yozlaşmış bir 

toplumu anlatırken ikinci bölümde kendi ütopyasını tanımlamaktadır. İkinci bölüm aracılığıyla 

amaçladığı, içinde yaşadığı toplumsal formasyonun eleştirisini sunmaktır. İdeal olarak kurguladığı 

dünyanın kapsamlı tasvirini yapmaktadır ve bunu yaparken odaklandığı nokta, özellikle örgütlenme 

ilişkilerdir. Herkesin ekonomik ve refah ve eşitlik içinde yaşadığı bir “hiçbir yer” anlatılmaktadır. 

Thomas More, Utopia, çev. Sabahattin Eyüpoğlu, Vedat Günyol ve Mina Urgan), Türkiye İş Bankası 

Yayınları, İstanbul, 2010. Benzer şekilde, Bacon tarafından kaleme alınan “Atlantis” ise bilimin her 

şeyin üzerine inşa edildiği, kusursuz bir medeniyet tasvirine dayanmaktadır. Atlantis’te bilim sayesinde 

tüm düzen kendi rayında, oldukça düzgün bir şekilde ilerlemektedir. Son olarak Moris “Hiçbir Yerden 

Haberler” aracılığıyla toplumda yaşayan her bireyin birbiriyle ve içinde bulunduğu doğa ile etkileşim 

içinde olduğu kusursuz bir sistem kurgulamıştır. Örgütlenme sorununa ek olarak insan sorununa da 

odaklanmıştır. Urgan, s. 214. 



214 

 

belirleyici hale gelmektedir789. Çalışma kapsamında da -benzer şekilde- Biz, Cesur 

Yeni Dünya, 1984, Fahrenheit 451 distopya örnekleri, dört adet temel ve ortak özelliği 

nedeniyle seçilmiştir ve bu özellikler üzerinden muhalefetin ortaya çıkışı bağlamında 

ortaklaştırılmaya çalışılmaktadır. Öncelikle söz konusu distopyaların hepsi, tarihsel 

olarak içinde bulunan koşullardan daha ileri bir tarihsel dönemi tasvir etmektedir.  İleri 

teknolojinin, üretim tekniklerinden toplumsal yaşama ve oradan da bireysel kararlara 

kadar yaşamın her anına nüfuz ettiği ve şekillendirdiği bir toplumsal formasyon 

tanımlaması mevcuttur. İkinci ve ağırlıklı olarak, kapitalist üretim biçiminde, 

makineleşmenin getirdiği koşulların kişilerin yaşamları üzerindeki “baskısı” 

hikayeleştirilmektedir. Üçüncü olarak, devletin sınırlarının kişisel özgürlüklerinin 

alanına genişlediği ve sivil özgürlüklerin yaşam alanı bulmasına imkân tanınmadığı 

toplumları tanımlamaktadırlar. Son olarak tüketim toplumu sorgulamasından 

hareketle, kapitalist sistemin güçlü bir eleştirisini sunmaktadır. Distopya örnekleri 

üzerinden örneklendirmek gerekirse; 

İlk olarak ele alınan dört distopya da içinde bulunan tarihsel dönemden daha 

ileri bir tarihsel momentin eleştirel bir tasvirini yapmaktadır.  Örneğin Zamyatin 

tarafından kaleme alınan Biz, 1924 yılında yazılmıştır ve 26. yüzyılı anlatmaktadır. 

Yaşamın her yanını “akılcı” bir şekilde kurgulayan otoriter bir “Tek Devletin” 

yönetimi altındaki toplumun ve bireyler üzerinde yarattığı denetimin sonuçlarını 

göstermeyi amaçlamaktadır790. “Cesur Yeni Dünya”, Huxley tarafından 1932 yılında 

yazılmıştır. Fordist birikim rejiminin üretim sistemi olarak ortaya çıkmaya başladığı 

yıllarda olgunlaşmıştır ve var olandan hareketle geleceğin kötümser bir tablosunu 

sunmaktadır. Distopya’nın tasvir ettiği dünya, İsa’dan sonra (İ.S) benzer bir şekilde 

After Ford (A.F) F.S. 632 yılıdır. Yani Henry Ford’un kurduğu yeni sistemden 632 yıl 

sonrasının teknolojik gelişmişlik düzeyinin belirli bir momentinde, toplumun sınıflara 

bölünmüş yapısı içerisinde totaliter devletin felsefesinin ve tüm yaşamı denetimi altına 

alışının tasvirini yapmaktadır791. Benzer şekilde, George Orwell’un 1949 yılında 

yazdığı eserini “1984” yılında geçtiği üzerine kurgulamıştır. Kendi tarihsel koşullarını 

çeyrek asırdan daha fazla geçecek şekilde, yeni bir toplumsal formasyonu 

                                                 
789 Margaret Atwood, Sunuş, Aldous Huxley, Cesur Yeni Dünya, çev. Ümit Tosun, 22. Baskı, İthaki 

Yayınları, İstanbul, 2017. s. 11.  
790 Yevgeni Zamyatin. Biz, çev. Füsun Tüfek, 5. Baskı, Ayrıntı Yayınları, 2016. 
791 Aldous, Huxley, Cesur Yeni Dünya, çev. Ümit Tosun, 22. Baskı, İthaki Yayınları, İstanbul, 2017. 



215 

 

anlatmaktadır. Tasvirinde, her şeyin tam anlamıyla siyasal iktidarın denetiminde 

olduğu, bu denetimin ileri teknoloji aracılığıyla her an hissedildiği ve hiçbir sivil 

özgürlüğün ve bağlantılı olarak muhalefetin bulunmadığı toplumları 

tanımlamaktadır792. Son olarak Fahrenheit 451, 1950 yılının Amerika Birleşik 

Devletleri’nde geçmektedir. Teknolojik olarak gelişmiş bir toplumda, siyasal iktidarın 

sansür ve zihin kontrolü aracılığıyla yaşamı kontrol altına alması anlatılmaktadır793. 

Bu bağlamda, birinci ortak özellik olarak, ele alınan dört distopya örneğinde de 

teknolojik ilerlemenin geleceğin kurgulanmasındaki önemine dikkat çekmektedir. 

Gelecekte teknolojik gelişmelerin sağladığı imkanlardan otorite ve denetimini 

arttırmayı başaran otoriter-totaliter devletlerin, bireyler üzerinde yarattığı denetimin 

hikayeleştirilmesini amaçlamaktadırlar. Çalışma açısından bu nokta, bir toplumda 

eleştirel düşüncenin önüne baskı ile geçilmesinin yarattıkları üzerine düşünme 

amacına hizmet etmektedir. Günümüz pandemi koşullarında teknolojinin 

olanaklarının gözetim toplumu ve otoriter pratikler kurmak için iktidarlarca 

kullanıldığı ve ardından dijital gözetim toplumunun otoriterleşmesi eğilimi 

tartışmaları bu bağlamda oldukça günceldir794. 

İkinci ve ağırlıklı olarak kapitalist üretim ilişkilerinin hâkim olduğu üretim ve 

bölüşüm sistemi içerisinde, bireylerin yaşam koşullarının eleştirisini barındırmaktadır. 

Biz, 26. yüzyılın ekonomik ve teknolojik olarak içinde bulunduğu gelişmişlik 

düzeyinde, otoriter tek devletin yönetimi altındaki toplumun tahlilidir. Velinimet 

devletin başıdır ve Zaman Tablosuyla belirlenmiş bir toplumsal hayatı yönetmektedir. 

“Biz”, Taylorist üretim sisteminin geleceğine yönelik bir kurguyu içermektedir795. 

Taylor’un zaman ve hareket etüdlerinin yaşamın tüm alanına genişletildiği, üretim 

rejiminin hâkim olan akılcılığın, matematiksel bir ahlak sistemiyle desteklendiği ve 

makine gibi işleyen bir toplumda bireylerinin temel arzu ve isteklerinin neler olduğu 

                                                 
792 George Orwell, 1984, çev. Celal Üster, 58. Baskı, Can Yayınları, İstanbul, 2017. 
793 Ray. Bradbuy, Fahrenheit 451, çev. Dost Körpe, 8. Baskı, İthaki Yayınları, 2018. 
794 Buket Türkmen, Kepeği İndiririz ama Boyun Eğmeyiz Covid 19 İzolasyonunda Toplumsal Direniş, 

Birikim Dergisi, 31. Mart 2020 https://birikimdergisi.com/guncel/10004/kepengi-indiririz-ama-boyun-

egmeyiz-covid-19-izolasyonunda-toplumsal-direnis erişim tarihi (8.04.2020).  
795 Zamyatin içinde bulunan koşulları şu şekilde özetlemektedir; …Oysa bizim zaman tablomuz 

karşısında insanın nefesinin kesilmemesi mümkün mü? Çünkü o her birimizi çelik birer figür…haline 

getirir. Her sabah milyonlarca kişi, mutlaka aynı saatte ve aynı anda tek bir beden olarak uyanırız. 

Milyonlarca kişi aynı anda işe başlar, gene milyonlarca kişi uyum içinde işi bitiririz. Tek bir bedene 

takılmış milyonlarca el milyonlarca kafa, Zaman Tablosu’nun düzenlediği biçimde, aynı anda 

kaşıklarımızı ağzımıza götürürüz. Aynı anda yürüyüşe çıkar, aynı anda Taylor Eksersizleri Salonu’na 

ya da uyumaya gideriz. Zamyatin, s. 27 

https://birikimdergisi.com/guncel/10004/kepengi-indiririz-ama-boyun-egmeyiz-covid-19-izolasyonunda-toplumsal-direnis
https://birikimdergisi.com/guncel/10004/kepengi-indiririz-ama-boyun-egmeyiz-covid-19-izolasyonunda-toplumsal-direnis


216 

 

üzerine bir sorgulama imkânı sağlamaktadır. Mantığın her sorunu çözdüğü düşülen bir 

toplum tasvirinde, ayaklanmalar ve isyanların ortaya çıkışını ve makineleşmenin 

insanların üzerine yarattığı etkiyi sorgulamaktadır.  

Cesur Yeni Dünya kapitalist üretim sistemi içerisinde, Fordist birikim rejiminin 

hâkim üretim rejimi olduğu ileri teknolojinin tasviri ile sistem eleştirisi ortaya 

koymaktadır. Henry Ford’un üretim bant sistemi aracılığıyla uzmanlaşmış emek 

gücüne dayalı olarak ürettiği ilk arabası olan T modeli yeni çağın başlangıç tarihi 

olarak seçilmiştir. Yeni Cesur Dünya’nın lideri olan Ford’un endüstri felsefesi “Dünya 

Devlet’inin temel ilkelerini belirlemiş, bireysel ilişkilerden örgütlenme ilişkilerine 

kadar yaşamın tüm alanları bu felsefeye uygun olarak şekillendirilmiştir. Seri üretim 

kitlesel tüketime dayalı istikrar, bu toplumsal formasyonun asli unsuru olarak kabul 

edilmiştir796. Bu sistem insanlara; açlığın, hastalığın, savaşın ve isyanın olmadığı bir 

yaşam getirmektedir. Ancak bunun yapılabilmesinin tek yolu, koşulsuz bir itaat ile 

mümkündür797. Sistemin varlığı, herkesin her şeyi birbiri için istemesi (tekrar eden 

biçimde herkes herkes içindir) gerekmektedir. 1984, güçlü bir sosyalizm eleştirisi 

olarak okunmasıyla bağlantılı diğer distopyalardan ayrılmaktadır.  Bununla birlikte, 

1984’i yalnızca sosyalizm eleştirisi olarak okumanın politik bir çaba olduğu da ifade 

edilmektedir. Bu çalışmada ise, güç ve iktidarın sınırsızca uygulandığı ve 

özgürlüklerin teknolojinin sağladığı avantajlar kullanılarak ortadan kaldırıldığı bir 

devlet düzeninin eleştirisi olarak görülmektedir. Yeni Söylemde “İngiliz Sosyalizmi” 

olarak tanımlanan “İngsos” insanların bir makineye dönüştüğü ancak bunun farkında 

bile olmadığı bir sistemin tasviridir. “İngsos”da proletaryaya devrim öncesine benzer 

şekilde neslin devamı ve malların üretimi dışında herhangi bir önemli rol biçilmemiş 

ek olarak sürekli baskı altına alınmıştır. Orwell’ın eseri, bir yandan yeni düzenin 

(sosyalist) eleştirisini verirken aynı zamanda kapitalist sistem eleştirisini de 

barındırmaktadır.798. Tasvir edilen çağdaş yaşamda, kapitalizme özgü ve proletarya 

                                                 
796 Ford’un dünyasında makinelerin sürekli aktif olmasının tek yolunun, çalışan insanların mutlu, 

istikrarlı ve uyumlu çalışmasına bağlı olduğu görülmektedir. Huxley, s. 65-66. 
797 Genetik mühendisliği devreye girerek bireylerin yaşamını tüm yönleriyle şartlandırmayı hayata 

geçirmektedir. Refah mühendisliği, hipnoz üzerinden ikna, katı kast sistemi ve “soma” (Herkesi mutlu 

etmek amacıyla üretilecek olan endüstriyel bir ilaç) bu sistemin ayakta kalması için kullanılan araçları 

oluşturmaktadır. 
7981984’in dünyasında tarih kitapları kapitalizmden toprakların, fabrikaların ve evlerin sahibi olan ve 

üzerinde yaşayan tüm insanları köleleştiren bir sistem olarak bahsetmektedir.  Orwell, s. 82- 84. 



217 

 

aleyhine olan açlık, yoksulluk ve eşitsizlik ortadan kaldırılmıştır799. Ancak kaynakların 

sorgulanmasına yönelik herhangi bir araç bulunmamaktadır800. Fahrenheit 451’de 

üretim biçimi olarak kapitalizme referans verdiğine dair bir ifade bulunmamakla 

birlikte yazıldığı dönem itibariyle iki kutuplu bir dünyanın koşulları tarafından 

biçimlendirilmiştir. Distopya’da tasvir edilen dünyada, evler büyük oranda ateşe 

dayanıklıdır ve itfaiyecilerin görevi kitap okumayı yasaklayan kanunları yerine 

getirmektir. Bu anlamda kitabın güçlü bir Nazi Almanya’sı ya da Sovyetler Birliği 

eleştirisi olduğu ifade edilmektedir801. Bu anlamda Fahrenheit 451, hangi üretim 

biçimi ya da devlet tipi olduğunun bir önemi olmaksızın siyasal iktidarın baskıcı 

yanına odaklanmaktadır.  

Üçüncü olarak, devletin sınırlarının oldukça genişlemesi sonucu bireysel 

özgürlüklerin hiçbir şekilde yaşam şansı bulamadığı otoriter- totaliter devletlerin 

eleştirisini içermektedir. Ele alınan dört distopya örneğinde de ağırlıklı olarak, kitle 

toplumunun içine hapsedildiği kocaman bir garnizon802 olarak tanımlanan totaliter 

toplumlarda, muhalefetin yasal zeminde yaşam şansı bulamaması ve bu andan itibaren 

ayaklanma, işgal ya da devrim biçimine dönüşümü tasvir edilmektedir. “Biz”, 

insanların yaşamlarının tamamını denetim ve kontrol altına alan bir otoriter “Tek 

Devlet”’in baskı araçlarını ve bunlara karşı bir grup insanın direnişini anlatmaktadır.803 

Bireylerin, özgürlük ve mutluluk karşıtlığı içerisinde, seçme haklarının elinde alınması 

karşılığında sonsuz bir mutluluk vaadiyle kurgulanan bir sisteme karşı isyanı tasvir 

edilmektedir. Otoriter devlet, bireylerin kalkış ve yatış saatinden cinselliğine, 

yapılacak bilimsel faaliyetlerden (Tek Devlet Bilimi), hangi film ya da kitabın 

                                                 
799 Örneğin devrimden önce proletarya arasında yüzde 5 olan okuma yazma oranı, devrim sonrasında 

yüzde 40’a çıkarılmıştır. Benzer şekilde çocuk ölüm oranları devrim öncesi yüzde 30 iken, devrim 

sonrası yüzde 16’ya düşmüştür. İngiliz sosyalizminde, egemen kaynakların belirttiğine göre çağdaş 

dünya eskisine göre daha adil ve eşittir. 
800 Orwell, s. 86.  
801 Emrah Atasoy, Impedıment To Knowledge And Imagınatıon In Ray Bradbury’s Dystopıan Novel 

Fahrenheıt 451, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi Cilt: 55, Sayı:1, 2015, 

399-414, s. 401. Örneğin Naziler, Berlin’de 25.000 üzerinde kitabı, içeriğini tehlikeli buldukları 

gerekçesiyle yakmıştır. Otto Busch, “Nazilerin kitap yakma eylemi 70 yaşında” 

https://www.dw.com/tr/nazilerin-kitap-yakma-eylemi-70-ya%C5%9F%C4%B1nda/a-2524556, 

10.05.2004, erişim tarihi (05.05.2019). 
802 Sartori, s.249.  
803 Distopya bu isyancılardan biri olmayı hedefleyen D-503’ün ameliyat edilmesi ile son bulmaktadır. 

Tek devlette insanlar kendilerine ait bir isimleri yoktur ve birer sayıdan ibarettir. Distopyanın ana 

kahramanı D- 503 tek devletin baş mühendislerinden biridir ve adı yerine kullanılan bu numara, 

giydikleri üniformadan gelmektedir.  



218 

 

okunacağına (Ulusal Yazarlar ve Şairler Enstitüsü) kadar yaşamın her alanını kendi 

denetimi altına almıştır ve sivil özgürlüklerin yaşam alanı bulmasını sağlayacak 

otonom bir alan bulunmamaktadır804. Sınırsız devlet müdahalesi, bireylerin eleştirel 

düşüncelerinin yok olduğunu ve nihayetinde egemen aklın çıkarlarına uygun bir 

şekilde düşünmeye başladıklarını göstermektedir805. Bu anlamda, muhalefetin yasal 

bir dayanak kazanması bir yana herhangi bir eleştirel düşüncenin hayat bulma imkânı 

olmaması otoriter devletlerin, muhalefetin geleceği açısından kötümser bir tablo 

çizdiğini göstermektedir.  Cesur Yeni Dünya, totaliter devlet eleştirisi olarak kabul 

edilmektedir. Teknolojinin ulaştığı ileri düzeyinde aracılığıyla kurgulanan sistem, tek 

yumurta, tek embriyo, tek yetişkin; normalliktir ve devlet krizlerle mücadele amacıyla 

gücü tek elde toplamıştır ve Huxley’e göre, devletin kontrolünü arttırması süreci eski 

düzene göre oldukça farklıdır 806. Devlet, Biz ve 1984’de olduğu gibi doğrudan baskı 

araçlarını kullanmak yerine ikna yöntemlerini geliştirerek otoritesini kurmaktadır. 

Sivil özgürlükler anayasal olarak güvence altına alınmaktadır ancak özgür düşünce 

hem katı bir kast sistemi hem de temel değerlerin daha doğmadan öğretilmesi 

aracılığıyla ortadan kaldırılmaktadır. Cesur Yeni Dünya’da kullanılan ikna yöntemine 

temel eleştiri, özgür düşüncenin engellenmesine yöneliktir807.  

Ele alınan distopyalar içerisinde en güçlü otoriter devlet eleştirisi, 1984’te 

görülmektedir. 1984’te müdahaleci, direnişe ve muhalefete karşı tahammülsüz ve 

baskıcı totalitarizme karşı yükselen sessiz protesto aktarılmıştır. Toplumun genel 

yapısını piramit şekilde düşündüğünde, en tepede Büyük Birader bulunmaktadır808.  

                                                 
804 “……güvenilir kaynaklardan öğrendiğimize göre, iyiliksever devletimizden kurtulmayı amaçlayan 

özgürlük yanlısı bir gizli örgütün varlığına ilişkin ipuçları ele geçirilmiştir. Zamyatin, s. 47- 48.  
805 Özgür ve eleştirel düşüncenin olmadığını gösteren şekilde kendi kendine sorgular; Özgürlük? İnsan 

doğasında suç işleme içgüdüsünün hala var olması ne ilginç! “Suç” sözcüğünü özellikle kullanıyorum. 

Özgürlük ve suç bölünmez bir aeronun hızıyla hareketi gibi birbirine bağlılar. Aeronun hızı sıfır olunca 

hareket edemez. İnsan da böyle, özgürlüğü sıfırda olunca suç işleyemez. Bu açık. İnsanı suçtan 

kurtarmak için özgürlükten kurtarmak gerekir. Ve şimdi biz bundan henüz kurtulmuşken, bazı kötü 

niyetli yarım akıllılar Zamyatin, s. 48. 
806 Huxley, s. 25- 33.  
807 Bu sistem, kuluçka merkezi müdürünün düşüncelerini aktardığı şu paragrafta görülmektedir. 

Sonunda çocuğun zihni bu öğretilere dönüşene dek ve bu öğretilerin toplamı çocuğun zihnini oluşturana 

dek. Sadece çocuğun zihnini değil. Yetişkin zihnini de tüm yaşam süresince. Yargılayan, arzulayan ve 

karar veren zihin; bu öğretilerden oluşacak. Ama bütün bu öğretiler bizim öğretilerimizdir... “Devletin 

öğretileri. Huxley, s. 55. 
808 Piramidin bir altında iç parti ve dış parti üyeleri yer almakta, iç parti devletin beynini dış parti ise eli 

ve kolu sayılmaktadır. En alt ve geniş tabakada ise, proletarya bulunmaktadır ve nüfusun yüzde 85’ini 

oluşturmaktadır. Orwell, 1984, s. 226.   1984’in dünyasında, tüm yönetim dört ana bakanlık etrafından 

kurgulanmıştır; “Haberler, eğlence, eğitim ve güzel sanatlara bakan, Gerçek Bakanlığı; savaşlarla 

ilgilene Barış Bakanlığı; yasa ve düzeni sağlayan Sevgi Bakanlığı ve ekonomik işlerden sorumlu Varlık 



219 

 

“Büyük Birader” tarafından tele-ekran aracılığıyla yaşamın tüm alanları izlenerek 

denetim altına alınmaktadır (“Büyük Birader Seni İzliyor”). Büyük Birader’e bağlı 

bakanlıklar aracılığıyla iktidar yurttaşları istediği şekilde kontrol altına alabilmektedir. 

Herkes denetim altında tutulduğundan kimsenin özgür olmadığı muhalif olanların ise 

hiç var olmamış gibi buharlaştığı bir toplum tasviridir. Sivil özgürlükler, devlet 

denetimi içinde eriyip yok olmuştur. Özel alanlar tele-ekran tarafından dinlenerek her 

türlü sorgulayan söylem, düşünce suçu adı altında buharlaştırılmaktadır809. Büyük 

gözaltı durumunda ifade, düşünce ve vicdan özgürlüğü gibi muhalefet hakkı ile ele 

alınan haklarla birlikte temel hakların bile tanınmadığı bir toplum düzeni aktarılmıştır. 

Buradan hareketle geleceğin dünyasına bir uyarı yapılmaktadır. Fahrenheit 451 

totaliter baskıcı rejimin hayal gücünü ve bilgiyi nasıl engellediğini göstermeyi 

amaçlamaktadır810. Medya aracılığıyla devlet otoritesinin her an yeniden üretilmesi, 

alternatif düşünme ve sorgulayıcı aklın önüne geçme sistemin devamlılığı bağlamında 

devletin asli görevi olarak kabul edilmektedir811. Post-fordist dönemde, sansürün ve 

tek kaynaklı haberlerin yaygın bir şekilde yapılması ve kitlelerin ne düşünmesi 

gerektiğinin medya aracılığıyla yurttaşlara aktarılması noktasıyla Fahrenheit 451’in 

güncelliğini koruduğu ifade edilmektedir.  

Tüketim toplumu eleştirisi son ortak özellik olarak ifade edilmektedir. Biz’de, 

dört işlem üzerine kurulu bir ahlak düzeninde, müziğin, sanatın ve insanı insan yapan 

tüm değerlerin hiçsizleştirildiğini ifade edilmektedir812. Taylor’un kurguladığı dünya, 

yönetimin her alanını günün her saatini ancak üretime ve devlete fayda sağlayacak 

şekilde kurgulamasıyla sonuçlanmıştır. Ancak Zamyatin’in distopyasında bu koşullar 

altında dahi karakterin sorgulamaları başlayarak eleştirel düşüncenin tohumları kendi 

                                                 
Bakanlığı”.  Üzerine oldukça fazla yazıldığı üzere, 1984’ün dünyasında gerçek bakanlığı yalanların, 

barış bakanlığı savaşın, sevgi bakanlığı işkencenin ve varlık bakanlığı yokluğun bürokratik 

yapılanmasıdır.    Orwell, 1984, s. 14. 
809 “Aykırı olan buharlaşır”. Bu durumu Winston’un günlük tutmaya başladığı ilk anki düşüncelerden 

aktarmak gerekirse; …günce tutmak yasa dışı değildi (aslında hiçbir şey yasa dışı değildi, çünkü artık 

yasa diye bir şey yoktu), ama farkedilecek olursa Winston’un ölüm cezasına çarptırılacağı ya da en az 

yirmi beş yıl zorunlu çalışma kampına götürüleceği kesin sayılırdı.  Orwell, s. 16. 
810 “Bir insanın siyasi açıdan mutsuz olmasını istemiyorsan, bir meseleyi iki farklı açıdan sunma ki 

kaygılara kapılmasın, tek bir açıdan sun” Brudley, s. 82. 
811 Atasoy, s. 404.  
812  Karakterin dünyasında, “eskilerin edebiyatın saçmalığını anlayamamaları oldukça ilginçtir, 

insanların canlarının istediğini istediği şekilde yazmaları oldukça komiktir”. Velinimetin dünyasında, 

dalgaların sesi bir sanat değil elektrik elde etmeye yarayan büyük bir kaynaktır. Şiir sanatçının aşkını 

anlatmak için kullandığı bir araç olmaktan çıkarak, toplum için yararlı bir hizmet olmaya başlamıştır 

Zamyatin. Biz, s.77. 



220 

 

içinde atılmaya başlamıştır813. Cesur Yeni Dünya’da kurgulanan yeniye ve tüketime 

dayalı düzen, tüketim toplumu eleştirisi en yoğun olan distopya olarak ifade 

edilmektedir.  Sistemin yeniden üretimi tüketim kültürü ile mümkün hale gelmektedir 

ve yaşamın tüm alanlarında desteklenmektedir. Bu bağlamda çocukluk çağından 

itibaren öğretilmesi gereken temel değerlerden biri olarak görülmektedir. Uykuda 

öğrenme ve oyun gibi araçlarla her an dayatılmaktadır814. İnsanın yalnızca 

tüketmekten ibaret bir varlık olarak görülmesinin insanların üzerinde yarattığı boşluğu 

tasvir etmek istenmiştir. Günümüz Post-fordist birikim rejiminin yarattığı koşullara 

benzer şekilde, temel insani değerlerin yerini tüketimin almasının yarattığı açlık 

eleştirilmektedir. 1984’te teknolojik gelişme seviyesi herkesin eşit ve belirli standartla 

sahip olmasını mümkün hale getirmiştir ancak hiyerarşik bir toplumun yoksulluk ve 

cehaletle hayatta kalacağı varsayımından hareketle, üretilenlerin eşit bir şekilde 

dağılmadığı bir dünya tasvir edilmektedir. Kaynakların eşit dağılmama nedeni bir 

savaş tehdididir815. Ek olarak teknolojik ilerleme insan özgürlüğünü daraltma 

amacından başka herhangi bir amaçla kullanılmamakta ve deneysel düşüncenin önüne 

geçilmektedir816. Fahrenheit 451, gösterişli bir televizyon kültürünün hâkim olduğu ve 

kitle iletişim araçları aracılığıyla kontrol altına alınan tüketim toplumunun eleştirisidir. 

İnsanların zevklerini ve arzularını en yüksek noktada tutmaya yönelik sosyal 

aktiviteler, kısalan dikkat süreleri ve gerçeğe yönelik merakın köreltilmesi aracılığıyla 

siyasal iktidarın ve onun uygulamalarının sorgulanmasının önüne geçildiği kötümser 

bir gelecek tasviri yapılmaktadır. Günümüzde de bu amaca yönelik olarak eski kitle 

                                                 
813 Muhalif bir karakter şöyle söyler; Yalnız bir hata yaptılar: sonradan kendilerinin nihai olduğuna 

inandılar… oysa böyle bir şey yok…doğada böyle bir şey yok. Onların hatası Galileo’nun hatasıydı: 

dünyanın güneşin etrafında döndüğü konusunda haklıydı; ama bilmediği, tüm güneş sisteminde başka 

bir merkez etrafında döndüğüydü… biz şunu biliyoruz ki, son sayı yoktur. Bu alıntı muhalefetin her 

dönemde ve her toplumda var olacağı üzerine bir sorgulama yapmak amacıyla kullanılmıştır. İdeal 

olduğu düşünülen üretim biçimlerinde, devlet tiplerinde ya da toplumlarda muhalefetin varlığı ve var 

olacağı üzerine sorgulayıcı bir düşünce olarak görülmektedir. Zamyatin. s.173. 
814 Yeterince tüketmemek topluma karşı işlenmiş suçların en büyüğü olarak temel değer şeklinde 

verilmektedir. Huxley, s. 73. 
815 Savaş sayesinde, toplumun zenginliğinin arttırılmadan sanayinin işleyişinin devam edilmesi yoluyla 

sistemin devamlılığı sağlanmıştır. 
816 1984’te partinin iki temel amacı olduğu anlatılmıştır. Bunlardan ilki, yeryüzünün tamamını ele 

geçirmek diğeri ise, her türlü bağımsız düşünme olanağını ortadan kaldırmaktadır. Bu yüzden bilimsel 

çalışma adı altında yapılan her şey, insanların ne düşündüğünü okuyabilmekten geçmektedir. İnsanların 

el yüz hareketlerinde, tavırlarından ya da ses tonundan ne düşündüğünü anlamaya yönelik pek çok 

çalışma ve deney yapılmaktadır. Orwell, s. 209-210. 



221 

 

iletişim araçlarının ek olarak sosyal medya araçları da aktif bir şekilde kullanıldığı 

düşünülmektedir.  

Muhalefetin yalnızca iktisadi yaşam şartlarının eşitsizliği üzerinden olacağı ve 

maddi yaşam şartlarının düzeltmesine yönelik hareketleri kapsayacağına ilişkin 

kanının aksine ekonomik refahın yüksek olduğu ancak özgürlüklerin alanına müdahale 

eden otoriter-totaliter devletlerde eleştirinin sistemdeki çatlaklar içinden filizleneceği 

noktasında bu distopyaların ele alındığı ifade edilmektedir.  Zamyatin Biz’de 

muhalefeti, bireysel bir umut olarak görmektedir817. Bireylerin kendilerine 

dayatılanlara karşı mücadelelerini her toplumsal formasyonda bir şekilde yerine 

getirmekte oluşunun ifadesi olarak görülmektedir. Seçme özgürlüğü ve bu özgürlüğün 

sonuçlarının getirdiği mutsuzluğa dair her şey, muhalefetin her toplumda var olacağı 

üzerine bir betimlemedir. Cesur Yeni Dünya’da, insanların “özgür” olmadıklarının 

kavraması ve aç kalma özgürlüğü dahil olmak üzere insani değerlere yapılan vurgu ve 

nihayetinde ekonomik olarak en yüksek seviyede bulunan kentten kaçış, sivil 

özgürlüklerin önemine vurgu yapmaktadır. Toplumun iyi ve mutlu üyeleri olmak için 

yalnızca kendilerine verilen kadar bilgiye sahip olmaları yeterli olan ve bu niyetle 

geçmişe ait tüm kitapların yakıldığı, müzelerin kapatıldığı, tarihi anıtların patlatıldığı, 

eleştirel düşüncenin engellendiği ve sorgulayan aklın önüne geçilmesinin mümkün 

hale geldiği koşullarda farklı düşünen sorgulayanların var olduğu ve insan 

özgürlüğüne yönelik muhalif düşüncenin yaşam şansı bulduğu ifade edilmektedir.818  

1984’te Büyük Birader’in devletinde, yavan, donuk ve kaygısız olarak çizilen insan 

profiline dikkat çeken Orwell asıl tehlike olarak farkında olmama durumunun altını 

çizmektedir 819. Bu durumu, totaliter iktidarların ve hiyerarşiye dayalı toplumların 

oluşma tehlikesidir. Dünya tarihinde hiç olmadığı şekilde muhalefeti ezmeye yönelik 

baskın bir görüş birliği söz konusudur. Yeni söylem aracılığıyla muhalefetin 

                                                 
817 Kent, direnişçilerin isyanına şahit olurken; E-330, D-503’e sen matematikçisin, bilirsin der, “bana 

en son sayıyı söyle”. D-503 kadıncağızın cahilliğine güler: Aman E der, “saçmalama ilkokulda bile 

öğretirler bunu: sayıların sayısı sonsuzdur, hangi son sayıyı istiyorsun?”. “Öyleyse” der E, “en son 

devrim de yoktur. Nasıl en son sayı yoksa, en son devrim de yoktur ve ekler D-503, herkes mutluyken 

bunun anlamı ne” Zamyatin, s.172.  Sayıların bir sonu olduğunu iddia etmek nasıl mümkün değilse 

aynı şekilde son bir düzenin varlığını da savunmak mümkün değildir. Aksi ise eleştirel düşünceye ket 

vurmak anlamına gelmektedir. 
818 Huxley, s. 32.   
819 “.. Uygun adım yürüyen, hepsi aynı şeyleri düşünen ve aynı sloganları atan, durmadan çalışan, 

savaşan, zafer kazanan, zulmeden bir savaşçılar ve bağnazlar ulusu, hepsinin yüzü birbirine benzeyen 

üç yüz milyon insan vardır”.  Orwell, s. 85. 



222 

 

oluşmasına sözcükler üzerinden engel koyulmaktadır. Düşünce suçunun sözcüklerin 

ya da kelimelerin anlamları ortadan kaldırılması yoluyla ortadan kaldırılması 

amaçlanmaktadır. 1984’ün dünyasındaki bu koşullar altında muhalefet “Efsanevi 

Kardeşlik” örgütü üzerinden varlık kazanmıştır. Her baskının beraberinde muhalifleri 

yaratacağı ve bir şekilde hayata geçtiğinin göstergesi olarak bu distopyada bir grup 

insan farklı düşünceleri benimsemeye ve bunun için mücadele etmeye başlamıştır. 

“Çünkü özgürlük iki iki daha dört eder diyebilmektir. Buna izin verilirse devamı 

gelir”820.   

Fahrenheit 451’de her gün yakmaya gittiği kitaplara ilişkin karşı koyulamaz bir 

merak duyan karakter nihayetinde tüm baskılarına rağmen sistemi sorgulamaya 

başlamıştır821. Muhalefetin bir davranış olarak yerine getirilebilmesinde özgür 

düşünce ve eylemde bulunma özgürlüğü sorgulama noktasını oluşturmaktadır. Siyasal 

iktidarlar tarihin her döneminde manipülasyonu bir araç olarak kullanarak ve bilgiyi 

kontrol edip hayal gücünü sınırlandırmıştır ancak yine de tüm vatandaşları kontrol 

altına almaları imkânsız hale gelmektedir.  Bradbury’nin distopyası hem baskıyı hem 

de baskıya karşı direnmenin sonuçlarını göstermesi açısından önemlidir.  

Sonuç olarak ele alınan dört distopya özelinde, muhalefetin her koşulda var 

olacağını göstermek bu bölümün amacını oluşturmaktadır. Sivil özgürlüklerin yaşam 

alanı bulmadığı toplumlarda, sistem tıkanmakta ve isyan, ayaklanma ya da devrim gibi 

araçlarla muhalefet etme davranışı yerini getirilmektedir. Bu anlamda bu distopya 

örnekleri, kamusal alan içerisinde yasal dayanakları ile yerine getirilen bir faaliyet 

olarak muhalefetin tanımlanmasının, yurttaşların demokratik bir toplumda yaşamaları 

için önemini dile getirmektedir. İleri bir tanımlama ile devletlerin otoriter olup 

olmadıklarını ya da otoriterleşme eğilimlerinin anlamada özellikle toplumsal 

muhalefetin önemli bir yeri olduğu göstermektedir. Muhalefetin geleceğinin 

tartışılmasından önce, her koşulda ve toplumda var olacağını göstermenin önemli 

                                                 
820 Proletaryanın politik konulara ilişkin görüşlerinin olmasına olumlu bakılmamaktadır. “Proleterler ve 

hayvanlar özgürdür” şeklindeki parti sloganı proletaryadan tek beklenenin çalışmak olduğu onun 

dışında herhangi bir ek istek ve arzularının olmasına izin verilmediğini göstermektedir. Bu bağlamda 

Ortaçağ zihniyetinden bile daha geri bir uzlaşı hakimdir. Elbette bunun nedeni teknolojinin bugün 

sağlanan imkanları o dönemin yöneticilerine vermemesidir. Teknolojik gelişme özel yaşamın gizliliğini 

ortadan kaldırmıştır. Böylece herkes her zaman izlenebilir ve herkesin aynı düşüncede olması imkanlı 

hale gelmiştir. Orwell, s. 92.  
821 Ancak bize üçüncü gerekli şey verilirse, Dediğim gibi birincisi nitelikli bilgi. İkincisi: onu hazmetmek 

için gerekli serbest zaman, üçüncüsü de: ilk ikisinin karşılıklı etkileşiminden öğrendiklerimizde 

temellenen eylemlerde bulunma hakkımız. Bradbury, s. 107. 



223 

 

olduğu düşünülmektedir ve bu bölüm ile öne sürülen bu savı açıklamak hedeflenmiştir. 

Ele alınan dört distopyada da muhalefet totaliter devleti ortadan kaldıracak yetkinliğe 

erişmemiştir ancak toplumsal muhalefetin ortaya çıkışı baskıcı otoritelerin 

başarısızlığını göstermesini açısından oldukça önemli olduğu düşünülmektedir. 

 

3.2.YENİ MUHALEFET ETME BİÇİMLERİ 

 

Yeni muhalefet etme biçimlerinin ortaya çıkışı, küreselleşme süreci ve devletin 

dönüşümü kapsamında iktidarın muhalefet karşısında takındığı tutum bağlamında ele 

alınmaktadır. Muhalefet bir yandan neoliberalizm küresel bağlamda getirdiği 

zorunluluklar ve krizlerle ve diğer yandan da ulusal olarak ülkelerdeki kökten 

değiştirici etkileriyle mücadele etme amacını taşımaktadır. Bu durumda yurttaşlar, 

küreselleşme sürecinin olumsuz etkilerini günümüz teknolojilerinin sağlayacağı 

avantajlar sayesinde protesto ederken diğer yandan ülkelerdeki protesto dalgaları, 

siyasal iktidarın otoriter tavırlar takınmasıyla birlikte fiziki şiddete dayanarak 

bastırılmakta ve anayasal dayanaklarla güçlendirilmiş muhalefet hakkının ihlal 

edilmesiyle sonuçlanan bir süreç yaşanmaktadır822.  Devletlerin takındığı anti 

demokratik tavır, muhalefet için iki yol ortaya çıkarmaktadır. Bunlardan ilki otoriter 

rejimlerin uygulamalarını kabul etmek diğeri ise sermaye ve devlet iktidarını 

denetlemeye, karşı durmaya ve sınırlamaya devam etmek şeklindedir. Bu durumda 

muhalif kesimler, her toplumsal formasyonda olduğu gibi kendi direniş ve muhalefet 

biçimlerini yeniden üretmektedir. Pre-kapitalist toplumlarda, bu direniş günlük yaşam 

pratikleri içerisinde geliştirilirken kapitalist toplumlarda anayasal dayanağı olan hak 

ve özgürlükler aracılığıyla güvence altına alınmıştır. Bu hak ve özgürlükler, uzun 

süren mücadeleler sonucunda elde edilirken siyasal iktidarın otoriterleştiği 

dönemlerde askıya alınmakta ya da ihlal edilmektedir. Yurttaşların bu koşullar altında, 

                                                 
822Türkiye’deki Gezi Parkı protestoları önemli bir örnek olarak görülmektedir. İnsan Hakları Derneğinin 

raporuna göre, 2013 yılında gerçekleşen eylemler sırasında, muhalefet hakkı kapsamında tanımlanan 

hak ve özgürlüklerin tamamında hak ihlali yaşanmıştır. Yaklaşık 20 gün süren protesto gösterileri sona 

erdiğinde, 4 kişi yaşamını kaybetmiş, 7832 kişi yaralanmış ve 2841 kişi gözaltına alınmıştır. Raporda, 

yaşam hakkı, işkence yasağı, ifade özgürlüğü, düşünce ve vicdan özgürlüğü, toplantı ve dernek kurma 

özgürlüğü bağlamında 6 alanda hak ihlalinin yapıldığı belirtilmiştir. İnsan Hakları Derneği, Gezi Parkı 

Direnişi ve Sonrasında Yaşananlara İlişkin Değerlendirme Raporu, (27.06.2013) 

https://www.ihd.org.tr/gezi-park-direnii-ve-sonrasnda-yaananlara-likin-deerlendirme-raporu/ erişim 

tarihi (28.09.2019). 

https://www.ihd.org.tr/gezi-park-direnii-ve-sonrasnda-yaananlara-likin-deerlendirme-raporu/


224 

 

sistem kanalları aracılığıyla yeni muhalefet etme araçları bulmaları ya da var olan 

araçları muhalefet etme işlevini yerine getirmek için kullandığı görülmektedir.  

Küreselleşme koşullarını siyasal iktidarlar ile ilgili meselelere yansıtabilmek, 

politik bir muhalefet kültürü yaratmak ve küresel politik bir bilincin doğmasına 

yönelik yeni pratikler, devlet iktidarını ele geçirmeye yönelik amaçların yerini almıştır. 

Devlet, tüm tartışmaların ışığında hala muhalefetin karşısına konumlanan tek güçtür 

ancak ekonomik, siyasal ve toplumsal meselelerin özgürce tartışıldığı alanların 

yaratılması ve yerel istekler ile küresel sorunların bir ağ aracılığıyla birbirine 

bağlanması iktidarı ele geçirmekten daha etkin bir araç olarak görülmektedir ve yeni 

muhalefet etme biçimlerinin ortak arzusunu oluşturmaktadır823. Post-fordist çağda, 

“fabrikaya dayalı bir sistemden yaşamın fabrikaya dönüştüğü bir yapıya geçildiği824” 

için sömürü yaşamın her alanında vardır. Birikim rejiminin artan hakimiyeti, 

sömürünün alanını ekonomi dışına doğru taşır. Yaşam dünyası kapitalizmin aldığı 

biçim gereği hem uzamsal hem de mekânsal olarak çatışma alanının içine girer825. Bu 

durum direnişi de yaşamın tüm alanına yayma zorunluluğunu doğurmuştur. Bu durum 

yalnızca maddi emek üreten işçilerin ötesinde, yoksullar, mülksüzler, kadınlar, 

göçmenler gibi üretim alanından soyutlanan ya da esneklik nedeniyle her an 

dışlanması muhtemel yurttaşların toplumsal hareketlerin özneleri haline gelmesine yol 

açmıştır. Hardt ve Negri, üretimdeki değişikliklerin ve “maddi olmayan emek” 

önceliğinin bir sonucu olarak ağa dayalı yeni bir kapitalizmin yükselişini tespit ederek, 

protesto hareketlerinin ağ şeklinde örgütlenmesi gerektiğini ifade ederek yeni 

muhalefet etme biçimleri açısından dijital araçların etkisini tartışmıştır826. 

Yeni muhalefet etme biçimleri kapsamında; müşterekleştirme pratikleri, ağ 

mücadeleleri ve sosyal medya kapsamlı örneklerin bir arada ele alınmasını sağlayan 

başlıklar olarak kabul edilmektedir.  

 

 

                                                 
823 John Foran, s. 105-106. 
824 Hardt ve Negri, İmparatorluk, s. 297.  
825 Jessop, Kapitalist Devletin Geleceği, s. 177.  
826 Athina Karatzogianni and Andrew Robinson, Power, Resistance and Conflict in the 

Contemporary World Social Movements, Networks And Hierarchies, Taylor & Francis e-Library, 

2009, s. 128.  



225 

 

3.2.1. Müşterekleştirme Pratikleri 

 

Müşterekleştirme pratikleri, toplumsal muhalefetin tarihsel bir süreklilik 

içerisinde ele alınması gerektiğine ilişkin benimsenen düşünce açısından, en somut 

muhalefet biçimlerinden biri olarak görülmektedir. Kapitalizmin tarihi ile eşanlı 

başlayan bu muhalefet biçimi hem tarihsel bağlamı hem de günümüz muhalefet 

örnekleri açısından önemli bir deneyim olarak ifade edilmektedir. Bu bağlamda 

çalışmanın bu bölümünde, günümüz müşterekleştirme pratiklerini geçmiş birikimlere 

eklemleyerek açıklamak amaçlanmaktadır. Müşterek kelimesi, ortak haklar, ortak 

alanlar ve sıradan insanlar gibi pek çok anlama sahiptir. Ortak alanlar; tarihsel bir form 

olarak halkların ortak kullanımından olan köy, mera ve orman gibi yeşil alanları 

kapsayan mekanlarla ifade edilmekle birlikte basit olarak sınırlandırılmış bölgelerden 

çok daha fazlasını; hava, su, toprak ve bitkilerin yanı sıra toplumsal olarak yeniden 

üretilen bilim, dil, kod ve bilgileri içermektedir827. Bu bağlamda müşterekleştirme 

pratikleri de çeşitli mücadele biçimlerini bünyesinde barındırmaktadır828. 

Harvey, Post-fordist dönemde kapitalizmin, mülksüzleştirme yoluyla birikim 

sağlamayı amaçladığını belirtmektedir. Bu dönemin uygulamalarını Marx’ın ilkel 

birikim süreci olarak829 tanımladığı dönemdeki uygulamaların devamı olarak ifade 

etmektedir. Mülksüzleştirme yoluyla birikimin yaygın pratikleri; toprağın 

metalaştırılıp özelleştirilmesi ve bu bölgelerde yaşayanların fiziki şiddet kullanılarak 

yaşam alanlarından uzaklaştırılması; geniş yelpazedeki mülkiyet hakkı biçimlerinin 

(müşterek, kolektif, kamusal vb.) belirli kesimlerin özel mülkiyet haklarına 

dönüştürülmesi ya da ortak alanlardan faydalanma haklarının dizginlenmesi; emek 

gücünün metalaştırılması ve farklı ya da lokal üretim ve tüketim tarzlarının 

baskılanması; sömürgeci, yeni sömürgeci ve emperyalist (doğal kaynaklar da dahil 

olmak üzere) varlıkların metalaştırılması aşamaları; köle ticareti (ayırt edici bir şekilde 

seks endüstrisinde); tefecilik, devlet borcu ve kredi sistemi yoluyla fakirleştirme olarak 

                                                 
827 Chatterton, s. 626.  
828Peter Linebaugh. The Magna Carta Manifesto Liberties and Commons for All, Unıversıty of 

California Press, Berkeley, 2008, s. 278. Yaygın olan aynı zamanda ortaktır şeklinde bir 

kavramsallaştırma ile sıradan insanların çeşitli ortaklık biçimleri ile birbirine bağımlı olduğu 

vurgulanmaktadır. Siyasal ve yasal hakların ancak bu ekonomik temelde varlık kazanabileceği ve 

yurttaşların tüm mülkiyetin ortak sahibi olması gerektiği yönünde gelişen bir mücadele biçimini ifade 

etmektedir.  
829Mülksüzleşme, kapitalist üretimin özünde yatan yasadır ve sermayenin merkezileşmesiyle 

gerçekleşmeye başlamıştır. Marx, Kapital I. Cilt, s. 729. 



226 

 

sıralanmaktadır830. Wood bu sürecin, kapitalizmin ortaya çıkması ile başlayan ve 

gücün düzlemini lordluktan, mülkiyete çevirmesini takiben köylüleri geleneksel ve 

ortak haklarıyla birlikte hem mülklerinden hem toplumlarından koparan bir süreç831 

yaşanması özelinde açıklamaktadır.  

Bu bağlamda mülksüzleştirme süreci, parçalı ve tikel bir süreçtir ve evrensel 

olarak algılanabilmektedir. Belli bir noktada özelleştirme, çevresel bozulma ya da borç 

krizi aynı sürecin çıktıları olarak okunmaktadır. Hak kayıpları sorunun adı olarak 

kabul edildiğinde müşterekleştirme süreci ise mücadele pratiği olarak 

okunabilmektedir832. Bu pratikler tarihsel olarak elde edilmiş pek çok kazanımın 

yurttaşların elinden alınması sürecine tepki olarak doğmaktadır. Küresel olarak 

yaşanan özelleştirme, patent ve fikri mülkiyet adı altında metalaşma süreci ve ortak 

kazanımların (emeklilik hakkı, ücretli izin, sağlık hakkı, eğitim hakkı, güvenli ulaşım 

hakkı) yok edilme amacı ve bunların devletler eliyle gerçekleştirilmesi kamusal 

hakların sınıflı ve ayrıcalıklı alanlara devredilmesi anlamına gelmektedir ve buna karşı 

oluşan tepkiler küresel olarak artmaktadır. Bu bağlamda müşterekleştirme pratikleri 

küresel olarak yurttaşların bir hak mücadelesi olarak geliştirdikleri ortak bir muhalefet 

etme biçimi haline gelmektedir.  

Kapitalizm tarihsel olarak ortaya çıktığı andan itibaren sermaye birikiminin 

dinamiklerine uygun olarak kendi birikim yasalarını yaratmaktadır. Bu yasalar, hızlı 

metalaşma sürecini beraberinde getirirken kendine muhalif hareketleri de aynı anda 

doğurmuştur. Müşterekleştirme pratikleri, kapitalizmin tarihi ile başlayan ortak 

alanların çitlenmesi sürecinden günümüzde de devam eden neoliberal bir çitleme 

faaliyetine uzanan toplumsal formasyonun süreklilik arz eden toplumsal muhalefet 

örneklerinden biri olarak ifade edilmektedir. Tıpkı sermaye birikimin sürecinin 

dinamikliği gibi müşterekleştirme pratikleri de aktif bir süreçtir ve koşullara yeni 

uygulamalara göre yeni biçimlerde devam etmektedir. Bu bağlamda kazıcıların 

eylemlerinden dünya çapında tüm yerli hakların mücadelelerine, Chiapas ormanlarının 

metalaşmasına karşı verilen mücadelelerden 1999 Seattle gösterileri ile görünür hale 

                                                 
830 David, Harvey. Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 167-168. 
831 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 243.  
832 Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 187.  



227 

 

gelerek fikri mülkiyet haklarına meydan okuyan eylemlere kadar oldukça geniş bir 

çeşitlilikte, ortak olanı geri almanın biçimi olarak görülmektedir833.  

Müşterekleştirme pratikleri, özel mülkiyetin kökenine ilişkin sorular ile 

başlamaktadır834. Çitleme faaliyetleri835 ise bu sürecin başlangıcı olarak kabul 

edilmektedir. Köylülerin ortak alanlardan çitleme faaliyetleri yoluyla uzaklaştırılması 

ve dolayısıyla üretim araçları sahipliğinin son bulması küçük üreticilerin proletaryaya 

dönüşmesine neden olurken aynı zamanda iktisat dışındaki tüm bağlılık ilişkilerinin 

ortadan kalkarak özgür bireylere dönüşmelerini sağlamıştır. “Bu süreçte sermaye ve 

emek arasındaki ilişkinin, yasal ayrıcalık ya da engeller, sıkı kurallara bağlı haklar 

veya sorumluluklar olmaksızın, şeklen özgür ve eşit bireyler arasında olduğu 

varsayılmaktadır”836. Çitleme faaliyetleri maddi hakların kaybıyla birlikte toprak 

üzerindeki manevi iddiayı da yok etmiştir. Sıradan insanların sıradan aktiviteleri 

olarak görülen, çeşitli oyunlar, festivaller, kek ve bira içmek gibi birliktelik temelinde 

yapılan ve kamusallıklarını yarattıkları etkinlikler ortadan kalkarken erkek ve kadının 

bedenleri üzerinde katı bir disiplin başlamıştır837. Köylüler proleterleşirken çok yönlü 

emek disiplinine tabi olmaya başlamıştır. Ortak alandan soyutlanmış olan küçük 

üreticiler toplumsal dayanışmalarından kopartılmış ve ayrılmış bir hale gelmiştir. Karl 

Marx bu süreç bağlamında özellikle devletin zor yönünün ön plana çıkmasına ve 

kolluk kuvveti olarak oynadığı role odaklanmaktadır. Çitleme faaliyetlerine karşı 

yoksulların direnişi, geleneksel haklar nosyonu üzerinden örgütlenmiştir838. Bağımlı 

                                                 
833Linebaugh’a göre siyasal iktidarlar, hâkim birikim sürecinin bunalım ve yeniden yapılanma 

dönemlerinde müşterek alanların varlığına vurgu yaparak sıklıkla geçim ve iş birliği bağlamında bu 

tarihsel norma başvurmaktadır. Örneğin büyük buhran dönemindeki yardımlaşma vurguları ya da 

beşikten mezara refah politikaları bu temelde, söz konusu tarihsel norma referans vermektedir. Bu 

durumda müştereklerin somut varlığının ve mücadelenin haklılığını ortaya koymaktadır. s. 276. 
834 Edward Thompson, Customs In Common, Penguin Books, England, 1993, s. 97-185.  
835 Wood, Pre- kapitalist toplumlarda, toprağın mülkiyetinin köylüye ait olduğunu ve köylülerin 

kendileri için gerekli olan üretimi “ortakçılık” mekanizması aracılığıyla sağlamakta olduğunu 

belirtmektedir. 16. yüzyıl ile 18. yüzyıl arasında İngiltere’de çitleme faaliyetleri olarak başlayan 

faaliyetler aracılığıyla -piyasa rekabetine açık kira sözleşmesi- ile kapitalizm bu sisteme son verdiğini 

belirtmektedir. Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 245. 
836 Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı, s. 242.  
837 Linebaugh, s. 51. İlkel birikim sürecinde kadın bedeninin kapitalist ilişkiler bağlamında denetimini 

ele alan oldukça önemli bir çalışma için Silvia Federici, Caliban ve Cadı Kadınlar, Beden ve İlksel 

Birikim, Otonom Yayıncılık, İstanbul, 2012’ye bakılabilir.  
838 Edward Thompson, Customs In Common, isimli çalışmasının Custom, Law and Common Right 

bölümünde çitleme faaliyetlerinin karşı direnişi mahkeme kayıtları, yerel kayıtlar ya da yazılı yayın 

organları üzerinden somut kanıtlar ile açıklamıştır. Ortak alanların kamusal kullanımına yönelik 

mücadele direnişlerini tanımlama gayretindedir. Ortak alan (common) kavramını 18. Yüzyıl özelinde 

ormanlar, avlar, büyük parklar ve balıkçılık faaliyetleri olarak tanımlamaktadır. Edward Thompson, 

Customs In Common, Penguin Books, England, 1993, s. 103.  



228 

 

sınıflar; yazılı olmayan inançlar, sosyolojik normlar ve pratikte olan ancak yazılı bir 

hukuksal kurala dayanmayan düzenlemeler gereğince (ahlaki ekonomi) geçim 

kaynaklarından olan ortak alanların, sınırlarla çevrilmesine karşı kendi direnişlerini 

başlatmışlardır. Bu direniş pratikleri; geceleri sınır çizgilerinin gizlice yer 

değiştirmesi, koyulan sınırların kaldırılması, çitlerin kesilmesi, orman yangınları gibi 

aktif olmaktan ziyade ağırlıklı olarak pasif direniş biçimlerini içermektedir839.  

Bununla birlikte en bilinen aktif direniş biçimi olarak Kazıcılar’ın gerçekleştirdiği 

mücadeleler gösterilmektedir. Kazıcılar, ortak mülklerin halkların müşterek malları 

olduğunu savunan ve bu amaçla müşterek alanları savunan bir direniş grubu olarak 17. 

yüzyılın özgül koşullarında doğmuştur840. Yoksul halkların işsizlik ve açlık karşısında 

ortak alanları kazmaktan ve onları işleyerek elde ettikleri ürünleri paylaşmaktan başka 

şansları olmadığından hareketle Malikanelerin Efendileri841 isimli bir bildiri 

yayınlayarak kendi direniş biçimlerini yaratmışlardır. Kazıcılar, ormanlık alanların 

üzerindeki yetkisiz gasplar, arazi sıkıntısı ve nüfus baskısıyla baş etmek amacıyla 

toprakları kazmaya ve havuç ve fasulye gibi temel gıdaları bu arazilere ekmeye 

başlamışlardır. Elde edilen ürünlerin, topluluğun ortak malı olarak kabul edilerek eşit 

bir şekilde bölüştürülmesine dayanan direniş biçimleri gerçekleştirmişlerdir. Farklı 

ilkeleri esas alan, birbiriyle tutarsız prensipler üzerine yerleşmiş olmakla birlikte ortak 

paydası özel mülkiyetin kökenine ilişkin olan ve sıradan insanların müşterek alanlar 

üzerindeki haklarını savunan kazıcılar; açıkça bir ortaklık kurulmadan İngiltere 

genelinde hızlı bir şekilde yayılan dinamik bir direniş grubu haline gelmiştir842. 

Kazıcıların amacı ve hedefleri bildirilerinde, 

Ortak Toprakları işlemek için sabanlar, arabalar, mısır ve gerekli diğer 

malzemeleri istiyoruz; ……halka ait bu zenginlikten bir şeyler vermek yerine 

yaradılış yasalarına göre üzerinde sizinle aynı haklara sahip olan türdeşlerinizin 

açlık çekmesine seyirci kalacak olan sizlere beyan etmek istiyoruz… 
Malikanelerin efendileri olan sizlerden bazılarının üzerinde hakkınız varmış gibi 

davrandığınız ortak topraklarda yetişen ağaçların ve ormanların kendi özel 

                                                 
839 Thompson, s. 101- 115.  
840 Chrıstophe Hıll. The World Turned Upsıde Down Radical Ideas During the English Revolution, 

Penguın Books, London, 1991, s. 110.  
841 Gerrand Winstanley, ‘Kazıcılar’ Bildirisi: Toprak ve Özgürlük, çeviri: Özgür Yakupoğlu, Teori ve 

Politika, https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsiv/itemlist/user/263-gerrardwinstanley, 

(20.08.2020). Bildirinin tam adı İngiltere’nin Yoksul ve Ezilen Halkından kendilerini bu ülkenin her 

yerinde Malikanelerin Efendileri olarak adlandıran veya bu şekilde adlandırılanlara; Ortak 

Topraklardaki ve Waste Land’deki Ormanları ve Ağaçları kesmeye başlamış olan veya korku veya 

açgözlülükle kesmeye niyetlenenlere yönelik bildiridir. 1649 
842 Hill, s. 114.  

https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsiv/itemlist/user/263-gerrardwinstanley


229 

 

kullanımınız için kesilip satılmasına önayak olduğunuzu duyduğumuz ve 

gördüğümüz için bu beyanatı yurt dışında da ilgili herkese göndermek zorunda 

kaldık… Amacımız öncelikle o ortak ağaçları kendimiz için hammadde olarak 

satmak üzere almak ve bizden sonra çocuklarımızın ortak toprakları 

işleyebilmesini sağlamaktır843 şeklinde özetlenmektedir. 

 

Birleşik ve disipline bir parti ya da harekete dönüşemeyen Kazıcılar hem 

İngiltere’deki hem de dünyadaki tüm halklar adına bir mücadele gerçekleştirmiştir. 

Kazıcıların “Hepsi Bizim” sloganının günümüzdeki mücadelede esin kaynağı olduğu 

ifade edilmektedir844. Çünkü ilkel birikim sürecine benzer bir şekilde günümüzde de 

ortak alanların meta haline dönüştürülmesi devam etmektedir. Bu bağlamda Post 

fordist dönemde de neoliberal çitleme faaliyetlerine yönelik yerel ve küresel oldukça 

geniş bir yelpazede mücadeleler gerçekleşmektedir845.  

Topraksızlar Hareketi, günümüzdeki çitleme faaliyetlerine bir başkaldırı olarak 

gösterilmektedir. 1979 yılında Rio Grande do Sul'deki ilk toprak işgalleriyle doğduğu 

ve 1990 yıllarda kitlesel bir harekete dönüştüğü belirtilmektedir846. 1997 yılında elli 

bini aşan yurttaşın katılımıyla gerçekleştirilen Brezilya yürüyüşü, hareketin en büyük 

kitlesel eylemi olarak ifade edilmektedir.  Hareketin ortaya çıkışı, Post-fordist 

dönemde toprakların giderek özel mülk halinde tekelleşmesi ve köylülerin hem 

üzerinde yaşadıkları hem de temel ihtiyaçlarını karşıladıkları mekanlardan 

uzaklaştırılmaları sürecine karşı ortaya çıkmıştır ve özel mülkiyet haklarını 

sorgulamaktadır847. Eylem repertuarı olarak, kitlesel ve sürekli toprak işgallerini 

kullanmaktadır. Üzerinde üretim yapılmayan ya da kısmi olarak üretim yapılan ve 

                                                 
843 Kazıcılar’ Bildirisi: Toprak ve Özgürlük, Çeviri: Özgür Yakupoğlu, Teori ve Politika, 

https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsiv/itemlist/user/263-gerrardwinstanley, (20.08.2020). 
844 Chrıstophe, Hıll, s. 414.  
845 Begüm Özden Fırat. “Gezi Komünü: Ortak Mülkler ve Müşterekleştirme”, Kamusal Alan, (Ed. 

Meral Özbek), Hil Yayınları, İstanbul, 2004, ss: 567-573.  s. 568. 
846 Monica Dıas Martins, The MST Challenge Against Neo-liberalism", Latin American Perspectives, 

cilt: 27, sayı: 5, 2000, Metin Yeğin, Topraksızlar Brezilya' da Topraksız Köylü Hareketi: MST, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2004.  s.33. Hareket tarafından işgal süreci festa (parti) olarak adlandırılmaktadır. 

Bu süreç köylülerin politik bir özne olarak aktif mücadelesine dayanan maddi ve kültürel malları 

yeniden yaratmaya dayanan bir mücadele sürecidir. s. 19. 
847 Tarihsel bağlamında bu süreç, Latin Amerika’nın tarihinde “fetihçilerin karaya adım atmasına” 

dayanmaktadır. O günden bu yana köylüler, ortak alanlardan kovulmakta ve bu alanlar üzerindeki söz 

sahipliği ortadan kaldırılmaktadır. Buna karşıt olarak pek çok direniş geliştirilmiş köylü ayaklanmaları, 

ücra alanların müşterekleştirilmesi gibi pek çok dağınık, kendiliğinden ortaya çıkan mücadele biçimi 

geliştirilmiştir. Bu mücadeleler Toprak Savaşları olarak adlandırılırken bugün ele aldığımız hareketin 

tarihsel köklerini meydana getirmiştir. Günümüzde topraklarından kovulan köylü sayısı on iki milyonu 

bulduğu için hareket geniş bir kitlenin temel bir hak mücadelesine dayanmaktadır. Raül Zıbechı, 

“Topraksızlar Hareketi: Ölümlü Bir Dünyada Yeni Bir Hayat”, Çeviri Maya Arıkanlı, Kamusal Alan, 

(Ed. Meral Özbek), Hil Yayınları, İstanbul, 2004, ss: 487-497.  

https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsiv/itemlist/user/263-gerrardwinstanley


230 

 

tarihsel bağlamında halkların müşterek malları olarak kullanılmasına rağmen daha 

sonra ortaklık temelinden kopartılan geniş topraklar, topraksızlar adına işgal 

edilmektedir. Devletten toprakları kamulaştırması talep edilmekte ve ardından 

ihtiyaçların karşılanması amacıyla üretim yapmaya başlamak öncelikli faaliyetlerini 

oluşturmaktadır848. Hareketin işgal eylemleri aracılığıyla barışçıl bir tam itaatsizliği 

mücadele yöntemi olarak kullandığı belirtilmektedir849. Topraksızlar hareketinin; 

toprak için direniş, ekonomik ihtiyaçların giderilmesi için mücadele ve toprak 

reformunun850 gerçekleştirilmesi için verdiği mücadele küresel adalet hareketleriyle 

ortaklaştığı üç ana hedefi oluşturmaktadır851. Ancak hedefleri yalnızca ekonomik 

ilişkilerin düzenlenmesine yönelik değildir. Kadınların, yerli halkların ve etnik 

azınlıkların insan onuruna yakışır bir yaşama sahip olmalarının mücadelesini de 

vermektedir. Ek olarak halkların müşterek alanları olarak kentlerin koşullarının 

düzenleyen politikaların desteklenmesi, kentlerin temizlenmesi eylemlerine destek 

gibi çeşitli eylem repertuarları da bulunmaktadır.  Neoliberal küreselleşme sürecinin 

karşısında kolektif çalışma ve kolektif yaşam amacı direnişlerinin temelini 

oluşturmaktadır ve bu bağlamda Topraksızlar hareketinin bugüne kadar işgal ettiği 

toprakların Belçika’nın yüzölçümünden büyük olduğu ifade edilmektedir852. 

Topraksızlar hareketi sürekli yoksullaşan kentli sınıflarla evsiz ve işsizlerle bağ 

kurulması ve ulusal sınırları aşarak uluslararası dayanışma ağlarının oluşması, 

bürokratik yapılar yerine doğrudan eylemi kullanması, hareketlerin farklı toplumsal 

muhalefet biçimlerini kendisine eklemlemesi noktasında Post-fordist dönemde 

görülen toplumsal muhalefetin özelliklerini yansıtan ilk örneklerden biri olarak 

                                                 
848 Metin Yeğin, Topraksızlar Brezilya' da Topraksız Köylü Hareketi: MST, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2004, s. 10. 80 kolda örgütlenen neredeyse 6 bin işçiyi bulan ve Brezilya bağımsızlık günü 

olan 3 Ağustos tarihinden 7 Eylül’ kadar süren işsizlik, sağlık, eğitim ve barınma gibi konular özelinde 

Brezilya genelinde büyük bir yürüyüş yapmaları şekilde gerçekleşen bir toplumsal muhalefettir. s. 23-

24.  
849 Zıbechı, s.  490- 491. Barışçı itaatsizlik bir toplumsal muhalefet biçimi olarak uzun bir tarihsel 

geçmişe sahiptir. Topraksızlar hareketi de bu bağlamda yalnızca saldırıya uğradıklarında kendilerini 

savunmak amacında olup onun dışında toprak sahiplerine ya da devlete herhangi bir şiddet içeren eylem 

içerisinde yer almamışlardır.  
850 1964 yılında çıkarılan Brezilya toprak yasası, özel mülkler üzerinde üretim yapılmadığı ya da mülk 

sahibi ile işçiler arasında uzlaşmayı imkânsız hale getiren sorunlar çıktığında ya da doğaya zarar 

verilmesi gibi durumlarda devletin, kamulaştırmayı bir araç kullanmasına imkân vermektedir. 

Topraksızlar hareketi bu bağlamda eylemlerini doğrudan bu anayasal hakka dayandırmaktadır. Martins, 

s. 19.  
851Zıbechı, s. 490.  
852 Yeğin, s. 7-10.  



231 

 

önemini korumaktadır853. Topraksızlar hareketi özel olarak Brezilya’daki siyasal 

iktidarın ortak alanların zenginliğinin özelleştirmeler yoluyla belirli kesimlere 

aktarılmasını protesto ederek, müşterekleştirme pratiği olarak ortak alanların yeniden 

yurttaşlar arasında dağılmasını amaçlamakta ve aynı zamanda yeni ve adil bir 

toplumun temelinin atılmasının mücadelesini vermektedir.  

Kapitalist birikim doğası gereği ortak alanları metalaştırırken eşanlı olarak 

müşterekleri görünür kılmıştır ve kendine muhalif hareketlerin ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Bu bağlamda ele alınacak önemli örneklerden bir diğeri, Zapatistaların 

müşterek alanlar için verdiği mücadeledir. Zapatistaların Chiapas’taki isyanı Meksika 

hükümetinin meşruiyetini sarsan dalganın başlangıcı olarak kabul edilmektedir854. 

“İnsanlık İçin ve Neoliberalizme Karşı İlk Açıklama” ismini taşıyan bir bildiri ile 

dünya geneline sesleri internet aracılığıyla duyurulmuştur. Hareket, yerli halklara, 

yoksullara, kadınlara, kırsal ve kentsel alanlarda çalışanlara çağrıda bulunarak 

neoliberal sistemin eşitsizliklerine karşı örgütlenme çağrısında bulunmuştur. 1994 

yılında başlayan hareket, sadece birkaç yıl içerisinde hem ülke genelinde hem de 

dünya genelinde tanınır hale gelmiş ve küresel adalet hareketi bağlamında önemli bir 

başlangıç olarak kabul edilmiştir855. Kuzey Amerika Serbest Ticaret Sözleşmesinin 

imzalanması sonrasında metalaşma sürecine tepki olarak kendi müşterekleştirme 

pratiklerini kurmuşlardır. Zapatista hareketi başlangıç noktası olarak siyasal 

mücadelenin yürütülebileceği özgür ve demokratik bir alan yaratmayı hedeflemiştir. 

Bu alan hem mekânsal hem de örgütlenme alanı olarak herkesin ortak haklara ve fikir 

beyan etme hakkına dayalı hiyerarşik olmayan ve kendi kendisini örgütleyen bir yapıyı 

ortaya çıkarmayı amaçlamaktadır856.  Müşterek alanların, kitlesel eylemlerle işgal 

edilmesi ile başlayan eylemler; müşterek alanlar, siyasal iktidarın baskısı ve toplumsal 

adalet gibi temel konuları yeniden tartışmaya açmış işgal edilen alanlarda öz yönetim 

birimleri kurularak yakacak odun ihtiyacından eğitime kadar geniş bir yelpazede 

dayanışma ağlarının oluşturulması sağlanmıştır857.  

                                                 
853 Zıbechı, s. 496.  
854 Foran, s. 95-112.  
855 David McNally, Başka Bir Dünya Mümkün Küreselleşme ve Antikapitalizm, çev. Oya Köymen, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2013, s. 16-21.  
856 Foran, s. 112. 
857 McNally, s. 351-359. 



232 

 

Küresel Adalet hareketlerinin başlangıcı olarak görülen Zapatista hareketi 

müşterekleştirme pratikleri bağlamında kendini takip eden pek çok hareketin miladını 

oluşturmaktadır. 1995-96 yılında Fransa’da başlayan genel grev dalgası858 işçiler, 

öğrenciler, kamu görevlileri, evsizler ve işsizleri bir araya getirerek ülke geneline 

yayılmıştır. Özelleştirme sürecine ve nüfusun mülksüzleştirilmesine yönelik bu 

tepkiler, kapitalizmin merkezi olarak kabul edilen ülkeler bağlamındaki ilk ifadelerden 

biri haline gelmiştir859. 1999 Seattle gösterilerinin küreselleşme karşıtı hareketlerin 

sembolik başlangıç tarihi olarak görüldüğü daha önce ifade edilmiştir. 

Müşterekleştirme pratikleri açısından da benzer şekilde özellikle fikri mülkiyet 

haklarını tartışmaya açması bağlamında aynı önemi taşımaktadır860. Fikri mülkiyete 

ilişkin düzenlemelerin, yeni mülkiyet yaratma biçimlerinden biri haline geldiğinden 

hareketle insanlığın ortak değerlerini savunarak metalaşmasına karşı mücadeleyi 

başlatmışlardır. Takip eden süreç küresel ölçekte savaş karşıtı eylemlerin yaygınlık 

kazandığı dönem olarak ifade edilmektedir861. Benzer şekilde işgal et eylemleri ile 

başlayan karşıt küreselleşme hareketleri ile özelleştirme politikalarına tepkilerle 

kazanılmış hakların korunması ve yeni hakların elde edilmesi mücadelesi verilmiştir. 

Bu bağlamda hareketler yalnızca ortak alanların savunulması anlamında değil ek 

olarak yeni müşterek alanlar yaratılması noktasında da aktif bir mücadele pratiği 

yaratmaktadır. İnternet, iletişim, bilgi patentleri ya da karbon ticareti bu bağlamda 

verilebilecek örnekleri oluşturmaktadır 862. Fordist dönemde kamu kavramının temeli 

olarak adlandırılan müşterek mallar, tıpkı Fordizm öncesi gibi Post-fordist dönemde 

de bir meta olarak özelleştirilmiş kamu ile müşterek mülk arasındaki içkin ilişkinin 

yerini özel mülkiyetin aşkın gücü almıştır863. Kamusal alanların özel mülke 

                                                 
858 Fransa’da 1995 yılında öğrenci ve gençlik protestosu şeklinde başlayıp zamanla işçilerin ve kamu 

çalışanlarının katılımı ile artan genel grev dalgasıdır. Grev, posta ve ulaşımdan demiryollarına sağlık 

hizmetlerinden eğitime kadar pek çok alanda gerçekleştirildi. Yaklaşık iki buçuk milyon işçinin genel 

greve gittiği belirtilmektedir.  
859 McNally, s. 24 
860 Dünya Ticaret Örgütü bünyesinde imzalanan TRIPS (Trade Related Aspects of Intellectual Property 

Rights) Ticaretle Bağlantılı Fikri Mülkiyet Hakları Sözleşmesine karşı ortaya çıkmıştır.  Patent, Telif 

hakkı ve markalaşma gibi alanları kapsayan sözleşme yeni mülkiyet alanları yaratılmasının önünü 

açmıştır.  
861 Amerika Birleşik Devletleri’nin Irak’a müdahale hazırlığını protesto etmek amacıyla dünya 

genelinde yaklaşık 20 milyon insanın protesto gösterilerine katıldığı ifade edilmektedir. Dünyanın 800 

kentine yayılan bu gösterilerin en büyüğü İtalya’da gerçekleştirilen ve yaklaşık 3 milyon kişinin 

katıldığı en büyük savaş karşıtı protestodur. McNally, s. 33.   
862 Chatterton, s. 626. 
863 Hardt ve Negri, Çokluk, s. 313.  



233 

 

dönüştürülmesi ve bu duruma direniş hem mekânsal hem de özgürlüklerin alanı olarak 

iki farklı biçimde ortaya çıkmaktadır.  

Bu bağlamda karşıt kamusallıkların kurulması, yaşamın tüm alanlarının 

mücadeleye dahil edilmesini amaçlayan müşterekleştirme pratiklerinden biri olarak 

ifade edilmektedir.  Müşterekleştirme pratiklerinin oluşturulmasında alternatif ya da 

karşıt kamusallıkların tanımlanması ve örgütlenme ilkesi olarak kullanılması aynı 

zamanda iletişim araçları olarak enformasyon teknolojisinden faydalanılması, post 

fordist muhalefetin ayırt edici özelliğini oluşturmaktadır. Günümüzde muhalefet, 

özneleri anlamında homojen bir yapı göstermeyip farklı siyasal, ideolojik ve örgütsel 

biçim ve yönelimler taşımaktadır. Dolayısıyla Seattle sonrası başlayan küresel 

toplumsal hareketler özgül yerel mücadelelerin küresel seviyede birbiriyle iletişime 

geçmesini sağlayan yeni bir biçim yaratmış ve bu biçimde maddi emek ile maddi 

olmayan emeğin birliğinde karşıt bir kamusallık yaratma potansiyeli varlık 

kazanmıştır864. Muhalefetin geleceği açısından Negt ve Kluge’a göre karşıt 

kamusallıkları geliştirmek oldukça önemlidir. Karşıt kamusallığın başat kuralı, kolektif 

tecrübe ufuklarının örgütlenme biçimi865 olarak kabul edilmesidir. İşçi sınıfının 

tarihine bakıldığında ise, bu tecrübe oldukça yoğun bir birikime sahiptir. Kapitalist 

üretim biçiminin tekabül ettiği kapitalist devlet tipinde işçi sınıfı varlığından itibaren 

mücadelenin içinde bulunarak tarihin belirli bir momentinde kazanımlar elde ederken 

kimi zaman kaybetmiştir. Negt ve Kluge’a göre önemli olan kendi tecrübelerini 

aktarabilecek norm ve kurumları oluşturmak için gerekli ihtiyaçların karşılanmasıdır. 

Gazete, parlamento, siyasi partiler gibi temel kurumların siyasal iktidarın ve 

sermayenin temel ihtiyaçlarına göre yönlendiriliyor olması, karşıt kamusallıkların 

oluşması noktasında engel teşkil etmektedir. Bu durumun proleter kamusallık 

açısından olumsuz yapı, kendi tecrübelerinden uzaklaşmalarıdır. Bu anlamda kendi 

norm ve kurumları oluşturmak proleter kamusallığın kurulmasında ya da 

geliştirilmesinde oldukça önemlidir. Negt ve Kluge, karşıt kamusallığın geliştirilmesi 

için ise, üç temel bileşenin aynı anda bulunması gerektiğini ifade etmektedirler. 

Öncelikle üreten sınıfın çıkarları itici güç olmalıdır.  İkinci olarak üreten sınıfın 

çıkarlarının toplumun genelinin çıkarları anlamına geldiğine yönelik ilişkisellik 

                                                 
864 Özbek, Politik, Kolektif Yaratıcılık, s. 226. 
865 Negt ve Kluge, Çokluk, s. 332-334.  



234 

 

kurulmalıdır ve son olarak, burjuva kamusallığına hâkim olan sınırlar proleter 

kamusallık için mümkün olmamalıdır866. Post-fordist dönemde muhalefet, siyasal 

iktidarın özel yaşama artan baskısını demokratik protesto aracılığıyla ve kamusallık 

tartışması bağlamında toplumsal hareketler üzerinde gerçekleştirmektedir. 

Karşıt kamusallıkların oluşturulmasından Türkiye’den verilebilecek önemli bir 

örnek Tekel Direnişidir. Tekel Direnişi, 2009-2010 yılında Türk-İş’e tabi Tek-Gıda İş 

Sendikası işçileri ve sendika yöneticileri, özlük haklarında ve iş güvencelerinde 

kayıplara yol açan 4/C düzenlemelerini protesto etmek amacıyla ülkenin çeşitli 

bölgelerinden gelerek Ankara’da kitlesel bir direniş başlatmaları sürecini ifade 

etmektedir. İşçilerin talepleri iletmek ve çözüme kavuşturmak amacıyla 78 gün 

boyunca kent merkezinde kamp kurarak işgal eylemleri gerçekleştirmeleri kendi 

mücadele geleneğine farklı bir deneyim eklemesine imkân sağlamıştır867. Direniş, 

yalnızca çalışma ilişkilerine ilişkin bir düzenlemeyi protesto etmenin ötesine geçerek 

deneyim ve karşılaşma alanı yaratmıştır. Tekel direnişinin tasfiye edilme süreci ise, 

Türkiye özelinde neoliberal dönemde toplumsal muhalefetin susturulması ve siyasal 

iktidarın işçi sınıfını temelli hareketlere karşı otoriter tavrını ve gelecek dönem için 

karakterini yansıtan bir referans olarak ifade edilmektedir868. Tekel direnişinin hem 

kazanılmış hakların korunmasında hem de yeni deneyim ve kazanımlar elde edilmesi 

bağlamında özgün bir yeri bulunmaktadır. İlk olarak işçilerin herhangi bir etnik köken, 

cinsiyet ya da kimlik üzerinde değil, saf emekçi olmaları aracılığıyla kurulmuş bir 

ilişki ve deneyim söz konusudur. 78 gün boyunca kurulan çadırlarda yaşamın tüm 

alanlarının paylaşılması yoluyla kendi kamusallıklarını yaratmışlardır. Bu durum Negt 

ve Kluge’un ifade ettiği şekliyle, deneyim ve tecrübenin kuruluşuyla mümkün hale 

gelmiştir. İkinci olarak işçilerin kendi kamusallıklarını yaratarak egemen kamusal 

alanda mümkün olmayan kendi fikirlerini söyleme ve tartışma hakkını kazanmış 

olmalarıdır. Bu durum sonucu, tekel direnişi, pek çok farklı kesimin bir araya gelerek, 

                                                 
866 Negt ve Kluge, s. 191.  
867Şebnem Oğuz, “Tekel Direnişinin Işığında Güvencesiz Çalışma/Yaşama: Proletaryadan 

“Prekarya”ya mı?”, Mülkiye, Cilt: XXXV Sayı:271, 2011, s. 21.  
868 Pınar Bedirhanoğlu, Çağlar Dölek, Funda Hülagü, Özlem Kaygusuz, “Introduction: Putting The AKP 

-led state transformation in its neoliberal historical context”, Turkey’s New State in the Making: 

Transformations in Legality, Economy and Coercion, (ed Pınar Bedirhanoğlu, Çağlar Dölek, Funda 

Hülagü, Özlem Kaygusuz), Zed Books, London, 2020, ss: 1-13, s. 2. Helikopterler, zırhlı araçlar ve 

yüzlerce çevik kuvvet polisi kullanılarak düzenlenen şiddetli bir polis müdahalesi ile bastırılmıştır.  



235 

 

bir karşılaşma alanı kurulmasını sağlayan özgün bir deneyim olmuştur869. Negt ve 

Kluge’un belirttiği üzere, toplumsal refahı üretenler üretimlerini ve tarihsel süreçte 

verdikleri mücadeleler sonucu elde ettikleri kazanımları kendi mücadelelerine 

ekleyerek yeni bir deneyim elde etmekte, yeniden kendi kamusallıklarını kurmayı 

deneyimlemektedir. Böylece kamusal alanın yeniden ele geçirilişi veyahut 

sahiplenilmesi sağlanacaktır870. Benzer şekilde Tekel direnişiyle birlikte, Sakarya 

caddesindeki çadırların bulunduğu alanlara ülkenin farklı kesimlerden insanlar 

katılmış, öğrenciler, işsizler, kadınlar işçilerin mücadelelerine destek vermiştir. 

Böylece mücadelelerin alanı fabrikadan çıkarak kentin merkezine yerleşmiş ve otoriter 

bir devlet biçiminde belirli kolektif irade oluşum anlarını deneyimleme yollarını 

keşfetmenin uygunluğuna dikkat çekilmiştir871.  

Son yıllardaki somut ekonomik dönüşümlerle uyumlu bir şekilde bireylerin 

statülerine uygun yasal düzenlemelerin yapılması talebi, müşterekleştirme pratikleri 

bağlamında ele alınan bir başka toplumsal muhalefet biçimidir. Gerekli yasal 

düzenlemelerin hak ve özgürlükler temelinde yeni ekonomik düzenlemelere uygun 

şekilde genişletilmesi mücadelesine dayanmaktadır. Bu bağlamda ele alınabilecek pek 

çok talep mevcuttur. Örneğin eşitsizlik, güvencesiz çalışma koşulları, sosyal çatışma 

ve kentsel alanlardaki ekolojik bozulma Mekânsal Adalet Arayışı hareketlerini 

doğurarak kentlerin müşterek alanlar olarak kullanılmasının mücadelesini 

vermektedir872. Harvey, küresel ortak varlıklara ulaşım hakkını bir hak mücadelesi 

olarak örgütlemek gerektiğini savunmaktadır. Bu hak ve ikincil kuşak olarak 

tanımlanan; konuşma ve ifade özgürlüğü, eğitim, ekonomik güvence, sendika kurma 

gibi hakların birincil kuşak haklar olarak tanımlanması zorunluluğunu 

doğurmaktadır873. Küresel Yurttaşlık hakkı emekçi kesimin politik bir talebi olarak, 

çalışılan ve yaşanılan ülkenin sahip olduğu maddi ve manevi değerlerin müşterek 

olduğu ve bu bağlamda çalışan emekçi kesimin o ülkenin vatandaşlarıyla aynı haklara 

                                                 
869 Kerim Bilgin, İşçi Sınıfının Kamusallığı açısından Tekel Çadırları, Tekel Eylemine Kenar Notları, 

sayfa 558-559-590’dan aktaran İlkay Kara “Sabahın Bir Sahibi Var:” Tekel Direnişi Taksim Meydanı, 

Odtü Eylemleri, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), Hil Yayınları, İstanbul, 2004, ss: 556-569. 
870 Özbek, Kolektif Yaratıcılık, s. 185.  
871 Galip Yalman, and Aylin Topal, ‘Labour Containment Strategies And Working-Class Struggles İn 

The Neoliberal Era: The Case Of TEKEL Workers In Turkey’, Critical Sociology, 2019, cilt: 45 sayı:3, 

ss:447–61, s. 447-448. 
872 Chatterton, s. 626.  
873 Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 191.  



236 

 

sahip olması gerektiği fikrinden yola çıkmaktadır874. Toplumsal ücret hakkı, herkes 

için güvenceli bir ücret, garantili bir gelir talebini ifade etmektedir. Bu talebin 

bağlamını toplumun ürettiği tüm değerlerin; işsizler, göçmenler, yoksullar ve 

dezavantajlı gruplara dağılımının sağlanması oluşturmaktadır.  Son olarak Yeniden 

Sahiplenme hakkı ise, üretim araçlarına yeniden emekçi kesimlerin sahip olmasına 

ilişkin bir talebin mücadelesidir. Emekçilerin üretim amacıyla kullandıkları araçlara 

yani makineler ya da materyallere serbest bir şekilde ulaşmalarını ve onları 

yönetebilmeleri amaçlamaktadır. Post-fordist enformasyona dayalı üretim rejiminde, 

maddi olmayan emeğin üretiminde etkin olan araçları da kapsamaktadır. Bu araçların 

yani bilgi, iletişim ve teknolojinin kontrol ve denetiminin yurttaşlara verilmesidir. 

Toplumsal bilgi ile bilimin gücünü birleştirilerek elde edilen müşterekler sayesinde 

mülkiyet haklarının ortadan kaldırılmasını amaçlamaktadır875.  

Müşterekleştirme pratikleri bağlamında ele alınan son muhalefet biçimi, fikri 

mülkiyet ya da patent haklarının kaldırılması bağlamında devam eden toplumsal 

muhalefettir. Kısaca evrensel ve müşterek bir kaynak olarak bilginin giderek 

metalaşmasına karşı bir direniş biçimi olarak ifade edilmektedir.  Fikirler ile mülkiyet 

arasındaki ilişki kapitalizmle birlikte ortaya çıkmıştır876. Kapitalist üretimde sermaye 

birikiminin mantığı maddi malların mübadelesine dayanmaktadır. Tarihsel olarak 

ulaşılan aşamada ise bu bağlamda bir genişleme söz konusudur. Fikri mülkiyetin 

giderek yaygınlaşması ile içinde bulunduğumuz toplumsal formasyonun koşulları 

arasında doğrudan bir bağlantı olduğu ifade edilmektedir. Bu bağlantı enformasyon 

teknolojisindeki artış ile desteklenmektedir. Post-fordist dönemde bilgi, alınıp satılan 

                                                 
874Hardt, ve Negri, İmparatorluk, s. 400-401.  Kapitalizmle beraber özel bir metaya dönüşen emek 

gücünün hareketliliği, birikimin özel koşullarından biridir. Günümüzde de Latin Amerikalı göçmenler 

olmaksızın Amerika Birleşik Devletleri’nin hizmet ve tarım sektörünü kendisini yeniden üretmesi 

neredeyse imkânsız olduğu görüşü hakimdir. Emek gücünün hareketliliği birikim için ne kadar önemli 

olursa olsun yurttaşların mekânsal hareketliliği noktasında kısıtlama yapıldığı ve şiddet uygulama 

yoluyla bu hareketliliğin keyfiliğini önleme eğilimi hakimdir. Bu durum kendi direniş mekanizmalarını 

ayrıca yaratmaktadır. s. 400.  
875 Hardt ve Negri, İmparatorluk, s. 407- 410.  
876 Fikri mülkiyete ilişkin ilk düzenlemelerin İtalyan kent devletlerinde kapitalizme geçiş döneminde 

ortaya çıktığı ifade edilmektedir. Günümüzdeki patent uygulamalarına benzeyen ilk ayrıcalıklar bu 

dönemde düşünsel ürünlerin üretiminde verilmeye başlanmıştır. Belirli imtiyazlar şeklinde maddiyata 

dönüşen patent hakları uygulamaya koyulmuştur. Geçici süreler için patent verilmesi, düşünsel üretimi 

gerçekleştiren kişilerin teşvik edilmesi amacını taşımaktadır. Bu bağlamda bilgi bir sır olarak 

korunmaktadır ve bu sırrı açığa çıkaranlar ölüm cezasına çaptırılmaktadır. Chiristeopher May and Susan 

K. Sell, Intellectual Property Rights A Critical History, Lynee Reinner Publishers, London, 2006, 

ss: 58-71. Terim olarak bugünkü anlamında 19 yüzyılın ikinci yarısından itibaren kullanılmaya 

başlanmıştır. s. 18.  



237 

 

bir meta haline gelmekte ve neyin bilgi olarak tanımlanacağının belirlenmesi piyasaya 

bırakılmaktadır. İnsanların düşünsel yaratımları da aynı kapsama dahil edilmeye 

başlanmış ve dahil edilmesi savunulur hale gelmiştir. Mülkiyet, kaynakların 

kıtlığından hareketle maddi malların sahipliğini ifade etmektedir. Fikri mülkiyet ise, 

maddi olmayan şeylerin haklarıdır877.  Fikirlerin ifade edilmesini (telif hakları) veya 

pratikte somutlaştırılan uygulamaları (patentler), ticari markaları ve ticari sırları 

içermektedir878. Fikri mülkiyet, içeriğin sonraki kullanımı üzerindeki denetimden 

hareketle ortaya çıkarak879, içeriğin sahibine maddi bir ortamda söz sahibi olma 

hakkını vermeye dayanmaktadır.  Fikri mülkiyeti bilginin metalaşmasının ve kapitalist 

yayılma sürecinin gelişmesinin kaynaklarından bir haline gelmektedir. Bilginin yapay 

bir kıtlık üzerinden metalaştırılarak fiyatlandırılması süreci olarak tanımlanan ve bu 

noktadan hareketle eleştiriler geliştiren fikri mülkiyetin günümüz kapitalist yayılma 

sürecinin en önemli araçlarından biri olduğu ifade edilmektedir880. Bob Jessop bu 

süreci, ortak bir birikimi sonucu elde edilen bilginin etrafının çevrilmesi ve fikri 

mülkiyet şeklinde sermaye birikimi haline getirilmesi olarak açıklamaktadır881. Bu 

bağlamda fikri mülkiyet haklarına muhalif hareketler, öncelikli olarak hukuk 

aracılığıyla fikirlerin mülkiyet haline getirilmesine direnmeyi ve ardından bilginin 

sınırlandırılması karşı çıkmayı amaçlamaktadır.  Bilginin ortak, kamusal ve nitel olma 

özelliklerinin yok sayılması tıpkı çitleme faaliyetlerinde görüldüğü gibi müşterek 

kaynakların yalnızca özel kişilerin kullanmasına imkân tanınması şekline 

dönüşmektedir. Bu duruma tepki olarak “Açık Kaynak Hareketi” uluslararası alanda 

örgütlenen toplumsal muhalefet örneğidir. Hareketin destekleyicileri hem teknolojinin 

hem de bilimsel bilginin paylaşılması yolu ile müşterekleştirme pratiklerini 

savunmaktadır. 1990’ların son çeyreğinde Güney Afrika’nın AIDS ilaçlarının patent 

                                                 
877 Fikri mülkiyete ilişkin eleştirilen yaklaşımlar; Fikrî mülkiyet ile sınırlı olmayan kaynaklar gerçek 

olmayan bir sınırlılık kapsamına dahil edilerek bu kaynakların bir meta haline getirilmeleri ve böylece 

piyasaya dâhil edilmeleri sağlanırken kamusal nitelik taşıyan ürünlerin kullanımından toplumu 

dışlayarak özel mala dönüştürülmesine yol açılmaktadır şeklinde yaklaşmaktadır. Detaylı bilgi için 

Maughan, C. W, Property and Intellectual Property: Foundations in Law and Economics. 

Prometheus, 2004, Cilt: 22, Sayı:4, s. 379-391, s. 386-390.  
878 N. Stephan Kinsella, Against Intellectual Property, Ludwig von Mises Institute, Alabama, 2008, 

s. 9.  
879 May and Sell,s 22-23.  
880 May and. Sell,s 32-35 ve s. 107.  
881 Bob, Jessop.  (2009). “Hayalî Bir Meta Olarak Bilgi: Polanyici Bir Yaklaşımın Katkıları ve Sınırları”, 

çev. Azer Kılıç, (der Ayşe Buğra ve Kaan Ağartan), 21. Yüzyılda Karl Polanyi'yi Okumak: Bir Siyasi 

Proje Olarak Piyasa Ekonomisi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2009, ss. 163-86, s. 170. 



238 

 

bağlamında ele alınmasına karşı yürüttüğü mücadele önemli bir başlangıç olarak kabul 

edilmektedir. Hareket aynı zamanda MIT (Massachusetts Teknoloji Enstitüsü) gibi 

büyük üniversiteler tarafından desteklenmektedir ve böylece yaygınlaşmaktadır882.  

Müşterekleştirme pratikleri hem kapitalizmin filizlenmeye başladığı döneme 

kadar inen tarihsel geçmişi hem de Post-fordist çağda ortaya çıkan yeni ortak 

alanlarının (bilgi, internet vb.) korunması bağlamında köklü toplumsal muhalefet 

biçimlerinden biridir. Hareketlerin süreklilik bağlamında ele alınması açısından da 

çalışma bağlamında önemli olduğu düşünülmektedir. Maddi ve manevi ortak alanların 

korunması ve metalaşmasına karşı yürütülen bu güncel ve sivil itaatsizlik temelindeki 

toplumsal muhalefet, insanca bir yaşam hakkı için yaşamın her alanını kapsayacak bir 

eylem pratiği örmektedir.  

 

3.2.2. Ağ Mücadeleleri İcat Etmek 

 

Endüstriyel ekonomiden enformasyon ekonomisine geçişle birlikte, üretimin 

hâkim merkezi olan üretim bandının yerini bir örgütlenme modeli olarak üretimin ve 

dağıtımın alanı olan ağ almıştır. Teknolojik gelişmeler emek süreçlerinde, uzamsal ve 

mekânsal bağlılığı ortadan kaldıran iletişim ağları sayesinde yatay örgütlenmeye 

dayalı girişim ağları sayesinde örgütlenmeye başlamıştır883.  Manuel Castells 1970’ler 

sonrası ortaya çıkan koşulların, bilgiyi merkeze alan teknolojik gelişmeler bağlamında, 

büyük yapısal değişimlere neden olduğunu ve bu koşulların; düşünme, üretme, 

tüketme, ticaret yapma, yönetme, iletişim kurma, yaşama, ölme, savaşma şekillerini 

değiştirdiğini ifade etmektedir884. Bu çalışmada da benzer şekilde üretimin ve işin 

örgütlenmesinin değişimi bağlamında muhalefetin yapılma biçimlerinin de değiştiği, 

çeşitlendiği ve çeşitlenmesi gerektiği sorunsallaştırılmaktadır.  

Teknolojik gelişmelerin ulaştığı seviye toplumun maddi koşullarını yeniden 

şekillendirmiştir. Günümüzde, toplumsal örgütlenme ağlar oluşturma biçiminde 

gerçekleşmektedir. Ağ kavramı birbiriyle bağlantılı düğümler dizisi olarak 

                                                 
882 Vırgınıa Brown Keyder, Fikri Mülkiyet: Metalaşma ve Bundan Hoşnut Olmayanlar, 21. Yüzyılda 

Karl Polanyi’yi Okumak Bir Siyasi Proje Olarak Piyasa Ekonomisi, (der Ayşe Buğra ve Kaan 

Ağartan), 2. Basım, İletişim Yayınları, İstanbul, 2016, ss: 211-223, s. 227 
883 Micheal Hardt, ve Antonıo Negri, İmparatorluk, s. 308-310.  
884 Manuel Castells, Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür 3. Cilt Bin Yılın Sonu, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, (Cilt III), 2007, s. 4.  



239 

 

tanımlanmaktayken ağ toplumu, dünyanın herhangi bir bölgesindeki devletleri, 

ekonomileri ve bireyleri birbirine bağlayan geniş bir sanal cemaat olarak ortaya 

çıkmaya başlaması ile açıklanmıştır885. Emek ve sermaye arasında temel çatışmalar 

varlığını devam ettirmekle birlikte teknolojik gelişim düzeyi nedeniyle kendisine yeni 

nitelikler kazandırmıştır. Bu süreçte sermaye küresel olarak yönetilirken emeğin 

örgütlenmesi giderek bireyselleşmiştir. Elektronik iletişim hatları, insani eylemlerin 

niteliklerinde de önemli değişimler yaratmıştır. Castells’e göre, toplumsal 

örgütlenmenin kültürel bir biçimine adım atıldığı bir dönemin ifadesidir886.  Ağ 

toplumu hem ekonomik hem sosyolojik hem de teknolojik olarak anahtar bir kavram 

olarak kullanılmaktadır. Çalışma kapsamında bu ağlar, toplumsal muhalefet 

bağlamında bir araç olarak kabul edilmektedir.  Yeni toplumsal örgütlenme 

bağlamında finans piyasaları ya da bilgi işlemin bilgisayara dayalı küreselleşmesine 

uygun bir karşılık olarak internete başvurması; günümüz toplumsal muhalefeti 

açısından da internetin aynı şekilde mücadele aracı haline gelmesi gerektiğini ifade 

etmektedir.  

İletişimin devletin ve özel sektörün tekelinde ve denetiminde olmasını 

engellemeye yönelik yeni kamusal enformasyon ağlarının ve merkezlerinin 

kurulmasının toplumsal muhalefet açısından oldukça önemli olduğu ifade 

edilmektedir887. Hardt ve Negri, iletişimin giderek üretim alanı haline geldiğini 

belirterek iletişim ağları üzerindeki kontrolün politik mücadelenin çok önemli bir 

unsuru olduğunu ifade etmektedir888. Ağ mücadeleleri ile ortaya çıkan şeyin, farklı 

biçimlerde eşitsizliklerle karşılaşan ve ortaklaşan işçi sınıfını bir iş birliği içerisinde 

bir araya getirmesi olarak ifade edilmektedir. İşçi sınıfının farklı kesimlerini bir araya 

getiren ağ mücadelelerinin güçlü bir birlik yarattığı ifade edilmektedir889.  

                                                 
885 Castells, (I. Cilt), s.32 
886 Castells, III. Cilt, s. 632. Toplumsal muhalefetin tartışıldığı bölümde aktarıldığı üzere, Castells, 

toplumsal hareketleri yeni toplumsal hareketler temelinde kimlik temelli ve kopuş yaklaşımı ile 

incelemektedir. Çalışmada, toplumsal muhalefet bağlamında ağ toplumu ve mücadelelerini incelerken 

Castells’in fikirlerinden faydalanmakla birlikte toplumsal hareketlerin kopuş bağlamında ele 

alınmadığını önemle belirtmek gerekmektedir. Ağ toplumu kavramsallaştırması ile ağ mücadeleleri icat 

etmenin bir araç olduğundan hareketle, mücadele aracı ve muhalefet etme biçimi olarak 

kullanılmaktadır. Toplumsal muhalefetin aktörleri, hedefleri, amaçları ve stratejileri noktasında belirli 

bir bakış kapsamında sınırlılıktan ziyade bu ağın muhalefetin yeni pratikleri bağlamında tartışılması 

amacına hizmet etmektedir.  
887 Kellner, s. 867.  
888 Hardt ve Negri, İmparatorluk, s. 404.  
889 Cleaver, s. 155 



240 

 

Kellner tahlil ettiği toplumsal formasyonun tekno-kapitalizm olduğunu ve 

sürecin kapitalizmin yeni biçimi olduğunu savunmaktadır. Yaşamın tüm alanının 

dolayısıyla bilginin ve teknolojinin meta haline dönüştüğü bu süreçte, sermayenin 

egemenliği altında gelişen yapılar söz konusudur. Ancak diyalektik bir bakış açısıyla 

bu sürecin çeşitli faydaları olabileceğini ifade etmiştir, ağ mücadeleleri icat etmek. Ağ 

mücadeleleri inşa etmeye çalışan aktörler, kurdukları dayanışma ağlarını genişleterek 

tabandan bir küreselleşme dalgasını başlatmayı amaçlamaktadır. Bunun anlamı 

küreselleşmeyi bir olgu olarak kabul ederken neoliberal küreselleşmeye muhalif, 

bilgisayar donanımlı aktivizme890 odaklanmaktır. Bu ağ, işçi sınıfını, göçmenleri, 

kadınları, çevre aktivistlerini, nükleer silahlanma karşıtlarını ve küresel adalet hareketi 

savunucularını ağlarla birbirine bağlarken post modern kimlik politikalarının 

sınırlarını yıkarak yeni bir birlik politikası inşa etmeyi amaçlamaktadır.  

Melucci, günümüz toplumsal muhalefeti, “hareket ağı” olarak 

tanımlamaktadır. Kolektif hareketlerin yeni örgütlenme biçimlerini tanımlamak ve 

eski olarak tanımladığı hareketlerden farkını ortaya koymak noktasında önemli bir 

tanımlama olduğunu belirtmektedir. Günümüz toplumsal muhalefeti, gündelik hayatın 

sorunlarını da kapsayan ve küçük gruplardan oluşan bir ağ biçimindedir. Her ağ belirli 

bir toplumsal sorundan hareket etmektedir ve birbirine bağlı sorunlar zincirinde değiş 

tokuş sistemi ile sorunlarını ve ilişkilerini genişletmektedir. Ağlar; çoklu üyeliği kabul 

ederken, kısa dönemli hedefleri benimserler ve dayanışma temelinde bir araya 

gelmektedir891.  

Günümüz toplumsal muhalefeti açısından ağ mücadelelerinin yalnızca bir araç 

olduğu değil aynı zamanda sisteme yönelik sembolik bir tehdit olduğu 

düşünülmektedir. Enformasyon, günümüz toplumsal formasyonunda var olmak, onu 

anlamak, anlamlandırmak ve dönüştürmek için anahtar bir kavram haline gelmiştir. 

Örneğin toplumu dönüştüren bir kavram olarak enformasyonun; günümüzde hâkim 

büyük firmalarının ya da şirketlerin denetimi altında olmasından hareketle; kodların 

tanımını ve gerçekliğin anlamını sorgulayarak küresel sorunlara cevap 

aramaktadırlar892. İnternet küresel ve merkezi otoriteye sahip olmayan ağlardan 

oluştuğu için, aktörler yerel hareketleri birbirine bağlamak için bu ağları 

                                                 
890 Kellner, s. 874.  
891 Melucci, s. 85.  
892 Melucci, s. 86-97.  



241 

 

kullanmaktadır. Liderleri bulunmayan ve bir etkinlik için bir araya gelerek çeşitli 

eylemler düzenleyen (örneğin, küreselleşme karşıtı protestolar veya düşman web 

sitelerini hacklemek) gruplar sonrasında kendi ağlarına geri dönmektedirler ve bu 

bağlamda rizomatik yapıdadırlar893.  

Dijital araçların toplumsal muhalefet amacıyla kullanımı, kolektif hareketlerin 

hem kendilerini açıklayabilmesine dahil edilebilir hem de onları etkileyebilir. Bu 

bağlamda dijital aktivizm dijital medyayı siyasal amaçlarla kullanmayı kapsayan geniş 

bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Bilgisayar temelli korsan saldırılar 

(Hackers), çevrimiçi protesto kampanyaları, sosyal medya üzerinden tartışma 

forumları ve özellikle hâkim ekonomik yapıları felç etmek amacıyla gerçekleştirilen 

ablukalar, sabotajlar ve anahtar düğümlerin ve yörüngelerin işgali günümüz ağ 

mücadelelerinin örneklerindendir 

Devlet ve sermayenin hiyerarşik formlarından ayrı ve özerk bir sosyal ağ 

oluşturma farklı direniş formlarının geliştirilmesine imkân sağlamaktadır.  Scott’un 

günlük yaşam pratikleri olarak direniş sanatlarını tanımlamasına benzer şekilde sosyal 

ağların da denetimden uzak yeni direniş pratikleri biçimleri yaratabileceği ifade 

edilmektedir894.  

Ağ mücadeleleri tartışmasında tarihsel olarak ilk örnek olan Zapatistalar daha 

önce açıklanmıştır. Bu hareket; devlet iktidarını ele geçirmeyi ya da siyasi bir devrim 

amacını taşımaktan ziyade daha kapsayıcı bir politika geliştirerek farklı bir yol 

izlemiştir. Amaçları, çeşitli kesimlerin ihtiyaçlarını gözetecek ve hayatlarını 

iyileştirmelerine izin verecek daha açık ve akışkan bir alternatif arayışı içindeki sivil 

toplumun bütünü üzerine kafa yormaktır. Böylece kendinden sonra aynı hedefleri 

                                                 
893 Karatzogianni and Robinson, s. 140.  Bu tip ağ mücadeleleri için akla gelen örneklerden en 

önemlisidir; Black Blocs (Kara Blok). Sokak protestosunun bir parçası olarak siyah giyinmiş devrimci 

militanların bir tür toplu eylemi (...) olarak tanımlanan Kara Blok, otonom dayanışma gruplarından ve 

anarşizmi ideoloji olarak benimseyen kişilerden oluşmuş bir eylem birliğidir. Sabit bir niteliğe sahip 

değildir, kendilerinin örgütlediği bir eylemlilik söz konusu değildir. Var olan eylemlere genellikle 

simgesel değeri olan nesnelere saldırmaları ile bilinmektedirler. Sandrine Amel, Yellow vests, Black 

Blocs, Casseurs: What's the Difference? 03/05/2019 https://www.euronews.com/2019/05/02/yellow-

vests-black-blocs-casseurs-what-s-the-difference-euronews-explains (24.08.2020).  
894 Athina Karatzogianni and Andrew Robinson, s.130-135. Scott “Tahakküm ve Direniş Sanatları” 

isimli çalışmasında pre-kapitalist toplumlardaki enformel ağlar üzerinden direniş biçimlerini 

tartışmıştır. Kalabalıklar tarafından yaratılan isimsiz yıpratma hareketlerdir. Günümüzde ise, dijital 

araçlar sayesinde bu tarz direniş biçimlerinin küresele eklemlenebileceği noktasında çeşitli görüşler 

bulunmaktadır. Önemli bir Literatür özeti için bakınız; Chatterjee, P, The Nation and its Fragments, 

Princeton University Press, Princeton, 1993 and Kotkin, J. Tribes How Race, Religion, and Identity 

Determine Success in the New Global Economy, New York, Random House, 1992.  

https://www.euronews.com/2019/05/02/yellow-vests-black-blocs-casseurs-what-s-the-difference-euronews-explains
https://www.euronews.com/2019/05/02/yellow-vests-black-blocs-casseurs-what-s-the-difference-euronews-explains


242 

 

benimseyen yapıların oluşmasını sağlamıştır (örneğin Çevresel Adelet Hareketi) 895. 

Bu hareketin internet teknolojisini yoğun bir şekilde kullanması sonrası oluşan ve 

Güney Amerika özelinde, Meksika’da NAFTA karşıtlarının bir araya gelerek 

oluşturduğu, Meksika Serbest Ticaret Eylem Ağı gibi geniş bir koalisyon örneği ağ 

mücadeleleri bağlamında önemli bir örnektir. Yeni ticaret anlaşmasına karşı çıkan 

yüzlerce grup bir araya gelerek, bu örgü ile hem ortak tartışmalar ve eylemler yoluyla 

hem de bilgi ve analiz paylaşımı yoluyla anlaşmanın anlamı ve etkileri hakkında bir 

tartışma ortamı yaratmışlar ve örgütlenmiştir. Özerk Yerli Hakları Hareketi, elektronik 

ağ şeklinde şekillenmiştir: yatay, hiyerarşik olmayan bir şekilde köylü ve yerli 

toplulukları birbirine bağlamak için geliştirilen ağlar aracılığıyla, kırsal-kentsel 

göçmenler tarafından oluşturulan mahallelerin kırsal kökenleriyle bağlantılarını 

korudukları şehirlere de ulaşmıştır.  2001 yılında gerçekleştirilen Dünya Sosyal 

Forumu, sosyal hareketler ağı olarak deneyimlenen açık bir buluşma yeri olarak 

örgütlenmiştir. Dünya Sosyal Forumunu, Avrupa Sosyal Forumu896 izlemiş hem 

bölgesel hem de küresel çapta ortaklıklar elde edilerek, özerk uluslar ve halklar 

arasında yardım ve iş birliğine dayalı eylem repertuarı geliştirilmiştir897.  

Wikileaks898 tarafından sızdırılan belgeler günümüzde önemli bir başka ağ 

mücadelesi olarak görülmektedir. Wikileaks ilk toplumsal eylemini, 2010 yılında 

Amerika Birleşik Devletleri’nin Afganistan harekâtına ilişkin tutmuş olduğu belgeleri 

kamuoyuna internet üzerinden ulaştırarak yapmıştır. Ardından Guantanamo’daki 

Amerikan üssünde tutsaklara karşı uygulanan şiddetin sistematikliğini belgeleyen 

kurallar dizisini ve dünya genelindeki askeri hareketlerde sivil ölümlerini gösteren 

belgelerin internete sızdırılması şekilde eylemleri devam etmiştir. Bir sivil toplum 

örgütü olarak Wikileaks’in başlattığı toplumsal muhalefet biçimi çeşitli ağlar 

                                                 
895 Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 209.  
896 Dünya Sosyal Forumu, 1999 Seattle gösterileri sonrasında ortaya çıkan ATTACK tarafından 

önerilmiş birlikte düşünme sürecinin somutlaşmış halidir. Belirlenen temel ilkelerin ışığında dünya 

genelinde neoliberal küreselleşmeye karşı mücadele eden aktörlerin buluştuğu bir alan haline gelmiştir. 

Yatay örgütlenmelerin esas alındığı bu forumlarda, bir araya gelme, deneyimlerini paylaşma, ortak 

mücadele örgütleme ve yeni politikalar tartışılmaktadır. “Başka Bir Dünya Mümkün” sloganı etrafında 

küreselleşmenin halklar üzerinde yarattığı yoksulluğa karşı küresel bir ağ mücadelesi olarak 

tanımlanmaktadır. Levent Şensever, Dünya Sosyal Forumu, Aşağıdan Küreselleşme Hareketi ve 

Küresel Direniş, Metis Yayınları, İstanbul, 2003, s.103-190.  
897 Cleaver, s. 142-145.  
898 Julian Assange tarafından 2006 yılında kurulan bir sivil toplum örgütüdür. Kurucusunun tanımlaması 

ile halka ait bir haber örgütü olarak ortaya çıkmıştır. Amacı, sıradan insanların yararına çalışan ve 

siyasal iktidarların gizli belgelerini kamuoyuna duyurmaya dayalı eylem biçimleri gerçekleştirmektedir.  



243 

 

üzerinden genişletilmiştir. Dünya genelinde gelişen karşı tepkiler sonucunda zor 

günler yaşamaya başlayan sivil toplum kuruluşunun yetkilileri bir yardım çağrısında 

bulunmuş ve bağış kampanyası başlatmıştır. Bu kampanyaya desteklerin giderek 

artması sonucu servis sağlayıcı şirketlerin (para transfer şirketleri) bağış yapan 

hesaplara kural ihlali yaptıkları gerekçesi ile bloke koymasının ardından hackerlar bu 

şirketlere korsan saldıralar düzenleyerek blokelerin kaldırılmasını sağlamıştır899. Bu 

bağlamda dünya genelinde çeşitli muhalif kesimlerin birleştiği ve bir dayanışma ağı 

içerisinde hareket ettikleri görülmektedir. Benzer şekilde İşgal Et Eylemleri çeşitli 

bloglar aracılığıyla ekonomik eşitsizliklere tepki amacıyla dijital olarak doğmuş 

Adbusters, Anonymous gibi internetteki eylemci ağlarının paylaşımı ile büyüyerek 

dünya geneline yayılmaya başlamıştır. Hareketin küresele eklemlenmesi ile Twitter iç 

haberleşmenin aracı haline gelerek işgal eylemlerini birbirine bağlamış ve eylemlerin 

örgütlenmesini sağlayarak gerçek zamanlı bir iletişim ağı kurmuştur. Her hareket 

kendi web sitesini kurarak, örgütlenme ilkelerini ve deneyimlerini bu ağlar üzerinden 

aktararak kendi örgütlenme kurallarını yaratmaktadır900. 

Toplumsal muhalefet ve internet tabanlı iletişim arasındaki ilişki üzerine 

çalışmalar olumlu kanılarla birlikte olumsuz pek çok noktasının olduğunu 

göstermektedir. McLuhan tarafından kuramsal olarak önceliği yapılan ve temelde yeni 

iletişim teknolojilerinin muhalif fikirlerin yaşam imkânı bulmasına ve geniş bir alana 

etki etmesine odaklanan görüşler, internet sayesinde katılımcı bir demokrasi 

doğacağını savunmaktadır901. Olumlu özellik atfedenler; ağırlıklı olarak fikirlerin hızlı 

ve eşzamanlı olarak iletilmesi, bireylerle sivil toplumun hızlı bir şekilde bir araya 

gelmesi ve merkeziyetçiliğin kırılması açısından bakarken, alternatif haber kanalların 

varlığı ve hareketlerin organize edilmesinde sağladığı katkıları ön plana çıkarmaktadır. 

Sosyal ağların, göreli toplumsal yoğunlukları, görünmezliği ve herhangi bir tek 

düğüme bağımlı olmaması gibi özellikleri avantajlarını oluşturmaktadır902. Olumsuz 

                                                 
899 Helin Arsoy, Diplomatik Sızıntı Kabusu: Wikileaks, Hukuk Gündem, 2011, 

http://www.ankarabarosu.org.tr/siteler/ankarabarosu/hgdmakale/2011-1/12.pdf  (20.05.2020). s. 59. 
900 Kevin Driscoll ve François Bar’ın çalışmasında, Twitter’daki işgal et eylemlerine ilişkin paylaşımları 

kümelendirmiştir. Eylemcilere karşı polis şiddetinin yoğun bir şekilde kullanıldığı dönemlerde Twitter 

ağlarının binlerce kişiyi etkileşime soktuğunu tespit etmiştir. Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 153-

154.  
901 Filiz Aydoğan, Eleştirel Perspektiften Yeni Medya, Marmara İletişim Dergisi, Sayı:15, 2009, s. 

186.  
902 Karatzogianni and Robinson, s. 137.  

http://www.ankarabarosu.org.tr/siteler/ankarabarosu/hgdmakale/2011-1/12.pdf%20%20(20.05.2020


244 

 

özellik yükleyen çalışmalar ise, meseleyi çeşitli yönleriyle değerlendirmektedir. 

Ekonomik eşitsizlikler, internete ulaşım ve küresel suçlar bağlamında tartışılmasından 

bireysel davranış temelinde ele alınmasına kadar geniş bir yelpazesi bulunmaktadır. 

Sırasıyla açıklayacak olursak; küresel kapitalizm, enformasyon teknolojisi sayesinde 

dünya geneline yayılırken aynı zamanda kendi dışlayıcı mekanizmalarını da 

doğurmaktadır. Kendi içerisinde bilgiye sahip olanlar ve bu araçların sahiplerinin 

tekelci bir yapı sergilediklerini ve bu durumun değerleri de dönüştüren kültürel bir 

emperyalizm olduğunu vurgulamaktadırlar. 

Dışlayıcı mekanizmalar ile denetimi mümkün olmayan ağların oluşturduğu 

koşullar, yeni kolektif aktörlerin doğmasına imkân sağlamıştır. Küresel suç olarak 

tanımlanan bu yeni aktör; enformasyon çağının imkanlarından faydalanamayan 

ülkeler veya ülke içerisindeki yurttaşların küresel ağlarla buluşmasına imkân sağlamış 

ve bütün toplumlarda piyasalara, ticarete, girişimci çevrelere ve siyasi sistemlere sızan 

küresel bir suç ekonomisi doğmasına neden olmuştur. Mafya tipi örgütlenmeler, insan 

bedeni üzerinden elde edilmeye çalışılan arzuların tatmini için kurulmuş ağlar ya da 

ileri teknolojiye sahip silahlar da aynı zamanda kolay temin edilir hale gelmiştir903.  

Emeğin bir meta olarak görüldüğü ve işçilerin kullan at mantığıyla her türlü 

güvencenin ve sosyal korumanın dışında tutulduğu günümüz toplumsal 

formasyonunda, söz konusu işgücünün kendi sosyal dayanışmasını kurması ve başka 

kurumsal biçimlere yönelmesi engellenebilir durmamaktadır. Özellikle kadınlar, 

çocuklar ve yerli gruplar suç örgütlerinin, uyuşturucu madde ticareti ağlarının, taban 

ve sivil toplum örgütlerine, seküler kültlere ve dini tarikatların yarattığı alternatif 

toplumsal örgütlenme biçimlerinin içine kolaylıkla girebilmektedir. İletişim 

teknolojilerinin yarattığı imkanlar bu gruplara ve grupların etkilerini daha ulaşılabilir 

hale getirmektedir. Bu merkezler giderek sosyal ağlar hale geldiğinde toplumlar 

açısından ciddi tehlikeler doğmaktadır. Bu bağlamda yeni sosyal ağların oluşturulması 

muhalefetin geleceği açısından oldukça önemlidir.904 İkinci olarak; hükümetler ve ağ 

sağlayıcıları arasındaki imzalanan anlaşmalar meselenin bir başka eleştirel yönünü 

oluşturmaktadır. Bilindiği üzere, bir sosyal medya platformu belirli sınırlar içerisinde 

                                                 
903 Manuel Castells, III. Cilt, s. 5-6.  
904 Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, s. 180. Harvey, dini tarikatların giderek artması sürecini bu 

şekilde yorumlamaktadır. Bu tezini desteklemek noktasından dünyanın çeşitli bölgelerinden örnekler 

vererek iletişim teknolojisini bunları daha bulunabilir hale getirdiğini belirtmektedir.  



245 

 

faaliyete geçmek istiyorsa öncelikle o hükümetin belirlediği kurallar çerçevesinde 

hareket etmek zorundadır. Bu durum muhalif kesimler açısından yumuşak karnı 

oluşturmaktadır. Örneğin Mısır’da 6 Nisan Hareketinin905 içerisinde örgütleyici 

konumda yer alan kırk kişinin Facebook üzerindeki bilgilerinden hareketle kolaylıkla 

bulunarak tutuklanması örnek olarak gösterilmektedir.  Son olarak, davranış temelli 

çalışmalar açısından “hiçbir şey yapmak istemeyen kuşağın eylem biçimi” olarak ifade 

edilmektedir906. Çalışma bağlamında ise ağ mücadelelerine yeni muhalefet biçimleri 

yaratma anlamında olumlu bir anlam atfedilirken tüm bu eleştiriler göz önünde 

bulundurulmaktadır. Yeni muhalefet etme biçimlerinden biri olarak ağ mücadeleleri 

muhalefet etme bağlamında yeni araçlardan biri olarak görülmekle birlikte özellikle; 

eşitsiz katılım, fazlasıyla parçacıklı yapısı ve ticarileşen bir alan olarak tek başına ve 

tek bir araç olarak kabul edilmemektedir907. Var olan toplumsal muhalefetin 

güçlenmesi, örgütlülük düzeyinin arttırılması ya da sosyal ağların geliştirilmesi 

bağlamında muhalif kesimler için ağ mücadeleleri icat etmenin etkili bir kolektif 

eylem aracı olduğu düşünülmektedir908.  

 Post-fordist dönemde, sermaye birikiminin yapısına uygun uluslararası 

üretimin gerçekleştirilmesi için yüksek hızlı ulaşım ve iletişimi esas alan bir gelişim 

ortaya çıkmıştır. Bu gelişimin sermayeyi daha kırılgan bir yapıya dönüştürdüğü ve 

aynı araçların devlet ve sermayeye karşı kullanılmasının yolunu açtığı belirtilmektedir. 

Örneğin ekonomik koşulları gereği hareketliliği mümkün olmayan bir göçmen, 

uluslararası bir mücadelenin içerisinde var olabilmektedir. 1980 sonrasında neoliberal 

küreselleşme sürecinin barış, ekoloji, cinsiyet ve ırkçılık gibi başlıklar altındaki 

sorunları daha derinleştirdiği, görünür kıldığı ve sürekli hale getirdiği bir toplumsal 

formasyon hâkim hale gelmiştir.  Dünya genelinde kapitalizm karşıtlığını çerçevesinde 

zirve protestoları ve sosyal forumlar giderek daha fazla ağa bağlı, otonom formlar 

                                                 
905 Mısır’da Mahalla al-Kubra’da işçilerin başlatmış olduğu grevin, siyasal iktidar tarafından greve 

katılan işçilerin yaşam hakkının elinden alınmasıyla sonuçlanan sert önlemleri sonucunda bir tepki 

niteliğinde doğan gençlik hareketidir. Hareket bir Facebook hesabı yaratarak 70.000 takipçi ile hızlı bir 

Tahrir Meydanındaki gösteriyi örgütlemiştir. Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 61.  
906 Morozov, “slacktivism”, tembel kelimesi ile aktivist kelimesini bir araya getirerek türetmiştir. Bu 

bağlamda, yalnızca kendilerini iyi hissetmek için yapılmış bir insan eylemi olarak tanımlarken sosyal 

medya aracılığıyla protestolara olumsuz yaklaşmıştır. The Brave New World Of Slacktivism,  Foreign 

Police, https://foreignpolicy.com/2009/05/19/the-brave-new-world-of-slacktivism/ 
907 Zizi, Papacharissi.  “The Virtual Sphere: The Internet as a Public Sphere”,  New Media and Society, 

2002, s.9-27, s. 4.  
908 Karatzogianni and Robinson, s. 141-156.  

https://foreignpolicy.com/2009/05/19/the-brave-new-world-of-slacktivism/


246 

 

biçiminde örgütlenen ve çekirdekten merkeze doğru yayılan bir toplumsal muhalefetin 

var olduğunu göstermektedir909.  

 

3.2.3. Sosyal Medya  

 

Medya, siyasal iktidarın gözetim altına alınması, eleştirel aklın fikirlerini 

özgürce dile getirilebilmesi, iktidarın politikalarının yurttaşlara aktarılabilmesi ve 

iktidarın politikalarına ilişkin konularda doğru bilginin elde edilmesi bağlamında, 

önemli bir zemin olarak kabul edilmektedir. Teknolojik gelişmelerle birlikte değişim 

geçiren görüngelerden biridir ve günümüzde yeni bir form kazanmıştır. Bilginin ve 

verinin dijitalleşmesi, interaktif meydanın ve insanların aktif olarak katılım sağladığı 

sosyal medyanın gelişmesine imkân sağlamıştır. Bu bağlamda çevrimiçi sosyal 

medyayı önceki medya biçimleri (televizyon, radyo, gazete) ile ayıran temel nokta, 

küresel çapta erişim gücü ve hedef kitlenin doğrudan etkileşimine açık hale 

gelmesidir910. İletişim âdem-i merkeziyetçi bir yapıya dönüşmüştür ve büyük medya 

kuruluşlarının tekelleşmesinden göreceli olarak kurtulabilmiştir911.  

İletişim teknolojileri ile muhalefet arasındaki ilişkiye çalışmanın önceki 

bölümlerinde yer verilmiş, Habermas’ın Yasama, Yürütme ve Yargı sonrasında 

medyayı dördüncü kuvvet olarak tanımladığı ifade edilmiştir. Dünyanın pek çok 

noktasında medya, bir muhalefet etme aracı olarak kullanılmıştır. Sinema aracılığıyla 

muhalif görüşlerin yaşam alanı bulması, radyo sayesinde farklı fikirlerin dolaşım 

imkânı bulması gibi medya ve iletişim, toplumsal muhalefetin yörüngelerinde önemli 

roller oynamıştır912. Çalışmanın bu bölümünde, sosyal medya bağlamında aynı 

tartışmayı yürütmek amaçlanmaktadır. Ağ toplumu içerisinde sosyal medya, 

toplumsal muhalefet açısından yeni bir tartışma alanı haline gelmektedir. Güncel 

örgütlenme biçimleri ve ifade özgürlüğünün yeni alanlarını toplumsal muhalefet 

bağlamında tartışmak ve örneklerle zenginleştirmek amaçlanmaktadır. 

                                                 
909 Karatzogianni and Robinson, s. 141-156. 
910 Giddens, s. 780-781.  
911 Douglas Kellner, “Tabandan Küreselleşme: Radikal Demokratik Bir Teknopolitikaya Doğru”, 

Kamusal Alan (ed. Meral Özbek), ss. 862.  
912 John Downing, Radical Media: Rebellious Communication and Social Movements, Sage 

Publications, California, 2001 çalışmasında, nükleer karşıtı politikaların özellikle sinema aracılığıyla 

kendisine önemli yer kazandığını ve büyük ölçüde bir muhalefet hareketi yarattığını ve var olan 

hareketleri tetiklediğini ifade etmektedir. s. 4-26.  



247 

 

Sosyal medya; ifade özgürlüğünün, kitlesel örgütlülüklerin, kamusal 

tartışmaların ve belirli hak taleplerini iletmenin yeni alanı olarak 

sorunsallaştırılmaktadır. Yeni teknolojiler sayesinde kamusal alandan dışlanan 

kesimlerin daha çoğulcu ve farklılaşmış araçlarla yeni kamusal alanlara erişim olanağı 

sağladığı ifade edilmektedir. Kellner, günümüzde toplumsal muhalefetin ağırlıklı 

olarak dijital ve elektronik kitle iletişim araçları vasıtasıyla gerçekleştiğini ileri 

sürmektedir. İfade aracı olarak sosyal medyanın yoğun bir şekilde kullanılmaya 

başlanması ile alternatif bilgi ağları üretmenin öneminin giderek arttığını ve muhalif 

örgütlenmelerin bu teknolojiler ile uzlaşmasının muhalefet açısından zaruri olduğunu 

belirtmektedir. Sermayenin yaşamın her alanını metalaştırdığı günümüz toplumsal 

formasyonunda internet teknolojisinin “genel olarak” metalaşmamış bir alan olduğu 

fikrindedir913. Bedava internet uygulamaları sayesinde bu alan oldukça geniş 

kesimlerin ulaşımına açılmış olmakla birlikte yine de yurttaşlar arasında çeşitli 

gerekçelerle eşitsizlik olduğunu belirtmek gerekmektedir. Ağırlıklı olarak beyaz ırktan 

orta ve üst sınıfa ait erkeklerin interneti daha aktif olarak kullandığına yönelik veriler 

bulunmakla birlikte günümüzde araştırmalar eşitliğin giderek sağlanması noktasından 

uzak bir görüntü olduğu yönündedir914.  Bu bağlamda önemli olanın internet 

teknolojisinin sağladığı imkanlarla muhalefet için yeni alanlar açmak ve muhalefet 

etme aracı olarak interneti ve sosyal medyayı bir eylem repertuarı olarak kullanmak 

olduğu ifade edilmektedir. Son olarak, sosyal medyada sürdürülen mücadelenin politik 

mücadelenin kendisi olarak değil, bu mücadele için bir araç olarak görmek gerektiği 

belirtilmektedir. Tüm eylem repertuarları ile iç içe bir mücadele bağlamında anlamlı 

bir araç olarak görülmektedir915. 

                                                 
913 Kellner, s. 867 
914 We Are Social ve Hootsuide iş birliği ile yayınlanan 2020 yılı Dünya İnternet Kullanım 

İstatistiklerine göre, 2020 yılı itibariye dünya genelinde internet kullanıcılarının sayısı, 4.54 milyardır. 

Bu rakam dünya nüfusunun yaklaşık yüzde 60’ına denk gelmektedir. Sosyal medya kullanıcılarının 

sayısı ise, bir önceki yıla göre yüzde 10 oranında artarak 4 milyara ulaşmıştır. Aynı raporda belirtildiği 

üzere Kuzey Amerika’da sosyal medya kullanım oranı yüzde 70’iken Afrika’da bu oran yüzde 7’dir. 

Bu veriler, neoliberal küreselleşme sürecinin yarattığı eşitsizlikleri ortaya koyabilmek açısından 

oldukça önemlidir. Aynı zamanda cinsiyetler arasında da sosyal medyayı kullanım açısından farklılıklar 

bulunmaktadır. Ancak bu bağlamda istatistiklerde bir tercih mi olduğu yoksa erişim kısıtlılığı mı olduğu 

noktasında açıklama bulunmamaktadır. Gelişmiş ülkeler bağlamında 49;51 şeklinde bir dağılım 

gözlenmektedir. Data Reportal, Dıgıtal 2020: July Global Statshot, 21.07.2020, 

https://datareportal.com/reports/digital-2020-july-global-statshot  (13.08.2020).  
915 Kellner, s. 874-876.  

https://datareportal.com/reports/digital-2020-july-global-statshot


248 

 

Pek çok web sitesinde ya da forumda, bireylerin aktif bir şekilde etkileşimde 

bulunabildiği tartışma platformları bulunmaktadır. Sosyal medya, bilgi ve katılım 

aracılığıyla demokratik faaliyetlerin gerçekleştirilmesine imkân sağlamaktadır. 

Böylece hem sıradan yurttaşlar hem de toplumsal hareketlerde aktif olarak yer alan 

aktörler politik bir özne haline gelmektedir ve bilgi üretmeleri, bilgiyi dağıtmaları ve 

münazara ve muhalefete katılmalarına imkân sağlamaktadır916.  Toplumun büyük bir 

bölümünü ilgilendiren bir talebin kişilerin gündelik alanlarındaki deneyimleriyle 

eklemlenmesinde etkili olan sosyal medya, yeni bir alan olarak ifade edilmektedir917. 

Sosyal medyayı ve interneti bir muhalefet aracı olarak kullanan ilk hareket, 

1994 yılında başlayan Zapatista hareketi olarak kabul edilmektedir. Hareket, mücadele 

amacını ve hedefini ortaya koymak ve geniş kitlelere sesini duyurabilmek amacıyla 

bilgisayar veri tabanlarını, sosyal medyayı ve korsan radyoları kullanmıştır918.  

Zapatistaların gerçekleştirdiği yeni pratikler, “ağ örgütleri” olarak kullanılmaya 

başlanmış; kendi kendisini örgütleyen, hiyerarşik olmayan ve heterojen ağlar olarak 

yeni bir örgütlenme biçimini yaratmıştır919. Eylemlerinin ve hareketlerinin kitle 

iletişim araçları aracılığıyla dünya geneline duyurulması, bilgisayar iletişim ağları 

aracılığıyla eylemlerin kendiliğinden ve eşit derecede hızlı bir şekilde yayılmasına ve 

insanların hızlıca örgütlenmesine imkân sağlamıştır. Peacenet, Internet ve Usenet gibi 

ağlarda konferanslara ve listelere dönüşen bu ağ, geniş kesimlerin etkileşimi ile 

yeniden şekillenmiş, dağıtılmış, tartışılmış ve sentezlenmiştir. Örneğin New Mexico 

Devlet Üniversitesi Latin Amerika Veri Tabanı Chiapas News'in düzenli bir özetini 

yayınlamaya başlamıştır920. Zapatistalar iletişim stratejisi olarak internet ve sosyal 

medyayı aktif bir iletişim aracı olarak kullanmışlardır ve kitleler ve dünya medyası ile 

bu şekilde etkileşime geçen ilk hareket olmuştur921. 

                                                 
916 Kellner bu alanları siber demokrasi alanı olarak tanımlamıştır. Bu alanlar yeni bir kamusal alan, 

kamusal diyalog ve karşılıklı etkileşim biçimi yaratmaktadır. Ancak bu durumun bazı yanıltıcı 

sonuçlarının da olacağını belirtmektedir. İnsanların yalnızca mesajlaşarak kendilerini siyasal alanda 

aktif olarak görmeleri ve politik mücadeleyi yerine getirdiklerini düşünmelerine neden olmasıdır. Bu 

bağlamda muhalefet ve sosyal medya araçları arasındaki ilişkiyi tartışırken, internet tabanlı kaynakların 

doğru bilgi sağlama ve tartışma imkânı vermesi noktasında ciddiye alınması gerektiğinin altını 

çizmektedir. Kellner, s. 868.  
917 Melucci, s. 96.  
918 McNally, s. 16-21.  
919 Foran, s. 112-113.  
920 Harry Cleaver, The Chiapas Uprising, Studies in Political Economy, Cilt: 44, 1999, ss: 141-157, s. 

142.  
921 Manuel Castells, Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür 2. Cilt Kültür Kimliği, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2003, s. 110.  



249 

 

Bu hareket sonrası yeni bir örgütsel form başlangıç olarak neoliberal 

küreselleşme sürecinin ticari ilişkisinin yarattığı eşitsizliği görenlerden oluşurken 

zamanla; ekolojik aktivistler, kadın grupları, insan hakları örgütleri ve yerli grupların 

örgütleri de dahil olarak çeşitlilik kazanmıştır. Ardı sıra gelen ve 1999 Seattle’da 

başlayan hareketlerin temel örgütlenmesine referans olmuştur. Seviyeler arasında bağ 

kurmak ve bu bağı her daim aktif ve etkileşim içerisinde tutmak hareketlere, özgül 

özerkliğini vermektedir. Bu bağlamda elektronik iletişimi kapsayan yeni sömürü 

karşıtı hareketler için bir kanal açtığı ifade edilmektedir. Kellner, bilgi ve eylemi 

birlikte etkileşeme sokan yeni örgütlenme biçimlerinin maddi kazanımlar elde etmese 

bile farklı kesimler arasında yeni dayanışma ağları sayesinde pek çok konuda kitleleri 

harekete geçirdiğini belirtmektedir. Bu kapsamda McDonald’s karşıtı başlatılan 

kampayayı kıymetli bir örnek olarak paylaşmaktadır. Şirketin dünya ormanlarının yok 

edilmesine yönelik girişimlerdeki payına ve hayvan çiftliklerinde verim için eziyete 

varan uygulamalarını açığa çıkaran bir bildiri yayınlayarak bunu internet siteleri, web 

sayfaları ve tartışma forumları aracılığıyla dünya geneline duyurmuştur. Kampanya 

sonunda yaklaşık 12 milyon fazla ziyaret edilen site sayesinde dünyanın pek çok 

bölgesinden insan durumdan haberdar olmuş ve küresel bir tepki 

gerçekleştirilmiştir922. 2001 yılında Washington’da gerçekleştirilen küreselleşme 

karşıtı gösterilerin, a16 adında bir web sitesi aracılığıyla organize edilmesi (www. 

a16.org) ağ örgütlenmeleri açısından önemli ilk örnekler kabul edilmektedir923. Sosyal 

medyanın toplumsal hareketlerde kullanımına ilişkin olarak literatür taraması 

yapıldığından özellikle Arap Baharı olarak tanımlanan süreç sonrasında sosyal 

medyanın siyasal hoşnutsuzlukların görüşüldüğü bir alan olarak yoğun bir şekilde 

kullanılmaya başlandığı görülmektedir. 2008 yılının sonlarında başlayan ve zamanla 

Ortadoğu’nun büyük bölümüne yayılan toplumsal muhalefet dalgasında, sosyal 

medyanın protestocular tarafından örgütlenme aracı olarak kullanılmasının ve 

alandaki görüntüleri yaymanın başlangıcı olarak ifade edilmektedir924. “Devrimin 

                                                 
922 Kellner, s. 873, www. mcspotlight.com adlı site 1990’lı yılların ikinci yarısında kurulmuştur ve 

günümüzde hala aktiftir. Örneğin sitede McDonald’s hakkında olumsuz haber yaptığı gerekçesi ile dava 

edilen yayın kuruluşlarının uzun bir listesi bulunmaktadır. Bu bağlamda aktivistler, çok uluslu 

şirketlerin temel haklar bağlamında yaşama müdahalesini ortaya koymaya çalışmaktadır. 

https://www.mcspotlight.org/index.shtml (15.08.2020).  
923 Foran, s. 114 
924 Axel, Bruns. Tim, Highfield and Jean Burgess. The Arab Spring and Social Media Audiences: 

English and Arabic Twitter Users and Their Networks, American Behavioural Scientist, Cilt: 57, 

https://www.mcspotlight.org/index.shtml


250 

 

Kıvılcımını Yakan Vlog” olarak Youtube’a yüklenen video, kısa zamanda eylem 

çağrısı olarak çeşitli sosyal ağlarla dünya geneline duyurulmuştur.  Tahrir 

meydanındaki protestolar, zamanla başka şehirlere yayılırken, Mısır ve Tunus’taki 

muhalefet dalgalarının sosyal ağların gücünü göstermesi açısından oldukça önemli bir 

konuma sahip olduğu ifade edilmektedir925. Gündelik hayatın içerisinde toplumsal 

iletişimin temel araçları haline gelen sosyal medya uygulamalarının, eylem 

repertuarlarından biri haline gelmeye başlamasında bir diğer örnek “İşgal et” 

eylemleridir. İşgal et eylemlerinde Twitter en çok kullanılan sosyal medya aracı olarak 

görülmektedir. İnsanların hareketlerin amaçlarını, hedeflerini, eylemlerin zamanını 

öğrendiği ve destek verdiği önemli araç olarak yer aldığı ifade edilmektedir. 

Kullanıcılar arasında etkin bir bağ olarak görülmeye başlanmış bir örgütlenme aracı 

olarak muhalefetin biçimlerinden biri haline gelmiştir. İşgal et eylemleri, maddi 

temelini kamusal mekanla ilişkisi üzerinden kurmuştur. Bu bağlamda internetteki 

eylem ağlarının aktif bir şekilde kullanılması, siyasi forumların canlı tutulması geniş 

bir protesto ağının doğmasını sağlamıştır. Manuel Castells bu hareketin önce ülke 

geneline ardından küresele yayılmasını sağlayan gücün internette doğması, internet ile 

yayılması ve sosyal medya aracılığıyla varlığını güncel tutmasına bağlamaktadır926.  

Twitter, Facebook ve Youtube vb. sosyal medya uygulamaları kolektif 

eylemlerin yapılma biçimlerini etkileyerek muhalif kitlelerin kendilerine yaşamaları 

için uygun alanlar bulmalarını sağlamaktadır. Aynı zamanda bir toplumsal 

muhalefetin daha kolay ve masrafsız örgütlenmesinde katkı sağladığı ifade 

edilmektedir.  Sosyal medya aracılığıyla muhalif bir etkinliğin gerçekleştirilmesinde 

çeşitliliğin kabul edilmesi gerektiği ifade edilmektedir. Çeşitliliğin kuramsal temelinin 

muhalefet kavramının geniş tanımı bağlamında düşünülmesi gerekmektedir.  Örneğin 

2017 yılında Twitter üzerinde başlatılan #meToo (ben de) hareketi, çalışmanın 

muhalefete yaklaşımı noktasında kıymetli bir örnektir. Dünya genelinden tüm 

                                                 
Sayı:7 2013, ss: 871-898, s. 872. Çalışma Ocak ve Kasım 2011, Ortadoğu’da gerçekleşen muhalif 

eylemlerin sosyal medyadaki hashtag veri setlerine dayanmaktadır ve hareketlerin birbiriyle olan 

etkileşimini incelemeyi amaçlamaktadır. Bu bağlamda kıymetli bir çalışma olarak görülmektedir. 

Hareketlerin özellikle yeniden paylaşılması yoluyla birbiriyle etkileşim içerisinde yayılmasında etkili 

olduğu sonucuna varmaktadır.  
925 Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 63. Castells, Allagui ve Kuebler’in sözlerini aktarmaktadır. Rus 

Devrimi’nden siyasi liderlik ve koalisyon kurmayı, Fransız Devrimi’nden halk inisiyatifini öğrendiysek 

Tunus ve Mısır’daki Arap Hareketleri de ağların gücünü göstermiştir.  
926 Castells, İsyan ve Umut Ağları, s. 151.  



251 

 

kadınların cinsel taciz ve tecavüz vakalarındaki artışa dikkat çekmek ve siyasal 

iktidarların bu sorunun çözümüne ilişkin politikalar geliştirmesi amacıyla başlattıkları 

bir toplumsal harekettir. Küresel çapta bir yıl içerisinde bu etiketin 19 milyon kez 

kullanıldığını ve kadınların bu bağlamda çeşitli sokak gösterileri düzenlediği, davalara 

katıldığı ve çeşitli eylemlere destek verdiği belirtilmektedir927. Mağdurların hem 

birbiriyle deneyimlerini paylaştığı hem de dayanışma içerisinde olmasını sağlayan 

sosyal medya, ifade özgürlüğü bağlamında bile olsa bir muhalefet aracı olarak 

görülmektedir. Bu bağlamda, insanların kendi kamusallıklarını yarattığı, eleştirel 

düşünce ürettiği ve örgütlenme imkânı sağlayan bir alan olarak okunmaktadır. 

Toplumsal muhalefetin örgütlendiği ve önemli bir muhalefet aracı olan sosyal 

medyanın rolünü güncel ve kitlesel örnekler üzerinden tartışmak faydalı 

görülmektedir.  

Fransa’da Kasım 2019 tarihinde başlayan Sarı Yelekliler928 hareketinin 

aktörlerinin etkileşime geçmesi, örgütlenmesi ve devamlılığında “Facebook” isimli 

sosyal medya platformunun etkili olduğu ifade edilmektedir. Sarı Yelekliler, Fransa’da 

ekonomik gidişatı ve yapılan zamları protesto etmek amacıyla muhalif hareket 

başlatmış, hareketin siyasal iktidar tarafından yok sayılması ve geleneksel medyada da 

kendisine yer bulamaması kısa zamanda kitleselliğinin artmasına neden olmuştur929. 

Hareket, işçi sınıfının siyasal iktidara ve elitlere karşı derin öfkesini yansıtan ve 

neoliberal küreselleşme sürecinin yarattığı yoksunluklar ve eşitsizlikler temelinde 

yükselmiştir930. Hareket öncelikli olarak 1 milyon dilekçe toplayarak kolektif bir 

                                                 
927 Pew Research Center. "The #Metoo Hashtag Has Been Used Roughly 19 Million Times On Twitter 

In The Past Year, And Usage Often Surges Around News Events". Pew Research Center, 2019,  

https://www.pewresearch.org/fact-tank/2018/10/11/how-socialmedia-users-have-discussed-sexual-

harassment-since-metoo-went-viral/ft_18-10- 11_metooanniversary_hashtag-used-19m_times/ 

(10.06.2020).  
928 17 Kasım 2018 günü yaklaşık olarak 290 bin gösterici salı yelek giyerek protestolara katılmış ve ilk 

ve kapsamlı eylemini gerçekleştirmiştir. 4 Aralık günü Macron’un üç aylık bir zamana ihtiyacı olduğu 

açıklaması protesto dalgalarını daha da alevlendirdiği ve taleplerin ve göstericilerin çeşitlenmesi ile 

hareketin daha fazla büyüdüğü gözlemlenmiştir.  
929 Galip Eraydın, Protestoların Çerçevelenmesi: Sarı Yelekliler ve Türk Medyası, Üsküdar 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Akademik Dergisi, Cilt:3 Sayı: 5, 2020, ss: 146-169, s. 148. Çalışma, 

Sarı Yeleklilerin Türk Medyasında örneklem olarak seçilen 5 gazetenin (BirGün, Cumhuriyet, Hürriyet, 

Sabah, Sözcü ve Star) meseleyi ele alınışına odaklanarak hangi perspektiften kitlere yansıttığını içerik 

analizi yöntemiyle araştırmaktadır. 
930 Nicolas Duvoux and Adrien Papuchon. How To Measure Subjective Poverty In France – And What 

This Tells Us About The Anger Of The Yellow Vests. EUROPP, 2019.  

https://blogs.lse.ac.uk/europpblog/2019/01/08/how-to-measure-subjective-poverty-in-france-and-

what-this-tells-us-about-the-anger-of-the-yellow-vests/ 22.08.2020.  

https://www.pewresearch.org/fact-tank/2018/10/11/how-socialmedia-users-have-discussed-sexual-harassment-since-metoo-went-viral/ft_18-10-%2011_metooanniversary_hashtag-used-19m_times/
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2018/10/11/how-socialmedia-users-have-discussed-sexual-harassment-since-metoo-went-viral/ft_18-10-%2011_metooanniversary_hashtag-used-19m_times/
https://blogs.lse.ac.uk/europpblog/2019/01/08/how-to-measure-subjective-poverty-in-france-and-what-this-tells-us-about-the-anger-of-the-yellow-vests/
https://blogs.lse.ac.uk/europpblog/2019/01/08/how-to-measure-subjective-poverty-in-france-and-what-this-tells-us-about-the-anger-of-the-yellow-vests/


252 

 

eylem repertuarı gerçekleştirmiş ardından Facebook isimli sosyal medya platformunda 

“bir etkinlik” oluşturulması ile sokak protestoları başlamıştır. Yeni medya araçları 

vasıtasıyla tüm protestoların canlı olarak kitlelere ulaştırılması hareketin hızlı bir 

şekilde yayılmasında etkili olmuştur931. Hareket, akaryakıt vergileri dilekçesiyle 

başlamış ve her toplumsal muhalefet örneğinde görüldüğü üzere genelleşmiştir. 

“Öfkeli Fransızlar” (La France énervée) adıyla kurulan Facebook sayfası düzenli 

olarak yayınlar yaparak çeşitli kesimlerin ve siyasal iktidarın fikirlerini kitlelere 

duyurulmasında işlev kazanmıştır. Protestoların yoğunluğunun arttığı günlerde ise, 

polis şiddetini görünür kılma noktasında Facebook sayfasından yapılan canlı yayınlar 

ve kayıtlar somut belgeler olarak görülmüştür. Sarı Yelekliler hareketinin kullandığı 

bir başka sosyal medya platformu ise Twitter’dır. #GiletsJaunes (Sarı Yelekliler) 

etiketi altında ilk 48 saat içerisinde 1 milyon paylaşım yapılmıştır932. Hareket, 

günümüz toplumsal hareketlerinin dijital platformların kullanılması, yatay 

örgütlenmeye sahip olması, liderinin olmaması ve belirli bir siyasi parti ile ilişkisi 

olmaması gibi933 niteliklerini taşımakla birlikte pankartlarında 1789 ve 1968 

tarihlerine referanslar yaparak geçmiş deneyimlere atıfta bulunulmaktadır934. 

Toplumsal bellekte biriken bilgilerin bir argüman haline geldiği ifade edilen Sarı 

Yelekliler hareketinde, pankartlar, afişler ve sloganlar ile geçmişle sıkı bağlar 

kurulduğu görülmektedir. Dolayısıyla toplumsal muhalefetin süreklilik bağlamında 

ele alındığı bu çalışma açısından destekleyici bir örnek olarak görülmektedir.  

Bu bağlamda güncel bir diğer örnek, George Floyd’un öldürülmesi sonrasında 

dünya geneline yayılan protesto dalgalarıdır. Çalışmanın yazıldığı 2020 yazında, 

                                                 
931 Anastasia Bianca Maria Pelini, #GiletsJaunes: Exploring the Yellow Vest movement on Social 

Media, University of Amsterdam, 2019 file:///C:/Users/Lenovo/Desktop/MA_Thesis_-

_Anastasia_Pelini.pdf erişim tarihi 22.08.2020. Çalışma, Sarı yelekliler hareketi ve aktörlerinin 

Facebook ve Twitter sosyal medya platformlarını kullanmalarına odaklanarak, hareketin sosyal medya 

üzerinden örgütlenme aşamalarını kapsamlı bir şekilde gün gün tartışmaktadır. Sosyal medya 

platformlarının hangi şekillerde kullandıklarını ve kullanılan platformların kendi içerisindeki 

farklılıklarını faydalarını tartışmayı amaçlamaktadır.  250 Facebook gönderisi, iki kapalı Facebook 

grubu ve 250 Twitter üzerinde nitel araştırma ile sarı yeleklilerin sosyal medyayı nasıl kullandığı 

araştırılmıştır.  
932 Pelini, s. 6-8.  
933 Pascal Emmanuel Gobry, The Yellow Rise in Paris What the Protests Mean, Commentary, 01. 

2019https://www.commentarymagazine.com/articles/pascal-emmanuel-gobry/yellow-rise-paris/ 

22.08.2020 
934 Le Cain, Blandine. "«Macron Démission», «Colère», «Peuple» : Ce Que Les Slogans Des «Gilets 

Jaunes» Racontent Du Mouvement". FIGARO, 2019, https://www.lefigaro.fr/actualite-

france/2018/12/07/01016-20181207ARTFIG00362-macron-demission-colere-peuple-ce-que-les-

slogans-des-gilets-jaunes-racontent-du-mouvement.php, 16.06.2020.  

file:///C:/Users/Lenovo/Desktop/MA_Thesis_-_Anastasia_Pelini.pdf
file:///C:/Users/Lenovo/Desktop/MA_Thesis_-_Anastasia_Pelini.pdf
https://www.commentarymagazine.com/articles/pascal-emmanuel-gobry/yellow-rise-paris/
https://www.lefigaro.fr/actualite-france/2018/12/07/01016-20181207ARTFIG00362-macron-demission-colere-peuple-ce-que-les-slogans-des-gilets-jaunes-racontent-du-mouvement.php,%2016.06.2020
https://www.lefigaro.fr/actualite-france/2018/12/07/01016-20181207ARTFIG00362-macron-demission-colere-peuple-ce-que-les-slogans-des-gilets-jaunes-racontent-du-mouvement.php,%2016.06.2020
https://www.lefigaro.fr/actualite-france/2018/12/07/01016-20181207ARTFIG00362-macron-demission-colere-peuple-ce-que-les-slogans-des-gilets-jaunes-racontent-du-mouvement.php,%2016.06.2020


253 

 

Amerika’nın Minneapolis kentinde Afro-Amerikan bir bireyin polis tarafından 

öldürülmesi üzerine başta Amerika Birleşik Devletleri olmak üzere dünya genelinde 

protesto gösterileri başlamıştır. Göstericiler, “I Cant Breathe” (nefes alamıyorum) 

sloganı ile sokaklara çıkmış George Flod’un öldürülmesine karşı tepkilerini dile 

getirerek, ölümüne neden olan polis memurunun tutuklanması talebi ile No Justice No 

Peace (Adalet yoksa Barış da yok) sloganı altında birleşmişlerdir935. Amerika’daki 

olaylara tepkiler dünya geneline sosyal medya aracılığıyla yayılmıştır. Dünyanın pek 

çok ülkesinden yurttaşlar, Black Lives Matter936 (Siyahların Yaşamları da Değerlidir) 

etiketiyle tepkilerini dile getirerek profillerini karartmışlardır. Bu eylem, günümüz 

toplumsal muhalefeti özelinde araçlardan biri olan sosyal medyanın kullanılışı 

açısından oldukça önemli bir örnek olarak gösterilmektedir. Twiter’ın “trend topic” 

olarak adlandırılan gündeminde yaklaşık 3 gün boyunca liste başında yer alan etikete 

çok sayıda ülkeden kullanıcı destek vermiştir. Sosyal medyanın birleştirici ve 

örgütleyiciliğinde başlayan destekler, kısa zamanda sokak eylemlerine 

dönüşmüştür937. Protestolara dünya genelindeki ilk katkı, Fransa’dan gelmiş ve 

Fransa’nın başkentinde 2 Haziran günü eylemciler hem ırkçılığa hem de polis 

şiddetine karşı gösteriler düzenlemiştir. Fransa’nın ardından İngiltere’de ünlü İngiliz 

köle taciri Edward Colston'ın heykelinin göstericiler tarafından yıkılmasını takip eden 

süreçte Avustralya, Almanya ve Belçika'da da ırkçılık karşıtı protestolar 

düzenlenmiştir. Dünya genelinde (Japonya, Kenya ve Zimbabve'de) protesto dalgaları 

birbirini izlemiştir938. Protestolara katılımın yoğun olması, pandemi koşullarında artan 

                                                 
935 Gösteriye katılanların ağırlıklı olarak farklı kökenlerden geldiğini göstermektedir. ABC’nin yaptığı 

ankete göre, halkın yüzde74’ü polisin farklı ırklara karşı ayrımcılık yaptığını düşünmektedir ve en az 

sosyal medya üzerinden tepki göstermeyi vicdani bir sorumluluk olarak görmektedir. Helier Cheung, 

George Floyd'un ölümü ABD'de neden bu kadar büyük bir tepki yarattı? BBCNEWS, 10.06.2020, 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52985897 21.07. 2020.  
936 Black Lives Matter, 2013 yılında Trayvon Martin’in polis tarafından öldürülmesi sonrasında ırkçılık 

ve polis şiddetine dikkat çekmek ve bununla mücadele etmek amacıyla kurulmuş uluslararası bir sivil 

toplum kuruluşudur. Çeşitli imza kampanyaları, siyasi liderlere açık çağrılar, sokak gösterileri ve sosyal 

medya yoluyla eylem repertuarları gerçekleştirerek sorunlara dikkat çekmeyi amaçlamaktadır. 

https://blacklivesmatter.com/news/ 
937 29 Mayıs 2020 tarihinde başlayan gösteriler; Amerika Birleşik Devletleri özelinde ırkçılık ve polis 

şiddetini protesto eden kalabalıkların gösterileri 83 gün boyunca devam etmiştir. Portland Polis 

bürosunun yayınladığı rapora göre, bu gösteriler sırasında yaklaşık 500 kişi gözaltına alınmıştır. 

Euronews, ABD George Floyd’un Protestolarından 500’den Fazla Kişi Gözaltına Alındı, 

21.08.2020 

https://tr.euronews.com/2020/08/21/abd-george-floyd-protestolar-nda-500-den-fazla-kisi-gozalt-na-al-

nd (21.08.2020).  
938BBC Türkçe, George Floyd protestoları dünya geneline yayıldı, 09.06.2020, 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52978242, 15.06.2020.  

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52985897
https://tr.euronews.com/2020/08/21/abd-george-floyd-protestolar-nda-500-den-fazla-kisi-gozalt-na-al-nd
https://tr.euronews.com/2020/08/21/abd-george-floyd-protestolar-nda-500-den-fazla-kisi-gozalt-na-al-nd
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52978242,%2015.06.2020


254 

 

yüksek işsizlik ve toplumsal adaletsizliklere bir toplu karşı çıkış olarak 

değerlendirilmektedir939.  Muhalefetin sanal ağlardan kamusal mekanlara dönüşmesi 

ile başarısı arasındaki ilişki göz ardı edilmemelidir. Toplumsal muhalefet bağlamında 

belirli kazanımların elde edilmesi sokak eylemlerine dönüştürülmesini 

gerektirmektedir. Hareket özelde Amerika’daki ırkçı polis şiddetini protesto ederken 

aynı zamanda genel olarak hâkim sınıfın üstünlüklerine dayanan sistemin bütününü 

hedef alan çok boyutlu bir ayaklanma olarak değerlendirilmektedir. Sosyal medya ise, 

bu bağlamda kitlelerin haberdar olması ve siyasal iktidarların sorumlulara gerekli 

adımları atması noktasında etkili bir unsur olarak örgütlenme alanı haline gelmiştir.   

 Sosyal medya, toplumsal muhalefetin kullanabileceği araçlardan biri hale 

gelmiştir. Ancak kriz içindeki kapitalist toplumlarda her şeyde olduğu gibi sosyal 

medya konusunda da medyanın kullanım biçimi ve aktörlerin kendilerine yer 

bulabilmesi bağlamında çelişkili bir yapının mevcut olduğunu belirtmek 

gerekmektedir. Örneğin medyanın kullanımına karşılık siyasal iktidarın toplumsal 

muhalefetin aktörlere karşı artan şiddeti vb.  

Post-fordist dönemin teknolojik gelişmelerinin, amaçsız, yansız ve bağımsız 

yapılar olmadığı görülmektedir. Teknoloji, belirli aktiviteleri kolaylaştıran ve aynı 

anda belirli pratikleri yasaklayan üretim rejiminin kullandığı bir araçtır. Teknolojiyi 

bu bağlamda okumak ve ona yüklenen anlamı kendi bağlamında tartışmak, kolektif bir 

araç olarak teknolojinin özneler arasındaki karşılaşma mekânı olarak görev 

alabilmektedir940. Toplumsal muhalefeti ele alırken teknolojinin sağladığı avantajları 

kullanmak bu bağlamda önemli hale gelmektedir. Teknolojinin gelişimi ile 

beraberinde gelen yaşamın her alanın denetim altına girmesi geleceğin kurgulanması 

açısından oldukça önemlidir.  

 

 

 

 

 

                                                 
939 Helier Cheung, George Floyd'un Ölümü ABD'de Neden Bu Kadar Büyük Bir Tepki Yarattı? 

bbcnews, 10.06.2020, https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52985897, 21.07. 2020.  
940 Hardt ve Negri, İmparatorluk, s. 406.  

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52985897


255 

 

3.2.4. Türkiye Üzerine Değerlendirme  

Çalışma boyunca yapılan tartışmalar bağlamında Türkiye’deki toplumsal 

muhalefetin karakteri ve değişimi üzerine genel bir değerlendirme yapılması gerektiği 

düşünülmektedir. Belirli değişim ve yeniden yapılanma dönemlerinden geçen 

kapitalizmin ülkelere yansımaları (özellikle kriz dönemlerinde) genel kaidelerine ek 

olarak yerel özgünlükler de taşımaktadır. Türkiye bağlamında da benzer bir süreç 

yaşanmış ve toplumsal muhalefet, emeğin ve işin örgütlenmesiyle uyumlu bir şekilde 

dünya geneline uygun bir yapı gösterirken aynı zamanda yerel özgünlükler de 

göstermiştir. Bu yönde bir savı desteklemek amacıyla çalışmanın sistematiğine uygun 

bir şekilde Türkiye kapitalizminin küresel ekonomiye eklemlenmesi bağlamında 

Türkiye’deki toplumsal muhalefet üç ana dönemde incelenmiştir. Fordist muhalefete 

geçiş dönemi (1870’lerin sonu-1945), Fordist muhalefet (1945-1980) ve Post fordist 

muhalefet dönemi (1980’lerden günümüze).  

Tanıl Bora, Osmanlı İmparatorluğu’ndan Cumhuriyet dönemine uzanan 

düşünce mirasını hem bir kopuş hem de bir devamlılık teşkil eden düşünce zihniyeti 

bağlamında diyalektik bir biçimde düşünmek gerektiğini ifade etmektedir941. Fordist 

Muhalefete geçiş döneminin toplumsal formasyonu, Osmanlı İmparatorluğu’nun 

kapitalizme entegre olma sürecinde gerilemeye başlayarak yıkılması ve Cumhuriyet’in 

kurulmasının ardından İkinci Dünya Savaşı’nın sonuna denk gelen dönemi 

kapsamaktadır. Bu süreçte yeni bir ulus devleti kurmayı hedefleyen ve devletin 

modernleşmesi için çabalayan kesim, Osmanlı İmparatorluğu içerisinde yetişmiş 

bürokratlardır. Bu bağlamda, 19. yüzyılın son çeyreğinden itibaren etkin olmaya 

başlayan entelektüel bürokratlar çeşitli muhalif hareketlerin doğuşuna imkân 

sağlamıştır942. Devlet bekası, onu kurtarmak, korumak ve güçlendirmek hem yönetici 

                                                 
941 Tanıl Bora, Cereyanlar Türkiye’de Siyasi İdeolojiler, 5. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 2017, 

s. 24.  
942 Çağlar Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, 27. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 2017, s. 10. 

Çağlar Keyder Türkiye tarihini inceleme nesnesi olarak ele aldığında, bürokrasinin karşısına özerk bir 

güç olarak burjuvazinin çıkmamasını iki temele dayandırmaktadır. Bunlardan ilki, tarımsal yapıda 

büyük özel mülkiyetin olmaması ikincisi ise gayri Müslüm burjuvazinin ağırlıklı çoğunluğunun 

1900’lerin başından itibaren ülke sınırlarını terk etmiş ya da ettirilmiş olmalarıdır. Küçük üreticiler 

aracılığıyla yavaş yavaş büyümeye başlayan burjuvazi ile bürokrasi arasındaki gerilim ise, Türkiye 

toplumsal tarihinin temel çatışma dinamiğini oluşturmaktadır. Keyder’e göre, köylüler ve işçi sınıfı 

siyasal mücadeleyi etkileyebilecek örgütlü ve güçlü bir düzeye erişememiştir. s. 9-13. Reform 

hareketlerinin başlamasında özellikle yurtdışında eğitim almış ve Avrupa siyasi geleneğinden 

etkilenmiş aydınlar ağırlıktadır s. 69.  



256 

 

sınıfın (yönetici sınıf devletle özdeş kabul edilmiştir) hem de yönetici sınıfın içinden 

gelen muhaliflerin ortak bilincini ifade etmektedir943.  

Anayasacılık hareketleri toplumsal muhalefet bağlamında bir başlangıç olarak 

kabul edilmekle birlikte bu hareketler aşağıdan gelen bir örgütlenme örneği değildir944. 

Tanzimat ve Ishalat Fermanının ilan edilmesinin ardından Meşruiyetin ilanı ve 

meclisin toplanmasına giden süreç945, geleneksel düzeni korumayı amaç edinen ve 

İslamiyet’i toparlayıcı bir güç olarak görenler ile modernleşmeyi daha az tehlikeli 

kabul eden Jön Türkler gibi çeşitli grupların ortaya çıkmasına imkân sağlamıştır. Bu 

iki fikir Türkiye’nin siyasal hayatında ana akım olarak hala gücünü devam 

ettirmektedir ve temel amaç devletin bekası olarak ortaklaşmaktadır.   

1876’da hazırlanan metin, modern bir devletin anayasal dayanaklarını taşımaya 

oldukça yakındır ve siyasal ve düşünce özgürlüğü bağlamında belirli imkanlar 

sağlamıştır. Çeşitli yayınlar, özgür düşünce ortamının oluşmasına, kurulan dernek ve 

kulüpler kamusallıkların kurulmasına ve yayılmasına imkân sağlamıştır946. 1889 

yılında kurulan İttihad-ı Osmani Cemiyeti ilk örgütlü muhalefet örneği olarak 

görülmektedir. Tıbbiyeli öğrenciler tarafından kurulan ve yine devlet bekası ana 

amacıyla Yeni Osmanlıcılık düşüncesinin hâkim olduğu bu örgüt, siyasi yapıya 

yönelik ilk örgütlülük olması nedeniyle önemli bir mihenk olarak görülmektedir947. 

Siyasal iktidarın keyfi otoriter tavırları karşısında Jön Türkler, özgürlük ve gelişmenin 

lideri olarak kabul edilmiştir ve siyasi dağılma ve ekonomik kalkınmaya ilişkin 

fikirlere sahip olmadan yalnızca devleti korumak amacıyla hareket etmişlerdir ve 

Keyder bunu hem hastalığın hem de tedavinin iktisadi temelinden haberdar olmama 

durumu olarak ifade etmektedir948.  

                                                 
943 Bora, s. 32.  
944 Niray Nasır, Siyasal Kültür Yazıları, Derin Yayınları, İstanbul, 2009, s. 11-13.  
945 Tanzimat Fermanının getirdiği göreli can ve mal güvenliği modern bürokrasinin kurulmasına 

eklemlenerek yeni bir elit bilincin ve ona bağlı devlet merkezli fikirlerin doğmasına imkân sağlamıştır. 

Tanzimat sonrası reformlar bağlamında devleti gençleştirmek, onu modern kapitalist devletlere 

benzetmek ve yurttaş olarak kabul edilmesi gereken halk anlayışını hâkim kılmak öncelikli hedefler 

olarak kabul edilmektedir. Bora, s. 32.  
946 Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 4. Baskı, İmge Yayınları, İstanbul, 2006, s. 357. 

Örneğin Jön Türkler tarafından çıkarılan Meşruiyet isimli dergi  
947 Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, Kaynak Yayınları, 7. Basım, Eylül, 2007, s. 45. 

1907 yılı sonrası Terakki ve İttihat ile birleşmişlerdir ve ardından ismi İttihat ve Terakki olarak 

değiştirilmiştir. Akşin, s. 96.  
948 Keyder, s. 71- 74, 77. 



257 

 

 1908 yılında ilan edilen İkinci Meşrutiyet, İttihat ve Terakki’nin padişaha karşı 

kazandığı bir zafer olarak ifade edilmektedir949. Hak ve özgürlüklerin temelleri atılmış 

ve devleti kurtarmak birleştirici bir ideoloji haline gelmiştir. Modern ulus devletin 

fikirsel ve kurumsal düzeyde tohumlarının atıldığı bu dönemde, öncelikle devletin 

başsız kalamayacağından hareketle koşulsuz bir itaat ve rıza anlayışıyla yumuşatılmış 

bir tebaadan yurttaşa geçiş süreci yaşanmaktadır950. Keyder bu dönemde iktidara gelen 

İttihat ve Terakki’nin, Osmanlı sosyalistlerinden dini ayrıcalıklara yönelik hak 

taleplerine ve siyasi ifade özgürlüğü talebine kadar geniş bir örgütlenme ve mücadele 

girişimleriyle karşılaştığını ancak devlet merkezli bir yapıya sahip olan bu kesimin 

burjuva özgürlük düşüncesine ait fikirlere yabancılığının daha ilk aşamada kendini 

belli ettiğini ifade etmektedir 951. İktidarda sahip olduğu gücün yanında çeşitli zor ve 

baskı mekanizmalarını da kullanmaya başlayan İttihat ve Terakki, toplumsal 

muhalefeti linç kültürü ile engellemeye yönelik politikalar geliştirmeye başlamış ve 

muhalefeti bir çeşit “vatana ihanet” nosyonunda yeniden üretmiştir952. Ek olarak ilk 

anayasacılık hareketleri hem muhalefet kültürünün var olmaması hem de demokrasi 

düşüncesine uygun bir yapıya sahip olunmaması nedeniyle direnişle karşılamış 

yönetici sınıf ile halk arasındaki çatışmaların başlangıcı olarak kabul edilegelmiştir953.  

Fordist muhalefete geçiş döneminde işçi hareketleri, meşrutiyetin ilanından 

hareketle yabancı sermayeye ait işletmelerde çalışan işçilerin, çalışma koşullarına ve 

düşük ücretlere karşı yürüttükleri mücadele ile başlamaktadır954. Osmanlı 

İmparatorluğu’nda ilk grev 1872 yılında Kasımpaşa Tersanesindeki işçiler tarafından 

                                                 
949 Keyder, s. 78.  
950 Bora, s. 57.  
951 Keyder, s. 80-81. Ek olarak İttihat ve Terakki içindeki ilk bölünmeler farklı muhalif kesimleri varlığı 

bağlamında önemlidir. Âdem-i merkeziyetçi Prens Sabahattin bunlara verilebilecek örneklerdendir. 

Bora, s 58 ve Akşin, s. 150-152.  
952 Bora, s. 58-59. Şerif Mardin vatana ihanet nosyonun Türk siyasal hayatının muhalefete bakışını 

özetleyen bir kavram olduğunu ifade etmektedir. Siyasal İktidarların her dönemde kendilerine rakip 

olarak gördükleri muhalif öğeleri bastırmak için bu argümanı ileri sürmektedir. Muhalefete ilişkin ilk 

hareketlenmelerin görüldüğü Osmanlı dönemi sonu anayasacılık faaliyetlerinden bu yana Mardin’e göre 

bu durum hiç değişmemiştir. Şerif Mardin, “Türkiye’de Muhalefet ve Kontrol”, çev. Fahri UNAN 

Türkiye’de Modernleşme Makaleler 4, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991, s. 180-182.  
953 Emre Kongar, 21. Yüzyılda Türkiye 2000’li Yıllarda Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, 46. Basım, 

Remzi Kitapevi, İstanbul, 2013, s. 68-70.  
954 Örneğin Demiryolu işçileri günde yaklaşık 16,5 saat çalışmakta ve haftalık izni bulunmamaktadır. 

Günlük 7-8 kuruş yevmiye alan bu işçiler izinsiz bir şekilde bir ay boyunca çalışmaya mecbur 

tutulmaktadır. Akşin, s. 150. Mete Tunçay ise işçi hareketlerini, o dönem Osmanlı toprakları içerisinde 

yer alan Balkanlar’daki 1830 ve 1848 ayaklanmalarıyla başlatmaktadır ve müşterek faydalardan 

hareketle kendiliğinden gerçekleşen eylemlilikler olarak tanımlanmaktadır. Mete Tunçay, Türkiye’de 

Sol Akımlar (1908-1925), İletişim Yayınları, İstanbul, 2009, (Türkiye’de Sol Akımlar), s. 23-36.  



258 

 

gerçekleştirilmiştir. Aynı yıl Beykoz Deri ve Kundura Fabrikasında üç ay üst üste 

maaşlarının ödenmediği gerekçesiyle altı yüz kadar işçi greve gitmiştir955. 1908 yılında 

çıkarılan Tatil-i Eşkâl Kanun-u Muvakkati ile grevin yasaklanmasına956 kadar geçen 

sürede Ağustos-Eylül ve Ekim aylarında yaklaşık 30 grev gerçekleşmiştir ve grevlerin 

ortak noktasını düşük ücretler oluşturmaktadır957. Aynı topraklar üzerinde grevin bir 

hak olarak anayasal güvenceye kavuşması ancak 1961 Anayasası’yla mümkün 

olmuştur. Kayıtlara geçmiş ilk işçi örgütü Ameleperver Cemiyeti’yken (1871) 

Osmanlı Sosyalist Fırkası 1910 yılında kurulmuştur. Böylece işçilerin sendika hakkı, 

sekiz saatlik işgünü ve yüksek ücret gibi taleplerini örgütlü bir şekilde dile getirdikleri 

bir dönem başlamıştır958. Ek olarak anayasal hakların bilincinde olan ve genel hak 

özgürlüklerin tüm yurttaşlara genişletilmesi gerektiğini düşünen tek örgütlü kitle 

olduğu ifade edilmektedir959. Bu bağlamda toplumsal yaşamın genelindeki değişim 

açısından kıymetli bir örnek kadın hakları mücadelesinden verilebilecektir. Söylemsel 

düzeyde başlayan ilk muhalif kadın hareketleri, hak taleplerini doğrudan iletme 

noktasında önemli adımlar atmış, 1869 yılında kadınlar, kendi dergilerini çıkarmış ve 

derneklerini kurmaya başlamışlardır960. Daha önce belirttiği üzere Charles Tilly 

toplumsal muhalefeti süreklilik bağlamında ele alınması gereken kolektif eylem biçimi 

olarak tanımlamaktadır. Çeşitli eylem repertuarları aracılığıyla ve belirli bir birikim ile 

devam etmektedir. Osmanlı İmparatorluğundan Cumhuriyete giden süreci inceleyen 

kıymetli bir çalışmada, siyasal iktidara talepleri iletmek amacıyla “dilekçe yazmak” 

popüler bir siyasal katılım ve eylem repertuarı olarak ele alınmaktadır.  17. yüzyıldan 

başlayarak halkın siyasal iktidara yönelik taleplerini, şikayetlerini ve karşılaştıkları 

usulsüzleri dile getirmek amacıyla yazılan dilekçeler, özellikle Tanzimat Fermanı ile 

gayri-Müslümlere de tanınmış ve oldukça popüler ve kabul gören bir toplumsal 

                                                 
955 Sencer Oya, Türkiye’de İşçi Sınıfı, Habora Yayınevi, İstanbul, 1969’dan aktaran Kurthan Fişek s. 

243, 1872-1906 tarihler arasında 16 adet grev gerçekleşmiştir.  
956 Fişek, s. 240. Bu yasa sonrasında da grevler devam etmiş hatta tam aksine hızlanarak devam etmiştir. 

İttihat ve Terakki hükümeti, grevleri bastırırken fiziki şiddet kullanmaya başlamıştır. 266-267. 
957 Tunçay, Türkiye’de Sol Akımlar, s. 39-44. 
958 Tunçay, Türkiye’de Sol Akımlar, s. 44-45.  
959 Fişek, s. 246.  
960 Serpil Çakır, Erkek Kulübünde Siyaset Kadın Parlamenterlerle Sözlü Tarih, Versus Yayınları, 

İstanbul, 2013, s. 94-95. II. Meşrutiyet’te meclis başlangıç toplantılarını izlemeyi talep eden kadınlar 

önceliklerini kadınların toplumsal hayattaki varlıklarının görünür kılınmasına ardından siyasal hak ve 

taleplerine yönlendirmişlerdir. Kadınların siyasal hak talebi, 1913 yılında kurulan Osmanlı Müdafaa-i 

Nisvan Cemiyeti’nin kuruluş programında yer almazken 1921 yılında programına girmiştir. Çakır, s 97. 



259 

 

muhalefet biçimi haline gelmiştir961. Erdem Kabadayı çalışmasında, fabrikalarda 

çalışan işçilerin dilekçeyi bir muhalefet biçimi olarak kullanımını incelemiştir ve 

grevlerin örgütlenmesi sürecinde dilekçelerin toplu pazarlığın örgütletmesinde etkili 

olduğunu ifade etmiştir962.  

Balkan Savaşlarıyla başlayan ve 1923 yılında sona eren savaş dönemi, ulusal 

bir ekonomi (ekonomi politikası olarak kapitülasyonların kaldırılması), yaratılması 

yoluyla kapitalist sistemle bütünleşme amacı doğrultusundaki adımlar üzerinden 

analiz edilmektedir963. Kapitalizmle eklemlenme sürecinde ulusal kalkınma için yerli 

burjuvazinin yaratılması, Müslüman girişimcilerin desteklenmesi yoluyla 

gerçekleştirilmektedir. Müslüman iş insanlarının devlet eliyle bir araya getirilmesi ve 

ticarete yönelik milli şirketlerin kurulması süreci, siyasal iktidarın ekonomiyi 

tamamıyla denetimi altına almasına imkân sağlamıştır. Böylece kapitalizmle 

bütünleşme sürecinde özerk bir ekonomik alanın ortaya çıkmasına ilişkin ekonomi 

politik koşullar ortadan kalkmıştır964. Bu durum, geleneksel denetim 

mekanizmalarının yerini pazar ilişkilerinin almasını imkânsız kılarken, bürokrasinin 

ekonomiyi kontrolü altına almasına neden olmuş ve “milliyetçilik fikri” ile ideolojik 

olarak desteklenmiştir965. Modern kapitalist devletlerde görülenin tersi olarak, 

sermaye birikimi tepeden inme devrimler yoluyla gerçekleştirilmiştir966. Sivil toplum 

daha oluşma aşamasındayken sınırsız devlet anlayışıyla iç içe geçerek erimiştir. 

                                                 
961 Eleni Gara, M. Erdem Kabadayı ve Christoph K. Neumann, “Introduction Ottoman Subjects as 

Political Actors: Historical Representations”, Popular Protest and Political Participation in the 

Ottoman Empire, (Ed. Eleni Gara, M. Erdem Kabadayı ve Christoph K. Neumann), İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, ss: 1-56. 
962 M. Erdem Kabadayı, Petitioning as Political Action: Petittioning Practices of Workers in Ottoman 

Factories, Popular Protest and Political Participation in the Ottoman Empire, (Ed. Eleni Gara, M. 

Erdem Kabadayı ve Christoph K. Neumann), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, ss: 

57-74, s. 66. Toplu dilekçe verme, bireysel olarak yazılan dilekçelere göre daha az yaygındır. İlk 

örnekleri 16. Yüzyılın ortalarında görülmektedir ve başarılı sonuçlar elde edilen bir eylem biçimi olarak 

görülmektedir.  
963 Kongar, s. 610.  
964 Keyder, s. 83.  
965 Keyder, ülke genelinde Gayri-Müslümlere yönelik çıkarılan yasal düzenlemelerin bu bağlamda 

düşünülmesi gerektiğini ifade etmektedir. Gayri Müslümler hem bir emperyalist baskı unsuru olarak 

kabul edilmekte hem de Müslüman Türk burjuvazisinin oluşturulmasında bir engel olarak kabul 

edilmektedir. Böylece çatışma etnik ve dinsel bir mesele olarak ele alınmaya başlanmıştır. s. 86-87 
966 Burjuva demokratik devrimlerini aydınlanma süreci ve sanayi devrimi sonucunu gerçekleştirmiş 

ülkelerin zıddı olarak tüm çalışmalar devletin içinde yetişmiş bürokratlar aracılığıyla devreye sokulmuş 

ve temel değerler tepeden inme reformlarla yerleştirilmiştir. Kongar, s. 611. Bu bağlamda belirtmekte 

fayda olan bir nokta mevcuttur. Moore’dan hareketle daha önce tartışıldığı üzere İngiltere, Fransa ve 

ABD gibi ülkeler burjuva demokratik devrimlerini gerçekleştirerek kapitalizmle uyumlaşma sürecini 

tamamlarken Almanya ve Japonya gibi örneklerde tepeden inme devrimler yoluyla gerçekleşmiştir. 

Moore, ss: 503-525.  



260 

 

Ticaret burjuvazisi, burjuva geleneğiyle sivil toplum oluşturma gayretinden ziyade 

tamamen servet elde etme amacına yöneldiğinden bu servet devlet eliyle oluşturulduğu 

için özerk bir güç oluşturamamışlardır967.  

Türkiye siyasal hayatında muhalefet kültürü ve muhalefete bakış açısının 

yerleşmesinde yukarıda özetlenen ekonomi-politik koşullar belirleyici olmuştur. 

Ekonomik yapıda devletin etkin olmasını savunanlar (devletçi seçkinler) ile devletin 

ekonomiyi yalnızca desteklemesi gerektiğini düşünenler (gelenekçi liberaller) 

arasındaki968 mücadele siyasal alanda kendine yer bulurken daha önce belirtildiği gibi 

sınıf çatışması ise, etnik ve dini temeller üzerinden gerçekleşmiştir969. Bu bağlamda 

Cumhuriyetin ilanı sonrasında yaşanan bazı gelişmelerin siyasal muhalefetin hem 

parlamento içinde hem de dışında gerçekleştirilme biçimlerini doğrudan etkilediği 

ifade edilmektedir. Bunlardan ilki özellikle 1924-25 yıllarında başlayan Kürt 

isyanları970 ve bu isyanlara ilişkin olarak siyasal iktidarın takındığı tavırdır. İkinci 

olarak hilafetin kaldırılması da kısa ve uzun vadede muhalif hareketlerin doğmasına 

neden olmuş gelişmelerden bir diğeridir971. Takrir-i Sükûn Kanunu’nun çıkarılması ve 

İstiklal Mahkemeleri’nin972 kurulması, siyasal iktidarın otoriter biçimine tekabül 

ederken muhalefeti ve muhalefetin gerçekleştirilebilme kanallarını ortadan 

                                                 
967 Keyder, s. 107.  
968 Kongar, s. 612.  
969 Cumhuriyet kurulduğunda, ülkedeki Gayri-Müslümlerin varlığında ciddi oranda bir azalma meydana 

gelmiştir ve bürokrasiye rakip herhangi bir yapı kalmamıştır. Ermeni tehciri ve Kurtuluş Savaşı 

yıllarında da servet büyük orandan el değiştirmişti. Ek olarak Lozan anlaşmalarıyla birlikte ele alınan 

en önemli konu mübadele olmuş, ülkeden ayrılan Rumların malları kamulaştırılmıştır. Keyder, s. 103-

106. 
970 Mete Tunçay, Türkiye Cumhuriyet’inde Tek Parti Yönetimi’nin Kurulması 1923-1931, Yurt 

Yayınları, Ankara, 1981, (Tek Parti Yönetimi), çalışmasında Genel Kurmay Harp Tarihi Başkanlığı 

tarafından yayınlanan ayaklanmaları incelemiştir. 1924-1938 yıllarında gerçekleşen 18 ayaklanmanın 

yalnızca 1 tanesi (Menemen) Batı illerinde gerçekleşmiş geri kalan tüm ayaklanmalar ise, Doğu illerinde 

gerçekleşmiştir. Cumhuriyetin içinde bulunduğu koşulların iç savaşa benzetildiği ifade edilmektedir. s. 

127-128. 
971 Tunçay, Tek Parti Yönetimi, s. 68.  
972 İstiklal mahkemeleri hem Kurtuluş Savaşı hem de Cumhuriyet dönemi olmak üzere iki kere 

kurulmuştur. Cumhuriyet dönemindeki ilk İstiklal mahkemesi, 1923 yılında İstanbul ve çevresi ile 

sınırlı olmak üzere kurulmuştur ve cumhuriyete zarar verecek fikirlerin fiziki şiddet ile bastırılacağı 

gazeteler aracılığıyla duyurulmuştur. 1949 yılında çıkarılan kanun ile kaldırılmıştır. Tunçay, Tek Parti 

Yönetimi, s. 78-79, 168. 



261 

 

kaldırmıştır973. Tek parti yönetimi (1945 yılına kadar)974, parlamento içi muhalefeti 

yasaklarken, parlamento dışında ise reformlara uymayanların idam edilmesi, katı bir 

sansür uygulaması vb. politikalarla muhalefet etme araçları yok edilmiştir975. Bu 

bağlamda tek parti rejimi yönetimi tahakküme dayalı ve rızadan yoksun bir rejim 

olarak nitelendirilmektedir976. Örneğin Takrir-i Sükûn Kanunun çıkarılmasının 

ardından, Tevhid-i Efkar, Son Telgraf, Aydınlık, Orak Çekiç, Tanin, Yoldaş ve 

Sebilülreşat isimli yazılı yayın organları kapatılmıştır. Kanunun yürüklükte olduğu 

dönemde, 660 kişi çeşitli gerekçelerle idam edilmiştir977. Cumhuriyet rejimi, laik ve 

milliyetçi değerler üzerine inşa edilirken tüm denetim ve muhalefet mekanizmasını 

ortadan kaldırmıştır978. Uygulamalara karşı; saltanatçılar, liberaller, İslamcılar ve 

sosyalistlerden çeşitli ve etkisiz bir muhalefet dalgası çeşitli yayın organları 

aracılığıyla ülke sınırları dışında gerçekleşmiştir979. Şerif Mardin, bu dönem 

uygulamaların devlet ve toplum arasındaki ana ayrımın ortaya çıkışı bağlamında temel 

bir yeri olduğunu dile getirmektedir. Türkiye’nin toplumsal muhalefetinin etrafında 

birleştiği ve kutuplaştığı alanlardan biri olarak “İslami tepkinin” bu dönem sonucunda 

ortaya çıktığı ifade edilmiştir980.  

İzmir İktisat Kongresi, liberal ekonomi politikaların başlangıcı olarak kabul 

edilmektedir. Genel ilke olarak kalkınmacı, yerli ve yabancı sermayeyi destekleyici 

                                                 
973 Erik Jan Zürcher, Modern Türkiye’nin Tarihi, 34. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 2017, s. 261. 

Tahrir-i Sükûn kanunu yürürlükten kaldırıldığı 1929 yılına kadar, muhalefetin bir bütün halinde 

susturulmasına hizmet ettiği ve Türkiye’nin yönetim biçiminin otoriter bir tek parti yönetimi olmasına 

neden olduğu ifade edilmektedir.  
974 1924 yılında kurulan Terakkiperver Cumhuriyet Fıkrası, kuvvetler ayrılığı ve meclis üzerindeki 

kontrolün kaldırılmasını savunurken İstiklal Mahkemelerindeki keyfi uygulamalarına yönelik bir 

muhalefet gerçekleştirmekteydi. Fırkanın Şeyh Sait ayaklanmasının ardından kapatılması ile başlayan 

ve 1930 yılındaki deneme dışında 1945 yılına kadar devam eden dönem, Türkiye siyasal hayatında tek 

parti dönemi olarak tanımlanmaktadır. Bu dönemde herhangi bir yasal muhalefet denemesi mümkün 

olmamıştır. Yasal zeminde gerçekleştirilen bir faaliyet ve olgu olarak muhalefetin, kamusallıkla 

bağlantısı kesilmiştir. Ergun Özbudun, Türkiye’de Parti ve Seçim Sistemi, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2011. Ss:19-21.  
975 Keyder, s:108-109.  
976 Galip Yalman, Tarihsel Bir Perspektiften Türkiye’de Devlet ve Burjuvazi: Rölatavist Bir Politika mı 

Hegemonya Stratejisi Mi? (Hegemonya Projeleri Olarak Devletçilik, Kalkınmacılık ve Piyasa), 

Praksis, Cilt:5, 2002, ss: 5-23, s. 11.  
977 Tunçay, Tek Parti Yönetimi, s.142. Gazetelerin kapatılmasına yönelik oluşan tepkilerin susturulması 

amacıyla daha ileri bir adım atılarak bazı gazeteciler tutuklanarak İstiklal Mahkemelerinde 

yargılanmıştır ve Ergun Aybars, İstiklal Mahkemeleri 1923-1927, Ankara Üniversitesi Türk İnkılap 

Tarihi Enstitüsü, 1979, s. 145 ve 267’den aktaran Tunçay, Tek Parti Yönetimi s.169.  
978 Keyder, s. 111.  
979 Zürcher, s. 262.  
980 Şerif Mardin, Regulation and Secularizm in Turkey, 1981, s.207’den aktaran Keyder, s. 113-114.  



262 

 

bir genel felsefe ile devletin resmi tutum ve politikasını ortaya koymaktadır981. 1929 

büyük buhranın etkileri, döviz krizinin ortaya çıkmasıyla birlikte kalıcı ve derin 

iktisadi önlemler alınması gerekliliğini ortaya çıkarmıştır ve ilk ekonomik tedbirler 

alınmaya başlanmıştır. Bu tedbirler başlangıçta krizin etkilerini azaltmaya yönelik 

olmakla birlikte giderek yeni bir devlet biçimini ortaya çıkarmıştır ve Fordist birikime 

geçiş döneminin sonuna kadar etkili olmuştur982. Devlet işlevlerinin kapsamı, ekonomi 

ve siyaset arasındaki ilişki bağlamında özerk alanların tamamını kontrolüne alacak 

şekilde geniş tutulmuştur. Türk Ocaklarının kapatılması, Liberal ve Sosyalist tüm 

gazetelerin kapatılmasına neden olan yeni basın kanunun çıkarılması, üniversite 

reformlarıyla öğretim üyelerinin görevden alınması, 1936 İş Kanunu, Milli Koruma 

Kanunu vb. politikalar toplumsal muhalefetin ve muhalefet etme araçlarının ortadan 

kaldırıldığı somut uygulamalar olarak ifade edilebilmektedir. Örneğin, 1933 yılında 

yeniden kurulan İstanbul Üniversitesi’nin öğretim kadrosunun üçte biri, hâkim devlet 

geleneğine karşı çıktıkları gerekçesiyle görevlerinden alınmıştır. Türkiye’nin 

akademik yaşamında neredeyse bir gelenek haline gelen akademisyenlere yönelik 

“temizlik hareketinin” ilk örneği yaşanmıştır983.  

Bu koşullar İkinci Dünya Savaşı’nın sonuna kadar toplumsal muhalefetin genel 

çerçevesini oluşturmaktadır. Yukarıda özetlenen ekonomi-politik koşullar özelinde 

örgütlenme imkânı bulamayan kitleler henüz kolektif bir hareket yaratma ve bu yolla 

iktidarı denetleme imkânı kazanamamıştır. Kapitalizme yeni eklemlenen bir toplumsal 

formasyonda toplumsal muhalefet; tebaadan yurttaşlığa geçiş bağlamında anayasacılık 

hareketleriyle başlamış, ilk işçi örgütlenmeleri yabancı sermayenin elindeki 

                                                 
981 Korkut Boratav, Türkiye İktisat Tarihi 1908-2007,12. Baskı, İmge Yayınları, İstanbul, 2008, 

(Türkiye İktisat Tarihi), s. 42-47. Bu bağlamda yabancı sermayeye ait bazı işletmelerin devletleştirildiği 

(örneğin Tarsus Adana Demiryolu ve Haydarpaşa limanı) bazı işletmelerin ise kurulmasına destek 

verildiği ifade edilmektedir. (Örneğin, Sanayi ve Maadin Bankası’nın kurulması ve şirketlerinin 

kurulması). s. 48.  
982 Keyder, s. 124-125. İlk tedbir Türk lirasının değerini korumak amacıyla döviz kontrolü sağlamak 

bunu yapacak bir kurum ihtiyacından hareketle merkez bankasının kurulması olmuştur. Ardından yerli 

malların korunması kanunları çıkarılarak dışarıya kapalı kendi kendisine yeten bir ekonomi modeli 

kurmak hedeflenmiştir. 1930 Sanayi Kongresi ve Korumacı Devletçi Sanayileşme dönemi olarak ifade 

edilen bu dönem, Türkiye’de kapitalizmin gelişimin modelinin bir parçası olarak ifade edilmektedir. 

Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, ss:67.  
983 Zürcher, s 268. Son örnek olarak ise, “Barış İçin Akademisyenler” bildirisi imzacılarının KHK ile 

görevlerinden alınması verilmektedir. Benzer şekilde devletin hâkim ideolojisi ile farklı düşen 

akademisyenler imzaladıkları bildiri gerekçesiyle görevlerinden alınmıştır. Fundanur Öztürk, “Ankara 

Üniversitesi Akademisyenlerinden İhraçlara Tepki”, BBC, 17.02. 2017, 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-38919744,  (15.01.2021).  

https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-38919744


263 

 

işletmelerde çalışan işçilerin aktif ve pasif direnişleri şekilde cereyan etmiştir. 

Direnişlerin şiddetle bastırılması, sınıf esasına dayalı cemiyet kurma yasağı vb. 

politikalar muhalefete örgütlenme olanağı tanımazken, Türkiye siyasal hayatının 

tamamında etkili olan ana akımların bu dönemin sonuçlarından hareketle ortaya çıktığı 

görülmektedir. Buraya kadar yapılan açıklamalara eklenmesi gereken önemli bir nokta 

Fuat Ercan tarafından ifade edilmektedir. Türkiye üzerine yapılan tahlilleri merkez-

çevre ayrımına oturmak, analizleri devlet-toplum üzerinden sürdürmeyi 

gerektirmektedir. Devlet-piyasa çelişkisi üzerine yoğunlaşıldığında ise devletin 

sınıfsal niteliğinin göz ardı edilme tehlikesi bulunmaktadır. Bu durum, sınıflar arası 

çelişkilerin temel aktörlerinin devlet ve burjuvazi olarak okunmasına neden 

olmaktadır984. Ercan’a göre Türkiye’de devlet, emek sermaye çelişkilerinin 

biçimlendiği yerden ziyade, sermayeler arası çelişkilerin biçimlendiği mekandır. Bu 

durum sermaye birikimine geç başlayan ülkelerde görülen bir durumdur ve devlet-

toplum, merkez-çevre üzerinden süreci okumak, Türkiye’de sınıf farklılaşması henüz 

güçlü ve sert değildir şekilde yapılması gereken tespiti Türkiye’de sınıf yoktur 

biçimine evriltmektedir985.  

Çalışma genelinde toplumsal muhalefet birbirine paralel işleyen pek çok 

sürecin etkileşimli ilişkisi bağlamında ele alınmıştır. Buradan hareketle Türkiye’de 

Fordist muhalefet dönemi, hem ülkenin kapitalist sisteme eklenmesi sürecini hem de 

kendi özgünlüklerini kapsayacak şekilde iki ana dönem üzerinden ele alınmıştır. Ele 

alınacak ilk dönem 1945- 1960 dönemi, ikinci dönem ise 1960-1980 dönemidir.  

1945- 1960 dönemi toplumsal formasyonu986, hem iktisadi hem de siyasi 

bakımdan yeni bir dönem olarak kabul edilmektedir. İktisadi bakımdan dış dengeye 

                                                 
984 Bu tarz bir yaklaşım ise, burjuvazi için avantajdır. Özellikle kapitalizm yarattığı sorunların temeli 

olarak devletin görülmesi bunların başında gelmektedir.  Bu sayede kapitalist sistemin kendi iç 

yapısında var olan çelişkiler ve yapısal sınıflar göz ardı edilirken asıl sorun devlet ve toplum arasında 

gerilim olarak görülmektedir. Fuat Ercan, “Sınıftan Kaçış: Türkiye’de Kapitalizmin Analizinde Sınıf 

Gerçekliğinden Kaçış Üzerine”, Küresel Düzen: Birikim, Devlet ve Sınıflar, der Ahmet Haşim Köse, 

Fikret Şenses ve Erinç Yeldan, İletişim Yayınları, 5. Baskı, 2011, İstanbul, ss: 613-670. S. 630-631. 
985 Ercan, ss: 628-639.  
986 Korkut Boratav bu dönemi 1946-1953 ve 1954-1961 olarak ele almış ve dünya ekonomisiyle farklı 

bir eklemlenme dönemi olarak tarihselleştirmiştir s. 93.  Bu çalışmada ise, çalışmanın sistematiğine 

uygun olması gerekçesiyle dönem, 1945-60 arası olarak alınmıştır bu yönde bir tarihselleştirmede 

Wallerstein’ın bu dönemi toplumsal hareketlerin sınıf temelli ve sistem karşıtı hareketler olarak 

tanımlamasının da etkisi var. İlgili bölümde anlatıldığı üzere, 1968 yılı hareketlerin özneleri, hedefleri, 

konuları ve amaçları bağlamında önemli değişikliklerin yaşandığı bir dönemdir. Tüm bu koşulların 

Türkiye’nin özgün şartlarında değerlendirilmesi için 1960 askeri darbesi ve anayasası önemli 

olduğundan tarihselleştirme farklılaştırılmıştır.  



264 

 

dayalı kapalı ekonomi politikaların gevşetilmesi yoluyla dünya ekonomisine 

eklemlenmenin amaçlandığı, kredi ve yabancı sermaye yatırımları ile desteklenen bir 

ekonomik yapı kurulmuştur. Hızlı bir büyüme sürecini kapsayan bu dönemde reel gelir 

düzeylerinde bir artış meydana gelirken ücretli/maaşlı çalışan kesimlerin gelir 

dağılımındaki payı gerilemektedir 987. Siyasi bakımdan ise, çok partili meclis kararı ve 

genel oy hakkının tanınmasıyla birlikte parlamento içi muhalefet kurumsallaşmıştır. 

Bu durum kapitalizmle eklemlenme bağlamında devletçi ve sanayici bir kalkınma 

planının kaldırılması amacına yönelik bir hamle olarak ifade edilmektedir. Keyder bu 

dönem parlamento içi muhalefetinin iki temel noktası olduğunu belirtmektedir. 

Bunlardan ilki, serbest pazarı savunan iktisadi özgürlük diğeri ise devletin sınırsızlığı 

karşısında özerk alanların din özgürlüğü bağlamında savunulması988.  Özerk ekonomi 

beklentisi, bürokrasi ve burjuvazi arasındaki ayrılığın kaynağı olarak ifade 

edilmektedir. Devletin kontrolü olmaksızın serbest bir şekilde hareket eden 

üreticilerin, Amerika Birleşik Devletleri yardımlarıyla tarıma ve tarıma dayalı 

sanayileşme yoluyla kapitalizmle eklemlenme sürecine yönelik adımlar atılmıştır989. 

Çalışma Bakanlığı’nın 1945 yılında kurulması bu bağlamda ele alınabileceği ifade 

edilmektedir990. Merkeziyetçi yönetim anlayışına yönelik liberal bir karşı çıkış 

gerçekleşmiştir. Ancak, halkın göreli ağırlıklı bir bölümünde pazar ekonomisinin 

yaratacağı yeni sorunlar hakkında bir bilgi eksikliği olduğunun da ifade edilmesi 

gerekmektedir991.  

Siyasal muhalefetin etkin olarak kullanmaya başladığı “islami tepki”, siyasal 

iktidara ve onun politikalarına karşı çıkan kesimlerin ortaklaştığı bir dil haline gelmeye 

                                                 
987 Boratav, s. 94-95-106. Bu bağlamda dışa bağımlı bir ekonomik modelin kalıcı hale gelişinin 

başlangıcı olarak ifade edilmektedir. Mülk gelirleri ve ticaret sermayesinin milli hasıladan payları 

artmıştır.  
988 Keyder, s. 147.  
989 Türkiye’de sermaye birikiminin kaynaklarından biri olan yabancı sermayenin göze çarpan bir unsur 

olduğu ifade edilmektedir. İkinci Dünya Savaşı’nın ardından başlayan bu süreç, ABD hükümetleri, 

uluslararası finans kuruluşları ve ulus üstü kurumlar tarafından desteklenen ve Türkiye özelinde 

kapitalizmin gelişimini destekleyen ve arzulanan bir durumdur. Sovyetler Birliği ile komşu olan coğrafi 

konumun bu desteklerin altında yatan nedenlerden biri olduğu düşünülmektedir Keyder, s. 214-215. 

Marshall yardımları bu bağlamda önemli bir göstergedir. 15.000 traktör bu kapsamda ülkeye gelmesi 

ve yeni arazilerin tarıma açılması süreci küçük üreticilerden ziyade savaş ekonomisi döneminde 

palazlanan büyük üreticilerin avantajına gerçekleşmiştir. Keyder, s. 149-150. 
990 Görkem Doğan, “Türkiye’de Örgütlü Emek Hareketlerinin Tarihi Üzerine”, Toplumsal Hareketler 

Tarih Teori ve Deneyim, Der Doğan Çetinkaya, İletişim Yayınları, İstanbul, 2014, ss: 293-343, s. 297.  
991 Keyder, s. 155. Keyder’e göre bu sürecin en bilinçli öznesi burjuvazidir ve nihayetinde dünya 

ölçeğinde kazanılmış bir savaşın tarafını tutmaktadır. Bu bağlamda, bürokrasinin hakimiyeti altındaki 

kapitalizmden pazar ekonomisine dayalı bir kapitalizme geçiş dönemi başlamıştır. s. 156.  



265 

 

başlamıştır. Bu bağlamda özellikle kamusal yaşamda dini simgelerin yasaklanmasına 

yönelik atılan her adım, halk nezlinde geleneklerden kopuş ve manevi değerlere saldırı 

olarak karşılık bulurken, siyasal iktidar nezlinde de “irtica” olarak görülmüştür992. 

Tepeden inme düzenlemeler yoluyla gerçekleştirilen reformlara tepki niteliğinde pek 

çok ayaklanma gerçekleşmiş ve bu ayaklanmalar içeriğinden bağımsız olarak siyasal 

otorite tarafından İslami tehdit olarak değerlendirilmiştir. Böylece Türkiye siyasal 

hayatına yerleşen Laikler ve İslamcılar arasındaki mücadele parlamento içi muhalefet 

bağlamında kurumsallaşmıştır993.  

1946 yılında Cemiyet Kanununda yapılan değişikliğin ardından sınıf esasına 

dayanan siyasi derneklerin kurulması yasağının kaldırılması, toplumsal muhalefet 

açısından önemli bir gelişme olarak kabul edilmektedir. Toplumsal muhalefette sınıf 

temelli örgütlenmelerin kendine yer bulmasına imkân sağlayan yasal dayanağın 

ardından, çalışan kesimlerin işçi sendikası adı altında örgütlenme sürecinin başladığı 

ifade edilmektedir. Sınıf temelli ilk partilerin kurulmasının ardından Gerçek, Gün ve 

Sendika gibi çeşitli yayın organları işçi sınıfının sorunlarını gündeme taşıma ve 

sendika ekseninde örgütlenmenin önemine dair yazıların yer almasıyla toplumsal 

muhalefetin örgütlenmesinde önemli adımlar atılmıştır. Bu bağlamda 1946 yılı 

sendikacılığının, İkinci Dünya Savaşı sonrasından 1952 yılında Türk-İş’in kuruluşuna 

kadar Türkiye sendikacılığında bir ara model oluşturduğu ifade edilmektedir994. 

Önemli bir şemsiye örgüt olan ve 1948 yılında kurulan İstanbul İşçi Sendikası Birliği 

yöneticileri ise Türkiye İşçi Partisi’nin kurucuları olmuştur995. Aynı dönemde işçi 

kulüpleri kurulmaya başlanmış ve işçilerin çalışma hayatı dışında farklı aktivitelerle 

kendi deneyimlerini paylaşabilecekleri kamusallıklar varlık kazanmaya başlamıştır996. 

1950 yılında Demokrat Parti’nin iktidarı, iktidar ve toplumsal muhalefet özellikle de 

                                                 
992 Binnaz Toprak, “Islam and Democracy in Turkey”, Turkish Studies, Cilt: 6, Sayı: 2, 2005, ss: 167–

186, s. 170.  
993 Binnaz Toprak, s. 171. Çalışma toplumsal muhalefete odaklandığı için parlamento-içi siyasal 

muhalefet bağlamında bu nokta kapsam dışı bırakılmıştır. Ancak genel bir değerlendirme bağlamında, 

parlamento içinde bu iki eğilimin ağırlıklı olarak tüm seçim dönemlerinde ve sonrası etkili olduğu 

belirtilebilir.  
994 Zafer Toprak, “1946 Sendikacılığı Sendika Gazetesi İşçi Sendikaları Birlikleri ve İşçi Kulüpleri”, 

https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendik

a_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%

C3%A7i_Kul%C3%BCpleri, (13.02.2021), s. 19. 1946 sendikacılığı sol eksenli ve sınıfa dayalı 

örgütlenmenin esas alınması gerektiğini savunmaktadır. Bu bağlamda sendikaların federasyonlar 

şekilde Türkiye ölçeğinde konfederasyon biçiminde örgütlenmesi gerektiğini düşünmektedir.  
995 Doğan, s. 309.  
996 Zafer Toprak, s. 22.  

https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri
https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri
https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri


266 

 

işçi hareketleri arasındaki ilişki bağlamında bir değişikliğe neden olmamıştır. Yalman, 

tek parti döneminde çok partili hayata geçişin, devlet ile toplum ilişkileri bağlamında 

bir kopuşu yansıtmadığını ve bu dönem yaşanan iktidar değişikliğinin ne iktidar bloğu 

içerisinde ne de sınıf güçlerinin dengesi bağlamında bir değişiklik taşımadığını 

devamlılık sağladığını belirtmektedir997. Ücretli hafta tatili ve asgari ücret gibi 

konulara ilişkin düzenlemeler bulunmakla birlikte grev hakkı gibi muhalefet bazında 

temel alabileceğimiz konularda düzenlemelere gidilmemiştir998. 1950 yılında 375 bin 

işçinin 75 bininin bir sendikaya üye olduğu ifade edilmektedir. Demokrat Parti’nin 

iktidara gelmeden önce önemli bir seçim vaadi olarak kullandığı grev hakkının iktidara 

geldiğinde unutulmasına ek olarak sendikaların diğer sanayi kesimlerindeki ve 

uluslararası alandaki diğer sendikalarla iletişim kurmasının engellenmesine yönelik 

adımlar attığı ifade edilmektedir999. Takip eden süreçte sol parti ve sendikaların 

yasaklanması toplumsal muhalefetin alanında yeni bir daraltma yaratmış ve devlet ve 

burjuvazi arasındaki ilişki, kapitalist toplumlara uygun bir genel çizgide kalmıştır. 

Devletten ayrı özerk ve eleştirel düşüncenin üretilmesi bağlamında kamusal alan 

nosyonu henüz oluşmamış ve özel alanın dışında kalan her alan devletin alanı olarak 

kabul edilmiştir. Hükümetin basın, üniversite ve yargıya yönelik artan baskıcı ve 

otoriter tavrı, toplumun geniş kesimlerini huzursuz etmeye başlamış toplumsal 

muhalefet sahip olduğu dar alanda toplumsal yapının dinamiğini oluşturmaya 

başlamıştır1000.  

1960’lı yıllardan itibaren ithal ikamesi yoluyla milli iktisadi bütünleşme 

dönemi -diğer kapitalist devletlerle uyumlu bir şekilde- birikimin, devlet tarafından 

düzenlendiği ve sanayi burjuvazisinin uluslararası sermaye ile ilişkisinin geliştiği bir 

dönüşüm sürecini ifade etmektedir. Keyder’e göre geçiş döneminin ardından birikim 

rejimi uygun düzenleme öğeleriyle (özelikle yeni bir anayasa) ile yerleşmeye 

başlamıştır1001. Fordist birikim rejimiyle uyumlu düzenleme biçimi olarak tekelci 

                                                 
997 Yalman, (Hegemonya Projeleri Olarak Devletçilik, Kalkınmacılık ve Piyasa), s. 12-13. Yalman’a 

göre söz konusu değişikliği merkez ve çevre bağlamında ele almak otoriter devlet biçiminin 

devamlılığının gözler önüne serilmesini engellemektedir. Devlet yönetilen sınıfların kendi 

örgütlenmelerini kurmasını engelleyen yapı olarak merkezi rolüne devam etmektedir.  
998 Doğan, s. 301.  
999 Zürcher, s. 331.  
1000 Zürcher, ss:335-338. 
1001 Keyder, s. 177. 1960 askeri darbesi bu bağlamda dönüşümün temellerinin atılması olarak ifade 

edilebilir. Siyasi dengeler ve getirdiği idari mekanizmalar bağlamında yeni bir birikim modelinin 

düzenleme öğelerinin temelleri atılmıştır. Sanayi burjuvazisinin kalkınmacı bir ideoloji ile teknokratik 



267 

 

düzenleme döneminde, işçi örgütlerine ve diğer örgütlere geniş haklar tanınmıştır. 

Fordist Muhalefet döneminde, temel hak ve özgürlükleri güvence altında alan 1961 

Anayasa’sı ile Türkiye’de sol görüşler örgütlenme ve büyüme imkânı kazanmıştır1002. 

Savran’a göre Türkiye açısından 1960-80 dönemi, kapitalizme özgü tipik sınıf 

mücadelesinin (burjuvazi ve proletarya mücadelesi) siyasi hayatta baskın etkiye sahip 

olduğu ilk dönemdir1003. Geleneksel bağlarından kopan kitleler, köylerden kent 

merkezine gelerek işçi statüsüne ulaşmış ve ülkenin toplumsal formasyonuyla uyumlu 

entegrasyon süreci başlamıştır. Bu bağlamda şehirli işçi sınıfı, pazara açılan çiftçi, 

gecekonduda yaşayanlar ile sağ düşünceyi benimseyenler toplumsal muhalefetin 

özneleri haline gelmiştir1004. Böylece sınırlanmış olsa bile iktidar bloğu dışında kalan 

toplumsal sınıflar için ilk defa ekonomik ve siyasi örgütlenme zemini oluştuğu ifade 

edilmektedir1005. Dünya genelinde işçi sınıfının yoğun mücadeleler sonucu elde ettiği 

pek çok hak ve özgürlük, hem bürokratik reformculuk ile sanayi burjuvazisinin 

yükselmesinin birbirine denk düşmesi hem de dünya geneli sosyal refaha dayalı 

politikaların hâkim olması nedeniyle Türkiye’de de tekelci düzenleme öğeleriyle 

yerleşmiştir1006. Örgütlü işçi sınıfının bu dönem elde ettiği haklar -grev ve sendika 

bağlamında ilgili bölümde detaylı bir şekilde aktarılmıştır1007. 1961 Anayasası, 

toplumun tüm kesimlerine toplumsal muhalefet açısından geniş haklar sağlayan idari 

mekanizmaları kurumsallaştırmıştır. Emek-sermaye ilişkisi bağlamında devletin 

uzlaşmacı tavrı, grev ve sendika sayılarındaki artış şekilde nitel verilerle Türkiye 

bağlamında dünyadaki muhalefet biçimlerine uyumlu olmaktadır. Emeğin ve işin 

örgütlenmesinde kitlesellik, toplumsal hareketlerin amaçları, hedefleri, aktörleri ve 

niteliklerini belirlemiştir.  Türkiye’de Fordist muhalefet döneminde, işçi sınıfının 

örgütlü bir mücadeleye doğru evrilmesi süreci yaşanmıştır.  Sanayileşme programları 

ile bağlantılı olarak işçi sınıfı niceliksel ve niteliksel olarak artış göstermiştir1008. İşçi 

sınıfı Fordist birikimin örgütlenme ilkesine uygun bir şekilde kitlesel örgütler 

                                                 
elitler tarafından desteklendiği bir toplumsal formasyonu ifade eden süreç, darbe sonrası düzenlemelerle 

devletin biçimini de değiştirmiştir. s. 180.  
1002 Kongar, s. 165. 
1003 Sungur Savran, Türkiye’de Sınıf Mücadeleleri Cilt 1: 1908-1980, Yordam Kitap, 4. Basım, 

İstanbul, 2016, s. 30.  
1004 Keyder, s.264.  
1005 Yalman, (Hegemonya Projeleri Olarak Devletçilik, Kalkınmacılık ve Piyasa), s. 13.  
1006 Keyder, s. 184.  
1007 Fordist muhalefette grev ve sendika bölümünde tartışıldığı için bu bölümde tekrar edilmeyecektir.  
1008 Yüksel Akkaya, Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık-II, Praksis, Cilt: 6, No: 1, 2002, ss: 63-101.  



268 

 

kurulmuş ve bu örgütler bürokratik bir şekilde, lidere bağlı ve erkek egemen bir yapıda 

hayat bulmuştur. 1967 yılından kurulan Disk, Türk-İş’in bir işçi sendikası olmaktan 

uzaklaştığı eleştirisiyle kurulmuş, ilk kurulduğu yıl yaklaşık 5.000 bin işçi kaydolmuş 

ve hızlı bir şekilde büyümüştür. Sınıf ve kitle sendikacılığı anlayışını benimseyen, işçi 

sınıfını sınıfsal mücadeleye yönelten ve devletin denetimindeki sendikacılığa karşı 

olan Disk, Türkiye’deki örgütlü işçi mücadelesi açısından özgün bir önem 

taşımaktadır1009. Bir eylem repertuarı olarak fabrika işgalleri, 1968-1970 dönemi işçi 

eylemlerine yön vermiştir. 15-16 Haziran olayları, işçi hareketleri bağlamında özel bir 

öneme sahiptir. Sendikalı olmayı zorlaştıran yasa tasarısının yasalaşmasının ardından, 

DİSK’e bağlı konfederasyonların İstanbul ve Kocaeli’nde başlattıkları direnişe 150 

bini aşan sayıda işçi katılırken, siyasal iktidar bastırma yönetimi olarak sıkıyönetim 

ilan etmiş ve direnişin sonucunda üçü işçi olmak üzere beş kişi hayatını kaybetmiştir. 

Eylem repertuarı olarak fabrika işgallerin kullandığı bu direnişin Türkiye işçi tarihi 

hareketleri içerisinde bir ilk olduğu ifade edilmektedir1010.  

1960’lı yıllar siyasal ve ekonomik sorunların etkin bir şekilde münazara 

edildiği ve hak taleplerinin siyasal iktidara iletilmesi bağlamında yoğun entelektüel 

tartışmaların yapıldığı yılların başlangıcıdır1011. Hem sağ hem de sol ideolojiler 

Kemalizm temelinden beslenerek toplumsal muhalefetin temellerini oluşturmuştur1012. 

Bu bağlamda özellikle öğrencilerin ve hocaların toplumsal muhalefetin 

örgütlenmesinde önemli bir rolü olduğu ifade edilmektedir. 1968 yılının sonuna doğru  

dünya geneliyle de uyumlu bir şekilde ancak kendi özgünlükleri içerisinde üniversite 

öğrencileri, kampüslerde başlayan hak taleplerini ulusala doğru genişleterek hem 

                                                 
1009 Akkaya, Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık, s. 74-74. Akkaya, 1970’li yıllarda DİSK’in 

yöneticilerinde bir geri çekilme olduğunu ifade etmektedir. Özellikle 15-16 Haziran olayların kara 

listeye alınan işçilere sendikanın sahip çıkmaması bu bağlamda ele alınacak en önemli gelişmelerden 

biri olarak kabul edilmektedir. 12 Mart ile, daha fazla geriye çekilmiş nihayetinde 1980 yılına 

gelindiğinde Disk ile Türk-İş arasında bir fark kalmamıştır s. 77. 
1010 Doğan, s. 318. Direnişin en önemli sonucu yasalaşan tasarının Anayasa Mahkemesi tarafından iptal 

edilmesi ve sonrasında beklenen 275 sayılı Grev ve Toplu Sözleşme yasasındaki değişikliğe ilişkin 

çalışmaların gündemden çekilmesidir.  
1011 Zürcher, s. 368. Özellikle bu yıllarda yayın hayatına başlayan dergilerin ve yayınların etrafında 

dönen tartışmaların sonucu oluşan grupların hiziplere ve partilere dönüştüğü düşünülmektedir. Yön 

Dergisi, Aydınlık ya da Devrim akla ilk gelen örneklerdir s. 369. Ek olarak fikir kulüpleri yine 

üniversiteler içerisinde örgütlenmiş ardından Fikir Kulüpleri Federasyonu olarak ulusal bir ağa 

dönüşmüştür.  
1012 Keyder, s. 240. Keyder’e göre sol, sosyalist olmaktan ziyade anti-emperyalist özellikler 

göstermektedir ve Kemalizm ile milli yarar ve toplum mühendisliği bağlamında uzlaşmaktadır. Sağ 

ideolojiler ise, sınıf analizi bağlamında sınıfsız kaynaşmış kitle anlayışı ve komünizmle mücadele 

gözlenen Kemalist öğelerden birkaçını oluşturduğu söylenebilmektedir s. 252-253.  



269 

 

kapitalist sisteme hem de siyasal iktidara yönelik protestolara başlamıştır. 1970’ler 

boyunca öğrenci hareketleri, anti-emperyalist bir söylem ile gelişmiştir ve işçilerle 

birlikte toplumsal muhalefetin ana aktörü olmuştur 1013. Siyasal iktidar ise bu durum 

karşısında karşı grupların tepkilerini desteklemeye yönelik politikalar geliştirmiş 

şiddet eylemlerini durdurmak yerine sola karşı bir tutum takınmıştır. Bu durum 

devletin tarafsızlığı bağlamında duyulan güvenin azalmasına neden olmuştur1014. 

Eylem repertuarı olarak derslerin boykotundan, üniversite işgallerine ardından da 

siyasi nitelik taşıyan ulusal çapta protesto biçimlerine doğru bir genişleme meydana 

gelmiştir. 1960’lı yılların sonuna kadar şiddet düzeyi oldukça düşük olan öğrenci 

hareketleri bu tarih sonrasında özellikle farklı ideolojik gruplar arasında ve fiilen 

birbiriyle çatışma şekilde gerçeklemiş ve şiddet sonucu ölümler sıradan hale gelmeye 

başlamıştır1015. 1963 ile 1968 yılları arasında sayısı yaklaşık 15 kat artan komünizmle 

mücadele derneklerinin ve yine komünizmle mücadele için kılınan toplu namazların 

şiddet eylemlerini destekleyici bir nitelik gösterdiği ifade edilmektedir1016. Aynı 

zamanda sol örgütlerin, amaç ve yöntem olarak benimsedikleri değerler, örgütlerin 

nitelikleri ve dünyadaki gelişmeler ışığında şiddeti bir muhalefet etme aracı olarak 

gördükleri ifade edilebilmektedir.  

1971 askeri müdahalesi, muhalefete bakış açısı ve yurttaş haklarının sınırları 

bağlamında bir gösterge olarak ifade edilmektedir. “Devletin izin verdiği” ölçülerde 

muhalefetin hak olarak görüldüğü bir toplumsal formasyonda, sivil özgürlüklerin 

ortadan kaldırıldığı bir kırılma anına denk düşmektedir. Bu dönemde ağırlıklı olarak 

sol düşünceyi benimseyen ve geleneksel araçları kullanan aktörler (sol görüşlü partiler, 

sosyalist partiler, sendikalar ve sivil toplum kuruluşları) çeşitli araçlarla 

etkisizleştirilmiştir. Sonrasında ise, özgürlüklerin sınırları yeniden çizilerek sivil 

özgürlüklerin anayasal temellerinin ortadan kaldırıldığı görülmektedir1017. 1970’lerin 

                                                 
1013 Yavuz Yıldırım ve Selin Bengi Gümrükçü, “Tekel-Hes ve Gezi Parkı Protestoları Ekseninde 

Türkiye’de Eylem Dalgalarının Sürekliliği ve Değişimi”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Sayı: 26, 2017, ss: 388-405, s. 395.  
1014 Kongar, s. 167.  Bu desteğin siyasal yaşamda şiddet kullanılması bağlamında etkisi olduğu ifade 

edilmektedir. Aynı zamanda şiddet olaylarına yönelik hiçbir önlemin alınmaması da sürecin katlanarak 

artmasında bilinçli bir çaba olarak ifade edilmektedir.  
1015 Şerif Mardin, “Türkiye’de Gençlik ve Şiddet”, çeviren Mustafa Erdoğan, Türkiye’de 

Modernleşme Makaleler 4, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991, s. 253.  
1016 Kongar, s. 167. Kongar bu dönem sonrası özel kamplarda ideolojik olarak yetiştirilen militanların 

var olduğunu ve komünizm tehdidine karşı kendine görev atfettiklerini belirtmektedir. s. 169.  
1017 Keyder, s. 240-242.  



270 

 

sonu ekonomik krizin derinleşmesiyle paralel bir şekilde toplumsal muhalefetin de 

yoğunlaştığı bir dönemdir. Özellikle emek ve sermaye arasındaki mücadelede, toplu 

sözleşme ve grev hakkı ile güçlenen sendikacılık önemli bir muhalefet aracı olarak 

kullanılmıştır.  Bu dönem toplumsal hareketlerinde; sol, faşist eğilimli sağ ve İslamcı 

sağ radikal siyasi hareketlerin temel gruplaşmasını oluşturmaktadır ve giderek şiddet 

içeren ve çatışmacı bir biçime evrilmiştir1018. Hareketlerin giderek çatışmacı bir nitelik 

kazanmasında, otoritenin kabul edilen meşruiyetinin giderek zayıflaması, sivil 

özgürlüklerin yok sayılması, kentin çeperinde yaşayanların giderek militanlaşması ve 

yeni kimlik arayışlarının etkileri olduğu ifade edilmiştir. Aynı zamanda toplumsal 

muhalefetin gerçekleştirilme biçimindeki çatışmacı tavrı, siyasal iktidarın tutumu da 

şekillendirmiştir. Bu dönem özellikle “siyasal iktidarın şiddetinin” başlangıcı olarak 

görülmektedir1019. Bu bağlamda MESS tarafından yayınlanan ve yaklaşık iki ciltlik 

olan grevdeki işçiler listesinin, Türkiye’deki toplumsal muhalefete bakış açısından bir 

ipucu sunduğu düşünülmektedir. Toplumsal muhalefetin tarihsel bağlamında en 

önemli aktörlerinden biri olan işçilerin isimleri sermaye tarafından kaydedilmekte ve 

bunların siyasal iktidara iletilmesi suretiyle işçilerin fişlenmesine yönelik adımlar 

atılmaktadır1020. Toplumsal muhalefete yönelik şiddetin muhalefetin bir hak ve 

özgürlük olarak tanımlanmasının ötesine geçişi ve çatışmacı bir muhalefet biçimine 

dönüşümü, 1970’lerin ikinci yarısından itibaren hızlanmıştır. Çatışmacı muhalefete 

evrilme sürecini destekleyecek verileri aktaracak olursak; 1977 yılında siyasi 

çatışmalar nedeniyle 230 kişinin 1980’e giden süreçte ise 1200 ile 1500 arasında 

kişinin yaşamını kaybettiği belirtilmektedir1021. Yalnızca 1977 1 Mayıs’ta 37 kişi faili 

meçhul bir saldırıyla öldürülmüş ve toplumsal muhalefetin tarihinde derin izler 

bırakmıştır1022. 1973-1977 tarihleri arasındaki öğrenci çatışmalarında 477 kişinin 

öldürüldüğü ifade edilmektedir1023. Kitlesel çatışmaların yoğunlaştığı bu dönemin 

                                                 
1018 Mardin, “Türkiye’de Gençlik ve Şiddet”, s. 258-259.  
1019 Kongar, s. 176.  Bu dönem toplumsal muhalefetin etkin aktörleri olarak profesörler, aydınlar, 

eğitimcilerin içinde bulunduğu sol eğilimli yurttaşların gözaltına alınması ve işkenceye maruz kalması 

yeni bir dönemin başlangıcı olarak okunmaktadır.  
1020 MESS, Grevdeki İşçiler Listesi I-II’den aktaran Akkaya, Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık, s. 

84.  
1021 Zürcher, s. 380. 
1022 Doğan, s. 322. Katliam hem işçi hareketi özelinde hem de Türkiye solu açısından bir eylem 

repertuarı olarak sokağın kullanılması açısından toplumsal belleğe kazınan güvensizlik yaratmıştır. 

Aradan geçen 44 yıla rağmen faillerin hala bulunmamış olması bu güvensizliği desteklemektedir. Ek 

olarak sendikaların bu süreçle mücadelede gerekli kararlılığı gösteremediği ifade edilmektedir.  
1023 Mardin, (Türkiye’de Gençlik ve Şiddet), s. 253.  



271 

 

sonu genel bir kriz ile gelmiş ve 12 Eylül askeri darbesi ile sonuçlanmıştır. Türkiye 

toplumsal muhalefeti askeri yönetim ve demokrasinin askıya alındığı bir toplumsal 

yapı ile karşılaşmıştır1024.  İnsan Hakları Derneği’nin raporuna göre, 12 Eylül askeri 

darbesiyle birlikte yaşam hakkı, düşünce ve ifade özgürlüğü, özel yaşamın gizliliği, 

örgütlenme hakkı, toplanma özgürlüğü, grev ve sendika hakkını içeren ve muhalefet 

hakkı kapsamında ele alınan tüm hak ve özgürlüklerde yaşanan hak ihlalleri uzun bir 

liste olarak karşımıza çıkmaktadır. Rakamlarla açıklarsak bu dönemde; 49 kişi idam 

edilirken işkencede 171 kişi hayatını kaybetmiştir. Bu bağlamda ilk ihlal yaşam 

hakkına yöneliktir. Gözaltına alınan 650 bin kişinin tamamına yakını işkenceye maruz 

kalmıştır. Açılan davaların çoğunluğu düşünce suçu kapsamına girmektedir ve bu 

bağlamda da düşünce ve ifade özgürlüğü hakkı ihlal edilmiştir. Bir milyon 683 bin kişi 

sahip olduğu etnik, dini kimlik ya da fikirleri nedeniyle fişlenmiştir ve bu kapsamda 

özel yaşamın gizliliği ve din ve vicdan özgürlüğü ihlal edilmiştir. 23 bin 667 dernek 

etkinliği yasaklanırken siyasi parti ve sendikalar1025 kapatılmak suretiyle örgütlenme 

hakkı ihlal edilmiştir. Toplamda 39 ton kitap, dergi ve gazetenin yakılarak imha 

edildiği, gazetelerin kapatıldığı ve filmlerin yasaklandığı bu dönemde, ifade özgürlüğü 

ve basın özgürlüğü bağlamında kapsamında geniş hak ihlalleri yaşanmıştır1026. Sonuç 

olarak toplumsal muhalefetin gerçekleşmesi için herhangi bir yasal mekanizma 

bırakılmamıştır. 

24 Ocak kararlarıyla sermaye birikimini yeniden düzenleyecek yapısal 

düzenlemelerin dönemi başlamıştır. Post-fordist birikim rejimi, bir önceki dönemin 

düzenleme öğelerini ortadan kaldırırken yeniden yapılanmanın 12 Eylül darbesiyle 

gerçekleştirildiği ifade edilmektedir1027. Bu bağlamda Türkiye’nin tekil bir örnek 

olmadığı belirtilmektedir. Dünya genelinde yaşanan genel bir dönüşüme özgül 

                                                 
1024 Keyder, s. 266-267.  
1025 DİSK, MİSK ve Hak-iş darbenin hemen sonrasında kapatılmıştır. Bu sendikaların yönetim kurulları 

ve mal varlıkları kayyuma devredilmiştir. Hak-iş 1983 yılında geri açılmıştır. 1981 yılında DİSK 

yöneticilerinin yargılanma süreci başlamış ve 78’i idamla olmak üzere 1477 sendikacı yargılanmıştır. 

Bu durumun yeni birikim rejiminin politik tahakkümü hakkında fikir verdiği düşünülmektedir. Doğan, 

s. 332.  
1026 İnsan Hakları Raporları Veri Tabanı, “Geçmişle Yüzleşme: 12 Eylül Travmasını Aşmak”,  
https://www.raporlar.org/gecmisle-yuzlesme-12-eylul-travmasini-asmak-ihd-2017/ ve Hüseyin Özdil, 

“12 Eylül ve Hak İhlalleri”, Bianet, 2007, https://bianet.org/bianet/insan-haklari/101757-12-eylul-ve-

hak-ihlalleri, (24.01.2021).  Ek olarak çok sayıda kişinin memuriyet ile ilişkisi kesilmiş ya da 

pasaportlarına el koyularak seyahat özgürlüğü gibi çeşitli anayasal haklar ihlal edilmiştir.  
1027 Doğan, s 324.  

https://www.raporlar.org/gecmisle-yuzlesme-12-eylul-travmasini-asmak-ihd-2017/
https://bianet.org/bianet/insan-haklari/101757-12-eylul-ve-hak-ihlalleri
https://bianet.org/bianet/insan-haklari/101757-12-eylul-ve-hak-ihlalleri


272 

 

özelliklerin eklemlendiği bir süreci ifade etmektedir1028. 12 Eylül 1980 sonrasında 

devlet aygıtının, düzenleme öğelerinin (bir önceki birikim rejimiyle uyumlu yapılar ve 

kurumlar) tamamen ortadan kaldırılmasında temel görev üstlendiği ifade 

edilmektedir1029. Değişen iktisadi politikalar bağlamında güvensiz yaşam 

koşullarının1030 yerleşmesinde etkin olan Post-fordist devletin, toplumsal muhalefetin 

susturulmasında şiddet araçlarıyla birlikte aktif ve etkin bir şekilde yerini aldığı 

görülmektedir. Türkiye’de Post-fordist muhalefet dönemi, kapitalist toplumsal 

ilişkilerin ve sermaye birikiminin yeniden üretiminde devletin rolü bağlamında ele 

alınmıştır. Çeşitli ekonomi politik koşullar çerçevesinde devletin rolü, değişen işlevi 

ve bu bağlamda sürecin muhalefete yansımalarını tarihsel olarak analiz etmek 

hedeflenmektedir. Bu kapsamda Post-fordist muhalefet dönemi, sermayenin yeniden 

üretiminde devletin rolü bağlamında üç ana dönemde incelenmiştir. Bu yönde bir 

sistematiğe gidilme nedeni özellikle devletin otoriterleşmesi sürecinin toplumsal 

muhalefete yansımasının tartışılmasına imkân sağlamasıdır. 

1980-2002 Dönemi, Türkiye’nin ihracata yönelik iktisat politikalarını 

benimsediği dönemin başından Adalet ve Kalkınma Partisi’nin iktidarı devraldığı 

döneme kadar olan süreci kapsamaktadır. 12 Eylül askeri darbesinin, hem dış ödemeler 

dengesi sorunlarından kaynaklanan bir ekonomik krizin hem de giderek ağırlaşan 

siyasal bir yönetememe krizinin -hegemonya bunalımı- sonucu geldiği ifade 

edilmektedir1031. Ülkenin içerisinde bulunduğu döviz dar boğazı, bir yandan Fordist 

birikimin sonunu getirirken diğer yandan yeni birikim rejimi aracılığıyla küresel 

kapitalizme eklemlenme sürecini başlatmıştır. Bu süreç, yurtiçi talebin kısıtlanması ve 

sanayiye kaynak aktarılması amacına yönelik olarak çalışanların sosyal haklarının 

askıya alınması, sendikaların kapatılması, grevlerin yasaklanması yoluyla 

                                                 
1028 Yalman’a göre 1980 sonrasından bu yana yapısal uyum bağlamında atılan her adım, “piyasa 

söylemini” mutlak bir doğru olarak kullanmaktadır. Bu kapsamda otoriter bir devlet biçiminin kapitalist 

dünya sistemi ile bütünleşmesinde önemli bir unsur olarak tamamlanmakta ve mutlak bir doğru olarak 

aktarılarak tarihsel blok inşasında işlevsel hale gelmektedir. Yalman, (Hegemonya Projeleri Olarak 

Devletçilik, Kalkınmacılık ve Piyasa), s. 21. 
1029 Keyder, s. 262.  
1030 Merkezinde devletin yer aldığı Fordist dönem devlet politikaların terk edilmesi sürecini ifade 

etmektedir. Bu sürecin ekonomi politik analizi ilgili bölümlerde yapıldığı için yeniden yapılmayacaktır. 

Ancak dönüşümün tüm dünya ile uyumlu bir şekilde Türkiye’de de gerçekleştiğini bu bağlamda özgün 

gelişmelerin yaşanmadığını belirtmek yerinde olacaktır. Türkiye üzerine değerlendirme toplumsal 

muhalefetin alanına ilişkin yapılacaktır.  
1031 Galip Yalman, Neoliberalizm, Kriz ve Devlet, Mülkiye Dergisi, Cilt: 43, No:1, ss: 185-192, s 188.  



273 

 

gerçekleştirilmeye çalışılmış ve ilk adımlar bu bağlamda atılmıştır1032. 1980-2002 

döneminde grev ve sendika bazında toplumsal muhalefet ancak Kasım 1983 seçimleri 

sonrasında başlayabilmiştir. Yeni birikim rejimi döneminin siyasi temsillerinin 

belirlenmesinin ardından 1984 yılı sonrasındaki yeni yasal düzenlemelerle sendikal 

hayat yeniden hareketlenmeye başlamıştır. Çıkarılan yeni sendika yasası, sendikaları 

olabilecek en dar düzeyde- yüksek işkolu- ve işyeri barajını getirmekte ve güçlü ve 

merkezi sendikaları anayasal olarak desteklediğini göstermektedir. Bu düzenlemeler 

ise sendikaların etkinliği azaltılması ve militan yanını törpülemesine yönelik 

düzenlemeler olarak ifade edilmektedir1033. Bu değişikliğe uyum sağlamak amacıyla 

işyeri sendikaları ve federasyonlarının kendilerini feshetmeleri ya da ulusal işkolu 

sendikaları kurmaya başlamaları ise sendika sayısının niceliksel olarak azalmalarına 

neden olmuştur1034. Akkaya, bu dönem sendikacılığını “eylülist sendikacılık” olarak 

tanımlamaktadır. DİSK’in yeniden açılacağı 1991 yılına kadar üyelerinin başta Türk-

İş olmak üzere çeşitli sendikalara yöneldiği ve var olan sendikaların ise korporatist 

yapılar sergilemesi nedeniyle bu yönde bir tanımlamanın tercih edildiği ifade 

edilmektedir1035. Benzer şekilde grev yasası da hem grevi sınırlı bir azınlığa hak olarak 

tanımlamakta hem de çeşitli gerekçelerle grevi kısıtlamaktadır. Bu bağlamda özellikle 

yasadışı grev ve işçi eylemliliklerine ilişkin “ceza yasalarına” yapılan atıfların, hak 

gerilemelerini ortaya koyduğu düşünülmektedir1036.  

12 Eylül 1982 Anayasasından bugüne sınıf temelli siyasetin gündem dışına 

bırakıldığı bir çerçeve çizildiği ve emeğin sürekli baskı altında olacağı demokratik bir 

devlet biçiminden otoriter bir devlet biçimine geçişin yaşandığı ifade edilmektedir1037.   

Yasal düzenlemelerde yaşanan hak kayıpları bir yandan toplumsal muhalefetin alanını 

hızlı bir şekilde daraltırken diğer yandan reel ücretlerdeki sürekli düşüş hem yaşam 

şartlarını zorlaştırmakta hem de sendikalara olan tepkinin artmasına neden olarak 

işçilerin militanlaşmasıyla sonuçlanmaktadır.  Bu bağlamda 1986 yılında itibaren 

işçilerin grev dışındaki farklı eylem repertuarlarını da kullanmaya başladığı ifade 

                                                 
1032 Akkaya, Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık, s. 87. 16 Eylül MGK bildirisi ile Grev ve lokavta 

izin veren tüm yasal düzenlemelerin askıya alındığı duyurulmuştur. 
1033 Şehmus Güzel, Türkiye’de İşçi Hareketleri (1908-1984), Kaynak Yayınları, İstanbul, 1996, s. 

268-278.  
1034 Doğan, s.336.  
1035 Akkaya, Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık, s. 89.  
1036 Doğan,s 335.  
1037 Yalman, Neoliberalizm, Kriz ve Devlet, s.189.  



274 

 

edilmektedir. Sendikal direniş, iş yavaşlatma, fazla mesaiye kalmama gibi direnişlere 

ek olarak kamuoyu oluşturmaya yönelik eylemler gerçekleştirmişlerdir. 1989 Bahar 

eylemleri bu kapsamda değerlendirilmektedir1038. 1990’lı yıllar, sendikasızlaşma, 

esnek çalışma ve uzmanlaşma ve taşeronlaşmaya yönelik politikalarla özelleştirmeler 

için uygun ortamın hazırlanması sürecini ifade etmektedir. Böylece yeni birikim 

rejiminin hedefi olan iç talebin daraltılması, kamu harcamalarının azaltılması, 

ücretlerin baskı altına alınması için gerekli olduğu düşünülen düzenlemeler yapılmaya 

başlanmıştır. Bu yıllarda kamu emekçileri kitlesel eylemlerle süreci protestoya 

başlamıştır. KESK’in kurulmasıyla sonuçlanan sendikal mücadeleler görülmüştür1039. 

İşçi hareketleri ve kamu sendikacılığının azalmasının nedeni olarak Post-fordist 

dönemin küresel ekonomisinin ve yüksek işsizlik oranlarının da etkisi olduğunu 

belirtmek gerekmektedir1040. 1990’lı yıllar gerçekleştirilen grev sayısı ve greve katılan 

işçi sayısı ilgili bölümde tartışılmıştır1041.  

Toplumsal hareketler bağlamında bu süreç incelendiğinde 12 Eylül sonrasının 

etkileriyle şekillenen bir dönemin başlangıcı olarak ifade edilmektedir. 12 Eylül 

rejiminin ülke genelinde uyguladığı “olağan” baskıya ek olarak, 1980-1984 

dönemindeki fiziki şiddet örnekleri ve bunlar karşısında herhangi bir yasal 

mekanizmanın bulunmaması yasal siyaset alanını kapatmıştır. Bu bağlamda 

muhalefeti, çatışmacı ve yıkıcı bir biçime dönüştürmüştür. Aynı zamanda Tanıl 

Bora’ya göre; açık-yasal siyasetin kısıtlanan alanlarının sürekli kriminalize edilmesi 

çatışmacı muhalefetin giderek büyümesine etki etmiştir1042. 1990’lı yıllar hem Kürt 

hareketinin hem de İslami hareketlerin toplumsal muhalefette baskın olduğu 

yıllardır1043. Kürtlerin ağırlıklı olarak yaşadığı bölgelerde, güvenlik güçlerinin yoğun 

                                                 
1038 Akkaya, Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık, s. 91. Bahar eylemleri; bir milyon işçinin günlerce 

devam eden eylemlerini ifade etmektedir.  
1039 27 Mayıs anayasasında sendika hakkı olan fakat 12 Mart döneminde değişiklikle bu hakkı elinden 

alınan memur statüsündeki kamu çalışanları, 1980 anayasanın yasal boşluğundan faydalanarak sendika 

kurma girişimlerine başlamış ancak pek çok engelle karşılaşmıştır. Nihayetinde, 1992 yılında itibaren 

kurulmaya başlamıştır. Kamu Emekçileri Sendikaları Konfederasyonu etrafında örgütlenmiş memurlar 

ve özellikle Eğitim-Sen’li öğretmenler 1990’lı yıllarda toplumsal muhalefetin önemli aktörleri 

olmuştur.  
1040 Doğan, s. 343.  
1041 Akkaya, 1990’lı Yıllarda Grev, s. 5. İlgili veriler Post- fordist muhalefette grev başlığında detaylı 

bir şekilde aktarılmıştır.  
1042 Bora, s. 855- 861.  
1043 Kongar, s. 316-336.  



275 

 

bir şekilde uygulamaya koyduğu baskı ve şiddet pratikleri1044, 1993 yılı Madımak 

Katliamı, Muammer Aksoy, Çetin Emeç, Uğur Mumcu’nun siyasi cinayetlere kurban 

gitmesi, laiklik karşıtı eylemler, 1996 Susurluk olayı gibi pek çok toplumsal olay bu 

dönemin siyasi iklimi hakkında fikir vermektedir. Ana damarlarıyla özetlenmeye 

çalışılan bu tabloya rağmen, toplumsal muhalefet varlığını ortaya koymuş ve pek çok 

yeni eylem repertuarı ile hayat bulmuştur1045. Bu bağlamda basın özgürlüğü, yargısız 

infaz, devlet içindeki çeteler vb. sorunlar bu dönemki toplumsal muhalefetin 

odaklandığı ve temelde yurttaşlık haklarıyla bağlantılı sorunların görünür kılındığı bir 

dönemdir1046. Sürekli Aydınlık İçin Bir Dakika Karanlık eylemi, Bergama Direnişi, bir 

sivil itaatsizlik örneği olarak Cumartesi Anneleri ve gerçekleştirdikleri oturma 

eylemleri1047,  kadın hareketlerinin sokağı etkin bir şekilde kullanmaya başlaması, 

savaş karşıtı toplumsal hareketler, türban eylemleri, nükleer karşıtı eylemler şeklinde 

post fordist dönemin genel özelliklere uyumlu pek çok hareketin kitlesellik kazanan 

örneklerinin görüldüğü bir dönemdir. Hareketler aktörleri, hedefleri, amaçları 

bağlamında bir çeşitlilik kazanmakla birlikte Coşkun’un ortaya koyduğu üzere geçmiş 

dönemin toplumsal hareketleri ile süreklilik bağlamında bir ilişki içerisinde olmuştur. 

Aktörler, eylem ve örgütlenme bilgi ve tecrübesine sahip işçilerdir1048 ve gündelik 

hayatın sorunlarını da toplumsal muhalefetin alanına dahil ederken aynı zamanda yerel 

sorunların küresele eklemleyerek yeni pratikleri deneyimlemeye başlamıştır. Bu 

bağlamda toplumsal hareketlerin her ülkenin kendi koşulları içinde biricik olduğu 

                                                 
1044 İşkence, faili meçhul cinayetler, yargısız infazlar, göçe zorlama/yerinden etme, zorla kaybetme ilk 

etapta akla gelen uygulamalardır.  Bu bağlamda zorla kaybetme pratiği siyasi cinayetlerden farklılaşan 

ve toplumsal muhalefetin geleceği bağlamında üzerine düşünülmesi gereken bir meseledir. Türk siyasal 

hayatından bilinen ilk zorla kaybolma vakası, Tütün işçisi Salih Bozışık’ın gözaltına alınması ve bir 

daha kendisinden haber alınamaması sonucu yaşanmıştır. Türkiye’de gözaltında kaybolma özellikle 

1980’li yıllarda ve devamında sistematik bir şekilde 1990’lı yıllardan yaşanmıştır. İnsan hakkı ihlali 

olan bu olgu üzerine, Hakikat, Adalet ve Hafıza Merkezi’nin 2013 yılında yayınladığı kapsamlı bir rapor 

bulunmaktadır.  
1045 Sanlı, s.152.  
1046 Kongar, s. 317.  
1047 27 Mayıs 1995’te Galatasaray Lisesi’nin önünde başlayan oturma eylemleri, Türkiye’nin toplumsal 

muhalefet tarihindeki tekil örneklerden biridir. Yakınlarını kaybeden ve onlardan bir daha haber 

alamayan insanların herhangi bir alkış ve slogan kullanmadan kullandığı bir eylem repertuarıdır. 1999 

yılında eylemlere ara verilmek zorunda kalınmıştır. 2000’li yıllarda ise yeniden başlayarak kamuoyunda 

yer bulmuştur.  Arjantin’de ve Şili’deki Cumartesi Anneleri ile ortak bir temelden hareket eden bu 

örnek, toplumsal muhalefetin yerel özgünlüklerle birlikte küreselle ilişkisi bakımından da önem arz 

etmektedir.  
1048 Yıldırım ve Gümrükçü, s. 396.  



276 

 

kabulünden hareketle mevcut toplumsal formasyonun özelliklerinden de etkilendiği 

görülmektedir1049.  

Türkiye’de Post-fordist muhalefet dönemi kapsamında ele alınacak ikinci 

dönem, 2002- 2011 yıllarını kapsayan AKP’nin birinci ve ikinci iktidar dönemidir. 

Şebnem Oğuz, Türkiye’nin küresel kapitalizmle eklemlenme sürecinde derinleşen 

çelişkilerin idaresinde devlete düşen görevlerin, devlet aygıtında köklü değişimleri 

zorunlu kıldığını belirtmektedir. Bu bağlamda üç temel mekanizma ile devletin köklü 

değişim süreci başlamıştır. İlk olarak; siyasi alanın daraltılması yoluyla çelişkilerin 

idaresinin doğrudan devletin alanına aktarılması, (bu bağlamda 1982 anayasası sonrası 

siyasi parti ve seçim sistemine ilişkin düzenlemeler düşünebilir) ikinci olarak; yasama 

organı karşısında yürütme organın güçlendirilmesi süreci (Bakanlar Kurulu’na Kanun 

Hükmünde Kararname çıkarma yetkisinin verilmesi) üçüncü ve son olarak ise yürütme 

erkinin iç yapılanmasının birikimin gereklilikleri doğrultusunda yeniden 

düzenlemesidir.  Bu bağlamda 1980 sonrasında neoliberal politikaların hayata 

geçmesiyle birlikte söz konusu yapılar Poulantzas’ın olağan devlet biçimlerinden biri 

olarak tanımladığı “otoriter devletçilik” çerçevesinde kurumsallaşmıştır1050. Bu süreç 

AKP’nin iktidara geldiği 2002 döneminden önce büyük oranda gerçekleşirken, 2002 

sonrasında ise neoliberal otoriter devlet biçimine yönelik adımların pekiştirilmesi 

süreci yaşandığı ifade edilmiştir1051. AKP iktidara geldiği ilk yıllarda Avrupa Birliği 

uyum yasaları çerçevesinde attığı çeşitli adımlar, Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da 

uygulanan Olağanüstü Hal’in kalkması, idam cezasının kaldırılması gibi düzenlemeler 

toplumsal muhalefet bağlamında bir alanın açılmasına imkân sağlamıştır ancak 

özellikle 2009 sonrası bu söylemden uzaklaşıldığı görülen bir dönem başlamıştır.  

Tarih boyunca iktidardakilere karşı muhalif olma ihanet ile bir tutulmuştur 

ancak zamanla birbirini yıkıcı görmenin ötesinde rakip olarak tanımladıkları düzeyde 

demokrasi ile ilişki kurulabilmiştir. Özellikle 11 Eylül saldırıları ve 2008 krizi 

sonrasında ise, küresel çapta seçimle iş başına gelen liderlerin rakiplerini varoluşsal 

                                                 
1049 Coşkun, Süreklilik ve Kopuş Bağlamında Türkiye’deki Toplumsal Hareketler, s. 97. 
1050 Şebnem Oğuz, “Yeni Türkiye’nin Siyasal Rejimi”, Yeni Türkiye’de Kapitalizm, Devlet ve 

Sınıflar der Tolga Tören ve Melehat Kutun, Sav Yayınları, İstanbul, 2016, (Yeni Türkiye’nin Siyasi 

Rejimi) s. 93. Poulantzans’dan hareketle kavramın tartışması daha önce yapıldığı için burada yeniden 

değinilmeyecektir. Sadece sürecin muhalefete yansımaları üzerinde durulacaktır.  
1051 Şebnem Oğuz, Türkiye’de Kapitalizmin Küreselleşmesi ve Neoliberal Otoriter Devletin İnşası, 

Mesleki Sağlık ve Güvenlik Dergisi, Cilt:12, Sayı: 45-46, 2012, ss: 1-15, (otoriter devletin inşası) s. 

9-11.  



277 

 

bir tehdit olarak tanımlayarak iktidarlarını pekiştirmesi sürecinin, demokrasinin çeşitli 

gerekçelerle askıya alınmasına ve iktidarların otoriterleşmesine neden olduğu ifade 

edilmektedir1052.  Türkiye’de de küresel ile uyumlu bir şekilde devletin baskı aygıtının 

görece olarak arttığı bir sürecin başladığı ifade edilmektedir. 2009 yılı sonrası AKP 

iktidarı döneminde çözüm süreci olarak tanımlanan bir dönem başlamıştır ve bu 

dönemde toplumsal muhalefet bağlamında fiili yumuşama adımlarının atıldığı ifade 

edilmektedir1053. Ancak sürecin gelişiminde yaşananlar bu sürecin, AB uyum 

yasalarının gerekliliği ve seçmen tabanın genişletme kaygısı ile yapıldığı ve bu 

bağlamda nihayete ermediği şeklinde değerlendirilmektedir1054. 2010 yılında 

gerçekleşen anayasa değişikliği sonrası ise, yargının yürütmeye bağlanması süreci 

toplumsal muhalefetin alanında ciddi bir daralma meydan getirmiştir. Bu bağlamda 

iktidarın 2011 yılına kadar “polis, istihbarat ve yürütme” ekseninde merkezileşmesi 

sürecini aşama aşama tamamlandığı ifade edilmektedir1055.  Özellikle döngüsel 

nitelikteki eylemlerin yasaklanması, polisin bu eylemlerde artan şiddeti ve özel 

yaşama müdahalelerin artması, muhalefet aracı olarak ani ve tepkisel nitelikleri 

eylemleri etkin hale getirmiştir. Özellikle 2010-2013 dönemi, Tekel Direnişi ve Hes 

karşıtı eylemler örneğinde görülebildiği üzere tabandan gelen protesto dalgalarının 

kitlesel eylemliliklere dönüştüğü “yeni” bir sürecin başlangıcı olarak ifade 

edilmektedir. Bu noktada yeniye yapılan vurgu; küresel ile bağlantılı, kurumsal 

siyasetin karşısında, lidersiz ve kendinden sonra gelecek kitleselliklere yeni bir alan 

açmasıyla ilgili geç kalmış ilk örnekler olmasına ilişkindir1056.  

Bu bağlamda ele alınan son dönem 2011 sonrasında başlayarak devam eden 

AKP’nin üçüncü iktidar dönemidir. Özellikle 2013 yılında yaşanan Gezi Eylemleri 

sonrasında iktidarın otoriterleşme biçiminde niteliksel bir değişimin yaşandığı ifade 

edilmektedir1057.  2013 yılında yaşanan ve Türkiye’nin toplumsal muhalefet tarihinde 

                                                 
1052 Steven Levitsky and Daniel Ziblatt, s. 89 ve Yalman, Neoliberalizm, Kriz ve Devlet, s. 190.  
1053 Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da uygulanan Olağanüstü Hal’in kalkması bunun ilk adımı olarak 

ifade edilmektedir.  
1054 2009-2011 sürecindeki tutuklamalar ve devamında 2015 yılı Dolmabahçe görüşmeleri sonrasında 

sürecin sonlandırıldığı duyurulmuştur.  
1055 Oğuz, (Yeni Türkiye’nin Siyasi Rejimi), s. 96. Süreç, 2005 yılında çıkarılan Terörle Mücadele 

Kanunu’nda terör tanımının ve kapsamının genişletilmesi ile başlamakta ve 2007’de sosyal medya ve 

sanal ağlarla ilgili düzenlemelerle genişlemektedir. Baskı aygıtları içerisinde polisler askerlerden daha 

fazla ön plana çıkmaktadır.  
1056 Yavuz Yıldırım ve Selin Bengi Gümrükçü, s. 389.  
1057 Oğuz, (Yeni Türkiye’nin Siyasi Rejimi). s. 97.  



278 

 

önemli bir yeri olan Gezi Eylemleri daha önce çeşitli noktalarıyla ele alınmıştır. 

Hareket hem küresel toplumsal hareketlerin genel özellikleriyle benzerlik göstermesi 

noktasıyla hem de kendi özgünlükleri noktasında tartışılmıştır. Bu bağlamda Gezi ve 

sonrasında yaşananlarının Türkiye’de muhalefetin geleceği kapsamında da 

tartışılmasının önemli olduğu düşünülmektedir. Gezi eylemleri sırasında yaşanan 

fiziki şiddet ve bu şiddetin meşrulaştırılması süreci, toplumsal muhalefetin alanının 

güvenlik nedeniyle daraltıldığı bir süreci başlatmıştır. Harekete katılan aktörlerin, “dış 

mihrak iç hain” düşmanlaştırılmasında sembolik hedef haline getirildiği ifade 

edilmektedir1058. Bu bağlamda Tanıl Bora’ya göre Gezi eylemleri yönetim tarzına ve 

otoriter liderlik anlayışına yönelik çok bileşenli kitlesel protestodur ve sonrasında 

iktidarın siyasetinin, dilinin ve ideolojik söyleminin sertleştiği ve kutuplaştırmaya 

1059dayandığı bir dönem başlamıştır. 

Muhalefet hakkı ile doğrudan bağlantılı hak ve özgürlükler bağlamında tek tek 

incelediğimizde tespitler yukarıda ortaya koyulan savı desteklemektedir. Örneğin 

ifade özgürlüğü, Anayasa’nın 25. ve 26. maddeleri ile güvence altına alınmasına 

rağmen getirilen ikincil mevzuatlar ve kanunlarla sürekli kısıtlandığı tespit 

edilmektedir. Bu bağlamda Türkiye, Avrupa İnsan Hakları Mahkemesinde göre ifade 

özgürlüğünü ihlal eden ülkeler sıralamasında en üst sıralarda bulunmaktadır. 2020 yılı 

özel olarak incelendiğinde, Avrupa İnsan Hakları Mahkemesinde açılan dava sayısı, 

97’dir ve Rusya Federasyonu’ndan sonra ikinci sırada gelmektedir1060. 1959-2018 

yılları arasında Türkiye’de ifade özgürlüğünün ihlal edildiğine dair karar sayısı 321 

iken bu kararların 64 tanesi sadece 2018 yılında alınmıştır1061. Yine Avrupa İnsan 

Hakları Mahkemesine göre, barışçıl toplanma özgürlüğüne ilişkin en çok ihlalin 

yapıldığı ülke Türkiye’dir1062. İhlalin gerçekleşme biçimleri;  

Sınırlamalar toplantı ve gösterileri mülki idarenin iznine bağlama, toplantı ve 

gösteriler için spesifik yasaklama kararları alma, il genelinde veya belirli 

bölgelerde bütün toplantı ve gösterileri yasaklama kararları alma, Anayasa’daki 

                                                 
1058 Karahanoğulları ve Türk, s. 429.  
1059 Bora, s. 500-501. 
1060European Court of Human Right, Violations by Article and byState 

https://www.echr.coe.int/Documents/Stats_violation_2020_ENG.pdf, (02.03.2021). 
1061 Ed. Tezcan Eralp Abay, Türkiye’de Örgütlenme Özgürlüğünün Genel Görünümü 2018 Raporu, , 

İşkur Matbaacılık, Ankara, 2020. https://www.stgm.org.tr/sites/default/files/2020-09/turkiyede-

orgutlenme-ozgurlugu-2018-rapor.pdf, 16.02.2021, s. 16.  
1062 Eşit Haklar İçin İzleme Derneği, “Toplantı ve Gösteri Hakkı İzleme Raporu 2017”, ed. Nejat Taştan 

Nur Tüysüz Pelin Oral, Ceylan Matbaası, İstanbul, 2018.  

 

https://www.echr.coe.int/Documents/Stats_violation_2020_ENG.pdf
https://www.stgm.org.tr/sites/default/files/2020-09/turkiyede-orgutlenme-ozgurlugu-2018-rapor.pdf
https://www.stgm.org.tr/sites/default/files/2020-09/turkiyede-orgutlenme-ozgurlugu-2018-rapor.pdf


279 

 

açık hükme rağmen toplantı ve gösteriler için izin alma şartını zorunlu kılmak ve 

gösterilere katılanlara idari cezalar uygulamak ve son olarak da göstericilere 

Kabahatler Kanunu’na dayanarak para cezaları kesmek şeklinde karşımıza 

çıkmaktadır1063. 

 

Basın özgürlüğüne bakıldığında; 2002-2020 döneminde, 721 basın çalışanı 

tutuklanırken, tutuklamaların en yoğun şekilde 2016-2017 yılları arasında 

gerçekleştiği tespit edilmiştir. 2020 basın özgürlüğü raporuna göre, şu an tutuklu 

bulunan gazeteci sayısı 86’dır ve son bir yıl içerisinde 104 gazeteci gözaltına 

alınmıştır. Gazetecilerin açılan soruşturmaların sayısal dağılıma bakıldığında ise, 

pandemi ilanını takiben “Halkı Korku ve Paniğe Sevk Ederek Tehdit Etme” başlığında 

artış olduğu görülmektedir. Son olarak gazetecilere, “Gazetecilerin Sansür ve 

Otosansür Kişisel Deneyim Anketi” yapılmış ve anket sonucuna göre hem sansürün 

hem de otosansürün Türkiye’de oldukça yaygın olduğu sonucuna ulaşılmıştır 1064.  Ek 

olarak Post-fordist çağda toplumsal muhalefetin örgütlenme alanı haline gelen sosyal 

medyaya yönelik müdahalelerin de artığı görülmektedir. Son bir yıl içerisinde erişim 

engelleri noktasında artış olduğu sonucuna ulaşılmaktadır1065.  Bu kapsamda 

muhalefet hakkı ile doğrudan ilgili haklar kapsamında geniş ihlallerin olduğu 

görülmektedir ve toplumsal muhalefetin alanının giderek daraldığı tespit edilmektedir. 

Ancak çalışmanın genelinde belirtildiği üzere muhalefet her daim kendine yeni alanlar 

açmanın mücadelesini vermektedir. Türkiye’de karşıt/alternatif kamusallık yaratmak 

anlamında sosyal medya, giderek toplumsal muhalefetin örgütlenme alanı haline 

gelmektedir. İletişim alanlarını aktif olarak kullanan, kitleleri geçirgen ve ağ tipi 

örgütlenmeye dayalı tabandan gelen hareketler, sosyal forum pratiklerini etkin hale 

getirmiştir. Dayanışma ağları aracılığıyla hem neoliberal küreselleşme sürecinin 

yarattığı çelişkiler protesto edilmekte hem de bu zamana kadar var olan muhalefet 

                                                 
1063 Eşit Haklar İçin İzleme Derneği, “Toplantı ve Gösteri Hakkı İzleme Raporu 2017”, ed. Nejat Taştan 

Nur Tüysüz Pelin Oral, Ceylan Matbaası, İstanbul, 2018, s.14. 2017 yılında valilikler tarafından 16 ilde 

toplam 73 kez çeşitli sınırlamalar getirilmiştir. Bir önceki yıl bu sayı 49’dur ve nihayetinde ciddi bir 

artış olduğu görülmektedir. s. 15.  
1064 Verilerin yıllık değerlendirilmesinde şu şekilde bir tespitte bulunulmuştur. Özellikle sınır ötesi 

hareketlerin hızlandığı ve ülke içi ve dışı siyasi gündemin yoğun olduğu dönemlerde, tutuklamalar 

yoğunlaşmıştır. Ülkü Şahin, İlyas Coşkun, Beste Dönmez Gedek, “2019-2020 Türkiye Basın Özgürlüğü 

Raporu”, Türkiye Gazeteciler Sendikası, 03.05.2020, erişim 01.03.2021. https://tgs.org.tr/wp-

content/uploads/2020/05/TGS-BASIN-OZGURLUGU-RAPORU.pdf, s. 49. Katılımcıların (anket 141 

kişiye uygulanmıştır) yüzde 80’i sansüre uğradığını, yüzde 78’i ise otosansüre uğradığını belirtmektedir 

s. 64.  
1065 Bu engellerin ağırlıklı çoğunluğunun sitede yayınlana habere yönelik erişim engeliyken geri kalanı 

internet medyasının yasaklanmasına dairdir. “2019-2020 Türkiye Basın Özgürlüğü Raporu”, s. 65-68.  

https://tgs.org.tr/wp-content/uploads/2020/05/TGS-BASIN-OZGURLUGU-RAPORU.pdf
https://tgs.org.tr/wp-content/uploads/2020/05/TGS-BASIN-OZGURLUGU-RAPORU.pdf


280 

 

biçimleri eleştirilmektedir1066. Küresel toplumsal hareketlerin dünya genelinde 

kullandığı karşı festivaller, renkli kıyafetler ile protesto ve mizah1067 gibi yaratıcı ve 

sembolik eylem repertuarları geçmiş repertuarları eklemlenerek çeşitlenmektedir.  

Sonuç olarak Türkiye siyasî kültüründe muhalefet kavramına son derece 

düşman bir öğe olarak bakıldığı ve muhalif eylemcileri, neredeyse milleti "bölmekle 

suçlamak”, hâlâ bütün siyasi iktidarların gözde klişesi olduğu yönünde bir çıkarıma 

ulaşılmaktadır1068. İslamcı, Kemalist, sosyalist, milliyetçi vb. siyasal yaklaşımların 

birbirleriyle gerilimli ilişkisi1069, ülkenin toplumsal muhalefetine genel karakterini 

vermiş devletin tutumu muhalefetin araçlarıyla birlikte değişimine aktörlerinin ve 

eylem repertuarlarının farklılaşmasına neden olmuştur. Günümüzde ise, toplumsal 

muhalefetin genel seyriyle uyumlu örnekler görülmeye başlamış, hareketler çokluk 

temelinde çeşitlenmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1066 Yavuz Yıldırım ve Selin Bengi Gümrükçü, s. 400-402.  
1067 Bilindiği üzere Türkiye’de bir toplumsal muhalefet biçimi olarak politik içerikli mizah belirli bir 

kültürel birikime sahiptir. Özellikle Gırgır, Leman, Penguen ve Uykusuz gibi dergiler eleştirel 

karikatürler aracılığıyla bu işlevi yerine getirmektedir. Türkiye’de son yıllarda ortaya çıkan “Zaytung” 

Türkiye’nin politik mizahında yeni bir tür olarak ifade edilmektedir. Alay ve hiciv ile harmanlamış 

sessiz bir dayanışma ağı olarak kabul edilen Zaytung, siyasal gündemi absürt bir şekilde yeniden ifade 

ederek yeni bir eylem repertuarı geliştirmiştir. Yalnızca sosyal medya üzerinde var olması, siyasal 

iktidarın politikalarının keskin bir zeka ile eleştirmesi, herkesin katılımına açık olması ve küresel 

sorunları ulusa eklemlemesi noktasıyla Post-fordist çağın toplumsal muhalefetinin özgün biçimlerinin 

özelliklerini taşımaktadır., Özge, Özdemir. “Politik Mizahın ve Toplumsal Muhalefetin Alternatif 

Söylemsel Alanı Olarak Zaytung”, İlef Dergisi, cilt:5, Sayı:2, 2018, ss: 7-28, s. 1-15.  
1068 Şerif Mardin, Türkiye’de Muhalefet ve Kontrol, s. 182,191.  
1069 Coşkun, s. 98 



281 

 

SONUÇ 

 

Post-fordist çağda, hem küreselleşme sürecinin gündelik hayatımızın her 

alanında hissedilen eşitsiz gelişme koşulları hem de bu eşitsizliklerin bastırılması 

noktasında siyasal iktidarların takındığı tutum1070, toplumsal muhalefetin yerine 

getirilmesinde ve yeni biçimlere dönüşmesinde etkili olmuştur. Tilly, toplumsal 

muhalefetin yerine getirilme biçimlerinin modern devlet ile birlikte ortaya çıktığını ve 

icat edilmiş bir kavram olduğunu; bu bağlamda da tarihsel koşulların ürünü olarak 

doğduğunu söylemektedir. Dolayısıyla toplumsal muhalefet biçimleri, doğduğu gibi 

ortadan kalkma imkânı da olan ya da yeni koşullarla dönüşen yaşayan dinamik bir 

kavram olarak algılanmaktadır. Bu nedenle çalışmanın ana sorunsalı, mevcut 

toplumsal formasyonda gerçekleştirilen toplumsal muhalefetin ve bu muhalefetin 

geleceğinin koşulları, aktörleri, etki alanları ve değişiminin incelenmesi olmuştur1071.  

Çalışma bağlamında pre-kapitalist toplumlardaki direniş biçimlerinden 

başlayarak yasal bir zeminde hak olarak tanımlanan muhalefete doğru tarihsel bir 

süreklilik içerisinde muhalefet etme biçimleri/araçları ele alınmıştır. Değişen 

muhalefet etme biçimlerinin tarihsel bağlamında ele alınmasında elde edilen bulgu, 

“kavram olarak muhalefetin” kapitalist toplumlara özgü olduğu ancak direnişin sınıflı 

toplumların ortaya çıkışı ile eş zamanlı olduğudur.  Pre-kapitalist toplumlardan 

kapitalist topluma dolayısıyla tabii sınıftan yurttaşlığa geçiş, muhalefetin ele alınışında 

da bir kopuş anlamına gelmektedir. Çünkü devletin yapısı, direniş biçimlerini ve 

muhalefetin bir faaliyet olarak yerine getirilme biçimlerini şekillendirmektedir. 

Modern devlet ile yurttaşlardan oluşan nüfus, belirli hak ve özgürlüklere sahip bir kitle 

olarak tanımlanmıştır.  Kapitalizm öncesi toplumlarda ise, yasal güvence bağlamında 

“hak” nosyonun bulunmayışı, siyasal iktidara yönelik rahatsızlıkların bir “karşı duruş” 

ve “günlük yaşam pratiklerinde direniş” olarak kendini göstermesine neden olmuştur. 

                                                 
1070 Dünya genelinde siyasal iktidarların profiline bakıldığında hâkim görüş olarak; sağ ideolojiyi 

benimseyen milliyetçi- muhafazakâr liderlerin olduğu görülmektedir. Liderler ırkçı ve cinsiyetçi 

söylemleri ile bir yandan destek bulurken diğer yandan muhalif hareketlerin tepkisini çekmektedir.  

Popülist yorumlarıyla neoliberal otoriter bir lider profili doğmaktadır.  
1071 Özellikle bugün içinde bulunduğumuz pandemi koşulları, gözetim toplumu tartışmalarını daha 

görünür kılmış dünya genelinde iktidarın denetim mekanizmalarını kamu sağlığı gerekçesi ile arttırması 

toplumsal muhalefetin alanının iyice daraldığı yönünde bir tartışmanın doğmasına neden olmuştur. Bu 

tartışma yeni protesto biçimlerinin kendini göstermesine doğru evrilmiştir. Muhalefetin alan 

arayışlarına mesafeli protesto biçimlerinin keşfedilmeye çalışılması, balkonların yeniden bir protesto 

mekânı olarak kullanılmaya başlanması şeklinde örnekler verilebilir.  



282 

 

Baskıya karşı direniş biçimleri daha çok sembolik olarak; sessiz kalmak, dans etmek, 

ana dilinde geleneksel hikayeleri anlatmak, hırsızlık yapmak, yalan söylemek, iş 

yavaşlatmak, kundaklamak ve kurallara uymamak gibi “pasif” günlük direniş 

biçimleri ile ayaklanma ya da isyan gibi “aktif” direniş biçimleri şeklinde hayat 

bulmuştur. Yaşamın her alanının siyasal iktidarın denetiminde olması, bütün tekil 

egemenlik haklarına siyasal iktidarın sahip olması ve buna karşın herhangi bir direnme 

hakkının bulunmaması aktif ya da pasif olması fark etmeksizin direnişin tüm 

biçimlerinin ağır bir şekilde cezalandırılması şeklinde sonuçlanmıştır. Siyasal iktidarın 

sınırlandırılması fikrinden hareketle, eşit yurttaşlar arasında yasal zeminde varlığını 

kazanmış bir hak olarak tanımlanan muhalefet kavramı ise, kapitalist toplumlarla 

birlikte kullanılmaya başlanmıştır. Modern devlet ile kitlelerin aktif bir şekilde 

muhalefeti kullanması, kaynakları savunmak bağlamında başlayan küçük 

direnişlerden ilerici kolektif eylemlere dönüşme biçiminde gerçekleşmiştir. Siyasal 

çatışmanın kurumsallaşmış hali olarak tanımlanabilen muhalefet, bu çalışma 

bağlamında her türlü eylem alanını içine alacak şekilde bir şemsiye kavram olarak 

kabul edilmiştir. Muhalefet türlerinin tanımlanmasında ise, özel olarak siyasal iktidara 

yönelen ve parlamento dışında gerçekleştirilen “toplumsal muhalefete” ve onun 

değişimine odaklanmaktadır. Toplumsal muhalefet, süreklilik bağlamında çeşitli 

eylem repertuarlarını kullanan ve içinde bulunulan politik sistemle etkileşim içerisinde 

gelişen kolektif bir mücadele alanıdır.  

Mevcut toplumsal formasyonda, modern devlete ve devletin biçimlerindeki 

dönüşüm sonucu yeni bir şekil alan siyasal iktidara yönelik toplumsal muhalefetin 

pratikteki görüngeleri, birikim koşulları ve araçları üzerinden ele alınarak sorgulamaya 

çalışılmıştır. Çalışmanın bu bağlamda ana amacı, tarihin belirli bir momentinde 

kapitalizmin aldığı biçimin örgütlenme özellikleri ile muhalefet etme biçimleri 

arasındaki karşılıklı ilişkiyi ortaya koyabilmektir. Toplumsal muhalefet, Fordizme 

Geçiş Dönemi, Fordist Muhalefet ve Post-fordist Muhalefet şeklinde isimlendirilerek 

grev, sendika, toplumsal hareketler ve kamusal alan bağlamında incelenmiştir. Yapılan 

kavramsallaştırma sonucunda her üç dönemde de toplumsal muhalefetin kullandığı 

eylem repertuarlarının etkinliğinin nicel ve nitel olarak emeğin ve üretimin 

örgütlenmesinden etkilendiği bulgusu elde edilmiştir.  



283 

 

Fordist muhalefete geçiş döneminde pre-kapitalist toplumlardan farklı olarak 

muhalefet; yasal bir zeminde “yurttaşlık hukuku” çerçevesinde ve alttan gelen “kitlesel 

hareketler” bağlamında şekillenen bir faaliyet olarak görülmektedir. Bu dönemdeki 

toplumsal muhalefet, birikim koşullarıyla uyumlu araçları kullanan ve muhalefet hakkı 

ile ilişkili görülen tüm hak ve özgürlüklerin modern devletlerin anayasalarında yerini 

almasını savunan kolektif kitle hareketleriyle karakterize edilmektedir. Kolluk yönü 

ön plana çıkan siyasal iktidarlar ise hem kapitalist üretim ilişkilerinin yerleşmesi hem 

de kapitalizmle birlikte ortaya çıkan ve işçi sınıfına aleyhine gelişen koşulları 

bastırmakla görevli bir rol üstlenmiştir. Wallerstein, toplumsal hareketlerin ortaya 

çıkışında 1848 yılını sembolik bir tarih olarak kilit önemde olduğunu ortaya 

koymaktadır. Toplumsal muhalefetin, devlete karşı resmi örgütler aracılığıyla 

mücadele yürüten sistem karşıtı bir yapıda olduğunun altını çizmektedir. Bu bağlamda, 

grev, sendika ve toplumsal hareketler sınıf temelli hareketler olarak 

değerlendirilmektedir. Emeğin ve işin örgütlenme biçimiyle uyumlu bir şekilde 

toplumsal muhalefetin tetikleyici gücünü kapitalizmle birlikte derinleşen eşitsizlikler 

ve çalışma şartları oluşturmaktadır. Tilly’e göre devletten birtakım istekler talep etme 

kolektif hareketlerin başlangıcını oluşturmaktadır. İşçiler emeğin örgütlenmesi 

bağlamında sendikalar etrafında birleşmiş ve ekonomik hakların bir bölümünü elde 

etmek için grevi etkin bir araç olarak kullanmıştır. Tarihsel bağlamından kopmadan 

çeşitli eylem repertuarları (aktif olarak grev ve toplumsal hareketler) geliştirilerek 

çalışma ilişkilerine odaklı, disipline, erkek egemen ve katı hiyerarşik kuralları olan ve 

örgütlü bir toplumsal muhalefet oluşmuştur. Kamusal alan bağlamında ise, düşünce 

üreten kamusal topluluğun oluşması ve buradan hareketle siyasal iktidarın 

sınırlandırılması amacına uygun bir şekilde hak ehliyetinin oluşturulduğu döneme 

tekabül etmektedir.  İfade özgürlüğü, basın özgürlüğü, toplanma ve örgütlenme 

özgürlüğü, bireylerin ekonomik alanda serbestçe faaliyet yürütebilmeleri ve siyasal 

katılım hak ehliyeti grubunda yer alan ve yasal güvenceye alınan hak ve özgürlükleri 

oluşturmaktadır (ancak bu durum hakkın sınırsız kullanıldığı anlamına 

gelmemektedir). Burjuva kamusal alanın ortaya çıktığı ve yapısal dönüşüm 

bağlamında erimeye başladığı dönem olarak ifade edilmekle birlikte 1871 Paris 

Komünü örneğinde olduğu gibi alternatif/proleter kamusallıkların ortaya çıkmaya 

başladığı görülmektedir. 



284 

 

Fordist Muhalefet; emeğin ve üretimin örgütlenmesindeki temel prensip olarak 

görülen “kitlesel üretim ve kitlesel tüketim” anlayışıyla bağlantılı bir şekilde birikim 

sürecinin toplumsal düzenleme ile uyumlu olmasından hareketle tartışılmıştır. Kitlesel 

üretim, bireysel emek sonucu kolektif bir çıktı elde edilmesini sağladığından grev ve 

sendika gibi muhalefet etme biçimleri özellikle toplu pazarlığa (toplu iş sözleşmesi 

yapıldığı göz önüne alınmalıdır) imkân sağlaması bağlamında etkinliğini arttırmış ve 

doğrudan üretimi tehdit edebilen bir toplumsal muhalefet biçimi haline gelmiştir. 

Üretimdeki bu kitlesellik tüketimle desteklenmek zorunda olduğundan tüketim hem 

sermaye için hem de emeğin yeniden üretimi için odak noktaya oturmuştur. Bu 

bağlamda “güvence” temel değerlerden biri haline gelmiş, birikimin istikrarı bu yolla 

sağlanmıştır.  Fordist devlet, toplumdaki ilişkileri düzenleyen taraf ve aynı zamanda 

ilişkinin bir tarafı olarak toplumsal mücadele alanına eklemlenmektedir. Bu bağlamda 

devlet, emek-sermaye çelişkisinde uzlaşmacı bir rol üstlenerek hem emeğin yeniden 

üretiminde hem de sermayenin yeniden üretiminde görev almıştır. Devletin bu 

tutumunun toplumsal muhalefete yansıması ise, karar alım sürecine bir taraf olarak 

dahil olması şeklinde olmuştur. Fordist muhalefet döneminde grev ve sendikaların 

muhalefet biçimi olarak yoğun bir şekilde kullanıldığı yasal düzenlemelerle hakkın 

genişletildiği görülmektedir. Bu bağlamda grev ve sendikaların belirli iş kolunun 

çalışma ilişkileri ve biçimleri üzerine odaklanan bir biçim aldığı görülmekte ve bu 

yönüyle aynı zamanda sendikaların eleştirilmesine neden olmaktadır. Fordist dönemin 

toplumsal hareketleri aktörler, konular, değerler ve hareket biçimlerinde önemli 

değişiklikler olmasından hareketle iki ayrı dönem şeklinde irdelenmektedir. Bu 

bağlamda 1968 önemli bir kırılma noktası olarak kabul etmektedir. 1968 öncesi 

toplumsal muhalefetin aktörlerinin sanayi işçi sınıfının örgütlü ağırlığında, kitlesel ve 

bürokratik niteliklere sahip, ekonomik ve siyasi konular temelinde birleşen ve 

eleştirilenin yerine alternatif koymayı hedefleyen, sınıfsal aidiyetleri esas alan, dikey 

hiyerarşiyi benimseyen, kesin çizgi ve sınırları olan sendika ve işçi partileri temelinde 

örgütlenen yapılar olduğu görülmektedir. 1968 sonrası ise, toplumsal hareketler hem 

bir kapitalizm eleştirisi hem de bugüne kadar gelişen toplumsal muhalefet biçimlerinin 

topyekûn eleştirisi bağlamında önemli bir dönüşüm olarak görülmektedir. 1968’den 

itibaren artan öğrenci hareketleriyle birlikte toplumsal muhalefetin aktörleri, konuları 

ve hedefleri çeşitlenmekte dikey hiyerarşiye yönelik eleştiriler eklemlenmektedir. Bu 



285 

 

çalışmada, toplumsal hareketlerin süreklilik bağlamında değerlendirildiğini bir kez 

daha belirtmek yararlı görülmektedir. 1968 ile hareketlerin içinde bulunulan toplumsal 

formasyona eleştirileri ve öncelikleri çeşitlenmiştir ancak eski eylem repertuarlarına 

ek yeni repertuarlar eski aktörlere yeni aktörler ve var olan eleştirilere yeni eleştiriler 

eklemleyerek çokluk temelinde örgütlendikleri ileri sürülmektedir.  Fordist muhalefet 

döneminde kamusal alana ilişkin olarak Habermas’dan hareketle söyleyebileceğimiz 

burjuva kamusal alanın toplum devlet ilişkisinin iç içe geçmesi bağlamında eriyerek 

yok olduğudur. Ancak bu dönem aynı zamanda karşıt ya da alternatif kamusallıkların 

kurulduğu bir dönemdir. Özellikle 1968 öğrenci hareketleri önemli bir deneyim alanı 

olarak görülmektedir. Öğrencilerin tecrübe, deneyim ve kendi yaşam alanlarını 

paylaşmaları üzerinden pek çok kamusallığın ortaya çıktığı görülmektedir.  

Son olarak Post-fordist muhalefet; emeğin ve üretimin örgütlenmesi sürecinde 

köklü değişimlerin olduğu kapitalizmin küresele yayıldığı zamansal ve uzamsal 

gerçeklikte ele alınmaktadır. Post-fordist dönemde, grev ve sendikalaşma küresel 

çapta en düşük düzeylerine gerilemektedir. Bu durum hem nitel (sendikalaşma 

oranları, grev oranları) hem de nicel (yasal düzenleme, uygulama, toplumsal ve siyasal 

etki) olarak görülmektedir.  Bu çalışmada nicel ve nitel olarak görülen azalmanın 

ekonomi-politik bir analizle nedeni olarak, hem farklılaştırılmış ve küçük birimler 

halindeki üretim süreci ve emeğin örgütlenmesi açısından güvencesiz ve kuralsız 

çalışma ilişkilerinin getirilmesi hem de siyasal iktidarın neoliberal politikaların 

uygulanması amacına yönelik artan otoriter tavrı görülmektedir. Buna rağmen, dünya 

genelinde yaşanan “toplumsal hareket sendikacılığı” yeni bir deneyim alanı ve 

toplumsal muhalefet ile sendikal mücadeleyi birleştirecek bir toplumsal güç olarak 

görülmektedir.  Bütüncül bir anlayışıyla işçilerle birlikte farklı kesimleri de sendikal 

mücadeleye eklemleyerek hem yaşamın her alanındaki eşitsizliklerle mücadeleyi hem 

de çalışma ilişkileri bağlamında ortaya çıkan güvencesiz ve kuralsızlaşmaya dayalı 

yapıya muhalefet etmesi bağlamında, toplumsal hareket sendikacılığının yeni 

muhalefet etme biçimleriyle uyumlu olduğu görülmektedir1072. Toplumsal hareketler 

                                                 
1072 Toplumsal hareket sendikacılığına Türkiye özelinden önemli bir örnek olarak Zonguldak Grevi ve 

Yürüyüşü verilmektedir.  1990 yılında, toplu sözleşme görüşmelerinin uyuşmazlığı sonucu başlayan 

grev, sendikal bir hareket olarak başlarken toplumsal bir harekete dönüşmüştür. Türkiye Taş Kömürü 

İşletmeleri (TTKİ) ve Genel Maden İşçileri Sendikası arasındaki uyuşmazlıkla başlayan hareket, asıl 

hedefe yani özelleştirmelerin (neoliberal politikaların) eleştirilmesine evrilmiş, grevin sınırları çalışma 

alanını aşarak kent merkezlerine yayılmış ve nihayetinde toplumun farklı kesimlerinin grevi 



286 

 

özelinde bakıldığında ise, Post-fordist dönemde toplumsal muhalefetin öznelerinin; 

farklı kimlikleri ve değerleri benimseyen, esnek ve dağınık ağlara yönelen genç 

eylemcilerden oluştuğu görülmektedir. Toplumsal hareketlerin konuları bağlamında, 

dağınık ve parçacıklı bir yapı sergilediği ve muhalefetin yaşamın her alanını kapsadığı 

görülmektedir. Ekonomik sömürü, ırkçılık, cinsiyet ayrımcılığı, çevrenin tahribi, 

yoksulluk, şiddet gibi konulardan yalnızca biri ya da birkaçı toplumsal hareketlerin 

örgütlendiği konuyu oluşturabilmektedir. Bu bağlamda farklı değerlere sahip 

hareketler, iletişim ağlarının sağladığı avantajlar sayesinde birbirinden haberdar 

olmakta ve bu temelde lidersiz ve örgütsüz bir şekilde örgütlenebilmektedir. Özerk ve 

bağımsız iletişim ağlarının varlığı, alternatif ya da karşıt kamusallıkların ilke olarak 

her türlü egemenlik ilişkisinden bağımsız bir şekilde ele alınması gereken yapıların 

oluşmasına imkân sağlamaktadır.  Siyasal iktidarın denetlenmesi ve eleştirilmesine ek 

olarak, sermayenin çıkarlarından bağımsız bir şekilde tartışma ortamının varlığı 

kamusal alanın hayat bulmasına imkân sağlayacağından Post-fordist muhalefette 

gerçekleşen toplumsal hareketlerin bu noktada önemli bir işlevi olduğu 

düşünülmektedir. Kapitalist üretim ilişkilerinin yarattığı küresel çaptaki dönüşüm 

sonucu ortaya çıkan yeni toplumsal formasyonda muhalefetin geleceği, varlığını 

sürdürme pratikleri ve yeni biçimlerinin izini sürmek çalışmanın temel 

sorunsallarından biri haline gelmiştir. Bu çalışmada, sivil özgürlüklerin korunmasına 

yönelik hareketlerin, toplumsal muhalefetin geleceği bağlamında önemli olduğu ileri 

sürülmektedir. Sivil özgürlükler devletin müdahalesine karşın özerk alanlar olarak 

okunmaktadır ve tarihsel bağlamında bu alanın yok sayıldığı dönemlerde muhalefetin 

temel varlık gerekçesini kaybettiği görülmektedir. Bu durum siyasal iktidarların 

yaşamın tüm alanlarını kontrol edebilmesine yol açarken, muhalefeti ortadan 

kaldırmaktan ziyade muhalefeti kamusal alanın dışına atmaktadır. Çalışma 

kapsamında öne sürülen savlardan biri de bu bağlamda -distopya örnekleri aracılığıyla- 

                                                 
desteklemesi ve uluslararası dayanışma ağlarının kurulması ile farklı kesimlerin dahil olduğu bir 

toplumsal muhalefet haline gelmiştir. Bu bağlamda Tekel Direnişiyle birlikte ülkemizdeki toplumsal 

hareket sendikacılığına yönelik önemli bir örnek olarak görülmektedir. Gonca Gezer Aydın, Toplumsal 

Hareket Sendikacılığının Türkiye Özelinde İncelenmesi: Zonguldak Grevi Yürüyüşü, Yatağan Direnişi 

ve Tekel Direnişi, The International Journal of Innovative Approaches in Social Sciences Cilt:1 Sayı: 

1, 2017, s. 53.  Benzer şekilde 2020 yılının ekim ayında Somalı maden işçilerinin Manisa’dan Ankara’ya 

başlattıkları yürüyüş, hem çalışma ilişkileri kapsamında önemli bir hareket olurken hem de sivil 

itaatsizliğin kullanıldığı kıymetli bir eylem repertuarı olarak görülmektedir.  

 

 



287 

 

muhalefetin her daim yaşam şansı bulacağı ve bunun için kendisine alan açma 

mücadelesini devam ettireceğidir. 

 Sonuç olarak uluslararasılaşan sermaye ve giderek otoriterleşen devlet 

biçimleri karşısında enformasyon teknolojisinin sağladığı avantajlar ve geçmiş dönem 

muhalefet pratiklerinin yeni biçimlere eklemlenmesi tartışma konularının bir diğerini 

oluşturmaktadır. Özellikle 1999 sonrasından başlayarak, dünya genelinde meydanlar, 

sokaklar ve farklı kamusallıklar sosyal medyanın örgütleyiciliğinde çeşitli ekonomik, 

politik ya da kimliğe ilişkin gerekçelerle toplumsal muhalefetin alanı haline 

gelmektedir. Ağ mücadeleleri ulusal sorunların küresele eklemlenmesine imkân 

sağlarken ekonomik, siyasal ve toplumsal alanlarda birbirinden bağımsız hareketlerin 

karşılaşmasına imkân sağlamıştır. Bu karşılaşma farklı toplumsal hareketlerin, 

hareketlerin aktörlerinin kendi amaç ve hedeflerini birbirine aktarmasına ve destek 

olmasına imkân sağlamıştır. Çalışmanın üzerine odaklandığı temel argüman ise, 

kapitalizm dinamik bir sistem olarak karşılaştığı krizlerde kendini yeniden üretirken 

iktidarını bir bütün olarak devam ettirmesinden hareketle toplumsal muhalefet 

açısından da benzer bir dinamik gerektiğini temellendirmektir. Toplumsal muhalefetin 

sahip olduğu ortak noktalar, farklılıklar ve çatışma alanlarını kapsayacak ve bunları 

zenginlik olarak kabul edecek şekilde dinamik bir örgütlenmeye sahip olması gerektiği 

düşünülmektedir. Toplumsal muhalefetin özneleri, hareketleri, eylem repertuarları ve 

amaçları göz önüne alındığında belirli bir nedensellik içerisinde birbirine bağlı olduğu 

görülmektedir.  Dolayısıyla bugünün ve geleceğin muhalefetinin kavramsal tartışması 

yapılırken toplumsal muhalefet bir süreklilik bağlamında değerlendirilmeli ve 

günümüz teknolojisinin sağladığı araçları bir eylem repertuarı olarak kullanarak 

bütünsel bir şekilde örgütlenmesi ve yeni muhalefet etme biçimlerinin eskiyle 

eklemlenerek yeniden inşası gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 



288 

 

KAYNAKÇA 

 

Abay, Eralp Tezcan (Ed.) “Türkiye’de Örgütlenme Özgürlüğünün Genel Görünümü 

2018 Raporu”, İşkur Matbaacılık, Ankara, 2020. 

https://www.stgm.org.tr/sites/default/files/2020-09/turkiyede-orgutlenme-ozgurlugu-

2018-rapor.pdf, (16.02.2021). 

 

Akçoraoğlu, Alpaslan. “Küresel Neoliberal Sistemin Krizi, Çelişkileri ve Direnci: 

Post-Neoliberal Küresel İktisadi Düzene Geçiş Mümkün Mü?”, İktisat ve Toplum 

Dergisi, Cilt: 8, Sayı:90, 2018, ss. 40-53. 

 

Aglietta, Micheal. A Theory of Capitalist Regulation The USA Experience, 

Translated by David Frenback, Verso, London, 1998.  

 

Ağaoğulları, Mehmet Ali ve Köker, Levent. Tanrı devletinden Kral Devlete, 4. 

Baskı, İmge Yayınları, Ankara, 2004. 

 

Ahmad, Feroz. Modern Türkiye’nin Oluşumu, Kaynak Yayınları, 7. Basım, Eylül, 

2007. 

 

Akgün. Mehmet. “İfade Özgürlüğünün Tarihsel Süreci ve Milli Güvenlik Gerekçesiyle 

İfade Özgürlüğünün Kısıtlanması”, AUHFD, Cilt: 61, Sayı:1, 2012, ss: 1-42. 

 

Akbulut, Örsan. Siyaset ve Yönetim İlişkisi Kuramsal ve Eleştirel Bir Yaklaşım, 

Turhan Kitapevi, Ankara, 2009.  

 

Akkaya, Yüksel. “1990’lu Yıllarda Türkiye’de Grevler”, Ankara Üniversitesi SBF 

Dergi, Cilt: 54, Sayı:2, ss: 1-34.  

 

Akkaya, Yüksel. “Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık-II”, Praksis, Cilt: 6, No: 1, 

2002, ss: 63-101. 

 

https://www.stgm.org.tr/sites/default/files/2020-09/turkiyede-orgutlenme-ozgurlugu-2018-rapor.pdf
https://www.stgm.org.tr/sites/default/files/2020-09/turkiyede-orgutlenme-ozgurlugu-2018-rapor.pdf


289 

 

Akkaya, Yüksel. “Küreselleşme versus Sendikasızlaşma ve Yoksullaştırma”, Çalışma 

ve Toplum Dergisi, 3, 2004, s. 93-121.  

 

Akkaya, Yüksel. “12 Eylül 1980 26 Yıl Önce, 26 Yıl Sonra Değişen Ne?”, Türk 

Tabipleri Birliği Mesleki Sağlık ve Güvenlik Dergisi, Nisan- Mayıs- Haziran 2006, 

ss.12-24.   

 

Akşin, Sina. Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 4. Baskı, İmge Yayınları, İstanbul, 

2006. 

 

Algan, Bülent. Muhalefet Hakkı ve Türkiye’de Görünümü, Adalet Yayınevi, 

Ankara, 2015. 

 

Amel, Sandrine. Yellow vests, Black Blocs, casseurs: what's the difference?, 03.05. 

2019, https://www.euronews.com/2019/05/02/yellow-vests-black-blocs-casseurs-

what-s-the-difference-euronews-explains (24.08.2020).  

 

Amin, Ash. “Post-Fordism: Models, Fantasies and Phantoms of Transition””, Post- 

Fordism A Reader, Edited by Ash Amin, Blackwell Publisher, USA, 2003.  

 

Ardoğan, Recep. “Teorik Temeller ve Tarihsel Gerilimler Arasında İslam Kültüründe 

Siyasal Muhalefet”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: VIII 

sayı: 2, Aralık 2004, ss: 171-189.  

 

Arendt, Hannah. The Human Condition, 2. Edition, The University of Chicago Press, 

London and Chicago, 1998.  

 

Arın, Tülay. “Kapitalist Düzenleme, Birikim Rejimi ve Kriz (I): Gelişmiş Kapitalizm”, 

11. Tez, 1986, ss: 104-308.  

 

Arrighi, Giovanni. “Towards a Theory of Capitalist Crisis”, New Left Review, 111, 

1978, ss: 3-24. 

https://www.euronews.com/2019/05/02/yellow-vests-black-blocs-casseurs-what-s-the-difference-euronews-explains
https://www.euronews.com/2019/05/02/yellow-vests-black-blocs-casseurs-what-s-the-difference-euronews-explains


290 

 

 

Arrighi, Giovanni., HOPKİNS Terence ve WALLERSTEİN, Immanuel. Sistem 

Karşıtı Hareketler, çev. C. Kanat, B. Somay, S. Sökmen, Metis Yayınları, 2004. 

 

Aslan, Onur Ender. Devlet Bürokrasisi ve Kamu Personel Rejimi, İmge Kitabevi, 

Ankara, 2012.  

 

Atasoy, Emrah. “Impedıment To Knowledge And Imagınatıon In Ray Bradbury’s 

Dystopıan Novel Fahrenheıt 451”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 55, Sayı:1, 2015, ss: 399-414.  

 

Aydın, Gonca Gezer. “Toplumsal Hareket Sendikacılığının Türkiye Özelinde 

İncelenmesi: Zonguldak Grevi Yürüyüşü, Yatağan Direnişi ve Tekel Direnişi”, The 

International Journal of Innovative Approaches in Social Sciences, Cilt: 1 Sayı: 1, 

2017, ss: 49-70. 

 

Aydoğan, Filiz. “Eleştirel Perspektiften Yeni Medya”, Marmara İletişim Dergisi, 

Sayı:15, 2009, ss: 185-195. 

 

Aydoğdu, Yasin. “Türk Hukukunda Siyasi Haklar ve Siyasi Hakların Kullanılmasının 

Engellenmesi Suçu”, TBB Dergisi, Cilt: 128, 2017, ss. 40-72. 

 

Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi, 06.2010, http://www.danistay.gov.tr/upload/av-

rupainsanhaklarisozlesmesi.pdf (21.11.2018), ss: 3-55.  

 

Bauman, Zygmunt. Kuşatılmış Toplum, çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul. 

 

BBC Türkçe, George Floyd Protestoları Dünya Geneline Yayıldı, 09.06.2020, 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-52978242, 15.06.2020. 

 



291 

 

Barrow, Clyde W. Critical Theories of the State Marxist, Neo-Marxist, Post-

Marxist, The University of Wisconsin Press, United States of America, 1993.  

 

Bedirhanoğlu Pınar, Dölek Çağlar, Hülagü Funda, Kaygusuz Özlem, “Introduction: 

Putting The AKP -led state transformation in its neoliberal historical context”,  

Turkey’s New State in the Making: Transformations in Legality, Economy and 

Coercion, Ed. Pınar Bedirhanoğlu, Çağlar Dölek, Funda Hülagü, Özlem Kaygusuz, 

Zed Books, London, 2020, ss: 1-13.  

 

Bekmen, Ahmet. “Marksizm Praksis’in Teorisi”, 19. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Modern 

Siyasi İdeolojiler, Der. H. Birsen Örs, 4. Baskı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul, 2010, ss: 163-253.   

 

Belek, İlker. Post Kapitalist Paradigmalar, Sorun Yayınları, İstanbul, 1999.  

 

Bogen, David S. “The Origins of Freedom of Speech and Press”, Maryland Law 

Review, Volume 42, 3,1983, ss: 429-465. 

 

Bottomore, Tom. Marksist Düşünce Sözlüğü, çev. Mete Tunçay, 5. Baskı, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2012. 

 

Bora, Tanıl. Cereyanlar Türkiye’de Siyasi İdeolojiler, 5. Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2017.  

 

Boyer, Robert. The Regulation School: A Critical Introduction, translate by Craıg 

Charney, Columbia University Press, New York, 1990.  

 

Boyer, Robert and Saillard, Yves. Regulation Theory The State of the Art, translated 

by Carolyn Shread, Routled E-Library, 2005.  

 

Buğra, Ayşe. “Polanyi’nin Çifte Hareket Kavramı ve Günümüz Piyasa Toplumunda 

Siyaset”, çev. Azer. Kılıç, (der Ayşe Buğra ve K. Ağartan), 21. Yüzyılda Karl 



292 

 

Polanyi'yi Okumak: Bir Siyasi Proje Olarak Piyasa Ekonomisi, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2009, ss: 237-261. 

 

Burawoy, Michael. The Politics of Production: Factory Regimes Under Capitalism 

and Socialism. Londra: Verso. 1985. 

 

Brack, Nathalıe and Weınblum, Bruxelles Sharon. “Political Opposition”: Towards a 

Renewed Research Agend”, Interdisciplinary Political Studies, Cilt:1, Sayı: 1, 2011, 

ss: 69-79.  

 

Bradbuy, Ray. Fahrenheit 451, çev. Dost Körpe, 8. Baskı, İthaki Yayınları, 2018.  

 

Bruns, Axel. Hıghfıeld, Tim and Burgess, Jean. “The Arab Spring and Social Media 

Audiences: English and Arabic Twitter Users and Their Networks”, American 

Behavioural Scientist, Cilt:57, Sayı: 7, 2013, ss: 871-898. 

 

Butler, Judith, Biziz, Halk! Toplanma Özgürlüğü Üzerine Düşünceler, çev Ferit 

Burak Aydar, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2018.  

 

Busch, Otto.  “Nazilerin Kitap Yakma Eylemi 70 Yaşında” 

https://www.dw.com/tr/nazilerin-kitap-yakma-eylemi-70-

ya%C5%9F%C4%B1nda/a-2524556, 10.05.2004, (05.05.2019). 

 

Castells, Manuel. Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür 2. Cilt Kimliğin 

Gücü, çev. Ebru Kılıç, 2. Baskı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2003. 

 

Castells, Manuel. Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür 3. Cilt Bin Yılın 

Sonu, çev. Ebru Kılıç, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2007. 

 

Castells, Manuel. Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür 1. Cilt Ağ 

Toplumunun Yükselişi, çev. Ebru Kılıç, 2. Baskı, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2008. 



293 

 

Castells, Manuel. İsyan ve Umut Ağları, İnternet Çağında Toplumsal Hareketler”, 

çev. Ebru Kılıç, Koç Üniversitesi Yayınları, 2013. 

 

Chatterton, Paul. “Seeking The Urban Common Furthering The Debate On Spatial 

Justice”, City Analysis of Urban Change, Theory, Action, Cilt:14, Sayı: 6, ss: 625-

628.   

 

Chenoweth, Erıca ve Stephan, Marıa J. Why Cıvıl Resıstance Works The Strategıc 

Logıc Of Nonvıolent Conflıct, Columbia Unıversity Press, New York, 2011. 

 

Childe, Gordon, Tarihte Ne Oldu? çev. Alaeddin Şenel ve Mete Tunçay, 6. Baskı 

Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2014. 

 

Cleaver, Harry. “The Chiapas Uprising”, Studies in Political Economy, Cilt: 44, 

1999, ss: 141-157. 

 

Coşkun, Mustafa Kemal. “Toplumsal Hareketler ve Proleter Kamusal Alan”, 

Ekonomik Yaklaşım Dergisi, Cilt:17, Sayı:61, 2006, ss: 143-155.  

 

Coşkun, Mustafa Kemal. “Süreklilik ve Kopuş Teorileri Bağlamında Türkiye'de Eski 

ve Yenı Toplumsal Hareketler”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt:61, Sayı:1, 

2006, ss: 67-102. 

 

Çayır, Kenan “Toplumsal Sahnenin Yeni Aktörleri: Yeni Sosyal Hareketler”, Yeni 

Sosyal Hareketler, Ed. Kenan Çayır, 2. Baskı, İstanbul, Kaktüs Yayınları, 2016, 

ss:11- 30. 

 

Çakır, Serpil. Erkek Kulübünde Siyaset Kadın Parlamenterlerle Sözlü Tarih, 

Versus Yayınları, İstanbul, 2013. 

 

Çelik, Aziz ve Lordoğlu, Kuvvet. “Türkiye’de Resmi Sendikalaşma İstatistiklerinin 

Sorunları”, Çalışma ve Toplum, Sayı:2, 2006, ss: 11-30.  



294 

 

ÇETİNKAYA, Doğan. “Tarih ve Kuram Arasında Toplumsal Hareketler,” Toplumsal 

Hareketler Tarih, Teori ve Deneyim, Der. Doğan Çetinkaya, 2. Baskı, İletişim 

Yayınları, İstanbul: 2014, ss: 25-75. 

 

Çiftçioğlu, Cengiz Topel. “Yaşama Hakkı”, TBB Dergisi, Cilt: 103, 2012, ss: 137-

168. 

 

Çulhaoğlu, Metin. “Vladimir İlyiç Lenin: Ne Yapmalı”, Marksist Klasikleri Okuma 

Kılavuzu, Der. H. Erdoğan, 2. Baskı, Yordam Yayınları, İstanbul, 2015, ss. 403-423. 

 

Dahl, A. Robert, Political Oppositions in Western Democracies. Yale University 

Press, New Haven and London, 1968.  

  

Dahl, A. Robert, Regimes and Oppositions, Yale University Press, New Haven and 

London, 1973.  

  

Dahl, A. Robert. “Introduction”, Regimes and Oppositions, Ed. Robert A. Dahl, Yale 

University Press, New Haven and London, 1973, ss: 1-25. 

 

Dams, Cartens ve Stolle Mıchael. Gestapo Nazizim Döneminde Tahakküm ve 

Terör, çev. Cem Şentürk, İletişim Yayınları, 2017. 

 

Danışman, Ahmet. Basın Özgürlüğünün Sağlanması Önlemleri Devletin Basın 

Karşısındaki Aktif Tutumu, Ankara Üniversitesi Basın-Yayın Yüksek Okulu 

Yayınları No: 1, Ankara, 1982. 

 

Danıels, Robert V. Rise and Fall of Communism in Russia, New Haven: Yale 

University Press, New Haven, 2007. 

 

Data Reportal, Dıgıtal 2020: July Global Statshot, 21.07.2020, 

https://datareportal.com/reports/digital-2020-july-global-statshot, (13.08.2020).  

 



295 

 

DİSKAR (Türkiye Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu Araştırma Dairesi), 

Türkiye İşçi Sınıfı Gerçeği İşçilerin Çalışma ve Yaşam Koşulları ile Algı ve Tutumları 

Alan Araştırması Sonuçları 2017, Basın Toplantısı, 21.02.2018, http://disk.org.tr/wp-

content/uploads/2018/02/DISK-Turkiye-Isci-Sinifi-Arastirmasi-Basin-Toplantisi-

Ozet-Rapor-1.pdf, (14.08.2019). 

 

DİSKAR (Türkiye Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu Araştırma Dairesi), 

AKP Döneminde Emek, Disk Raporu, 29 Mayıs 2018, http://disk.org.tr/wp-

content/uploads/2018/05/AKP-D%C3%B6neminde-Emek-DISK-RAPORU.pdf 

(14.08.2019) 

 

DİSKAR (Türkiye Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu Araştırma Dairesi), 

Sendikalaşma Araştırması Türkiye’de Sendikalaşma, Toplu İş Sözleşmesi Kapsamı ve 

Grevler (2013-2019), Disk Raporu, Şubat 2019,  http://disk.org.tr/wp-

content/uploads/2019/02/Sendikalasma-Arastirmasi.pdf, (15.07.2019).  

 

Doe, John “The Revolution Will Be Digitized”, Mysterious Whistleblower Behind 

Panama Papers, Finally Speaks https://www.miamiherald.com/news/nation-

world/world/article76059762.html , (07.01.2021). 

 

Eley, Geoff. Forgıng Democracy The History of the Left in Europe 1850–2000, 

Oxford University Press, New York, 2002. 

 

Engels, Friedrich.  Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, Çeviren Kenan 

Somer, 9. Baskı, Sol Yayınları, Ankara, 1990. 

 

Ercan, Fuat “Sınıftan Kaçış: Türkiye’de Kapitalizmin Analizinde Sınıf Gerçekliğinden 

Kaçış Üzerine”, Küresel Düzen: Birikim, Devlet ve Sınıflar, der Ahmet Haşim Köse, 

Fikret Şenses ve Erinç Yeldan, 5. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 2011, ss: 613-

670.  

 

http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2018/02/DISK-Turkiye-Isci-Sinifi-Arastirmasi-Basin-Toplantisi-Ozet-Rapor-1.pdf
http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2018/02/DISK-Turkiye-Isci-Sinifi-Arastirmasi-Basin-Toplantisi-Ozet-Rapor-1.pdf
http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2018/02/DISK-Turkiye-Isci-Sinifi-Arastirmasi-Basin-Toplantisi-Ozet-Rapor-1.pdf
http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2018/05/AKP-D%C3%B6neminde-Emek-DISK-RAPORU.pdf
http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2018/05/AKP-D%C3%B6neminde-Emek-DISK-RAPORU.pdf
http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2019/02/Sendikalasma-Arastirmasi.pdf
http://disk.org.tr/wp-content/uploads/2019/02/Sendikalasma-Arastirmasi.pdf
https://www.miamiherald.com/news/nation-world/world/article76059762.html
https://www.miamiherald.com/news/nation-world/world/article76059762.html


296 

 

European Court of Human Right, “Violations by Article and byState” 

https://www.echr.coe.int/Documents/Stats_violation_2020_ENG.pdf, (02.03.2021).  

 

Erdoğan, Mustafa. “Demokratik Toplumda İfade Özgürlüğü: Özgürlükçü Bir 

Perspektif”, Liberal Düşünce Dergisi, Güz 2001, ss: 8-15. 

 

Eroğlu, Cem.  “Siyaset”, Siyaset Bilimi Kavramlar, İdeolojiler, Disiplinler arası 

İlişkiler, Der Gökhan Atılgan ve E. Attila Aytekin, 5. Baskı, Yordam Yayınları, 

İstanbul, 2015, ss. 18-28. 

 

Eroğlu, Erdal. “Sermaye Birikim süreci, Toplumsal Yapılarda Dönüşüm ve sosyal 

Hakların Metalaşması”, Der. Serdar Şahinkaya ve İlter Ertuğrul, Bilsay Kuruç’a 

Armağan içinde, Mülkiyeliler Birliği Yayın No, Sayı:2, 2011, ss: 699-717. 

 

Esin, Pars. İş Bölümü, Yabancılaşma ve Sosyal Politika, A.Ü SBF Yayınları, 

Ankara, 1982. 

 

Fırat, Özden Begüm. “Gezi Komünü: Ortak Mülkler ve Müşterekleştirme”, Kamusal 

Alan, Ed. Meral Özbek, Hil Yayınları, İstanbul, 2004, ss: 567-573.  

 

Fişek, Kurthan. Das Yönetim Devlet, İktidar ve Bürokrasinin Marksist Analizi, 

Der. Levent Demirelli ve Recep Aydın, NotaBene Yayınları, Ankara, 2016.  

 

Foran, John. “Devrim ve Küreselleşme: Chiapos’tan Seattle ve Ötesine”, Toplumsal 

Hareketler Tarih, Teori ve Deneyim Der. Doğan Çetinkaya, 2. Baskı, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2014. 

 

Floris, Bernard. “Kamusal Alan ve Ekonomik Alan”, Kamusal Alan, Der. Eric 

Dacheux, çev. Hüseyin Köse, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2012, ss: 65-87.  

 

Fülberth, Georg. Kapitalizmin Kısa Tarihi, çev. Sadık Usta, 4. Basım, Yordam 

Kitap, İstanbul, 2018. 

https://www.echr.coe.int/Documents/Stats_violation_2020_ENG.pdf


297 

 

Frank, Andre Gunder. “İdeolojik Geçiş Tarzları: Feodalizm, Kapitalizm, Sosyalizm”, 

Dünya Sistemi Beş Yüzyıllık mı, Beş Binyıllık mı? Derleyenler Andre Gunder Frank 

ve Barry K. Gills, çeviren Esin Sağancılar, İmge Kitapevi, Ankara, 2003, ss: 379-411. 

 

Franzosı, Roberto. “One Hundred Years of Strike Statistics: Methodological and 

Theoretical Issues in Quantitative Strike Research”, ILR Review, Cilt:42, Sayı: 3, 

1989, ss: 348-362.  

 

Fraser, Nancy. Kamusal Alanı Yeniden Düşünmek, Kamusal Alan, Ed. Meral Özbek, 

4. Baskı, Hil Yayın, İstanbul, 2015.  

 

Frıedrıch, Carl J. ve Zbıgnıev, K. Brzezinski. Totaliter Diktatörlük ve Otokrasi, çev. 

Oğuz Onaran, Türk Siyasi İlimler Derneği Yayınları, Ankara,1964.  

 

Gara, Eleni, Kabadayı, M. Erdem ve Neumann, Christoph K. “Introduction Ottoman 

Subjects as Political Actors: Historical Representations”, Popular Protest and 

Political Participation in the Ottoman Empire, Ed. Eleni Gara, M. Erdem Kabadayı 

ve Christoph K. Neumann, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, ss: 1-

56. 

 

Giddens, Anthony ve Sutton, Phılıp W. Sosyoloji 8. Edisyon, çev. E. Arzu Kayhan, 

Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2019. 

 

Göktürk, Eren Deniz (TOL) ve GÖKTÜRK, Atilla. “Küreselleşme ve Sivil Toplum 

Yaklaşımı”, Toplum ve Hekim, Cilt: 17, Sayı:2, 2002, ss: 146-151.  

 

Gökdeniz, Kutay. “Din ve Vicdan; Padovalımarsilius’tan Modern Hukuk Devletine 

Kavramın İçeriği”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 9, Sayı:44, 2016, 

ss: 1074-1083. 

 

Göze, Ayferi. Siyasal Düşünceler ve Yönetim, Beta Yayınları, İstanbul, 2011. 

 



298 

 

Gullickson, Gay L. Komün’ün Asi Kadınları, çev. İlke Bereketli Zafeirakopoulos, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2014.  

 

Gürcan, Ertuğrul Cenk. “1791 ve 1793 Fransız Anayasaları’na İlişkin Karşılaştırmalı 

Bir Değerlendirme”, Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 

Cilt: 13, Sayı:3, 2011, ss: 183-214. 

 

Gramscı, Antonio Hapishane Defterleri Cilt II, (Ed. Joseph A. Buttıgıeg), çev. Barış 

Baysal, Kalkedon Yayınları, 2012. 

 

Habermas, Jürgen. Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, 12. Baskı, çev. Tanıl Bora ve 

Mithat Sancar, İletişim Yayınları, 2014.  

 

Hansen, Miriam, “Yirmi Yılın Ardından Negt ve Kluge’nin Kamusal Alan ve 

Tecrübe’si: Değişken Karışımlar ve Genişlemiş Alanlar”, Kamusal Alan, Ed. Meral 

Özbek, Hil Yayınları, İstanbul, 2004. 

 

Hardt, Micheal ve Negri Antonıo, İmparatorluk, çev. Abdullah Yılmaz, 5. Basım 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2003. 

 

Hardt, Micheal ve Negri, Antonıo. Çokluk İmparatorluk Çağında Savaş ve 

Demokrasi, çev. Barış Yıldırım, 2. Basım, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2011.  

 

Harman, Chris. Halkların Dünya Tarihi Taş Çağından Yeni Binyıla, çev. Uygar 

Kocabaşoğlu, 2. Baskı, Yordam Kitap, İstanbul, 2011. 

 

Harvey, David. Postmodernliğin Durumu Kültürel Değişimin Kökenleri 

İngilizce'den Çeviren: Sungur Savran, Metis Yayınları, İstanbul, 1997. 

 

Harvey, David. Asi Şehirler Şehir Hakkından Kentsel Devrime Doğru, çev. ve 

Sunuş Ayşe Deniz Temiz, Metis Yayınları, İstanbul, 2013.  

 



299 

 

Harvey, David. Neoliberalizmin Kısa Tarihi, çev. Aylin Onacak, 2. Baskı, Sel 

Yayıncılık, İstanbul, 2015. 

 

Hasdemir, Aksak Tuba ve Coşkun Mustafa Kemal. “Kamusal Alan ve Toplumsal 

Hareketler”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt:63, Sayı:1, 2008, ss:122-149. 

 

Heywood, Andrew. Siyasetin Temel Kavramları, çev. Hayrettin Özler, Adres 

Yayınları, Ankara, 2012. 

 

Hıll, Chrıstophe. The World Turned Upsıde Down Radical Ideas During the 

English Revolution, Penguın Books, London, 1991. 

 

Hırsch, Joachim Materyalist Devlet Teorisi Kapitalist Devletler Sisteminin 

Dönüşüm Süreçleri, Ed. Şule Daldal, Can Matbaacılık, İstanbul, 2011.  

 

Hunt, Lynn. “Charles Tilly'nin Kolektif Eylemi”, Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan 

Wallerstein’e Görüşler ve Yöntemler, Ed. Theda Skocpol, çev. Fethi Ahmet, 4. 

Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2014, ss: 270- 304. 

 

Hobsbawn, Eric. “Peasants and Politics”, The Journal of Peasant Studies, Sayı:1, 

1973. (published online 2008), ss: 3-22. 

 

Hobsbawn, Eric. Sıradışı İnsanlar Direniş, İsyan ve Caz, çev. Işıtan Gündüz, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2009. 

 

Hollander Jocelyn A. and Einwohner, Rachel L. “Conceptualizing Resistance”, 

Sociological Forum, Cilt: 19, Sayı: 4, 2004, ss: 533-554. 

 

Huxley, Aldous. Cesur Yeni Dünya, çev. Ümit Tosun, 22. Baskı, İthaki Yayınları, 

2017. 

 



300 

 

Jenkins, J. Craig. “Resource Mobılızatıon Theory And The Study Of Socıal 

Movements”, Ann. Rev. Social. Cilt: 9, 1983, ss: 527-553.  

 

Ionescu, Ghita and De Madariaga, Isabel. Opposition-Past and Present of a Political 

Institution, The New Thinker Library, London, 1968.  

 

İnsan Hakları Derneği, Gezi Parkı Direnişi ve Sonrasında Yaşananlara İlişkin 

Değerlendirme Raporu, (27.06.2013) https://www.ihd.org.tr/gezi-park-direnii-ve-

sonrasnda-yaananlara-likin-deerlendirme-raporu/ erişim tarihi (28.09.2019). 

 

İnsan Hakları Raporları Veri Tabanı, “Geçmişle Yüzleşme: 12 Eylül Travmasını 

Aşmak”, https://www.raporlar.org/gecmisle-yuzlesme-12-eylul-travmasini-asmak-

ihd-2017/, (01.03.2021) 

 

İlker, Kılıç ve Çetindağ, Funda. Kapitalist Sistemde İnsan Hakları ve Yurttaş 

Hakları Arasındaki Gerilim, İnsan Hakları Yıllığı, Cilt: 25, 2007, ss: 21-33. 

 

Jasper, James M. Protesto, çev. Aslı Önal, Ayrıntı Yayınları, 2017.  

 

Jessop, Bob. “Regulation Theory, Post Fordism and The State: More Than A Reply 

To Werner Bonefield”, Capital and Class, Cilt: 12 Sayı:1, 1988 ss: 147-168. 

 

Jessop, Bob. Hegemonya, Post Fordizm ve Küreselleşme Ekseninde Kapitalist 

Devlet, der Betül Yarar ve Alev Özkazanç, İletişim Yayıncılık, İstanbul, 2005.  

 

Jessop, Bob, Kapitalist Devletin Geleceği, çev Ahmet Özcan, Epos Yayınları, 

Ankara, 2009. 

 

Juillard, Michel. “Accumulation Regime, Accumulation Theory”, The State of the 

Art, Ed. by Robert Boyer and Yves Saillard), London and New york, Routledge, s. 

153-160. 

 

https://www.raporlar.org/gecmisle-yuzlesme-12-eylul-travmasini-asmak-ihd-2017/
https://www.raporlar.org/gecmisle-yuzlesme-12-eylul-travmasini-asmak-ihd-2017/


301 

 

Kabadayı, M. Erdem Petitioning as Political Action: Petittioning Practices of Workers 

in Ottoman Factories, Popular Protest and Political Participation in the Ottoman 

Empire, (Ed. Eleni Gara, M. Erdem Kabadayı ve Christoph K. Neumann), İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, ss: 57-74. 

 

Kalafatoğlu, Şermin. “Küreselleşme Karşıtı Hareket”, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, cilt: 4, Sayı: 1, 2013, ss: 143-195.  

 

Kalfa, Ceren ve Ataay, Faruk. “Küresel Toplumsal Hareketler”, Kocaeli Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt: 16, Sayı: 2, 2008, ss: 127-149.  

 

Kangal, Kaan. “The Karl Marx Problem in Contemporary, New Media Economy: A 

Critique of Christian Fuchs Account, Television & New Media, Cilt: 17 Sayı: 5, 2016, 

ss: 416-428. 

 

Kahraman, Mehmet. “Avrupa Birliği Ülkelerinde ve Türkiye’de Laiklik”, Mustafa 

Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt:5, Sayı:9, 2008, ss: 58-77. 

 

Kara, İlkay. “Bir Uzun Haziran: Gezi Eylemleri Kaynakçası”, Kamusal Alan, Ed. 

Meral Özbek, 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, ss:529-555. 

 

Kara, İlkay. “Sabahın Bir Sahibi Var:” Tekel Direnişi Taksim Meydanı, Odtü 

Eylemleri, Kamusal Alan, Ed. Meral Özbek, 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, 

ss:556-566. 

 

Karahanoğlu, Onur.  “Marksizm ve Hukuk”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt: 

57Sayı: 2, ss: 61-92.  

 

Karatzogıannı Athina and Robınson, Andrew. Power, Resistance And Conflict in the 

Contemporary World Social Movements, Networks And Hierarchies, Taylor & 

Francis e-Library, 2009. 

 



302 

 

Keyder, Çağlar. Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, 27. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 

2017. 

 

Keyder, Vırgınıa Brown. “Fikri Mülkiyet: Metalaşma ve Bundan Hoşnut 

Olmayanlar”, 21. Yüzyılda Karl Polanyi’yi Okumak Bir Siyasi Proje Olarak 

Piyasa Ekonomisi, Der. Ayşe Buğra ve Kaan Ağartan, 2. Basım, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2016, ss: 211-223. 

 

Kılınç, Ümit. “Barışçıl Toplantı ve Gösteri Yürüyüşü Yapma Hakkı ve Devletin 

Yükümlülükleri”, TBB Dergisi, Cilt: 110, 2014, ss: 282-304.  

 

Kluge, Alexander ve Negt, Oskar. Kamusallık ve Tecrübe Burjuva Kamusallığının 

Analizine Doğru, çev. Müge Atala, NotaBene Yayınları, İstanbul, 2018. 

 

Koç, Yıldırım, İşçi Sınıfı ve Sendikacılık Hareketinin Güncel Sorunları, Ataol 

Yayıncılık, İstanbul, 1991.  

 

Kongar, Emre. 21. Yüzyılda Türkiye 2000’li Yıllarda Türkiye’nin Toplumsal 

Yapısı, 46. Basım, Remzi Kitapevi, İstanbul, 2013. 

 

Korkmaz, Ali. “İnsan Hakları Bağlamında Özel Hayatın Gizliliği ve Korunması”, 

KMÜ Sosyal ve Ekonomı̇k Araştırmalar Dergı̇si, Cilt:16, Özel Sayı 1, 2014, ss: 99-

103.  

 

Kotz M., David. The Regulation Theory and Social Structure of Accumulation 

Approach, Social Structure of Accumulation The Political Economy of Growth 

and Crises, Ed. David Kotz, Terrence McDonough and Michael Reıch, Glasgow, 

Cambridge University Press, 1994. 

 

Kozak, İbrahim Erol. “İşçi Sendikalarının Tarihi Gelişimi (İngiltere Örneği)”, Sosyal 

Siyaset Konferansları Dergisi, Cilt:0, Sayı:37-38, ss: 63 – 81. 

 



303 

 

Köse, Ahmet Haşim ve Öncü, Ahmet. Kapitalizm, İnsanlık Ve Mühendislik: 

Türkiye’de Mühendisler Mimarlar, Türk Mühendis ve Mimar Odaları Birliği, 

Ankara, 2000.  

 

Laclau, Emesto and Mouffe, Chantal. Hegemony and Socialist Strategy Towards a 

Radical Democratic Politics, Second Edition, New York, Verso, 2001.  

 

Leontiev, Lev. Marksist Ekonomi Politiğin İlkeleri, çev Kenan Somer Somer, Sol 

Yayınları, Ankara,1976. 

 

Levıtsky, Steven and Zıblatt, Daniel. How to Democracy Die, Penguin Random 

House, New York, 217. 

 

Linebaugh, Peter. The Magna Carta Manifesto Liberties and Commons for All, 

Unıversıty of California Press, Berkeley, 2008.  

 

Martıns, Monica. “Dıas The MST Challenge Against Neo-liberalism”, Latin 

American Perspectives, cilt: 27, sayı: 5, 2000. 

 

Mcadam, Doug. Mccarthy, John D. and Zald, C. “Introduction: Opportunities, 

Mobilizing Structures, and Framing Processes - Toward A Synthetic, Comparative 

Perspective on Social Movements”, Comparative Perspectives On Social 

Movements Political Opportunities, Mobilizing Structures, And Cultural 

Framings, Edited by Doug Mcadam, John D. Mccarthy, and Mayer N. Zald, New 

York Cambrıdge Unıversıty Press, 1996, s. 1-20.  

 

Mcnally, David. Başka Bir Dünya Mümkün Küreselleşme ve Antikapitalizm, çev. 

Oya Köymen, Yordam Kitap, İstanbul, 2013. 

 

Mardin, Şerif. “Türkiye’de Muhalefet ve Kontrol”, çev. Fahri Unan, Türkiye’de 

Modernleşme Makaleler 4, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991. 

 



304 

 

Mardin, Şerif. “Türkiye’de Gençlik ve Şiddet”, çeviren Mustafa Erdoğan, Türkiye’de 

Modernleşme Makaleler 4, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991. 

 

Markantonatou, Maria. “The İdeal-Typical Transition From Fordism To Post-

Fordism: A Neopositivist Problem Setting”, European Research Studies, Cilt: X, 

Sayı: 1-2, 2007, ss. 119-129.  

 

Marx , Karl ve Engels, Friedrich. Alman İdeolojisi, çev. Sevim Belli, 2. Baskı, Sol 

Yayınları, Ankara, 1987.  

 

Marx, Karl Louis Bonaparte’ın 18. Brumaire’i, çev. Sevim Belli, Sol Yayınları, 

Ankara, 1990. 

 

Marx, Karl. Felsefenin Sefaleti M. Proudhon’un Sefaletin Felsefesi’ne Yanıt, çev 

Ahmet Kardam, Sol Yayınları, Ankara, 1996.  

 

Marx, Karl. Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, çev. Sevim Belli, Yedinci Baskı, 

Sol Yayınları, Ankara, 2011.  

 

Marx, Karl. Kapital Ekonomi Politiğin Eleştirisi I. Cilt, çev. Mehmet Selik ve Nail 

Satılgan, 8. Baskı, Yordam Kitap, İstanbul, 2015.  

 

May, Todd. Şiddetsiz Direniş, çev. Can Kayaş, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2016.  

 

Melucci, Alberto. “Çağdaş Hareketlerin Sembolik Meydan Okuması”, Yeni Sosyal 

Hareketler, Ed. Kenan Çayır, 2. Baskı, Kaktüs Yayınları, ss: 75-100.  

 

Moore, Barrington. Diktatörlüğün ve Demokrasinin Toplumsal Kökenleri Çağdaş 

Dünyanın Yaratılmasında Soyluluğun ve Köylülüğün Rolü, çev. Şirin Tekeli ve 

Alaeddin Şenel, 2. Baskı, İmge Kitapevi, Ankara, 2003. 

 



305 

 

More, Thomas. Utopia, çev. Sabahattin Eyüpoğlu, Vedat Günyol ve Mina Urgan, 

Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 2010. 

 

Morgan, Lewıs Henry. Eski Toplum, çev. Ünsal Oskay, Payel Yayınları, istanbul, 

1986.  

 

Morgan, Iwan. ve Davies, Philip, From Sit-Ins to SNCC: The Student Civil Rights 

Movement in the 1960s. Florida University Press, Florida, 2012. 

 

Naples, Mıchele. “An Analysis of Defensive Strikes”, International Journal of 

Sociology, Cilt: 26, Sayı:1, 1987, ss: 96-105.  

 

Nasır, Niray. Siyasal Kültür Yazıları, Derin Yayınları, İstanbul, 2009. 

 

Negri, Antonio. İmparatorluktaki Hareketler Geçişler ve Görünümler, çev Kemal 

Atakay, Otonom Yayıncılık, 2016.  

 

Negt, Oskar ve Kluge, Alexander. “Kamusal Alan ve Tecrübe’ye Giriş”, Kamusal 

Alan, Ed. Meral Özbek, 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, ss:103-133.  

 

Offe, Clause. “New Social Movement: Challenging The Boundaries of Institutional 

Politics”, Social Research, Cilt: 52, Sayı: 4, 1985, ss: 817-868.   

 

Oğuz, Şebnem. “Tekel Direnişinin Işığında Güvencesiz Çalışma/Yaşama: 

Proletaryadan “Prekarya”ya mı?”, Mülkiye, Cilt: XXXV Sayı:271, 2011, s. 21. 

 

Opp, Karl-Dieter. Theories of Political Protest and Social Movement, Taylor & 

Francis e-Library, New York, 2009. 

 

Orwell, George. 1984, çev. Celal Üster, 58. Baskı, Can Yayınları, İstanbul, 2017. 

 



306 

 

Ozan, Ebru Deniz. “Sivil Toplum”, Siyaset Bilimi Kavramlar, İdeolojiler, 

Disiplinler arası İlişkiler, (Ed. Gökhan Atılgan ve Atilla Aytekin), Yordam Kitap, 

2015, 5. Baskı, ss: 100-121.  

 

Örs, Birsen. “Siyasal Temsil”, İ.Ü Siyasal Bilgiler Fakültesi, Cilt: 35, 2016, s. 5-22. 

 

Özbek, Meral. Giriş: Kamusal Alanın Sınırları, Kamusal Alan, Ed. Meral Özbek, 4. 

Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, ss: 21-91.  

 

Özbek, Meral. Politik Kamusal Alan ve Kolektif Yaratıcılık, Kamusal Alan, Ed. 

Meral Özbek, 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, ss:179- 260. 

 

Özbudun, Ergun Türkiye’de Parti ve Seçim Sistemi, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2011. 

 

Özdemir, Özge. “Politik Mizahın ve Toplumsal Muhalefetin Alternatif Söylemsel 

Alanı Olarak Zaytung”, İlef Dergisi, cilt:5, Sayı:2, 2018, ss: 7-28.  

 

Özdil, Hüseyin. “12 Eylül ve Hak İhlalleri”, Bianet, 2007, 

https://bianet.org/bianet/insan-haklari/101757-12-eylul-ve-hak-ihlalleri, 

(24.01.2021). 

 

Özen, Hayriye. Meydan Hareketleri ve Eski ve Yeni Toplumsal Hareketler, 

Mülkiye Dergisi, cilt: 39, Sayı: 2, ss: 11-40.  

 

Özkiraz, Ahmet ve Talu, Nuray. “Sendikaların Doğuşu; Türkiye ve Batı Avrupa 

Ülkeleri Karşılaştırması”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, cilt: 2, 2008, ss: 

108-126. 

 

Öztaş, Nail. Yönetim Örgüt ve Yönetim Kuramları, 5. Baskı, Otorite Kitap, 

İstanbul, 2017.  

 

https://bianet.org/bianet/insan-haklari/101757-12-eylul-ve-hak-ihlalleri


307 

 

Papacharissi, Zizi. “The Virtual Sphere: The Internet as a Public Sphere”, New Media 

and Society, 2002, ss.9-27.  

 

Pıllay, Devan. “Between Social Movement and Political Unionism: COSATU and 

Democratic Politics in South Africa”, Rethinking Development and Inequality 2, ss: 

10-27, 2013. 

 

Poggi, Gıanfranco. Devlet Doğası, Gelişimi ve Geleceği, çev. Aysun Babacan, 4, 

Baskı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2014. 

 

Pollard, Michael. Henry Ford ve Ford, çev. Ayşe Aydoğan, İlk Kaynak Yayınları, 

Ankara, 1996.  

 

Poulantzas, Nicos. Faşizm ve Diktatörlük, çev. Ahmet İnsel, 2. Baskı, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2012. 

 

Poulantzas, Nicos. Siyasal İktidar ve Toplumsal Sınıflar, çev, Şule Ünsaldı, Epos 

Yayınları, Ankara, 2014. 

 

Ragın, Charles ve Chırot, Danıel.  “Immanuel Wallerstein’in Dünya Sistemi”, 

Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e Görüşler ve Yöntemler, Ed. Thede 

Skocpol, çev. Fethi Ahmet, 4. Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2104, ss: 

305-348. 

 

Rawls, John “Sivil İtaatsizliğin Tanımı ve Haklılığı”, Kamu Vicdanına Çağrı Sivil 

İtaatsizlik, Ed. Harrah Arent, Ronald Dworkin, Jürgen Habermas, Johan Galtung 

Martin Luther King, John Rawls, Hans Saner, Henry David Thoreau, çev. Yakup 

Coşar, Ayrıntı Yayınları, 2014.  

 

Salihpaşaoğlu, Yaşar. Türkiye’de Basın Özgürlüğü, Seçkin Yayıncılık, Ankara, 

2007. 

 



308 

 

Santori, Giovanni. “Opposition and Control Problems and Prospects”, Goverment 

and Opposition, Cilt:1, Sayı: 2, 1966, ss: 149-154.  

 

Sartori, Giovanni. Demokrasi Teorisine Geri Dönüş, çev Tuncer Karamustafaoğlu 

ve Mehmet Turhan, Yetkin Basımevi, 1996.  

 

Saygılıgil, Feryal. “Serbest Bölgede Novamed Kadın Grevi”, Kamusal Alan, Ed. 

Meral Özbek, 4. Baskı, Hil Yayınları, İstanbul, 2015, ss: 511-523.  

 

Savran, Gülnur Sivil Toplum ve Ötesi- Rousseau, Hegel, Marx, Belge Yayınları, 

İstanbul, 2003, ss: 107-188. 

 

Savran, Sungur. Türkiye’de Sınıf Mücadeleleri Cilt 1: 1908-1980, 4. Basım, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2016. 

 

Savran, Sungur. Yalın Üretim ve Esneklik: Taylorizmin En Yüksek Aşaması, 

internet kaynağı, file:///C:/Users/Lenovo/Desktop/sungur-savran-yalin-uretim-ve-

esneklik-taylorizmin-en-yuksek-asamasi.pdf, (17.04.2020). 

 

Scott, James. Weapons Of The Weak Everyday Of Peasant Resıstance. Yale 

University Press, New Heaven and London, 1985. 

 

Scott, James J. Tahakküm ve Direniş Sanatları, çev. Alev Türker, 2. Baskı, Ayrıntı 

Yayınları, 2014. 

 

Sennett, Richard. Kamusal İnsanın Çöküşü, çev. Serpil Durak ve Abdullah Yılmaz, 

5. Baskı, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2016. 

 

Sennet, Richard. Karakter Aşınması Yeni Kapitalizmde İşin Kişilik Üzerindeki 

Etkisi, çev. Barış Yıldırım, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2018.  

 



309 

 

Schauer, Frederick. İfade Özgürlüğü: Felsefi Bir İnceleme, çev. M. Bahattin 

Seçilmişoğlu, Liberal Düşünce Topluluğu, Ankara, 2002.  

 

Stanley, John L. “Is Totalitarianism a New Phenomenon? Reflections on Hannah 

Arendt’s Origins of Totalitarianism”, The Review of Politics, Cilt: 49, sayı:2, 

Cambridge University Press, 1987, ss:177-207. 

 

Şahin, Nebiye.” Ülke Karşılaştırmaları Işığında Türkiye’de Sendika- Siyaset İlişkinin 

Değerlendirilmesi”, Fırat Üniveristesi İİSB, Cilt:2, Sayı:1, 2018, ss. 115-143.  

 

Şanlı, Sezer Ayşem. Gündelik Hayatın Dönüşümünde Bir İmkân Olarak 

Toplumsal Muhalefetin Değerlendirilmesi: Cumartesi Anneleri Üzerine Bir 

Araştırma, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara, 2018.  

 

Şensever, Levent. Dünya Sosyal Forumu, Aşağıdan Küreselleşme Hareketi ve 

Küresel Direniş, Metis Yayınları, İstanbul, 2003.  

 

Tanyer, Ziya Çağa. “Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi İçtihadında Toplantı ve Gösteri 

Yürüyüşü Hakkı”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt; 60, Sayı 3, 

2011, ss: 593-634. 

 

Taştan, Nejat. Tüysüz, Nur ve Oral, Pelin, (ed.) Eşit Haklar İçin İzleme Derneği, 

“Toplantı ve Gösteri Hakkı İzleme Raporu 2017”, Ceylan Matbaası, İstanbul, 2018. 

 

Taşkın, Ahmet. “Baskıya Karşı Direnme Hakkı”, TBB Dergisi, Sayı 52, 2004, ss: 37-

65. 

 

T.C Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı, Yıllara Göre Grev ve Lokavt 

Uygulamaları (2008-2017) https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/3307/grev-

2008_2017.pdf, (26.08.2019). 

 



310 

 

T.C Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı, Yıllara Göre Grev ve Lokavt 

Uygulamaları 1984 – 2015, https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/1257/grev.pdf 

erişim tarihi (27.08.2019). 

 

Tilly, Charles., Reflections On The History Of European Sate- Making, The 

Formation Of National States İn Western Europe, Ed. Charles Tilly, Princeton 

University Press, Princeton, 1975.  

 

Tilly, Charles. From Mobilization to Revolution, University of Michigan, Random 

House, Newyork, 1977.  

 

Tilly, Charles. Contentious Repertoires in Great Britain 1758-1834, Social Science 

History, Cilt: 17, Sayı: 2, 1993, ss: 253- 280.  

 

Tilly, Charles. Zor, Sermaye ve Avrupa Devletlerinin Oluşumu, çev. Kudret 

Emiroğlu, İmge Yayınları, Ankara, 2001.  

 

Tilly, Charles. Introduction to Part II: Invention, Diffusion, and Transformation of the 

Social Movement Repertoire, European Review of History: Revue europeenne 

d'histoire, Cilt:12, Sayı:2, 2005, ss: 307-320. 

 

Tilly, Charles. Contentious Performances, Cambrıdge Unıversıty Press, New York, 

2008.  

 

Timur, Taner. Habermas’ı Okumak, 2. Baskı, Yordam Kitap, İstanbul, 2012. 

 

Thompson, Edward P. Makıng Of The Englısh Workıng Class, Vıntage Books:A 

Division Of Random House, New York, 1963. 

 

Thompson, Edward. Customs In Common, Penguin Books, England, 1993.   

 

https://www.ailevecalisma.gov.tr/media/1257/grev.pdf


311 

 

Toprak, Binnaz “Islam and Democracy in Turkey”, Turkish Studies, Cilt: 6, Sayı: 2, 

2005, ss: 167–186.  

 

Toprak, Zafer “1946 Sendikacılığı Sendika Gazetesi İşçi Sendikaları Birlikleri ve İşçi 

Kulüpleri”, https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B

1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar

%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri, (13.02.2

021).  

 

Touraine, Alain. “An Introduction to the Study of Social Movements”, Social 

Research, Cilt: 52, No:4, 1985, ss: 749-787.  

 

Touraine, Alain. Eşitliklerimiz ve Farklılıklarımızla Birlikte Yaşayabilecek 

Miyiz? çev. Olcay Kunal, 4. Baskı, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2011.  

 

Touraine, Alain. Toplumdan Toplumsal Harekete, Yeni Toplumsal Hareketler, Ed. 

Kenan Çayır, 2. Baskı, İstanbul, Kaktüs Yayınları, 2016, ss: 31-46.  

 

Tunçay, Mete. Türkiye Cumhuriyet’inde Tek Parti Yönetimi’nin Kurulması 

1923-1931, Yurt Yayınları, Ankara, 1981.  

  

Tunçay, Mete. Türkiye’de Sol Akımlar (1908-1925), İletişim Yayınları, İstanbul, 

2009. 

 

Turgut, Nükhet Yılmaz. Siyasal Muhalefet, 2. Baskı, İmaj Yayınevi, Ankara, 2014. 

 

T24 Bağımsız İnternet Gazetesi, “İşte son 16 yılda 'yasaklanan' grevler”, 8.01.2019, 

https://t24.com.tr/haber/iste-son-16-yilda-yasaklanan-grevler,792984, (27.08.2019).  

 

Uzgel, İlhan “Turkey’s Double Movement”, Turkey’s New State in the Making: 

Transformations in Legality, Economy and Coercion, Ed. Pınar Bedirhanoğlu, 

Çağlar Dölek, Funda Hülagü, Özlem Kaygusuz, Zed Books, London, 2020, ss: 64-80. 

https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri
https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri
https://www.academia.edu/22530192/1946_Sendikac%C4%B1l%C4%B1%C4%9F%C4%B1_Sendika_Gazetesi_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Sendikalar%C4%B1_Birlikleri_ve_%C4%B0%C5%9F%C3%A7i_Kul%C3%BCpleri
https://t24.com.tr/haber/iste-son-16-yilda-yasaklanan-grevler,792984


312 

 

Weber, Max. Economy and Society An Outlıne Of Interpretıve Socıology, 

University of California Press, Berkeley, 1979. 

 

Wallerstein, lmmanuel. Dünya-Sistemleri Analizi: Bir Giriş, çev.  Ender Abadoğlu, 

Nuri Ersoy 2. Basım: 2011, BGST Yayınları, İstanbul.  

 

Winstanley, Gerrand. ‘Kazıcılar’ Bildirisi: Toprak ve Özgürlük, Çeviri: Özgür 

Yakupoğlu, Teori ve Politika, https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsi-

v/itemlist/user/263-gerrardwinstanley, (20.08.2020). 

 

Wood, Ellen Meiksins. Kapitalizm Demokrasiye Karşı, Tarihsel Maddeciliğin 

Yeniden Yorumlanması, çev. Şahin Artan, Yordam Kitap, İstanbul, 2008.  

 

Wood, Ellen Meıksıns, Yurttaşlardan Lordlara Eskiçağdan Ortaçağa Batı Siyasal 

Düşüncesinin Toplumsal Tarihi, çev. Oya Köymen, 2. Basım, Yordam Kitap, 2013.  

  

Wood, Ellen Meıksıns. Özgürlük ve Mülkiyet Rönesans’tan Aydınlanma’ya Batı 

Siyasi Düşüncesinin Toplumsal Tarihi, çev. Oya Köymen, Yordam Kitap, İstanbul, 

2013.  

 

Yalman, Galip. “Tarihsel Bir Perpektiften Türkiye’de Devlet ve Burjuvazi: Rölatavist 

Bir Politika mı Hegemonya Stratejisi Mi? Hegemonya Projeleri Olarak Devletçilik, 

Kalkınmacılık ve Piyasa”, Praksis, Cilt:5, 2002, ss: 5-23. 

 

Yalman, Galip and Topal, Aylin. “Labour Containment Strategies And Working-Class 

Struggles İn The Neoliberal Era: The Case Of TEKEL Workers In Turkey”, Critical 

Sociology, cilt: 45 sayı:3, 2019, ss:447–461. 

 

Yayla, Atilla. Siyaset Teorisine Giriş, Kesit Yayınları, İstanbul, 2014 (4. Baskı), s. 

136. 

Yeğin, Metin. Topraksızlar Brezilya' da Topraksız Köylü Hareketi: MST, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2004.  

https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsi-v/itemlist/user/263-gerrardwinstanley
https://www.teorivepolitika.net/index.php/arsi-v/itemlist/user/263-gerrardwinstanley


313 

 

Yıldırım, Yavuz ve Gümrükçü, Selin Bengi “Tekel-Hes ve Gezi Parkı Protestoları 

Ekseninde Türkiye’de Eylem Dalgalarının Sürekliliği ve Değişimi”, Pamukkale 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 26, 2017, ss: 388-405. 

 

Yıldırım, Emek. Sovyet Sonrası Rusya’da Toplumsal Muhalefetin Ekonomi 

Politiği, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara, 2018.  

 

Yüksel, Metin. “Siyasal Muhalefetin Uluslararası İnsan Hakları Sözleşmelerinde 

Korunması”, Erzincan Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt; XI, Sayı 3-4, 

2007, ss: 64-104. 

 

Zabcı, Filiz Zulha. Siyasal Kuramda Kamusal Alan Sorunsalı Habermas ve 

Arendt, (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 1997. 

 

Zabcı, Filiz “Kamusal Alan”, Siyaset Bilimi Kavramlar, İdeolojiler, Disiplinler 

Arası İlişkiler (der Gökhan Atılgan ve E. Attila Aytekin), 5. Baskı, Yordam Yayınları, 

İstanbul, 2015, ss: 109- 121.  

 

Zamyatin, Yevgeni. Biz, çev. Füsun Tüfek, 5. Baskı, Ayrıntı Yayınları, 2016.  

 

Zıbechı, Raül. “Topraksızlar Hareketi: Ölümlü Bir Dünyada Yeni Bir Hayat, Çeviri 

Maya Arıkanlı”, Kamusal Alan, (Ed. Meral Özbek), Hil Yayınları, İstanbul, 2004, 

ss:487-497.  

 

Zubritski, Mitropolski, Kerov, İlkel Topluluk, Köleci Toplum ve Feodal Toplum, 

çev, Sevim Belli, 15. Baskı, Sol Yayınları, Ankara, 2011.  

 

Zürcher, Erik Jan. Modern Türkiye’nin Tarihi, 34. Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2017. 


