
K.T. 

ZANÎNGEHA VAN YÜZÜNCÜ YILÊ 

ENSTITUYA ZIMANÊN ZINDÎ 

MAKEZANISTA ZIMAN Û ÇANDA KURDÎ 

   

  

 

 

 

KULTUR DI ROMANA KURDÎ DA   

  

  

  

  

 TEZA LÎSANSA BİLİND 

 

 

XWENDEKAR 

Muhammad Khaleel Rahman RAHMAN 

  

  

   

    VAN – 2021



T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

YAŞAYAN DİLLER ENSTİTÜSÜ 

KÜRT DİLİ VE KÜLTÜRÜ ANABİLİM DALI 

   

 

 

 

                    TEZİN ADI  

        KÜRTÇE ROMANDA KÜLTÜR  

  

  

  

 

             YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

                        Danışman   

     Doç. Dr. Nesim SÖNMEZ   

 

ÖĞRENCİ 

Muhammad Khaleel Rahman RAHMAN 

 

VAN – 2021         



I 
 

NAVEROK 

Kurte ............................................................................................................................... IV 

Özet ................................................................................................................................. VI 

Abstract ....................................................................................................................... VIII 

PÊŞGOTIN ...................................................................................................................... X 

DESTPÊK ......................................................................................................................... 1 

1.  TÊGEH, DÎROK Û ZARAWEYA KULTURÊ ......................................................... 6 

1.1. Li warê zaraweyî de........................................................................................... 6 

1.2. Li warê têgeh û ferasetê ve ............................................................................... 7 

1.3. Li warê dîrokî de ............................................................................................. 13 

1.4. Têkiliyên navbera kultur û wêjeyê ................................................................ 15 

2. Kultura Kurdî û Pêwendiya Wê Bi Wêjeya Kurdî Re ....................................... 25 

2.1. Taybetmendî û sîmaya kultura kurdî ............................................................ 25 

2.2. Kultura Kurdî Li Gundan .............................................................................. 26 

2.2.1. Karên Rojane ............................................................................................ 28 

2.2.2. Şivanetî û Çandinî .................................................................................... 29 

2.2.3. Nêçîrvanî ................................................................................................... 30 

2.2.4. Rêzgirtin .................................................................................................... 31 

2.2.5. Leyîz (Lîstik) ............................................................................................. 32 

2.2.6. Zibare ........................................................................................................ 34 

2.2.7. Axa û Dîwanxane...................................................................................... 34 

2.2.8. Rengvedana Efsane û Bîr û Baweriyên Kevn ........................................ 36 

2.3. Kultura Kurdî Li Bajar .................................................................................. 37 

2.3.1. Hejarî û Dewlemendî ............................................................................... 41 



II 
 

2.3.2. Bazar.......................................................................................................... 45 

2.3.3. Kar û barên Rojane ................................................................................. 47 

2.3.4. Bêkarî û kirêçîtî ........................................................................................ 49 

2.4. Kultura kurdî ya hevpar di navbera gund û bajar de ................................. 50 

2.4.1. Rê û Resma Bûkveguhastinê ................................................................... 51 

2.4.2. Rê û Resma Tazî û Behîdariyê ................................................................ 53 

2.4.3. Rola Jinan ................................................................................................. 55 

2.4.4. Mezargehên Olî ........................................................................................ 56 

2.4.5. Kesatiyên Olî............................................................................................. 57 

2.4.6. Cejn............................................................................................................ 59 

2.5. Rengvedana kultura kurdî di nav wêjeya kurdî de ...................................... 60 

2.5.1. Yekem- Li wêjeya fulkilora kurdî de ..................................................... 61 

2.5.2. Di wêjeya nivîskî a kurdî ......................................................................... 78 

3. RENGVEDANA KULTURA KURDÎ LI ROMANÊ DE ................................... 84 

3.1. Kultura kurdî li gund û bajaran û rengvedana wan li romanê de ............. 84 

3.1.1. Çanda kurdî li gundan de ........................................................................ 84 

3.1.2. Nêçîrvanî ................................................................................................... 88 

3.1.3. Rêzgirtin .................................................................................................... 92 

3.1.4. Lîstik .......................................................................................................... 96 

3.1.5. Zibare ........................................................................................................ 98 

3.1.6.  Axa û Dîwanxane .......................................................................................... 99 

3.1.7. Rengvedana efsane û bîr û baweriyên kevn ........................................ 101 

3.2. Çanda kurdî li bajar de ................................................................................. 105 

3.2.1. Jiyana rojane ya bajar ........................................................................... 105 



III 
 

3.2.2. Hejarî û Dewlemendî ............................................................................. 108 

3.2.3. Bazar........................................................................................................ 113 

3.2.4. Bêkarî û kirêçîtî ...................................................................................... 114 

3.3. Çanda kurdî ya hevpar di navbera gund û bajar de .................................. 118 

3.3.1. Rê û resma jinveguhastinê..................................................................... 118 

3.3.2. Rê û resma Taziyê .................................................................................. 130 

3.3.3. Rola Jinan ............................................................................................... 131 

3.3.4. Mezargehên Olî ...................................................................................... 135 

3.3.5. Kesatiyên olî ............................................................................................ 139 

3.3.6.Cejn ............................................................................................................... 143 

3.4. Rengvedana Çanda Kurdî Di Nav Wêjeya Kurdî De ................................ 146 

3.4.1. Rengvedana kultura kurdî li wêjeya nivîskî de ................................... 146 

3.4.2. Rengvedana kulturê di wêjeya fulkilora kurdî de .............................. 147 

ENCAM ......................................................................................................................... 154 

ÇAVKANÎ ..................................................................................................................... 156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 
 

(Lîsansa Bilind) 

Muhammad Khaleel Rahman RAHMAN 

 

ZANÎNGEHA VAN YÜZÜNCÜ YILÊ 

ENSTÎTUYA ZIMANÊN ZINDÎ 

ŞAXA MAKEZANISTA ZIMAN Û ÇANDA KURDÎ 

Van- 2021 

 

KULTUR DI ROMANA KURDÎ DA   

Kurte 
 Kultur weke mijarek girîng di nav dunyaya zanista civakî û edebî de, ji aliyê 

civaknas û wêjevanan ve pênase û nasandinên curbicur û cuda jêre hatine kirin. Her yek 

ji wan pênaseyan jî, tekezî li ser girîngiya kulturê di jiyana mirov û şêwaza cîhanbînî û 

arasteya hizrînê dikin. Ji ber wê jî ye ku wêjevan bi giştî û romannivîs bi taybetî wek 

kesatiyên civakê, ku haydarê kultur û deb û edetên civaka xwe ne, bi pêzanîn ve li nav 

deqên romanên xwe de nexş û rolê bi kulturê didin, û ji riya karekterên serekî û lawekî 

ên nav romanê de, bûyer û urf û edetên nav civakê di romanê de praktîze dikin û cih ji 

wan re vediqetînin. 

Ew, ji riya romanên xwe ve pûte û girîngiyê bi kultur û deb û edetên civaka xwe 

didin û tesîr û karîgeriya wê jî nîşan didin. Carna armancdar beşdarî bi wan tê kirin, û 

renge hin caran jî bê merem be. Herweha romannivîs bi sedema bizav û berketina 

rojane bi jiyan, xelk û civakê, hest bi girîngî û buhagiraniya kultur û deb û edetan dikin 

û dixwazin di romanên xwe de, diyardeyên kulturî di nav romanan de rola xwe bibînin 

û deqên edebî ên xwe jî, pê dewlemend bikin. Ew herweha dixwazin kesatiyên nav 

civaka xwe bidin diyarkirin û ciyawaziyên kulturî ên xwe bi civakên din re (ku ew jî 

xwedî taybetmendiyên kulturî ên xwe ne) nîşan bidin, vêca çi baş bin yan xirab, ku 



V 
 

bihevre beşek in ji civakê. Lewre roldîtina kesatiyên nava romanan de, bi ew metod û 

awayê ku nîşan didin yan dilîzin, dibe bi beşek ji kultur û deb û edetên ew gelê ku 

romannivîs basa wan dike, tomar û herweha di bûyerên nav romanê de jî, beşdar û 

xwedî rol dike. 

Romannivîs wek kesatiyek rewşenbîr di nava ew civaka ku têde dijît, wêneyek 

rastîn yê van kultur û deb û edetan li nav romana xwe de dikişîne û pişkek zaf ji wan 

taybetmendiyan bas dike ku di nava civakê de hene yan pêştir bawerî pê hebûne, û yan 

jî roman bi xwe çîrokek dirêj e û beşek e ji wê jiyana rojane ya xelkê ku cihê hemû 

diyardeyên civakî, bîr û bawerî, nerît û hwd dibe û yek bi yeke wan di romanê de rola 

xwe dilîzin. Lewre romannivîs bas ji çawaniya pêbendbûna civakê bi kultur û deb û 

edetan dike û hemû bûyer û diyardeyên kulturî li jêr yek sîvanê de kom dike, ku ew jî, 

sîvana romanê ye û hemû aliyên wê têde tên baskirin. 

 

Peyvên Sereke : Kultur, folklor, deb û edet, civak, roman.  

Hejmara Rupelê : 161 

Şêwirmend  :  Doç. Dr. Nesim Sönmez  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VI 
 

(Yüksek Lisans)  

Muhammad Khaleel Rahman RAHMAN 

YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ  

YAŞAYAN DİLLER ENSTİTÜSÜ  

Van-2021  

KÜRTÇE ROMANDA KÜLTÜR   

Özet 
Kültür, uluslararasındaki bilim, sosyal ve edebi  önemli bir konu gibi, 

sosyolojiler ve edipler her kes kendine ait başka tanım yapmışlardır. Tanımlardan her 

biri kültürün önemi insan hayatında göstermiştir, evreni görme yönü ve düşünce şekli 

gösterirler. Bu yüzden genellikle edipler özellikle roman yazarlar toplumun arasında bir 

karekter gibi romanda toplumun geleneksel ve kültürü önemli bir rol gösterir, ve buda 

başrol tarafından yada herhangi bir karekter tarafından romandaki olayları kültürü ve 

gelenekseli pıratiğini yaparak onlara önemli bir yer açarlar ve romanların yoluyla 

toplumdaki kültürü ve gelenekselin önemsemesini gösterirler. Bazende kasıtlı kültürü 

ve geleneği romanın içine sokarlar yada kasitsız sokurlar, roman yazarları günlük 

yaşamı ile   veya hareketi, toplumu yada halkın yaşamı geleneksel ve kültürün öneminin 

ağırlığı romanların arasında kültürün gösterişi romanda rol görsün diye  ve 

edebiyatlarını onunla zenginleştirmesi ile keşfetmiş ve toplumun arasındaki kişiliği 

gösterirler ve kendi kültürleri başkasının arasındaki farkı göstersinler diye onlar kendine 

ait hasiyet ve kültüre sahip olduğunu göstermek istiyorlar bu kültür iyise yada kötü, 

demeki hepsi toplumun bir parçasıdır. Bunun için romandaki rol gören  karekterler 

oyuncu şeklinde oyunu yaparlar ve bu oyuncu milletin kültürü ve geleneğin bir parçası 

diye romancılar üstüne konuşup ve kaydederler ve romanların içinde onlara rol verirler. 

Romancılarda kültürlü bir karekter diye yaşayacaklar bu kültürün ve romanların içinde 

geleneği gerçek resmini çizer ve bu hasiyetin en büyük bölümü varlığı diye açıklar yada 

öncesinde inanmışı var yada roman kendisi uzun bir hikayedir insan günlük hayatının 



VII 
 

bir parçası bütün sosyal inanç geleneksel... gibi roman içinde birer birer rol görürler bu 

yüzden romancılar toplumun taahüdünü kültürü ile geleneği ve bütün olay gosterisi bir 

çadır altında toplanir oda romanın çadırı her tür konuyu anlatır. 

 

Anahtar Kelimeler : Kültür, gelenek ve görenek, folklor, toplum ve roman 

Sayfa Sayısı  :161   

Tez Danışmanı :Doç. Dr. Nesim SÖNMEZ   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VIII 
 

(M.Sc. Thesis) 

Muhammad Khaleel Rahman RAHMAN 

YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY  

INSTITUTE OF LIVING LANGUAGES 

Van-2021 

CULTURE IN KURDISH NOVEL 

Abstract 
 

Culture, as an essential topic in social and literary sciences, has been defined and 

introduced differently by sociologists and literati. However, each definition confirms the 

significance of culture in human life and the mentality of people. Therefore, literati and 

especially novelists, as individuals in society and having knowledge about the norms and 

customs of their various societies, give special importance to culture in their literary 

works via major and minor characters and incidents inside of their novels. They include 

their societies’ norms and customs and implement them in their novels, as well as they 

give importance to them and demonstrate their influences. Such inclusion happens 

deliberately or unintentionally. Besides, due to their involvement and contribution in the 

society, novelists comprehend the significance and value of culture and customs. They 

involve cultural phenomena in their works and want to enrich their literary works. In 

addition, they attempt to identify characters of their society, and demonstrate their 

culture and its features that is different from others (no matter whether their cultural 

customs and traditions are good or deficient). Therefore, the contribution of characters 

and the different roles they adopt in novels practise the cultural traditions and customs, 

hence they represent the culture of the novelist s/he discusses. Novelists, as an 

intellectual individual in the society they live in, portrait an authentic general picture of 

customs and traditions in his novels. They try to show most of the features that 

exist/existed in his/her society. In fact, novel is usually described as a long story where 



IX 
 

all social and cultural phenomena can contribute. Thus, novelists discuss that how 

societies bound to their cultural customs and traditions, and they try to collect all these 

cultural aspects under the umbrella of novel.  

 

Keywords  : Culture, folklore, customs and traditions, society, novel 

Quantity of page :161 

Supervissor  : Assoc. Prof. Dr.  Nesim Sönmez 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



X 
 

PÊŞGOTIN 
Kultur bi hemû biyav û aliyên xwe re, bi giştî bandorek mezin li ser edebê û bi 

taybetî li ser janrên edebê heye. Bêguman nivîskar, helbestvan, romannivîs, çîroknivîs û 

rewşenbîr di nav jîngeha civakên xwe de jiyanê dikin û li kûrahiya jîna civakên xwe de 

pêdigihîjin, lewre nabe rehendên wê tesîr û bandora ku hemû alî û biyavên civakê li ser 

çê dikin, werin ji bîr kirin. Bi heman rê û arasteyê ve jî, nivîskar, helbestvan, 

romannivîs, çîroknivîs û rewşenbîr bi rola xwe li riya berhem û hizrên geş ên xwe, 

bandorê li ser civaka xwe dikin û ber bi rasteriya jiyan û mirovahiyê ve araste dikin. 

Lewre ew duyane (kultur û edeb), cemik û duwaneyek bihevre girêdayî ne û hertim 

bihevre ne. 

Kanal û pira vê pêwendiyê jî, mirov e, çûnkî edeb, berhema mirov e û mirov jî, 

takek civakê ye. Bi vî awayî jî, mirov xala bihevgihandin û bihevre girêdana edeb û 

civakê ye. Helbet ew pêgeha ku mirov çi wek tak û çi jî wek kom di nav civakê de 

heye, motor û bizvênera hemû alî û biyavên jiyanê ye, yek ji wan alî û warên girîng jî, 

kultur e. 

Girîngiya vê lêkolînê li vir de ye ku heya niha li edeba kurdî de, lêkolînek 

serbixwe li ser diyarîkirina cî û pêgeha kultura civakê li romana kurdî de nehatiye kirin, 

û herweha geşekirin û nexşandina wêneyên kultura civakê di romanê de, û tev rehend û 

aliyên wê jî bi hûrî di çarçoveya basek akademîk de neketiye ber bas. 

Sedemên hilbijartina navnîşan û lêkolînek bi vî awayî, vedigere ser wê ku janra 

romanê ji jiyana rastîn a civakê ve nizîk e, çûnkî helwest û kiryara civakî û dîrokî ji xwe 

digre, û berevajiya helbestê ye ku pitir bo hundur şor dibe û zêde li cîhana takekesî de 

ye. Eve jî tê wateya wê ku deqa romanê di şêweya herî sade ya xwe de, berhemhênerê 

rastiya civakî a civakê ye. Bi vî awayî jî, roman li serdema îro de, arasteya hemû tex û 

temenekê tê kirin. Bi vê wateyê ku, her du alî ên tak û rastî, ya din tewaw dike û xala 

hevpar jî ku wan kom dike, temsîl û wênakirina cîhanê ye. 

Roman li gor janrên din ên edebî, fezayek vekirî ye û cihek e ku hemû kes 

dikare ji riya xwe ve bas û pêşkeş bike. Her ji ber vê ye ku li dîroka rêbazên edebî de, 

rêbaza riyalîzmê li hemberî helbestê de, pitir girîngî bi romanê daye, çûnkî piraniya 



XI 
 

armanc û hêviyên xwe di romanê de didîtin û cîbecî dibûn. Her ji ber wê ye ku roman bi 

berhema civakî hatiye hesibandin. Çûnkî dahênerê sereke ê gişt berhemên edebî, civaka 

mirovahiyê ye, lewre baskirin ji kultura civakê bi dirêjiya jiyanê, pêgeha jiyar û 

şaristaniya civaka kurdî, asta têgihîştin û pêgihîştinê di bizava dîrokî a cîhanê de rohn 

dike. Rûmalkirina vê kulturê, pêşketin, çêkirin, bijartin û rexnekirina wê, pêwendî bi 

hemû takên civakê ve heye. Helbet romannivîs jî, yek ji takên rewşenbîr ên civakê ye 

ku li nav wê sîstema kulturî de jiyanê dike, bandor û tesîra xwe dike û herweha tesîrê jî 

werdigre. Lewre rengvedana raman û boçûnên kesek bijarte ê civakê ku romannivîs e, li 

berheman de terzek ji kultura pêşketî û modern nîşan dide, û ji wê riyê ve jî, dîroka wê 

kulturê û vegeşîna wê jî tomar dike. Xuya ye ku ew sedem, ji me re bûn hander ku 

lêkolînek bi vî awayî li ser vê mijarê dest pê bikim. 

Ev çavkanî bûne bingeh ji vê lêkolîna me re: Mela Mehmûdê Bayezîdî: Adat û 

Risûmatnamey Ekradiye- D. Marif Xeznedar: Mêjûy edebî kurdî: Berga yekem- Eladîn 

Secadî: Kurdewarî- Menûçêhr Muhsinî: Derwazekanî Komelnasî- Mensûr Wusoqî – Elî 

Ekber Nîk Xulq:  Binemakanî Komelnasî- Xusro Caf: Romana Kordere, min ji bo têzê 

van çavkanî sûd wergirtîne. 

Sipas û pêzanîn ji Doç. D. Nesim SÖNMEZ mamosta û şêwermenda min, ku bi 

dilek mezin û vekirî ve serperistiya vê nameya min kir û herdem alîkarê min bûye, û 

rênimayiyên hewce ên zanistî pêşkeşî min kirine. Sipasya serokayetita zanîngeha polî 

teknkîka hewlêr (epu) dikem ku moleta min dayî ku ez biwînim. Sipasya birêz mamosta 

soran denûn dikîm ku harîker bû ji bo ku az bixwînim. Sipas ji mamostayê hêja û rêzdar 

D. Ebdula Rehman Ewla ku di qedandina vê nameyê de, zaf alîkariya min kir. Sipasiya 

dayk û bab û xûşk û birayên xwe dikim ku hertim piştevanê min bûne. Sipasiya hevjîna 

xwe ‘’Beyda’’ û keça xwe ‘’Bane’’ dikim ku di bidavîkirina masternameya min de, 

alîkarî û herweha hevseferiya min bo Tirkiyê kirin. Sipasiya hemû ew kesan dikim ku 

alîkariya min kirine, nemaze di yek peyv de. 

Muhammad Khaleel Rahman RAHMAN  

Van-2021  



1 
 

DESTPÊK 
Çand yan kultur, aliyek girînge civakê pêk tîne, û bûna civakê, girêdayî hebûna 

kulturê ye. Kultur, nasname û pênaseya reng û rûyê civakê ye û xala cudaker ya civakek 

diyarîkirî ji civakên din e. Sîma û taybetmendiyên çandî ên her civakekê bi ya din re ferq 

heye, û ew cudahî jî bûne sedema nasîn û vegeşiyana civakê. Eva jî tê wateya wê ku, 

mirovahî xwediyê çandek diyarîkirî nebûye, belkî li gor pileya têgihîştin, zanist û 

herweha bi sedema pêgeha erdnîgarî, dîrokî, civakî û gurûpî ya mirovan ve, kulturên 

cuda cuda berhem hatine ku koma wan çandên ciyawaz, jiyar û şaristaniyeta mirovahiyê 

bi dirêjahiya jiyanê pêk anîne. Ev ciyawaziyên kulturî wusa kirine ku çand destepeyvek 

çespaw û diyarîkirî nebe, belkî li gor guhertina rewş û jiyan û reftarên mirovan, guhertin 

bi ser de tê. Bi vê wateyê ku kultur jî weke hemû aliyên din ên jiyanê, guhertin bi ser de 

tê û tûşî piroseya nûbûn û hevçerxbûnê dibin. Kuwusan bû, her kulturek xwediyê ristek 

şêwazên hizrî û reftarî ên taybet bi xwe ye ku li civakê de bûne baw. Metodên han, li gor 

sîstemek taybetî a pile û payeyan di nav civakê de hene û piştî guhertinek rêjeyî, ji 

neviyekê ve bo neviyek fin tên veguhastin. 

Ew şêwaz jî hertim dikevine ber pêşhatên rewşa jiyanê û rû ji nûbûn û guherînê 

dikin. Kuwusan e kultur ew alav e ku derfeta berdewambûna jiyanê û hebûna xweşbijîvî 

û tenahiyê bo mirovan diafirîne. Herweha kultur hêz û şiyana berhemanîna keresteyan û 

afirandina erziş û buhayan ji mirov re misoger dike, lewma kulturê him aliyên alavî û 

him jî wezîfî hene. 

Wekî xuya, bîr û hizrên cuda li ser kulturê di hemû astan de hene ku lêkolîn û 

axaftin li ser de hatine kirin û cihê pûte û girîngiya hemû serdem û zurûfekê bûye. Em 

dikarin bibêjin ku bi giştî, tenê komek rêzbûyî a deb û edet û metodên cuda yên jiyanê 

ninin, belkî sîstemek rêxistinî ye ji reftarên wê, bi awayekî giştî jiyana gurûpek yan çend 

gurûp ji xelkê, regezên kulturî weke deb û edet û bîr û bawerî û herweha buha û 

baweriyên hevpar, mirovan bihevre girê dide û nasnameya civakî dide wan. Kultur, 

beşek e ji kesatî û pênaseyek ku civak bi giştî, û mirov bi taybetî, xwe ji yên din cuda 

dikin. Kuwusan bû, kultur çiqas sedem ya hokara xwenasînê be, dikare ewqas jî, sedema 

cudakirinê be. 



2 
 

Renge wêje qada herî baş ya nasîn, derxistin û eşkerekirina çanda neteweyan be. 

Çûnkî wêje cuda ji wê ku aliyê cuwanînasî û hestnazikiya takan tîne ziman, li heman 

demê de guzarişt ji aliyên civakê dike û ji wê riyê ve hewil dide ku civakê ber bi nûbûn, 

vegeşiyan û pêşketinê bibe. Helbet eva jî ji riya rûkirin, baskirin û ravekirina kultura 

neteweyê dibe li nav deqan de. Çûnkî kultur ruha civakê pêk tîne û bi guherînkariyên li 

kulturê de, civak jî guhertin bi ser de tê.  Bi vî awayî, pêwendiyek qahîm li navbera wêje 

û civak û di nav de jî, edeb û kulturê de heye û nivîskar û wêjevan jî weke takek vê 

civatgehê, beşdariyê di wê têkiliya qahîm a navbera edeb û kulturê de dikin. Ji ber ku, 

materyala sereke ya edeb, helbestvan, romannivîs û nivîskaran, kultura civatgeha xwe û 

ji wir ve jî, ya civatgeha mirovahiyê ye. Şaîr, romannivîs û nivîskar, takên nav civatgeha 

xwe û ya mirovahiyê ne, û ew civatgeh bi xwe jî, xwediyê kulturek diyarîkirî ya xwe ye. 

Lewre wê kulturê, desthilatek piralî li ser jiyan, hizrîn û guzerana helbestvan û 

nivîskaran heye. 

Demekê de jî ku ew berhemek edebî diafirîne, bi terzek ji terzan, regez û edgarên 

wê kultura ku di nav de dijît, vediguhêze bo nav peyv û hevokên deqê û çinîna bîr û hizr 

û bûyerên deqê dike. Nêrîna jorîn me digehîne vê baweriyê ku edebê, pêwendiyek kûr û 

berfireh bi civakê re heye. Lewre dema ku basa têkiliya navbera edeb û kulturê dikin, 

dibe ku em bo wêneya mezin a wê pêwendiyê vegerin ku ew jî, pêwendiya navbera edeb 

û civakê, û di vê çarçoveyê de jî îşare bi pêgeha kultur li nav edebê û rengvedana wê li 

nav kulturê de bikin. 

Ger em ji dîtingeha janrên edebî ji mijarê binêrin, roman yek ji wan janran e ku 

bi sedema wê rûbera berfireh û ew çîroka ku pêwendiyek rasterast bi jiyanê ve heye, 

pitir guncaw û berhevtir e ji bo baskirin û ravekirina kulturê. Girîngiya romanê weke 

janrek edebî, ku libar û guncawtir be bo rengvedana kulturê û baskirina pişk û 

pêkhateyên wê, zêde ji bo surûşta romanê vedigere. Çûnkî roman ji komek tixm û 

teknîkan pêk hatiye ku alîkarek girîng dibin bona wê ku deqa romanê bikine bi deqek 

kulturî. Eşkere ye ku roman ji komek tixmên weke (dem, cih, karekter û buyer)an pêk tê. 

Ew tixm û teknîk jî rêxweşker in ku kultur bi hêsanî li nav çarçoveya romanê de cihê 



3 
 

xwe veke û herweha destê romannivîs vekirî dikin daku reftarek jêhatî bi kulturê re bike 

û li nav deqê de binirxîne. 

Di vê lêkolîna me de, awir ji kultura kurdî hatiye vedan û li çarçoveya edeba 

kurdî de, cehd hatiye kirin ku reng û rûyê vê çand û kulturê were xuyandin û 

taybetmendiyên wê jî werin ravekirin. Bi taybetî li romana kurdî de, ku li heyamê 

serhildana vê janrê de, kultur madeyek girîng ya pêkanîna bûyeran bûye û ji wir ve, 

romannivîsan hewil dane ku bîr û hizrên xwe bigehînin û kultura kurdî şirove û rave 

bikin û dest li ser aliyên xirab deynin û rexne bikin. 

Sînorê xebata me, başûra Kurdistanê ye û romanên wî serdemî û rengvedana 

kultura kurdî di nav romanan de bûne bi keresteyên sereke ên karkirina me. Armanca me 

li wir de xwe dibîne ku em dihewilînin reng û rûyê kultura kurdî nas bikin û ast û pêgeha 

wê kultrê li nav edebiyat û bi taybetî jî li nav romanê de destnîşan bikin û pêgeha edeba 

kurdî li destnîşankirin û guherînkariyên kulturî de, rohn bikin. Li heman demê de, em 

dixebitin ku ji bîr û hizr û nêrîna romannivîsên kurd mifahê bistînin û rola wan di 

pêşxistin û û geşandina kultur û romana kurdî de binirxînin. 

Navnîşan û Biyava Lêkolînê 

Navnîşana nameyê (Kultur di romana kurdî de), lêkolînek e di çarçoveya zanista 

civaknasiya edebê de, ku wêneya kultura civaka kurdî bi hemû alî, biyav û rehendan ve 

di romana kurdî de dixe ber lêkolîn û şirovekirinê. Eve jî li encama wê de hatiye holê ku 

lêkolîn li ser kultur di çarçoveya pêwendiyên navbera civatgeh û edebê li romana kurdî 

de nehatiye kirin û hewce ye ew aliye jî bikeve ber tîrojkên lêkolînê û bingeh û rehendên 

wê werin rohnkirin. Nameya han, cehdek e bo wê armancê û dixwazim ji riya vê 

lêkolînê, ronahiyê bixim ser rehendên ev aliyê edeba kurdî. 

Sînorê Lêkolînê 

Lêkolîna han, taybet e bi pêşketin û geşekirina kultura civakê di romana kurdî de. 

Sînorê cuxrafî û erdnîgarî ê lêkolîna me li Kurdistana Îraqê de ye min van heşt(8) roman 

weke bingeh bikar anîye  (xusrew caf, kordere, D.hîmdad husên, malawa gûlî xem, 

esmahîl rojbeyanî, nazê,  azîzî meley reş, kwêxa sêwê, abdula serac, helkişan berew 



4 
 

lûtke, heme kerîm harif, koçî sûr, mihemed mûkrî, tole, ebrahîm ahmed, janî gel) 

Dixwazim ku bi berfirehî hemû aliyên wê zelal bikin û zemîneyek guncaw û baş ji 

lêkolînê re pêk bînin. 

Astengî û Pirsgirêkên Lêkolînê 

Li rastî de pirsgirêk û astengiyên ser riya lêkolînê, ewqas mezin û berbiçav nebûn 

ku hêjayî baskirinê bin. Tenê eva nebe ku çavkaniyên taybet bi civaknasiya edeb û 

kulturê û bi taybetî jî civaknasiya romanê bi zimanê kurdî pir kêm bûn. Bi xasmanî ku 

niha şahkarên teorîsiyenên vê biyavê bo ser zimanê kurdî nehatine wergerandin. Lewre 

ji riya jêderên zimanê erebî ve, pirsgirêka han hate çareserkirin. 

Herweha belavbûna nesaxiya Korona, pirsgirêk ji me re afirandin. Çûnkî bi vê 

sedemê ve, dem û dezgeh û fermangehên hikûmetî, pirtûkxane û zanîngeh heya 

midehekê hatin daxistin û qedexeya hatin û çûnê hebû. Ew yek di çarçoveya 

bidestxistina pirtûk û çavkaniyên hewce li pêşiya me de bûye asteng û demek zêde ji me 

kuşt. Lê bi hevkariya mamostayan, rewşenbîr û hevalan di vê midehê de, me jêderên 

hewce bidest xistin û me ew tengasî jî derbas kir. 

Rêbaza Lêkolînê 

Metoda sereke ya lêkolîna me ku li navnîşana wê de jî xuya ye, metoda rexneya 

civakî ye ku di çarçoveya civaknasiya romanê de ye. Herweha bo xistine rojeva aliyê 

teorî ê lêkolînê, me sûd û mifah ji metoda wesfî wergirtiye û li pêxem şirovekirin û 

xebitîn li ser deqa romanê de, em ji boy metoda şîkarî vegeriyan, daku li daviyê de aliyê 

teorî di nav deqan de piraktîze bikin. 

Pêkhateya Lêkolînê 

Ev lêkolîne ji pêşekî, derwaze û sê beşên sereke pêk tê. Li derwazeyê de, emê 

ronahiyê bixine ser ew lêkolîn, nivîs û mijarên ku pêştir ji dîtingeha vê mijarê ve hatine 

nivîsandin. Çûnkî, renge nerasterast û virde wir, beş bi beş û pirtî pirtî hatibine baskirin. 

Her bo mînak, nameya akademîk (wêneyê rewşenbîr di romanên Bextiyar Elî de) bi 

awayekî nerasterast, mijara han bas kiriye; herçend ku tenê li ser yek tex û qat, ku ew jî 



5 
 

rewşenbîrî ye, bas hatiye kirin. Wate koma ew mijarên ku dikevine tayê teraziya 

şirovekirin, rexnelêgirtin û nîşandana aliyên baş ên wan û nirxandina wan. 

Li beşa yekem de ku bi navnîşana (bingehên kulturê û pêwendiya wê bi edebê re) 

ye, bas ji têgeh, pênase û destpêka dîrokî ya kulturê tê kirin. Ev beş ji du teweran pêk tê: 

Tewera yekem: Li warê zimanevanî, zarawe, dîrok û têgeh ve, emê ji kulturê 

vekolin. 

Tewera duyem: Pêwendiya edeb û kulturê li warê bandor, kartêkirin û 

rengvedana bingehên kulturê di romanê de. 

Li beşa duyem de; ku bi navnîşana (kultura kurdî û pêwendiya wê bi edeba 

kurdî) re ye, emê bas ji sîma û taybetmendiyên kultura kurdî û rengvedana wê di wêjeya 

kurdî de bikin ku ew jî, ji du teweran pêk hatiye: 

Tewera yekem: Taybetmendî û sîmayên kultura kurdî 

Tewera duyem: Rengvedana kultura kurdî li edeba kurdî de 

Li beşa sêyemîn de, bi navnîşana (Aliyên kultura civakê û rengvedana wan di 

romana kurdî de), emê basa naverok, pêkhateya wêneya kultura civaka kurdî di romana 

kurdî de bikin. Ev beşe jî, ji du teweran pêk tê: 

Tewera yekem: Kultura kurdî li gor parvebûna erdnîgariyê. 

Tewera duyem: Pêkhateyên kulturê. 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

1. TÊGEH, DÎROK Û ZARAWEYA KULTURÊ 

Kultur yek ji peyvên herî girîng, berfireh û aloz di nav kayeyên civakî de ye ku 

pêwendiyek rasterast bi mirov re heye. Bi vê wateyê ku mirov, hest bi hebûna xwe dike. 

Kuwusan bû hest bi hebûna kulturek diyarîkirî û taybetmend dike ku ji hemû rihliberên 

din ên ser dinê cuda dike. Eva jî tê vê wateyê ku kultur, nasnameyek e ji bo mirovbûna 

mirov, û parek girîng ya hebûn û jiyana mirov pêk tîne ((Mirov tenê ji riya kultur û 

hînbûna kulturek taybet û hebûna di nav civatgehê de dikare bimîne, bi yên dûr û nizîk 

re têkiliyê ava bike, hîn bibe û geşe bike)) (Soma Rehmanî, 2020: 4). 

Eva jî tê vê wateyê ku kultur girêdayî hebûna mirov e û bandor û tesîra hertimî li 

ser mirov heye, û herweha wan fakteran jî pêk tîne ku hebûna me, wek mirov diyarî 

dikin. 

1.1.Li warê zaraweyî de 

Zaraweya ‘’kultur’’ bi awayek rasterast ji zaraweya îngilîzî ‘’Culture’’ hatiye 

wergirtin. Li bingeh de, zaraweya îngilîzî jî ji zaraweya Latînî ‘’Cultura’’hatiye 

wergirtin. Bingeha wê jî ‘’Colara’’ ye bi wateya geşekirinê. Di latîn de bi armanca 

kêlandina zewî zaran bikar hatiye. (Mihemed Şuwanî, 2016, : 160). 

Li zimanê erebî de, li hember zaraweya kulturê, çend zaraweyên din jî hatine: 

weke ‘’Seqafe’’bi wateya rewşenbîrî, ku wateya wê li hember kulturê de sînordar e û 

pitir girêdayî edeb û hunerê ye û pêk tê ji ((Geşeya bîr û hizrên mirov ji wêje, huner û 

pêşketina şaristaniyetê)) (Mecdî Wehbe, 1984, : 129). 

Herweha zaf carî, zaraweya (Elturas) wateya kelepûr digehîne, hevterîb li gel 

zaraweya kulturê tê kirin û li şûna wê tê bikarbirin. 

Herçiqas ku zaraweya han pitir vedigere bo rabihorî, û pitir paşmaya wê 

derbasbûyê li warê madî û menewî ji xwe digre. Her li vê çarçoveyê de zaraweya 

(Elhiçare) li cihê kulturê tê bikaranîn. Zaraweya han jî bi wateya (jiyar û şaristaniyê) tê. 

Her çend ku zaraweya (Seqafe) berfirehtir e û cuda ji wêje û hunerê, jiyana madî jî ji 

xwe digre. Lê, pitir zaraweyek e ku girêdayî ye bi jiyana bajar û li dijî jiyara gundiyan 

e. Tevî wê jî, dema ku diçe çarçoveya netewe û desthilatê, wateyek berfirehtir ji xwe 



7 
 

digre û dibe bi nasnameya qewareyek diyarîkirî û terzek ji desthilatdariyê û renge çend 

netewe jî bihevre vê desthilatdariyê birêve bibin. 

Kuwusa bû, zaraweya (Elhiçare) di zimanê Erebî de, li hember zaraweya kulturê 

hatiye bikarbirin û nizîktir e ji hemî zaraweyên din ji wateya zaraweya kulturê. 

Di zimanê farsî de li hember zaraweya kulturê, zaraweya (Ferheng) hatiye. Di 

rastî de li zimanê farsî de jî têkeliyek ji her du zaraweyên kultur û rewşenbîrî tê dîtin û 

ew ji her du zaraweyan re, peyva ferheng bikar tînin. 

Di zimanê kurdî de jî cudahî di navbera zaraweya kultur û rewşenbîrî de hatiye 

kirin. Zaraweya rewşenbîrî, pitir wêje û hunerê bi hemû şêweyên xwe ve digre, li 

halekê de ku kultur, manayek berfirehtir heye û biyavên şaristanî, kultur, civaknasî, 

piskolojîkî û ... ji xwe digre. 

Her çiqas ku li zimanê kurdî de, manayên curbicur peyda kirine û di 

ferhengokan de îşare pê hatiye kirin. Di ferhengoka Xal de, peyva kultur bi wateya 

‘’Tûrikek biçûk e ku Kil a hêrayî têde dikin’’ (Şêx Mihemed Xal, 2005, :361). 

Lêjneya edebî jî li Kora Zaniyarî a Kurdistanê li hember peyva (Culture)a 

îngilîzî de, peyvên ‘’ kultur, rewşenbîrî, çandî’’ bikar anîne (Koma Zaniyarî a 

Kurdistan, 2006: 77). 

Di fehengoka Gulî de, Ferheng bi wateya (zanist, perwerde û elimandin, kultur, 

fulkilor, qamûs, ...) bikar hatine. (Mesûd xalid Gulî, 2002, R 293). Li ferhengoka Kawe 

de, bi wateya (pirheng, çand, çande, xwendewarî, rewşenbîrî, ferheng, Kultur, qamûs û 

...) bi kar hatine (Ferhenga Kawe, 2007, : 435). 

1.2.Li warê têgeh û ferasetê ve  

Hemû civatên ser dinê, ji kevnar ve xwedî taybetmendiyên xwe bûne û xalên 

cudakirinê bi civakên din re hebûne. Eva jî, ji ber wan edet û rewş û tîtalan bûye ku ji 

bav û kalan ve jêre mane. Kultur û edetên civakan (madî yan menewî), pişt bi pişt ji 

wan re mane û bikar tînin ku pêk tên ji: biyavên perwerdehî, ayîn, abûrî, zanist, zaniyarî 

û aliyên civakî û ...hwd. 



8 
 

Lê çê dibe ku rojek ji rojan guhertin bi ser de bê û kêm û zêde bibin. Lewre 

lîkolînvan bi giştî buha û girîngiyek zêde bi vê biyavê didin û bîr û hizrên cuda li ser 

anîne ziman, û pêase û şirove kirine. Li warê civaknasî de bi vî awayî qala kultur û 

civakê dike ku ((civatgeh bi komek ji takekesan tê gotin ku bo midehek dûr û dirêj 

bihevre jiyan kiribin, bihevre zewî yan erdek dagîr kiribin û di encam de karîbin xwe 

weke yekeyek civakî a ciyawaz ji civakên din birêkxistin bikin, kultur û civak nikarin 

cuda ji hev bijîn, tu civakek bi bê kultura taybet, namîne)) (Biros Kohîn, 2010: 42). 

Herweha kultur bi awayek sîstematîk mirovan li nav civatgehekê de bihevdu re 

girê dide. Lewre ((kultur (Culture), bi tenê komek edet , nerît û metodên cuda yên 

jiyanê ninin, belkî sîstemek rêkxistî ye ji reftaran, yan şêweyek giştî ya jiyana komek 

yan çend koman ji xelkê ye. Bingeh û regezên kulturî weke edet, rewş û tîtal, bîr û 

bawerî, buha û bîr û baweriyn hevbeş mirovan bi hevdu re girê dide û nasnameya civakî 

ji wan re dibexşîne)) ( Menûçêhr Muhsin, 2002, : 103). 

Lê pênaseya herî bav û berbelav li ser kulturê ku heya qasekê giştgîr e, ji aliyê 

(Taylor, 1871, E.B) (Taylor ferheng yan şaristanî... Meirîfe, ol, huner, yasa, exlaq, rewş 

û tîtal û hemû terzên şiyan û rewiştê ji xwe digre ku mirov weke endamek ji civakê 

bidest dixe)). (Daryûş Aşûrî, 2013 : 41). 

Ku wusa bû, mirov li vê jîngeh û civakên derdorê ku têde dijî û geşe dike, jê hînî 

wan rewşt û tîtalan dibe ku hene, û jêre tên veguhastin û dibin bi parek ji mirov û bi 

xwe re hildigre. Herweha li pênaseyek din ji kulturê re, ‘’Wîslêr’’ dibêje: ((Hemû 

çalakiyên civakî bi watayên berfireh ên xwe, weke ziman, jiyana hevbeş, sîstema 

xwedîtiyê, wêje, tiştên destçêkirî, huner û ... bi parek ji kulturê têne hesibandin)). 

(Mensûr Wusûqî, Elî Ekber Nîkxelq, 2013 : 126). 

Helbet eva jî bi awayek wusa hatiye rêkxistin û maf pê hatiye dayîn ku bi 

awayek fermî li Netewên Yekgirtî de îtiraf bi wî mafî hatiye kirin û her kes azad e 

kultura xwe, ku ji bav û kalan ve jêre maye yan ji civatgehên din ve hîn bûye, bikar bîne 

û mifah û sûdê jê bistîne. Mafên kulturî, daxwazek mirovî ye ku bo cara yekemîn, weke 

mafek bingehîn ji mafên mirovan di carnameya cîhanî a mafên mirovan di sala 1948’an 

(li beşa A ya madeya 27’an) de bas jê hatiye kirin bi vî awayî: Hemû kesan mafê 



9 
 

beşdarîkirina azad di jiyana çandî ya civakê û mafê tamdîtin û sûdwergirtin ji huner û 

hevkarî û beşdarbûn li pêşketina zanistî de heye. (Semîr Îbrahîm Hesen, 2011: 7). 

Civaknasê Birîtanî ê binav û deng (Antonî Gîdinz) di pênaseya kulturê de 

dibêje: ‘’pêk tê ji koma wan buha û erzişên ku endamên civakekê hene. Pêk tê ji yasa û 

rêsayên ku peyrewiyê lê dikin û ew kelûpel û alavên madî ku çê dikin, buha xweyî ne, li 

demekê de ku yasa û rêsa li bendê ne ku peyrewiyê jê bikin û endamên civatê hîn dibin 

û .......) ((D. Mihemed Şuwanî, 2016: 1-2). 

Li vir de aliyê madî û menewî li çarçoveya kulturê de hatine komkirin û bi 

heman awayê (Taylor 1871) ku ew jî her du aliyên ku di pênaseyê de ‘’Culture’’ û 

‘’Civilization’’ ji hevdu cuda nekiriye. Wate li zimanê îngilîzî bi xwe û li çavkaniya 

herî girîng a wê de hêj têkeliyek heye ku bo cara yekemîn, Ereb û piştre jî me Kurdan, 

ew têgehên jor jê wergirtine. 

Hinek li ser vê baweriyê ne ku medeniyet pêk tê ji hejmarek taybetmendî û 

edetên girêdayî aliyên madî û piratîkî ên jiyana şaristanî. Lewre ‘’Culture’’ aliyên 

rewşenbîrî û menewî ji xwe digre. Her eva ku li marksîszmê de ‘’Serxan’’jêre tê gotin. 

Anku taybetmendiyên şaristaniyetê li biyavên madî û alavî, û taybetmendiyên kulturî bi 

biyavên zanistî û rewşenbîrî bûne sedema nizîkbûna peyva kultur ji rewşenbîrî li bîr û 

hizra beşeke zaf ji xelkê de. 

Kultur diyarokek mirovî ye ku girêdayî jiyana mirovahiyê ye. Ji riya kulturê ve, 

nirx û buha bona herman û parêzgarîkirin ji jiyana mirovahiyê tê dayîn û cehd tê kirin 

ku xweşbijîvî û astek bilind ya rewşenbîrî û şaristaniyetê ji wê riyê ve bidest bixe. 

Kuwusan bû, mirov ji riya kultura taybet bi xwe ve, jiyana xwe rengrêj dike û hewil 

dide ji riya sîstemek ji norm û edetan ve, hebûna xwe biparêze û jiyana xwe bidomîne. 

Helbet ajelên din jî cehda man û domandina jiyanê didin, ku wan jî curek ji norm û 

edetên taybet bi xwe hene daku man û hebûna xwe misoger bikin. Lê tevî wê jî, hêj ew 

nikarin zal bibin bi ser wan norm û edet û yasayan de ku jiyana xwe pê bidomînin. Ji 

ber ku eql û mejiyê wan tune û hest bi wan kar û kiryaran nakin. Anku hişyariya wê 

ninin ku xwe û derdora xwe nas bikin, piştre jî wan norm, yasa û rêsayan jî binasin, 



10 
 

lewre tu tiştekê li vê derheqê de nizanin û kulturê jî, nas nakin, lewma eva hêzek 

biyolojîkî ye ku wan birêve dibe û dijîne. 

Di nava rihliberan de, bi tenê mirov e ku hez û viyana wê heye ku xwe û derdora 

xwe binase, û norm, yasa, edet û rêsayên jiyan û hermnê nas bike û binirxîne û cehda 

pêşdebirina wan bide. Lewre ji kevnar ve, lêkolîn ji kulturê hatiye kirin û hewil hatiye 

dayîn ku şiroveyek zanistî li vê derheqê de bihê kirin. Yek ji wan cehd û xebatan jî, 

karê ‘’Rîmond Wîlyamz’’e ku amaje bi wê dike ku peyva kultur bi çar şêwazan bi kar 

tê: 

Yekem: Îşare bi kultura bedev, binav û deng dike ku pêwendî bi destepeyva 

şaristaniyet yan medeniyetê ve heye. 

Duyem: Bo kultura takekesî a pir ciwan û baş vedigere, wek tê gotin ku kesek bi 

exlaq û akar ciwan, xwediyê kulturek bilind û dewlemend e, û berevaj, kesên xirab û 

nebaş, bê kultur in. 

Sêyem: Ji bo îşarekirin bi berhem û mijarên rewşenbîrî weke fîlm, pirtûk, 

hunerên ciwan û ...htd bi kar tê. Bi giştî, kultur tevî berhemên helbest, roman, muzîk, 

wênekêşan û ...htd kom dibe. 

Çarem: Kultur bi wateya şêwazek giştî a gurûpek taybetî ji xelkê digehîne. 

(Soma rehmanî, 2020: 4-5). 

Herçend ku xalên jorîn, beşek girîng û berfireh ji destepeyva kulturê ji xwe 

digrin, lê hêj destewajeya han, seqa û qebareyk berfirehtir heye û aliyê zêdetir ji xwe 

digre. Bi vê watayê ku kulturê, zaraweyek kûrtir heye û reh û rîşalên dîroka mirovahiyê 

bûye û jiyê wê, yeksan e bi temenê mirov re. 

Ji aliyê xwe ve ‘’Wîlyam Giraham Samnêr’’ li pirtûka xwe de (Şêwazên millî, 

1906) tekez li ser vê yekê dike ku ((her kulturek yan çend beşên wê yan tixmên her 

kulturekê, divê tenê bi pîvanên erdnîgarî, dîrokî û civakî ên wê kulturê ve bihên 

nirxandin)) (Pîter Mordak, 2005: 185). 

Li wir de tekezî li ser wê hatiye kirin ku mirovahî xwediyê yek kultura diyarîkirî 

nebûye. Belkî li gor asta têgihîştin, zanist û zaniyariyê û herweha bi sedema pêgeha 



11 
 

cuxrafî, dîrokî, civakî, gurûpî ya mirovan ve, kulturên cuda cuda berhem hatine ku ew 

kulturên cuda, jiyan û şaristaniyeta mirovahiyê bi dirêjahiya dîrokê pêk anîne. Ev 

pênaseya ‘’Wîlyam Giraham Samnêr’’ ji aliyek din ve, tekez li ser vê yekê dike ku 

kultur zaraweyek zeliqiyayî û diyarîkirî nine, belkî li gor guhertina rewşê, jiyan, akar û 

reftarên mirov, guhertin bi ser de tê. Bi vê watayê ku kultur, weke hemû aliyên din ên 

jiyanê tê guhertin û tûşî piroseya nûkirin û hevçerxbûnê dibe. 

Lewre her kulturek xwedî ristek şêwazên hizrî û reftarî ên taybet bi xwe ye ku li 

civakê de bûne edet û bav. Ev şêwaz li gor sîstemek taybetî a pile û payeyan, hebûna 

wan li nav civakê de heye, piştî guhertinek rêjeyî ji nifş û neviyekê ve bo neviyek din tê 

veguhastin. Şêwazên han jî pitir dikevine ber pêşhatên rewşa jiyanê û rû ji nûbûn û 

guherînê dikin. Ew guhertin û nûbûn jî, li gorî çend pirosesên kulturî tên encamdayîn ku 

ew in: 

1: Nûkarî: Anîne rojeva şêwazên dijkiriyarên nû ji aliyê hin ji endamên civatê 

ve. 

2: Xwastin û bilavkirin: Wergirtina şêwazên nû ji riya bizarvekirin ji endamên 

wan civatan ku şêwazên nawhatî têde hene. 

3: Belavkirina li hundur de: Belawkirina şêwazên nû ji kesên nûkar yan 

xwazraw ji bo endamên din ên civatê, wate pesinkirina civakî. 

4: Tewawkarî: Bidestxistina şêwazên nû û tevlîkirina bi kakil û naveroka 

kulturekê û encamdana guherînkariyên hewce li tixm û regezên kevnar tevî tixmên nû 

de. 

5: Wêdedana dilxwazane: Jidestdana şêwaz û metodên kulturî ên bav yên 

derbasbûyî ji ber cihguherîna wan bi metodên nû, yan jî neçarmana wan ji anîne rojeva 

rezamendiya hewce. 

6: Pêgihandina civakî, perwerde û hînkirin: Veguhastina şêwazên kulturî ji 

nifş û neviyên pêşerojê li civakê de ji riya piroseya perwerde û hînkirinê, bona wê ku 

nifşek nû li ser were elimandin û li warê civakî de werin pêgihandin. (Pîter Mordak, 

2005: 188-189). 



12 
 

Bi vî awayî, kultur piroseyek e ku berdewam li halê nûbûn û guherînkariyan de 

ye û mirovahiyê ber bi pêş dibe û şêwazên nû ên jiyanê hîn dike. Her di vê çarçoveyê 

de, zanayê Entropolojiyaya Amerîkî ‘’Marşal Sarînz’’ bi vî awayî mêzeyî kulturê dike, 

her wek şêwazek giştî û tevalî û cuda ya jiyanê be, cîhan ji komek giravên zaf pêk 

hatibe, ku bi giravên kulturî dinasîne û li navxwe de, xwedî taybetmendî û edetên 

xasmanî bi xwe ne û bihevre jî, bandor û kartêkirinê çê dikin û têkilî hevdu dibin bona 

avakirina kulturek nû ya din.(D. Ehmed Ebû Zeyd, 2013: 5). 

Eva eyankerê wê ye ku kulturê resîdek rohî û madî heye û rih û cewhera 

şaristaniyetan pêk tîne, lewre ((Kelepûr û vejena nûbûna wê ye bona domandin û 

dahênanê. Hêza berbirûbûn û manê ye. Wate kultur eql û wijdana neteweyê çê dike)). 

(Ebdulrehman Munif, 2011: 204). Yek ji wan pîvanan e ku nasnameyê bo kultura 

neteweyekê çê dikin û ji kultura netewên din re cuda dike. Bi vî awayî jî, kultur dibe bi 

ew nîşan û sembola ku pişikdariyê di çêkirina nasnameya neteweyê de dikin. 

Nasnameya han, sebeba sereke ya herman û qurbanîdanê ye bona bilindragirtin, 

berdewamî û hermana wê. 

Ku wusa bû bîr û hizrên zaf li ser kulturê hene ku di hemû astên cuda ên wê de 

lêkolîn û axaftin li ser hatine kirin û cihê girîngî û pûtedayîna hemû serdemekê bûye. 

Em dikarin bibêjin ku tenê komek dab û nerît û metodên cuda ên jiyanê ninin, belkî 

sîstemek rêkxistinî ye ji reftarên wê. Bi awayek giştî jiyana gurûpekê yan çend gurûp ji 

xelkê, regezên kulturî weke edet û tîtal, bîr û bawerî, herwusa buha û baweriyên hevpar, 

mirovan bihevdu re girê dide û nasnameyek civakî bi wan dibexşîne. Kultur parek e ji 

kesayetiyê, û pênaseyek e ku ji wê riyê ve civak bi giştî, mirov bi taybetî xwe ji yên din 

cuda dikin. Ku wabû, kultur bi qasê ku sedema xwenasînê be, ewqas jî sedema 

cudakirinê ye. (Erxewan Mihemed Ubeyd, 2014: 8). 

Em dikarin bibêjin ku kultur, nasname ye û zimanek taybet bi xwe heye ji bo 

xwenasandin, xwederxistin û xalên cuda ji yên din. 

 

 



13 
 

1.3.Li warê dîrokî de  

Her feraset, peyv yan zaraweyek nû derkeve rojevê, (vêca li her dem û cihekê de 

be) cihê girîngîpêdan û pûteya zimanzan, lêkolînvan û dîroknivîsan bûye û li ser 

axaftine, lêkolîn kirine û kok û binetara wê derxistine. Lewre çemk yan têgeha kulturê 

jî, bêpar nebûye ji wan terze lêkolînan, û zaf vekolerên ziman, dîrok, wêje û civaknas bi 

xwe re mijûl û herweha gotin û lêkolînên curbicur li ser kirine. 

Kultur ji civaknasî û mirovnasiyê ve hatiye wergirtin. Peyva kultur ‘’Culture’’ a 

Firansî û ‘’Kalçêr’’ a îngilîzî ye. Peyva han ku ji jêderên latînî hatiye wergirtin, li 

bingeh de, tê wateya avedanî, kêlan û çandina zewî zar û berhemanîna wan, û li wêje û 

zanistek din de jî bikar hat. Li sedsala 18’an de, nivîskaran bi wateya perwerdekirina 

derûnî û menewî bikar dianîn. ((Li bingeh de kultur, peyvek zanistî a surûştî bûye bo 

çandiniyê. Li sedsala 16’mîn ya zayînî de, çemk û têgeha han, bo zanista civakî hatiye 

veguhastin û bo amajekirin bi vegeşîna lojîk û hizrê bi kar hatiye. Li destpêka sedsala 

19’an de, peyva han, watayek berfirehtir û pêşdeçûnek şaristanî bi xwe ve girt)) (Soma 

Rehmanî, 2020: 4). 

Bi vî awayî, çemka kulturê, guhertin bi ser manaya wê de hatiye û ji bo geşeya 

bîr û hizrê bikar hatiye. Guhertina han, piştî wê hat ku teknolojiya pêş ket û mirovahî 

vegeşiya û bajar berfireh bûn, lewre peyva kulturê jî, li wateya xwe de berfirehtir bû. 

Herweha di sala 1789’an de, çemk û têgeha kultur li Firansayê de pitir geşe dike 

û berfireh dibe. (Nivîskarên Firansî bi taybetî rewşenbîrên serdema şoreşa sala 1789’an 

de, çemkên han bona geşekirina eql (Mejî) û jîriyê bi kar anîne kultur weke nîşan û 

hêmaya hizra nû ya hevdem li dijî derebegatiyê bikar dihat) (Mihemed Şuwanî, 2016: 

160). 

Piştî wê ku têgeha kultur li Firansayê de rehendek berfirehtir wergirt û çi din ji 

bo çandiyê bikar nehat, belkî weke şoreşek hizrî ji vebûna eql û mejî ve bo vegeşîna bîr 

û hizrên mirov bikar hat û ji niha de, kultur bi wataya rewşenbîrî û şaristaniyetê bikar 

tînin. 



14 
 

Ji wê dema ku kultur li ser bingeha pênaseya Firansî (bi wateya perwerdekirina 

roh û cism) hatiye bikaranîn, hêdî hêdî derbasî nav zimanê Almanî bûye û hin guhertin 

jî bi ser de hatine, û weke pêşveçûna hizrî, civakî a mirov û civak û mirovahiyê hatiye 

hesibandin. 

Piştî Firensiyan, çemk û têgeha kultur gihaye bal zanayên Almanî ku bi armanca 

geşekirina bîr û hizran bikar anîn. ‘’Adlong’’ û ‘’Hêrdêr’’ li Almaniyayê de pêşengê 

bikarbirina çemka kulturê li cihê edet û kevneşopiyê bûn. 

Serhildan yan avabûna her çemk û têgehek wusa, weke kulturê ku reh û rîşalek 

dîrokî heye yan çîrokek taybet bi xwe heye, bêguman dema rûdan û çêbûna wê, asayî 

nebûye ku ew qonaxên dîrokî bihorandibin. 

Li rastî de çemk û peyva kulturê, heya dawiya sedsala 19’mîn, di edebiyat û 

hizrê de derneket. Li Firansayê û li doza bi nav û deng a (Dirîfos)de, dema ku 

romannivîsê navdar (Emîl Zola) gotarek li jêr navê (Ene Etehom) ‘’Ez pirotesto dikim’’ 

di sala 1898’an de nivîsî. Wî li vê nivîsa xwe de, berevanî ji efserek Firensî yê bi regez 

Cihû bi navê ‘’Dirîfos’’ kir ku bi sîxorîkirinê hatibû tometbar kirin. Lê piştre bêtawan 

derçû. Piştî wê ku hezar kes ji bîrmend û mamostayên zanîngeh û nawendiyan, wajo 

jêre kom kirin. Wê demê, wate piştî (Komkirina wajoyên rewşenbîran) ew di edebiyatê 

de bi manîfesta (Daxuyaniya rewşenbîran) hat naskirin, êdî ji wir ve, çemka rewşenbîr 

bo cara yekemîn derket. Çemka kultur, weke ku îro di zanistên civakî de tê bikaranîn, 

têgehek nû ye û li sedsala 18’mîn de derbas nabe û çavkanî, û pêgeha serhildana wê jî, 

hizra hevçerx ya rojavayê ye. (Semîr Îbrahîm Hesen, 2011: 10). 

Kuwusa e, em dikarin sedsala 18’an di wê midehê de bibînin ku ji Firansayê ve, 

wataya nû a kulturî pêk hatiye. Bi wê wateyê ku ji sala 1700 a zayînî ve, manaya kevn a 

wê nema ku berê di sedsala 13’mîn de derketibû ji (Culture a latînî ve hatibû, bi wateya 

kêlana zewiyan li sedsala 16’mîn de, çi din wê peyvê hilgirê kêlana zewiyan nedikir. 

Ew manaya mecazî jî heya naverasta sedsala 16’mîn bi awayek berfireh bikar nehat û 

heya dawiya sedsala 17’mîn neçûye nav kayeyên akademîkî. Ji kêlana zewiyê ve bo 

kêlana hizrî, kuwusa e li sedsala 18’mîn de, wateya mecazî a kulturî ya xwe sepand. 

(Nadiye Umer Kakesor, 2012: 6). 



15 
 

Bi giştî, kultur diyardeyek civakî ye. Her çiqas ku li destpêkê de kultur bi 

wateya amadekirina xakê ji çandiniyê re bikar hatiye, lê çemka kulturê, bi çemkên 

bingehîn ên zanista civakî tê danîn û bi awayek taybet di biyava entropolojiyayê de 

bikar tê. Kultur bi tenê komek xirvebûyî ji edet, tîtal û şêwazên cuda nine, belkî 

sîstemek rêxistî ya reftaran e, yan metodek giştî ya jiyana gurûpek yan çend gurûpan e 

ku ji xelkê, regezên kulturî, mijarên weke şêwazên meirîfe, huner, dab û nerît, bîr û 

bawerî, buha û bîr û hizrên hevbeş e. Wate, hemû ew tişt in ku mirov di jiyana xwe de 

berhem tîne. 

Wate, kultur pêk tê ji sîstemek ji bîr û bawerî, nirx û buha, edet, nerît û reftarên 

ku endamên her civatgehekê cîbecî dikin û sedema xweguncandinê ye bi jîngeha 

derdorê û bi sebeba hînbûnê ji nevî û nifşekê ve bo nevî û nifşên din tê veguhastin. 

Herweha kultur, wate şêwaza jiyanê. Her neteweyekê metodek xasmanî a jiyana xwe 

heye ku cuda ye ji metodên jiyana neteweyên din. Kultur hertim netewî ye û nîşane û 

sermiyanek girîng ya netewî ye.  

1.4.Têkiliyên navbera kultur û wêjeyê 

Peywendiya navbera kultur û edebiyatê, têkiliyek bihêz e û her du jî sûdê 

digehînin hevdu. Serbarê wê jî, pêwendiya han, koka deqên edebî dadirêje, û em dikarin 

bibêjin ku tu deqek edebî, bêy hebûna kulturek diyarîkirî tune. Bi vê wateyê ku mirov 

di serdemên zû de ku peyvên cuwan û nihêrîna ciwannasî li hember jiyan, surûşt û 

mirov bi xwe hebû, hawara xwe bo kulturek diyarîkirî biriye, bona wê ku li deqek 

ciwanînasane de, temsîla wan bîr û hizran bike ku di mejiyê wî de bûne. Lewre hemî 

deqên edebî li hundurê xwe de hilgirê tovê kulturek diyarîkirî ye. Eva jî me digehîne vê 

baweriyê ku wêje û kultur, du rûyê yek diraw in û cemikek jihev neveqetyayî ne. 

Matiryala sereke ya wêje, helbestvan, romannivîs û nivîskaran, kultura civaka 

wan û ji wir ve jî, civaka mirovahiyê ye. Ji ber ku helbestvan, romannivîs û nivîskar 

takên civaka xwe, wate civaka mirovahiyê ne, ku ew civatgeh bi xwe jî, xwedî kulturek 

diyarîkirî û destnîşankirî ya xasmanî ye. Lewre ev kulture jî, desthilatek pir alî li ser 

jiyan, hizrîn û guzerana şaîr û nivîskaran heye. Dema ku berhemek edebî jî diafirîne, bi 



16 
 

terzek ji terzan, regez û edgarên wê kultura ku têde dijît, vediguhêze bo nav peyv û 

hevokên deq (nivîs)ê û durûna bîr û hizr û bûyerên deqê dikin. 

Ramana jorîn, me digehîne vê encamê ku, wêjeyê pêwendiyek kûr û berfireh bi 

civakê re heye. Lewre dema ku basa têkiliya navbera wêje û kulturê dikin, dibe ku 

vegerin bo ew wêneya mezin ya pêwendiyê, ku ew jî têkiliya navbera wêje û civakê ye 

û li vê çarçoveyê de jî, îşare bi pêgeha kultur li nav wêje û rengvedana wêjeyê di 

kulturê de bikin. 

Xuya ye ku pêwendiya navbera wêje û civakê jî, têkiliyek dêrîn e, helbet 

tevlihev û aloz e jî. Ji kevnar ve, dema ku mirov jiyanek sade dest pêkiriye, cehd kiriye 

ku ji nepeniyên hebûna xwe, gerdûn û jiyanê tê bigihîje. Lewre xebatên xwe bi 

nirxandina mijarên derdora xwe daye destpêkirin. Ew destpêkirine, dikare weke 

çalakiyek edebî û hunerî were hesibandin. Çûnkî jiyana rojane a xwe ku pêkhatiye ji 

nêçîr û vedîtina xorakê, weke wêne û vegêranan li ser dîwarê şikewtan kulandin e. 

((Nemaze li qonaxa herî destpêkîn a jiyana mirovahiyê de, tekoşîn kiriye ku ji riya 

hunerê ve ji rastiyan tê bigihîje. Ji ber ku hewildan bona têgihîştina ji realîteyê, pêngava 

yekemîn e bona kuntirolkirinê)) (Mecîd Mehmûd, 2008: 5). 

Helbet eva jî destpêkek girîng ji pêwendiya navbera wêje û civakê dest pêdike. 

Bi vê watayê ku mirov kariye di wê destpêkê de, kulturek taybet bi xwe re ava bike û 

wê kulturê jî bike bi nasnameyek, ku ji riya wêjeyê ve temsîla xwe bike. Xuya ye ku ew 

terze ji çalakiyên edebî û hunerî ye ku bûye sedema nasandina kultura wê serdemê û ji 

wê riyê ve jî, niha pile û asta şaristaniyetê tê destnîşankirin. 

Yek ji rastiyên wêjeyê bi hemû form û janrên xwe, eva ye ku rengvedana 

pêşketina berdewam a jiyan û civakê ye. Ji ber ku jiyana mirov û hizr û serdema wê, 

hertim li piroseyek guherînkariyê de ye û ji serdemekê ve bo serdemek din, û li gor 

cudahiyên rewşenbîrî, bûyer û jîngeha derdorê ve, ciyawazî û pirrengiyê bi xwe re 

dibînin. Herweha çiqas wêje rengvedana hez û xwasta tak be û her çiqas soz û wijdana 

xwe di astek bilind de nîşan bide, ku ezmûnek pak a jiyana nivîskar bi xwe be, eva tucar 

nikare îzole û goşegîr bibe û dûrî jiyanê bisekine, û ji buhayên serdema xwe 

veqete.(Mihemed Zekî Elişmawî, 2009: 3). 



17 
 

Bi vê çendê jî, wêje di pêwendî tevî civakê de ji riya kar û çalakiyên wêjeyî ve 

dikare pişikdariyek ektîv li guherînkariyan de bike û arasteya bizava pêşdeçûn û 

pêşketinê bigre dest xwe. ((Peywendiya navbera wêje û civakê, têkiliyek lêkalayî ye û 

her yek ji wan, bandor û karîgeriyê li ser ya din dike. Tesîrkirina han li navbera wan de 

jî, wusa kiriye ku ji hêlekê ve, wêje rengvedana alî û biyavên civakê be û ji hêla din ve 

jî, civak yasa û rêsa û binemayên xwe li ser çalakiyên edebî de bisepîne. 

Ew karîgerî û kartêkeriya navbera wêje û civatgehê li du arasteyan de xwe 

derdixe holê. Ji aliyekê ve berhemek bi komî tîne rojevê ku temsîla armancên civakê 

dike. Ji aliyê din ve jî, ji ber wê ku wêje hevsengî û balansê di navbera xeyal û realîteyê 

de diafirîne, lewre di berhemanîna deqê de, têkilî diçe çarçoveya têkiliyên tak bi civakê 

re)) (Ebdula Rehman, 2020: 14 – 15). 

Kuwusan e têkiliya wêjeyê bi sîstema civakî re, zêdebarê wê ku pêwendiyek 

dêrîn e, li heman demê de, têkiliyek piralî û pir rehendî ye, çûnkî ji hêlekê ve girêdayî 

ye bi aliyê edebî ku nivîskar, çi wek takek asayî û çi jî weke dahênerekê li jêr tesîr û 

karîgeriya jîngeha civakî de, berhemên edebî ên xwe arasteyî xwendevan û wergirên 

civaka xwe dike, û hewil dide ji riya karîgerî û kartêkirinê ve, pişikdariyê di sîstema 

civakî û guhertin û pêşketinên wê de bike. Ji aliyek din ve, peywest dibe bi civaknasiyê, 

weke zanistekê ku pêşketinek berbiçav bi xwe re dîtiye û hemû aliyên jiyanê vegirtiye, 

û di lêkolînên xwe de hewil daye ku çareseriyek jêhatî ji pirsgirêk û giriftên civakê re 

bibîne. 

Ya ku li vir de girîng e ((ew pevçûn hevaliyana navbera wêjeyê ku nikare pêk 

were, ger civak berhem nehîne, civaknasî ku vekolînê ji pêkhate û armancên civakî di 

wêjeyê de dike. Bi wateya wê ku lêkolînê ji wan trajîdî û cinayetan dike ku civakê di 

wêjeyê de bi cî hiştine, nemaze wê jî derbas dike û lêkolînê ji nîşaneyên civakî jî dike û 

li gor ew nihêrîna ku deqa edebî hilgirê wê ye, mana û watayên wê diyarî dike)) (D. 

Rûdan Esmer Meriî: 61). 

Eva jî tê wê wateyê ku, sîstemên civakî û di nava wan de jî, kultur di nava 

civakan bi xwe de çê dibin û dibine sebebek bona cudabûna civakê ji hemû civakên din 

û maka taybet bi xwe hildigrin. Bi vê çendê jî, kulturek diyarîkirî dibe bingeh bona 



18 
 

jidayîkbûna deqa edebî û tan û poya nav deqa edebî de dikin. Li heman demê de jî, wêje 

bi xwe dibe hilgirê wê kulturê û hûrdekarî û taybetmendiyên li nav deqê de cî dike û li 

nav hemû deqên berhemhatî ên wêjeya cîhanî de tê naskirin. Bi vî rengî jî, têkiliya 

civakê bi bi wêjeyê re, pêwendiyek bihêz û rasterast e, bi awayekê ku em dikarin 

bibêjin, tu wêjeyek bêy hebûna civakê nahê, û tu civakek jî bi bê wêjeyê, nabe. 

Xuya ye ku kultura civatgehê di rewşek taybet û rawestayî de namîne. Bi 

derbasbûna demê û guhertina rewşa civakî, siyasî, aborî û ...htd, ew jî weke her aliyek 

dinê yê civatê guhertin bi ser de tê. Û renge ew kultura ku di serdema îro de heye, li 

serdemek din de nemîne. Kuwusan bû, kultur ji serdemekê ve bo serdemek din û ji 

civakekê ve bo civakek din, diguhere. Bi heman awayî, wêje jî girêdayî van 

guherînkariyan e ku bi ser civakê re tên û ew jî li gorî guhertina rewş û zurûfan 

diguhere. Xala girîng li vir de, ew e ku helbestvan, romannivîs û nivîskar di her rewş û 

zurûfekê de bikarin hûrdekariyên vê kulturê şirove, tomar û parêzvaniyê jê bikin heya 

ku bo nifş û neviyên pêşerojê veguhêzin. Bi vî rengî, wêje di arşîvkirina kulturê û 

parastina wê kulturê de jî rola xwe dilîze ((Lewre ger em pêwendiya wêjeyê bi kulturê 

re zelal bikin, tê dîtin ku kulturê pêwendiyek rasterast bi wêjeyê re heye. jiberku tu gel 

û netewek, ser dinê nine ku xwedî xizîneyek kulturî û mîratek taybet bi xwe nebe. 

Bêguman kultura han, bûye bi hêvênê pîvanên pêşketinê û nîşandana metoda jiyana wê 

netewê û herweha asta pêşketina aliyên kulturî û jiyariyê ve)) (Keyfî Ehmed Ebdulqadir 

û yên dinê, 2018: 127). 

Van sedeman, wusa kiriye ku samana kulturî ya netewî parêzgarî jê bihê kirin û 

ji neman û jinavçûnê werin rizgarkirin. Ji ber wê ye ku têkiliya kulturî ya wêjeyê, 

pêwendiyek jihev neveqetiyayî ye û bi bê hevdu, nikarin bijîn ((Têkiliya wêje û kulturê, 

têkiliyek tevalî û bihevre girêdayî ye, cemikek in ku cudakirina wan zehmet û dijwar e. 

Çûnkî em dikarin vê têkiliyê, weke têkiliya beş û kom (Elkul û ElCuzw) bibînin. 

Kultur rûberek pir berfirehtir ji wêjeyê dagîr dike û her du jî, li bin sîvana civak 

û karîgeriyên civakê, rûbera wan, biçûk û mezin dibe)) (Ebdula Silêman Meşxel, 2013: 

8). 



19 
 

Ji vê dîtingehê ve, edebiyat cehdê dide ku kulturê tomar bike û beşek girîng ji 

jiyana rojane ya civatgehê biparêze. Her eva jî bûye sedem ku wêjeya nivîskî serî 

hilbide. Ger em hinekê paşde vegerin, dibînin ku wêje bi awayê zarekî bûye û ji zar ve 

hatiye veguhastin, ew wêje jî, bi edeba folkilorî û millî tê naskirin. Xuya ye ku girêdayî 

jiyana rojane ya xelkê bûye, bi awayekê ku, ger em edeba millî û folkilorî ya her 

neteweyekê werbigrin, dibînin ku hemû helbest, stran, çîrok, dastan û efsaneyên wan 

girêdayî bi jiyana rojane ne ku têde bas ji tex û qatên civakê, hejar, dewlemend, axa, 

mîr, beg û ... hatiye kirin û li çarçoveya wê wêjeyê de, kultura civakê bi hûrî hatiye 

tomarkirin, û bona parastina wêjeyê, hiştin û gihandina wê bi nifş û neviyên pêşerojê, 

hewce kiriye ku bê nivîsandin heya ku ji metirsiya jibîrkirinê bê rizgarkirin, her ji ber 

wê ye ku wêjeya nivîskî, derket rojevê. 

Ger ji dîtingeha janrên edebî ve mêzeyî vê mijarê bikin, xuya dibe ku helbest 

weke yekem janra herî kevn a edebî, berketinek bihêz bi kulturê re hebûye. 

Helbestvanan weke kesên bîrmend, rewşenbîr, êlît û bijardeyên civakê, berdewam 

deqên şêi’rî ên xwe bona çareserkirina pirsgirêk û arîşeyan û şiyarkirina takên civakê 

bikar anîne. Helbet di vê yekê de jî, kultura neteweya xwe bi piştevan û strokçera 

sereke ya deqên xwe danîne. Lewre helbestvan bi piştgirêdan bi kultura civaka xwe, 

karîne beşek berbiçav ji kultura civakê tomar bikin û rexneyê ji kultura kevn bigrin û 

norm û kulturek nû ava bikin û takên civakê ber bi kulturek nû ve bibin. Lewre kultur û 

çand li helbestên şaîran de weke zaf ji lêkoler, rewşenbîr û kulturnasan, reng vedaye û li 

ser axivîne û hesta xwe pê anîne ziman. Helbestavanê mezin ê fars li dêre helbestekê de 

weha li ser ferhengê dibêje: 

Goher bî huner zar est û sust 

Bi ferheng başî huner tendurust 

Watayê helbestê: Zêr û zîw bi bê huner, jarî û lawazî ye, çûnkî li bin siya 

ferheng (kultur)ê de, hunera silamet û tendurust ji dayîk dibe. (Daryûş Aşûrî, 2013: 28). 

Serbarê wê ku helbest weke janreke girîng û dewlemend li tore û wêjeya cîhanê 

de xuya ye, lê ji ber sînordarbûna rûbera wê û kurtbûna hevok û peyvan û tejîbûna 



20 
 

wateya wan, ew derfet û fersenda hewce ji helbestvanan re neafiriye heya ku bi 

azadane, taybetmendiyên kultura civaka xwe şirove bikin û rexneyê jê bigrin. Bi vê 

wateyê ku, helbestvan destvekirî ninin li nav deqa xwe de fukûsê bixine ser pirsgirêk û 

arîşeyên kultura civaka xwe, û ya ku bas dike li çarçoveya parçe helbestekê de, weke 

amaje hiş û hizra xwendevanan ber bi aliyê diyardeyek ji diyardeyên kulturê ve dibe. 

Vêca ew diyarde çi erênî be yan nerênî. 

Tevî wê jî, ew karê helbestvan, buha, pûte û pêgehek mezin di parastin û 

tomarkirina kultur û rexnegirtin ji aliyên nerênî de heye, lê neşiyan di ravekirin û 

şirovekirina hemû aliyên vê diyardeyê, dibe sedem ku kar ji bo vê yekê bê kirin heya ku 

kultur bi awayek berfirehtir ji deqê bikeve ber lêkolînan, eva jî pitir di vegêranê de xwe 

dibîne. 

Vegêran weke zanistek serdem, ku reh û bingehek dêrîn li dîroka mirovahiyê de 

heye, karîgerî û bandorek mezin li ser rewşa jiyanê çêkiriye. Yek ji wan janrên ku 

bingeha sereke û cewherî ya vegêrandinê pêk tîne, roman e. Roman ji ber ew rûbera 

berfireh û ew çîroka ku têkiliyek rasterast bi jiyanê ve heye, pitir guncaw û berhev e 

bona baskirin û ravekirina kulturê ((Roman jî weke metodek girîng ji wêjeyê, ji vê 

diyardeyê bêpar nine û pişkek mezin ber dikeve. Wate rengvedana kultura netewî di nav 

bûyer û tixmên din ên Romanê de, pişkek mezin ber dikeve. Ne her eva, belkî curek 

taybet û xweser a romanê heye ku jêre tê gotin ‘’Romana Dîrokî’’, ku pitir xwe ji 

bûyerên dîrokî ên mirovahiyê dide û weke beşeke kultura mirovahiyê pêre tevdigere û 

tomar dike)) (Keyfî Ehmed Ebdulqadir û yên din, 2008, R 127). 

Helbet ev şêwaze ji romanê ku bûyerên dîrokî ên mezin tomar dikin, beşek 

girîng ya kultura gelan jî dinivîsin û tomar dikin, û bi nifş û neviyên nû digehînin. Eva 

jî li cihê xwe de dibe sedema wê ku, ders û peyamên mezin jê bidest bixin û jiyana 

pêşeroja xwe pê ronahî bikin. Bi vî awayî jî hûrdekariyên jiyana xelkê ji riya baskirina 

karakterên nav roman û bûyeran tên rojevê. Eva jî li cihê xwe de beşek girîng ji kulturê 

pêk tîne. Ji riya wê metod ji romanê jî ku bûyerên dîrokî li serdemên kevnar de 

vedigêrin, em nasiyarê şêwaza jiyan, hizrîn û kelûpelên wê serdemê dibin, ku sûd û 

mifaha wê jî, tenê ji edeb û mirovahiyê re ninin, belkî sûd ji dîrokê re jî hene. Çûnkî 



21 
 

((xincî wê ku roman dikare bi sedema wan hûrdekariyên ku li vegêrandina çîrok û 

biserhatên taybet û veşartî de radixe berçavan, ew valahî û şeqarên ku dîrokê bi cih 

hiştine, tejî bike. Herweha dikare û şiyana wê heye ku bibe bi jêder yan çavkaniyek baş 

û bisûd bona têgihîştin û vekolîn ji hin edet û nerît û taybetmendiyên takekesan û di 

encam de jî, civak û neteweyê)) (Mîran Celal Mihemed, 2009: 55). 

Girîngiya Romanê wek janrek edebî ku kêrhatî û libartir be, di rengvedana 

kultur û baskirina beş û pêkhateyên wê de, pitir vedigere ser surûşta romanê bi xwe. Ji 

ber ku roman ji komek tixm û teknîkan pêk hatiye ku alîkarek girîng dibin di guhertina 

deqa romanê bi deqek kulturî. Eşkere ye ku roman ji komek tixm û regezên weke (Dem, 

Cih, Karakter, Bûyer) pêk hatiye. Ew tixm û teknîk jî, rêxweşker dibin ku kultur bi 

hêsanî li hemû pêkhateya romanê de cihê xwe veke û destê nivîskar jî vekirî dikin ji 

reftarek jêhatî û kêrhatî bi kulturê re bike û li nav deqa xwe de binirxîne. 

Romannivîs dema ku bûyerek siyasî yan civakî yan ayînî werdigre, li cihê xwe 

de beşek girîng a kultura neteweya xwe dixe ber bas û lêkolînan. Jiberku, ew cure 

bûyer, li derweyî kultura civakê ninin û li dawiyê de, bûyerên nav romanê, rengvedana 

wê kultura taybetî û diyarîkirî ne ku li jîngeha romannivîs de hene. Çûnkî romannivîs, 

takek ji takên civakê ye û tesîr û kartêkirin li ser de dibe û li nav kûrahiya kultura 

civaka xwe de hatiye. Lewre haydar be yan na, rasterast be yan nerasterast, temsîl û 

guzarişt ji wê kulturê dike ku jîngeh û sîstema siyasî û civakî ya wê pêk tînin. Jiberku 

romannivîs ((çûnkî endamê civakê ye û wek rewşenbîr ji riya helwest û bîr û baweriyên 

xwe li hember pirsgirêk, arîşe, edet û tîtalên ku ji riya berhemên edebî ve tîne ziman, 

tesîr û bandor di pêvajoya guhertinên civakî de heye)) (Ebdula Rehman, 2020: 19). 

Lewre romannivîs ji riya bûyerên nav romanê de, kultura civaka xwe jî tîne 

rojevê. Helbet bûyer jî, bi bêy hebûna demek diyarîkirî, tu manayek nine. Lewre dem 

(zeman) jî karîgerî li ser destnîşankirina kulturê û bikaranîna şêwazên kulturî di romanê 

de heye. Dem li rewşek cihgir û asayî de nine û hertim li hereketê de ye û pêngavan ber 

bi paş û pêşiya xwe davêje. Lewre ew dem ((Demek rêjeyî ye ku çawaniya vegêrandina 

bûyeran û tevgerên kesî li derbasbûyî, niha û pêşerojê de li gorî şêwazên vegêrandina 

tekstê rêk dixe û bi şêweyek herî guncaw, temsîla warê aborî, civakî, derûnî û hizrî a 



22 
 

wan di helwestên cuda de dike û felsefeya jiyana wan ji destpêkê ve heya dawiya 

bûyeran, nîşan dide)) (Necm Xalid Elwenî, 2004: 54). 

Vir de, dem peywest dibe bi kulturê ve. Çûnkî her bûyerek li demek diyarîkirî de 

rû dide û her dem û serdemek diyarîkirî jî, kulturek taybet bi xwe heye ku renge li 

demek din de, ew kulture guhertin bi ser de hatibe yan her nemabe. Bo mînak, romanên 

dîrokî li warê (Demê) di serdemên kevnar de qewimîne û li warê kulturî ve cudahiyek 

zêde bi dema nivîsîna romanê re hene û bi sedema wê jî, beşek mezin ji hûrdekariyên 

kulturê eyan dibin. 

Bi heman awayê Demê, Cih jî rola xwe heye li vegêrandina deqê û me tu 

bûyerek romanê nine ku cihek diyarîkirî nebe. Jiberku Cih ((xwedî nasname, hilgirê 

delalet û desthilat, sîstem, seqa, rehend û surûşta xwe ye)) (Sebah Îsmaîl, 2009: 24). 

Kuwusa bû her cihekê kulturek taybet û resen a xwe heye û romannivîs dema ku 

mifahê ji cihekê werdigre û dike bi qada romana xwe, eva parek zaf ji kultura wî cihî jî 

derbasî nav deqê dibin û çarçoveya wê pêk tînin. Xwendevan jî bi hêsanî nasyariyê bi 

kultura wî cihî peyda dikin û dibe bi sedema tomarkirin û parêzgarîkirin ji wê kulturê 

ku li ‘’Cih’’de hebûne. Li heman demê de jî edgarên wî cihî, dibin bi beşek ji pêkanîna 

binyata romanê û bi vî awayî jî romannivîs bi sûdwergirtin ji teknîka wesfê, basa 

pêkhateya wî cihî, şûnwar û şêwazên xanî û rê û piran, şeqam û park û cihên giştî û 

taybetî ên din dike, û ji jinavçûnê, rizgar dike. Helbet her neteweyekê kulturek 

diyarîkirî û taybet di awayê çêkirina xanî, rê û şeqam û ...htd heye û bi vî awayî jî 

roman dibe bi ew rûber ku, hemû hûrdekariyên wê kulturê tomar dike. Eva jî bi taybetî 

li wan romanan de tê dîtin ku li ser bajarekê, gundek yan deverek diyarîkirî de hatine 

nivîsîn û hemû pêkhateya ‘’cih’’an, ji riya wesf û pesnê ve ketine ber bas. 

Yek ji wan tixmên ku romannivîs weke beşek kulturî reftarê pêre dike, karakter 

e ku ew jî, ((bi hemû ew taybetmendî û sîfatan tê gotin ku nîşanderê reftar û 

helsûkewtên kesekê ne)) ( Birûs Kuhîn, 2010: 81). 

Ew reftarên karakter jî, rasterast pêwendî bi edet û nerît û perwerdehiya civakê 

ve heye. Helbet reftarên karakteran jî li gor dem û cih tên guherîn û wek xwe namînin. 



23 
 

Bo mînak, ger ku karakterek li gund be, reftar û dab û nerîtên wî/ê pir ciyawaz in ji 

karakterekê ku li serdema niha de be. Bi vî awayî romannivîs ji riya teknîka wesf û 

pesnê ve, bas ji şêwaza qisekirin, kinc, reng û şiklê karakter dike û reftarên wî dixe ber 

neştergeriya qelema xwe, û rexneyê ji reftarên nerênî digre û hewil dide ku hişyariyekê 

li vê derheqê de biafirîne. 

Bi vî rengî, em dibînin ku romanê rûberek berfireh bo baskirina kultura civakê 

heye û ji riya wê jî, roman weke nasnameyek bo kultura neteweyê tê destnîşan kirin. Bi 

vê çendê, em digihîjin vê baweriyê ku roman, peywest e bi kulturê re, û tu romanek li 

cîhanê de nine ku xwedî kulturek taybet û diyarîkirî nebe. Ji ber wan sedeman jî, roman 

dibe bi ew janra ku karîgerî û kartêkirinek mezin li ser kulturê heye û ji wê riyê ve jî, 

hişyariyek giştî bona berbirûbûna bi dab û nerîtên kirêt û genî durust dike û têdikoşe ku 

takên civakê bi kulturek nûxwaz û pêşketî re perwerde bike. Kuwusan e, roman bi yek 

ji wan pîvanan tê danîn ku kulturê ber bi pêşde dibe û hertim nû dike. 

Bi watayekî din, roman dibe bi ew alava ku cardin kultur têde tê çêkirin. Ji 

aliyekê ve kulturên erênî diparêze û ji nifş û newiyek din re vediguhêze, ji aliyê din ve 

jî, dibe bi sedema berbirûbûna bi kulturên xirab û cehda jinavbirina wan dide. 

Bi vî awayî jî, roman gotarekê berhem tîne ku li ser bingeha kulturî hatiye 

avakirin û derfetê diafirîne heya ku ji wê riyê ve, nasnameyek diyarîkirî ji romanê re çê 

bike)) ( Gotara Romanê dikare weke alav yan keresteyek bawerpêkirî be bona lêkolîn ji 

aliyên cuda yên jiyana takekesî û civakî ên civakek diyarîkirî li serdemek diyarîkirî de)) 

(D. Haşim Ehmedzade, 2009: 23). 

Bi vî awayî, roman jî dikare weke alavek taybet bi lêkolîn ji biyavên kulturî û 

civatgehî bê wergirtin û cihê baweriyê be. Çûnkî zaf caran, bona xwendina dîrok û 

civaknasiya civakekê, ya ku li romanekê de bi dest dikeve, renge li wê lêkolîna taybet li 

wê derheqê de bidest nekeve. Jiberwê ku romannivîs bi awayek rastgoyane, kultura 

netewe û civaka xwe pir bi hûrî bi hemû aliyên erênî û nerênî ve nîşan didin, bêy wê ku 

ji tu tiştî bitirse. Her eva ye ku derfetê ji vekoler û lêkolînvanan re diafirîne ku pişt bi 

edeb û bi taybetî jî, janra romanê girê bidin bona gihîştin bi van encamên ku xwaziyarê 

wê ne. 



24 
 

Bi vî rengî, eyan dibe ku têkiliya wêje û kulturê, peywendiyek çiqas bihêz e û 

her du jî karîgerî û kartêkeriyê li ser hevdu dikin û her yek ji wan, ya din tewaw dike û 

sûdê digehînin hevdu. ((Karîgerî û bandora kultur û wêjeyê bi ser hevdu re xuya ye, 

wêje parek e ji kulturê û eva kultur e ku araseteya wêjeyê diyarî dike. Li heman demê 

de jî, wêje kar li ser şikandin û parçe parçekirina cismê kulturê dike)) (Ebdula Silêman 

Meşxel, 2013 :8). Lewre em dikarin bibêjin ku têkiliya han, bi pêwendiyek dualî ya 

navbera wêje û kulturê hejmar bikin, bi awayekê ku wêje û kultur, du rûyê yek dirawî 

bin.  

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

2. Kultura Kurdî û Pêwendiya Wê Bi Wêjeya Kurdî Re 

2.1.Taybetmendî û sîmaya kultura kurdî 

Gelê Kurd jî weke her neteweyeke ser dinê, xwedî kulturek taybet bi xwe ye. Ev 

kulture, li jîngeh û jiyana civakî ya civata kurdî de derketiye û ji wir ve li nav tak, kom 

û malbatên Kurdistanê de belav bûye. Ew kultura ku berhem hatiye, reng û rûçikê 

mirovê kurd ji xwe girtiye. Yên ku ji riya kultura xwe ve tên nasîn û bi sedema hilkevta 

erdnîgarî a xwe, taybetmendiya diyarîkirî ya xwe wergirtiye û ji kultûra neteweyên din 

cuda kiriye. 

Her civakek ji riya kultura taybet bi xwe tê nasîn. Civaka kurdî jî xwedî kulturek 

taybet û diyarîkirî a xwe ye û ji vê riyê ve, nasnameyek cuda ji netewên din ji xwe re 

ava kiriye. 

Kultura kurdî, berhema hebûna civaka kurdî ye. Bi vê watayê ku li destpêkê de 

gurûpek ji mirovan ku xwe bi kurd zanîne û civakek diyarîkirî li ser xak û nîştimanekê 

ava kirine ku bi civaka kurdî tê naskirin. Wê civakê jî, kulturek taybet li hemû biyavên 

karkirin, xwarin, nêçîr, biserhat, çîrok, cil û berg û ...htd berhem anîne. Kultura han 

bûye sedem ku xak, nîştiman û takê kurd pê bihê naskirin û reng û rûçikê taybet bi xwe 

hilbigre û li hemû kultura neteweyên din, nîşaneyekê ji xwe re ava bike û nasnameyek 

taybet biafirîne û bê naskirin. 

Helbet kultura kurdî, ji zaf çiq û hûrgiliyên diyarîkirî pêk hatiye û ketiye jêr 

bandor û kartêkeriya zaf tiştan, ji wan: Cuxrafiya yan xak, av û hewa, ziman, karkirin, 

kinc û ...htd. Bi awayek giştî em dikarin du cur ji wan ciyawaziyên berçav di nav 

kultura kurdî de destnîşan bikin ku bi sedema hilkevta cih, erdnîgarî, edet û nerît ve ji 

hevdu cuda ne ku ew jî, gundnişînî û şarnişînî ne. Xuya ye ku ev du cure jî, kulturek 

taybet bi xwe li çarçoveya kultura giştî ya neteweyê de pêk tînin û ger li yek yan du 

xalan de hevpar bin, lê li zaf xal û biyavên din de ji hev cuda ne. Ciyawaziya han jî, 

mak bi ser aliyê derûnî, civakî û siyasî ya civaka kurdî de hebûye. Li vir de, emê bi hûrî 

sîma û taybetmendiyên her yek ji wan du curan, destnîşan bikin. 

 



26 
 

2.2.Kultura Kurdî Li Gundan 

Gund li gorî bajar, rûberek biçûk heye. Li curê karkirin û pîşeyê jî kêmtir e. 

Hejmara rûniştiyên wê jî li gorî bajar, kêmtir e. Piştî derketina çandinî û xwedîkirina 

ajel û malatan, êdî karê mirovan bi hevdu re zêdetir bû. Ji ber ku çandiniyê, hewcehî bi 

komelbûn û hevkariyê heye, bi vî awayî, peywendiyên civakî hatin rojevê û ji derkevtin 

ji şikeftan û avabûna gundan dest pêkir. Bi vî awayî jî civatgeh û gundnişînî çêbûn. 

Lewre em dikarin bibêjin ku gund pêk tê ji ((Kombûna hejmarek ji xelkê ku li 

herêmek cuxrafiyayî a diyarîkirî de dijîn, xwediyê jiyan û kulturek hevbeş in, herweha 

xwediyê awayek ji hevgirtinê ne ku dikarin bi metodek giştî û komî, li dû armancên 

xwe bikevin. 

Civaka gundnişînî bi çalakiyên çandiniyê û herweha pêwendiya nizîk a xêzanî tê 

diyarkirin (tê cudakirin yan tê naskirin). Pêwendiyên navbera endamên vê civatê pir 

bihêz in û nimûneyên reftarî ên nerîtî bi Kûçikr vê pêwendiyê de zal dibin. Metodên 

jiyana xelkê li civatgehek gundî de bi giştî nefermî ye û guherîna urf û edetan  li vê 

civatgehê de bi kêmî rû didin)).(Biros Kuhîn, 2010: 215). 

Li pênaseyek din de, gund bi vî awayî tê nasîn ((Ji komek malan pêk tê ku, 

yekeyek xwecihî pêk tînin û navberek diyarîkirî ji gund cuda dikin. jiyan û bijîva wan ji 

çandinî û zewiyên derdora wan e, qebare û rûbera wan biçûk e, lewre rûniştiyên wê jî, 

pitir yekeyek aborî ne. Bi awayekê ku bo berhemanîna zewiyên xwe, hertim alîkariya 

hevdu dikin)). (Ebdulrezaq Mihemed Mistefa, 2012: 29). Wate hevkarî û bihêziya 

civakî li nav gund de, pir bandor û karîgerî li ser jiyana gund hebûye û bûye beşek ji 

kultûra gundan û nikarin xwe jê bidin alî, û li hin dem û haletan de, cihê yasa û rêsayê 

girtine. Hemû bihevre ruha hevkariyê diparêzin û berevaniyê ji mafên giştî dikin. 

Peywendiyên civakî li gundan de, bihêz û bihevre girêdayî ne; eva jî vedigere 

Kûçikr cîgirbûna asta pêwendiyên endamên civaka gundî û piştgirêdan bi buha û 

normên xwecihî. Lewre têkiliyan, hevpeywendiyek bihêz û tewaw ya civakî hene. 

Bihêziya pêwendiyan jî dibe Sedema piştevaniyê bo binyata civakî ya civata gundî. 

Bingeha civakî kar li Kûçikr diyarîkirina pêgehên civakî ên endamên vê civakê dike û 



27 
 

xortên xwe araste dike, û reftar û bizavên rojane rêk dixîne, herwek wê ku binyata 

civakî, maf û erkên takan li hemberî hevdu de diyarî dike. Bi vî awayî, erkê herî 

bingehîn ê civakî li civatgeha gundî de, pêk tê ji piştevanîkirina ji ruha hevahengî û 

civakî li navbera endamên wê û parastina hevsengî û cihgiriya pêwendiyan û dûrxistina 

regezên dijhevî û nakokî û dubendî li jiyana hevpare wan. 

Ji ber bihêziya serdestiya binyatên civakî dikevine pêş berjewendiyên takekesan 

û ew edet û nerîtên ku li civaka gundî de pêre girêdayî ne, berjewendiyên civakî 

dikevine pêşiya berjewendiyên takeksan. Eva jî tê wateya wê ku endamên civaka gund, 

erkên xwe dixin pêşiya mafên xwe û sûd û berjewendiyên xwe naxin pêşiya 

berjewendiyên wê gurûpa ku girêdayî wê ne û pêre dijîn. Kûçikrbarê wê jî, ew cure 

gurûpane li xema jiyana hemû endamên xwe de ne û hewil didin ku mafên wan 

biparêzin û ji her terze zirar û ziyanekê, dûr bixin. 

Zêderewî nine ger em bibêjin ku civatgeha gundî, rêz ji endamên xwe digre û 

dema ku berbirûyê metirsiyan dibin, parêzvaniyê ji wan dike û li dema hewce û 

lêqewmanê de, hevkariyên curbicur pêşkeşî wan dike. (D. Îhsan Mihemed Elhesen, 

2012: 430 – 431). 

Qonaxa xurtbûn û geşekirina jiyana civakî û gundnişîniyê li Kurdistanê de, 

dîrokek dêrîn û dûr û dirêj heye. Li gor vekolînên mirovnasî û arkiyolojî û ji bo vedîtina 

paşmayên mirovek destpêkî, nizîk bi yek milyon sal berî jidayîkbûna Hezretê Mesîh 

(silavên Xwedê li Kûçikr bin) peyda bûye. Bêguman deverên hênik, bi pît û bereket, 

Kûçikqaya libar û çavkaniyên avî li Kûçikr rûyê erdî, yekem cihê akincîbûna mirovan 

bûne, weke navbera du rûbarên Dîcle û Firat û dola Nîl û başûra Hind û Çîn û hin cihên 

din weke şikevtên Kurdistanê. Vedîtiyên arkiyolojî ên paşmayên mirovan, eyankerê vê 

rastiyê ne. Herweha bi akincîbûna mirovan, nêçîr bi dawî nehatiye, belkî li rex nêçîr û 

girtina ajelan de, çandinî jî kirine nek berevaj, herwekî wê ku li paşmayên gundê Çermû 

de derketine ku hestiyên çend cure ajelan weke Bizin, Mambiz, Çêlek, Ker, Kûçik û 

Beraz li nav paşmayan de ye, tevî wê ku Çermû li gor belgeyên şûnwarnasî, yekem 

gundê çandiniyê di dîroka mirovahiyê de ye. 



28 
 

Li gundan de pir bi kêmî guhertin bi ser reftar û edetan de tê û kêm dem hene ku 

şaristaniyet bikare bi tewahî bandor û karîgeriya xwe bi ser wan de bisepîne. Yek ji 

taybetmendiyên parvebûna rûniştiyan di Kurdistanê de bi giştî, jiyana gundî û zorbûna 

gundakincîtiyê bûye. Her li destpêka peydabûna çandinî û akincîbûna mirov li vê 

deverê de, ji ber zaf sedemên surûştî û çalakiyên aborî û siyasî û mirovî, ew gundane 

nekarîne mezin bibin û şêweya şarnişîniyê werbigrin. Her çend ku dûriya wan ji 

dagîkariyê, yek ji sedemên hermana ziman û edet û nerîtan, û bi giştî kultura kurdî 

bûye. Lê her ewa bi xwe jî, sedemek bûye di pêşneketina ziman, eqlê bajar, şaristanî, 

pênegihîştin û kamilnebûna kultura neteweyî yan berdewamiya curbicuriyê li şêwaz û 

edet ciyawziyên civakê li Kurdistanê de. (D. Mihemed Şuwanî, 2013: 183). 

Kuwusan bû gundnişînî li Kurdistanê de ji ber dûriya ji jiyana rojane û 

mijûlbûna bi çandinî, ajeldarî, karê giran û zibare û çend sedemên  din ên xizmatî û 

pabendbûna wan bi hinek edet û nerîtan ve, civaka taybet bi xwe hene û li warê edet û 

nerît û kulturê ve ji şarnişîniyê cuda ne. Em dikarin wan cudahiyan, li van xalên jêrîn de 

kurt bikin ku sîma û taybetmendiyên kultura kurdî li gundan de nîşan didin. 

2.2.1. Karên Rojane 

Gund, karek rojane ya dijwar û giran heye û endamên gund, dibe rojane 

karûbarên xwe raserî û cîbecî bikin. Li vê yekê de jî, pitir pişt bi xwe û alavên sade ku 

bi xwe çêkirine, girê didin û bi van alavên kêm û hunera destê xwe, karên rojane ên 

xwe weke cotkarî, çandinî û ajeldariyê cîbecî dikin û nahêlin ku astengî li hember karê 

rojane ên wan de derkevin. Wate dibe hemû lêzanî û cehda xwe bidin şuxulandin, daku 

bikarin karên rojane ên xwe bi vî awayî ku dixwazin, encam bidin û ji karên xwe parve 

nemînin. Çûnkî piraniya karên wan, av û hewa û xak rola serekî têde dibînin. Lewre ger 

hin kar li dema xwe de nehên encamdayîn, renge zirarek zêde bikin. Bo nimûne; dibe li 

dema xwe de, pez û sewalan av bidin yan bibin bo çêrîngehan. Yan li dema xwe de 

cotkar, cotê xwe bikin, û baxevan jî berhema rezên xwe rakin û ..., Ji ber ku ew kar, 

sitûnên aboriya gundan pêk tînin û bandor û karîgeriyek mezin li jiyana malbat û takan 

de hene. Vêca ji ber wê, xelkê gund dibe pir bi hişyarî ve bi dem û zeman re tevbigerin 

û karê rojane ên xwe rêk bixin. 



29 
 

Helbet ew kar û xebatên gund ku li gor werz û demsalên salê guhertin bi ser de 

tên, ciyawaz in, û hin ji wan bi awayê zibare birêve diçin. Di wan karan de, jin û mêr bi 

hevre kar dikin. Bi vê wateyê ku, karkirina jin û mêran bi hevre asayî ye û ne eyb û 

şerm e. Herweha berevaj, jin cuda ji karê malê, mijûlê bêrîvaniyê dibin û Pez û malatan 

didoşin, yan bi hevjînên xwe re kar û barên bax û bostan, rezdarî û xwedîkirina ajel û 

sewalan birêve dibin. Wate jin him karê malê dikin û him jî hevkariya hevjînê xwe di 

karên derwe de dikin. 

Karê gundiyan li rojê de zêde ye û berdewam mijûl in, herweha şevan li hin 

demsalên salê de, li dîwnxane yan mala axa de kom dibin û xwe bi leyîz, heyran, lawik, 

çîrok û vegêrandina hekayêtan re mijûl dikin. Bi vî awayî, tîtal û edet li gundan de 

neguher in û guherînkarî, pir bi sistî û liserxwe dimeşin û kar jî piraniya deman, 

guhertinek wusa bi ser de nahê û her wekî xwe birêve diçin. 

2.2.2. Şivanetî û Çandinî 

Mêjdem e ku gelê kurd bi taybetî rûniştvanên gund, karê şivanetî û çandiniyê 

dikin û girîngî û pûteyê pê didin, û di jiyan û bijîva rojane ya xwe de sûd û mifahek 

zêde jê distînin, bi taybetî bi sedema mişetiy av û rûbar û bilind û nizmiya xaka wê. 

Herweha piştî pûtedayîna hikûmetê bi kerta av, zewî û lêdana bîrên zaf û çêkirina 

bendavên curbicur û komkirina ava çiya û rûbaran, eva jî li gor qonaxên jiyana xwe 

bingeha man û aboriyê bûye û hertim pêre hatiye û bûye beşek girîng ji jiyana rojane, 

aborî û nemaze civakî jî. Lewre berdewam pişt bi karê şivankarî û çandiniyê girêdaye. 

Caran jiyan û qetandina xelkê gund, piranî bi alav û kel û pelên xwemalî bû, 

tenê hinek şekir, ciluberg û ça dikirîn, yên din hemû li gund û li malên wan de bidest 

diketin. 

Ji aliyek din ve, berhemên ajeldariyê pir binirx in û çavkaniyek girîng ya 

hewcedariyên weke Goşt, Rûn û Penîr bûne. (Kemal Borkay, 2008, R 44). Her ji ber wê 

yekê ye ku nirx û buhaya ajelan li ba gundiyan zêde ye. Herweha ji bilî wan ajelên ku 

bo bijîva jiyana wan berhemdar in, li gundan pitir girîngî bi hin ajel û malatên din dane 



30 
 

ku di birêveçûna kar û barên rojane ên xwe de sûd jê standine. Em dikarin bibêjin bi 

sedema ezmûn û ceribînên xwe, lêzanî û şehrezayiyek baş têde peyda kirine. 

Ew deverên ku bi çandiniyê re mijûl in, zaf û curbicur in. Hin ji wan pitir mijûlê 

rez û baxdariyê ne, hin jî bi bostan (bi awayê dêmî û avî) yan çandina Genim û Ceh. Bi 

vî awayî curbicurî pêre xuya ye. Her çiqas ku ava hewce ji avdaniyê re kêm e û şêwaza 

çandiniyê pir paremayî ye, bi vî halî jî, çandinî cuda ji deşt û dolan, li beroj û quntara 

çiyayan de jî tê kirinê. (Kemal Borkay, 2008: 44). 

Li encama karê çandinî û şivanetiya li gundan de, ji ber sadetiya alavên çandinî 

û xwedîkirina ajelan û kêmiya rûniştvanan, û xizmatî û cînaretî û komek edet û nerîtên 

xasmanî hene ku li bajar de nahên dîtin, weke zibare û hevkariyên bi hevdu re û 

guherandina tiştan û hin ji lîstikên taybet ku piştî davîhatina karên xwe encam didin. 

2.2.3. Nêçîrvanî  

Nêçîrvanî, çalakiyek herî dêrîn ya mirovan e û hemû gelên cîhanê bi dirêjahiya 

qonaxên dîrokê, bona dabînkirina beşek ji hewcehiyên jiyana rojane ya xwe, encam 

didin. Desthilatdar û hakim jî bona derbaskirina demên xweş û weke şêwazek ji spor 

yan rikeberiyê encam didan. Yek ji karên herî xuya û berçav ên xelkê gundên 

Kurdistanê, nêçîrvanî bûye. Bo vê armancê jî kêm mal li gundan de hebûn ku alavên 

nêçîrê nebin û hin ji rûniştvanên gund, şehrezayiyek kêmwêne di hin ji metodên nêçîrê 

de peyda kiribûn û pê navdeng bûne. (P. D. Zurar Sidîq Tofîq, 2014: 297). 

Li piraniya deman de, nêçîrvanî weke seyran, hez û xwast û werzişkirinê dihat 

dîtin û xelkê demên zêde ên xwe pê derbas dikirin û xweşî û tam jê didîtin. Demên 

nêçîrvaniyê jî, li gor cih, demsal û metoda nêçîrê bûn. Bi awayekê ku diviya her cure 

nêçîrek li dema xwe de were encamdayîn. 

Nêçîrvanî mêjdem e ku li kurdewariyê de weke hêviyek werzişî yan curek ji 

behre û suwarçakiyê hatiye peyrewkirin. Nêçîrkirina ajelên kovî û balindeyan, beşek e 

ji kultor yan edetên kurdewarî ya berê di çarçoveya spor, hez û vîna xelkê de. Ji her 

kesê/î re nêçîrvan nedihat gotin. Hunera han ji kesên bivêr û çeleng re, şanaziyek mezin 

bû. (Nîzam Feysel, 2019:246). 



31 
 

Ji ber çiyayên bilind, deşta pan û berîn, rûbar, av û kaniyên zaf, gol û behr û 

hebûna çar demsalên salê, ajelên zaf û curbicur hebûn, û diviya terzek ji şehrezabûnê 

peyda bikin. Lewre curbicurî di cure û alavên nêçîrvaniyê de hebû. Wate ji kevnar ve, 

kurd nêçîrvaniyê weke hez û hêvî encam didin nek pîşe û bona bijîva jiyanê. (Hadî 

Reşîd Elcawuşlî, 1970, R 104- 105). Bi giştî di nava xelkê de, nêçîrvanî edetek bav, 

berçav û cihê girîngîdanê bûye. Ji ber ku ji bav û kalan ve ew edet ji wan re maye û 

herweha bûye beşek ji jiyana wan ku nedikarîn dev jê berdin. Ewane tevde karek wusa 

kiribûn ku li hin deman de, hin ji ajel û û balindeyan ewqas hatibûn nêçîrkirin ku hinde 

nemabû ku ji nav biçin yan ji jinavçûnê nizîk bibin. 

2.2.4. Rêzgirtin  

Edet û nerîtên rêzgirtinê li nav gundan de, urf û tîtalek kevn e û ji bav û kalan ve 

ji wan re maye û nikarin xwe jê bidin alî û herweha şanaziyê jî pê dikin. Urf û edetên 

rêzgirtinê li gundan de weke yasayê lê hatine, yan li hin deman de, cihê yasayê jî 

girtine. Malbat li gundan de zarokên xwe hîn dikin ku çawa rêz û rûmetê ji kesên bi 

temen yan dan’emr, cîran, xizm û kes, xelkê gund, mêvan û nemaze biyaniyan jî bigrin. 

Wate bûye bi urf û edet, û vê yekê jî hevkêşeyek afirandiye ku rêzgirtin li gund de 

bêberanber e, mezin rêz ji biçûk, biçûk jî rêz ji mezinan digrin û heta li hin deman de, 

ciwan bi bê beramber, alîkariya dan’emr û temendaran dikin. Herweha pir carî kalemêr 

û dan’emr, ciwanan rênimayî dikin û ew ji bi soz û dilovanî ve guhdariya wan dikin û ji 

gotina wan dernakevin. Bi heman awayî, li nav jinan de jî eynî tişt e û rêzek zêde ji 

hevdu re digrin. Herweha li gundan de rêzek zêde ji mamosta, mela, şêx, seyîd, axa û 

mêrmaqûlên gund re tê girtin. Bi taybet, ger ji kesekê biqewime û hawara xwe ji wan re 

bibe, tevde bi hawarê re diçin û hevakriyê dikin û rêzê jê digrin. 

Rêzgirtina ji mêvan di gundan de, yek ji taybetmendiyên herî berçav ên gundên 

kurdewarî ye ku pûte û girîngiyek zaf jêre tê dayîn. Xelkê gundan bi mêvanperwer 

hatine naskirin. Xelkek dilpak û dilvekirî ne. Hertim xelk bona mêvandariyê rû ji 

gundan dikin û kes bêhêvî nabe ji mêvandariya wan. Sifreya wan hertim vekirî û 

xemlandî ye, û bi xulkek geş ve pêşwaziya mêvanan dikin. Mêvan û mêvandarî li dema 

xwe de, girîngiyek taybet û zêde li gundan de hebû. Xelkê xizmetkirina mêvanan bi ser 



32 
 

û rûyekî geş ve, bi erk û hesaba mêraniya xwe dizanîn û li benda tu padaşt û diyariyek 

madî nebûn (Nîzam Feysel, 2019: 34- 35). 

Ew rêzgirtin û mêvanperwerî, tenê bo xelkê navxwe nine, belkî bala wan kesan 

jî bo aliyê xwe kişandine ku bi her niyetekê ve seredana Kurdistanê kirine, yan pêre 

derbas bûne û bi çavên xwe ew rêzgirtina germ û gur dîtine. Hin ji nivîs û bernivîsên 

wan, amaje bi wê rêz û hurmeta zaf kirine ku ji wan hatiye girtin û pê heyrî mane. 

Rojhilatnasê îngilîzî ‘’Rîç’’ di vekolînek xwe de basa wê dike ku çawa pêşwazî û 

mêvandariya wan hatiye kirin û parêzvanî jê kirine (Hadî Reşîd Elcawuşlî, 1970: 34). 

Kuwusa bû di kultur û urf û edetên xelkê gund de, pir rêz û hurmet ji mêvan, 

xizm, mezin, eşîret, jin û hin edetan hatiye girtin û ji kevnar ve bûye cihê baldarî û basa 

xelkê gund û herweha bajar û xelkê din û nemaze welatên biyanî jî. Herçiqas ku renge 

hin ji wan edetan ji ber hin sedeman, li gundan de kêm bibin, lê hêj parêzvanî ji hinek 

edetan kirine û heya niha jî şanaziyê pê dikin. 

2.2.5. Leyîz (Lîstik)  

Leyîz şiyanek xwerisk a zikmakî ye û li gel bingeh û binyatên pêkhatin û 

durustbûna gel ve hebûye. Her çiqas ku şiyan û hêza leyîstinê li mirovan di yek ast û 

qiyas de ye, lê di derbirînê de li gorî xak, baw û cih tê guherîn û perdeyek taybet bi xwe 

ava dike. Ji ber wê ku her neteweyek li gor xak, yasaya giştî, ayîn û edetên civakê, 

lîstikên taybet bi xwe hene. Bi heman awayî her dever yan herêm li welatekê de cure 

leyîzên xwecihî ên taybet bi xwe hene, lewre netewe nine ku samana xomalî li vê 

derheqê de nebe (Heme Kerîm Remezan Hewramî, 1970: 5). 

Çend teorî li dor leyîzan hene û her yek ji wan bi terzekê bas û rave kirine. Ji 

wan jî, teoriya vejena paşekewtê, yan teoriya vejena zêde. Li vê teoriyê de, lîstin 

deriyek e ji bo bikaranîna vê vejenê ku heye, lê di kar de bikar nehatiye. 

Herweha teoriya hînkirinê.  Xwediyê vê teoriyê, zanayek bayolojî ê Swîsrî ye bi 

navê (Karêl Giruz). Ew zana li wê baweriyê de ye ku, sûd û mifaha lîstikê, tiştek 

biyolojî ya xwerisk e. Sedema herî girîng e ji bo amadekirin û elimandina rihliberên 

serketî ji bo pêşerojê û jiyanek surûştî. Teoriya puxteya dîrokî. Xwediyê vê teoriyê, 



33 
 

zanayê binav û deng ê Amerîkî (Sitanlî Hok) e, ew di vê baweriyê de ye ku lîstin, raz û 

niyazên puxteya dîroka mirovahiyê ye ji berbanga vejiyanê heya niha. Bona wê ku li 

hember surûştê de çalakane bisekine, hewcehî bi perwerdehî û piroveyê bûye. 

(Hewramî, 1970: 5,6,7). 

Di nava kurdan de, girîngiyek zêde bi leyîzê hatiye dayîn û hin ji lîstikan weke 

kultur û urf û edetan lêhatine. Ew lîstikên ku di gundan de zêde tên hezkirin û 

pêşbirkêyê li ser xelatan dikin, lîstika helatin (xardan) (Nîşananê) û hin ên din weke 

şetrenc, Dame û Gustîr (Mistîle) in. Ew jî li gor vê mirazê ye ku dixwazin û eşkere nine. 

Ew kesê/a ku xelatê dibe, daxwza çi bike, jêre didin, weke Hespê ciwan yan 

tiştek ku kêm dest bikeve. Pir carî girew li ser keçan tê kirin û kesê girewbir, xûşk yan 

keçê werdigre û mare dike, êdî poşmanî ji girewbirinê de nine. (Mela Mehmûd 

Bayezîdî, 2015: 67-68). 

Herweha li gundan de zaf lîstikên din hene ku bi şevan li dîwanxanan de birêve 

diçin û civatên şevan di zistanê de pê germ dikin. 

Lîstikên şevan pir cur in. Ew leyîz zaf xomalî û li navxwe de dihatin kirin, weke 

lîstika Gustîlanê, Dame, Fîncan, Balgî, Tawle û ew lîstikên ku ji kevnar ve di nav 

kurdan de hene. ( Hadî Reşîd Elcawuşlî, 1970, R 107). Li gundan de gorî demsalên salê, 

guhertin bi ser leyîzan de dihat. Li Payîzan de heya befranbarê, ciwanên gundan çend 

leyîz dikirin, weke (Qaşoyane, Mastav xwarin, Cuxz, Kêlwêlanê, Kelayane, Berd 

germokanê, Merî zimzimî ... htd) (Mihemed Cemal Tûtmeyî), 2012: 24). 

Li pirtûka kurdewarî (mamosta Eladîn Secadî) de bi dûr û dirêjî bas ji çendîn 

lîstikan kiriye weke (Keşek, Cixzên, Cîltên, Gozîn, Fincanê, Qelemirdarî ...htd). 

Kuwusan e li gundên kurdewarî de, leyîzên zaf û curbicur hene û ji hemû tex û qatan re, 

lîstikên taybet hebûne. Wate lîstikên taybet bi keçan , yan xortan, yan zarokan. Lîstikên 

wusa jî hebûne ku giştî bûne û hemûyan têde beşdarî kirine. Bi vî awayî, leyîza wusa jî 

hebûye ku li gor surûşta wê tex û qatê hatiye diyarîkirin, yan li gorî şiyana cismî û ya 

takekesan bûye. Herweha zaf leyîzên din hebûne bo leşcuwanî û rêkçûnê, ku 

rikeberiyek pir tund jî di navbera lîstikvanan de hebûye. 



34 
 

2.2.6. Zibare 

Yek ji kulturên herî diyar û xuya ên rûniştvanên gund, zibare ye. Ji ber wê ku li 

gundan de kar zor e û alav û keresteyên sade hene, bi tena serê xwe nikarin hemû karan 

li dema xwe de encam bidin. Lewre neçar dibin ku hin karan ku li derweyî şiyan û 

karîna xwedîkar in, bi alîkariy xelkê din bike. Ew hevkariya xelkê gund ku navê wê 

zibare ye, bûye bi urf û edetek ku hemû kes têde pişikdar in û hin caran jî, dibe bi dor, û 

her carê ji malekê re ew zibare tê encam dayîn. 

Zibare tê vê manayê ku, ew kesê xwedî kar e, daxwaza alîkariyê ji kesên gund 

dike û xelk jî bi alavên xwe re diçin alîkariyê û karê wî jêre dikin. Xwedîkar, xwarin û 

vexwarinê ji wan re amade dike û ew jî bi dilsojî ve kar jêre dikin. Eger kesek xizan û 

nedar be, yan jinebî (bîjin) be, xelk nan û çayê jî bi xwe re dibin û zaf caran, jin jî li van 

zibareyan de beşdar dibin. (Eladîn Secadî, 1974: 216, 2017). 

Zibare karek belaş û xwerayî bû û hemû xelkê gund dikir û tu pereyek li hemberî 

wê hevkariya de nebû weke Suwax, Xişt û Kerpûç birrîn û … htd. (Nizam Feysel, 2019: 

181). 

Li gundan de çend cure Zibare hebûn, wate tenê li karekê de nedihat kurtkirin. 

Zaf carî li dema Zibareyê de, lawjegotin, govend û dîlan çê dibûn ku xweşî û şadî bi 

xwe re dianî. Bi xasmanî keç jî têde beşdar dibûn, ew yek dibû sedem ku coş û kelecan 

bikeve nav kar, yan jî dibûn çend kom û pêşbirkê çê dibûn. Ew, him bo xweşiyê bû û 

him jî, bona zû xilaskirina kar bû, lewre mandîbûn û şeqyatî ji bîr diçû. Herweha li karê 

zibareyê de, kur û keçan hevdu didîtin û zaf carî dildarî di navbera wan de ava dibû, û 

di wan karan de, har û dîn (şêt û û şeyda)ê hevdu dibûn û ji ber dîlber û evîna xwe, hay 

ji mandîbûn û şeqyatiyê nediman û kar zû bi dawî dihat. 

2.2.7. Axa û Dîwanxane 

Axa û dîwanxanan li gundan de rolek berbiçav û bibandor hebûn. Lewre dema 

ku bas ji kultura gund yan taybetmendiyên gundan tê kirin, nabe rol û bandora axa û 

dîwanxanan nehê berçavgirtin. Ji ber ku ew parek sereke ji kultur û urf û edetên gundan 

pêk tînin. Di kurdewarî de, her deverek ya kesekê bû. Kê bihêz bibûya, hêdî hêdî 



35 
 

desthilata wî zêde û xurt dibû û deverên din jî dagîr kirine. Vêca, ger wî kesî li destpêkê 

de ew cih kirrîbin û piştre desthilata wî zêde bibe û deverên din jî dagîr kiribin, yan 

cihên din jî bi mîrat jêre mabin, yan weke biramezin rûniştibe û desthilat peyda kiribe. 

Bi giştî her yek ji wan terzan be, li destpêkê bi wî awayî bûye bi axa. (Eladîn Secadî, 

1974: 136). 

Herweha li gundan de ((Texa jor (wate serdest), malbatên axa, mîr û began bûn 

û texa piştî wan jî, mêrên ayînî bûn ku her wekî axayan, rêz ji wan dihat girtin. Dûre 

pîşekar, cotkar, û pezdar û ajeldar dihatin. Li dema cotkariyê de, axatî û sepanî hebûye, 

pirsgirêkên civakî li ser destê mîr, axa û melayan li dîwanxanan de dihatin çareserkirin. 

Her kesek pabendî rêkar û çareseriya dîwanxanê nebûya, ji aliyê axa ve dihat 

cezadan)).( Nadir Rostî, 2007: 60- 61). 

Axa li gundan de xwedî desthilatek zêde ne û çi bixwazin, bê dudilî encam didin 

û tu kesek nine ku rêgiriyê ji wan bike. Ji ber ku, ew xwe bi xwediyê gund, zewî û zar û 

xêr û bereketa wê dizanin ((Bi giştî li warê teorî ve, axa xwedî zewî û zarên gund in û 

yên ku kar li ser dikin, weke kirêgirtî ne û pêncî ji sedî ya berhemên wan, ji axa re ye. 

Axa mafdar e ku her re’iyetek gor dilê wî nebe, der bike. Bi heman awayî jî, re’iyet 

serbest e her dema ku bixwaze, mala xwe ji gund bar bike û biçe. Ya ku milk û mafê 

re’iyetê be, pêk tê ji kelupelên nav malê, stun û karîteyên malê, pez, malat û ajelên 

xwe)). (D. Mihemed Şuwanî, 2012: 315). 

Axayan li gundan de kesên zaf hebûn ku kar û barên wan jêre encam bidan. Kes 

û mêrê herî xuya û berçav yê axa, Mîrza bû. Mîrza li ser tênûsê hesaba milkane li ser 

karên wan werdigirt û karên nivîsînê jêre dikirin. Li piraniya gundan de, axayan 

dîwanxane çêkiribûn û bi xwe jî birêve dibirin. Ew cihê pêşwaziya mêvanan, civînên 

şevan û hatin çûyîna xelkê gund bûn. Wate, ji her aliyekê ve rû jê dikirin û cihê vemana 

mêvanan, nanxwarin û demqedandin û îdarekirina gund bû û hin pirsgirêk li wir çareser 

dibûn (Mela Mehmûd Bayezîdî, 2015: 82). 

Herweha Axa li piraniya serxoşî ên gund de pişikdar dibû, diviya li ser hemû 

pirs û meseleyan, şêvr û ravêj bi axa re bihatiba kirin û jê haydar bibûya. Bi taybet karê 

jin û jinxwaziyê li sînorên desthilata wî de bû, û bi bê pirs û şêvra bi Axa re nahê kirin. 



36 
 

Divê bo vê meselê, Mahîn yan Tifeng (yan jî herdu) ji axa re biriban. (Eladîn Secadî, 

1974: 139). Kuwusan bû axa û dîwanxane û gund, sê çemkên ji hevdu neveqetiyayî ne 

û bihevre wêneya gund dixemilîn in û bandor û karîgerî li ser xelkê hene û urf û edetên 

gund dixulqînin û dibin bi parek ji kultura wan. 

2.2.8. Rengvedana Efsane û Bîr û Baweriyên Kevn 

Li nav gundan de zaf efsane û bîr û baweriyên kevn hene ku bala xelkê gund bo 

aliyê xwe rakişandiye, û baweriyek tewaw pê anîne û bûye bi beşek ji kultura wan, yan 

weke urf û edet wergirtine. Nemaze hin caran bi çavê pîroz ve mêzeyî dikin û weke 

beşek ji ayînê dibînin. Ew bîr û bawerî û efsane bi awayekê di nava wan de reh û rîşal 

dakutane ku zehmet e bikarin li gel ayîna wan ji hevdu cuda bikin. Helbet zaf sedem 

hene bo vê baweriyê; ku yên herî girîng, nezanî, nexwendewarî û xweşbawerî in. Ji ber 

wê ku bazdan yan bihorîn ji hinek ji wan efsaneyan, bi guneh dizanin û hinek ji wan bîr 

û baweriyan bûne bi beşek ji jiyana wan û bi hûrî di jiyana xwe de peyrewiyê lê dikin û 

mezin û biçûk jî dizanin ku ji bav û kalan ve ji wan re maye. 

Nimûneyên zaf li ser wan bîr û hizr û efsaneyên kevnar hene ku wan bawerî pê 

hene, weke; diyardeya mehgirtin (Meh xeyirîn) ku bi zaf tiştên seyr û semere re girê 

didin. Tenîke û Mencel dikutan û bangbêj diketine sella û duayan. Xelkê bi giryan ve 

mijûlî lahî û dalahiyan ji Xweda dibûn. Li ser vê baweriyê bûn ku ev tişt ji ber guneh û 

xirabekariya wan bi xwe ye lewre heyv (meh) tê girtin. Ji ber wê jî diketine tobekirin û 

lêborîn xwastin ji xweda. (Eladîn Secadî, 1975: 242). 

Herweha dema ku zaroka sawa ji dayîk dibû, her ji rojbûnê ve heya 40 rojan, Şûr 

yan xencer li bin cihê zarok de didanîn, bi vê baweriyê ku, eger mezin bibe xîret û 

bivêriyê ji xwe nîşan dide û rihliberên hov, jê dûr dikevin)).(Yasîn Hesen Goran, 2009: 

52-53). 

Eva û çendîn nirxandin û bawriyên bêbingeh ên dûr ji zanistê li nav kurdan de 

hene û heya qasek zaf, bawerî pê hene û pişt bi pişt ji wan re mane û wusa bi hêsanî, ji 

nav naçin. Ewane bûne bi kul û derd û sedemek bo pêşneketin û tênegihîştina wan ji 

dunya, diyanet û zanistê. 



37 
 

2.3.Kultura Kurdî Li Bajar  

Bajar, senter yan navendek e ji bo komkirina hemû mirov, kultur û yekeyên 

kargêrî, pîşesazî, bazerganî û pîşeyên din. Bajar rûberek mezin û berfireh pêk tîne ku 

parek zaf ji rûniştiyan li xwe de akincî dike. Destpêkê de ger em bixwazin ronahiyê 

bixin ser rûpela dîroka avabûna bajar, renge hinek zehmet be, lê hin ji lêkolîn eşkere 

dikin ku destpêka avabûna bajar bo kengê vedigere. 

Bi awayek giştî, belgeyên dîrokî nîşan didin ku li deverên Hind û Çîn, Rojhilata 

Nizîk û Rojhilata Navîn de, civatgeha bajarnişîniyê derketiye. 

Zaf ji dîroknivîs, peydabûna kakilên yekem ên bajarnişîniyê vedigerînin bo Misr 

a kevn û li derdora 3400 sal berî zayînê. Tevî avabûna hikûmeta nawendî di wî welatî, 

bajarê (Memfîs) weke serbajar hate destnîşan kirin. Di heyama 28 sedsalên 

desthilatdariya Fîr’ewnan di Misrê de, bajarnişînî (bajarakincîtî) di wî welatî de geşeyek 

berbiçav bi xwe re dît. 

Her li vê çarçoveyê de, rûniştiyên bajarî ên Rojhilata Nizîk, yekem navenda 

peydabûna dahênanan û durustkirina guherînkariyan di kultura kevn de bûn. Li vê 

derheqê de hemû şahid û gewahyarê çêbûna guhertinên curbicur bûn. Pêşketinên han û 

pêşketinên hevşêwe li Hind û Çînê de, nîşaneya deriyekê ye bo bihorîn ji kultura 

Dewarnişînî (Bedewî)iyê ve ber bi jiyarek mezin; wate pirek e di navbera berî dîrokê û 

dîrokê de. 

Li gorî belgeyên dîrokî, yekemîn netewe ku nizîkî pênc hezar salan berî 

jidayîbûna Mesîh, li devera dîroka Mizopotamiya yan Kilde (Îraqa niha), jiyana bajarî 

anîne rojevê, (Somerî) bûn û bajarên weke (Lagaş, Babil, Urok) li ser destê wan hatine 

çêkirin. Di vê qonaxa bajarî de, Xetê Bizmarî hat danîn û derfetên geşeya zanistên 

bîrkarî (matmatîk) û stêrknasî hate rojevê. Li Îranê de jî, jiyara şaristanî ji aliyê 

Îlamiyan û akincîbûna di bajarê ‘’Şûş’’ li derdora 5 hezar sal berî zayînê dest pê dike. 

Bajarê Şûş li derdora Dizfûl a niha ye ku piştre bû bi navenda ‘îlam. (Menûçêhr 

Muhsinî, 2002: 324). 



38 
 

Pênaseyên curbicur ji aliyê vekoleran ve bo bajar hatine kirin û her yek ji wan 

aliyek yan mercek kiriye pîvan bo çêbûna bajar, yan ji dîtingeha pisporî û şehrezayî a 

xwe mêzeyî bajar kiriye. Lewre, em hewil didin parek ji wan mijar û pênaseyan raxînin 

ber çavan, daku em pitir ji taybetmendî û pêkhateya bajar bigehin. Pênaseya herî baw 

bo bajar (ku bi cihê akincîbûna gurûpek ji mirovan û cihê çalakiyên wan, dayne nasîn, 

bi baweriya wan kesan, bajar bi tenê xanîbere yan awahî nine, belkî cihê mirovan, 

rêkxistinên civakî, tex û qatan, malbatan û htd …)). (Dr. Resûl Rebanî, 2013: 19). 

Herweha bajar ((Pêk tê ji navendên hemû beşên îdarî, weke parêzgeh, qeza, 

dever, bi bê liberçavgirtina hejmara rûniştiyan, cure çalakiyên civatên xelkê (Pîşesazî 

yan çandinî), metoda jiyanê weke xanîbere, surûşta xizmetguzarî û kulturî û tendurustî, 

peywendiyên civakî)) ( Dr. Ebdula Xefûr,2006 : 63). 

Hin carî ji welatekê ve bo welatek din cudahî li cura bajaran de heye. Li hin ji 

welatên paremayî de, ji ber pêşketina biyava pizîşkî li bajaran de, pêlên koçberiyê ji 

gundan ve bo bajaran dest pê kiriye û bi vê çendê jî zirar bi jiyar û şaristaniyetê gihaye 

û bajar jî nekariye xwe ji ber ewqas xelkê bigre û hewcehiyên wan dabîn bike. 

Şarnişînî bi terzek pile bi pile û hevdem tevî pêşdeçûna bazerganî û pîşesaziyê 

geşe kiriye û niha nizîkî %70 ya rûniştiyên welatên pêşketî, akinciyên bajar in, lê di 

welatên paşketî de, xwasta han ji bo şarnişînî a asayî nebûye, belkî ji ber pêşketina warê 

pizîşkî û daketina asta mirinê û êrîşa rûniştiyên zêde ên gundan bo bajaran, bi şêwazek 

ji nişkîveyî derketiye, bêy wê ku pîşesaziya nû ya bajar, bikare wan rûniştiyan ji xwe 

bigre. Pêşktina bajarakincîtî (şarnişînî) di van welatan de, aliyek nexweş bi xwe girtiye 

û pirsgirêkên civakî û aborî ên metirsîdar ji wan welatan re li pey xwe aniye. (Biros 

Kuhîn, 2010: 217). 

Li pênaseyek din de ku basa bajar dike û bajar, bi diyardeyek surûştî a xasmanî 

bi xwe dizane û taybetmend dike, wate ((Bajar diyardeyek şaristanî û civakî ye û cuda 

ye ji surûşta diyardeyên din, ji ber ku piraniya rûniştiyên wê mijûlî karê pîşesazî, 

bazirganî xizmetguzariyan in)) (Sasan Hikmet Elî, 2008: 28). 



39 
 

Ji vê dîtingehê ve, bilindbûna şarnişîniyê li hemû civakan de, nîşaneya pêşketin 

û sivîlbûn û cihê şanaziya civakan bûye, pir carî rayedar û ew aliyên siyasî ku hikûmet 

pêk anîne, şanazî bi vê yekê kirine ku li serdema wan de, rêjeya şarnişînî (bajar 

akincîtiyê) bilind bûye yan weke propagendeyên hilbijartinê bikar anîne. Bo mînak, ger 

li vê derheqê de em mêzeyî rûniştiyên Îraqê bikin, tê dîtin ku ji niviya sedsala 

derbasbûyî ve heya serhejmariya sala 1975’an, rûniştiyên gundan rêjeyek bilind û 

zortirîn pêkhateya rûniştiyên welat pêk dianîn, piştre pêşketinên aborî û civakî hêdî hêdî 

rêjeya rûniştvanên gundan kêm kir û ber bi daketinê hat. Tevî wê jî heya dawiya 60’an 

rêjeya van du pêkhateyan beranber nebû. Her çiqas ku rêjeya şarnişîniyê li heyamê 

pêncî salên derbasbûyî li jordeçûnê de bûye. (D. Mihemed      Şuwanî, 2013: 176 – 17). 

Hin ji vekoleran, civatgeha şarnişîniyê bi vê cuda dikin ku dibe rêjeya 

rûniştvanên wê zêde be. Wate hejmarek destnîşan kirine heta ku cihek weke bajar were 

nasîn. Wate pîvana bajarbûnê, bi hejmara zêde ya rûniştvanên bajar ji gundan cuda 

bike. 

Lê, Elî Werdî rayek din li dor bajar heye û dibêje ((pîvanên din bikar bînin baştir 

e, ku ew jî pîvana civakî ye. Merema min, radeya belavbûna pîşeyên jiyar û 

şaristanniyetê ye li navbera rûniştvanan de. Ger hemû rûniştvan bi çandiniyê ve mijûl 

bûn, li çarçoveya gundiyan de dabinên. Lê eger bi bazirganî û pîşesazî û kedkariyên 

curbicur ve mijûl bûn, eve wan bi bajarî bihesibînin)). (D. Elî Werdî: 367). 

Hewcehiya hebûna bajar wusa ji gelê kurd jî kiriye ku hewil bide bi xwe bajarên 

mezin mezin ava bike û karubarên xwe bi metodek nû encam biden. Mîr û 

desthilatdarên kurd ji bo raperandina erkên xwe, hewcehî bi bargehên cihgîr û xelkê 

cihgîr hebûn. Herweha damezrandina arteş û danîna kesên şehreza li pile û payeyên 

curbicur weke dadvan, pêşnimêj, nivîskar, dergevan, razgir û fermanber di biyavên 

curbicur ...htd. 

Ew guhertinên bi ser kurdan de hatin, bûne Sedema wê ku rêjeya rûniştvanên 

bajar û akinciyan bi giştî jor de biçe. Eva bû ku hevdem li gel derketina mîrnişînan, 

hejmarek bajarok û bajarên din ava bûn û bo cara yekemîn ji çavkaniyên îslamî ve hat 

tomarkirin. Ger pêştir jî hebûbe, ewqas mezin nebûne û nav û dengek wusa nebûne. 



40 
 

‘’Mîr Nesrudole Ehmed Merwanî’’ (401 -543K/1010-1060 Z) xawendî Diyarbekir li 

warê avedanî, bînasazî ku li xizmetgihandina bi millet, destvekirî bû, xemsarî nedikir û 

pêlek berfireh ya avedanî û binyatnanê li Miyafarqîn a paytext de anî rojevê ku pşk 

dihat ji: Dehan telar û balexaneyên endazyarî, zanistî û xizmetguzarî ji pir, mizgeft û 

koşk, germav, nexoşxane, bazar, xan û karwanseraya avedaniyê weke mizgefta mezin a 

bajar û nexweşxane û du germav û yekî din li pêdeşta Şorcan û weqfkirina dahata wê li 

ser şêvra Miyafarqîn û kişandina sê cogehên avê û çêkirina demjimêra Bengam û 

danîna wê li ser mizgefta mezin û weqfkirina hejmarek gund, rez û baxan li ser van 

damezrawan. Li siyawê girîngîpêdanê de, Miyafarqîn vegeşiya û derbasî refa bajarên 

avedan û zîndî bû û xelk û bazerganan ji her çar aliyan ve rû jê kirin. 

Mîr Hezbanî Keleha kevnar a Hewlêrê ji kelehek nenas û piştguhxistî ve kire bi 

bajarek naskirî û navend û paytexta kiyan û qewareyekê. Hewlêr jî ji bajarek xaw û 

bêdeng ve hêdî hêdî pêş ket û vegeşiya û bûye bi bajarek avedan û navendeke zanistî, 

rewşenbîrî û bazirganî ya zîndî. Zana û fêrxwaz, turîst û gerîde ji her alî ve seredan 

dikirin û bo midehekê têde diheviyan. Îbn Elmistofî jînnameya komek ji zana, wêjevan 

û helbestvanan tomar kiriye ku li serdema Mîr Hezbanî de serî ji Hewlêrê xistine û bi 

nivîs û lêdwanan, yadgariyên nivîskî bi cih hiştine. Herweha wê deverê bizavek zanistî 

û rewşenbîrî bi xwe girtibû û bi dehan feqî, qutabî û fêrxwazên kurd ji Şino û welatê 

Kerxî – Kerkûk û deverên din rû ji hewlêrê kirin û li mizgevt û malên zanistî ên bajar 

de asta zanistî û xwendewariya xwe pêş xistin û hin ji wan, wek fîqhî û fermûdenasî û 

şehreza derketin. 

Piştre Hewlêr weke bajarê herî zîndî û ektîv derket û bûye bi bajêrek navdar û çi 

ji bajarên din ên cîhana îslamî kêmtir nebû. Hemû dîwan û dem û dezgeh li wir hebûn; 

Yên ku li wê demê de bo her bajarekê girîng û û hewce bûn, weke dîwanên: Ewqaf, 

darayî û bacdarî, cebilxane, xizîne û embar, dîwana milkdariyê, pirtûkxane û 

nexweşxane, bazar, bazar taybet bi pîşeweran weke bazara parçefiroşan û bazara 

zêringiran û Bazara beytaran û bazara Asingiran û …htd. (P. D. Zurar Sidîq Tofîq, 

2014: 72 – 73 – 74 -75). 



41 
 

Herweha yek ji nîşan û sembolên bajaran di wî serdemî de ku piraniya bajaran 

hebû, keleh û qulgeh bûye. ((zaf ji kewnebajarên Kurdistanê ji ber êrîş û gefan, şûre 

hebûn. Nimûneya ew bajarên ku şûre hebûn ew in: Amed (Diyarbekir), Kosar (Koye), 

Xurmal (Gul’enber), Biyare, Botan, Hewlêr, Arabxa, Farqîn …htd)). ( Fuad Tahir 

Sadiq, 2004: 215). Kuwusan bû, bajar ew nav e ku komvekerê hemû beşan e û rûberek 

berfireh heye ji hemî curên pêşketin, bazirganî, bazar û rêkxistin û birêvebirin û 

dezgehên dewletê û rêkxistinên curbicur û ..htd. Lewre eva wusa dike ku li warê kulturî 

ve, kulturek taybet bi bi xwe ava bike û sîma û taybetmendiyên xwe hebe ku ji gund 

cuda bike. Serbarê wê jî, bajar pir curên wê hene ku hinek bajarên pîşesazî ne yan 

bajarên rewşenbîrî, bazerganî, yan dêrîn û xwedî şûnwar in …htd. Her yek ji vana, 

kulturek cuda ji xwe re hilgirtine. Wata li gor bajaran, kultura wan jî cuda dibe. Li vir 

de emê çend taybetmendiyên kultura bajar bidin berçav. 

2.3.1. Hejarî û Dewlemendî  

Yek ji diyardeyên ku li bajarên mezin de heye, hejarî û dewlemendî ye. 

Diyardeyek ku bi hêsanî li bajaran de tê dîtin û em dikarin ji hev cuda bikin. Berî wê ku 

em basa hejarî û dewlemendiyê bikin, dibe li destpêkê de berçavroniyek me li ser tex û 

qatên civatgeha bajar hebe û hin zaniyarî li ser çawaniya avabûna tex û qatan bidest 

bixin, çûnkî her yek ji wan du texan, kultura taybet bi xwe li bajaran de çê kirine. 

Texên civatê her li zû de, li gundan û li dema koçeriyê de jî hebûn, û axa, 

derebeg û xwedî milk texa jorîn a civakê bûn û kedkar, şivan, bê milk û zewî jî texa 

jêrîn a wê demê bûn. Kuwusan bû, her ji kevnar ve, çînayetî hebûye û reh û rîşalek 

dîrokî hebûye. Li wê demê de xwedî zewî û axa li deverên xwe de xwedî selahiyet û 

desthilat bûne û çi xwastiban, encam didan û xelk jî guhdar û stûxwarê desthilata wan 

bûne. Li wê demê de jî, pile û payeya bilind ya desthilatdaran cuda bûye û kultura 

taybet bi xwe durust kiribûn. 

Piştî serhildana şoreşa pîşesazî û anîne rojeva bajarên mezin û avakirina 

kargehên mezin li bajaran û koçbarbûna xelkê gundan bo bajarên mezin û xwedî milk û 

zewiyan, desthilatdarên wê demê bi heman awayî koçberî bajaran bûn û bûne xwediyê 

hin karên pîşesazî û nizîkbûna ji desthilatê bi armanca xwe dewlemednkirin û girtine 



42 
 

dest a karên zor û hejmarkirina tevî qata jorîn. Wate li bajaran de çend texên nû jî peyda 

bûn ku cuda bû ji gundan, û bajar mezin bûn û kar û pîşeyên curbicur lê peyda bûn. 

Bêguman hemû evane, tesîr û karîgerî li ser çêbûna texa nû kir û tex û qat 

zêdetir bûn ji ya ku li berê de hebûn ((Li warê çînayetî ve, rûniştiyên bajarên mezin bi 

awayekî serekî parveyî ser texa taybet a desthilatdar û texa giştî bûn. 

Texa giştî pêk dihat ji pîşewer bi hemû curên xwe ji dukandar, çercî (destgêrr), 

kasibkar, delal, kolber, pirtûkfirûş, mamosta, dartaşî û beytarî û hosta û mîmarê 

xanîbereyan û htd..)) (P.D. Zurar Sidîq, Tofîq, 2014: 75). Herweha li warê çînayetî ve li 

hinek welatan de arasteyek destûrî û yasayî wergirtibû û li gor yasaya wî welatî, reftar 

bi tex û qatan re dihat kirin, her texekê jî taybetmendiya xwe hebûye. 

Pir carî, çînayetî li ser bingeha pîşeyî û karkirinê bûye. Em dibînin ku ji wir ve, 

parvebûna çînayetî bi awayek rohn û zelaltir derdikeve û bingehek yasayî, abûrî û 

civakî wergirtiye. Li destpêkê de li gorî pîşeyê bûye. Piştre araste û rehendek yasayî 

wergirtiye. Maf û erkê wê xuya bûye heya wê dema ku bi tewahî tex û qat ji hev cuda 

bûne. (D. Mihemed Şuwanî, 2002: 192 – 193). 

Her yek ji wan tex û qatan jî li gorî pîvanekê hatin diyarîkirin. Renge zaf 

şêwazên pîvanan hebin, lê ya ku li vir de armanca me ye, pîvana aborî ye. Li gorî vê 

pîvanê jî li bajaran de du tex û qat tên dîtin. Ew jî texên hejarî û dewlemend in. Lewre 

dibe ku em Sedema serhildana van du Texan bizanin û pênaseya wan bikin. Ji vê 

dîtingehê ve, destpêkê de dibe ku em bizanin hejar kê/î ne û bi kê/î dikarin bibêjin hejar. 

((Renge em bikarin pênaseya (Horton) pesind bikin ku hejarî, rewş û kavdanek e ku 

têde kesan ewqas pere ninin ku bo aliyê kêm ê standarda silametiyê û mana xwe bi 

qiyasa ku li civatgeh û ji aliyê zorahiya xelkê ve bi şert û mercên asayî bi hesab tê. 

Horton bi nihêrînek taybetî ve mêzeyî civakê dike û digihîje vê encamê ku hejar, 

ew kes in ku li perawêza civakê de dijîn û zorahiya wan tûşî çendîn pirsgirêk û giriftên 

civakî yan cismî dibin)) ( Menûçêhr Muhsinî, 2002: 239). 

Zaf sedem bo nasîna hejaran hene ku em bi hêsanî dikarin ji dewlemendan cuda 

bikin. Bi taybetî li welatên nûpêgihîştî de, hejar bi ew kes tên naskirin ku zarokên zêde 



43 
 

hebin û kêmiya heqdest û dahatê dibe Sedema wê ku nekarin hewcehiyên tewaw ji 

malbat û zarokên xwe re dabîn bikin. Di wî halî de, renge zarokên wan, bê cil û berg 

bin û sir û seqem tesîr ji wan bike û şiyan û karîna çareseriya nexweşxaneyê jî nebin. 

Her bi van sedeman, zaf carî zarokên wan hevrîşê karesat û mirinê dibin. Herweha li 

hin deman de, ji ber nedariyê tûşî bêxwarinî û xirabxwariniyê tên û tesîr û karîgeriyek 

xirab li ser jiyana wan bi cih dihêle. 

Serbarê wê jî bi sedema nebûnî û belengaziyê, dest didin zaf karan ku renge 

nekare wan derbaz bike, lê di wê demê de neçar e û encam dide. ((Sedemên  curbicur 

hene ku ew bi vî awayî li bajar de dijîn, taze hatine bo bajar û sedemên  aborî, kulturî û 

… Li warê hêza karî ya bajar dibe sedema serhildana rêxistinên nû li bajaran de. Ji ber 

nebûna pisporiyê, koçber dest didine hin kiryaran ku li warê civakî û pîşeyî ve, pêgehek 

astnizm hene))( D. Resûl Rebanî, 2013: 59). 

Helbet bajar ji ber pêşketin, qerebalixî û derketina zaf kereste û alavên nû ên 

cuda cuda û berçav li karê pîşesaziya nû û kargehan, hewcehî bi lêzanî û şehrezayiya 

taybet dibe. Lê eva jî dibe sedemek bo destneketina karek baş ji hejaran re. ji ber 

neşehrezatiya wan di van karên nû de ((Li bingeh de beşek zaf ji sedemên  hejarî, 

nezanî û nexwendewarî û nebûna pisporî û neşiyan di bikaranîna amêr û teknolojiyên 

pêşketî, ger kar li ser pêdana van şiyanan bihê kirin, rasterast dibe sedema kêmkirina 

hejarî û piştgirêdana takekesan bi xwe ji bo başkirina bijîv û jiyana xwe û malbatên 

xwe)) (D. Mihemed Şuwanî, 2013: 374 – 375). 

Herweha hejar ji ber kêmdahatî û destkurtiyê, bi kêmî ber bi aliyê zanist û 

xwendinê ve diçin û zarok jî nexwendewar dimînin, renge eva jî bibe bi kulturek bo 

hejaran û bi wan re berdewam be. 

Hejar metoda jiyana xwe bo zarokên xwe vediguhêzin ku reh û rîşala wê jî bo 

kultura şikewtnişînî vedigere. Tevî wê jî zarok tên handan bona wê ku bixwînin heya ku 

ji zext û givaşên hejariyê derbas bibin. Lê di rewşek wusa de mezin dibin ku tu nîşane 

bo eql û şehrezayiya civakî di rojevê de nine. Bi qasekkê ku civakê bo serketinê 

hewcehî pê heye. Bi baweriya (Oskar Loys) di jiyana kesên hejar de, hêvî û umîd tune û 

jiyana wan li ser qetandina rojane ye û dibe ku hewlên zêde ji manê re bidin. Ji zaf 



44 
 

aliyan ve kesên hejar ji civakê veqetiyane. Dibe em vê yekê jî bêjin ku bo cara yekem, 

zaraweya kultura hejarî ji bo wesfkirina wan hejaran bikar hat ku li xaniyên kavil û 

çoleme ên deverên pir hejar de dijîn. (Loys) kultura hejarî bi vê haletê dizane ku kêm û 

zor li hin rewş û kavdanên taybet, li wan civakan de tê rojevê ku bajarî ne, yan teze 

derbasî nav pirosesa pîşesaziyê dibin. (Menûçêhr Muhsinî, 2002: R 250- 251).  

Kuwusan e hejar li bajar di jiyanek asayî de najîn û li hin deman de, bûye bi kultur û 

dev ji wan bernade û karîgerî ji zarokên wan jî dike. berevaj, dewlemendên bajar li 

jiyanek pir xweş de dijîn. 

Li warê dîrokî de, destpêka cudahî di xwedîtî û şiyanên aborî de, derbasbûyek 

dûr di dîroka mirovahiyê de heye û ji bo destpêka hilweşandina komona destpêkî 

vedigere. Destbiserdagirtina zewî û çavkaniyên av û daristan û çêrîngeh û riya 

bazerganî û cihên stratejî ji aliyê her gurûp, êl û civatekê ve, sedemk bûye heya ku hêza 

aborî û bidesthilatbûna wê gurûpê. piştre jî bi derketina texek bişiyantir li nav gurûpê bi 

xwe ji ber nizîkatiya wan ji navenda desthilatê û mifahstandin ji şiyanên aborî ji aliyê 

hikûmetê pile û post ji wan re hatiye dayîn. Bi vê sedemê jî xwe bi guhertinên civakî û 

siyasî re guncandine û samana xwe parastine, heta ku bûne bi texek bihêz û mezintir. 

Weke em dibînin li destpêkê de şiyana aborî, piştre jî pêdana desthilat, rêz û pêgeha 

civakî li pey xwe re aniye. Bêguman hemî ew sedemane jî, pêwendî bi hevdu re hene û 

em dikarin bibêjin ku di berencama hemûyan de, parvebûna çînayetî çê bûye. (D. 

Mihemed Şuwanî, 2002: 190). 

Li bajaran de hemû cehd û tekoşîn bona komkirina pere û samana zaf û 

xwenizîkkirin ji navenda desthilatê û peydakirina kanalên pêwendiyên curbicur bi 

armanca cihvekirina xwe tê dayîn. Wate li bajar de pare kom dikin, çûnkî pereyê zaf, 

mirov bi zaf ji hêviyan digehîne û xelk bo vê meremê, zaf dixebitin û dixwazin 

dewlemend bibin. 

Pareperestî yan eva ku hin carî jêre dibêjin ‘’xewn û xwasta madiyatê’’, ji 

girîngtirîn taybetmendiyên rûniştvanên bajaran in. Wan cudahiyek berbiçav bi 

koçeriyan re heye, çûnkî dema ku koçerî hez yan keyf bi pere dikin, bo xwe ninin, belkî 

bona wê ye ku bi xelkê bibexşin û ji wê riyê ve, navdengê baş û pêgehek bilind di nava 



45 
 

wan de bidest bixin. Dewlemendan di nava bajar de hertim xwe ji texa jêrîn cuda kirine 

û xwe bi beşek bilindtir zanîne û kulturek taybet bi xwe çê kirine ku cuda be ji hejaran. 

Ew xwecihêkirina dewlemendên bajar, li biyavên xanîbere û taxan de jî reng 

vedaye. 

Têkiliyên civakî li nava bajar li gorî gundan cuda ne. ji aliyekê ve peywendiya 

cuda li nav hejar û dewlemendan de heye û ji aliyek din ve jî, peywendiya cuda li nav 

dewlemendan bi xwe de jî heye. 

Civaknasê Amerîkî (Wêrs) li vê baweriyê de ye ku peywendiya li navbera 

takekesan di bajar de, peywendiyek fermî û serpêyî ye. Rûniştvanên bajar (bajarî) tevî 

zaf kesên ku têkiliyê pêre dikin, palnerek sûdxwaz hene û li vê derheqê de (Wêrs) 

derdixe ku bajarî li hewla sûdwergirtin ji xelkê din in û bajar wan cure çalakiyan bihêz 

dike. Peywendiyên bajariyan, rûyekî û nazik in, ji ber wê jî di bajaran de nesaxiyên 

derûnî, xwekuştin, tawan, dizî, gendelî û terzên ji hev belavbûn û hiloşînên civakî 

zêdetir in heta di gundan de. (Menûçêhr Muhsinî, 2002: 339). 

Pêwendiya navbera texên dewlemend jî, pitir pêwendiya navbera axa û beşek ji 

mêrên ayînî û bazerganên stûr vedigre û peywendiya navbera wan qahîm bûye. Em 

dikarin bibêjin ku berjewendiyên aborî rolek mezin têde lîstine, bi taybetî li her du 

sîstemên (kiştûkal û pîşesazî)iyê de. Ev têkiliya jî di biyavên din ên jiyana civakî de 

reng vedaye. Bi taybetî hevkar û alîkariya hevdu li boneyên giştî û taybetî de bûne û jin 

û jinxwazî jî di navbera wan de hebûye. 

2.3.2. Bazar  

Tevî berfirehbûna bajaran, kar û pîşeyên zaf peyda bûn û pîşesazî bi terzekê 

zêde kir ku xelkê karîna berhemanîna kel û pelên zaf hebûn. Bi awayekê ku hewcehiyên 

navxweyî pê tejî dikirin, yan hin carî zêdetir jî dibûn. Li vê derheqê de, bona wê ku ew 

kel û pelên zêde sax bikin, hewcehî bi cihekê bo saxkirinê hebûn, yan jî guhertina ew 

kel û pelên zêde bi wan kel û pelên ku hewcehî pê hene. Bo vê yekê jî, hewce bû cihek 

were diyarkirin. Lewre bazar weke hewcehiyek bajar derket holê. 



46 
 

Em dikarin bibêjin ku bazar bû bi şademara bajar ji dabînkirina hewcehiyan re, 

çûnkî hevdem li gel berfirehbûna bajar, xulyaqet û hejmara xelkê jî zêde bû û asta 

hewcehiyan jî jorde çû û xelkê pitir hewcehî bi bazarê hebûn. Lewre bazar û bazarkirin 

bû bi beşek girîng ji bajar û çavkaniya dahata rojane ya wan. Kuwusan e bazar bû bi 

navendek bona komkirina xelkê bajar û nemaze derdor û gundan û xelkê bîhanî jî 

((Bazar, damezraweya herî nawend ya bajar e, bajar cihek e ku xelk têde xwarinên xwe, 

bi xwe berhev nakin, belkî bi berhemanîna kel û pel û xizmetguzariyan mijûl dibin û bi 

xwarinan vediguherin. Lewre hewce ye her bajarek, bazarek pêxwarinê hebe, heya ku 

gundên derdorê bikarin pêxwarinên xwe weke kalayek ji  bo guhertina bi kalayên nav 

bajêr raxin berçav)). (Menûçêhr Muhsinî, 2002: 319). 

Bi vî awayî bazar weke hewcehiyek bajar hate rojevê û bi pêşketina bajar re, 

diviya bazar jî pitir pêş bikeve, berfirh bibe û rêxistin jêre were kirin. Lewre hikûmetê jî 

yasa û rêsayên taybet ji bazarê re danîn û ji wê riyê ve çavdêriya pîvanên kirîn û firotinê 

dikin. Bi vê çendê jî, bazar pitir berfireh bû û bazarên mezin di qazanc û berjewendiya 

hemû aliyekê de hatin çêkirin. 

Bazar bû bi navendek girîng di bajaran û hemû cure danustandinek di bazaran de 

dihat kirin. li heman demê de bazar bûye sebeba kombûna zaf ol, netewe û zimanên 

cuda û xelkek zaf di bazaran de hînî zimanên cuda û kulturên cuda bûn û hin deman, 

xizmatî, jin û jinxwazî di navbera dukandar, bazergan, senetkar û pîşesazan de çêdibû. 

Ji ber ku berdewam bi hevre mijûlî danûstandin û kirîn û firotinê bûn û weke nasiyar û 

xizman lê hatibûn û bi başî hevdu dinasîn. Herweha zaf ji dukanan, ji bab ve bo kur 

(xort) dima û wan jî hevdu dinasîn û têkiliyên civakî berdewam dibûn. 

Bazar cihê tevgeriyana berdewam a xelkê ye ku heya qasekê kulturek taybet bi 

xwe çê kiriye. Bazar di bajaran de ne tenê li rojê de, belkî di şevan de jî zîndî û pir kar e 

û bûye bi çavkaniya dahat û bijîva jiyanê bo hin kesên ku li şevan de kar dikin. Li 

serdema nû de bazar pir girîngtir ji wê derket ku pêştir siyasî û dewletan bi çavek aborî 

a bihêz lê dimeyzandin û hewla pêşketina wê didin û bi bingeha dewletê dizanin. Xincî 

wê jî, bazar bûye sedema avabûna zaf cihên din bo demborandin, nanxwarin, lîstin, 

avabûna çayxane, sînema, qumarxane, semaxane, xwaringeh û ...htd. 



47 
 

Bazar zîndîbûna bajar nîşan dide. Wate çiqas bazarên mezin û geştiyarî ên zaf 

hebin, bajar jî bi bajarek zîndî tê hejmartin. Berevaj, bazar çiqas biçûk û xaw û kêm 

geştiyar be, ew bajar jî bi bajarek perawêxketî tê hesibandin. Li vê derheqê de, li 

bajarên geştiyarî ku bazarên mezin in, pêşbirkê li navbera dukandar, bazirgan û 

pîşeweran de çê dibe heya ku tiştên baş bi armanca rakişandina turîst û geştiyar û 

kirryaran pêşkeş bikin û bala wan û xelkê bikişînin aliyê xwe, eva jî dibe sedema 

dahênana nû. 

2.3.3. Kar û barên Rojane 

Berê me basa jiyana rojane ya gundan kir ku xelk bigiştî û jin û mêr jî bi taybetî 

mijûlî kar û xebatê ne, lê di bajar de ew yek ciyawaz e. Bajar tu car ji bizav û hereketê 

nasekine. Şev û roj kar dikin û hin kes jî bi şevan karê xwe dest pê dikin. Weke hin ji 

nobedar ya pasevanên şevan û ‘’meyxane’’ û semaxane û hin ji çayxane, nanxane û 

kedkarî û hin ji kargeh û hinek ji kêşik û nobedarên Mîrî û htd. 

Wate bajar ji ber qerebalixî û guherîna bazarê û pêşketina pîşesazî û telarsaziyê, 

tesîrê ji karkirin û biyavên karkirin û ciyawazî li dema karkirinê de dike. Eva jî li 

pêxem zêdebûna berhem û pêşbirkêkirin û pêşketina bajar. Bi awayekî giştî,  ger em 

mêzeyî karê rojane li bajar de bikin, her ji berbanga sibê ve hereket û bizava bajar dest 

pê dike. Lê hin kar bi dirêjiya şevê jî berdewam dibin. Serbarê wê ku li bajar de, 

hejmareke zaf ji qutabxane û dem û dezgehên dewletî û zanîngeh ...htd li xwe de cih 

dane, lewre xelkek zaf rojane di wan cihan de kar dikin. 

Tevî wê jî bi sedema pêşketin û pêşdebirina rewşa jinan di bajaran de, jin jî di 

zaf biyavan de mil bi milê mêran kar dikin û li dem û dezgehên Mîrî de, pisporî û 

bawerînameya baş bi dest xistine. Di wan deman de, jin jî li kar û barên derve û malê de 

jî rola xwe dilîzin. Wate, ew li wan deman de, du erkan birêve dibin: ((Ji ber xwendin û 

damezrandina jinên kurd û karkirina di biyavên cuda cuda de, bi pêşketina warê aborî, 

civakî, rewşenbîrî, ramiyarî, rewşa civatgeha kurdî li vê serdemê de guherî ye û 

pêngavên baş ber bi pêşde avêtine. 



48 
 

Jina kurd girovera mal û navmalbatî a xwe bihorandiye, li nîviya sedsala 20’an 

de bûye fêrkar, perestar, yasakar, kiştûkal, şirovekar, polîs, efser, parêzer, endazyar, 

perlemantar, wezîr, birêveberê giştî, mamostaya zanîngehê, htd...))(Fuadî Tahir Sadiq, 

2008: 170). 

Hemû evane jî bûne bi piştevan bo aliyê aborî yê malê ku li bajaran de aborî 

rolek girîng dilîze. Ji ber ku hewcehiyên jiyanê di bajar de, zaf zêdetir in ji ya ku li 

gundan de hewcehî pê hene. Bi vî awayî jî, jin serbarê wê ku zarokan perwerde dikin û 

wan dikin bi kesek şaristanî û li ser bingehek rast û durust dielimînin. Li heman demê 

de, dibin bi piştevanek aborî û civakî û rolek mezin di nav bajaran de dilîzin. Ji ber wê 

ye ku zaf caran jin li bajaran de him karê malê dikin û him jî kar û barên derve. Eva jî 

him bi qazanca dewlet û him jî di berjewendiya malbatan de ye. Herweha mêr û ciwan 

jî di bajaran de erkê curbicur hene û kar dikin. 

Tevî wê jî, hin ji wan bêkar in û li felaket û jiyanek xirab de dijîn. Li rex wana 

jî, li bajar de zaf cih hene ku bûne bi kultur û rojane xelk rû lê dikin weke pirtûkxane, 

sînema, çayxane, qawexane, xwaringeh, semaxane, qumarxane û …htd. Wate di bajar 

de zaf cî hene ku xelk piştî kar, dema xwe têde biser dibin. Her çiqas ku cihê herî xuya 

ku xelkek zaf bera xwe didê û bûye bi kultur li bajaran, çayxane ne ku bûne bi cihê 

baldariya xelkê û pitir bo demborandin û encamdana lîstikên Domîne, Tawle, Dame û 

…htd lê kom dibin. Yan li wan cihan basa karûbarên rojane ên xwe û werezî û 

bêtaqetiya xwe dikin. Yan li hin serdeman de çîrok, dastan û helbest têde dixwendin. 

Eva jî bûye sedem ku çayxane taybetmendiya xwe bistînin û her çayxaneyek li 

gorî kesên ku seredan dikin, navdenga wan belav dibe weke çayxaneya Rewşenbîr û 

nivîskaran, çayxaneya Kedkaran, çayxaneya Gencan, çayxaneya Bazirganan û ..htd. 

Helbet evê jî dîrokek dûr û dirêj heye û bi yek ji diyardeyên herî baw ên bajar tê 

hejmartin. 

Xincî evane, hin cihên din hatin vekirin daku xelk rû jê bikin û bi malbat û 

zarokên xwe re dema xwe têde bibihorînin. Herweha zaf sendîka û rêkxistin ji bo 

parastina mafê texên civakê hatin avakirin, wate li bajaran de curbucuriya karan hebû û 

xelk mijûlê pîşeyên curbicur bûne û li dema bêkarî û bêhnvedanê de rû ji zaf cihan 



49 
 

dikirin ku ji rûniştvanên bajar (bajariyan)re afirîbû û hinekan, rest û demên bêhnvedana 

xwe kiribûne kulturek ku diviya li wan rojan de, rû ji xwaringeh, sînema, şano …htd 

bikin. ((Kultur û bajar du diyardeyên tewawker ên hevdu ne û her yek ji wan, ya din 

tewaw dike û bi bê ya din watayek ninin. Bi watayek din, her du jî hemû diyardeyên 

mirovî ên bajar tewaw dikin. Her bi vî terzê ku me amaje pê kir bajar, rûçik û ruxsar e, 

kultur jî kakil û naveroka wê ye, em dikarin bibêjin ku bajar cism e û rih jî cewher û 

naveroka wê ye, yek ji wan aliyê derekî û ya din jî aliyê navxweyî û hundirîn e)). (Dr. 

Resûl Rebanî, 2013: 58). 

Bajar kultur û ezmûna taybet bi xwe heye û renge bajarek ji bo bajarek din di 

yek welat de, kulturek cuda hebe û li zaf babetên kulturî, ji hev cuda bin, lewre kultura 

bajaran dibe bi nasname û xelk û bajarê wan jî pê tên nasîn. 

2.3.4. Bêkarî û kirêçîtî 

Bêkarî û kirêçîtî derd û azarek in ku pêsîra zaf kesan di bajarên mezin de girtiye 

û roj li pey rojê jî zêdetir û xurt dibe. Tevî danîna pilanên curbicur bona nehiştina 

bêkarî û kirêçîtiyê ku bûye bi nesaxî û diyardeyek xurt li bajaran de, lê her berdewam e 

û nemaze li hin bajaran de bûye bi kulturek. Helbet ji bo nasîna xelkê hejar û bêkar û 

kirêçî, hin pîvan û taybetmendiyên xasmanî bi xwe hene û lêkolîn li ser wan hatiye 

kirin. 

Gurûpên kêmdahat ên bajar pêk tên ji hinek pîşesaz, kedkar, meaşxor û bêkaran. 

Li welatên cîhana sêyem de, endamên wan gurûpan, piraniya rûniştiyan pêk tînin û 

komek giriftên weke rêjeya zaf a mirinê û zayîna zêde di gurûpên civakî ên din û 

dijwariya durustbûna aborî a zêdetir û nizimbûna asta xwendewarî û dahatê li navbera 

wan de hevbeş e. Piraniya ew kesên ku li bingeh de gundî ne û nifşa yekem yan duyem 

a van koçberên gundî ne ku rû ji bajaran kirine, gurûpên kêmdahat in, yan bêkar in ku 

di bin navê hejarî û nebûniyê de tên polîn û pênasekirin. (D. Resûl Rebanî, 2013: 326). 

Hin ji rûniştvanên bajar ku bo midehek dirêj e rû ji bajêran kirine, lê ji ber bêkarî 

û belengaziyê nikarin li navenda bajar de xaniyê kirê ji xwe re bigrin û têde bijîn, ew jî 

ji ber nepisporî di karkirin û kêmiya dahatê de, yan ji ber bêkariyê. Lewre neçar in li 



50 
 

perawêza bajar de cihekê ji xwe re rêk bixin û têde bijîn. Ew perawêziye jî karîgerî û 

bandor li ser jiyana wan kiriye û nemaze aliyê kulturî û civakî ê wan jî guheriye. 

Pirsgirêka akincîbûnê di bajar de ji xelkê bêkar re, karîger e û xelkê bêkar bona 

xwerizgarkirinê, zaf riyan digrin ber xwe û hewl û xebatên cuda cuda didin û hin carî jî 

bona destketina penagehekê rû ji bilindahî, ser girikan, ber avan û zewiyên bêxwedî û li 

hin deman de zewiyên hikûmetê jî dagîr dikin û bi neyasayî, xanî yan kelaweyan têde 

ava dikin. Ew cih jî, bi tu awayî cihên guncaw ji jiyanê re ninin û komek pirsgirêk û 

giriftên cur bi cur ên tendurustî, perwerdehî û hînbûna kultura xirab û hin karên 

neyasayî têde diqewimin. (Dr. Resûl Rebanî, 2013: 347). 

Ew cure ji cih, kelawe û cihên perawêzxistî, pirsgirêkên zaf ji xelkê û dewletê re 

durust dikin, karîgerî li ser nifş û neviyên pêşerojê jî dibe û ev kultura xirab li nav zaf ji 

wan de cî digre. Jiyana li bêkarî û kirêçîtiyê de, jiyanek nemir nejî ye û xelk bi neçarî 

taba wê dikin. Hin ji xelkê ku fermanber in yan li kargehan de kar dikin, ji ber nebûna 

pereyek baş û nebûna xanîbereyan, li kirê de dijîn û xwedî mal û zarok in û mijûlî 

jiyana xwe ne, û zarokên wan li qutabxane û zanîngehan de dixwînin, lê ji ber 

pirsgirêkên zaf ên wan, renge li warê civakî de malbatên wan tûşî hilweşiyan û 

dûrketinê bibin. Bo nimûne, ew fermanberên ku heqdestê wan dûre dimîne yan bi her 

egerekê tê kêmkirin, yan hin ji wan ji kar tên derxistin û karê xwe ji dest didin, yan ji 

ber nesaxî û êş û nexwşiyên demdirêj nikarin kar bikin û bêkar dibin, kirêya xanî bi 

wan nahê dabînkirin, ew ji ber zorbûna hewcehiyên xwe, karîn û şiyana tab û 

bergegirtinê ji dest didin ku encamek xirab lê dikeve; weke rûkirin ji cihên perawêzxistî 

ên bajar û kavlikan û hin carî jî goristan û yan jî jiyankirina bi kom. Carna jî dibe 

sedema cudabûna jin û mêran ji hevdu û di wê haletê de zarok jî sergerdan û derbider 

dibin. Wate pirsgirêkên xelkê li bajar de, pitir bêkarî û akincîbûn e û mêjdem e dewlet ji 

bo çareserkirina pirsgirêka bêkarî û akincîbûnê, dixebitin, lê nekarîne vê pirsgirêkê 

çareser bikin û niha jî di zaf ji welatan de ji dest kêşeya akincîbûn û betaliyê dinalînin. 

2.4.Kultura kurdî ya hevpar di navbera gund û bajar de 

Merem ji wan kulturan e ku li her du civakên gund û bajar de hene. Parek ji 

kultura kurdî, hevbeş e di navbera gund û bajêr de. Bi vê wateyê ku kultur him li gund û 



51 
 

him jî li bajar de heye. Helbet renge metod û hûrgiliyên ciyawaz hebin, lê heye, eva jî 

eyankerê wê ye ku ew kulturên hevpar, taybet ninin bi gund û bajêr. Wate kulturên din 

xeslet û taybetmendiyên gund yan bajar pêk dianîn û taybet bûn bi gundnişînî yan 

bajêrnişîniyê. Lê ew kultura hevbeş li her du civatgehên gund û bajêr de heye û 

rêûresma xwe hene. 

2.4.1. Rê û Resma Bûkveguhastinê 

Urf û edeta jinmarekirin û jinveguhastinê di nav gund û bajarên kurdan de, rê û 

cihên taybet bi xwe hene. Jinhînan, pêwendiyek pîroz û rewa ye li navbera jin û mêran 

de. Armanc ji jinhînanê, avakirina yekeyek biçûk ya civakê ye. Zorbeya kurdan 

bisilman in. Jinxwastin û marekirina wan jî li ser pêrew û rêsayên ola pîroz a îslamê 

birêve diçin û mêr dikarin heya çar jinan ji xwe re bînin. Lê zorbeya mêrên kurd, tenê 

yek jinê tînin, urf û edetên xwazgînî û veguhastinê, li deverên cur bi cur ên Kurdistanê 

de bi awayek giştî wekî hev in, tenê li hin tiştên biçûk de cuda ne. (Yasîn Hesen Goran, 

2009: 29). 

Jinveguhastin pir pîroz bû û rê û resmên taybet jêre hatine danîn ku xelk bi giştî 

peyrewiyê jê dikin û bi tu awayî xwe jê nadin alî û bi beşek ji kultura xwe dizanin. 

((xwazgînî û bûkveguhastin li ser xwe û hêdî diçe pêş, zaf hizir jê tê kirin û lez jê nahê 

kirin. Nîşankirin, xenê û bûkveguhastin li gorî destûrek civakî birêve diçe. Hemû 

endamên malbatê, xizm û kes nasiyar û heval têde beşdar dibin)). (D. Marif Xeznedar, 

2010: 74, B  yekem). 

Herwek dizanin li gundan de, hemû endamên malbatê bi şev û roj li bizav û 

xebatê de ne bo cîbicîkirina erkên rojane ên xwe, weke karê çandinî, yan coxîn û 

xwedîkirina sewalan, Destar hêran û sawar kutan, avakirina xanî û siwaxa banan, ristin 

û vehûnandin, nexş û nîgar …htd. Hemû ewane jî derfet in ku xort ku çavên xxwe 

bigerînin û yeka dilê xwe desnîşan û bike bi hevsera jiyana xwe (Yasîn Hesen Goran, 

2009, R 29). 

Cuda ji vana, li gundan de bi awayên din jî hevdu dibînin û dil didin hev. Li 

gundan de pitir li ser kaniyan yan li dema kar û xebatên li zewiyan de ciwan digihin 



52 
 

hev, yan li dema davet û ahengan de, bi bê şerm dîlan û semayê dikin û hevdu dibînin, 

yan li dema koç û barkirinê de, keç bi dengê bisoze xwe stranan dibêjin û xortan dîn û 

sermest dikin. (D. Umer Îbrahîm Ezîz, 2004:20). 

Bi giştî merasîma bûkveguhastinê li gundan de bi awayek asayî birêve diçe û 

piştî xwazgînî, kirrîna zêr û cilûbergan … htd, rojek dihat diyarîkirin bo 

bûkveguhastinê. Eger bûk li gundekî din de bibûya, ew bi Hesp vediguhastin. Wate, 

bûk suwarî çarpê dikirin û tor yan tara dixistin ser serê wê. Yek ji edetên gund li dema 

veguhastina bûkê de, ji bo xwarinê, xwarinên curbicur amade nakin, tenê Birinc û Goşt 

amade dikin û eva jî bûye bi urf û edet. 

Li bajar de jinxwastin û jinhînan, bi awayekê ye ku biyava bihev gihîştin û 

nasîna li nav keç û kuran di nav civaka bajarî (akinciyên bajar) de, pitir li çarçoveya 

pêwendiyên xizmatî de bûye. Bi pileyek din jî, bi sedema cîranetî û eşîretî ve bûye. Li 

astek nizimtir de jî, ji riya qutabîbûn li zanîngeh û fermanber û mamostatî li dem û 

dezgehan de bûye. Ji van riyan ve di bajaran de, peywendiya zewacê pêk hatiye. Li 

bajar de, cejna taybet bo roja zewacê hatiye lidarxistin. Helbet piştî marekirin û kel û 

pel kirînê, cejn û davet li mala zava de bûye û piştî nanxwarinê, bûk anîne û davet û 

merasîm heya derengiya şevê berdewam bûye, lê niha pitir di hola bone û cejnan de, ew 

aheng di bajaran de birêve diçin. 

Çend curên jinxwastin û jinhînanê li nav kurdan de hene, yek ji wan ( mezin bi 

biçûk) e. Wate malbatek daxwaza kiçekê dikin bo xortê biçûk ê xwe û renge ew her du 

zarok hêj  di nav landikê de bin, lê ji hevdu mare dikin û piştî 15 – 20 salan, evcar dema 

veguhastina wan tê. Ev terse ji jinhînanê, cihwarek nerênî heye û zaf caran jî pirsgirêk û 

arîşe jê çêbûye û bi telaqê dawî pê hatiye. Nemaze wusa jê hatiye ku li pirsa mezin bi 

biçûkê de, dujmindarî û xwîndarî ketiye navbera malbatan. Piştî midehekê, jina 

telaqdayî bi neçarî dibe bizewice û dest ji mal û zarokên berê ên xwe hilbigre. Wate ev 

cure jinhînane, encamek zaf xirab piştî xwe bi cih dihêle. (Edalet Talebanî, 2002: 65). 

Şêwazek din ya jinhînanê, jin bi jinî ye. Anku du malbat kur û keçên wan dibine 

hevjînên hevdu. Wate jin li hemberî jinê. Berê ev terze ji jinveguhastinê, pir edet û baw 

bûye. ‘’Jin bi jinî’’yê pirsgirêkên zaf hebûn. Çûnkî li tu demekê de çar kes, çar dil 



53 
 

bihevre razî nedibûn û pêkve nediguncan. Yek ji wan çar kesan razî nebûya, yan 

pirsgirêkek hebûya, ji her çaran têk diçû û encamek zaf xirab li dû xwe re dianî. 

Herweha ‘’Bedelxwîn’’ (jin li cihê xwînê) yekî din bû ji curên jinveguhastinê, 

ku jina gundî weke beşek ji qerebûkirina di rêketinên eşîrî yan li pirsgirêkên namûsî de 

dihat pêşkeşkirin. Her du eşîr yan malbatên dijî hev, bi pêşkeşkirina çend jin, yan ajel û 

sewalan, yan hinek pere pêk dihatin (D. Elî Werdî: 300 -301). Wate li berdêla xwînê, 

yên ku xwîn dikeve navbera wan, bi jinan pêk tên. Ev cure jinhînane (Bedlxwîn) dibe bi 

dozeh (cehenem)ek ji jinê re, ku zaf carî bi karesatan dawî pê tê û pirsgirêk jî çareser 

nabin û nemaze hin caran kêşe aloztir û mezintir jî dibin. 

2.4.2. Rê û Resma Tazî û Behîdariyê 

Merasîma tazî û behîdariyê li gund û bajarên Kurdistanê de rê û cihên taybet bi 

xwe hene ku li civakê de bi bûyerek girîng tê zanîn û hemû beşdariyê têde dikin û 

hevbeşê xema malbata mirî(koçkirî) dikin. 

Dema ku kesek li gund de dimre, hemû xelkê gund ji pîr û cihêl, jin û mêr diçine 

mala kesê/a mirî û xwe bi xwedî mirî dizanin û li merasîma behî û tazîdariyê de jî 

beşdar dibin, her ji dema şuştin veşuştin û birina bo nav goristanê û veşartinê heya 

dawiya taziyê. ((ku kesek mir, piştî şuştin û kifinkirinê, çi li mal yan mizgevtê de be, jin 

şînî û giriyê jêre dikin û xwe li nav herî û tozê werdidin û piştre dibin bo goristanê. 

Herweha tiştên weke Helwa û … dixin nav sênî (meiecme)yan û li pêş mirî didanên û 

dibene ser ziyaretan û dibexşînin beşdaran. Ger kesê/a mirî, mezinê gund, axa yan 

kesek pêgehdar yê malê be, bi taybetî ger mêr be, kes û karên mirî xwe di nav qur û 

heriyê de werdidin)) (Eladîn Secadî, 1974: 31). 

Reşik û şînî û bendgotin bo mirî li zaf gundan de hebûye û jinan cil û bergên 

mirî li nav koma xwe didanên, jinên taybet hebûn ku li ser cilûbergan dirûniştin û li ser 

mirî de distirin, cil û bergan radike û didanê û bi dengek xemnak û bisoz ve dengê xwe 

bilind dike. Zaf caran dayk û xûşkên mirî, parçeyek ji kincên mirî heya midehek dûr û 

dirêj hildigrin. Hin caran dema ku dilê wan tejî dibe, ew cil û bergan der tînin û hor hor 

digrîn û bîranînên berê û yên dema saxîtiya tînin berçavê xwe û têr têr digrîn. (Eladîn 



54 
 

Secadî, 1974, R 33). Herweha xelkê gund li roja taziyê de xwe bi xwedî taziyê dizanin 

û bi hemû awayekê bi hawar û alîkariya xwedî mirî ve diçin û hevkariyê dikin. 

Herweha li gundan de urf û edetên din jî hebûn li taziyê de. Dema ku xelk bi armanca 

taziyê seredan dikin, alîkariyan bi xwe re tînin û pêşkeş dikin heya ku barê ser milê wan 

di taziyê de kêmtir û siviktir bikin. (Nadir Rostî, 2007: 169- 170). 

Dema ku kesek bi her sedemekê ve li bajar de koça dawiyê dike, cuda ji der û 

cîran û hevalan, hemû xizm û kes û nasyaran jî haydar dikin û tevde li mala koçkirî bo 

hevxemî û pişikdariya di taziyê de kom dibin. Piştî wê ku hemûyan beşdarî di veşartina 

koçkirî di goristanê de dikin, êdî mêr rû ji mizgevtê dikin û li wir tazî birêve diçe. jin jî 

li mala mirî de rêûresma taziyê birêve dibin. Her çiqas ku niha weke berê nemaye û li 

nav mizgevtan de hola cuda ji taziyê re hatiye çêkirin û bo jinan jî bi heman awayî 

birêve diçe. 

Dema taziyê û rojên taziyê jî li gor dem û cih bû. Hinek hebûn ku zêde 

vedikêşan û hinek jî zû bi dawî dibûn. Hemû xelkê, xwe bi xwedî tazî dizanîn û xembar 

dibûn ((Li gund heya midehek zaf hemû xelkê gund tazîdar dibûn, dengê radyonê ji tu 

malekê nedihat bihîstin. Tu malekê kel (karê şuştin û veşuştinê) nedikir û xwe nedişuşt 

heya wê dema ku xwediyê mirî bi xwe diçû û agir hildikir û mencela avê li ser didanî. 

Li hinek cihan de, tenê sê rojan tazî dihat danîn, lê li hinek cihên din de, hefteyek pê 

diçû yan zêdetir. Bi giştî 3 roj li mizgevt û 4 rojan jî li malê de dirûniştin)). (Mihemed 

Cemal Tutmeyî, 2012: 44). 

Piştre kesên nizîkî mirî (koçkirî) heya tazî xilas nebiba, dernediketin derve û 

mêvaniyê heya şeş mehan, yan heya salekê kincên reş, ji ber kes û karên mirî li xwe 

dikirin. Piştî hingê axayê gund yan cîran û xizman bo her yek ji kesên koçkirî, kirasek 

yan pere tînin û cilkên reş li ber derdixin û taziya wan radikin. Lê ger kesên mirî, 

begzade yan axa yan kesek naskirî ba, eva 15 rojan xwediyê gund diyariyekê amade 

dike û ji kes û karên mirî re dişîne. (Mela Mehmûd Bayezîdî, 2015: 39 – 40). 

Bi vî awayî merasîma taziyê birêve diçe ku weke kultur û rewişt û tîtalekê lê 

hatiye û li gundan de peyrewiyê lê dikin. Renge li hinek cihan de, ciyawazî hebe, lê bi 

giştî bi vî awayî birêve diçe. 



55 
 

2.4.3. Rola Jinan 

Jinan rolek bibandor û karîger li nav civakê de hene û li zaf biyavên jiyanê de 

cîdestê wan xuya û diyar e. Jin li gundan de hilsûrê jiyanê ye û bi giştî li hemû bizavên 

nav gund de beşdariyê dike. Wate, jin cuda ji hinek karûbaran ku taybet bi xwe ye û 

divê bi tenê encam bide, bo zaf karan li rex mêrên xwe disekinin, lewre erkê wan giran 

e, her çiqas ku karîne bi awayek serkevtiyane encam bidin. 

Jin cil û bergên taybet bi xwe li xwe dikin ku bûye beşek ji kultur û edetên wan, 

û bi wan tên naskirin. Çûnkî her netewe û deverek şêwazên kinc û cil û bergên wan 

cuda ji netewe û deverên din in. Li kurdewarî de, jin li mal û derwe di lixwekirina cur û 

şêwaza cilkan de azad in û li gund de bê pêçe ne û kêm eba hildigrin. Eva jî bi sedema 

surûşta devera wan ji dol û çiya, zinar, razeber û qelem. Herweha ji ber hilgirtina şîr û 

Meşk bi pişta xwe û Cerê avê li ser milê xwe, veguhastina çîlke û berhemên çandiniyê 

wusa ji jina kurd kiriye ku pêçe û eba li xwe nekin. ((Yasîn Hesen Goran, 2009: 14). 

Herweha li hinek karûbarên xwe de serbixwe ne û xwediyê saman, pere û karê xwe ne û 

mêrên wan, ew serbest hiştine di van karan de û rêgiriyê ji wan nakin. Yan hin caran, 

mêrê wan dimre, jin êdî nazewice û bi xwe erkê serperistiya zarokan hildigre û wan 

mezin dike. 

Wate jinan jî maf hene ku pere hebin û pereyê xwe jî xerc bikin. ((Jin di malê de 

xwedî samana xwe ne, bo mînak pez, reşmal û pere ji mala bavê xwe re yan ji mêr 

vedigre û tîne mala xwe û dibe bi ya wê. Mêrê wan, nizîkî nextê xwe nabin û xwe têkilî 

aliyê madî yê hevjîna xwe nakin. Jin jî bi xwerayî pere xerc nakin, belkî bi wan 

pereyan, cil û berg û hewcehiyan dikrrin û bi wan tiştên ku difroşin û herweha zorbeya 

jinan mîrat ji mala bavê xwe wernagrin, belkî bi bira û kurmam (pismam)ê xwe 

dibexşin)). (Mela Mehmûd Bayezîdî, 2015: 78). 

Li civaka kurdî de, hin edetên xirab li hemberî jinan hene ku li vê derheqê de 

mafê wan hatiye xwarin û nekarîne azadane, ew mafên taybet bi xwe misoger bikin; 

weke Jin bi jinî, mezin bi biçûkî, yan marekirina bi zarokatî. Serbarê wê jî jinên kurd bi 

taybetî li gundan de beşdar in li hemû bizav û xebatên gund. Yanî nabe em basa gundan 



56 
 

bikin, lê rola mezin ya jinan piştguh bixin. Jin hemû kar û erkên gund dizivirînin û 

kesên herî çalak in. 

Jin li bajaran de vekirîtir in û sînorê karê wan berfirehtir e. Herçiqas ku bi 

awayek giştî di Rojhilata Navîn de, midehê reftarên wan sînordar e, lê jinên bajarî bi 

sedema pêşketina warê aborî û civakî û hebûna alavên şaristanî, vekirîtir in û derfeta wê 

ji wan re pêk hatiye ku heya qasekê pişt bi xwe girê bidin. Jinên bajar jî herwek jinên 

gund, girêdayî malbatên xwe ne û erkê wan maldarî û xwedîkirina zarokan e, lê tevî wê, 

ev mafe jî hene ku bixwîn in. Domandina xwendinê û tewawkirina wê, derfeta wê ji 

wan re afirandiye ku li dem û dezgehên fermî ên hikûmetê weke fermanber, pizîşk, 

mamosta û …htd mil bi milê mêran bixebitin. 

Ew yek bûye sedem ku dahatek baş ya aborî hebin û heya qasekê li vê derheqê 

de xweser û pişt bi xwe qahîm bikin. Kuwusan e jinên gundî, serbarê karkirina di malê 

de, karê derve jî dikin û alîkariya mêrên xwe jî didin. Jinên bajarî jî, serbarê karê malê, 

karê derve jî dikin, lê cudahî di wê de ye ku karê jinên bajar pitir fermanberî ye û bi 

mêran re di dem û dezgehan de kar dikin. Tevî wê jî, jin bi tenê li dem û dezgehên 

hikûmetî de kar nakin, belkî li kerta taybetî, kompaniyên nehikûmî û hin bazar û molan 

de jî kar dikin û nemaze hin ji wan, karê bazerganî jî dikin. Bi awayekî giştî, rewşa 

jiyana jinên bajarî li gor jinên gundî baştir û dabîntir e. herçiqas ku pirsgirêkên wan jî 

zaf in, lê arîşeyên wan, pitir civakî û kulturî ne û tenê ji bo wan nine, belkî bo mêran û 

giştî ye. 

2.4.4. Mezargehên Olî 

Bîr û baweriya xelkê bi mezar û cihên olî ji kevnar ve heya niha her maye û zaf 

bawerî bi wan mezargehan hene û li ser vê baweriyê ne ku ew, çareseriya zaf êş û azar 

û nexweşiyan dikin. Herweha piştî çareseriya pizîşkî ji nexweşiyên xwe re, mezargehan 

bi çaresera nexweşî û derd û belayên xwe dizanin. Xelk zêde pişta xwe bi pîr,  mêrçak, 

qebr, goristan, şêx û ewliya û efsaneyên curbicur girê didin. Tiştên seyr û semere li ser 

wan vedigêrin û bi beşek ji bicîhatina miraz û xewnên xwe dizanin. Mezargeh û cihên 

pîroz bi awayên cur bi cur li zaf cihan de hene û bi xwe ava kiribûn û ji hemî aliyekê ve 

rû jê dikirin. 



57 
 

Li dema xwe de, mêrxasek mirî ye û li cihekê de bi axê hatiye spartin, wan 

derdora qebra wî bi kewiran şûre danîne û kelek hildane ku jêre dibêjin (Qisin). Xelk bo 

ziyareta ew Qisinî, alayê li ser hildidin. Ew ala, pêk tê ji darek dirêj, parçe peroyek kesk 

yan sipî bi qasê du buhostan pan û du buhostan jî dirêj bi serê dar re girê didin. Ew ala 

yan beydax, ji wê re hatine ku hinekan nezir kirine ku şêweya pîroziyê werdigrin û 

kesên ji ber nesaxiyê seredana wan Qisnan dikin. Parçeyek biçûk ji parçe pero jêve 

dikin û bi armanca çareseriyê bi zenda nesax re girê didin. Yên wusa jî hene ku parçeya 

alayê bi xwe re nabe, belkî peroyekê tîne û bi dara beydaxê re girê dide. Her yek ji wan 

Qisnan, tiştek bi xwe girtine. Wate yên wusa hene ku taw û lerz bi xwe girtiye, ya wusa 

jî heye ku sipl bi xwe ve girtiye. Bi kurtî her yek ji wan nesaxiyek  girtiye xwe. Ew kesê 

ku ew nesaxî heye, diçe ser wê mezarê û hinekê dimîne û piştre ji nesaxiyê rizgar dibe. 

Jin diçine ser gora kesatiyê binav û deng û hûreberên (kevir) biçûk li ser gora 

kesatî hildigrin û niyet û miraza dilê xwe tînin û bi keviran, kêla qebr dihingivin. Ger 

kevir bi kêliyê zeliqî, eva miraz qebûl bûye, lê eger negirt û kete xwar, eva niyet qebûl 

nebûye û misoger nabe. (Eladîn Secadî, 1974: 243 – 244). 

Li hemû gundan çendîn merqed û mêrxas hene ku ji bo çareseriya zaf nesaxiyan, 

xelk diçine ser gora wan (bo lerzetaw, pişt û çok êşan, nezokî) û bo parastina ji bela û 

…htd û li ser gora wan, hawar û gaziya xwe bo dibin. (Mihemed Cemal Tutmeyî, 2012: 

49). 

Herweha ji bilî mezargehên ola îslamê, Dêr û kilîse jî hene ku hejmara wan bi 

dehan û sedan bû li Kurdistanê de. Herdem cihê baldariya kurd û netewên din ên 

kurdistanê bûn û ji niza, dua û lahî û dalahiyan, yan nezirgirtin û niyazgirtin, her Dêrek 

taybet bi nexweşekê bû. Diyardeya bawerbûn bi mezargehan zaf berbelav bûye û heya 

îro jî her berdewam e û xelkek zaf bawerî pê hene û rê û rêkarên dûr û dirêj diborînin 

heya ku digehin wan. 

2.4.5. Kesatiyên Olî 

Kesatiyên Olî di nav kurdan de rolek sereke dilîzin û destê wan di zaf karûbarên 

civakê de diçe û xelk di jêr rênimayî ên wan de tevdigerin û ji gotin û axaftinên wan 



58 
 

dernakevin. Mela, şêx, seyîd, Hecî û …htd, kesên payebilind in di nav xelk û civakê de, 

û xelk bi hemû terzekê ve pabendî wan in û bi dû wan ketine. 

Şêx ku herçiqas peyvek erebî ye, lê di nav kurdewarî de heman naznavê erebî 

nagehîne ku bi wateya serok êl yan serok eşîret, belkî manaya pêşewayê ayînî û terîqeta 

sofîgerî digehîne. Ew texek in ku pêgeha civakî ya taybet hene û li gor pirrehendiya 

rêbazên ayînî jî, fire rehendî li curê şêxan de jî heye. 

Mela jî kesatiyê ayînî û pêşnimêjê mizgevtê ye, yan Quranxwînek e ku 

şehrezayekî warê ayînê ye. 

Hecî jî naznavek ayînî ye û pêgehek civakî heye û serdana mala Xweda kiriye û 

piştî vegera ji bajarê ‘’Meke’’yê, naznavê ‘’Hecî’’ji wan re bi kar tê. Ji wan re heye ku 

weke hêma û regezek kulturî, parçe qumaşeke sipî yan zer, ku nimûneyek naskirî li nav 

bisilmanan de ye, li serê xwe bialînin. Êdî qisekirin, reftar û tevgeriyana wan di nav 

civak û jîngeha civakî de şêwe guhertinek bi ser de tê û pitir dibe cihê bawerî û hitbara 

xelkê. 

Seyîd jî curek din e ji kesatiyên olî, ku ji neviyên pêxember re (D. X) bikar tê. 

Yên ku ev naznave hebin, dikarin cemedaniya kesk li ser û şûtika kesk jî li pişta xwe 

bialînin, eva jî nîşaneyeke cuda, û pêgehek civakî û ayînî ye.(D. Mihemed Şuwanî, 

2012: 237- 238). 

Wate, ew kesatiyên olî, ji aliyê xelkê ve tên naskirin û her yek ji wan, pêgehek 

taybetî heye û li biyavekê de, rênimayî a xelkê dike û cihê baweriya xelkê gund e. 

Mêrên olî rolek baş di civakê de hene, bi taybet li warê civakî de. Zaf carî li 

dema nexweşî û şer de dibine sebeba aştkirina xelkê û xelk jî ji gotina wan dernakevin. 

Herweha ji bo avakirina pêwendiyên xizmatiyê rolê dilîzin, weke jinmarekirin, yan jin 

telaqdan. Xelkê baweriyek zaf bi şêx hene û li zaf biyavan de penayê bo şêxan dibin û 

tişt û pere û xwarin û diyariyên binirx pêşkeşî wan dikin. Lê hin ji wan mêrên oldar, ev 

pêgeha ayînî ku hene, ji bo berjewendiya xwe û malbata xwe bi kar dianî û fêl ji xelkê 

dikirin bo bidesthînana pere û samana zaf û pêgihandina zarokên xwe û pile wergirtin ji 

kesên nizîkî xwe re. 



59 
 

2.4.6. Cejn 

Di nav hemû neteweyan de, boneyên xweş û nexweş hene û li wan deman de 

hesta xwe tînin ziman. Cejn jî yek ji wan boneyên xweş e ku zaf ji gelan hene û li wan 

cejnan de xweşiyên xwe nîşan didin. Her yek ji wan cejnan, çîroka çêbûna taybet bi 

xwe heye. Zorîneya kurdan jî bi sedema wê ku bisilman in, pişikdar in di di wan cejnên 

îslamî de û xweşiya xwe nîşan didin.((li kurdewarî de du cejnên olî ên Remezan û cejna 

Qurban û meha Remezan, Rojî, Parşîv, nimêj, terawêh, nimêja Înê, cemaet, nimêja 

cejnê, tehlîle, Yahû, hal û elqeya derwêşan dîmenek taybetî heye. 

Xincî wê, jidayîkbûna pêxember, Mewlûda nav malan û mizgevtan, midehê 

kombûnê, jihev nizîkbûna kes û kar û dost û hevalan, nemaze Mewlûda pêxember (d.x) 

li bajarê Hewlêrê de, ahenga taybet bi xwe heye. Ji wir ve jî ew urf û edet li serdema 

desthilatdariya Sultan Mizefer de (1154 M – 1233 M) li hemî welatên îslamî de belav 

bû. Herweha cejna mesebî ya Êzîdî û Yarsanan Ehlî Heq, beşek girîng ji edet û nerîta 

neteweya kurd e. Rast e hin wêne û naveroka mesebî ya taybetî têde heye ku ji 

bisilmanên Şîe û Sunne cuda dibe. Lê zortir edet û nerîtên neteweyî ên giştî ne û ji 

hemû aliyekê ve bi xweşî tên wergirtin, bi taybetî seyran, geryan û ahenga davet û 

dîlan, Duhol û Tepl û zurna)). (D. Marif Xeznedar, 2010: 73- 74 ،B. yekem). 

Li rex wan cejnan de, gelê kurd pûte û girîngiyek zêde bi cejna Newrozê dide. 

Di wê rojê de, komek merasîm û edetan jêre pêk tînin. Komek bîr û hizr li dor dîroka 

wê rojê hene ku her yek ji wan bas ji efsaneyekê dikin, lê piraniya wan li ser vê yekê 

hevdeng in ku ew roj bi serê sala nû dizanin û bi dawiya Zivistanê û hatina buharê 

dizanin. Ev cejne li ba gelê kurd, girîngiyek taybetî heye û di wê rojê de, piştî wê ku 

agir hat teyîsandin, bo roja din, xelk xwarinên zaf û curbicur amade dikin, xwe 

diguherînin û bi kincên cuwan, nû û rengîn rû ji deşt û dol û xwezayê dikin û heya 

êwarî, mijûlî lîstin, govend û dîlana reşbelek a keç û xortan û çendîn çalakiyên din dibin 

û rojek xweş di wê rojê de derbas dikin û heya dereng venagerin gund. Xincî vana, 

cejna taybet bi xwe jî heye, weke cejna Newroz. Hin cejnên olî ên din, weke Êzîdî, 

Yarsanên Ehlî Heq û di van rojan de aheng û xweşiyên taybet tên lidarxistin. 

 



60 
 

2.5.Rengvedana kultura kurdî di nav wêjeya kurdî de 

Rengvedana kultura kurdî di nav wêjeya kurdî de, pêwendiyek qahîm, 

neveqetiyayî û xwedî dîrokek dêrîn heye. Em dikarin bibêjin ku li gel peydabûna wêje û 

edeba kurdî, ew pêwendî jî ava bûye û roj li pey rojê geşe kiriye û li nav hemû janrên 

wêjeyê de reng vedaye û bûye bi cihê pûte û girîngiya wêjevan û nivîskaran bi giştî ku 

nekarîne xwe jê bidin alî yan piştguh bixin. 

Kultur di nav edeba kurdî de cihek pir girîng heye û bi kûrî çûye nava janrên 

wêjeyê, vêca çi edeba fulkilorî yan millî ya edeba nivîskî be. 

Dab û nerîta kurdî bi hemû beşên xwe ve cihê girîngî û pûtedana wêjeyê bûye. Ji 

wê riyê ve, zaf ji dab û nerîtên kurdî mêjdem in ku ji aliyê wêjevanan ve hatine 

tomarkirin û li ser axivîne, û matiryala mijarên edebî ên wan bûye û weke dîroka 

wêjeyê lêkolîn li ser kirine. Gelê kurd jî girîngiyek zêde bi wêjeya xwe daye, bi taybet 

ku zaniye bas ji kultura wan dike, û tê veguhastin ku derbirê hizr û wijdana civakê û 

hilgirê paşmayên rewşenbîriya gel bûye. Serbarê wê jî, xebat û tekoşîna van du zanayê 

Almanî (Yakob Girîm 1775 – 1863) û (Wîlhîlm Girîm 1786 – 1859) bi destpêka zanista 

lêkolîn û fulkilorê tê danîn. 

Lêkolîn ji mijarên fulkilorê, destpêkê bi vekolînên dîrokî û girîngîdan bi 

bermayên kevnar ên deb û nerîtên pêşînan ve girêdayî bû))( D. Şukiriye Resûl, 1997: 

3). Piştre hêdî hêdî ev zaraweya li cîhanê de ji aliyê Ewropî, Ereb û Farsan belav bû. 

Gelê kurd beşa zêde ya jiyana xwe bi pûtedn bi edeb û wêjeyê ve mijûl kiriye. Vêca 

armancdar be yan bêarmanc. Wate cara wusa hebûye ku bi armanca hînbûnê, wêje bikar 

aniye weke (Nûbuhara Ehmedê Xanî) ku bi merema hînbûna zimanê erebî bi helbest 

nivîsandiye, yan bi merema karkirin û xwebihêzkirin li dema dirûn û sawarkutanê, stran 

û helbest xwendine, yan bi merema handan û xemlandina meclîs û dîwnxanan, lawje, 

heyran û lawik strîne û helbestên şoreşvanî û bi hest bi armanca berevanî û berbirûbûna 

bi dujmin re gotine. 

Hemû evane eyankerê wê ne ku gelê kurd û wêjeya wê bi berdewamî li xizmeta 

kultur û ferhenga netewa xwe de bûye. Lewre cehd kirine ji riya wêjeyê ve, kultur û 



61 
 

zimanê kurdî bê parastin. Kuwusa bû wêje û kultura kurdî, pêwendiyek dîrokî û dêrîn 

heye û ji hev neveqetiyane û cihê girîngî pêdana wêjevanan bi giştî bûye û gel jî 

nekariye li rex kultura xwe, ji edeba xwe bêhay bimîne û hertim haydarê wêjeyê bûye û 

xwe di wêjeya kurdî de dîtiye. 

Li vê çarçoveyê de, ji dîtingeha fulkilora kurdî û edeba nivîskî de, emê hewil 

bidin pêgeha kulturê li wêjeya kurdî de destnîşan bikin. 

2.5.1. Yekem- Li wêjeya fulkilora kurdî de 

Fulkilora kurdî pêwendiyek rasterast bi kulturê re heye û cemikek 

jihevneqetiyayî ne û her bi hevre bûne û berdewam kar û karvedan bi hevdu re hebûne. 

Dema ku mêzeyî berhemên fulkilorê dikin, bi hêsanî xuya dibe ku kultur û edet û 

nerîtên gelê kurd têde reng vedane, bûne bi beşek ji berhemên fulkilor û 

dewlemendkirina wê. 

Edeba fulkilorê dîrokek kevnar heye, lê vekoleran midehek dirêj piştî peydabûna 

edeba fulkilorê, lêkolîn û piştre jî tomar kirine û beşên wê ji hevdu cuda kirine û nirx 

jêre dane ((Edeba devkî ji wê rojê ve ku mirov hest bi cuwaniya xwe û jiyan û surûştê 

kiriye, heya roja tomarkirina ew gotinên cuwan, tenê yek wêje li rojevê de bûye. Wate 

edeba millî, edeba komek mirovên kevnar ji nevî û piştekê ve ji nevî yan piştek din bi 

mîrat maye û li nav mejiyê wan de parastî maye û bi dew û jiberkirinê hatiye 

vegêrandin)) (D. Marif Xeznedar, 2010: 179,B, yekem). 

Bi vê wateyê ku wêjeya zarekî dîrokek kevnar heye û bi peydabûna mirov re serî 

hildaye. Lê zaraweya fulkilor, zaraweyek e ku dîrokek dûr û dirêj nine û nû ye û 

((şûnwarnasê Birîtanî (Sîr Wîlyam Con Tomas 1803 – 1885) ew zaraweya fulkilor li 

22.08.1988’an de ji mijara fulkilor û kelepûrê re danî ku li ser zar dijîn û zîndî bi çav 

tên dîtin, bi kar anî. Ev zaraweya roj li pey rojê li xurtbûnê de bû bona wê ku keresteyên 

dahênana gel bigehîne ku regezên wê bi dev û ji riya nifş û neviyan ve bi kar hatiye û 

kurdan jî bi kar aniye û tu kesê arîşe yan pirsgirêkek pêre nebûye. 

Corc Hirtsoc li dor fulkilorê dibêje: ((Edeba fulkilor bi wateya taybet û giştî ya 

xwe, diyardeyek edebî, fikrî û rewşenbîrî ye ku berdewam bûye. Li bingeh de 



62 
 

karîgeriya paşmaya nenivîskî ye  ku armanc jê, diyarde, efsane, hekayêt û stranên millî 

û cureyên din ên wêjeya nenivîskî ne)) (Şehle Kerîm Hisên, 2015: 4). 

Kuwusan e ((Fulkilor peyvek lêkdayî ye ku ji her du peyvên (Fulk) û (Lor) pêk 

hatiye û tê wateya pend yan jî çîroka xelkê digehîne. Edeba fulkilor bi hemî kelepûr û 

samana kevn tê gotin ku bi dirêjahiya dîrokê hatine afirandin û berhema xelkê ne û 

mane)) (P.Y.D Ebdulwahîd Muşîr Dizeyy, 2001: 126). 

Herweha ((beşek ji kultura millet ku (zarekî) ye, fulkilor e, ku gotinên Pêşiyan, 

gotinên nesteq, meselok, qerf û henek û tirane, hozan, awaz û stran û lawik û heyran, 

çîrok, dastan, efsane û …htd  ji xwe digre. Beşek din jî ku Entografiya jêre tê gotin, 

tiştên madî û nezarekî ne (hunera millî) weke: Davet û govend, nexş û nîgar û 

diramayên netewî û urf û edetên weke: Jin xemlandin, xwazgînî, bûkveguhastin, mirî 

veşartin, çêkirina xwarinên millî û tiştên weke: çît û darçît, Tewn û ristin, şal û şepik, 

Gore û Kilaş raçandin, cil û berg, kala, dirûne, Destar hêran, Coxîn kutan, Sawar kutan 

û …htd vedigre)) (Sedredîn Nûredîn, 2005: 10- 11). 

Berhemên edebî ên fulkilorê bi hêsanî di nava xelkê de belav dibin û xelk bi 

hêsanî wan ji ber dike ku bi zimanê sade û sakar ên xelkê hatine baskirin. Zaf ji 

berhemên fulkilorê bi sedema wê ku temsîla êş û azarên mirov dikin, hunerek resen û 

girêdayî civakek diyarîkirî ne, berhema xelkê ne û xwediyê wê jî nexuya ne û gel 

xwediyê wê ne; ku pişt bi pişt ji bab ve bo kur û nifş û neviyên dû wan re mane û bi 

awayek zarekî hatine vegêrandin. 

Gelê Kurd li warê fulkilorê de zaf dewlemend e û li zaf waran de karîne cîdestê 

xwe nîşan bidin û têde kultur û edet û tîtalên xwe biselimînin. Kêm kes ji kurdan hene 

ku şehrezayê kultur û fulkilora kurdî nebe ((rojhilatnas û bîrmendê mezin ê ermenî 

‘’Eboviyan’’ ku li sedsala 19’mîn de bi yek ji rewşenbîrên pêşketinxwaz û mezin ê 

Rojhilatê tê naskirin, nivîsandiye: Hemû kurd, nemaze pîrek û kalemêrên nexwendewar 

jî, rih û taybetmendiya hozanvanî li hundurê wan de heye û hemû li strînê de xwedî 

şiyan in û bi sadeyî û li ser xwe stranan dibêjin. Li ser dol, çiya, sûlav, rûbar, gul, çek, 

Hesp û bivêrî û çelengî, bedevî û nazdariya keçên kurd de dixwînin û distirin, ewane 

tevde ji kûrahiya hiş û derûna wan ve tên derve )).( D. Îzedîn Mistefa Resûl, 2010: 13). 



63 
 

Wate, berhemên fulkilorî li hemû kuncên jiyana kurdewarî de belav bûne û 

biçûk û mezinan Hespê xwe têde baz dane. Ji ber wê ku piraniya neteweya kurd 

nexwendewar bûne û pitir girîngî bi fulkilorê hatiye dayîn û jiber kirine û zar bi zar û 

pişt bi pişt parastine û tevî metirsiyên berdewam, di bîrdank û mejiyê wan de mane û 

nehiştine ku wunda bin. Herweha li piraniya berhemên fulkilorî de, kultur û urf û edetên 

kurdan hizûr heye û beşek sereke ya berhemê pêk tîne, weke stranên fulkilorî, dastan, 

çîrok, meselok, tirane, qerf û henek, efsane û …htd. Li jêr de emê bo mînak hinekan 

bînin ber bas. 

2.5.1.1.Stran 

Stranê li wêjeya fulkilora kurdî de, rûberek befirek ji xwe re girtiye û li zorbeya 

beşên jiyana xelkê de reng vedaye û cihê girîngî û pûteya piraniya xelkê di wê serdemê 

de bûye û niha jî berdewam e. Helbet vê yekê jî sedema xwe hebûye, herweha stranên 

fulkilorî, zaf curên xwe hene û weke stran, xweşî û nexweşî, dîwanxane, zarok, îş û kar 

û …htd. Wate dîroka wêjeya fulkilorê ji wê rojê ku mirov xwastiye hesta xwe li 

hemberî derdora xwe bîne ziman, bi lawje û stranan hesta xwe nîşan daye û li stranên 

wan de reng vedaye ((stranên fulkilorî çiqên zaf hene û hemû aliyên jiyana kevnar li 

gorî serdeman vedigre ku dikare siyasî, olî, civakî yan wesfa surûşt û …htd be. 

Ji ber vê yekê ye ku Kamran Mukrî dibêje: Hunrawe û hozanên fulkilorî, 

neynûkek pak ya jiyana kurdewarî ne, bingeha hunraweya kurdî ne)) (D. Îdrîs Ebdula, 

2014: 114 ،B , sêyem). Wata stranên kurdî reh û rîşalek dîrokî ya dûr û dirêj heye û mil 

bi milê kulturî urf û edetên kurdî tevî berheman de tomar kiriye, ku li gor hewcehiyê, 

emê hinekan bînin ber bas. 

2.5.1.1.1. Stranên karkirin û xebatê  

Stranên herî baw û edetî ên fulkilorî ne ku heya niha zaf mijarên kulturî û urf û 

edetên kurdî têde hatine baskirin û hin ji wan edet û nerîtên ku dema xwe li heynê 

karkirinê de kirine bi stran û beste û li dema karkirinê de hatine gotin. Wate li zaf karên 

wî serdemî de stran hebûne. Helbet evê jî sedema xwe hebûye. Bi vê manayê ku li dema 

strîn û lawjegotinê de, dest, ling û endamên cismê xwe livandine û ji karên xwe re hêz û 



64 
 

qawetek zêdetir daynê. Çûnkî wê demê hemû karek bi sadeyî û bi hêza dest û zend û 

baskan ve hatine kirin, nek bi alavên pêşketî. Lewre ji riya lawje û stranan ve, karên 

wan bileztir û baştir encam dane, û li piraniya karan de stran hatine gotin yan stranên 

taybet bi xwe hebûne, ku li jêr de emê hinek ji kar û stranan bidin berçav: 

2.5.1.1.2. Strana Sawarkutanê yan zibareya Cohnî 

Piştî wê ku Genim hate pakkirin, di Mencelk taybet de dikelînin û piştre hişk 

dikin û amade dibe bo kutan û Sawarê. Vêca koçalekê dikolin û suwax dikin heya ku 

hişik dibe. piştre xelk bi zibare kom dibin, ciwan û mêr darekê ku weke Kutik e, digrin 

dest û dikutin û jin jî beşdar dibin di komkirina ew genimê ku li dema kutanê de dirije 

derdorê. Piştre Genim ter dikin û bi dor bi daran ku li hemberî hev de cî girtine, dikutin 

bona wê ku bibe bi Sawar. Çûnkî dema xwe Aş nebûye û bi wî awayî kotan e. Li dema 

karkirinê de, yekî/a dengxweş strana taybet bi sawarkutanê dibêje û yên din li dû de 

dubare dikin û hêzek zêdetir jêre didin. Heya dema ku kar bi davî dibû, bi vî awayî 

berdewam dikir û naveroka stranê jî pêk dihat ji edet û nerîtên kurdî û alavên stranê jî, 

kultura kurdî bûn weke mînak: 

Ev Sawar e 

Genimî par e 

Lo ewsar e 

Halla ya Ella alla 

Hencîrokê bin davêda 

Kîj balîf e û kur parwêda 

Halla û Yalla 

Ne kêç im ne Espê me 

Ne Pêşke ne tepome 

Tenha kuştey baray tom 

Dewere maçekim derê 



65 
 

Babitkeme dostî xom 

Halla yalla  (Mihemed Cemal Tutmeyî, 2012: 31 – 32). 

Bi vî awayî karên xwe encam didan û kora stran û Beste bi hemûyan re gerim 

dikirin heya ku hemûyan bi hevre kar bi davî dikirin. 

2.5.1.1.3. Strana Destar Hêranê 

Karê han pitir karê jinan bû. Destar du kevirên pan bûn ku li ser hev bûn, kunek 

li navenda wê de hebû ku ji riya destke darekê ve dizivirî û jin li hemberî hev de 

dirûniştin û bi hêza dest û milê xwe dizivirandin û Genim dixistine nav de û dikir bi 

Sawar û Genimê kutayî. Bo vî karî jî stranek taybet hebû ku jinan bi dengê xweş ên xwe 

distirîn: 

Hay hêrra hêrra hêrra 

Me Destarê xwe hêrra 

Me Genim çand û li dorêt bajêra 

Sersingê yarê Hirmîna zêra 

Xencer tênaçît ji pîlekêt zêra (Xalid Hisên, 1985: 26) 

Ew karê han jî bi vê stranê berdewam dikir heya ku bi davî dihat û nizmiya 

stranê jî diguherîn û li gor xwasta xwe digotin. 

2.5.1.1.3.1.Zibareya Genim 

Eva jî bi awayê Zibare tê kirin û jin û mêr têde beşdar dibin û ji wê demê de 

(Kombayn û Derase) nebûye, bi Daska dest, Genim dirûne û di wê rojê de bi awayê 

aheng û stranan ve karê dirûna xwe encam dane û bi pêşbirkê û lawje û stranan karê 

xwe dikin û bi rîtma dengê Dasik û liv û bizavên wan, kesek distire û yên dî jî li pey de 

dibêjin: 

Hey nerme nerm e 

Havînan çend germ e 

Zistanan sexte û serm e 



66 
 

Hatim nermê ramûs im 

Kîjolê eyb û şerm e 

Kîsey Xeney lo dênim 

Be Gulawî loy dertişênim 

Le xewî heldestênim 

Zulfanî têheldênim…(D.Şukriye Resûl Îbrahîm,1984: 118). 

2.5.1.1.3.2.Zibareya Nîsk, Tûtin û Maş 

Eva jî bi heman awayê Genim e, lê Dasika dirûnê pir bi kêmî bi kar tê, belkî bi 

dest karê dirûnê encam didin. Hin carî jî jin, mêr û zarok bi hevre encam didin. Bo vî 

karî jî stranên fulkilorî ya taybet bi xwe heye: 

Bejnê tom darew dar e 

Sîngî Qurîng e û Qerat e 

Be gwêyney xom gwê daye 

Lay lay bo kurî derê 

Dar le darê her birdî 

Westaw kara têk birdî 

Çavkal lankî dejînî 

Navî heyranê dênê (Nadir Rostî, 2007: 161). 

2.5.1.1.3.3.Meşk hejandin 

Meşke ji kevilê heywan û sewalên mezin weke Çêl, Gamêş û Bizinan tê çêkirin 

û piştre bi dar ve tê hilavîstin û jin wê Meşkê dihejînin û Nivîşk, Do, û Dokeşk û piştre 

jî Dandokê pê çê dikin û li dema hejîna meşkê de, strana taybet heye ku jin bi hevre 

distirin: 

Meşke bijê wanabê 



67 
 

Kanî gulan meydan bê 

Heyranit lê mêvan bê 

Hey malebabim Meşkê 

Emr û çavî min Meşkê. (Eqîle Rewandizî, 2010: 38). 

Ger em balê bikşînine ser stranên karkirinê, dibînin ku li zaf ji wan de, neveroka 

stranan pêk hatiye ji baskirina kultura kurdî û urf û edetên kurdî û bi eşkere li wan de 

reng vedane. Stranên karkirinê zaf û berfireh in û curên din hene weke :Pez doşîn, Bêrî, 

Çêl doşîn, cotyarî, Mazû çinîn û nçêîrvanî û ...htd. lê em nikarin bi tewahî bas jê bikin, 

je ber ku basa me dirêj dibe, lê fulkilora kurdî li vê derheqê de pir dewlemend e. 

2.5.1.1.4.  Strana Bûkveguhastin û Davetê  

Tevî karê zaf yê xelkê, lê xweşiyên wê ji bîr naçin û boneyên xwe ji bîr nekirine 

û girîngiyek zêde pê daye, eva yek ji demên herî xweş ên merasîma bûkveguhastinê ye 

ku li jor de me qala wê kir. Komek stranên fulkilorî li vê derheqê de hatine gotin. 

Herweha komek stranên davetê hene bo demên bûkveguhastinê û nemaze li dema 

karkirinê de jî, bîstekê davet û reşbelek ji bo dilxweşiya keç û kuran hatiye kirin. Li 

dema anîna bûkê de hin lawje dihatin gotin ku eva jî nimûneyek e: 

Bûkane bûkane bûkê 

Bûkman çend cuwan e bûkê 

Xeney le Biskane bûkê 

Guwarey le giwêyane bûkê 

Bûk hatiye le şarî bûkê 

Dest û pê Mirwarî bûkê 

Naka kurêy xarî bûkê. (D. Umer Îbrahîm Ezîz, 2004: 46)  

2.5.1.1.5. Stranên Evînî 

Ev strane yek ji xwast û meremên mirovî ye, mirov her ji zû de ji dildar û 

evîndara xwe re hesta xwe nîşan daye û vîn û heza dildariya xwe bo kesa/ê beranber 



68 
 

aniye ziman. Jiyan jî bo her du regezan e ku bihevrejiyan cuwan kirine û berdewamiyê 

pê didin. Lewre zû xoşewîstiya jin û mêran çê bûye û hesta evîndarî û hejêkirina xwe bi 

stranan bo hevdu anîne ziman. 

Eme beynêke em zame lême 

Qetrey zuxawan şev le nav cême 

Wey bêne û bîbrrin kifin webalam 

Leban tate şor her bot menalam 

Kewtim bew gêjey behrî xeyalan 

Her min kuştey tom (Sosin)î xalan. (D. Îdrîs Ebdula, 2014: 123 ،B , sêyem ). 

2.5.1.1.6. Strana Zarokan  

Eva terzek e ji stranên ku taybet e bi zarokan, ku hinek taybet in bi keçan û 

hinek jî taybet in bi xortan. Lê hinek jî hene ku têkel in û kur û keç dibêjin. Bi taybet li 

demsala payîzê de, zaf caran baran dereng dibare, ku eva jî ji dexl û dan re baş nebûye. 

Zarok dilgiran dibin û bûk (bûkele)ekê çê dikin û yek du ji wan, bûkeleyê bi serê darekê 

ve dikin û kolan bi kolan digerînin û lawjeya ‘’Bûke baranê’’ dibêjin heya ku baran 

bibare. Yek dibêje û yên din jî bi dû re dixwînin û xelk jî avê pê de dikin û pere û 

xwarinê bi niyet û armanca baran barînê didin wan, ku bi vî awayî ye: 

Heyaran û meyaran 

Ya xwa dekate baran 

Lo feqîr û hejaran 

Emsal bibarê baran 

Bûke bebaranê 

Seatî caranê 

Avî bin dexlanê 

Demê bûkê şîrinken 



69 
 

Le niyetî baranê (D. Şukriye Resûl Îbrahîm, 1984: 138 - 139). 

Bi vî awayî wêjeya fulkilorê li zaf biyavên jiyana kurdewarî de amadeyî heye û 

bo hemû meremekê, strana xweş û sade ku hemû xelk tê digihîje, hebûye û cihê 

girîngîdanê bûye. 

2.5.1.2.Efsane  

Hunerek kevnar a gelan e û her ji destpêka vejiyana mirov, ji dema ku hest bi 

derdora xwe kiriye, efsaneyên curbicur vegêrandine, bi taybet ew bûyerên ku li derdora 

wê de rû dane û zaniyariyek wusa li dest de nebûye, Lewre xwastiye bizane û binirxîne. 

Bi taybet Borkan, Birûsk, gure gura ewran, meh, stêrk û roj …htd, xwastiye wan binase, 

lewre efsaneyên curbicur li derheqa wan de çê kirine û tiştên curbicur li ser wan 

baskirine ku zorbeya wan xeyalî û dûrî lojîk û eql in. 

Nivîskar û vekoleran zaf lêkolîn li ser efsaneyê hene ku Kirîs. H. Kuyîv dibêje: 

((Efsane beheşta xeyalên mirov e, mirov li vê dunyayê de, evdalê heqîqetê ne û ew 

evdaliye li hêvên û zatê mirov de reh û rîşal dakutiye, bigihîje her pile û payeyek zanistî 

û ebistmolojî jî her dev jê bernade. Renge di vê qonaxê de, reftarek din pêre bike. Eva 

cehdek kevnar a mirov e bona ewle û tenahîbexşîn bi riha ewdal û sergerdane wê, 

cehdek e bona vedîtin û ramkirina nepeniyan û verewandina tirsê û dagîrkirina giravên 

sergerdaniyê ...)). (D. Îdrîs Ebdula, 2014, B 3: 57). 

Mijarên efsaneyê pitir xeyalî ne û ji bo têgihîştinê ne ji derdorê û verewandina 

hinek tirsê ye ji derdorê û ew bûyerên ku di bêdesthilatiya wan de rû didin û gotinên 

nesurûştî derheqî wan tê kirin û xeyal û fantezî têde serdest in ((Hin zana li ser vê 

baweriyê ne madam ku efsane berhema destpêka jiyana mirovahiyê ye, wate serdema 

zarokatiya jiyana mirovahiyê, lewre ji hesta zaroktiyê nizîk in û zarok hez ji wan 

çîrokan dikin û ji bîr nakin. Ger ji nerîna felsefî ve mêzeyî efsaneyê bikin, em dikarin bi 

curek ji hişyariya civakî dabinên. Herwek bi hewildanek destpêkî ya mirov tê zanîn 

bona wê ku ji cîhanê tê bigihîje û cîhanê binase. Li efsaneya Yûnan a kevnar de, her 

tiştekê Xwedayê taybet bi xwe hebû, weke Xwedayê ciwaniyê, xwedayê hunerê, 

xwedayê helbest û baran û zaf bûyerên din ên surûştî. Lê dîmenên efsaneya Yûnan a 



70 
 

kevnar ji efsaneyên zaf netewên din tên dîtin, ev jî ew e ku mirov her bi xwe li encamê 

de qehremanê efsaneyê ye))(D. Îzedîn Mistefa Resûl, 2010: 17 –18). 

Alav û amûrên nav efsaneyan, pitir pêk tên ji Kilaw, Bermal (Sicac), firîn, Dêw, 

Serk û …htd. Herweha dem jî di nav efsaneyan de asayî nine û pir bilez derbas dibe 

weke derbasbûna sedan salî di çend xulekan de. Herweha cih jî zaf caran di waqi’ de 

nine, weke serê dunya û binê dunya û bajêrê ecinda û çiyayê Qaf û …htd. Yan mirovê 

dukert û bûne mirov a ajel û têkelaw û bûn bi dar û ber …htd. 

Efsaneya kurdî, wêneyê Dêw û Dirinc û mirov dike bi nîşaneya ew pirsgirêka ku 

ji kevnar ve li nava mirov, di nava hêza baş û xirab, yan hêza xêrxwaz û hêza xirabe de 

serî hildaye. Di wê pirsgirêkê de hêza xêrxwaz ku pêk hatiye ji mirov û eva wêneya 

millet e, hemû cihek girtiye, li hemû cihekê de heye û bê tirs li jêr tîrojka rojê de dijît û 

her başî û çakî afirandiye. Lê hêza kelaweyên kevn û herifyayî, zaf ji tîrojka rojê 

ditirsin û her dema ku roj derhat, ew wunda dibin. Wate ji wê parçe roja ku di 

zaniyariyên efsaneyên kevnar ên Yûnan a kevn ditirse. Rûmet û rûçikê vê hêza xirab di 

efsaneya kurdî de weke xwe nemaye. Belkî hin tiştên ayînî ên taze jî têkel kirine. Bo 

mînak dibêje: Dêw Dirinc û karê xirab tevde di meha Remezanê de li aliyê din ên 

çiyayê Qaf tên girêdan heya ku xelk di vê mehê de ji xirabiyê rizgar û ewle dibin. 

Çiyayê Qaf li vir de, merem çiyayên Qefqaziyayê di efsaneyên Yûnanê de ye ku wê 

demê, aliyê din ê zemîn bû. Herweha wêneya Mar jî, wêneyek xirab e li efsaneya kurdî 

de. Weke Ejdehaya Zuhak, li piraniya deman de wêneyek baş e ku mirov serê Dêw yan 

ruha wê diperçiqîne û çakî bi ser xirabiyê de biser dikeve. (D. Îzedîn Mistefa Resûl, 

2010: 19 – 20). 

Li efsaneya kurdî de zaf mijar û kesatiyên din ên xêr jî cî girtine ku xuya ne û 

karê baş û xêr dikin, û li nav efsaneyan de weke Perî û kesatiyên ayînî û Xidir Zîndî 

…htd. Ew jî rolê dilîzin di hawardeçûna lêqewmiyan de. Em dikarin bibêjin ku 

efsaneya kurdî pitir weke bedîl yan alternatîvekê bûye bona davîanîn bi waq’i yan 

realîteya tal, cuwankirina jiyanê û davîanîn bi nehametî û hejariyê, nehiştina lawazî û 

duristkirina bihêziyê û jiholêrakirina kul, xem û kovanan û cihgîrkirina dilxweşiyê. Ew 

tevde beşek in ji kultur û urf û edetên kurdî ku di nav efsaneya kurdî de reng vedaye. 



71 
 

2.5.1.3.Çîrok û Hekayêt 

Ji kevnar ve çîrok û hekayêt hebûne û mirovan çîrokên curbicur hebûne û 

vegêrandine. Ji wê dema ku li şikevtan de jiyane, zaf carî bi wêneçîrokan vegêrandine û 

li ser dîwarê şikewtan de nexşandine. Wate dîroka çîrok û hekayêtan zaf dûr û dirêj e, ji 

bo çîrok û hekayetên kurdî jî heman tişt dibe. Di nava kurdan de mêjdem e ku li şevên 

zivistanê de, ku hingê tu tiştek nebûye ew şevên dirêj biqedînin , çîrok vegêrandine. Zaf 

carî jî Dapîrê, zarok kom dikirin û ji wan re çîrok digotin ku kesatiyên nav çîrokan de 

cuda bûn. Hin ji wan ajel bûn weke Rêwî, Şêr û …htd. Zaf carî jî mirov bûn. Li 

dîwanxanan de basa bivêrî, çelengî, nêçîrvanî û hin kar û barên rojane ên xwe, dikirin 

çîrok. Ew çîrok, zaf carî bo zaf armancan dihatin gotin weke perwerde, bivêrî, 

berbirûbûna jiyan û handana ji karên baş û jinavbirina xirabekariyan û …htd. Zaf carî 

kesên taybet hebûn ku çîrok vedigêrandin û hunera xwe di destpêkirin û davîanîna 

çîrokê de hebûn, wan jî zar bi zar û nevî bi nevî vediguhastin. 

Çîrok û hekayêt berhemên mezin bûn û ji xemrevîniya mirovahiyê, dîmena 

pirsgirêkên mirov bi surûşta mirovahiyê di nava xwe û li pêxema jiyanê de nîşan dide. 

Li warê forma hunerî de, serpêhatî zor dirêj nabe û zaf aloz nine, ew kesên ku tên 

nîşandayîn, zor ninin. Hin caran ew serpêhatî di çarçoveya hunrawe û hozanan de 

bûyerên rastîn ên jiyana gel nîşan didin. 

Li çîrok û hekayetên kurdî de, mirov qehremanê sereke ye û mirov li nav çîrokê 

de, giyanê rastîn ê xwe nîşan dide. Qehreman li vir de meremek heye û li pêxema vê 

armancê de, berxwenedan û teslîmbûnê nizane. Riya heft şev û rojan digre ber xwe, heft 

kaleyê asin li piyê wê de didrin û ji nav diçin heya ku digihîje armancê. Li zaf deman 

de, jiyana wan girêdayî pariyê nanekê ye ku bi areqe û zehmeta zêde peyda kiribe, nek 

bi rûniştina ber sîberê. Her beşek ji wêjeya gel, ruxsarek surûştî a gel nîşan dide. Çîroka 

kurdan jî kolnedan, emegnasî û bivêrî û jêhatiya wan dide eyanê. 

Cehd û xebat di pêxema pariyek nan de, xeyala romantîkî ya qehremanê çîrokê 

bi riya nehat û nevegerê de dibin. Piştî wê ku ji jiyana pir felaket û hejarî mandî dibin, 

kun bi kun li pey pariyek nan û jiyanek ewle û aram de xwe davêjine nav av û agir. Ew 

xeyal ji destpêkê ve heya daviyê, bingeha çîrokan e. Lê qehremanê çîrokê bi hilkevt bi 



72 
 

ser kûpek zêran de dikeve û bextewerî rû jê dike. Ew çîrok li her cihekê û li nav koma 

hejar û belengazan de rû didin û digihîjin wê encama gotina nav û deng a pêşiyên kurd 

(Destê mandî li ser zikê têr e). Ew çîrok eyankerê wê ye ku mêr bi kar û xebatê nebe, 

nagihîje armancê. Ruha berxwedan, lawaznebûn û moralê li mêran de bihêz dike. Li 

wan çîrokan de hertim dilpakî, xêrxwazî û çakî, jîrî û hûrbînî bi ser pîsî û nepakiyê de 

biser dikeve. 

Çîrok û hekayetên kurdî bi tewawî bi jiyana gel ve zeliqîne, li jiyanê de 

hewildan, kolnedan e. Li kar de berdewamî, li evîn û dildariyê de emegnasî, di armancê 

de mikurbûn li ser berdewamî heya gihîştina bi armancê û ...htd. Ewane surûşt û dîroka 

neteweya me ne û bi sadeyî a xwe, rê ji ber berhema rengîniya berhema girtine ber xwe 

ku çîrok jêre tê gotin. Ew çîrok jî bi tenê berhema xeyalan ninin, bigre piranî di jiyana 

rojane de hatine wergirtin. (D. Îzedîn Mistefa Resûl, 2010: 27-28-29). 

Çîrok û hekayet, pitir nîşandana jiyana sade ya kurdewarî û urf û edet in û kar û 

xebat têde xuya û berçav in û morka kurdî pêve diyar e. Wate rengvedana kultura kurdî 

bi hemû çîrokan re xuya ye û bûne bi beşek sereke ji çîrokan û kultur ji çîrok û 

hekayetên kurdî hatine tomarkirin. 

2.5.1.4.Gotinên Pêşiyan  

Ev beşa fulkilorê, her ji navê wê re xuya ye û ew axaftin û gotin in ku yên berê, 

wate kesên pêşîn in. Wate ew gotin û axaftin in ku ji bav û kalan re mane û gel xwediyê 

wan e. Helbet ew gotinê jî, li encama ezmûn û ceribîna zaf ya wan di jiyanê durist bûne 

û her yek ji wan çîrokek li pişt e ((Gotinên pêşiyan pêk tê ji berhemek zaf kevn a xelkê. 

Ew gotin hertim li bal gelên sade û felsefeya jiyana rastîn de çêbûne. Hemû rastî, 

bûyerên jiyana mirov, kar û kiryarên baş yan xirab, hemû armancek ku millet pê 

gihîştibe, li dor her tiştî be, diçe çarçoveya teraziya gotinên pêşiyan û mêrên dunyadîtî. 

Gotinên pêşiyan, lawan û nifşên nû hînî exlaq û rewişt dike, xirabî û kêmasiyan pê dide 

çareserkirin, li dema nexweşî û taziyê de hawarê bo wan gotinan dibin. Gotinên wusa jî 

hene ku bo tirane û henekan dibin û xelk bi armanca xemrevîniyê vedigêrin. Gotinên 

pêşiyan li cihê xwe de, encamek e ku jîrî û jêhatîbûna gel li ser bingeha dunyadîtî û 

ezmûnek dewlemend pê gihîştiye)).(D. Îzedîn Mistefa Resûl, 2010: 86). 



73 
 

Kuwusan e gotinên pêşiyan ((beşek e ji wêjeya fulkilorî, piraniya xelkê li civîn û 

rûniştinên taybetî ên xwe de dubare dikin, û dikin bi yasa û bingehek wusa ku felsefeya 

jiyana xwe li ser ava dikin, û ji vê dîtingehê ve mêzeyî tiştan dikin. Bi vê sedemê li 

dema encamdana her karekê de, her ji destpêkê ve dest bo hin hizrên pêşîn dibin û 

teslîmî wan dibin û baweriyê pê dikin, lewre van gotinan karîgeriyek mezin li ser 

derûna giştî hene)).( D. Îdrîs Ebdula, 2014, B 2: 8-9).  Wate xelkê baweriyek zêde bi 

van gotinan hene ku di nava gel de hene ku çend gotinên kurt û kurdiyek hêsan û 

watayek mezin û berfireh hene. Çûnkî her yek ji wan gotinan çîrokek heye, vêca çîrok 

ya serkevtinê be yan şikestê, yan her çîrokek din ya jiyanê be, kirine bi pend(gotin) û li 

çend peyv, yan dêran de ji xelkê re kurt kirine, heya ku bi hêsanî tê bigihîjin û şaşiyan 

dubare nekin û li serkevtinan de mifahê jê bistînin. Xelk jî bi hêsanî jê fêm dike û 

baweriyê pê tîne. 

Wan pend û gotinan, kultura zimanê kurdî parastine û li wî serdemî de bi 

zimanek kurdî yê petî û sade hatine nivîsandin, eva jî bûye sedema parastian kultura 

zimanê kurdî, herweha çemka bihêz pêşkeş dikin û li ser zarê hemû xelkê ne û bi ser 

hemû aliyên jiyanê de şor bûne û tu kuncek jiyana kurdewarî nemaye ku pend yan gotin 

jêre nehatibe çêkirin. Ji sewal û navên ajelên kovî û malî, cih û keresteyên jiyana 

çandinî, pîşesazî, gund û bajêrên kurdî û ...htd, hemû bas ji qonaxên jiyan û kultura 

kurdî dikin. Herweha pend bi çend peyv yan gotinek kurt bi davî tên. Hin jî hene ku bi 

awayê helbest hatine nivîsandin. Herweha gotinên pêşiyan zaf caran di nava welatan de, 

ji ber nizîkatiya zimanî, olî û xakê wekhevî yan hevbeşî hene. Lê gotinên kurdî ziman û 

taybetmendiya xwe parastine û morka taybet bi xwe hene. 

Emê hinek ji wan pend yan gotinan bas bikin ku di nava kurdan de girîngiyek 

zêde hene: 

Kurdan bi çavek sivik û nizim mêzeyî mêrên betal û şolneker kirine. Di vê 

çarçoveyê de gotine (Hazir xorê ber sîberê). Kar û xebat li ba kurdan binirx e û bi çavê 

rêz û hurmetê ve mêzeyî kar û areqriştinê dikin, lewre pêşiyan gotine (Destê mandî li 

ser zikê têr e) yan ( her kes perrê Tawûsê dixwaze, divê zehmeta sefera Hinistanê jî 



74 
 

bikişîne). Kurd bi meznahî ve temaşayî mêrê zehmetkêş kirine û dikin û xatircem kirine 

ku pêşeroja jiyanê her ji wan re ye, lewre gotine (Serê bê risq, li bin xakê de ye). 

Herweha pendên zaf li ser kesên zalim û xedar gotine, weke (Kûçikê har, jiyê 

wê çil roj in). Yan bo kesên xirab (Tobeya Gurg, mirin e), (Gurg e li kewilê Pez de). 

Yan li ser reftarên nehez û kirêt di nav civakê de dibêjin: (Ger gul ninî, qelem jî 

nebe). (Ziman bisekine, ser silamet e). Herweha li ser rastbêjiyê ku kurd zêde jê hez 

dikin û bi hêvênê serkevtinê dizanin, dibêje (Rast be, li kêlega Şêr re derbas be). 

Mêranî û camêrî li nav kurdan de girîngiyek taybet heye, berevaj jî, bi çavek 

sivik lê dimeyzînin (Av te bibe, baştir e ji derbasbûna li ser pira necamêran). Herweha 

(Dewlemendî bi dil e, ne bi mal, mezinahî bi eql e ne bi sal). Çiqas ku li vir de pesinda 

dilovanî, dilvekirîtî, lojîk û jîriyê hatiye kirin, lê xuya ye ku felsefeya pêşiyên me ewa 

bûye ku komkirina pere, mirov dewlemend nake, berevaj dewlemendî ewe ye ku mirov 

xwediyê xizîneya dilek baş, derbasbûyek baş û xizmetek baş ya civakê be. (D. Îzedîn 

Mistefa Resûl, 2010: 106- 107- 108- 110). 

Ew pend û hezaran gotinên din di wêjeya fulkilora kurdî de hene ku cihê hizrînê 

ne û di hemû biyavên jiyana kurdewarî de reh û rîşala xwe dakutane û perawêz 

nexistiye. Wate gotinên kurdî, hilgirê mork, kultur û urf û edetên kurdî yên jihev 

neveqetiyayî ne. 

2.5.1.5.Heyran 

Yek ji şêwazên lawje yan stranên kurdî ye ku xelk mêjdem e pêre aşna ye û cihê 

pûte û buhayê ye. Ji riya vê stranê ve basa biserhat, jiyan, azar û xweşiyên xwe kiriye û 

bi awayeke hêsan û sakar li dîwanxane û kom û civatan de anîne ziman û piraniya 

deman civat germ û xemlandine, bi taybetî şevên dûr û dirêj ên zivistanê pê qedandine. 

Ev awaza tejî soz û bibandor ku êş û azarên şivan, gavan û cotkarên kurd ji bîr 

dibe, dibe hêvênê xweşewîstiya Sepan û rêncberan û gîşekerê welat. Serbarê ew cihên 

dilrevîn ên xaka Kurdistanê, cihê jivana dildaran destnîşan dike. Bi şox û şengî, 

xanedanî û mezinahiya wan êl û eşîran de dibêje û jiyana sade û sakar a derbasbûya me 

bi jiyar û şaristaniyeta niha ve girê dide. 



75 
 

Heyranbêj basa evînî û demanpakiya du dildarên kurd dike. Ev pêwendî bi 

şoxek nazdar ji eşîr yan gundê xwe yan eşîrek din dike. Bavê wê bar dike û mala xwe 

vediguhêze (vêca bi her sedemekê be), lewre ew jî hawar û gaziya xwe dibe bal hevalên 

xwe û nûçeya veguhastina mala evîndara xwe dide wan. Qala bûyerê ji wan re dike ku 

çawa bar kirine û bo ku çûne. Qonax bi qonax û gir bi gir û dever bi dever basa xerîbiya 

xwe dike. Basa wê bûyera dilêş dike û hozanek cuwan dibêje û bi dengê bisoz ê xwe, 

kezeban dişevitîne. Bi bedevî û ciwaniya nezdar heyrana xwe, bi xanedaniya malbaba 

wê, li wî cihî ku dadibezin  heya digehîne zozana nû ya wan, qala emegnasiya xwe dike 

ku weke wê li ser soz û peyman û biryara xwe bimînin û heya daviyê, sûndê ji hev re 

bixwen. 

Ger ew hozan heyran ji zarê keçikê be, ew jî hawara xwe bo destexûşkên xwe 

dibe û daxwazê jê dike ku sexera wê nebin, belkî daxwaza alîkariyê ji wan dike ku 

biçne ba rihsipî û mêrmaqûlên gund û deverê, daku çareserekê jêre vebînin. (Es’ed Edo, 

2015: 517 – 518). 

Eva tê wateya wê ku ((heyran, parçeyek e ji helbestên azad. Yan jî pexşan, 

şê’irek e ku dirêjî û kurtiya dêrên wê, bi tu kêşek Erûzî yan penceyî a pîvanî nahê 

pîvandin, belkî li gor manaya hewce, şiyan û zewqa heyranbêj di derbirînê de kurt û 

dirêj dibe, peyv û destepeyvên wê hertim rohn û eşkere ne))( D. Îdrîs Ebdula, 2014: 

176 ،B , sêyem ). 

Bi giştî ‘’Heyran’’ê zimanek sade heye û piraniya deman ji nazdar heyranê re 

hatiye gotin û derdedil hatiye kirin û zêde li dîwanxanan de bav bûye, piştre bi 

meremên civakî, olî û qehremantî û …htd hatiye gotin. Heyran pitir li deşta Hewlêr û 

Mehabadê de heye û girîngî pê tê dayîn. Zaf carî weke derdedilê kur û keçan bikar 

hatiye û pir bi ciwanî pesna keça kurd dike. Basa cil û berg, bejn û bal, wefadarî, soz û 

peyman û bedeviya keça kurd dike ku hemû ewane beşek girîng in ji kultura kurd. 

Herweha basa zaf dever û gundên kurdan dike û dîmena cuwan a surûşt, deşt û 

dol û gund û bajêrên Kurdistanê dikişîne û zêr û zîw, pîşesazî û karkirina têde nîşan 

dide. Evane tevde beşek girîng ji kultura netewî ya kurdan pêk tînin. Ji riya hunera 



76 
 

‘’Heyran’’ê ve, zaf kesên navdar hilketin û bi heyranên xwe hatin naskirin, weke Hesen 

Heyran, Hesen Sîsawayî û …htd. Ya jêrîn mînakek ji vê heyranê ye: 

Heyran ewro sibyanê 

Şemar debzêwî le dew zê û dewzêyekey Badînan 

Dedatewe le çem û çeman 

Kur derê: Heyranekey min Karmamiz e 

Hemû hêware û sibyanan 

Şor debêtewe ser derawî Girdereşey 

Le nav dirê minî mar wêran la deba xeman 

Emin ewsarekey serê çend sarane 

Rawestayme lebarî bejnekî barîkerane 

Gerdenekî bexenawke 

Serkî belasere 

Ewende dekem û nakem 

Çi birînim naka derman. (D. Îdrîs Ebdula, 2014: 179  ،B , sêyem). 

2.5.1.6.Lawik 

Hunerek mezin a kurdî û yek ji stranên herî kevnar ên fulkilora kurdî ye. Her ji 

kevnar ve, gelê kurd şehrezayî li gel ‘’Lawik’’ê de hebûye, bi sedema wê ku li naverok 

û cewhera lawikan de, basa zaf ji êş û azarên kurdan hatiye kirin, û bo merema 

derbirîna êşa hejêkirin û evîndarî, qaremanetî, peymandayîn, suwarçakî û …htd. 

Lawikê cî û pêgehek taybet bi xwe li nav dîwanxane û mal mîran de heye. 

Lawik, ew serpêhatiyên qaremanetî yan evînî yên xweş û bi tam û lezet in ku 

mirovê kurd vedigerîne rojên berê û li dol û çiya û jivangeha demanpakên me de dibe, û 

li dîwanxana biramezin û mêrmaqûlan de, dest li ser çok û çav tejî rondik, birînên 

kevnnar ên me vedikulîne, û bi ser bejn û balaya horîsifet û delala pê bi xene ya çil û 



77 
 

çar kezî û bi kil û kildan, ahîn û kesera bêmiraziya Xecê û Sitiyê, Sitî Xezal û Esmerê, 

Kabayîzê Eyşê re dibêje . Yan şoresuwarên fedakar, ji wê dema ku kurd koç û koçberî li 

çiyayê Sîpanê de dakutawe, ji wê dema ku pelgên Darebenê cergê Siyabend kunkun 

kiriye, Bekoyê pilegewir jî bûye teraşek bi qelem di navbera Mem û Zîn de, Lawik her 

hebûye. Wate temenê wê, bi qasê temenê êş û azarên kurdan e. (Es’id Edo, 2015: 493- 

494). 

Lawik jî bi zimanek sade tê gotin û ji aliyê lawkbêjan ve bi cuwanî hatiye 

dariştin û basa suwarçakî, dildarî, xerîbî, bivêrî û …htd dike. Lawkbêj bi soz û xemgînî 

ve lawika xwe bo nifşên nû vedigêre û diçe nav mijaran û lawikên dîrokî vedigêre û yek 

bi yek basa palevan, mîr û kesatiyan dike ku tevde kultura neteweya kurd in. herweha 

bas ji edet û nerîtên xwebextkirin, hejêkirin, û peymandana dildaran dike ku beşek 

girîng in ji dîroka kurdan û bi awayê lawik hatine tomarkirin û zar bi zar têne 

vegêrandin. 

Zaf lawikên fulkilorî ên evînî hene ku bas ji evîna wan dike û bi soz ve vedigêre 

weke: Xec û Siyamend, Mihemed û Sêvê, Las û Xezal, Biwaro û Simo …htd. Di vê 

nimûneyê de Adilexan, keçika delal û bedev ya Temer paşa ê bisilman, ku agirê eşqê 

kar tê kiriye, bi bê tirs û xof li hemberî bav û bira û eşîreta xwe de bi bejn û bala 

Derwêşê Evdî ê suwarçakê Êzidiyan de dixwîne û xweziya gihîştina bihevdu re 

dixwaze: 

Bayeka bayekî gele sard dê, ewro serê çend rojane dengê 

Derwêşê Evdî legêy Edlî giran dê 

Birya li deştê Heranê bi şevê buwarî 

Destî min le bin serî Derwêşê Evdî biwayê 

Ramûsanî xom bikirdaye li rûmeta sor gur gurî bîgirtaye cote şemamokî bendî 

baxerê 

Bizanîn ewê demê mirdinî marwêran le min Derwêşê Evdî le gêy kêheman gele 

giran dê. (Es’id Edo, 2015: 500). 



78 
 

Wêjeya fulkilora kurdî tejî ye ji dîroka edeba millî ya kevn û tomarkirina urf û 

edet û kultura kurdî bi awayên curbicur. Serbarê ew hemû felaket û nehametiyên ku 

hatine ser riya me, lê ji riya fulkilorê ve hatiye parastin. Mijar zaf in weke dastan, tirane 

û henek, beyt, hekayêt û ..htd. Evane bi xwe jî zaf curên din hene weke dastanên dildarî 

û qaremanetî ku bi sûd in û hin ji wan rastî ne û bi awayê lawik, vegêrandin û helbestên 

fulkilorî hatine tomarkirin. Kultura kurdî bi hemû şêwazên xwe di wan de hatine 

parastin û weke dîrokê me nasiyar dike bi kultura kurdî re. Ii ber wê ye ku pêwendiyek 

qahîm li navbera wêjeya fulkilorê û kultur û dab û nerîtên kurdî de heye. 

2.5.2. Di wêjeya nivîskî a kurdî 

Her neteweyekê dîroka diyarîkirî ya xwe bona xuyakirina destpêka wêjeya 

nivîskî heye. Edeba nivîskî jî mifahek zaf ji fulkilorê dîtiye û kiriye bi çavkaniya 

îlhamên xwe. Bo mînak şahkara edebî ya (Mem û Zîn)a Ehmedê Xanî, îlham ji (Memê 

Alan) ê fulkilora xelkê kurd wergirtiye. Lê wêjeya nivîskî ya her gelekê bo gelê din li 

gor şert û mercên neteweyê cuda ye. Bêguman kurd jî xwedî dîrokek xuya li vê derheqê 

de ye û hin tekstên bawerpêkirî li dest de hene ku bi dîroka destpêka helbesta kurdî tê 

zanîn. Helbet destpêka han bi diyalekta cuda û li serdemek cuda de çêbûye. Her 

diyalektekê destpêkek heye ((Du beytiyên Babatahir (937- 1010) ku kurdekî Lor e û li 

Hemedanê de jiya ye. Du beytiyên wî bi destpêka helbesta kurdî tê zanîn û bi awayekî 

giştî, zanayî û gernasiya Babetahir tevî bîr û baweriya ayîna Yarsan û sofîzma strana 

millî ya herêmî, du beytiyên wî afirandine. Helbestên olî ên (Wilîrîkî (Xenayî) li 

diyalekta stranê de, helbesta herî kevnar a zimanê kurdî ye. Li sedsalên navîn de peyda 

bûye û li evraz û nişîvan de bûye heya destpêka sedsala 20’an. Piştre lawaz bûye heya 

şerê duhemîn ê cîhanî. Helbesta ayînî ya Wilîrîkî li diyalekta Kurmanciya Jorîn de piştî 

bûyera herî girîng (şerê Çaldiran - 1514), ku destpêkê bi şêweya helbesta millî, vêca 

helbesta xwendewarî a bilind hatiye holê. 

Helbesta Lirîkî (Xezel û Qesîde) li diyalekta Kurmanciya jêrîn de, piştî çêkirina 

paytext (Silêmanî) peyda bû. Wê tevgera edebî, paşan bandor û tesîrek pir mezin ji 

xurtbûn û guherîna wêjeya kurdî kir)) (D. Marif Xeznedar, 2010: 181, B. yekem). 



79 
 

Bi vî awayî helbestên Babetahir bi yekem şêirên nivîskî ên kurdî tên hejmartin û 

cewher û naveroka dubeytiyên wî, pêwendiyek berfireh û qahîm tevî ayîna Yarsan 

heye. Lê her nebe, li serdemê piştî belavbûna ola îslamê de di çarçoveya rêbaza sofîzmê 

de xwe nîşan dide. Di nav dubeytiyên Babetahir de, dikarin hest bi Lirîkî dildarî a nazik 

bikin, lê têkel bi sirûta veheliyan di nav xwede dide. Tevî wê jî, armanca Babetahir eşqa 

xwedayî bûye, bila hin wêneyên eşqa mirov jî têde bin. Ji ber wê ye ku dubeytiyên wî li 

nav xelkê de cihek taybetî hebûne. Çûnkî rengvedana dil û derûna wan bûye. Tevî wê 

ku sofî bûye, lê hin ji çarînên wî, rengvedana kultura civakê bûne ku di helbestek xwe 

de, basa hejarî û dewlemendiyê dike û dibêje: 

Be goristan guzer kirdim kem û bêş 

Bidîdim gorî dewlemend û derwêş 

Ne derwêş bê kefen der xak refte 

Ne dewlemend birde yek kefen bîş (Şêx Mihemed Xal, 2007: 140). 

Wate, min zaf seredana goristanê kir û gelek gorên hejar û dewlemendan dîtin, 

min nedît heya niha, ne hejarek bê kifin were veşartin û ne jî min dewlemendek dît ku ji 

kifin zêdetir, tiştekê bi xwe re bibe. 

Herweha helbestvan û wêjevanên piştî wî jî li naverok û kakila berhemên xwe 

de, urf û edetên kurdan kirin bi alav û keresteya berhemên xwe. Helbestvanê navdar 

‘’Xanî’’ di berhema ‘’Mem û Zîn’’ de dibêje: 

Sed carî qesem bi her du nunan 

Ehd min ewe digel Eyûnan 

Heta reqemek dibit ji canî 

Cana tu di canî da nîhanî. 

Piştî wê ku Mîr bi evîndariya Mem û Zîn re dizane, Mîr dikeve azardana Mem. 

Mem wekî aşiq û evîndarekî rastbêj û serrast, sûnd bi her du ‘’Birî’’ên Zînê dixwet û 

sozê bi her du çavên wê dide ku hetanî terahî di canê wî de bimîne, soz û evîna Zînê ji 

dil der neke û canê wê ji canê xwe xweştir bivê, nemaze eger bibe sedema jinavçûna wî 



80 
 

bi xwe jî. Berê di dema nivîsînê de, pîta (N) ser û bin dinivîsîn û şêweya wê rengê 

Biriyan dida.. Vêca (Mem) Birî ên wê (Zîn) weke kewanê bi pîta (N) şibandiye. (Îsmaîl 

Tenya, 2005: 28). 

Vir de soz, peyman û hejêkirin û xwebextkirin, beşek ji kultur û urf û edetên 

kurdan in ku li helbestên Mem û Zîn a Ehmedê Xanî de pir bi cuwanî reng vedane. 

Herweha di helbestek Hacî Qadir de ku li ser karkirinê arasteyî neteweya xwe 

kiriye, dibêje: 

Be qisey sade birsî têr nabê 

Emele ’îzzî dîn û dunya bê 

Asinî sard be fû nerm nabê 

Temelî karî hîz û bêxêr e 

Destî mandû le ser zikî têr e. (Fuad Tahir Sadiq, 2008: 104) 

Hacî Qadir li vir de rû ji xelkê dike ku hînî tembeliyê bûne û di nav kurdan de jî, 

tembelî û karnekirin, diyardeyek kirêt û nehez e, û bi helbesta xwe û têkhelkêşek ji 

pend û gotinên pêşiyan ên kurdî, xelkê han dide ku ji xwe re nan peyda bikin û bi 

mandîbûna destê xwe, têr bixwen û tembelî karek nebaş û kirêt e û dev jê berdin. 

Helbestvan tex û qatek şiyar û çeleng bûn. Berdewam xelk ji xwendin û zanînê 

re han didan. Ew haydar dikirin ku gelên dinê bi xwendinê çawa pêş ketin, lewre hewce 

dike ku dûrî nexwendewariyê bikevin. Bi taybet dema didîtin ku di nav neteweya wan 

de, hêdî hêdî nexwendewarî dibe bi kultur û nikare xwe jê derbas bike. Lewre Qani’ di 

helbestekê de, gelê xwe ji xwendin, hînbûna zanist û zaniyariyên nû û bihorîn ji kultura 

nexwendewariyê re han dide û dibêje: 

Be sîhrî têmegen îlmî zemane 

Bixwênin çûnke xwêndin piştîwan e 

Necatî ecnebî wa eçne kewkeb 

Behêzî xwêndine, çakî bizane (Qani’, 1385: 581). 



81 
 

Yekî din ji diyardeyên xirab di nav civakê de ku ba hinekan bibû bi kultur, 

meseleya fêlkirina ‘’şêx’’an e ku jêr navê ol de, dek û dolab, fend û fêl ji xelkê dikirin. 

Nalî ê helbestvan jî weke mela û şaîr rexneyê ji wan cure şêxan digre û di helbestekê de 

dibêje: 

Daîm lewte mêgelî jin, nêrgelî piyaw 

Bem rîşewe le pêşewe boy be ser gele (Nalî, 1976: 468) 

Wate: Ya şêx! nebêje komek jin û mêr bi dû te ketine, lê ewqas nefam in qey tu 

dibêjî Mih û Bizin in. Tu bi xwe jî bi rih û rêdînek dirêj, weke sabirînî sergele ketiyî 

pêşberî wan, û ewqas jî nefam û tênegihîştî yî, ku nizanî wan ber bi ku ve dibî. Helbet 

di nava kurdan de zaf kes hene ku di bin navê ol de xelkê didin pey xwe û dixapînin. 

Nalî ê helbestvan jî rexneyê ji wan kesan digre û bi karek nehez û kirêt dizane. 

Herweha helbestvanên zaf hene ku rexne ji civakê girtine û karê kirêt û neşqam 

destnîşan kirine û li dijî mêrên xirab in. 

Şêx Reza Talebanî li vê derheqê de dibêje: 

Sax le dunyada nemawe ger qisey saxit dewê 

Bê hezarit pê nîşan dem ger qurimsaxit dewê. (Şêx Reza Talebanî, 2003: 217). 

Helbestvan bas ji rewşa aloz di nav civakê de dike, merem eve nine ku mêrên 

baş di civakê de nemane, belkî dibêje mêrên xirab zêde ne. Bêguman eva jî kulturek 

xirab e û li kurdewarî de nahê pesindkirin. Helbestvanan jî di helbestên xwe de basa 

kultura kurdî kirine ku bi aliyê baş û xirab ên xwe bûne bi matiryal û keresteya 

helbestên wan. Piştre janrên din jî li wêjeya nivîskî de derketine holê û bi giştî kultura 

kurd, mijara nav hunrawe û helbestên wan de bûn ((Yekem pexşana kurdî (Destûra 

zimanê Erebî bi kurdî) ku ji aliyê Elî Teremaxî ku di 1000 a koçî de hatiye nivîsandin. 

piştre jî pirtûka Mela Mehmûdê Bayezîdî (Adat û Risûmetnamey Ekrad) ku bi 

kurmanciya jêrîn hatine nivîsandin û eqîdeya kurdî a wê, Mewlana Xalîd û 

Mewlûdnameya Şêx Hisên Qazî (1791- 1870) ku xelkê bajarê Silêmaniyê ye, hevçerxê 

Şêx Marifê Nodeyî ye û xwediyê yekem pexşana kurdî ye ku bi zaraweya naverast 

hatibe nivîsandin; ku mewlûda Pêxember (D. X) bi awayê pexşan vedigêre, û 



82 
 

nimûneyek e bo sec’iî kurdî û zaf peyvên kurdî û ayînî bi kar anîne û zimanê wê jî, ew 

ziman e ku wêjeya kilasîkî pê hatiye nivîsandin)) (P.Y.D. Ebdulwahid Kuşîr Dizeyî, 

2011: 125- 126). 

Piştre bi sedema nivîsînê, janrên din serî hildan û ketine nav mijarên rewşenbîrî 

û nivîsînê de, û bûne sedema pêşketinê di warên curbicur weke aborî, siyasî, civakî û 

weşana kovar, rojname û belavokên din û wergeranê …htd. ewane tesîr li ser biyava 

nivîsînê kir û pêşde birin û hin janrên din jî weke kurteçîrok, çîrok, roman û …htd serî 

hildan. 

Helbet evane jî di çend qonaxan de geşe kirine û pêşde çûne heya ku gihîştine 

îro .Çîrok û romana kurdî jî pitir derfet ji nivîskaran re afirandiye ku qala rewş û tîtal û 

edet û kultura gelê xwe bikin û di nav çîrokên xwe de bidin ber nirxandinê û jiyana bi 

êş û azar û tejî felaket û zehmeta cotkara, evîn û dildarî, wefadarî û sorbûna li ser 

gihîştina bi armancê nîşan bidin. Çîrok jî curbicur bûn, weke çîrokên li ser mirovan di 

biyavên jiyan, ayîn, urf û edet û kulturê û herweha li ser ajel, efsane û hizrînê û…htd. 

Ewane bibûn bi mijarên sereke di nav çîrok û romanên wan de ((Pîremêrd serbarê ew 

hemû mijûlbûn û raperandina karê rojnamevanî, helbest, wergeran û nivîsîna curbicur 

di biyava kurteçîroka kurdî de, çend çîrokên hunerî û cuwan hene ku mijarên wan, 

civakî ne û ji kelepûra kevn a kurdî ve durist kirine, hemû ew çîrokên ku li (Kovara 

Gelawêj) de belav kirine)) (Umîd Aşna, 2001: 62). 

Herweha li dehika 60’an a sedsala 20’an de, hin ji çîroknivîsan, çîrokên civakî 

nivîsandine û rewş û êşên civakî diyarî kirine û bizav û coşek mezin bona çareserkirina 

wan xistine nav gel de, weke: Cemîl Saîb, çîroka (Le xewma), Pîremêrd çîroka 

(Duwazde Suwarên Merîwanê), Eladîn Secadî, çîroka (Zemawendî Reşe Xecelaw), 

Hisên Arif çîroka (Çay Şîrîn), Kakemem Botanî, çîroka (Tonela derbendeke), herweha 

Hesen Qizilcî û Mihemedsalih Dîlan û Erebê Şemo û Cigerxwîn û çend ên din, û ji bilî 

sedan çîrokên civakî ên din. (Fuad Tahir Sadiq, 2008: 197 – 108). 

Piştre çend janrên din ên edebî derketin holê, bi taybetî janra roman weke 

romanên (Janî Gel) a Îbrahîm Ehmed û (Malava Gulî Xem) ya Hîmdad Hisên û çend ên 



83 
 

din ku li naveroka romanan de, urf û edet û kultura kurdî têde reng vedaye û li beşa din 

de, emê bi awayek zanistî şirove bikin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 
 

3. RENGVEDANA KULTURA KURDÎ LI ROMANÊ DE 

3.1.Kultura kurdî li gund û bajaran û rengvedana wan li romanê de 

3.1.1. Çanda kurdî li gundan de 

Romana kurdî weke romana her neteweyek ser dinê, çavkanîgirtî ji kultura xwe 

ye û pitir resenatiyê ji wê kulturê werdigre. Yek ji aliyên resen û kevnar ên wê kulturê 

jî, jiyan û urf û edetên gundan e ku bingeha kultura kurdî pêk tînin. Helbet kultura gund 

jî, sîma û taybetmendiyên xasmanî bi xwe hene û romannivîsê kurd bi sûdwergirtin ji 

wan sîma û taybetmendiyên çanda kurdî, beşek ji bûyer, karekter, dem û cihên nav 

rûbera romanê de diafirîne. Li vir de, emê cehd bikin ku edgarên çanda kurdî li romana 

kurdî de bidin xuyandin. 

3.1.1.1.Şivanetî û çandinî 

Yek ji pîşeyên herî kevnar e ku xelk ji bo bijîva jiyanê pênase dike, û heya îro 

rojê jî heye û xelk bo debara jiyanê, pişta xwe pê girê didin. Lê li destpêkê de, sade û 

sakar bûye û berhema wan jî, sînordar bûye. Kurdan jî, ji zû de dest avêtîne çandinî û 

ajeldariyê ku jîngeha wan ji her du biyavan re guncaw e û bûye bi çavkaniya 

berhevbûna bijîva jiyana rojane ya wan. Di encama berketina bi wan pîşeyan re, bûye bi 

beşek ji jiyana civaka kurdî ku di nava janrên wêjeyê de jî reng vedaye û her ji ber wê 

ye ku romannivîs beşek ji bûyeran bi wan pîşeyan re girê dide û herweha buha û pûteyê 

jêre dide. 

Di romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de ronahiyê dixe ser pîşeya şivanetiyê 

di gundan de û ji riya filaşbak ve wan rojan tîne berçav ku gavanetî kiriye ((Bavê min ji 

min re got: Kurê min, ez kal û îxtiyar bûme, birayek te jî çûye leşkiriyê, divê tu 

serperistiya malê bikî, çi bikim? Ji qutabxaneyê derkeve û bi kurê mam Reşîd re 

çêlekan biçerîne. Diya min jî hevrayê wî bû. Bavê min rast dibêje. Xwe em xazokatiyê 

nakin. Her çiqas ku kurê mam Reşîd ji min mezintir bû, lê ez ji wî şiyartir bûm. Me, 

Garan bi ciwanî dibir û vedigerand. Rojek ji rojan, tu kesî/ê gazinde ji me nekirin. Li 

Havînê de me dûr nedibirin û her li derdora gund de diçêrandin. Keç û jin li tenîkeyan li 

dora me dizivirîn û çavên xwe dibrîne paşiya çêlekan ji bo komkirina Tesil û rîxa wan. 



85 
 

Her ku didîtin çêlekekê dêla xwe bilind dike, hawar dikirin Zerde ..Zerde..Reşe.. 

Reşe..))(Nazê: 117-118)). 

Li vir de, me bi çawaniya jiyankirina di gund de dide naskirin ku xelk mijûlê 

xwedîkirina sewal û ajelan in û mifahê ji berhemên wan dibînin. Pîşeyên şivanî û 

gavanî, yek ji wan pîşeyan bûne ku zaf ji xelkê gundan pêre mijûl bûn û bûye bi 

çavkaniya dahat û kar û kasibiyê bo hin kesan, û pişta xwe pê girê didan. Herweha vê 

yekê jî dide eyanê ku xelk hejar û belengaz bûne û paşero û Tesilên Çêlekan kom kirine 

daku hişk bikin û li şûna neft û gazê, bo şevatê mifahê jê bistînin. Wate, jiyan li wî 

serdemî de sade bû û pitir pişta xwe bi berhemên xwe girêdane. Herweha bas ji 

dîmenên keç û jinan dike ku çawa ji bo komkirina tesilên çêlekan dibeziyan. 

Her di wê romanê de, awir ji hinek kar û pîşeyên ku ji kevnar ve di gundan de 

birêve diçûn, hatiye vedan, ku tevî wê de jî, wêjeyek zarekî anîbû rojevê, weke 

(Durûne) ku bi vê sedemê ve, strana karî pêre hatiye gotin. Romannivîs li qulçekê de 

awir ji wî karî vedide û ew dêre helbestên ku weke stranên karî hatine gotin, tomar dike. 

Li vê derheqê de, beşa (29) terxanî vê mijarê dike û cîranê wan, daxwaza (Azad) dike 

bona wê ku bedela (Eze) ê kurê wan ku nesax bûye, nan û ratibê ji pale û dirûnkaran re 

bibe. Piştî wê ku Azad ratibê ji wan re dibe, li wir dimîne û bala xwe dide ser wî kar û 

pîşeyî ((Min jî biryara xwe da ku nevegerim heya ku ji wî berî xilas nebin. Serpale berê 

wan nîşan kir, û hemûyan bi hevre dest pê kirin: Yalla stran. 

Serpale 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirîbû tayekim gum kirdûwe 

Kors 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirîbû tayekim gum kirdûwe 

Serpale 

Entîke û wurd û mird e 



86 
 

Elêy Birnewî kurd e 

Bo maçî lêwey allî 

Dilim pirî le derd e 

Kors 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirrîbû tayekim gum kirdûwe (Nazê: 105- 106) 

Tevî karkirin û strîna wê lawjeyê, romannivîs îşare bi pêwendiya navbera kur û 

keçên karker dike û dide xuya kirin ku li wan karkirinan de, derdedil kirine (xwast û 

hezên xwe baskirine). ((di navbera kur û keçê de, durûnkarek din hebû, kur xwast tiştek 

wusa bibêje ku keçik tê bigihîje û tevî kabra re cihê xwe biguherîne: 

Serpale 

Kiçê were bemlawe 

Cergim bo to sûtawe 

Şanê bide le şanim 

Ewsa ba derçê giyanim 

Kors 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirrîbû tayekim gum kirdûwe (Nazê: 106) 

Romannivîs serbarê wê ku ji vê riyê ve basa ew kar û pîşeyê dike, li heman 

demê de beşek ji urf û edetên karkirin û stranên karkirinê jî tomar kirine û ji jinavçûnê 

rizgar kirine. 

Herweha romannivîs îşare bi pîşeyek din ya civatgeha gundnişîniyê dike ku ew 

jî pîşeya şivanetî ye ku yek ji wan pîşeyên giran û qurs e ku cewher û kakila jiyana 

gund pêk tînin. Li vê derheqê de romannivîs li ser zarê karekterê sereke (Azad) û ji riya 

vegêrandina bîranînan bas ji wê pîşeyê dike ku çawa birêve çûye û li hember de çi 



87 
 

wergirtine ((Berî rojavabûnê me Garan dianî û her yek ji me canta û tûrikek dikire stûye 

xwe û diçûne ber deriyê ew malên ku me ajelê wan diçerandin, û me li derî dixist: Nan 

bînin nan. Her malekê nanek dida me))(Nazê : 119). Bi vî awayî romannivîs hewil daye 

ku kultur û deb û tîtalan li çarçoveya bûyeran de bîne ber bas û raya xwe li ser bîne 

ziman û ji neviyên pêşerojê re weke çandek kevnar tomar bike. 

Li romana (Koyxa Sêwî) ê (Ezîzê Mela Reş)de, romannivîs li çarçoveya bûyeran 

de îşare bi hin çandên civaka xwe kiriye û di pêvajoya vegêrandinê de, bi kar anîne û 

sûd jê standine. Yek ji wan jî, şivanetî ye ku di civaka gundî û çandiniyê de, bi yek ji 

aliyên aborî ên girîng tê hejmartin. Di demsala buharê de, şivanetiyê urf û edetek bi 

xwe re dianî ku ew jî, koçkirina pezdaran bû bo zozanan bi armanca çêrandina pez û 

ajelan.  Wê yekê çend hefteyan vedikêşa û kon û reşmalên pezdaran li nav şînkatiya 

surûştê de xuya dikirin. Romannivîs ew çanda devera Qerac û Kendînaweya deşta 

Hewlêrê di vê demsalê de tomar dike ((Wê demê ji hemû aliyekê ve koç û barkirina 

malên şivankaran li (Seniye) û (Mulkiye) û (Şemamk) û (Kendînawe) û zaf cihên din, 

weke Qaz û Quling û Mirawiyan, kom kom û ref bi refên neveqetiyayî bo midehê 

hefteyekê bi dû hev de rêz dibûn û diçûn. 

Kîjan Hêstir yan guhdirêj ciwan bana, barê wê bi têr û tûr û Milakdana tejî nexş 

û nîgar dixemilandin û dikirine pêşengê karwan û keça ciwan yan şorejinekê serkêşiya 

wê dikir. Bi riya: (Bazarge) û (Kilkey Darebizmaran) û (Qerebotk) û (Qerebêtkan) de rû 

jê dikirin. Di wê qeraca mezin de, cihek nedima ku reşmal û kone lê nevedabin. Heya 

ku giya nêr dibû, cogeh diketin nava mêrg û perêzan, pez û ajel lê deçerandin. Wê demê 

hevdem barge û binegeha xwe kom dikirin û ber bi bingeha xwe ya eslî vedigeriyan)) ( 

Koyxa Sêvê: 6). Li vir de ((Romannivîs di romana (Koyxa Sêvê) de dîmenek ciwan û 

balkêş ji jiyana koçeriyê dixemilîne, û zozan û hobe û binegeha deverê ji me re 

vedigêre)) (D. Îbrahîm Hesen, 2012: 81) û weke erşîv tomar dike. 

Di romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de, li dîmenek din de îşare 

bi hişkesalî û nebarîna nixte û baranê dike û bandor û karîgeriya wê bi taybetî li ser 

civaka gundnişînî û çandiniyê dide xuyakirin ((Ew salên ku baran nabare, kulp û xela bi 

dû re dihat.. Giranî zêde û xurt dibû. Danewêle pir girantir dibû. Nemaze balindeyên 



88 
 

weke pasarî, Qijalik û Reşûlik, Xencerbal û Peresêlke jî kêm dibûn yan ji deverê sil 

dibûn û tera bera dibûn... Îca hingê tengezarî û kul û xeman dever vedigirt)) (Helkişan 

Berew Lûtke: 229). 

Ji bo çareseriya wê rewş û kavdanê, urf û edet û çandek taybet birêve diçû.  Li 

warê olî de, nimêja baranê dikirin ((Nimêja Baranê dikirin, ji Esman lawahî û dalahî 

dikirin, qurbanî serjê dikirin, vêca her tax û tîre û pîşeyek bi cuda ji wê deştê 

werdibûn)) (Helkişan Berew Lûtke: 229). 

Ger ew nimêja baranê encamek wusa nebiba, vêca rû ji deb û tîtalên kurdî 

dikirin û kose û bûka baranê çê dikirin. Romannivîs hûrgiliyên wan urf û edetan bas 

dike ((Kosewe mêrek bû ku pirça serî wî bi gûzanê ditiraşîn û tenê şelek dikire ber xwe, 

û delingên xwe vedidan û rûyê xwe bi teniya binê mencelê reş dikir. Piştre dar û 

şeqleyek digirte dest û zengilik dikire stûyê xwe. Digihîşte ber deriyê her malekê, kalon 

yan pûtek avê pêde dirijandin û selewat vedidan… carna jî kilawek qûçî libadî ku 

xemlandî bi morik û parçeyên xişl ên tebiqî û pirtiyên neynûkan bû, li serê xwe didanî, 

û zarok jî bihvere bi çepikan li pey diketin û beste digotin: 

Heyaran Meyaran 

Ya xwa bîkeyte baran 

Bo feqîr û hejaran 

Hinekên din digotin: Hewreke giyan giyan 

Destim bigre bême ban 

Bo Qarçik û Domelan)) (Helkişan Berew Lûtke: 229-230). 

3.1.2. Nêçîrvanî 

Yek ji wan pîşeyên e ku mirov, her ji kevnar ve nasiye, û mirovên destpêkî bona 

bijîva jiyanê, pişta xwe pê girêdane û xwarin û xoreka rojane ya xwe ji wê riyê ve 

bidest xistine, lê piştre xelkek zêdetir weke edet û çandekê nêçîrvanî dikir. Helbet 

hinekan weke xwast û hezek ew kar encam didan. Nêçîrvaniyê di nava kurdan de 

dîrokek dûr û dirêj heye û li ba hin kesan, bibû bi edet û çand, lewre li piraniya deman 



89 
 

de, bala nivîskaran kişandiye û bûyerên cur bi cur têde qewimîne, ji ber wê ye ku, zaf 

carî li romana kurdî de tê dîtin. 

Li romana (Kordere)ya (Xusro Caf) de, Ekber li vegêrandina xwe de, dema ku 

basa Kelayî dike ku xwedî xwaringeh e, lê hez û xwasta wî diçe aliyê nêçîrvaniyê, û 

renge ya ku bidest dixe, bibexşîne û ji xwe re nebe, lê jêre bûye bi edet û renge tamek 

taybetî ji wê nêçîrvaniyê bibîne ((Ranik û çoxeyek gewir li ber de bû, bawerim pêre ji 

dayîk bibû. Wate tu kesî/ê, ew bi cilik yan Rank û çoxeyên din re nedîtibû. Rojên înê 

siwarê payskilê dibû û Cift (tifenga saçmeyî) a xwe diavêt milê xwe û bi armanca 

nêçîrvaniyê ji bajar derdiket. Carna li derî dida û gazî dikir: Ekber, Riza, Zeman, werin 

min Kotra Bircîle ji we re aniye)) (Kordere: 57). 

Xwediyê xwaringehê ku renge zêde hewcehî bi wê nêçîrê nebibe, lê belê weke 

hez û xwastekê di rojên înê de bi çeka destê xwe û duçerxa xwe diçû nêçîrvaniyê. Dema 

ku vegeriya ye, Kotirên xwe ji Ekber, Zeman û Riza ku birê hev bûn, bexşîne. Eva tê 

wateya wê ku, nêçîrvanî ji riya ciftê ve hatiye kirin û curê nêçîrê jî destnîşan kiriye ku 

Kotir e, û li devera wan de, ew cureyê Kotirê hebûye. 

Li romana (Koyxa Sêvê) a (Ezîzê Mela Reş) de, romannivîs îşare bi nêçîrvaniyê 

dike û weke rê û cihên wê weke çandekê tîne rojevê. Li dîmenekê de (Mam Umer) 

daxwazê ji (Loqedirêj) ku mêvanê wî ye, dike ku şevê bi wî re biçin nêçîrê ((Êwarî rû ji 

Loqdirêj kir û got: Kekê Loqdirêj çima nahêy em îşev biçin nêçîrê …? 

Loqdirêj: Çima nêçîr bi şevan tê kirin… yan bi roj….!? 

Umer: Ya ku ez dibêjim, bi şev e. 

Loqdirêj: Çawa….? 

Umer: Golmeka (Xendeqa Mame Xelîfe) heya niha jî tejî baranav e. Şevane her çi 

mambizên wê deverê hene, rû jê dikin. Îşev emê biçin li rex golmekê, norîngekê 

bikolin. Emê xwe di nav de mat bikin, belkî xwedê hez bike nêçîrek dest me bikeve)) 

(Koyxa Sêvê: 15). Helbet nêçîrkirin li wê deverê de, cuda ji wê ku xweşiya xwe heye û 

ji bo dem borandinê ye, hevdem qazancek din ya madî jî heye ((Goştê wê ji bo xwarina 

çend danan bikar tê û hin carî ji keleşax û ser û kewilê wê jî bo xemlandin û cuwaniya 



90 
 

malê bikar tînin, û hin car jî goştê wê nêçîrê, weke derman ji nesaxiyan re bikar tînin. 

Bi giştî, nêçîrkirinê sûd û mifahek cismî a baş hebûye û weke werzişê, bo cismê mirov 

bisûd e. Him bizav û him jî hilmijîna hewayê paqij bo zaf nesaxiyan bisûd e, li heman 

demê de nêçîrvanî hinek çelengî û bivêrî jî hewce ye, û mirov hînî aramî, bêhnfirehiyê 

li hember dujminê hertimî ê xwe de dike)) (D. Îbrahîm Hesen, 2012: 185). 

Vêca romannivîs ew rê û cihên nêçîrkirinê diyarî dike ku li destpêkê de, çalekê 

hildikolin û xwe têde diveşêrin bona wê ku nehên dîtin ((Dema ku gihîştîne Golmekê, 

nizîkî sed metran dûr ji avê, Umer dest bi kulandina koçalê kir. Loqdirêj tewir ji dest 

wergirt û got: Keko eva ne karê te ye, karê min e! Ew yek got û li bîstekê de, bidavî kir. 

Wê heynê de, Umer tifenga xwe da destê wî û got: Kuwusan e her bi xwe jî here 

nav koçalê. Loqdirêj bi bêhntengiyê ve got: … na … keko nan bo nanewa û goşt jî bo 

qesab. Min di jiyana xwe de nêçîr nekiriye û kêfa min jî jêre nayê. Ger tenê vê carê 

dibêjî, eva ji ber dilê te ye û bes. Umer çûye nav çeperê û tifenga xwe siwar kir (gulle 

bire ber) û hinek pûş û pelaş bi ser xwe dada. Loqdirêj jî Guhdirêjê xwe bire qulçek dûr 

ji golmekê girê da û bi xwe jî li nizîk de veqelist)) (Koyxa Sêvê: 16- 17). 

Piştî girtinpêş a wan rê û cihan, romannivîs bi hûrî kiryara nêçîrkirina mambizê 

vedigêre ((Nişkîve dît ku celebek mamiza birêve ne, nêriyek ku ji hemiyan mezintir bû, 

li pêşiya wan de ye û tên bo ser avê: wey babo îca çi nêriyek e…? Dê bavê min qurbana 

te bin …! Her ku Nêrî gihîşte ser golmekê û du sê caran simkola avê kir û hawriyek ji 

rewê veda, mirênek bilind lê hat, dûlika xwe badaû  limbûzê xwe kire nav avê de. 

- Bi xwedê wusa xuya ye ku bûye bi qismet û nisîb, lewre destxweş hilketiye...!. 

Nîşange lê girt û ji şilke sera wê da. Borênek ji Nêrî rabû û ser û ser kete nav golmekê 

de. Umer bilez xwe gihandê û der anî û serjê kir: Aliyê kêm 10 hoqe goştê wê heye...!)) 

(Koyxa Sêvê: 21). 

Di romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de îşare bi diyardeyek 

kulturî ya civakê dike ku ew jî (ŞereKew û nêçîra Kewan e). Eva jî beşek ji jîngeh û 

çanda Kurdistanê dide xuya û tomarkirin ((Di Kurdistanê de şerekew baw e û li 



91 
 

çeperekê de, kewbaz rikeh (qefes)ên xwe bi awayê giroverî dadinên û her yek ji wan, 

qefesa xwe bi pîne pero yan kewilek zengiyanedar dipeçêve. 

Hin şerekew hene ku yek demjimêr û nîvan vedikêşe. Rawçî û kewbaz û qerec û 

rewend ji qebe qeba kewan şehreza ne û dinasin! Qaspe heye ku ya şer e, qebeqeb jî 

heye ku ya zayînê ye, ya vexwendin bo avvexwarinê jî cuda ye, qebeqeba 

xwegewzandin û çînekirin û herweha ya tirs û xof û ... hwd, jî cuda ne)) (Helkişan 

Berew Lûtke: 85). Li vir de, hûrgiliyên vê kulturê hatine nîşandayîn ku derheq kew û 

cureyên wê û şerekew li Kurdistanê de heye. Piştre romannivîs, rê û metod û dema 

nêçîra kewan dide eyanê ((Li zozanan de, du caran kew tên nêçîrkirin, cara yekem li 

zivistan û payîzan de bi tor û telikdanînê; cara duyem jî, li havîn û buharan de ku xwe li 

nav lîm û xîzê rex cogeh û rûbaran de digewizînin, dûre xwe ditekîne heta ku per û 

baskên xwe paqij bike, li wê demê de nêçîrvan bi Cifta cotlûl a xwe dihingivin)). 

(Helkişan Berew Lûtke: 85- 86). 

Romannivîs herweha tîrojkê dixe ser şêwazên nêçîrkirinê û sê metodên herî baw 

nîşan dide ((Yekem Kewa malî ku ji bo nêçîrê tê perwerde kirin û li nav rikehê de diben 

bo wî cihî (Rûbade) ku dixwazin. Bi peligên darberûya hişk û çirpikan, li berçavan bizir 

dikin. Kew jî li heyfa asîmanê berfireh û dîmena çiya û av û şînkatiyê, dike qebe qeb û 

birra kewa ji xwe nêzîk dike. Nêçîrvan jî ku li boseyê de xwe veşartiye, bi tifinga 

dihingive... 

Metoda duyem jî bi heman awayî, her du piyên Kewê girê didin û çarmedorên 

wê bi pûş û çirpikan digrin. Dema ku Kew guh ji qebeqeba biyanî dibe, tê bo şerkirinê. 

Destpêkê de her du alî dixwînin. Kewa kovî her bi dora wê de dizivire heya ku bi telikê 

ve dibe .... çavek wê bor, li berçav de zer û reş dibû ... li nêzî cihê avvexwarina wan 

kewan tê helavîstin. Nêçîrvan jî li vê derheqê de, bîstekê bêhna xwe çik dike. Kewên 

têhnî tên ku avê vexwen û ji dîtina wê dîmenê, mendehoş û ecêbgirtî dimînin û hêdî 

hêdî diçine pêş, heta ku ji perêza xwe ve, bi çekê wan dihingive)). (Helkişan Berew 

Lûtke: 86 – 87). Li vir de bi hûrî rê û şêwazên nêçîrkirina kewan hatiye baskirin û 

pêngavên wê hatine tomarkirin. 

 



92 
 

3.1.3. Rêzgirtin 

Rêzgirtin yek ji edetên herî baw ên gelê kurd e, û hertim hurmeta mezin û 

biçûkan, xelkê bîhanî, lêqewmayî û kesatiyên olî û bira mezin û ...htd hatiye girtin. 

Rêzgirtin edetek pir kevnar e û kes nine ku vê urf û edetê peyrew neke. Herdema kesek 

bê rêz derdikeve (nemaqûliyê dike), xelk bi giştî gazinde û sexera wî/ê dibin û bi edetek 

xirab dihesibînin. Renge rêzgirtina han ji cihekê ve bo cihek din ciyawaz be, û herweha 

ji kesek ve bo kesek din li gor demê jî guhertin bi ser de bê, lê herberdewam e û zêdetir 

li gundan de tê dîtin û hestpêkirin, bi taybetî derheq kesên bîhanî yan mêvanan. Edeta 

han li janrên romanan de bi zelalî îşare pê hatiye kirin ku rêzgirtina ji kesên bîhanî, li ba 

xelkê gund pir zêdetir e û berdewam xizmeta wan dikin bona wê ku hest bi xerîbî û 

dûriya cih û mekanê xwe nekin. 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, romannivîs edet û nerîta han kiriye 

bi beşek ji romana xwe û bas ji wê rêza wê demê dike ku xelk mêvanan vedixwînin 

mala xwe, û xwarinên baş ji wan re amade dikin. Li romana Nazê ya Îsmaîl Rojbeyanî 

de ku mamosta Azad di wî gundî de mamosta ye û basa wan vexwandin û mêvaniyan 

dike ku li mala Mam Wesman de jê hatine kirin û dibêje (Zêcamek mezin a qirêjû 

danîbûn ku ji aliyekê ve kunek lêdabûn û xirêneyek pêve kiribûn, du dewriyên Birinc li 

ser danîbûn ku têra 10 kesên wekî me dikir, û li ser her yek ji wan jî, tejî goştê Elokan 

kiribûn û du tasikên tejî şorbeya Qeysiyê jî li rex danîbûn. Mam Wesman destê xwe 

dirêj kir û ji me re got: Yalla Bismilayê lê bînin)) (Nazê:51). 

Romannivîs wê urf û nerîta vexwendin û mêvandariyê, weke rêz û hurmetek di 

romana xwe nîşanî xwendevan dide û bas ji wê dike ku xwarinek mişe û zor tînin. Ew 

bi xwe sê kes bûne, wate mam Wesman, Azad û Heme ê hevalê wî. Lê Birinc û goştê 

ku bo wan anînbûn, têra 10 kesan dikir. Xuya ye ku eva jî nerît û edetek wan e dema ku 

bixwazin rêz ji kesekê bigrin, ku mêvan yan xweştiviyê wan be, xwarinek mişe û goşt û 

qeysî jêre amade dikin. Evane hemû beşek in ji çanda kurdî ku xwarinên curbicur û zaf 

ji mêvanan, xelkê bîhanî û bi taybet mamostayên ku li qutabxaneyên gundan de 

waneyan dibêjin, tên amadekirin. Romannivîs dixwaze wê rêz û hurmetê nîşan bide ku, 



93 
 

xelkê gund bi vexwendinan, rêz ji mêvan û mamostayan digrin, bi taybetî mamosta li ba 

wan, kesên rêzdar û qedirgiran in. 

Herweha bas ji wan dîmenan dike ku mamosta diçe bo qutabxaneyê, û piştî wê 

ku ji girtîgehê serbest bûye, zarok û qutabiyan, çawa xweşî û şadiyên xwe anîne ziman 

((Zarok li ber deriyê qutabxaneyê weke têjika peresêlkeyê xwe dikutan, dema ku bi 

dîtina min hesiyan, hawara wan bilind bû, erê weleh mamosta hat, hemû reviyane derve 

û ji xweşiyan nedizanîn çi bikin)) (Nazê:53). 

Li vir de vê yekê nîşanî me dide ku hînî zarokan kirine, çawa rêz ji mamostayê 

xwe bigrin û jê hez bikin. Bi watayek din, mezinan qedr û hurmet li ba zarokan hene û 

herweha berevaj jî. Evane tev de derbirîna xoşewîstiyê ne ji mamostayan re û rêzek zaf 

jêre hene, û herweha bi dîtina wan keyfxweş dibin. 

Romannivîs li dîmenek din de bas ji kulturek din ya rêzgirtinê dike ku ew jî 

hurmetgirtin e ji mêvan û kesên bîhanî. Vêca, ger ew kes mamosta be, bêguman qedr û 

qîmeta wî zêdetir e. Ew rêz û qedra ku mamostayan wekî kesatiyên rewşenbîr û zana di 

gundan de hebûn, nîşana wê ye ku kurd xwediyê kulturekê bûne ku, rêz û hurmetê 

pêgehek bilind têde heye. Rêzgirtina han pitir di vexwendin bo mêvanî, nanxwarin û 

piştevanîkirin ji helwestên mamosta bûne. Mamosta Azad hest bi vê yekê dike û dizane 

ku retkirina wê vexwendinê, weke sivikatî û bêrêzî bi xwediyê malê ye ((Min hinde 

zanî (Mam Wesman), (Xule)ê kurê xwe şandiye pey min, bona wê ku şîvê (nanê êwarî) 

li mala wan de bixom. herçiqas ku min pê nexweş bû, lê neçar bûm, çûnkî 

qebûlnekirina mêvaniyê, weke kêmgirtina mazûvan tê zanîn)) (Nazê: 28). 

Herweha li dîmenek din de, dema ku karekterê serekî (Azad), mamostayê gund 

e, bi navtêdan û fîtitiya (Qale) dikeve girtîgehê, xelkê gund tevde piştevaniyê jê dikin û 

piştî azadbûna wî, bi nîşaneya rêzgirtinê deiwet û mêvanê mala xwe dikin ((Min xwast 

biçme cih û mekanê xwe, lê (mam Wesman) destê min girt û bi zor bo mala xwe birim)) 

(Nazê: 50). Li vê derheqê de, romannivîs bi hûrî basa demên wê mêvandariyê kiriye û 

xebitiye ku ji wê riyê ve, meznahî û qedr û pêgeha mamosta li gundan de nîşan bide. 



94 
 

Serbarê wana jî, ew vexwendina mamosta, beşek ji pêvajoya bûyeran li stû 

girtiye. Çûnkî romannivîs kariye ku tîrojkê bixe ser beşek ji bûyeran. Li beşa (16) mîn 

de ku ji vexwendina mamosta bo mala (Heme Cemîl) hatiye terxankirin, romannivîs bi 

hûrî şêwaz û çawaniya vexwendinê eşkere kiriye ((- Sibeyî êwarî dixwazim mamosta 

(Azad) bo şîvê vexwînim malê.   

Jina wî jê pirsî: Başe em çi jêre bikin? 

- Gîskekê jêre? 

- Kiçê herwa sor bike. 

Îca rû ji (Hîwa)ê kurê xwe kir: Hîwa tu bi çi ve mijûl î? 

- Waneyên xwe dinivîsim. 

- Sibe ji mamosta re bibêje: (Bavê min got, bo êwarî mêvanê me ye). 

Jina wî got: Bi gotina wî zarokî çawa tê! 

- Bila carê ew jêre bêje, ez jî dê piştînîvro jêre bibêjim)) (Nazê: 60–61) 

Êdî hemû şêweyên vexwendin û çawaniya nanxwarinê zelal, û bi hûrî bas jê kiriye. Tevî 

wê jî beşek ji pêvajoya bûyeran bi vê yekê sipartiye û piştî xwarina şîvê, bas û 

guftigoya wan digihîje ser pêwendiya dildarî û evîndariya navbera (Azad û Nazê), 

lewre Salar ku xelkê gund e û li dewatê de beşdar e, jêre dibêje: ((-Mamosta dewatê 

nakî? 

- Dewata çi? 

- Hey xwedê te silamet bike, piştî wan hemû bezm û rezman, dibêjî dewata çi? 

- Hêj min xwazgînî jê nekirye. 

- Îca guneha te ye, bo dawiyê pê nahînî..? 

- Ya rast, min pereyek wusa di dest de nine. 

Heme Cemîl ji min re got: Çiqas dixwazî didim te.   

- Sipasdar im. 



95 
 

(Salar) kuçek avêt: Ditirsim ji tirsê (Qale) de nexwazî. 

- Qale! Bila bi xwe (sîrê bixwe û zirnayê lê bixe) 

- (Heme Cemîl) got: Mamosta, bişîne xwazgîniyê bila çiq lê şîn nebin)) (Nazê: 66).  

Li wê dîmenê de romannivîs xwastiye ku deng û basên nav gund li dor 

pêwendiya evîndariya navbera (Azad û Nazê) bîne berbas. Li vir de mifah ji edet û 

nerîtekê wergirtiye ku weke rêzgirtin, peyrewî jê tê kirin, ew jî, ew vexwendin û 

deiwetiye ye ku kariye dengvedana pêwendiya dildariyê li nava gund de nîşan bide. 

Di romana (Koçî Sûr) a (Heme Kerîm Arif) de rêzgirtina ji mêvanan di kultura 

kurdî cih û pêgehek taybetî heye û bi çavê rêzdarî ve mêzeyî mêvanan hatiye kirin, û 

mêvandarî, nîşaneya nandeyî, azayetî û çavtêriya malbatê bûye. kultura han li romanê 

de bi cuwanî reng vedaye, bi taybetî li romana Koçî Sûr de ku riya rêvîngan bo 

mêvaniyê dikeve gundan (ya baş ew e ku li zaf ji gundên Kurdistanê de, şîv li derengî 

şevê de tê xwarin, neku mêvan yan rêwiyek rû ji wan bike û şermezar bibin. 

Min navê xwedê lê anî û li derî da, malê!? Sîber û tarîtiyek kete ser deriyê 

serban û ji wir ve bi dengek nazik, bersiv hat: kî ye? 

- Ez im xûşkê, mêvanan xwedî dikin? 

- Keremke bira, mêvan xweştiviyê Xwedê ye. 

Teklîfek kir, lê bi dengek zelal û naziktir got: 

- Bisekine, tarî ye bila ez çirayekê bînim.. 

- Zehmetê nekişîne, min alatirîk heye.)) (Koçî Sûr: 119). 

Romannivîs bas ji mêvanperweriya xelkê gundan dike û wê çandê tîne berbas ku 

xelkê gund, dereng nan dixwen, neku rêbwarek bê û bibe mêvanê wan, û risq û xwarina 

wan nemabe û şermezar bibin. Li urf û edetên kurdî de, mêvan xwedî qedr û rûmetek 

zaf e û rû ji her malekê bike, çi tişta xwarinê hebin, li pêşberî dadinên û rêzek zaf jê 

digrin. Ji ber vê yekê ye ku piraniya Rojhilatnasên ku rû ji deverên Kurdistanê kirine, 

rastiya han anîne ziman ku kurd, mêvanperwer û mêvanhez in û qedrê mêvanan digrin. 



96 
 

Li vê derheqê de, romannivîs vê yekî tîne ziman, her dema ku rû ji malekê bikî, bi başî 

têy pêşwazkirin û dibêjin mêvan, ezîz û xweştiviyên Xwedê ne. 

3.1.4. Lîstik  

Di nava kurdan de leyîz weke çandek kevnar e, û leyîzên curbicur hene ku ji bav 

û kalan ve bo me bi cih mane. Her ji mezin ve bo biçûkan, lîstikên taybet bi xwe hene. 

Ew lîstik jî di nava janrên wêjeyê de cihê pûte û girîngîpêdana zaf ji nivîskar û 

romannivîsan bûye, ku helbet wan jî armancdar ew yek bikar anîne, weke li romana 

(Malava Gulî Xem) a (Hîmdad Hisên) de hatiye ((Her bîstekê piştî rojavabûnê, hêj parî 

ji gewriya me jorde neçûbû ku dengê zarokan di kûçe û kolanan de bilind dibû û 

bihevre hawar dikirin: 

Rabin rabin ji xewê 

Werne gemanî şevê 

Ew serdem, serdema zarokên pak û dilpak bû, çiqas hatiye guhertin, heya 

derengî şevê, me Qawqawanê û Piştereqe û Weşarko dikir)). (Malava Gulî Xem: 6 -7)). 

Armanca romannivîs li vir de, pitir derxistin û nasandina jiyana wî serdemî ye. 

Herweha nasandina taxên hejaran û çawaniya têkelbûna xelkê li wî serdemî de, ku 

zarok berdewam şev û rojan mijûlî leyîstinê bûn. Herweha bas ji çanda leyîstina 

zarokan di kûçe û kolanan û cureyên leyîzan dike û nasandine, yan jî stranek fulkilorî 

têde bas kiriye. Helbet navbirina lîstikên kevn ên kurdî û stranên fulkilorî, renge bi 

armanca parastina wê kulturê û bandora wê be ji jinavçûnçê û beşek be ji bîranînên 

nivîskar. Ji aliyek din ve jî, nivîskar dixwaze bibêje ku ji zarokatiyê ve Dilêr nas dike û 

pêre heval e, û haydarê hûr û girên jiyan û mijarên nav romanê de ye ku hatine baskirin. 

Li romana (Tole) ya (Mihemed Mokrî) de, romannivîs li destpêka romanê de, 

dixwaze wêneyeke gundê xwe berî têkdanê nîşan bide ku piraniya bûyerên nav romanê 

de têde diqewimin. Di wê dîmena ku romannivîs cehdê dide bikişîne, bas ji hin lîstikan 

dike û dibêje ((serdanek kin ji çapxaneya biçûk û dîtina Hecî Mihyedîn ku bi dengê 

bilind bi zelamek din re Dameyê dilîze, eve Fetahê Seknî (Kerîmê Sofîrî didît ku bi 

hemû hêz û taqeta xwe ve, polên Domîneyê dirijandine ser maseyê û eznîf dikirin. 



97 
 

Seîde Sor ê çayçî jî her li ser pirte pirta xwe berdewam bû. Li navbera du (rîkorde) de, 

tûşî sergerdaniyê bûye, her dixwast stranên Hesen Zîrek bixîne ser Newarê û du qatî 

bifoşe)) ( Mihemed Mukrî, 2015: 1-2). 

Romannivîs li kêşana wêneyê gundê xwe de, vê yekê tîne berbas ku li hinek 

dukanan de, bi taybet li çapxane û çayxaneyan de ku xelk li dema bêşoliyê li wir kom 

dibin û mijûlî leyîza Domîne û Dameyê dibin, û guh ji hinek stranan digrin. Eva, ew 

çand e ku ji kevnar ve li cihekê kom dibûn bo demborandin û gotinên xweş û 

vegêrandina çîrokan, û piştre jî li çayxaneyan de stranên biserhatî, lê li bajaran de jî bi 

ciyawaz derdiketin. 

Li romana (Janî Gel) a (Îbrahîm Ehme) de, romannivîs weke zemînesazî bo wê 

pêwendiya evîndarî ku li navbera (Cuwamêr û Kalê) de çêbûye, penaya xwe bo lîstikek 

fulkilorî a kurdî dibe ku heya serdemê niha yê teknolojiyê jî, di nav civaka kurdî de bi 

zîndî maye û ji aliyê takên civakê ve tê encamdayîn, ku ew jî, leyîza Dame ye. ((Bi 

hêsanî Kalê hînî Dameyê kir, dirûniştin û yek du demjimêran bihevre dilîstin, carna jî bi 

xwe sist dikir, daku jê bibe)) (Janî Gel: 47). 

Baskirin ji vê lîstikê ku bûye bi çand, tenê ji bo zîndîtî û amajekirin bi kultur û 

fulkilora kurdî nebûye, belkî romannivîs bi hişyarî ve ew lîstik aniye nav pêvajoya 

bûyeran û ji wê riyê ve, ew pêwendiya evîndariyê ku li dil û derûna her duyan de 

derketiye, bihêztir kiriye û rêxweşker bûye ku pitir hevdu nas bikin. 

Li romana (Koyxa Sêvê) ya (Ezîzê Melayê Reş) de, li dîmenek din de 

romannivîs ji riya vegêrandina jiyana zarokatiya (Koyxa Sêvê) ve, amaje bi beşek ji 

wan leyîstokên fulkilorî ên zarokan dike ku pitir berhema civaka gundî a çandinkar 

bûye û tomar kirine. Wê yekê ji zar (Koyxa Sêvê) ve vedigêre ku ((xincî Elî Eze ê 

pêxas ku hevtemenê wî bû, tu zarokek din nebû ku pêre bilîze. Ew du zarok di hemû 

lîstikekê de: (Qur qurêkê, malçêkirin, Morkanê, Pêncokanê, Qaqayanê, Dapîre Reqe û 

xuşokanê û …) hevdu re bûn)) (Koyxa Sêvê: 2008). Vir de romannivîs navê wan 

lîstikan tomar kiriye bêy wê ku basa wan bike yan şêwaza wan rohn bike. 



98 
 

Li romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de, îşare bi çend lîstikên 

kurdewarî kiriye û weke kulturekê, rûkarên wan hatine tomarkirin. ((Sala borî xiste 

hizra min ku digot: (Helûr Belûr tekame, zerd û sûr û şemame, berbance, Silêman 

qince, mêxim kutî, şêx helbezî, tîkerastî, emey gezî). Di wan rojan de, min her du 

lingên xwe dirêj dikirin û wî jî derheq wê lîstikê, serê tiliya beran ya piyê min digirt û 

dihejand)) (Helkişan Berew Lûtke: 53). Li cihek din de û ji zarê (Tofîq) ve bas ji wan 

leyîzan tê kirin ku şevane li malan de bona dem borandinê dikirin ((şevane me ev mal û 

ew mal dikir bo Kelemistanê û Kilawên… Leyîz ku weke sînî û amanekê ye… Me li ser 

warikekê dilîst yan li ser Gûz û Eşresî. Piştre me Cilaxanê dikir)) (Helkişan Berew 

Lûtke: 106). 

3.1.5. Zibare 

Karkirina bihevre, yek ji wan edet û nerîtên herî kevnar e ku heya niha jî li 

gundan de maye û bûye bi çanda gundan û hemû peyrewiyê lê dikin, û bi dilxweşî û 

awayekî baş pişikdariyê têde dikin û herweha şanaziyê pê dikin. 

Ew deb û tîtal li hin romanan de ku pitir rengvedana bûyerên nav gundan de ne, 

zibare bi başî û bedevî di nava janrên romanê de hatiye cihdan, û di nava wê zibareyê 

de, zaf bûyerên din serî hildidin. Ji wan, li romana (Tole) ya (Mihemed Mokrî) de piştî 

kavilkirina gundê wan, Mistefa wusa qala nûjenkirina gundê xwe dike ku di çarçoveya 

karê zibare de bûye ((Hecî, berî wê ku mala xwe avedan bike, ji şefeqa sibê ve heya 

êwarî, bi qasê yek du kedkaran kar ji bo avedankirina qutabxane û mizgefta gund 

dikir… piştre mala ew kesên ku hevser, kur yan kes û karên wan hatibûn kuştin, û li 

dawiya hemûyan de, gera mala wî bû. Bi dengê bilind, xelk han dida û morala wan 

bilind dikir, û ji wan re digot: 

Bi başî avedan bikin, qutabxane û mizgevtê mezintir bikin.. werin em bi awayek 

baştir xanîberan ava bikin dey xortino)) (Tole: 18). 

Li vir de, bas ji nûjenkirina gundê xwe bi awayê zibare dike ku xelkê bihevre 

kar ji bo nûjenkirina gund, mizgevt û qutabxane, malên hejar û bê semyanên gundê xwe 

dike ku him weke edet û nerîtek kevn, him jî weke xêr ew kar encam dane. Bi taybetî li 



99 
 

gundan de destê hevkarî û xêrê pitir e ji bajar. Ji ber wê ku, zaf sedemên civakî û 

xizmatiyê, wan bihevdu re girê dide. Wan han dide ku li dema tengasiyê de, alîkariya 

hevdu bikin. Herweha bas ji Hecî dike ku berî avedankirina mala xwe, mala xelkê 

avedan dikir. Ew yek, nîşaneyên dilsojî û xemxoriya bo gund, û xweşewîstiya bo xelkê 

ye ku dixwazin li gund bimînin, û xelk jiyana li gundan dest pê bikin. 

Li zaf gundan de, dîwanxane, axa û biramezin hene ku li gundan de, rolek mezin 

dilîzin û kar û barên zaf dixine stûyê xwe. Li xweşî û nexwşiyan de beşdar in. Helbet li 

hin dem û dewranan de, rolek baş nebûne. Dema ku em basa kar û barên gund û 

serdemê zû dikin, nabe ku em dîwanxane û kesatiyên gund ji bîr bikin ku rolek girîng û 

mezin di serdema xwe de hebûne. 

Her ji vê dîtingehê ve, romannivîsan ew rola girîng ya dîwanxane û kesatiyan li 

gundan de ji bîr nekirine û cihek xasmanî û girîng di nav romanên xwe de pê dane. 

3.1.6. Axa û Dîwanxane 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, dema ku mamosta Azad ji girtîgehê 

tê serbest berdan û diçe gund,  mam Wesman ku kesatiyek xwedî dîwanxane ye, bi çi 

awayî pêşwazî ji mamosta Azad kiriye û dibe bo dîwanxana xwe ((Mam Wesman destê 

min girt  û ez bi zorî birim mala xwe.  Dîwanxane wusa tejî bibû ku êdî cihê tu kesê 

nebû. 

Min rû ji rûniştiyan kir: Bi rastî, we ez şermezar kirim, nizanim çawa sipasiya 

we bikim. 

Mam Wesman bersiv da: Kuro babo tu çi dibêjî, ya ku me kiriye, bo me bi xwe 

bûye, şukur ku zû rizgar bûy. 

Yekî din ji hêla din ve got: Xweda mirovê pîs bigre! 

Mam Wesman got: Amîn, hinde pê neçû ku xelk yek bi yek rabûn û xatirê xwe 

xwastin. Mam Wesman xulkê hemûyan kir ku bo nanxwarinê bimînin, lê wan digot: we 

hinoşîcan be, paşan emê vegerin)) (Nazê: 50–51). 



100 
 

Romannivîs rola dîwanxane û kesatiya Mam Wesman di bûyeran de bas dike û 

di fezaya nav romanê de, pişikdar dike. herweha xelkê gund jî, pêştir bo piştevanîkirina 

mamosta Azad, wajo kom kiribûn ku bêguneh e. Piştî serbestberbûnê jî, li dîwanxanê de 

dildaneve û pêşwaziya wî kirin û mamosta Azad jî, sipasiya tevan kir. Aliyê din jî, ew e 

ku dîwanxane hertim tejî xelk e û xelkê gund bi berdewamî hatin çûyîna wê dikin û 

piraniya caran têde, pirsgirêk bi destê axa û biramezin têne çareser kirin. 

Serbarê wê jî, hinek axa hebûn ku hemû dever bi ya xwe dizanîn û nemaze dar û 

berên gund jî bi milkê xwe dizanîn. zulm û zordarî ji xelkê dikirin. Romannivîs ji zarê 

Azad ve qala wê dike ku mala wan ji ber dûkelê reş geriyabû û dixwastin suwax bikin, 

lê ji aliyê axa ve, rêgirî jê hatibû kirin ku xakê ji suwaxê re bibin ((Diya min gazî min 

kir: Kurê min Aze, were em biçîn yek pût xakê bînin daku wan dîwaran sor .. bikin. 

Gava yek tê mala me, em şermezar dibin. Hêj li cihê axê dûr neketibûn ku ji dûr ve, axa 

hawar kir, kiçê bisekine! 

Ew weke mîxçê li cihê xwe de çeqî û tund destê min girt. Gava axa ji me nizîk 

bû, bi kerb û tûreyî ve got: Tu vê axê bo ku dibî? Dixwazim bi dîwarê odeya xwe 

bihisûm. Hey hey, xanim dîwarê odeya xwe pê sor dike…! Başe bo sipî nakî? Dey 

birijîne dê, zû be. Bi neçarî xaka dagirtî, rijande erdî û paşde vegeriyan. Li rê de dest bi 

dua û nifiran kir: Ya rebîî, heya kengê vê zulm û zordariyê qebûl dikî? Ka eva jiyan e.. 

ax ..û maxa asayî jî, ji te qedexe bikin.))( Nazê: 102–103). 

Romannivîs vê yekê nîşan dide ku hinek ji axayan, çawa xelk çimisandine û 

zulm û xedr ji xelkê hejar û belengaz kirine. Wan ruxset nedane li wî gundê ku têde 

dijîn, sûd û mifahê ji tu tiştî bibînin û diviya her tişt li jêr destê wan de bûya û bêy 

pirskirina bi wan, nekarin çi bikin. Her tişt ji wan re helal bûye û ya ku xwastiban, 

encam didan, lê xelkê nedikarî çi bike. Helbet ew cure zulm û zordarî ji aliyê hinek axa 

û began ve li hin cihan de hebû, lewre romannivîs wê bûyerê di romanê de tomar dike, 

daku dîroka hin ji axayan, weke xwe vegêre. 

Herweha romannivîs hemdîs zulma hinek axayan tîne berbas ku xelkê gund 

neçar kirine ku bi suxre kar ji wan re bikin ((Payîzek dereng bû, xelk bi xwe ketibûn û li 

ber deriyê her malekê Suwax (kurr) girtibûn, lê ji tirsa axa, kesê nediwêra dest bi karê 



101 
 

xwe yê suwaxê bibe. Êwariya roja pêncşemî bû ku axa dîsan ragihandibû: Bo sibeyî, 

her malek, zelamekê bişîne bo kurkariyê (suwax). Wê carê ez bi xwe çûm, ev kare bi 

min sipartin ku tenê binê zerik (setl)an ter bikim)) (Nazê: 110). 

Armanc ew e ku axa cuda ji wê ku xwe bi xwediyê hemû gund dizanî, diviya 

hemû kes karê mala wî jî bikin. Wate, berî karê xwe, diviya karê axa bi dawî bikin. 

Anku mala axa, ji mala xwe pêştir û ferztir bizanin. Ewa jî kulturek e ku hinek ji axayan 

hebû. 

3.1.7. Rengvedana efsane û bîr û baweriyên kevn 

Xelk berê zêde şehreza nebûye, bi taybetî şehrezayiyek wusa li ser jiyanê 

nebûne. çûnkî zanist û zaniyarî jî, weke niha pêş neketibû, lewre bo zaf mereman, pişt 

bi efsane û bîr û baweriyên ecêb û gotinên xeyalî û xewnan girê didan û zaf carî 

baweriyek tewaw pê hebûne. 

Di romana (Malava Gulî Xem) ya (Hîmdad Hisên) de, romannivîs sûd ji wan bîr 

û baweriyan dîtiye û kirine bi bûyerên nav romanê de. Ew bas ji dildariya wan dike, 

dema ku Dilêr vegeriyaye zanîngehê û Neşmîl hêj nevegeriyaye. Dilêr ewqas hizir jê 

dike ku tê xewna wî, û dibêje ((Di xewna xwe de bi Neşmîlê re di nava rez û baxên zor 

de diçûm, li rê de tûşî kabrayekî ser û rihsipî ê rûken bûm. Girnijînek kir û got: Na na.. 

netirsin..Destê xwe kire berîka xwe, sêvek derxist û got: Her yek ji we, keriyekê 

bixwen. Eva got û kabrayê nûranî li ber çavê me bûye balinde û firiya! Ew çû, em rastî 

Dêwekê hatin, em zaf tirsiyan ku renge me bixwe. Lê di xewnê de, Dêw (Neşmîl) 

rewand û dûr ket. çiqas li pey ketim, bêencam bû û li şeqyatî û tirsê de ji xewê şiyar 

bûm)) (Malava Gulî Xem: 56). 

Wate, ewqas li bendê bûye û ji jidestdana wê tirsiya ye, lewma zêde hizir jê 

kiriye ku hatiye xewna wî. Li xewna xwe de, çend efsaneyan bas dike ku di nav çanda 

kurdî de hene û baweriyek zêde jî pê hene, weke: kabrayê nûranî, Xidir Zînde, Sêv, 

Dêw, rewandin û … ku tevde li nav kultura kurdî de hene û xelkek zaf jî bawerî bi 

nirxandin û şiroveya wan terze xewnan heye. Nemaze niha jî xelkek zêde baweriyê bi 

wan xewnan dike. Armanca romannivîs, ew e ku bîrkirin ji kesekê ku bixwazî bidest 



102 
 

bînî, tête xewna mirov jî. Herweha ew terze xewndîtine û çawaniya bûyerên nav xewnê 

de, zaf carî di nav xelkê de dubare dibin, ya ku ji xelkê re di waqi’ û rastiyê de ser 

nagire, zaf carî xewnê pê dibînin. 

Di romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, romannivîs di yek ji bûyeran, qala 

diyardeyekê dike ku hingê xelkê baweriyek zêde pê hebûne, ew jî, navik ketin bû. 

Dema ku Azad diçe ba keçikê li mala cîranê xwe de, diya Azad pê dihese û li dû diçe û 

Azad vedigerîne. Li wê demê de, jinek cîran, wan dibîne û bi diya Azad re dibêje ((Eve 

hûn ji mala Xecê tên? Diya wî dibêje: Erê wula, dayka Azad bimre, navka wî ketiye, 

min got ka bizanim mam Emer bo nahîne cî))(Nazê: 6). 

Diya Azad hêcetê ji wan re tîne daku abirû û şerefa wan neçe, çûnkî kurê wê 

çûye ba keça cîran, lê dibêje navka wî ketiye, lewre biriye mala Mam Emer (mala babê 

keçikê). Hingê xelk li dema nesaxiyê de diçûne ba hin kesan, ku xwe bi hekîm û nojdar 

dizanîn û çareseriya hin nesaxiyan dikirin, û xelkê jî bawerî bi wan hebû, bi bê wê ku 

xwendewarî yan pisporiya wê biyavê hebûbin. Wê demê, xelkek zaf pişt bi wan terze 

çareseriyan girê dida, bi taybetî navkketin ku renge tu bingehek zanistî nebe. Herweha 

yek ji wan bîr û baweriyên ku xelkê baweriyek zaf pê hene, xewn e. Romannivîs yek ji 

wan xewnên ku Azad bi evîndara xwe re dîtiye, vedigêre ((Min li xewnê de dît: Eve 

Nazê bi kincên bûkîniyê ve li hemberî min de rûniştiye, bi awayek şermoke mêzeyî min 

dike, min çiqas kir, nekarî xwe rabigrim û yekser bi ser de ketim û min, ew digewizand 

û bi şilpêna maça xwe, ji xewê şiyar bûm)) (Nazê: 67). 

Vegêrandina xewnê di wê demê de, tê wateya wê ku bîr û hizra wî berdewam li 

ba Nazê bûye, lewre şevê jî hatiye xewna wî, û li xewnê de jêre bûye bûk. Helbet 

xewnên wusa di nava xelkê de analîz û nirxandinên curbicur hebûne, xwedî xewn dibe 

xwe ji bo qewmîna bûyerekê amade bike. Lewre romannivîs ew xewn bi vî awayî aniye 

ziman ku, xewn yek ji wan diyardeyan e ku xelkê baweriyek zêde pê heye û li wan 

deman ku li hember bûyerekê de neçar û bêdesthilat î, bawerî bi hin tiştan tê kirin ku 

renge li demên asayî de her hizir jê nehê kirin. Lewre Azad li wê demê de, berdewam li 

hizra evîndara xwe de bûye, lê li xewnek bi wî awayî de, dikeve nav guman û tirsê de. 



103 
 

Di romana (Koçî Sûr) ya (Heme Kerîm Arif) de, bas ji bîranînên kevn dike ku 

xelkê bi giştî û û jinan bi xasmanî baweriyek zaf pê hebûne, û li zaf aliyan de jî pişta 

xwe pê girêdidan, ew jî xewn e. Xewn di wêjeya kurdî de cihê baldariyek zaf e, nemaze 

li hinek dastanan de jî, kariye cihê xwe bi tewahî veke. Di yek ji bûyerên wê romanê de 

ku (Atê) hevsera Sadiq e, berdewam xewn didîtin û piraniya caran jî, li ser xwarina 

taştê û berdana çayê ji mêrê xwe re, ew vedigêrand. Hevdem li gel vegêrandina xewnê 

de, tirs dil û hinavên wê dadigre û dibêje: dê tiştek biqewime. Ya xwedê, tu bi xêr 

bigêre ((Li xewê de em bihevre çûbûne dewçem (Qeraxa rûbar).. Avek safî û zelal bi 

xure xur diherikî, pêlên biçûk weke zarokên sêvî, nerim nerim ber bi qeraxa rûbar 

dihatin û li wir nediman, û dîsan pêlên din cihê wan digirtin. Te li derdorê dinihêrî û ji 

min nizîk bûy, û te dewê xwe anî … 

Îca te got: Atê jiyan her wusa ye, rast weke navbera du qeraxên rûbar e. Min ji te 

fam nedikir, tu tûre bûy û destê min bi tundî girt û em çûne nav rûbar.. xîzê bin avê de 

weke pûlekên kirasê tazebûkê dibiriqîn, birisqokên hênik! Nişkîve min qîrand û ber bi 

paş vegeriyam, lê tu li nav avê de mabûy û tîq tîq bi min pêdikeniyay. Nişkîve av şêlû 

bû, lêmişt û lehî rabû, min hawara te kir: Xwe xilas bike..êdî li pirte pirta Misto şiyar 

bûm. xêr e înşala…keçê ewda xwedê! ewqas bi xeyalan dirazêy lewma)) (Koçî Sûr: 

104). 

Romannivîs basa wê xewnê dike ku zaf carî li kultura kurdî de, xewn, pîvan e bo 

rûdana tiştekê ku reng e biqewime û bi taybetî jinan baweriyek tewaw pê hene. Lewre 

pir girîng dibînin ku xewnê bo kesên nizîkî xwe, bas bikin û raya wan bizanibin ku 

wateya wê xewnê çi ye. Yan zaf carî bi armanca şiyarkirinê bas dikin ku haydarê xwe 

be. Yan hin caran, wusa nîşan didin ku xewna wan dibe rastî û nîşaneyên baş têde hene, 

lê pitir li nav jinan de girîngiyek zêde heye. Lewre romannivîs neveşartiye dema ku 

dawî bi vegêrandina xewna Atê tê, mêrê wê jêre dibêje: Evda xwedê, hinde li ser 

xeyalan nerazê. Wate mêr jî dizanin ku ew xewn, berhema xeyal û hizrîna rojane ya 

wan e ji meseleyan. 

Di romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de, îşare bi hinek 

efsaneyan hatiye kirin ku bûne bi cihê baweriya xelkê û weke kulturekê di nav jiyana 



104 
 

wan de reng vedane. Weke, dema ku bas ji xwarbûna minareya Tekiyê tê kirin, sedema 

wê bo efsaneyekê vedigerînin. Dibêjin, dema ku Şêx Elî ji Hecê vegeriya ye, murîd û 

xelkê tax bona maçkirina destê wî kurnoj birine ((Ew minare jî.. ew jî bi heman awayî 

xwe diçemîne daku destê şêx ramosîne.. .. dema ku Minare dixwaze destê şêx maçî 

bike, mam şêx bilez destê xwe dide ber minareyê û li cihê xwe de disekinîne! erê ew 

xwarbûn, ji ber wê ye)) (Helkişan Berew Lûtke: 20). Li vir de ew efsane pitir bo 

bilindkirina cî û pêgeha (Şêx Elî) hatiye çêkirin û bona mezin û girankirina wî ye. 

Serbarê wê, romannivîs bas ji çend bîr û baweriyan derheq çêbûna goy zewî 

dike ku tejî ji efsaneyan in ((Dibêjin: (Goy zewî li navbera du şaxên Ga de ye, Ga li ser 

pişta Masiyê ye, Masî jî li nav deryaya bê bin) xwe qise û gotin bi pere ninin)) 

(Helkişan Berew Lûtke: 43). 

Helbet li vir de efsaneyek derheq dunyayê hatiye çêkirin ku bi raya romannivîs, 

dûr e ji rastiyê û ji efsane û gotinekê pitir nine. Li dîmenek din de, îşare bi terzek ji 

efsane û bîr û baweriyên xelkê li dema geşt û gerê de dike. Dema ku (Salar) diçe gerê, ji 

aliyê (Nexşîn) a hevjîna wî ve, tasikek avê bi dûre dirêje ((Roja Înê bo êwarî, Nexşînê 

Salar şand, her li pêngava yekem de, tasika avê li dûre rijand)) (Helkişan Berew Lûtke: 

154). Cuda ji wana, romannivîs kesatiyek efsaneyî têkel bi deqa xwe kiriye ku ew jî, 

Xidir Zînde ye ku ji riya Sofî Mihyedîn ve ku karekterek olî ye û hewil dide bigihîje 

dîdara wî ((Çûye ber derî, û Sofî Mihyedîn pala xwe dabû dîwar, guh jê bû ku digot: 

(Ho Xidir Zînde, dê her bême dîdara te)  ))(Helkişan Berew Lûtke: 217). Piştre ji riya 

guftigoya nabvera (Newzad) û diya wî re, pitir li ser kesatiya (Xidir Zînde) û kesatiya 

(Ehmedê Şêx) tê gotin ((Erê gelo tu bêjî Xidir Zînde û … rast bin!?  

- Be çawa!! Atê bi dengek taybetî li ser vê mijarê domiya. 

- Kurê min, ev dunya bi wan ve girêdayî ye û ji ber xoşewîstiya fexrê kaînat hatiye 

çêkirin…… 

- Tu niha binive, Xidir Zînde û Kake Ehmedê Şêx li gor dilê te bidin te. Newzad bi 

girnijîn û pêkenînek nerm ve, dengê wî tama pûngê hebû. – Îca çizanin ku çi li dilê min 

de heye! 



105 
 

- Ew! Nizanin!? Ez bi bi vê safîlketiya xwe, dil û derûna te dibînim, vêca ew zatên ku 

çavê xeyb hene, çawa nabînin)) (Helkişan Berew Lûtke: 288-289). 

Lêre de du boçûnên cuda tên xuyakirin. Ramanek ku ya nifşa nû ye û ji zarê 

(Newzad) ve bîr û baweriyên wan hatine ziman, û baweriya wan bi wan terze efsaneyan 

nine. Ramana din jî ya nifşa kevn e ku ji aliyê dayka wî ve hatiye temsîl (nûneratî) kirin 

û ne tenê baweriya wan pê heye, belkî bi bîr û hizrên ayînî jî hatiye têkel kirin û bi pîroz 

hatiye hesibandin. 

3.2.Çanda kurdî li bajar de 

Bajar dîrokek dûr û dirêj li nav civaka kurdî de nine û ew kûrahiya berfireh ku ji 

bo romana kurdî li gund de misoger bûye, ji bajar re bi wî awayê berfireh nine. Tevî wê 

jî, romannivîsê kurd bi taybetî li serdema nû û hemdem de ku hêdî hêdî bajarên mezin û 

bazar û bazerganî li nav civaka kurdî de hatine rojevê, sûdek zaf ji kultura bajar 

wergirtiye û li nav romanên xwe de reng vedaye, sîma û taybetmendiyên kultura bajêr, 

ew in: 

3.2.1. Jiyana rojane ya bajar 

Ji ber wê ku bajar mezin û berfireh e û zaf ji dem û dezgehên mîrî, rêkxistin, 

sendîka, xelk û zimanên cuda, bazar û karên curbicur têde hene, lewre li warê çandî ve 

ji gund ciyawaz e û hin deb û edetên taybet bi xwe hene, û xelkê wê, hilgirê wan edet û 

nerîtan dibin ku li wî bajêrî de têne peyrewkirin û sîmayek taybet bi xwe ava dike ku li 

zaf deman de pê tê naskirin. 

Dema ku romannivîs dixwaze bas ji hinek bûyeran bike ku li bajar de ne, dibe 

hinek wêne, jîngeh û kultura bajar bîne nav basa xwe, daku kultura bajar têde reng 

vede. 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, dema ku basa wê dike ku Nazê û 

mamosta Azad li bajar de dijîn, ji zarê Azad ve bas ji wê jîngehê û hinek kel û pelan 

dike ku li bajar de hene û dibêje ((Roj bi rojê jiyana me nû dibû, zaf carî em bihevre 

diçûne bazarê, zaf cureyên eteg, kiras û fîstanên reng bi reng.. pantron..suxme 

(êleg)..cilên razanê)) (Nazê: 74). 



106 
 

Di baskirina Tenûre, kiras û fîstan û pantron û …htd, tevde cilûbergên bajar û 

kultura bajar bûn. Dema xwe ww kinc û kel û pel pitir li bajaran de bikar dihatin û li 

gundan de ji ber zaf sedemên weke pezdarî, çandinî û …htd, nekarîne wan bikin ber 

xwe. Çûnkî ew kereste û bazarê, pêwendî bi kultura bajar ve hene. Merema romannivîs 

jî ew e ku ji wê dema ku hatine bo bajar, jiyan û kultura keçikê jî, guhertin bi ser de 

hatiye. 

Herweha li cihek din de ji zarê mamosta Azad ve basa wê yekê dike ku hatine 

bajar û hînî xwendinê bûne ((Sal hatin û çûn, ez her mijûlî elimandina wê bûm, heya 

gihîşte astekê ku hêdî hêdî dest bo xwendina kovar û rojnameyan dirêj dikir, ewqas hez 

û meraqa xwendinê dikir ku zorbeya ew pirtûkên kurdî xwendibûn ku min li malê de 

danîbûn)) (Nazê: 75). 

Li wir de, romannivîs weke handanekê dixwaze bibêje ku xelk li hemû temenekê 

de dikare hîn bibe û gelê xwe re dibêje ku bixwînin. Herweha Nazê jî li bajar de ew 

derfet jêre afiriye ku xwe ber bi pêşde bibe û xwe bi xelkê bajar re biguncîne û mil bi 

milê wan, pêngavên serketinê bavêje û li dijî nexwendewariyê bisekine. 

Herweha li cihek din de ji riya filaşbakê ve, bas ji wan rojan dike ku (ka) li gund 

kom dikir û bo firotinê dibire bajar ((Hemû şevê hevalê min hebûya yan nebûya, min 

barek (Ka) li kerê boz dikir û ber bi bajar diketim rê. 

Me demjimêr û tiştên wusa nedizanîn. Diya min derdiket derve û mêzeyî esman 

dikir û digot: Weide ye.. teraz û berz e.., Berbanga sibê digihîştime bajar û zaf carî min 

serxewek dişkand û îca bajarî derdiketin derve. Ger wê rojê min barek bi 100 filisan 

bifirotiba, wê rojê daweta min.. bû)) (Nazê, 123). 

Romannivîs bas ji wî karê Azad dike ku li navbera gund û bajar de encam dane. 

Wê yekê tîne ziman ku diya wê sibêdeyan çûye derve û jêre gotiye ku terazî ye tewaw 

e. Wate dem jêre destnîşan kiriye û pişta xwe bi zaniyariyên xwe girêdane, nek 

demjimêr û teknolojiya. Lê dema ku gihîştiye bajar û serxewek şikandiye, ewcar bajarî 

derketine derve. Eva jî tê wateya wê ku xelk li gund, zûtir ji xewê radibin û karên pitir û 

girantir ji yên bajarî hene ku encam didin û hemû jî bi hêza zend û baskên xwe, lê di 



107 
 

bajar de, xelk derengtir ji xewê radibin, û pitir alav û amêrên serdem û teknolojiyê bo 

karên xwe bi kar tînin. 

Li romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, bajar kulturek cuda ji gund heye û rêwî 

û musafir kêmtir diçine mêvandariyê li malan de, û zêde li xwaringehan de nan dixwen. 

Ji ber wê ye ku li bajar de Hotel û xwaringehên curbicur hene. Romannivîs jî bi girîngî 

ve wan cihan di romanê de cî dike û ji zarê Ekber ve bas ji wê xwaringehê dike ku li 

bajarê wan de hebûye ((Kebabxaneya wî li rex Kordere, nik xelkek zaf naskirî bû, bi 

taybetî di nava texa hejar, belengaz û reş û rûtan de… 

Ew, ne peykersaz û ne jî zêringir bû, lê bi wan çavên xwe ên jar, ji nîgarkêşekê 

bişiyantir, ji peykertaşek destrengîntir, û ji zêringerek hûrbîntir û çelengtir bû. Ewqas bi 

hûrî goşt ji hestî cuda dikir, te digot qey ku bi hezaran Mêhrûyan ew hêstik, 

vekirandine. Wate saf û lûs dikir, dîsan jî dest jê nedikişand û hêstikên kirrandî dixistine 

nav mencelekê û dikelandin û rûnê wê digirt û ava wê jî dikire şorbe tirît û difrot)) 

(Kordere: 54- 55). 

Li wir de dixwaze pîşeya xwaringeh û cureyên xwarinan û xwediyê xwaringehê 

binase ku xwaringehek binav û deng li bajarê wan de heye û her kesek li pîşeyekê de 

şehreza ye û dibe xwedî karê xwe. 

Herweha romannivîs bas ji karên bajar dike ku dukan, yek ji wan e û xelkek zaf, 

hene û bûye bi pîşeyek sereke ya hinek bajariyan û her yek ji wan dukan û bazaran jî, 

taybetmendî û çanda xasmanî bi xwe heye. Ekber basa wê dike ku dukanek li bajêr de 

daniye ((Min bi neçarî dukanek pirtûkfiroşiyê ji xwe re vekir û kitêbên kevn û nû 

difrotin û dikrrîn, li wan du sê mehên derbasbûyî de, xwedî pirtûk û alîgirên kitêban 

dizanîn ku min dukanek wusa vekiriye, lewma seredana min dikirin)) (Kordere: 143- 

144. 

 Ew lêre de, dukana kirîn û firotina pirtûkan, weke pîşeyekê bas dike ku bi 

armanca dabînkirina bijîva jiyana xwe li bazarê de vekiriye. lê ew yek, pitir li bajaran 

de heye û xelk kirîn û firotinê bi pirtûkan dikin. 



108 
 

Romannivîs bas ji yek ji kulturên kevnar ên bajar dike, dema ku du gerek bi her 

sedem yan hêcetekê be, bi şer dihatin. Helbet ew çanda şeregerek di nav kurdan de pir 

kevnar e û hertim gerek (tax)an bi hevre pirsgirêk hebûne û zaf carî, bi şer hatine. Di 

romana Kodere de jî, Ekber basa wê dike, dema ku li benda Menîcê bûye ku hatiye bal, 

şipirze bûye ((Çêştingayek bilez Menîce peyda bû, hinekê şipirzeyî li rûçikê wê de xuya 

bû û got: Min soz dabû ku bêm lewma hatim, lê li bextê reş ê min, li serê din ê bazarê, 

şerê du gerekan bû)) (Kodere: 153). 

Helbet romannivîs xwastiye wê dîmenê jî weke dîrok tomar bike daku li nav 

dîroka bajaran de bimîne û wunda nebe, çûnkî zaf carî li bajar de dibû şerê gerekan. Wê 

yekê, bala romannivîs kişandiye û tomar kiriye. 

Herweha cihek din ku xelk ji bo dîtina fîlman rû jê dikirin, Sînema bû ku weke 

kulturekê li bajaran de hebû û xelk bi merema dîtina fîlman serî lê dixistin. Lewre 

romannivîs bi girîngî û baldarî ve, Sînemayê di nav romanê de tomar dike taku bizane 

xelk li wî serdemî de ji bo dîtina fîlman rû ji bajar kirine (( Ji aliyê dinê ve dengê Duhol 

û zirnayê dihat, dema ku nizîk bûm, derket ku reklama fîlma sînemê dikin. Kabrayekê 

tevî duhol û zirnayê re digot: Zor û palevan, zor û qareman e, heyfe nebînin)) ( Kodere: 

97- 98). 

Cuda ji wê, romannivîs basa wê dike ku sînema li bajaran de, cihek bûye ku 

xelkê demên xweş têde borandine. Herweha eşkere dike ku di wê demê de, reklam bo 

dîtina fîlman bi awayê Duhol Û Zirnayê bûye û li nav xelkê bajar de geriyane ku rola 

palevanê fîlma sînemayî lîstîne. 

3.2.2. Hejarî û Dewlemendî 

Çînayetî pitir ji gundan, li bajaran de tê dîtin. Ew dûratiya ku li navbera xizan û 

dewlemndan de heye, li bajaran de pitir e, û mirov pir bi hêsanî dikare ji hevdu cuda 

bike. 

Di romana (Malava Gulî Xem) ya (Hîmdad Hisên) de romannivîs bona wê ku 

bide selimandin ku mala Dilêr, malek xizan in û li taxek hejar de dijîn,  rave û şiroveya 

mala Dilêr kiriye ((Wêneya bavê xwe qab kiribû û li dîwarê odeya xwe hilavîstibû, li jêr 



109 
 

de nivîsandibû (Xwedêjêrazî Mela Bayîz Mela Îsmaîl). Li du aliyên din ê dîwarê odeyê 

de, du berkaz û pencereyên biçûk hebûn ku li yek ji wan de, refikek hebû û heft heşt 

pirtûkên pizirî û tozgirtî li ser danîbûn û li ya din de, bawlêkî biçûk têde bû. Banê 

odeyê, bi karîteyên mezin, rizî û xwar û xîç û hesîrên reşbûyî hatibû girtin. Li navbera 

perdikan de jî, Pîrê (Dapîrjojkê) tewna xwe çêkiribû, te digot qey şikewta ‘’Hera’’ ye. 

Pencereyên odeyê, li ser şêwaza mîhraba mizgeftê bûn ku bi naylonê hatibû peçavtin. 

Naylon çi naylon, her bi nav sipî bû, toz û dûkelê wusa peçavtibû ku rengê wê gewir 

bibû û rengê miriyan lê ketibû û du rayêx (libad) ên dirêj ên gul gulî (sor û zer) li odeyê 

de hatibûn raxistin)) (Malava Gulî Xem: 14). 

Romannivîs di wê wesfa xwe de, dixwaze kultura navmala hejaran nîşan bide û 

eşkere bike ku çi malek hene û etekêtên mala xwe çawa rêk dixin, û herweha navmal û 

kel û pelên malên hejaran, çawan in. Li hember de, basa navmal û jiyana dewlemendan 

dike. Ew ji zarê Dilêr ve wesfa mala Neşmîlê dike ku malek dewlemend e, û bavê wê 

quntiratçî ye. Dibêje ((kabrayekî keleget ê pirç belek ku kiras û derpêyek li pê de bû, 

hate jor û destê xwe da min û rûnişit. Ew hola ku em têde rûniştibûn, pir ciwan hatibû 

xemlandin, te digot qey dika şanoyê ye! ger tenê li rojname û kovaran de tiştek wusa 

ketibe berçavê min. Cara yekem bû ku hest bi kêmasiyê bikim û hêviyek kêm jî bi 

dildariya me bimîne. Li wir, ez dihizirîm ku divê bi lojîk û mejî bifikirim nek bi hez û 

xwasta dil, başe ez li ku û ew li ku)) (Malava Gulî Xem: 28). 

Romannivîs li vir de bi cuwanî ciyawaziyên çînayetî li navbera hejar û 

dewlemend de bas kirine. Herweha basa wan cudahî û ciyawaziyan kiriye ku li bajaran 

di navbera hejar û dewlemendan de hene û bandor û tesîr li ser jiyana civakî a wan û jin 

û jinxwaziya wan heye. Tevî wê jî, kolnedan durûşma keç û kuran bû û berdewam cehd 

dikirin ku evîndariyê bi ser çînayetiyê de zal bikin û hewla kêmrengkirin û 

jiholêrakirina wê kulturê bidin ((Her li yekem nasînê de, min zanî ku pîvan û teraziya 

me laseng e û min piyê xwe zêdetir ji berika xwe dirêj kiriye. Ez ê kurê Mela bayîzê 

pînedûz li ku û keça qunteratçiyek mezin li ku!? Lê coş û kelecanê wusa bal bi ser min 

de kişandibû ku hiş bo min nehiştibûn, yan jî renge wusa hizirîbim, yan min gotibe îca 

çi qeydî ye. Cara wusa hebûye ku kiçê li pêxema evîndariya xwe de, dev ji sermiyana 



110 
 

bavê xwe aniye û bîr û hizra çînatiyê jêre ne girîng bûye. Bi taybetî çar mehan şûndatir 

ji min re digot: Ez amade me ku li xîwetekê de bi te re bijîm û dest ji her tiştî berdim. 

Tu ji min re, her tişt î, bi vê çendê agirê eşqa min çend qat geştir dibû)) (Malava Gulî 

Xem: 24). 

Li vir de dildariyê wusa bal bi ser wan de kişandiye ku dev ji çînayetiyê 

kişandine. Herçiqas ku Dilêr bi baskirina wê şîret û gotina fulkilorî, hîs dike ku piyên 

xwe, zêdetir ji berika xwe dirêj kiriye, lê keçikê jêre gotiye ku evîndariya me ji her tiştî 

girîngtir e, nemaze ji saman û heyîna bavê wê. Ew cudahiya navbera wan de, hevalên 

wan jî hest pêkiribûn, bi taybetî Dilşadê hevalê wî berdewam jêre gotiye ((Keko can, 

ew ji tex û qatek jor û burjuwa ye, û tu li texek çimisandî û reşûrût î…. wan gotinan 

mejiyê min dagirtibûn, lê tevî wê jî, min ew gotin, bi du filisên şewitî nedikirîn, û min 

nedikarî dev ji (Neşmîl)ê berdim)) (Malava Gulî Xem: 50). 

Ew çînatiya di nav çanda kurdî de heye, ji bo karê jin û jinxwazî û biyava civakî 

û xizmatiyê, hemûyan hest pê dikir, lê di pêxema sewdaserî û evîna xwe de piştguh 

diavêtin, û hêj hêvî hebûn ku ew nabine rêgir li pêxem bihevregihîştina wan de. 

Romannivîs pitir bas ji wê cudahiyê dike, û roja ahenga hevdunasîna kolêjê dike 

hêcet, daku li çawaniya jiyan û rengvedana wê li ser wan ji zarokatiyê ve heya niha tê 

bigihîje, lewma zêdetir hest bi wê ciyawaziyê dike ku ji zarê Dilêr ve dibêje ((Ez bi 

pirsiyarên Neşmîlê dilteng dibûm. axir min bêhna çi gulavekê pê xweş be! Ez heta 

dawîanîna pola şeş a amadeyî jî, li du odeyên tarî û şeq û şir de ku niha jî li berçavê min 

in, mezin bûme. Eger bêhnsariya odeyan bi cismê min ve zeliqî be û difina min tejî 

kiribe, nexa gulava çi û gula çi? Ma me baxçe hebûye heta ku gulên curbicur têde hebin 

û ya herî cuwan diyarî bikim. Ax zemane, zaroktiya min jî her ahîn û keser in, weke tu 

bi xwe jî haydar î, em hingê cîran bûn, bavê min jî pînedûz bû. Her li dukana bavê xwe 

de min jî pêlav boyax dikirin. Danekê diçûme qutabxaneyê û danê din jî min boyaxçîtî 

dikir. Min serpayî di dest digirtin, kolan bi kolan, û li çayxane û dukanan digeriyam û li 

hemberî xelkê de min xwe xwar dikir û digot: 

(Boyax nakî?) 



111 
 

Vêca gava ku yekê xwe ji min tûre bikira yan bigotiba na, hemdîs min dubare dikir û 

digot: 

(Ger şewq neda û neçilwilî, pere mede). 

Kesên wusa hebûn ku bêhewsele bûn, xwe ji min aciz dikirin û hawar dikirin: 

(kuro ka wêde here ûû). 

Du sê dijûnên ter jî didan min. Lê ger yekê jî pêlawên xwe derxistiban, heta bîstekê şadî 

û keyfxweşî dibû mêvanê min. Min pêlaw hildigirtin û bi hilatin ve diçûme dukana 

bavê xwe)) (Malava Gulî Xem: 21- 22). 

 Lêre de romannivîs diyalog û guftigoya navbera Dilêr û Neşmîlê di roja 

hevnasîna kolejê de, kiriye bi hêcet bo eşkerekirina hin zaniyariyan ku jiyan û guzerana 

Dilêr û kar û kasibiya wan çawa bûye û keçik di çi naz û neimetekê de jiyaye. Herweha 

Neşmîlê pirsiyarên bi çi awayî li ser gul û gulvan ji Dilêr kirine, û herweha Dilêr jî li 

bazarê de alîkariya bavê xwe û karê boyaxçîtiyê kiriye. Eve nîşaneya hebûna du tex û 

çandên cuda ji hev in. Lêre de bas ji bajar jî hatiye kirin ku pêk tê ji çayxane, dukan, 

bazar û …htd. 

Bi giştî di romanê de, tex û çînatiya aborî û civakî li navbera keç û kur de bi 

zelalî bas kiriye, û karîgeriyên wê jî li encama evîndariya wan de, reng vedaye. Her 

wekî wê ku li kultura hejarî û dewlemendiyê de jî reng vedaye. 

Di romana (Tole) ya (Mihemed Mokrî) de, ji zarê Mistefa ve bas dike ku jinbab 

û du zirbirên wî hebûn, û li mala xwe de dijiyan. Mistefa bas ji nexwendewarî û xizanî 

û belengaziya bavê xwe dike ((Bavê min, hejarekî reben û nexwendewar, lê tirmezin 

bû. Nizanim kê û çawa, ew hînî nivîsandina navê xwe kiribûn, şeş heft deqîqe 

vedikêşan heta ku navê xwe li ser kaxezê dinexşand. Te digot qey ku karek mezin 

encam dabe!. Nivîsîna xwe nîşanî xwendewaran dida, û bi xwe jî heyrî dima û car car jî 

digot: (pekû navê min çend giran e). Her çend ku xwe bi zanayek mezin dizanî, û li wê 

baweriyê de bû ku serê wî ji hemû zanist û ulûmekê derdiçe, û pispor û şehrezayekî 

mezin û jêhatî ye ku hewce dike şêvr û rawêj pêre were kirin)) (Tole: 4). 



112 
 

Bûyerên romanê li nav gund de çê dibin. Li nav gundan de, mêrên wusa hejar 

zaf in ku nexwendewar bin, lê xwe bi zana û xwendewar dihesibînin. Ew li bingeh de 

nexwendewar û nezan in, lê ji ber serhişkiya xwe, her gotina xwe dikin. Eva jî curek e ji 

hejariyê, yan derdek e ku xelk pêrahatiye ku her gotina xwe bike. Lê cehda hînbûnê 

nede û rastî û waqia xwe nebîne, ku nexwendewarek hejar e, lê naselimîne û li wê 

baweriyê de ye ku li ser rastiyê ye. Romannivîs ji me re dibêje ku hejarî û 

nexwendewarî, ew derd in ku pêsîra civaka kurdî girtine û dibe ku hewla jinavbirina wê 

bihê dayîn. 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, dema ku Heme ê hevalê mamosta 

Azad, pirsiyarê ji mamosta Azad dike, û jêre dibêje ((Erê başe kek Azad! tu ê mamosta 

û Nazê ya nexwendewar çawa bo hev dibin? Mamosta Azad li bersivê de dibêje: Merc 

nine hemû mamostayek, keçek xwendewar bîne. Xwedê dike didin min, bizane çawa 

dikim xwendewar)) (Nazê: 31). 

Romannivîs bi vê pirsiyara Heme wusa nîşan dide ku ew du texên cuda ne; yek 

xwendewar û ya din jî nexwendewar. Li piraniya deman de, çînatiyê dewr û rola xwe di 

nava civakê de lîstiye, taku bikarin bihevre biguncin. Wê yekê karîgerî li ser zaf mijaran 

hebûye, nemaze li jinhînanê de û her yek ji wan, li tex û qatên xwe de, karê jin û 

jinxwaziyê kirine. Lê mamosta Azad, kesekî rewşenbîr e û nexwendewarî nabe asteng û 

pirsgirêk li hember de, û evîndariya pak û rast pitir armanca wî ye. Ew çînatiyê nake 

pîvan, û nexwendewariyê jî weke asteng nabîne. Renge romannivîs li vê derheqê de 

xwastibe çînatiyê nehêle, bi xasmanî ji aliyê dildarî, jiyana hevpar û karên civakî de. 

Li romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, romannivîs bas ji texa xwedêpêdayiyan 

dike, û bi awayek cuda bas ji jiyan û guzerana wan tevî hejaran, û herweha bandor li ser 

jiyana zarokan dike. Li nav romanê de, ji zarê Ekber ve bas ji qutabxaneyê dike ku 

zarokên dewlemend pêre ne. Qala wê dike ku li warê jiyan û guzeranê de, çiqas 

ciyawaz in ((Bi Ebdula re li yek pol û li ser yek text dirûniştim. Hertim bêhna rûn û 

kulîçe û nanê birinc ji wî dihat …berîkên wî pir bûn ji şîrîniyên çewr. Bazinên çewr.. 

bibûne nexşê ser berîkên wî, her ku nizîkî min dibû, heza xwarin û çilûziya min 



113 
 

dibiziviya, av ser dilê min diket. min dixwast bixom, çûnkî ewqas bêhna xwarinên 

hezbizvan lêdihat )) (Kordere: 85). 

Romannivîs basa ciyawaziya navbera du qutabiyan dike ku li yek pol û li ser yek 

textî bûne. Yek ji wan dewlemend e û yê dinê jî hejar ku li rûçik, cil û berg û bêhnê re 

diyar bûn ku ji hev cuda ne. Mirov bi hêsanî hest bi vê ciyawaziyê dike ku çawa basa 

kesê dewlemend kiriye. 

Piştre bas ji qutabiyê xizan dike ku serbarê xwendinê, kar jî kiriye, û her bi wê 

sedemê ji qutabxaneyê hatiye dûrxistin ((Roj ne rojekê diçûme qutabxaneyê..Min kar 

dikir.. kedkarî dikir, ji kar û xebatê re tu kêmasiyek min nebû. Min çiqas dikir û hewil 

dida, destê min nedigehişte ku. Rojên ku neçûbûme qutabxaneyê, yekcar zaf bibûn. Ez 

birim cem birêveber.. Min çiqas nerazîtî nîşan da, bêencam bû, li mektebê hatim 

derxistin)) (Kordere: 89). 

Li vir de, wêneyê hejariyê nîşan dide. Hejariyek ku ji ber nebûnî û belengaziyê, 

serbarê qutabxaneyê, bi neçarî kedkarî jî kiriye, û ji ber bêserûberiya di çûna bo 

qutabxaneyê, ji wir hatiye derkirin. Wî polînbendiyek durust û hûr li navbera qutabiyên 

dewlemend û hejar de kiriye. Yê dewlemend tu karekê nake, lê li çi xweşiyekê de dijî. 

Herweha qutabiyê xizan û destkurt jî, bi sedema kar û kedkariyê ji qutbxaneyê hatiye 

dûravêtin. 

3.2.3. Bazar  

Li piraniya bajar û bajarokan de, nemaze li hin gundên mezin de jî heye. Cihek e 

ji bo saxkirina kel û mel û berheman, yan jî guherandina wan bi tiştên din re. Piraniya 

xelkê ji bo bidestxistina hewcehiyên malê û xorekê rû ji bazarê dikin. Tevî berfirehbûna 

bazarê û çêbûna qerebalixiya zêdetir a bazar û bajaran, zaf cihên din bo demborandinê 

hatin avakirin. Ji ber wê jî, hin cihan di bazarê de taybetmendiya xwe wergirtine. Dukan 

û bazaar jî, bûn bi beşek ji jiyan û kulturê, ku zaf sîma û edetên taybet bi xwe hene, û 

xelkê jî rojane, wan dubare dikin, û cihê wê jî di nava janrên wêjeyê de jî hat vekirin. 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, bas ji seredana Azad bo bajarê 

Bexdayê dike. Ew bajarek mezin e ku bazarek mezin jî heye. Di sefera xwe de diçe cem 



114 
 

hevalê xwe (Haşim), ku bavê wî dukanek mezin ya kel û melên jinan li bazarê de heye, 

û bi wî awayî basa dukanê dike ((Dema ku em çûne hundur, ez bi bavê xwe re 

nasandim, wî jî rêzek zêde ji min girt. Heta ku bixwazî, dukana wî mezin û tije bû. 

Tiştên curbicur ên jinan têde hebûn, weke: dermanê makyajê, gulav, sermemik.. 

binkiras.. derpêyên kurt.. Li hundur de jinên kiryar mijûlê nirxandin û kirrîna kel û 

melan bûn, du ji wan, çend şort yan derpêyên kurt girtibûne destê xwe û weha bihevre 

diaxivîn. Ya sor cuwan e! ya din digot: ê, bawerim ya şîn cuwantir e)) (Nazê: 23 – 24). 

Romannivîs bas ji bazara bajêrek mezin dike ku tiştên curbicur têde hene. Bi 

taybetî bas ji wê dukanê dike ku kel û melên modelê têde hatine firotin. Wê demê, ew 

tişt û mişt û model, tenê li bajêrên mezin de hebûn. Herweha li wir de xwastiye ku wê 

kultura bajêrên mezin nîşan bide ku makyaj, gulav û binkiras û …bikar tînin û jiyana 

wan ji ya gundan re cuda ye. Herweha Haşim dike ku kurê xwediyê wê dukanê bûye. 

Wî zaf carî, ji Azad re gotibû ku ji riya wê dukanê ve, destê xwe bi çend jinan re têkel 

kiriye û nizîkatî bi çend jin û keçên ciwan û law re kiriye. 

3.2.4. Bêkarî û kirêçîtî 

Betalî û kirêçîtî, yek ji wan azar û girftên mezin in ku tevî avabûna bajar re, serî 

hildane, û xelkê bi giştî pirsgirêka bêkarî û akincîbûnê hene. Bi taybet yên ku li bajaran 

de dijîn û pisporiyek taybet ninin, û hemû karekê jî nizanin. Yan ji gundan ve koçberî 

bajêran bûne ku karzan ninin û destkurt in jî. Yan nesaxiyên demdirêj hene ...htd. Li 

bajaran de xelkek zaf tên dîtin ku kirêçî ne û dahata rojane ya wan pir kêm e, û têra 

jiyana wan nake. Yan betal in û tu dahatek bo bijîva jiyanê ninin. Ew li neçarî de, 

penaya xwe bo gelek karên kirêt û neyasayî dibin. Li hin taxan de dijîn, ku bo jiyanê 

nabin. Ewane tevde tesîr ji kultur û deb û edetên wan dike. Lewre romannivîs hest bi êş 

û kul û derdên wan dike. Ew zaf carî li nav romanan de, bas ji pirsgirêk, nebûnî û 

kirêçîtiyê dike, û herweha giriftên civakî jî destnîşan dike. 

Di romana (Nazê) ya (Îsmaîl rojbeyanî) de, bas ji wê koçberiyê dike ku ji gund 

ve ber ji bajar tê kirin, bêy wê ku tu kar, kesabet û pisporiyek hebin, yan xwedî mal û 

milk bin ((taxê me hêdî hêdî dibûye çoleme, her hefteyê malek û diduyan bar dikir û 

diçûn. Malên vî alî û aliyê din ê me, bibûne kelawe. Diya min ji bavê min re got: Bila 



115 
 

em jî bar bikin û biçîn. Bavê min bersiv da: Me kê li bajar de heye ku ji me re kar û 

kesabetê bike? Çima! şukur tu sax û silamet î. (Heme Nûrî) jî dê vê mehê vegere û 

leşkiriya xwe biqedîne. Emê Çêlek û ew du sê Bizinan jî bifroşîn, parçe zewiyekê pê 

bikrin, îca her çawa be jî, emê kolixtekê têde ava bikin! 

Bi hêrs û tûrebûn ve jêre got: Tu çawa dizanî, wusa bike! 

Diya min ji xweşiyan, li ser lingekê direqisî. Me xirt û pirtên xwe komî serhev 

kirin û ‘’pas’’ek kerexepik girt. Me heyî û neyî ên xwe jê bar kirin. Li hewşeyekê de, 

me odeyek bi kirê girtibû ku te sed sûnd dixwar ku heman odeya me ya gund e. Her 

çawa be, me kolixtek li nav zewiyê de çêkir û her çi xirt û pirt û kel û melên me hebûn, 

me li nav de cî kirin û têde akincî bûn. 

Bavê min, erebaneyek sêtekere kirî û dest bi firotina sardemeniyan kir. Zaf carî, 

ez jî bi xwe re dibirim. Baş bû, rojê pênc şeş pênceyî dest me diketin. Heme Nûrî ê bira 

jî, leşkiriya xwe xilas kir û dest bi kar û karkeriyê kir)) (Nazê: 125- 126). 

Romannivîs bas ji wê bêşoliyê dike ku li gundan de serî hildabû, û di encamp de 

xelkê rû ji bajaran dikirin. Lê zêdeyî wan li wir sergerdan dibûn. Çûnkî tu mal û cihek 

akincîbûnê nebûn. Ha bi xwe dibêje ku me li wir odeyek girt, te digot, qey ku odeya me 

ya gund e. Wate, odeyek li bajar de bi kirê girtine, ku her wekî ya gund bûye. Anku taxê 

hejar û xizanan bûye. Herweha bavê wê, bi erebaneyekê sardemenî firotine. Ew jî karê 

neçarî ye, çûnkî bavê wê xelkê gund e û tu pisporiyek li kar de nine, û tenê bo bijîva 

jiyana xwe, wî karî dike. Piştre jî, birê wê dest bi kedkariyê dike. Hemû ewane, nîşana 

wê ne ku li bajaran de mirov dibe pisporî hebe taku kar û dahatekî baş hebe. 

Herweha li bajaran de, dibe hemû kes kar bikin, daku bikarin îdareya xwe bikin. 

Serbarê wê jî nikarin biçine tax yan gerekên xweş û baş, çûnkî pereyê wê ninin ku 

bikarin kirêmalê bidin. Dema ku diçine taxên dûr û derveyî bajêr, xuya ye ku encamek 

baş ji wan re nabe. Herweha dema ku têne bajar, kultura gund bi ya bajar re ciyawaz e. 

Weke pêştir me anî ziman, têkiliyên civakî li gundan de xwerisk û surûştî ne û li ser 

bingeha xizmatî û xoşewîstiyê ye, lê di bajar de, li ser bingeha kar e. Tu çiqas dikarî ji 

min re kar bikî, ez jî dê ewqas heqdestê bidim te, li warê kulturî ve cudahî heye. 



116 
 

Li romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, hejarî, nebûnî û bêşolî bi terzekê di nav 

cîhanê de xurt bûye ku bûye bi beşek sereke ya cewher û naveroka romanên cîhanî û 

nemaze kurdî. Lewre li beşek ji romanê de, mijara sereke, bêkarî û hejarî ye. Di romana 

Kordere de, bi hêsanî bas ji derdê han dike ku tesîr û bandora wê li ser zarok, tax, 

kultura nevî û nifşan ku rê û arasteya jiyana wan destnîşan dike. Di romana Kordere de, 

ji zarê Ekber ku karekterê serekî ê romanê ye, qala ew taxê hejarnişîn dike ku li zivistan 

û berf û baranê de, dibû kur û şêl, û jiyan pir zehmet dibû ((Min dizanî ku her di mala 

me û taxê tulefiroşan de bahoza Nûh rabûye.. erê can, Kordere çiqas xurêna wê bilind 

be, kef biçerîne.. li asta çîmento û dîwarê kewirî de bê şiyan e.. Her bi yên wek me û 

dîwarê nimdar ê kurrê, kûçik û pişîkên birsî û gerok û teres divêrî. Dema ku lehî bi davî 

dibû, diviya em bi ser ketiban, û şevekê biçûbana mêvaniya cîranê berjor ên xwe.. 

kaxez, dar û çirpikên zaf me komî ser hev dikirin û li odeyê de agir pê dikir, heta ku 

dîwar hişk û kizir bibin. Bavê min, bi bavê cîranê jorîn ê me re, heta direngî şevê basa 

bêşoliyê dikirin.. Bavê wan jî, wekî bavê me destkurt û hejar bû)) (Kordere: 11). 

Bas ji wê taxa hejarnişîn dike ku li dema zivistanê de, av bi mala wan ketiye û bi 

şev çûne mala cîranê berjor ê xwe, ku ew bi xwe jî, nedar û bêşol bûne. Wê wêneyê 

nîşanî me dide ku xelkê deverê, hejar û betal in. Awahî û xanîbereyên wan ji kurê 

hatine çêkirin, û tab û bergeya baran û lêmiştê nagirin. Herweha ciyawaziya taxan nîşan 

dide, ku heman lehî û bahozê, tu tesîr û karîgeriyek li ser xaniyên dewlemend û 

xwedêpêdayiyan nekir. Çûnkî ew ji kewir û bilûkan hatine çêkirin. Lê yên wan, tevde 

qur û herî ne. Herweha zû ter dibin,  piştre, divê daran kom bikin daku pê hişk û zuha 

bikin. 

Serbarê bêserûberiya tax û xaniyê wan, kirêçî jî bûn û li zaf deman de, şiyana wê 

nebûne ku kirêya malê bidin. Li şevan de, zaf carî xalên wan dihatin mêvaniya wan, û 

şîn ji Kerbelayê re dikirin (bîr û baweriya şîemeseban hene). Wan cure giryanek hene, û 

şîn û taziyê bo îmaman dikin. Dibêje bavê min digot: Ger xwediyê malê hat, hemû 

bihvre û hor hor bigrîn, heta ku kirêya wî ji bîr biçe ((carna xwediyê malê dihat û ji 

pencerê re mêzeyî hundûr dikir, hingê dengê girîna me zelal dibû.. Em bi dengek bilind 

digiriyan. Babo digot: Her gava ku ew hat, tundtir û dilsotîtir bigrîn, belkî dilê wî nerim 



117 
 

dibe û pêsîra kirênedana me berdide!! Xwedîmal bi giryana me digeşiya, pir keyfxweş 

dibû ku em wusa ji dil digrîn. Dîmena giryan, kas û gêjbûn, kovan û tazîdariya me, 

niqumbûn di nav bûyerên Kerbelayê, dilê wî hênik dikir, çûnkî nediketin hizra kehreb û 

ava boriyê)) (Kordere: 19 -20). 

Karîgeriya olê li ser wan hebûye. Wusa kirine ku olê bo berjewendiya xwe bikar 

bînin, daku xwedîmal, kirêya xwe ji bîr bike. Wate hejarî û nebûnî, zaf karan bi mirov 

dide kirinê, ku renge bi hez û xwasta mirov nebin. Lê karên wusa, rengvedan li ser 

jiyana wan dibe. Renge ji zarokan re bibe bi edet û çandek ku di jiyana rojane ya xwe 

de peyrewiyê lê bikin û bibe bi nesaxiyek bo xelkê hejar û nedar. 

Herweha romannivîs li ser hejarî û encamên xirabe wê, dibêje: Zaf carî, neçar bi 

karên xirab dike. Ekber dibêje: Me pir hez ji Kemanê dikir, lê pereyê wê tunebû ku em 

bikrin. Bi neçarî, me rû ji diziyê kir, heta ku em bikarin pereyê Kemanekê berhev bikin 

((Ketme bin Riza û Zeman, min mejiyê wan bir û xapandin. Ger ku em bihevre cehd 

bikin, emê bikarin pereyê Kemanekê kom bikin. Me biryar da, her çawa dibe, divê em 

bibin xwedî Keman. Em ji bo kirîna her tiştî hatiban  hinartin, me yek filis vedişart û 

dixiste nav kûpik. Me çend carî bi vî awayî dizî kir…!!)) (Kordere: 22). 

Em dizanin ku dizî, karek kirêt û xirab e. Lê her sê birayan, ji ber nebûnî û 

cîbecîkirina xewn û hêviya xwe, dest bo karek xirab birine ku ew jî dizî ye. Renge bi vî 

karî hîn bibin, û êdî bibe pîşe û sedema xirabiya wan li pêşerojê de. Lewre, nebûnî û 

bêkarî, hin car mirov ber bi karên xirab ve dibe, û rengvedan û karîgeriya xirab jî li ser 

zarok û malbatê dike. 

Li ser êş û azarên kirêçîtiyê, Ekber bas ji bavê xwe dike. Ew dibêje, ji ber 

nebûniyê, nekarîbû kirêya xwe bide, û ji şerm û tirsan de, direngiya şevê bi dizî ve 

hatiye û zû xwe daye xewê (( Bavê min, bi dizî ve, xwe dikire jûr ..Heya direng nebûya, 

nedihat.. Du meh bûn ku me kirêya odeyê nedabû.. Her ku digihîşte malê, yekser 

diraza.. dayîkê jî çira nevî dikir, û hêdî hêdî pite pit dikir û ditemirî)) (Kordere: 35). 



118 
 

Romannivîs wê dîmena biazar nîşan dide ku xelkê kirêçî û nedar, li heyfa nebûnî 

û belengaziya xwe de, çiqas fend û fêl bikar anîne. Bavê wan, heya direngî şevê 

nehatiye, her ku hatiye jî, ji tirsa kabrayê kirêdar û xwedîmal de, xwe xewra biriye. 

Herweha romannivîs bas ji kesatiya Kelayî dike ku piştî ji destdana xwaringeha 

xwe, betal maye û bi neçar, kedkariyê dike ((Min çend salan şûndatir, Kelayî bi heman 

Çekît û cilkên gewir ve dît, pêmere li dest de bû û suwaxa malekê dikir. Ew bi wan 

destên tejî dilovanî, hezkirin û viyanê, li cihê şorbe û kelepaçeyê, qur (herrî) ji kedkaran 

re tejî dikir!!)) (Kordere:59). 

Armanc ji wî karî, ew e dema ku mirov bêkar û bêpere bimîne û karê xwe jî, ji 

dest dabe, neçar dimîne hinek karan bipejirîne ku bi kesatiya mirov re neyê. Weke 

Kelayî ku xwediyê xwaringehê bû û xwarinên xweş û bi tam çêdikirin, lê niha karker e 

û herî (qur) ê bo kedkaran tejî dike. 

3.3.Çanda kurdî ya hevpar di navbera gund û bajar de 

Ew kulturên ku di navbera gund û bajar de hevbeş in, ev in ku çiqas cudahî jî di 

sîma û taybetmendiyên navbera wan de hebin, lê bone heman bone ye li her du civakan 

de. Wê yekê wusa kiriye ku romannivîsê kurd li deqên xwe de, mifahê ji wan kulturên 

hevpar bibînin û beşek ji pêvajoya bûyeran bibînin ku ew in: 

3.3.1. Rê û resma jinveguhastinê 

Rêûresma jinveguhastinê di nava kurdan de pûte û girîngiyek xasmanî heye. 

Cuda ji wê ku bi karek pîroz dizanin, buha û girîngiyek zêde pê didin, û zaf edet û çand 

hene ku di wê merasîmê de encam didin. Herweha zaf mijarên kulturî ên cuda hene ku 

kurd girîngiyek zêde pê didin. 

Di romana (Malava Gulî Xem) ya (Hîmdad Hisên) de, romannivîs ji zarê diya 

Dilêr ve dibêje: ((Welahî ew seyîdê nazdar ku tu dibînî, hemû care tê serdana me dike. 

Ez li ser destê wî, ji Bayîz re hatime dayîn. Bavê min zaf got ku carê zarok e, lê sûda 

wê tunebû. Heft şev û heft rojan, duhol zurna lêxistin. Dayîka Bayîz, ez hembêz kirim û 

li ser pişta Hesp anîme xwarê, û got: Ey babo ji ber wê keçika azeb û bûka min a ciwan 

)) (Malava Gulî Xem: 10 – 11). 



119 
 

Romannivîs ji zarê diya Dilêr ve, bas ji urf û edet û çawaniya jinmarekirin û 

veguhastinê dike. Ew dide xuyakirin ku deb û edet li nav kurdan de girîng û cihê 

pûtedayînê ne. Jinek sade, bas ji sadeyî a xelkê hingê dike û her tiştî bê dudilî tîne 

ziman. Bi wê temenê ve, hêj rojên marekirin û veguhastin xwe ji bîr nekiriye. Herweha 

ji riya wê jinê ve, vê yekê eşkere dike ku jinmarekirina hinge, ji aliyê seyîdan ve bûye. 

Wê demê dadgehan, girîngiyek wusa di warê civakî de ji xelkê re nebûne. Herweha bas 

ji çawaniya roja veguhastinê dike ku bi heft şev û rojan bi duhol û zurnayê re aheng jêre 

lidar xistine. 

Herweha, yek ji kulturên xirab ên wê demê tîne berbas, ku zûzewicandina keçan 

bûye. Nîşan dide ku deb û edetên kevn, bûne sebeba zû biûşûdana keçan. Wate, bi xwe 

ewqas biçûk bûye ku diya Bayîz (xesûya wê) hembêz kiriye û li ser pişta Hesp aniye 

xwar. Herweha kulturek din ku romannivîs aniye ber bas, bûk veguhastin e bi suwariya 

Hespan. Wê demê, suwaran merasîmek taybetî encam didan û di roja bûkveguhastinê 

de, bûk suwarî Hespî dikirin û dibirine mala zawa. 

Wate, romannivîs ji zarê dayîka Dilêr ve, basa zaf kulturan ji me re kiriye. 

Herweha romannivîs li cihek din de qala çandek din dike ku ew jî, zewicandina bi 

neçarî ya keçan e ji aliyê malbatan ve. Ji zarê Dilêr ve basa Neşmîlê dike û dibêje ((Çar 

meh derbas bûn û rojekê ji min re telefon kir û got: Ji aliyê malbatê û bi taybetî bavê 

xwe ve, bi çavek sivik tê nihêrtin girîngî jêre nahê dayîn. Dayka wê jî weke şeytan, 

berdewam li guhê babe wê de dixwîne û dibêje: bi dilek xweş be yan nexweş, dibe ku 

mêr bi kurxaletê xwe bike. Bavê te, tu pêşkeş kirî, bi zorî na, lê ger mêr bi wî neke, êdî 

zewicîn tunine, û biskên xwe yê sipî vehûne. Bas dikir ku çiqas zalimane pêre reftar 

kirine, û bi kul û keser ve got: berê li ku, û niha li ku. Ne tenê mala wan, belkî gava 

xizm û kes jî têne seredana wan, lome û gazindeya wê dikin û sexera wê dibin)) 

(Malava Gulî Xem: 64). 

Wate li wê vegêrandina Dilêr de ku ji zarê dildara xwe (Neşmîl) re vedigêre, 

xuya ye ku di malê de reftarek kirêt û xirab pêre kirine, daku razî bikin mêr bi kurxaletê 

xwe bike nek evîndarê xwe re. Ji bilî dê û bavê wê, xizm û kesan jî sexera wê birine. 

Eva yek ji kulturên xirab e ku di nav civaka kurdî de hebûye, û renge heya qasekê jî her 



120 
 

mabe û berdewam bike. Lê romannivîs, diyardeyekê tîne ber bas ku di nav çanda kurdî 

de zêde bûye û çend kes ji ber wê sedemê, nehiştine ku bizewice. Jêre gotine ku nabe şû 

bike, madam ku ji gotina malbata xwe derçûye. Bi çavek kêm hatiye nihêrtin û jêre 

gotine, dibe ku pora sipî vehone. Wate, tucar nabe bizewice. 

Herweha li romanê de kulturek kurdan bas dike ku li dema xwe de zêde baw û 

edet bûye, ew jî, jin bi jinî û binpişk bû. 

Ew ji zarê Dilêr ve, basa hevalekî xwe ê bi navê Dana dike û dibêje ((Tenê Dana 

nebe ku dezgirtiya xwe li Koye hebû û her ji zarokatiyê ve li cihê Binpişkê, ji Dana re 

mare kiribûn. Ew li malê de bo birayek xwe hatibû jin bi jinkirin (mezin bi biçûk). 

Wekî bi xwe bas dike, pir hez ji dezgirtiya xwe dikir, wan her ji  zarokatiyê ve li 

(Sergird) bihevre dilîstin)) (Malava Gulî Xem: 38). 

Eva jî yek ji wan kulturên kurdan e ku berê zaf jin bi jinî û mezin bi biçûkî 

dikirin. Di encama wê diyardeyê de, pirsgirêkên zaf li navbera du malbatan de 

derdiketin holê. Çûnkî kêm hildiket ku hevdem çar dil bihevre razî bin, lê romannivîs 

bas ji xirabî û başiya wê kulturê nekiriye, tenê bas ji kultura mezin bi biçûk û Binpişkê 

kiriye. Weke wê ku bibêje, ew terze ji jin û jinxwaziyê jî, di nav çanda kurdî de heye. 

Li romana (Tole) ya (Mihemed Mukrî) de, romannivîs çandek kirêt ya jinhînanê 

bas dike ku bi wê sedemê ve, jiyana jin û zarokên wan jî dibe bi dojeh û bi çavên kole 

ve tên dîtin. Lewre Mistefa di romanê de, gumana wê dike ku renge ji ber kerblêvebûna 

bavê wê be. Çûnkî diya wê, weke bedelxwîn hatiye wergirtin ((Guhdirêjek diçe nav 

tûtina wan, ew jî çend caran hişdariyê dide xwediyê guhdirêj, ku zererê dide wan. Lê 

dûr nine ku xwediyê guhdirêj, her guhdariya wî jî nekiribe. Lewma kerbê bavê min 

vedibe û guh û dûlika guhdirêj qut dike (Dibirre). Xwediyê wê pê dihese, û li heyfan de, 

mamê min dikuje. Bavê min jî, demildest xwediyê sewalê, serjê dike. Êdî dujminatî û 

xwîndariya navbera wan, germ dibe. Destê kes û karên xwediyê guhdirêj nagihîje bavê 

min, lê li derfetekê de, bapîrê min jî dikujin.. Êdî xelk û xwedê dikevine navbera wan û 

berevaniyê dikin,  û wan li hev tînin. Lê li hember de (li cihê xwînê), diya min didine 

bavê min.. Lê, bavê min li nav xelkê de bas kiribû ku ji dil ve pêk nehatibû, û nefretê ji 

wê malbatê dike. Hemû tiştê wan, bi dujminê xwe dibîne. Dibe ku bavê min, ji 



121 
 

dîtingeha wê dujminatiyê ve mêzeyî min jî bike û ez bi nîv dujmin hesibandibim)) 

(Tole: 19 – 20). 

Li wir de romannivîs bas ji kultura dujmindarî û tolhildanê dike ku di nava 

kurdan de baw e. Hertim şer û xwîndarî di nava kurdan de hebûye. Li dema pêkhatin û 

aştiyê de jî, pere û jin weke bedelxwînê hatiye dayîn. Eva jî, karek kirêt û nebicî ye, bi 

xasmanî ji jinê û zarokan re. Çûnkî zaf carî, ew sergerdan dibin, bi çavek xirab tên dîtin, 

ji aliyê malbat û nemaze mêrê jinê re, azara cismî û rohî tên dayîn. Eve Mistefa bas dike 

ku bavê wî li cem xelkê gotiye ku ji dil ve pêk nehatime. Lewre Mistefa di vê baweriyê 

de ye, madam ku diya wî weke bedelxwîn bi bavê wî re hatiye dayîn, jê hez nake û 

nemaze ji malê derkiriye. 

Herweha romannivîs, her bi vê hindê nasekine, belkî qala kuştin, jinxwazî, 

jinkuştin û jinrewandinê jî ku diyardeyên pir xirab û nemirovî ne, dike û dibêje ((Berî 

wê karesatê, tûşî felaketek dilêştir dibe. Ew hez ji keçek Germiyanî dike. Çend cara 

dişîne xwazgîniya wê, lê malbata wê nedane, û jêre gotine: Em keça xwe li hember 

keçikekê de didin. Wate jin bi jiniyê dikin. Lê tu xûşkên bavê min nebûne ku wî karî 

bikin, lewma bavê min keçikê dixapîne û direvîne… Malbata keçikê li heman rojê de 

dikevin pey wan, û keçikê dikujin û bavê min jî bi hezar derd û halî, xwe bi birîndarî 

rizgar dike… Midehek şûndatir, malbata keçikê li nav gund de, dîsan derfetê dibînin û 

sîngê wî bi fîşekekê dihingivin û nîvrihî dikin. Kesê bawer nedikir ku ew dê bimîne. Lê 

weke pişîka heft rih, piştî yek du mehan, bi heman girnijîn û reftaran ve dirabe ser 

lingên xwe û baş dibe)) (Tole: 20). 

Romannivîs zaf diyardeyên kulturî weke evîndarî, jin bi jinî, tolhildan, jinkuştin, 

jinrewandin, xapandin û … tîne ber bas. Bi taybet, dema ku dibîne bi hêceta jin bi 

jiniyê, keçikê nadin hezkiriyê wê. Eve beşek e ji çanda jin bi jiniyê ku di nava kurdan 

de baw bûye, û karesat û felaketên mezin bi dû xwe re anîne. Weke me anî ziman, bi 

kêmî çêdibû ku çar dil li yek dem de razî bibin û bihevre biguncên. Lewma ya ku li 

derbasbûyî de qewimiye, karekî xirab bûye. Herweha her xortê ku xûşk/ên wî tuneban, 

bi hêsanî nedikarî jinê bîne.  Diviya pereyek zaf bo jinhînanê bide, ku li wî serdemî de 

jî, ew yek pir zehmet û dijwar bûye. Herweha jinrewandin, karekî dûr ji urf û edetan 



122 
 

bûye û bi karek xirab hatiye zanîn. Ji ber wê ku malbata keçê tên û bivêrî û mêraniya 

xwe diselimînin û keçikê dikujin. Bi vê çendê, şeref û namûsa xwe ya ji destçûyî 

distînin û şerm û heyaya xwe pê paqij dikin. Her çend ku hin caran, hez û xwasta wan jî 

neba, lê ji ber lome û gazindeyên xelkê (keça wan dû ketiye û nakujin), diviya wî karî 

bikin. Herweha kurd li heyfstandin û tolhildanê de gelek çeleng û bivêr in, û tucar, tola 

xwe ji bîr nakin. Li vê derheqê de, bas ji wê dike ku çend caran bo kuştina bavê wê 

hatine. Romannivîs ew deb û edet û kulturên weke, jinxwazî û jinkuştinê ku di romanê 

de cih dane, bi edetek xirab dizane. Hevdem Mistefa jî bûye bi şevata wê jinxwaziyê, 

ku encamek pir xirab jêre hebûye. 

Hemdîs romannivîs nasekine û derd û azarek din ya jinxwastinê tîne berbas, ku 

ew jî zewaca bi neçarî ye li gel mêrên ji xwe mezintir ((Diya min, yek ji wan jinên 

bênaz, bêdeng û bênav bû ku tenê erkê tejîkirina valahiyan ketibû stû û tewaw. Min tu 

carî û ji tu kesan, tiştek li ser diya xwe nebihîst. Min tenê navê wê dizanî û ewqas. 

Ayşêya Mîrza Rehîm. Eva jî min dizanî ku bîst salan ji bavê min biçûktir bûye, li cihê 

xwînê, wate bedelxwîn bi hêza xencerê, bavê min re dane..)) (Tole: 92). 

Zewaca neçarî ya keçan bi zora xencerê, yek ji wan kulturan e ku li nav kurdan 

de baw û naskirî ye, bi taybet li dema xwîndarî û bedelxwînê de. Xirabtir ji wê jî, bi 

kesekê didan ku zaf ji keçikê mezintir bûye. Li rastî de, eva zulmek mezin e derheq 

jinan, û heta mirinê, karîgerî û bandorên xirab ên wê li ser jinê, jiyan û zarokan dima. 

Romannivîs wê urf û edeta xirab dide berçav û basa rezalet û zelûliya jinê dike. 

Herweha, destpêka jiyana wan laseng e, û nikare bi mêrek ji xwe mezintir re bijî ku hez 

û hêviyên wan cuda bin. Ev jî valahiyek mezin e li navbera jin û mêr de ku dibe sedema 

jiyanek neçarî. 

Di romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, bas ji diyardeya jin bi jiniyê hatiye 

kirin ku du kesan jin bi jinî kirine. Pîremêrekê keça xwe daye bi birayê keçikê, ku cihêl 

e û li hember de, xûşka wî cihêlî jî bi pîremêr re hatibû dayîn ((Jin bi jinî hatibû kirin, 

pîremêr keça xwe dabû birayê wê)) (Nazê: 14). 

Li vir de, romannivîs basa wê dike ku Azad çûye cem jina cîranê xwe, daku li 

pêre binive. Li halekê de ku mêrê wê ne li mal bûye. Jinik pir ciwan û cihêl bûye û 



123 
 

daxwazê jê dike ku pêre razêt (cot bin). Ew jin, bi kalemêrekê hatibû dayîn ku pir zêde 

ji wê bitementir bûye. Her ji ber wê ye ku dibêje: Ger jina wî kalemêrî nebûya, karek 

wusa nedikir. Ew terze jin bi jinî ku mêr pîr û jin jî cihêl be, yan berevaj, banor û tesîrek 

pir xirab bi dû re tê û dibe sedema têkçûna civakê. 

Herweha yek ji wan edetên ku li jin û jinxwaziyê de heye, çawaniya 

xwazgînîkirina keçê ye di mala bavê xwe de. Helbet bo vê yekê jî, rêûresma taybet bi 

xwe heye. Nabe kurik rasterast daxwaza keçikê bike. Evê jî çend qonax hene. 

Romannivîs çawaniya xwazgîniya keçikê li malê tîne ber bas, û dema ku Azad, 

daxwaza Nazê dike. Di destpêkê de, diçe cem mam Wesman, daku wî karî jêre bike 

((Bo sibê êwarî çûme cem mam Wesman. Min daxwaj jê kir ku biçe xwazgîniya Nazê ji 

boy min. Mam Wesman got: Baş e. Tu bi Xule re li malê de bimîne, ez û Efrûz dê biçin 

û cîbecî bikin)) (Nazê: 70). 

Ji bo xwazgîniya keçê, dibe li destpêkê de kesek rêzdar û naskirî û xwedî kesatî 

bişînî bo mala keçikê û bi rêz ve daxwaza keçê bê kirin. Helbet Azad bo wî karî, mam 

Wesman û xêzana wî hilbijartibûn, ku kesek xuya û rêzdar û jêhatî ê gundê wan e, û pir 

bi kêmî gotina wan tê retkirin. Herweha ew kesên birêz ku diçin xwazgîniya keçikê, 

xuya ye ku piştevaniya xortî dikin. Herweha xuya ye ku kurik, kesek baş û birêz e, 

lewma jêre xwazgîniyê dikin. Lewre razîbûn nizîktir e ji nerazînûnê. Zaf carî jî, kesê 

dawakar, kesek wusa dişîne ku tesîr û karîgerî li ser mala keçikê hebe. Romannivîs li vê 

derheqê de, mam Wesman destnîşan kiriye ku kesek jêhatî û rêzdar ê gund e, û 

xwastiye wê kultûrê jî weke dîrok biparêze ku li kevnar de xwazgînîkirina keçê li mala 

bavê wê de bi çi awayî bûye. 

Li romana (Koçî Sûr) ya (Heme Kerîm Arif) de, pir bi hûrî bas ji kultura jin û 

jinxwaziyê dike. Bi girîngî ve bas ji wan dîmenan dike ku li romana wî de hatine 

tomarkirin. Her ji çawaniya xwazbîniya keçê heta digihîje veguhastin û zaf dîmenên 

balkêş têde tên dîtin. Bi taybetî gava ku basa berbûkê dike û xaltîka ‘’Helaw’’ hinek 

qise û basan tevî zava dike ((Ey tu nizanî?! Ez bi berbûkî diçim, îca bizane çi bûkekê bo 

kurê xwe bixemilînim û saf û law bikim. Li wan du rojan de, ezê ewqas tiştan li ser 

mêrkirin, maldarî û reftaran hînî te bikim ku li hemû temenê xwe de hîn nebibî. Dê 



124 
 

bûkek ewqas ehl û sehl bo te bînim heta ku bimînî, her rehmetan bo gora miriyên min 

bişînî)) (Koçî Sûr: 130). 

Li vir de basa erk û wezîfeya berbûkê dike. Dema ku diçe pey bûkê, wê 

dixemilîne, serperistiya merasîmê dike, û rênimayî a bûkê jî dike. Berbûk dibe ku kesek 

şehreza be li vê biyavî de û wezîfeya han bi hemû kesê nahê sipartin. Lewre romannivîs 

bas ji berbûkê dike û bi girîngî ve di romanê de beşdariyê dike, bona wê ku vê kulturê 

bîne ber bas û jinav neçe. 

Herweha romannivîs basa wê dike ku li roja veguhastina bûkê de, xelk hemû 

beşdar dibin li amadekariyên roja veguhastinê de. Ew mizgîniya wê kulturê didin zava, 

ku erkek zêde nakeve ser milê wî. Xelk li dîwanxanê de şîvê çê dikin û bihevre dixwen 

((hemû malek roja bûkanînê de, şahiya wan e û her kes li mala xwe de xwarinek herî 

baş dipêje, û tevde tînin û li dîwanxana gund de bihevre dixwen. Hez dikim xwe nerihet 

nekî û xwe bi qerdar nezanî)) (Koçî Sûr: 131- 132). 

Herweha romannivîs dîmena roja bûkveguhastinê ku rojek taybet e, û bûyerên 

curbicur têde hene, ji me re dinexşîne û dixe berçav. Wate weke tabloyek kurdewarî ya 

tejî ji urf û edetên kurdî dinexşîne û nîşanî me dide. Ew basa wê rojê dike ku xelkê 

xweşiyên xwe tînin ziman, û kur û keçên gund davet û dîlanê digerînin û serçopiyê 

digrin ((Refa cergebez û reşbelekê ku serûbinê wê diyar nebû, roj roja dildaran bû, 

qûreqûra çopîkêş, xirexira gerdenbeniyê, xirîngeya lerzane, çîve çîva dengê demançe û 

çekan, çavçavnêya kur û keçan, lerzîna sîng û memikan, dîmenê cemadanî li ser şan û 

mil alandî ya evîndaran, areqa ser sûmetê keçikên nûgihîştî û xweşkok, têlîlya zelal ya 

qeyrekeçan, dil û hinavê mirov hêsayî dikirin. Te jî bîstekê xwe hilavêt, lê davetkaran 

tu zû derxistinî. Kek Sadiq! tu nabe xwe mandî bikî, hilbigre bo şevê! şahiya te û bûkê, 

şevê ye şevê!)) ( Koçî Sûr: 131). 

Romannivîs li wê tabloyê de, zaf kulturên kurdî nîşan dide ku kurd li dema 

bûkveguhastinê de encam didin, weke: serçopî, gulleberdan, tîlîlî lêdan û dildariya kur 

û keçan û …htd. Evane tevde li roja bûkveguhastinê de tên encamdayîn û weke edet û 

nerîtên wê rojê ne. Nivîskar herweha bas ji cuwanî û destûra keça kurd dike li roja 



125 
 

bûkveguhastinê  de ku çiqas law û binaz û xişkok in. Ew vê tabloyê weke dîrok tomar 

dike ku rêûresma davet û govend û xweşiyê di wê rojê de, çawa bûye. 

Herweha romannivîs her bi vê hindê jî nasekine û hinek ji wê merasîmê jî 

dinexşîne û tabloyê tewaw dike. Dema ku bûk digihîje cî, hinek ji wan nerît û edetan 

nîşanî me dide ((Bûk ji trombêlê anîn xwarê, tora sor a gulgulî ji dûr ve li ser serê bûkê 

diçilvilî. Bûk suwarî mahînekê kirinê ku xal Heme jî serkêşiya Mahînê girte dest. 

Salihok û Ehmedê çavcuwan jî, li her du aliyan de rikêba bûkê dikirin. Cihêz û kek û 

pelên bûkê jî li pişta du sê hespan kiribûn, ku berbûk, suwarî yek ji wan hespan bû, û 

hêdî hêdî bi rê ketin. Suwar ketine cilîdanê li çarmedorên bûkê de. Ji hêla din ve jî, 

xortên çek li mil û Demançe li kêleg çûbûne serbanan, û li benda yekem teqeya 

pêşwaziya bûkê bûn, daku ew jî, li wir dest pê bikin. Qamûşek lelekirî ya dirêj dane 

destê te, daku berî bûk bikeve hundur, li ser kofiya wê bidey! Goya bi vê yekê, sam û 

heybeta zava bi ser bûkê de zal dibe! 

Ji hêla din ve jî, çend kesan torbikên mewîj, birêjik û şîrînokan bi dest girtibûn, 

daku bi gihîştina bûkê, bi ser de bibarînin. Goya, pêpal bixêr û ser bi risq dibe. Yekem 

teqe ji wî alî ve hat, êdî ji vî alî ve jî dest pê kir… Xort ew xort bû ku zû biteqîne. Goya 

nîşaneya dilsojiyê ye ji bûk û zava re. Dilê bûkê pir şad dibe û dibêje: Eva hemû teqeye, 

ji xweşiya min e. Bûk gihaye cî)) (Koçî Sûr: 132- 133). 

Bi wî awayî, bûk gihaye cî. Herweha hin edetên din jî hene ku, dema bûk hêj ji 

pişta Hespî nehatiye xwar, suwarên Mahînan tên û diyariyê ji zava werdigrin. 

Romannivîs hemû ew urf û edet bas kirine ku li dema gihîştina bûkê de hebûne, û weke 

dîrok tomar kirine. Herweha wekî hunermendekê jî, tablo nexşandiye. Romannivîs 

dîsan li ser wan deb û tîtalan diaxive, û basa yek ji kulturên kirêt dike ku dema xwe li 

zaf gundan de hebûye. Ew wê kulturê rexne dike ku jêre dibêjin ‘’şeva zavatiyê’’. 

Wate, yek ji kesên nizîkî zava, rênimayiya wî dike, û şeva yekem, jêre şirove dike. Lê 

romannivîs hêj li ser wan edetan berdewam dike û wê kulturê, bi edetek kirêt û nejêhatî 

dizane, lewre dibêje ((Kek Doxrî ê ezîz, dema ku te xwast şevê nizîkatiya bûkê bikî, 

wekî kurdê dunyanedîtî, êrîşî ser bûkê neke ha. Çûnkî renge tesîr û karîgeriya şeva 

yekem, li ser hemû jiyana ew jin û mêrî bimîne, vêca çi bi erênî û çi bi nerênî. Lewre, 



126 
 

dibe mêr hêdî hêdî jinê ram bike û şerma wê bişkîne, û xwe li dilê wê de şirîn bike! Ji 

ber ku, ew şirînatî li hemû jiyanê de dimîne. Herweha eger xwe li berçavên wê tal bikî, 

ew jî her dimîne… Wê jî bizane, gava ku diçine ser cî û cot dibin, cimaet dê zû bêne ber 

derî, û gazî bikin, tewaw nebûy! Bo hinde gîro bûy? Ka bilezîne! û … ji wan tiştên pûç 

û teres. 

Jiber wê ku di mentalîteya eşîretî de, zû zavabûn, nîşaneya mêranî û resenatiyê 

ye. Renge hin tenê bo wê hindê bêne ber derî ku zava jî derkeve derve, û bi vê yekê jî, 

davîn fîşekên xwe biteqînin û vegerin. Çûnkî, zava piştî wî encamdana wî karî, êdî bi 

fermî dibe zava. Lewma xort û cihêl jî teqeyê bi ser de dikin û dibin, lê tu guh need wan 

tiştî. Tu dikarî wan bixapînî, û berî wê ku bibî zava, were derve û bila ew jî teqe bikin û 

desta ji te bikşînin)) (Koçî Sûr: 132). 

Romannivîs bi anîne berbas a vê culture, ronahiyê dixe ser yek ji wan edetên 

xirab ku di nav xelkê de baw e û li şeva zavatiyê de, hinek reftarên xirab encamp dane. 

Bo nimûne, basa wê şevê dike ku çawa yek ji nizîkên zava, şiroveya wê şevê jêre dike 

ku cava reftar bike yan tevbigere û bi şevek girîng dizane ku ew şev, bandor li ser hemû 

jiyana bûk û zava dibe. Li hember de basa wê dike ku ba xelkê eşayir, dibe ku zû bibî bi 

zava û derkevî derve û rabigehînî, daku xelk dest bi teqekirinê bikin. Lê romannivîs 

rexneyê ji vê culture digre û dibêje ku tu wanbixapîne daku ew teqeya xwe bikin û 

biçin. Eva tê wateya wê ku romannivîs jî ew yek bi çandek xirab zaniye û dibêje: ewa 

kulturek eşîretî ye û tu weke wan neke. 

Di romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, romannivîs bas ji yek ji kulturên kirêt û 

nehez ên din dike ku eger kesekê xûşk tuneban ku ji xwe re bide jin, bi hêsanî nedikarî 

jinê bîne. Yan hinek mêr hebûne ku keçên xwe, ji xwe re didan jin. Ew, basa wan du 

kesan dike ku ji hevdu hez dikirinî, lê bavê keçikê razî nedibû. Bi wê hêcetê ku tu kesek 

(xûşk) wî nine li şûna hezkiriya xwe bide wan ((Midehek dirêj bû ku Feyzek û Tela 

sewdaserê hev bûn. Feyzek her çi mêrmaqûl û ridînsipî ên tax û derdorê hebûn, bi dor 

hinartibûne cem Heyas Tî Tî, daku Telaya keça wî jêre bixwazin… Heyas suwarê şaxê 

şeytan bibû, nedida ku nedida, û digot: Min Tela daniye ku ji xwe re bidim jin. Feyzek 



127 
 

jî jin nine heya ku bideme min…vêca bila wê xeyalê ji hişê xwe derbixîne.. !!)) 

(Kordere: 77). 

Eva jî yek ji wan edetên xirab bûye ku bab, keça xwe ji xwe re bide jin, û jin bi 

jinî pê dikir. Yan eger kesekê xûşk nebûna, bi hêsanî jin pê nedidan. Herweha bas ji wê 

dike ku xelkekî zaf ji rihsipî û mêrxasên tax şandibûn. Wate bo vê meselê, xelkê mêrxas 

dişandin û rêz ji wan dihat girtin û zaf carî, ser xatra wan mêrmaqûlan, karê wan ser 

digirt. hin carî jî, rêza wan jî nehatiye girtin û razî nebûne ku keça xwe bidin. 

Di romana (Janî Gel) ya (Îbrahîm Ehmed) de, îşare bi hin deb û çandên civakê 

hatiye kirin ku li pêvajoya bûyeran de,  hatine pişikdarkirin û karîgerî li ser çarenivîsa 

karekteran hebûye. Hin ji wan diyardeyên ku li romanê de hatine ber bas, sîma û 

taybetmendiyên civakek nerîtgera û daxistî ye, tevî wê jî romannivîs tu helwestek li 

hember de negirtiye û nedaye ber rexneyan. Ji wan jî, diyardeya desgirtîbûna (Askol) ê 

bo (Cuwamêr). Ew kar her ji zarokatiyê de hatiye kirin bêy wê ku bîr û hizr û surûşta 

wan mirovan were berçavgirtin. Çûnkî renge li temenê ciwaniyê de, dilê wan bo hev 

neçe û hevdu pesind nekin. 

Romannivîs îşare bi wê dike serbarê wê ku ew dotmam pismamê hev in, û 

pêwendiya xizmatiyê di navbera wan de heye, lê malbatên wan li temenê zarokatiyê de, 

ew ji hevdu re danîne. Wan hêj nekarîbûn bihevre baxivin û ji hev tê bigihîjin ((Wî 

Askol a desgirtiya xwe, li temenê 12 saliyê de bi tenê, nedîtibû. Herweha bi tewahî 

nizane ku keçek çawan e, û nizane li heyama wan pênc şeş salên ku ji nizîk ve hevdu 

nedîtîne, çi bi ser de hatiye. Wate, him li rûyekî û şeklê xwe de û him jî li naverok û 

reftarên xwe de)) (Janî Gel: 47). 

Bêguman eva diyardeyek civakî ya paremayî ye ku bi tu pîvan û pîveran, li 

civakên vekirî û saxlem de nahê kirin. Dûr ji hest û soza mirovan bi xwe..bi taybetî 

piroseya hevjîniyê û pêkanîna malbatê, karek e ku pêşeroja civakê li ser tê avakirin. 

Lewre nabe li temenek biçûk ya zarokatiyê de ku ew hêj wan meselan fam nakin, ew 

kar bê kirin, cuda ji wê jî,  nabe malbat biryarê li ser çarenivîsa jiyana pêşeroja a wan 

bidin ku bi xwe tu rolek têde ninin. Lewre diviya ew diyarde li nik romannivîs ve hatiba 

rexnekirin. Bi taybetî ku (Cuwamêr) nimûneya ekterek hişyar û rewşenbîr e, û piştevanê 



128 
 

mafê jinan e jî, diviya helwesta xwe li ser wê diyardeyê nîşan daba, û piroseya 

hevjîniya bi vî awayî retkiriba. Nek berevaj, tekeziyê li ser bike û diya xwe çend caran 

bo wê meseleyê bişîne. Çûnkî helwestek bi wî awayî ya Cuwamêr ku eger li dijî wê 

diyardeyê bibûya, wê demê tevî wan helwestên ku piştevaniyê ji mafên jinan dike û di 

romanê de ketine berbas, hevdu digirt. Herçiqas, ew piroseya hevjîniyê jî serkevtinê 

bidest nahîne û (Askol) şû bi kesekî din dike, lê diviya retkirin û betalkirina wê 

diyardeya kirêt û paremayî, ji aliyê (Cuwamêr) ve bibûya û îcar Askol ji xwe re 

zewicîba. 

Li dema zewicîna Askolê de jî, romannivîs diyardeyekê têkilî bûyeran dike ku 

hingê weke kevneşopî û edetek civakî li dema hevjîniyê de di nava civakê de peyrewî jê 

hatiye kirin. Ew jî (şekrav)a mêrkirinê ye ku malbata keçikê bo malên xizm, cîran û 

nasiyaran dişînin (( çend roj derbas bûn, sibêdeyekê piştî çûyîna Cuwamêr bo îdareyê, 

diya wê ku mijûlê paqijkirinê bû, qîzikek deh dazed salî dît ku hate hundur û pirsî: Vira 

mala Cuwamêr ê fennî ye? Eve şekrava mala fatime xanimê ye, min bo we aniye! Wusa 

got û paketa nuql û şirînokan li ser hesîrê danî û çû)) ( Janî Gel: 58). 

Ew şekrav ji nuql, şirînok û şîrîniyan pêk dihat û weke agehdarkirinê bû li dor 

mêrkirina keça wan. Helbet ew yek, piştî qonaxa xwazgîniyê tê û piştî pêkhatina her du 

malbatan, şekrav tê bexşîn. Helbet tevî guherînkariyê di biyavên aborî û rewşenbîrî de, 

diyardeyên civakî jî tûşî guhertinan dibin. Li vê çarçoveyê de, niha ew şekravbelavkrin 

nahê encamdayîn û tenê weke urf û edetek dêrîn tê dîtin. 

Di romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de, romannivîs bi hûrî bas 

ji rêûcihên bûkveguhastinê di wî serdemî de dike. Ew jî li wê demê de ye ku bas ji 

bûkveguhastina Nexşînê bo Salar dike. Li destpêkê de,  kiryara xwazgîniyê tîne berbas 

((Navê çar mêrmaqûlên gerekê anî û çûne xwazgîniyê. Ele Gurge, Saleyê Emîne Motî, 

xizmek Salar û ez). Me li deriyê mala Umer da, xweda û rastan, ew kar zû serhev de anî 

(Caran ger karek bi hêsanî cîbecî bibûya, digotin kuze kemtiyar hilgirtiye yan niviştî 

pêre ye ku li hestiyên pelpelîska Silêman, bi xwînê hatiye nivîsîn!)  Mam Umer kete pêş 

û dengê tîlîliyan li tax de bilnd bû)) (Helkişan Berew Lûtke: 103). 



129 
 

Lêre de kiryara xwazgîniyê bi awayek asayî birêve çûye û çend kesên xweyî û 

naskirî ên tax, çûne mala keçikê û ji bavê wê xwastine. Lê hevdem îşare bi karek pûç 

hatiye kirin, ku ew jî, basa kuze Kemtiyar û niviştiyê hatiye kirin, ku xuya ye baweriya 

xelkê pê hebûye ku bandora wan di bicîhatina wan karan de heye.. Piştre amaje bi 

daxwaziyên mala bûkê hatiye kirin ku helbet ew kar, berî marekirinê bûye ((sê rojan 

piştî derbasbûna xwazgîniyê, diya Nexşînê daxwaza pişteder, berpal (Qestem)ên sor, 

çar kîse xene, çil qalib sabûn û pênc dînar pereyê serşoka jinan kir, tevî du batman şekre 

tirşe, şirînok û cil û bergên rengîn. Tevde bi zorî şandin, û li nav torbikekê de, sê lîre û 

zincîrek nîşaniyê ya Nexşîn. Mela Seidî ew mare kirin û pêncşemiya serê mehê, ji bo 

veguhastina bûkê, diyarî kirin)) (Helkişan Berew Lûtke: 108). 

Helbet ew daxwazî li gorî wî serdemî, zêde bûn û bûha û qîmeta xwe hebûye. 

Lewre romannivîs tomar kiriye û weke kulturek parastiye. 

Li vê derheqê de, amaje bi rêûresma roja veguhastina bûkê hatiye kirin ((bo roja 

davetê jî, batmanek silq, sê selik badimcan, sê hoqe kudî, yek hoqe dûngê pez, nîv hoqe 

rûn û sed girem simaq tevî batmanek birincê sor û yek hoqe bîber, pêncî girem xê ji bo 

dolmeya birûn bo mêvan û dawetkaran şandin. … Roja sêyem, cergebez û reşbelek li 

pêş mala zava hate kirin … Êwarî hecî Mihemedê berber serê zava û birazavayan tiraşî 

û çûne germava Ele… Ji mala bûkê ve bo mala zava, her sed pêngav dibû, lewre her bi 

piyan veguhastin)) (Helkişan Berew Lûtke: 108). 

Eşkerekirina hûrgiliyên merasîma bûkveguhastinê ji aliyê romannivîs ve, bona 

wê ye ku şêwaz û metodên rê û resmê bo nifşên pêşerojê veguhêze, û bi deb û tîtalên 

civaka xwe re nasiyar bike ((Du jinan milê Nexşînê girtin, û pêxesûyê neynûkek li 

berbirûyê bûkê de girt. Diya zava bi vê kirixînê, bi destekê kefgîr û bi destê dine jî, 

dewriya ard hilgirtibû. Goya eger bûk destê xwe bixe nav ar de, wusa erzanî çêdibe! 

Kevgîr jî webizanim bo wê ye ku bibe bi kabaniyek baş û jêhatî)) (Helkişan Berew 

Lûtke: 108 – 109). 

Vir de romannivîs deb û tîtalên bûkveguhastinê û jinhînanê li nav civaka xwe de 

bi hûrdekariyan ve nîşan daye. Piştre jî îşare bi şeva zavabûnê kiriye û rê û cihên wê 

şevê di wê serdemê de wêne kiriye ((piştî banga şevê, zava paldane odeya bûkê û 



130 
 

çavnihêr man… ji nişkîve tîlîlî ji her çar aliyan bilind bû. Zava derket derve û li 

navçavên wî de, dilopên areqeyê dirijiyan… Her kesê rahişte çek û demançeya xwe û 

pelepîtke givaştin. Teq hey teq, vîze vîza gulleyan li berguhê wan de dihat)) (Helkişan 

Berew Lûtke: 109). 

Ew rê û cih, weke deb û edetên wê serdemê bûn ku romannivîs hûrdekariyên wê 

tomar kirine û li çarçoveya romanê de bi zîndî hiştiye. Her girêdayî bûkveguhastinê, bas 

ji zewicandina keça naverast a xwe (Reşe pînedûz) dike ku weke urf û edet, dibe li 

destpêkê de, ji keça mezin dest pê bike û dûre keçên din yên male, yek li pey yekê bi şû 

bidin. Eva jî di guftigoyek navbera (Tofîq) û diya wê de berçav dikeve ((- Başe dadê, 

ma Reşeya pînedûz, şeş keçên wê nebûn, çawa ye ku ya naverastê bi şû daye? 

…………..başe ma edet wusa nine ku keçan li gorî temen, bi şû bidin, yek li dû 

hev. 

- Be, lê ger Reşeyê wusa kiriba, diviya biba şivanê wan heytaneyan!! Min 

derfetek dît û kuçê xwe avêt: - Kuwusan e ji edet û nerîtê derçûye! …..Dê çarenivîsa wê 

xêr bît. Dadê xwe caran bo kuran jî bi wî awayî jin mare dikirin! Li destpêkê de birê 

mezin jin dixwast, piştre yê biçûk û dûre ê herî biçûktir. 

Kurê min, hingê cuda û niha cuda. Wê demê wusa dixwast û îrorojê jî vê metodê 

dixwaze)) (Helikşan Berew Lûtke: 82 – 83).  Vir de berhingarê guhertina rewş û tîtalan 

û kultura civakê dibin ku bi sedema guhertin û pêşketina biyavên civakî û aborî, 

kevneşopiyên berê hatine piştguh xistin û urf û edetên nû û pêşketî, dews û cihê wan 

girtine. 

3.3.2. Rê û resma Taziyê 

Merasîmek olî ya taybet e û li dema mirina her kesek bisilman de, çend rojan 

tazî û serexoşî jêre tê danîn, ku cuda ji aliyê olî, wêneyek kulturî jî bi xwe girtiye. 

Hinek ji merasîmê, bûye bi çand û ew rê û resm li cihekê ve bo cihek din heta qasekê 

cudahî heye û renge li gor dewlemendî û hejariya mirî jî, ciyawazî hebe. 

Li romana (Malava Gulî Xem) ya (Hîmdad Hisên) de, dema ku Dilêr basa taziya 

bavê xwe dike ku kesekî hejar û belengaz bûye, bi hêsanî û zelalî ew cudahiya navbera 



131 
 

hejar û dewlemend de hest pê kiriye û dibêje ((Nizanim basa çi bikim, mirina wî jî asayî 

nebû. Roja ku koça dawiyê kir, kes nebû ku di çalkirin yan bi xaksipartinê de, alîkariya 

me bike. Ger kabrayek dewlemend bibûya, dê bi merasîmek taybet û karwanek 

tirombêlan ve hatiba birêkirin. Heya midehê mehekê, her tişt ji bîra min çûbû. Li 

kuncek wê odeyê (bi dest îşare bi wê odeyê kir ku em têde rûniştibûn) de, dirûniştim û 

dernediketim derve..Pir kêm.. Wekî kesek ku kas û gêj bibe, lê hatibûm. Min, mam û 

kurmam û kes û kar jî, tenê li her sê rojên taziyê de dîtin. Carek din her nehatin ku 

bibêjin çi ji we hat, hûn mirine, mane!? Tenê pismamek min nebe, rewşa wî başe û 

destê wî jî diçe, heya niha jî serdana me dike û berdewam alîkariya me dide)) (Malava 

Gulî Xem: 53). 

Di Vir de, bas ji merasîma taziyê di bajar de dike, bi taybet ger ku kesek hejar 

be, taziya wî jî sar, bêkes û hejarane birêve diçe. Nemaze xizmên xwe jî, girîngiyek 

wusa bi taziya wî nadin û xwedî jê dernakevin. Herweha têkiliyên civakî li bajar de, 

pitir li ser bingeha berjewendî û aboriyê têne avakirin. peywendiyên civakî olî heya 

qasekê, bûne bi berjewendî, yan ber bi kêmbûn û nemanê ve diçin. Lê ji kesên 

dewlemend û destroyîştî re cuda ye û xelk zûtir bi hawarê de diçin. bi vê wateyê ku 

merasîmên civakî û hin mijarên weke tazî û serxoşiyê jî bûne bi berjewendî. 

Romannivîs beşek ji rê û resma taziyê xistiye berbas. merasîmek ku xelk, girîngî û 

buhayê pê didin û heya çend rojan, wê merasîmê birêve dibin. 

3.3.3. Rola Jinan 

Di civaka kurdî de, jin rolek mezin û girîng dilîze. Çi li bajar yan jî li gund de 

bin. Ew hertim mil bi milê mêran li kar û xebatê de bûne, cuda ji wan karên ku taybet bi 

xwe ne. Herweha daykatî û xwedîkirina zarokan jî li ser milê wan bûye. Jin texa herî 

bibandor ya civakê ne ku ji aliyê wêjevan û edebnasan ve girîngiyek taybet pê hatiye 

dayîn. Tevî peydabûna wêjeya fulkilorê, rola jinan bi girîng hatiye zanîn û bûye bi 

hêvênê berhemên fulkilorî û heya îrorojê jî li hemû serdem û janrek edebî de, amadeyî û 

beşdariyek karîger hebûne. Roman jî yek ji wan janran e ku pûte û buhayek zêde bi rola 

jinan daye. 



132 
 

Di romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, basa rola jinê cuda ji wê rola girîng 

ku li malê de dilîze, dike. Ew hevkariya hevjînê xwe jî dide, zaf caran jî bûye bi xwedî 

aboriya xwe. Dema ku Azad hewcehî bi tênûsa wêneyan dibe, penaya xwe bo diya xwe 

dibe bi armanca standina pere û kirîna wê. Jêre got ((mamosta ji me re got: Guhdar bin, 

her kes bo dusibe tênûsa wêneyan nehîne, ezê bi şivikan, şilukut bikim. Her ku dengê 

zengilê hat, em yekser beziyan bo male. Çûnkî davîn wane bû. Dema ku çûme hundur, 

dayka min mijûlê nan patinê bû. Min cantayê xwe li kulengê de danî û bilez û bez, xwe 

gihande ser tendûrê, û ji diya xwe re got: Dadê! Mamosta tênûsa wêneyan ji me 

dixwaze. Ka here ba mela îbrahîm defterekê bîne, paşan ezê hêkan bedela wê bidim 

mela)) (Nazê: 100). 

Romannivîs dixwaze vê yekê ji me re bibêje ku, jin cuda ji wê ku karê malê 

dike, bazarê jî dike û tiştan li dukanê de li gel hêkan diguherîne. Wate, karê guherîn û 

kirîn û firotinê jî dike. Herweha li gundan de, jin xwedî sermiyana serbixwe ne û hinek 

Mirîşk hene ku bi xwe berhemên wan difroşin û bazarê bi pereyê wan dikin, û hinek 

Çêl û berhemên wan jî difroşin ku pereyê wê jî, ji wan re ye. Hinek hene ku zewî zarên 

taybetî hene û berhemên wê ji xwe re difroşin û pereyê wê jî bi keyfa dilê xwe bo mal û 

zarokan dimezixînin û renge muiamilê jî pê bikin. Li bajêr jî, bi awayekî din e. Wate, 

jin rolek mezin û girîng di nav çanda kurdî de dilîzin. 

Li romana (Koçî Sûr) ya (Heme Kerîm Arif) de, romannivîs li romana xwe de, 

rola jinê piştguh nexistiye û dema ku basa gund dike, bas ji kaniya jinan jî dike ku çawa 

û bi çi awayî, avê vediguhêzin û qise û basên zaf jî dikin. Hinek ji qise û basên jinan ji 

zarê wan bi xwe tomar kiriye ((Dema ku digihîjî nav gund, dibe ku li rex kaniya jinan 

de derbas bibî. keç û jin ji hemû tax û gerekan ve bilez ber bi kaniyê ve dimeşin daku 

davîn gera avê, bibin. Qîje qîja zarokan û çeqe çeqa jinan, tequreqa aman û tenîke û 

kalonan, şilpêna tep û kutan, şere dijûnên nobebirînê, tîle tîla keçên azib û tîqe tîqa 

keçên biçûk, tirane û laqirdiyên jinan, dijûn û nifirên jinên nerazî ji mêran û … mirov 

gêj û hêr dikin…   

- Rebî kore be. 

- Hey zimanê te lal be kiçê. 



133 
 

- Kiçê Fatê, Lence Eyşê leber helkîrawe. 

- Sotisûya pêşiyê, daye li serê. 

- Xweziyek te Mîna xêl. 

- Melek! te baş destê xwe bi Ehol re têkel kiriye ha. 

- Bi koratiay çavê nehezan. 

- Bibî jinbiraya min îşala. 

- Tu xwedê, rê bide min, ez lez im. 

- Rast dibêje êxtê wê hatiye. 

- Xweziyek wê! 

- Hey kore, te bo destê xwe kire nav de, tu nizanî min bo rakirina cinabetê ye (xwe 

nivêjîkirinê ye). 

- Dilê min jî xweş e ku min mêr heye, oh rebî, laşê saxe wî, sîbera te be.  

- Bêje kone qeltax, taze çi bi te ve maye!)) (Koçî Sûr: 117 – 118). 

Lêre de romannivîs komek mijaran tîne berbas û dixwaze wêne û dîmena gund û 

rola kaniya jinan nîşan bide. Herweha bandora wê li ser civîna jinên gund û ew qise û 

axaftinên di nav jinan de, bîne rojevê. Wate, bi hêceta kaniya jinan, perde li ser çend 

mesele û guftigoyên navbera jinan vedide, weke: Reftarên jinan bi hevdu re, bi mêrên 

xwe re, hesûdî, naz û nûz û eşqbazî û niqurçkgirtin ji hevdu û …htd. Herweha li çanda 

kurdî de, kanî û avhînana ji kaniyê, kulturek kevn e ku mêjdem e xelkê nasiyarî û 

şehrezayî li ser heye. Kanî bi nav û deng e, zaf stran, çîrok, helbest, evîn û …li ser 

hatine çêkirin. Herweha li hinek cihan de, basa curên jin û keçan û wesfa bedeviya keça 

kurd dike, û rola wan li jiyan, karê malê û karê derve de ku berdewam e, bilind 

dinirxîne. Wate, jin li gundan de hertim li kar û fermanan de ne û rolek mezin dilîzin. 

Di romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, rola jinan di nav romanan de dibirisqe, 

weke wê ku li jiyanê de jî wusan e. Lewre li nêromanekan de, jin rolek cuda cuda 

dilîzin. Li romana Kordere de, ji zarê Ekber ve basa rola diya xwe dike ku bi sedema 



134 
 

destrengînî û karkirinê ve, rolek girîng hebûye di jiyana zarokên xwe de ((Midehek bû 

ku diya wî çend cotên Kilaşan raçandibûn, çûbû bazarê daku bi Şeiban Serac bifroşe. Ji 

wir ve jî, şirînok û çiklêtan bo me bikre. Dema ku zarokan şirînok bi xwe re anîn 

qutabxaneyê, ber dilê me ewqas xweş û cuwan bû ku hinde nemabû kamçûyî bibim)) 

(Kordere: 15). 

Jinan rolek mezin di jiyanê de lîstine, serbarê karê xwe ê malê, karên din jî bi stû 

girtine, û bi sedema bêşolî û betaliya mêrê xwe, karê raçandina Kilaşan kiriye û bi 

firotina wan, kariye beşek ji hewcehiyên zarokan dabîn bike. Wate, destrengîniya jinan 

li zaf deman de bi hewara mêran ve çûye. Bi taybetî li dema bêkariyê de ku jin bûne bi 

xwedî saman û heyînek serbixwe û ji zarokên xwe re, gor dilê xwe mezaxtine. 

Herweha pitir bas ji rola dayka xwe dike ku weke jinekê, hertim li xema mala 

xwe de bûye û karek kiriye (( Du sê zerikên doyînê xistine nav avê, heya ku bo firavîna 

me bixûsiyêt. Ew kilaşên ku çinîbûn, rakirin û ber bi bazarê ve derket derve, daku ji 

şevê re bê nan nemînin)) (Kordere: 49). 

Eva xemxoriya diya wan e ji zarokên xwe re, ku him weke jin di malê de rola 

xwe dilîze, him jî weke kesek kasib, kilaşan bi armanca bijîva jiyana zarokên xwe 

didûre. 

Romannivîs pitir li ser jinê dibêje û bas ji destrengîniya diya xwe dike bona wê 

ku nan ji zarokên xwe re peyda bike. Her kes karê durûman û cilikdirûnê nizane, û 

hemû kesan jî, mekîna cilikdurûnê nine, lê diya wan ji ber nebûniyê, yek ji wan amûran 

kiriye û cilkên xelkê didûre bona wê ku pere ji bo bijîva jiyana wan peyda bike ((Dayê 

çerxek durûmanê kirîbû û durûmana xelkê encam dida. Şev û rojên wê xuya nebûn, me 

jî carna şeqîtiya wê derdikir û destik û girdîlka çerxê jêre dizivirand.. Durûman û 

destxetê diya min li nav xelkê kotalfiroş de nav û deng peyda kiribû.. Her ku karê yekê 

bi davî dikir, dixiste nav baxçikê û li benda xwediyê wê dima. Me jî weke dayîkê hez 

dikir ku xwediyê cilikan zû bê û  heqdesta durûna wê bide dayîkê. Her ku dengek dihat, 

me zû diya xwe agehdar dikir.. Carna  jî, xwedî qumaş nedihate ser parçeyê xwe, yan 

pere nebû yan derfet nebû.. Eger nehatiba, em ji nanê gerim bêpar diman û neçar dibûn 



135 
 

ku nanê sar bi çayê re vexon. Îca Riza ji me hemiya çilûztir bû, destên xwe bo esman 

bilind û dua dikirin: Ya xweda, dê bila bêt û parçeyê xwe bibe)) (Kordere: 81). 

Jinan hin caran weke pîşe, xwe hînî hinek pîşeyan kirine. Cilkên jinên kurd, bi 

yên gelên din re ciyawaz in û zaf carî, bi destê xwe durûne û eva jî bûye bi derfetek ku 

hinek ji wan, weke pîşe xwe hînî terzîtiyê bikin û jê sûdmend bibin, bona wê ku bibin 

xwedî pere û ji zarokên xwe xerc bikin. Helbet eve jî bê kêşe û pirsgirêk nebûye, lê 

dîsan jî, karê zêdetir kirine daku bikarin zarokên xwe ji birsîtiyê rizgar bikin û mil bi 

milê mêran, rolek girîng leyîstine. 

3.3.4. Mezargehên Olî 

Mêjdem e ku bîr û baweriya xelkê bi mezargehên olî re heye û niha jî hin ji 

xelkê, bawerî pê hene û bo zaf mereman diçine serdana wan, xêr û xêratan dibexşin, û 

gelek caran jî, pişta xwe pê qahîm dikin û bi wan, hêvîdar in. 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, romannivîs bas ji sefera Azad bo 

bajarê Bexdayê dike, ku dixwaze biçe cem Haşim ê hevalê xwe. Her ku diya wî, Azad ê 

kurê xwe dibîne, lê dipirse bo ku diçî? Bersiv dide û dibêje: Diçim Bexdayê bo cem 

hevalê xwe. Diya Azad dibêje ((Ê, bila ez jî gel te de bêm. Bi xwedê mêjve ye ku min 

ehd kiriye ku biçime ziyareta Xews))(Nazê: 15). 

Xuya ye ku dayka wî, navê Xews tine. Merema wê, Şêx Ebdilqadir Geylanî ye 

ku mezargeha wî li Bexdayê ye. Xelkek zaf bo tiaf û ziyareta wî diçin Bexdayê. Lewre 

diya wî dibêje ku ezê bi te re bêm, çûnkî mêjdem e dixwazim biçim ziyareta wî. Wate, 

xuya ye ku xelkê baweriyek zêde bi mezargehên olî hene û riyên dûr û dirêj dipîvin 

heya ku digehin wan mezargehên olî. 

Li romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, li dema nexweşketin, zaroknebûnê 

(nezokî) yan xwastina kur û keç û …htd, xelkek zaf pena dibine ber mezargehên olî. Li 

wir, xaka wê, yan pîne pero, kevir û hinek tiştên din dikine tiberik ji nexoş re. Helbet 

ew bîr û bawerî jî bûye bi kulturek û li nav xelkê de belav bûye. Ji ber wê ku li nav 

janrên romanê de bûye cihê girîngî û pûtedayînê û ketiye ber bas… 



136 
 

Li romana Kordere ya Xusro Caf de, dema ku diya Ekber nexweş dikeve û ji bo 

derman û çareseriya wê re, pena birine ber avekê ku li nav misilmanên şîe meseb de, 

jêre dibêjin (Ava Şefa) yan (Ava Turbet). Wata ava serzewîna Kerbela. Baweriya wan 

wusa ye ku her kesek nesax be, ger ji wê avê vexwet, dê baş bibe. Her ji ber wê ye ku 

wê avê jêre tînin û didine diya Ekber. Lê piştî vexwarinê, ew diverêşe, lê bab û xalên wî 

dubare ew av weke tiberik, vexwerine. ((nîv piyaleyek ji wê avê bide min, ji kuxika 

singe min re başe!! Bavê min û xal Remezan jî her yekê û çend qurt ji wê avê weke 

tiberik vexwarin.. Riza çûye cem dapîrê û got: Pîçek jî bide min, bo waneyên min başe, 

çiqas dikim xişteya lêkdanê fêr nabim..!)) (Kordere: 67). 

Romannivîs ronahiyê dixe ser wê ku ewan bawerî bi wê avê hebûye û li ba wan, 

pîroz û tiberik bûye. Madam ji Kerbelayê hatiye, şifa û pîroz e. Her nesaxek vexwet, 

nemaze eger nesax jî nebe, tiberik û baş e û dê sûda xwe jêre hebe. Wate, ji çareseriya 

nesaxên xwe û bicîhatina xwastên xwe re, pitir pişt bi mezargeh û tiberikê girêdane heta 

ku pizîşk û nojdaran. 

Herweha hin kes, dema ku temenê wan jorde diçe, yan kesek ezîz ê xwe ji dest 

didin, yan bi her sedemekê be, dest ji jiyanê berdidin, temenê mayî ê xwe, li mizgevt 

yan mezargehan de diqedînin, û dibine xizmetkarê mezargehan. Li romanan Kordere 

de, ji zarê Ekber ve basa Xalid tê kirin ku çawa demên xwe ji mezargehan re terxan 

kiriye ((Xal Sêfulla piştî mirina dapîra min, ehd û peyman kir ku heya dawîn roja jiyana 

xwe, ji mezarê îmaman dûr nekeve, û derdorên (Herem)ê paqij bike, bi ava Turbetê 

destnimêjê bigre û li rex mezarê îmaman, nimêjên xwe bike.!!)) (Kordere: 137).  

Xelkek zaf bawerî bi wê hene ku ger li mezargehan de nimêjê bikin, xêra wê 

zêdetir e. Herweha dibêjin xizmetkirina bi mezargehan, xizmet e bi ol û sedemek e bo 

çûyîna beheştê. Bîr û baweriyên zaf li ser wan îmam û mezargehên olî hene û xelk 

jiyana xwe dike gorî wan mezargehan û xizmeta wan dikin. 

Li romana (Koyxa Sêvê) ya (Ezîzê Melayê Reş) de, romannivîs îşare bi bîr û 

baweriya xurafî a xelkê derheq mezargehan dike ku ew bi xwe mirine, lê dikarin bextek 

baştir ji zîndî û saxên ser dinê re bînin, nesaxiyên wan çareser bikin, û pêşeroja wan 

bixwînin. Yek ji mezar û ‘’Çak’’ên ku xelkê bawerî pê heye (Çak a Baba Gurgur) e. 



137 
 

Goya bo ew kesên ku kur (xort)ên wan nabin, diçine ser û piştî lawahî û niza û duayan, 

kur ji wan re tê bexşîn. Karakterê sereke, ji riya teknîka filaşbak ve, bûyerên derbasbûyî 

vedigêre û diçe serdema dapîra xwe ku basa ew ‘’Çak’’ jêre kiribû ((Şevekê Sêvesorê jê 

pirsî: Nene, tu nabêjî min: Çak a Baba Gurgur çi ye…?). 

Girnijînek hate ser lêvên wê û got: - Role! Nizirgehek zor pîroz û nûranî ye, 

beynabeyn nûr û ronahî lê diçe. Her kes bi niyetek pak ve biçe ser, bêhêvî venagere. 

Bîstekê bêdeng bû. Piştre berdewam kir û got: - Bavê te, yê wê ye! 

Sêvesor: Çawa…!? 

Piştî şeş keçan, êdî ji zayîna kuran, bêhêvî bûm. Rojekê min serê xwe berda û 

çûme ziyareta wî: 

Bawe Gurgur Bawe Gurgur 

Cêgey niyazî bo kiç û kur 

Hatûmete lat be şermeve 

Korpe bixeyte baweşmeve 

Min nezra Conegayekê jî kiribû. Her ku vegeriyam, min serjê kir û bi ser der û 

cîranan re parve kir. Sal vegeriya û Xwedê bavê te da)) (Koyxa Sêvê: 187 – 188). 

Virde bîr û baweriya sade ya xelkê li dor bawerkirin bi wan çîrokan derdikeve 

ku eva jî yek ji edet û kulturên civakek kevneşopî ya daxistî ye. 

Di romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de, rûberek berfireh ji bo 

baskirin ji kulturê hatiye terxankirin û bi wê sedemê ve, romannivîs kariye çandek 

curbicur ya civakê bîne ber bas, tomar bike û asta hizrî û têgihîştinê li cem takên kurd û 

civaka kurdî bide xuyandin. 

Yek ji wan mijarên ku ronahî xistiye ser, kultura serdankirina nezirga û 

merqedan e. Bawerîhînan bi wan kar û kiryarên ku bi sedema wan ve, li jiyana dunyayê 

de misoger dibe ((Her ew Bawe Gurgure jî serdemekê, çarşemiyan penageha wan jinan 

bû ku zarokên wan nedibûn, yan biçûkên wan liber diçûn. Lewre bi niza, rica û 

lawahiyan, jinek wusa, digot: 



138 
 

Bawe Gurgur 

Hatim be gurr 

Be gurr hatim 

Bo kur hatim (Helkişan Berew Lûtke: 5). 

Lêrede bîr û raya sade ya xelkê û baweriya wan bi wan merqedan, ku karê 

dunyaya wan jêre diqedînin. Li cihek din de, bikarhînana merqedan bo eşkerekirina 

diziyê bikar hatiye, weke merqedê (Îmam Ebas) ku ji wê meremê re bikar hatiye 

((Dizanî caran, her kesê ku li wî bajarî de zêr û xişl dizîban û guman li ser hebana, 

cixiza îmam Ebas jêre dikişandin!.. 

Bazne yan giroverek bi Geç ê li ser erdî dikişandin û kesê/a gumanbar dixistin 

nav wê cixizê. Eger diz nebûya, lûs û zirav lê derdiket, lê eger tawanbar bûya, qelema 

destê wî û çokên wî dişkestin û diziya wî eşkere dibû)) (Helkişan Berew Lûtke: 7). 

Yan bi awayekî din, bawerpêkirin bi wê ku (Îmam Qasim) çavên kor vedike 

((Ey çawa dibêjin di meha (nûr) li wê Îmam Qasim û Zeynelabidîn de, salê çavê yek du 

koreyan vedibe. Lê bi qasê ku tê bîra min û li wê Îmam Qasim de me, min tu kes 

nedîtin ku çavê wan, vebe (sax bibe)) (Helkişan Berewe Lûtke: 7). 

Vir de bîr û baweriya romannivîs derheq wî karî, ketiye ber bas ku heta niha 

tiştên wusa rû nedane. Eva jî curek e ji rexnegirtin ji wê kulturê ku bi baweriya wî, rola 

kesên mirî di jiyanê de mabe. piştî wê romannivîs îşare bi wan Çak, Pîr û Mezargehan 

dike. Herweha rola wan di jiyana civakî de rohn û eşkere dike ku her yek ji wan bo 

babetek diyarîkirî tê bikaranîn ((ew kesên aliyê me, her yek ji wan li warê nesaxî û 

êşekê ve şehreza ne. Omermendan, pisporê har û dînatiyê ye! Okaşe yê pêgiraniyê ye! 

Ocax, bo zaguzarkirin! Îmam Qasim û Zeynelabidîn, çavan vedikin. Îmam Ebas dadvan 

û pizîşk e! 

Xate, ey kê bo hevişîn û çikbûna şîr baş e? Îmamê ber qelayê. Çûnkî tazebûk 

bûye û cendirmeyên Usmaniyan bi sungê hûrgê wê dirandine!)) (Helkişan Berew 

Lûtke: 218 – 219). 



139 
 

Diyarîkirina wan nizirgehan û kar û kiryarên wan ji aliyê romannivîs ve, nîşana 

wê ye ku romannivîs, hemû ew bîr û baweriyên ku li ser wan hebûye, weke kultura 

civakê tomar kiriye. Her çiqas ku bi xwe jî bawerî bi wan karan nebûye, û bi tiştên pûç 

û vala zanîne. Eva jî ji zarê (Tofîq)ê karekterê serekî di guftigoyek bi (Xate) ya hevsera 

wî de derdikeve. ((Tirane û henek û micêzê min ji wan gotinên pûç dihat, lê Xate 

berevaniyê lê dike: (Mêro, tu bo hinde bêbawer î?) Min jî bi tûrebûnek kêm ve, bersiv 

dida (Bo, wa nine? salê çend pas û loriyan dibine ser Omermendan! Ji Hewlêr, Pirdê û 

Batas ve nahêne ser Omermendan? Nahên bo Okaşe? Bo Îmam Qasim…? Çiqas jinên 

nezok (stewr) rû ji ocaxa riya (Leylan) dikin! Xwe bi sedan pas ji başûr ve tên bo 

Zeynelabidînê nizîk ji (Daqûq)ê û bi şev jî li wir dimînin! Ey cixiza Îmam Ebas! Yê/a 

ku li wir bi derew sondê bixwe, goc û gurrî dibe! Serê xwe lind nake wusa tê ser, de 

bêje wa nine!?). 

Xate tu tiştek nedima ku bêje û bin lêvên xwe de digot: (…..ewa edet û tîtalên 

bav û kalên me ne))) (Helkişan Berew Lûtke: 219). 

Lêre de romannivîs asta bawerbixwebûna xelkê bi wan pîr, çak û merqedan 

nîşan dide, ku bi kom serdana wan gor û mezaran dikin, û daxwaziyên jiyana xwe ji wir 

dixwazin. Herweha li wir jî dimînin û şeva xwe bi dawî tînin. Helbet ji zarê karekterek 

wekî (Tofîq) ve romannivîs bîr û hizra xwe li ser wan tiştan aniye ziman û bi pûç û vala 

hesibandine. Lê ji zarê (Xate) ve, ew kar weke edetek bav û kalan hesibandiye. Eva jî 

terzek e ji rexnegirtin ji wan edetên paremayî û hewce dike ku bên guherîn û civak li vê 

derheqê de bê hişyarkirin. 

3.3.5. Kesatiyên olî 

Kesatiyên olî li nav xelkê de, pile û payeyek bilind hene û xelk rêzek zêde ji wan 

digre û ji gotina wan dernakevin û hertim qise û gotinên wan tên qebûlkirin. Ji ber wê 

ku xelk misilman in, ew jî li nav ola îslamê de xwedî pile û pêgeh in, û li zaf biyavên 

jiyanê de jî rolek baş dilîzin. Lê hin ji şêx, mela û kesatiyên olî, wê rêz û mezinatiya 

nav xelkê de ji bo berjewendiya kesî a xwe bi kar tînin, û fend û fêlan ji xelkê dikin û 

dixapînin. Ji ber wê ku, mêrên ayînî di nav civakê de rolek baş dibînin, nivîskar bi giştî 



140 
 

û romannivîs bi taybetî ewê rolê li nav deqên edebî de cî dikin û rol didin wan, herwekî 

wê ku li nav civakê de rola xwe hene. 

Li romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, hatiye ku Azad ji riya xeyalan yan 

filaşbak ve, nostalijî û zarokatiya wî dikeve bîr. Dema ku zarok bûye, li heynê leyîstinê 

de, Derwêş hatine gund û dibêje ((Dema nanxwarina roja înê bû ku em hemû mijûlê 

Mûşînê bûn, ji nişkîve dengê duholê hate ber guhê min. Me lîstika xwe betal kir û ber bi 

çavkaniya deng ve hilatin. Kabrayek teple bi ser ê bejinbilind ê navmilpan li pêşberî 

xelkê diçû. Ebayek reş li ser cilkên xwe dadabû. Tizbiyek dirêj bi milê çep ê xwe de şor 

kiribû. 

Ewqas nerm û li ser hemdê xwe pêngav dirakirin, te digot qey ku taze zava ye û 

ji serşokê ve hatiye. Deh pazde kes jî li pişt serê wî dimeşiyan ku hinekan fê girtibûn. 

Dîmenek wusa bû ku te digot şoresuwarek hatiye şehîdkirin. Ewên din jî, jinên 

tax in ku şîn û zariyê bo dikin, lê ma hedê wê hebûn ku pêş mame şêx bikevin!. Xelk ji 

bo maçkirina destê kabrayê teple li ser, zext û givaşek wusa dikirin ku hinde nedima 

sukra hevdu bişkînin. Ew çûne mala murîd û peyrewkarek xwe, em jî vegeriyane ser 

leyîza xwe. Ewqas nebihorî ku me asin bi nal kirin. Min û yek du ên din, xwe kutaye 

mala kabrayê murîd, daku bizanîn mame şêx û peyrewkarên wî çi dikin. Li odeyek giştî 

de, li ser mafûrê taze, pala xwe dabû berpalê. Min dît ku kabrayek hat û ji dûr ve rahişte 

destê wî û kurnoj jêre bir. Dema ku destûra rabûnê jê wergirt, pişt û pişt paşde vegeriya, 

ku hinde nemabû sê çar kesan pêpes bike. 

Mame şêx, ketkete dinikên tizbiyên destê xwe de vedidan. Xuya bû ku 

deskevtên wê seferê dihejmartin. Hêdî hêdî lêvên xwe jî dibizivandin bona wê ku li cem 

murîdan bi xwedaperestî bê hejmartin. Kê nabêje wî digot: Pênc qeznax li mala Derwêş 

Elî, şeş li mala Derwêş Hesen, du hoqe rûn li mala Necîm Mene, Gîskek li mala 

Şasuwar..du Hirî li mala ... Xwediyê malê gîskek serjê kiribû û li mencela sawar 

kelandinê de, hinek av berdabûne ser. Ger şaş nebim, yek du çelp birincê sor jî ser de 

kiribûn. Jinek din, ji wî alî ve her dengê ciz û biz û sise sisa wê dihat. Me çav birîbû 

wan, ku pirtikek goşt yan her nebît tasikek tirîta şorbeyê danên pêşiya me. Ji derwêşan 



141 
 

re şorbeyek zêde danîn, mame şêx jî berbibûye canê goştê sorkirî û em jî bi ahîn û keser 

ve derkirin))(Nazê: (86- 87- 88).  

Romannivîs dixwaze ji riya filaşbakê ve ku Azad hizir ji zarokatiya xwe dike, 

wê dîmenê ji me re bas dike. Dibêje şêx û derwêş hatine gundê wan, û şêxê 

berjewendîxwaz li pêxema qazancên xwe de, çawa xelk xapandî ye û xelk neçar kiriye 

ku xwarinên baş jêre amade bikin, diyariyên binirx jêre bînin, û ew û derwêşn xwe jî, 

her mijûlê xwarina risqên xweş bûn. Wê demê xelk kêmzan bûye û şehrezayek baş ji 

ayînê nebûye, lewma hinek ji kesatî û mêrên oldar, ew kêmzanîna xelkê, weke derfet bo 

berjewendiyên xwe vediguhastin û bi navê dîn ve xwe dewlemend kirin, û berhem û tişt 

û miştên zaf ji xelkê standin. 

Lêre de romannivîs, beşdarîkirina şêx û derwêşan di romanê de bona wê aniye 

ku beşek bûne ji jiyana sade ya xelkê wê demê, û tomar kiriye, weke dîrok parastiye, û 

herweha karên xirab ên wan jî, bi awayek rexneyî bas dike. Weke, dema ku nerim 

nerim pêngavan hildigire, mirov dibêje teze zava ye ku ji serşokê vegeriyabe. Yan 

deskevtên xwe bi tizbiyên destê xwe dihejmêre, daku ew jî weke zikr û tahet jêre 

bihesibînin. Yan, gava ku xwe ji goştê sorkirî xweş kiribû û em jî dixistine derve. 

Herweha bas ji wê dike ku bavê wî jî, derwêş bûye. Zêdebarê wê ku dema şol û xebatê 

bûye, û kesekî destkurt û xizan jî bûye, lê şêx daxwaz lêkiribû ku div ê seferê de, 

hevrêtiya wî bike û tiştan kom bikin. Bavê wî jî nekariye gotina şêx ret bike û bi wan re 

çûye, lê heta ku bavê wî vegeriyaye, birê wî ku nesax bûye, koça dawiyê kiriye. 

Romannivîs cuda ji şêx û derwêşan, bas ji melayekê dike ku xelk, ji bo 

çareseriyê çûne cem wî. Di wê xeyalê de, dîmena wê rojê dikeve berçav ku tevî dayka 

xwe çûne ba melayekê ku xwastine duayan ji birayê wî re bike ((Pereyê mirîşka xwe 

xistibû berîka êlegê kevn û pizirî ê xwe..Daxwaz ji jina cîranê me kir ku pêre biçe cem 

melayê gundê wêdayî me. Bi vê meremê ku dibêjin dewziman û nifûsa wî başe, belkî 

duayek ji zarokê wê dike. Ez jî bi girîn û lawahî ve bi dû wan ketim. Neçar man ku min 

jî bi xwe re bibin. Birayê mezin ê me jî, li cem nesax ma. Diya min ji mela re got: 

Mamosta, qurbana te bim, duayekê bo kurê biçûk ê min bixwîne. Bi xwedê halê wî zor 

şirr e. Duaya başan bît. Kaxezek deranî û çend xetxetok kişandin, û rû ji dayka min kir: 



142 
 

Keça min, lêdane!. Vê duayê ji mom hilkêşe û ser milê wî yê rastê bide. Înşala dê baş 

bît. Wê jî destê xwe bire berîka êlegê xwe, û pere derxist, û li bin balgiyê mela danî. 

Dayê!.. bavê min.. sibe vedigere.. Nîveşevê ji ber dengê girî û lorîna dayka xwe, 

em şiyar bûn. Birê min jê pirsî: Dayê eve çiye? Qur çû serê we, birayê we mir)) (Nazê: 

90 – 91). 

Lêre de romannivîs dixwaze vê bîne bîra me ku xelkek zêde bawerî bi niviştiyên 

wan kesatiyên olî hebûne. Herweha zaf carî li cihê nojdar û pizîşk û derman û çareserê, 

pişt bi wan niviştiyan girêdidan, ku hinek melayan, ji bo peydakirina pere, niviştî 

çêkirine. Duayek jêre nivîsandine û gotine dê baş be. Helbet hingê melayên baş û xirab 

jî hebûne. Ev çanda niviştî û duakirinê li nav kurdan de baw bûye û nemaze heta niha jî 

li ba hin kesan, weke çareser tê dîtin û ji hinek melayên berjewendîxwaz û şêxên 

xweperest re bûye bi jêder û çavkaniyek baş ya xwe dewlemendkirinê. Weke diya Azad 

ku herçiqas pere hebûye, xistiye bin balgî yan doşega mela. Helbet eva ji kêmzanîn û 

kêmşiyariya xelkê ye ku wusa kiriye xelk ji nesaxiyê re, pişt bi dua û niviştiyan girê 

bidin. Helbet kesatiyên olî ew nezanîna, weke derfet bo xwe dewlemendkirinê zanîne. 

Di romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, cuda ji kesatiyên olî û mesebî, terîqetan 

jî komek rê û resmên taybet bi xwe hene. Her ji ber wê ye ku li janra romanê de bûye bi 

cihê hizrîn û têramînê, û cihê xwe vekiriye. Li romana Kordere de, basa hin ji wan 

merasîmên olî dike ku şîemeseban li hin mehan de, peyrewiyê lê dikin. Pitira wan 

merasîman, şîn û girîn e. Hinek sirût û biserhatan vedigêrin û bi kors digrîn. Diyare ku 

ew girîn jî, li nav hinek xelkê hejar de bûye bi beşek ji jiyana wan û weke kulturekê 

lêhatiye, û mezin û biçûk divê peyrewiyê lê bikin. Romannivîs ji zarê Ekber ve vedigêre 

ku: Ew zarok bûne û li dema sirût xwendin, civîn û rojên taziyê de, diviya em bigrîn 

((Giryan bibû bi beşek ji şevên jiyana me.. Li meha Muheremê de, em tazîdar bûn..Îca 

ma kengê em tazîdar nebûne..Li cejnan de jî her digiriyan. 

Carna Riza û Zeman hor hor digiriyan, bi taybetî li wan demên ku rewşa wan li 

qutabxaneyê de baş nedibû. Bavê min, bi çavek sorbûyî weke xwînê, digirnijiye min û 

digot: Tu bo nagrî hey tixmê pîs? Min di dilê xwe de digot: Xwe ez Riza û Zeman 

ninim ku li qutabxaneyê de baş nebim û li heyfa wê de bigrîm. Xal Sêfula dihate 



143 
 

nabeynê û digot: Bêguman li hizra (Sîm Nimas) de ye. Sîm, giryan ji bîra xelkê biriye. 

Ji Îmam Zeman re dibêjin ku kerê Decal tê, eger bêt jî, her wekî wê dema niha ye ku em 

têde ne. Li nav pirtûka ‘’Musîbet name’’ de, zêde basa Hezretê Hisên dike.. Dema ku 

xal Remezan navê Hezretê Hisên dianî, min hêvî dixwastin ku bi şimşîra rût bi hawara 

wî re biçim. Giryan pir zû mirov mandî dike. Xwe giryana me danek û du danan nebû, 

em têr digiriyan heta ku dikirixîn.. îca dirazan.. Bavê min, carna di xewê de jî digiriya)) 

(Kordere: 20-21). 

Romannivîs dîmenek ayînî a şîe meseban nîşanî me dide ku çawa tesîr û bandor 

ji zarokan kiriye û wusa kiriye ku bi zor, ew jî bigrîn. Xuya ye ku sirût û bûyerên 

bixwîn ên derbasbûya mesebê wan, tesîr jê kiriye, û şev û roj bi giryan, niz û lawahiyan 

ve mijûl dikirin. Dil û derûna wan, tejî tirs û dilkutokê kiriye. Eva jî nîşana wê ye ku bi 

giştî xelkê baweriyek zêde bi meseb û terîqetê hene, peyrewiyê lê dikin, û kirine bi 

kulturek û zarokên xwe jî gor wê, dielimîni 

3.3.6. Cejn 

Cejin rêûresmek olî yan netewî ye ku zaf cureyên wê hene. Lê cejn, ew roja 

xweş e ku dilê xelkê bi giştî xweş e û hest bi xweşî û şadiyek zaf dikin, û bi awayên 

curbicur keyfxweşiya xwe tînin ziman. Li nava kurdan de, him cejnên olî û him jî 

cejnên netewî cihê pûte û girîngîpêdanê ne. 

Romannivîs di romanên xwe de girîngiyek zêde bi vê boneyê dane û kirine bi 

bûyer û matiryala nava romanan. Cejn di zaf cihan de, alîkar e ji tewawkirina bûyerên 

nav romanê de. Baskirin ji çawaniya wê kultur û deb û edetên ku li nav romanan de bi 

ser xelkê tên û xelk li wê rojê de, cejna xwe pîroz radigrin û xweşiyên xwe nîşan didin. 

Di romana (Tole) ya (Mihemed Mokrî) de, ji zarê Mistefa ve vedigêre ku bi 

babê xwe re sil e û nikare pêre biaxive, lê hez dike pêre aşt bibe, lê nizane çawa û bi çi 

awayî wî karî bike. Lewre rojek weke cejnê bi derfet dizane daku biçe mala bavê xwe 

((Li gor hemû hesabek mirovî, diviya kerbê min ji babê min vebibe û bi tu awayî wekî 

mirov nas nekim. Lê kerbê min ji zirdayka min nevedibû, li cihê wê kerb û kînê, guneha 

min lê dihat. Zaf carî û bi taybetî li cejnan de, min ji dil diviya biçme mala bavê xwe. 



144 
 

Min zêde digote xwe ku here. Şevan min biryar dida, lê sibêdeyan poşman dibûm, 

ditirsiyam û nediçûme mala wî, neku min bike derve. Lewre her ji dûr ve min ji derî 

dinihêrî û bes))(Mihemed Mukrî: 9). 

Romannivîs bas ji wê kerb û tûrebûnê dike ku li navbera bab û kur de heye, û 

serbarê wê ku kur ji malê hatiye derkirin, lê dîsan çavê wî her ji mala bab û jinbaba wî 

ye, û dixwaze roja cejnê bike hêcet, bona wê ku bi wan re pêk bê. Çûnkî him weke ol 

yan deb û edetekê lê hatiye. Yên ku ji hev aciz û sil in, yan nerihetî û nexweşiyek di 

navbera wan de çêbibe, li roja cejnê de li hev tên, diçine mala hev û roja cejnê, bi roj û 

xêrek mezin dizanin. Piraniya caran, xelk bi dost û neyaran, serdana hevdu dikin û 

serxatirê wê rojan mezin ji hev xweş dibin. Lewre romannivîs, roja cejnê diyarî kiriye 

daku vegere mala bavê xwe, heta ku der nekin. Lê Mistefa hêj bi guman e û serhişkiya 

babê xwe dinase û nevêre biçe, lewma her ji dûr ve, çav ji deriyê malbaba xwe dike. 

Di romana (Kordere) Ya (Xusro Caf) de, yek ji wan kulturên ku xelk berî cejnê 

amadekariyê jêre dikin, ew e ku xelk mijûlê kirrîna tişt û miştên nû bo malê, cilkirîn bo 

xwe û zarokên xwe û paqijkirina malê …htd dibin. Êdî bi giştî xelk, jiyanek nû bi 

boneya cejnê dest pê dikin. Li vê derheqê de xelk bi giştî mijûlê bazar, kirîna cilikan û 

amadekirina xwarinên xweş in ji cejnê re. Romannivîs bas ji xweberhevkirina malên 

hejar bo cejnê dike, lewre ji zarê Ekber ve bas ji wan dexilkan dike ku bi armanca pere 

komkirinê, li mal de danîne û li ser û bendê cejnan de, kincên cejnê ji xwe pê bikrin û 

dibêje ((Bavê min, dema ku dizanî cejn nizîk dibe.. Her yek ji me dexilk dibire ber guhê 

wî û dihejand, û me jêre digot: Hinde nemaye, tejî dibe!! Kûpik yan dexilk, ya me bi 

xwe nebû, me tevan pere dikire nav de û bihevre cilkên cejnê bo yekê dikrî. Merca 

kirînê, pînxwarina zêde ya ser cilkên me bû. Her kesê/a pîneyên zêdetir bi cilkên wî ve 

heban,  wê cejnê cilik ji wî re dihatin kirîn. Şevê li nav ciyan de, li ser cilkirînê dibû 

hewar hewara me. 

Riza digot: 

- Zeman îsal dora min e ha…? 

Zeman bi lawahî û rica ve digot: 



145 
 

Zeman dora min e… ha? 

Digot: Ezîzê min, par jî her bo te kirîn.. Meger ji bîra te çûye.. Îsal dora min 

e…!! Ger dibêjî wusa nine, keremke were em pîneyên xwe bihejmêrin..Me dest bi pîne 

jimartinê dikir.  Cilkên Zeman weke cergê Zulêxayê lê hatibû, ewqas kun kunî û 

pînekirî bûn. Lê Riza, nediselimand û ne jî dipejirand. Dibû şerê wan, dadê dihate 

berevaniya wan.. Bavê me jî her li ser lihêfê, hinek digihandine me…))(Kordere: 40-

41). 

Lêrede romannivîs bas ji malên hejar dike ku zarokên wan li rojên berî cejnê û 

amadekariyê roja cejnê de çiqas perîşan û di hesreta kirîna cilkên nû li ser hesaba 

dexilkan, xembar û bi êş û azar bûne. Xuya ye ku dexilk jî têra hemûyan nake û bûye bo 

dewreyî, kê pîneyên zêdetir bi cilikan ve hebin, dora kirînê bo wî ye. Dixwaze wê yekê 

nîşan bide ku cejn ji hejar û belengazan re, her xem û keser e, her bi nav cejn e, nexa ew 

jî, xem û azarek nû ye bi şêwazek din. 

Di romana (Helkişan Berew Lûtke) ya (Ebdula Serac) de, romannivîs îşare bi 

cejna netewî ya Newrozê û rê û cihên wê kiriye, bi taybetî ku amaje bi hilkirina agirê vê 

cejnê di bajarê Kerkûkê de dike. Ew agirê mezin ku li taxan de dihatin teyîsandin. Di 

wê serdemê de, ew agir bi tekerên tirombêlan hil dikirin. Lewre bas ji (Newzad)ê 

karekter dike. Jiberku ew bi xwe pençerçî bûye, hertim di mala xwe de teker (taye) kom 

kirine ((Pêçkeya tirombêlekê li pêşiya derî ve, pal bi dîwar ve dabû, Newzad anîbû û 

dixwast hejmarek din ji wan pêçkeyan ji newroza dahatî re kom bike. Bi terzekê ku 

agirê wî, li taxa (Seyîd Serwer) de deng vede û herweha ji agirên (Ber Tekiye) û (Sey 

Muncux) û (Axir Husên) jî bilindtir û geştir bû)) (Helkişan Berew Lûtke: 37). 

Piştre îşare bi heman merasîma Newrozê dike û şanaziyê bi ew agirê mezin dike 

ku li wê rojê de hilkiribû ((Newroza derbasbûyî, min çend tekerên tirombêlan 

şevitandin. Gurrî û peşqela agirê me, ji hemû agirên din geştir û zêdetir bû. Dûkela wê 

esman nixavtibû, hey newroz bû hey! Îsal agirê newrozê jî nebe, li ser wan gir û 

tepolakn be jî, dê her hil bikin)) (Helkişan Berew Lûtke). 

 



146 
 

3.4.Rengvedana Çanda Kurdî Di Nav Wêjeya Kurdî De 

3.4.1. Rengvedana kultura kurdî li wêjeya nivîskî de 

Piştî serhildana wêjeya nivîskî, xelkê û nivîskaran bi giştî dest dane nivîsîna 

janrên wêjeyê û li naveroka wêjeya xwe de, sûd ji fulkilor û kultura kurdî wergirtin. Ew 

kirin bi hêvênê janrên wêjeyî, û nivîsên edebî pê dewlemend kirin. Roman jî yek ji wan 

janran e ku li serdemên cuda de girîngiyek zêde bi deb û edetên kurdî daye. 

Li romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, bas ji yek ji wan deman dike ku bavê 

Ekber ji zarê wî bi xwe basa wê dike ku: Li şevan de bavê wî helbestên Baba Tahir 

Hemedanî xwendine. Çûnkî yek ji janrên wêjeya kurdî, helbest e. Herweha yek ji 

edebên nivîskî ên gelê kurd û di nava kurdan de jî, çarînên Baba Tahir in ku cihê pûyte 

û girîngîdanê ne. çûnkî, gelê kurd wan helbestan, bi destpêka nivîsîna wêjeya kurdî bi 

giştî û helbestan bi taybetî dizane. Naveroka helbestên wî bi piranî sofîgerî ne û bi 

zaraweya lorî hatine nivîsandin. Lor yek ji eşîrên kurd in. Ziman jî beşek girîng e ji 

kultur û çanda netewê. Lewre Ekber dibêje ((Babê min şevane şêirên Baba Tahirê 

Uryan dixwendin. Riza li ser Uryan ji bavê min dipirsî… Li rastî de babê min nedikarî 

jêre rohn bike û tê bigihijîne)).(Kordere: 44). 

Baskirina Baba Tahirê Uryan di nav romanê de, weke wêjeyek nivîskî, helbestên 

wî biha û girîngiyek zêde hene û helbestên wî di nava civaka kurdî de hertim rolek 

girîng dîtine û cihê pûtepêdanê bûne. Xelkê li destpêkê de, ji wêjeya nivîskî re nasiyarî 

û şehrezayî di nivîsandina helbestê de peyda kirin. 

Herweha romannivîs li cihek din de pişikdariyê bi wêjeya nivîskî dike, bi taybetî 

helbesta kilasîk, ku bas ji wê demê dike ku gelên Îraqê serhildana çardê Temûzê encam 

dan. Ekber jî ku karekterê serekî ê romanê ye, hingê li derveyî welat dibe û dibêje: Li 

xeyala xwe de, ew dêre helbesta Nalî gihaye hizra wî, ku dibêje: 

Her çende ke rûtim bexwa maylî rûtim 

Bê bergî ye îllet ke hetîw meylî hetawe 

Bê faydeye meniî min êsta ke le giryan 

Meilûme ke agir sebebî coşişî ave. (Kordere: 218). 



147 
 

Bi mînakwergirtina şêira Nalî ê helbestvan û pişikdarîkirina di romanê de, cihê 

pûyte û girîngîpêdanê ye û xelkê, girîngiyek zêde bi helbestê daye û di zaf deman de, 

bikar anîne û pişt bi naveroka helbestên kilasîk girêdaye. 

3.4.2. Rengvedana kulturê di wêjeya fulkilora kurdî de 

Wêjeya fulkilorê rolek mezin di nava janrên romanê de heye û cihê pêzanîna 

romannivîsan bûye. Tevî peydabûna janra romanê, romannivîsan jî li vê biyavê de 

xemsarî nekirine û di nava romanên xwe de, bo zaf mereman, wêjeya fulkilorê bi kar 

anîne û sûdek zaf jê wergirtine. 

Di romana (Malava Gulî Xem) ya (Hîmdad Hisên) li çend cihan de wêjeya 

fulkilorê bikar aniye û bo çend mereman, romana xwe pê dewlemend kiriye ((Ku 

gihîştime sala çarê ya amadeyî, baxoş bibûm û weke jin dibêjin (simbêlên min gûgire 

bibûn), rojên înê qutabxane nebû, qutabiyên din bêhna xwe vedidan, diçûne derwe yan 

her çi nekiriban, hetmen çavek bi ser waneyên xwe de dixişikandin. Lê diviya ez 

berbanga sibê rabibam û riya meydana kedkaran bigirme ber xwe, heta ku hostayek li 

wê rojê de min weke berhosta bi xwe re bibe û karek dest min bikeve. Xanim jî ji reng, 

gulav û gulên cuwan dipirse!! Raste dibêjin: Zikê têr, hay ji zikê birsî nine))(Malava 

Gulî Xem: 22- 23). 

Lêre de romannivîs penda kurdî bikar aniye daku zûtir armanca xwe bigihijîne û 

zelaltir bike ku ciyawaziyên çînayetî ên zaf li navbera kurik û keçikê de hene. Herweha 

ciyawazî li şêwaz û çawaniya jiyankirina wan de heye. Keçik li ewperê jiyanxweşiyê û 

kurik jî li ewperê hejarî û xizaniyê de. Ew pend jî pitir bo rohnkirina mijarê ye ku kesên 

têr, hay ji kesên birsî ninin. Zaf carî li nav xelkê de jî ew gotin û pend tên bikarbirin ku 

merem, zelalkirina zêde û gihandina peyamê ye û xelk baştir baweriyê pê tînin û weke 

belgehînanê ye ji mebesta xwe re. 

Herweha li cihek din ya romanê de, dibêje ((Heta odeya me jî ecêb bû, selîqeyên 

curbicur û bîr û hizrên cuda, weke wê ku dibêjin: Her yekê li aşekê lê dikir. Lê tevî wê 

jî, peywendiyên me li ser bingeha rêz û evîndariyê bûn. Em pir bi kêmî ji hevdu aciz 



148 
 

dibûn, ez ku her na, belkî piraniya caran, Dilşad û Dana li ser fikra xwe rêk nedikevtin û 

daniyên wan bi hevre nedikeliyan)) (Malava Gulî Xem: 34). 

Bi heman awayî, bikaranîna wan pend û gotinan, ji bo gihandina merema xwe bi 

zelalî ye ku ji zarê Dilêr ve basa beşa navxweyî a xwe dike. Ew eşkere dike ku çawa û 

bi çi awayî li beşa navxweyî de bi hevalên xwe re derbas kirine. kesatiyên çawa hebûne, 

kesên ciyawaz li wir hebûne ku bîr û hizrên cuda hebûne û her yekê bi terzekê hajotiye, 

yan daniyên wan bihevre nekeliyane. Wate bihevre teba û guncaw nebûne, lê jiyana li 

beşa navxweyî de, neçarî bûye. 

Herweha di romanê de, Dilêr basa wê ger û sefera xweş dike ku bi Felestîniyan 

re çûne Mûsilê û gera wan pir xweş bûye û tu carî, ji bîr nake. Bi taybetî ku li wir jê 

xwastine ku heyranekê bibêje. Wî jî ev heyrane gotiye: 

Ewce kur deygo… 

Lezûrî, lezûrî (serbenê) 

Tadar nîme, tatawim lê desnê 

Her ke zeynê xom dedawe 

Kewek ewa dexînî, bedem (Musrê) 

Pişt le kawle Hewlêrê 

Ewsar bewê buwarî, emin duayekî dekem 

Ya (Sultan Ewlay Arebî) 

Marê babê nazdar heyranê lewê barke 

Bêtewe cîranê me bêxî 

Ewca kîj deygo… 

Lezûrî, lezûrî (serbenê) 

Tadar nîme, tatawim lê desenê 

Her ke zeynî xom dedawe 



149 
 

Ke wek ewa dexînî, bedem (Musrê) 

Pişt le kawle Hewlêrê 

Ewsar bewê buwarê, emin duayekî dekem 

Ya (Sultan Ewla Arebî) 

Marê babê nazdar heyranê lewê barke 

Bêtewe cîranê mebêxê 

Ewca kîj deygo… 

Xwa bîkirdiba ewsar bewê buwarê 

Emin bibumaye goparekî darî darkinêr 

Le destî koretîme heyranê xom 

Hemûdanê sibeynan û danî êwaran 

Pê bilewerandibayewe kar û bexê xoy 

(Nawela) xwa bîkirdiba emin qurbanî 

Gurînge tezbêhekey kure heyranê xom bim 

Wekû hemû demê deygêrêtewe le destî xoy (Malava Gulî Xem: 61- 62). 

Gotina heyranê ji aliyê kure Hewlêriyekê, merema romannivîs eşkere dike, ku 

heyran li deşta Hewlêrê zêde ye û morka wê deverê pêre diyar e. Herweha xelkek zaf 

hez ji vê terze strana fulkilorî dikin û li demên xweşî û dîwanxane û bezman de dibêjin. 

Hin caran li dema nexweşiyê de jî dibêjin û pitir wesfa nazdar heyranê dike. Lêre de ji 

zarê Dilêr ve ku kurek Hewlêrî ye, bas ji demên xwe ên xweş dike û gerr û geşta wî bo 

aliyê Mûsilê, jêre bûye bîreweriyek xweş. Herweha li naveroka heyrana xwe de bas ji 

hinek kar, pîşe û kultura kurdî dike weke şivanetî, berx, kopal, tizbî, mal veguhastin, 

sûndxwarin bi şêx û mişayixan û herweha navanîna bajarê Mûsil û Hewlêrê di heyranê 

de, hemû beşek in ji kultura kurdî. Renge romannivîs ji ber wê ew bikaranîbin ku ji 

jinavçûnê rizgar bike û li nav janra romanê de, carek din dabirêjît, û xelk bi wê wêjeya 

fulkilorî re nasiyar bike, û pitir bibe cihê pûte û girînîdana xelkê. 



150 
 

Di romana (Nazê) ya (Îsmaîl Rojbeyanî) de, girîngiyek zêde bi aliyê fulkilorî 

hatiye dayîn û li zaf cihan de, bo gihandina merema xwe bi ronî û parastina hinek 

pendên kurdî, gotinên kurdî bikar anîne. Dema ku mamosta Azad tê zîndanîkirin û bavê 

Azad bi vê yekê dihese, tevî jina wî diaxive û babê wî dibêje ((Ax Azad, sed caran min 

gote te kurê min, dest bigre bi kilawê xwe re, daku ba nebe. Xwedê pirtiyek nan daye, 

tu jî bizanî bixwey.. Ma çi karê te bi wan gend û gûyan ketiye, kuro ger tu jinxwaz bûyî, 

te bigota min)) (Nazê: 38). 

Li anîna wê gotina kurdî de, armanca wî ew e ku pêştir çend caran şîreta Azad 

kiriye û jêre gotiye ku karê te bi kesî re neketibe. Herweha pirsgirêkan ji me re 

neafirîne, tenê haydarê xwe be, çima pirobleman ji xwe û ji me re pêk tînî. Ew pend û 

gotin li nav kurdan de zaf baw e, û bo zaf meremên din jî tê bikar tê. Wate li wan 

deman de, ew pend tê gotin ku kesek, tenê haydarê xwe be û zêde têkel bi pirsgirêkên 

xelkê nebe. 

Herweha romannivîs dixwaze dîmena wê zibare, û kar û xebatên gund, bezmên 

kur û keçan, û stranên fulkilorî tomar bike û bûyerên wî karî bîne berçavan û weke 

fîlmekê nîşanî me bide. Dema ku Azad li cihê cîranê xwe ku nexweş e, li ser pişta 

guhdirêj, nan û ratibê ji wan kesan re dibe ku mijûlê dirûnê ne ((Pênc dirûnekarên mêr û 

sê jî, jin bûn. Yek ji jinan, keçek bû ku taze baxoşî dibû. Heta ku dil bixwaze, ciwan û 

nazdar bû. Sûmetên wê ewqas nazik û turt bûn ku te digot perê kaxezê ye û germiya 

rojê, şewitandibû û kevil dabû. Navê wî dirûnekarî (Heme Kerîm) bû. Xortek esmer ê 

navmilpan û tiranneker bû. Heta ku bibêjî, çeleng bû. Ji ber wê çelengiyê kiribûne 

serpaleyê xwe. Yekê jê pirsî: Ey Eze kanê, çima wî zarokî ratib aniye? Wî jî bersiv da: 

Nexweş e. serpale ji wan re got: Ev aliye, bekreyî ye, hemûyan rizameniya xwe nîşan 

dan û gotin: Başe. Min jî biryar da heta ku ew ji wî berî xilas nebin, venegerim malê. 

Serpale berê xwe nîşan kir û hemû bihevre daketinê û yalla stran: 

Serpale: 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirîw tayekim gum kirdûwe 



151 
 

Kors: 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirîwe tayekim gum kirdûwe 

Serpale: 

Entîke û wurd û merde 

Elêy Birnewî kurde 

Bo maçî lêvî allî 

Dilim pirî le derde 

Kors: 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirrîwe tayekim gum kirdûwe 

Li navbera kur û keçê de, dirûnekarek hebû, kurik xwast tiştek wusa bibêje heta 

ku keçik têbigihîje û ciyê xwe tevî kabra biguherîne. 

Serpale: 

Kiçê were em bemlawe 

Cergim bo to sûtawe 

Şanê bide le şanim 

Ewsa ba derçê giyanim 

Kors: 

Çexmax lêde çirakem helnekirdûwe 

Solim bo yar kirrîwe tayekim gum kirdûwe 

Pişta xwe rast nekirin, heta ku berê xwe xilas kirin. Her yekê Dasika xwe girte 

destê xwe û ber bi xîwetê ve, ketine rê. Dîsan nan û doyek kêm xwarin, vêca dest bi 

tîjkirina dasikên xwe kirin. Jin jî li ber sîbera aliyê din ê çadirê (kon) mijûlî nan û do 



152 
 

xwarinê bûn. Dasikên xwe bi riya min re bo mêran şandin daku ji wan re tîj bikin. Her 

çav çavanêya kurik bû. Ger kesek jê diyar nebûya, kestegek digirte keçikê. Wê jî çavek 

jêre diniqand û bizeyek tîna ser lêvên xwe. Ewqas nekêşa ku hemû rabûn ser xwe û rû ji 

genim kirin. Ez jî suwarê guhdrêj bûm û vegeriyam))(Nazê: 104-105-106). 

Romannivîs bas ji wan kar û jiyanê dike ku wê demê hebûye. Wate, berî 

peydabûna teknolojiya yan destneketina teknolojiya û hevkarîkirina xelkê ji karên 

giran, û ew bûyerên ku li wan terze karan de rû didin, xistiye ber bas. weke ew stranên 

fulkilorî ku li dema karkirnê de digotin, bona wê ku tevî strangotin, hêzê bidine ber xwe 

û bizavên xwe bihevre rêk bixin. Herweha dilê keç û kuran xweş bikin, ku ew jî mijûlê 

bezmên xwe ne û evîndarî û eşqa xwe û azayetî û bivêriyê ji hevdu re nîşan didin. 

Herweha bûye sedema parastina ew strana fulkilorî ku li wê dema karkirinê de dihate 

gotin. kultura hevkarî, terzê hejêkirinê û şêweya derbirîna dildariya wê demê, û bezma 

keç û kuran tomar dike û nahêle ku ji nav biçin, û weke erşîv parastine. 

Di romana (Koçû Sûr) ya (Heme Kerîm Arif) de, romannivîs yek ji wan bûyeran 

ji me re vedigerîne, dema ku xelkê gund li dû karwan digerin û şev bi ser wan de tê, û 

wan sar dibe. Lewma ji bo vehesiyan û xwegermkirinê, dixwazin agirekê biteyîsînin. 

Her yek ji wan ber bi aliyekê ve diçe daku kolik, gunî û ardûyê kom bikin û agir hil 

bikin. Li dema hilkirina agir û kombûna wan li dewra agir de, bihevre ew strana 

fulkilorî gotine: 

Agire girey xomane, naydeyn be kiçe bêgane 

Agir mîwey zistane, sawar alîkê mêran e. (Koçî Sûr: 162). 

Lêre de romannivîs vê yekê dide eyanê ku kurd ji her tiştî û ji her demê (xweşî û 

nexweşiyan de) stranan dibêje û bi ser her tiştekê re dibêjin, bi taybet bo ramkirina 

derdora xwe. Her ji ber wê ye ku wê strana fulkilorî tîne ku di şikewtan de bo agir 

gotine û li dewra agir de kom bûne. 

Di romana (Kordere) ya (Xusro Caf) de, çîrok û efsane yek ji berhemên herî 

kevnar ên wêjeya fulkilor in ku dem bi dem ji bab ve bo neviyan maye. Li wêjeya 

nivîskî de jî, girîngiyek zêde pê hatiye dayîn. Herweha li janra romanê de jî, bûye cihê 



153 
 

girîngîdanê. Lewma li romana Kordere ya Xusro Caf de, ji zarê Ekber ve bas ji dayka 

xwe dike ku çawa li şevan de, çîrok û efsaneyên xweş ji wan re vedigêrandine ku ji 

xwarin û sînemê jî xweştir û bitamtir bûn ((Dayîka we bimre, êdî kê çîrokên wusa bi 

tam û xweş bo me vegêre. Şevan ku çîrok ji me re vedigêrandin. Riza digot: Ey Xwedê, 

ew çîrokên dadê çiqas xweş û bi tam in.. Li cem min hezar qatî xweştir ji genmeşamî û 

kakile gûz û acîlên nava sînemê de xweştir in..Kuro bi Quran, ji sînemê bi xwe jî 

xweştir in. Dadê dastana kure keçel û Ejdeha ji me re vedigêrand ku çawa kure keçel, 

Ejdehayê dikuje û xelkek zaf rizgar dike.. Axir Ejdeha, pêşiya ava bajêr girtibû. Diviya 

her rojê, ciwanek jêre biriban û bikirana xorek û xwariba, Ejdeha jî wê demê, hinekê 

xwe dibiziwand û pêşiya avê, hinekê vedibû. Dayîka me, tam şekir e, xwedaya tu tama 

vê şekirê, tucar ji me nestîne )) (Kordere: 70). 

Berê, xelkê bi giştî û bi taybetî malên hejar, ewqas şehrezayî û nasiyarî bi 

kahreb, televîzyon û radyonê re nebûn, lewre piraniya deman, bi taybet li şevên 

zivistanê de ku pir dirêj bûn, dayk û baban çîrokên fulkilorî û dastan ji zarokan re 

digotin heta ku xew ji wan diket. Helbet zarokan jî, ew dastan û çîrok pê xweş bûn û 

sûd jê dîtine û bûye bi beşek ji rewşenbîriya wan û li hiş û bîrdanka wan de maye. 

Herweha wê demê, piraniya xelkê, hinek çîrok û dastanên fulkilorî zanîne ku pişt bi pişt 

hatine û bi zar bo hevdu vegerandine, lewma wan jî ji zarokên xwe re vegêrandine û 

dilxweş kirine. 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 
 

ENCAM 
Em li dema lêkolîna xwe de gihîştin çend encaman ku bi kurtî, emê li çend xalan 

de bas bikin: 

1. Kultur û civak li nav deqa romanê de, girîngiyek taybetî hene û baş û 

xirabiyên kulturê li nav deqa romanê de, rola xwe dibînin. 

2.Romannivîs weke beşek ji civakê û desteyeke ji rewşenbîrên civakê ku nizîk in 

ji deb û edet û kulturê, heman çand û edetên ku ji riya nivîsînên xwe ve ji xelkê re bas 

dikin, aliyê baş û xirab ên wê zelal dikin, daku xelk baştir bibîne û jê têbigihîje. 

3. Nivîskar bi giştî û romannivîs bi taybetî, weke kesatiyên neveqetiyayî ji 

civakê û haydar ji warên jiyana rojane ya xelkê, kultur û urf û edetên xelkê, di nava 

nivîs û romanên wan de cihê pûte û girîngîdanê ne û bi başî li nav de reng vedane. 

4. Kultur û deb û edet li nava kurdan de, wusa reh û rîşalên xwe dakutîne ku 

nivîskar û romannivîs neçar in wan deb û nerîtan, bikin bi matiryala sereke ya nivîsînên 

xwe û bi girîngî û buha ve di nav deqên edebî de cih jêre vekin. 

5. Di nava romanan de, hin ji kulturên kêrhatî û cuwan hatine baskirin û bûne bi 

beşek ji romanan, û ji wan re cihê pûte û girîngîdanê bûne, lewre rol pê hatiye dayîn, 

weke zibare (karê herewezî) û hevkarî, xizmatî, sedemên civakî, rêzgirtin û ...htd. 

Ewane tevde beşek in ji wê kultura cuwan, ku kurd pê têne naskirin. Romannivîs bi 

girîngî ve bas jê dikin, bi awayek ser û ber li romanê de nirx pê hatiye dayîn û cihê 

baldariya wêjevan û nivîskaran bûye û di nav romanê de parastine. 

6. Hin ji kulturên xirab û namo di nav romanan de hatine baskirin û bi girîngî ve 

bas ji wan terze deb û edetên xirab hatiye kirin. Romannivîsan li hinek cihan de, weke 

rexne bas jê kirine û kirine bi beşek ji bûyerên nava romanê û weke kulturek xirab anîne 

berbas. Weke: jin bi jinî, mezin bi biçûkî, dujmindarî û ...htd ku ji aliyê civakî ve 

bandorek xirab li pey xwe bi cî dihêlin. 

7. Di nava romanan de girîngiyek taybet bi aliyê olî hatiye dayîn. Ji ber ku gelê 

kurd, neteweyek misilman e, lê hinek karan dike ku renge ji ber nezanî û tênegihştinê 

be ji ol, û hinek mêrên oldar jî, ayînê ji bo berjewendiyên xwe bi kar tînin. Koma wan 



155 
 

haletan, bûye sedem ku hinek ji xelkê bi nezanî ji dîn bigihîjin. Herweha bûye sedem ku 

hin xelk, seyîd, şêx, mela, mezar, gor û îmaman biperistin û baweriyê pê bikin. 

Herweha bo êş û azar û nesaxiyan jî, pişt pê girê bidin. Hemû ew diyardeyan wusa 

kiriye ku romannivîs girîngiyek taybet bi ayînê bide û bas ji wan kulturên xirab bike. 

8. Romannivîs di berhemên xwe de rola hinek mêrên ayînî, biramezinê gund, û 

axayan jî di nav xelkê de bi başî dibîne û bûne bi hevkar û hişyarkarê xelkê û pêşrewê 

wan bo karê baş. 

9. Zêdeya karekterên nav romanan de, bijartiyên nav civaka kurdî û girêdayî urf 

û edet û nerîtên kurdî ne, û bûyerên wusa hene ku bi deb û edetan re diguncin. 

10. Girîngiyek zêde bi karên fulkilorî hatiye dayîn û beşek ji berhemên fulkilorî 

li nav romanan de hizûr hene, ku eva jî vedigere ser girîngiya edeba fulkilorê. Çûnkî 

wusa xwe daye selimandin ku bibe sedem romannivîs carek din di nava romanan de 

tomar bikin û bibe sedema parastina edeba fulkilora kurdî. 

11. Hinek ji qonaxên dîrokî bûne bi pêkhînerê romanan û çawaniya jiyankirina 

xelkê, kultur û deb û edetên xelkê li qonaxên cuda cuda de tomar kirine û beşek ji wan 

dide xuya kirin. 

12. Li nav deqa romanan de zelal dibe ku hinek diyardeyên kulturî û deb û edet 

hene ku hewce dike girîngiyê pê bidin û şanaziyê pê bikin, û herweha hin deb û edet jî 

hene ku hewce dike dev jê bê berdan û xelk xwe jê dûr bigrin, çûnkî bi civak û serdema 

nû re, li hev nahên. 

 

 

 

 

 

 



156 
 

ÇAVKANÎ 
Biros Kuhîn, seretayek bo komelnasî, W: Hêmin Şerîf, xaney çap û bilawkirdinewey 

Çuwarçira. Silêmanî – Kurdistanî Îraq, 2010. 

D. Ebdula Xefûr, Ento dêmografiyay başûrî Kurdistan, çapxaney wezaretî Perwerde, 

Hewlêr, 2006. 

D. Ehmed Ebû Zeyd, be siyaset kirdinî kultur, w. Tahir Usman, heftenamey Hizr û 

huner, jimare 36, Heynî  1.3.2013. 

D. Elî Werdî, Tuwêjîneweyek derbarey surûştî komelî îraq, w: Xebat Mehmûd Fetah, 

çapî Tîşk. 

D. Haşim Ehmedzade, Roman û Nasname, (ferheng) heftenamey ferhengî Hewlêr, 

jimare 3) Eylûlî 2009. 

D. Hîmdad Hisên, Malava Gulî Xem, çapxane û ofêsî Sîma, çapî duhem, 2004. 

D. Îdrîs Ebdula, edebî mîllî û fulkilorî, çapxaney hacî Haşim, çapî duhem, Hewlêr, 

2014. 

D. Îdrîs Ebdula, Edebî mîllî û fulkilorî, çapxaney Hacî Haşim, çapî sêyem, Hewlêr, 

2014. 

D. Îzedîn Mistefa Resûl, edebî fulkilorî kurdî, çapxaney dezgay Aras, çapî sêyem, 

Hewlêr, 2010. 

D. Marif Xeznedar, Mêjûy edebî kurdî, çapxaney Aras, çapî duhem, bergî duhem, 

Hewlêr, 2010. 

D. Menûçêhr Muhsin, Derwazekanî komelnasî, wergêranî: Rêbwar Sêweylî, Muslih 

Îrwanî, Murad Hekîm, Dara Subhan, Ebûbekir Elî, Dilşad heme, Tehsîn Teha, çapxaney 

wezaretî Perwerde, çapî yekem, Hewlêr 2002. 

D. Mihemed Şuwanî, derbarey çemkî  kultur, https://shwany.blogsky.com2016 

D. Mihemed Şuwanî, Entiropolojiyay danîştûwan, çapxaney Awêr, çapî yekem, 2013. 

https://shwany.blogsky.com2016/


157 
 

D. Mihemed Şuwanî, Sosyolojyay çîne komelayetiyekan, çapxaney rojhelat, çapî yekem, 

Hewlêr, 2012. 

D. Rudan Esmer Meriî, Tegbîqat fî elsîmiya û elêctimaî lîledeb, etehad elkitab elereb, 

Selahedîn 2020. 

D. Şukriye Resûl, rêgakanî karî meydanî fulkilorî kurdî, çapî yekem, Hewlêr, 1997. 

D. Umer Îbrahîm Ezîz, dab û nerîtî jin hênan le kurdewarîda, çapxaney berêweberayetî 

çapxaney roşibîrî, çapî yekem, Hewlêr, 2004. 

Daryûş Aşûrî, çemk û pênasey ferheng (kultur), W: Îbrahîm Hesenpûr, çapxaney 

Mukiriyan, çapî yekem, Hewlêr 2013. 

Dr. Marif Xeznedar, mêjûy edebî kurdî, çapxaney dezgay Aras, çapî duhem, bergî 

yekem, 2010. 

Dr. Resûl Rebanî, komelnasî şar, çapxaney rojhelat, çapî yekem, Hewlêr, 2013. 

Duktor Şukriye Resûl Îbrahîm, edebî fulkilorî kurdî, çapxaney berêweberayetî çapxaney 

zankoy selahedîn, beşî duhem, 1984. 

Ebdula Îbrahîmî, Ferhengî Kawe, (Farsî – Kurdî) dezgay Aras bo çap û bilawkirdinewe, 

Hewlêr  2012. 

Ebdula Rehman, komelge le romanî kurdî da, têzî duktura, kolêjî perwerde, zankoy 

Selahedîn 2020. 

Ebdula Serac, Helkişab Berewe Lûtke, çapxaney dar elhuriye liltabi’et, Bexdad, 1989. 

Ebdula Silêman Meşxel, Kulturêkî Qetranî çawerwanman dekat (çavpêkewtin), paşkoy 

(Hizr û huner)î rojnameya xebat, jimare (54), heynî 19.7.2013. 

Ebdulrehman Munîf, Kultur û Mîdya. W: Şasuwar Kemal Mehmûd, govarî (Aydiya 

Wala) jimare (29) Teşrînî yekemî 2011. 

Ebdulrezaq Mihemed Mistefa, geşepêdanî komelayetî le gundekanî herêmî Kurdistan, 

zankoy Selahedîn, Hewlêr, 2012. 



158 
 

Edalet Talebanî, komelayetî û kêşekanî gelî Kurdistan, çapxaney zankoy selahedîn, 

Hewlêr, 2002. 

Eladîn Secadî, Kurdewarî, çapxaney Mearîf, Bexdad, 1974.  

Eqliye Ruwandizî, Rewend û koçerekan be giştî Ertoşiyekan be taybetî, çapxaney Hacî 

Haşim, çapî yekem, Hewlêr, 2010. 

Erxewan Mihemed Ubêyd, diyarde kulturiyekan le Mem û Zîn î Ehmed Xanî da, Fakeltî 

ziman û zaniste mirovayetiyekan, namey master, sikolî ziman, beşî kurdî, zankoy 

silêmanî, 2014. 

Es’id Edo, Kelepûrî kurdewarî, çapî yekem, Hewlêr 2015. 

Ezîz Melay Reş, Koyxa Sêwê, çapxaney roşinbîrî û lawan, çapî yekem, Hewlêr, 1986. 

Fuad Tahir Sadiq, huşyarî komelayetî, çapxaney Tîşk, çapî yekem, Silêmanî 2008. 

Fuadî Tahir Sadiq, roşinbîrîman, çapî yekem, Silêmanî, 2004. 

Hadî Reşîd Elçawuşlî, Elheyat Elêctimaiyet fî Kurdistan, metbe’iet Elcahiz, Bexdad, 

1970. 

Heme Kerîm Arif, Koçî Sûr, çapxaney şehîd Seyda Salih Yûsifî, çapî çarem, 2012. 

Heme Kerîm Rimçan Hewramî, govarî Hewlêr, jimare yek, çapxaney şarevanî, Kerkûk, 

1970. 

Îbrahîm Ehmed, Janî Gel, dezgay çap û bilawkirdewey Aras, çapî pêncem, Hewlêr, 

2010. 

Îhsan Mihemed, Elhesen, Enskilopîdyay komelnasî, w: Dana Mela Hesen, çapxaney 

dezgay çap û pexşî serdem, çapî yekem, 2012. 

Îsmaîl Rojbeyanî, Nazê, çapxaney Dar Elîraq lilteb’i û elneşr, Bexda, 1981. 

Îsmaîl Tenya, beserkirdewe, çapxaney kiştukal, çapî yekem, Hewlêr, 2005. 

Kemal Borkay, Kurd û Kurdistan, w: Elî Fethî, çapxaney Minare, çapî yekem, Hewlêr 

2008. 



159 
 

Keyfî Ehmed Ebdulqadir- Kurdistan Salih Ezîz, rengdanewey kulturî kurdî le romanî 

(Giyanî minHatiyewe) y (Belên Tofîq)da, govarî Zanko bo zaniste Mirovayetiyekan, 

bergî 22, jimare (4).2018. 

Mecdî Wehbe, Mu’cim Elmustelehat Eledeb, Încilîzî - Firensî – Erebî, Menşûrat 

Mektebe Lubnan, Bêyrût-Lubnan 1974. 

Mecîd Mehmûd, Şêir û Felsefe, w: Fuad Mecîd Mîsrî, dezgay çap û pexşî Hemdî, Ç2, 

2008. 

Mela Mehmûd Bayezîzî, Adat û Risûmatnamey Ekkradiye (Dab û nerîtî kurdî), w: Le 

Rûsiyewe, P.D. Şukiriye Resûl Îbrahîm, çapxaney Pencere, çapî duhem, Taran, 2015. 

Mensûr Wusûqî, Elî Ekber Nîkxelq, binemakanî komelnasî, W: Sîrwan Mihemed Hacî, 

Çapxaney Mukiriyan, Çapî yekem, Hewlêr 2013. 

Mesûd Xalid Gulî, Ferhenga Gulî (Farsî- Kurdî) çapa yekem, çapxaneya wezareta 

perwerde. Hewlêr 2002. 

Mihemed Cemal Tûtmeyî, Fulkilorî Xuşnawetî, çapxaney roşinbîrî, çapî yekem, 2012. 

Mihemed Mukrî, Tole, Çapxaney Pencere, çapî pêncem, 2015. 

Mihemed Zekî El’şmawî, Eledeb û qeyim elheyat elmeasire, muesise elcaize Ebdulezîz 

Elbabgîn lilebda’i Elşe’irî, Elkuwêt, 2009. 

Mîran Celal Mihemed, Binyatî Rûdaw le romanî kurdîda, çapxaney Renc, Silêmanî 

2009. 

Nadir Rostî, gundî kurdî û goran le pîşeda, çapxaney Aras, çapî yekem, Hewlêr 2007. 

Nadiye Umer Kakesûr, binema komelayetî û kulturiyekanî kesayetî kurdî, namey 

duktura, duktora le komelnasî, zankoy selahedîn, Hewlêr 2012. 

Nalî, dîwanî nalî. lêkolînewe û lêkdanewey mela Ebdulkerîm Muderis, fatih 

Ebdulkerîm, çapxaney korî zaniyarî kurd- Bexda, çapî sêyem, 1976. 

Necm Xalid Necmedîn Elwenî, bînay kat le sê nimûney romanî kurdîda, dezgay çap û 

pexşî serdem, silêmanî-Kurdistanî Îraq, 2004. 



160 
 

Nîzam Feysel, Jiyan û serbirdey mam Feysel Kêxwa Sadiq Siyan, çapxaney Rojehelat , 

çapî yekem, Hewlêr 2019. 

P. D.Zurar Sidîq Tofîq, Komelgay kurdewarî le sedekanî Nawerast, çapxaney rojhelat, 

Hewlêr, 2014. 

P.D. Semîr Îbrahîm Hesen, Kultur û komelga, W: Ebdula Mehmûd Zengene, çapxaney 

şehîd Azad Hewramî, Kerkûk 2011. 

P:Y:D. Ebdulwahîd Muşîr Dizeyî, kurdolocî, çapxaney Mardîn, çapî duhem, Hewlêr, 

2011. 

Pîtir Murdak, Nisbiyetî kulturî, W. Mulih Îrwanî, govarî (Tuwêjînewe, jimare 2, 

Hozeyranî 2005. 

Qani’, Dîwan, kokirdnewey Burhan Qani’, çapxaney Dalaho, çapî duhem, 1385, 

Tehran. 

Sasan Hikmet Elî, şîkirdneweyekî cuxrafî bo dabeşbûnî danîştuwanî le parêzgay 

Hewlêr, Duktora, kolêjî Adab, Zankoy Selahedîn, Hewlêr, 2008. 

Sebah Îsmaîl, çemk û îstatîkay Şuwên le edebda, dezgay çap û bilawkirdinewey Aras, 

çapî yekem, Hewlêr- Kurdistanî Îraq, 2009. 

Sedredîn Nûredîn, berkutêkî metelî fulkilorî kurdî, çapxaney wezaretî roşinbîrî, çapî 

yekem, Hewlêr, 2005. 

Soma Rehmanî, Pêwendî nêwan kultur û ayîn û girîngayetiyan bo nasînî komelgay 

kurdî, zincîre bilawkirawekanî nawendî Kurdistan bo tiwêjînewe le milmilanê û 

qeyranekan, jimare (99, Silêmanî. 2020). 

Şehle Kerîm Hisên, , karîgerî edebî fulkilor le şêirekanî Medhed Bêxewda, master. 

kolêjî ziman, zankoy Selahedîn, Hewlêr, 2015. 

Şêx Mihemed Xal, Ferhengî Xal, Çapxaney Wezaretî Perwerde, çapî duhem, Hewlêr 

2005. 



161 
 

Şêx Mihemedî Xal, Naley Derûn, Çapxaney dezgay çap û bilavkirdinewey Aras, çapî 

yekem, 2007. 

Şêx Reza Talebanî, dîwan, kokirdnewe û saxkirdnewey şêx Mihemedî xal, Umîd Aşna, 

dezgay çap û bilawkirdewey Aras, çapî yekem, Hewlêr 2003. 

Umîd Aşna, Pîremêrd û pêdaçûneweyekî niwêy jiyan û berhemekanî, kokirdnewe û 

lêkolînewey, çapxaney Wezaretî Perwerde, çapî Yekem, bergi yekem, Hewlêr, 2001. 

Xalid Hisên, dergehek bo fulkilorî kurdî, Bexda, 1985. 

Xusro Caf, Kordere, Dezgay roşinbîrî û bilawkirdewey kurdî beşî roşinbîrî, 1989. 

Yasîn Hesen Goran, Kelepûrnamey Kurdewarî, Çapxaney Wezaretî roşinbîrî, çapî 

yekem, Hewlêr, 2009. 

Zarawey Edebî (Kurdî-Erebî- Îngilîzî) amadekirdinî lêjney edeb le korî zaniyarî 

Kurdistan, çapxaney Wezaretî Perwerde, Hewlêr 2006. 

 

 

 

 

 


