
1 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 
TOPLUMSAL CİNSİYET BAĞLAMINDA ERKEKLİK 

ÜZERİNDEKİ BEDELLİ ASKERLİK ALGISININ 

SOSYOLOJİK ANALİZİ: KAYSERİ ÖRNEĞİ 

 
Hazırlayan 

Elif YİRMİDOKUZ 

 
Danışman 

Doç. Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
Ocak 2021, KAYSERİ 

 

Ek-2



2 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 
TOPLUMSAL CİNSİYET BAĞLAMINDA ERKEKLİK 

ÜZERİNDEKİ BEDELLİ ASKERLİK ALGISININ 

SOSYOLOJİK ANALİZİ: KAYSERİ ÖRNEĞİ 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 
Hazırlayan 

Elif YİRMİDOKUZ 

 
Danışman 

Doç. Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN 

 
Ocak 2021, KAYSERİ

 



i 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

Elif YİRMİDOKUZ 

İmza 

 

 

  



ii 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

Öğrenci No  : 4031631703  

Anabilim Dalı : Sosyoloji 

Program Adı : Yüksek Lisans 

Tez Başlığı   : Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Erkeklik Üzerindeki Bedelli 

Askerlik Algısının Sosyolojik Analizi: Kayseri Örneği 

 

Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Önsöz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam 

118 sayfalık kısmına ilişkin  22.01.2021 tarihinde Turnitin intihal programından 

aşağıda belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin 

benzerlik oranı: % 9’ dur. 

Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az 

örtüşme içeren metin kısımları hariç tutulmuştur. 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına 

göre tez çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi 

durumunda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda 

vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

Gereğini bilgilerinize arz ederim. 21.01.2021  

 

 

 Danışman: Doç. Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN Öğrenci: Elif YİRMİDOKUZ 

İmza İmza 



iii 

 

YÖNERGEYE UYGUNLUK 

 

“Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Erkeklik Üzerindeki Bedelli Askerlik Algısının 

Sosyolojik Analizi: Kayseri Örneği” başlıklı Yüksek Lisans  Tezi, Erciyes 

Üniversitesi Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma Yönergesine uygun olarak 

hazırlanmıştır. 

 

 

 

 

     Hazırlayan       Danışman 

Elif YİRMİDOKUZ    Doç. Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN 

İmza         İmza 

 

 

 

 

Sosyoloji ABD Başkanı 

Prof. Dr. Koray DEĞİRMENCİ 

İmza 

  



iv 

 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

 

Doç. Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN danışmanlığında Elif YİRMİDOKUZ 

tarafından hazırlanan “Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Erkeklik Üzerindeki Bedelli 

Askerlik Algısının Sosyolojik Analizi: Kayseri Örneği” adlı bu çalışma jürimiz 

tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Dalı’nda Yüksek 

Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

....../....../2021 

 

 

 

JÜRİ: 

Danışman : Unvan Adı SOYADI   İmza 

Üye : Unvan Adı SOYADI  İmza  

Üye : Unvan Adı SOYADI  İmza 

 

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulu'nun …. /…./…… tarih ve  …….. sayılı kararı 

ile onaylanmıştır. 

……. /…..…../ ……..… 

Prof. Dr. Kenan GÜLLÜ 

Enstitü Müdürü 

 

 



v 

 

ÖN SÖZ  

Türkiye’de askerlik, erkeklerin erkeklikleri için tamamlaması gereken en önemli 

eşiklerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu eşik günümüzde farklı formlar alarak 

varlığını devam ettirir ve bedelli askerlik de askerliğin yeni bir formu olarak karşımıza 

çıkar. Bedelli askerliğin erkekler, erkeklikler ve toplumsal cinsiyet üzerindeki etkilerini 

anlamak tezimizin amacıdır. Bu amaçla yapılan saha çalışmalarında askerliğini bedelli 

ve uzun dönem yapmış görüşmecilerimizle yüz yüze mülakatlar gerçekleştirilerek, elde 

edilen bulgular yorumlanmıştır.  

Tez konusunun belirlenmesinde, tezin yazım aşamasında ve tezin her anında en az 

benim kadar emek harcayan, heyecanı, engin bilgi birikimi ve pozitif dönütleriyle beni 

hep motive eden sevgili tez danışmanım Doç.Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN’A önce 

insanlığı sonra hocalığı adına en içten duygularımla teşekkür ederim. 

Çok sevgili Doç.Dr. İlkay ŞAHİN hocam desteğinizi, gölgenizi hep üzerimde bildim, 

tüm bunlar için çok teşekkür ediyorum size. 

Sevgili annem, babam, ablalarım, Özlem ve özellikle Şeyma dualarınız ve hep üzerimde 

olan eliniz için minnettarım, çok teşekkür ederim. 

Desteğini ve varlığını hep yanımda bildiğim can dostum Ayşe’ye, saha araştırmaları ve 

tez aşamasındaki yardımları ve varlığı için canım Şerife’ye, soruları, farklı bakış açıları 

ve eğlenceli desteği için canım Sena’ya ve her anımda beni hep destekleyen Saliha’ya 

çok teşekkür ediyorum. 

Kara bulutlara, fırtınalara, gök gürültülerine rağmen gökyüzünü bir şekilde masmavi 

yapmayı başardık o sebeple en çok kendime teşekkür ederim.  

 

 

 

Elif YİRMİDOKUZ, Kayseri, 2021 

 

 

 

 



vi 

 

TOPLUMSAL CİNSİYET BAĞLAMINDA ERKEKLİK ÜZERİNDEKİ 

BEDELLİ ASKERLİK ALGISININ SOSYOLOJİK ANALİZİ: KAYSERİ 

ÖRNEĞİ 

 

Elif YİRMİDOKUZ 

 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,  

Yüksek Lisans Tezi, Ocak 2021 

Danışman: Doç.Dr. Ahmet Burak KAHRAMAN 

 

ÖZET  

 

Türk toplumu için askerlik, toplumsal cinsiyet pratikleri içerisinde erkekler ve 

erkeklikler için ayrı bir öneme sahiptir. Erkekler belirli aşamalardan geçerek 

erkekliklerini elde ederler ve askerlik bu aşamalar içinde toplumsal anlam ve pratikleri 

yoğun bir şekilde içinde barındıran bir eşik olarak karşımıza çıkar. Askerlik erkeği 

biçimlendirdiği kabul edilen özellikleri sayesinde erkeklikler için değiştirici ve 

dönüştürücü etkileri bünyesinde bulunmaktadır. Askerliğin yeni bir formu olarak 

karşımıza çıkan ve son dönemlerde fazlasıyla yaygınlaşan bedelli askerlik ise 

erkeklikler için yeni bir kapı aralamaktır. Bedelli askerliğin erkeklik kabulleri, erkeklik 

pratikleri ve erkeklikler üzerinde yarattığı üretim ve yeniden üretimi anlamak bu tezin 

amacını oluşturmaktadır. Bu amaç doğrultusunda nitel araştırma yöntemi kullanılarak 

askerliğini bedelli yapmış ve Kayseri’de ikamet eden kişilerle yüz yüze mülakatlar 

gerçekleştirmiştir. Erkekliklerin üretimini tam anlamıyla yorumlamak ve anlayabilmek 

adına askerliğini uzun dönem yapmış kişilerle de yüz yüz görüşmeler yapılmıştır. 

Tezimiz doğrultusunda elde edilen bulgular toplumsal cinsiyet, erkeklik pratikleri ve 

erkeklikler merkeze alınarak yorumlanmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler:  Askerlik, Bedelli Askerlik, Erkeklik, Erkeklikler, Toplumsal 

Cinsiyet, Kayseri.  

 

 

 

 

 



vii 

 

SOCIOLOGICAL ANALYSIS OF THE PERCEPTION OF PAID MILITARY 

SERVICE ON MASCULINITY IN THE CONTEXT OF GENDER: THE CASE 

OF KAYSERİ  

 

Elif YİRMİDOKUZ 

 

Erciyes University, Graduate School of Social Sciences 

Master Thesis, January 2021 

Supervisor: Assoc. Prof. Ahmet Burak KAHRAMAN 

 

ABSTRACT 

For Turkish society, military service has a special importance for men and masculinities 

in gender practices. Men achieve their masculinity by going through certain stages and 

Military service emerges as a threshold that includes social meanings and practices 

intensely in these stages. Military service has its transformative and transformative 

effects for masculinities, thanks to its characteristics that are accepted to shape men. 

Paid military service, which is a new form of military service and has become 

widespread in recent years, is to open a new door for masculinity. The aim of this thesis 

is to understand the production and reproduction that paid military service creates on 

acceptance of masculinity, masculinity practices and masculinities. In line with this 

purpose, she did her military service for a fee by using a qualitative research method 

and made face-to-face interviews with people residing in Kayseri. In order to fully 

interpret and understand the production of masculinities, face-to-face interviews have 

also been made with people who have completed their military service for a long time. 

The findings obtained in line with our thesis were interpreted by taking gender, 

masculinity practices and masculinities into the center. 

 

Keywords:  Military Service, Paid Military Service, Masculinity, Masculinities, 

Gender, Kayseri.  

 

 

 

 



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

TOPLUMSAL CİNSİYET BAĞLAMINDA ERKEKLİK ÜZERİNDEKİ 

BEDELLİ ASKERLİK ALGISININ SOSYOLOJİK ANALİZİ: KAYSERİ 

ÖRNEĞİ 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ................................................................................. i 

TEZ ÖZGÜNLÜK ONAYI ........................................................................................... ii 

YÖNERGEYE UYGUNLUK ....................................................................................... iii 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI ................................................................................. iv 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................... v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

TABLOLAR LİSTESİ ................................................................................................... x 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

CİNSİYET 

1.1. Cinsiyet Nedir? .......................................................................................................... 6 

1.2. Feminizmin Tarihsel Süreçleri .................................................................................. 9 

1.3. İkinci Cins - İkinci Dalga Feminizm ....................................................................... 14 

1.4. Üçüncü Dalga Feminizm ......................................................................................... 18 

İKİNCİ BÖLÜM 

TOPLUMSAL CİNSİYET 

2.1. Toplumsal Cinsiyet Nedir? ...................................................................................... 22 

2.2. Toplumsal Cinsiyete Dair Kuramsal Çerçeveler ..................................................... 26 

2.3. Connell ve Toplumsal Cinsiyet İlişkileri ................................................................. 29 

2.4. Judith Butler: Toplumsal Cinsiyette Edimsellik ...................................................... 33 

2.5. Türkiye'deki Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları/Çalışmaları - Türkiye'de Toplumsal 

Cinsiyet Hakkında Söylenenler ...................................................................................... 36 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ERKEKLİK ÇALIŞMALARI 

3.1. Erkeklik Çalışmaları Nedir? .................................................................................... 40 

3.2. Erkekliğe Dair Geçiş Ritüelleri- Aşamaları............................................................. 44 



ix 

 

3.3. Erkeklik Çalışmalarına Dair Kuramsal Çerçeveler ................................................. 49 

3.4. Connell ve Çoklu Erkeklikler Teorisi ...................................................................... 49 

3.5. Erkeklik Fikrinin Yeniden Formülasyonu: James Messerschmidt .......................... 56 

3.6. Serpil Sancar ve İmkansız İktidar ............................................................................ 60 

3.7. Türkiye’de Erkeklik Çalışmalarına Dair Söylenenler ............................................. 63 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ASKERLİK 

4.1. Askerlik Nedir? ....................................................................................................... 66 

4.2. Bir Tarihsel Pratik Olarak Askerlik ......................................................................... 66 

4.3. Bir Toplumsal Pratik Olarak Askerlik ..................................................................... 71 

4.4. Bedelli Askerliğin Tarihçesi .................................................................................... 74 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

5.1. Araştırmanın Temel Soruları ve Yöntemi ............................................................... 75 

5.2. Araştırmanın Çalışma Grubu/ Örneklemi/Evreni .................................................... 76 

5.3. Sahaya Dair Deneyimler .......................................................................................... 78 

5.4. Verilerin Toplanması ve Analizi ............................................................................. 79 

ALTINCI BÖLÜM 

BULGULAR 

6.1. Zamanın Satın Alınabilirliği Üzerine ...................................................................... 80 

6.2. Mehmetçikten Mehmet Bey’e ................................................................................. 88 

6.3. Askerliğin Bedelli Alanında Yaşananlar Üzerine ................................................... 99 

6.4. Toplum Baskısının Erkekliklerdeki Etkisi Üzerine ............................................... 104 

6.5. Yeni Erkeklikler mi Maço Erkeklikler mi? ........................................................... 106 

SONUÇ ........................................................................................................................ 111 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 116 

EKLER ........................................................................................................................ 121 

 

 

 

 

 



x 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1.1:  Feminist Kuram Çeşitlerine Genel Bir Bakış  ........................................... .21 

Tablo 2.1:  Erkeklik ve Kadınlığa Dair Kalıp Yargılar  ............................................... 25 

Tablo 3.1:  Erkek Dergilerinde Erkek Bedenine ve Yaşam Biçimlerine İlişkin Medya 

Çerçeveler ................................................................................................... 65 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

 

 

GİRİŞ  

Cinsiyet, insan toplulukları içerisinde dışarıdan bakıldığında davranış normlarının nasıl 

ortaya çıkacağını, nasıl temsil edileceğini ve nasıl var olacağını gösteren en belirgin 

özelliklerden biridir. İnsanların davranışları ve edimleri cinsiyet temelinde yükselir. Bu 

davranış ve edimleri belirleyen şey aslında toplumsal cinsiyettir ve insanların biyolojik 

olarak var olan cinsiyetlerinden çok toplumsal cinsiyetleri yani toplumun o bireye 

biyolojik özellikleri temelinde yüklediği normlar, bireyin sosyal davranışlarını belirler. 

Bu belirlenim süreci kültürden, zamandan ve mekandan etkilenerek farklılık 

gösterebilen bir yapıya sahiptir. 

İçinde yer aldığımız toplumsal şartlar göz önünde bulundurulduğunda ağırlıklı olarak 

kabul edilen biyolojik cinsiyetler kadın ve erkektir. Kadın ve erkek olmak biyolojik 

olarak bireylere aynı bedensel özellikleri getirir. XX kromozoma sahip birey kadın 

olurken, XY kromozomları bireyi erkek yapar. Bir insan kadın olarak doğduğunda bu 

onun doğurgan özelliklere sahip olduğunu gösterir, erkek olarak doğmak ise o bireyin 

doğurgan olmayacağını gösterir. Biyolojik cinsiyet bireyleri üreme sistemleri temelinde 

kategorize eder. Biyolojik cinsiyet üreme sistemleri farklılığını insan davranışlarını 

yönlendiren ve belirleyen ana unsurlardan birisi olarak kabul eder. Biyolojik olarak 

kadın ve erkek olmak üzere iki farklı cinsin varlığı kabul edilirken, modernleşen 

dünyayla birlikte iki temel ayrımın yanında başka biyolojik cinsiyetlerin olduğu da 

kabul görmeye başlar. Ve fakat geçmiş birçok farklı kültürde cinsiyetler ikiye 

indirgenmemesine birçok farklı cinsiyet kabul edilmesine rağmen biyolojik cinsiyete 

dair ikili yaklaşım modern zamanlarda daha da katı bir hale ulaşmıştır.  

Kişilerin biyolojik cinsiyetlerinin getirdiği özelliklerin toplumsallaşmaya dahil olmasını, 

cinsiyetlerinin devamlılığının sağlanmasını ve kişilerin toplumda ‘kabul görmesini’ 

sağlayan şey toplumsal cinsiyettir.. Bireyin biyolojik cinsiyetinin toplum tarafından 

onaylanmış, kabul görmüş ve gerçekleştirilmiş hali aslında toplumsal cinsiyettir. 

 



2 

 

Toplumsal cinsiyet, bireyin kendisine doğuştan gelen cinsiyetine göre kendisini 

gerçekleştirme halidir. Bir kadının kadın olabilmesinin, erkeğin erkek olarak kabul 

edilmesini sağlayan şey toplumsal cinsiyetin bize sunduğu gerekliliklerdir. Bir kadın, 

içinde bulunduğu kültürün ona sunduğu şekliyle kadın olmaya çalışmazsa ve o 

çerçevenin dışına çıkarsa toplumsal cinsiyet olarak kadınlığı tehlikeye girmiş olur. Aynı 

şekilde erkek de erkekliğin gerektirdiği normlara göre toplumsallaşmazsa, toplumsal 

cinsiyet zemini o birey için kaygan hale gelmeye başlar. Bireylerin biyolojik cinsiyetleri 

kendi ellerinde olamazken, toplumsal cinsiyetlerini kazanmaları ve toplumsal cinsiyet 

için tüm öne sunulan gerekleri ya da aşamaları kendi bünyelerine yedirmeleri gerekir.  

Tüm bu davranış ve edimleri belirleyen şey aslında toplumsal cinsiyettir ve insanların 

biyolojik olarak var olan cinsiyetlerinden çok toplumsal cinsiyetleri yani toplumun o 

bireye biyolojik cinsiyeti temelinde yüklediği normlar, bireyin sosyal hayatını belirler. 

Bu belirlenim süreci kültürden, zamandan ve mekandan etkilenerek farklılık 

gösterebilen bir yapıya sahiptir. Bu normlar, toplumda bireyin rahat bir şekilde 

ağlayabilme özgürlüğünden hangi rengin hangi cinsiyete ait olduğuna, çocuğun büyüme 

sürecinde fiziksel ihtiyacını kimin karşılayacağından vatanı hangi cinsiyetin/cinsin 

koruyacağına, kapitalist sistemde en yüksek mertebeye gelecek kişinin cinsiyetinden 

eve parayı getiren kişinin kim olacağına kadar her şeye karar veren geniş bir skala ile 

karşımıza çıkmaktadır. Dolayısıyla toplumsal cinsiyet, gündelik hayat pratiklerimizi 

şekillendiren, değiştiren, dönüştüren ve sürekli bir şekilde yeniden üreten bir konumda 

bulunmaktadır. Bu haliyle sadece bir oluşu değil sürekliliği temsil eder. Değişen dünya 

koşullarıyla birlikte toplumsal cinsiyet normları da kendi içinde farklılığa uğrar ve 

durağan olarak kalmaz. Eskiden kabul gören öğretiler ya da normlar, zamanın ruhunun 

getirdikleri ya da götürdükleriyle gündelik hayat pratiklerine yansır.  

Kadınlık ve erkeklik rolleri birbirinden farklıdır. Kadın olmak temelde aile ile 

şekillendiği kabul görmüş birçok farklı sorumluluğu beraberinde getirir. Toplumumuzda 

kadın eşittir anne olarak görülmektedir. Erkeklik ise kendi ismiyle müstesna olup erk 

kurabilmenin toplumsal yansımalarını içinde barındırır. Hegemonya kurmak, iktidar 

sahibi olmak ya da herhangi bir erki elinde bulundurmak hep erkeklikle özdeşleşen 

kalıplar olagelmişlerdir. Toplumumuzda erkeklik, sergilenen ve kanıtlanması gereken 

bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir erkek toplumsal anlamda erkekliğini 

göstermekle mesüldür; aileye erkek bakar, evi erkek geçindirir, iş yerinde erkek patron 



3 

 

olmalıdır, erkek kendi akran grubu içerisinde bile erkeklik gösterisini sürdürmekle 

yükümlüdür, ispat edilmeyen ya da gösterilmeyen erkeklik toplumsal kabullerimizde 

gedikler açılmasına neden olur. 

Toplumsal cinsiyet bağlamında kadın ve erkek olmanın belirli gerekleri ve aşamaları 

vardır. Her iki cins içinde bu aşamalar biyolojik ve toplumsal olarak ayrılır. Kadınlar 

için bu aşamalar okul, ev ve iş ile şekillenirken, erkek olmanın eşikleri daha keskin bir 

şekilde ayrılmıştır. Bu eşikler sünnet olmak, askere gitmek, iş sahibi olmak ve aile 

kurmaktır. Erkek çocuğu öncelikle aile, akraba ve akranlarının da çevresinde olduğu bir 

törenle sünnet edilir. Sünnet tıbbi bir müdahale olmasına rağmen, toplumsal olarak 

erkeklik için derin anlamlar barındırır. Sünnet, bireyin artık çocuk olmaktan çıkıp erkek 

olmaya adım atmasının simgesidir. Erkek olabilmenin en önemli aşamalarından biri 

olan sünnet tamamlandıktan sonra, kişinin erkekliğini yani toplumsal cinsiyetini kabul 

ettirebilmek ve erkekliğini kanıtlamak için artık öncesinden daha farklı ve daha erkek 

davranması beklenir. Sünnet olduktan sonra daha yoğun şekilde cinsiyetlendirilmiş 

toplumsal rollere boğulan erkek, erkekliğini sergilemek durumunda kalır. Sünnetten 

sonra gelen en önemli aşama ise askerliktir. Türk toplumunda kabul gören ve erkeğin 

‘adam’ olabilmesinin ön koşulu olan askerlik, vatani bir sorumluluk olarak kabul 

edilmiştir. Sünnetle sosyal çevresine erkekliğini gösteren kişi, asker olarak tüm topluma 

toplumsal cinsiyet normlarına uygun davrandığını kanıtlamanın bir fırsatını bulmuş 

olur. Askere gitmek Türk toplumunda hem kutsal bir sorumluluktur hem de bir erkeğin 

gerçekleştirmesi gerektiği kabul edilen en önemli görevlerden biridir. Tezimizin de 

konusu kapsamında bulunan askerlik, temelde erkekler için farklı anlamları barındıran 

bir yapıda bulunmaktadır. Erkek, askere gidip geldikten sonra ya da öncesinde 

ekonomik gücünün kanıtı olarak iş sahibi olmak zorundadır ve geriye aile kurmak kalır. 

Önceden bahsi geçen aşamalar sırasıyla birbirini takip ederken, modern zamanlarla 

birlikte askerlik, iş ve aile sahibi olma eşikleri arasında geçişler yaşanmaktadır. 

Erkekliğe geçişin önemli aşamalarından biri olan askerlik, modern dünyayla birlikte 

farklı formlarda karşımıza çıkmaya başlamıştır. Eskiden erkeklerin 24 ayını askerde 

geçirmesiyle başlayan süreç giderek kısalmaya başlar ve hatta belirli bedeller 

karşılığında askerliğin başkalaşmış formlarıyla askerlik sürekliliğini devam ettirir. 

Bedelli askerlik olarak tanımlanan ve erkeklerinin belirli maddi bedeller karşılığında 

sorumluluğunu yerine getirdiği askerlik çeşidi tezimizin merkezini oluşturmaktadır. 



4 

 

Bedelli askerlik kapsamında erkeklik rollerinin nasıl şekillendiği ya da yeniden 

şekillendiği ve toplumsal olarak temel bir aşama olarak kabul edilen askerliğin erkeklik 

inşası üzerindeki etkileri sorgulanacaktır. Bu kapsamda aşağıda yer alan ana araştırma 

sorularına tezimiz içerisinde cevap aranacaktır. 

● Bedelli askerlik erkekliğe dair bakış açısını nasıl etkiliyor? 

● Askerliği bedelli yapmak ile uzun dönem askerlik yapmak toplumdaki erkeklik 

algısı üzerinde değişime neden olur mu? 

● Bedelli askerlik erkeklik inşası üzerinde ne gibi etkilere sebebiyet verdi verecek 

veriyor? 

● Askerliği bedelli yapmış olmak, toplumsal cinsiyet algısı üzerinde hangi 

değişiklikleri beraberinde getirir? 

Yukarıdaki ana sorular temelinde şekillenen tezimizde erkeklik algısının ne olduğu, 

erkek olmanın niteliklerinin nasıl olduğu ve Kayseri’de kabul gören erkeklik normlarına 

dair de alt araştırma soruları bulunmaktadır. Yukarıdaki sorular doğrultusunda 

Kayseri’de yaşayan ve askerliğini bedelli yapmış 14 kişiyle yüz yüze mülakatlar 

gerçekleştirilmiştir. Askerliğin toplumumuzda ve erkeklik üzerinde etkilerini tam olarak 

anlayabilmek adına da askerliğini uzun dönem yapmış 10 kişiyle de yüz yüze 

mülakatlar yapılmış ve sorularımıza cevap aranmıştır. 

Tezin birinci bölümünde erkekliğin tam olarak ne olduğunu anlayabilmek için önce 

toplumsal cinsiyet kavramı ve feminizm süreci ele alınmıştır. Erkeklik çalışmalarını 

ortaya çıkaran feminizm tarihsel ve toplumsal süreç ve etkileriyle incelenmiştir.  

Tezin ikinci bölümünde ise toplumsal cinsiyetin ne anlama geldiği, biyolojik cinsiyet ve 

toplumsal cinsiyet ayrımın nasıl oluştuğu üzerinde durulmuştur. Bu bağlamda Connell 

ve Butler’ın toplumsal cinsiyet kuramları incelenmiştir. Bunların yanında Türkiye’de 

toplumsal cinsiyet alanında yapılan çalışmalara da yer verilmiştir.  

Tezimizin üçüncü bölümünde erkeklik çalışmaları ve erkeklerin çalışmalarının tarihi 

dönemsel koşulları ve sosyolojik anlamlarının ne olduğu incelenmiştir. Bu bağlamda 

Connell’ın erkeklik çalışmaları, James Messerschmidt ve Serpil Sancar’ın erkekliklerle 

ilgili çalışmalarına değinilmiştir. Son olarak Türkiye’de erkeklik alanında yapılan 

çalışmalara da başvurulmuştur. Ayrıca erkeklik çalışmaları nasıl başladı, erkeklik 



5 

 

çalışmaları tam olarak tanımlanabilmiş midir, erkekliğin dünyadaki ve Türkiyedeki 

yansımaları nelerdir gibi soruların cevapları aranmıştır. Bu kapsamda süreç olarak 

erkekliğin aşamaları irdelenmiştir.  

Tezin dördüncü bölümünde askerliğin tarihsel ve sosyolojik olarak toplumumuzda nasıl 

karşılıklar bulduğu incelenmiştir. Askerliğin erkeklikle olan bağlantısına değinilmiş ve 

önce askeriyenin tarihsel anlamı sonrasında da toplumsal olarak ne anlama geldiği 

anlaşılmaya çalışılmış, bedelli askerliğin tarihsel süreçleri incelenmiştir.  

Tezin beşinci bölümünde ise tezimizin yönteminden ve saha sürecinden bahsedilmiştir. 

Tezin altıncı bölümünde ise sahadan derinlemesine görüşmelerle elde edilen bulgular 

üzerinde durularak, bedelli askerliğin ve uzun dönem askerliğin erkeklik ve erkeklikler 

üzerindeki etkisinin nasıl olduğu incelenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM  

  CİNSİYET 

1.1. Cinsiyet Nedir? 

Kadınlık ve erkeklik kalıplarının temelleriyle ilgili toplumsal olan bazı normları 

açıklamakta fayda vardır. Toplumumuzda kadın ve erkek olmak çocukluktan itibaren 

farklı şekillerde bizlere gösterilir ve gösterilen şeylerin de bizler tarafından aynı şekilde 

yansıtılması beklenir çünkü toplumsal olarak olması gereken şeyin bu olduğu beklentisi 

vardır. Örneğin yeni bir bebek dünyaya gelmeden önce, o bebeğin ağırlıklı olarak hangi 

rengi giyeceği uzun zaman önce belirlenmiş olur. Hatta biz bebeğin cinsiyetini bilmeden 

sadece oradaki renklere bakarak bile bebeğin kız ya da erkek olduğunu doğru bir şekilde 

tahmin ederiz. Mavi erkeğin rengidir, pembe kız çocuğuna aittir. Erkeğe mavi ve 

tonlarına ait bir dünya sunulurken, kız çocuğu için her şey daha narin ve nazik olan 

pembe ve tonlarıyla devam eder. Çocuğa verilen isimler cinsiyetleri doğrultusunda 

seçilir; kız bebekler için çiçek adları, kadın olmaya atfedilmiş isimler seçilirken erkekler 

için daha sert, erkeklik rolleriyle eş görülen isimler belirlenir. Bebek biraz büyüyüp 

oyuncaklarla oynamaya başladıktan sonra kız çocuğunun eline doğurganlığın sembolü 

olan bebek verilirken, erkek çocuğun eline ya silah ya da araba tutuşturulur. Tüm bunlar 

toplumun daha önceden çocuklar ve temelde cinsiyetler için belirlediği kalıplardır ve 

müdahaleye açık alanlar değildir. Çok sevdiğiniz bir kız çocuğuna hediye olarak araba 

götürürseniz garip bakışlara maruz kalırsınız aynı şey bir erkek çocuğa bebek hediye 

ederken de geçerlidir. Duygu kadına mantık ise erkeğe ait bir alandır ve her iki cinste 

kendi alanlarına dair şeylerde var olmaya çalışırlar. Duygusal bir alana erkeğin dahil 

olması sorun teşkil ederken, mantıksal konularda ise kadın varlığı çok dikkat çekici ve 

abes karşılanmaktadır. Alanların farklı olması konusu hayatın her noktasına yansır. Akıl 

süzgecinden geçirme anlamına gelen muhakeme sözcüğüyle aynı kökten gelen hakim, 

 



7 

 

hekim, hakem gibi üstünlük gösteren meslekler, hemen her zaman çoğunluklu ve 

öncelikli olarak erkeğe gönderme yapar. (Güvenç, 1974, s. 257). 

Çocuklar okula gitmeye başlayınca da aynı şeylerle karşılaşırlar; erkek mavi, araba, 

silah benim derken kız çocuğu pembe, oyuncak bebek ve ev gereçleriyle eşleşir. 

Öğretmeni öğrencisinin bir başarısını tebrik etmek için erkek çocuğuna çak bir beşlik 

derken, kız çocuğunun başını okşar. Erkek çocuğa boş zamanlarında oynaması için top 

verilirken kız çocuğu el becerisini göstereceği şeylere yönlendirilir. Eskiden okul 

üniforması olarak kız çocuklarına etek giydirilirken, erkek çocukları pantolonları ile 

rahat yaşamaya daha o zamandan alışırlar. Etek giymek hele ki kız çocuğu için belirli 

sorumlulukları gerektiren toplumsal bir kıyafettir; etek giyince oturmaya, kalkmaya 

dikkat etmek gerekir bu da insanın özgürlük alanını kısıtlayan bir etken olarak karşımıza 

çıkar. Pantolon giymek ise kişiye çok daha özgür bir alan tanımaktadır. Okul hayatı bu 

şekilde devam ederken, diğer toplumsallaşma alanları da aile, sosyal medya ve akran 

grupları gibi bireyi toplumsal cinsiyetli davranış şekillerine göre kodlamaya devam 

eder. Peki tüm bu göstergelerin temelinde biyolojik olan cinsiyet mi yoksa bizim 

yüklediğimiz anlamlarla oluşan toplumsal cinsiyetli yapı mı bulunmaktadır? Bunları 

anlayabilmek adına öncelikle cinsiyetin yani biyolojik olanın ne olduğu ve nerelere 

denk düştüğünü anlamak sonrasında ise toplumsal olarak gösterilen cinsiyetlendirilmiş 

pratikleri değerlendirmek gerekmektedir. 

Toplumsal olarak şekillendiği gözüken cinsiyetlerin en temelinde fiziksel olan cinsiyet 

yani biyolojik cinsiyetin özü bulunmaktadır. “Türkçe Sözlük’te cinsiyet üreme işinde 

bireye ayrı bir rol veren ve erkek ve dişiyi ayırt ettiren özellik, özel yaratılış, cins olarak 

açıklanmaktadır.” (Püsküllüoğlu, 2004, s. 380). Cinsiyet kavramı ilk önce biyolojik 

unsurlarla kavranan bir durum olarak kabul edilmekteydi.  Biyolojik cinsiyet somut 

olarak görülen cinsiyettir, dışarıdan bakıldığında bireyin hangi cinsiyette olduğunu 

söylememizi sağlar. Bir bireyin doğuştan kendisinde getirdiği biyolojik farklılıklar onun 

erkek ya da dişi olarak kabul edilmesinin ön koşuludur. Erkeğin penisinin olması 

kadının da bir vajinaya sahip olması biyolojik temelde onu erkek ya da kadın yapmak 

için geçerli sebeplerdi. Bu noktada bir parantez açıp bahsi geçen cinsiyet kalıplarının, 

cinsiyet normlarının ve cinsiyet açıklamalarının hepsinin heteronormatif bakış açısıyla 

yorumlandığını söylemekte fayda vardır. “İnsanları hayatta doğal rollere sahip iki ayrı 

ve tamamıyla farklı iki cinsiyete (erkek ve dişi) ayıran bir hayat tarzı tanımlaması, 



8 

 

ayrıca heteroseksüelliğin normal cinsel yönelim olduğunu ve cinselliğin evlilik ve 

ilişkilerin sadece bir erkek ve bir dişi arasında yaşanabileceğini öngören cinsiyet algısı 

heteronormativite olarak tanımlanmaktadır.” (LGBTT, 2013). Heteronormatif düzen 

biyolojik olarak ikili bir sistemi benimser yani sadece kadın ve erkek cinslerinin kabulü 

vardır, var olan diğer cinsiyetler bu yorumlamanın dışında kalır. “Heteronormativite, 

heteroseksüel eğilimleri dayatan ve sınırlayan aynı zamanda bunun dışında kalan her 

türlü gelişimi yasaklayıp cezalandıran bir normlar çokluğudur.” (Özküralpli, 2016, 

s.212). Sadece kadın ve erkek olan cinsiyetlerin kabul edilmesinin temelinde aslında 

toplumsal sürekliliği sağlayan yapının bu iki cins arasında devam ettirilmesi vardır; 

kadın ve erkek üredikleri zaman toplumsal olarak istenen sağlanmaktadır. Bedensel 

temel farklılıklar üzerinden kadın ve erkek olmanın duygusal ve fiziksel özellikleri 

belirlenir. Yaygın kabuller üzerinden düşünerek insanlardan bir erkek tasvir etmelerini 

istesek, erkeği kısa saçlı, atletik yapılı, mümkünse uzun boylu olarak tarif ederler. Aynı 

şeyi kadınlar için istediğimiz zaman ise, uzun saçlı, narin yapılı ve kısa boylu kadın 

tasvirleriyle karşılaşırız. Bunlar dışarıdan gözlemlenen özellikler olmakla birlikte ruhsal 

ve toplumsal davranışlarında belirleyicisi olabilirler mi ya da bu noktada bedenen tasvir 

ettiğimiz kadın ve erkek özelliklerine toplumsal özelliklerini veren başka değişkenler de 

mi bulunmaktadır? Biyolojik cinsiyet kabulünün tıkandığı nokta tam da burasıdır. 

Dışarıdan görülen cinsiyet yani bedene kazılı olan cinsiyet sayesinde mi biz erkek ya da 

kadın olarak davranıyoruz yani bunların tamamı doğuştan getirdiğimiz özellikler mi 

yoksa bedensel olarak sahip olduğumuz cinsiyet dışında davranmamızı sağlayan başka 

değişkenlerde mi bulunmaktadır? Bu sorulara cevabı toplumsal cinsiyet kavramı 

vermektedir. 

 Gün geçtikçe bedende verili özelliklerin cinsleri belirlemede yeterli olmadığı 

anlaşılmaya başlandı. Çünkü bir kadının daha savaşçı özelliğe sahip olması ya da bir 

erkeğin çekingen olmasının sebepleri ya da sonuçları biyolojik açıklamalar için yetersiz 

kalmaya başladılar. Biyolojik özelliklerin yeterli gelmeyişinin başka sebeplerinden biri 

de çoklu cinsiyetlere sahip olan bireylerin varlığıdır. Bireyin hem erkek hem kadın 

cinsel organına sahip olduğu durumlarda akıllar karışmaktaydı. Ya da erkek bedenine 

sahip olup kadın ruhunda olanlar tersi olarak da kadın bedeninde olup erkeksi özellikler 

gösteren bireyler de vardı ve ayrıca interseks özelliklere sahip bireylerin de var olması 

kafa karışıklığına neden olmaktaydı. Tüm bunlar biyolojik cinsiyet konusunda 



9 

 

tartışmalara neden oldu. Demek ki cinsiyeti belirlemek için bedensel özellikler yeterli 

değildi. Bedensel özelliklerin yanında başka değişkenler olmalıydı ki bireyin 

davranışlarını biyolojik cinsiyet temelinden bağımsız açıklayabilsin. 

Cinsiyet olgusu İllich’e göre “Ortaçağ toplumlarında ve bugün hala yaşamakta olan bazı 

yerli geleneklerinde sadece canlı bedenlere kayıtlanmayan erillik ve dişillik olarak; 

mekana, zamana ve eşyalara sirayet eden bir deneyimleme biçimidir.” (Aktaran Köse, 

2013, s. 37).  Bu deneyimler gramer olarak isimlere cinsiyet yüklenmesine kadar devam 

eder ve halen özellikle İngilizce, Almanca, Fransızca ve Arapça gibi dillerde 

kelimelerin bile cinsiyetleri vardır. Cinsiyetin ekonomik, siyasi, kültürel, psikolojik, 

sosyolojik ve dilbilimsel açıdan hayatın her alanını işgal ettiği görülmektedir. Cinsiyetin 

böylesi yer edinmesini açıklayabilmek ve anlayabilmek için öncelikle onun tarihsel 

koşullarını anlamak ve doğru yorumlamak gerekmektedir. Bu bağlamda cinsiyeti 

toplumsal cinsiyete dönüştüren bakış açısı ve kuram olan feminizmi anlamak çok 

önemlidir. Feminizmin cinsiyet sahnesine attığı tohumlar öncelikle kadını,kadının 

toplumsal yerini, kadınlığı anlamamızı sağlarken, kuramın gelişip dönüşmesiyle birlikte 

erkeklik çalışmalarını şekillendiren mihenk taşlarından biri olmuştur. Hatta queer 

teorinin de net bir şekilde feminizmden etkilendiği söylenebilir. Queer teori “Bu terim, 

batının kimlik politikaları çerçevesinde söylemden, ideolojilerden ve yaşam tarzlarından 

yola çıkılarak tipik olarak LGBT (lezbiyen, gey, biseksüel, transseksüel) 

etiketlendirilmiş toplulukları ifade etmek üzere kullanılmaktadır.” (Kineşçi, 2018, s. 

50). Kısaca toplumsal cinsiyete dair her şeyin temelinde feminizm bulunmaktadır.  

1.2. Feminizmin Tarihsel Süreçleri 

Sosyolojik olay ve durumları değerlendirirken, tüm bu olayların arka planında yaşanan 

tarihsel ve ekonomik süreçler o düşünceleri anlamak adına yol gösterici olur ve bu 

durumlar birbirinin hem nedeni hem de sonucu olarak meydana gelirler. Feminizmi 

düşündüğümüzde feminizmin ortaya çıkış sürecini ilksel insanın deneyimlerine kadar 

götürebiliriz. Kadın ve erkek doğasına dair evrimsel olarak açıklanan şöyle bir kabul 

vardır: Erkek dışarıda avlanır, kadın mağarada erkeğin getirdiği yiyecekleri yemek 

haline getirir dolayısıyla erkeğin alanı dışarıdadır yani kamusaldır kadının alanı 

içerisidir ve özeldir. Fakat Wiesner-Hansk (2020) kabulü ters çevirir ve şu iddiaları 

ortaya atar.  



10 

 

Eğer avcılık iki ayak üstünde durmak için bir itici güç değilse o halde, 

insanı iki ayak üstünde durmaya iten nedir? Yiyecekleri paylaşabilmek 

için veya diğer primatlardaki gibi yavrularının tutunmalarını 

kolaylaştırabilmek için tüylerini dökmüş insansı ve insan annelerin 

bebeklerini taşıma gereksinimi olabilir mi? İlk alet dünyanın bütün 

kültürlerinde rastlanan yavruları taşımak için kullanılan bir çeşit taşıma 

askısı olabilir mi? Dişi ilk insanlar, hasat ve yiyecek üretmeye yarayan 

ilk aletleri geliştirmiş olabilirler mi? (s. 48). 

Tüm bu sorular kabullerin alt üst olması için yeterlidir. Eğer Wiesner- Hanks’in iddia 

ettiği gibi kadınlar içeride değil de hep dışarıdalarsa ve erkeğe gereksinimleri kalmadan 

ailenin ihtiyaçlarını karşılayabiliyorlarsa, erkek ve kadın doğası gereği böyledir denilen 

düşünce yanlışlanmış olur. Kadın ve erkek tartışması evrensel olarak değil kültürel 

olarak değerlendirilmeye başlanır. Yani kadının feminizmin kabul ettiği şekliyle hep 

öteki ya da ezilen konumunda olması ilksel insanlara avcı-toplayıcı topluluklara kadar 

götürülebilir.  

Tarihte hızlı bir seyre dalıp Aydınlanma dönemine baktığımızda ise insanın kendisini 

bir birey olarak kabul edip kendi hak ve özgürlüklerinin, diğer insanların, devletlerin ve 

dinlerin bile varlığından önemli ve değerli olduğunu fark etmeye başladığını görüyoruz. 

Aklını kullanma cesareti göster diyen Kant, insanlara diğer tüm unsurlardan bağımsız 

bir akla sahip olduğunu hatırlattı ve insana aklı değerlendirmesi gerektiğini ve bu 

değerlendirmenin de nasıl yapılacağını söyledi. Tüm bu düşünceler doğrultusunda doğal 

haklar doktrini ortaya kondu ancak haklara sahip olan erkeklerdi. Tarihte bireysel haklar 

ve özgürlükler de hep erkeğindi ve yalnızca erkek onlara sahipti. Aydınlanma için akıl 

ve rasyonalite temeldi ve bunun dışında kalan her şey ikincildi. Böyle düşünüldüğünde 

akıl ve rasyonel olma eylemi erkeğin, aklın dışında kalan her şey de özellikle duygular 

da kadınların demekti. Fransız İhtilali döneminde bu duruma ilk baş kaldıran 

feministlerden biri sayılan  Olyme de Gouges’i görüyoruz. Fransız İhtilalinin ardından 

meclis tarafından 1791 yılında yayımlanan ve Fransız İhtilali düşüncesinin özünü 

yansıtan 1789 Fransız İnsan / Erkek ve Yurttaş Haklar Bildirgesi’ne
1
 karşılık hemen 

                                                
1
 Bildirgenin orijinal adı La Declaration des Droits de le L’homme et du Citoyen’dir. L’homme kelimesi 

bazı çevirilerde erkek bazı kaynaklarda adam bazı ifadelerde de insan olarak çevirildiği için erkek ve 

insan ifadeleri aynı anda kullanılmıştır.  



11 

 

Kadın ve Kadın Yurttaş Haklar Bildirgesi’ni yayınlamıştır. Gouges bildirgenin yalnızca 

erkeklere atfedildiğini, bildirgenin yurttaşlık ve insanlık haklarından neredeyse tümüyle 

kadınları mahrum bıraktığını söyleyerek aynı bildirgeye kadını ekleyerek duruşunu belli 

etmiştir. İnsan/ Erkek Yurttaşlık Bildirgesindeki maddeleri değiştirerek maddelerde 

geçen erkek yerine kadın ifadelerini eklemiştir. Gouges döneminde yalnızca kadın 

haklarını savunmamış aynı zamanda köleliğe de başkaldırmıştır. Muhalif duruşundan 

ötürü giyotinle idam edilerek öldürülmüştür.  

1792 yılında Mary Wollstonecraft Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi kitabını 

yayınlayarak kadınların da en az erkekler kadın söz sahibi olduğunu, kadınların da 

erkeklere atfedilen bütün haklardan yararlanması gerektiğini savundu. Özellikle hak 

kavramı üstünde duran Wollstonecraft Aydınlanma düşüncesinin doktrinin ve 

beklentilerinin yalnızca erkekler üzerinde olduğunu söyler ve buna göre düşüncesini 

merkezlendirir. Rasyonalite kavramı ya da düşünme edimi yalnızca erkeklere ait 

değildir ve tüm bunları yalnızca erkeklere odaklamak kadını köle durumuna getirir. 

“Eğer kadınlar akılcı yaratıklar olarak davranabiliyorlarsa, onlara köleler gibi 

davranılmamalıdır yok eğer vahşiler gibi erkeklerin aklına bağlılarsa onlar için en 

sağlıklı en yüce dizgin, zihinlerini geliştirmek ve kendilerini yalnızca Tanrı’ya bağlı 

hissetmenin verdiği saygınlığa ulaşma çabalarına izin vermek olacaktır.” 

(Wollstonecraft, 2017, s. 39). Yalnızca bireysel haklar değil eğitim ve evlilik hakkı 

üzerinde de düşüncelerini anlatan Wollstonecraft, liberal feminizm için önemli mihenk 

taşlarından birine denk düşmektedir.  

Kadınlar erkeklere verilen hakların kendilerine de verilmesi gerektiğini daima 

savunuyorlardı. Zamanın ruhu incelendiğinde bahsi geçen özgürlük, eşitlik, düşünme ve 

düşündüğünü ifade etme hakkına yalnızca erkeklerin sahip olduğu gibi yaygın bir kanı 

vardı, hatta kadınlara görünmezlik rolü atfediliyordu. Bu bağlamda en erken kadın 

hakları bildirgesi olarak kabul edebileceğimiz ve Elisabeth Cady Stanton tarafından 

1848 yılında deklare edilen bildiri Declaration of Sentiments yani Duyguların 

Bildirisi’dir. Fikir vermesi bakımından bildiriden iki alıntı şöyledir. “İnsanlığın gelişim 

çizgisinde insanlık ailesinin bir bölümü dünya üzerinde yaşamış hemcinslerinden farklı 

ama doğanın ve Tanrı yasasının ona bahşettiği yeri talep ettiğinde bu talebin gerekçesini 

açıklamak onun insanlığa saygısının bir gereği olmalıdır.” (Donovan, 2014, s. 30). 

Metinde görüldüğü üzere ilk feministler Tanrı’nın  kendilerine vermiş olduğu hakları 



12 

 

dönemin doktrinleri ve düşünce çerçevesiyle erkeklerden istemektedirler. Çünkü hak 

onlar için doğaldır ve bir anlamda Tanrı vergisidir ve böyle olan bir hakkın tartışmaya 

açılmış olması bile kadın hareketi için bir karşı duruşu ifade etmektedir.  

Evlendiklerinde erkek kadını yasanın önünde ve kamusal hayatta 

öldürür. Kadının üzerindeki tüm hakları ve kazandığı parayı bile alır. 

Evlilik anlaşmasında kadın kocasına karşı itaatkar olacağı üzerine söz 

vermeye zorlanır. Erkek kadının efendisi olmaktadır- kanun erkeğe 

kadının özgürlüğünü elinden alma ve onu cezalandırma hakkını 

vermektedir. (Donovan, 2014, s. 31). 

Stanson’un kadın hakları ile ilgili savunduğu bir diğer noktada evlilik konusunda idi. 

Döneminde evlilikler erkeklere kadının tüm hakkını veriyordu ve kadının zaten sahip 

olmadığı birey statüsünü daha da kötüleştirerek kadını köle haline getiriyordu. Doğal 

haklarının yanında kadınlar evli hallerinde de kendi haklarını koruyabilmek istiyorlardı. 

Fransız İhtilali ardından yaşanan değişim ve dönüşümler toplumun her alanında 

yansımalarını göstermiştir. İnsanlara hak, eşitlik ve özgürlük fikirleri aşılanırken aynı 

zamanda da kapitalizm egemenliğini artırmaya başladı. Tarıma dayalı üretim şekli 

yerini sanayileşmeye,kitlesel üretimlere ve fabrikalara bırakır; köyde ya da kasabada 

süren yaşam artık şehre taşınmış olur. Yaşam tarzının kökten değişmesi aile hayatında 

da birtakım değişiklikleri beraberinde getirir. “Genç kadınların daha yumuşak başlı, 

daha düşük ücretle çalışmaya razı ve seri üretim yapan makinelerde sürekli aynı işi 

yapmaya yatkın oldukları düşünüldüğünde, fabrikalar açılırken genellikle ilk işe 

alınacaklar arasındaydılar.” (Wiesner-Hanks, 2020, s.73). Kadınların iş hayatına dahil 

olması, aile evinden uzaklaşmasına evdeki ataerkil otoritenin de zayıflamasına neden 

oldu. Fakat kadın iş gücü, erkek iş gücünden daha az para kazanıyor, daha fazla mesaiye 

tabii tutuluyordu. Aynı zamanda kadınların çocukları ve mülkleri hakkında da söz 

söyleme hakkı yoktu; tüm haklar varsa kadının kocasının yoksa da babanın ya da da 

ailedeki diğer erkeğin üzerineydi. Kadının erkeğe tabi olması neredeyse tüm ülkelerde 

vardı ve derecesi azalmamakla birlikte çoğalarak sürmekteydi. Fransız İhtilalinin 

başlangıçta ne getireceği belli olmayan etkileri gün geçtikçe yerini net sonuçlara 

bırakmaya ve toplum kapitalizm temelinde yükselmeye başladı. 20. yüzyılın başlarında 

Birleşik Krallık ve Amerika’da haklarının peşinde olan kadınlar Süfrajet hareketi 



13 

 

başlatmıştır. Kadınların uzun mesai saatleri boyunca çalışması, çocukları üzerinde hak 

iddia edememeleri, kendi mülk ve paraları hakkında söz sahibi olamayışları ve uzun 

saatler boyunca çalışmalarına rağmen verilen düşük ücret kadınların mücadelesi için 

somut örneklerken oy kullanma hakkının da kadınlara verilmemesi Süfrajetlerin yola 

çıkmasının başlangıç noktası olmuştur. Sufraget kelime anlamı olarak da oy hakkına 

tekabül etmektedir. “En çok bilineni 1903’te Pankhurst ailesinin altı kadını tarafından 

Kadınların Sosyal ve Politik Birliği olmak üzere pek çok başka birlik kuruldu ve 

kadınlar oy hakları için seslerini yükselttiler.” (Walters, 2005, s. 83). Sadece kısa bir 

süreçle sınırlı kalmayan Süfrajet hareketi sonucunda kadınlar istedikleri oy hakkını elde 

ettiler.
2
  

Liberal feminizmin çerçevesini oluşturan düşünceleri şu şekilde ifade edebiliriz:  

Tüm insanların belirli temel özelliklere -akıl yetenekleri ahlaki faillik ve 

kendini gerçekleştirme-sahip olduğu, bu yeteneklerin kullanılması, 

evrensel hakların resmi olarak tanınmasıyla sağlanabilir, erkekler ve 

kadınlar arasında cinsiyet tarafından belirlenen eşitsizlikler, doğada 

hiçbir temeli olmayan toplumsal inşalardır, eşitliği amaçlayan toplumsal 

değişim,akla dayalı bir kamuya ve devletin kullanılmasına örgütlü bir 

başvuru yoluyla üretilebilir. (Lengermann & Niebrugge, 2014, s. 458). 

Yukarıdaki alıntıda özetle verilen ve bahsi geçen tüm kadınların ortak amacı 

kendiliklerini devam ettirmek ve kendiliklerine sahip çıkmaktı. İlk dönem feministlerin 

buluştuğu ortak nokta doğal haklar konusuydu. Zaten hiçbir müdahaleye gerek 

duymaksızın kendilerinde doğuştan bulunan tüm haklar otorite, toplum, iktidar ya da 

aileleri tarafından yani çoğunlukla erkekler tarafından manipüle edilmekteydi. Bu 

manipülasyonu durdurabilmek ve sonraki dönemlerde kadınlara bunların doğal olarak 

tanınmasını sağlayabilmek amacıyla görüşlerini dile getirmişlerdir. “Birinci dalga 

feminizmde  en önemli sonuç, ataerkil toplumsal yapısına karşı direnmek cinsel devrim 

olarak adlandırılan hareketin toplumsal statü, rol ve zihinsel yapı alanlarını etkide 

bulunacak, değişimi meydana getirecek anlayışların temelini atmak ve reaksiyonel bir 

yapıya bürünmesini sağlamaktır.”(Millett, 2000, s. 63). Doğal olanın peşinde olan 

birinci dalga feministler, kendilerinden sonra gelen feminist kuram ve düşüncelerin hem 

                                                
2
 Süfrajet hareketine ilişkin detaylı bilgi almak ve dönem koşullarını tam olarak görebilmek amacıyla 

tarihsel bir yapım olan Suffragette filmi bu noktada öneri olarak okuyucuya sunulmuştur.  



14 

 

yolunu açmış hem de zaten kadınların sahip olunması gereken haklarının peşinden 

gitmişlerdir.  

1.3. İkinci Cins - İkinci Dalga Feminizm  

Kadınlar kendilerine verilmeyen ve onların özgürlüklerini kısıtlayan birçok hakkı kendi 

mücadeleleri sonucunda kazandılar. Fakat gördüler ki eşitsizliğe dair olan şey salt kadın 

haklarından geçmiyor. Seçme hakkı kazanmalarına rağmen daha az seçilen 

kategorisinde kalıyorlar, mesai saatleri normal düzeyde olmasına rağmen yine hak 

ettikleri paranın daha azını alıyorlar ya da işlerinde ve üretim aşamasında çok iyi 

olmalarına rağmen onlar için belirlenen yüksekliği asla geçemiyorlar. Tüm bu 

yaşananlar şeyler kadınları ortak bir noktaya götürdü; demek ki sorun yalnızca hakları 

değildi. Bu bağlamda hem haklarına sahip çıkıp hem de kendi kadın olma durumlarını 

devam ettirebilmek için bakış açılarını değiştirdiler. İkinci dalga feminizm olarak 

adlandırdığımız süreç aslında kadınların konumlarının altında yatan psikolojik, 

sosyolojik ve tarihsel süreçleri incelemelerine dairdir. 

Feminizmin ikinci dalgası incelendiğinde en çok dikkat çeken ismin Simone de 

Beauvoir olduğu görülmektedir. Beauvoir kendisinden önceki feministlerin aksine 

cinsiyet kavramına tarihsel ve felsefi olarak yaklaşır, kadın kavramının içsel, toplumsal, 

antropolojik, tarihsel, felsefi ve sosyolojik dinamiklerine odaklanır. Beauvoir’i Beauvoir 

yapan tezi ise hangi toplumda olursa olsun kadının ötekileştirilmiş ve erkeğe göre 

konumlanan ikinci cins olduğudur. İkinci cins kavramı saf bir ötekileştirmenin ürünüdür 

ve kadınlık durumuna atıf yapar. Beauvoir’de temel olan nokta ikiliklerdir ve kuramsal 

çerçevesini ikilikler üzerine kurar: aşkınlık-içkinlik durumu, mutlak-başka, köle-efendi, 

özne-öteki, abjeckt(iğrenme)- yüceltme. Tüm bu kavramlar onun feminist düşüncesini 

anlamak için yol haritası olarak kullanılacaktır. Kadınlara atfedilen ve kadın olma 

durumuyla anılan bazı kavramlar vardır, bu kavramlar içinde bulunduğu toplum 

nezdinde kadını kadın yapan özelliklerdir. Simone’nin yaşadığı dönem düşünüldüğünde 

bu kavramların görece aşağıda niteliklere sahip olduğu görülür. Felsefi bir kavram olan 

içkinlikle kadın olmanın özdeşleştirildiği görülmektedir. Kelime anlam itibariyle bile 

insana bir şeyin içinde ve ona tabi olma hissini vermektedir. İçkin olmak aynı zamanda 

edilgen pozisyonda olmak demektir. Bu durum gündelik hayatta belli bir kadın kişiliği 

oluşturur ki, Beauvoir ondan eleştirel bir biçimde söz eder. Zeynep Direk bunu kadının 



15 

 

aleyhine sarf edilen kadında doğruluk ve titizlik kavramının olmadığını kadın ahlak 

nedir bilmez gibi sözlerde doğru bir yan olduğunu fakat bunun kadının doğasından değil 

içinde bulunduğu ikinci cinsiyet olma durumundan kaynaklandığını söyleyerek 

Beauvoir’den aktarır. (Direk, 2009, s. 12). Elbette ki tüm bunların karşısında aşkınlık 

kavramıyla tanımlanan erkek bulunmaktadır. Erkeğin kapsayıcı ve her şeyin üstünde 

olan bir konumu vardır. Aşkın olan tüm anlamlarıyla içkini içinde bulundurur ve içkinin 

anlamları kendisi belirler ve bu anlamları kendi bakış açısıyla besler. Aşkınlık ve 

içkinlik doğa ve kültür ayrımını akıllara getirmektedir. Doğa hep veren konumda 

olmasına rağmen durduğu zaman hayatın durmasını da beraberinde getirir; kültür ise 

daha tekdüze ve kurallarla hareket eden bir sürece tabidir. Simone’deki bu temel ayrımı 

felsefi derinliğinden kurtardığımızda salt olarak doğa ve kültür kavramları bizi 

selamlamaktadır. Beauvoir kadının içkin olma halinden kurtulması gerektiğini söyler. 

Peki kadın içkin olmaktan nasıl kurtulacak? Kadın erkeğin alanında kendisini göstererek 

içkin olma durumundan kurtulabilir. Erkeğin alanında mücadele ederek, erkeğe 

kendisini göstererek mutlak başkalığını aşar. Bu noktada akıllara şöyle bir soru 

gelmektedir, peki böyle yapınca kadının mutlak başkalığı aşınmaya uğramaz mı? 

Simone benim bu soruma şöyle cevap vermektedir. Erkek cinsiyeti erkek olan bir 

varlıktır. “Kadın da aynı biçimde cinselliğini kabul etmiş bir insan varlık olduğu an 

erkeğe eşit, eksiksiz bir birey olabilir.” (Aktaran Direk, 2009, s. 31). Kendini kabul 

etmek ve kanıtlamak erkeğin alanına girip kadın olarak görülmenin bir yolu olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Ebedi kadın miti olarak tanımlanan şey de aslında kadınlığı 

içkinliğe zorunlu tutmak için tarih tarafından kurgulanmış bir olgudur. Bu olgu 

görünürde kadını yücelttiği düşünülen bir kavramsal olarak karşımıza çıkar ancak içerik 

tamamıyla erkekler tarafından kurgulanmıştır. Ebedi kadın mitinin de tarihe karışması 

kadının kendisini ikinci cinsten kurtarmasıyla mümkün olacaktır.  

Beauvoir kadınlık durumunu öteki ya da başka olma kavramıyla açıklamaktadır. Bu 

kavramı da erkeklik üzerinden kurgular. Kadın, erkek için cinsiyettir mutlak olarak da 

öyledir. Kadın kendini erkeğe göre belirler ve farklılaştırır, erkek kadına göre değil; 

kadın özsel olan karşısında özsel olmayandır. “Erkek öznedir mutlak olandır, kadın 

başkadır. Başka kategorisi bilincin kendisi kadar kökenseldir.” (Beauvoir, 2009, s. 26). 

Kadın tarihin her alanında anaerkil dönemde de ataerkil dönemde de öteki olarak kabul 

edilmiştir. Anaerkil dönemde gücü ve yüceliği itibariyle öteki olurken, ataerkiye geçiş 



16 

 

sürecinde de erkeğin ötekisi olarak karşımıza çıkar. Anaerkil dönemin koşul ve düşünce 

şartları göze alındığında doğurma eylemi yeterince doğaüstü ve bir nebze de olsa 

korkunçtur. Bu korkunçluk bir noktada abjeksiyonu yani iğrenmeyi beraberinde getirir. 

Kadının doğurganlığı üzerinden kendisine bir anlamda hem cadı hem de şifacı gözüyle 

bakılmıştır. Erkek söz konusu durumlar içerisinde çaresiz, güçsüz ve büyülenmiş bir 

şekilde edilgen olarak karşımıza çıkar. Karşısında hem sahip olmak istediği bir güç 

olarak kadın bulunmakta hem de bu sefer kadına içkin olmak onu zorlamaktadır. 

Anaerkil dönemlerde kadın bu büyüleyici özelliği nezdinde öteki olarak anılır.  Ataerkil 

dönemde de erkeklerin özellikleri yüzünden öteki olarak kalır ve hep erkeğe göre 

şekillenir. Erkek akılsa kadın duygudur, erkek güçse kadın nahifliktir, erkek efendiyse 

kadın köledir, erkek iktidarsa kadın bu iktidara maruz kalandır. Dolayısıyla tüm bunlar 

kadını en başından beri mutlak öteki olarak konumlandırır. Erkeğin zıddı, erkeğin diğeri 

değil, kadın sahip olduklarıyla daima öteki olagelmiştir.  

Simone de Beauvoir’i feminist düşünce içinde tartışmasız bir konuma eriştiren şey 

ikinci cins olarak tanımladığı şeyin tarihsel ve sosyolojik bir argüman olduğunu 

söylemesidir. Kadın doğulmaz, kadın olunur diyerek süreç içerisinde cinsiyetlenen 

pratiklere göndermeler yapar. “Beauvoir’in asıl stratejisi, eril ve dişil cinsiyetlerin 

biyolojik bir biçimde açıklanmasını bir kenara bırakarak erilliğin ve dişilliğin  toplumsal 

statülerini neyin ve nasıl kurduğu sorusunu sormaktır.” (Direk, 2018, s. 48). Beauvoir 

zamanında toplumsal cinsiyet terimi revaçta olmasa da onun bahsettiği, anlattığı şey 

toplumsallaşma süreci içinde cinsiyetlerin oluştuğudur.  

Beauvoir’in felsefe temelli cinsiyetlere yaklaşması beraberinde dil konusuna dair 

soruları da akıllara getirmiştir. Hegel’den alınan ve onun bakış açısından nüveleri 

bulunduran cinsiyet algısı sadece dilde gerçekleşen bir sürece dair olabilir miydi? Luce 

Irigaray, Julia Kristeva ve Monique Wittig’inde aralarında bulunduğu feministler 

cinsiyet algısına dilsel ve ontolojik bir problem olarak yaklaşmışlardır. Ona göre 

cinsiyetlerin birbirlerinden farklı olmasının temelinde cinsiyetlere yüklenen anlamlar 

bulunmaktadır. Irigaray feminist düşüncesinde farklı bir yöntem belirleyerek aslında 

kadınların kaleyi içten fethedip dönüşümü bu şekilde başlatabileceklerini öne sürer. 

Taklitçi ve ayna olarak kadın eril sistemin içerisine dahil olur ve bir yansıtma 

mekanizması dahilinde kendiliğinden vazgeçerek erkek egemen sistemi sürekli taklit 

eder,ona maruz kalır, normları sürdürür, kendisini görünmez yaparak davranışlarını 



17 

 

devam ettirir. İki cinsiyetli toplum tahayyülünden çok erkek egemen sisteme tamamıyla 

entegre olarak erkekmiş gibi davranır. Aslında bunu yapmasının sebebi görünmezlik 

sağlayarak, alttan ve fark edilmez bir şekilde dahil olduğu eril sistemi dönüştürmek 

istemesidir. “Böylelikle taklitle oynamak bir kadın için istismar edildiği yeri, o yere 

indirgemesine yol vermeden, söylem yoluyla almayı geri denemektir.” (Postl, 2009, s. 

148). Irigaray’a göre ataerkil sistemin dönüşümü ancak bu yolla mümkün olacaktır. 

Bunun mümkün olma yolunun dilsel çözülmeler ve hatta yaratıcı yıkım olarak 

adlandırabileceğimiz bir sistemle olacağına değinmektedir. Irigaray’ın düşünsel tarihi 

açısından da değerlendirildiğinde bahsi geçen yöntemi kendi metinlerinde de uyguladığı 

görülmektedir. Platon’un ünlü mağara metaforunu böylesi bir çözümlemeye tabi tutarak 

metafordaki ikiliklere dikkat çeker. “Mağaranın kadın daha derinde de rahim olduğu 

çıkarımında bulunur.” (Postl, 2009, ss. 152-153).İnsan mağarada yansımaların 

gerçekliğiyle ilgilenirken, mağaradan çıkmaya cesaret ettiği noktada bile mağara 

gerçekliğini korumaya devam edecektir. Irigaray düşüncesiyle değerlendirecek olursak 

taklit edilen gerçeklik yani kadınların mış gibi yapmaya devam etmesi mağaradaki 

gölgeler olarak düşünülürken, gerçek değişmez bir şekilde mağaranın kendisindedir. 

Ataerkil düşünce her ne kadar kendisini gerçekmiş gibi lanse etse de asıl gerçek olan ve 

Irigaray’ın dönülmesini düşündüğü nokta kadınların da en az erkekler kadar merkezi bir 

konumda bulunduğu söylemsel bir cinsiyetler bütünü inşa edebilmek ve bunu 

değiştirmektir. Cinsiyet tarihi gölgelerin gerçekliğini tartışırıp sürekli gölgeler 

üzerinden düşünce sistemleri inşa ederken hakikat olan mağaranın kendisidir ve o 

hakikat değişmez bir şekilde oradalığıyla var olmaya devam etmektedir.Özellikle 

söylemler üzerine odaklanan ve bunları psikolojik yaklaşımlarla değerlendiren 

Irigaray’ın temel problemi şeylere yüklenen anlamlardır. Anlamlar değiştikçe sistemler 

de değişime uğrayacaktır.  

İkinci Dalga Feministler kadın olmak üzerine odaklanmışlardır. Kadının erkek 

karşısındaki konumu, kadının gerçek hayattaki konumu, kadının ailedeki ve toplumdaki 

konumları ve kendilerini gerçekleştirme şekilleri ikinci dalga feministler için tartışma 

konusu olmuştur. Özellikle Beauvoir, kadını ikinci cins olarak değerlendirmiş, daha 

doğrusu toplumda ikinci cins şeklinde konumlanan kadını belirli açılımlara uğratmıştır. 

Toplumsal olarak yeri belli olan kadını, kabul gören normlarının dışına çıkarmanın 

yollarını yine kadınlara göstermiştir. Birinci dalga feminizmde yaşanan ve toplumsal ve 



18 

 

bireysel haklara karşı verilen savaş erkeklere ve iktidara dairken, ikinci dalga 

feministler anlama odaklanarak bunu değiştirmesi ve dönüştürmesi gereken 

mekanizmayı kadın olarak görüp özellikle kadınlara değişimin kökten olabilmesi için 

yöntemler sunmuşlardır. “Erkekler ve kadınlar arasındaki kutuplaşmayı azaltmak 

yerine, kadınların tarihsel ve psikolojik deneyimlerinden onlar için güç kaynağı olacak 

yanlar bulup çıkarmaya çalışıyorlardı.” (Kılıç vd., 1998, s. 359). Kadının doğası gereği 

farklı olma haline bir kabul getirme amacında olmak ikinci dalga feministlerin 

misyonuydu diyebiliriz. Erkeğin karşıtı veya zıttı olarak görülen bu zıtlıktan dolayı 

doğasının böyle olduğu sonucuna varılan kadını ayrı bir kategori olarak benimsemek 

şarttı.  

1.4. Üçüncü Dalga Feminizm  

Üçüncü dalga feministler, ikinci dalga feministlerin fikirlerinden beslenerek ve ancak 

onlara karşı bir tutum geliştirerek düşüncelerini ifade etmişlerdir. Üçüncü dalga 

feministler ikinci dalga feministlerin elit, beyaz kadın güzellemesinin dışına çıkarak 

renkli, siyahi ve lezbiyenler kadınların haklarını savunmuşlardır. Bu noktada siyahi 

feminizmin daha doğrusu ırk konusunun neden önemli olduğunu açıklamakta fayda 

vardır. Savunulan kadın hakları çoğunlukla beyaz kadınların sahip olduğu haklara 

ilişkindi. Siyah ve özellikle köle olan kadınlara dair herhangi bir hak arayışında 

bulunmak feministlerin en önemli odak noktalarından biri değildi. Beyaz kadının 

hakları temel olarak görülüyor ve öncelik onlara veriliyordu. Beyaz olmak, ırksal 

anlamda üstün olmak olarak kabul ediliyordu. Nasıl ki toplumsal olarak erkek kadın 

ikiliğinde erkek önde kabul ediliyorsa ırklar söz konusu olduğunda beyazlarında 

üstünlüğü bulunmaktaydı. Wiesner- Hanks bunu şu şekilde açıklamıştır: Sömürge 

döneminde ırk kavramının temelinde kan kavramının bulunduğu düşünülmektedir. Asil 

kan olarak beyazların kanı dolayısıyla beyazların ırkı kabul edilmektedir. Kanın yani 

soyun temelde de ırkın karışmaması için beyazlarla siyah insanların resmi evlilikleri çok 

kabul görmemekte ve halk tarafından desteklenmemektedir.(Wiesner-Hanks, 2020, ss. 

63-69). Sömürge döneminden günümüze ırka yaklaşım konusunda kökten değişimler 

yaşandığını söylemek mümkün değildir. Siyahiler hala toplumda azınlık olarak 

karşımıza çıkarlar. Bir de buna kadın olmak eklenince haklar ve özgürlükler için 

mücadelenin sekteye uğradığı görülmektedir. Üçüncü dalga feministler bir anlamda 

feminizmdeki beyaz ve elit kadın tekelini kırmak için feminizme farklı bir soluk 



19 

 

getirirler. Kendisi de bir siyahi olan Patricia Hill Collins Siyah Feminist Düşünce 

kitabıyla bu fikri gündem haline getirmiştir.  

Siyah Feminist Düşünce toplum kuramını, spesifik bir grup olan siyah 

kadınların anlayışları olarak sunar; Collins bu amaçla bazıları bilinen, 

diğerleri belirsiz çok çeşitli seslerden yararlanır. Collins’in ortaya 

koyduğu ırk, toplumsal cinsiyet ve sınıfın söz konusu baskıya karşı 

tarihsel mücadelesi arakesitler tarafından gruba uygulanan baskı 

hakkında grubun anlayışını ifade eden topluluk tabanlı bir toplum 

kuramıdır. (Lengermann & Niebrugge, 2014, s. 473) 

Siyah feminist bakış açısının yanı sıra, o zamana kadar feminizmle anılmayan düşünce 

sistemleri de bu dönemde incelenmeye başlamıştır. Lezbiyen kadınlar da feminizm 

mücadelesine dahil edilerek hem araştırmanın nesnesi hem de öznesi olarak yer 

almışlardır. Üçüncü dalga feministler toplumsal cinsiyet düzenine makro alanlardan 

bakıp mikro alanlardaki düzenlemelere odaklanarak temelden değişimi amaçlamışlardır. 

Örneğin ırk, etnisite, cinsellik, kapitalizm gibi konulara daha içeriden bir bakış açısıyla 

yaklaşarak kadın deneyimi odaklı çözümler getirmeye çalışmışlardır.  

Feminizmi ve ortaya çıkış dönemini düşündüğümüzde büyük değişimlerin içinden 

doğduğunu görüyoruz. Birinci dalga feminizmin 1830’larda doğal haklar ve eşitlik 

diyerek meydana geldiği sıralarda insanlarda da birey olma bilincinin yeni yeni değer 

kazandığını görüyoruz. Liberal olarak adlandırabileceğimiz birinci dalga feministler 

birey ya da insan olarak sadece erkeklerin kabul ediliyor olmasına karşı çıkmış 

kadınların da erkeklerle aynı derecede hak sahibi olması gerektiğini savunmuşlardır. 

Hem bireysel haklar anlamında doyuma ulaşan  hem de hedeflediği noktaya gelen 

feminizmin ardından 1930lu yıllarda ikinci dalga olarak adlandırılan ve kadın olmanın 

özüne daha doğrusu ontolojisine yönelen bir akım ortaya çıkmıştır. Erkeğin tam karşı 

kutbunda yer alan bir kadın fikri yerine kadının da kendisine ait bir kategori ve değer 

olduğu fikrinden yola çıkan feministler topluma kadınlığı bir cinsiyet olarak kabul 

ettirme amacı gütmüşlerdir. Kadın kategorisi fikrinin daha çok gündemde kalmasıyla 

toplumsal cinsiyet fikri de iyiden iyiye berraklık kazanarak, toplumsal cinsiyet 

araştırmaları için kilit değerde olmaya başlamıştır. İkinci dalga feminizmin hem 

karşısında yer alıp hem de ondan beslenen üçüncü dalga feministler 1990 sonrasında 



20 

 

ortaya çıkmış ve bu sefer onlar öncesinden kabul edilen kadın değerlerine eklemeler 

yaparak kadınlığın başka türlerinin de önemli olduğunun altını çizmişlerdir. Daha 

önceden araştırma konusu dahi olarak görülmemiş siyahi kadınlar, lezbiyen kadınlar 

artık feminizmin bir parçası haline gelmiş ve üçüncü dalga feministler makrodan 

mikroya kadar toplumsala dair her alanda feminizme dair yeni bakış açıları meydana 

getirmişlerdir. Feminist bakış açıları bu şekilde bölünmüş olsalar da hepsinin ortak 

noktası aynıdır: Ataerkil düzene ve erkek egemenliğine karşı durma. Feministler kadına 

dair bakış açısının kökeninde çoğunlukla ataerkiyi görmüşlerdir. Ataerkil olan şey 

erkeğe içkin ve kadını dışında bulunduran hatta bazen göz ardı eden bir düzene sahip 

olduğu için düzeltilmesi gereken problemlerin tamamının burada olduğuna dair yaygın 

bir inanç bulunmaktadır. Erkek egemenliğini yıkmak ve bu iktidarın nüvelerini 

toplumdan silmek feministler için en temel amaçlardan biri olmuştur. 

Feminist düşünce dönemsel olarak böyle ayrımlara tabi tutulsa da kendi içinde birçok 

farklı fraksiyona bölünmektedir. Örneğin Feminist Teori kitabında Donovan 

feminizmleri şu şekillerde incelemiştir. Aydınlanmacı liberal feminizm, kültürel 

feminizm, marksist feminizm, Freudyen feminizm, varoluşçu feminizm,radikal 

feminizm ve 20.yüzyıldaki kültürel feminizm gibi alt başlıklara ayırarak incelemiştir. 

Bazı diğer araştırmacılar dalgalar halinde feminizme bakmışlardır. Aşağıdaki tabloda 

yer aldığı gibi Lengermann ve Niebrugge kuramsal çeşitlilikleri üzerine feminizm 

ayrımına gitmişlerdir. Feminizm üzerine çalışanlar bu ayrımı kendi çalışma alanlarına 

göre değerlendirip pragmatik çerçeveler doğrultusunda ayrımlara gitmişlerdir. Bizim 

için de şu aşamada önemli olan feminizmin nasıl değişip dönüşüme uğradığını ve 

temelde derdinin ne olduğunu anlatabilmektir. Daha önce de bahsedildiği gibi toplumsal 

cinsiyet ve erkeklik konusunu anlatabilmenin yolu feminizmi anlamaktan geçmektedir. 

Bu bağlamda dalgalar halinde feminist kuramların incelenmesiyle  kadına bakış açısının 

dolayısıyla da toplumsal cinsiyete ve erkeğe bakış açısının ne olduğunu görebilmek 

amaçlanmıştır.  

 

 

 



21 

 

Tablo 1.1:  Feminist Kuram Çeşitlerine Genel Bir Bakış (Lengermann ve Niebrugge, 

2014, s. 451). 

Feminist Kuramın Temel Çeşitleri  

Kadınlardan Ne haber? Betimleyici 

Sorusuna Cevaplar 

Kuramlar İçindeki Farklar 

Kadınların Durumu Niçin Böyledir? 

Sorusuna Açıklayıcı Cevaplar  

                                            Toplumsal Cinsiyet Farklılıkları  

Kadınların çoğu durumdaki konumları ve                          Kültürel Feminizm                                           

deneyimleri aynı durumdaki erkeklerden                           Cinsel Farklılık Kuramları  

farklıdır.                                                                               Kuramsal 

                                                                                             Etkileşimsel 

                                             Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği 

Kadınların çoğu durumdaki konumları erkeklerin 

çoğu durumdaki konumlarından sadece farklı değil-           Liberal Feminizm  

dir aynı zamanda onların konumlarından daha az  

ayrıcalıklıdır veya onlarla eşit değildir.  

                                            Toplumsal Cinsiyet Baskısı 

Kadınlar baskı altındadır, kadınlar erkeklerden 

sadece farklı değildir aynı zamanda eşitsiz bir  

durumda yer almaktadırlar, erkekler tarafından                    Psikanalitik Feminizm 

fiilen kısıtlanırlar,alt konuma itilirler,biçimlendirilirler,       Radikal Feminizm 

kullanılırlar ve suistimal edilirler. 

 

                                            Yapısal Baskı 

Kadınların farklılık eşitsizlik ve baskı deneyimleri 

kapitalizm, ataerkillik ve ırkçılık içindeki toplumsal            Sosyalist Feminizm 

konumları açısından farklılık gösterir.                                   Kesitlerarasılık kuramı 

                                            Toplumsal Cinsiyeti Sorgulamak  

Kadınlar kategorisinden gerçekte ne anlaşılmalıdır? 

Bu kategori nasıl üretilir ve sürdürülür?                                 Postmodern Feminizm 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

TOPLUMSAL CİNSİYET 

2.1. Toplumsal Cinsiyet Nedir? 

Cinsiyetin kadın ve erkek olarak ikiye ayrılması ve bilime dair anlatıların bu biyolojik 

ayrımdan türetilmesi bir süre sonra yetersiz gelmeye başlamıştır. Kadın olmanın ya da 

erkek olmanın gerekleri yalnızca bedensel bir varoluş olarak açıklanınca eksik pek çok 

noktanın olduğu görülmüştür. Bu durumun spesifik örneklerinden biri olarak aileyi 

özellikle ekonomik olarak geçindirme işinin erkeğe ait olmasını gösterebiliriz ve ancak 

bu durumun yalnızca bedensel temelde bir açıklaması olamazdı. Aynı ailede eğer kadın 

da çalışıyorsa ve eşinden fazla maaş alıyorsa, kadının ekonomik özgürlüğü evi 

geçindirme inisiyatifi alabilmesi için yeterli olmuyordu. Yine aynı kadın iş hayatında 

mükemmel bir kariyere sahipken, kadının patronları tarafından daha fazla terfi almasına 

ya da yükselmesine izin verilmiyordu. İşyerinde bahsi geçen kadınla aynı konumda olan 

erkek daha hızlı yükselip söz sahibi olabilirken, kadının bir noktada durması 

gerekiyordu ya da durduruluyordu ve bunların hiçbirinin bedensel cinsiyetle açıklaması 

olamazdı. Yaygın kanı erkeklerin dışarıda ağlamasına karşı çıkarken, kadınların 

ağlaması dünyanın en doğal tepkimesiydi. Peki ağlamak, biyolojik olarak herkesin sahip 

olduğu gözyaşı bezlerinden kaynaklanan bir durum değil miydi? Gözyaşı bezinin daha 

önceden belirlenmiş cinsiyetinin bulunması mümkün müydü? Dünyaya erkek olarak 

gelmiş bebeklere mavi giysiler ya da arabalar hazırlanması veya kız bebeklere 

pespembe bir dünya kurgulanmış olması rengin, arabaların ya da bebeklerin biyolojik 

olarak cinsiyetli olduklarının göstergesi olarak değerlendirilemezdi. İnsanların 

toplumsallaşma sürecinde karşılaştıkları ve bu toplumsallaşma sürecinde yoğurularak 

biçimlendirildikleri başka bir cinsiyet formu kabulüne ihtiyaç vardı: Toplumsal cinsiyet. 

Bu deneyim biçimlerinde biyolojik cinsiyetin yetersiz kaldığı noktada toplumsal 

cinsiyet kavramı tarih sahnesine çıkar ve bu tarihten sonra tüm açıklamalar ve 

 



23 

 

yorumlamalar toplumsal cinsiyet kavramıyla yapılmaya başlanır. Toplumsal cinsiyet 

kavramını etraflı bir şekilde anlatmadan önce kavram karmaşasına sebebiyet vermemek 

için toplumsal cinsiyet kavramıyla birlikte ya da bu kavramı ikame etmesi için 

kullanılan kavramları açıklamakta fayda vardır. Cinsiyet kavramı canlının/insanın 

doğuştan sahip olduğu biyolojik özellikleri ifade eder; dişi/erkek, kız/erkek ayrımları 

cinsiyetle ilgilidir. Cinsiyet kimliği, kimliğin dahil olduğu bir süreç olduğu için önce 

kimliğin ne olduğunu söylemek gerekir. Kimlik kişinin kendisini nasıl tanımladığı ile 

ilgilidir, ait olduğu toplum,din,topluluk,eyleme pratikleri kişinin kimliğinin 

göstergelerindendir. Dolayısıyla cinsiyet kimliği de kişinin kendisini erkek ya da kadın 

olarak tanımlamasına gönderme yapar, toplumsallaşma ve kişinin kendini bilme 

sürecinde birey tarafından belirlenen özelliğe sahiptir. Cinsel kimlik de yine kişinin 

biyolojik ve toplumsal cinsiyeti dışında kendisi tarafından belirlenen üreme 

pratikleriyle, cinsel yönelimiyle ilgilidir. Bu kavramların yanı sıra kadın/erkek ve 

kadınlık/erkeklik de birbirlerinden farklıdır. Kadın veya erkek olmak bireyin biyolojik 

özellikleriyken, kadınlık ve erkeklik toplumsal olana dairdir. Türkçede bunlar 

birbirinden çok farklı anlamlara gelmesine rağmen birbirleri yerine kullanılan 

kavramlardır, kavramların anlamları çok farklı alanlarla ilgiliyken, tek bir alana dairmiş 

gibi düşünmek yanlıştır. Toplumsal cinsiyet kavramının sosyolojide yaygın 

kullanılmaya başlanması görece yeni olarak değerlendirilirken Lengermann ve 

Niebrugge bu konunun çok eski çağlara dayandığına dair şunları söylemişlerdir.  

Toplumsal cinsiyet kelimesinin kökleri cinsiyet ile değiştirilebilir bir 

şekilde ancak özellikle sözsel tartışma biçiminde (bir ismin eril olarak mı 

yoksa dişil olarak mı anlaşıldığı) kullandığı ondördüncü yüzyıl gibi erken 

bir zamanda bulunur.  Toplumsal cinsiyet 1900lerin ilk döneminde 

sosyoloji makaleleri içinde cinsiyet ile değiştirilebilir bir anlamda ara 

sıra kullanılır. Biyolojik olarak belirlenmiş nitelikler ile toplumsal olarak 

öğrenilen davranışlar arasındaki ayrımın ilk sosyolojik 

kuramsallaştırılmasını, Charlotte Perkins Gilman 1898’de kendisinin 

Kadınlar ve Ekonomi Bilimi içinde yaptı ve Gilman bu eserde, aşırı 

cinsiyet ayrımı kavramını bugün toplumsal cinsiyet dediğimiz şeyi işaret 

etmek için geliştirdi. (Lengermann & Niebrugge, 2004, s. 444). 

 



24 

 

Toplumsal cinsiyet kavramı, kişinin sahip olduğu fiziksel ve hormonsal özelliklerinin 

dışında içinde yetiştiği sosyalleşme alanıyla birlikte inşa edilen bir olgudur. Sadece 

cinsel olarak kadın ve erkek türünün varlığı kabul edilmesine rağmen, toplumsal 

cinsiyet kavramı 1972 yılında Ann Oakley tarafından sosyolojiye dâhil edilmiştir. “Bu 

terimi sosyolojiye sokan Ann Oakley’e göre cinsiyet (sex) biyolojik erkek kadın 

farklılığını anlatırken, toplumsal cinsiyet (gender) erkeklik ile kadınlık arasındaki buna 

paralel ve toplumsal bakımdan eşitsiz bölünmeye gönderme yapmaktadır.” (Marshall, 

2009, s. 98). Sex ile gender ayrımı cinsiyet çalışmaları için en önemli nokta olmuştur. 

Cinsiyet konusundaki araştırmalar kendiliğinden oluşan bir durum üzerinden değil artık 

toplumsalın dayattığı kalıplar üzerinden şekillenerek yorumlanmaya başlamıştır. 

Toplumsal cinsiyet, kişinin içinde bulunduğu kültürle ve kişinin toplumsallaştığı alanla 

birlikte birçok farklı görünüm kazanmaktadır. Kişinin kendini tanıma sürecinde erkek 

ya da dişi olduğunu biyolojik olarak kendisi fark edip anlayabilirken, toplumsal olarak 

belirlenmiş cinsiyet kalıpları ona ilk olarak yakın çevresi tarafından verilir ve bu süreçle 

birlikte cinsiyetinden çok kişiye yüklenen davranış normlarıyla toplumsal olarak 

cinsiyetini kazanır. “Amor Fati mukadder aşk, toplumsal özde yoğunlaşmış ve kadere 

dönüşmüş bir kimliği gerçekleştirmeye yönelik bedensel eğilim “(Bourdieu, 2004, s. 68) 

toplumsal cinsiyet kavramının özünü vermektedir. Toplumsal cinsiyeti amor fati 

durumu olarak tanımlamak önemlidir çünkü kişinin içinde bulunduğu 

toplum,topluluk,zaman,din,aile,toplumsallaşma süreci dolayısıyla zamanın ruhu 

toplumsal cinsiyet rollerini değiştirip dönüştürme yeteneğine sahiptir. Toplumsal 

cinsiyet pratikleri tamamıyla kültüreldir ve zamana bağlı değişkenleri içerir. Türkiye 

özelinde düşünüldüğünde kültürel farklılıkların ayrı olduğu yerdeki kadınlık ve erkeklik 

rollerinin birbirinden farklı olduğu gözlemlenecektir. Örneğin Kayseri’deki erkeklik ve 

kadınlık pratikleri ile İstanbul’daki pratikler birbirinden farklıdır. Dolayısıyla bireyin 

doğduğu yer,  toplumsallaştığı alan ve süreç mukadder şekilde toplumsal cinsiyetini 

değiştirir ve dönüştürür. Fakat tüm bunların karşısında temelde değişmeyen roller de 

bulunmaktadır ki onlar ataerkiye dayalı değişmeyen pratiklerdir. Aşağıdaki tabloda da 

kabul gören kadınlık ve erkeklik kalıp yargıları bulunmaktadır. (Badinter, 1992, s. 128). 

 

 



25 

 

Tablo 2.1: Erkeklik ve Kadınlığa Dair Kalıp Yargılar  

Erkeklik Kalıp Yargıları  Kadınlık Kalıp Yargıları  

      Duygusal Tutarlılık 

Kararlı,tutarlı,emin                                             Kaprisli,isterik,sakin,duyarlı,korkak, 

                                                                            heyecanlı,çocukça, hoşça 

                                                            Denetim Mekanizmaları 

Disiplinli,düzenli,örgütlü,katı,                            Çenesi düşük,tutarsız,yapmacık,gizli, 

örgütlenmeden yana,sessiz açık.                         şaşkın, kurnaz. 

                                                            Özerklik, Bağımlılık 

Yurtsever,risk alabilen,bağımsız                           Başkasına güvenen, hoşa gitme meraklısı, 

                                                                              koket,boyun eğen. 

                                                           Egemen Olma, Kendini Kanıtlama 

Güç ve ün gereksinimi olan, hırslı,emir verme- 

ye egemenlik kurmaya yatkın, kendinden emin,    Zayıf 

saygınlık meraklısı,fırsatçı. 

                                                          Saldırganlık 

Mücadeleci,sinik,kavgadan hoşlanan                    Kurnaz    

                                                          Sahiplenme 

Bencil, maddeci                                                     Meraklı 

                                                          Düşünme Yeteneği 

Yaratıcı,bilinçli,nesnel,kuramsal,  

Bilimler ve matematiğe eğilimli,                          Sezgisel 

şüpheci,akılcı 

                                                         Sevgi Yönelimi, Cinsellik 

Müstehcen.                                                            Okşayıcı,merhametli, edepli. 

Yukarıda bahsi geçen kalıp yargıları, günümüz dünyasında değerlendirirken 

çoğunluğunun çok ciddi önyargıları ve geleneksele dayalı yorumları barındırdığını 

söylemek mümkünken kelimelerin Türkçe anlamlarının karşılıklarının günümüzde de 

herhangi bir değişikliğe uğramadığı gerçeği ile yüz yüze geliyoruz. Kadınlık terimi 

kadın olma durumu, cins olarak kadının özelliği ve kadının kadın olmak için gerekli 

erdem ve nitelikleri taşıması durumu olarak açıklanmıştır. “Erkekliğin ise erkek olma 

durumu, erkek olanın niteliği, bir erkeğin fizyolojik görevini, cinsel işlevini yerine 

getirme gücü olarak açıklandığı görülmektedir.” (“erkeklik” 2019). Kadınlık ya da 

erkeklik halinin temelde cinsel pratiklere göre  ayrıldığını ve değerlendirildiğini görmek 



26 

 

ve bunların toplumsalın genel kanısıymış gibi karşımıza çıkması ve dikte edilmesi 

toplumsal cinsiyet alanını kendi perspektifinden uzaklaştırmaktadır.  

2.2. Toplumsal Cinsiyete Dair Kuramsal Çerçeveler 

Toplumsal cinsiyetin kazanım süreçleriyle ilgili farklı kuramlar, farklı açıklamaları ve 

bakış açılarını bizlere sunmaktadır. “Psikanalitik kuramda Freud toplumsal 

cinsiyetlendirmenin üç ana dönemde gerçekleştiğini söyler, çocukların cinsiyetlerinin 

farkında olmadıkları dönem, farklılıkları anlamaya başladıkları dönem ve ödipal 

dönem.” (Akt. Dökmen, 2010, s. 43). Freud’a göre çocuklar ilk doğduklarında erkek ya 

da kadın olduklarının farkında değildirler ve davranışları bu yönde şekillenir. Bu dönem 

içerisindeki çocuklar annelerinin kendisinden başka bir birey olduğunu düşünmedikleri 

için annelerini de kendilerinden bir parça olarak kabul ederler ve annelerini kendileri 

gibi görüp öyle değerlendirirler ve annelerine göre bir cinsiyetlenme algısı yavaş yavaş 

başlar. 18-24 ay sonrasında ise ki bu fallik dönemin ilk zamanlarıdır çocuk birtakım 

farklılıklar olduğunu sezmeye başlar. Freud’a göre kız çocukları ve erkek çocukları için 

tek cinsiyet erkek olmaktır ve erkek cinsel organına göre kendilerini şekillendirirler. Kız 

çocukları bir penise sahip olmadıkları için kendilerini eksik ya da yarım hissederler, 

annelerine karşı negatif duygular geliştirip babalarına karşı pozitif yargılarla yaklaşırlar. 

Dikmen’e göre bu durum kızların heteroseksüel anlamda kadınsılık yoluna girmelerinin 

başlangıcıdır. (2010, s. 44). Sonrasında ise asıl cinsiyetlendirilmenin olduğu ödipal 

dönem gelir. Kız çocuğu annesini düşman görür ve kendisinde eksik olanı vereceği 

umuduyla babasına yönelir. “Erkek çocuğu ise kendisini zaten tam hissetmesine rağmen 

kastrasyon korkusuyla babasından uzaklaşarak annesine yakınlaşır.” (Dökmen, 2010, ss. 

42-45). Karşı cinsle özdeşleşme aslında aksini yaratarak çocukta cinsiyetlendirme 

algısını oluşturmaya başlar. Freud küçük çocukları cinsellikleri özünde değerlendirerek, 

çocukların cinsiyet pratiklerini bebeklikten itibaren kazandıkları üstünde durur. 

“Psikanalitik kurama göre küçük bir çocuk bile cinsel bir varlıktır.” (Furtseth ve 

Repstad, 2013, s. 84).  

Toplumsal cinsiyet oluşumuna dair bir diğer kuram ise sosyobiyolojik kuramdır. 

Sosyobiyolojik kuram temel olarak canlıların hayatta kalma ve yaşamını sürdürme 

pratiklerini biyolojik özelliklerine göre değerlendirir. “Wilson, insanların dahil olduğu 

bütün organizmalarda sosyal davranışın ve sosyal örgütlenmenin biyolojik temelinin 



27 

 

sistematik incelenmesi olarak sosyobiyolojiden bahseder.” (Akt. Nielsen 1990, s. 78). 

Cinsiyet davranışlarını sadece insanla sınırlamayan  ve diğer canlı organizmaları da 

kuramına dahil eden sosyolobiyolojide hayatta kalmak ve kendi canlılığını sonraki 

nesillere en iyi şekilde aktarmak esastır. “Sosyobiyologlar kadınların sadece 

doğurabildikleri ve bebekleri sütleriyle besleyebildikleri için ilgi ve bakım yönelimli 

olduklarını söylerler. Erkeklerin de fiziksel olarak daha güçlü ve saldırgan oldukları için 

savaşçı ve avcı rolünü üstlendiğini belirtirler.” (Dökmen, 2010, s. 53). Böyle düşününce 

Darwinist çerçeveye çok daha yakın olan sosyobiyolojik kuram, nesillerdir dişi ve erkek 

davranışının aynı olduğunu, insan ve diğer organizmaların dişi ve erkek versiyonlarında 

tepkimelerin, sonuçların ve temel içgüdülerin yüksek oranda değişmediğini savunur.  

Toplumsal cinsiyet pratikleriyle doğrudan ilişkisi olmayan ancak pratiklerin 

öğrenilmesinde önemli yer edinen diğer kuramlardan ise kısaca bahsetmekte fayda 

vardır. Bandura’nın sosyal öğrenme kuramında edimsel koşullanma ve model alma-

taktik süreçlerini görürüz. “Edimsel koşullama da ödüllendirilen ya da olumlu neticeleri 

olan davranışın gelecekte tekrarlanma olasılığı artar. Cinsiyetine uygun davranan çocuk 

ödüllendirilir davranmayanlar ise cezalandırılır.” (Dökmen, 2010, s. 60). Model alma ve 

taklitte ise çocuk çevresinde gördüğü davranışları taklit ederek kendisine cinsiyet 

davranışları edinir. Sosyal öğrenme kuramında temel çocuğun kendi cinsiyetine uygun 

davranışları dışarıdan görerek ya da kendisine sağlanan geri dönüşler ile öğrenmesidir. 

Yine Bandura ve Bussey tarafından geliştirilen sosyal bilişsel kuramda ise evrim 

önemlidir ancak davranışları belirleyen tek etken değildir. “Sosyal bilişsel kuramda üçlü 

karşılıklı nedensellik modeli vardır; kişisel faktörler, davranış örüntüleri ve çevresel 

olaylar birlikte ele alınır.” (Dökmen, 2010, s. 63). Sosyal bilişsel öğrenme kuramında 

sosyobiyolojiden farklı olarak  evrim, canlının organizma yapısı tek değişken olarak 

kullanılmamakta, çevresel koşullar ve davranış şekilleri de kurama dahil edilmektedir.  

Toplumsal cinsiyete dair kadınların ve erkeklerin davranış ve duruş beklentilerine dair 

kalıp yargılarımız bulunmaktadır. Bu kalıp yargılar kadın/lık ve erkek/lik dendiği zaman 

akla gelen karakteristik özelliklerdir. Bu kalıp yargılardan en çok bilineni ve ölçek 

olarak da Türkiye’de kullanılanı Bem’in Cinsiyet Kalıp Rolü Envanteridir. “1970’li 

yıllara kadar, kadınsılığı ve erkeksiliği tek bir boyutun iki uç noktası olarak görme 

eğilimi hakimken, bu görüşe karşı çıkan Bem (1974), bireylerin cinsiyet rolü 

yönelimlerinin, bu iki ayrı boyuttaki özelliklere sahip oluş dereceleri dikkate alınarak 



28 

 

belirlenebileceğini öne sürmüştür.” (Demirtaş Madran, 2012, s. 4). Bu envantere göre az 

sayıda kadınsı çok sayıda erkeksi özellik gösteren bireyler erkeksi, çok sayıda kadınsı 

az sayıda erkeksi özellikler gösteren bireyler kadınsı olarak nitelendirilmektedir. Bem’in 

androjen olarak tanımladığı gruptaki kişiler ise envantere göre hem kadınsı hem erkeksi 

özelliği yüksek olan kişilerdir. Bem’in envanterini Türkiye’ye uyarlayan Kavuncu ise 

kadınlar için şu özelliklerden bahsetmektedir: Ağırbaşlı, anlayışlı, ağırbaşlı, ciddi, 

anlayışlı,başkalarının ihtiyaçlarına duyarlı, boyun eğen, cana yakın, çocukları seven, 

duygusal, fedakar, gönül alan, hassas, incinmiş duyguları tamir etmeye istekli, kaba dil 

kullanmayan, kadınsı, merhametli, namuslu, sadık, sevecen, sıkılgan, tatlı dilli, 

yumuşak, nazik. Aynı ölçekte erkekler şu özelliklerle değerlendirilmiştir. Ailesine karşı 

sorumlu, baskın, tesirli, cömert, duygularını açığa vurmayan, erkeksi,  etkileyici, güçlü, 

girişken, gözüpek,  haksızlığa karşı tavır alan, hırslı,  idealist,  kendi ihtiyaçlarını 

savunan, kendine güvenen, kuralcı, katı, lider gibi davranan, mantıklı, otoriter, riski 

göze almaktan çekinmeyen, saldırgan, sözünde duran. Erkeklere ve kadınlara özgü 

yirmi farklı özelliğin verildiği bu ölçek kalıp cinsiyet yargıları için değerlendirme 

noktası olmuştur. Ayrıca yine Türkiye’de kullanılan yirmi maddeye sahip toplumsal 

cinsiyet algısı ölçeği de bulunmaktadır. Bu ölçekteki bazı hipotezleri vermek konunun 

açıklanmasına ışık tutacaktır. Kadınlar yönetici olabilir, erkeklerde çamaşır, bulaşık gibi 

ev işlerini yapabilirler, kız çocuklarına da erkek çocukları kadar özgürlük verilmelidir, 

kadınların birinci görevi ev işlerini üstlenmektir, çalışmak kadının ev işlerini 

aksatmasına neden olmaz. (Esen & Öztürk & Soylu & Demirgüz, 2017, s.51). 

Kişi biyolojik cinsiyetinin gösterdiği rollere göre toplumsal cinsiyetlendirilir ve ona 

göre de toplumdaki konumu belirlenir. Erkeğe erkeklik rolleri kapsamında cinsiyet 

pratikleri öğretilirken, kadınlara da kadınlık pratikleri doğrultusunda cinsiyet rolleri 

öğretilir. Bu pratiklerin dışına çıkan ya da bu pratiklerin dışında kendisine rol 

belirlemeye çalışan kişiler ise toplumda etiketlenir. “Çünkü bireyler ancak toplumsal 

cinsiyetin idrak edilebilirlik standartlarına uygun şekilde cinsiyetlendirildiklerinde idrak 

edilebilir hale gelirler.”(Butler, 2008, s. 65). Kişinin kimliğini belirleyip onun toplumda 

kabul görmesini sağlayan durum, sahip olduğu cinsiyetin toplumsal cinsiyet halini alıp 

almadığıdır.  

 



29 

 

2.3. Connell ve Toplumsal Cinsiyet İlişkileri  

Connell toplumsal cinsiyet araştırmaları konusunda başvuru kitabı sayılabilecek 

Toplumsal Cinsiyet ve İktidar adlı kitabında toplumsal cinsiyete dair yaklaşımlara ve 

toplumsal cinsiyet ile iktidar arasındaki ilişkiye yer verir. Connell toplumsal cinsiyet ve 

cinsiyet örüntülerinin tamamen toplumsal olduğunu söyler. Yani daha önceden bahsi 

geçen toplumsal cinsiyet ilişkilerinin dayanaklarının evrimsel,psikolojik ya da 

sosyopsikolojik açıklamalarından çok bunların tamamının toplumsal ilişkiler sonucu 

biçimlendiği üzerinde durur. “Örüntülerin doğal olduğunu ve bu nedenle kişinin 

kadınlığının ya da erkekliğinin her tür meydan okumaya karşı bir ispat olduğunu 

düşünmek insanlara rahatlatıcı geliyor.” (Connell, 2016, s. 44). Toplumsal cinsiyet 

ilişkileri her ne kadar doğal ve olması gerekenmiş gibi gözükse de tamamıyla toplumun 

ve toplumsal olanın ürünüdür ve bütünüyle toplumsal olana göre şekillenir ve var olur. 

Aynı zamanda Hearn’ın belirttiği gibi toplumsal cinsiyet belirgin bir şekilde pratik 

edildiğinde geleneksel fikirler yeniden inşa ediliyor demektir. (Hearn vd., 2011, s. 409). 

Geleneksel fikirlerin değişim ve inşası noktasında da en önemli rol yine tarihsel ve 

zamansallığa bağlı şekilde karşımıza çıkmaktadır.  

“Connell’e göre toplumsal cinsiyete dair toplumbilimsel teoriler Batı icadıdır ve 

kesinlikle modern buluşlardır.” (Connell, 2016, s. 52). İkilikler üzerinde yükselen 

toplumsal cinsiyet algısı Batıdan kaynağını alır ve “kültürler kendi ikiliklerinin 

keskinliği açısından farklılık gösterebilirler, bazı kategoriler çok keskinken bazı 

kategoriler arasındaki sınırlar çok da katı değildir.”(Wiesner-Hanks, 2019, s. 152). 

Connell toplumsal cinsiyetin çağdaş biçimini alırken geçirdiği süreçleri şu şekilde 

açıklar. İlk olarak Freud’dan ve Freud’un psikanaliz yönteminden bahseder. Freud’a 

kadar cinsiyetin doğal olarak belirlendiği -biyolojik olduğu- kabul ediliyordu. Freud’dan 

sonra cinsiyetin ve cinsiyet davranışlarının şekillenen ve biçimlendirilen bir durum 

olduğu ortaya çıktı. “Psikanaliz kadınlığın ve erkekliğin toplumsal süreçler tarafından 

oluşturulan psikolojik biçimler olarak kapsamlı ve ayrıntılı bir şekilde açıklanmasını 

sağladı.” (Connell, 2016, s. 58) Freud’dan sonra ise 1930larda kadın ve erkek rolleri 

psikolojik olarak ölçülmeye başlandı. Yukarıda bahsi geçen rol envanterleri bu konu 

hakkında yol gösterici oldu. Rol kavramı cinsiyetin toplumsal mı yoksa psikolojik mi 

olduğu noktasında bir aydınlanma süreci başlatarak toplumsal cinsiyet rolü kavramını 

hayatımıza dahil etti. Parsons’un geliştirdiği toplumsal cinsiyet rolü, cinsiyete dair 



30 

 

kavramları daha toplumsal açıklamalara dayandırmamıza öncülük etti. Parsons’un rol 

tanımları ise şu şekilde açıklanabilir: (Connell, 2016, s. 84). 

1) Kişi ile işgal ettiği toplumsal konum arasındaki analitik ayrım 

2) Söz konusu konuma özgü eylemler veya rol davranışlar kümesi 

3) Belirli bir konuma hangi eylemin uygun olduğunu rol beklentileri ve normlar 

tanımlar. 

4) Bunlar karşıt konumları işgal eden insanların -rol göndericiler, gönderme 

grupları-kontrolündedir. 

5) Öyle ki bu insanlar bunları yaptırımlar aracılığıyla -ödüller, cezalar, olumlu 

olumsuz pekiştirmeler- aracılığıyla uygularlar. 

Rol tanımları dikkatle incelendiğinde kadınlık ve erkeklik durumunun sanki verili 

yapılar üzerinde yükseliyormuş gibi değerlendirildiği görülmektedir. Elbette toplumsal 

cinsiyet çalışmalarının ilk zamanları olduğu hesaba katıldığında bu tanımlar ufuk 

açıcıdır. Parsons’un değerlendirme noktası olarak kullanmadığı şeyler ise toplumsal 

cinsiyete neredeyse yapışık halde bulunan iktidar ilişkileri ve tarihselliktir. Toplumsal 

cinsiyete iktidar ilişkilerini ve tarihselliği eklemezsek, konu daima eksik kalacaktır. 

Diğer teorisyenlerin toplumsal cinsiyet ilişkilerine dair eklemledikleri şeyler de 

bunlardır. Beauvoir tarihsel olanın ve iktidarın- o zamanki iktidar erkektir- cinsiyet 

üzerindeki etkilerinden bahseder. Parsons kadınlara ve erkeklere yüklediği rollerle, 

Mead toplumun işlevsel gereklilikleri ve kültür ve kültürün içindeki anomilerle  ve 

Beauvoir de kadını erkeğin öteki kategorisi olarak tanımlayarak ve kadının toplumsal 

tarih ve medeniyetin bir toplamı olduğunu söyleyerek kuramlarını şekillendirmişlerdir.  

Connell’in toplumsal cinsiyet teorisinin temelinde yapı ve iktidar ilişkileri vardır. Bu 

bağlamda toplumsal cinsiyet ilişkilerinin ve toplumsal pratiğin tüm alanlarında ve erken 

kapitalizmin ve sınıflı toplumların tüm türlerinde ortaya çıktığı gerçeğini bizlere aktarır. 

(Connell, 2016, s. 83). Kapitalizmin kendisini iyiden iyiye hissettirmesiyle birlikte hem 

toplumsal cinsiyet ilişkileri hem de kapitalizmin toplumsal cinsiyet ilişkileri üzerindeki 

etkisi değişime uğrar. Kabaca burjuvanın erkek proleteryanın kadın olduğunu 

söyleyebiliriz. Kapitalizm ataerkilliği besler ataerkillik de kadını ezer. Bu şekliyle bir 

toplumsal yeniden üretim sürekli şekilde değişir ve dönüşür. Ancak “toplumsal yaşam 



31 

 

içerisinde hegemonya yalnızca ekonomik alanda değil, siyasi ve kültürel alana da 

sirayet etmektedir.”(Özsoy vd, 2011, s. 128). Feministlerin kapitalizmle mücadelesi de 

bu noktaya ilişkindir. Ezilen ve hakları suistimal edilen kadınları ezen sadece mikro 

yapıda bulunan patronları ya da işverenleri değildir, kadınların ezilmesinin makro 

yansımasında kapitalizm, toplumsal ilişkileri özünde değerlendirdiğimizde ise ataerkil 

sistem bulunur. Connell tüm teorisini yapı kavramı üzerine kurar. Öncelikle Connell’in 

yapı kavramıyla ne demek isteğini belirtmek önemlidir.  

Yapı kavramı, bir şeyle karşı karşıya olma deneyimini ya da diğer bir 

deyişle özgürlüğün sınırlarına ilişkin deneyimi yansıtır; ama aynı 

zamanda kişisel yeteneklerin izin vermediği sonuçlar üretebilmek için 

başkalarından yararlanabilme deneyimini de yansıtır. Toplumsal yapı 

kavramı belirli bir toplumsal örgütlenme biçiminde yer alan kısıtlamaları 

da ifade eder. (Connell, 2016, s. 145).  

Yapı konusunda Connell karşılıklı neden-sonuç ilişkisinden ziyade örüntüye dahil olan 

süreçlerin karşılıklı birbirinden etkilendiğini ve birbirini etkilediğini belirtir. Düz bir 

yapısalcılıktan ziyade süreçlere bireyin özgürlüğünü ve bireylerin sınırlarını da dahil 

eder, yapıda tarihsellikte de çok önemli bir yerde bulunur. Yapı içerisindeki karşılıklı 

örüntüler ve ilişkiler en iyi şekilde kendisini kurumlarda gösterir. Yapıyı anlamak 

kurumları anlamak aynı zamanda toplumsal cinsiyet ilişkilerini anlamak demektir. 

Connell’in toplumsal cinsiyet yapılarına ilişkin yapısal modeli üçe ayrılır: Emek,iktidar 

ve kateksis. Emek belirli iş tiplerinin belirli cinsiyetlere göre düzenlenmesini ifade eder. 

Ataerkil sistem temelinde bazı belirli işler erkeklere diğer işler ise kadınlara 

bölüştürülmüştür. Örneğin ağır işgücü olan meslekler fabrika işçiliği gibi işler erkeklere 

verilmişken, kadınlara kendilerine göre daha narin işler verilir. Bu düzenlemeler yapının 

cinsiyetli olduğunun göstergelerinden biridir. Bir diğer bölüm olan iktidar ise, hem 

devlet yönetimini hem de erk sahibi olmayı anlatır, güce dair olan her şey iktidara da 

dairdir ve yine iktidara dair düzenlemeler de erkek hegemonyasına göre düzenlenmiştir. 

Kateksis ise duygusal ve cinsel toplumsal ilişkiler olarak açıklanabilir. “Kateksis kelime 

anlamı olarak libidinal enerjinin fikirler, şeyler ve kişilerdeki etkisini anlatmak için 

kullanırken”(Marshall, 2009, s. 393), Connell bu kavrama farklı bir bakış açısı ile 

yaklaşmıştır. Connell kuramsal açıklamalarının hepsini bu üç öge üzerine kurmuştur.  



32 

 

Connell’in toplumsal cinsiyet konusunda dikkate almamız gerektiğini söylediği diğer 

konu ise bedendir. Beden toplumsal cinsiyetin en iyi gösterenidir. Connell’in kuramına 

dahil ettiği beden ise sosyobiyolojik, evrimsel ya da özsel argümanlarda ele alınan 

beden konusundan farklıdır. Connell’de beden pratiklerin sergilendiği, sürdürüldüğü ve 

dönüştüğü yerdir. Kültürel olarak her toplumun ayrı ayrı pratikleri bulunmaktadır ve 

toplumsal cinsiyet ilişkilerini bu pratikler üzerinden oluştururlar. “Neyin doğal olduğu 

ve doğal farklılıkların nelerden oluştuğuna ilişkin kavrayışımızın kendisi kültürel bir 

oluşum, toplumsal cinsiyete ilişkin kendimize özgü düşünüş biçmimizin bir parçasıdır.” 

(Connell, 2016, s. 124). Connell bedenin toplumsal süreçleri barındıran ve yine tüm 

toplumsal pratiklerinde bir parçası olduğunu vurgular.  

Connell’in toplumsal cinsiyet ilişkilerine dahil ettiği en önemli şeyin tarihsellik 

olduğunu söylemiştik. Tarihsel süreç ve olaylar toplumsal cinsiyet ilişkilerinin tavrını 

ve işleniş şeklini tamamıyla değiştirebilen bir güce sahiptir. Kapitalist öncesi dönemde 

erkeğin maddi geçim kaynaklarını sağladığını kadının erkeğe göre görece bu konuda az 

etkin olduğunu biliyoruz. Kapitalizmin hayatımıza dahil olmasıyla birlikte ise bütünüyle 

roller değişmiş, herkes bu konuda eşit hakka sahip olmaya başlamıştır. Aynı şekilde 

Bem’in cinsiyet kalıp rolü envanterinde de ciddi değişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 

Connell bu konuya şu şekilde açıklık getirir. 

Değişim insan eylemliliği ile üretilir; buna karşılık tüm pratikler özel 

ortamlarda oluşur ve olayların art arda dizilişinde belirli bir yere sahip 

olurlar. Tarihsellik düşüncesi bazı özellikleri artık belirgin olan somut 

bir tarihi ifade eder. Çalışma konusu ise toplumsal ilişkilerin yapısı ve 

cinsel politika yaşam da dahil olmak üzere bu ilişkiler içinde kurulan 

yaşam biçimidir. Pratiğe ve yapısal dönüşüme ilişkin uzun dönemli bir 

tarihsel dinamik söz konusudur. (Connell, 2016, s. 145). 

Connell hegemonik erkeklik kavramına kuramında büyük bir yer açar. Erkeklerin hem 

kadınlar üzerinde hem de diğer erkeklik biçimleri üzerinde hegemonik bir güç 

oluşturduğundan bahseder. Bu hegemonik gücün beslendiği nokta kültürel ve ataerkiye 

dair pratiklerdir. “Hegemonya acımasız iktidar çekişmelerinin ötesine geçerek özel 

yaşamın ve kültürel süreçlerin örgütlenmesine sızan bir toplumsal güçler oyununda 

kazanılan toplumsal üstünlüktür.” (Connell, 2016, s. 269). Hegemonik erkeklik 



33 

 

kendisini hayatın her alanında görünür olmaya zorlar. Gramsci’ye göre hegemonya 

yalnızca yönetici sınıfın tabi sınıflara uyguladığı bir baskı olduğu zaman değil, bu baskı 

tabi sınıflar ve toplumun bütününe yansıdığı zaman var olmaktadır. (Özsoy vd., 2011, s. 

126). Patron işçisine hegemonya kurar, kabul görmüş normlar dışında cinsiyetini 

yaşayanlara kabul gören erkeklik hegemonya kurar, erkek kadın çalışanına hegemonya 

kurar, erkek eşine ya da partnerine hegemonya kurar ve bu zincir bu şekilde devam 

eder. Hegemonya sağlayacak olan erkeklik ya da konum sürekli kaygandır, erkek bu 

noktada hem maruz kalan hem de etkileyendir. Connell erkekliklerin çeşitli ve farklı 

olduğu tezinin başlangıcını burada söylemiş olur. Connell’e göre farklı erkeklik tipleri 

vardır ve erkek/likler hep aynı kalmazlar.  

Toplumsal cinsiyetin öğrenilmesi sürecinde farklı bakış açılarının açıklamalarına 

başvurur. Toplumsallaşma sürecinin bireyin cinsiyetini öğrenmesinde çok ciddi bir yere 

sahip olduğunu söyler. Toplumsallaşma sürecinde birey öncelikli olarak ailesinden nasıl 

davranması gerektiğini öğrenir ve toplumsal cinsiyet rolleri aile tarafından yüklenir. 

Sonraki aşamalarda ise okul, akran çevresi ve medya bireyin cinsiyet oluşumuna katkı 

sağlarlar. Freud’un psikanaliz yaklaşımı da toplumsal cinsiyetin oluşum sürecinin 

açıklanmasında kullanılır. Freud’un cinsiyet yaklaşımı daha önceden anlatıldığı için 

burada ayrıntılandırılmayacaktır. Connell için önemli olan bir diğer nokta ise kişilik 

yani bireyin yaşam öyküsüdür. Yaşam öykülerini Erkeklikler kitabında da teorisini 

açıklamak için kullanacaktır. Connell’e göre bireyin yetişip büyüdüğü ailesi, arkadaş 

yapısı, ekonomik durumu gibi etkenler cinsiyetinin şekillenmesindeki önemli 

basamaklardır. Bireyin cinsiyetine dair yargılara varılmak isteniyorsa bunların hepsi 

inceleme konusu edilerek araştırılmalıdır.  

2.4. Judith Butler: Toplumsal Cinsiyette Edimsellik 

Judith Butler, feminizm teorisi içinden feminizmi eleştirerek yeni bir toplumsal cinsiyet 

düşüncesinin mümkün olup olmadığının peşine düşer. Bu eleştirisini  hem psikanalizi 

hem felsefeyi hem de fenomenolojiyi kullanarak yapar. Cinsiyet Belası kitabında 

kendisinin de söylediği gibi cinsiyet belası alışkanlık edinilmiş, şiddet içeren kimi 

sanrıların toplumsal cinsiyetli hayatta neyin mümkün olabileceğini düşünmeyi hangi 

yollarla engellediklerini açığa çıkarmaya çalışıyordu. (Butler, 2016, s. 12). Butler, 

toplumsal cinsiyetin verili şeyler ya da kültürün bireye yüklediği nitelikler olarak 



34 

 

değerlendirilmesine karşı çıkıyordu. Kendi ifadesiyle toplumsal cinsiyet edimsel 

(performativity) bir sürece tabiydi. Edimsellikte bireylerin eylemleri ve davranışları  

kimliği dolayısıyla toplumsal cinsiyetini şekillendirir. Beauvoir’in kadın doğulmaz 

kadın olunur tezinin aksine, Butler daha çok bireysel performansa önem vererek 

kültürün ve toplumun toplumsal cinsiyet üzerindeki etkisini tartışmaya açıyordu. Zaten 

Butler için cinsiyet ve toplumsal cinsiyetin birbirlerinden ayrı kategoriler olarak 

değerlendirilmesi beraberinde bir dizi sorunu da getirmiştir. Butler cinsiyeti biyolojik 

kökeni tanımlamak için kullandığını, toplumsal cinsiyeti ise toplumsal ve kültürel 

olanın önemini vurgulamak için inşa edildiğini söylemektedir. Cinsiyet ve toplumsal 

cinsiyet konusuyla ilgili şu soruları sorar.  

Önce cinsiyetin ve/veya toplumsal cinsiyetin hangi yollarla verildiğini 

sormadan verili bir cinsiyetten ya da verili toplumsal cinsiyetten 

bahsedebilir miyiz? Zaten cinsiyet nedir ki? Doğal mıdır, anatomik 

midir, kromozomlarla mı alakalıdır, yoksa hormonal midir? Peki feminist 

eleştirmen bu tür olguları bizim için saptadıkları iddia edilen bilimsel 

söylemleri nasıl değerlendirmeli? Cinsiyetin tarihi var mıdır? Her bir 

cinsiyetin farklı bir tarihi ya da tarihleri mi vardır? (Butler, 2016, s. 51). 

Butler’in toplumsal cinsiyete yönelik sorduğu sorular kendisinden önce gelen tüm 

kuram ve kuramcıları alt eder niteliktedir. Toplumsal cinsiyete dair şeylerin neredeyse 

hepsine karşı çıkar. Feminist kuram içerisinde toplumsal cinsiyete iki farklı yaklaşımın 

olduğunu ifade eden Butler, kimi kuramcıların toplumsal cinsiyeti bireysel bir nitelik 

olarak görmediklerini “bir ilişki” hatta bir ilişki dizisi olduğunu iddia ederken, kimi 

kuramcıların da Beauvoir’ ı takip ederek sadece dişil toplumsal cinsiyetin işaretlenmiş 

olduğunu, evrensel kişi ile eril toplumsal cinsiyetin çakıştığını,böylece kadınlar 

cinsiyetleri üzerinden tanımlanırken erkeklerin bedenden aşkın bir “evrensel kişi”liğin 

taşıyıcısı olarak yüceltildiğini ileri sürmektedir.  Beauvoir’in kadını öteki olarak 

konumlandırıp tarihsel ve toplumsal koşullarla birlikte inşa edilen bir yapıya sahip 

olduğunu söylemesi, Connell’in tarihsel süreçleri toplumsal cinsiyete dahil etmesi, 

sosyobiyolojik ve özsel açıklamalar, birinci dalga feministlerin arkasında durduğu 

erkek-kadın ayrımından doğan hakların geri alınması, Freud’un cinsiyete psikanalitik 

temeller olarak yaklaşması Butler için yeterli gelmemekte ve hepsine daha farklı 

ontolojik bir çerçeve önermektedir. Butler’in cinsiyete dair sınırlarla ilgili alıp 



35 

 

veremediği bulunmaktadır ve tüm bunlara rağmen net ve toplumsal cinsiyete ilişkin 

herhangi bir modelde sunmaz. Kadının belirli bir kategori içine sıkıştırılması ve tüm 

feminist kuramın bu sıkıştırılmış kadın olgusu üzerinden kurgulanmasını 

eleştirmektedir.  

Kadinlarin dil ve siyaset içinde nasil daha etrafli bir biçimde temsil 

edilebileceklerini sorgulamak yeterli değildir. Feminist eleştiri 

“kadinlar” kategorisinin, feminizmin öznesinin, onu kurtuluşa götüreceği 

varsayilan iktidar yapilarinin ta kendileri tarafindan nasil üretilip 

kisitlandiğini da kavramak zorundadır.  (Butler, 2016, s. 45). 

“Evrensel bir özne inşa edebilmek için ortak bir öze sahip oldukları varsayılan 

bireylerin bu çekirdek özün etrafında halkalar oluşturması gerekmektedir, oysa böyle bir 

yaklaşım yalnızca bir beklentinin ürünüdür.” (Aybakan, 2013, s. 50). Butler’in karşı 

olduğu şey feminist düşünce içindeki heteroseksüel bakış açısıdır. Ve cinsiyet 

konusunda sınırlama sunmamış olması onu queer teoriye yakınlaştırır. Kabul edilen 

ikiliklerin ve var olan normların tahrip edilmesi durumunda cinsiyet ve toplumsal 

cinsiyete ilişkin algılar da değişecektir.  

Butler feminist kuramın hep bir köken arayışında olduğundan bahseder. Ataerkiye, 

anaerkiye dair hep bir arka plan arandığını ve bunun tarihsel süreçte nerelere denk 

geldiğinin bazı feminist kuramcılar için çok önemli olduğunu da ekler. Butler’e göre 

(2016) bunun sebebi şöyle açıklanır. Bu tür irdelemelerin ardındaki eleştirel dürtü, 

anlaşılabilir bir biçimde ataerkinin kaçınılmazlığı önündeki antifeminist savın aslında 

tarihsel ve olumsal bir fenomeni şeyleştirip doğallaştırdığını göstermeyi 

hedeflemektedir. 

Sonuç olarak Butler, toplumsal cinsiyetin asla tümüyle içselleştirilemeyecek bir norm 

olduğunu, toplumsal cinsiyet normların son kertede fantazmatik olduğunu ve 

cisimlendirilmelerinin imkânsız olduğunu söyler. Ona göre toplumsal cinsiyet edimlerin 

zaman içindeki stilize tekrarıysa, “temel” (penis, vajina) yerinden oynayacak ve stilize 

edilmiş biçimlenim, hatta zamanın toplumsal cinsiyetli bir biçimde bedenselleştirilmesi 

olduğu açığa çıkacaktır. Toplumsal cinsiyet dönüşümünün imkanları tam da bu tür 

edimlerin arasındaki keyfi ilişkide, tekrarın başarısızlığa uğrama ihtimalinde, kalıcı 

kimlik denen fantazmatik etkinin siyaseten zayıf bir inşa olduğunu teşhir eden parodik 



36 

 

tekrarda mevcuttur. Butler bu ifadeleri ile toplumsal cinsiyeti oluşturan performatif 

eylemlerin içinde bir kırılma noktası aradığını ifade etmektedir. Özetle, Butler için 

toplumsal cinsiyet niteliklerinin dışavurumsal değil performatif olmaları, bu niteliklerin 

ifade ettikleri, dışavurdukları veya ortaya koydukları söylenen kimliği aslında fiilen 

oluşturdukları anlamına gelmektedir. “Dışavurum ile performatiflik arasındaki fark 

hayati önemdedir.” Cinsiyeti bir belaya dönüştüren şey ise bu hayati farkın 

zihinlerimizde açığa çıkıp çıkmamasıyla ilişkilidir. Onun bir kategori olarak, bir ikili 

zıtlık ya da tek anlamlı değişmez bir şey olarak zihinlerimizde tezahür etmesi ile 

edimlerce sürekli tekrarlanan ve inşa edilmiş, söylem öncesi var olmayan bir şey olarak 

tezahür etmesi arasındaki fark gibi.  

2.5. Türkiye'deki Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları/Çalışmaları - Türkiye'de 

Toplumsal Cinsiyet Hakkında Söylenenler  

Başak Tuğ, Tarih ve Toplumsal Cinsiyet adlı makalesinde tarihin ve tarih yazımının 

toplumsal cinsiyete etkisi ve toplumsal cinsiyete dair yaklaşımları üzerinde durur. Tuğ’a 

göre “tarih yazımı ve tarih disiplini, çıkış noktaları itibariyle eril iktidarın ürünüdür.” 

(Tuğ vd., 2016, s. 33). Tarihin toplumsal cinsiyet üzerinde böyle bir etkisi olunca, tarih 

hakkındaki söylencelerin tamamı erkek, ataerkil düzen ve erk temelli olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ve hatta kadının tarihte söyleyen ve özne olarak kendine bir konum elde 

etmesi aşağıdan tarih yazımıyla eş tutulmuştur. Aşağıdan tarih, tarih sahnesinde geri 

planda kalan ve görünmeyen öznelerin de tarihe dahil edilmesi anlamına gelmektedir. 

Kadınlar, köleler, işçiler veya köylüler aşağıdan tarih yani bilinmeyenin tarih anlatısıyla 

tarihte kendilerine yer bulmuşlardır. Fakat bu anlatı da tamamen eril dile ve eril dile 

içkin olan şeylere dairdir. Feminizmin ortaya çıktığı dönem düşünülürse kadınlar 

kendileri için en doğal olan hakkı talep etmelerine rağmen, mücadeleci kadınlar olarak 

anıldılar ya da toplumdan istekleri yüzünden dışlandılar. Tüm bunlar bize tarihin dilinin 

erkek dili olduğunu tekrardan göstermektedir. Feminist düşünürlerde bu etkeni hesaba 

katarak kendi kadın tarihlerini kendileri yazmaya başlarlar. Feministler tarihlerini 

kendileri yazmaya devam ederken içlerinden aykırı bir sesle karşılaşırlar. Scott, 

feministlerin kadını ayrı bir kategori olarak değerlendirmeden toplumsal cinsiyeti 

değerlendirdikleri zaman toplumsal cinsiyet ilişkilerini anlayabileceklerini söyler. 

“Toplumsal cinsiyet cinsler arasında algılanan farklılıklara dayalı toplumsal ilişkilerin 

kurucu öğesi ve iktidar ilişkilerini göstermenin asli yoludur.” (Akt, Balsoy, 2015, s. 



37 

 

223). Tuğ’un çalışmasında değindiği diğer konu ise Osmanlı tarihindeki kadın 

kategorisidir. Osmanlı tarihinde ve tarih yazımında kadın ya uzunca süre göz ardı edilen 

bir konu olarak kalmış ya da yaratılan algıdan dolayı Osmanlı kadının cariyeliği ya da 

fettanlığı sebebiyle tarihte kendisine negatif bir yer edinmiştir. Sonraki dönemlerde 

anlatılan kadın imgesi de bireye yüklenen ideoloji ile bağını asla koparamamıştır. Bakış 

açısı tarih yazımında kadının nerede konumlandığını ve özne olarak değerlendirildiğini 

belirleyen en önemli unsur olarak kalmıştır.  

Çiğdem Yazıcı Felsefede Toplumsal Cinsiyet ve Feminizm adlı makalesinde felsefedeki 

feminizm yansımalarını  dönemsel olarak incelemiştir. İkinci dalga feminizmin akla 

gelen ilk ismi olan Simone de Beauvoir’in öteki kavramı üzerinde durarak toplumsal 

cinsiyete ve diğer alanlara yaptığı katkılardan bahseder. Beauvoir’in öteki kavramı 

evrensel bir kavramdır ve içinde iktidar bulunan her şeye göndermeler içerir. Üçüncü 

dalga feministlerde kadının bedenselliği önem arz etmeye başlar. “Üçüncü dalga 

feminizmin fark vurgusuna geçiş yaparken kadının bedenselliğini akıl ile aşarak değil 

de bedenselliğinin özne konumuna gelmesinin imkanını araştıran feminist düşünceler 

önemli rol oynamıştır.”(Yazıcı vd., 2016, s. 73). Bu dönem feministleri akıl ve bedeni 

ayrı ayrı değerlendirerek çıkarsamalarını yalnızca bu ikilik üzerine kurmazlar. Irigaray 

erkek ve fallus egemenliğinin olduğu bir dönemde kadının kendi cinsiyetini göstermeye 

başlamasının bile kadının çoğulluğunun bir göstergesi olduğunu belirtir. Krsiteva da 

aynı şekilde kadının bedenine yüklenen annelik ve doğum ritüellerinin erkek 

egemenliğini altüst edici bir etkisi olduğunu savunur. Üçüncü dalga feministler beden 

söz konusu olunca ataerkil düzen tarafından kendilerine yüklenen norm ve özelliklerin 

karşısında durarak, o bakış açısının haricinde kendi kadın bedenlerini merkeze alarak 

değerlendirmelerini yaparlar. Farklı kadın bedeni algılarının gündeme gelmesiyle farklı 

bedensel kimlikler ve farklı kadınlık deneyimleri  de görünürlük kazanmaya başlarlar. 

Hep sahip olunan Batılı- Batıcı feministler yerini Üçüncü dünya feministlerinin 

deneyimlerine bırakır. “Hindistan kökenli feminist düşünür Narayan’a göre feminizm 

Batı’da değil kendi bağlamında tanıklık ettiği ve deneyimlediği ataerkil ilişkiler 

sayesinde öğrendiği bir şey olarak kabul eder.” (Yazıcı vd., 2016, s. 77).  Üçüncü dalga 

feminizmde ırk, etnisite veya sınıfsal konum gibi etkenlerde tartışmaya dahil edilerek 

kadının neliği üzerine yorumlar yapılmaktadır.  



38 

 

Narin Bağdatlı Vural Sosyal Politika ve Toplumsal Cinsiyet adlı çalışmasına sosyal 

politikanın tanımını yaparak başlar. Sosyal politikadan toplumdaki birey ve grupların 

ihtiyaçlarının karşılanması için uygulanan düzenlemelerin tamamı kast edilmektedir. 

Vural neoliberalizmin toplumsal cinsiyet üzerindeki etkilerinden bahsederken, 

sermayenin küreselleşmesinden en olumsuz etkilenen kesimin kadınlar olduğundan 

bahseder. Kadınlar bu süreçten öylesine etkilenirken ki literatüre yoksulluğun 

kadınlaşması kavramı dahil edilir. Esnek çalışma saatleri ve var olan ekonomik düzen, 

kadınları iş hayatında daha pasif olmaya zorlar. Tüm bunlarda toplumsal cinsiyet 

arasındaki makasın daha da açılmasına sebep olur. Türkiye’deki sosyal politikalar daha 

çok toplumsal cinsiyet eşitliği sağlanması yönündeydi. “Bu bağlamda Türkiye kadın 

istihdamının artırılması için 1990-1994 dönemine ait 6. Beş Yıllık Kalkınma Planı’nda 

yer almıştır. Ardından 1985’te Birleşmiş Milletlerin Kadınlara Karşı Her Türlü 

Ayrımcılığın önlenmesi Sözleşmesine, Pekin Deklarasyonu ve Eylem Planına taraf 

olunmuştur.” (Bağdatlı Vural vd., 2016, s. 111). Bu ve buna benzer uygulamaların 

tamamı geleneksel bir düzeyde algılandığı için kadınlara daha fazla yük binmesine 

ataerkil sistemin daha da beslenmesine neden olmuştur. Sosyal politikalar eşitlik 

sağlama amacındayken bunu tek bir cinsiyetin zihninden düşünüyor ve uyguluyor 

olması, toplumsal cinsiyet adaletinin sağlanmasını daha da zorlaştırmaktadır.  

Şener, Çavuşoğlu ve Irklı’nın birlikte kaleme aldıkları Medya ve Toplumsal Cinsiyet 

adlı çalışmada medyada yansıtılan toplumsal cinsiyet rollerinin bireylerin toplumsal 

cinsiyet rolleri üzerindeki etkisinden bahsedilmektedir. Aile ve akran grubundan sonra 

toplumsal cinsiyetin en çok öğrenildiği yer medyadır. Gerek TV dizileri gerekse çizgi 

filmler, reklamlar filmler belirli tipteki toplumsal cinsiyet rollerini yüceltirken 

diğerlerini de göz ardı etmektedir. Yüceltilen toplumsal cinsiyet rolleri bireylerin 

toplumsal cinsiyetleri üzerinde -öğretilen şeyler negatif olsa bile- olumlu etkiler bırakıp 

doğru olanı gösterilen şey gibi yansıtmaktadır. Medyada yansıtılanların tamamının da 

erkek merkezli olduğu görülmektedir. Kamera önü ya da kamerası arkası fark 

etmeksizin erkek egemenliği burada da göze çarpmaktadır. Şener, Çavuşoğlu ve Irklı 

medyadaki temsilleri kadın ve erkek olarak ikiye ayırıp değerlendirmişlerdir. 

Medyadaki kadın temsilinin yine erkek merkezli ve erkek gözünden olduğu görülür. 

“Kadınlar dizilerde, haberlerde, programlarda, reklamlarda nesne, edilgen, güçsüz, 

erkeğe bağımlı ve seyirlik malzeme olarak temsil edilirler.” (Şener, Çavuşoğlu, Irklı vd., 



39 

 

2016, s. 170). Fedakar anne, saf ama güzel kadın, eşine bağımlı kadın, haksızlık 

karşısında susan kadın, yöneticisine tabi olan kadın bunların tamamı medyada özellikle 

dizilerde karşılaştığımız kadın tiplemeleridir. Şüphesiz ki bunlar aslında ataerkil 

düşüncenin kendisini gösterişidir. Aynı makalede erkeklerin temsilleriyle ilgili de bir 

bölüm yer almaktadır. Medyada yer alan erkeklik temsillerinin çoğunun hegemonik 

olduğu görülecektir. Daha sert, duygularından bağımsız hareket eden, fiziksel anlamda 

daha yeterli, iş sahibi ve mümkünse zengin olan erkekler doğal olan erkeklik şekli 

olarak gösterilmektedir. Çalışma sonuç bölümünde toplumsal cinsiyet eşitliğinin nasıl 

sağlanacağına dair önerilerle sonlanmaktadır.  

Siyaset ve Toplumsal Cinsiyet adlı makalesinde Sevgi Adak siyaset ve toplumsal 

cinsiyet arasındaki ilişkiyi iki farklı noktadan ele almaya başlar. İlk ele alınan nokta 

toplumsal cinsiyetin siyaset üzerindeki etkisidir. “Siyaset, kadın-erkek eşitsizliği ile 

şekillenmiş ataerkil bir alandır.” (Adak vd., 2016, s. 18). Erkek olmanın kökünün bile 

erk olmaktan geldiği düşünüldüğünde siyasi alanda her anlamda erkeklerin hakim 

olduğu görülmektedir. Diğer önemli nokta olarak ise siyasetin toplumsal yaşamın 

oluşturulmasındaki önemidir. Siyasi düşünce dünyası hayatın her noktasına sirayet ettiği 

gibi etkileri ve sonuçlarının en çok gözlemlenebildiği alanlardan biri de toplumsal 

cinsiyettir. Feminizmin kuramlaşma sürecinin ilk adımının atıldığı yer de siyasettir. 

Kadınlar eşit haklar talebinde bulunarak, kendi haklarını savunmaya başlamışlardır. 

Siyaset dünyasına katılım açısından değerlendirildiğinde kadınların azlığı dikkat 

çekecektir. Temsil düzeyinde de idari konumlarda da kadınların ikinci planda kaldıkları 

görülmektedir. Kişisel olan politiktir söylemiyle gündeme gelen kadınların sosyal 

hayattaki yansımalarının tümünün siyasal kökenli olduğu düşüncesi ikinci dalga 

feminizm hareketinden beri gerçekliğini korumaktadır. Görünür ya da görünmez 

müdahalelerin hepsi kadınların toplumsal alandaki var oluşlarına farkında olmadan 

sekte vurmaya devam etmektedir.  

 

 

 

 



40 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ERKEKLİK ÇALIŞMALARI 

3.1. Erkeklik Çalışmaları Nedir? 

Toplumsal cinsiyet çalışmaları alanında çok uzun yıllar üzerinde durulan konu kadın 

olmuştur. Tarih konusunda tartışmalar olmasına rağmen feminizmin kökeninin 

19.yüzyıla kadar dayandığı söylenir. Cinsiyet tartışmalarında merkez kadın olmasına 

rağmen, kadın tartışmaların tamamı ataerki üzerinden yürütülmüştür. Ataerkil durumun, 

erkek hegemonyasının ve erkekliğin kendisinin topluma kendisini bu kadar dayatması 

tartışılırken, erkeklik korunaklı bir alan kalarak oraya dair söz söyleme cesareti 

göstermek gündeme bile gelmemiştir. Erkeklik kendisini farklı bir noktaya koyarak, 

hem cinsiyet rollerinin belirleyicisi hem de bu rollere en çok maruz kalanı olurken 

cinsiyet tartışmaları tamamen kadın üzerinden ilerlemiştir. Öyle ki toplumsal cinsiyet 

tartışmaları denilince akla hep feminizm ya da kadınlarla ilgili konular gelmiştir. 

Bourdieu bunu şu şekilde açıklar: Eril düzenin gücü, kendi haklılığını ispat etmeye 

yeltenmemesinde görülür. “Erkek merkezli görüş kendisini yansız gibi dayatır ve onu 

meşrulaştıracak söylemlerde dile getirilmeye bile ihtiyaç duymaz.” (Bourdieu, 2004, s. 

22). Alana hakim olan erkek düşüncesinin feminizme yansımaları yalnızca kadınların 

kendi hakları üzerinden erkekliği ve ataerkiyi tartışmaları olarak kalmış, erkeği ataerki 

ve erkek hegemonyası üzerinden değerlendiren çalışmalar uzunca bir süre feminizmin 

gölgesinde kalmıştır. 

Erkeğin ayrı bir kategori olarak değerlendirilip araştırma konusu haline gelmesi çok 

eski tarihlere dayanmamaktadır. Erkeklik çalışmaları, 1955 yılında R.W. Connell’ın 

Masculinities (Erkeklikler) adlı kitabının yayınlanmasının ardından özellikle 

feminizmden bağımsız bir şekilde araştırma alanı olarak kendisini göstermeye 

başlamıştır. Ancak her kuramın ya da düşüncenin fikri bir hareketten ortaya çıktığı 

düşünüldüğünde erkeklik çalışmalarının başlangıç noktasını 1960ların sonu 1970lerin 

 



41 

 

başındaki Erkek Özgürlük Hareketi’ne dayandırabiliriz. Erkekler kendilerine yüklenen 

rollerin ve yükümlülüklerin değişmesi talebiyle çok da uzun soluklu olmayan ve kesin 

sonuçları bulunmayan bu hareketi başlatmışlardır. Amerika’da Vietnam Savaşının 

ardından erkekler, kendilikleri ve iktidarla ilgili çeşitli sorunlara kafa yormaya 

başlamışlardır. Özellikle toplum ve iktidar tarafından beslenen ve yüceltilen asker erkek 

miti, erkeklikler üzerinde özellikle bu savaştan sonra tamiri mümkün olmayan yaralar 

bırakmıştır. Erkek Özgürlük Hareketi’nin de ana sebebi olarak erkeklere yüklenen ve 

performans olarak erkeklerden beklenen davranışların savaşla birlikte iyice zorunluluk 

haline gelmesi ve erkeklerin bundan duyduğu rahatsızlığın gün yüzüne çıkması 

gösterilebilir. Geleneksel erkeklik tanımları içinde savaş gibi zorunlu durumlarda 

erkeklerin erkekliklerini sergilemesi bir anlamda topluma erkek olduklarını göstermesi 

gerektiğine dair yaygın bir kabul bulunmaktadır. “Savaş toplumsal cinsiyetler arasındaki 

sınırları belirliyor ve erkeksi olanı erkeksi olmayandan ayırt ediyor; savaş genellikle 

erkekliğin kazanıldığı bir yol olarak görülüyordu.” (Karner, 2004, s. 808). Erkek 

Özgürlük Hareketinin amacı erkeklere yüklenen erkeklik rollerini değiştirip düzenlemek 

olmuştur. Bu talep beraberinde erkekliğe ve iktidara dair siyasi tartışmaları beraberinde 

getirir. Erkeklik çalışmalarının özüne dair bir yorum Sayer tarafından şu şekilde 

yapılmıştır.  

Bu gelişmelere paralel olarak “kadın çalışmaları” alanına benzer 

şekilde “erkek çalışmaları” alanı da, toplumsal cinsiyet farklılıklarının 

meydana gelişini merkezine alan bir çalışma alanı olarak ortaya 

çıkmıştır. Erkeklik alanında yapılan ilk çalışmalar erkeklik deyince ne 

anlaşıldığını ve hangi özelliklerin kastedildiğini açıklamaya çalışmış, 

geleneksel biyolojik cinsiyet yaklaşımlarına tepki olarak bazı erkeklerin 

de egemen erkeklik rollerinden şikâyetçi olabileceğini iddia etmiştir. 

Ayrıca bu çalışmalar egemen erkeklik değerlerinin erkekler üzerinde de 

olumsuz etkileri olduğunu ortaya koymaya çalışmıştır. (Sayer, 2011, s. 

15). 

Erkeklik çalışmalarının tam olarak ne olduğunu anlayabilmek adına öncelikle kavram 

açıklaması yapmak gerekmektedir. Önce erkeğin sözlük anlamlarına bakmakta fayda 

vardır: “İnsan, hayvan ve bitkiyi dölleyecek cinsten olan, sperma oluşturan organizma, 

yetişkin adam, kadına göre koca, özü sözü doğru, sözüne güvenilir, mert, kolay 



42 

 

bükülmez, sert, erkeğe yakışır bir şekilde davranmak, erkeğe benzer, girintili ve çıkıntılı 

bir çift oluşturan nesnelerin çıkıntılı olanı gibi” birbirinden farklı ve toplumsal anlam 

yüklü açıklamalarla karşılaşmaktayız. (“erkek” 2019).Erkeklik ise bir erkeğin toplumsal 

rolleri sonucunda kazandığı, kendisine yüklenen tüm anlamları yerine getirince elde 

ettiği toplumsal cinsiyet olarak açıklanabilir. Erkek ve erkeklik arasındaki ayrım 

tamamen toplumsaldır ve bireyin edimine bağlı elde edilen süreçlerden oluşur. Erkek 

ekstra hiçbir çaba harcamaksızın erkek olurken, erkekliğin kazanım sürecinde bireyler 

hayatının her aşamasında belirli süreçlerden geçerek erkekliklerini elde ederler. 

Horzum’a göre erkek herhangi bir kültürel çağrışımdan uzak cismani bir varlık 

demekken erkeklik ise eril veya dişil cismani varlıklarla ilişkilendirilen toplumsal ve 

kültürel olarak inşa edilmiş ideolojik ve siyasal tavırlar demektir. (Horzum, 2018, s. 80). 

Erkeklik çalışmalarıyla ilgili sıkça karşılaşılan bir diğer kavram ise ataerkilliktir. 

Ataerkillik terimi baba temelli olan, baba soylu, babanın hakimiyeti anlamına gelirken 

gün geçtikte anlamında farklılaşmalar yaşanmaya başlamıştır. “Başlangıçta erkek aile 

reislerinin otoritesi üzerine kurulu toplumsal sistemleri tanımlamak için kullanılmıştır, 

bugün ise genel olarak erkek tahakkümünü yansıtan daha genel bir anlamla yüklüdür.” 

(Marshall, 2009, s. 47). Ataerkilin bu anlamlarının yanında geleneksele de vurgu yapan 

bir yanı vardır. Özellikle geleneksel modern ayrımının yapıldığı herhangi bir konuda 

özellikle -aileyi içeren ya da bireysel tavırlarla ilgili olan- ataerkil kavramı daha eski 

zamanları çağrıştırmaktadır. Ataerkil olan içinde ciddi bir hegemonyayı da içerir. 

Ataerkinin sahip olduğu hegemonik güç tamamen rızaya ve onaya dayalıdır. 

Hegemonya kavramı temelde güç kurmakla ilgilidir ancak bu güç hayatın her alanında 

kendisini hissettiren ve sürekli maruz kaldığımız bir güçtür. Erkeğin hâkim olduğu bir 

toplumsal cinsiyet sahası içinde, erkeğin söylemlerinin inşa edildiği ve erkeğin düşünce 

tarzı üzerinden toplumun idame ettirip toplumsallaşmanın sağlandığı açıktır. Hatta bu 

sistem o kadar doğal bir hal almıştır ki toplumsal yapıların tamamında kurumların 

çoğunda erkeklik sürekli farklı şekillerde yeniden üretilir ve erkekliğin devamlılığı 

sağlanır. “Böylelikle, erkek merkezli bakış açısı kendi belirlediği pratikler tarafından 

sürekli olarak meşrulaştırılır.”(Bourdieu, 2004, s. 48). Erkek bu konumuyla kendisine 

ayrı bir hâkimiyet alanı oluşturur ve hegemonik bir güç haline gelir. Erkek hegemonyası 

kendisini toplumun tüm kurumlarında gerçekleştirme fırsatı bulur, ataerkil yapı bu 

düzen için zaten sağlam bir temel hazırlamış bulunmaktadır. “Hegemonya, acımasız 



43 

 

iktidar çekişmelerinin ötesine geçerek özel yaşamın ve kültürel süreçlerin 

örgütlenmesine sızan bir toplumsal güçler oyununda kazanılan toplumsal 

üstünlüktür.”(Connell, 2016, s. 269). Evin direği erkektir kabulü ya da erkek rolünün 

sürekli olarak kendisini ‘dışarıda’ temsil ediyor oluşu bu hegemonik gücün 

göstergelerinden bazılarıdır. Hegemonya tahakküm kavramını da beraberinde getirir. 

Hatta tam olarak hegemonya ve tahakküm arasındaki sınırı netleştirmek mümkün 

değildir. İki kavramda birbirinin hem nedeni hem de sonucudur çünkü tahakküm 

kurulan alanda bir hegemonik güçten söz edilir aynı zaman da hegemonya tahakküm 

ilişkilerini de beraberinde getirir. “Dolayısıyla hegemonik erkekliği düşünmek, çok 

genel anlamıyla eril tahakkümü düşünmek, aslında muhalif bakış açılarının ve 

ideolojilerin nasıl bastırıldığını, içerildiğini ve eklemlendiğini düşünmeyi gerektirir.” 

(Alıntılayan Türk, 2007, s. 4). Fakat buradaki ince çizgi hegemonik erkekliğin kendisini 

eril tahakküm ilişkilerinde somutlaştırmasında yatmaktadır; davranış şekillerinde 

tahakkümün yansımaları açık şekilde gözlemlenmektedir.  

Toplumsal cinsiyeti şekillendiren başat rol kültüre aittir ve farklı kültürel bağlamlara ve 

durumlara göre farklı normlar kişilere yüklenir. Kadın ve erkek olmanın gerekleri çok 

farklıyken, iki tür arasında da farklı alanlarda uygulanması gereken farklı anlam kodları 

vardır. Özellikle erkeklerin içeride ve dışarıda sergilemesi gereken davranışlar 

ayrılırken, hem içerisi hem de dışarısı için ayrı ayrı davranış kodları etrafında 

erkeklikleri şekillenir. “Dolayısıyla maskülinite diye bir şey yoktur; masküliniteler 

vardır ve bunlar değişken, dinamik ve çeşitlenen nitelikler arz ederler.” (Cengiz & Tol 

& Küçükural, 2004, s. 53). Erkeğin ev içinde göstermesi gereken davranış kodları evde 

tanıdık varken başka akranları varken başka ailesi varken başkalaşır; çünkü erkeğin 

erkekliği tamamıyla edimleri üzerinden yükselir. Bir erkek yanında arkadaşı olduğu 

erkekliğini göstermesi zorunlu hale gelirken ya da en azından öyle düşünülürken, ailesi 

yanında olan erkeğin rolü farklılaşır. Patron olan erkek, baba olan erkek, evlat olan 

erkek, arkadaşları yanında olan erkek, sokakta yürüyen erkek bahsedilen vasıflar tek bir 

kişiye yüklense bile rolleri mekana, zamana ve özellikle toplumsal koşullara göre 

farklılık gösterecektir. Erkekler kendilerine yüklenen sıfatlar doğrultusunda rollerini 

oynarlar ve bu durum zamanın ruhu neticesinde farklılaşabilir. Bundan yirmi yıl önceki 

baba figürü ile şimdiki baba figürü birbirinden farklıdır. Aynı şekilde bundan yirmi yıl 

önce bir erkek tasvir edilmesi istense anlatılacak olan şeylerle şimdi sorduğumuzda 



44 

 

anlatılacak olan şeyler taban tabana zıtlık gösterebilir. Bunun en büyük nedeni dönemin 

iktidar düşüncesinin değişiyor olmasıdır. Var olan iktidar düşüncesinin dili, düşüncesi 

ve eylemleri ataerkil bir yapıya sahiptir ve bu düşünce dünyasının değişmesi öncelikle 

kendisini somut olarak erkeklik fikrinin farklılaşmasında gösterir. Hatta şöyle bir çizgi 

olduğu rahatlıkla söylenebilir. Dönemin iktidar yapısı dönemin hegemonik erkeklik 

anlayışını değiştirir bu değişim kamusal alana yansır zaten erkekliğin alanı kamusal 

alandır yani erkek kendini dışarıda temsil eder, kamusal alandaki değişimlerde erkeklik 

pratiklerini dönüştürür ve bu düzen bazen döngüsel bazen de çizgisel bir şekilde 

devamlılık arz eder. Sürekli olarak değişen ve yenilenen erkeklikler de tahakkümün 

sürdürülüp kendisini yeniden üretmesi konusunda, ataerkil düzene yardımcı olur. 

Toplumsal cinsiyet kalıplarınca şekillenen ve değişmeyen kadınlık rolleri olmasına 

rağmen, erkeklik rolleri sürekli değişir. “Erkekliğe dair her kodu, o toplumun belirli 

zamanlarındaki erkekliğe ilişkin inanışları belirler.” (Yavuz, 2014, s. 125). Döneme 

iktidar olan söylemler erkeğin kısmen feminen kodları olmasını istiyorsa, o dönemki 

erkeklik feminen olarak; toplumsal olarak sert bir zamanda ihtiyaç duyulan erkeklik eril 

yapıya tam uyumlu olarak şekillenmektedir.  

3.2. Erkekliğe Dair Geçiş Ritüelleri- Aşamaları 

Kadın ve erkek olmanın belirli aşamalarla kendisini açığa çıkardığını ve kadınlık ve 

erkeklik olarak toplumsal cinsiyet halini aldığını biliyoruz. Özellikle bedensel olarak 

yapılan bazı uygulamalar, bir erginleme hali olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

aşamalardan ilki ise sünnet olmaktır. İlksel insanları ve kabile hayatlarını 

değerlendirdiğimizde daha vahşi olan sünnet ya da sünnet benzeri uygulamalarla 

karşılaşıyoruz. Bu tip gelenekler aslında bireyin acı eşiği ile de doğrudan orantılı olarak 

meydana gelmekte ve bireyin artık çocukluktan çıktığının bir imaresi olarak 

toplumsalda kabul edilmesinin ön koşulu olmaktadır. Taylan Akkaya bu tarz erginleme 

törenlerine bir tür sakatlama gözüyle bakmakta ve konuyu şöyle açıklamaktadır. 

Sakatlama, sağlığa kavuşmak gibi bir gerekçesi bulunmayan, kişisel 

ve/ya birkaç kişisel istekle sınırlı olmayan; toplumun önemli bir kesimi 

veya tamamı tarafından paylaşılan davranış kalıpları sonunda; gelenek 

veya görenek düzeyinde ilke, kavram, kuralları netleşmiş; biyolojik doğal 

yapının, kültürel gerekçelerle, kırılma, kesilme, yarılma, parçalanma, 



45 

 

form bozma vb. bir uygulama ile tamamen veya uzun bir zaman dilimi 

için fenotipik özelliklerin değiştirilmesi eylemidir.  (yıl belirtilmemiş, ss. 

44-45).   

Sünnet geleneksel toplumlarda hem erkekler hem de kadınlar için geçerli olan bir 

uygulamadır ancak toplumsal olarak değerlendirdiğimizde Türkiye’de çok büyük 

çoğunlukla erkekler sünnet edilmektedir. Türk toplumu baz alındığında küçük bir erkek 

çocuğunun ‘erkek’ olması için ilk aşama sünnet olmasıdır. Cerrahi bir müdahale olan 

sünnet, Türk toplumu için sadece basit bir müdahaleden ibaret değildir. Sünnette 

erkeğin cinsel organının ön kısmı kesilerek alınır ve bu işlem aslında erkekten bir parça 

yok ederek erkekliğin doğmasını sağlayan bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Sünnetin gerek dini gerekse toplumsal olarak farklı farklı anlam kodları bulunmaktadır. 

Ailesi Müslüman olan bir erkek çocuğunun erkekliğinin onaylanması için sünnet olması 

zorunludur. Dini kabuller ile cerrahi müdahale birleşerek adeta bir karnavala dönüşür. 

Toplumsal anlamlar özelinde düşündüğümüzde erkek olmanın ötekiler tarafından, gerek 

akran grupları gerek akrabalar gerekse de erkeğin dışında kalan herkes tarafından 

onaylanması gereken bir olgu olduğu göze çarpmaktadır. Erkek çocuğuna en küçük 

yaştan itibaren kendisini göstermesi gerekliliği dikte edilir. Erkek çocuğun dışarıda 

çıplak olarak gezmesi kimse için sorun teşkil etmez hatta bu durum yakın çevre 

tarafından da teşvik edilir. Sünnet ise bunun erkeğe ve erkekliğe dayatıldığı doruk 

noktalardan birine tekabül eder. Sünnet töreninde erkek çocuğun ailesi, yakın çevresi ve 

hatta çocuğun dışında kalan herkes çok mahrem bir anı törensel bir hatıraya çevirmek 

üzere oradadırlar. Bu durum öyle bir hal almıştır ki sünnet kavramı düğünle birlikte 

kullanılmaya başlar. Böylesi bir müdahale erkeklik için ritüel halini almazsa, toplum 

tarafından erkekliği onaylanmamış gibi düşünüldüğünden bir düğün törenine 

dönüştürülür. Sünnet olana kadar küçük bir oğlan çocuğu olarak kabul edilen erkek, 

sünnet olduktan sonra toplum tarafından erkek kimliğini almış olur. “Bedeninde 

özellikle cinsel organı gibi önemli bir bölgesine müdahalede bulunulan erkek, bu 

müdahale ile birlikte kimlik oluşumuna büyük bir katkı sağlamış olur.” (Barutçu, 2013, 

s. 19).  

Türk toplumu özelinde düşündüğümüzde askerlik, tarihsel ve kanuni bir görevden 

ziyade toplumsal anlamlarıyla konumlandırılır. Asker olmak, hem asker için hem de 



46 

 

oğlunu askere gönderen ailesi ve bireyin yakın çevresi için gurur kaynağı olarak kabul 

edilir. Erkek, tecilini bozdurup askere gideceği günü beklemeye başladıktan sonra, artık 

onun için toplumca kabul edilen yeni hayatı başlamış olur. Askere gitmeden önce asker 

eğlenceleri düzenlenir, askere destek olabilmek amacıyla askerin bütün yakınları bir 

araya gelir ve askere gitmeden önceki gece askere kına yakılır. Kültürel olarak bunun 

şöyle bir söylemi vardır. Bizde üç şeye kına yakılır. Geline kına yakarlar; eşine, 

çocuklarına kurban olsun diye. Askere giden delikanlılara kına yakarlar; vatana kurban 

olsun diye. Kurban Bayramında koçlara kına yakarlar; Allah’a kurban olsun diye. Kına, 

ayrılmayı farklı bir aşamaya geçmeyi ve bu aşamada olabilecek olumlu ya da olumsuz 

tüm olaylara dair herkesçe kabul edilen bir durumun görsel işareti olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Askere giden bireyler, en başından vatanları için savaş durumunda 

yaşanacak kötü olayları bilerek giderler ve askerlik sürecinde fiziksel ya ruhsal 

yaralanmaların ve dahası ölümlerin tamamı askerliğin toplumsal anlamlarınca 

normalleştirilmiş ve kutsal hale getirilmiştir.  

Türk toplumu için vatan, toprak gibi kavramlara farklı şekillerde anlamlar yüklenmiştir. 

Vatan sadece bir toprak parçasının ya da ait olunan toplumsal mekanın karşılığı 

değildir. Askerlik süresi haricinde de vatan korunması, kollanması ve hep sahip 

çıkılması gereken bir canlı bir varlık gibi konumlandırılır. Vatan toprağı bazen kadına, 

anneye ya da çocuğa eş tutulur bazen de ulaşılmaz olan ama hep sahip çıkılan uzak bir 

ideal olarak görülür. Türk toplumu için vatan asla tek anlama gelen yüzeysel bir yapıda 

bulunmaz, vatan çoklu anlamları de içinde bulunduran ve bu çoklu bağlamlar üzerinden 

milliyetçilik ideolojisinin sürdürüldüğü ve yeniden üretildiği bir olgular bütünü olarak 

karşımıza çıkar. Çiğdem Akgül bu durumu şöyle anlatır.  

Vatanının sınırlarını korumaktan aciz erkekler, sevdiği kadının bedenini 

koruyamayan erkeğin utancını taşımaya mahkumdur ve kadınını 

toprağını koruyamayan bir erkeğin de o vücut ve toprak üzerinde hiçbir 

iddiası, hakkı kalmaz. Ancak bunu başarı ile yerine getirebilen erkeklere, 

devlet ile ilişkisini daha imtiyazlı kılacak savaşma ve askerlik üzerinden 

tanımlanan bir vatandaşlık hediye edilir. (Akgül, 2011, s. 46). 

Erkek, toplumsallaşma sürecine bu askeri bilindışı söylemleri ile hazırlanır. Erkeğin 

askere gitmesi demek vatanını korumazdan önce hayatına alacağı, aldığı kadını da 



47 

 

koruyabileceği anlamına gelmektedir. Toplumsal kabullere yer etmiş askere gitmeyen 

biriyle bir kadını evlendirmeme normunun altında da bu tip düşünce kalıpları 

yatmaktadır.  

Askerlik aynı zamanda peygamber ocağı olarak da kabul edilir. Peygamber ocağı olarak 

kabul edilmesinin tarihini Osmanlı Devletine kadar götürmek mümkündür. Asakir-i 

Mansure-i Muhammediye ordusu, Osmanlı Devletinde kurulan askeri ordunun adıdır ve 

kimi kaynaklara göre Muhammedin Ordusu kimi kaynaklara göre de Muhammed’in 

Muzaffer Askerleri olarak çevrilmektedir. Osmanlı’dan bugüne kadar askerlik kurumu 

ve askeriyenin getirdikleri dinle ilişkilendirilmiştir. Özellikle şehit olmak hem askeriye 

için hem de din için ayrı bir mertebe olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Erkekliğin geçiş aşamalarından bir diğeri ise iş sahibi olmaktadır. En başından beri 

dışarıda olmak, evin direği olmak ya da para kazanmak gibi sorumlulukların hepsinin 

yüklendiği erkekler için böyle bir aşama kilit noktada bulunmaktadır. Sünnet biyolojik 

bir zorunluluk olarak askerlik vatan borcu olarak kabul edilmişken iş sahibi olmak ya da 

çalışma hayatına dahil olmak erkekler için temelde bireysel gibi gözüken ama toplumsal 

bilinçaltında kodlanan bir aşama olarak karşımıza çıkmaktadır. Türk toplumunda çok 

büyük bir çoğunluk para kazanması ve evi geçindirmesi gereken kişinin erkek olduğuna 

inanır. Erkeğin alanının kamusal alan olduğu düşünüldüğünde de erkek dışarıda olmak 

ve maddi kaynakları temin etmekle sorumlu tutulur. “Erkeklik inşasını olanaklı kılan 

araçların başında gelen çalışmanın, değişim ve yükselme hayallerinin de kurucu 

olduğunu söylemek mümkün, çalışma her sınıftan ve türden erkekleri inşa edebiliyor.” 

(Sancar, 2016, s. 62).
3
 Farklı erkeklik tiplerinin ortak noktası olarak görebileceğimiz 

çalışma hayatının kendisi eril özelliklere sahiptir. Daha fazla risk almayı, rekabeti ve 

hırsı tetikleyen bir alan olan iş yaşamında erkekler hem o alana göre şekil alırlar hem de 

o alanın dönüştürücü gücü olarak kendilerini görürler.  

Çalışma hayatı ve erkeklik/ler ilişkisine dair bir diğer önemli araştırma olan Erkekliğin 

Türkiye Halleri kitabında çalışma hayatının erkekler için ne anlama geldiği hem nitel 

bulgularla hem de nicel verilerle incelenmiştir. Boratav, Fişek ve Ziya’nın 2000 kişi ile 

yüz yüze gerçekleştirdikleri anket çalışmasında erkeklerin %55,7’sinin ilkokul 

döneminde çalıştıkları öğrenilmiştir. Erken yaşta çalışmaya başlama nedeni olarak da 

                                                
3
 Serpil Sancar’a ait  çalışma alanı ve erkeklik/lere ilişkin kapsamlı bir araştırma olan Erkeklik: İmkansız 

İktidar kitabı tezimizin ilerleyen bölümlerinde daha ayrıntılı bir şekilde incelenecektir.  



48 

 

%49,6 oranında maddi durumlardaki yetersizlik %27,1 oranında da erkeklerin 

kendilerinin çalışmak istedikleri sonucuna ulaşılmıştır. (2017, ss. 38-39). Erkeklere 

yüklenen iş bulma ve geçim sorumluluğu onlar için hayatın en erken dönemlerinde 

başlamakta ve bireyi etkilemektedir. Geçim problemi sadece bireysel bazda 

değerlendirilmemekte; eğer kişi evliyse bu sefer eşinden daha fazla kazanması gerektiği 

sosyal olarak erkeğe dayatılmaktadır.  

Geleneksel kabulde erkeğin askerden geldikten sonra hemen iş bulması beklenir; çünkü 

işi olursa evlenmeye de hak kazanacak gibi bir düşünce bulunmaktadır. Askerliğini 

yapan, işini bulan erkek artık evlenmek için diğer tüm eşiklerden geçmiş kabul edilir. 

Evlilik, toplumun devamlılığını sağlayan ve Türk toplumu özelinde düşünüldüğünde 

heteroseksüel ve evrensel bir kurumdur. Bozkurt, Gelles ve Nevile’nin Sociology: An 

İntroduction adlı kitabından ailenin ve evlilik kurumunun evrensel oluşuna dair şu 

örnekleri aktarır.  

Geleneksel Kızıldereli Navajo kabilesinde, eşler asla bir arada 

yaşamazlar. Koca diğer erkeklerle ortak kullanılan alanda yaşarken; 

karısı, annesi ve kız kardeşleri ile birlikte yaşar. Veya Doğu Afrika'da 

yaşayan Maasai kabilesi üyesi yakın bir arkadaşının, eşiyle birlikte 

olmak için izin istemesini normal ve uygun bulur. Karı ya da koca onun 

eşinin cinsel misafirperverliğini reddetmesi kaba bir davranış olarak 

değerlendirilir. (Bozkurt, 2011, s. 260). 

Evlilik, erkek ve kadın cinsiyetine sahip bireyler arasında gerçekleşir; bunun öncelikli 

gerekçesi soyun ya da türün ancak bu şekilde sağlanıyor olması ve toplumsal ve dini 

kabullerin bu yönde şekillenmiş olmasıdır. Evlilik kurumu ve aile öncelikli olarak neslin 

devam etmesini sağlayan bir yapıdadır. İnsan yavrusu diğer türlerin yavrularında olduğu 

gibi tek başına büyüyüp gelişemez, bu nedenle bir aileye ya da bir yuvaya ihtiyaç duyar 

dolayısıyla koruma ailenin diğer fonksiyonlarından biridir. Aile ve evlilik kurumu 

toplumsallaşmanın sağlandığı ilk ortam olması açısından da çok önemlidir. “Cinsel 

normların düzenlenmesi ve denetim altına alınması evliliğin temel sebeplerinden biri 

olarak kendisine yer bulur. Sevgi ve arkadaşlığın daim kılınması da evlilik sayesinde 

olmaktadır. Evliliğin diğer çok önemli sebebi ve sonucu olarak karşımıza toplumsal 

statüyü sağlıyor olması çıkar.”(Bozkurt, 2011, s. 261). Hem kadın hem erkek için 



49 

 

böylesi önemli olan bir aşama her iki cinsiyet rolü için de geçerli bir geçiş ritüeli olarak 

karşımıza çıkar. Evlenmiş bireyler, artık toplum gözünde toplumsal cinsiyetlerinin tüm 

gereklerini yerine getirmiş sayılırlar ve kadın ve erkek oldukları ancak bu aşamada 

kabul edilebilir hale gelir; evlilik süreciyle birlikte bireyler artık kendilerine yüklenen 

sorumlulukları başkalarına ve özellikle çocuklarına aktarabilecek olgunluğa ulaşmışlar 

demektir. Özellikle erkek için düşünüldüğünde bir evi geçindirme ve başka bir insanın 

sorumluluğunu alma evlilik ile başlar. Baba olmuş erkek, eriştiği erkeklik kudretini 

karısı ve çocukları üzerinden geliştirmeye devam eder. “Erkek çocuğa sahipse bu erkek, 

artık ömrü boyunca ona dayatılan ve içselleştirerek aşmış olduğu erkeklik aşamalarını 

yeni yetme bir çocuğa aşılamakla yükümlüdür.” (Barutçu, 2013, s. 127). 

Geleneksel olarak kabul edilen erkeklik aşamaları; sünnet, askerlik, iş bulma ve evlilik 

sıralaması şeklinde gerçekleşmektedir. Kapitalizmin yoğun olarak hissedilmeye 

başlamasıyla sünnet aşamasının yeri sabit kalırken, diğer geçiş ritüellerinin 

sıralamalarında değişiklikler meydana gelmektedir. Örneğin bir erkek askere gitmeden 

evlenmiş ya da iş sahibi olmuş olabilir. İşi varken askere gitmeyi tercih etmiş de 

olabilir. Tezimizin bulgular bölümünde erkeklik aşamalarında yaşanan değişimlerle 

ilgili ayrıntılı bilgi ve bulgulara yer verilecektir. 

3.3. Erkeklik Çalışmalarına Dair Kuramsal Çerçeveler 

3.4. Connell ve Çoklu Erkeklikler Teorisi 

Erkeklik çalışmalarıyla ilgili en önemli eser olan Masculinities 1955 yılında Connell 

tarafından kaleme alınmıştır. Bu eser erkeklik çalışmaları için başlangıç noktasını 

oluşturur. Connell’ın toplumsal cinsiyet teorisinin dayandığı nokta iktidar ilişkileri ve 

bu ilişkilerin çevrelendiği toplumsal cinsiyet örüntüleridir. İktidar olarak gücü elinde 

bulunduran her şeyi anlayabiliriz. Connell da temelde kapitalizmi sonrasında ise iktidarı 

elinde bulunduran tüm kurumları iktidar unsuru kabul ederek bu çerçevede 

açıklamalarını yapar. Toplumsal Cinsiyet ve İktidar adlı kitabında toplumsal cinsiyete 

dair görüşlerine yer verdiğimiz ve tezimizin de kuramsal çerçevesini oluşturan 

Connell’ın Masculinites kitabı çok erken dönemlerde yazılmasına rağmen 

Türkçeleşmesi 2019 yılında olmuştur.  

Connell, kitabına erkeklik araştırmalarına dair bulguları vererek başlar ve erkeklik bilimi 

olarak adlandırdığı şeyi irdeler. Erkeklik araştırmalarını tıpkı toplumsal cinsiyet 



50 

 

konusunda yaptığı gibi üç ayrı bakış açısı üzerinden değerlendirerek açıklar. Burada yer 

alan ilk bakış açısı Freudyen yani psikanaliz temelinde şekillenen bakış açısıdır. 

“Baklayı ilk ağzından çıkaran kişi Freud olmuştur, görünüşte doğal bir nesne olan 

erkekliği oluşturan unsurları ele alan bir sorgulamaya girmenin hem mümkün hem de 

bir anlamda şart olduğunu ilk kez Freud ortaya koymuştur.” (Connell, 2019, s. 39). 

Daha önce de bahsettiğimiz üzere psikanalitik yaklaşım, erkeklik ve kadınlığın anne ve 

baba üzerinden cinsellik temelinde çok erken yaşlarda oluşturulduğunu anlatır. Söz 

konusu olan erkek, kadın gibi kendisini eksik görmez ancak her an iğdiş edileceği 

korkusunu üzerinde taşır. İğdiş edilme onda babasından nefret etme ve annesine 

yaranma duygusuna dönüşerek -bu sırada çocuğa anne babanın davranışları çocuğun 

cinsiyetlenmesinde en önemli etkendir- kadınlık ya da erkekliğin temellerinin atılmasını 

sağlar. Freud bu süreçte oluşan üstbenliğin yani süperegonun bir cinsiyetinin olduğuna 

ve babanın çocukla kurduğu iletişim sonucu şekillendiğine ve erkeklerde kızlardan daha 

belirgin olduğuna değinir. (Connell, 2019, s. 42). Connell’ın psikanaliz konusunda 

fikirlerine önem verdiği bir diğer isim ise Carl Jung’dur. Jung kendi kuramını 

arketiplere dayandırır ve kadının da erkeğin de içinde zıt cinsiyetlerinden olduğundan 

bahseder. “Anima ruhu, animus düşünceyi tarif eder.” (Oğuz, t.y:9). Animayı erkeğin 

içinde yer alan kadına dair bilinçdışı, animusu da kadının içinde yer alan erkeğe dair 

bilinçdışı olarak tanımlayabiliriz. “Jung arketipsel kişilikleri, evrensel eril ve dişil 

varlıkların yapılarında herhangi bir tarihsel değişimin meydana gelmesi mümkün 

değildir ancak aralarındaki dengede birtakım değişiklikler olabilir diyerek 

açıklar.”(Connell, 2019, s. 77). Psikanalist bakış açısında yer alan bir diğer isim ise 

Alfred Adler’dir. Adler’e göre tüm diğer yaklaşımlar erkeğin kültürel ve sosyolojik 

konumunu yükseltip kadının daha aşağıda algılanması üzerinden ilerler. Kendisinin eril 

protesto olarak tanımladığı şey de budur. Kültürel pratiklerin tamamı erkeğe yatırım 

yapar ve bu da içsel olarak olumlu ya da olumsuz birikime yol açar.  

Eril protesto, hissedilen zayıflığın saldırganlığa varan ve sonu gelmez bir 

kazanma hırsıyla ıralanan bir tutumla giderilmesi anlamına gelir. Adler 

eril protestonun nevrotik ruhsal yaşamda olduğu kadar normal ruhsal 

yaşamda da etkili olduğu görüşündedir. Bu görüş ile geleneksel 

erkekliğin eleştirisi arasındaki mesafe uzak değildir. Eril protesto, kadın 

psikolojisinin bir özelliği olduğu kadar erkek psikolojisinin de bir 



51 

 

özelliğiydi fakat bilhassa kadınları madun konumuna getirirdi. Erkekler 

içinse kamusal alanda ciddi bir tehdit olmaktadır. (Connell, 2019, ss. 51-

52) 

Erkeklik çalışmalarına dair bir diğer bakış açısı ise cinsiyet rolüdür. Connell Toplumsal 

Cinsiyet ve İktidar adlı kitabında her iki toplumsal cinsiyet için vurguladığı özellikleri 

burada erkek rolüne indirgeyerek açıklar. Cinsiyet rolleri de erkek üzerinden yine 

iktidara sahip kişiler tarafından -çoğunlukla erkekler- belirlenir ve kullanıma sunulurlar. 

Yani bireylerden beklenen davranış ve normlar sadece erkeklerin rolleriymiş gibi 

sunulur ve kadınlardan bu rollerin tam tersinde cinsiyetlenerek davranmaları beklenir. 

Bu noktada Connell, bu anlayışı eksikleri olduğu ve dönemsel iktidarla yalnızca 

erkekler üzerinden dönüştüğü için eleştirir. “Toplumsal cinsiyet ilişkilerinde meydana 

gelen tarihsel değişimler erkekler üzerinden toplumsal denetim düzeneğinin dışarıdan 

dayatılan, harici bir denetim düzeneği olmaktan çıkarıp içselleştirilmiş bir düzenek 

haline gelmesi şart koşuyordu.”(Connell, 2019, s. 66).  

Connell’ın  erkeklik bilimine dair söz ettiği son bakış açısı etnografiktir. Gilmore’nin 

Manhood in Making adlı çalışmasından yola çıkar ve Gilmore’nin sorduğu soruyu 

yeniler. “Adamlığın dünyanın dört bir yanında geçerli olan bir arketipi var mıdır?” 

(Connell, 2019, s. 78). Bu temel sorunun cevabı toplumsal cinsiyet ilişkilerine ve bu 

ilişkileri üreten siyasi erke bağlı olarak değişmektedir. Connell’ın da esasen vurguladığı 

nokta tam olarak budur ve bu bakış açısında yoksun olan çalışmayı sığ olarak 

değerlendirir. 

Connell, erkeklik için incelediği bu bakış açılarında eksik olan noktaları görür. 

Psikanaliz erkek merkezli ve erkek üzerinden düşünen bir bakış açısıyla toplumsal 

cinsiyeti değerlendirir. Rol kuramı için eksik olan şey yine merkeze erkeği alıp gerekli 

değişimlerin tamamını erkek bakış açısından görmesindedir. Etnografik çalışmalar ise 

toplumsal cinsiyet ilişkilerine dair söylemlerde bulunmaz ve yalnızca kültürel olguları 

değerlendirir. Tüm bu bakış açılarının eksikliği içinde sorusunu yineler ve bir erkeklik 

bilimi olanaklı mıdır? diye sorar. Ve bu soruya şu şekilde cevap verir. 

Burada tutarlı bir bilim nesnesi inşa eden şey toplumsal cinsiyet 

ilişkileridir. Erkekliğin bilgisi, toplumsal cinsiyet ilişkilerini bilme 

çabalarından doğar. Erkeklikler toplumsal cinsiyet ilişkilerinin 



52 

 

yapılandırdığı pratik tertibatlardır. Doğaları itibariyle tarihseldir. İnşa 

edilmeler, ve yeniden inşa edilmeleri ise toplumdaki çıkar dengesini ve 

toplumsal değişimin yönünü etkileyen siyasi bir süreçtir. (Connell, 2019, 

s.55). 

Connell, erkekliğin ne olduğunu anlamak için bedenin stratejik bir önemde olduğunu 

söyler. “Erkeğin ve erkekliğin hegemonyasını ilan etmesinin öncelikli iki koşulu 

bedensel ve zihinsel güçtür.” (Seden Meral, 2011, s. 315). Erkek aktif olması ve 

bedeniyle kendini kamusal alanda temsil etmesiyle, bedeni değiştirip dönüştürmesiyle 

ve bedeniyle ve diğer bedenlerle kurduğu ilişkilerle kendisi somutlaştırmaktadır. 

“Connell bu konuda iki farklı bakış açısı olduğunu söyler. Beden toplumsal cinsiyet 

ayrımlarını üreten doğal bir makinadır. Diğer görüş ise beden daha ziyade toplumsal 

simge sistemlerinin üzerinde izlerini bıraktığı boş bir levha veya tuvalden ibarettir.” 

(Connell, 2019, s.100). İlk görüşün temelinde sosyobiyoloji fikri bulunmaktadır ve 

toplumsal cinsiyeti bu şekilde açıklar. Bu teze göre bireylerin davranışlarının sebebi 

biyolojik yani kişinin doğuştan getirdiği özelliklerden kaynaklıdır ve toplumsal cinsiyet 

ilişkilerinin belirleyeni yalnızca bedendir. Connell bu fikrin karşısında durur. Beden 

yalnızca daha önceden belirlenmiş rollerin sergilendiği bir alan değildir aksine beden 

zamanın ruhu doğrultusunda doğaçlama yapmaya açık bir alandır. Erkek bedeni yine 

temsilinin dışarıda olması sebebiyle en çok yorumlanan ve diğer bedensel alanları 

şekillendiren yer olmasına rağmen hormon bunu söyledi bende yaptım düşüncesine 

indirgenecek bir konumda bulunmamaktadır. “Performans hem simgeseldir hem 

kinetiktir; hem toplumsaldır hem de bireyseldir ve onun bütün veçheleri birbirine 

bağımlıdır.”(Connell, 2019, s. 115). Refleksif beden pratiği, bedenin davranış ve 

edimlerini tek bir nedene indirgemez. Bedenin yapıp ettikleri biyolojik cinsiyetine bağlı 

olduğu gibi toplumsal cinsiyetinin ona yüklediklerine göre de davranır. Bu şekliyle 

düşündüğümüzde bedenin etkilendiği şey yalnızca biyolojik değildir; beden içinde 

bulunulan zamandan, kültürden, iktidar yapısından, ekonomiden, mevcut kapitalist 

düşünceden ve diğer makro ve mikro her alandan nasibini almaktadır. “Refleksif beden 

pratikleri aracılığıyla bedenler beden olmaktan çıkmadan toplumsal süreçlere katılıp 

tarihe dahil olurlar; söylemdeki simgelere, göstergelere ya da konumlara 

dönüşmezler.”(Connell, 2019, s. 131).  



53 

 

Connell, toplumsal cinsiyeti anlamaya ilişkin genel bir çerçeve sunar ve bunun için 

öncelikli olarak erkeklik tanımlarını gruplandırır. Özcü tanımlara göre erkekliğe dair 

yaygın bir tanı merkeze alınır ve erkeklik de bu şekilde tanımlanır. Ancak bu bakış açısı 

tamamıyla öznel bir temelden beslendiği için objektif bir gerçekliği yansıtmaktan 

yoksundur. Pozitivist tanımlar ise bireyin davranışlarının onun toplumsal cinsiyetinin 

göstereni olarak kodlar. Bu tanımlamaya göre erkekler erkeksi, kadınlar kadınsı 

davranırlar. Erkeklerin feminen, kadınların maskülen davranmaları durumunda bu 

tanımlamalar yetersiz gelecektir. “Oysa erkeksi ve kadınsı terimler, bu kategorik 

cinsiyet ayrımının ötesinde, toplumsal cinsiyet bağlamında erkekler ve kadınların kendi 

aralarında nasıl farklılaştıklarını işaret etmektedir.” (Connell, 2019, s.139). Normatif 

tanımlara göre kadınlık kadının erkeklik erkeğin edimleridir. Göstergebilimsel tanımlar 

ise erkeklik ile dişiliğin göstergebilimsel karşıtlığında erkeklik, işaretlenmemiş bir 

terimdir yani simgesel otorite alanıdır. Connell’ın genelde toplumsal cinsiyete özelde 

ise erkekliklere dair ortaya koyduğu en önemli tez, tek bir toplumsal cinsiyete yüklenen 

çoklu cinsiyet pratiklerinin olduğudur.
4
 Connell bu fikrin temelini Erkeklikler 

kitabından çok önce yazdığı Toplumsal Cinsiyet ve İktidar kitabında atmıştır. 

Karakter yapıları olarak kadınlığın ve erkekliğin, tarihsel açıdan 

değişken olarak görülmeleri gerekir. Aynı toplumda, aynı dönemde 

çeşitli cinsel karakter biçimlerinin ortaya çıkmasını önleyebilecek hiçbir 

şey yoktur. Çok yönlü kadınlıklar ve erkekliklerin toplumsal cinsiyete ve 

yapılarının yaşatılma biçimine ilişkin temel bir olgu olduğunu iddia 

ediyorum. (Connell, 2019, s. 106). 

Connell’ın öncüsü olduğu farklı erkeklikler tezi, erkekliklerin sergilediği davranışların, 

bazen mekana bazen zamana bazen de içinde bulunulan ortama göre değişiklik 

gösterdiğini öne sürer. Erkeklikler arasındaki ayrım erkeklerin erkeklerle ve diğer 

kurum ve cinsiyetler arasındaki ilişkilere göre düzenlemiştir. Çoklu erkeklikler tezine 

göre dört farklı erkeklik tipi bulunmaktadır: Hegemonik erkeklik, madunlaştırılan 

erkeklik, suç ortağı erkeklik ve marjinalleşen erkeklikler. Erkeklik tiplerine dair 

açıklama yapmadan önce şunu açıklamakta fayda vardır. Bir erkek aynı anda hem 

                                                
4
 “Özbay ve Kılıç, çoklu erkeklikler tezinin Tolson’a kadar götürülebileceğini iddia etmişlerdir. Aslında 

aynı anda kültürler arasında veya içinde birden fazla erkeklik ifadesinin bulunduğuna dair alıntılar 

Connell’ın kitabında dört kez alıntılanmasına rağmen onun attığı ve kendi teorisinde çok önemli bir adımı 

oluşturan bu adımı görmezden geliyor.” denmektedir.(Özbay & Kılıç, 2004, s. 93).  



54 

 

hegemonik hem de marjinal erkeklik grubunda yer alabilir. “Dolayısıyla maskülinite
5
 

diye bir şey yoktur, masküliteler vardır ve bunlar değişken, dinamik ve çeşitlenen 

nitelikler arz ederler.” (Carrigan, 2002, s. 106). Aynı şekilde madun konumunda 

bulunan bir erkek, aynı zamanda suç ortağı erkekliğe hizmet ediyor olabilir. Erkeklikler 

birbirinden farklı olmasına rağmen aralarındaki sınır asla katı değildir; topluma, 

zamana, mekana, akran gruplarına göre ani ve sürece tabi olarak değişimler gösterebilir 

bu durumda aynı zamanda erkeklik rolünün çoklu olduğu yapısını bir kez daha gözler 

önüne sermektedir.  

“Hegemonik erkeklik, ataerkinin meşruluğu sorununa halihazırda verilmiş, kabul gören 

yanıtı somutlaştıran toplumsal cinsiyet pratiği tertibatıdır.” (Connell, 2019, s. 150). 

Hegemonya bir şeyin üzerinde güç kurmak, o şeyi baskıya maruz bırakmaktır. Bu 

haliyle düşünüldüğünde hegemonik erkeklik toplumsal cinsiyet sahasının belirleyeni 

olarak karşımıza çıkar. Hegemonya kurmuş olan düzendeki erkekler, diğer erkeklikleri 

ve toplumsal cinsiyet ilişkilerini belirler. “Hegemonik erkekliği, genç, kentli, beyaz, 

heteroseksüel, tam zamanlı bir iş sahibi, makul ölçülerde dindar, spor dallarının en 

azından birisini yapabilecek kadar yeterli düzeyde aktif bedensel performanslara sahip 

erkeklerin temsil ettiği erkeklik” (Sancar, 2016, s. 30) olarak tarif edebiliriz. Ancak 

hegemonik erkekliğin ne olduğuna dair şu açıklamayı yapmak önemlidir. Hegemonik 

erkek yalnızca para sahibi erkek değildir, hegemonik erkek yalnızca güç sahibi erkek 

demek değildir, hegemonik erkek yalnızca belirli bir konuma ya da soya sahip olmak 

demek değildir; hegemonik erkek tüm bunların dışında ve dahilinde otoriter erkekliği 

temsil etmektedir. Toplumsal kabuller özünde düşündüğümüzde de bir insanın güç 

kurabilmesinin ön koşulu olarak iş sahibi olması karşımıza çıkar. Erkeğin 

hegemonyasını güç konumuna yükseltebilmesi iş hayatında başlar ve diğer alanlara da 

sirayet eder. Örneğin memur olan erkek, kamusal alanında önce orada en düşük 

pozisyonda bulunan kişi üzerinden hegemonyasını kurar. Sonrasında iş arkadaşı -erkek 

ya da kadın fark etmez- üzerinden hegemonyasını pekiştirir. Yavaş yavaş sıra oradaki 

rütbeli kişilere gelerek etkisini daha da genişletmeye başlar. Bu şekilde güç alan 

erkeklik kendi alanından olmayan kişilere de gün geçtikçe gücünü hissettirir, 

hegemonya kişinin en yakınından başlayarak öteki konumunda gördüğü kim varsa oraya 

                                                
5
 “Maskünilite kavramı, kökeni itibariyle geçmişi on dördüncü yüzyıla kadar uzanan ve Fransızca 

masculin- Latince masculinus’dan türetilen sözcük kısaca erkeklik anlamına gelmektedir. İlk olarak da on 

sekizinci yüzyılın ortalarında kullanılmıştır.” (Alıntılayan Erdoğan, 2011, s. 46). 



55 

 

kadar devam ederek hem genişler hem de etki alanını artırır. “Bourdieu’nun libido 

dominandi kavramıyla açıkladığı bu durumda erkek öncelikle diğer erkekler üzerinde 

iktidar kurma isteğindeyken, tali olarak kadın üzerinde egemenlik kurmanın sembolik 

mücadelesi içerisindedir.” (Bourdieu, 1997, s. 225). Temelde bu değişikliklerin özünde 

yine iktidar vardır. İktidarın belirlediği düzenler doğrultusunda hegemonik erkekler 

kendi pratiklerini yeniden düzenleyerek dönüşümü döngüsel bir şekilde devam ettirirler.  

Madun, kelime anlamı olarak alt aşamada bulunan demektir. Toplumda madun 

konumunda bulunanlar genel kabulün dışında kalan insanlardır ve bu insanlar hep 

ötekileştirilir. Connell için de madun erkeklikler çoğunlukla eşcinsellere denk 

düşmektedir; hegemonik erkekliğin tam karşısında yer alan madun erkeklikler 

hegemonik erkekliğe tabii konumda yer alırlar. Connell, madun erkekliklerin yalnızca 

eşcinsellerden oluşmadığını söyler ve bu duruma şu eklemeleri yapar. “Pısırık, 

muhallebi çocuğu, ahmak, beceriksiz, hanım evladı, tabansız, dönek, çıtkırıldım, 

sümsük, salon erkeği, ılık, mıymıntı, süt oğlanı, ana kuzusu, dört göz, mülayim,ebleh, 

korkak vb, burada da simgesel olarak erkekliğin kadınsılıkla bulanıklaştırıldı aşikardır.” 

(Connell, 2019, s. 153).  

Suç ortağı erkeklikte ise, hegemonik erkekliğin destekçiliği görülmektedir. Hegemonik 

güçleri besleme ve bu güçlerden karşı tarafın hegemonyasını artırma eylemi, bu erkeklik 

tipinin özelliklerindendir. Marjinalleştirilmiş erkeklikler; ırk, etnisite ve kültür 

üzerinden kendilerine alan bulurlar. Bu erkeklik tipi hegemonik erkeklik için marjinal 

olabilirken, kendi grupları ya da toplulukları içinde hegemonik erkeklik tipini de 

sergileyebilirler. Hegemonik erkeklik diğer erkeklik tipleri için damar görevi görmekte 

ve diğer erkekliklere giden tüm olumlu ya da olumsuz  besleyici özellikleri 

sağlamaktadır. “Baskın, madun ya da marjinalleştirilmiş erkekliklerin sürekli etkileşim 

halinde oldukları, birbirlerinin varlık koşullarını değiştirdikleri ve bunu yaparken 

kendilerini de dönüştürdükleri karmaşık toplumsal cinsiyet ilişkileri yapılarını görürüz.” 

(Connell, 2019, s. 338). Değişen tarihsel koşullar erkekliklerin kendini gösterdiği 

sahneleri de değiştirmektedir. 

Connell’ın erkeklik kuramındaki en önemli nokta, toplumsal cinsiyet pratiklerinin 

tarihsel süreçle iç içe olduğunu söylemesidir. Tarihsel süreçlerle bir arada bulunma 

toplumsal cinsiyet algısındaki değişimlerin de dinamiği olmaktadır. Tarihsel süreç 



56 

 

tanımı geniş bir yelpazedir ve kollarında iktidarı, ekonomiyi ve toplumsal değişimleri de 

bulundurur. Tüm bunlar yoğun bir şekilde toplumsal cinsiyet pratiklerinin üretimini ve 

yeniden üretimini sağlar ve devam ettirirler.  

3.5. Erkeklik Fikrinin Yeniden Formülasyonu: James Messerschmidt 

Messerschmidt, erkeklik ve hegemonik erkekliğe dair eksik olan konulara ve soru 

işaretleri yaratan noktalara yönelik cevapları Connell’in de fikir ve açıklamalarına yer 

vererek Hegemonik Erkeklik kitabında vermiştir. Erkeklik konusu görece yeni bir 

tartışma alanıdır ve bu alan çok da sağlam olmayan zeminleri ve fazlasıyla eleştirel 

açıkları bünyesinde bulundurmaktadır. Messerschmidt, bu açıkları revize ederek 

erkekliğe dair yeni bir formülasyon sunmuştur. Bu formülasyon temelini Connell’ın 

toplumsal cinsiyet teorisinden ve erkeklik fikrine ait düşüncelerinden almaktadır. 

Connell’e ve temelde erkekliğe yöneltilen eleştirilerin tamamını yeniden düzenleyerek 

erkeklik alanına dair sağlam bir araştırma zemini sunulmaktadır.  

Feminist teori ataerkiyi merkeze alarak eleştirilerinin tamamını ataerkil düzen üzerinden 

yapmıştır. Gerek radikal feminizmde gerek sosyalist feminizmde hedef tahtasında duran 

olgu ataerkil düzendir ve bu düzende tüm güç ve kaynağını erkeğe ait düşünceden alır. 

Ataerkil düzenden sorumlu olan değişip dönüştüren erkektir; bundan etkilenen ise hep 

kadın olmuştur ve bu değişim ve dönüşümün yansımaları hep kadına dairdir. Hal 

böyleyken ve tek bir hedef varken, toplumsal cinsiyet araştırmalarının yalnızca ataerki 

üzerinden gidiyor olması yanlı bir bakış açısına sebep olur ve araştırmaları 

objektiviteden uzaklaşır. Messerschmidt, öncelikli olarak buna odaklanır ve cinsiyet 

çalışmalarının merkezinin ataerkil düzenden çıkarılıp toplumsal cinsiyet üzerine getiren 

kişinin Connell olduğunu söyler. Connell, bakış açısını genişlettiği için artık iki cinsin 

de deneyimleri toplumsal cinsiyet algısı üzerinde önem kazanır; sadece erkeğin kadın ve 

toplum üzerindeki etkisini incelemek hem eksik kalıyordu hem de ataerkinin erkeğin 

üzerindeki etkisini görmezden geliyordu. “Erkeği ve kadını münferit kategoriler olarak 

vurgulamak, kadın ve erkeklerin gerçek yaşam deneyimlerinin çoğunun kendilerini 

temsil ettiği varsayılan kategoriler altında kaybolmasıyla sonuçlanır.”(Messerschmidt, 

2019, s. 40). Connell’ın böylesi girişiminden sonra ise hegemonik erkeklik ve 

hegemonik kadınlık kavramları ortaya çıkar.  



57 

 

Belirli davranış biçimleri, belirli varoluş biçimleri kültürel olarak baskın 

ve erkeklik ve kadınlığın genel örüntüsü olarak görülürken, diğer 

davranış türleri ve biçimleri, bunlara kıyasla sapkın veya aşağılık olarak 

tanımlanır ve alay düşmanlık ve bazen de şiddete neden olur. Daha iyi 

karşılayan bir terim olmadığından bu kültürel olarak baskın kalıpları 

hegemonik erkeklik ve hegemonik kadınlık olarak adlandırdık. (Akt. 

Messerschmindt, 2019, s. 77). 

Daha önce de bahsettiğimiz gibi erkeklikler çoğul niteliklidir ve toplumsal cinsiyet 

pratikleri doğrultusunda da davranış türleri de farklılık göstermektedir. Bu 

farklılıklarının kişinin özsel sermayesi ya da karakter özelliği olarak düşünülmesi, 

erkekliği çıkmaza yönlendiren en önemli unsurlardan biri olur. Çünkü özellikler her ne 

kadar bireysel olsa da bunun toplumsaldaki yansıması tamamıyla toplumsal cinsiyet 

özelliği olarak karşımıza çıkar. “Erkeklik bireylerin bedenlerine ya da kişilik 

özelliklerine gömülmüş sabit bir öz değildir, erkeklikler toplumsal eylem içinde hayata 

geçirilen uygulamalardır.” (Messerschmidt, 2019, s. 70). Bu durumda direkt olarak 

toplumsal cinsiyet pratiklerinin ve özelde erkekliğin sürekli dönüşen bir mekanizma 

olduğuna gönderme yapar. Erkeklik özellikleri farklı toplumlarda aynı yansımalara 

sebep olsa bile bu davranışın kökeninin aynı olduğunu iddia edemeyiz; onlar yalnızca 

farklı dinamiklerden ve farklı tarihsel aşamalardan beslenen cinsiyetlendirme 

çalışmalarıdır. Hearn’e göre hegemonik erkekliğin kültürel taşıyıcılarının toplumdaki en 

güçlü bireyler olması beklenmez. (Hearn vd., 2004, s. 57). Dolayısıyla erkeklik 

hegemonik erkeklik özsel olmadığı gibi evrensel de değildir, yalnızca kültürel 

pratikleriyle değişen veçhelere sahiptir. 

Connell ve Messerschmidt hegemonik erkeklik konusunda yükselen tartışmalara 

yönelik öncesinde kabul ettikleri üç konu hakkında değişikliğe gittiklerini 

söylemişlerdir. Buradaki ilk nokta tek bir iktidar örüntüsü içinde tüm erkekliklerin 

konumlandırılmasını yanlış bulmaları olmuştur. Bu bakış açısının hem erkekliği hem 

kadınlığı hem de hegemonik erkekliği anlayıp açıklamak için yetersiz olduğunu daha iyi 

bir yola ihtiyaç duyulduğunu söylemişlerdir. İkinci nokta bireysel özellikler ve 

psikolojik belirlenimler de beraberinde tek bir hegemonik erkeklik algısının doğmasına 

yol açmıştır. “Hükmedenler bilinçdışı şemalarını hem kendilerine hem de diğerlerine 

dayatarak tatbik etmekten kaçınmamaktadırlar” (Bourdieu, 2015, s. 90) ve bu durum 



58 

 

beraberinde tek tip erkeklik algısını getirmesine rağmen tahakküm uygulaya ve 

uygulanan kişiler için tezahürler farklılaşmaktadır. Değiştirilen üçüncü bakış açısı ise 

baskın olan erkeklik yapısının var olan toplumsal normlar üzerinde etkili olmadığının 

söylenmesidir. Tüm bunlara binaen erkekliğe dair çalışmaların tamamına kadınlığın, 

hegemonik olmayan erkekliklerin de eklenmesi gerekliliği, toplumsal cinsiyet 

pratiklerinin tamamının ilişkisel olduğu ve asla tek yönlü değerlendirilmemesi gerektiği 

sonucuna varılmıştır. Hegemonik erkekliğin anlaşılması çabalarının, toplumsal cinsiyet 

ilişkilerine daha bütünsel, hegemonik grupların gücü kadar tabii grupların failliğini de 

tanıyan ve toplumsal cinsiyetle diğer toplumsal dinamiklerin karşılıklı koşullanmalarını 

gözeten bir yaklaşım içermesi gerektiğini (Masserschmidt, 2019, s. 96) söyleyerek yeni 

bir formülasyon önermişlerdir. Hegemonik erkekliklerin yanı sıra başat erkeklikler 

olarak yeni bir kategorilendirilmeye giden Messerschmitt başat erkekliği de şu şekilde 

tanımlar. “Başat erkeklikler her daim toplumsal cinsiyet egemenliğiyle bağlantılı olmasa 

da- yerel, bölgesel ve küresel ölçekte- en çok takdir gören, yaygın, yerleşik olan, yahut 

erilliğin belirli bir toplumsal alanda mevcut haline denk düşer.” (Messerschmidt, 2019, 

s. 133). Hegemonik erkeklik kendisini zorunlu gibi göstermesine ve haklılığını dikte 

etmesine rağmen, başat erkekliklerin yaptırım gücü ve etkinliği karizmasından 

kaynaklanmaktadır.  

Messerschmidt, hegemonik erkeklik araştırmasına yapılandırılmış eylem teorisi 

kuramsal çerçevesini önerir ve araştırmalarını bu çerçeve doğrultusunda yapar. 

Yapılandırılmış eylem teorisini tam olarak anlayabilmek için Messerschmint’in yapıdan 

kastının ne olduğunun anlaşılması gerekmektedir. Toplumsal cinsiyet her şeyden öte 

kültürel pratikler silsilesidir ve birçok pratik sorgulanmadan kabul edilir ve bireyi 

eyleme geçirir. Bu pratiklerin temelinde de pratikleri oluşturan yapılar bulunmaktadır. 

“Sosyal yapılar sosyal eylemin aracı ve sonucudur, araçtır çünkü sosyal eylem, 

toplumsal yapıların kullanımıyla ortaya çıkar, sonuçtur çünkü toplumsal yapıların 

zaman ve mekanda yeniden üretilmesi toplumsal eylem yoluyla olur.”(Akt. 

Messerschmidt, 2019, s. 196). Hal böyleyken de yapı eylem ve birey sürekli etkileşim 

halindedir ve birbirlerinin pratiklerine tabidirler. Messerschmidt iki farklı yapı türü 

olduğundan bahseder: ilişkisel sosyal yapılar ve söylemsel yapılar. İlişkisel sosyal 

yapılar, sosyal pratik yoluyla belirli sosyal ortamlardaki bireyler arasındaki karşılıklı 

bağ ve bağımlılığı kurar. “Söylemsel sosyal yapılar ise kültürel olarak dikkate değer 



59 

 

anlamlar üreten temsiller, fikirler ve işaret sistemleridir.”(Messerschmidt, 2019, s. 197). 

İki farklı yapı dönütleri, eylemleri ve söylemleriyle sürekli birbirini besler ve 

şekillendirir. İlişkisel sosyal yapılarda somut eylemler görülürken, söylemsel sosyal 

yapılar görevin soyut anlam kısmını yüklenmiştir. Soyut anlamlar ve somut pratiklerinin 

tamamının yansıması olarak yapılandırılmış eylem teorisini görebiliriz. 

Messerschmint’e göre (2019) anlamların ne oldukları ve pratiklerin ne işe yaradıklarını 

sorgulamaya başladığımız noktada ise eşitsiz cinsiyet ilişkilerinin belirli zamanlarda 

belirli ortamlarda nasıl kurulduğunu anlayabileceğiz.  

Kimmel tarafından kaleme alınan Homofobi Olarak Erkeklik: Toplumsal Cinsiyet 

Kimliğinin İnşasında Korku, Utanç ve Sessizlik adlı makalede Amerikan erkekliğine 

dair eleştirel ve özcü bir bakış açısı benimsenerek, tarihsel olarak erkeklikler 

değerlendirilmiştir ve bu tarihsellik erkekliği değişmezlik niteliğinden uzaklaştırır.  

Erkekliği, her erkeğin kalbinde yer alan ezeli, zamansız bir şey olarak 

düşünürüz. Erkekliği, birinin sahip olabileceği veya olmayabileceği bir 

şey, bir nitelik olarak düşünürüz. Erkekliği, eril insanın kendisine özgü 

biyolojik bileşiminde yer alan, erkeklik hormonlarının veya penise sahip 

olmanın sonucu olarak doğuştan gelen bir şey olarak düşünürüz. 

Erkekliği, her erkeğin dünyada açıkça ortaya koyması gereken, insan 

bilincinin sınırlarını aşan elle tutulur bir özellik, toy bir gence zorlu bir 

erginleme ritüelini başarıyla tamamlamasının sonucu olarak muazzam 

bir tören edasıyla büyükleri tarafından sunulan ödül olarak düşünürüz. 

(Kimmel, 2013, s. 92). 

Tarihsel kuramcıların tamamının insanlık tarihi olarak erkeklik tarihinden bahsettiğini 

söyler. Erkekliği yüceltmek ya da erkekliği en üstün şey olarak göstermek yerine 

Kimmel, erkek olmanın erkeklikler üzerinde yarattığı baskıya değinir. Tüm bu baskıları 

Amerikan tarihi içerisinde çözümleyen Kimmel ilk etapta -ki bu kapitalizm öncesidir- 

erkekliği ikiye ayırır. Kibar Efendi olarak adlandırdığı erkeklik biçimi, toprak 

sahipliğine dayanmaktadır. Kahraman zanaatkar ise kentli zanaatkardır. Bu iki erkeklik 

tipi köy ve kent yaşamının yansımalarını barındırır. Kapitalizmin hayatlarımıza dahil 

olmasıyla birlikte ise Piyasa Erkekliği (Marketplace Masculinity) ortaya çıkar. Piyasa 

erkeğinin amacı başarı sağlamak, para kazzanmaktır. Bu amaçları doğrultusunda çalışır 



60 

 

ve tüm kimliğini hem bunun üzerine inşa eder hem de inşa ettiği kimliği besler. 

Zamanla her şeye hakim olmaya başlayan piyasa erkeği, diğer erkekleri öteki 

kategorisine iter ve sadece kendi tipindeki erkekler egemen olmaya başlar. “Kendini 

“ötekilerin” –kadınların, beyaz olmayan erkeklerin, bir yerin yerlisi olmayan erkeklerin, 

eşcinsel erkeklerin- dışlanması yoluyla ve erkeklerin en sonunda diğer erkekler arasında 

gerçek erkekler olabilecekleri, bozulmamış efsanevi eştoplumsal bir cennete doğru 

korku dolu bir kaçış yoluyla yeniden inşa ediyordu.” (Kimmel, 2013, s. 95). Aslında 

Kimmell’in bahsettiği piyasa erkeğinin yansıması hegemonik erkektir. Hegemonik 

erkeğin kendini daima diğerlerine özellikle de diğer erkeklere bir şeyleri ispat etmeye 

dair bir güdüsü bulunmaktadır, bu ispatın muhatabı da daima diğer erkeklerdir. Bu güdü 

çocukluktan itibaren beslenir, erkeğin gençlik ve sonraki dönemlerinde de bu istek zirve 

yapar. Erkeğin temel korkusu, kadınsı özellikler gösterip diğer erkeklerden tarafından 

dışlanmaktır. Bu yönde bir korku geliştirir, bu korku utanca dönüşür ve tüm diğer 

cinsiyetlere yönelik -erkek olmak hariç- bir sessizlik biçimine dönüşür. Toplumsal 

cinsiyet eşitliği ya da adaleti konusunda erkeklerin sessiz olmasının temelinde, kendi ait 

olduğu erkeklik cemaatinden dışlanma korkusu bulunmaktadır. Kimmell eğer bu sorun 

aşılabilirse, toplumsal cinsiyet adaletinin daha kolay sağlanabileceğine ve erkekler 

üzerindeki erkek olma ve erkeklik baskısının azalacağına inanır.  

3.6. Serpil Sancar ve İmkansız İktidar  

Türkiye’deki önemli erkeklik çalışmacılarından biri olan Serpil Sancar, Erkeklik: 

İmkansız İktidar adlı kitabında erkekliklerin Türkiye’deki yansımalarına değinir ve 

kuramsal analizini erkeklerin gündelik hayat pratikleriyle birleştirip saha araştırmasıyla 

biçimlendirir. Sancar kuramsal çerçevesi için çok önemli olan cinsiyetlendirilmiş 

pratiklerden bahseder. Erkekliği toplumsal pratiklerden ayrı düşünmemiz mümkün 

değildir; buradaki esas soru bu pratiklerin nasıl ve kimler tarafından şekillendirildiğidir. 

“Cinsiyet farkları rejimi farklı toplumsal sınıflar, etnik gruplar ve farklı kadın ve erkek 

kategorileri arasındaki karşılıklı ilişkilere verilen anlamlar aracılığıyla yaratılan cinsiyet 

hiyerarşileridir.” (Sancar, 2016, s. 21). Cinsiyetlendirilmiş pratiklerin farklılaşmasının 

sebebi olarak farklı etnik, kültürel ve sınıfsal farklılıkları gösterebiliriz; bu pratiklerin 

değişmesinin sebebi aslında kişinin içinde bulunduğu habitusudur.  



61 

 

Bu düşüncenin öncülerinden Bourdieu’nun anladığı anlamda toplumsal 

cinsiyet, hem Foucault’un tanımladığı tarzda kendi arzularını ve 

isteklerini gerçekleştirme peşinde koşarken kendini toplumsal iktidar 

ilişkileri uzantısı olaral inşa eden cinsiyetlenmiş beden anlayışından, 

hem de Butler’ın eylem ve fiil olarak bedenin performansı biçiminde 

gerçekleşen toplumsal cinsiyet yaklaşımından beslenmiş bir tür sentezdir. 

(Sancar, 2016, s. 189). 

Toplumsal cinsiyeti habitus olarak değerlendirdiğimizde öncelik olarak kişinin içinde 

yetiştiği toplumsallaşma süreci karşımıza çıkmaktadır. Bireyin toplumsallaştığı ortam, 

kişinin edimlerinin en büyük belirleyicisidir. Orta alt gelir düzeyine sahip bir ailedeki 

erkek ile üst gelir grubundaki bir erkeğin pratiklerinin aynı olması beklenemez. Çünkü 

habitus temelde bireyin düşünce şeklini belirlediğinden kişinin toplumsal cinsiyet 

pratikleri de bu yönde gelişecektir. “Cinsiyetlenmiş insan bedeni bir tür diğer toplumsal 

olguların anlamını belirlemede anlam üretecek depo olarak inşa edilir.”(Sancar, 2016, s. 

190). Bu bağlamda düşünüldüğünde depo olarak anlamları üreten ve gösteren şey ise 

bedendir. Bireyin bedensel özellikleri doğrultusunda şekillenmiş olan toplumsal 

cinsiyet, kamusal alanda pratiklerini sergiler ve toplumsal cinsiyetini oluşturmaya 

devam eder. Kamusal alanda pratikleri sergilenen cinsiyetler ise eril kökenlidir ve 

toplum eril pratikler doğrultusunda kendisini gösterir.  

Serpil Sancar da maskülinite yoktur yoktur masküliniteler vardır tezini destekleyecek 

yorumlarda bulunmuştur. Toplumsal cinsiyet görüşü habituslar üzerinden yükselen 

Sancar, farklı toplumsallıklarda farklı habitusların ortaya çıktığını belirtir. Bu 

habitusların pratiklerinin de birbirinden farklı ve değişken olduğu düşünüldüğünde, 

farklı erkeklik rolleri ortaya çıkar. Toplumsal dünya, farklılaşmış ama üst üste çakışan 

eylem alanlarından dolayısıyla her alana özgü habituslardan oluşur, bir alanda birden 

fazla habitus mümkündür (Sancar, 2016, s. 207) diyerek, farklı erkeklik tiplerinin 

olduğuna dair bizlere göz kırpar. 

Sancar’ın merkeze aldığı bir diğer konu ise, cinsiyet pratiklerinin küresel kapitalist 

rejimlerle birlikte değişime uğradığını söylemesidir. Messerschmidt’e göre de küresel 

çaptaki etkiler diğer alandaki erkekliklere ve pratiklere baskı kurar ve kendi hegemonik 

erkekliğini değiştirip dönüştürmek için hegemonyasını kullanır. (Messerschmidt, 2019, 



62 

 

s. 98). Sınıfsal cinsiyet pratiklerini kuramsal çerçevesinde bulunduran Sancar, çalışma 

hayatının ve kapitalist ilişkilerin cinsiyetlenme pratikleri üzerinde de etkili olduğunu 

iddia eder. Cinsiyetlendirme pratikleri şöyle bir çizgide ilerler: küresel kapitalizm yeni 

tür iktidar ilişkileri yaratır bu iktidar ilişkileri de cinsiyet pratiklerini değiştirir ve 

dönüştürür. “Connell’e göre küresel cinsiyet düzeni, küresel örgütlerin cinsiyet rejimleri 

ile yerel insan topluluklarının cinsiyet düzenlemelerini dünya ölçeğinde birbirleriyle 

bağlantı haline getiren ilişkiler yapısıdır.” (Alıntılayan Sancar, 2016, s. 90). Connell’ın 

kapitalist bir bakış açısı kullanarak cinsiyet pratiklerini bu şekilde değerlendiriyor oluşu 

bizi şu sonuca götürebilir. Marx’ın ünlü alt yapı üst yapıyı belirler sözünü baz 

aldığımızda kapitalist küresel ilişkiler cinsiyetlendirme pratiklerini belirleyen en önemli 

unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Küresel bir düzende inşa edilen iktidar ve erkeklik 

modeli için belirleyici unsur kapitalizme ne kadar hizmet ettiği olmaktadır. Erkeğin 

kapitalizmle ilişkisi ne kadar derinden ve yoğun olursa o ölçüde kendi hegemonyasını 

kazanmaktadır. İş ile yükselen erkeklik modeli diğer tüm ilişkilerin daha cılız kalmasına 

sebebiyet verir ve işi olmayan ya da yeterince iyi bir konumda bulunmayan erkeklik 

ötekileştirilmeye başlanır. “Egemen erkeklik değerlerinin yarattığı kışkırtıcı koşullar 

nedeniyle saldırganlığa ve şiddete yatkın hale gelen alt sınıf erkeklerin bu davranışların 

yaşadıkları sınıfsal gerilemeye bir tepki olarak meydana çıktığı söyleniyor.” (Sancar, 

2006, s. 99). Erkeklik ilişkileri ve toplumsal cinsiyet sadece sınıfsal dürtülerle devam 

eden davranış örüntüleri halini almaktadır.  

Serpil Sancar erkeklik dinamiklerinin değiştiğine değinip bir erkeklik krizinden söz 

edilebileceğini tartışır. Bu krizin en önemli sebeplerinden biri olarak pederşahi 

toplumdan erkek egemen topluma geçişi görür. “Pederşahilik, büyük ve yaşlı erkek 

babanın tartışmasız bütün genç erkekler, kadınlar ve çocuklar üzerindeki otoritesi olarak 

tanımlanır.” (Sancar, 2006, s. 111). Bu kültürün artık yok olduğunu söyleyerek 

kapitalist erkeğin egemen konuma geçtiğine değinir. Eskiden erkeklik pratikleri ailenin 

en büyük kişisinden çocuğa aktarılırdı bu durum modernleşen zamanla en büyük kişinin 

egale edilip yalnızca babanın şekillendirdiği erkeklik pratikleri olarak görülmeye 

başladı. Kapitalist erkeklikleri düşündüğümüzde ise kişinin erkeklik pratikleri yalnızca 

egemen olan diğer kapitalist erkeğin pratikleri doğrultusunda dönüşmeye başlamıştır. 

Dolayısıyla kültürel cinsiyetlendirme yerini kapitalist cinsiyetlendirmeye bırakır, yaş ya 

da ailedeki konum önemini kaybedip yalnızca statü değer görmeye başlar. 



63 

 

3.7. Türkiye’de Erkeklik Çalışmalarına Dair Söylenenler  

Erkeklik En Çok Erkeği Ezer adlı makalesinde Tayfun Atay, erkekliği erkeklerin 

gözünden onların muzdarip oldukları ve aslında maruz kaldıkları bir konumdan 

değerlendirir. Atay erkekliği şu şekilde tanımlar: Bir biyolojik cinsiyet olarak erkeğin 

toplumsal yaşamda nasıl düşünüp, duyup, davranacağını belirleyen, ondan salt erkek 

olduğu için beklenen rolleri ve tutum alışları içeren bir pratikler toplamıdır. (Atay, 

2004, s. 14). Erkekliği bir pratikler toplamı olarak gören Atay bu pratiklerin erkeklere 

dayatıldığına ve erkeklerin bu pratikleri yapma zorunluluğuna değinir. İlksel insanların 

cinsiyet davranışlarından bugüne kadar geçen sürede erkekler hep eyleyen/ eylemek 

zorunda olan bireyler olarak karşımıza çıkmışlardır. Erkeklik bu haliyle iktidar haline 

gelmektedir ve bu iktidarı da yine kendi edimleriyle devam ettirmek zorunda 

kalmaktadır. Erkekliğin bir zorunluluk hali olarak erkeklere dikte edilmesine değinen 

Aktay, Edley ve Wetherell’in çevirisiyle şunları aktarır: “Eril kültürün paradoksal bir 

biçimde hem üreticisi hem de ürünü konumundadır; ataerkil ideolojinin hep sahibi hem 

de kölesidir onlar.” (Aktaran Aktay, 2004, s. 26). Eril tahakkümün ve iktidarın 

yansımalarını kültürel ipuçlarında aramanın yanı sıra çevremize daha geniş bir bakış 

açısıyla bakıp çözümlemeler yaptığımızda eril hakimiyetin en normal olarak kabul 

ettiğimiz noktalarda bile karşımıza çıktığını görürüz.  

Bu cinsiyetçi renk ayrımının, kadınla erkek arasındaki eşitsiz 

farklılaşmayı norm kılmış ataerkil yapılanmanın belki bilinçdışı ama en 

etkili şartlandırmalarından biri olduğunu görmezden gelmek mümkün 

değildir. Yeryüzünün dörtte üçünü oluşturan denizlerin renginin; 

gökyüzüne gözümü çevirdiğimizde gördüğümüz rengin ve uzaydan 

baktığımızda dünyanın renginin erkeği simgelemesi tesadüf olabilir mi? 

(Aktay, 2019, s. 23). 

Hilal Onur ve Berrin Koyuncu tarafından kaleme alınan Hegemonik Erkekliğin 

Görünmeyen Yüzü makalesinde yazarlar sosyalleşme süreçlerinde erkeklerin karşılaştığı 

durum ve yapılara odaklanırlar. Bu doğrultuda bireysel ya da toplumsal tüm analiz 

şekillerini bir yana bırakıp “Erkek, erkek doğmaz, erkek yapılır” (Onur & Koyuncu, 

2004, s. 31) düşüncesini merkeze alarak homososyal alanların sosyalizasyon 

sürecindeki etkilerine değinirler. Yazarlar, bu sosyalleşme süreçlerinin evrensel nitelikte 



64 

 

olduğunu belirterek, Türkiyede ya da başka bir ülkede özü itibariyle toplumsallaşma 

biçimlerinin aynı olduğunu iddia ederler. Burada Heileger ve Engelfried’in 

sosyalizasyon modelini sekiz farklı değerlendirme noktasıyla bu evrenselci düşünceyi 

anlatırlar. Erkeklerin dış dünyada daha olumlu sıfatlarla tanınması
6
, emeğin toplumsal 

cinsiyete göre dağılması 
7
, erkeğin çoğunlukla suskun olması 

8
, yalnızlık, rasyonel olma, 

egemenlik kurma, şiddete meyil
9
 ve fizyolojik uzaklık başlıkları altında sosyalizasyon 

modelleri anlatılmaktadır. Belirli ideal tipler doğrultusunda oluşturulan erkeklik 

süreçleri, kendisini bu davranışları destekleyen alanlarda rahatça sergilemekte ve 

kendisine dahil etmektedir. Bu durumun en önemli alanları olarak ailedeki sosyallaşme 

sürecini ve askerliği gösterilebilir. Türk toplumu olarak yeterince ataerkil davranış 

stillerine sahip olduğumuzdan erkek çocuğuna erkeklik davranışları ilk olarak ailesinde 

yüklenir. Sonra akran gruplarında da bu davranışlar devam eder ve askeriye erkekliği 

inşa etmek hususunda üst noktada bulunmaktadır. Askeriyede herkes birbirine 

erkekliğini ispat etme amacındadır ve orada yalnızca hegemonik erkekliğe yer vardır. 

Bu tarz alanlarda üretilen erkeklik şekilleri sorgulamadan kabul edilir ve bu davranışlar 

devam ettirilir. Yazarlar bu evrensel gerçekliğin değişebilmesi adına erkeklerin kendi 

özüne dönerek bir sorgulama yapmaları gerektiğini söyler ve toplumsal cinsiyet özelde 

de erkeklik açısından bir cinsiyet yapısökümünü zorunlu görürler. 

Erkeklik pratiklerinin en görünür olduğu alan bedendir; bir insanın yüzünü görmeden 

sırf hareketleriyle bile dışarıdan kadın ya da erkek olduğuna dair doğru varsayımlarda 

bulunabiliriz. Hal böyleyken erkeklikler -bedensel olarak olması gereken/ doğru kabul 

edilen erkeklikler- karşımıza en çok dergilerde, dizi ya da film gibi alanlarda,  artık ve 

çokça sosyal medyada karşımıza çıkmaktadır. İlker Erdoğan Erkek Dergilerinde (Men-s 

Healty-Fhm-Esquire Türkiye Örneğinde) Hegemonik Erkeklik, Beden Politikaları ve 

                                                
6
 Jeff Hearn tarafından kaleme alınan Erkekler ve Erkeklikler Üzerine Avrupalı Perspektifler isimli 

çalışmada erkekliğin genelde medya özelde ise gazetelerde yer alan tanımlamalarına değinilmiştir. Farklı 

ülkelerde yer alan haberlere göre içeriği belirlenen bu belirlenen bu makale, başka ülkelerde yer alan 

hegemonik erkeklik tavırları nicel olarak görmek açısından önem taşımaktadır.  
7
 Fay Hattında Erkeklikler: Çalışma ve İşsizlik Ekseninde Erkekliğe Bakış makalesinde, erkeklerin iş 

hayatını ve çalışma kavramını kendi erkeklikleri içerisinde nasıl konumladıkları ve erkeklik tanımı 

açısından önemi tartışmaya açılmıştır; toplumsal cinsiyetin iş hayatındaki erkeklik için temsilini anlamak 

adına önemli bir makaledir.  
8
 Suskunluk ifadesinin tam olarak anlaşılabilmesi adına 2015’te Atilla Barutçu tarafından kaleme alınan 

Bir Erkeklik Stratejisi: Özel Alanda Eril Suskunluk adlı makaleye bakmak faydalı olacaktır.  
9
 Erkekler (de) Ağlar: Toplumsal Cinsiyet Rolleri Bağlamında Erkeklik İnşası ve Şiddet Döngüsü isimli 

makale, erkekler arasında yaşanan ve hem erkeklerin birbirine hem de toplumun erkeklere yönelttiği 

şiddet konusunu anlayabilmek adına önemli bir çalışmadır. 



65 

 

Yeni Erkek İmajı adlı makalesinde merkeze erkek dergilerini alır ve incelemelerini 

burada yansıtılan ve gösterilen erkeklikler üzerinden yapar. Erkek dergilerinde yer alan 

erkekler bir ideal tip üzerine kurgulanır ve bu ideal tipin sadece iyi özellikleri gösterilir. 

“İdeal erkek kimliği olarak yeniden üretilen metroseksüel erkek rol modelinin 

özellikleri ortaya konmuş ve aynı zamanda yeni, modern, duyarlı, şehirli ve dış 

görünüşüne önem veren metroseksüel erkek kimliği ideal tip olarak inşa edildiği 

görülmüştür.” (Erdoğan, 2011, s. 51). Bu tip dergilerde yer alan erkeklerin özellikle 

bedenine vurgu yapılır ve erkekliğin göstereni olarak bedenleri öne çıkarılır. Daha kaslı, 

daha bakımlı, daha kendine güvenen ve kendisinin farkında olan ve her şeyden öte 

kendisini seven ve kendisiyle barışık erkeklerin imajı önem kazanır. Buralarda 

resmedilen erkekler genel olarak sağlıklı, bakımlı ve iş sahibi erkeklerdir. Tüm bunlar 

Türkiyede kabul edilen hegemonik erkekliğe göndermeler yapmaktadır. Erdoğan, 

dergilerde vurgulanan kavramlarla söylemsel çerçeve tekniğini kullanarak aşağıdaki 

tabloda çok daha sadeleştirilmiş olarak verilen sonuçlara ulaşır. (Erdoğan,2011, s. 56).  

Tablo 3.1: Erkek Dergilerinde Erkek Bedenine ve Yaşam Biçimlerine İlişkin Medya 

Çerçeveler 

Medya Çerçeveleri İdeal Erkek Tanımları  

Vücut Geliştiren Erkek Kas kütlesini artırmak ve belirgin kılmak 

amacıyla spor yapan ideal,sert, 

başarılı,zengin,tüysüz, yanık tenli ve beyaz 

erkektir. 

Sağlığını Koruyan Erkek Spor yapmaya hazır, iyi beslenen, esnek, 

fiziksel ve zihinsel sağlığına önem veren 

erkektir.  

Cinsel İlişkide Başarılı Erkek Başarı ve statü sahibi, kadınsı özellikler 

taşımayan, cinsel yaşamı sağlıklı 

heteroseksüel erkektir. 

Modayı Takip Eden Erkek Fiziksel görünüme para harcayan,stil 

sahibi,profesyonel,heteroseksüel 25 ve üzeri 

belirsiz orta yaşta olan yeni nesil erkektir.  

Sağlıklı Beslenen Erkek  Sağlıklı diyet yapma alışkanlığına sahip, iyi 

ve doğru gıdalar tüketen sağlıklı erkektir. 

Spor Yapan Erkek Adrenalini yüksek sporlara merak duyan 

riskli spor faaliyetlerine katılan erkektir.  



66 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM  

ASKERLİK 

4.1. Askerlik Nedir?  

Bir erkeğin askerlik görevini yerine getirmiş olması, o erkeğin geçmesi gereken 

eşiklerden biri olarak kabul edilir. Askerliğini tamamlayan erkek sivil hayatında 

özellikle iş ve evlilik gibi kurumlarda kendisine tüm kapıların açılacağına inanır ancak 

askerlik özellikle Türk toplumu için yalnızca bu kurumlarda değil diğer tüm alanlarda 

da anahtar olarak kabul edilir. Askere gitmeyen erkekle evlenmek Türk toplumu 

açısından iyi bir fikir olarak düşünülmez aynı şekilde iş hayatına başlayacak herhangi 

bir erkeğin öncelikle askerliğini yapıp yapmadığı sorulur. Türk toplumunda askerlik 

yalnızca bu şekliyle değerlendirilmekle kalmaz askeriyeye, askerliğe ve askere önemli 

değerler atfedilir ve askeriye toplumun bir kurumu olmasına rağmen askerlik kutsal bir 

yere konur. Aynı zamanda vatan müdafaası olarak da değerlendirebildiğimiz askerlik, 

yalnızca içinde bulunulan sınırı koruma düşüncesi olarak kabul edilmez tüm vatanın söz 

konusu edildiği ve hep devam eden bir süreç olarak görülür. Türk toplumunda 

askerliğin hayati önemde bulunmasının sebebi nedir? Askerlik tarihsel olarak hangi 

anlamlara gelmektedir? Tarihsel özelliklerinin yanı sıra askerliği toplumsal olarak 

kutsal addettiren şeyler nelerdir? Askerliğin önce tarihsel çerçevesine ve kökenine bakıp 

sonrasında da toplumsal olarak askerliğin sahip olduğu konumu değerlendireceğiz. 

4.2. Bir Tarihsel Pratik Olarak Askerlik 

Askerliğin kökeninde devlet olma, devletliğini devam ettirme ve temelde ulus devlet 

bilincini koruyabilme fikri bulunur. “Devlet, belirli bir toprak parçası üzerinde egemen, 

yasal düzeni ve politikalarını uygulamak için askeri güç kullanma kapasitesi olan bir 

aygıttır.” (Bozkurt, 2011, s. 222). Devletin tanımında yasalardan sonra yaptırım gücü en 

yüksek olan kurum askeriyedir; askeriye bu yaptırım gücünü sahip olduğu otoritesinden 

 



67 

 

ve zor kullanma gücünden alır. Devletin yalnızca askeri güce sahip olması veya 

anayasal düzeninin olması, o devletin devamlılığının sağlanması için yeterli koşulları 

sağlamayabilir. Bu nokta devletin daha bütünleştirici özellikleri bulunan başka yapılara 

ihtiyacı bulunmaktadır. Ortak coğrafya, ortak kültür, ortak dil, ortak tarih gibi özellikler 

neticesinde devletler uluslaşırlar/milletleşir. Örneğin bir kimse hiç kimsenin sahibi 

olmadığı topraklara yerleşip, kendince bir anayasa hazırlayıp, birkaç tane de askeri 

yanına alarak devlet kurmuş olsa da geriye kalan özellikler olmaksızın bu birim yalnızca 

devlet olarak kabul edilir, ulus özelliği göstermez. “Ulus devlet, yurttaşların kendilerini 

birbirinden korumak için görevlendirildiği bir devlettir. Ama aynı zamanda yurttaşların 

başka devletin yurttaşlarına karşı güç kullanımını da yasallaştıran bir devlete işaret 

eder.” (Akgül, 2011, s. 25). Devletler kendi sınırlarını ve diğer ülkelere karşı kendilik 

haklarını koca bir ulus olarak hep birlikte koruyamazlar. Bu hem pragmatik bir 

yaklaşım olmaz hem de insanlara sürekli kendi hayatlarını dışarıda bırakacak bir 

sorumluluk yükler. Böyle düşünüldüğünde devleti ya da ulusu koruyacak bu konuda 

profesyonel bir alan kurmak ve bunu farklı düşüncelerle beslemek zorunludur. 

Spencer’ın üzerinde durduğu askeri toplumlar fikrinde olduğu gibi bireyler de devlet 

içindir ve devleti korumak, kollamak ve bir savaş durumunda devleti müdafaa etmek 

için varoluşlarını devam ettirirler. Sosyal darwinizm olarak da kabul edilen düşünce ilk 

orduların ve silahlı güçlerin temellerinin atılmasına ön ayak olmuştur. Darwinist 

düşüncede güçlü olanın hayatta kalacağı kabul edilir; güçsüz olan hayat sahnesinden 

silinir. Bu fikri toplumlara uyguladığımızda ise karşımıza sosyal darwinizm fikri çıkar 

ve bu düşünce kendisini en iyi şekilde orduda ifade etme alanı bulur.  

Sosyal Darwinizm görüşü, toplumların her zaman bir savaşa hazır  

olması gerektiği, bir savaş olasılığının çok yüksek olduğu ve güçlü 

toplumlarin varlığını devam ettirip, güçsüz toplumların yok olacağı gibi 

düşüncelere dayanmaktadir. Bu nedenle devletler, yok olmamak için her 

daim güçlü olmaya çalışmalı, her daim bir savaşa hazır bulunmalı ve bu 

savaş olasılığının ne kadar yüksek olduğunun bilincinde olup buna göre 

davranmalıdır.. Hayatın mücadele olduğu gerçeğinden yola çıkan 

devletler bazı önlemler almalıdır. Bu önlemler de Platon’un 

“Devlet”inde model aldığı Sparta'nın politikalarina benzemektedir ve 



68 

 

devlet savaş çıkması ihtimaline odaklanmış bir yapıya bürünmeli, bütün 

organlarini ve gücünü bunun için seferber etmelidir. (Aktaş, 2010, s. 10). 

Bir devletin millet olma bilinci sağlaması için çeşitli mekanizmalar geliştirmesi 

gerekmektedir. Bunlardan ilki devlete ve ait olunan toprağa kutsal bir aidiyet sağlamak 

olmuştur. Bu aidiyet sayesinde milliyetçilik fikri gelişir ve bu fikir kişileri toprağın, 

içinde bulunulan vatanın korunması ve kişilerde gerekirse vatan uğruna ölme bilincini 

normalleştirir. Ulus devletler düşünüldüğünde milliyetçilik fikrinden bağımsız ordular 

ve devletler tahayyül edilemezler. İçinde bulunulan devlet kutsallaştırıldıktan sonra bu 

devletin karşısında daima savaşacağı ve savaşması gerektiğini düşündürecek bir öteki 

yaratılır. Düşman fikri, orduların motivasyonu için olmazsa olmaz kabul edilebilir. 

Düşman sürekli diri tutularak, ordudaki ve milletteki çatışma hırsı da sağlanmış olur. 

Bir millet oluşurken, kendi düşmanını da oluşturur ve hem ideolojisini hem ordusunu 

hem de milliyet fikrini o düşmanın karşısında bulunarak şekillendirir. Düşman 

karşısında vatanı koruma fikri bireylerdeki aidiyet hissini daima canlı tutar ve birliktelik 

sağlar. Anderson’un da söylediği gibi bireyler bu sayede tanımadıkları ve hatta farklı 

olduklarını düşündükleri kişilerle bile ortak özelliklere sahip oldukları inancına sahip 

olacaklardır. (Anderson, 2015, s. 32). Bu birliktelik ve koruma işini yapacak kişiler ise 

hep erkekler olarak belirlenmiştir. Tarihteki ordulara bakıldığında kadın askerlerinde 

olduğu görülmesine rağmen, orduların çok büyük bir çoğunluğunu erkekler oluşturur. 

Asker olarak erkeklerin seçilmesi fikrinin temelinde sosyobiyolojinin olduğu 

söylenebilir. Erkeklerin mental ve fiziksel olarak savaş durumuna daha hazırlıklı olduğu 

kabulu vardır ya da bu genetik bir fikir olarak erkeklik görevi olarak kodlanmış kabul 

edilir. 

Zorunlu askerlik fikrini anlayabilmek adına askerliğin tarihsel olarak hangi sahnelerde 

ve hangi türlerde bulunduğunu anlamak önem taşımaktadır. Askerlik fikri bugünkü 

şeklini alana kadar dört farklı biçimde kendini göstermiştir. Feodal askeri seferberlik 

tipi 17.yüzyılda devlet ile lordlar arasındaki anlaşmaya göre biçimleniyordu. Buna göre 

lordlar vergi muafiyeti ya da toprak hakkı karşılığında asker veriyorlar -ki bu askerle 

tamamıyla karşı tarafın komutasında yer alıyordu- ya da yine vergi muafiyeti 

karşılığında askerlik yapıyorlardı. Bu askerlik biçimi yaygın olarak Avrasya’da 

görülüyordu. Diğer askerlik biçimi ise devlet ile özgür olmayan halk arasında yine savaş 

sonuçlu olaylara göre şekilleniyordu. Kölelerden ömür boyu askerlik talep 



69 

 

edilebiliyordu ya da azınlık gruplarında yer alan erkekler alınarak çoğunluğa tabi bir 

biçimde askerleştiriliyorlardı. Üçüncü askerlik tipinde ise uluslararası ilişkiler ve ticaret 

esastı böylece profesyonel bir asker tipi yaratılmış oluyordu. En son bahsi geçen 

askerlik biçiminden en çok Fransızlar yararlanmıştır ve yine bizi Fransız İhtilalinin 

olduğu döneme götüren sonuçlar beraberinde zorunlu askerliği doğurmuştur. Fransa, 

1798 tarihinde Jourdan Kanunu ile tam anlamıyla askeri zorunluluğu getirmiştir. 

(Akgül, 2011, s. 27). Fransa’nın öncülük ettiği zorunlu askerlik fikrindeki temel sorun, 

bu askerlik süresinin sekiz yıl olmasıydı. Prusya ise 1814 yılında yeni çıkardığı kanunla 

bu sorunu çözdü ve askerlik süresi düzenli orduda bir ila üç yıl olarak düzenlendi, 

sonrasında savaş ve benzeri durumlar için o askerler aktif halde dışarıda bırakıldı. 

Prusya’nın bu faaliyeti devlete başarılar sağlayınca bugünkü düzenli ordu fikri inşa 

edilmiş oldu ve tüm Avrupa ülkeleri ve Osmanlı ordusu da askerliği bu şekilde 

düzenlemeye başladılar. (Akgül, 2011, ss. 26-28) 

Osmanlı Devleti’nde ise askerlik yalnızca Müslüman erkeklere tabi olan bir pratikti; 

gayrimüslümler askerlik görevini yerine getirmiyordu. Ayrıca düzenli ordu döneminden 

önce askerlik iki şekilde yerine getirilmekteydi: bedeli şahsi ve bedeli nakdi. Birey 

askere gitmek istemediğinde ya da gitmediğinde yerine başka birini askere 

gönderiyordu ve giden kişi askere gitmesi gereken kişinin yerine askerlik görevini 

yerine getiriyordu bu uygulamanın adı bedeli şahsidir. Bedeli nakdi söz konusu 

olduğunda ise birey, askere gitmek yerine bunun nakit para karşılığı olarak belirlenmiş 

ücretini ödeyerek askere gitmemiş oluyordu; ancak bunu gerçekten durumu iyi olanlar 

yapabiliyordu çünkü bedeli nakdi için bağ, bahçe, arsa ya da toprak satmak yasaktı. Bu 

iki farklı askerlik uygulaması da düzenli ve zorunlu askerliğe geçmeden önce uygulanan 

pratiklerdi. 1826’da Yeniçeri Ocağının kapatılması ve ardından Asakar-i Mansure-i 

Muhammediye kurulmasından sonra zorunlu askerlik ciddi bir uygulama olarak 

tartışılmaya başlamıştır. “Kurumsal ve yasal olarak da 1908 Devrimi sonrası Osmanlı 

devleti zorunlu askerlik hizmetini yerleştirme çabasındaydı ve bunun sonucunda 1909 

yılında zorunlu askerlik yasası yürürlüğe girdi.” (Cora vd., 2013, s. 51). Osmanlı 

Devletinde yirmi ile kırk yaş arasındaki her erkek askerliğe tabi tutulmaya başlanmış 

oldu. 

Cumhuriyet döneminde ise yıllara göre askerlik süreleri şu şekilde olmuştur. 1924 

yılında 18 ay ile 60 ay arasında değişmiştir. 1935 yılına gelindiğinde 18 ay ile 30 ay 



70 

 

askerlik yapılmıştır. 1941 yılında askerlik süresi 40 aydır. 1945 yılında ise bu süre 30 

aya düşürülmüştür. 1950 yılında ise 24 ay ile 36 ay arasında askerlik yapılmaktaydı. 

1963 yılında askerlik süresi 24 aydır. 1970 yılında 20 ay, 1984 yılında 18 ay, 1992 

yılında 15 ay, 1993 yılında 19 ay, 1994 yılında 18-21 ay, 1995 yılında 18 ay, 2003 

yılında 15 ay, 2013 yılında 12 ay son olarak 2020 yılında ise 6 ay zorunlu askerlik 

zamanı belirlenmiştir. Zorunlu askerlik süresi çok büyük çoğunlukla azalan bir zaman 

grafiğinde görülmektedir.  

Askerliğin halkta herkes tarafından karşılık bulabilmesi ve askere giden farklı 

kültürlerden erkekleri tek bir çatı altında toplayabilmesi için gerekli olan ideoloji ise 

militarizm sayesinde oluşturulur. “Militarizm sözlük anlamı bir ülkede ordu gücünün 

aşırı derecede ağır basması, her tür sorunu askerî yöntemlere başvurarak çözme, bundan 

dolayı silahlı kuvvetlere öncelik tanıma eğilimi ve savaşı yüceltmektir.”(“militarizm” 

2019). Tüm bu olgular, askerlerin her daim vatanını koruma içgüdüsünde olmasını 

sağlar. Militarizm, toplumda genellikle farklı deneyim, söylem ve pratiklerle beslenir ve 

yüceltilir ayrıca milliyetçilik duygusu üzerinden temellendirilir. Bunun amacı askerliği, 

savaş durumunu ve savaş durumunda yaşanabilecek olağandışı olayları hem 

normalleştirmek hem de insanları bu tip durumlara karşı hep tetikte tutmaktır. Murat 

Belge bu durumu şu şekilde açıklar.  

Varoluşun en genel tarzı savaş ise, bir toplum, bir millet, savaşa her an 

hazır bulunmalıdır. Hazırlanmak için somut bir savaş tehdidinin 

oluşmasını beklemek gaflettir. Yumuşama, felâket getirir. Çok kuvvetli 

olmak, her an bunun üzerine yoğunlaşmak gerekir. 20. yüzyılda savaşın 

edindiği “topyekûn” mahiyet, toplumun da bütünüyle askerî disiplin 

içinde yaşamasını zorunlu kılmaktadır. (Belge, 2012, s. 164). 

Militarist ideoloji halkın tamamı üzerinde etkisini hissettirir. Vatan savunmasının 

önemli olduğu yalnızca erkeklerde filizlenmesi istenen bir duygu değildir; toplumun her 

kesiminden insanlar, kadınlar, çocuklar ya da yaşlılar militarist düşüncenin merkezinde 

yer alır. Bu ideolojiyi devlet pratiklerinden ayrı düşünmek mümkün değildir. Türkiye'de 

militarizm ve milliyetçilik fikri çocuklara çok küçük yaşlardan itibaren aşılanmaya 

başlar. Küçük erkek çocukları için küçük asker ya da polis kıyafetleri yapılır; özellikle 

çocuk için özel bir günde bu kıyafetler ona giydirilir. Çocuklar sünnet olmadan önce 



71 

 

veya olduktan sonra çoğunlukla asker kıyafeti alınır ve çocuklarda vatan bilinci 

oluşturulmaya çalışır. Aynı şekilde zaten erkek çocuklar küçük yaştan itibaren silaha 

özendirilir ve silah çocukların oyuncağı olur. Okul çağlarında ise çocuklar ders 

kitaplarından vatanının korunması ve önemine dair bilgilerle büyütülür. Her milli 

bayramda erkek çocukları küçük askerler olarak görevlendirilir; kız çocukları ise 

askerlerin yolunu gözleyen anneleri, eşleri ya da kardeşleri olarak sahneye çıkarlar. 

Milli marşlar, milli duyguları kabartan müzikler farkında olmadan ve kasıtsız olarak 

erkek çocuğun hayatına dahil edilir. Küçük erkek çocuklarına yanından geçen askere 

selam vermesi tembihlenir ya da çocuk yanından asker geçerken esas duruşa geçer. Bu 

tip ufak ve neredeyse ayrıntı olarak değerlendirebileceğimiz pratiklerin tamamı güçlü 

ordu güçlü millet doktrini ile şekillenen ve militarist ögelerle iç içe geçmiş 

cinsiyetlenmiş gündelik hayat pratikleridir. Militarist bir dünyada ve milliyetçilik 

fikriyle büyüyen bir erkek çocuğu, vatanı için hizmet etmeyi namus borcu olarak 

nitelendirir, askerliği kurumsal niteliğinin yanında toplumsal anlamları ve yükleriyle 

pekiştirir ve sürekli bir şekilde yeniden üretir.  

4.3. Bir Toplumsal Pratik Olarak Askerlik 

Sürüne Sürüne Erkek Olmak kitabında Pınar Selek erkekliğin tamamlanması için 

geçilmesi gereken dört duraktan bahseder. Bu aşamalardan ilki sünnettir. Sonrasında ise 

sırasıyla askerlik, iş bulma ve evlilik vardır. Askerlik Türk toplumunda bir erkeğin 

tamamlaması gereken bir görev olarak görülmekte ve yine sünnette olduğu gibi 

askerliğe de dini ve toplumsal farklı anlamlar yüklenmektedir. Eril tahakkümün ve eril 

söylemin kendisini gerçekleştirdiği en belirgin alanlardan biri de askerliktir. Askerlik 

Türk toplumunda bir erkeğin atlaması gereken ve onun artık ‘erkek’ olarak kabul 

edilmesini sağlayan en önemli eşiktir. Askerliğin tarihsel geçmişine bakıldığında, 

seferberlik zamanlarında gönüllü ya da zorunlu olarak askerliğe alımlar başlamıştır. 

Yeniçeri ordusu bir nevi paralı askerlik olarak adlandırılan bir sistemle işliyorken, bu 

ordu dağıtıldıktan sonra Asakir-i Mansure-i Muhammediye ordusu kurulmuş fakat 

seferberlik zamanına geldiği için günümüzdeki zorunlu askerlik mantığından ziyade 

temeli ihtiyaç olan bir askerlik sistemine geçilmiştir. 1927 yılında çıkarılan anayasada 

ise askerlik her Türk erkeği için zorunlu tutulmaya başlanmıştır. Askerliğin sadece her 

erkeğin yerine getirmesi gereken bir görev olarak görülmesi, toplumsal açıdan askerlik 

düşüncesine sağlam bir zemin hazırlamadığı için, Türk toplumunda askerliğe farklı 



72 

 

anlamlar atfedilmiştir ve bu anlamlarla askerlik yüceltilmiştir. “Devleti baba, askerliği 

peygamber ocağı, askeri ise Mehmetçik olarak adlandıran sistem, dini referanslarla 

askerliğin kutsal bir görev olarak görülmesini sağlamıştır.” (Yavuz, 2014, s. 116). 

Militarist devlet sistemince şekillenen askerlik yapısına dışarıdan toplumsal olarak 

çeşitli müdahalelerle yön verilir ve devletin asker devleti olmasına yardım edilir. 

“Militarizm, hegemonik erkekliğin mikro kültürel pratiklerinin makro iktidar ve siyaset 

mekanizmalarına eklemlenmesi ile yaratılır.” (Sancar, 2011, s. 156).  Erkeklik için 

askerliğin geçiş ritüellerinden biri olarak kabul ediliyor oluşu kültürel pratiklerle 

ataerkil söylemin harmanlandığının net göstergelerinden biridir.  Askerliğini yapmamış 

Türk erkeğinin toplum nezdinde eksik görülme ihtimali vardır ve cinsiyetiyle ilgili 

düşünceler baş gösterir, hatta o erkek kadın gibi olmakla suçlanır.  Militarist toplumların 

özüne bakıldığında ataerkil düşünce sistemiyle birlikte askerliğin sadece erkeklere göre 

temellendiği görülmektedir. Eril tahakküm sisteminde toplumu, vatanı, aileyi koruyacak 

olanın erkek olduğuna inanılır ve kahraman erkek düşüncesiyle militarizme zemin 

sağlanır; çünkü erkeklik kodları zaten buna göre şekillendirilmiştir; çocuk 

toplumsallaşma sürecine savaşçı erkek olarak adapte edilir.  

Tek bir cinsiyete göre şekillenen askeriye kurumu homososyal alan yaratır. 

“Homososyal kavramı, cinsiyetlerin kendi aralarında oluşturdukları topluluklar yoluyla 

davranışlarını meşrulaştırmalarını ifade eder.” (Koyuncu & Onur,  2004, s. 32). Bu 

homososyal alanda her anlamda eşitlik söz konusudur; hatta sivil hayatta kişilerin sahip 

olduğu statüler askeriye içinde herhangi bir anlam ifade etmezler, aslında tek tipleştirme 

yoluyla kişileri idealize edip eşitleme amacı benimsenmektedir. Kışlaya girip sivil hayat 

dışarıda bırakıldığında kişiler bir üniformayla, aynı saç ve sakal tıraşı düzeniyle ‘asker 

erkek’ formuna bürünürler; bu da beraberinde yeni bir beden algısı getirerek kişiyi 

eskiden olduğu bedenden uzaklaştırır. Dolayısıyla dışarıda bambaşka erkeklikler 

sergileyen erkekler eril tahakküm altında hem psikolojik hem de fiziksel olarak 

kendilerine yabancılaşırlar ve bu oluşturulan yeni kimlikle homososyal alan içinde 

erkekliklerini devam ettirmeye çalışırlar.  

Askeriyede erkekler hem kendi erkekliklerini kendilerine hem de diğer erkeklere 

kanıtlarlar, bu kanıtlama yollarından en belirgin olanı askeri eğitimlerdir. Askeri 

eğitimler bir nevi güç gösterisi haline gelir ve burada kişilere temelde asker erkek 

bedeninin sportif olması gerekliliği fikrinin yanında eğitim sırasında gösterilen 



73 

 

performans sonucunda kendilerini kanıtlama fırsatı verilir. “Mücadele, çatışma, savaş 

bir erkek ritüelidir ve sonuna kadar dayanma mantalitesi, hem erkeğin kendi erkekliğini 

ispat etmesine hem de başkalarının gözünde erkekliğin ispat edilmesine hizmet eder.” 

(Koyuncu & Onur, 2004, s. 40). Bu sayede bütünüyle tek tipleşen ve tahakkümün 

altında olan bu alan içerisinde erkek kendine de hegemonik güç kurabileceği belirli 

alanlar ve söylemler yaratmış olur. 

Homososyal alan içinde sadece erkeklere yer vardır ve kadınlık hem biyolojik hem de 

toplumsal cinsiyetler temelinde bütünüyle sistemin dışında bırakılır. Kadın gibi olmak 

militarist düzen içinde gedikler açılmasına neden olur, kadın duygusallık ve zayıflığın 

temsilidir fakat militarist düşüncede asla zayıflığa yer yoktur. “Kadına veya kadınsı 

özelliklere yer verilmeyen erkekçe tavırların yüceltildiği bu ortamda erkeklerin 

birbirlerini aşağılama yöntemleri, bu durumun bir sonucu olarak kadınsı özelliklerin 

negatif kullanımıyla gerçekleşmektedir.” (Barutçu,2013:66). Kadınlık bu homososyal 

alanda sadece erkek gibi davranış sergilemeyenleri damgalamak için kullanılmaktadır.  

Askeriye devlet tekelinde düzenlenen ve devletin söylemlerinin hâkim olduğu bir 

kurumdur. Devlet hegemonik gücünü askeriye üzerinden uygular, burada eril tahakküm 

somut hale gelir; devlet istediği şekilde askerliği kurgular ve askerliğin üzerinden 

toplumsal cinsiyetin görece üstünlüğünü devam ettirir. Dolayısıyla Çiğdem Akgül’ün 

bahsettiği üzere askerlik kendi işlevine uygun ve işleyişini kolaylaştıracak hegemonik 

erkekliği, hizmete alınan erkeklerde inşa etme pratiği (2011, s. 76) olarak görülebilir. 

İktidar mekanizmaları, buradaki eril söylemi şekillendirir ve ideoloji bu söylemlere yön 

verir. Askerliğin temelinde döneme hâkim olan ideolojinin düşman olarak belirlediği 

şeylerin farklılık gösterdiği bir alt metin bulunmaktadır; kahraman olarak yetiştirilen 

askerler için savaşçı niteliklerini gösterebilecekleri bir düşman yaratılması 

gerekmektedir çünkü askeriye karşısında olana ihtiyaç duyar. Karşıda olan düşmanı 

daima otorite belirler, kurum olarak askeriyenin kendisine bir düşman yaratma nosyonu 

yoktur çünkü askeriye sadece hizmet temelinde şekillenen bir yapıya sahiptir. İdeolojik 

aygıtlar düşünüldüğünde, silah bir gücün varlığının sembolüdür aynı zamanda bu gücün 

istenildiğinde kullanılabileceği anlamına da gelmektedir. Fakat iktidarlar, askeriyenin 

değil devletin güçlü olduğu fikrini benimsetmek hem de aksi bir durumda silahlı bir 

güçle karşılaşmamak için askeriyeyi kendilerine tabii kılarlar ve bir demir kafesle 

askeriyeyi yönetirler.  



74 

 

4.4. Bedelli Askerliğin Tarihçesi 

Bedelli askerlik uygulamasının kökenleri Osmanlı Devleti’ne kadar dayanmaktadır. 

Osmanlı Devleti’nde bedelli askerlik, bedeli şahsi ve bedeli nakdi olarak olarak iki 

farklı şekilde uygulanmaktaydı. Bedeli şahsi uygulamasında askere gidecek kişi kendisi 

yerine bir başkasına askerlik yaptırmaktaydı. Bedeli nakdi uygulamasında ise askere 

gidecek kişi, önceden belirlenmiş olan bedeli ödediği takdirde askerlikten muaf 

tutuluyordu. Osmanlı Devletinden sonra askerlik Cumhuriyet döneminde de uzun 

dönem ve zorunlu bir uygulama olarak devam etmiştir. 1986 yılına kadar uygulanmayan 

bedelli askerlik 1987 yılında yeniden gündeme gelmiş ve bireyler belirli bir bedel 

karşılığında askere gitmeden askerlik görevlerini yerine getirmişlerdir. 1987 yılından 

sonra ise 1992 ve 1999 yıllarında yeniden erkeklere bedelli askerlik yapma hakkı 

tanınmıştır. 1999 yılındaki bedelli askerliğin gerekçesi, deprem dolayısıyla devletin 

paraya ihtiyaç duymasına dayandırılmıştır. “Dönemin para birimi olan mark üzerinden 

belirlenen bedel 1 Ocak 1973 tarihinden önce doğanlar için 15 bin Mark (4 bin beş yüz 

TL), 1960 yılından sonra doğanlar için ise 20 bin mark olarak belirlenmiştir.” (cnnturk, 

2018). 2011 yılında çıkan yasaya göre, 30 bin TL karşılığında erkekler hiç kışla eğitimi 

almadan ve askere gitmeden askerliklerini yapmış kabul edilmişlerdir. 2014 yılında 

çıkan yeni bedelli askerlik yasası ise 27 yaşını doldurmuş kişilerin 18 bin TL ödemeleri 

karşılığında askerliklerini bedelli olarak yapabileceklerini duyurmuştur. 2018 yılında 

çıkan ve en çok ses getiren bedelli askerlik yasasında ise 1 Ocak 1994 tarihinden önce 

doğan kişilerin 15 bin TL ödemeleri karşılığında 21 gün kışla eğitimini alarak askerlik 

görevlerini yapacakları açıklanmıştır. 2018 yılında bedelli askerliğin yapılacağı şehirler 

belirlenmiş ve yalnızca İzmir, Antalya, Manisa, Burdur, Bilecik, Aydın, Amasya, 

Erzincan, Sivas, Çanakkale ve Tokat şehirleriyle sınırlandırılmıştır. 2018 yılındaki 

bedelli askerlik yasası bu zamana kadar yapılan bedelli askerlik başvurularından çok 

daha fazla sayıya ulaşmıştır. 2018 yılından sonra ise bedelli askerlik süreklilik kazanmış 

en son bedelli askerliğin ücreti ise 37 bin TL olarak belirlenmiştir. 2019 yılında 

askerliği bedelli olarak yapan kişilerin sayısı 635 bin 582 olarak açıklanmış ve bu sayı 

diğer yıllarda yapılan bedelli askerlik sayısını da geçmiştir.  

 

 



75 

 

 

 

 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM  

YÖNTEM 

5.1. Araştırmanın Temel Soruları ve Yöntemi 

Tezimizde nitel araştırma yöntemi benimsenmiştir. Nitel araştırmada bireylerin 

deneyimlerine ve bu deneyimlerin nasıl meydana geldiğine odaklanılır. Bireylerin 

olayları ve/veya durumları kendi hissettikleri ve düşündükleri temelinde açıklaması 

amaçlanır. “Nitel araştırmalar gözlem, görüşme ve doküman inceleme gibi nitel veri 

toplama yöntemlerinin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal ortamında gerçekçil ve 

bütüncül bir biçimde ortaya konmasına yönelik sürecin izlendiği araştırmalardır.” 

(Yıldırım & Şimşek, 2008, s. 39). Nitel araştırmalarda herhangi bir genelleme amacı 

güdülmez; sadece durum ya da olaylar ve bu durum ya da olayların betimlenmesi ve 

yorumlanması esastır. Bu doğrultuda tezimiz nitel araştırma desenlerinden fenomenoloji 

üzerinde temellendirilmiştir. Bedelli askerlik askerliğin yeni bir formu olmamasına 

rağmen 2018 yılında gündemde çok fazla yer tutmaya başlamıştır. Bunun en temel 

nedeni bedelli askerliğe artık çok fazla kişinin sıcak bakması ve çok büyük bir 

çoğunluğun askerliği bedelli yapmak istemesi olmuştur. Bu doğrultuda sıkça 

karşılaşılan ancak tam olarak ne olduğunu da kestiremediğimiz bedelli askerlik için 

fenomenoloji en uygun nitelikleri sağlamaktadır. “Bize tümüyle yabancı olmayan aynı 

zamanda da tam anlamını kavrayamadığımız olguları araştırmayı amaçlayan çalışmalar 

için olgubilim-fenomenoloji uygun bir araştırma zemini oluşturur.” (Yıldırım & Şimşek, 

2011, s. 72). Fenomenolojik bakış açısının yanında erkekliğin kültürel bir oluşum 

olduğu da dikkate alınarak yer yer kültür analizi desenine de başvurulmuştur. Tezimizde 

bedelli askerliğin erkeklik ve erkeklik pratikleri üzerindeki etkilerine odaklanılmıştır. 

Askerlik, erkeklik için en önemli geçiş aşamalarından biridir ve günümüzde form 

değiştirmiş farklı hallerde karşımıza çıkmaktadır. Türk toplumu için çok kutsal bir 

önemde olan askerliğin, form değiştirmiş hali olan bedelli askerlik, mevcut askerlik ve 

 



76 

 

erkeklik ilişkisi için farklı ve yeni bir bakış açısı aralamıştır. Bu bakış açısının erkeklik 

pratikleri üzerinde oluşturacağı etkiler ve bu etkilerin sebepleri tezimizin merkezinde 

bulunmaktadır. Erkekliğin ütüsü olarak kabul edilen askerliğin hem süresinin kısalması 

hem de belirli bir bedel karşılığında gerçekleştiriliyor olmasının hem mikro hem makro 

alanlarda farklı yansımaları olacağı aşikardır.  

5.2. Araştırmanın Çalışma Grubu/ Örneklemi/Evreni 

Tezimizin amacı doğrultusunda Kayseri’de yaşayan ve askerliğini bedelli yapmış 14 

erkekle derinlemesine yüz yüze görüşmeler yapılmıştır. 2018 yılında kanunlaştırılan 

bedelli askerlik, Kasım 2018 ve Şubat 2020 tarihleri arasında gerçekleştirilmiştir. Bu 

doğrultuda saha görüşmeleri de pratiklerin düzeni açısından 2019 yılı Haziran ayı ile 

2020 Nisan ayı arasında yukarıdaki tarihler arasında askerliğini bedelli yapmış olan 

kişilerle gerçekleştirilmiştir. Askerliğini bedelli yapmış iki katılımcımızla 

görüşmelerimiz online şekilde gerçekleştirilmiş olup geriye kalan on iki kişi ile 

görüşmeler yüz yüze yapılmıştır. Askerliğini uzun dönem yapan görüşmecilerimizle 

görüşmeler ise online ve yüz yüze olacak şekilde gerçekleştirilmiştir. Uzun dönem 

katılımcılarımızla görüşmelerimizin tarihleri de Haziran 2019 ve Nisan 2020 tarihleri 

arasındadır. Bazı görüşmelerimizin online gerçekleşmesinin sebebi, dünyayı etkisi altına 

alan Covid-19 salgınıdır. Salgın döneminde yapılan görüşmeler online bir şekilde 

gerçekleştirilmek zorunda kalmıştır. Askerliğin toplumumuzdaki ve erkeklik üzerindeki 

etkilerini tam anlayabilmek ve karşılaştırmalı yorumlar adına askerliğini uzun dönem 

yapmış olan 10 erkekle derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Örneklem oluşturulurken 

amaçsal örneklem tipi seçilmiştir. “Amaçsal örneklem niteliksel araştırma örneklemini 

araştırma amacına dayanan ve belirli bir krater ya da özelliğe bağlı olarak seçilen birey 

ve gruplardan oluşan bir yapıya kavuşturmaktadır.” (Alıntılayan Kümbetoğlu, 2012, s. 

99). Amaçsal örneklem sayesinde konunun merkezinden uzaklaşılmamış ve bulgulara 

daha kolay ulaşılmıştır. Araştırma sürecinde diğer görüşmecilere ulaşabilmek adına 

görüşmecilerin çevresinden yararlanılmış ve görüşmecilerin yönlendirdiği diğer 

görüşmecilerle de derinlemesine mülakatlar gerçekleştirilmiştir. Kartopu örneklem 

olarak adlandırılan bu örneklem şeklinde de kaynak kişilerden başlanarak görüşme 

yapılacak farklı kişilere ulaşılmıştır. Bedelli askerlerin sosyoekonomik statüleri 

belirlenen ücreti karşılaması adına önemli olduğu düşünüldüğünden ve tezin içerisinde 

akışı bölmemesi adına ücreti ödeme yöntemlerinden kısa bir şekilde bahsetmekte fayda 



77 

 

vardır. Görüşmecilerimizden aktif olarak çalışanlar nakit bir şekilde, aile desteği 

sayesinde ya da kredi çekerek bu bedeli karşılamışlardır. Çalışma durumu ya da gelir 

düzeyi fark etmeksizin askerliğini bedelli yapan görüşmecilerimiz bahsedilen yöntemler 

sayesinde bu ücreti karşılamışlardır. Aşağıdaki listede görüşmecilerimize dair bilgiler 

yer almaktadır. 

Askerliğini Bedelli Olarak Yapmış Görüşmecilerimiz 

Göktuğ Bey: Üniversite Mezunu, Sanatçı, 28 Yaşında. 

Hüseyin Bey: Üniversite Mezunu, Garson, 27 Yaşında. 

Mehmet Bey: Üniversite Mezunu, Fizyoterapist, 29 Yaşında. 

Savaş Bey: Üniversite Terk, Yazılımcı, 32 Yaşında. 

Cengiz Bey: Üniversite Mezunu, Elektrikçi, 28 Yaşında. 

Murat Bey: Üniversite Mezunu, Fizyoterapist, 28 Yaşında. 

Barış Bey: Doktora Öğrencisi, Akademisyen, 28 Yaşında. 

Kerem Bey: Üniversite Mezunu, Çalışmıyor, 28 Yaşında. 

Ahmet Bey: Önlisans Mezunu, Çalışmıyor. 27 Yaşında. 

Hakan Bey: Üniversite Mezunu, Memur, 29 Yaşında. 

Mesut Bey: Doktora Öğrencisi, Akademisyen, 34 Yaşında. 

Mahir Bey: Yüksek Lisans Öğrencisi, Girişimci, 28 Yaşında. 

Mert Bey: Üniversite Mezunu, Satış Temsilcisi, 28 Yaşında. 

Burak Bey: Üniversite Mezunu, Satış Temsilcisi, 27 Yaşında. 

 

Askerliğini Uzun Dönem Yapmış Görüşmecilerimiz 

Nevzat Bey: Lise Mezunu, Esnaf, 48 Yaşında. 

İsmail Bey: Ortaokul Mezunu, Çalışmıyor, 50 Yaşında. 

Erol Bey: Lise Mezunu, Esnaf, 50 Yaşında. 

Nazım Bey: Lise Mezunu, Memur, 52 Yaşında. 



78 

 

Musa Bey: Önlisans Mezunu, Memur, 45 Yaşında. 

Ali Bey: Önlisans Mezunu, Esnaf, 36 Yaşında. 

Nurullah Bey: Üniversite Mezunu, Memur, 43 Yaşında. 

Çağlar Bey: Üniversite Mezunu, Serbest Meslek, 36 Yaşında. 

Tevfik Bey: Üniversite Mezunu, Serbest Meslek, 37 Yaşında. 

Çakır Bey: Önlisans Mezunu, Marangoz, 49 Yaşında. 

Bedelli askerlik sürecinde yaşanan olayların tamamı, o kışla içerisinde yer alan kişilerin 

tutumu doğrultusunda değiştiği için tekrarlanan olaylardan çok bireylerin tekrarlanan 

söylemleri doğrultusunda veri doygunluğuna ulaşılıp, bedelli askerlik görüşme 

örneklemi bu sayıyla sınırlandırılmıştır. Veri tekrarına ve doygunluğuna ulaşmak 

askerliği uzun dönem yapan kişilerle daha kolay sağlandığından, uzun dönem askerlik 

görüşmeci örneklemi ise on kişi ile sınırlandırılmıştır. 

5.3. Sahaya Dair Deneyimler  

Araştırmacı olarak sahada en sık karşılaştığım durum, bir homososyal alan olan ve 

erkeklik pratiği olarak kabul edilen askerliğin bir kadın araştırmacı tarafından çalışılıyor 

olmasına dair aldığım tepkilerdi. Araştırmacının kadın olması vurgusu sahada çok fazla 

tekrarlanan bir söylem olarak karşımıza çıkmıştır. Özellikle askerliklerini uzun dönem 

yapmış olan görüşmecilerimiz bu konuda ciddi çekinceler yaşamışlar ve askeriye 

sürecinde gerçekleşen olayları ya çok üstü kapalı bir şekilde anlatmışlar ya da 

anlatmaya çekinmişlerdir ya da birçoğu olayları anlatmadan mevcut konunun üstünü 

kapatmışlardır. Bilen ile bilenini belirleyen iktidar ilişkileri üzerinden değerlendirecek 

olursak, kadın çalışmacı erkeklerin sıradan deneyimlerine anlamlar yükleyerek 

değerlendirirken, erkek çalışmacılar o homososyal alana hem dahil hem de o alanın 

içinden olduklarından deneyimlerin birçoğunu normal olarak değerlendirme ihtimali 

bulunmaktadır.  Ve ayrıca bu durum, askeriyenin ne kadar tek cinsiyetli bir kurum 

olduğunu ve kadını ötekileştiren bir yapıda düzenlendiğini tekrardan gözler önüne 

sermektedir. Araştırma kapsamında olmamasına rağmen askerliğe ve erkekliğe dair 

askeriyede var olduğu söylenen küfür, dayak gibi bir kadına anlatılmayacak olarak 

kabul edilen konularda, görüşmecilerimiz ağız birliği yapmışçasına suskun kalmayı 

tercih etmişlerdir. Askerliğini bedelli olarak yapmış görüşmecilerimizin anlatıları 



79 

 

toplumsal cinsiyet algısından uzak bir şekilde şekillenmişken, askerliğini uzun dönem 

yapmış olan görüşmecilerimizde toplumsal cinsiyete ve erkekliğe dair dilin daha ağır 

bastığı fark edilmiştir. Saha sürecinde bedelli askerlerin araştırma sürecinde dahil 

olması çok daha pratik bir şekilde gerçekleşmiştir. Ancak bazı uzun dönem 

görüşmecilerimize ulaşımda ve görüşme sırasındaki söylemleri daha çekingen bir 

şekilde olmuştur.  

5.4. Verilerin Toplanması ve Analizi  

Veri toplama aracı olarak yarı yapılandırılmış görüşme formları kullanılmıştır. “Bu 

yöntem ne tam yapılandırılmış görüşmeler kadar katı ne de yapılandırılmamış 

görüşmeler kadar esnektir; iki uç arasında yer almaktadır.” (Karasar, 1995, s. 165). 

Askerliğini bedelli yapmış bireyler ve uzun dönem bireylere farklı sorular 

yöneltilmiştir.  Yarı yapılandırılmış görüşme formu olarak hazırlanan sorularda 

görüşmenin akışına göre farklı sorular eklemlenmiş ya da formda yer alan bazı sorular 

çıkarılmıştır. Görüşmecilere önceden araştırmanın amacı ve içeriği hakkında bilgi 

verilmiş, kişilerin cevap vermek istemediği konular hakkında esneklik sağlanmış ve 

yine kayda alınmamasını istediği bilgileri belirttiği takdirde de kaydın durdurulacağı 

söylenmiştir. Bireylerle yapılan görüşmelerde bilgi kaybı yaşamamak adına ses kayıt 

cihazı kullanılmış ve görüşmecilerin bu konuda rızalarına başvurulmuştur. Ses kayıt 

cihazıyla yapılan görüşmeler sonrasında orijinal haline uygun şekilde çözümlenmiştir. 

Görüşmeler kırk dakika ile bir buçuk saat arasında değişen sürelerde 

gerçekleştirilmiştir. Görüşmecilerin rızaları doğrultusunda ve söylediklerinde herhangi 

bir anlam kayması ve içerik değişikliği yaşanmaması adına görüşmecilerin cevapları 

aynı şekilde verilecektir. Bulgular analiz edilirken betimsel analiz yönteminden 

faydalanılmıştır. “Betimsel analiz elde edilen verilen daha önceden belirlenen temalara 

göre yorumlanır, veriler daha önce belirlenen temalarda düzenlenebileceği gibi görüşme 

sürecinde sorulan sorular ve boyutlar dikkate alınarak da sunulabilir.” (Yıldırım & 

Şimşek, 2011, s. 224). Yine görüşmeciler bilgilendirilerek kendi isimleri yerine takma 

isimleri kullanılacağı söylenerek, görüşme sırasında söyleyecekleri ile ilgili çekinceleri 

en aza indirilmeye çalışılmıştır.  

 

 



80 

 

 

 

 

 

ALTINCI BÖLÜM 

BULGULAR  

6.1. Zamanın Satın Alınabilirliği Üzerine 

Askerlik 2020 yılındaki en son halini almadan önce on iki aylık bir sürece sahipti ve 

yeni yasayla birlikte herkes için altı aya düşürüldü farklı etmenler çerçevesinde de on 

iki ay yapılacağı karara bağlandı. On iki aylık zaman dilimi özellikle iş sahibi olan ya da 

belirli bir düzen içerisinde hayatını sürdüren erkekler için çok uzun bir zamana tekabül 

etmektedir. Modern zamanlarda erkeklerin çok büyük bir çoğunluğu üniversite hayatını 

bitirmeden askere gitmeyi tercih etmemekte ve hatta askerliği tecil ettirebilmek 

amacıyla okul hayatlarına devam etmektedir. Göktuğ Bey (Kişisel görüşme, 18 Aralık 

2019) bu konuda şunları söylemiştir: Zamanın değerli olduğunu düşünüyorum. 

Askerliğin benim için zaman kaybı olduğu hissine kapıldım o yüzden gitmedim. 

Bekledim o yüzden. Bedelli askerliğin denk gelmemesi durumunda ne yapacağı 

sorulduğunda ise şu karşılığı vermiştir. Birkaç yöntem bulmuştum ya. Ben satranç 

oynuyorum herhangi bir spor dalının birinci liginde en yüksek liginde yani oynuyorsan 

istediğin kadar tecil ettirme hakkın vardı. Benim de böyle bir şansım vardı. Yönergeleri 

hep okudum ben tamamen buna odaklandım. Lisansı bitirmedim yüksek lisans 

yapacaktım o bitse doktora doktora da bitse bu imkanım vardı. Bedelli yapana kadar 

yasal yollardan kaçacaktım. Bir başka görüşmecimiz olan Hüseyin Bey (Kişisel 

görüşme 14 Aralık 2019) ise bu konuda şu eklemeleri yapar. Askere gitmeyi hiç 

istemiyordum. Lisans bitti keyfe yeniden üniversite sınavına girdim. İki yıllık bir bölüm 

geldi onu okuyordum ama bu süreçte bedelli olmasaydı yine uzatabildiğim kadar 

uzatacaktım tecili. Bedelli çıktı yarım kaldı mesela okul. Ahmet Bey (Kişisel görüşme 

15 Ocak 2020) ise üniversite mezunu olmasına askerliğin vesile olduğunu Bana kalsa 

okul falan okumazdım ama emir almak tarzım olmadığı ve askerliği sevmediğim için 

mezun oldum hemen üstüne de bedelli çıktı diyerek belirtmiştir. Görüşmecilerin askerlik 

 



81 

 

ile ilgili düşünceleri ailesel, bireysel ve toplumsal dinamiklerden ötürü askerliği 

ertelemek üzerine kuruluydu. Durum böyleyken de görüşmecilerimizin yasal yollardan 

türlü süreçlerle askerliği hayatın sonraki aşamalarına öteledikleri görülmektedir. 

Bedelli askerlik süresinin 21 gün olması ve uzun dönem askerliğe kıyasla insan 

hayatının çok büyük bir bölümüne denk düşmemesi sebebiyle bedelli askerlik yoğun bir 

şekilde tercih edilmeye başlanmıştır. Bireylerin askerliği bedelli yapmasındaki en büyük 

motivasyon ise bu zaman diliminin gerek sosyal hayatlarında gerekse iş hayatlarında 

herhangi bir kesintiye neden olmamasıdır. Görüşmecilerimizden yalnızca ikisi aktif iş 

hayatına dahil değildi geriye kalan görüşmecilerimizin tamamı bedelli askere gitmeden 

önce çalışma hayatlarına devam ediyorlardı. Geleneksel erkeklik kodları açısından 

düşünüldüğünde askerlik kapitalist hayata atılmanın ilk aşaması olarak görülürken 

modernleşen erkeklik normları için askerlik bireylerin karşısına engel olarak çıkmaya 

başlamıştır. Bedelli askerliği bu haliyle değerlendirilen görüşmecilerimiz, iş hayatının 

öncelik haline geldiğini belirterek bedelli askerliği kapitalist ilişkiler için zaman 

kazanma/ zamanı satın alma üzerinden rasyonelleştirirler. Savaş Bey (Kişisel görüşme, 

20 Şubat 2020) bu konuda şunları söyler: Çünkü bizim gittiğimiz yerde bir askerin 

maliyeti yanlış bilmiyorsam eğer günlük 200 lira civarında. 12 ay ben hiçbir şey 

üretmeden oraya gitsem mi mantıklı 18 gün oraya gidip işimin başında mı dursam daha 

mantıklı? Esasen işin ucunda zaman var çünkü para da zamanla alakalı işte zamanla 

alakalı üretkenlik de zamanla alakalı öyle olunca direkt zamana dayanıyor bedelli 

askerlik. Göktuğ Bey (Kişisel görüşme, 18 Aralık 2019) de olayı şu şekilde yorumlar: 

Arabamı sattım bir yıl arabasız gezdim sırf zamanımı geri kazanabilmek için. Vatanını 

çok sevdiğini hatta milliyetçi bir düşünce yapısına sahip olduğunu görüşme sırasında 

çok defa  belirten Cengiz Bey (Kişisel görüşme, 12 Mart 2020) de zamanın kendisi için 

daha ağır bastığını şu şekilde anlatır: İşin özetini söyleyecek olursak zaten bedelli yapma 

sebebim işim. Maddi olarak gayet beni doyuran bir iş. Askere gitseydim geldiğim zaman 

aynı işi bulmayacaktım iş problemi yaşayacaktım. Murat Bey ( Kişisel görüşme, 7 

Aralık 2019) ise ben o miktarı (bedelli askerlik ücreti)  burada çalışarak kazanırdım altı 

ayda, işimi kaybetmeyi göze alamazdım diyerek iş hayatının merkeziliğinden bahseden 

diğer bir görüşmecimiz olmuştur. Hüseyin Bey (Kişisel görüşme, 14 Aralık 2019) ise 

basit bir matematik yaptım, on sekiz günle kaybetmeyeceğim işimi, altı ayda 

kazanacağım parayla değiş tokuş yaptım ve bu benim iş hayatımı kaybetmememi 



82 

 

sağladı demiştir. Tüm bunlar kapitalist erkek modelinin göstergeleridir. Kapitalist erkek 

modeli, hayatının merkezine işini alan, olaylara mümkün olduğunca akılcı yaklaşan, 

faydacı ve mevcut hegemonik erkeklik tiplerinin gereklerini kendi bünyesinde 

rasyonelleştiren ve normların değişimini de beraberinde getiren bir erkeklik tipidir. Bu 

erkeklik tipi erkeklik için geçiş aşamalarından biri olarak kabul edilen askerliği bir 

aşama olarak değerlendirmediğinden mevcut normlarda yeniden üretime neden olurlar. 

Mert Bey (Kişisel görüşme, 3 Şubat 2020) ise zamanın önemini bireysel temelde 

değerlendirerek şöyle söyler: Benim hayatta en değer verdiğim şey zaman. Altı ay belki 

on iki ay demek ömrün en iyi zamanlarının çevremden duyduklarıma göre söylüyorum 

bunu en kötü yerde harcanması demek. Ben bunu göze alamadım. Kaldı ki oradan 

gelince nasıl bir psikolojiye sahip olacağımı da bilmiyordum. Bende o yüzden en kısa 

zamanlı olan şeyi tercih ettim. Mesut Bey (Kişisel görüşme, 24 Şubat 2020) ise 

görüşmecilerimiz arasından 2011 yılında çıkan kanunla kışla eğitimi almadan ve hiç 

askere gitmeden bedelli askerliğini yapmış tek kişiydi. Kendisinden uzun dönem 

askerliği, kendi döneminde yapılan askerliği ve şimdiki bedelli askerliği 

değerlendirilmesi istendiğinde şu açıklamayı yapar:  Atıl bir pozisyonda kalıyorsun 18 

gün içinde. Ciddi manada bir askerlik eğitimi verilse, profesyonel askerlik düzeyinde 

insanlar rağbet edebilir bende rağbet edebilirdim ama insanlar orada bir şey yapmıyor. 

Benim duyduğum asker hikayeleri diskoda çalışmalar, masada çalışmalar ya da 

mutfakta çalışmalar gibi oluyordu. Ben sadece bankaya para yatırdım ardından da 

askere gitmiş sayıldım, benimki şans oldu. Askerliğini uzun dönem yapmış 

görüşmecilerimizden Çakır Bey (Kişisel görüşme, 3 Mart 2020) de diğer uzun dönem 

görüşmecilerimizin aksine zamanın daha değerli olduğunu yahu ben gittim on iki ay 

hem de ücra bir yerde yaptım askerliğimi. O zaman bedelli çıksa ben de bedelli 

yapardım hiç düşünmezdim. Zaman çok önemli artık kim ister ki on iki ay nerede 

çıkacağı belli olmayan yerde askerlik yapmayı sözleriyle vurgulamıştır. Normalde 

sağlık durumundan ötürü hiç askerlik yapmaması gerektiğini söyleyen ancak sonrasında 

değişen düzenlemelerle birlikte askere gitmek zorunda kaldığını söyleyen Hakan Bey’in 

(Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) açıklaması şu yönde olmuştur: Benim hiç askere 

gitmemem gerekiyordu, sonradan tekrar rapor almaya gittiğimde bu düzenlemenin 

değiştiğini söylediler. Ben altı ay askerlikle bedelli askerlik yapmak arasında seçim 

yapmak zorunda kaldım ve bedelliyi seçtim. Ben oraya on sekiz gün gittim evet ama hiç 



83 

 

gitmemem gerekiyordu, bedelli askerlik sürecim iyi geçmemiş olsaydı ben bunu zaman 

kaybı olarak değerlendirecektim, o yüzden bir günde önemli on sekiz günde. Askerliği 

uzun dönem yapan görüşmecilerimiz ise çoğunlukla askerliğin hayatın bir parçası ve 

asla zaman kaybı olmadığını ve çok da uzun olmaması koşuluyla yapılması gerektiğini 

söylediler. Görüşmecimiz Nurullah Bey (Kişisel görüşme, 7 Eylül 2019) şunları 

söylemiştir: Benim babam askerliği yirmi dört ay yapmış, düşünsene iki koca yıl. 

Allahtan o zaman akıllılık etmiş de evlenmeden hemen gitmiş gelmiş. Ablam 

evlendiğinde eniştem askere gitti on beş ay ablam bekledi onu. Ben askerliği on iki ay 

yaptım. Ha ama şöyle de bir şey var iki yıl askerlik yapanlar da on iki aya askerlik 

gözüyle bakmıyorlar bir de o zamanki şartları hesaba katın yani. Şimdikiler iki haftaya 

burun kıvırıyorlar, onu da askerlikten sayıyorlar bide. Zaman önemli diyor herkes, 

zaman bir tek size mi önemli? İki yıl askere giden insan napsın peki? Musa Bey’in 

(Kişisel görüşme, 8 Ekim 2019) bu konudaki fikirlerinin açıklaması ise şu şekildedir: 

Ben on iki ay yaptım askerliği, oğlum altı ay yaptı geldi. Bedelli askerliği söyleyecek 

gibi oldu lafını dahi ettirmedim, herkeste aynı hesap altı ayda 15 bin kazanıyorum 

oraya gidersem para kazanamayacağım hiç. Para da hiç önemli değil zaman da, her 

erkek adam akıllı bilmeli askerliğin ne olduğunu. Değişen ve farklılaşan erkeklik 

algısına göre zaman özellikle askerliğini bedelli yapmış erkekler için tercih yapma 

şeklini değiştirecek nitelikte bir öneme sahiptir. Kapitalist temelli olan zaman kavramı, 

aslında hayatın bir parçasından eksilen bir dilim olarak değil, iş hayatından eksilen ve 

kaybolan bir meta olarak görülmektedir. Kapitalist zaman algısı, bireylerin 

hayatlarından eksilen dilimleri eğer kapitalist bir çerçevede değerlendirilmemişse ve o 

zaman parçası para elde etmek yerine para kaybına sebebiyet vermişse bireysel zihinlere 

kendisini eksi olarak kaydeder. Bu kayıp zaman, hangi konumda olursa olsun para 

getirmediği ve kazanç sağlamadığı müddetçe negatif etkilere sahiptir. Hegemonik olan 

erkeklik iş sahibi olup olmamayla ölçülürken bu ölçütün diğer ucunda da zamanın 

kapitalist olarak verimli kullanıp kullanılmaması yer almaya başlar. Kimmell’in piyasa 

erkekliği olarak değerlendirdiği erkeklik tipi de böyledir. “Piyasa erkekliği kanıtlanması 

gereken bir erkeklikti ve bu durum başarılı olmanın kanıtı olarak maddi şeylere sahip 

olmayı da gerektiriyordu.” (Kimmel, 2013, s. 95). Piyasa erkekliğinin maddi şeylere, 

statü ve bir unvana sahip olmasının yanında zamanı da kapitalist açıdan değerlendirmesi 

gerekliliği eklenmiş gibi gözükmektedir. Zamanını kapitalist bir şekilde yöneten ve 



84 

 

değerlendiren hegemonik erkeklikler diğer erkeklik şekillerini de kendi şemsiyeleri 

altına alarak değiştirir ve dönüştürür. Eskiden askerliğin uzun zamanlar sürmesi belki 

bir gereklilik ya da zorunluluk şekliyle açıklanabilirken, bu dönemde askerlik süresinin 

giderek kısalmasının altında zamanın kapitalist olarak değer kazanması da 

bulunmaktadır. Mevcut zamanın ruhu, bireyi üretim yapmaya ve üretimde kalmaya 

zorunlu kılar, askerlik üretimden kopuşun bir simgesi olarak karşımıza çıkmaya başlar 

ve türlü uygulama ve uyarlamalarla askerlik süreleri değişime açılır. İktidar algısı 

değişirken kendisini cinsiyet pratiklerine yansıtır, Messerschmidt ve Connell hegemonik 

erkeklikleri küresel etkiler, bölgesel etkiler ve yerel etkiler düzleminde 

değerlendirirken, bölgesel etkilerin yani ulus devlet ve kültür düzleminde oluşan 

etkilerin yerel etkiler -aile, çevre ve örgütler- düzeyindeki erkeklikleri değiştirip 

dönüştürdüğüne değinir. (Messerschmidt, 2019, ss. 97-99). Mübeccel Kıray’a göre 

tampon mekanizmalar hızlı toplumsal değişimler sırasında, toplumda sosyal değer ve 

normların önemini kaybetmesi sonucu oluşabilecek bunalımın etkisini azaltmak 

amacıyla toplumsalın kendiliğinden ürettiği geçici çözümler olarak tanımlanmaktadır. 

Askerliğin yeni formu olan bedelli askerlik de bir tampon mekanizması olarak 

değerlendirilmelidir.  Askerliğe derin anlamlar atfeden bir toplum için, askerlik 

geleneksel yapısının dışına çıkarken kendini rasyonel yollarla ifade eder ve bu rasyonel 

yolların toplumdaki yansımasının yumuşaması ve askerliğe verilen anlamlarda gedikler 

açılmaması adına bedelli askerliğin tampon olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu 

haliyle düşünüldüğünde devletin pratikleri ve bireysel etkiler birbirlerini karşılıklı 

değiştirerek makro alanda yeni toplumsal düzenlemelerin mikro alanda da yeni cinsiyet 

pratiklerinin oluşumunu sağlamakta ve tüm bu etkiler daimi bir şekilde birbirlerinden 

beslenmektedir. 

Askerliğini uzun dönem yapmış İsmail Bey’den (Kişisel görüşme, 10 Kasım 2019) uzun 

dönem askerlikle bedelli askerliği karşılaştırılması istendiğinde Şimdiki gençler işi gücü 

bahane edip askere gitmiyorlar, biz düzenimizi bozar yine de askere giderdik. Ben işimi 

bıraktım askere gittim geldim üç ay iş bulamadım pişman da değilim bu yaptığımdan 

açıklamasını yapmıştır. Erol Bey (Kişisel görüşme, 12 Aralık 2019) de bedelli askerlik 

ve uzun dönem askerlik arasındaki ayrımı şu şekilde anlatır. Biz de şöyle bir düşünce 

var. Okul bitince erkek askere gidecek, orada adam olacak gelecek, burada önce işini 

bulacak sonra da evlenecek. Benim de hayatım da böyle oldu. Askere gitmeden önceki 



85 

 

benle sonraki ben bambaşka. O yüzden oğluma çok ısrar ediyorum, askere git askere git 

diye. Çalışan çocuklar çok korkuyor askere gitmeden, orada o kadar zamanda burada 

şu kadar kazanırlarmış. Oradaki kazandığın tecrübeyi burada kazanacağın hiçbir 

parayla satın alamazsın. Çocuklarda değişik bir iş sevdası var.  Nazım Bey (Kişisel 

görüşme, 13 Aralık 2019) ise bedelli askerlik yapan erkeklere hak verdiğini şöyle 

anlatır: Ben gittim askere on iki ay. Say say gün bitmiyor, ay bitmiyor. Döndüm 

askerden babamın işini yapıyordum ben rahattım ama çevremde böyle olmayan birçok 

arkadaşım vardı, aylarca iş aradılar kimisi buldu kimisi iş bulamadı. Öyle de olunca 

şimdi gidiyorlar üç hafta askerliklerini yapmış oluyorlar. İşleri varsa gelince hemen 

çalışmaya başlıyor yoksa da askerliğini yapmış oluyor daha kolay iş buluyor. Nevzat 

Bey (Kişisel görüşme, 17 Aralık 2019) ise şu açıklamayı yapmıştır: Biz köy hayatı 

yaşadık ben liseyi bitirir bitirmez babam şimdi ne olacak askerliği aradan çıkar dedi. 

Tabi o zaman babaya karşı gelemedim hem yapacak başka bir şeyim de yoktu. Askere 

gittim hem de on beş ay yaptım askerliği. Geldim hiç dur dinlen demeden amcamın 

yanında çalıştırmaya başladılar beni. Bak oğlum var, o okulunu okuyor, ısrar da etmem 

askere gitsin diye kendisi karar versin isterse bedelli de yapar asker de olur kendisinin 

bileceği iş. Askerliğini bedelli yapan erkekler de iş müthiş bir şekilde öncelik olarak 

karşımıza çıkmaktadır, askerliğini uzun dönem yapan görüşmecilerimizin ise bu konuda 

fikir ayrılıklarına düştüğü görülmektedir. Erkekliğin tarihsel süreç içerisinde değişip 

dönüşüme uğradığı daha önce belirtilmiştir. Connell’ın da belirttiği gibi dönemsel 

olarak değişen iktidar şekilleri ve iktidar pratikleri erkeklikler üzerinde yeniden üretime 

neden olmaktadır. Bu yeniden üretimin en net yansımasını erkeklik aşamalarındaki 

değişimlerde ve kapitalist erkeklik tipinin öne çıkmasında görüyoruz. Bir iş sahibi olup, 

para kazanmak Türk toplumunda erkeğin yapmakla yükümlü olduğu ve ona dayatılan 

bir durumken, erkekler ve erkeklikler artık bu durumu kendileriyle özdeş hale getirerek 

bir yaşam biçimi formuna dönüştürmüş durumdadırlar. İş sahibi olmak hegemonik 

erkeklik kodlarından en ağır basanı olarak karşımıza çıkar. Erkeklerin erkekliğini 

başkalarına -kadınlara, aileye, çevreye ve en önemlisi öteki erkeklere- ispat 

edebilmesinin yolu statüden geçmektedir. “İşsizlik demaskülinizasyon sürecinin önemli 

bir yapı taşıdır. Tam aksi noktadan bakıldığında tam zamanlı ve tatminkar ücretli bir iş 

sahibi olan erkeklerin remaskülinizasyon sürecine de kapı açar.” (Sancar, 2008, s. 103).  



86 

 

Bedelli askerlikle birlikte askerlik ile eşdeğer tutulan milliyetçilik düşüncesinde de 

değişiklikler olmaya başladığı görülür. Türkiye’deki geleneksel normlar vatana dair 

sevginin gösterilmesinin yegane yollarından biri olarak askerliği kabul eder. Ancak 

görüşmecilerimizin vatan sevgisi ile askerliği birbirinden ayırarak değerlendirdikleri 

görülmektedir. Savaş Bey (Kişisel görüşme, 20 Şubat 2020) bu konuda şunları 

söylemiştir. Bizim ürettiğimiz teknolojiler yurtdışında da var bu ürettiğimiz teknolojiler 

yurtdışından para aktarımına yardımcı oluyor yani bunları yurt dışından almak yerine 

benden aldıkları zaman para ülkede kalmış oluyor. İstihdam sağlamış oluyorum. Böyle 

olduğu zaman 12 ay benim ürettiğim teknoloji ile 12 ay gidip askeriyenin imkanlarını 

sömürmem arasında çok büyük fark meydana geliyor. Babası albay olan ve askeri bir 

çevrede büyüdüğünü ifade eden Murat Bey (Kişisel görüşme, 7 Aralık 2019) bu durumu 

şu şekilde değerlendirmektedir. Bedelli yaptık diye bizi vatan sevgisi yok olarak 

görüyorlar ama parasını verdi yaptı gibisinden bir şey yok. Öyle bir algı olmamalı yani. 

Şimdi vatanı koruyalım tarzında bir askerlik yok zaten çağırsalar öyle bir durumda 

normal askeri çağırmıyorlar. Askerlerden biliyorum gidiyorsun temizlik yapıyorsun 

sadece. Silah veriyorlar boş bir yerde nöbet tutuyorsun. Vatanını savunmuyorsun 

sonuçta. Temizlik yaptık sadece. Uzun dönemler ne yapıyorlardı? Onlar da hem sabah 

hem akşam temizlik yapıyorlardı ekstra başka bir şey yok, vatan sevgisi askeri uzun 

dönem ya da bedelli yapmakla ölçülecek bir şey değil. Mehmet Bey (Kişisel görüşme, 

12 Mart 2020) ise şu eklemeyi yapar: Şimdi biz bedelli asker olarak gittik ama belki 

çoğu insandan vatan sevgim daha fazla. Vatan için her şeyi yaparım. Cengiz Bey 

(Kişisel görüşme, 12 Mart 2020) bu konudaki yorumunu daha sert bir şekilde yapar. 

Benim kanımda Türk kanı dolaşıyor, hangi babayiğit açacakmış ağzını on beş bin TL 

diye karşısında beni bulur. Düşünürsek askeriyenin bir günü de aynı değeri katar 

insana bin günü de. Askeriyede marş söylerken, komutanlar başlarından geçen 

hikayeleri anlatırken hayatımın en unutamayacağım anlarından olan yemin töreninde 

yer yeşil gök yeşil bir tek bayrağımız dalgalanıyor orada başka bir ahenkle; erkek adam 

ağlamaz ben o anlarda tutamadım kendimi. Kimse vatan sevgisi konusunda askerliği 

öne süremez diyerek bu konudaki asıl tutumunu belli etmiştir. Mesut Bey (Kişisel 

görüşme, 24 Şubat 2020) ise şu açıklamada bulunur: Vatanını en çok seven işini en iyi 

yapandır deniyor ya ben o kanıdayım. Eğer sen askerde işini en iyi yapıyorsan devlette 

ya da özel sektörde devletine bir katma değer sağlıyorsa işini yapıyosundur ve vatanını 



87 

 

seviyorsundur. Ben askere gitmeyi bir vatan sevme ölçütü olarak görmüyorum. 

Askerliğini uzun dönem yapmış bireylerin ise bu konudaki fikirleri farklıdır. Musa Bey 

(Kişisel görüşme, 8 Ekim 2019) askerliğini yapmayan bir insanın vatanını sevip 

sevmediğini nereden bileceğim ben? Zaten herkes kaytarmak için yer arıyor, bir de 

yurtdışına gitmek istiyorlar memlekette yer kalmamış gibi. Askerlik peygamber ocağı 

derler, insan hem vatanına hem dinine sahip çıkmalıdır diyerek vatan sevgisiyle 

askerlik görevini bir tutmaktadır. Ali Bey de Musa Bey’in görüşlerini destekleyecek 

şekilde şunları söylemiştir. Ben yaptım askerliğimi on iki ay, askerliğimi bedelli yaptım 

diyenlere karşı kafamda bir soru işareti oluyor bu adam vatanını sevmiyor mu acaba 

diye? Askerlik çok değerli bir şey çünkü, orada herkesi unutuyorsun önemli olan sadece 

vatan oluyor. İsmail Bey ( Kişisel görüşme, 10 Kasım 2019) askere gitmeyen insan 

vatanını nasıl sevsin? diyerek erkeğin vatanını sevme ölçütü olarak askerlik görevini 

yerine getirip getirmemesini kıstas almaktadır. Türk toplumunda geleneksel olarak 

kodlanmış ve öğretilmiş kabullere göre vatan sevgisinin en temel göstereni erkekler için 

askerliğini yapmaktır. Türk toplumunda askeri bilinç oluşturulurken bu durum 

çocukların okuldaki sosyalleşme ve öğrenme pratiklerine de yansır ve özellikle ders 

kitapları bireylere askere gitmenin ve asker olmanın erkek için en temel görev olduğunu 

gösterir. Milli bayramlarda ve törenlerdeki müsamereler sırasında vatanını koruyan, 

seven ve asker ya da polis kıyafeti giyen çocuklar hep erkek çocuklarıdır. Yakın tarihe 

kadar liselerde müfredata dahil olan Milli Savunma derslerine resmi üniformalarıyla 

subaylar girer ve özellikle erkeklere ders anlatırdı. Askere gitme ve vatan sevgisi 

arasında oluşturulan bu bilinçte bir farklılaşma ve süresizlik durumunun oluşmaya 

başladığı açıktır. Askerliğini uzun dönem yapan görüşmecilerimizden çoğu hala vatan 

sevgisinin ön koşulu olarak askerlik yapmayı görürken, bedelli askerlik yapmış 

görüşmecilerimiz için vatan sevgisinin tek kıstası askere gitmiş olmak değildir. Bedelli 

askerler, kendileri için türlü başka kıstaslardan bahsederken, aslında vatan sevgisi 

mefhumunu sadece askeriye ve askeriye sınırları ile daraltmadan gündelik hayat 

pratikleri içerisine bunu dahil ettiklerini ve vatan sevgisini sürekli kılarak devamlılığını 

sağladıklarını belirtmişlerdir. Modern kapitalist erkek için vatan sevgisi kendisini daha 

çok üretim alanında göstermektedir. Üreten ve bulunduğu ülkeye katkı sağladığını 

düşünen erkekler için vatan daha aktif bir şekilde hayatın içine dahil olmakta ve 

zamansız bir pratik olarak karşımıza çıkmaktadır.  



88 

 

Zaman konusundan bağımsız olarak bedelli askerliği yapmış olmak ve askere gitmek 

söylemleri arasında ciddi şekilde eylemsel farklılığın olduğu gözlemlenmiştir. Bedelli 

askerlik de kanunen askerliğin başka bir formu olmasına rağmen görüşmecilerimizin 

tamamı -bedelli ya da uzun dönem fark etmeksizin- bedelli askerlikten bahsederken 

çoğunlukla yapma fiilini kullandıkları fark edilmiştir. Söz konusu söylem farkı bedelli 

askerliği bireyin dahil olduğu bir eylem olmaktan çıkararak pasif bir şekilde yapma fiili 

ile özdeşleştirirken, askere gitmek mekan değişikliğini daha da baskın hale 

getirmektedir. Bedelli askerlikte de kışla eğitimi ve şehir farklılığı söz konusu olurken, 

görüşmecilerin tamamı bu farkı bilinçli ya da bilinçsiz şekilde görmezden gelerek 

bedelli askerliği edilgen olarak kullanmaktadırlar. Bu durum toplumsal olarak uzun 

dönem askerliği gidilen bedelli askerliği yapılan bir kategorilendirme haline 

getirmektedir. Bilinçaltında bedelli askerliği gidilen bir yer olarak algılamayan 

görüşmecilerimiz, bedelli askerliği de eylem gerektiren bir pratik olan 

düşünmemektedirler. Söylemsel olarak ayrı kategorilendirilen pratikler aynı şeye hizmet 

etmesine rağmen ayrı ayrı gruplandırılmakta ve askerliğe dair yeni bir söylem 

mekanizması inşa edilmektedir. 

6.2. Mehmetçikten Mehmet Bey’e  

Askerlik deneyimi erkekler için hayatlarının en zorlu dönemlerinden biri olarak kabul 

edilir. Bu dönem içerisinde erkekler, çok fazla farklı erkeklik tipine maruz kalır ve o 

alan içerisinde sosyalleşmelerini devam ettirirler. Askeriye içerisinde koşullar bireylerin 

gündelik hayatlarındaki gibi devam etmez ve büyük farklılıklar ve değişimleri içerisinde 

barındırır. Uzun dönem askerlik yapmış görüşmecilerimize askerlikle ilgili en 

unutamadığınız anınız nedir diye sorulduğunda İsmail Bey (Kişisel görüşme, 10 Kasım 

2019) şunları söylemiştir. Kızım sana şimdi her şeyi anlatmak olmaz, ama en temizinden 

en pisine her insan oradaydı. Koğuş desen kalabalık banyolar az. Banyo yapmayı 

bilmeyen insan gördüm ben orada demiştir. Musa Bey (Kişisel görüşme, 8 Ekim 2019) 

de bu soruya eklemeler yapar. Elif kadın olmasaydın neler neler anlatılırdı da sen hayal 

et bizim söylediklerimizden. Kapuska dedikleri şey var ya üç gün üst üste ondan yedik 

biz. Yemekler pek düzgün olmazdı. İsmail Abi’nin dediği gibi kendi temizliğini nasıl 

yapacağını bilmeyen bir sürü insan vardı. Daha neler neler. Nazım Bey (Kişisel 

görüşme, 13 Aralık 2019) de kışla içerisinde çok farklı insanların olduğunu şu şekilde 

izah etmiştir: Hem acemi birliği hem usta birliği çok çok değişikti. Askere gitmeden 



89 

 

önce çalışıyordum ben, çalışırken görebileceğim kadar insan gördüm daha olmaz 

herhalde derken askerlikte kimlerle karşılaştım. Doğru düzgün yemek yemeyi bilmeyeni 

mi dersin afedersin tuvalet banyo kullanmayanı mı dersin, okuma yazma bilmeyeni, 

konuşamayanı daha neler vardı orada. O yüzden aslında askere gitmek önemli, bir sene 

belki daha fazla yapıyorsun askerliğini sana orada nasıl adam olacağını öğretiyorlar 

hem de bunu yeri geliyor güzellikle yeri geliyor güzellikle yine de yapıyorlar. Çakır Bey 

(Kişisel görüşme, 3 Mart 2020) ise askeriyede ona çok garip gelen bir durumu şu 

şekilde anlatır: Hiç ranza görmemiş, ranzanın ne olduğunu bilmeyen biri vardı acemi 

birliğinde. Çağlar Bey (Kişisel görüşme, 7 Kasım 2019) askeriyede gördüğü şeyleri çok 

normal karşıladığını şöyle anlatır: Herkes söylüyor ya okuma yazma bilmeyen insan 

vardı, hiç kendi köyünden şehrinden çıkmamış insan vardı diye sonradan düşününce çok 

normal geldi bana bunlar. Beni de şimdi hiç bilmediğim görmediğim bir şehre koysan, 

hatta başka ülkeye götürsen bende öyle davranırım ama sonradan alışırım. Dönemin 

şartları ile düşünüldüğünde henüz hayatında şehir değiştirmemiş ve çok fazla insanla 

aynı yerde yaşama deneyimi olmayan insanlar hatta çocuk diyebileceğimiz yaştaki 

kişiler gözlerini askeriyede açmaktadırlar. Askeriye bu sebeple erkekler için bir eşik ve 

adam olma mekanı olarak görülmektedir. Türkiye’de askerlik bilincinin sağlanmaya 

çalışıldığı ilk dönemler düşünüldüğünde kırsal ve kentsel hayat deneyimlerinin birleştiği 

nokta askeriyelerdi ve devlet askeriyeleri bir tür iyi vatandaş iyi erkek yetiştirme 

merkezi olarak kurguladı. Askerliğini yapan erkekler nereden gelmiş olursa olsun, 

gündelik yaşam pratiklerine, tarihe, insan ilişkilerine ve çevresel koşullara anında uyum 

sağlayabilen bir mekanizmada uzun zaman geçirdiklerinden erkeklerin adaptasyon 

konusunda herhangi bir sorun yaşamasının önüne geçilmiş oluyordu. Askeriyeler bu 

anlamda ortak payda olarak görev alarak farklı ama tek tipte erkekliklerin oluşması için 

zemin hazırlamıştır. Uzun dönem askerlik yapan Nurullah Bey (Kişisel görüşme, 7 

Eylül 2019) şunları söylemiştir: Bizim usta birliğindeki koğuşta okuma yazma bilmeyen 

insanlar, Doğudan gelmiş insanlar vardı. Başta nasıl anlaşacağımızı bilemedik, çok 

zorlandık sonra sonra alışıldı az da olsa demiştir. Altınay ise askerliğin erkekleri daha 

bilinçli vatandaşlar haline getiren yönünü cinsiyetçi bulmuş ve şöyle açıklamıştır.  

1930’lardan beri Türkçe konuşan eğitimsiz nüfus arasında erkekler, 

eğitim sırasında okuryazarlık öğrenerek kadınlara oranla büyük avantaj 

elde ediyorlar. Bu da daha iyi işler için daha uygun hale gelmelerini ve 



90 

 

bazı kanunlardan yararlanma hakkını sağlıyor. Ayrıca Türkiye’de kırsal 

kesimlerdeki okul azlığına paralel, özellikle Güneydoğu’da Kürtçe ve 

Arapça konuşan erkeklerin askerlik Türkçe öğrenmelerini sağlarken 

kadınların çoğu hayatlarını hiç Türkçe konuşmadan geçiriyor. (Altınay, 

2004, s. 79). 

Bedelli askerlere aynı soru yöneltildiğinde ise bu tarz davranış şekillerinin kendi akran 

grupları içerisinde olmadığını, böyle hikayeleri hep çevrelerinden duyduklarını ancak 

bedelli askerlik sürecinde hiç böyle bir durumla karşılaşmadıklarını anlatmışlardır. 

Burak Bey’in (Kişisel görüşme, 23 Şubat 2020) bu konudaki fikirleri şu şekildedir: 

Bence böyle şeyler eskide kaldı. Erkeklerin küçük yaşta  askere gittiklerini düşününce 

askere gidene kadar başka şehir görmüyorlardı ama artık herkes üniversite için şehir 

değiştiriyor, hiçbir şey olmazsa internetten her şeyi öğrenebilir insan. Askerliğini 

bedelli yapmış olan Mehmet Bey (Kişisel görüşme, 12 Mart 2020) bu durumu üniversite 

okuyup okumama üzerinden değerlendirerek şöyle anlatır. Üniversite mezunu olmayan 

yok denecek kadar azdı koğuşta ama görgü kurallarını bilmeyenler gene de vardı ama 

çok çok azdı bu. Barış Bey (Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) bu konuda şu eklemeyi 

yapar: Millet şey diyor yol yordam öğretiyor askeriye falan ama 1950de yaşamıyoruz 

herkes üniversite okuyor, il dışında yaşıyor. Onların askerde kazandıkları yetileri 

modern insan gündelik hayatında kazanıyor zaten. Askerliğini bedelli yapmış olan 

kişiler çoğunlukla sosyal, belirli bir eğitim seviyesinde ve meslek sahibi olan kişiler 

olduklarından askeri pratiklerin şekli de değişmiştir. Uzun dönem askerlik sürecinde 

gündelik hayat pratikleriyle ile ilgili bilgiler askerler arasında organik bir süreçte 

öğrenilirken, bedelli askerler için böylesi bir durumun söz konusu olmadığı 

görülmektedir. Askerlik genel kabule göre erkekler için hayatın öğrenildiği homososyal 

alan olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak modernleşen ve kapitalistleşen toplumlarda, 

bireylerin sosyalizasyon süreçleri ve bu süreçlerde erkekliği ya da kadınlığı öğrendikleri 

otoriterlerde de değişim yaşanmaktadır.  

Askerliğini bedelli olarak yapmış olan görüşmecilerimiz her zamanki askerlik eğitimine 

ve askerlik düzenine tabi olmadıklarından bahsetmişlerdir. Görüşmecilerimizden Kerem 

Bey (Kişisel görüşme, 23 Mart 2020) kendi celp dönemlerinde yaşanan elim vakadan 

ötürü askerlik şartlarının değiştiğinden bahseder. Evet askeri eğitimlerin hem de hepsini 

aldık. spor, eğitim, yürüyüş, rütbeler temel eğitimler veriliyor. 500-600 kişiyi 



91 

 

yemekhane gibi bir yere topluyorlar çıt sesi çıkmadan temel eğitimler veriliyor. Beden 

eğitiminde gördüğümüz şeylerden daha farklı tarzda hareketler öğretiliyor. Tören 

yürüyüşünün ekstra süreçleri var. Eğitimler biraz sertti. Biz giden ikinci celptik. Pazar 

günleri izin kullananlar varmış ama biz tam takım giyinip yine spor yapıyorduk. Bizim 

dönemdeki herkes normal asker gibiydi zaten. Ben hayatımda barfiks şınav çekmedim 

orada komutan arkamda öyle güzel konuşuyor ki on taneyi gel de çekme. Bedelli 

askerliğin acısı izinsiz bir şekilde bize çıktı. Bizden biri vefat edene kadar çok sertti 

argo da vardı. İkinci haftadan sonra çocuk öldükten sonra zaten bize olan tavır 

tamamen değişti. Ölüm olduktan sonra kıştan yaza geçiş gibi bir şey oldu. Zaten hemen 

komutanlar değişti bölük komutanı gitti Ankara’dan yeni asteğmenler geldi. Normal 

askerlikti aslında bizimki ya. Aynı şehirde yaşanan bu olaydan sonra yapılan bedelli 

askerliklerde şartların giderek düzeldiğinden bahsedilir. Aynı yerde askerliğini yapan 

Savaş Bey de (Kişisel görüşme, 20 Şubat 2020) bu durumu şu şekilde açıklar. Yok şöyle 

bizim orası biraz seçme, şöyle seçme bizim ilk dönemlerden biri vefat etmiş orada. 

Bizim başımızda rütbeli askerler günde beş altı kez soruyorlardı sıkıntınız var mı diye. 

Ki bizden önce gidenler bu ölüm olayına kadar iki celp normal eğitime tabi tutulmuşlar. 

Barış Bey de (Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) bu konuda şu eklemeleri yapar: Hiçbir 

eğitim görmedik neredeyse. Rütbeleri öğrenmedik. Bazı eğitimler yapıldı ama atış oldu 

iki kez gece dersi yapıldı bir de gece operasyona giderken neler yapılır vs onu 

anlattılar. Bir de gece emir gelmiş yürütün diye öyle manasız yürüdük başka da bir şey 

yapılmadı açıkçası. Bir iki kez de sunum dinlettiler sağlıkla ilgili. Eğitim alanına 

götürüyorlardı istemeyen yapmasın deniyordu. Bizim hiçbir şey yapmamamıza sebep iki 

şey vardı, bir ölümden sonra bize iyi davranıyorlardı iki bizim bölük komutanının tayini 

çıktı o sıra gidiyordu. Bedelli askerliğini başka şehirlerde yapan görüşmecilerimiz için 

ise bu durum üç aşağı beş yukarı aynıydı. Cengiz Bey (Kişisel görüşme, 12 Mart 2020) 

askeri eğitimler konusunda şunları söylemiştir: 18 gün buradasınız hadi size Viyana’nın 

kapısına da dayanacağız demeyeceğiz dedi. Sol göğüste isimlikler vardı sağ tarafta pazı 

üzerinde Türk bayrağı vardı. Kötü bir şey yapacağınız zaman askeriyede sağ omzundaki 

ağırlığa bakın arkadaşlar dedi. Aslında 18 gün içinde bize toplum kurallarını öğrettiler. 

Ben yere çöp atmamaya dikkat etmeyen bir insandım. Şu an geldikten sonra yere çöp 

atmıyorum çünkü zamanında tek tek topladım ben onları. Göktuğ Bey (Kişisel görüşme 

18 Aralık 2019) eğitimlerin çok az olduğunu şu şekilde açıklamıştır: Aşırı minimalistti. 



92 

 

Atış yaptık iyi bir eğitimden geçmeden, onu tecrübe etmek için atış yaptık. Nöbet tuttuk 

ama koğuş nöbeti tuttuk hiç sahada silahla nöbet tutmadık. Murat Bey (Kişisel 

görüşme, 7 Aralık 2019)  şu eklemeyi yapar: Hiçbir eğitim almadım ben yemin törenine 

katıldım 2-3 gün yürüyüş eğitimi verdiler sadece. Mehmet Bey (Kişisel görüşme, 12 

Mart 2020) de eğitim konusunda şu açıklamayı yapmıştır: Sadece atış eğitimine 

katıldım. Onun dışında hiçbir etkinliğe katılmadım. Ben yemin törenine de katılmadım. 

Bizim orası çok kalabalıktı öyle olunca isteyenler katılsın dediler. Tam bir sayı çıkmadı 

komutanlar seçmeye başladı, beni iki sefer seçtiler ama hepsinde de kaçtım. Öyle 

olunca ismimi hiç yazamadılar. Çünkü onlar bir hafta boyunca eğitim aldı. Ben 

koğuştaydım. Hakan Bey (Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) ise eğitim konusunda farklı 

bir bakış açısı sunarak şu anektodu aktarmıştır: Askerliğin bir günü de askerlik 100 

günü de askerlik diyerek bizde o sosyal sorumluluğu geliştirdi. Çöp atmamak askerlik 

görevidir. Asker vatanını milletini korur, vatanının milletinin geleceği için hareket eder, 

çöp atmak da senin vatanın milletin için kötü bir hareketse demek ki senin askerliğin 

burada kalmayacak ömür boyu devam edecek diyen bir komutandı kendisi diyerek 

fiziksel bir eğitimden çok sosyal sorumluluklarının geliştirildiği üzerinde durmuştur. 

Askeri eğitimler, askerlik sürecinin ayrılmaz parçalarından biri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Askeri eğitimlerde erkekler hem kendilerine hem diğer erkeklere ve 

erkekliklere hem de devletlerine kendilerini ispat etme fırsatı bulurlar.  

Modern ulus devletler söz konusu olduğunda esas olarak erkeklerin 

katıldığı bir meslek olarak askerlik, erkeklerin topyekün eğitimden 

geçirilerek savaşçı yapıldığı; bu eğitimler aracılığıyla her türlü 

kadınsılığın egemen erkeklik değerlerinden dışlandığı; katı bir cinsiyet 

farkları/hiyerarşisi inşa edilen kahraman erkekler miti üzerine kurulu bir 

yapı olarak karşımıza çıkıyor. (Sancar, 2016, s. 154). 

Bedelli askerlik sürecinde ise hegemonik erkekliğin gerekleri form değiştirerek bedelli 

askerlere kendilerini ispatlamaları için askeri eğitimi bir seçenek olarak sunmaz, bedelli 

askerler için ispat edilmesi gereken alan statü haline gelir ve bedelli askerler statüleri 

üzerinden birbirlerine hakimiyet kurmaya çalışırlar.  

Uzun dönem askerler içinse eğitim süreci çok daha zorlu şekilde ilerler. Acemi 

birliğinde başlayan eğitimler usta birliğinde daha da sertleşmeye başlar. Hem uzun 



93 

 

saatler boyunca hem de bedensel sınırları zorlayan eğitimler yapılmaktadır. Askerliğini 

uzun dönem yapmış olan Nazım Bey (Kişisel görüşme, 13 Aralık 2019) şunları anlatır: 

Zaten sabah içtimadan sonra bizi yürütmeye, koşturmaya, şınav, mekik artık ne 

gerekliyse onları yaptırmaya başlarlardı. Hem bunları yapardık hem de yaparken 

marşları söyletirlerdi bize. Bağıra bağıra marş söylerdik tabi o sırada başında olan 

komutan çok önemli o gaza getiriyor çünkü seni. Marşları söyledikçe daha da gaza 

gelirdik, öyle öyle akşama kılımızı kıpırdatamazdık. Çakır Bey (Kişisel görüşme, 3 Mart 

2020)  ise eğitimlerin çok zorlu geçtiğini şu şekilde anlatır: Komutanın yapacağı 

hareketi doğru yapana kadar tekrarlardık, bir kişi yanlış yürüse yanlış yapsa hareketi 

haydi baştan alırdık. Sanırım o bize grup bilinci vermek için yapılan bir şeydi. Sen iyi 

yürüdün köşeye çekil yoktu orada kaç kişi varsa hepsi en doğruyu yapmak zorundaydı. 

Nevzat Bey (Kişisel görüşme, 17 Aralık 2019) şu açıklamaları yapar: Bence bilerek 

yaptırıyorlardı o kadar sporu. Boş kalan asker hinlik arar ona hiç fırsat vermeden 

halimiz kalmayana kadar çalıştırıyorlardı bizi. Erol Bey (Kişisel görüşme 12 Aralık 

2019) ise askeri eğitimlere dair farklı bir bakış açısı sunmaktadır: Bizim bölükte bir tane 

çok şişman oğlan vardı, çok hareket edemezdi mesela o, her şeyi yapamazdı, biz onunla 

dalga geçerdik karı gibi diye. Ayıp evet ama orada eğitimlerle bir şekilde kendini 

göstermek zorundaydın. Askeri eğitimlerde erkekler hem çivi gibi asker tanımlamasına 

uygun hale getirilmeye çalışılmakta hem de kadın gibi olmadıklarını gösterme fırsatı 

bulmaktadırlar. Askeriye homojen yapısı itibariyle içeride kadın olmaya ve kadın 

cinsiyet normlarına dair şeylerin bulunmasına izin vermez. Orada kadın gibi olmak ve 

temelde erkek gibi olmamak ötekileştirme ve dışlama için zemin sağlamaktadır. 

“Kadına veya kadınsı özelliklere yer verilmeyen erkekçe tavırların yüceltildiği bu 

ortamda erkeklerin birbirlerini aşağılama yöntemleri, bu durumun bir sonucu olarak 

kadınsı özelliklerin negatif kullanımıyla gerçekleşmektedir.”(Barutçu,2013:66). 

Bedensel yetkinlik militarist erkek modelini gösteren en önemli unsurlarından biridir ve 

bu yetkinlik üzerinden hem erkeklik hem de askeriye inşa edilir. Erkeklerin bedensel 

özellikleri doğrultusunda asker olma süreçleri içerisinde bedenleri hem savaşmaya hem 

de savunma yapmaya daha müsait bir alan haline gelir.  Bu da erkekleri diğer erkeklere 

göre daha avantajlı bir duruma getirirken, orduya da diğer konularda avantaj sağlar. 

“Böylece devlet-ordu erkek arasındaki ittifak karşılıklı çıkar aracılığıyla pekiştirilir.” 

(Akgül, 2011, s. 43).  Fakat bu sürecin bedelli askerlik koşullarında değiştiği çok açıktır. 



94 

 

Gerek askerlik süresinin kısa olması gerek bedelli askerlik yapan kişilerin yaş 

ortalamasının yüksek olması gerekse bedelli askerliğe verilen anlam kodları nedeniyle, 

bedelli askerler uzun dönem askerlerde olduğu gibi ciddi bir eğitim sürecinden 

geçmezler. Bu durum militarist asker erkek modelinde değişimlere neden olur. 12 ay 

askere gittiğinde bedenini eğiten uzun dönem askerler aktif olarak bunu yaptıkları için 

asker tanımına uygun bedenlere sahip olabilirken, uzun dönem askerler için aynı şeyi 

söylemek mümkün olmamaktadır. “Bedensel hareket ve icralar genellikle 

performatiftirler yani dışa vuruyormuş gibi yaptıkları öz veya kimlik aslında bedensel 

işaretler ve diğer söylemsel yollarla üretilen ve sürdürülen üretimlerdir.”(Butler, 2008, 

s. 224). Bedenin hegemonyayı ispat eden yapısı, bedelli askerler için kendisini farklı 

dinamiklere bırakır. Fiziksel sermaye yerine simgesel sermaye geçer ve bedelli askerler, 

sahip oldukları statü, ünvan, ekonomik özgürlük ya da yetiştikleri habitus üzerinden 

hegemonyalarını devam ettirirler. “Sembolik güç doğrudan bedenler üzerinde herhangi 

bir fiziksel kuvvet olmadan uygulanan neredeyse büyülü bir güç biçmidir; oluşma 

koşullarını ve ekonomik karşılığını bedenlerdeki bu uzun ömürlü dönüşümü harekete 

geçirmek, tetikleyip uyandırdığı kalıcı yatkınlıkları üretebilmek için ihtiyaç duyduğu 

muazzam ön çalışmada bulur.” (Bourdieu, 2015, s. 54). Askeri yapının aksine bir durum 

olarak ortaya çıkan simgesel sermaye/güç erkeklik normları için yeni bir alanın kapısını 

açmaktadır.  

Bedelli askerlik özelinde düşünüldüğünde karşılaşılan diğer husus, bedelli askerlerin 

askerlik yaptıkları yerlerin, yemeklerinin ya da kaldıkları koğuşların fiziksel 

koşullarının uzun dönemlere kıyasla çok daha iyi şartlara sahip olmasıdır. Görüşmeciler 

kendi alıştıkları gündelik hayatlardan daha iyi şartlar altında askerlik yaptıklarını 

anlatırlar. Savaş Bey (Kişisel görüşme, 20 Şubat 2020) bu konuda Şöyle söyleyim ben 

normal hayatımda öyle yemek yemiyorum. Askeri alanda rosto yedim ben üç kez diyerek 

yemeklerin ve özellikle temizliğin çok iyi düzeyde olduğundan bahsetmiştir. Murat Bey 

(Kişisel görüşme, 7 Aralık 2019)  ise şunları söyler: İki hafta JÖH’te(Jandarma Özel 

Harekat) duşlar çok iyiydi otel gibiydi. On sekiz günde beş kilo aldım, yemekler falan 

çok tatil gibi bi yerdi benim için. Duşta da sıkıntı yoktu isteyen istediği zaman alıyordu. 

Bizim yediğimiz yemeği albay da yiyordu, ondan çok güzeldi yemekler. Mehmet Bey 

(Kişisel görüşme, 7 Aralık 2019) ise şu şekilde açıklar: Bizim orada koğuşlar 10 

kişilikti. Klima vardı ama çok sıcaktı yatılmıyordu. Hep yeni yapılmış bir yer. 2 senelik 



95 

 

bir mazisi varmış. önceki yeri gördüm orası çok kalabalıktı. Yemeklerimiz çok iyi 

değildi ama bizim için daha iyi oldu onun haricinde duş çok iyiydi. Bizim evdekinden 

daha iyiydi. Mermerlerin tamamı yeniydi. günde iki sefer duş alıyordum ben sıcak su 

vardı. Savaş Bey (Kişisel görüşme, 20 Şubat 2020) ise bu konuda şunları söylemiştir: 

Ben diğer arkadaşlarımın anlattığına göre gerçekten premium yaptım askerliğimi. 

Buranın üç katı kadar bir oyun salonu vardı, masaj koltukları vardı, koğuşun etrafında 

üç tane kantin vardı. Uzun dönemler de kullanıyordu orayı. Paramızı verdik bunların 

hepsini aldık. Bu durumun tam aksini yaşayan görüşmecilerimiz de vardı. Barış Bey 

(Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) diğer görüşmecilerimizden ikisiyle aynı yerde askerlik 

yapmasına rağmen farklı bir durumla karşılaştığını şu şekilde anlatmıştır. Kapasitenin 

çok üstünde yaşadık biz normalde bölük 340 kişilikmiş biz 440 kişi kaldık, koğuşlar 54 

kişilikti biz 72 kişi kalıyorduk. Banyoyu tuvaleti sen düşün. Bir bir buçuk saatte yemek 

yiyip çıkıyorduk. Günde üç öğün içtiması vs hep bekliyorduk ama onun dışında otur kalk 

het hüt tarzında bir şey olmadı. Bizim binada 500-600 kişi kalıyorduk yemekhaneler 

falan çok kalabalıktı. Bedelli askerlerden alınan bu bilgiler doğrultusunda aynı sorular 

uzun dönem askerlere sorulduğunda ve bedelli askerlerin şartlarının daha çok daha iyi 

olduğu anlatıldığında bu durumu şaşkınlıkla karşılaşmış ve hatta bir süre inanmakta 

direnç göstermişlerdir. Nevzat Bey (Kişisel görüşme, 17 Aralık 2020) bence öyle 

değildir, onlar yalan söylemiştir nasıl olsun o kadar yemek. Askere giden adamın kilo 

aldığı nerede görülmüş?  Ben ne kadar kilo verdim de döndüm oradan demiştir. Musa 

Bey ise parasını verince öyle oluyor işte, biz para vermedik sadece masraftık askeriye 

için. Bedelli askerlerden para alınca yemekler daha iyi olmuş demek ki diyerek 

şaşkınlıklarını belirtmişlerdir. Uzun dönem görüşmecilerin bedelli askerlikle ilgili çok 

şaşırdıkları diğer nokta ise yüksek rütbeli askerlerin, bedelli askerlerle birebir muhatap 

olmasıdır. Bedelli askerler, askerlikleri boyunca albay, yarbay ve hatta tümgeneral gibi 

yüksek rütbelere sahip
10

 komutanlarla aynı ortamda bulunduklarını ifade etmişlerdir. 

Murat Bey (Kişisel görüşme, 7 Aralık 2019) albaylar bizimle ilgileniyordu zaten 

                                                
10

 Askeriyede rütbeler asteğmen, teğmen, üsteğmen, yüzbaşı, binbaşı, yarbay, albay sıralamasıyla 

yükselmektedir. Askeri birimler ve o birimlerle ilgilenen komutanların rütbeleri ise şöyledir. Takımlar 26-

55 kişi arasındadır ve sorumlusu astsubay, asteğmen, teğmen ya da üsteğmendir. Bölükler 80-225 kişi 

arasındadır ve sorumlusu üsteğmen ya da yüzbaşıdır. Taburlar 300-1300 kişi arasındadır ve sorumlusu 

binbaşı ya da yarbaydır. Alaylar 1300-3000 kişiden oluşur ve sorumlu komutanlarının rütbesi yarbay ya 

da albaydır. Tugaylar 3000-5000 kişi arasındadır ve sorumlu komutan rütbeleri tuğgeneral ya da 

tuğamiraldir. Tümenler 10000-15000 kişiden oluşur ve sorumlu komutan rütbesi tümgeneral ya da 

tümamiraldir. (“askeriyede rütbeler” t.y.). 



96 

 

demiştir. Mehmet Bey albay gördüm rütbeleri bilmek lazım. Ben bilmiyorum öyle 

olunca. Albay mı yüksek yarbay mı yüksek onu bilmiyorum demiştir. Savaş Bey (Kişisel 

görüşme, 20 Şubat 2020) ise bu konuda şunları anlatır: Albay geldi bir sorununuz olursa 

bize söyleyebilirsiniz dedi. Bizim askerlik yaptığımız yer zaten öncesinde de çok sağlam 

bir askeri birlik. Orgeneral ya da tümgeneral oraya bakan öyle bir abi o da geldi. Çok 

iyi niyetlice geldi adam. Hatta bizim arkadaşlardan biri sağlam bir pot kırdı dedim bir 

sene buradayız o kadar sağlam bir pottu. Ben sizi tanıyamadım hocam falan yaptı 

tümgeneral adama böyle el kol hareketleriyle. Kerem Bey ise şu eklemeyi yapar: 

Tuğgeneral gördüm ben. Tuğgeneral bize geçmiş olsuna geldi. Burak Bey (Kişisel 

görüşme, 23 Şubat 2020) ise yüksek rütbeli komutanlarla ilgili şu eklemeyi yapar: Belki 

tam olarak siz anlayamıyorsunuz bu rütbeleri ama bu rütbeli adamları herkes göremez, 

uzun dönem askerlerin olduğu yere geleceği zaman olay olur. Biz albaylarla 

konuşabiliyorduk. Uzun dönem askerler karşısında sesini çıkaramaz, bizim sohbet 

ettiğimiz bile oluyordu. Bunlar hiç normal şeyler değil askeriye içinde. Hüseyin Bey ilk 

içtimada albay da vardı. Herhangi bir sorununuz sıkıntınız olursa söyleyin önce bize 

söyleyin dedi diyerek yüksek rütbeli komutanların birebir askerlerle ilgilendiğini 

anlatmıştır. Mert Bey (Kişisel görüşme 3 Şubat 2020) ise bu konuda şunları söylemiştir. 

Bir içtimadayken albay geldi. İşte her zamanki gibi bir sorunu olan var mı diye sordu 

bize. Oradan arkadaşın biri hocam duşlarda problem var dedi. Düşünebiliyor musun 

albay adama hocam diye hitap etti. Orada herkes birbirine hocam diyor ama albaya da 

denmez di yani. Tabi buz gibi sessizlik oldu o an. Şu an yanındaki komutanın rütbesini 

hatırlamıyorum ama o adam bembeyaz oldu, muhtemelen albay sinirini o komutandan 

çıkarmıştır. Sonra aynı eleman pardon komutanım alışamadım henüz dedi biraz da 

laubali bir insandı zaten. Kapandı gitti konu öyle ama yüksek rütbeli çok gördük. 

Cengiz Bey (Kişisel görüşme, 12 Mart 2020) ise rütbeli komutanlarla ilgili yaşadığı 

olayı şu şekilde anlatır: Alay komutanı albay gördüm ben çok zaten onunla da muhatap 

olmadık. Çok amiyane bir tabir olacak haşa ama albay orada Allah. Bir kere albay 

bizimle yemek yemek istemiş, teşrif edecekmiş yemekhaneye. Bir gün yüzbaşı eğitim 

yaparken topladı hepimizi. Siz alay komutanı ne demek bilir misiniz dedi bilmezsiniz siz 

bedellisiniz dedi. Alay komutanın han dediği yere hamam yapılır dedi adam buranın 

Allahıdır dedi. Göktuğ Bey (Kişisel görüşme, 18 Aralık 2019) ise komutanlarla ilgili 

farklı bir yaklaşımla şunları söylemiştir: Ben deniz erdim. Ben albay gördüm. Bizimle 



97 

 

hep astekler(asteğmen) ilgilendi. Bizle ilgilenenler hep astsubaydı subay bile 

ilgilenmedi bizle ilgilenenler hep asteğmendi. Yılbaşı gecesi albayla konuşuldu bir kere 

koğuşa geldi ama ben bunun normal olduğunu düşünüyorum çünkü orada bir görev 

paylaşımı var bunu yapması gerekenler asteğmenler onbaşı yüzbaşılar adamın (yüksek 

rütbeli komutanların) görevi biz değiliz ki. Diğer bedelli arkadaşlarda belki komutan 

fazlalığı olduğundan albayları çok görmüşlerdir. Bizde komutanlar çok azdı. Bölük 

komutanı bile astsubaydı, o bile astsubayken albay yarbay ilgilenemezdi bizimle.  

Askerler için kışla içerisindeki komutanlar erkekleri yola getirecek, o erkeği en iyi 

yurttaş haline getirecek temel unsur olarak kabul edilir ve komutanlar askeriyede 

yüceltilir ve hatta komutanlara dini referanslar yüklenir. Askerliği başlayan erkek 

ailesinden temelde babasından erkekliği öğrenir ve sonra karşısında baba figürü ya da 

ailesinden birisi olarak konumlandırdığı ve hem rütbesi itibariyle saygı ve çekingenlik 

duyduğu hem de birincil bağlar üzerinden değerlendirdiği komutanlar ile karşılaşır. Bu 

karşılaşmada erkek, karşısındaki komutanı ile kurduğu bağlar üzerinden militarizme 

dair unsurları yeniden ve yeniden üretir. Uzun dönem görüşmecilerimizden Çağlar Bey 

(Kişisel görüşme, 7 Kasım 2019)  bu konuda şunları söylemiştir: Usta birliğinde bir 

komutan vardı, çok sert adamdı ama babacandı da. Ben ondan çok şey öğrendim 

mesela. Eğitimlerde canımıza okurdu, sonra kendisiyle ilgili bir şeyler anlatır o 

yaptıklarını unuttururdu. Ama bir tane daha komutan vardı kimse yanına yaklaşamazdı 

çok da çektirdi bize onu da hiç iyi hatırlamam mesela. Çakır Bey (Kişisel görüşme, 3 

Mart 2020) şu açıklamayı yapmıştır: Askerde denk geldiğin arkadaşların, badin, 

komutanların çok önemli. Ya onlar sayesinde askerliğini güzel hatırlarsın ya da kötü. 

Askerliğini uzun dönem yapan askerlere rütbeli komutanlarla ilgili sorular sorulduğunda 

ise bedelli askerlerden deneyimlerinin çok daha farklı olması gerçeğiyle karşılaşılır. 

Nevzat Bey (Kişisel görüşme, 17 Aralık 2019)  bir kere albay geliyor dendi kesin 

değilmiş bir de o da bizim olduğumuz yere de gelmiyormuş o kışlaya gelecek sadece. 

Biz çimleri kestik aynı boyda, komutanlar nefes aldırmadı bize sırf yakından o adam 

geçecek demiştir. Mustafa Bey Albayı nasıl göreceksin öyle, albayın adı vardır kendi 

yoktur askeriye içinde, gelecek bir de bizim gibi erlerle mi uğraşacak komutan diyerek 

yüksek rütbeli komutanlarla karşılaşmadığından bahsetmiştir. Askerliğini uzun dönem 

yapan görüşmecilerimiz çoğunlukla askeri denetleme zamanlarında albay, yarbay gibi 

yüksek rütbeli insanlarının adının geçtiğini ve çok büyük çoğunlukla bizzat kendilerinin 



98 

 

bu komutanları görmediklerinden bahsettiler. Askerliğini uzun dönem yapan 

görüşmecilerimize bedelli askerlerin komutanlarla yaşadığı deneyimlerden 

bahsedildiğinde biz albaya selam verdik diye sevinirdik, bunu da dönünce gururla 

anlatırdık çevremize demek şimdi işler böyle oldu tarzında cevaplar vermişlerdir. 

Askerliğin Türkiye’de oluşturulmaya çalışıldığı ilk dönemler hesaba katıldığında 

askerlik adeta erkekler için bir okul niteliği taşımaktaydı. Bu okulda erler öğrenci, 

komutanlar öğretmen pozisyonunda yer alırken aynı zamanda komutanlar, devletin 

temsilcileri olarak da askeriyedeki varlıklarını devam ettirmekteydiler. Bu mantıkta 

şekillenen komutanlık ve asker ilişkisine dini-militarist referansların da 

eklemlenmesiyle birlikte komutanlar karizmatik önderler olarak karşımıza çıkmaya 

başlar. Tüm bunların yanında olunması gereken erkek modeli olarak da sunulan 

komutanların sahip olduğu sembolik güç artar ve hegemonya alanı genişler. 

“Hegemonya, acımasız iktidar çekişmelerinin ötesine geçerek özel yaşamın ve kültürel 

süreçlerin örgütlenmesine sızan bir toplumsal güçler oyununda kazanılan toplumsal 

üstünlük” (Connell, 2016, s. 269) halini alır. Hegemonya beraberinde koşulsuz itaati 

zorunlu kılar, bu itaat askeriyeye dair emir komuta zincirinin temel yapı taşıdır. “Bu 

itaat ve emir zinciri, tahakkümü normalleştiren hiyerarşi ve disiplin algısı üzerinden 

hegemonik söylemde eşitlenmesi, emir verme yetkisine sahip olana ayrıca öğretici, 

inandırıcı bir görev ve konum atfedilmesi ülkedeki hakim kültürel ögelerin yanı sıra 

resmi ideolojinin modernist ve militarist kaynaklarından beslenmiştir.” (Öztan, 2018, s. 

74). Tüm bunların yanı sıra toplumda askerlikle ilgili anlatılan mitler ve efsaneler 

sayesinde yüksek rütbeli komutanlar mitopoetik anlatının en güçlü unsuru olarak 

karşımıza çıkar. Ancak tüm bunların yalnızca uzun dönem askerler için geçerli olduğu 

görülmektedir. Askerliğin başka bir formu olan bedelli askerlikte, yüksek rütbeli 

komutanlara bu tarzda anlamlar yüklenmemiştir. Aksine askerliği bedelli yapan 

kimseler için komutanlar, oradaki en yüksek konumda bulunan kişi olarak görülmüş 

bunun dışındaki anlamlara gelebilecek herhangi bir anlam kodu bedelli askerler 

üzerinde uygulanmamıştır. Bedelli askerler, yüksek rütbeli komutanlarla karşılaşmalar 

yaşamalarına rağmen, komutanların sembolik yaptırım, güç ya da hegemonyalarıyla 

askerliğe atfedilen haliyle bir karşılaşma anı yaşamamışlar.  

 

 



99 

 

6.3. Askerliğin Bedelli Alanında Yaşananlar Üzerine  

Bedelli ve uzun dönem askerlerin kışla içerisindeki karşılaşmaları mümkün olan en az 

düzeye çekilmiş ve kışla içerisindeki tüm değişiklikler bu düzenlemeler doğrultusunda 

yapılmıştır. Kerem Bey (Kişisel görüşme, 23 Şubat 2020) bedelli askerler için şartların 

daha katı olduğu zamanlara dair şunları söylemiştir: Uzun dönemlilerle bedelliler aynı 

yerde kalmıyordu yani şöyle normalde giriş kapımız aynıydı aslında ama aynı girişleri 

engellemek adına ayırdılar yolları. Uzun dönem askerle karşılaşmama olayı biz 

gittiğimizde bize öğretilen ilk kuraldı. Uzun dönem askerleri gördüğünüzde zaten 

tipinden belli oluyordu direkt yönünüzü değiştirin dediler bize. Bu size sıkıntı olur 

diyorlardı. Zaten düşününce ben bir gidiyorum on sekiz günüm var adamın iki yüz günü 

var. Murat Bey ise bu konu hakkında şunları söylemiştir: Ben 2 hafta Jandarma Özel 

Harekattaydım. Orada yoktu rütbeliler vardı orada hep son hafta alaya geçtik. 15-20 

tane vardı koğuşta hep birlikteydik yani. Yerine göre değişiyor bu durum ama 

olabildiğince uzun dönem askerlerle bedellileri aynı yerde tutuyorlar. Uzun dönemler 

bedellilere çok hoş bakmıyor. Sürekli laf atıyorlardı genelde para üzerine konuşuluyor. 

2 saat nöbet tutuyoruz bir nöbet kaç lira tarzında şeyler söylüyorlardı. Mehmet Bey ise 

şu açıklamayı yapar: Bizde çavuşlar vardı koğuşta komutanlık yapıyordu kendine göre 

beyefendiler. Savaş Bey (Kişisel görüşme, 20 Şubat 2020) ise bu konuda şu eklemeyi 

yapmıştır: Kışla içinde uzun dönem erlerde vardı. Bizde şöyle 2550 tane bedelli vardı 

yaklaşık 500 tane de uzun dönem vardı. Uzun dönemler bizim başımızda duruyordu 

sadece. Bölük bölük ayırmışlar bizde herhalde 15 kişi vardı 205 kişiye bakıyordu 

onlarda. Koğuşta da uzun dönem askerler vardı. Koğuşta onlar bize pek fazla 

bulaşmıyordu biz gitmeden önce zaten sıkılaşmışlar bayağı  sadece napıyorsun ne 

ediyorsun nasıl gidiyor sohbeti oluyordu Adamlar artık gıcıklanmışlar çünkü bir senedir 

orada olanı var ceza almış 400 küsür güne çıkmış adamın askerliği. Bedelliler gidip 

gelip şafak kaç diye soruyor. Onlardan dert yanıyorlardı, onun dışında biz bir sorun 

yaşamadık. Göktuğ Bey ise şunları söylemiştir: Çoğunluk bedelliydi uzun dönem 

asteğmen var. Onlar uzun dönem askerler. Koğuşta bölükte alayın çoğunluğu da 

bedelliydi. Hüseyin Bey bu konuda Allahtan biz gittiğimizde uzun dönemleri sadece 

komutan olarak verdiler başımıza. Yoksa uzun dönem askerlere küfür gibiyiz biz orada. 

Bir de sayıca da çok fazlaydık uzun dönemlerden. O yüzden bir sorun yaşamadık 

demiştir. Bedelli askerler uzun dönem askerler gibi ülkenin her yerine gönderilmek 



100 

 

yerine belirli şehirler seçilerek yalnızca o şehirlere yerleştirilmişlerdir. O şehirlerde de 

bedelli askerlerin uzun dönem askerlerle özellikle erlerle karşılaşmaları ya da ortak alan 

paylaşımları mümkün olduğunca sınırlandırılmıştır. Bunun yapılmasının temelinde yine 

militarist düzene dair ast-üst ilişkileri olduğu düşünülebilir. Uzun dönem askerlerin 

nasıl üst rütbeli askerlerle aynı ortamda bulunmaları mümkün olmuyorsa ve bu durum 

istenmiyorsa, aynı geçerlilik ve düzen uzun dönem askerler ve bedelli askerler arasında 

da kurulmaya çalışılmıştır çünkü burada yaşanabilecek en ufak aşınma beraberinde 

sınırların kaybolması ihtimalini doğuracaktır. Ortak alan gerektiren her durum 

potansiyel bir kaos ortamını da beraberinde getirecektir. Uzun dönem askerler 

zorunluluk temelinde ya da vatani görev aşkıyla orada askerliklerini yapmaktadırlar; bu 

durumun tam antitezi olarak düşündükleri konumda ise bedelli askerler yer almaktadır. 

Askeriyenin vatan sevgisi temelinde yükselen değerlerinin aksine bedelli askerler hem 

belirli bir bedel karşılığında hem de çok kısa sürelerle orada bulunmaktadırlar. Tüm 

bunlar Connell’ın toplumsal cinsiyet açıklamasındaki iktidar alanına denk düşmektedir. 

Burada bedelli askerler iktidarlarını verdikleri bedel ile kendileri temin ederler ve bu 

doğrultuda iktidarlarını sağlamaya alan açarlar. Uzun dönem erler içinse böyle bir 

iktidar alanı, en azından bedelli askerler karşısında sağlanması mümkün olan en zor 

şeydir. Diğer taraftan askeriyenin ast-üst ilişkisi devreye girdiğinde ise karşımıza 

askeriyede geçerli olan bir saat önce gelen bile diğerinin üstüdür yazısız kanunu çıkar. 

Uzun dönem askerler ve erler, bedelli askerlere geleneksel şekilde yaklaşmak ve 

askeriyede olan geleneği devam ettirmek isterken, bedelli askerlerin kendilerinden 

menkul iktidar alanı ile yüz yüze gelirler. Bu yüz yüze geliş modern ve gelenekselin 

karşı karşıya kalışını ifade eder. Askeriyedeki geleneksel kodlar, temelde askeriyeye 

dair olmayan iktidar alanları ve anlam kodlarıyla değişir ve bu değişim beraberinde 

kapitalist modern erkek modelinin beslenmesini getirir. 

Bedelli askerler ve uzun dönem askerler kışla içerisinde dışarıdan başkaları tarafından 

da anlaşılabilecek şekilde ayrılmışlardır; bedelli askerlerin ve uzun dönem askerlerin 

üniformaları farklı tasarlanmıştır. Askeri üniforma, dışarıdan herhangi bir gözün 

karşısında gördüğü askerin hangi devletten olduğu, kimleri düşman bildiği, sahip 

olabileceği dini görüşü, sahip olabileceği milli düşünceyi tahmin etmenin en açık yolu 

olarak karşımıza çıkar. Orduların güç gösterisi yapması gereken zamanlarda ya da 

herhangi bir savaş durumunda uluslar, dost ve düşman ayrımlarını askeri üniformalar 



101 

 

sayesinde anlayabilir ve askeri üniformanın ait olduğu millete dair konumlarını buna 

göre belirleyebilirler. Homososyal alan olan askeriyede de tektipleştirme için kullanılan 

en önemli yol herkesin aynı şekilde görünmesini/görülmesini sağlamaktadır. Bu amaçla 

bütün erkekler daha önceden belirlenmiş aynı saç şekli ve tıraş tipiyle kışlaya girerler. 

Kışlada ise yine tektipleştirmeye yönelik aynı eşofman takımları, aynı üniformalar, aynı 

şapkalar askere verilir ve kışladan çıkana kadar askerler bunları kullanmak zorundadır. 

Bu zorunluluğun temelinde herkesi eşit hale getirme ve aynılaştırma düşüncesi 

bulunmaktadır. Kışlaya girmeden kişinin sosyal statüsünün, ekonomik durumunun ya da 

habitusunun dışarıda bırakılması sağlanır; bu yolla birey içeride sadece askeri kimliğiyle 

var olacak ve o şekilde muamele görecektir. Askeriye içinde de er ya da rütbeli asker 

olduğu fark etmeksizin aynı üniformalar kullanılmaktadır fakat rütbenin ne olduğunun 

anlaşılması adına kolda ya da omuz üstünde buna yönelik farklı simge ve işaretler 

bulunmaktadır. Uzun dönem askerler için geçerli olan bu kural, bedelli askerler için de 

uygulanmıştır Ancak bedelli askerlere verilen üniformalar, uzun dönem 

askerlerinkinden daha farklıdır. Görüşmecimiz Mert Bey bu durumu şöyle açıklamıştır: 

Uzun dönemlerin giydiği parkalar farklı. Bizim giydiklerimizin parçaları büyük büyük 

kocaman, onlarınki daha küçük ve açık yeşildi. Dışarıdan da fark ediliyordu. Askeriye 

içerisinde daha önceden bu şekilde bir ayrım olmamasına rağmen, bedelli askerlerin 

bedelli asker olduğunun özellikle belirtilmeye çalışıldığı görülmektedir ve bu ayrım ilk 

bakışta dikkat çekecek şekilde yapılmıştır. Fiziksel ayrım, zaten kışla içerisinde farklı 

yerlerde olan bedelli ve uzun dönem askerleri ortak alanlarda ya da eğitim haricinde 

görüldüğünde bile farklılaştırmaya ve ayırmaya yöneliktir. Uzun dönem askerlerin ve 

bedelli askerlerin kendi organik grupları içerisinde dahi bu ayrımı hissetmeleri 

sağlanmıştır. İki farklı grup, kendilerinin sahip olduğu özellikler doğrultusunda değil 

askerlik formlarının türüne göre tektipleştirilmişlerdir.  

Bedelli askerlik için belirlenen ücret 15 bin TL idi. Bu ücret/bedel bugüne kadar 

çıkarılan bedelli askerlik kanunlarındaki en az miktara denk düşüyordu ve miktarın 

görece az olması bedelli askerlik yapan kişilerin de bugüne kadarki en yüksek sayıya 

ulaşmasını sağlayan nedenlerden biri olmuştur. Askerliğini bedelli yapan 

görüşmecilerimizden Göktuğ Bey (Kişisel görüşme, 18 Aralık 2019) bu bedel hakkında 

şunları söylemiştir: 15 bin günümüze kadarki en ucuz fiyat. Çağa, yıla göre baktığımız 

falan enflasyon falan baya uygun fiyat. Her türlü en ucuza giden biz olduk dönem 



102 

 

şartlarını değerlendirince. Demek ki herkeste zaman daha önemli hale gelmiş on beş 

bin çok riske edilmeyecek bir fiyat değil çünkü. Çerez parası gibi gelmiş insanlara. 

Hakan Bey (Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) ise şu açıklamayı yapar: Benim için bin 

lirada büyük para on beş binde. Ama daha önceki 30 bin olduğu için ucuz geldi. 15 bin 

iyi bir rakamdı. Genel olarak çalışanların yaptığı şöyle bir hesap var, normal maaş 

düzeyiyle altı ayı hesaplıyor. Devlet memurları için de askeri ücret için de aynı şey 

geçerli. Ortalama maliyet 20 bin lira tutuyor altı ay için. Burak Bey bazıları bu parayı 

üç gecede yiyor zaten hele onlar için çerez parası oldu gerçekten. Parası olmayan da 

bir şekilde buldu buluşturdu verdi parayı demiştir. Mehmet Bey’in 15 bin bedava oldu 

demesi üzerine Murat Bey 15 bini herkes karşılayabilir, asgari ücret alan biri bile 

gidebilirdi, çünkü askerden sonra ne olacağı belli değil diyerek konuya açıklık 

getirmiştir. Barış Bey ise şu eklemeleri yapmıştır: Ücret bence çok azdı, ucuzdu gayet 

makuldü yani. 33 bin normal olabilir ama yine de. çalışan birisi oraya gidince zaten 

maaş kaybın o kadar oluyor bir şey kaybetmiyorsun. 15 bine üç hafta gittim ama hiç 

gitmemek için bi beş on bin daha verirdim. Askere masraf yapıyor aslında ama o kadar 

kazanmıyor yani devlet. 25 bin bile olsa yine aynı düzeyde başvuru olurdu. Kamuoyunu 

rahatlatmak için yaptılar bunu belki de tamamen zenginler gitti denmesin diye. Bedelli 

askerlik için belirlenen ücret/fiyat her kesime hitap edebilecek düzeyde belirlenmiştir. 

Ekonomik durumu alt veya orta seviyede olanlar için bile bu miktar psikolojik bir 

noktada kalmıştır, bu sayede de askerliği erteleyen herkes için bedelli askerlik yapmanın 

yolu açılmıştır. Ülkenin dönemsel şartları da göz önünde bulundurulduğunda, bedelli 

askerlik bir nebze de olsa ülkenin ihtiyacı olarak gösterildiği için, askerliğin yalnızca 

uzun dönem olmasına dair tabuları yıkmış, bedelli askerliğin normalleştirilmesini 

sağlamıştır. Askerliğini bedelli yapan görüşmecilerimize, bedelli askerlik yapan 

kişilerin sosyoekonomik durumlarını anlamak adına çevresindeki askerlerin 

mesleklerinin ne olduğuna dair sorular yöneltilmiştir, Barış Bey bu konuda şunları 

söylemiştir: Benim gittiğimde hepsi çok yüksekti. Roketsan, Aselsan’da çalışan 

mühendisler, pilotlar, araştırma görevlileri, oyuncular, fenomenler kendi işini yapan 

zengin insanlar vardı. Savaş Bey ise meslek gruplarını şu şekilde açıklamıştır: İki tane 

doktor vardı, iki tane avukat vardı, birkaç tane iş adamı vardı, elektronik şirketi olan 

bir arkadaşım vardı, alt ranzamdaki öğretmendi öyleydi yani genelde. Öğrenci ya da 

işçiye denk gelmedim. Muhasebeci, otel işletmecisi falan da vardı. Mahir Bey ise şu 



103 

 

eklemeyi yapar: Benim gibi öğrenciler vardı işte, doktorlar, mühendisler hepsi meslek 

sahibi ve mesleği iyi olan insanlardı. Murat Bey ise şu meslek gruplarından bahseder: 

Her çeşit vardı. Asgari ücret alan da vardı, iş adamı da vardı öğrenci de vardı, hakim 

de vardı. Mehmet Bey ise şu açıklamayı yapmıştır: Biri mühendisti, biri youtuberdı, 

matematik öğretmeni vardı inşaat işleri ile uğraşıyordu bir yerlere. Genel olarak 

askerliğini bedelli yapmış erkeklerin en temelde bir meslek ve dolayısıyla statü sahibi 

olduğu görülmektedir. Ve Türkiye şartlarıyla düşünüldüğünde askerliğini bedelli yapan 

kişilerin sosyoekonomik durumlarının da iyi olduğu göze çarpmaktadır. Erkekler, 

erkekliklerini, erkeklik pratiklerini ve çevresindeki diğer erkeklerle ilişkilerini çalışarak 

var etmeye başlarlar. Bedelli askerlik sürecinde Barış Bey’in söylemiyle Mehmetçik 

yoktu orada Mehmet Bey diyorlardı bize algısına dönüşür. Çalışma hayatının toplumsal 

cinsiyetlenen yüzü özellikle erkeklere unvan ve statüleri üzerinden hegemonyalarını 

sürdürme ve genişletme hakkını tanır. Tüm bu hakların askeriyeye yansımış hali ise 

bedelli askerlik sürecinde kendisini aşikar eder. Bedelli askerlik öncesinde belirli bir 

miktarda para sahibi olmayı gerektirir ancak “para erkeklik ile özdeşlemez; 

cinsiyetlendirilmiş bir erkeklik pratiği olarak ortaya çıkar.”(Sancar, 2008, s.66). Askere 

gitmeden önce cinsiyetlenen para, bedelli askerlik sürecinde de yerini cinsiyetlenmiş 

unvan ya da mesleklere bırakır bu da kişi için hegemonik güce sahip olmaya denk 

düşer. Bireyler ise bu güçle birlikte, erkeklik sınırlarını genişletir, genişleyen erkeklik 

sınırları askeriyede öğretilen erkeklik davranış ve normlarına da yansır. Erkek, erkekliği 

diğer erkeklerden öğrenerek pratik eder ancak bu durum bedelli askerlik alanında söz 

konusu olmaz. Öğrenilen ve öğretilen askerlik tipleri askerliğini uzun dönem yapmış 

görüşmecilerimiz tarafından daha çok aktarılan ve vurgulanan bir hususken, bedelli 

askerlik yapan görüşmecilerimiz erkekliklerini iş hayatlarında öğrenir, öğretir ya da 

pratik ederler. Eskiden babadan ya da askerlik sürecinde komutandan öğrenilen 

erkeklik, kapitalist dünyanın öğrettiği erkeklik tipleri olarak karşımıza çıkar ve 

erkeklikler iş alanında kendilerini var ederler. Ve tüm bunlar erkeklik aşamalarında ve 

erkeklik öğrenme süreçlerinde değişikliğe neden olur. Ayrıca çalışma hayatı ve 

kapitalist düzen nedeniyle erkekliğe dair geçiş aşamaları çizgisel zamansallığını 

kaybeder ve bu aşamalar için en hayati olan şey iş sahibi olmaya dönüşür.  

 

 



104 

 

6.4. Toplum Baskısının Erkekliklerdeki Etkisi Üzerine  

Askerliğini bedelli yapan görüşmecilerimizle ilgili dikkat çeken bir diğer noktada, 

görüşmecilerin yakın çevresinin büyük çoğunluğunun da askerliği bedelli yapmış 

olmasıydı. Mehmet Bey bütün arkadaşlarım bedelli yaptı derken, Murat Bey altı tane 

yakın arkadaşım var hepsi bedelli yaptı, zaten hepimiz bedelliyi bekliyorduk demiştir. 

Barış Bey (Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) çocukluk arkadaşlarımla bir grubumuz var 

on bir kişilik, oradaki herkes bedelli yaptı demiştir. Kerem Bey (Kişisel görüşme, 23 

Şubat 2020) ise çevremdeki herkes bedelli gitti, nadir bir iki arkadaşım uzun dönem 

yaptılar açıklamasında bulunmuştur. Mahir Bey de ailemdeki, çevremdeki akranım ne 

kadar insan varsa hepsi askerliğini bedelli yaptı yorumunu eklemiştir. Erkeklik, 

kendisini başkalarıyla ve başkalarının gördüğüyle ispat eden bir yapıya sahiptir. 

Çocuklar küçük yaştan itibaren erkekliklerini/ pratiklerini görünür hale getirmek üzere 

sosyalleştirilir. Erkeğin görünür yapılma çabası sünnet törenleriyle en üst noktaya ulaşır 

ve erkeklikler onay üzerinden kendilerini üretmeyi öğrenirler. Askerlik pratiği içerisinde 

de erkekler gerek bedensel gerek zihinsel gerek sembolik güçlerini kullanarak diğeri ve 

diğerinin onayı üzerinden inşa halini sürekli kılar. Bedelli askerlik sürecinde de 

erkeklerin yakın ve sosyal çevresinin yani akran onayının çok önemli olduğu bir kez 

daha görülmektedir; bu durum bedelli askerliğin erkekler ve erkeklikler içerisinde 

normal bir olgu olduğunun onaylanmasını sağlar. Erkeklik/ler bütünüyle karşıdaki 

gözün onayı ya da itirazı üzerinden kurulur; çocukken hep görülmeye ve onaylanmaya 

alışan erkek toplumsal cinsiyet pratiklerini de bu şekilde devam ettirir ve bu durumun 

sürdürülmesini bekler. Erkeklik, akran onayı temelinden şekillenir, üretilir ve  yeniden 

üretim sürecine girer. 

Bedelli askerlik yapan görüşmecilerimiz, aile üyeleri ve yakın çevreleri tarafından 

bedelli askerlik yapmış olduklarıyla ilgili farklı tepkilerle karşılaştıklarını 

belirtmişlerdir. Mahir Bey (Kişisel görüşme, 2 Nisan 2020)  bu konuda şunları 

söylemiştir: Babaannem, dedem yani ailede yaşı büyük olanlar bu konuda pek olumlu 

yaklaşmadılar, askere gidilmeli diye söylediler bir iki kere ama bu durum çok yaygın bir 

hal alınca gönülsüz de olsa ses etmediler. Ahmet Bey (Kişisel görüşme, 15 Ocak 2020) 

ise bu konuda diğer görüşmecilerimize göre biraz daha sert bir tepkiyle karşılaştığını şu 

şekilde anlatmıştır: Benim dedem biraz sinirlendi askerliği bedelli yapacağımı duyunca, 

ben tepkisini tahmin ettiğim için bütün işlemler bittikten sonra söyledim. İş işten 



105 

 

geçmişti yani. Kerem Bey (Kişisel görüşme, 23 Şubat 2020) ise şunları söyler: Babam 

da bedelli yaptı zaten. Bizim sülale yurtdışından geldiği için herkes bedelli yapmıştı 

sorun olmadı ondan. Toplumsal tepkilerin farklılaşması aslında bedelli askerliğin iki uç 

arasında gidip geldiğinin göstergesidir. Toplumun bir ucunda bedelli askerliğin normal 

olduğunu kabul edenler bulunurken diğer tarafta bedelli askerliği askerlik olarak kabul 

etmeyen bir grup yer almaktadır. Bedelli askerliği kabul etmeyen kişiler aslında 

kendilerinden çocuklarına, çocuklarından da kendi çocuklarına geçen ataerki 

döngüsünün kırılacağından şüphe ederler. Pederşahi toplumsal sistemin zihinlerdeki 

kalıntıları hala dururken, erkekliklerin diğer erkekliğe aktarıldığı kanalların da değiştiği 

görülür. Bu değişim beraberinde aileden erkeğe aktarılan erkeklik kodlarının, erkeklerin 

askerlik sürecinde öğrendikleri erkeklik tiplerinin de dönüşümünü getirecektir.  

Kişilerin kişisel tarihleri ve habitusları doğrultusunda yükselen bu tepkiler, bedelli 

askerliğin çok fazla duyulmasıyla ve bir pratik olarak kabul edilmeye başlanmasıyla 

birlikte normalleşme göstermeye başlar. Mesut Bey (Kişisel görüşme, 24 Şubat 2020)  

ise bu konuda şu açıklamayı yapmıştır: Toplumda ne zaman bedelli askerlik çıksa askeri 

motivasyon düşebilir, askerdekiler ne düşünür, ne hisseder, toplumda nasıl 

değişikliklere sebep olur diye tartışılıyor, biraz eşitlik kaidesine de aykırı geliyor 

insanlara da parası olan yapsın olmayan yapmasın diye. Benim dönemimde mesela orta 

direk bir vatandaşın bile bedelli askerlik yapabileceği bir dönemdi, herkesin 

verebileceği bir fiyattı. Gelen bir sürü eleştiriler vardı aslında. Çocuğunu normal bir 

şekilde askere gönderenler mesela tepki gösterdi. Karşı çıkan dedeler ya da babalar 

zaten 24 ay 18 ay askere giden insanlar ve askerliğin ne kadar zor olduğunu biliyorlar. 

Aile desteği olmadan bu kadar insanın başvurması zaten çok kolay olmazdı. Bedelli 

askerliğin ilk yapıldığı zamanlarda askerliğini bedelli olarak yapan erkekler marjinal 

erkekler olarak görülüyordu. Toplumda normalde uygulanmayan ve erkeklikle ilgili en 

önemli aşamalardan birinde değişime neden olan bu askerlik ve erkeklik tipi, zaman 

geçtikçe ve bedelli askerlik sıradanlaştıkça hegemonik erkeklik alanını işgal etmeye 

başladı. Connell’ın belirttiği gibi erkeklik tipleri kendi aralarında alan değiştirerek 

etkileşim fırsatı bulurlar ve bu alan değişimi sırasında diğer erkekliklerin değişim ve 

dönüşümüne kapı aralarlar.  

Türkiye’de askerlik yirmi yaşında başlamakta ve kırk yaşında sonlanmaktadır. 7146 

sayılı kanunda askerliğe, askeriyeye dair hükümler ve kararlar yer alırken, yaşın alt ve 



106 

 

üst sınırıyla ilgili beş yaşa kadar gerekli görüldüğünde değişiklikler yapılacağı söylenir. 

Bedelli askerlik yapan görüşmecilerimiz, askerlikleri esnasında normalde asker 

olamayacak yaşta kişilerle karşılaştıklarını belirtmişlerdir. Göktuğ Bey 

görüşmecilerimiz arasında askerliği bedelli yapan kişilerin yaşları hakkında şu 

açıklamayı yapmıştır: Bizde 64 yaşında adam vardı. Onlar hayatın çok içinde değiller 

köyde ya da çobanlık yapıyor. Resmi bir işlemi yok, trafiğe de çıkmıyor istediği kadar 

kaçıyor. Savaş Bey ise yaş aralığı hakkında şunları söylemiştir. 25-44 arasındaydı. Bir 

abi gördüm ben orada. Kırk küsür yaşındaydı. Vala kardeş köyde kum çekiyordum 

TV’de gördüm, bedelli askerliği söylediler, parayı yatırdık geldik dedi. Kerem Bey’in 

(Kişisel görüşme, 20 Şubat 2020) ise bu konudaki beyanı şöyle olmuştur: 47 yaşındaydı 

biri, biri de 58 yaşındaydı adam köyde beni kimse almaya gelmedi dedi. Bizim içinde 

çok normal bir durum değildi bu da zaten. Yaş askeriye için önemli kıstaslardan biri 

olarak karşımıza çıkar çünkü askerliğini yapacak erkeğin en azından bedenen ve zihnen 

zinde olması eğitilebilirlik ve askeriye pratikleri açısından çok önemli olmaktadır. Genç 

erkekleri iyi bir vatandaş, iyi bir asker ve iyi bir insan haline getirmenin yolu yaşının 

daha küçük olmasından geçmektedir; yaşı küçük olan kişilerin militarist bakış açısı 

altında şekil alması daha kolay olmaktadır. Ancak son zamanlarda bu bakış açısında 

değişimler yaşandığı görülmektedir ki bu değişimin en büyük göstergesi eskiden on 

sekiz olan askerlik yaşının yirmiye yükseltilmesidir. Uzun dönem ya da bedelli askerlik 

fark etmeksizin erkeklerin askere gitme yaşı giderek yükselmektedir. Erkek öncelikle 

üniversite hayatını deneyimledikten sonra askere gitme tercihinde bulunmaktadır ki bu 

da yine eski kabuldeki asker yaşının çok üzerinde kalmaktadır. Yaşın artmasıyla birlikte 

askeriyeye dair pratikler de esneklik kazanmaya başlar.  

6.5. Yeni Erkeklikler mi Maço Erkeklikler mi? 

Görüşmecilerimize araştırmamız sırasında yönelttiğimiz sorulardan biri de Türkiye’de 

erkeklik pratiklerinin ve erkeklik rollerinin ne olduğu ile ilgiliydi. Türkiye’de erkek 

olmanın belirli kıstasları ve aşamaları bulunmaktadır ve bunlar bazı durum ve 

zamanlarda değişiklik gösterirler. Bu değişimin temel dinamiği döneme ait olan iktidar 

yapısının, ekonomik koşulların kısaca zamanın ruhu olarak adlandırdığımız şeyin 

farklılaşmasıdır. Bu farklılaşmanın kendini en çok gösterdiği alanlardan biri de cinsiyet 

pratikleridir. Cinsiyet pratikleri üzerinde uygulanan somut ya da soyut müdahaleler 

değişimin kıvılcımı olarak iş görürler ve bir döneme hakim olan cinsiyetlenmiş pratikler 



107 

 

bir başka dönem için önemini yitirir. Cinsiyetlenmiş pratikleri beden konusu üzerindeki 

değişimlerde daha açık bir şekilde görürüz. Örneğin seksenli yıllardaki erkeklerin beden 

algıları ile günümüz erkeklerinin beden algıları birbirinden çok farklıdır. Günümüzde 

erkekler kendilerini bedenleri üzerinden de inşa etmeye başlamışlardır. Günümüz erkek 

bedeni eskiye göre değerlendirildiğinde daha geniş bir alana sahip olmaya başlar; 

erkekler hegemonik alanlarını bedenleri üzerinden tahsis etmeye çalışırlar. Erkeğin 

kendisini sadece erilliği ile ortaya koyması yeterliyken, artık eril söylemin içerisine 

bedende dahil edilmiş ve kişiler bedensel durumlarıyla da erkeklik algısı üzerinde 

tahakküm oluşturmaya başlamışlardır. “Bu durum erkeğin hem kendilik deneyimini 

hem de erkeklik inşasının sosyal grup içi hakimiyet dinamiğini doğrudan 

etkilemektedir.” (Sancar, 2008, s. 247). Beden üzerinde yaşanan toplumsal cinsiyet 

pratikleri kendilerini görünür halde sunabilirken, cinsiyetlerin söylem alanındaki soyut 

değişiklikleri de kendilerine farklı ifade yolları bulmakta ve söylemde yaşanan 

değişikliklerin pratiklere de yansıyacağı bilinmektedir. 

Askerliğini bedelli yapan görüşmecilerimizin erkeklik hakkında düşünceleri 

sorulduğunda Hakan Bey (Kişisel görüşme, 13 Mart 2020) şu cevabı vermiştir: Öyle bir 

tanım olduğunu düşünmüyorum belki bundan yirmi yıl önce git askerliğini yap gel adam 

olursun tarzında düşünceler olabilir ancak artık öyle bir şey yok. 2020 yılında hayatın 

ilerleyişine bakıldığında inanılmaz maço sert erkekler yoktur varsa da zaten ailesinden 

öyle görmüştür muhtemelen. Ailesinden kalan genetikle ya da onlardan gördüğü 

baskıyla bilincinde kalan şeyler olabilir bunlar. Kadınla erkek maalesef kıyaslandığında 

göze çarpan şeyler erkeklikle ilgili oluyor. bu yüzden de erkekler baskın cinsiyet gibi 

algılandırılıyor. Görünen işlerde fiziksel şeylerde ve dışarıda erkek ön plana çıkıyor. Bu 

şekilde bakıldığında ayrıma gerek kalmaz. Barış Bey (Kişisel görüşme, 23 Şubat 2020) 

ise düşüncelerini şu şekilde dile getirir: Geleneksel düşünce eve yiyeceğini getirecek 

ailesine kadınına sahip çıkacak bunların temelinde yükseliyor diğer şeyler. Bana 

gelince ben erkek kadın olarak ayırmayı istemem. O gelenekler bi yerden çıkıyor, o 

geleneklerin ya da önyargıların işlevsel bir yönü var. Evrimsel olarak da düşünebilir 

bu. Erkeğin eski zamanlarda avı getirmesi kadının bunları işlemesi vs bunların hepsinin 

işlevsel yönü var. Hem erkek hem kadın çalışıyorsa evin bakımı orta kolmalı. Ama erkek 

çalışıyor kadın çalışmıyorsa bu da biraz linç kültürü kadın da evde mesai yapıyor. 

Kadın çalışınca da erkekten beklersin iş yapmasını. Ne kadar modern evlilik olursa 



108 

 

olsun kadın evin düzenini ele alıyor erkek dışarıda genelde. Türkiyede bahsi geçen 

erkeklik heteroseksüel bir erkeklik belki üst kesimlerde homoseksüellik görülüyor, erkek 

değilsinin tanımı homoseksüellik demek bizde. Cengiz Bey (Kişisel görüşme 12 Mart 

2020) ise bu konuda şunları söyler: Türkiyede erkek olmak birazcık kolay zaten ataerkil 

bir toplumuz. Bizim neslimizin içinde bulunan kadınlar bu tabuyu yıktılar ben 70li 60lı 

yıllarda yaşananla bizimki arasında çok fark var. Söz hakkı bile yokmuş o zaman 

kadınların. Dönem ilişkilerinde kadınların dedikleri oluyor genelde. Kerem Bey’in ise 

bu konudaki fikirleri şöyledir: Sorumluluk ve para. Ailen ya da eşine olan 

sorumlulukları. Paran olmayınca kimse sana değer vermiyor zaten. Kadın olunca 

değişiyor mu bu? Bana göre ikisi de aynı zaten. Kadın olmak daha zor tabi. Göktuğ Bey 

(Kişisel görüşme, 18 Aralık 2019)ise dönemsel olarak iki ayrı erkeklik olduğundan 

bahseder: Kafamda Türk deyince iki tane farklı resim oluşuyor. Biri İslamiyet öncesi 

dönemde ve sonrası dönemde olan erkekler. Türk kavramı başka bir şey çünkü. 

islamiyetten sonra değişti sonuçta bu kavramlar. Ama bunlar aynı zamanda 

kültürümüzde olan şeyler. Erkek merttir dürüsttür, islamiyetten sonra daha farklı bir 

bakış açısı gelişiyor aksi bir resimden bahsetmiyorum bu arada. Toplumsal olarak 

erkekten beklenen şey işini yapması, baba rolünü yerine getirmesi, eve parayı getiren 

kişi olarak görülmesi. Ama ben öyle düşünmüyorum. Mehmet Bey ise erkekliğin 

habitusla ilişkisine vurgu yaparak şu açıklamayı yapmıştır: Ailesine düşkün olacak eşine 

çocuklarına. Kendi ailemden böyle gördüm çünkü. Eşinin çalışıp çalışmaması kendine 

kalmış ama bir erkek olarak o evi geçindirmek zorundasın. Maçoluk diye bir şey bence 

yok. Her Türk erkeğinde kızgınlık maçoluk vardır zaten. Savaş Bey’in ise bu konudaki 

görüşleri şöyledir: Ben bunun üzerine çok düşünmedim ama neden düşünmedim? Çünkü 

ben erkek kadın olarak düşünmedim bunu insan olarak düşündüm. Bir başkasına saygılı 

olmak insanlıktır. Bir hayvana saygılı olmak da insanlıktır. Biri bir iyiliğe muhtaçsa 

onu yapmak da insanlıktır. Bazı kafalar bunu erkeklik olarak tasvir edebilir ama ben 

bunu böyle görmüyorum. İnsandır ya da değildir kategorisinde görüyorum. Sert ya da 

kaba olmak  belli insanlara, belli şartlarda, belli ortamlarda gösterilmesi gereken bir 

şey olduğu için öyle öz nitelik değil erkeklik için şımarıklık benim gözümde. Hüseyin 

Bey’in (Kişisel görüşme, 14 Aralık 2019) bu konudaki açıklamaları ise geleneksel bir 

çerçevededir: Evi geçindiren kişi erkek olmalı bence, eşimin çalışmasını çok istemem 

ama yine de onun kararı. Dışarıda olan hep erkek, kadın da evde durmalı. Mahir Bey 



109 

 

ise şunları söyler: Kabul edilen bir erkeklik var Türkiye’de. Sert olacak, para 

kazanacak, kadının dediğini yapmayacak, aile babası olacak gibi. Ama ben öyle 

düşünmüyorum. Bunlar hep karşılıklı olarak yapılacak şeyler. Tek başına erkeği öne 

çıkarmanın bir anlamı yok. Bedelli askerlik yapmış olan görüşmecilerimizin tasvir 

ettikleri erkeklik tipi yeni erkek (new man) olarak adlandırılan erkeklik tipine denk 

düşmektedir. “Yeni erkek genel olarak; hassas, duygusal olarak bilinçli, kadınlara 

saygılı, bakış açısı itibariyle eşitlik taraftarı, narsis, büyük ölçüde fiziksel görünümüne 

para harcayan, duygusal olarak etkileyici çoğunlukla beyaz, heteroseksüel ve yirmi beş 

ila belirsiz bir yaş aralığındaki erkek olarak tanımlanmaktadır.” (Alıntılayan Erdoğan 

vd., 2011, s. 54). Görüşmecilerimizin tasvir ettiği yeni erkek imajı Türkiye’deki 

erkeklik rolleri için yeni yeni yer etmeye başlamıştır. Özellikle Türkiye’deki geleneksel 

erkeklik tipleri düşünüldüğünde yukarıda bahsi geçen özellik ve düşüncelere sahip 

erkeklerin ötekileştirilmesi beklenir ancak değişen pratikler ve zaman erkeklik 

düşüncesiyle ilgili yeni alanlar açmaya başlar. Bu alandaki erkekler kendilerini yine 

kendilerinin elde etmiş olduğu toplumsal cinsiyet konumu üzerinde değerlendirmek 

yerine genel resme yani toplumsal cinsiyet algılarına bakmayı tercih ederler. Mevcut 

kabullerin dışına çıkmak ve erkekliklerini bu şekilde sergilemek, erkekler için bir 

ötekileştirme alanı olmak yerine hegemonya alanı olmaya başlar. Buradaki erkekler ya 

da erkeklikler hegemonyanın kendilerine kazandırmış olduğu zorunlu rıza ve onay 

ihtiyacı yerine tercih edilmiş olmayı koyarlar. Başat erkeklikler olarak da kabul 

edebileceğimiz erkeklikler sahip oldukları alanı genişletmek adına toplumsal cinsiyetin 

ve erkek olmanın kendilerine yükleri anlamların dışına çıkarlar ve kendi toplumsal 

cinsiyetlerini ve toplumsal cinsiyet alanlarını da bu şekilde inşa ederler. 

Askerliğini uzun dönem yapmış görüşmecilerimize ise erkekliğe dair sorumuz  

yöneltildiğinde Çakır Bey (Kişisel görüşme, 3 Mart 2020) şu cevabı vermiştir: Ben 

farklı bir ortamda büyüdüm, babam anneme elinden geldiğince yardım ederdi, ben 

böyle gördüm babamdan. Hem eşime hem kızlarıma çok yardım ettim ben her anlamda. 

Bu başta çok farklı karşılandı kılıbık dediler mesela ama sonradan alıştı herkes benim 

de söyledikleri umrumda olmadı açıkçası. Tevfik Bey’in görüşleri de bu fikri destekler 

niteliktedir: Erkek işten gelince geçiyor TV’nin karşısına, yemek bekliyor, temizlik, 

düzen bekliyor. Bu böyle olmamalı kesinlikle. Ailemiz buna alıştırıyor bizi başta bu 

yanlış. Ben eşime de yardım ederim, anneme de çok sonradan yardım etmeye başladım. 



110 

 

Asmayla kesmeyle erkek olunmuyor önce onu anlamak lazım. Karşında senden güçsüz 

biri olabilir, sırf sen daha güçlüsün diye ona böyle davranmak niye? Nazım Bey ise 

geleneksel erkeklik kodlarına dair şunları söylemiştir: Erkek evin, eşinin, çocuklarının 

geçimini sağlıyor. Kararları veren hep erkek. Eşim ev hanımı, kızımın da doğru düzgün 

bir olmadığı müddetçe çalışmasına ben izin vermiyorum. Evimiz geçindiyoruz şükür. Ali 

Bey ise bu soruyla ilgili şunları ekler: Hep biz öyle gördük diyoruz da bizim aileden 

gördüklerimiz hep yanlıştı. Canın bir şeye sıkılır belli edemezsin, zaten ağlayamazsın, 

erkeksin diye sevgini belli eden olmaz. Bunlar hep yanlış aslında. Ama artık biraz 

değişiyor bunlar. Ben görüyorum dükkana gelenleri. Artık erkekler de değer veriyor 

yanındaki kıza. Aslında olması gereken bu. Çağlar Bey’in bu konudaki açıklamaları ise 

şöyledir: Bize hep sert olmamız, dik durmamız gerektiği öğretildi. Ben de öğretilenleri 

devam ettirmeye çalışıyorum. Benim peder de dede de despot tiplerdi biraz annem hep 

ikisine benzetiyor beni. Erkek erkek olduğunu belli etmeli bir şekilde, yoksa olmaz. 

Askerliğini uzun dönem yapan erkeklerin, erkeklik kodlarıyla ilgili düşüncelerinin 

çoğunun geleneksel olduğunu görüyoruz. Hep tanımlanan şekliyle iş sahibi, mantıklı, 

sert, hegemonik ve ataerkil bir erkeklik tipi görüşmecilerimizin açıklamasında kendisine 

yer bulmaktadır. Geleneksel erkeklik kodları kendisini gerçekleştirmek için hep aynı 

alanı kullanırken, değişen erkeklik kodları farklı alan ve habituslar üzerinden 

üretilmektedir. Geleneksel kabuller farklı alan, durum, habitus ve sosyal çevre ile 

karşılaştığında yerini başat erkekliklere bırakmaktadır. Bu alan değişim ve dönüşüm 

kendisini kapitalist bakış açıları üzerinden yaratmakta ve sürekliliğini yine kapitalizmin 

sağladığı imkanlar dahilinde sağlamaktadır. Yeni erkeklikler, kapitalist alana ve iş 

dünyasına çok fazla maruz kalarak kendi ontoformatif gücünü kendisi oluştururken, 

geleneksel erkeklik aynı anlam dünyasında kendiliğini yeniden ve yeniden üretmektedir.  

 

 

 

 

 

 



111 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Cinsiyet, insan topluluklarının bireyleri kategorilendirirken kullandıkları en temel 

gösterenlerden biri olarak karşımıza çıkar. Temel olarak kabul edilen kadın ve erkek 

cinsi belirli pratikler doğrultusunda kendi cinsiyetlerini ifade ederler ancak bunun 

kalıtsal mı olduğu yoksa toplumsal olarak mı kazanıldığı hep tartışma konusu olarak 

gündemde kalır. Bu tartışma beraberinde cinsiyet pratiklerinin ayrılmasını getirir ve 

biyolojik olarak kadın ve erkek olmanın yanı sıra toplumsal olarak yüklenen roller 

üzerinden de bir cinsiyetlendirilme kategorisine tabi tutuluruz. Erkek ve kadın 

pratiklerinin biyolojik ve doğal olduğu kabulü çok yavan bir düzeyde kalır ve bireylerin 

pratiklerini yalnızca bedene ve içgüdülerine indirger. Toplumsal cinsiyet kavramının 

alana dahil olmasıyla birlikte, kadın ve erkek olmanın daha çok toplumsallaşma 

sürecinde öğretildiği, öğrenildiği ve hayat boyu süren bir pratik olduğu, kültürel ve 

tarihsel olarak farklılaştığı görülür. Tüm bu farklılaşmalar beraberinde başka zamanlara, 

başka kültürlere ve kendi içinde de değişen ve farklılaşan oluşumlara ait özel kadınlık 

ve erkeklik norm ve davranışları getirir ve cinsiyetin yalnızca biyolojik bir etmen 

olmadığı kabul görür. 

Türkiye’de toplumsal cinsiyet olgusu feminizmi merkeze alarak tartışılan ve feminizm 

üzerinden yürütülen bir olgu olarak karşımıza çıkar. Bu durumun dünyadaki yansımaları 

da farklı değildir; toplumsal cinsiyet en çok kadınlar üzerine uygulanan davranış 

normları, pratikler ve kültürel etiketlerle karşımıza çıkar ve kadınların feminizm 

üzerinden yürüttüğü savaş toplumsal cinsiyet alanına özellikle de bahsedilen etiketlerin 

müsebbibi olarak gördükleri ataerki, patriyarka ve erkeklikler üzerinedir. Toplumsal 

cinsiyet alanına dair ilk çalışmalar ve araştırmalar feminizm üzerinden yükselir, 

toplumsal cinsiyetin tüm bilgisi feminizm alanında toplanmıştır. Bu sebeple tezimizin 

ana konusu olan erkeklik çalışmalarını ve erkeklikleri anlamak için öncelikle 

feminizmin ne olduğunu anlamak gereklidir. Kadınların kendi haklarını elde etmesi 

 



112 

 

üzerinden doğan feminizm olgusu farklı aşamalardan geçerek mevcut haline ulaşır. 

Öncelikle birinci dalga feminizm, insanın yalnızca erkek olan olarak kabul edilmesinin 

ve insanın doğal haklarının yalnızca erkeğe verilmiş olmasının karşısında durarak, 

kadınların doğal haklarını yeniden elde etmeye odaklanır. İkinci dalga feminizmde ise 

kadınlar üzerindeki algının yalnızca haklara dair olmadığı ve kadının daima öteki 

konumunda olduğu görülür. Öteki konumu kadını daima ikincil görür, değerlendirir ve 

en temelde bu değerlendirmelerin tamamını erkek üzerinden erkek bakış açısıyla yapar. 

Erkeğin bakış açısı tarihsel, sosyolojik, psikolojik, antropolojik dinamiklerle kendi 

çerçevesinden kadını değerlendirir ve sınırlar. Beauvoir ise kadının ikincil konumda 

olmaması gerektiğini anlatır ve bunu ataerkil bir gözden değil kendi konumunu 

kendisinin koruması gerekliliğini öne sürerek ikinci dalga feminist düşüncenin kilit ismi 

olarak karşımıza çıkar. Beauvoir’in bu düşünceleri özellikle cinsiyetin toplumsal ve 

zamana dair olduğunu söylemesi toplumsal cinsiyet fikrinin tohumu olarak cinsiyet 

çalışması alanında yerini alır. Üçüncü dalga feministlerde ise ikinci dalga feministlerden 

beslenerek ve fakat onların karşısında durarak genelde yaratılan elit ve beyaz kadının 

düşüncesi fikrinin aksine siyahi kadınları, lezbiyenleri de feminist mücadeleye dahil 

ederler. Genel bir değerlendirmeye tabi tuttuğumuzda ise feministler, erkek fikri ve 

ataerkillik üzerinden şekillenen kadın fikrinin karşısında durmuş ve kadının daima ayrı 

ve erkekten farklı bir kategori olarak değerlendirmenin savunusunu yapmışlardır. 

Toplumsal cinsiyet tartışmaları kadın ve erkek pratiklerinin yalnızca biyolojik temelli 

olamayacağı görüşüyle ortaya çıkar ve artık kadınlık ve erkeklik kategorileri üzerinden 

toplumsal cinsiyet alanı yorumlanmaya başlar. 1972 yılında Ann Oakley tarafından 

cinsiyet(sex) ve toplumsal cinsiyet(gender) ayrımı yapılır ve toplumsal cinsiyet 

pratiklerinin bir amor fati olarak bireyi toplumsalda şekillendirdiği görüşü kabul 

edilmeye başlanırr. Artık kadının biyolojik gerekleri nedeniyle, erkekten farklı veya 

genel kabule göre aşağıda olduğu tezi çürütülmüş olur; çünkü kadını erkeğe göre 

konumlandıran şey toplumsal cinsiyetidir. Birey sahip olduğu cinsiyete toplumsal 

cinsiyet özelliğini kazandırmazsa toplumun içinde ya kaybolur ya da ötekileştirilme 

tehlikesiyle karşı karşıya kalır. Toplumsal cinsiyetin bireye nasıl yüklendiğine dair 

farklı kuramsal açıklamalar bulunmaktadır. Bu kuramlardan ilki psikanalitik kuramdır 

ve Freud’a göre çocuk sahip olduğu cinsiyet doğrultusunda ebeveynlerine karşı olarak 

konumlanarak cinsiyetini belirler ve çocukken elde ettiğini düşündüğü konum onun 



113 

 

cinsiyet pratiklerini, yaşamını, toplumsal pratiklerini ve cinselliğini belirler. 

Sosyobiyolojik kurama göre ise insanlar hayatta kalma pratikleri doğrultusunda 

cinsiyetlenirler. Diğer kuram olan rol kuramında ise kabul edilen roller doğrultusunda 

kişi toplumsal cinsiyetini kazanır. 

Toplumsal cinsiyete dair bakış açılarını değerlendirdiğimiz ve tezimizin kuram kısmının 

temelinde olan isim ise Connell’dır. Connell toplumsal cinsiyeti iktidar ilişkileri 

üzerinden değerlendirir. Burada iktidar olarak konumlandırılan şey ekonomiye, mevcut 

düzene, rızaya ve onaya dayalı olan her şey olarak karşımıza çıkar ancak bunların 

tamamını Connell kapitalist bir çerçevede değerlendirir. Connell’ın tezinde toplumsal 

cinsiyet algısı tarihseldir, sürekli değişir, kendini yeniden ve yeniden üretir. Butler’e 

geldiğimizde ise bireyin edimlerinin eylemleri doğrultusunda toplumsal cinsiyetini 

belirlediği teziyle karşılaşırız. Butler, sorularıyla toplumsal cinsiyete dair düşüncelerin 

hepsini alt üst eder ve toplumsal cinsiyete özelde de feminizme ontolojik yaklaşır. 

Toplumsal cinsiyete dair kuramlar kadın üzerinden erkeği temele alarak şekillenir, ve 

erkeği o alanın maruz kalanı olarak değerlendirmekten ziyade belirleyici olarak kabul 

edip araştırma nesnesi olarak daima kadını seçer. 

Toplumsal cinsiyet çalışması dendiğinde akla daima öncelikle kadın gelir, erkek olan 

her şeyi kapsayan olarak karşımıza çıkar. Feminizm araştırmalarından çok geç bir tarih 

olan 1970li yıllarda ise erkek de toplumsal cinsiyet alanında araştırılmaya başlanır. 

Erkeğin ve erkekliğin araştırılması karşımıza erkekliğin sürekli devam eden kazanılması 

gereken bir pratik olduğu gerçeğiyle çıkar. Türkiye’de erkeklerin toplumsal anlamda 

erkek olabilmelerinin bazı koşulları bulunmaktadır: sünnet olmak, askere gitmek, iş 

bulmak ve evlenmek. Erkekler bu aşamalardan geçerek erkekliklerini toplumsal olarak 

ispat ederler. Bedelli askerlik tezimizin araştırma konusu olarak yer almaktadır. 

Askerlik formunun bir başka tezahürü olan bedelli askerlik ve uzun dönem askerliğin 

erkeklik pratikleri üzerindeki etkisi incelenmiştir. Askerlik Türkiye’de erkekler için 

vatandaşlık görevi olarak görülmesinin yanı sıra toplumsal olarak değerlendirilen ve 

toplumsal özde değer atfedilen bir görev olarak kabul edilmektedir. Askeriye erkeğin 

‘adam’ yapıldığı ve toplumun da askeriyeye bu gözle baktığı, devlet için ve toplumsal 

için kişiyi iyi birey, iyi vatandaş ve iyi erkek yapmak üzere kurgulanmış bir kurum 

olarak karşımıza çıkar. Tüm bunların yanında Türk milletinin asker millet olduğuna dair 

tarihsel tezler de bulunmakta ve militarist açıdan erkekler askeriye içerisinde 



114 

 

yetiştirilmektedir. Bedelli askerlikte ise bireyler devlet tarafından belirlenen bedeli 

ödeyerek yine devletin belirlediği şekliyle kışla eğitimi almadan ya da belirli sürelerde 

kışla eğitimi alarak askerlik görevlerini yerine getirirler. Bedelli askerlik ise 2108 yılı 

itibariyle gündeme gelmiş ve bu zamana kadarki en çok bedelli askerlik bu yıllar 

içerisinde yapılmıştır. Bedelli askerliğin tercih edilmesinin esas nedeni olarak karşımıza 

kapitalist erkeklik modelinin yükselişi çıkar. Bu erkeklik tipi hayatının merkezine işini 

alır ve işi dışında kalan her şeyi işine göre değerlendirir. Bedelli askerlik sürecinin temel 

dinamiği olarak bireylerin işlerini bırakmama ya da askerlik sonrası işlerini kaybetme 

korkusu olan kapitalist bir zihnin yer aldığı gözlemlenmiştir. Bedelli askerlik sürecini 

rasyonel bir şekilde değerlendiren görüşmecilerimiz fayda-zarar hesabı yaparak bedelli 

askerliğin daha pragmatik olduğunu vurgulamışlardır. Askerliğin yeni yüzü olan bedelli 

askerlik bu doğrultuda kişilerin vatana dair görüşlerinin de tartışılmasına neden 

olmuştur. Görüşmeciler yine kapitalist bir değerlendirme yaparak, vatan sevgisini 

yalnızca askerlik süresi ile sınırlamadıklarını ve askerlik dışında özellikle de üretim 

ağında yer alarak vatan sevgisini süresiz ve pratik bir hale getirdiklerini 

vurgulamışlardır. Militarist düşünce sistemi temelinde bu görüşlerin askeriyeye dair var 

olan algıları değiştirdiği ve üretime dayalı vatan bilinci ortaya çıkardığı sonucuna 

ulaşmak mümkündür. Bu durum askerlikle bir görülen vatan sevgisi kavramının üretim 

alanına kaydığının en net göstergesi olarak karşımıza çıkar.  

Bedelli askerlik, Türkiye’de askeri şartlar göz önünde bulundurulduğunda yeni bir 

toplumsal olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu olgunun uzun vadede daha farklı 

değişimleri de beraberinde getireceği açıktır. Askerliğe dair değişen bakış açısının yanı 

sıra erkekliğe ve erkeklik pratiklerine dair de yeni açılımların olması olasıdır. Bu 

noktada bedelli askerlik bir tampon mekanizma olarak görülmelidir. Tampon 

mekanizmalar toplumun vereceği reaksiyonel tepkilerin azaltılması için 

kullanılmaktadır. Bu bakış açısıyla değerlendirildiğinde toplumda kültürel olarak ayrı 

bir konumda bulunan askerliğin yerine konmaya çalışılan bedelli askerlik oluşabilecek 

tepkileri hafifletmekte ve bu tepkiler bedelli askerlik yapan kişiler tarafından 

etkisizleştirilerek bedelli askerliğe rasyonel değerler yüklenmektedir. Bir tarafta toplum 

için kültürel ve simgesel anlamlarla dolu askerlik bulunurken diğer tarafta askerliğin 

rasyonel hale getirilmiş versiyonu olarak bedelli askerlik bulunmaktadır. 



115 

 

Bedelli askerlik yapan görüşmecilerimizde ve askerliği uzun dönem yapan bazı 

görüşmecilerimizde erkekliğe dair kabullerin değiştiği sonucuna ulaşılmıştır. Türkiye'de 

var olan erkeklik kabulleri erkeği özellikle sert ve duygularından uzak olması yönünde 

koşullandırır, kadının maddi desteğinden uzak bir şekilde evini geçindirme işini erkeğe 

devreder ve kadını ve kadınlık rollerinin tamamını dışlayan bir profilde erkeklik 

düşüncesini yönlendirir. Görüşmelerimizde ise bu fikrin değiştiği gerçeğiyle karşılaştık. 

Görüşmecilerimiz değişen zamanı, koşulları ve modernleşme fikrini gerekçe göstererek 

var olan erkeklik kabullerinin aksine şeyler söylemişlerdir. Toplumsal cinsiyet 

eşitliğinin gerekli olduğuna ve kabullerin eskide kaldığına dair yaygın bir kanı 

bulunmaktadır. Bu işaretler bizi Bell Hooks’un önermiş olduğu özgürleşmiş erkeklere 

götürmüştür. Erkekler kadını ikincil konumda değerlendirmeden kadına ve kadın 

olmaya değer vermekte ve kendi erkekliklerini de yalnızca erkeklikler üzerinden değil 

genel bir toplumsal cinsiyet algısı üzerinden inşa etmektedirler. Hegemonik erkeklikler 

yerini başat erkekliklere bırakmış ve görüşmecilerimiz arasında erkeklik algısında 

değişiklikler yaşanmaya başlandığı görülmüştür. Tüm bunlar tersine erkeklik krizi 

olarak karşımıza çıkar ve erkeklik düşüncesinin değişip dönüşmesine vesile olurlar.  

Toplumsal cinsiyet konusu özellikle kadınların bir yarası olarak karşımıza çıkar ve bize 

öyle sunulur çünkü kadınlar toplumsal cinsiyet bileşenlerinin tümüne maruz 

kalmaktadırlar. Erkekler içinse durumun çok da farklı olmadığı görülmektedir. Erkekler 

toplumlarının ve temelde erkeklerin yarattığı bir erkeklik düşüncesine ve erkek olma 

baskısına maruz kalmaktadırlar. Kadınlar kendilerinin oluşturmadığı bir toplumsal 

cinsiyet algısıyla yüzleşirken, erkekler kendilerinin oluşturduğu bir sisteme tabii olurlar 

ve bu her iki toplumsal cinsiyet içinde oldukça yorucu ve yıpratıcıdır. İki farklı cins ve 

iki farklı toplumsal cinsiyet için eşitlik sağlanamayacağı açıkken, her iki toplumsal 

cinsiyet için de toplumsal cinsiyet adaletinin sağlanması ütopik bir dilek olsa da 

mümkündür. İki farklı varoluşu eşitlemek mümkün değilken, iki farklı varoluş özleri 

itibariyle adil bir bakış açısıyla değerlendirilebilir ve bunun yolu da toplumsal cinsiyet 

adaletinin sağlanmasından geçmektedir.  

 

 

 



116 

 

KAYNAKÇA 

Adak, S. (2016). Siyaset ve Toplumsal Cinsiyet. İçinde F. Saygılıgil (Ed.), Toplumsal 

cinsiyet tartışmaları. (ss.17-32). Dipnot Yayınları. 

Akgül, Ç. (2011). Militarizmin cinsiyetçi suretleri. (1. Baskı). Dipnot Yayınları. 

Akkaya, T.(yıl yok). Bedenin Kültürel Gerekçelerle Sakatlanması ve Söğütte Sünnet. 

ss.37-68. 

Aktaş, F. (2010). Türkiyede erkekliğin kurgulanışında askerliğin yeri. (Yayınlanmış 

yüksek lisans tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Altınay, A. (2004). (1. Edition). The myth of the military nation: Military, gender and 

education in Turkey. Palgrave Macmillian.  

Anderson, B. (2015). Hayali cemaatler. (4. Baskı). Metis Yayınları. 

Askerlerin Rütbesi,(t.y.) http://www.bilgiadres.com/tag/tabur-komutaninin-rutbesi-

nedir/.  

Atay, T. (2004 Güz).  Erkeklik en çok erkeği ezer. Toplum ve Bilim Dergisi. 1(101) 

ss.11-30. 

Atay. T. (2019). Çin işi japon işi: cinsiyet ve cinsellik üzerine antropolojik değiniler. (1. 

Baskı). İletişim Yayınları. 

Aybakan Saliya, D. (2013). Judith Butler ve postmodern feminizm. (Yayınlanmış 

yüksek lisans tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Badinter, E. (1992). Biri ötekidir: kadınla erkek arasındaki yeni ilişki ve androjin 

devrim. (1.Baskı). AFA Yayıncılık.   

Bağdatlı Vural, N. (2016). Sosyal Politika ve Toplumsal Cinsiyet. İçinde F. Saygılıgil 

(Ed.), Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları. (ss. 101-118). Dipnot Yayınları. 

Balsoy, G. (2015). Osmanlı kadın ve toplumsal cinsiyet tarihçiliği üzerine. Toplum ve 

Bilim 1(132), 222-231. 

Barutçu, A. (2013). Türkiye’de erkeklik inşasının bedensel ve toplumsal aşamaları. 

(Yayınlanmış yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Barutçu, A. (Haziran 2015). Bir erkeklik stratejisi: özel alanda eril suskunluk. Fe:Dergi 

Feminist Eleştiri Dergisi.  8(2), ss. 130-145.  



117 

 

Beauvoir, S.(2019). İkinci Cinsiyet. (Çev. G. Savran). Koç Üniversitesi Yayınları.  

Bedelli Askerlik Tarihi (t.y.) https://www.cnnturk.com/turkiye/gecmisten-gunumuze-

turkiyenin-bedelli-askerlik-tarihi?page=12. 

Belge, M. (2012). Militarist modernleşme. İletişim Yayınları. 

Boratav, H. & Fişek, G. & Ziya, H. (2017). Erkekliğin Türkiye halleri. (1. Baskı). 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

Bourdieu, P. (2014).  Eril Tahakküm. (Çev. B. Yılmaz). Bağlam Yayınları. 

Bozkurt, V. (2011). Değişen dünyada sosyoloji. (7. Baskı).  Ekin Basım Yayın Dağıtım.  

Butler, J. (2008). Cinsiyet Belası. (Çev. B. Ertür). Metis Yayınları.  

Carrigan, T & Connell, B. & Lee, J. (2002). Toward a new sociology of masculunity 

(Çev. D. Savran).  ss.99-118. Blackwell. 

Cengiz, K. & Küçükural, Ö. & Tol, U. (2004, Güz). Hegemonik erkekliğin peşinden. 

Toplum ve Bilim. 1(101), ss.50-70. 

Connell, W. (2019). Toplumsal cinsiyet ve iktidar:toplum kişi ve cinsel politika. (Çev. 

C. Soydemir). Ayrıntı Yayınları.  

Cora, Y. T., (2013), Asker-Vatandaşlar ve Kahraman Erkekler: Balkan Savaşları ve 

Birinci Dünya Savaşı Dönemlerinde Beden Terbiyesi Aracılığıyla İdeal 

Erkekliğin Kurgulanması. İçinde N.  Sünbüloğlu (Ed.), Erkek millet asker 

millet: Türkiye’de militarizm, milliyetçilik, erkek(lik)ler (ss. 45-74). İletişim 

Yayınları. 

Çelik, G. (Aralık 2016). Erkekler (de) ağlar: Toplumsal Cinsiyet Rolleri Bağlamında 

Erkeklik İnşası ve Şiddet Döngüsü. Fe Dergi: Feminist Eleştiri Dergisi. 8(2), 

ss. 1-12. 

Demirtaş Madran, H. (Haziran 2012). Cinsiyet, cinsiyet rolü, düşünme ihtiyacı. Türk 

Psikoloji Yazıları. 1(15).  ss. 1-10.  

Direk, Z. (2018). Cinsel Farkın İnşası. (1. Baskı).  Metis Yayıncılık.  

Direk, Z.(2009). Simone de Beauvoir: abjeksiyon ve eros etiği. Cogito Dergisi, 1(58). 

11-38. 

Dökmen, Y. (2010). (1. Baskı). Toplumsal cinsiyet sosyal psikolojik açıklamalar. Remzi 

Kitapevi.  



118 

 

Erdoğan, İ. (2011). Erkek Dergilerinde (Men-s Healty-Fhm-Esquire Türkiye Örneğinde) 

Hegemonik Erkeklik, Beden Politikaları ve Yeni Erkek İmajı. İçinde İ. 

Erdoğan (Ed.), Medyada Hegemonik Erkek(lik) ve Temsil. (ss. 41-69). 

Kalkedeon Yayınları.  

Fursted, I. & Repstad, (2009). Din Sosyolojisine Giriş. ( Çev. Çapçıoğlu, H.) Say 

Yayınları. 

Güvenç, B. (1974).  İnsan ve kültür. (1. Baskı). Remzi Kitabevi. 

Hearn, J. (2011). Erkekler ve Erkek(lik)ler Üzerine Avrupalı Perspektifler: Ulusal ve 

Uluslararası Yaklaşımlar(Medya ve Gazete Temsilleri). (Çeviri:F. Yıldız). 

İçinde İ. Erdoğan (Ed.),  Medyada Hegemonik Erkek(lik) ve Temsil. (ss. 401-

429). Kalkedeon Yayınları.  

Hooks, B. (2004). Değişme İsteği: Erkekler, Erkeklikler ve Sevgi.  (Çev. Kutluata, Z.). 

Bgst Yayınları.  

Horzum, Ş. (Aralık 2018). Erkek ve erkeklik çalışmaları: sorunsaldan kuramsala. 

Amasya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2(4), ss.75-101. 

İllcih, İvan. (1996). Gender. (4. Baskı). Ayraç.  

Karasar, N. (2004). Bilimsel araştırma yöntemleri: kavramlar, ilkeler, teknikler. (2. 

Baskı). Nobel Yayınevi. 

Kılıç, Z. (1998). Cumhuriyet Türkiye’sinde Kadın Hareketlerine Genel Bir Bakış. 

İçinde B.Hacımirzaoğlu, D. Özkan (Ed.), 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler. Tarih 

Vakfı Yayınları. 

Kineşçi, E. (Ocak 2018). Queer kurama katkıları bağlamında Judith Butler düşüncesi. 

Ethos: Felsefe Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar. 1(11), ss. 40-66.  

Koyuncu, O. & Onur, H. (2004, Güz). Hegemonik erkekliğin görünmeyen yüzü: 

sosyalizasyon sürecinde erkeklik oluşumları ve krizleri üzerine düşünceler. 

Toplum ve Bilim. 1(101), ss. 31-49. 

Kümbetoğlu, B. (2012). Sosyolojide ve antropolojide niteliksel yöntem ve araştırma. (3. 

Baskı). Bağlam Yayıncılık. 

LGBTT, (2013, Ocak 22). “Heteronormativite Nedir?” http://www.istanbul-lgbtt.net/lgbtt/ 

haber_ detay. asp? haberID=123. 

http://www.istanbul-lgbtt.net/lgbtt/


119 

 

Marshall, G. (2009).  Sosyoloji Sözlüğü. (Çev. O. Akınhay ve D. Kömürcü). Bilim ve 

Sanat Yayınları. 

Messerschmindt, J. (2019). Hegemonik Erkeklik: Formülasyon, Yeniden Formülasyon 

ve Genişleme. (Çev. Eleştirel Erkeklik İncelemeleri İnisiyatifi). Özyeğin 

Üniversitesi Yayınları.  

Michael S. Kimmel, (2013). “Homofobi olarak erkeklik: toplumsal cinsiyet kimliğinin 

inşasında korku, utanç ve sessizlik” çev.Mehmet Bozok, Fe Dergi. 2(5) ss. 92-

107. 

Millett, K. (2000). Sexual politics. University of Illinois Press. 

Özsoy, A. (2011). Yerli Polisiye Televizyon Dizilerinde Hegemonik Erkeklik: Bir 

Ankara Polisiyesi Behzat Ç. Örneği. İçinde İ. Erdoğan (Ed.), Medyada 

Hegemonik Erkek(lik) ve Temsil. (ss. 125-163). Kalkedeon Yayınları.  

Öztan, G. (2018). Türkiye’de militarizm.  (1. Baskı). Ayrıntı Yayınları.  

Püsküllüoğlu, A. (2004). Türkçe sözlük. (2. Baskı). Doğan Kitap.  

Ritzer, G. ve Stepnisky, J. (2014). Sosyoloji Kuramları. (Çev. H. Hülür). De ki Basım 

Yayın.  

Sancar, S. (2016).  Erkeklik: imkânsız iktidar. (4.Baskı). Metis Yayınları. 

Saygılıgil, F. (2016). Toplumsal cinsiyet tartışmaları. (1. Baskı). Dipnot Yayınları.  

Selek, P.(2018). Sürüne sürüne erkek olmak. (1. Baskı). İletişim Yayınları. 

Şener. G.& Çavuşoğlu. Ç. & Irklı H.İ. (2016). Medya ve Toplumsal Cinsiyet. İçinde F. 

Saygılıgil (Ed.), Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları. (ss. 163-184). Dipnot 

Yayınları. 

Tuğ, B.(2016). Tarih ve Toplumsal Cinsiyet. İçinde F. Saygılıgil (Ed.), Toplumsal 

Cinsiyet Tartışmaları. (ss. 33-50). Dipnot Yayınları.  

Türk, B. (Mayıs, 2007). Eril tahakkümü yeniden düşünmek: erkeklik çalışmaları için bir 

imkan olarak Pierre Bourdieu. Pierre Bourdieu: Sosyal Bilimlerde Açılımlar 

Konferansı’nda Sunulan Bildiri, İstanbul Teknik Üniversitesi. 1(3), ss.1-30. 

Türkoğlu, B. (2013). Fay hattında erkeklikler: çalışma ve işsizlik ekseninde erkekliğe 

bakış. Mülkiye Dergisi. 37(4). ss.33-61.  



120 

 

Wallstonecraft, M. (2017). Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi. (Çev. D. Hakyemez). 

İş Bankası Kültür Yayınları. 

Walters, M. (2005). Feminism: A Very Short İntroduction. Oxford University Press. 

Weisner-Hanks, M. (2020). Tarihte toplumsal cinsiyet. (Çev. M. Çiyan Şenerdi). İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Yavuz, Ş. (2014). İktidar olma sürecinde erkeklerin erkeklikle imtihanı. Milli Folklor 

Dergisi. 26(104), ss. 110-127. 

Yazıcı, Ç.(2016). Felsefede Toplumsal Cinsiyet ve Feminizm. İçinde F. Saygılıgil (Ed.),  

Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları. (ss. 67-82). Dipnot Yayınları. 

Yıldırım, A. & Şimşek, H. (2011). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri. (2. 

Baskı). Seçkin Yayıncılık.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

EKLER 

EK 1.Yarı Yapılandırılmış Görüşme Formları 

 

Askerliğini Bedelli Yapmış Kişilere Yöneltilen Sorular 

● Ailenizin ya da çevrenizin askerliği bedelli yapmanız konusundaki tutumu 

nasıldı? 

● Son dönemde çevrenizde askere gidenler uzun dönem mi yoksa bedelli askerlik 

mi tercih ettiler? 

● Bedelli askerlik için ücreti nasıl karşıladınız? 

● Askerliği bedelli yapma isteğinizdeki motivasyon nedir? 

● Asker uğurlaması yapıldı mı? 

● Bedelli askerliği nerede yaptınız? 

● Askerlik süreci içinde uzun dönem askerlerin aldığı eğitimlere mi tabi 

tutuldunuz yoksa sizin için düzenlenmiş ayrı süreçler mi vardı? 

● Askerliği bitirirken yemin töreni yapıldı mı? Aileniz bu yemin törenine katıldı 

mı? 

● Kışla içerisinde bedelli askerler ile uzun dönem askerler aynı yerde mi 

kalıyordu?  

● Bedelli askerler ile uzun dönem askerlerin ortak kullanım alanları var mıydı? 

Varsa orada bedelli askerlik hakkında neler konuşuldu? 

● Askerliği bedelli yapanların ekonomik gelir düzeyleri nasıldı ve meslekleri 

nelerdi? 

● Bedelli askerler daha çok hangi yaş aralığındaydı? 

● Bedelli askerliği 15 bin TL vererek yaptıysanız son zamanlarda açıklanan 

bedeller konusunda ne düşünüyorsunuz? 

● Askerliği bedelli yaptıktan sonra toplumsal tepkilerde herhangi bir değişiklik 

yaşandı mı, yaşandıysa bu tepkiler nelerdi? 

● Askerliği bedelli yaptığınızı herkese rahat bir şekilde ifade edebiliyor musunuz? 

● Bedelli askerliğe yönelik devletin uyguladığı politikalar hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 

 

 



122 

 

 

Uzun Dönem Askerlik Yapmış Kişilere Yöneltilen Sorular 

● Askerliği nerede yaptınız? Askerliğiniz kaç ay sürdü? 

● Askerliğin Türk toplumundaki yeri hakkında neler söylersiniz? 

● Askerlik hakkında aklınıza gelen ilk anınız nedir? Askerlik hakkında ne 

söylemek istersiniz? 

● Bedelli askerlik hakkında ne düşünüyorsunuz? 

● Sizin zamanınızda bedelli askerlik çıkmış olsaydı askerliği bedelli yapmayı 

tercih eder miydiniz? 

● Bedelli askerlik ile uzun dönem askerliği karşılaştıracak olsanız neler 

söylersiniz? 

● Bedelli askerliğin artmış olması, toplumdaki askerlik algısında farklılaşmaya 

neden olur mu? 

● Çocuğunuzun askerliği bedelli mi yoksa uzun dönem mi yapmasını isterdiniz, 

neden? 

● Askerliğini bedelli yapmış biriyle çocuğunuzun evlenmesini ister misiniz? 

 

Görüşmecilere Ortak Yöneltilen Sorular 

● Zihninizde canlanan asker erkek figürü kaç yaşındadır? 

● Askerlik neden yapılmalı ya da yapılmamalıdır? 

● Sizce erkeklik nedir? 

● Türkiye’de erkek olmanın nitelikleri nelerdir? 

● Askere ya da askerliğe dair herhangi bir eleştiri getirecek olsanız bu ne olurdu? 

● Askerliğin bedelli yapılması, vatanın savunulması konusunda değişimlere neden 

olur mu? 

 

EK 2. Yüz Yüze Görüşme Listesi 

 

Askerliğini Bedelli Olarak Yapmış Görüşmecilerimiz 

Göktuğ Bey: Üniversite Mezunu, Sanatçı, 28 Yaşında. 

Hüseyin Bey: Üniversite Mezunu, Garson, 27 Yaşında. 

Mehmet Bey: Üniversite Mezunu, Fizyoterapist, 29 Yaşında. 



123 

 

Savaş Bey: Üniversite Terk, Yazılımcı, 32 Yaşında. 

Cengiz Bey: Üniversite Mezunu, Elektrikçi, 28 Yaşında. 

Murat Bey: Üniversite Mezunu, Fizyoterapist, 28 Yaşında. 

Barış Bey: Doktora Öğrencisi, Akademisyen, 28 Yaşında. 

Kerem Bey: Üniversite Mezunu, Çalışmıyor, 28 Yaşında. 

Ahmet Bey: Önlisans Mezunu, Çalışmıyor. 27 Yaşında. 

Hakan Bey: Üniversite Mezunu, Memur, 29 Yaşında. 

Mesut Bey: Doktora Öğrencisi, Akademisyen, 34 Yaşında. 

Mahir Bey: Yüksek Lisans Öğrencisi, Girişimci, 28 Yaşında. 

Mert Bey: Üniversite Mezunu, Satış Temsilcisi, 28 Yaşında. (Online Görüşme) 

Burak Bey: Üniversite Mezunu, Satış Temsilcisi, 27 Yaşında. (Online Görüşme) 

 

Askerliğini Uzun Dönem Yapmış Görüşmecilerimiz 

Nevzat Bey: Lise Mezunu, Esnaf, 48 Yaşında. 

İsmail Bey: Ortaokul Mezunu, Çalışmıyor, 50 Yaşında. 

Erol Bey: Lise Mezunu, Esnaf, 50 Yaşında. 

Nazım Bey: Lise Mezunu, Memur, 52 Yaşında. 

Musa Bey: Önlisans Mezunu, Memur, 45 Yaşında. 

Ali Bey: Önlisans Mezunu, Esnaf, 36 Yaşında. 

Nurullah Bey: Üniversite Mezunu, Memur, 43 Yaşında. 

Çağlar Bey: Üniversite Mezunu, Serbest Meslek, 36 Yaşında. (Online Görüşme) 

Tevfik Bey: Üniversite Mezunu, Serbest Meslek, 37 Yaşında. (Online Görüşme) 

Çakır Bey: Önlisans Mezunu, Marangoz, 49 Yaşında. (Online Görüşme). 

 

 

 


