
 

 

T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

MÜZİK İNKILABINA KARŞI BİR DİRENİŞ ALANI OLARAK OSMANLI-

TÜRK MÜZİĞİ TAŞ PLAKLARI 

 

 

 

  

  

 
 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Elif ÖZKAN 

 

 

 

 

 

 

 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Programı 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Özlem GÜÇLÜ 

 

 

 

 

 

 

 

 

OCAK 2021  



 

  



 

 
 

 

 

 

T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 

  

 

     

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Elif ÖZKAN 

 

 

 

 

 

  

OCAK 2021         

 

 

 

 

MÜZİK İNKILABINA KARŞI BİR DİRENİŞ ALANI OLARAK OSMANLI-

TÜRK MÜZİĞİ TAŞ PLAKLARI 

 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Özlem GÜÇLÜ 

 

 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Programı 

 

 

 

 

 



 

 

 

  



 

 

 

Hazırlanan Müzik İnkılabına Karşı Bir Direniş Alanı Olarak Osmanlı-Türk Müziği 

Taş Plakları adlı bu tezin yüksek lisans tezi olarak uygun olduğunu onaylarım. 

      

        Tez Yöneticisi 

 

 

 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Sosyoloji Anabilim Dalında yüksek lisans tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

 

 

Başkan  : 

 

Üye  :  

 

Üye  :  

 

 

 

 

Bu tez, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü tez yazım 

kurallarına uygundur. 

  



ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

 

 

 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü tez yazım 

klavuzuna uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 tez içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi, 

 görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel etik kurallarına uygun 

olarak sunduğumu,  

 başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

 atıfta bulunduğum eserlerin tümünü kaynak olarak gösterdiğimi, 

 kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

 ücret karşılığı başka kişilere yazdırmadığımı (dikte etme dışında), 

uygulamalarımı yaptırmadığımı, 

 ve bu tezin herhangi bir bölümünü bu üniversite veya başka bir üniversitede 

başka bir tez çalışması olarak sunmadığımı 

 

beyan ederim. 

   Elif ÖZKAN 

 

    

 



iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

MÜZİK İNKILABINA KARŞI BİR DİRENİŞ ALANI OLARAK OSMANLI-

TÜRK MÜZİĞİ TAŞ PLAKLARI 

ÖZET 

Bu tez çalışması, Erken Cumhuriyet döneminde uygulanan müzik politikaları 

karşısında Osmanlı-Türk müziği geleneğinin uyum ve direniş pratiklerini taş plaklar 

üzerinden incelemektedir. Arşiv taraması ve söylem analizi yöntemleri kullanarak, 

dönemin günlük gazetelerinden ve dergilerinden elde edilen malzeme, popüler kültür 

ürünlerini uyum ve direncin birlikteliğinde bir mücadele alanı olarak kavrayan 

İngiliz Kültürel Çalışmalar ekolünün sunmuş olduğu kuramsal çerçeve ile analiz 

edilmektedir. Cumhuriyet’in ulus kimlik tahayyülü ve bununla ilişkili olarak ortaya 

koyduğu ulusal müzik tahayyülü çerçevesinde, eski rejimin sesini hatırlattığı 

düşüncesiyle, geleneksel müziğin icrası ve aktarımına yönelik kurumsal kısıtlamalar 

ve yasaklamalar söz konusu olmuştur. Bunun yanında, geleneksel müzik, resmi 

söylemde “öteki” olarak tarif edilmiş ve “idealize” edilen ulusal müziğin karşısında 

konumlandırılmıştır. Bu söylem ve uygulamalara rağmen, Osmanlı-Türk müziği 

geleneği, gündelik eğlence pratiklerinde dinlenilmeye ve icra edilmeye devam 

etmiştir. Taş plaklar aracılığıyla dinleyicisine daha kolay ve daha hızlı ulaşabilme 

imkanına sahip olmuş, bu sayede popülerleşerek kendini yeniden inşa etmiş ve 

dönemin müzik politikaları içinde kendine bir mücadele alanı açmıştır. Bu anlamda, 

sözlü bir gelenek olan ve meşk sistemiyle aktarılan geleneksel müzik, bu yeni kayıt 

teknolojisi sayesinde kendine yeni bir hafıza mekanı oluşturmuştur. 

 

Anahtar kelimeler: Erken Cumhuriyet dönemi, Osmanlı-Türk müziği, taş plaklar, 

müzik inkılabı, popüler kültür, hafıza mekanı. 

 

 

 

 

 



vi 

 

 

  



vii 

 

OTTOMAN-TURKISH MUSIC GRAMOPHONE RECORDS AS A SPACE 

OF RESISTANCE AGAINST THE MUSIC REVOLUTION  

ABSTRACT 

This thesis explores the acceptance and resistance practices of the Ottoman-Turkish 

music tradition in the face of the music policies of the Early Republican period 

through gramophone recordss. archival researche scanning and discourse analysis 

methods, the material, obtained from the daily newspapers and magazines of the 

period is analyzed the theoretical framework presented by the British Cultural 

Studies School, which understands popular culture products as a field of struggle in 

the combination constant movement of and resistance. Within the frame of the 

epublic imagination of nation identity and its associated national music, institutional 

restrictions and prohibitions were imposed on the performance and transmission of 

the traditional music on the grounds that it was the voice of the old regime. 

Moreover, traditional music was defined and positioned as the Other and in 

opposition to the “ideal” national music. Despite these discourses and practices, the 

Ottoman-Turkish music tradition continued to be heard and performed in everyday 

life, in entertainment practices. Through gramophone records, it had the opportunity 

to reach its audience more easily and faster, thus became popular, rebuilt itself and 

created a field of struggle within the music politics of the period. In this respect, 

traditional music, which is an oral tradition and transferred by the mesk system, 

created a new memory space for itself due to this new recording technology. 

 

Keywords: Early Republican period, Ottoman-Turkish music, gramophone records, 

music revolution, popular culture, memory space. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 viii 

 

 

 

 

 



ix 

 

ÖNSÖZ 

Hikmet Münir Ebcioğlu’nun Radyo dergisinde 1944 yılında yazmış olduğu bir köşe 

yazısında plakları, “cansız sanatkârlar”a benzetmiş yazının akabinde benzetişinin 

temellerini şu şekilde yapmıştır:  

Plaklara cansız sanatkârlar demekte tereddüt ederken, onlara bir radyo evinde gösterilen 

itinayı hatırlamıştım. Bir plak yahut mesela meşhur bir orkestra tarafından çalınmış tam bir 

operayı ihtiva eden plaklar serisi, müzik sanatkârlarının kendisi kadar gözetilmekte, herhangi 

bir tehlikeli hale maruz bırakılmaktan büyük bir titizlikle korunmaktadır… Artist insanlar 

gibi onların da elbiseleri vardır. Kâğıttan roblar ve bazen büyük ciltlerden yapılmış “Kürk 

mantolar” içinde saklanır. Ve tıpkı mikrofon önüne çıkacak müzik sanatkârı gibi provaya 

tabi tutulurlar.
1
  

Benim için de plaklar üzerine araştırma yapmak bir sanatkarın müzikal yolculuğunu, 

hikayesini, anılarını, yaşadığı dönemin siyasi-kültürel dünyasını daha doğrusu 

aktardığı müziğin-sesin hafızasını kendi dilinden dinlemek gibi. Bu sebeple 

neredeyse yedi senedir almış olduğum müzik eğitimi boyunca bu hafızanın 

kaynaklarından yararlanıyor olmak, her ne kadar biraz önce cansız sanatkar 

betimlemesini yapsak dahi bugüne kadar Tanburi Cemil’den Neyzen Tevfik’e, Hafız 

Burhan’dan Münir Nurettin Selçuk’a, Safiye Ayla’dan Müzeyyen Senar’a kadar pek 

çok sanatkarın sesini, mızrabını, nefesini canlı bir şekilde ileten taş plakların 

hikayesini, bir sadanüvis olarak aktardıklarını araştırmamda önemli bir etken 

olduğunu söyleyebilirim. Hem almakta olduğum naçizane müzik eğitiminin verdiği 

bu duygusal bağdan hem de lisans tezimi “Müzik İnkılabı Sonrası Meşk Alanları” 

üzerine yazarken müziği sosyolojik bağlamda okuyabilmenin keyfinden dolayı 

böylesi bir araştırmanın cezbine kapıldım. Amacım, bir dokunup kâse-i fağfurdan bin 

ah dinleyebilmek, yıllar önce titizlikle plaklara kondurulan iğne gibi geçmişin 

tanıklıklarına dokunarak belki bir gazelden belki de bir klarnetten yükselecek ahları 

duyabilmekti. 

Amacım doğrultusunda yürümeye, yol amaya çalışırken ise yalnız değildim, her 

aşamada desteklerini hissettiğim hocalarım, dostlarım ve ailem olmasaydı 

muhtemelen bocaladığım anlarda ayağa kalkmam kolay olmayacaktı. Bu yüzden 

                                                           
1 Hikmet Münir Ebcioğlu. “Plakların Hayatı”, Radyo 2(1944),14. 



x 

 

öncelikle bir melodiyi gerçekleştirmenin, daha doğrusu kendi kişisel yaratımın içinde 

hissedebilmenin imkanını sunduğu ve bu melodilerin var oluş serüveninin peşinden 

gitmeyi sağladığı için hocam Prof. Dr. Ali TAN’a; bu tez çalışmasının bir fikirden 

çıkıp araştırmaya dönüşmesi sürecinde emeği geçen ve yazma halimin kaosuna eşlik 

edip bana yol gösteren değerli danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Özlem GÜÇLÜ’ye; 

kıymetli görüşlerini paylaşarak çalışmama katkı sağlayan Dr. Öğr. Üyesi Ebru 

AYKUT TÜRKER’e ve Dr. Öğr. Üyesi Mustafa AVCI’ya sonsuz teşekkürlerimi 

sunarım. Yalnız akademik kaygılarıma değil hayatımın tüm zorlu evrelerinde 

desteklerini hiç esirgemeyen sevgili dostlarım Betül YAVUZ’a ve Meltem ÇİÇEK’e 

bana olan güvenleri ve sabırları için ne kadar minnet etsem az. Tüm sağlık 

sorunlarına rağmen maddi manevi yanımda olan, eğitimim için elinden gelen 

fedakarlığı yapan güzel aileme; anneme ve babama; başarı namına 

nitelendirebileceğim gerek iyi bir insan gerekse sosyal bilim içinde üretmeye açık bir 

çalışmacı olmaya yönelik bütün çabamı onlara ithaf ediyorum. 

Çalışmanın okuma seyrine bir melodi sığdırabildiysem ne mutlu… 

 

 



xi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET v 

ABSTRACT vii 
ÖNSÖZ ix 
İÇİNDEKİLER xi 

1. GİRİŞ 1 
2. OSMANLI TÜRK MÜZİĞİ GELENEĞİ VE TÜRKİYE 

MODERNLEŞMESİ 10 
2.1 Osmanlı Türk Müziğinin Hafızası: Meşk Geleneği 13 
2.2 Osmanlı Modernleşmesi ve Müzik                                                                   27 

2.3 Osmanlı Türk Müziğinin Yeni Mekanı: Taş Plaklar 50 

3. ERKEN CUMHURİYET MODERNLEŞMESİ VE MÜZİK 

POLİTİKALARI 64 
3.1 Türkiye’de Ulusal Müzik ve Resmi Müzik Tahayyülü 77 

3.2 Cumhuriyet’in Osmanlı-Türk Müziğine Yönelik Politikaları                           96 

3.3 Müzik İnkılabı’na Karşı Osmanlı-Türk Müziğinin Uyum ve  

Direnç Pratikleri  108 

4. OSMANLI TÜRK MÜZİĞİNİN POPÜLERLEŞME SÜRECİ VE TAŞ 

PLAKLAR 122 
4.1 Popüler Kültür ve Popüler Müzik Tartışmaları                                               125 

4.2 Erken Cumhuriyet Döneminde Osmanlı-Türk Müziğinin  

Popülerleşme Süreci 137 
4.3 Bir Direniş Alanı Olarak Taş Plaklar                                                              149 

5. SONUÇ 174 
KAYNAKÇA 177 

ÖZGEÇMİŞ 188 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://docs.google.com/document/d/17rQFmzAIbSsHtf79OlbzZe7VjOxF7kpo/edit#heading=h.30j0zll


xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

1. GİRİŞ 

Müzik, tıpkı “söz sanatları” gibi ana malzemesi ses olan ve ancak işitme duyusuyla 

algılanan bir “zaman sanatı”dır. Dolayısıyla müzik eserleri diğer sanat eserleri gibi 

mekân bölümleri içinde değil, zaman kesimleri içinde yer almakta ve bulundukları 

zaman kesiminin sona ermesiyle birlikte de yok olmaktadır.
2
 Ana malzemesi ses olan 

sanat eserlerinin yeniden dinlenebilmesi için yeni bir zaman içinde yinelenmesi, 

bunun için de akılda tutulması ve yinelenme anında doğru olarak anımsanmasını 

gerektirmektedir. Bu gereklilik, yüzyıllar boyunca insan belleği ve anımsanma 

gücüyle karşılanmaya çalışılmışsa da kazanılan deneyimler; bu tür eserleri 

unutmamak ve gerektiğinde doğru anımsayabilmek için insan belleğinin ve 

anımsama gücünün yeterli olmadığını, zamanın birçok şeyi silip unutturduğunu ya da 

doğru anımsanamayacağını göstermiştir. Müzik eserlerinin unutulmasını önlemek ve 

gerektiğinde anımsanmasını kolaylaştırmak hususunda insan belleğinden daha güçlü 

ve daha uzun ömürlü bir saptama ve anımsatma aracı olarak değişik kültür ve 

çağlarda birbirinden çok farklı müzik yazıları icat edilip geliştirilmiştir.
3
 

“Saptama” ve “seslendirme” özelliklerinin esas alındığı nota gibi birçok müzik 

yazımı, bestecinin tasarımdaki müziği kağıt üzerine aktarmak ve kağıt üzerindeki 

saptamanın başkaları tarafından seslendirilebilmesini sağlamak amacıyla 

kullanılmıştır. Ancak 1877’de Thomas Edison fonografı icat edip, üzerinde ince bir 

kalay levha olan silindiri çevirerek çelik iğne ile sesi zaptettiğinde ses; artık kâğıt 

dışında kendini muhafaza edebileceği yeni bir alan bulmuştur. Fonografın icadı ve 

sonraki yüzyılda gramofon, radyo gibi teknolojik aletlerin yaygınlaşmasıyla birlikte 

yeni bir (elektronik) müzik yazımı söz konusu olmuştur. Sesin plaklara ya da 

kovanlara aktarılıp çoğaltılması müzikal anlamda yeni bir hafıza ve algı biçimi 

oluşturmuş, dinleme-aktarım ve üretme pratiklerini dönüştürmüştür. 

Bu tez çalışması Osmanlı-Türk müziği geleneğinin taş plaklar sayesinde “hafıza 

alanı”na, dönüşen aktarım ve üretim pratiklerine, gündelik eğlence hayatındaki 

yerine ve popüler müziğin oluşumundaki rolüne odaklanmaktadır. Bu araştırma 

                                                           
2
 Ahmet Say, Müzik Ansiklopedisi (Ankara: Başkent Yayınevi,1992), 890. 

3
 Say, Müzik Ansiklopedisi, 890. 



2 

 

Osmanlı-Türk müziği geleneğinin Erken Cumhuriyet döneminin Batılılaşma 

politikaları karşısında gösterdiği uyum ve direnç örüntülerini analiz etmeyi ve bu 

politikalara direnen bir popüler müzik olarak kendini inşa etme sürecini taş plaklar 

üzerinden okumayı amaçlamaktadır. Erken Cumhuriyet dönemi kültür politikaları 

neticesinde “ideal müzik” tanımlamalarının ve ulusal müzik tariflerinin dışında 

tutulan, radyolarda yayınları kısıtlanan ve hatta bir süre durdurulan, eğitim 

kurumlarında öğrenimi yasaklanan Osmanlı-Türk müziği, hem müzik politikalarına 

karşı dinleyicilerinin direniş göstererek bu müziğe sahip çıkması hem de plak 

sektörünün etkisi sayesinde bir popüler kültür ürünü olarak kendini yeniden inşa 

etmiştir. Dolayısıyla popülerleşerek kendini yeniden üreten Osmanlı-Türk müziğinin, 

kültür endüstrisinin bir metası olarak tanımlamaktan ziyade mücadele alanı olarak 

incelenmesi bu yeniden inşa sürecini anlamlandırmamızı sağlayacaktır. Nitekim 

Erken Cumhuriyet politikalarına karşı Osmanlı-Türk müziğinin kendisini taş plak 

piyasası sayesinde bir popüler kültür olarak yeniden inşa etme sürecini incelediğimiz 

bu tez çalışmasında da, müzik inkılâbına karşı geleneksel müziğin bütün söylemsel, 

icrasal, aktarımsal mücadelesi, uyum ve direnç pratikleriyle beraber ele alınıp, İngiliz 

Kültürel Çalışmalar ekolünün kuramsal çerçevesinden yararlanılarak analiz 

edilmiştir. 

Sözlü bir gelenek olan ve “meşk” sistemine göre aktarımı sağlanan Osmanlı-Türk 

müziğinin modernizm sürecinde notasyonun dışında kayıt teknolojisiyle kendine 

yeni bir hafıza alanı oluşturmuştur. Aynı zamanda bu kayıt teknolojisi müziğin 

yeniden üretimiyle beraber dinleme-üretim ve aktarım pratiklerini dönüştürerek 

dinleyicilerin müziğe kolay ulaşabilmelerini ve her yerde dinleyebilmelerini 

sağlamıştır. Müziğin bir meta olarak üretim-dağıtım-tüketim sirkülâsyonunun içine 

dâhil olması; Osmanlı-Türk müziğinde standartlaşmaya, daha basit formlarda eserler 

üretmeye, klasik geleneğin dışında popülerleşen bir müzik “tavrı”na yöneltmiştir. 

Fakat aynı zamanda dönemin kültür politikaları kapsamında uygulanan çeşitli 

kısıtlamalar ve yasaklarla beraber kamusal alanda kendi müziğini dinleme imkanını 

pek bulamayan dinleyici için kolay ulaşılabilirliği nedeniyle taş plaklar Osmanlı-

Türk müziğinin popüler müzik olarak kendini yeniden kurmasında etkili olmuştur. 

Bahsettiğimiz yeniden-üretim, yeniden inşa süreçleri; Erken Cumhuriyet 

dönemindeki iktidar ilişkilerini, hegemonya mücadelelerini anlamamız açısından 

bizlere farklı bir okuma olanağı tanımaktadır. Dolayısıyla da bu tez çalışması salt bir 



3 

 

müzik tarihi ya da modernleşme tarihi anlatısı sunmaktan ziyade dönemin iktidar 

mekanizmalarını, hegemonya mücadelesinin bizzat yaşandığı alan olan popüler 

müziğin oluşum evreleriyle aktarması açısından farklı bir perspektif sağlamaktadır. 

Nitekim disiplinlerarası bir bakış açısı ile taş plakları incelemeyi amaçlayan bu 

çalışma; sosyoloji, tarih ve müzikoloji disiplinleri arasında bir ağ kurarak Türkiye 

modernleşmesi sürecindeki müzikal dönüşümü anlamaya çalışmaktadır. Bu minvalde 

üç disiplinin de kavramlarından ve terminolojisinden yararlanılmış ve kullanılan 

kavramların çalışmanın bağlamına göre seçilmesine özen gösterilmiştir. Öyle ki bazı 

kavramların seçimleri çalışmanın temel tartışmalarını da yansıtıyor olması açısından 

oldukça önemlidir. 

İçinde bulunduğu toplumun ona yüklemiş olduğu anlam ve değerlerle müzik, 

günümüze kadar farklı bakış açılarıyla değerlendirilip tanımlanmaya, adlandırmaya 

çalışılmıştır. Türkiye’de geleneksel müziğin adlandırılması ve tanımlanması üzerine 

yirminci yüzyılın başından günümüze kadar süren kısır bir tartışma dizisi söz 

konusudur. Bu tartışmalar içinde örneğin “Geleneksel Türk Müziği”, “Osmanlı Saray 

Müziği”, “Fasıl Müziği”, “Divan Müziği”, “Makam Müziği”, “Türk Müziği”, “Tarihi 

Türk Musikisi”, “Osmanlı Musikisi”, “Türk Sanat Müziği” gibi aynı müzik türünü 

ifade etmek için sayısız terim kullanılmış ve terminoloji açısından bir birlik hâlâ 

sağlanamamıştır.
4
 Bu tartışmalardan en önde gelenlerden biri de “müzik mi, musiki 

mi?” problemidir. Söyleyiş biçiminin dışında aslında aynı kavramı ifade etseler de 

içine yüklenen anlam, neredeyse karşıtlık belirtir niteliktedir. 

İnsanla yaşıt olan ve dünyanın hemen hemen her dilinde benzer isimlerle anılan 

“müzik”in etimolojik kökeni, Yunancada “peri” anlamına gelen “mousa” (mûsa) 

kelimesine “konuşulan dil” anlamını kazandıran “-ike” ekinin getirilmesiyle oluşmuş 

“mûsike”ye yani “perilerin konuştuğu dile” dayanır.  “Ta mûsike” Romalılara 

Latince olarak “musica” şeklinde geçmiş, neolatin dillerle Anglosakson ve Slav 

dillerinden başka Arapça ve Farsça da kelimeyi bu ikinci asıldan referans alıp kendi 

telaffuzlarına göre kullanmışlardır. Osmanlı coğrafyasında ise Arapça’dan alınan 

“mûsıkî” kelimesi yüzyıllarca kullanılmıştır. Batı müziği ile etkileşim içinde olduğu 

modernleşme sürecinde İtalyanca “musica” kavramını dönüştürüp “mızıka” 

                                                           
4
 Güneş Ayas, Musiki İnkılabının Sosyolojisi: Klasik Türk Müziği Geleneğinde Süreklilik ve Değişim 

(İstanbul: Doğu Kitabevi, 2015), 19. 



4 

 

kavramını her ne kadar kullanmış olsa da Osmanlı, Batı müziğine ya da kendi 

müziğine “mûsikî” demeye devam etmiştir.
5
 

İstenirse musiki istenirse de müzik denilsin her iki sözcük de görüldüğü gibi aslında 

aynı kökten gelmektedir. Sorun “müzik” kelimesinin modernleşmeyle birlikte -

özellikle de Erken Cumhuriyet modernleşmesiyle birlikte- Batılı bir sistemle, 

çağdaşlıkla, medeniyetle; “musiki” kelimesinin ise Doğulu bir sistemle, yeni 

medeniyeti reddetmeyle ve gericilikle ilişkilendirilmesi üzerinedir.
6
 Yıllarca 

ideolojik düzlemde tartışılan bu kavram karmaşası - ideolojik taraflılıktan uzak 

durmak adına- bu çalışmada geride bırakılarak bağlama göre her iki kavram da 

kullanılmıştır. Çalışmanın içerisinde zaman zaman bahsedilen müzik geleneğinin 

içinden zaman zamansa dönemin hakim ideolojisinin içinden konuşularak bu 

“söylemsel” mücadele alanı daha görünür kılınmaya çalışılmıştır. 

Adlandırma-tanımlama sorunu kapsamında dile getirilen önemli tartışmalardan 

ikincisi ise bu müziğin “Türk Musikisi” mi yoksa “Osmanlı Musikisi” mi olduğu 

üzerinedir. Bülent Aksoy’un da belirtmiş olduğu gibi, Türkiye’nin ulusallaşma 

sürecinde geçmişten gelen kültürün en çok sıkıntı çeken kolu müzik olmuştur. Eski 

müziğe dair sorunlar, sorular, şüpheler veyahut özlemler hep “Türk Musikisi” sözüne 

yansıtılmış ve bu terimin içi boşaltılıp, farklı ideolojilerle doldurulmuştur.
7
 “Türk 

Musikisi” sözcüğü ilk önce etnik milliyetçi kimselerin hedefi olmuştur. Ziya Gökalp 

ve Necip Asım gibi ideologlar için “Türk Musikisi” kökü Orta Asya’ya dayanan, 

diğer kültürlerden pek etkilenmeyen Anadolu’daki halkın müziğidir. Osmanlı’ya dair 

hiçbir tını bu müziğin içerisinde yer bulamaz; nitekim “Osmanlı Musikisi” 

Acemlerin, Arapların ve Bizanslıların müziğidir.
8
 Diğer taraftan bu görüşe karşı 

çıkarak söz konusu geleneğin içerisinden yetişmiş aydınlar tartışmanın ikinci 

kutbunu oluşturmaktadırlar. Bu aydınlardan biri Hüseyin Saadettin Arel’dir. Türk 

Musikisi Kimindir? adlı kitabında bu teze yer veren Arel, bu müziğin Arapların ve 

Acemlerin değil Türklerin olduğunu, Türklerin müziklerini Orta Asya’dan getirmiş 

ve Anadolu’da geliştirmiş olduklarını hatta Ortadoğu’daki müziklerin de Türk 

müziği olduğunu ileri sürmüştür.
9
 Arel, bu karşı çıkışında Türk Tarih Tezi’nin 

                                                           
5
 Çinuçen Tanrıkorur, Türk Müziği Kimliği (İstanbul: Dergah, 2014), 12. 

6
 Atilla Sağlam, Türk Musiki/Müzik Devrimi (Bursa: Alfa Aktüel Yayınları, 2009), 1. 

7
 Bülent Aksoy, Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar (İstanbul: Pan Yayıncılık, 2008), 133. 

8
 Aksoy, Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar, 133. 

9
 Aksoy, Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar, 150. 



5 

 

aktarmış olduğu ulusal kronotopu  geleneksel müziği içerisine dahil ederek kendi 

argümanlarıyla yeniden inşa etmiş, Ziya Gökalp’ın görüşüne yine Gökalpçı bir 

görüşle karşı çıkmıştır. Bu iki bakış açısı da bir yandan dönemin milliyetçi 

tahayyüllerini yansıtırken diğer yandan müzik kültürü içerisindeki yeni oluşumları, 

etkileşimleri ve müzikal zenginlikleri reddetmektedir. Öncelikle Osmanlı müziğine 

“Türk Musikisi” denilerek bu sanat bir etnik kökene atfedilmiş olur. Oysaki Osmanlı 

müziği sadece Türklerin ürettiği, icra ettiği bir sanat değildir. Bu müzik de diğer 

sanatlarda olduğu gibi Osmanlı’nın çok etnili, çok dinli kozmopolit yapısını 

taşımaktadır. Zira sadece Türk musikisi olarak adlandırırsak bu müziği, bu sanata 

pek çok katkı sağlamış Türk ve Müslüman olmayan bestekârı, icracıları ve müzikal 

ürünleri dışlamış oluruz. Nitekim bahsettiğimiz bu müzik dünyasından 

sinagoglardaki maftirim
10

 ilahilerini, Ali Ufki Bey’i (Albertus Bobovius), Dimitrius 

Cantemir’i, Zaharya Efendi’yi, Leon Hancıyan’ı, Vasilaki Bey’i göz ardı etmek, 

tanımlamanın dışında bırakmak mümkün değildir. Bu sebeple bu tez çalışmasında 

“Osmanlı-Türk Müziği” teriminin kullanılması daha uygun bulunmuştur. 

Bu çalışmanın konusunu oluşturan ve kavramsal çerçevesini sunan tartışmalardan bir 

diğeri de araştırdığımız müziğin “klasik” mi yoksa “sanat müziği” mi olduğudur. 

Popescu-Jeduetz müziğin Osmanlı toplumunun bütün katmanlarına sunulan vakit 

geçirme biçimleri arasında engelleri aşan, önemli bir eğlence olduğunu 

söylemektedir.
11

 Halkın da katıldığı saray şenliklerinden kahvehanelere, saray 

meşkhanesinden ev ve konaklara kadar çok farklı toplum katmanlarının bulunduğu 

farklı mekânlarda çok benzer bir müzik icra edilir. Cem Behar’a göre “Avrupa tipi 

bir sınıflı toplumun yokluğu ve toprağa dayalı, kuşaktan kuşağa intikal ederek 

süreklilik kazanan ve başkentte kümelenmiş bir asilzade sınıfının bulunmaması 

müzik üretim ve icrasının toplumun her katmanına açık bir kültürel alan olması 

sonucunu doğurmuştur.”
12

 Dolayısıyla da üretilen eserler farklı sınıflara, etnik 

yapılara, inanç sistemlerine mensup toplumsal grupların ortak müzikal hafızasını 

oluşturmuştur. Bu birliktelik onu bir zümre müziği nitelendirmesinden çıkarması 

                                                           
10

 Cumartesi günleri ve bazı bayram günlerinde sinagogda Tevrat okunurken ilgili bölümün sona 

erdiğini belirten  “Maftirim” ilahileri, Osmanlı coğrafyasında Osmanlı müziğinin makamsal formlarıyla 
üretilmiş ve bu müziğin bir parçası olarak görülmüştür. Güneş Ayas, Müziği Boğan Gürültü:İdeolojinin 
Kıskacındaki “Musiki”  (İstanbul:İthaki,2018), 69. 
11

 Eugenia Popescu-Judetz,  Prens Dimitrie Cantemir: Türk Musikisi Bestekarı ve Nazariyatçısı Çev. 

Selçuk Alimdar (İstanbul: Pan, 2000), 57. 
12

 Cem Behar, Osmanlı Türk Musıkisinin Kısa Tarihi  (İstanbul: YKY, 2019), 23. 



6 

 

sebebiyle “sanat müziği” ya da “klasik müzik” tanımlamalarının dışında 

değerlendirilmelidir. Ayrıca bugün “klasik müzik” repertuarı içinde görülen birçok 

şarkı, örneğin Hacı Arif Bey’in ya da Şevki Bey’in şarkıları aynı zamanda dönemin 

popüler müziğinin bir parçasıdır. Nitekim “yüksek müzik”le “popüler müzik” 

arasındaki sınırlar Osmanlı müzik geleneğinde oldukça esnektir ve popüler müzikle 

gelenek iç içe geçmiş durumdadır.
13

 Erken Cumhuriyet dönemindeki gazetelerde ve 

dergilerde yer alan plak ilanlarından gördüğümüz kadarıyla Safiye Ayla, Münir 

Nurettin Selçuk, Müzeyyen Senar, Hafız Burhan gibi dönem sanatkârları plaklara 

klasik besteler kadar yeni popüler şarkılar, tangolar, gazeller ve türküler de 

okumuşlar, gazino ve radyo programlarında klasik eserlerle popüler eserleri bir arada 

icra etmişlerdir. Bu icrasal birliktelik düşünüldüğünde “klasik” müzikle “popüler” 

müzik arasındaki sınırların son derece esnek olduğu görülebilmektedir. Dolayısıyla 

da literatürde sıkça karşılaşılan “klasik” tanımlaması müziği bir düzeyde 

sınıflandırmamak ve esnek yapısını göz önünde tutarak değerlendirmek adına bu 

çalışmada kullanılmamıştır. Bütün bu belirtilen seçimler aslında tezin Erken 

Cumhuriyet döneminin modernleşme sürecine, kültür ve müzik politikalarına olan 

bakışını ve kuramsal çerçevesini yansıtmaktadır. 

Osmanlı-Türk müziğinin taş plaklar aracılığıyla popülerleşme sürecinin ele alındığı 

bu çalışmada yöntem olarak arşiv taraması ve söylem analizi yapılmış; Erken 

Cumhuriyet döneminin ulusal müzik tartışmaları, geleneksel müzik üzerinden 

yapılan söylem pratikleri, günlük eğlence hayatına dair bilgiler 1930’lu yılların 

Cumhuriyet, Milliyet, Tan ve Son Posta gibi günlük gazetelerde yayınlanan 

röportajların, köşe yazılarının, çeşitli konser, radyo, gazino program ilanlarının, plak 

reklamlarının sunduğu izlerden yararlanılarak analiz edilmiştir. Aynı zamanda müzik 

tartışmalarının diğer bir kutbu olan geleneksel müzik çevrelerinin yürütmüş olduğu, 

çeşitli metodolojik ve teorik gelişmeleri, hakim söyleme karşı geliştirilen söylem 

pratiklerini aktaran Musiki Mecmuası ve Türk Musikisi Dergisi’nin muhtelif sayıları 

taranmış; Erken Cumhuriyet döneminde geleneksel müziğin uyum ve direnç 

pratikleri gözlemlenmiştir. Bununla birlikte Yıldız ve Radyo Haftası gibi dönemin 

popüler kültürünü, popüler müziğini yansıtan yayınlardaki okuyucu mektuplarından, 

sanatkarların röportajlarından, anılardan, müzikal ürünlerin içeriklerine dair 

                                                           
13

 Güneş Ayas, Müzik Sosyolojisi: Sorunlar, Yaklaşımlar, Tartışmalar (İstanbul: Doğu Kitabevi, 2015), 

180. 



7 

 

ilanlardan yararlanılmıştır. Bu gazete ve dergilerde taş plaklara dair ise dönemin 

müzikal eserlerinin tanıtıldığı reklamlara, taş plak yıldızlarının popülerleşme 

süreçlerini aktardıkları anılara, teknik bilgilere, üretimin yapıldığı mekanlara ve kayıt 

pratiklerinin nasıl gerçekleştiği üzerine çeşitli tanıklıklara rastlanmıştır. Bunun 

yanında dönemin geleneksel müzik sanatkarlarının yine anılarının ve hayat 

hikayelerinin derlendiği biyografi çalışmaları da incelenerek gazete ve dergilerde 

karşılaşılan verilerle birlikte değerlendirilmiştir. Ayrıca arşivde taranan tüm bu 

kaynaklar, taş plaklarla radyo ve eğlence mekanları arasındaki ilişkilerin de ortaya 

konulmasında önemli ipuçları sağlamış; popüler müzik alanına daha bütünlüklü 

bakılmasına olanak tanımıştır. Çalışmaya başlamadan önce incelenmesi hedeflenen 

ve aslında önemli katkılar sunacağı düşünülen çeşitli firmaların taş plak kataloglarına 

ise maalesef ulaşılamamış, koleksiyonerlerle iletişim kurmada zorluklar yaşanmıştır. 

Bu sebeple daha önce taş plaklar hakkında çalışma yapmış araştırmacıların 

yayınlarından kataloglara dair bilgiler elde edilerek analiz sürecine dahil edilmiştir. 

Arşivde ve arşiv dışında bulunan tüm bu kaynaklar çalışma boyunca Pierre Nora’nın 

“hafıza mekanları” kavramsallaştırması üzerinden değerlendirilerek dönemin 

müzikal hafızasına odaklanılmış; aynı zamanda geleneksel müziğin hafızasının 

aktarıldığı bu yeni mekan, Erken Cumhuriyet’in modernist politikalarına karşı 

Osmanlı-Türk müziğinin uyum ve direnç mekanizmalarının örgütlendiği bir alan 

olarak düşünülmüştür. Dolayısıyla Walter Benjamin’in, Raymond Williams’ın, 

Stuart Hall ve John Fiske’nin popüler kültür alanına dair kuramlarından 

yararlanılmış; bu kavramsal açılımlar neticesinde de taş plaklar bir mücadele alanı 

olarak incelenmiştir. 

İzlenilen bu yöntemle beraber, bir bütün olarak değerlendirildiğinde bu çalışma her 

ne kadar Erken Cumhuriyet Türkiye’sinde uygulanan müzik politikalarına dair 

eleştirel bir bakış ortaya koymasıyla öne çıkıyor gibi görünse de temelde, hegemonya 

mücadelesinin iki yönünü de yansıtmayı, iktidar ilişkilerinin kaygan yapısını ortaya 

koymayı amaçlamaktadır. Nitekim taş plaklar da dönemin ikiliklerinden, 

kutuplaşmalarından uzak; etkileşimlere, dönüşümlere açık bir alan olarak ortaya 

karşımıza çıkmaktadır. Sıfatların ve tanımlamaların siyasal alandaki anlamlarının 

popüler müzik alanında eridiğini göstermekte, pek çok müzik kültürünün birbirine 

eklemlenerek bu ikiliklerin geçerliliğini yok ettiğini belirtmektedir. Dolayısıyla bu 



8 

 

çalışma bir modernizm anlatısından ziyade popüler kültürün açmış olduğu hat 

üzerinden bir hafıza aktarımı sunduğu için ayrıca önemli görülmektedir. 

Üç ana bölümden oluşan bu tez çalışmasında ilk olarak takip eden Osmanlı-Türk 

Müziği Geleneği ve Türkiye Modernleşmesi başlıklı bölümde Osmanlı-Türk müziği 

geleneğinden, bu müzikal yapının pratiklerinden, katılımcılarından, icra alanlarından, 

modernizm sürecinde yaşadığı dönüşüm serüveninden, resmi müziğin bir “gelenek 

icadı” olarak ortaya çıkışından,  ses kayıt teknolojisinin Osmanlı topraklarına girdiği 

19. yüzyılın müzik dünyasından bahsedilmiştir. Bilhassa da modernleşmenin 

gündelik hayattaki eğlence pratiklerinin bir parçasını oluşturan ve son dönem 

Osmanlı dünyasının müzikal hafızasını aktaran gramofon ve taş plak teknolojisinin 

Türkiye topraklarına nasıl girdiği, nasıl kullanıldığı, ne tür bir etki yarattığı o 

dönemin müzikal yaşantısıyla birlikte araştırılmıştır. 

Erken Cumhuriyet Modernleşmesi ve Müzik Politikaları başlıklı bölümde ise 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte modernleşme ve Batılılaşma serüveninde politik 

düzlemde yaşanan dönüşümler, kırılmalar ve süreklilikler aktarılmış; ulus kimlik 

tahayyülünün bir “hayali cemaat” olarak nasıl inşa edildiği, bu inşa sürecinde ulusal 

müzik tasavvurlarının nasıl şekillendiği kültür politikaları özelinde tartışılmış; bir 

önceki rejimin sesini anımsattığı düşünülen Osmanlı-Türk müziğinin ulusal 

kronotopa dahil edilmeyip resmi söylemden ve kurumlardan dışlanma süreçleri 

incelenmiştir. Özellikle ulusal kimlik ve ulusal müzik tahayyüllerinin oluşum 

aşamaları ise Benedict Anderson’ın “hayali cemaat” kavramı ve Mihail Bahtin’in 

“yol kronotopu” kavramları ödünç alınarak analiz edilmiştir. Bölümün devamında 

ayrıca müzik üzerine uygulanan politikalara ve söylem üretimine karşı geleneksel 

müziğin aydınlarının gösterdikleri çift yönlü reaksiyondan da bahsedilmiş; bu 

reaksiyonun basındaki, kurumlardaki, metodolojik ve teorik alandaki yansımaları 

çeşitli örneklerle açıklanmıştır.  

Erken Cumhuriyet’in müzik politikalarının hegemonya mücadelesinin en görünür 

olduğu popüler müzik alanına ise en son bölümde yer verilmiştir. Kavramsal 

çerçevenin ve kuram tartışmalarının yürütülmüş olduğu Osmanlı-Türk Müziğinin 

Popülerleşme Süreci ve Taş Plaklar başlıklı bu bölümde öncelikle dönemin müzik 

tartışmaları bir hegemonya mücadelesi çerçevesinde ortaya konmuş, aydınların rolü 

vurgulanmıştır. Ardından popüler kültür tartışmalarına özellikle de Frankfurt Okulu 

ile Birmingham Okulu’nun yaklaşımları arasındaki farklara değinilerek Osmanlı-



9 

 

Türk müziğinin popülerleşme süreci dönemin gündelik eğlence alanlarıyla birlikte 

taş plaklar üzerinden analiz edilmiştir. Böylelikle Osmanlı-Türk müziğinin 

modernleşme ve Batılılaşma sürecinde yaşamış olduğu dönüşümler, etkileşimler, 

uyum ve direniş pratikleri aktarılmaya çalışılmıştır. Aynı zamanda taş plaklarla 

oluşan bu mücadele alanını Pierre Nora’nın “hafıza mekanları” tanımlamasıyla olan 

ilişkisi ortaya konulmuş, geleneksel müziğin hafızasının aktarımını sağlayan yeni bir 

mekan olarak taş plakların önemi vurgulanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

2. OSMANLI-TÜRK MÜZİĞİ GELENEĞİ VE TÜRKİYE 

MODERNLEŞMESİ 

Bir dönemin estetiğinin yankısı olmaktan öte, günceli aşan ve geleceğini bildiren 

müzik, Jacques Attali’ye göre bir ayna, bir kristal küre, toplumun yaptıklarını 

kaydeden bir yüzey, bir ütopya parçası, dinleyicinin duygularını kaydettiği hususi bir 

bellek, bir anamnez, düzenin ve soy ağaçlarının ortak hafızasıdır.
14

 Zamana (sesler 

arası uzunluklara, ritim ve ölçüye) bağımlı bir sanat olan müzik, zamanı kendisinde 

hapseden bir mekân, kolektif hafıza ve bir bellektir. Bu sebeple bir müzik geleneğini, 

eşlik ettiği toplumsal süreçler üzerinden incelemek, müziğin tarihteki ritmini 

duymaya çalışmak ve aktardığı hem müzikal hem de toplumsal hafızayı anlamaya 

çalışmak oldukça önemlidir. Fakat müziğin zamandaki yaratımı ve müziğin 

zamandaki karmaşık yolculuğu, özellikle 19.yüzyılla birlikte “müzik tarihi” 

anlatılarında sosyo-politik olarak kurgulanmış, müzikal belleğin anlaşılmasından 

ziyade bu tarihsel tahayyüllerin meşruiyetleri ön plana çıkmıştır. 

Müzik tarihi yazımının Avrupa’da 19.yüzyıldan itibaren önem kazanmaya başlaması,  

Osmanlı’nın müzik adamlarını da etkilemiş, milliyetçilik akımının etkisiyle beraber- 

Osmanlı’nın son dönemlerinde ve erken Cumhuriyet döneminde, yüzyıllardır 

Türkiye coğrafyasında yaşamakta olan “musıki”ye bir köken bulma arayışını 

doğurmuştur. Bulunan köken, bir görüşe göre Orta Asya’dır. Bu anlayış nazarında 

Türkler, “musıkiyi” Orta Asya’dan getirmişler, Anadolu’ya gelirken geçen yüzlerce 

yıllık süre içinde karşılaştıkları uygarlıklardan etkilenmemişler, Anadolu’da 

kendilerinden önce var olan kültürle hiç etkileşim yaşamamışlardır. Dolayısıyla da 

Türklerin “musıkilerini” bin yıldır hiç bozulmadan korumuş oldukları 

düşünülmüştür.
15

 Müziğin kökenine dair diğer bir görüş ise Cumhuriyet’le birlikte 

ortaya çıkan resmî görüştür. Bu görüşe göre Anadolu’daki uygarlıkların, 

Sümerler’in, Hititler’in Türk olduğu, buna bağlı olarak da Türk musıkisinin binlerce 

yıllık geçmişinin bulunduğu ileri sürülür.
16

 

                                                           
14

 Jacques Attali, Gürültüden Müziğe (İstanbul: Ayrıntı, 2014), 15. 
15

 Ersu Pekin, “Osmanlı Dünyasındaki Musıkiye Bir Daha Bakmak”, Toplumbilim 9, (1999): 10. 
16

 Pekin, “Osmanlı Dünyasındaki Musıkiye Bir Daha Bakmak”, 10. 



11 

 

Müziğine köken arayan bu iki görüş Osmanlı-Türk müziğini icat ettikleri müzikal 

“kronotopun”
17

 içine dahil ettikleri ya da kronotopun tümüyle dışarısında bıraktıkları 

başka görüşleri de doğurmuştur. Batılaşmanın ve modernleşmenin etkileri sebebiyle 

kamusal alanda ikinci plana atılmış geleneğin, yitirilme korkusuyla nostaljik, hamasi 

ve “muhafazakar” anlamda içe dönük bir tavırla kendisini korumaya çalıştığı ya da 

estetik kaygılardan ziyade siyasi ve ideolojik saiklerle, olumsuz yargılarla 

yüklenerek, onu yok saydığı birçok tarihsel müzik anlatısı, kurgusu oluşturulmuştur. 

Müzik dünyasında şekillenen farklı tarih anlatıları, Osmanlı’nın son dönemlerinden 

ve keskin olarak Cumhuriyet’in ilk elli yılından itibaren sürdürülen sert ve kısır 

tartışmalar üzerinden kurgulanmıştır. Özellikle alaturka-alafranga, Doğu-Batı, ileri-

geri, çağdaş-çağdışı, uygar-ilkel, havas-avam gibi ikilikler içinde üretilen bu 

tartışmalarda Osmanlı-Türk müziği; çağdışı, ilkel, geride kalmış, eski olarak 

değerlendirilerek, hiyerarşik beğeni sisteminde “aşağı-öteki” olarak 

konumlandırılmıştır.
18

 Türk müziği tarihi kurgularında ve tanımlamalarında da bu 

konumlandırma esas alınmıştır. Bu anlatılara göre, Osmanlı-Türk müziği, Bizans 

kökenli, Arap ve Acem kırması bir müziktir, dolayısıyla Türk “hars”ına ait değildir, 

“gayrimilli”dir ve bu çağa ait değildir.
19

 Milli olan Orta Asya’dan bugüne kendi 

özünü koruyabilmiş halk müziğiyken çağdaş olan ise medeniyet olarak da en 

“ileride” olan Batı’nın müziği, Batı müziğinin tekniğidir.
20

 Çağdaş ve ulusal olan 

müzikse ancak halk müziği ile Batı müziğinin sentezinden oluşacaktır.
 21

 Bu düşünce 

çerçevesinde hem yeni bir tarihsel kurgu -Orta Asya’dan Anadolu’ya kendinden 

hiçbir şey kaybetmeden yaşayıp giden bir halk müziğinin tarihi- hem de ulusal ve 

çağdaş olabilecek yeni bir müzik tahayyülü -bir gelecek- icat edilmiştir. 

Her ne kadar Osmanlı Türk müziği geleneği içerisinde de Batı müziğiyle temasların 

başlamasından çok önce de müzikal tarih kurguları, köken atfedişler, 

efsaneleştirmeler ve mitleştirmeler var olsa da modernizm sürecinde geleneksel 

                                                           
17

 Kronotop, zaman ve mekân arasında çeşitli toplumsal deneyimler aracılığıyla farklı biçimlerde 

kurulan içsel bağların edebiyattaki özgül görünümleridir. Kronotop aracılığıyla edebiyatta zaman, ete 
kemiğe bürünürken mekân da tarih tarafından anlamlandırılır. Mihail Bahtin, Karnavaldan Romana, 
Çev. Cem Soydemir (İstanbul: Ayrıntı,2017), 29. 
M. Bahtin’in edebiyat alanında kullanmış olduğu bu kavram, burada müzik üzerinden düşünülmüş; 
zaman ve mekan arasındaki çeşitli toplumsal deneyimlerin müzikal görünümleri bu kavramsal bakış 
ile ifade edilmiştir. İkinci bölümde kavramsal çerçeve sunulurken yeniden değinilecektir. 
18

 Güneş Ayas, Müzik İnkılabı’nın Sosyolojisi (İstanbul: Doğu Kitapevi, 2015), 132. 
19

 Cem Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler (İstanbul: Bağlam, 1987), 93. 
20

 Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 93. 
21

 Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 94. 



12 

 

müzik, kendi meşruiyetini sağlamak amacıyla yeni tarihsel kurgularla ve kökensel 

dayandırılmalarla yeniden yaratılmıştır. Yeni geleneksel anlatıda Osmanlı-Türk 

müziği tarihinin kökleri genellikle Türklerin Anadolu’ya yerleşmesinden öncesine, 

İslamiyet’ten ve hatta milattan öncesine Eflatun’a kadar uzanan bir geçmişe 

dayandırılmıştır.
22

 Bu dayandırmalar ve atıflar, bir bakıma hem tarihsel belge niteliği 

taşıyabilecek yazılı metinlerin; bilhassa da notaların yokluğunda geleneğin sürekli 

olarak kendine mitolojik, efsanevi bir köken, uzun ve köklü bir geçmiş icat etmeye, 

daha doğrusu “kendisini” icat etmeye çalışmasından hem de geleneği yok sayan, onu 

reddeden söyleme dair bir karşı-söylem üretmeye ihtiyaç duymasından 

kaynaklanmaktadır. Bir sözlü kültür ürünü olarak icrası, aktarımı ve öğrenimi meşk 

sistemiyle sağlanan Osmanlı-Türk müziğinin repertuarını, yazılı kaynakların azlığı 

sebebiyle 16. yüzyılın ikinci yarısından öncesinde aramanın pek mümkün 

gözükmediğini, bahsettiğimiz tarihsel köken arayışlarının ideolojik kaygılar taşıyarak 

üretilmiş olduklarını söyleyebiliriz. Bu sebeple tarihsel anlatılar ile hafıza arasındaki 

ayrım gözetilerek ideolojik kaygıların ardı görülebilmeli, müziğin alanı kendi 

hafızası üzerinden okunabilmelidir. Nitekim tarih ile hafızanın birbirinden farklı 

olduğunu söyleyen Pierre Nora’nın da belirttiği gibi:  

Hafıza, her zaman yaşanan gruplar tarafından üretilen yaşamın kendisidir. Anımsama ve 

unutma diyalektiğine açık, onların sürekli biçim değiştirmelerinden habersiz, her türlü 

kullanımlara ve el oyunlarına karşı çok duyarlı, uzun belirsizliklere ve ani dirilmelere 

elverişlidir ve devamlı bir gelişim halindedir. Tarih ise artık bulunmayan şeylerin yeniden 

oluşturulmasıdır, ama bu hep sorunlu ve eksiktir. Hafıza, her zaman güncel bir olay, sürekli 

şimdiki zamanda yaşanan bir bağdır; tarih, geçmişin bir tasavvurudur. Hafıza sadece onu 

güçlendiren ayrıntılarla uyuşur, çünkü duygulara dayalı ve sihirlidir; buğulu, karışık, iç içe 

geçmiş, kabataslak, özel ve simgesel anılardan beslenir; her tür aktarıma, perdeye, sansüre ve 

yansıtmaya karşı duyarlıdır. Tarih ise zihinsel ve ayrıştırıcı bir iştir, bu yüzden de analiz, 

söylem ve eleştiriyi gerektirir.
23

 

Osmanlı-Türk müziği geleneğinde repertuara, müziğin tekniğine, makam ve usullere 

ya da enstrüman öğrenimine dair aktarımlar, yalnız sözlü kültür pratikleri vasıtasıyla 

gerçekleşmektedir. Nesilden nesile intikal eden müzik kendi hafızasını oluşturmakta; 

                                                           
22

 Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 54- 55. 
23

 Pierre Nora, Hafıza Mekanları, Çev. Mehmet Emin Özcan (Ankara, Dost Kitapevi, 2006), 19. 



13 

 

geçmişteki ve gelecekteki repertuarını, icrasını, öğrenimini bu hafızada üretmektedir.  

Nora’nın tarif etmiş olduğu “hafıza” gibi meşk sistemi de unutmalara ve 

hatırlamalara açıktır. Herhangi bir müzik yazımı veya nota kullanılmaması sebebiyle 

sadece dinlenilerek zihinde kalan tahayyülle birlikte aktarılmaktadır. Bu sebeple 

aktarım esnasında yeni yaratımlar oluşmakta, hafıza her an genişlemektedir. 

Geleneksel müzik, içinde bulunduğu toplum tarafından üretilen müzikal ürünleri 

kapsamaktadır. Dolayısıyla da toplumun duygularından ve hislerinden doğmaktadır; 

acısını, neşesini, eğlencesini, cenazesini bu müzik eşliğinde yaşamaktadır. Bu 

sebeple de toplumun hatıralarından beslenmektedir. Nora’nın dediği gibi hafıza, 

hatırayı kutsallaştırmaktadır.
24

 Geleneksel müzik de toplumun gündelik hayatında, 

eğlence pratiklerinde hafızasını oluşturmakta; toplumun dönüşüm süreçlerini ve bu 

süreçler içerisinde farklı ürünlerle zenginleşen müzikal hayatı hatırlanması ve 

aktarılması gereken bir hatıra gibi içerisine almaktadır. Bunun tam tersi olarak 

tarihsel anlatılar ise bu tür hatıraları, Nora’nın dediği üzere kapı dışarı etmekte ve 

artık var olmayan şeylerin yeniden üretilmesini ifade etmektedir.
25

 Nitekim yeni bir 

kurguyla inşa edilen bu anlatılarda kutsal olan artık hatıra değil tarihin bizzat 

kendisidir.
26

 Osmanlı-Türk müziğini içine alan ya da dışında tutan tüm tarihsel 

anlatılarda da bu yok sayışlar söz konusudur. Müzik tarihi anlatılarına bakıldığında 

da geleneğin beslendiği kaynaklar, üretilen eserler ya da toplumsal açıdan ifade ettiği 

anlamlardan ziyade tahayyülün veya tasavvurun amacıyla ilgilenilmektedir. Bu 

sebeple de Osmanlı-Türk müziği geleneği tarihsel tahayyüllerin ve tasavvurların 

dışında, içerisinde barındırdığı duygulara, hatıralara kulak verilerek hafızanın 

kendisine odaklanarak değerlendirilmelidir. 

2.1 Osmanlı Türk Müziğinin Hafızası: Meşk Geleneği 

Arapça bir kelime olan “meşk”, Osmanlı sanatında, bir hocanın talebeye, taklit 

ederek öğrenmesi için verdiği “ders” ve “örnekler”
27

 anlamında kullanılan bir 

terimdir. Osmanlı-Türk müziğinde ise meşk, bir üstad tarafından müzik eserinin 

                                                           
24

 Nora, Hafıza Mekanları, 19. 
25 Nora, Hafıza Mekanları, 19. 
26

 Nora, Hafıza Mekanları, 22. 
27

 Muhittin Serin, “Meşk”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 29, (Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 2004), 

372. 



14 

 

tedricen tekrar tekrar çalınması veya okunması suretiyle talebeye öğretilmesi ve 

talebe tarafından öğrenilmesi
28

 olarak anlaşılmaktadır. 

Hat sanatında “yazı örneği”, “yazı alıştırması” ya da “yazı karalaması” anlamında 

kullanılan bu terim, geleneksel usul ve kaidelere bağlı kalınarak usta-çırak ilişkisi 

içerisinde yürütülen eğitim ve öğretim sürecini ifade etmektedir. Süreç içerisinde ise 

hat hocasından “meşk alan” (temeşşuk eden)  talebeden, hocası tarafından kendisine 

verilen yazı örneğini beğenilip, öğrenildiğine kanaat getirilinceye kadar tekrar tekrar 

yazması, yazı örneğini aynen taklit etmesi beklenmektedir.
29

 Sanatta birincil koşul 

“eslâfın âsârını tedkik ve taklid eylemek”
30

 olarak görülmektedir. 

Hat sanatında olduğu gibi müzikte de meşk sistemi, esas itibariyle taklit ve tekrar 

esası üzerine kuruludur. Meşkte amaç; hoca tarafından bir müzik eserinin talebeye 

kısım kısım ve bütünüyle defalarca tekrar ettirilerek geçilen eserin hafızada yer 

etmesi, aynı zamanda müziğin teorisinin, enstrüman tekniğinin, hocanın üslubunun, 

icrasının, yorumunun ve mevcut müzik dağarcığının öğretilmesidir.
31

 Meşkin 

uygulama pratiğinde, geçilecek eserinde güftesi talebeye yazdırılır veya bir güfte 

mecmuasından yararlanılır, eserin usulü esere başlamadan önce hatırlatma adına 

vurulur (herhangi bir ritim sazı yoksa usul sağ ve sol ellerle dizlere vurulup ritim 

tutulur), nihayet eser kısım kısım (zemin, meyan, nakarat, terennüm,..) ve bir bütün 

olarak öğrenciye hoca tarafından aktarılır ve eksiksiz olarak icra ettirilir.
32

 Bu süreç, 

repertuarın öğrencinin hafızasına iyice nakşoluncaya kadar devam eder. 

Müziğin yazıya dökülmediği, notaya alınmadığı, icat edilen nota yazılarının da itibar 

görmeyip dışlandığı bir müzik geleneği olan meşkte hafıza oldukça önemli bir 

aktarım yöntemi olarak kullanılmaktadır.
33

 Müzik öğretiminin esası, kolektif 

mevzuatı, eski ve yeni üstatların eserlerini yeni kuşaklara nakletmek olduğu için yeni 

eserler, yeni besteler de ancak bu hafızanın içinde üretilebilmektedir. Öyle ki hafıza, 

eğitim açısından bakıldığında “mahfuzat”ın genişletilmesi için gerekli zaman süresi, 

öğrencinin geleneksel repertuarı “hıfz” edip gelecek kuşaklara intikal ettirebilecek 

düzeye geldiği süreç olarak düşünülmekte, bu hafızaya sahip olunmadan yeni bir 

                                                           
28

 Yılmaz Öztuna, Türk Musıkisi Ansiklopedisi, Cilt 2, (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1974), 27. 
29 Cem Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz (İstanbul: YKY, 2014), 16. 
30

 İbnülemin Mahmut Kemal İnal,  Son Hattatlar (İstanbul: Maarif Basımevi, 1955), 169. 
31

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 16-17. 
32

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 19. 
33

 Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 32. 



15 

 

bestenin üretilmesi pek uygun karşılanmamaktadır.
34

 Dolayısıyla sistem içinde 

müzikten öte hafızanın üretiminin daha önemli görüldüğü ileri sürülebilir. 

Meşakkatli, zor, uzun olan bu süreçte ayrıca notanın ya da diğer müzik yazılarının 

kullanılması da kolaycılık, acelecilik ve hatta hırsızlık olarak nitelendirilmektedir.
35

 

Fakat yine de bu geleneğin hafızası sadece soyut bir bellekte kalmamış, edvarlara, 

güfte mecmualarına, notalara, edebiyata, seyahatnamelere ileriki dönemlerde 

fonograf kovanlarına ve gramofon plaklarına izlerini bırakmış, müzik kendine başka 

hafıza alanları oluşturmuştur. 

Osmanlı evreninde müzikolojik belge niteliği taşıyan belgelerin az olmasına ve bütün 

aktarımın hafızayla, meşkle gerçekleşmesine rağmen müziğin teorisiyle, gündelik 

pratiğiyle, kullanılan enstrümanlarla ve icracılarıyla ilgili bilgi veren ikincil 

kaynaklar bize Osmanlı Türk müziği geleneğine dair önemli bilgiler sunmaktadır. 

Dolayısıyla genellikle Klasik Türk müziğinin tarihine ilişkin başvuru kaynakları; 

seyahatnameler, anılar, mecmualar, güfte mecmuaları, edvarlar, tezkereler, 

biyografiler, edebi eserler gibi genellikle müzik dışında yazılan ikincil metinler 

olmaktadır. Yine de nota ve teknik bilgilerin, metotların yer aldığı birincil kaynaklar 

da yok değildir.  

Nitekim, İslam dünyasında müzik üzerindeki kuramsal çalışmalar 9. yüzyılda 

başlayıp, 15. yüzyılın sonlarına kadar sürmüş ve son iki yüzyılı Osmanlı Devleti’nin 

kuruluşundan sonrasına da tekabül eden bu uzun dönemde müzik bilimiyle ilgili 

çalışmaların son halkalarını Osmanlı kaynakları oluşturmuştur. Risale fî Hubr Ta’lif 

el-Elhan, Risale fî Ecza’ Habariyye el-Musîka ve Risale fî’l Luhûn gibi Doğu 

müziğinin nazariyatı ile ilgili önemli çalışmaları yapan Yakup El-Kindî’nin, 

Kitabü’l-Mûsikî ül-Kebîr ve El-Methal Fi’l-Mûsikî eserlerini veren Fârâbî’nin, 

Cevâm’ilmi’l-Mûsikî’siyle İbn-i Sina’nın, Risalât-ı Şerefiyya fi’l-Nisab al Tâlifiya ve 

Kitabü’l-Edvâr adlı eserlerinde ses fiziğinden, sazların tekniğinden ve makam 

bilgilerinden bahseden Safiyüddin Urmevî’nin, Dürretü’t-Taç adında ansiklopedik 

bir eser yazan Kutbeddin Şirazî’nin
36

 miras olarak bıraktıkları teknik birikim 

Osmanlı müzik dünyasında önemli referans kaynakları olmuştur. Bu ilk dönem 

kaynaklarda El-Kındî’den itibaren Arap alfabesinin sayısal karşılıklarını kullanarak 

                                                           
34

 Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 32. 
35

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 77. 
36

 Ahmet Şahin Ak, Türk Musikisi Tarihi (Ankara: Akçağ, 2014), 53-62. 



16 

 

“ebced” notasıyla pek çok eser kaydedilmiş; âvâze, şube, terkib gibi makam 

kavramının prototiplerinden, usûllerden, ses fiziğinden, müzik aletlerinin teknik 

özelliklerinden bahsedilmiştir. Bu eserlerin ışığında 13. yüzyıl nazariyatçılarından 

Kutbuddin Şirazi ve Safiuddin Urmevi ile 14. yüzyılda Abdülkadir Merâgî bu teorik 

sistemi ve harf notasını kullanmış;
37

 Abdülkadir Meragi Camiül-Elhan adlı kitabında 

sesin, ezginin tarifine, aralıkların oranına, birbirlerinden farklarına yer vermiş
38

 ve 

var olan teknik bilgilerin geliştirilmesinde önemli katkısı olmuştur. Fakat 17. yüzyıla 

kadarki süreçte müziğin kullandığı seslerin, makamların ve usûllerin uzun uzun 

açıklandığı. Osmanlı-Türk müziğinin teorisine dair bilgi alabileceğimiz müziğin 

yazılı hafızalarından biri olan edvarların dışında teknik bilgilerin olduğu, notasyon 

içeren metinlerin varlığından bahsetmemiz oldukça zordur. Müziğin teorisinin ve 

metodolojisinin açıklandığı metinler olan edvarlarda  dahi edinilen bilgilerle müziğin 

öğrenilemeyeceği ancak üstad-ı kamilden- fem-i muhsin bir üstattan- meşk edilerek 

mükemmel bir biçimde anlaşılabileceği vurgulanmış, esas aktarım metodu olan meşk 

ön plana çıkarılmıştır. Nitekim yazılı hafıza var olsa bile sözlü aktarımın yerini 

tutamayacağı hep göz önünde bulundurulmuş, üretimler de geleneğin bu özelliği 

üzerinden devam etmiştir. 

17. yüzyılda ise Tatarlar tarafından esir alınıp İstanbul’a getirtilen ve yeteneklerinden 

dolayı Saray-ı Enderun’da içoğlanı, müzisyen ve müzik hocası olarak 19 yıl hizmet 

vermiş bir Leh Yahudisi olan Albert Bobowski (Osmanlı’da bilinen adıyla Ali Ufkî 

Bey), Mecmua-yı Saz u Söz adlı mecmuasında 16. ve 17. yüzyıllara ait 500’den fazla 

saz ve söz eserinin güftesi ve notasını kaydetmesi, döneminin müzikal dünyasına dair 

bilgiler vermesi açısından Osmanlı-Türk müziği geleneğinde oldukça önemli bir 

konuma sahiptir. Geleneksel Osmanlı-Türk müziği içerisinde kaleme alınmış ilk nota 

koleksiyonu olma özelliğine sahip bu eserde; 200’ü aşkın peşrev ve saz semaisinin, 

60 kadar murabba bestenin 35 kadar nakış ve semainin, 120 civarında türkü ve 

varsağının, ilahinin, tevhid ve tesbihlerin notaları yer almaktadır.
39

 Bu notalar, Batı 

notasyonuna göre, fakat yönü Osmanlıcaya uygun olarak sağdan sola çevrilerek ve 

gerçek yerlerinde yazılmış olması da
40

 ayrıca önem taşımaktadır. 

                                                           
37

 Gönül Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak (İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayını, 2010), 22. 
38

 Ak, Türk Musikisi Tarihi, 65. 
39

 Cem Behar, Musikiden Müziğe (İstanbul: YKY, 2017), 47. 
40

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak,23. 



17 

 

Ali Ufki, yayınladığı eserlerde sadece notasyona yer vermemiş; müzik geleneğinin 

işleyişine, notaya karşı tutumlara dair de detaylandırmalarda bulunmuştur. Örneğin 

Saray-ı Enderun adlı eserindeki şu sözleri bize geleneğin notasyona hem mucizevi 

bir olgu olarak baktığını ve garipsediğini hem de hafızalarını tazeleyici bir etkisi 

olduğu için daha ılıman yaklaştığını göstermektedir: 

Musıki hep ezbere öğrenilir; yazılabilmesiyse neredeyse bir mucize gibi görülür. Bense ders 

görürken öğrendiklerimi unutmamak için kapar, hemen notaya alırdım. Bu yeteneğimi gören 

bir çok müzik üstadı da beni takdir ederdi. Bunun üzerine erbaşı, yani içoğlanları korosunun 

başı tayin edildim.Bunlar, öğrendikleri saz ve söz eserlerini sık sık unuturlar, hafızalarını 

tazelemem için bana başvururlar ve müteşekkir kalırlardı.
41

 

17. yüzyılın ikinci yarısı sonrasında da Nâyî Osman Dede’nin, perde isimlerinin baş 

harflerinden hareketle bir harf notası icad ettiği bilinmekle beraber onunla aynı 

tarihlerde Boğdan Prensi Dimitrius Cantemir (bilinen adıyla Kantemiroğlu) da bir 

harf notası icad ederek, bu notasyon sistemini Kitab-ı İlmu’l-Musıkî alâ Vechi’l-

Hurûfat adlı nazariyat kitabında detaylı bir şekilde açıklamıştır.
42

 İcad ettiği bu 

notasyon ile Cantemir, döneminin repertuarına ait 350 kadar peşrev ve saz semaisini 

kayda geçirerek, bu eserlerin günümüze kadar gelmesinde önemli rol oynamıştır. 

Aynı zamanda bestekar da olan Cantemir’in eserleri Osmanlı-Türk müziği 

geleneğinin aktarım zincirleri içine dahil olup, yayılsa da  notaya itibar etmeyen, 

sözlü aktarımla icraya önem veren gelenek içerisinde icat ettiği nota sistemi 

tutunamamış, unutulup gitmiştir.  Bu hususa ilişkin 1780’li yıllarda İstanbul’da 

bulunmuş olan Toderini’nin aktarımı, Osmanlı müzik çevresinin icat edilen bu notayı 

benimsemek yerine meşk sistemine devam ettiğini gösterir niteliktedir: 

“Kantemiroğlu ilk kez notayı Türk havalarına tatbik etmektedir… Ancak, Türk 

musıkisinin teorisi çok zor olduğundan Türkler bu notaları terk etmiş olup eski usûl 

üzere ezberden beste yapıp icra etmektedirler.”
43

 

Aynı zamanda bir süre Osmanlı İmparatorluğu’nda bulunmuş olan birçok Avrupalı 

seyyah ve diplomatlar 17. ve 18. yüzyılda Osmanlı’nın müzik dünyasına dair 

görüşlerini eserlerinde yer vermişler; müziğin notayla kayıt edilmemesine oldukça 

şaşırmış ve müzisyenlerin eserleri hafızalarına almalarını hayranlıkla 

                                                           
41

 Behar, Musıkiden Müziğe, 18. 
42

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak. 23. 
43

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 23. 



18 

 

karşılamışlardır. Osmanlı müziğinin icra ve aktarım geleneğine ilişkin en eski dışsal 

kaynaklardan biri olan 17. yüzyıl gezgini Antoine Galland’ın şu anlatımı  dönemin 

müzik pratiklerini öğrenmemizi sağlaması açısından örnek teşkil etmektedir: 

Türkler musıkiyi bizim gibi yazılı kurallar ve notaya alınmış ezgiler ile öğretmezler; her şey 

hafıza gücüyle, ustanın ağzından öğrenilir. Bu yöntem gereğince, öğrenci ustanın söylediği 

ezgiyi tekrarlar. Bizim aceleci mizacımız bu kadar büyük bir zahmete katlanmak için gerekli 

olan sabrı bize vermez. Ama Türkler bundan sıkılmayacak kadar soğukkanlıdırlar.
44

 

Yine 17. yüzyılda İstanbul’da bulunmuş olan Venedik Elçisi Giovanni Battista 

Donado 1688 yılında Venedik’te yayınladığı Della Letteratura De’ Turchi kitabında 

aynı şekilde: “Türklerin… musıkilerinin yazıldığını ve yazıdan icra edildiğini 

görmedim. Onların bizim gibi yazılı müzikleri olmayıp, eserlerini hafıza ve gelenek 

yoluyla aktarırlar.”
45

 ifadesi ve Donado’dan neredeyse bir yüzyıl kadar sonra 1770’li 

yıllarda Osmanlı İmparatorluğu’nun çeşitli yörelerini gezmiş olan Niebuhr’un 

Travels Through Arabia and Other Countries in the East eserindeki şu cümleleri 

Osmanlı müzik geleneğinin hafızaya dayalı yapısını ve gelenek içinde notanın yer 

almadığı belirten anlatımlardır: 

Şarklılar nota bilmeyip kulaktan okur ve çalarlar. Anadolu’dayken, İstanbul’da birtakım gizli 

işaretlerle nağmeleri yazabilen musıkişinaslar bulunduğunu duymuştum. Ancak İstanbul’a 

döndüğümde tüm araştırmalarım bana müzik notasının ne olduğunu dahi bilen kimsenin 

olmadığını gösterdi. Türkiye’nin en iyi müzisyenleri oldukları söylenen Mevlevî dervişleri 

bile bundan habersizdiler.
46

 

Gelenek üzerine fikir edinebileceğimiz ikincil kaynaklar olsalar bile alıntılamış 

olduğumuz ifadelerde Osmanlı-Türk müziğinin hafızasının meşk olduğunun, 

seslerin, ezgilerin ve nağmelerin bir kağıda yazınsal ifadelerle kayıt edilmeksizin 

meşakkatli bir yolculuk sürecinde bellekten belleğe aktarıldığının belirtilmesi 

geleneğin hafıza ile olan ilişkisini göstermesi açısından önemlidir. Ali Ufkî, 

Kantemiroğlu, Osman Dede ve Kevserî gibi müzik insanlarının notaya aldıkları 

yüzlerce eserin neden yapraklarda kalmış olduğunu, kendi icat ettikleri notaların 

neden kullanımının yayılmadığını o dönemlerdeki ikincil kaynaklardaki 

                                                           
44

 Aktaran: Bülent Aksoy, Avrupalı Gezginlerin Gözüyle Osmanlılarda Musıki (İstanbul: Pan, 2003), 57. 
45

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 27. 
46

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 26. 



19 

 

tanıklıklardan anlaşılabilmektedir. Osmanlı-Türk müziği meşk halkalarıyla icrası, 

öğrenimi, aktarımı birkaç notasyon teşebbüsüne rağmen sözlü olarak devam 

ettirilmiş ve notaya alınan eserler de ancak yine meşk halkaları vasıtasıyla kolektif 

hafızada varlığını sürdürmüştür.  

Nota ve nazariyat çalışmalarının yanı sıra güfte mecmuaları da eserlerin 

mevcudiyetinden haberdar olabileceğimiz, makam ve usûllerini öğrenebileceğimiz 

önemli kaynaklardan biridir.
47

 Güfte mecmualarında, usûl kalıplarının üzerine 

güftelerin yazılmasıyla bir ritmik yapı meydana getirilmiş olmasının ve oluşan bu 

melodik yapının hatırlatıcı bir etki yaratıyor olmasının güfte mecmualarının meşk 

sistemi dâhilinde kullanılmasında ve notasyona ihtiyaç duyulmamasında etkili 

olduğunu söyleyebiliriz. Bununla beraber 18. yüzyılın ortalarında Şeyhülislam Esad 

Efendi’nin yazmış olduğu Atrâbu’l-Asâr adındaki kitap gibi ünlü müzisyenleri, 

bestekârları ve meşhur eserleri zikreden tezkireler de müzikal hafızaya ve repertuara 

dair bilgi edinebildiğimiz, günümüze ulaşmış önemli kaynaklardır.
48

  

Modernleşme döneminin başlangıcı olarak değerlendirilen III. Selim döneminde 

müziğin notasyonuna ve  eserlerin notaya alınmasına dair mevzular bizzat kendisi de 

bestekar olan padişah tarafından gündeme getirilmiş, çeşitli notasyon çalışmaları 

geliştirilmiştir. Bunlardan biri Nâyî Osman Dede’nin icat ettiği nota yazısını 

geliştirip, yeni bir nota sistemi oluşturan Abdülbaki Nâsır Dede’nin çalışmalarıdır.
49

 

Bu notasyon çalışmasıyla üçü III.Selim’e ait olan suzidilara makamındaki eserler 

olmak üzere dört eser kayda geçirilmiştir. Fakat diğer müzik yazılarında olduğu gibi 

Abdülbaki Nâsır Dede’nin de nota icadı sadece Tahririye adlı el yazmasında kalmış, 

geleneksel müzik sistemi içinde tutunamamış ve kabul görülüp kullanılmamıştır.
50

  

III. Selim’in teşvikiyle tertip edilen diğer notasyon çalışması ise Hampartzum 

Limoncuyan’ın Ermeni kilise müziğinin notasyonunda kullanılan “khaz” adı verilen 

birtakım sembollerden esinlenerek icat ettiği “Hampartzum notası”dır.
51

 Bu nota 

formülasyonu diğerlerine göre daha fazla yaygınlaşmış, etkisi sadece 19. yüzyıl ile 

sınırlı kalmamış aynı zamanda 20. yüzyılda da kullanımı devam etmiştir. 

Hampartzum notası önceleri Hampartzum’un talebeleri olan bazı Ermeni 

                                                           
47

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak. 24. 
48

 Cem Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2019), 22. 
49

 Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi, 26. 
50

 Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi, 26-27. 
51

 Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi, 27. 



20 

 

müzisyenler, İstanbul’daki bazı kilise müzisyenleri ve birkaç mevlevi müzisyen 

tarafından ilgiyle karşılanmış,
52

 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren de daha geniş 

bir müzisyen çevresince yaygın olarak kullanılmıştır. Bu dönemde de pek çok eser 

notaya alınmış, Osmanlı-Türk müziğine kağıt üzerinde açılan bir aktarım alanı söz 

konusu olmuştur. 

Müziğin yazılması ve müzik yazımının yayılmasından sonraki aşama bu müzikal 

malzemenin basılması ise Osmanlı müzik geleneği içinde nota ya da herhangi bir 

müzik yazımının pek kabul görmemesi sebebiyle nota basımları ve bunların yayımı 

da matbaanın kurulmasından oldukça uzun bir süre- neredeyse bir buçuk asır kadar- 

sonra söz konusu olabilmiştir. Bu ilk yayınlar da ancak çok kısıtlı çevrelerde 

yayılmıştır. 

II. Mahmut’un Yeniçeri ocağı ile birlikte ocağa bağlı Mehterhane’yi de lağvetmesi 

ve Batı modelinde kurulan yeni orduya eşlik edecek bir bandonun oluşturulmasını 

desteklemesi Batı müziğiyle yaşanacak etkileşimlerin önemli bir sürecini 

başlatmıştır. Batı müziğinin öğrenimi açısından bando için İtalya’dan getirtilen 

müzik hocaları ile şekillenen bir pedagojik dönem söz konusudur. Birbirinden farklı 

iki müzik sisteminin birlikte var olmaya çalıştığı bu süre içinde geleneksel müzik 

dünyası üzerinde çeşitli etkileşimler yaşanmış, müziğin dili, kavramları ve formları 

açısından dönüşümler vuku bulmuştur.
53

 Örneğin Batı’nın porteli notasının 

Osmanlı’nın müzik dünyasına girmesi ve kullanılmaya başlanması bu süreçte 

gerçekleşen dönüşümlerden biridir. Mızıka-yı Hümayun’un kurucu şefi Donizetti’nin 

saraydaki müzisyenlere nota öğretmek ve yerli müziği anlayabilmek için 

Hampartzum notası çalıştığı ve Türkçe perde adlarının Batı müziğindeki 

karşılıklarını liste haline getirerek porte üzerine uygulayıp bunları yayınladığı 

bilinmektedir.
54

 19.yüzyılın son çeyreğinde “notacı” diye anılan Hacı Emin 

Efendi’nin porteli, Batı partisyonuyla notalar yazması ve 1875 yılı civarında taş 

baskılı bir nota matbaası kurması da bu hususta oldukça önemli bir atılım olmuştur. 

Ayrıca  Malûmat ve Servet-i Fünûn gibi mecmualarda da ek olarak yayınlanan bu 

                                                           
52

 Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi. 27. 
53

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak. 29. 
54

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak, 29. 



21 

 

notalarda Osmanlı-Türk müziği tek sesli olarak değil “piyano partili” olarak 

kaydedilmiştir.
55

  

Bilinen matbu olarak nota haricinde müziğe dair basılan en eski eserlerden biri de 

1852 tarihli Mecmu’a-i Şarkı’dır. Güfte mecmuası olan bu mecmuada sadece şarkı 

formundan seçilen 43 makamın tertip edildiği eserlerin güfteleri yer almaktadır.
56

 

Aynı yıllarda Osmanlı-Türk müziğinin önemli bestekarlarından Haşim Bey’in 

döneminde en çok tanınmış ve istifade edilmiş güfte mecmualarından biri olan 

Mecmu’a-i Kârhâ ve Nakşhâ ve Şarkiyyat adlı eseri yayınlanmıştır. Bu eserin 

yayınlanmasından yaklaşık on yıl kadar sonra yeni bir güfte mecmuasına duyulan 

ihtiyaç itibariyle 19.yüzyılın meşhur neyzen ve hanendelerinden Bolahenk Mehmed 

Nuri Bey bu eseri yeniden tertip etmiştir. Haşim Bey ve sonrasında Bolahenk Nuri 

Bey’in mecmualarıyla yaygınlaşan muktedir müzisyenlerin güfte mecmuası tertip 

edip bastırma faaliyetinin Hacı Arif Bey ile ivme kazandığı söylenebilir.
57

 

Modernleşme sürecinde şarkı formunun popülerleşmesinde önemli bir rolü olan Hacı 

Arif Bey’in 1873-74 yılında tertip ettiği, içerisinde şarkı, köçekçe, dağî, koşma, 

mâni, kıt’a, gazel gibi pek çok formda eserin güftelerini paylaştığı Mecmu’a-i Arifî 

eseri de döneminin bilinen yayınlarından biridir. Bu esere benzer döneminin şarkı, 

gazel, kanto, koşma, divan, rubai, mani gibi  hem klasik, hem halk, hem de popüler 

formdaki eserlerin basıldığı Lezzet-i Şevkyâb, Negamât-ı Aşk, Nevzuhur Şarkılar, 

Hânende/ Müntehab ve Mükemmel Şarkı Mecmuası, Gülizar-ı Musıkî, Neş’e-i Dil/ 

Yeni Şarkı ve Kanto Mecmuası, Hadika-i Musiki, Nevzâd-ı Musıkî/Mükemmel Şarkı 

ve Kanto Mecmu’ası olarak sayabileceğimiz daha pek çok güfte yayınından 

bahsedilebilir.
58

 Bu yayınlar işlevsel olarak hem icracı tarafından meşk sırasında 

hatırlatıcı bir unsur olarak kullanılmış hem de yeni bestelenen eserlerin  

tanıtılmasında ve yayılmasında etkili bir rol oynamıştır. Bu özelliği bakımından güfte 

mecmuaları, notadan sonra müziğin, üretilen müzik formlarının yazılı-basılı 

hafızasını oluşturmakta ve dolayısıyla da dönemin müzikal üretimine, geçmişten 

bugüne olan aktarımına, müzikal yapıya dair bir hafıza alanı sunmaktadır.  

Batı notasıyla Osmanlı-Türk müziğinin kayda alındığı, nazariyatının ve 

metodolojisin kaleme alındığı, güftelerin tertip edildiği pek çok yayın 1870’lerden 

                                                           
55

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak, 29. 
56

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak, 44. 
57

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak, 46-52. 
58

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak, 58-105. 



22 

 

itibaren artmış, ikinci meşrutiyetten sonra iyice gelişmiş ve birçok alanında 

uzmanlaşmış yayıncı ortaya çıkmıştır. Bu süreçte Batı notasyonuna dair sistemsel 

tartışmalar söz konusu olmuş, metodolojik yayınlar yayınlanmaya başlanmış, farklı 

görüşler ve formülasyonlar ortaya çıkmıştır. Ayrıca nota yayıncılığına dair çoğalan 

talebe paralel olarak meselenin ticari boyutu da gelişmiş, nota yayıncıları ve müzik 

mağazaları artmıştır: Beyoğlu Caddesi’nde Muzıkacı Komendinger Mağazası, 

Galatasaray karşısında Notacı Kereller Mağazası, Mercan Yokuşu’nda Çalgıcı Ağa 

Efendi Dükkanı, Bab-ı Âli Caddesinde Şarkiyye ve Dersaadet Kütüphaneleri, 

Çemberlitaş'ta Musullu Hafız Osman Efendi Kütüphanesi, Sirkeci’de Gülistan 

Fonografhanesi, Bağçekapusu’nda Andelib Fonografhanesi, Çarşu-yı Kebir’de 

Memduh Efendi’nin Dükkanı, Çarşu-yı Kebir’de Kalpakçular kapısında  Çalgıcı 

“Nikolaki Efendi”nin Dükkanı, Koska Caddesi’nde Hüseyin Usta’nın Dükkanı, 

Divan Yolu’nda Çalgıcı Gabriel Efendi, Direklerarası’nda Gazeteci Hasan Hakkı 

Efendi’nin Dükkanı, Üsküdar’da Kağıtçı Hacı Hsüeyin Efendi, Bab-ı Âli 

Caddesi’nde Şafak Kitabhanesi, Galata’da Hamidiye Caddesi’nde Latifyan Efendi 

Mağazası, Eski Zaptiye Caddesi’nde Safâ Fonografhanesi, Beşiktaş’ta İskele 

Caddesi’nde Usta Andon Efendi’nin Dükkanı bu mağazalardan ve yayıncılardan 

bazılarıdır.
59

 Fonografhaneler; sesin-Osmanı-Türk müziğinin sesinin- notalardan 

başka kayıt teknolojisiyle zapt edildiği önemli bir icat olan fonografların ve fonograf 

silindirlerinin satıldığı dükkanlar olması münasebetiyle diğer dükkanlardan daha 

önemli bir konuma sahiptir. Özellikle de Hafız Aşir Bey’in Sirkeci’deki “Gülistan” 

adlı dükkanında hem fonograf silindirlerinin satışının hem de dükkanın arka 

odasında ses kayıtlarının yapılması, müziğin canlı ve donmuş vaziyetlerinin bir 

mekanda vücut bulması açısından özel bir detay taşımaktadır. Bölümün ilerleyen 

sayfalarında daha detaylı olarak aktaracağımız fonograflar ve ileriki dönemlerde 

gramofonlar bahsettiğimiz müzik hafızasının izlerini taşıyan, aynı zamanda da 

modernizm sürecinde müziğin bu sürece karşı uyum ve direniş pratiklerini yansıtan 

mücadele alanı olarak düşünülebilir. 

Müziğin yazılıp yayınlanmaya ve kayıt teknolojisiyle silindirlere veya plaklara kayıt 

edilmeye başlanması elbetteki modernleşen bir Osmanlı dünyasının deneyimleridir. 

Osmanlı-Türk müziği geleneğinin aktarımı her ne kadar notasyona ya da kayıt 

teknolojisine karşı bir uyum göstererek hafızasını kağıda veya plağa dökülmesini 

                                                           
59

 Paçacı, Osmanlı Müziğini Okumak. 32. 



23 

 

sağlasa da sistemsel olarak meşk pratikleri gelenek içinde devam etmiştir. Sözlü 

aktarımın esas alındığı Osmanlı-Türk müziği evreninde notasyona -daha genel bir 

tavır olarak müziğin kaydedilmesine- dair tutumlarda nota ya muhafazakar bir 

şekilde geleneğin sözlü aktarımına sadık kalınıp dışlanmış ya Batılılaşmanın ve 

modernleşmenin etkisiyle ılıman yaklaşılıp hatırlatıcı olması sebebiyle meşk 

sistemine dahil edilerek kullanılmış ya da sistemsel farklılıkların olmasına rağmen 

Osmanlı-Türk müziği Batı formülasyonuna indirgenerek tamamiyle notasyona 

geçilmesi savunulmuştur. 

Geleneksel icra ve eğitimi sözlü aktarım ile sürdüren ve esas pratiklere sadık kalan 

kimselerce nota meşkin özüne aykırı bulunduğu için kolaycılık, hırsızlık, sahtekarlık 

olarak nitelendirilmiştir. Örneğin, kendisinden meşk almak istediğini söyleyip 

eserleri notaya alan öğrencisine büyük tepkiler gösterdiği bilinen Bolahenk Nuri Bey 

gibi geleneksel meşk sistemi içinde yetişmiş ve geleneğe sadık müzik insanları için 

meşakkat ve sabır gerektiren bu uzun yolda eserlerin hafızaya kaydedilmesinden 

ziyade on dakika gibi sürede notaya alınmasının tercih edilmesi verilen emeğin 

yağma edilmesidir.
60

 Bu kimselerce müzik, zaman ve emek harcanarak, sabırla 

meşakkatlere katlanılarak öğrenilebilecek seviyede bir müziktir, dolayısıyla bunu 

göze alamayacakların ulaşması hoş karşılanmamaktadır. Örneğin; 19. yüzyılın ikinci 

yarısının önemli bestekarlarından Dellâlzade İsmail Efendi, Hacı Arif Bey, Zekai 

Dede gibi pek çok bestekar Batı notasını kabul edip öğrenmemişlerdir.
61

 Aynı 

şekilde Aziz Dede’nin talebesi olan Emin Dede’yi cebinde taşıdığı notalardan dolayı 

tokatlaması ve nota öğrenmenin “musıki edebini bozacağını” düşünen Ahmed Avni 

Konuk’un nota öğrenmesini teklif eden Emin Dede’ye bir günah işlemiş gibi 

“estağfirullahi- Azim ve etubu ileyh” diye cevap vermesi
62

 notaya olan daha sert ve 

dışlayıcı tutuma birer örnektir. Bu kaygıların altında geleneğin bizzat kendisi olan 

meşkten vazgeçilip başka bir yola-notaya- başvurulmasının geleneğe zarar vereceği, 

temel dinamiklerini ve adabını bozacağı, yozlaştıracağı düşüncesi yer almaktadır. 

Bu denli sert duruştan ziyade notaya daha ılıman yaklaşan, modernizmin etkisiyle 

müziği kayıt altına alma ve modern tekniklerle müzik nazariyatı oluşturma arzusu 

hisseden bazı müzisyenler notasyon çalışmalarına yönelmişlerdir. Bu müzisyenler 

                                                           
60

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Musikisi Üzerine Denemeler, 46. 
61

  Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 87. 
62

 Güneş Ayas, Musıki İnkılabının Sosyolojisi (İstanbul: Doğu Kitapevi, 2014), 332. 



24 

 

notayı meşke yardımcı, hafıza için hatırlatıcı bir ibare, repertuarı kayıt etmeye 

yarayacak pratik bir araç olarak görmüşlerdir. Notanın, onlar için sadece hatırlatıcı 

bir işlevi vardır, meşkin yerine asla geçemeyeceği her zaman bir ön kabuldür. Bu 

sebeple de geleneksel fonksiyonları yok edecek unsurları geride bırakarak ihtiyaç 

dahilindeki teknik özellikleri dönüştürerek notasyon çalışmalarında bulunmuşlardır.  

Sözlü kültür olarak müziğin üretiliyor olması, müziğin icrasında icracıya bir 

özgürlük tanımaktadır. Standart bir metinin kullanılmaması müzik eserlerinin farklı 

varyasyonların ortaya çıkmasını sağlamış, gelenek içerisinde de bu tür yeniden 

üretimler bir nevi zenginlik olarak görülmüştür. Meşk halkaları içerisinde  bir eserin 

farklı versiyonları da sürekli bir yeniden yaratım sürecine girerek müzikal hafızaya 

dahil edilmiştir. Osmanlı-Türk müziği geleneğinin dinamiklerinde notanın uzun bir 

süre tutunamayışındaki temel sebeplerden biri de bu yaratımdaki “özgürlük 

alanı”dır.
63

 Orijinal-standardize edilmiş kaynak ve bu kaynağın bozulup 

unutululacağına dair kaygı ise modernizmle birlikte gelenek içerisinde duyulmaya 

başlanmıştır. 

Nota kullanılmasıyla eserlerin unutulmaktan kurtulabileceğine ilişkin ilk yazılı 

şikayet, alafranga ve Hampartzum notalarının Osmanlı-Türk müziğini hakkıyla 

kavramaya ve kapsamaya yeterli olmaması gerekçesiyle 1894 yılında Mehmed Veled 

tarafından yapılmıştır. Ona göre yalnız alafranga notasına bazı işaretlerin 

eklenmesiyle Osmanlı-Türk müziğini ihtiva edecek bir  nota yazımı mümkün 

olabilecektir.
64

 Bu gibi şikayetlerle ve tartışmalarla şekillenmeye başlayan bir teorik 

sistem temelinde notasyon 1900’lü yıllardan itibaren yaygınlaşmaya başlamıştır. 

Fakat yine de nota kaydedilen eserin bizzat kendisi olarak görülmemiş, aktarımda 

esas pratik olan meşke devam edilmiş, Batı müzik sistemine uygun bir nota yazısının 

Osmanlı-Türk müziğinin ses ve aralık inceliklerini ifade etmede yetersiz kalacağı 

düşüncesinden dolayı da nota sadece icranın çerçevesini çizen hatırlatıcı bir unsur 

olarak kullanılmıştır.
65

 Osmanlı-Türk müziğinin Batı notasına nazariyat açısından 

adapte etme çalışmaları  Darülelhan’da Rauf Yekta Bey, Mızıka-yı Hümayun’da  

İsmail Hakkı Bey gibi önemli müzik insanları tarafından gerçekleştirilmeye 

başlanmıştır.
66

 Notasyona dair bu teknik çalışmalar ile birlikte geleneksel müzik 

                                                           
63

 Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 66. 
64

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 62-63. 
65

 Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 71. 
66

 Behar, Klasik Türk Müziği Üzerine Denemeler, 43. 



25 

 

aktarım pratiklerinde notanın da bazı müzisyenlerce heyecanla kullanılmaya 

başlandığını, meşkle uyum sağladığını söyleyebiliriz. Nitekim yukarıda da 

bahsettiğimiz üzere nota yayıncılığının gelişmesi, nota yayıncılığı yapan 

müzisyenlerin yaygınlaşması gelenek içerisinde notanın yerleşmeye başladığını bize 

göstermektedir. 

Hem geleneğe bağlı hem de modernist olan, notayı gelenek içerisinde kullanan 

müzisyenlerin başında Hacı Emin Dede ve Tanburi Cemil Bey gelmektedir. “Notacı” 

olarak bilinen Hacı Emin Efendi müzikte porteli Batı notasının kullanımının 

faziletlerini anlattığı Nota Muallimi risalesinin yanı sıra çeşitli nota yayınlarında da 

bulunmuştur
67

. Aynı şekilde Tanburi Cemil Bey de porteli Batı notasını ve solfejini 

öğreten, bu nota yazısıyla da Osmanlı-Türk müziği makamlarından ve usûllerinden 

örnekler verdiği Rehber-i Musıki adlı kitabı kaleme aldığı, sadece Batı notasını değil 

aynı zamanda Hampartzum notasını da bilip kullandığı bilinmektedir. Ayrıca her 

zaman yanında taşıdığı içerisinde peşrevlerin, saz semailerinin, fasıl şarkılarının 

notalarının yazılı olduğu iki adet defterini de müzik meclislerine gittiği zaman 

beraberinde getirdiği söylenmektedir.
68

 Hacı Emin Dede, Tanburi Cemil Bey gibi  

Osmanlı-Türk müziği geleneğinden kopmadan döneminin modernist tavrından 

etkilenip notayı ve arkasındaki teknikleri adapte edip gelenek içinde kullanmış olan, 

hatta nota yayınları yapan Udî Ali Galib Bey, İsmail Hakkı Bey, Udî İsmail Sami 

Bey, Ali Rıfat Bey, Selanikli Udi Ahmed Bey, Udi Arşak Efendi gibi diğer 

müzisyenler de bu hususta birer örnek teşkil etmektedirler. 

Batı notasının Osmanlı-Türk müziği geleneğine uygulanışı pratik ve kuramsal 

sorunlarla beraber  Batı müzik sistemine uygun bir nazariyat geliştirme gereksinimini 

de beraberinde getirmiştir. Kazım Bey (Uz), Mehmed Zâti Bey (Arca), Muallim 

İsmail Hakkı Bey, Rauf Yekta Bey’den başlayarak sonrasında Erken Cumhuriyet 

döneminde Sadettin Arel, Suphi Ezgi ve Salih Murat Uzdilek gibi isimler geleneksel 

Osmanlı-Türk müziğinin Batı notasına uyumlu hale getirebilecek bir nazariyat 

geliştirmeye çalışmışlardır.
69

 Bu durum birbirinden farklı iki müzikal sistemin 

pozitivist bir tavırla birinin diğerine indirgenmesine sebebiyet vermiştir. Osmanlı-

Türk müziği, Batı müziği sistemine indirgenip standartlaştırılmasıyla gelenek içinde 

                                                           
67

 Cem Behar, “Tanburi Cemil Bey’e Nasıl Bakmalı?”, Tanburi Cemil Bey- Sempozyum Bildirileri 

(İstanbul: Küre, 2017), 18. 
68

 Behar, “Tanburi Cemil Bey’e Nasıl Bakmalı?”, 18-19. 
69

 Ayas, Musıki İnkılabının Sosyolojisi, 339. 



26 

 

bu hiyerarşiye bir tür uyum ve direnç gösterilmiştir.
70

 Hem Batılılaşma politikalarına 

direnmek için pratik bir araç olarak kullanılmış hem de yeni rejimin diz üzerinde usûl 

vurarak meşk etmeyi Şarklılıkla ya da ilkellikle, notayı ise muasır medeniyetlerle 

özdeştirmesi sebebiyle Batılılaşma politikalarına ve diline uyum sağlanmıştır.
71

 

Müziğin kolektif hafızası, bahsedildiği üzere sınırlı boyutta yazıya aktarılsa da meşk 

geleneğinin özelliklerini ve iç yapısını yansıtan icra mekanlarında bu hafızanın 

şekillenmiş olduğunu söyleyebiliriz. Nitekim meşk edilen yer anlamına gelen 

“meşkhane” de geleneğin “açık” ve “özgür” yapısı gereği sınırları esnek bir mekan 

tarifini ihtiva eder. Saraydan tekkeye, kahvehaneden eve, camiiden mehterhaneye, 

meyhaneden mesire alanlarına kadar müziğin geleneksel pratiklerle icra edildiği-

aktarıldığı her yer, meşkhanedir. Enderûn-i Hümayûn’da müzik eğitiminin yapıldığı 

“Seferli Odası”, askeri müziğin icra edildiği, öğrenildiği “Mehterhane”, mehterin 

günde üç-dört kere nevbet vurup fasıl ettiği İstanbul’un çeşitli semtlerindeki 

“Nevbethaneler”, tekkeler (Mevlevi, Halveti, Gülşeni, Kadiri, Cerrahi, Bektaşi 

dergahları), hem İstanbul’da “Bezm-i işret”, “meclis-i melâhî”, Anadolu’da ise “sıra 

gecesi”, “yaran meclisi”, “gezek” gibi adlarla anılan müzik meclislerinin yapıldığı 

hem de müzisyenlerin ders verdikleri ev ve konaklar, halkın müzik dinleyerek hoşça 

vakit geçirdiği “semai kahveleri”, kentin dört bir yanında bulunan meyhaneler ve 

bozahaneler, mesireler, mehtap meclislerinin yapıldığı Boğaziçi Osmanlı 

İmparatorluğu’nun çeşitli müzik mekanlarıdır. 19. yüzyılda askeri bir bando kurumu 

olan Muzika-yı Hümayun, 20. yüzyılın ilk yıllarında kurulan konservatuar 

niteliğindeki Darül Elhan, hem tiyatro hem de müzik eğitiminin verildiği “Darül 

Bedayi” ve müzik cemiyetleri de modernleşme süreciyle beraber Osmanlı-Türk 

müziği dünyasında oluşan yeni kurumlardır. 

P. Nora’nın “sürekliliğin kökü mekandadır”
72

 sözünde de ifade bulduğu üzere 

Osmanlı-Türk müziği geleneğinin üretildiği, sürekliliğinin sağlandığı notalar, 

mecmualar, hatıratlar, plaklar, icra mekanları ve bizzat müzisyenlerin bellekleri 

aracılığıyla geleneğin müzikal hafızası canlı tutulmuştur. Modernleşme ve 

Batılılaşmanın Osmanlı-Türk müziğinde yarattığı dönüşümlere ve mekânsal 

farklılaşmalara karşı olarak geleneğin geliştirdiği uyum ve direnç pratikleri müzikal 

                                                           
70

 Ayas, Musıki İnkılabının Sosyolojisi, 333. 
71

 Ayas, Musıki İnkılabının Sosyolojisi, 333. 
72

 Nora, Hafıza Mekanları, 17. 



27 

 

hafızanın sürekliliğinde, yeniden yaratımında etkin rol oynamıştır. Hafızanın aktarım 

biçimi değişmiş, yeni kurumsal yapılar oluşmuş, dinleme pratikleri dönüşmüş olsa da 

üretim ve canlılık müziğin hafızasını oluşturan bütün mekanlarda varlığını 

korumuştur.  

2.2. Osmanlı Modernleşmesi ve Müzik 

Osmanlı Devleti’nin Batı’yla ticari, siyasi ve diplomatik alanlarda sürekli iletişim 

halinde olması kültürel etkileşimi de beraberinde getirmiştir. Bu etkileşimler 

özellikle de diplomatik ilişkileri güçlendirmek adına gönderilen hediyelerle, yapılan 

ziyaretlerle ve bu ziyaretler neticesinde edinilen gözlemlerle gerçekleşmiş; özellikle 

de 16. yüzyılda İstanbul, İzmir gibi şehirlerdeki elçiliklerle düzenlenen şenliklerde ve 

eğlencelerde bale, pandomim, opera gibi gösteri ve sahne sanatları vasıtasıyla 

kültürel karşılaşmalar yaşanmıştır.
73

 Osmanlı müzik kültürünün Batı müziğiyle bu 

türdeki ilk karşılaşma anlarından biri Fransa Kralı I. François’in Sultan II. 

Süleyman’a iki ülke arasındaki ilişkileri pekiştirmek amacıyla 1543 yılında hediye 

olarak göndermiş olduğu orkestradır.
74

 Bir diğeri ise 1599’da İngiltere Kraliçesi I. 

Elizabeth tarafından III. Mehmed’e Levant Tüccarları Kumpanyası çalışmalarına 

kolaylık sağlamak ve padişahın dostluğunu kazanmak amacıyla hediye olarak 

gönderilen mekanik bir orgdur.
75

 Batı müziği enstrümanlarıyla ve müziğiyle olan 

karşılaşma anlarını hazırlayan bu iki hediye de her ne kadar takdir ve teşekkürle 

kabul edilmiş olsa da org -üzerinde insan sureti olması gerekçesiyle yakılmış, 

orkestra ise kötü tesirlere sebebiyet vereceği düşüncesiyle dağıtılmış ve 

enstrümanları kırdırılmıştır.
76

 Bu tepkiden farklı olarak 17. yüzyılda operanın gelişip 

yayılması Osmanlı sarayında bir merak uyandırmış, IV. Mehmed’in şehzadelerinin 

sünnetiyle kızı Hatice’nin Mustafa Paşa’yla evlenmesi sebebiyle 1675’te Edirne’de 

düzenlenecek şenlikte bir opera takımının da yer alması istenmiş ve bunun için 

Sadrazam Köprülü Fazıl Paşa tarafından Venedik Balyosu’na başvurulmuştur.
77

 Her 

ne kadar vakit yetersizliği sebebiyle opera takımı yollanamamış olsa da Batı 

müziğine dair bir ilginin oluşmuş olması önemli bir gelişme olarak gözükmektedir. 

Yine aynı yüzyılda gezdiği Avrupa şehirlerinde çok çeşitli müzik türlerini dinleme 

                                                           
73

 Selçuk Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2016), 2. 
74

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 2. 
75

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 2. 
76

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 2. 
77

 Bülent Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” Tanzimat’tan  Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:5 (İstanbul: İletişim, 1985), 1214. 



28 

 

fırsatı bulan ve bu deneyimlerini “Seyahatname”sinde yer veren Evliya Çelebi de 

eserinde o dönem İstanbul’unda kullanılan sazlara dair bilgiler verirken bu sazlardan 

çeşitli yollarla (şenlikler, devletler arası hediyeleşmeler, savaşlar) Osmanlı 

topraklarına girmiş olan Avrupa sazlarına da değinmiş olması
78

 müzikal 

karşılaşmalar anında yaşanan etkileşimleri gösterir niteliktedir.  

Batı müziğiyle fiilen karşılaşma anları, 18. yüzyılın ilk yıllarıyla beraber bu kadar 

belirsiz (Batı müziğine karşı alınacak tavrın belirsizliği) kalmamış; Batı’yla kurulan 

askeri, diplomatik ve kültürel ilişkilerin dönüşmeye başlamasıyla Osmanlı müzik 

dünyası Batı müziğiyle olan etkileşimlere daha açık hale gelmiştir. “Lale Devri” 

olarak adlandırılan III. Ahmet ve İbrahim Paşa döneminde Avrupa’nın askeri 

kurumlarının ve silah gücünün imparatorluğa nasıl getirilebileceği önemli bir devlet 

sorunu olmuş; Avrupa’nın askeri eğitimi ve teknolojisi konusundaki bilgilere önem 

verilmeye başlanmıştır.
79

 Dolayısıyla bu yıllarda Avrupa’nın ahvalini öğrenmek için 

çeşitli başkentlere Yirmisekiz Mehmed Çelebi, Nişli Mehmed Ağa gibi önemli devlet 

adamları elçi olarak gönderilerek
80

 elde edilen bilgiler ve gözlemler aracılığıyla 

“Batı” tanımlanmaya ve kavranmaya çalışılmıştır. Paris’e elçilik görevi sebebiyle 

gönderilen Yirmisekiz Mehmed Çelebi’nin döndüğünde sefaretnamesinde diplomatik 

ve politik gözlemlerinin yanı sıra Fransız yaşam tarzına dair anlattıkları, özellikle de 

Paris’te katıldığı konser ve opera temsillerini en ince ayrıntılarına kadar tarif etmesi 

oldukça dikkat çekmiştir.
 81

 Aynı yüzyılda benzer şekilde Avusturya elçisi Hattî 

Mustafa Efendi Viyana’da,  Giritli Ahmed Resmî Efendi Viyana’da ve Berlin’de, 

Mustafa Rasih Paşa Petersburg’da izlemiş oldukları opera temsillerini 

sefaretnamelerinde anlatmışlar ve aktarmış oldukları bu sanatsal deneyimler Osmanlı 

yöneticileri tarafından ilgiyle karşılanmıştır, hatta bu ilgi zamanla daha da 

ilerlemiştir. Örneğin ilk kez kardeşi Hatice Sultan’ın sarayında dinlediği opera 

parçalarından çok etkilenen III.Selim’in arzusuyla Topkapı Sarayında ilk kez opera, 

bale, dans gibi Batı müziği formları sahnelenmiştir.
82

 

Zürhcher’in belirttiği gibi Fransız Devrimi’nden 1830’lara kadar olan dönemde 

Osmanlı İmparatorluğu’nda Avrupa’yla gelişen ilişkilerinin de etkisiyle yönetim, 

                                                           
78

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1214 
79

 Şerif Mardin, Türkiye Modernleşmesi (İstanbul: İletişim, 2015), 10. 
80

 Mardin, Türkiye Modernleşmesi, 10. 
81

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1214. 
82

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1214. 



29 

 

ekonomi, ideoloji ve kültürel alanlarda pek çok hızlı dönüşümler gerçekleşmeye 

başlanmıştır.
83

 Bu hızlı dönüşümler yaşanırken ise Osmanlı yönetiminde bulunan III. 

Selim, sarayın dışındaki dünyayla, bilhassa da Avrupa’yla kurulan ilişkileri 

geliştirmiş, bunun sonucunda da yaşanacak etkileşimlere açık bir tutum 

sergilemiştir.
84

  Nitekim henüz şehzadeyken dahi örnek almış olduğu Fransa Kralı 

XVI. Louis ile mektuplaşan padişah, Avrupa’ya dair ilgisini ve merakını birlikte 

paylaştığı dost ve hizmetkarlarını etkin mevkilere atayarak yönetim kadrosunu 

dönemi yenilikçi reformlarına hazırlayacak bürokratlarla oluşturmuştur.
85 

Avrupa’ya 

olan ilginin sadece siyasi alanda gerçekleşmemiş olduğunu, kültürel, sanatsal ve 

müzik alanlarında da oldukça dikkat çekici karşılaşmaların yaşandığını biraz önce de 

dile getirmiştik. III. Selim’in opera ve bale gibi Batı müziği formlarını büyük bir 

merakla takip etmiş, sarayda veya özel toplantılarda dinleme fırsatı bulduğu bu 

müziğin müzikal yapısından etkilenerek dönemin sanatkarlarını bir notasyon sistemi 

geliştirmelerini istemiştir. Bütün bunlarla birlikte düşünüldüğünde Zürhcher’in de 

belirttiği gibi onu ilginç kılan şey; 17. yüzyıl ortasında merkezi otoriteyi yeniden 

kurmak adına reform teşebbüslerinde bulunan Köprülü vezirleriyle 19. yüzyıl 

Tanzimat reformları arasında gerçekleşen Batılılaşma ve modernleşme sürecinde 

Avrupa’nın usullerini kabule istekli olmasıdır.
86

  

Londra, Viyana, Berlin ve Paris gibi şehirlerde daimi elçilikler kurularak Avrupa ile 

kurulan ilişkiler güçlendirilmeye çalışıldığı bu dönemde askeri alanda Batı’nın 

modern ve merkezi ordusundan esinlenerek “Nizam-ı Cedid” adlı yeni bir ordu 

düzeni oluşturulmuş ve bu yeni ordunun talim ve eğitimi için Avrupalı subayların 

danışmanlıklarından yararlanılmıştır. Aynı zamanda modern anlamda bir sağlık 

örgütünün kurulması ve tıp, mühendislik gibi alanlarda okulların açılması ile birlikte 

modern kurumlar ortaya çıkmaya başlamıştır.
87

 Avrupa’nın askeri ve kurumsal yapısı 

haricinde Avrupa’daki kültür, sanat ve özellikle de müziğe ilişkin gelişmeleri de 

elçilikler vasıtasıyla yakından takip eden III. Selim, bu ilgi neticesinde yeni 

oluşturulmaya çalışılan Nizam-ı Cedid ordusuna eşlik etmek üzere bir trampet takımı 

                                                           
83

 Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi , Çev. Yasemin Saner (İstanbul: İletişim, 2015), 43. 
84

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 43. 
85

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 43. 
86

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 44. 
87

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 46-47. 



30 

 

meydana getirilmiştir.
88

 Aynı zamanda Osmanlı-Türk müziğine katkı sağlayan ve 

destekleyen padişahlardan biri olan III. Selim -daha önce de belirtildiği ve bu 

noktada tekrar hatırlatılması gerektiği üzere- Osmanlı müziğinin notasyonu üzerine 

de çalışmaların başlatılmasını sağlamış, Batı müziği ile oluşabilecek teknik 

etkileşimlerin yolunu açmıştır.  

III. Selim ayrıca -daha önce bahsettiğimiz üzere- Osmanlı müziğinin gelişmesinde 

rol oynayan, yüzyıla damgasını vurmuş bir ekolün ortaya çıkmasını sağlayan, 

Hammamizade İsmail Dede Efendi, Basmacı Abdi Efendi, Suyolcuzade Salih 

Efendi, Dellalzade İsmail Dede Efendi gibi pek çok bestekâra destek verdiği bilinen 

müziksever ve bestekarlığıyla da tanınan bir padişahtır. Avrupa ile ilişkisi ve bağı 

sebebiyle ara ara sanat anlayışında hafif Batı esintisi yaşansa da  Osmanlı müziğinin 

geleneksel üslubundan ayrılmamış, dönemin önemli bestekârları olan Kırımlı Ahmet 

Kamil Efendi ve Tanburi İzak’tan meşk almıştır. Neyzen ve tanburi olan III. Selim 

nazariyat çalışmalarında da bulunmuş; “İsfahanek-i Cedit”, “Hicâzeyn”, “Şevk-i 

Dil”, “Arazbar- Bûselik”, “Hüseyni Zemzeme”, “ Rast-ı Cedit”, “Pesendîde”, “Neva-

Kürdî”, “Gerdaniye-Kürdî”, “Suzidilârâ”, “Şevkefzâ” makamlarını icat etmiş olduğu 

bilinmektedir.
89

 Ayrıca sarayında içoğlanlarına ders vermek için görevlendirdiği ve 

destek verdiği Hamamizade İsmail Dede Efendi  gibi üstatlarca bu makamlar 

kullanılarak birçok eser bestelenmiştir. Saray, bu dönemden itibaren hem Batı 

müziğine duyulan merakın hem de Osmanlı müziği geleneğine olan bağlılığın 

kesiştiği önemli bir mekan olmuş, iki müzik kültürünün etkileşimlerine son derece 

açık, kültürel açıdan “esnek” hale gelmeye başlamıştır. II. Mahmud dönemi de böyle 

bir kültürel etkileşime tanıklık etmiş, siyasi-ekonomik-askeri pek çok gelişmelerin 

yanı sıra canlı bir müzikal dünyanın oluşmasında etkili olacak dönüşümler 

yaşanmıştır. 

19. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda askeri, ekonomik, eğitim, haberleşme 

sistemlerindeki gelişmelerde olduğu gibi mimari, edebiyat ve özellikle de müzik gibi 

alanlarda yaşanan dönüşümler, modernleşme sürecinin sembolleri olarak bir anlamda 

“geleneğin icadı”nı gerçekleştirmiştir.
90

  Eric Hobsbawm’un kabul görmüş kurallarca 

yönlendirilen ve sembolik bir özellik gösteren, geçmişle doğal bir süreklilik anıştırır 

                                                           
88

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1214. 
89

 Ak, Ahmet Şahin. Türk Musikisi Tarihi (Ankara: Akçağ,2014), 138. 
90

 Namık Sinan Turan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Gelenek İcadı ve Müzik,” Evrensel Kültür 237 

(2011): 21. 



31 

 

şekilde tekrarlara dayanarak belli değerler ve davranış normlarını aşılamaya çalışan 

bir pratikler kümesi anlamında kullandığı “icat edilmiş gelenek”
91

 kavramı, 

modernleşme ve Batılılaşma sürecindeki söz konusu askeri-politik-kültürel 

dönüşümleri açıklar niteliktedir. Bu geleneklerin yaratılma süreçleri Hobsbawn’un 

belirttiği üzere; devletler, siyasi örgütlenmeler gibi resmi topluluklar ya da 

örgütlenmemiş olan gayri resmi topluluklar tarafından gerçekleştirilmektedir.
92

 Ona 

göre, özellikle hızlı dönüşümlerin yaşandığı 19. yüzyılda üretilen gelenekler dikkat 

çekicidir. Nitekim dönüşüm halindeki toplumsal yapıda devletlerin geleneksel 

yönetim mekanizmalarını sürdürmekte zorluk çekmesi, toplumsal ilişkileri ve 

sadakat bağlarını yeniden kurmayı gerektirmiş; yeni geleneklerin üretilmesi ise  bu 

gerekliliği karşılaması adına gerçekleştirilmiştir.
93

 Hobsbawm’a göre bu şekilde 

devletler, kendi tebaalarının itaatini, sadakatini ve onlar tarafından tanınan 

meşruiyetini sağlamanın yollarını aramışlardır.
94

 19. yüzyıl monarşilerinin neredeyse 

ortak sorunu olan bu meşruiyet bunalımı, Osmanlı’da da hissedilmiş, tüm yönleriyle 

olmasa bile Osmanlı monarşisinde de benzer arayışların ve yeni gelenek icatlarına 

olan ihtiyaçların görüldüğünü söyleyebiliriz. Nitekim modernleşme süreci ile birlikte 

Osmanlı İmparatorluğu’nda icat edilen ulusal marşlar, armalar, bayraklar, festivaller, 

merasim alayları gibi gelenekler; yeniden yorumlanıp yönetimin iktidar meşruiyetini 

sağlamada araç olarak kullanılmıştır. Bahsedilen bu araçlar özellikle de müzik 

açısından önemli değişimlerin yaşanmasında etkili olmuş; Batı müziğine olan ilginin 

yüksek sınıflar arasında artmasıyla yaşanan etkileşimle beraber Osmanlı 

modernleşmesinin temelini oluşturan orduda ve askeri müzikte Batı müziğinin etkisi 

daha fazla hissedilmeye başlanmıştır.
95

 

III. Selim döneminde Nizam-ı Cedid ordusuyla başlayan süreç, daha radikal 

reformlar ile birlikte II. Mahmut döneminde 1826’da Yeniçeri ocağının ve ardından 

Mehterhanenin de kapatılmasıyla devam etmiş; yerine batılı anlamda bir ordu olan 

“Asakir-i Mansure-i Muhammediyye”
96

 ve ona eşlik edecek bir bando olan “Muzika-

i Hümayun”
97

 kurulmuştur. Batıyla yakınlaşmanın hız kazandığı II. Mahmut’un 

                                                           
91

 Eric Hobsbawm, Geleneğin İcadı, Çev. Mehmet Murat Şahin (İstanbul: Agora, 2005), 2. 
92

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 306. 
93

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 306. 
94

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 308. 
95

 Turan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Gelenek İcadı ve Müzik,” 22. 
96

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 68. 
97

 Nazmi Özalp, Türk Musikisi Tarihi (Ankara: TRT,1986), 19. 



32 

 

saltanatı sırasında hem askeri düzende hem de bürokratik ve kültürel yaşamda 

değişimler yaşanmıştır. II. Mahmut’un siyaseti modern bir ordunun kurulması 

yoluyla merkezi devleti güçlendirmeye yöneliktir.
98

 Aslında onun tüm reformlarının 

bu amaca giden araçsal yöntemler olduğunu söyleyebiliriz. Yeni bir ordunun 

kurulması para gerektirmekte; para daha etkin bir vergilendirmeyle sağlanmak 

zorundadır ve etkin vergilendirme de ancak modern bir merkez ve bürokrasi 

sayesinde başarılabilirdir. Devlet denetimini yaymak için daha iyi iletişim araçlarına 

ve sultanın muhtaç olduğu yeni usuldeki asker ve sivil memurları yetiştirmek için 

yeni eğitim biçimlerine gereksinimi vardır.
 99

 Bu gereksinimler neticesinde eğitim 

alanında modern tıbbın öğretildiği askeri bir tıp okulu ve bir harp okulu- buna binaen 

de bir askeri müzik okulu kurulmuş, iletişim ağını güçlendirmek için bir posta 

teşkilatı oluşturulup ilk resmi gazete olan Takvim-i Vakâyi çıkartılmış ve aynı amaçla 

yol yapımlarına başlanmıştır.
100

 Merkezi otoriteyi hedefleyen II. Mahmut’un yerleşik 

düzenin kurumları olan Yeniçeri Ocağı’nı ve Mehterhane’yi ortadan kaldırması da 

bu reformların kapsamında gerçekleşmiştir. Aynı zamanda bu dönemde dönüşen 

yapılar ve yeni düzen içerisinde birtakım yeni semboller ve gelenekler üretilmiş; bir 

Osmanlı arması sipariş edilmiş, kılık kıyafet düzenlemeleri yapılmış, resmi müzik 

alanında ise “milli marş”lar bestelenmeye başlanmıştır. Osmanlı’nın değişen siyasi 

yapısını “temsil” eden müzik artık mehter takımlarından yükselen peşrev ya da saz 

semaisi değil, bu yeni “marş”lar olmuştur. 

Milli marşların ve resmi müziğin oluşumunda Müzika-i Hümayun’un rolü oldukça 

önemlidir. İlk olarak Ahmed Ağa’nın, daha sonra da Fransa’dan getirtilen M. 

Manguel’in idaresinde çalışmalar yürütülse de yeterli bulunmamış, II. Mahmut 

tarafından İstanbul’a davet edilen Giuseppe Donizetti’nin kuruma gelişi ile bando 

çalışmalarında gelişim görülmeye başlanmıştır. Batı müziğinin benimsenmesinde, 

repertuvarın, notasyonun ve enstrümanların öğretilmesinde Donizetti’nin önemli 

katkıları olmuş, Osmanlı’ya özel çoksesli bir müzik repertuvarının oluşturulması için 

eserler bestelemiştir.
101

 Aynı zamanda bu bestelere ek olarak padişaha ithafen 

“Mahmudiye Marşı”nı besteleyerek Osmanlı’nın milli marş literatürünü oluşturan ilk 

adımları atmıştır. Donizetti’nin çabalarıyla kısa süre içerisinde Rossini’nin 

                                                           
98

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 67. 
99

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 73-74. 
100

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 73-74. 
101

Selçuk Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2016), 88. 



33 

 

parçalarından İtalyan operatik uvertürlerine, İngiliz bestelerinden Fransız marşlarına 

kadar pek çok çoksesli eserler çalmayı öğrenmiş olan bando, “çağdaş bir monarşinin 

hükümdarı” imajını vermeye çalışan II. Mahmut tarafından diplomatik törenlerde, 

padişahın halkla karşı karşıya geldiği alaylarda ya da selamlıklarda, resmi 

şenliklerde, kır gezintilerinde kendisine eşlik etmek üzere görevlendirilmiştir.
102

 Bu 

tür törenler sırasında halk hem Batı müziğiyle ve Batı müziği formunda bestelenmiş 

“milli marş”larla devletin yeni müziğini tanımakta hem de devletin değişen yenilikçi 

politik duruşuna tanıklık etmektedir. Halkın iktidar tasavvurunu biçimlendirmeye 

dair etkili bir meşruiyet aracı olan törenden biri olan cuma selamlıklarında bandonun 

padişahın camide bulunduğu yirmi dakikalık süre boyunca Mozart ve Rossini’den 

parçalar çaldığını o dönem İstanbul’da bulunan Lamartin’in aktardıklarından 

öğrenmekteyiz.
103

 Aynı şekilde kır gezintileri de bu türden karşılaşma anlarından bir 

diğeridir. 28 Aralık 1829 tarihinde Hekimbaşı Abdülhak Molla’nın anlatımlarından 

elde edilen bilgilere göre Çekmece’ye avlanmaya giden padişahın huzurunda akşam 

mızıka bandosu klarnet soloları icra etmiş ve bu sırada kasabanın kadınları 

toplanarak uzaktan gelen mızıkanın çaldığı melodileri dinlemiştir.
104

 Dolayısıyla 

artık hem saray çevresinde hem de şehrin her an her yerinde duyulabilen Batı müziği 

ile toplum tanışmaya başlamış, Osmanlı Türk müziği geleneğine de bu kültürel 

diyalogun etkileri yansımıştır. 

Bütün bu dönüşümlerin yaşandığı II. Mahmut döneminde saray içerisinde Osmanlı-

Türk müziği icrası ve aktarımı devam etmiştir. Çoğu III. Selim sarayının ortamında 

yetişmiş besteciler ve onların öğrencileri olan Hamamizade İsmail Dede Efendi, 

Dellalzade İsmail Efendi, Şakir Ağa, Çilingirzade Ahmed Ağa, Suyolcuzade Salih 

Efendi, Basmacı Abdi Efendi, Mustafa İzzet Efendi, Sait Efendi, Kemanî Ali Ağa, 

Numan Ağa gibi “klasik” üslubun önemli temsilcileri II. Mahmut saltanatında da 

himaye edilmiştir.
 105

 Sarayda ve Muzika-i Hümayun’da iki müziğin de icrası ve 

öğrenimi devam etmiştir. Sarayda “küme fasılları”nın icrasına öncesinde olduğu gibi 

önem verilmiş, bir bando kurumu olan Muzika-i Hümayun’da ise müezzinlerin ve 

hanendelerin bulunduğu bir fasıl heyeti yer almıştır.
106

 Bu beraberlik Osmanlı Türk 

                                                           
102

 Selim Deringil, “19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğunda Resmi Müzik,” Defter 22 (1994):32. 
103

 Namık Sinan Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve Müzik,” Bilgi ve Bellek 

1 (2004): 91. 
104

 Refik Ahmet Sevengil, Saray Tiyatrosu (İstanbul: MEB, 1962), 7. 
105

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1217. 
106

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1217. 



34 

 

müziği formları içerisinde de etkileşimler yaratmıştır. En popüler formlardan biri 

olan “fasıl”, “fasl-ı atik” ve “fasl-ı Cedid” olmak üzere ikiye ayrılmış, klasik 

üsluptan ayrı olarak yeni bir üslup geliştirilmiştir. “Fasl-ı cedid” olan bu yeni icrada 

ney, ud, lavta, kanun gibi Osmanlı Türk müziği enstrümanlarına baget, viyolonsel, 

keman, trombon gibi Batı enstrümanları da eşlik etmeye başlamıştır.
107

 Ayrıca bu 

fasl-ı Cedid heyeti için Batı müziğinin majör ve minör dizilerine yakın Osmanlı 

müziği makamlarından peşrev, saz semaisi, köçekçe, oyun havası ve şarkı gibi türler 

armonize edilerek “çok sesli” bir repertuar oluşturulmuş, daha sonrasında bu tür 

denemeler devam etmiş ve klasik eserler üzerinde de çok seslendirme çalışmaları 

yapılmıştır.
108

 Bu çalışmalar zaman zaman bando tarafından da resmi törenlerde icra 

edilerek kamusal alanlarda halkın da bu icraları duyması sağlanmıştır. 

Müzikte de fazlaca hissedilen bu modernleşme ve Batılılaşma hareketleri, diğer 

kültürel alanlarda olduğu gibi Tanzimat’ta iyice belirginleşecek olan Doğu-Batı; 

“alaturka”-“alafranga” ikiliğini besleyen gelişmelere olanak sağlamıştır. Kültürel 

hayatta önemli kırılmaların yaşandığı Tanzimat dönemi 1839’da Gülhane Hatt-ı 

Hümayun’un ilan edilmesi ile başlamış 1876’da sona ermiştir. Bu dönemde 

II.Mahmut’un reformcu politikaları devam ettirilmiş; hatt-ı hümayunda; tebaanın can 

ve malının güvence altına alınacağı, iltizam sistemi yerine aylıklı memurlar ile 

tebaadan doğrudan alınacak vergi sisteminin yerleştirileceği ve dini ne olursa olsun 

tüm tebaanın hukuksal olarak eşit olacağına dair maddeler yer almış, bu maddeler 

gereğince de siyasal, ekonomik, hukuksal, kültürel değişimler vuku bulmuştur.
109

 

Quataert’a göre Tanzimat dönemi, ekonomik açıdan Yeniçeri Ocağının kaldırılması 

ile yani “lonca teşkilatının imtiyazlarına sahip silahlı grubu ezmeye yönelik” verdiği 

“ekonomik tepki” ile başlamış ve dış borçların tavan yaptığı, mali politikaların yol 

açtığı krizlerin denk geldiği 1870’lerin ortalarına kadar sürmüştür. Mısır ve gelirleri 

üzerindeki kontrolün kaybedilmesi,  Balkanlar’daki büyük toprak kayıpları, Kırım 

Savaşı ile dış borçlanmaya başlanılması, Osmanlı tebaasının çıkarları ile Avrupa’nın 

çıkarlarının çatışması, İngiltere ile imzalanan serbest ticaret anlaşması ile yerli 

zanaatkârlara rekabet imkânının tanınmaması gibi sebeplerle Osmanlı ekonomisinin 

                                                           
107

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1217. 
108

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1218. 
109

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 84. 



35 

 

fiilen neredeyse iflas ettiği bu süreçte
110

  vergilendirmede sistem değişikliğine 

gidilmiş, iltizam sistemi kaldırılarak yerine merkezden atanmış memurlarla çalışan 

merkezi vergi sistemi oturtulmaya çalışılmıştır. Ayrıca kağıt para bu dönem 

içerisinde basılmaya başlanmış ve banka oluşumuna dair ilk adımlar atılmıştır.
111

 

Ekonomik reformların yanı sıra adli sistem üzerine yapılan reformlar da Tanzimat 

döneminin önemli siyasi gelişmelerinden biri olmuş, milliyetçilik akımlarının etkisini 

Osmanlı İmparatorluğu’nda bir nebze durdurabilmek amacıyla Gayrimüslimleri 

ikinci sınıf vatandaş hükmünden çıkarmaya yönelik çeşitli hukuksal düzenlemeler 

yapılmıştır.
112

 Tanzimat döneminin askeri, ekonomi, hukuk ve kurumsal alanlarında 

gerçekleşen bu tür kapsamlı reformları adli teşkilat kadar eğitim kurumlarını da 

etkilemiştir. Devletin güç merkezinin saraydan Babıâli’nin bürokratlarına kaydığı bu 

süreçte devlet, yönetimde merkezileşmeye gidip Avrupa modeline göre bakanlıklar 

kurmuş ve bu bakanlıklar için yetenekli bürokratlara daha çok ihtiyaç duymuştur.
113

 

Ayrıca buradaki bürokratların yükselebilmeleri için Avrupa’yı ve Avrupa dillerini iyi 

bilmeleri gerekmektedir. Dolayısıyla yönetici kadroda yer alacak bürokratların 

yetiştirilmeleri büyük önem arz etmiş; bunun için de hem modern eğitim kurumları 

açılmaya  hem de Avrupa’ya öğrenci gönderilmeye başlanmıştır. Avrupa’yla iletişim 

kültürel etkileşimlere sebep olmuş, bu etkileşim kendini eğitimde, kültürel alanda, 

sanatta da göstermiştir. 

Tanzimat döneminin bu canlığını ve hızlı dönüşümlerini, İmparatorluk insanın halet-i 

ruhiyesini yansıtan gündelik yaşam ve eğlence pratiklerinde, popüler kültürde, 

özellikle tiyatro ve müzik gibi kültürel üretimlerde gözlemlememiz mümkündür.  Bu 

süreçte Batı müziği artık askeri alandan, saraydan; kente, halka, halkın kültürel 

alanına yayılmıştır. Bu yaşanan etkileşimle ve hem hukuksal hem de kültürel 

gelişmelerle beraber gündelik yaşamı kapsayan bir çok alanda Batı modelini örnek 

alan pratikler ekseninde değişimler görünmeye başlamıştır. 

Bandoların halka açık mekanlarda, törenlerde, şenliklerde, cuma selamlıklarında bir 

nevi konserler verdiği ve toplumun Batı müziğiyle tanışmaya başladığı bu sürece 

                                                           
110

 Donald Quataert, “Tanzimat Döneminde Ekonominin Temel Problemleri”, Tanzimat Değişim 

Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu, Hazırlayanlar: Halil İnancık ve Mehmet Seyitdanlıoğlu  (İstanbul, 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları,2011), 736. 
111

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 105. 
112

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 99. 
113

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 106. 



36 

 

İstanbul’da açılan tiyatrolara verilecek destek ve önem de eklenmiştir.
 114

 Nitekim 

Batı müziği ve operanın topluma aktarılması Tanzimat döneminde açılan tiyatro ve 

opera salonları ile sağlanmıştır. İstanbul’un ilk tiyatro binası olan “Fransız 

Tiyatrosu”nda sahnelenmeye başlayan müzikli oyunlar, operetler, opera parçaları 

Tanzimat’ın ilk yıllarında, Osmanlı’nın ileri gelenleri tarafından ilgiyle takip 

edilmiştir.
115

 Fransız Tiyatrosu’nu takiben Abdülmecid’in izniyle 1840’ta “Bosco 

Tiyatrosu” kurulmuştur.
 116

 Tiyatro ve müziğin bir birleşimi olan operaya ağırlık 

veren Bosco Tiyatrosu’nda pek çok temsiller verilmiş, bu temsillerin yanı sıra 

Muzika-i Hümayun’un eğitim kadrosunun başında yer alan Donizetti’nin “Belisario” 

adlı eseri de sahnelenmiştir.
117

 Donizetti daha sonra operanın ve müziğin gördüğü 

ilgiden memnun kalan Abdülmecid tarafından bu müzikli sahne sanatının Türk 

gençlerine de öğretilmesi için görevlendirilmiş, bunun üzerine öğrencilerine birkaç 

opera parçası öğretme girişimlerinde bulunmuştur.
118

 

Bosco Titatrosu’nun M. Naum’a satılmasıyla İstanbul’da yeni bir opera hareketi 

başlamıştır. 1842-43 mevsiminden itibaren zamanının gözde operalarıyla tanınmış 

sanatçılar İstanbul’a getirilir, operalar ve operetler artık bestelenişinden çok kısa bir 

süre sonra İstanbul’da temsil edilir olmuştur.
119

 Özel hayatında da Batı müziğiyle 

ilgilenen Abdülmecid, Naum Tiyatrosu’ndaki bu operalara büyük ilgi göstermiş, sık 

sık temsillere katılmış ayrıca maddi ve manevi desteğini de esirgememiştir.
120

 

Padişahın bu tutkusunun sonucunda Dolmabahçe’de bir tiyatro salonu yapılmış, 

yurtdışından gelen opera kumpanyaları artık yeni inşa edilen “Dolmabahçe 

Tiyatrosu”nda da oynamaya başlamıştır.
121

 Sarayın ve saray çevresinin Batı 

müziğine gösterdiği bu ilgi ve merak, Turan’ın da belirttiği gibi müziğin Batı ile 

kurulan ilişki kapsamında şekillenen ve oluşturulmaya çalışılan yeni “imaj”ın bir 

parçası olarak değerlendirilmesinden kaynaklanmaktadır.
122

 

Bu bağlamda tekrar düşünüldüğünde Batı ile ilişkilerin yoğunlaştığı, siyasi-

ekonomik ve sosyal yapıda merkezileşmeye ve modernleşmeye gidildiği bu dönemde 

                                                           
114

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1218. 
115

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1218. 
116

 Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve Müzik,” 93. 
117

 Turan,“19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve Müzik,” 93. 
118

 Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve Müzik,” 93. 
119 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1218. 
120

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1219. 
121

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1219. 
122

 Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve Müzik,” 93. 



37 

 

devletin değişen yüzünü temsilen meşruiyet araçlarından müziğin daha etkin bir 

şekilde kullanılmış olduğunu görmekteyiz. Sahnelenen operaların yaygınlaşmasının 

ve saray tarafından destekleniyor olmasının yanısıra II. Mahmut saltanatında olduğu 

gibi Abdülmecid döneminde de padişaha ithafen marşlar bestelenmiştir. Yine 

Donizetti tarafından Abdülmecid için bestelenen “Mecidiye Marşı” milli marş olarak 

bu dönemde resmi törenlerde, kamusal alanlarda icra edilmiştir.
123

 Padişaha takdim 

edilen ve çoğu padişaha övgüler içeren marşların dışında o dönemde gerçekleşen 

savaşlar üzerine de çeşitli marşlar bestelenmiştir. Silistre kuşatması hatırasına 

bestelenen “Silistria Marşı”, Kırım Savaşı sırasında cephede ve cephe gerisinde 

bando tarafından çalınması için bestelenen “Constantinople Quadrille”, “The 

Dardanelles”, “Besika Bay”, “Adrianople”, “Omar Pasha’s March”, “The Omar 

Pacha Polka”, “The City of the Sultan Polka” 
124

 marşlar askeri alanda da “yeni 

imaj”ın sergilenmesinde işlevsel olarak kullanılmıştır. Bu marşlar arasında Rıfat 

Bey’in “Sivastopol Marşı” Osmanlı coğrafyasında ayrıca oldukça ilgi görmüş, büyük 

vilayetler ve Rumeli’de okula başlama törenlerinde söylenmesi adet haline 

gelmiştir.
125

 

Tanzimat dönemi padişahı olan Abdülmecid’in vefatı üzerine tahta çıkan Abdülaziz 

daha çok geleneksel Osmanlı müziğiyle ilgilenmiş, hatta bir neyzen olarak 

geleneksel formlarda çeşitli besteler yapmıştır. Bir bakıma kültürel reformların 

devam etmesine rağmen geleneksel müzik üretiminin sarayda devam etmesi, önem 

hiyerarşisinin padişahın zevkine göre şekillendiğini gösteren bir durumdur. 

Batılılaşma politikalarının devam ettiği bu süreçte her ne kadar Abdülaziz tarafından 

eskisi kadar Batı müziği temsillerine önem verilmemiş olsa da müzikal anlamda 

Batılı “temsili”, imajı sergilenmeye devam edilmiştir. 1867’de Abdülaziz Paris, 

Londra ve Viyana’yı kapsayan bir geziye çıkmış ve buralardaki çeşitli balolara, 

balelere, konserlere katılmasıyla birlikte Batı sanatlarına olan tutumu değişmeye 

başlamıştır.
126

 Ayrıca Richard Wagner’in Bayreuth’taki Festival Tiyatrosu’nun inşa 

fonuna bağışlar
127

 yapmış olan padişah, katıldığı bu konserlerle ve bağışlarla hem 

Batılı bir devlet imajı oluşturmaya çalışarak meşruiyetini sağlamayı hem de 

                                                           
123

 Emre Aracı, Donizetti Paşa: Osmanlı Sarayının İtalyan Maestrosu (İstanbul: YKY, 2014), 99. 
124

 Aracı, Donizetti Paşa, 203-206. 
125

 Selçuk Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2016), 483. 
126

 Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve Müzik,” 97. 
127

 Aracı, Donizetti Paşa, 169. 



38 

 

oryantalist bakış açısıyla oluşturulan “Doğu” imgelerini kırmayı amaçlamıştır. İleride 

Erken Cumhuriyet Batılılaşması incelenirken de değinileceği üzere Batı’nın 

içselleştirilmesinin bir yansıması olan bu “görünüş”ler, Cumhuriyet döneminde 

yaşanan Batılılaşma tecrübesiyle benzeşen en önemli noktalardan biridir. 

Abdülaziz seyahatlerde izlemiş olduğu opera ve müzikli oyunların etkisiyle 

Donizetti’nin vefatı sonrasında Muzıka-i Hümayun’daki görevini devralan Callisto 

Guatelli’nin orkestra çalışmalarında bulunmasını istemiş, buna istinaden Guatelli 

İtalya’dan değerli bandocular getirterek orkestrayı yeniden düzenlemiştir.
128

  

Bandoculuğu iyi bir düzeye getirmek için önemli çalışmalarda bulunmasının dışında 

çeşitli marşlar besteleyip, birçok Osmanlı müziği eserini de çok sesli hale getirmiş, 

ayrıca padişaha ithafen “Osmaniye Marşı”nı ve resmi marş olarak “Aziziye Marşı”nı 

bestelemiştir.
129

 

Resmi müzik, marşlar üzerinden Muzika-i Hümayun vasıtasıyla üretilmeye devam 

ederken opera ve tiyatro toplumun belli kesimi için kültürel yaşamın bir parçası 

haline gelmiştir. Bosco ve Naum Tiyatrosu’nu takiben Güllü Agop (Gedikpaşa) 

Tiyatrosu, Şark Tiyatrosu ve Rumeli Tiyatrosu gibi tiyatro salonları açılmış, Türkçe 

ve pek çok dilde temsiller verilmiştir.
130

 Operaya karşı oluşan yoğun ilgi, opera 

çalışmalarını da arttırmış; eğitim görmesi için padişah tarafından Milano 

Konservatuarı’na gönderilen Dikran Cuhacıyan, imparatorluğun ilk opera ve 

operetini besteleyip ilk opera topluluğunu kurmuştur.
131

 Aynı dönemde geleneksel 

sanatlar, fasıl heyetleri, kantolar, ortaoyunları, cambazlık ve hokkabazlıklar kültürel 

yaşamda yeniden canlandırılmış, böylelikle hem geleneksel kültürün hem de Batı 

kültürünün dokuları birbirine karışmıştır.
132

 Birbiriyle etkileşim halinde olan iki 

müzik türü arasında Batılılaşma politikaları sebebiyle alaturka-alafranga ayrımı 

üzerinden bir beğeni hiyerarşisi oluşturulmuş olsa da temsil edilen oyunlarda, 

operalarda, bestelenen marşlarda zaman zaman geleneksel müziğin tınıları işitilmiş, 

geleneksel Osmanlı-Türk müziği eserlerinde Batı müziği formlarının ve ritimlerinin 

esintileri hissedilmiştir. 

                                                           
128

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1222. 
129

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 92. 
130

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1222. 
131

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1222. 
132

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1221-1222. 



39 

 

Osmanlı müziği hem aktarım ve icra pratikleri anlamda hem de formsal anlamda 

gelenek çerçevesinde kalmak için dirense de Tanzimat ile birlikte dönüşen müzikal 

atmosfere tepkisiz kalmamıştır. Batı müziğine verilen önem, bazı Enderun’lu 

müzisyenleri ve bestekarları küstürmüş ve gücendirmiştir. Tanzimat’tan önce henüz 

II. Mahmud’un saltanat yıllarında geleneksel Osmanlı müziği bestekarlarından 

Tanburi Numan Ağa’nın bir şarkısında “Kasr-ı şitâ’da daima/ Alafranga havâ/ 

Muzikalar versin sadâ/ Olsun safâlar ülfetin”
133

 diyerek padişahın Batı müziğine olan 

yönelişine serzenişte bulunması, Dede Efendi’nin saraydaki görevini bırakıp ileri 

yaşına rağmen acele ile hacca gitmesi ve rivayete göre hacca gitmeden önce “Artık 

bu oyunun tadı kaçtı” demesi bu küskünlüğü gösteren örneklerdir.
134

 III. Selim ve II. 

Mahmud dönemlerinde büyük destek gören ve desteklenen Dede Efendi’nin bu 

ifadesi Tanzimat’ın yaşandığı Abdülmecid döneminde yani Osmanlı müziğinin 

sarayda ikinci plana düştüğü süreçte geleneksel çevrenin yaşamış olduğu kırgınlığın 

bir yansımasıdır. Fakat değişen, modernleşen müzik dünyasına her ne kadar tepkisini 

belli etse de kamusal alanda sürekli karşılaştığı bu müzikten etkilenmiş, bu sürece 

müzikal açıdan gelenek içinden uyum göstermiştir. Nitekim, Avrupalı müzisyenler, 

Dede Efendi gibi bestekarların Batı üslubunda eserler bestelemesinde kültürler arası 

iletişim bağlamında oldukça etkili olmuştur.  Müzikal üretim noktasında yaşanan 

etkileşim pek çok sanatkarın eserlerinde görüldüğü gibi Dede Efendi’nin Batı 

müziğinin dinamizmini hissettirdiği vals ritimleri taşıyan “Yine bir gülnihal..” adlı 

şarkısı, yine sengin ve yürük semaiyi hatırlatan üçlü ritimlerle bestelediği yeni kâr 

demek olan “Kâr-ı Nev” eseri önemli örnekler olarak  karşımıza çıkmaktadır.
135

 Aynı 

şekilde Şakir Ağa’nın da bestelerinde özellikle de rast makamındaki “Hiç bulunmaz 

böyle dilbaz”, müstear makamındaki “Evvel benim nazlı yârim”, bûselik 

makamındaki “Dün gece sende ben derdi-mende”
 
eserlerinde Batı müziğinin ritmik 

özellikleri hissedilmektedir.
136

 Emin Ağa’nın “Acemaşiran Peşrev”i, Şakir Ağa’nın 

“Ferahnak Yürük Nev”i, Kemanî Rıza Efendi’nin “Tahirbuselik Peşrev”i ve 

“Tahirbuselik Saz Semaisi” gibi saz eserleri de sözlü eserlerde olduğu gibi Batı 

müziği etkisinin görüldüğü geleneksel formlarda üretilmiş önemli klasik eserlerdir.
137

 

                                                           
133

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi , 193. 
134

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1227. 
135

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 194. 
136

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 214. 
137

 Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma,” 1230. 



40 

 

Batı müziği, görüldüğü üzere sadece resmi alanda bir dönüşüm yaratmamış, aynı 

zamanda dolaylı olarak geleneksel müzik çevresini de etkilemiştir. Kamusal alanda 

Osmanlı müziğinin ikinci plana atılması ile birlikte dönemin bestekarları daha çok 

halk zevkine yönelik formlarda eserler vermişlerdir. Özellikle de şarkı bu süreçte 

popülerleşen ve dolayısıyla da halk zevkini yansıtan önemli bir beste formudur.
138

 

Hacı Arif Bey ve Şevki Bey başta olmak üzere Rıfat Bey, Hacı Faik Bey, Şevki Bey, 

Medenî Aziz Efendi gibi bestekarlar besteledikleri şarkılarla dönemin popüler müzik 

dünyasını şekillendirmişlerdir.
139

 

Devlet himayesinin azalmasıyla Osmanlı müziği toplumun koruması altında 

yaşamaya devam etmiştir. “Meşkhane”ler, Osmanlı-Türk müziğinin hem hafızasının 

aktarıldığı, üretildiği hem de modernleşme sürecinde bir mücadele alanı olarak 

kendini var ettiği korunaklı alanlarıdır. Müzikseverlerin konakları, kahvehaneler ve 

tekkeler bu dönemde Osmanlı müziğinin önemli meşkhaneleri sayılmıştır.
140

 Nitekim 

kurumsal açıdan bir müzik okulunun yokluğunda Mevlevihanelerin yanı sıra Hidiv 

İsmail Paşa’nın, Prens Halim Paşa’nın, Mısırlı Fazıl Paşa’nın konakları, o dönemin 

ünlü müzik insanlarının (Dellalzade İsmail Efendi, Yağlıkçızade Ahmed Efendi, 

Tanburi Büyük Osman Bey, Zekai Dede, Mutafzade Ahmed Efendi,…) bu 

konaklarda  toplanarak dönemin nadir, önemli eserlerini oluşturdukları meşk 

halkalarında aktardıkları için bir okul olarak nitelendirilmiştir.
141

 Öğrenim 

mekanlarından daha ziyade gündelik eğlence pratiklerinin sürdürüldüğü 

kahvehaneler, kıraathaneler, mesire alanları, meyhaneler popüler müziğin üretildiği, 

müzik dünyasını canlı tutan önemli üretim mekanlarıdır. 

19. yüzyılda Osmanlı müziğinin icra edildiği önemli mekanlardan olan kıraathaneler 

ve semai kahveleri, toplumun gündelik eğlence pratiklerini, müzikle olan mekânsal 

bağlılığını yansıtmaktadır. Modernleşme sürecinde yaygınlaşmaya başlayıp, 

Tanzimat’tan itibaren programlı bir işleyiş takip eden semai kahveleri  daha çok 

Laleli ve Şehzadebaşı gibi semtlerde toplanmıştır.
142

 Semai, koşma, divan ve mani 

gibi türlerin icra edildiği bu kahvelerden farklı olarak kıraathanelerde daha çeşitli 

                                                           
138

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi , 44. 
139

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi , 44. 
140

 Aksoy, Bülent. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma, 1228. 
141

 Özalp, Nazmi. Türk Musıkisi Tarihi, 194. 
142

 İncila Bertuğ, “Çalgılı Kahveler ve Diğer Musıki Mekanları,” Antik Çağdan XXI. Yüzyıla Büyük 

İstanbul Tarihi, Cilt 7 (İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş, Yayınları, 2015), 55. 



41 

 

sahne sanatları (karagöz, kukla, meddah, tiyatro ve fasıllar) düzenlenmektedir.
 143

 

Beyazıt’taki Sarafim Kıraathanesi, Vezneciler’de Şems, Divanyolu’nda Arif’in 

Kıraathanesi, Beyazıt’ta Merkez Kıraathanesi, Şehzadebaşı’nda Fevziye Kıraathanesi 

İstanbul’un önemli müzik mekanları haline gelmiş; Kanuni Şemsi, Tanburi Ovakim, 

Lavtacı Ovrik, Hanende Karakaş, Kemani Tatyos, Kemençeci Visilaki gibi devrin 

tanınan müzisyenleri de  bu kıraathanelerde düzenlenen incesaz fasıllarında yer 

almışlardır.
144

 Ayrıca bahsettiğimiz müzisyenler yazları Göksu, Çırpıcı Çayırı, 

Kuşdili Çayırı, Küçüksu, Küçük Çamlıca, Libade ve Setbaşı Mesiresi gibi mesire 

yerlerinde düzenlenen eğlencelerde müzik icra etmişlerdir.
145

 Bu tür gündelik 

eğlence mekanları müziğin icra edilmesi ve müzikal hafızanın aktarılması açısından 

toplumun popüler kültürünü yansıtmakta, böylelikle devletin “idealize” edilmiş resmi 

müzik kurgusuna karşı geleneksel müziğe bir mücadele alanı açmaktadır. 

1876’da Sultan Abdülaziz’in tahttan indirildikten sonra Osmanlı İmparatorluğu’nun 

ilk anayasası ilan edilmiş ve 19 Mart 1877’de parlamento açılmıştır.
146

 Ancak üç ay 

sonra Abdülaziz’in halefi Sultan II. Abdülhamid anayasayı kaldırmış, literatürde 

“istibdad dönemi” olarak adlandırılan yeni bir süreç başlamıştır.
147

 Her  ne kadar 

devlet baskıcı ve despotik bir iktidar biçimiyle yönetilmiş olsa da Batılılaşma 

politikalarının en yoğun yaşandığı, merkezileşmenin devam ettiği bu dönemde; 

haberleşme ağlarında gelişmeler kat edilmiş, telgraf ağları hızla yayılmış, pek çok 

kente ulaşımı sağlayacak olan tren yolları inşa edilmiştir. Modern okulların sayısı 

artmaya, Osmanlı basını genişlemeye başlamıştır.
148

 Fakat aynı zamanda çıkan 

gazete ve dergilere sansür uygulanmış; siyasi konulara ilişkin özellikle de 

meşrutiyetçilik, milliyetçilik, liberalizme dair yazıların yayınlanması 

yasaklanmıştır.
149

 II. Abdülhamid milliyetçiliği ve liberalizmi yıkıcı ideolojiler 

olarak görmüş, bunların yıkıcı etkilerini azaltmak için halifelik makamını ve 

sembollerini kullanarak İslamcılık politikasına başvurmuştur.
150

 Dönemin çelişkilerle 

ve çatışmalarla dolu politik havası bir meşruiyet krizini aşmada kullanılan müziğe de 

                                                           
143

 Bertuğ, “Çalgılı Kahveler ve Diğer Musıki Mekanları,” 55. 
144

 Bertuğ, “Çalgılı Kahveler ve Diğer Musıki Mekanları,” 55. 
145

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 388. 
146

 Şerif Mardin, Türkiye Modernleşmesi (İstanbul: İletişim, 2015), 91. 
147

 Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Batılılaşması”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi 

Cilt: 1 (İstanbul: İletişim, 1985), 152. 
148

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 122-124. 
149

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 124. 
150

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 125. 



42 

 

yansımıştır. Devletin politikaları ile göstermek istediği Avrupalı imaj arasındaki 

çelişki müzik üzerinden açıkça görülebilmektedir. 

Kendi meşruiyetini din üzerinden halka kabul ettirmek isteyen Abdülhamid’in sadece 

diplomatik törenlerde değil aynı zamanda dinsel törenlerde, bayramlarda, dini 

günlerde de bilhassa Batı müziğini kullanmış olması ve milli marş olarak kabul 

edilen Callisto Guatelli’nin bestelediği “Hamidiye Marşı”nın Müzika-i Hümayun 

nezaretinde cuma selamlıklarında çalınması, bu açıdan oldukça dikkat çekicidir.
151

 

Nitekim bu durum, padişahın bir yandan hilafet makamını kullanarak İslam siyaseti 

uygulayıp bir yandan da dış siyaset içerisinde Batılı modern bir devlet imajını 

oluşturmaya çalışmasından doğan bir çelişkiyi yansıtmaktadır.
152

 1893 Chicago 

Sergisi’nde Osmanlı İmparatorluğu’nun “milli marş” olarak Hamidiye Marşı 

Muzıka-i Hümayun Nezareti tarafından çalınması ve 1901’de Alman İmparatoru’nun 

Sultanahmet Meydanı’nda Abdülhamid’e armağan ettiği Alman Çeşmesi’nin açılış 

merasiminde Alman ve Osmanlı mızıka heyetlerinin karşılıklı hünerlerini 

sergilemeleri gibi Avrupa ile karşılaşılan protokol görüşmelerinde modern devlet 

imajını korumaya yönelik sergilenen müzikal tutum oldukça önemli görülmüştür.
 153

 

Gençlik yıllarında Fransız Alexandre Efendi’den piyano dersleri almış, müzik 

bilgisini Guatelli ve Paul Dussoppe’den yararlanarak geliştirmiş ve çocuklarına da 

Batı müziği eğitimleri verdiren Abdülhamid; Batı müziğine daha sembolik 

bakmaktadır ve İmparatorluk’un imajı sorunu açısından önem arz ettiği 

görüşündedir.
154

 Dolayısıyla hem sembolik olarak müziği kullanmış hem de zevk 

olarak Batı müziğine bağlıdır. Dolmabahçe’den Yıldız’a taşındıktan sonra burada 

küçük bir tiyatro inşa ettirdiği bilinmekte,
155

 hatta 
 
Abdülhamid sarayının Batı müziği 

açısından özellikle ses, orkestra ve bale alanlarında bir cins konservatuar niteliğine 

sahip olduğunu söyleyen kaynaklar mevcuttur. Bu kaynaklardan en önemlilerinden 

biri ise dönemin önemli kadın bestekarlarından Leyla Hanım (Saz)’ın kaleme aldığı 

hatıralarıdır. Leyla Hanım, hatıralarında Çırağan ve Dolmabahçe Saraylarının zemin 

katlarının meşkhane olduğunu, saray kızlarının buralara derse yollandıklarını, 

kadınlardan oluşan saz takımları ve orkestraların olduğunu ve bu orkestra 

                                                           
151

 Turan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Geleneğin İcadı ve Müzik”, 23. 
152

 Selim Deringil, “19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğunda Resmi Müzik”, Defter 22 (1994): 33-34. 
153

 Deringil, “19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğunda Resmi Müzik”, 33-34. 
154

 Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda Batılılaşma ve Müzik”, 98. 
155

 Turan, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda Batılılaşma ve Müzik”,98. 



43 

 

takımlarında keman, viyolonsel, kontrbas çalan kızların bando takımlarında da 

çaldığını belirtmiştir.
156

 

Her ne kadar İslamcı ve Ümmetçi bir çizgi çizmeye çalışmış ve bu yönde 

politikalarda bulunmuş olsa da Abdülhamid’in özellikle de müzik alanındaki 

görüşlerinde dönemin Türkçülük tartışmalarının etkilerini gözlemleyebiliriz. 

Kendisiyle 1918 yılında yapılan bir mülakatta müzik zevki ile ilgili sorulan bir 

soruya verdiği şu cevaptan Abdülhamid’in hem Batı müziğine hem de Osmanlı 

müziğine bakış açısı hem de bir bakıma Erken Cumhuriyet’teki ötekileştirici 

söylemlerin temelini oluşturan ideolojilerin işaretleri fark edilebilir: 

Doğrusu, alaturka musikiden hoşlanmam. İnsana uyku getirir. Alafranga musikiyi tercih 

ederim. Bilhassa opera ve operetler pek hoşuma gider. Hem size bir şey söyleyeyim mi? 

Alaturka dediğimiz makamlar Türklere ait değildir. Yunanlardan, Acemlerden, Araplardan 

alınmıştır. Türk çalgısı davulla zurnadır derler ya: bundan da tereddüdüm vardır. Bu iki çalgı 

da Arapların imiş. Bir tarihte, Türkistan taraflarında seyahat etmiş bir zattan tahkik ettim. O 

tarafın köylerinde eskiden beri çalınan çalgı, sazmış. Bizde de Anadolu’nun asıl Türk 

köylerinde daima saz çalınırmış.
157

 

Abdülhamid’in bu cümleleriyle sansür uyguladığı, yasakladığı bir görüşün içinden 

konuşması oldukça ilginç görünmekle birlikte bir bakıma da dönemin düşünce 

dünyasındaki çatışmaların ve çelişkilerin bir sonucu olarak değerlendirilebilir. 

Nitekim yasaklara ve sansüre rağmen liberalist, meşrutiyetçi ve milliyetçi görüşler 

Abdülhamid’in merkezileştirmeye ve modernize etmeye çalıştığı eğitim 

kurumlarında hızla yayılmaya başlamıştır. Mülkiye ve Harbiye gibi okullarda eğitim 

gören yeni kuşaklar, hem liberal hem meşrutiyetçi düşüncelerin hem de basından 

takip ettikleri Yeni Osmanlılar’ın Osmanlı “yurtseverliliğinden” etkilenmiş,
158

 

sarayın geleneksel pederşahi, usta-çırak, pîr-mürşid, yaşlı-genç, padişah-kul eksenli 

bir dünya görüşünü sürdürmesini çağ dışı bularak harekete geçmişlerdir.
159

 İlk 

örgütlü muhalefet topluluğu olan İttihat ve Terakki Cemiyeti böylelikle 1889’da 

                                                           
156

 Mesut Cemil, Tanburi Cemil’in Hayatı (İstanbul:Kubbealtı,2012), 94. 
157

 Bülent Aksoy, Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar(İstanbul, Pan, 2008), 142. 
158

 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 135. 
159

 Mardin, Türkiye Modernleşmesi, 97. 



44 

 

Askerî Tıbbiye’de kurulmuş, 1908 devriminden bir süre sonra da siyasi parti olarak 

varlığını sürdürmüştür. 

Şerif Mardin’in de ifade ettiği üzere birçok siyasi ideolojinin yayılım gösterdiği bu 

süreçte milliyetçilik akımı da şekillenmeye başlamıştır.
 160

 Osmanlı’nın çok etnili, 

dinli yapısının korunması, her grubun ayrı bir devlet olmasından ziyade Osmanlı 

Devleti’ne bağlanması idealine dayanan “Osmanlıcılık” fikri Namık Kemal 

tarafından ortaya atılmış, “vatan” bu görüşe göre Türk, Arap, Arnavut, Ulah ve Rum, 

Müslüman, Gregoryen, Katolik ve Yahudi’den teşekkül eden Osmanlı camiası olarak 

kabul edilmiştir. Dolayısıyla Batı Avrupa’da 19. yüzyılın başından itibaren her 

“millet”in kendi “devlet”ine sahip olması gerektiği fikriyle gelişmeye başlayan Batı 

milliyetçiliğini farklı etnik kimlik, din ve dil gruplarını bünyesinde toplaması 

sebebiyle Osmanlı’nın benimsemesi oldukça geç olmuştur.
161

 Nitekim Tanıl 

Bora’nın da belirttiği gibi Türk milliyetçiliği de ulusal bağımsızlık kazanmak 

amacından çok imparatorluğu yitirme kaygısını taşımıştır. Beka sorunu ile birlikte 

Oryantalizmin Doğu üzerinden Batı tanımlamasından ilhamla etno-kültürel bir 

Türklük tarifinin ortaya çıktığı, Türkçülüğün mayalanmaya başladığı bir süreç ortaya 

çıkmıştır.
162

  II. Meşrutiyet ile birlikte diğer düşünce akımlarında olduğu gibi 

Türkçülük ideolojisi de Ziya Gökalp, Yusuf Akçura, Ahmed Agayef, Mehmet Fuat 

gibi dönemin pek çok aydınları tarafından çokça gündeme gelmeye, tartışılmaya 

başlanmıştır.
163

 Türkçülük akımının artan etkisi sadece Osmanlı basınında değil, aynı 

zamanda birçok kültürel alanda ve müzikte de yansımaları görülmüş, hatta “ulusal 

müzik” oluşturma fikri de bu dönemde filizlenmiştir. 

Erken Cumhuriyet’te de önemli tartışmalar yaratacak bu ulusal müzik olgusunun 

mimarlarından biri olan Ziya Gökalp’e göre Şark ve Garp müziklerinin de kökenleri 

Yunan medeniyeti olmakla beraber Garp müziği tamperaman düzene geçerek armoni 

ile birlikte çok sesli hale gelip gelişmiş, Şark müziği ise bu hususta “geri” kalmıştır. 

Ayrıca şark müziğini Osmanlı’nın çeşitli kimliklerini bünyesinde barındıran bir üst 

kimlik müziği olarak tanımlayıp “Osmanlı İttihad-ı Anâsır Musıkisi” olarak 

adlandırarak, bu müziğin Türk milletine ait olmadığını, Türk müziğinin ancak halk 

                                                           
160

 Mardin, Türkiye Modernleşmesi, 94. 
161

 Mardin, Türkiye Modernleşmesi, 94. 
162

 Tanıl Bora, Cereyanlar: Türkiye’de Siyasi İdeolojiler (İstanbul: İletişim, 2018), 196. 
163

 Şükrü Hanioğlu, “Türkçülük,” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi Cilt 5 (İstanbul: 

İletişim,1985), 1397. 



45 

 

müziğinde aranabileceğini ve ulusal müziğe de halk müziğinin Avrupa’nın müzik 

tekniklerini kullanarak geliştirilmesiyle ulaşılabileceğini belirtmiştir.
164

 Ziya 

Gökalp’den önce bu fikrin ateşli savunucusu olan Necip Asım (Yazıksız) da 

yazılarında Anadolu halk türkülerini ve şarkılarını toplayarak milli operalar yaratmak 

gerektiğini vurgular.
165

 Ziya Gökalp ile hemen hemen aynı dönemde Darülelhan 

Mecmuası’nda yazmış olduğu yazılarla ulusal müzik tartışmalarında etkin rol 

oynayan Halil Bedi (Yönetken) ise fikirlerini oryantalist (aslında içe dönük bir 

oryantalizm, bir nevi self-oryantalizm burada söz konusu) bir yaklaşım dile 

getirmiştir: 

… ‘Evcara, Nühüft ‘gibi makamatla ‘darbı fetih, berefsan, devri hindi, katakofti’ gibi düm 

tek usûllerinden ve ‘kâr, nakıs, semai…’ gibi formlardan ve malum sazlardan mürekkep şark 

musıkisi milli değil eskidir. Çünkü dünkü medeniyetin dünkü eski sanatıdır. Asrî ve milli 

olması için milli ruhu asrın en kudretli vasıtasıyla terennüm etmesi lazımdır. (…) 

Binaenaleyh mesele basittir. Yapılacak şey Garp sanatını elde etmek, Garb’ın teknik zevkine 

varmak, sonra orijinalite menba ve zemini olan halka inip halk zevkiyle mütezevvik olarak 

ecnebi tesirleri görmemiş halk motiflerini, Garp tekniğiyle terennüm etmektir.
166

 

Osmanlı-Türk müziğini dışlayan, ulusal müzik kronotopunun dışında bırakan 

görüşlerin aksine yine bu görüşlerden beslenerek aynı söylem mekanizmasının 

içinden konuşan Mahmud Ragıp (Gazimihal) ve Hüseyin Sadettin (Arel) daha esnek 

bir ulusal müzik anlayışı sergilemişler, Türk müziği kimliğinin içerisine Osmanlı 

müziğini dahil etmişlerdir. Gazimihal’e göre sadece halk müziğinden yapılacak olan 

armonizasyon ulusal müziğin yaratımında ilham ufuklarını daraltabileceğinden 

“incesaz musıkisi”nden de yararlanılması gerekmektedir: “Elyevm, iki türlü milli 

musıkiye malik bulunuyoruz: 1. Anadolu musıkisi, 2. Şehirlere mahsus olan eski 

havas musıkisinin mâbâdı yani ‘incesaz musıkisi’dir… her ikisi de millidir çünkü 

milli hayatlarımızın ihtiyaçları ve nev’ilerinin eserleridirler, bizim ruhumuzdan 

doğmuşlardır.”
167 

 

Burada her ne kadar yararlanılması gereken bir kaynak olarak Osmanlı müziğini 

göstermiş olsa da Gazimihal, Gökalp’in dogmatizmine bilimsel dayanaklar 

                                                           
164

 Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 97. 
165

 Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 94. 
166

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 110. 
167

 Aktaran: Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 101. 



46 

 

yaratmaktan geri kalmayıp  “ileri-geri” ikiliği üzerinden teknik bir hiyerarşi inşasına 

destek vermiştir.
168

 Ulusal müzik üzerinden dönen tartışmalar Erken Cumhuriyet 

döneminde hızla devam edip daha karmaşık hale geleceğinden dolayı detaylı 

analizleri bir sonraki bölüme bırakılmış olsa dahi Erken Cumhuriyet’teki müzik 

politikalarının ikinci meşrutiyetin ve hatta daha öncesinin düşün dünyasında yeşeren 

müzik tasavvuruyla şekillendiğini göstermek açısından bir başlangıç yapmış 

bulunuyoruz. Tüm bu tartışma alanları Erken Cumhuriyet’te de şekillenecek olan 

mücadele alanlarının temelini oluşturduğu için değinilmesi gereken önemli 

hususlardır. 

Bütün bu tartışmalarla paralel olarak Osmanlı müziğinde özellikle de icra-üretim ve 

dinleme pratiklerinde dönüşümler hızla devam etmiş, teknik çalışmalara önem 

verilmiştir. Öncelikle aktarım pratikleri modernleşme ve merkezileşme sürecinin 

etkisiyle yeni oluşmaya başlayan kurumlarda modern eğitim metotlarıyla 

gerçekleşmeye başlamıştır. II. Meşrutiyet’ten itibaren başta Darülfeyz-i Musıki, 

Darülmusıki-i Osmanî ve Darüttalim-i Musıki olmak üzere özel teşebbüsler olarak 

çeşitli isimlerde ve İstanbul’un çeşitli semtlerinde faaliyet gösteren müzik 

cemiyetlerinde eğitim verilmeye başlanmıştır.
169

 Dönemin bu ihtiyacına uygun 

olarak 1912 yılında “Darül Bedâyi-i Osmanî” açılmıştır. Fransız asıllı ünlü bir tiyatro 

ustası olan André Antoıne’nin idaresinde açılan bu kurum tiyatro ve müzik 

sanatlarının öğretileceği ve halka açık temsillerin verileceği bir okul olarak 

Şehzadebaşı’ndaki Letafet Apartmanı’nda hizmet vermeye başlamıştır.
170

 Darül 

Bedâyi’nin müzik bölümü ise 1916 yılında “Darül Elhan” (nağmelerin evi), ayrı bir 

kurum olarak yeniden yapılandırılmıştır.
171

 Dönemin önemli bir müzikoloğu olan 

Rauf Yekta Bey’in ve dönemin önde gelen diğer müzik insanlarının da katkısıyla iki 

ayrı bölümde fakat aynı çatı altında hem Osmanlı müziğinin hem de Batı müziğinin 

öğreniminin sağlandığı Darülelhan, Türkiye’nin konservatuar niteliği taşıyan ilk 

modern müzik kuruluşudur. Bu kurumun öğretim kadrosunda; Ali Rıfat Çağatay, 

Zati Arca, Ahmed Irsoy, Tanburi Cemil Bey, İsmail Hakkı Bey, Sadeddin Arel, 

Suphi Ezgi, Leon Hancıyan, Zeki Üngör, Rauf Yekta Bey, Neyzen Emin Dede 

                                                           
168

 Behar, Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler, 103. 
169

 Gönül Paçacı Tuncay, “Cumhuriyet’in Müziği ve İstanbul,” Antik Çağdan XXI. Yüzyıla Büyük 

İstanbul Tarihi/Müzik ve Kültürü cilt 7 (İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yayınları, 
2015), 77. 
170

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 82. 
171

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 84. 



47 

 

(Yazıcı), Refik Fersan, Ruşen Ferit Kam ve Kevser Hanım gibi Osmanlı müzik 

dünyasının birçok önemli ismi yer almıştır.
172

  

Dört yıllık bir eğitim planını kapsayan bu okulda Batı müziği ve Osmanlı müziğinin 

eğitimi birlikte devam etmiş; nazariyat, solfej, dini müzik, Osmanlı müziği sazları, 

şan gibi modern ve geleneksel dersler aynı kurum altında verilmiş, bu dersler 

içerisinde hem modern eğitim metotları hem de meşk geleneği pratikleri 

kullanılmıştır.
 173

 Nitekim meşk sisteminin de eğitim pratikleri içinde devam ettiği 

Ziya Paşa ve “Şark Musikisi Tarih ve Nazariyatı” hocası olan Rauf Yekta Bey 

tarafından birlikte hazırlanan eğitim programında açıkça görülmektedir. Örneğin bu 

konservatuarın Osmanlı müziğini icra eden bölümünün ilk üç sınıfında öğrencilere 

zorunlu ders olarak “İlahiler ve Mevlevi ayinleri meşk edileceği” ders müfredatında 

açık olarak belirtilmiştir. Bu dersi de Osmanlı müziğinin önemli bestekarlarından biri 

olan Zekai Dede’nin oğlu Zekaizade Ahmet Efendi vermiştir.
174

 

Müzik eğitimi veren ciddi kurumlara olan ihtiyacın artması sebebiyle Daarülbedayi 

ve Darülelhan gibi kurumların dışında da birçok müzisyenin ve bestekarın özel 

teşebbüsleriyle Osmanlı müziğinin öğretilebileceği kurumların açılması için çaba 

harcanmıştır. Bu amaca yönelik ilk atılım 1908’de İstanbul’un Koska semtinde 

Şehzade Ziyaeddin Efendi himayesinde bir “cemiyet” olarak kurulan “Dar’ül-Musıki 

Osmani” ile olmuştur.
175

 Bu cemiyet 1912 yılında okul durumuna getirilmiş, öğretim 

kadrosunda da Kemani Aleksan Ağa, Kemani Kirkor, Leon Hancıyan, Neyzen 

Tevfik, Hacı Kirami Efendi gibi musikişinaslar yer almıştır. Düzenli olarak konserler 

verdiği bilinen bu kurum Balkan Savaşları sırasında kapanmış ve bünyesinde 

barındırdığı kimseler ise ya İstanbul Opereti’ne geçmişler ya da daha sonraları 

“Darüttalim-i Musiki”nin temelini oluşturmuşlardır.
176

 Bir diğer önemli özel kuruluş 

olan Üsküdar Musiki Cemiyeti ise, 1908 yılında musikişinas Ata Bey tarafından, 

kendi evinin bir bölümünde “Anadolu Musiki Mektebi” olarak kurulmuş ve Darü’l 

Feyz-i Musiki ile birleştikten ve çeşitli dönüşümler yaşadıktan sonra “Üsküdar 

Musiki Cemiyeti” adını almıştır. Kuruluşundan varlığını hala sürdürdüğü bugüne 

kadar Ali Rıfat Çağatay, Hoca Ziya Bey, Udi Sami Bey, Klarnet İbrahim Efendi, 

                                                           
172

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 86. 
173

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 178. 
174

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 178. 
175

 Özalp, Nazmi. Türk Musiki Tarihi , 89. 
176

 Özalp, Nazmi. Türk Musiki Tarihi, 89. 



48 

 

Fuat Sorguç, Besim Şerif Bey, Selahaddin Pınar, Zühtü Bardakoğlu, Osman Güvenir, 

Emin Ongan, Necati Tokyay, Halil Can gibi müzisyenler bu kurumda ders 

vermişlerdir.
177

 Bunun gibi birçok musiki cemiyetleri Osmanlı’da sarayın 

korumasından kopan ve yeni rejimle de dışlanan müziğin örgütlenme mekânı, icra 

edildiği ve öğrenildiği yerler olmuşlardır.
 178

 Aynı şekilde Ali Şamil Paşa’nın 

konağında 1915 yılında Edhem Bey tarafından kurulan ve daha sonraları Üsküdar 

Musıki Cemiyeti’ne eklenmiş olan “Darü’l Feyz-i Musiki” de öğretim kadrosunda 

Udi Sami Bey, Lavtacı Hacı Tahsin, Kemani Naim Bey, Neyzen ve Nısfiyezen 

Cemil Bey, Edhem Nuri Bey, Selahattin Pınar, Ata Bey, Kadıköylü Tanburi Fuat 

Sarguç’un yer aldığı önemli bir öğrenim mekanı olmuştur.
179

 Bu bahsettiğimiz 

cemiyetlerdeki eğitimlerde hem modern hem de geleneksel metotlar kullanılmış, 

modern yenilikler gelenekle birlikte bu mekânlarda müziğe işlemiştir. 

Müzik öğreniminin yapıldığı özel kuruluşlarından en uzun ömürlü olanlarından bir 

diğeri de “Darüttalim-i Musiki”dir.
180

 1916’da Şehzadebaşı’nda kurulan Darüttalim-i 

Musiki ayrıca bir dernek olup, bu dernek bünyesinde Vezneciler’de nota ve müzik 

aletleri satılan ve tamir edilen bir mağaza açılmış, yurtdışında birkaç konser gezisi 

düzenlenmiş, yurt içinde de düzenli olarak konserler verilmiş ve plaklar 

doldurulmuştur.
181

 Konserler ayrıca Beyazıt’ta, Şehzadebaşı’nda Şems 

Kıraathaneleri’nde her akşam gerçekleşmiştir. Bu cemiyette Fahri Kopuz, Reşat Erer, 

Âmâ Nazım Bey, Neyzen İhsan Aziz Bey, belli bir süre de H.Sadeddin Arel ve Dr. 

Suphi Ezgi dersler vermişler, arıca Cevdet Çağla, Ferit Alnar, Naime ve Nebile 

Hanımlar gibi sanatkârlar da burada görevde bulunmuşlardır.
182

 Nota basımlarıyla 

daha çok gündeme gelmiş ve bu hususta da büyük katkılar sunmuş olan bu kurum 

1925’te talebeleri için bastırdığı nota defterlerinin arkasında yazdıkları şu cümlelerle 

niçin nota yayımcılığına giriştiklerini açıklar niteliktedir: 

Şimdiye kadar saha-yı intişara [yayın alanına] çıkarılan notaların Heyetin [Darüttalim-i 

Musiki İcra Heyeti] çaldıklarına âdem-i mutabakatından [ayrı olmamasından] şikâyet 

                                                           
177

 Özalp, Türk Musiki Tarihi, 89. 
178

 Ayas, Musiki İnkılâbının Sosyolojisi, 314. 
179 Özalp, Türk Musiki Tarihi, 89. 
180

 Özalp,  Türk Musikisi Tarihi, 88 
181

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 102. 
182

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 88. 



49 

 

edilmekteydi. Heyet bundan böyle bir külliyat neşrine teşebbüs etmiştir… Peşrev ve beste, 

semai ve şarkıları heyet-i musikimizin çaldığı gibi neşre karar verdiği arz ve tebşir olunur.
183

 

Osmanlı müzik geleneğinin yazıya dayanmıyor oluşu besteye ve icraya yönelik 

çeşitlilik sağlaması açısından bir zenginlik sağlamaktadır. İcracıya özgürlük alanı 

tanıyan ve hocasından meşk ettiği gibi eseri hafızasına almak üzere temelleri olan 

Osmanlı müzik geleneğinin bestecisinden çıktığı gibi orijinal bir kayıtın varlığını 

beklemek ve bu farklılıkları zenginlik olarak görmekten ziyade bir kusur ya da 

yanlışlık nazarında değerlendirmek bu döneme özgü bir kaygıyı yansıtmaktadır. Bu 

söylemle de meşk farklılıkların getirdiği birçok varyantların olması sebebiyle bir 

standartlaşmaya gittiklerini açıklamış bulunmaktadırlar. Nitekim bir başka 

yayınlarında ise bu farklılıkları bir “kötü alışkanlık” olarak gördüklerini beyan 

etmişlerdir: 

Asar-ı kadime [eski eserler] musikişinaslarımızın geçtikleri asarı az çok zevk-i bediilerine 

[estetik zevklerine] göre tebdil ve tağyir etmek [değiştirmek ve farklılaştırmak] itiyad-ı 

sakiminden [kötü alışkanlığından] kurtulamadıkları notacılığın pek geri olduğu bir zamanda 

kayıt ve zapt ettikleri cihette hangileri doğru hangileri yanlış bunu tefkir etmek [ayrıştırmak] 

mümkün değildir.
184

 

Bu durum bir bakıma gelenek içerisindeki anlayış değişikliğini ve eğitim-aktarım-

icra pratiklerindeki dönüşümü göstermektedir. Geleneğin Batı müziğiyle olan 

yakınlık sebebiyle notasyonda, nazariyatta ve dolayısıyla öğrenim metodunda 

Batı’nın müzik teorisi ve metodundan etkilenerek dönüşümler yaşaması dinleme 

pratiklerine de sirayet etmiştir. Salonlu, programlı, biletli, sahneli, şefli icra düzeni 

Osmanlı-Türk müziğinde olmayan, Avrupaî koral ve orkestral bir dinleti düzeni hızla 

yayılarak II. Meşrutiyet’ten sonra görülmeye başlamıştır.
185

 Yukarıda bahsedilen 

amatör ya da yarı profesyonel müzik cemiyetlerinin fasıl heyetleri Tepebaşı 

Tiyatrosu, Millet Tiyatrosu, İhsaniye Sineması gibi salonlarda düzenli olarak halka 

açık konserler verilmiş; dönemin önemli icracıları olan Tanburi Cemil Bey, Hafız 

                                                           
183

 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 104. 
184

 Aktaran: Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz, 102. 
185

 Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi, 54. 



50 

 

Yusuf Efendi, Udî Fahri (Kopuz), Neyzen İhsan Aziz Bey ve pek çok müzisyen bu 

konserlerde sahne almışlardır.
186

  

Meşk geleneğinin icracı ile dinleyicinin samimi birlikteliği sahneli, programlı, biletli 

konser icraları ile bir “ciddiyet”e bürünmesi, dinlemenin ve icranın yapısını 

değiştirmiştir. Bu dinleme edimini değiştiren bir diğer gelişme ise yeni bir icat olan 

fonografların Osmanlı topraklarına girmesiyle gerçekleşmiştir. Konser icralarının 

yaygınlaşmasıyla Osmanlı-Türk müziği profesyonelleşmeye başlamış, müzisyenlik 

profesyonel bir meslek haline gelmiştir. Böylelikle kitlesel bir müzik piyasasının 

temelleri atılmış, fonograf ve gramofon gibi teknolojilerin gelişmesiyle de hali 

hazırda bekleyen bir müzik piyasası oluşmuştur. Oluşmaya başlayan müzik piyasası 

da geniş kitleler tarafından müziğin tüketilmesine olanak sağlamış ve toplumsal pek 

çok grubun dahil olduğu bir “tüketici kitlesi” meydana getirmiştir. Aynı zamanda 

alternatif bir dinleme mekanı yaratan gramofon ve fonograflar, icracı ile dinleyici 

arasında farklı bir karşılaşma imkanı tanımış; bir araya gelmeden müziğin her yerde 

ve mekanda dinlenilmesini sağlayarak yeni dinleme pratikleri oluşturmuştur. Popüler 

müziğin oluşmasına katkıda bulunmasına ek olarak fonograf ve gramofonlar, 

notasyon gibi yazılı müzik hafızasının dışında yeni bir müzikal hafıza alanı 

yaratmıştır. Müziğin kendisini ve müzikte yaşanan tüm süreçleri kayıt altına alan bir 

tanık olarak nitelendirebileceğimiz bu ses kayıt makineleri, modernizmin gündelik 

hayattaki işleyişini takip etmek açısından da ayrıca önem teşkil etmektedir. 

2.3 Osmanlı-Türk Müziğinin Yeni Mekanı: Taş Plaklar 

İlk ses kayıt cihazı 1855’te Fransa’da yaşayan bir İrlandalı olan Léon Scott de 

Martinville tarafından icat edilmiştir. “Phonautograph” adı verilen bu cihaz 

sayesinde üzeri isle kaplanmış bir kağıda ses kaydedilebilmiş fakat kayıt yeniden 

sese dönüşememiştir.
187

 Bu icat, daha sonra Edison fonografı geliştirmesinde ilham 

kaynağı olmuştur. Graham Bell ve Thomas Watson’un 1876’da telefonu icat 

etmelerinden kısa bir süre sonra 1877’de Edison fonografı icat etmiş, ilk ses kaydını 

bu cihazla üzerinde ince bir kalay levha olan silindiri çevirerek çelik iğne ile “Mary 

Had a Little Lamb” şarkısını zapt ederek gerçekleştirmiştir.
188

 Patentini aldıktan 

sonra Edison fonografın kullanım amaçlarına dair on maddelik bir manifesto 

                                                           
186

 Behar, Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi, 54. 
187

 M. Muammer Karabey, “Müzik Piyasamızın Yüz Yılı,” Cumhuriyet’in Sesleri (İstanbul: Tarih Vakfı 

Yayınları, 1999), 168. 
188

 Cemal Ünlü, Git Zaman Gel Zaman (İstanbul: Pan, 2016), 20-25. 



51 

 

yayınlamıştır. Bu manifestoya göre müzik kaydı, müzikli kutular, oyuncaklar, 

görmeyenler için işitsel kitaplar, eğitim, mektup yazma ve not tutma amacıyla 

kullanılabilecek olan fonograf, piyasaya sunulmuş fakat beklenilen ilgiyle 

karşılanmayınca Edison karamsarlığa kapılıp diğer icatlarıyla ilgilenmeye 

başlamıştır.
189

 Bu sırada Graham Bell arkadaşlarıyla birlikte 1881’de fonografı 

geliştirerek “grafofon”u (graphophone) ortaya çıkarmış ve 1886’da da patentini 

almıştır. Aynı zamanda “The American Graphophone Company” ile “The Columbia 

Phonograph” şirketlerinin bünyeleri altında tanıtım kampanyalarına girişmiştir. Bu 

girişimler başarıyla sonuçlanmış ve böylelikle Bell ile Edison arasında yaşanacak 

olan patent krizi patlak vermiştir. Fakat arabulucular sayesinde 1888’de kurulan 

“North American Phonograph” adındaki şirketin altında buluşturulup rekabet 

ortaklığa dönüştürülmüştür. Ortak çalışmalarla artık seri üretime hazır bulunan 

fonograf, 1889 yılında Paris Fuarı’nda Avrupa’ya tanıtılmıştır.
190

 

Fonografla ilk müzik kayıtları da aynı yıllarda Edison’un laboratuvarında 12 yaşında 

bir piyanist olan Josef Hofmann’ın iki dakikalık silindir kaydı ile gerçekleştirilmiştir. 

Ardından 1889’da Johannes Brahms’ın Macar danslarından biri kaydedilmiş, aynı yıl 

Metropolitan Operası’nda ilk orkestra ve senfoni kayıtları silindirlere alınmıştır.
191

 

Ticari olarak ilk silindir kayıtlarına ise Frank Goede ve John Mittauer gibi 

sanatçılarla başlanmış, orkestra kayıtları için de Ed Issler Orkestrası ile çalışılmıştır. 

Yapılan ticari kayıtlar 1892’de piyasaya sürülmüş, kayıtlara dair ilk katalog ise 

Columbia Phonograph Company of Washington D. C. tarafından yayınlanmıştır.
192

 

1890’dan itibaren Amerika’da, İngiltere’de, Almanya’da ve Fransa’da yaygınlaşan 

fonograf birkaç yıl içinde İstanbul’da da görülmeye başlanmış fakat ilk tanışma basın 

yoluyla gerçekleşmiştir. Fonografı konu eden ilk yayın Ahmet Rasim tarafından 

1887’da Fransızca’dan çevrilen “Bedâyi Keşfiyât ve İhtirâat-i Beşeriyye” adlı bir 

tanıtım kitapçığıdır. 16 sayfadan oluşan bu kitapçıkta “Fonograf: Sadâyı Tahrir ve 

İade Eden Alet” başlığı altında hem Ahmet Rasim’in kendi görüşleri hem de asıl 

metnin çevirisi yer almaktadır. Fonografın icat süreci, yapısı, çalışma teorisi ve 

                                                           
189

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 28-30. 
190

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 30-33. 
191

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 33-34. 
192

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 34-35. 



52 

 

tekniği üzerine ayrıntılı ve resimli açıklamalarla bu kitapçıkta anlatılmıştır.
193

 Aynı 

zamanda tanıtım yazıları günlük basında da yer bulmuş, 9 Ağustos 1888 tarihli 

“Tarik” gazetesinin “Fenni” başlığı altında fonografa dair bir haber yayınlanmıştır: 

Amerika’da fonograf nâm nâkil-i sadâ âletinin mucidi Mösyö Edison Paris’teki adamı 

(Mösyö Gorö)’ye yeni bir fonograf irsal etmiştir. İngiliz ve sair muharrirler işbu fonografı 

ziyaret ve muayene etmişlerdir. Yeni fonograf bir adamın sesini tamamiyle taklid 

eylediğinden söylenilen sözler bu âlet ile nakl olmaktadır. Bu suretle yazıya hâcet kalmayıp 

fonograf ile mükâleme ve muhâbere olunacaktır. Yeni fonografın tanesi 125 franktır. İşbu 

yeni fonografı imâl etmek üzere New York’ta elli milyon frank sermayeyle bir şirket teşkil 

olunup günde iki bin fonograf imâl edilecektir.
194

 

Bu haberden iki gün sonra Rusya’nın Petersburg şehrindeki resmî bir gazetede 

fonograf hakkında tanıtıcı bir makale yayınlanmış, bu makale de Ahmed Nazmi 

tarafından tercüme edilip Osmanlı dünyasına sunulmuştur. Metinde “sadayı yazan” 

anlamındaki “sadanüvis” kelimesiyle tanımlanan fonografın özelliklerine ve kısa 

olan tarihçesine yer verilmiştir.
195

 

Bu tür haber ya da tanıtım yazıları bize fonograftan ilk ne zaman haberdar 

olunduğuna dair fikir verebilmekte, fakat Osmanlı topraklarında ilk ne zaman 

görülmeye başlandığı tam olarak bilinememektedir. Vechi Saygun’un Osmanlı-Türk 

müziğinin önemli bestekarlarından biri olan Santurî Ethem Efendi için 1948’de 

kaleme aldığı yazısında fonografın 1895 yılında İstanbul’a geldiğini belirtmiştir. 

Saygun’un yazısı sadece tarihlendirme açısından değil aynı zamanda fonografla 

gerçekleşmeye başlayacak olan yeni üretim pratiklerine dair tanıklıklar sunması 

bakımından da oldukça önemlidir: 

Weinberg, fonografı İstanbul’a ilk getirdiği zamanlarda (1311-1313…1895) Hafız Âşir 

Efendi’nin ısrarı ile birkaç arkadaşın müştereken Bahçekapı’da açtıkları Gülistan mağazası, 

fonograf kovanlarının satış yeri idi. Kazancılar’da oturdukları sıralarda çok seviştikleri Udî 

Nevres Bey, zamanın meşhur sazendeleri ve hanendelerinden Üsküdarlı Fuat Beyler, bir 

stüdyo halini alan Ethem Bey’in evinde Pazar günü toplanıp kovan doldururlardı. Teksir 

                                                           
193

 Ahmet Rasim, Bedayi-i Keşfiyât ve İhtirâat-ı Beşeriyye’den Fonograf (İstanbul: Matba-i K. 

Bağdatlıyan, 1302(1887)). 
194

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 102-103. 
195

 Alimdar, Selçuk. Osmanlı’da Batı Müziği, 300. 



53 

 

ettikleri kovanlar evde kutular içinde muhafaza edilir, sonra mağazaya gönderilirdi. Bu arada 

Ethem Bey’in birçok santur taksimleri doldurduğunu maalesef elimizde fikir edinmek için 

tek numunesi bulunmadığından ancak oğlunun naklettiği hatıra ile öğreniyoruz. Gramofonun 

taammümü [yaygınlaşması] üzerine Hafız Âşir diğer arkadaşlarının hisselerini vererek 

mağazayı satın almış, plak devri başladığı vakit yapılan teklifler Ethem Bey’in şartlarına 

uymadığından kendisi plağa çalmaktan sarfı nazar etmiştir.
196

 

İstanbul’a fonografı ilk olarak Pathé Freres fonograf firmasının İstanbul temsilcisi 

olan Sigmund Weinberg getirmiştir. Aynı zamanda Weinberg Pathé firmasının 

sinema alanına da el atması sebebiyle film gösterimi faaliyetlerinde de bulunmuş, 

İstanbul’un çeşitli mekanlarında sinema etkinlikleri gerçekleştirmiştir. Aynı yıllarda 

İstanbul halkını da fonografla tanıştırmış, ilk olarak eczanelerde, kırlarda yapılan 

şenliklerde sergilenen fonograf daha sonra Weinberg’in Beyoğlu’ndaki mağazasında 

satışa sunulmaya başlanmıştır. Sinema ve fonografa dair ilk deneyimleri aktaran 

yazar Ercüment Ekrem Talu, Pera Caddesi’ndeki Büyük Della Sudda Eczanesi’nde 

fonografla karşılaşma anını şu cümlelerle anlatmıştır: 

Benim dinlediğim alet borusuzdu ve diyafram üzerinden uzatılmış olup uçları kulaklara 

sokulan çifte lastik ile sadâyı naklederdi. Plak yerine balmumundan, hususi tarzda yapılmış 

üstüvâni kovanlar kullanılırdı. Yine hususi bir dispozitif sayesinde kovanları silmek ve 

yeniden doldurmak kabildi. Bu suretle dinlediğiniz sazende veya hanendeyi davet eder, 

sevdiğiniz havalarla bizzat kovan doldurabilirdiniz. Hiç unutmam ben, Fransız edibi Emile 

Zola’nın güç anlaşılır bir nutku ve bir de Enclume adlı bir polkayı ilk olarak dinlemiştim.
197

 

Gazeteci Burhan Felek’in aktardıklarından öğrenildiği üzere kısa bir müddet sonra 

eczane gibi yerlerin dışında kırlık ve mesirelerde düzenlenen panayırlarda da 

fonograf dinlenir hale gelmiş, toplumsal hayatın içine dahil olmuştur: “Fonografın ilk 

numunesini Üsküdar Bitlikhâne-i Harmanlık meydanında bir hıdrellez günü iki 

kulağıma ince lastik boru ile vızlayan bir aletle dinlemiştim. Boru yoktu ve kovan 

(üstüvane) şeklinde mum silindirlerle çalınırdı.”
198

 

Bir müddet sonra gazinolar, eğlence yerleri, tiyatrolar, cambazhaneler, müzik 

aletlerinin ve notalarının satıldığı dükkanların yanında artık fonografhaneler de yer 

                                                           
196

 Vecdi Saygun, “Santuri Ethem Bey Hayatı ve Eserleri,” Türk Musıkisi Dergisi 2, (1948): 9. 
197

 Aktaran: Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 89. 
198

 Aktaran: Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 90. 



54 

 

almaya başlamıştır. Fonograf silindirlerinin kapaklarından tespit edilen G&C Parma, 

Grand Rue de Pera 272; Magasin-Gulustan, Keupru Bachi, Eminonu 56; 

Phonographie Hadikai Mousiquie, Chehzade Bachi, Vis a Vis de Brindiji Daire; A 

Lehner, Maison de pianos, musique et intruments, Grand Rue Passage d’Europe, 

No:13; Phographie Nedjati, Stamboul Veznedjiler no:5-7; Andelib Magasin 

d’instruments De Musique, Stamboul, Baktché-Kapou, Rue Hamidié, No: 52 gibi 

adreslerde fonograf ve silindir satışlarının yapılmış olduğu çıkarılmaktadır.
 199

 Bu 

dükkanlar ve fonografhaneler ile birlikte eğlence kültürünün içerisinde fonograflar 

kendine bir alan açmaya başlamış; hatta müzik üretiminin ve tüketiminin bu 

dükkanlar aracılığıyla gerçekleşmesi müziğin kendisine de yeni alanlar sunmuştur.  

Nitekim fonograf kullanımının kolay olması, hemen her yerde kayıt yapabilme 

olanağı sağlamış; sessiz herhangi bir mekanda fonograf silindirleri 

doldurulabilmiştir. Özel bir kayıt stüdyosunun bulunmadığı bu dönemde kayda 

elverişli sessiz bir ortam oluşturularak Kemani Zafiraki Efendi’nin Vezneciler’deki 

“Meşkhane-i Osmanî” dükkanı, Hafız Âşir’in Gülistan Mağazası ya da yukarıda 

bahsedildiği üzere Santuri Ethem Bey’in evi gibi zaten müziğin üretilmekte olduğu 

mekanlarda kayıtlar gerçekleştirilmiştir.
200

 

Fonografın en parlak dönemi olan 1880-1903 yılları arasındaki süreçte Hafız Sami, 

Hafız Osman, Hafız Âşir, Tanburi Cemil, Neyzen Tevfik, Kemani Memduh gibi pek 

çok sanatkar tarafından çok sayıda silindire kayıt doldurulmuş ve bu kayıtlar 

yukarıda bahsettiğimiz dükkanlarda satışa sunulmuştur. Bu dükkanlardan en 

bilinenlerden biri olan Gülistan Mağazası’nın bir ilanında sanatkarların doldurmuş 

oldukları silindirlerin satışına dair çalışmaları şu şekilde duyurulmuştur: 

Her cinsten olmak üzere en mükemmel Amerikan fonograf makineleri… Fenn-i musıkide 

fonograftan bi hakkın istifade etmek yani hanendegâhın nagamat ve evsât-ı ruhnevâzını 

ayniyle tekrar edecek surette kovanlar ihzâr eylemek hususunu san’at ve melekinde terakkiye 

en güzel bir vasıta ad eden Gülistan Mağazası, birçok senelerden beri bu yolda sarf ettiği 

mesai neticesinde şu neticeyi istihsal etmiş ve bunu da mezkûr mağazayı teşrife rağbet 

buyuracak zevk-cuyan sahibi musıki nazarında ispata amade bulunmuştur. Gerek kadın ve 

                                                           
199

 Karabey, “Müzik Piyasamızın Yüz Yılı”, 168. 
200

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 105-107. 



55 

 

gerek erkek fen aşnayan musıki tarafından söylenmiş beste ve semai ve nefes ve kâr gibi 

parçalarla imlâ edilmiş kovanların en mükemmelleri mezkûr mağazada yapılmaktadır.
201

 

Yapılan kayıtların çoğu da aslında tek bir kopyadan ibaret olup ayrı ayrı doldurulan 

silindir kovanlarından oluşmaktadır. Nitekim o sırada kovandan kovana çoğaltma 

işlemi henüz yaygınlaşmamıştır. Bu sebeple seri üretim tam anlamıyla 

gerçekleşememiş, ancak gramofonun ve gramofon plaklarının geliştirilmesiyle bu 

mümkün olabilmiştir. 

Fonografın icadından yaklaşık on yıl kadar sonra Emile Berliner fonograftan yola 

çıkarak yeni bir ses kayıt cihazı icat etmiş, 26 Eylül 1887’de de “gramophone” adıyla 

tescil ettirip patentini almıştır.
202

 Bell ve Edison kayıt malzemesi olarak 

balmumundan yapılmış silindirler kullanırken Berliner düz yüzeyli yuvarlak plaklar 

kullanmış, böylelikle yüzey üzerindeki ses çizgilerinin yansal (lateral) düzende 

kaydını sağlayıp iğnenin geçtiği yolun iki yanına ses izlerinin geçirilmesi yöntemini 

geliştirmiştir. Fonograf silindirlerin ses izlerinin dikey iniş ve çıkışlar halinde 

kaydedildiği kayıt düzeninin dışında yeni bir sistem oluşturmasının yanı sıra plak 

çoğaltımının önündeki engelleri de aşmış, sesin kaydedildiği kalıptan istenilen kadar 

plak basımının yapılmasını sağlamıştır.
203

 Gramofonun fonograftan daha gelişmiş 

olması ve plaklarının sınırsız sayıda çoğaltılabilmesi bir satış strateji olarak 

sunulmuş, plakların seri üretimi ise 1899’da Berliner’in Hanover’deki fabrikasında 

başlanmıştır.
204

 1900 yılında Gramophone Company’nin firma teknisyenleri, 

Hindistan’dan İspanya’ya pek çok ülkeye derleme kayıtlar yapmak üzere taşınabilir 

gramofonlarla yola çıkmışlar, gittikleri bölgelerin müzik zevklerine ve geleneklerine 

dair bilgi toplamışlardır. 1898-1921 yılları arasında yaklaşık 200.000 kayıt yapan 

firma için Hanover fabrikasının kapasitesi yetersiz kalınca İngiltere, Fransa, Rusya, 

Avusturya-Macaristan, İspanya ve Hindistan gibi ülkelere de fabrikalar açılmıştır.
205

 

Büyüyen gramofon piyasası içerisinde dünyanın pek çok yerinde bir sermayedar 

grup oluşmaya başlamış; Amerika’da Viktor, Red Seal, Columbia firmaları, 

Avrupa’da Carl Lindstorm Ag., The Gramophone C., Favorit, Zonophone, His 

Master’s Voice, Lyrophon, Pathé, Homophon, Columbia, Odeon, Homokord, Beka, 

                                                           
201

 Aktaran: Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 109. 
202

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 42. 
203

 İlhan Mimaroğlu, Musıki Tarihi (İstanbul: Varlık, 1995), 303. 
204

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği., 234. 
205

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 234. 



56 

 

Parlophon isimli firmalar kurulmuştur.
206

 Osmanlı İmparatorluğu’na ise ilk önce 

Favorit ve Zonophone firmaları, onları takiben de Gramofon Concert Record gelmiş, 

tek yüzlü Türkçe, Arnavutça, Ermenice, Arapça, Rumca pek çok plak 

doldurmuşlardır.
207

 

İstanbul’da ilk gramofon kayıtları 1900 yılında The Gramophone Company Ses 

mühendisleri tarafından yapılmış, bu plaklara Astikzade Boğos, Sarrı Onnik, Ağopos 

Efendi, Kemanî İhsan, Kemençeci Anastas ve Visilaki Efendi gibi müzisyenlerin 

icraları aktarılmıştır.
208

 Kalıplara alınan kayıtlar önce Almanya ve İngiltere’deki 

basım fabrikalarına gönderilmekte, plaklar basıldıktan sonra da başta İstanbul olmak 

üzere Osmanlı’nın diğer pek çok şehirlerine dağıtımı yapılmaktadır. Firma bu 

kayıtların dışındaki Beyrut, Kahire, Selanik, Edirne, Atina ve İzmir’de 

gerçekleştirdiği kayıtları da Gramophone Record and Typewriter Record, 

Gramophone Concert Record, Gramophone Monarch Record, Disque Pour 

Zonophone, Polyphone, Victor etiketleriyle yayınlamıştır.
209

 

Taş plaklar ve gramofonun yeni yeni Osmanlı kültürel hayatına yerleşmeye başladığı 

sırada şarkı formu popülerleşmiş, Batı müziğiyle yaşanan etkileşim ile birlikte ritim 

ve form özellikleri değişime uğramış, “piyasa musıkisi” ya da “eğlence musıkisi” 

olarak tanımlanan kahvehanelerde ve gazinolarda icra edilen müzik toplumun 

popüler kültürünü şekillendirmeye başlamış, kanto gibi farklı kültürlere ait müzikal 

ürünler Osmanlı-Türk müziği formlarına ve melodik yapısına adapte edilerek 

yerelleşmiştir. Ses kayıt cihazları da oldukça canlı olan bu müzik dünyasında 

kendine bir yer edinmiştir. İlk dönem kayıtları da toplumun günlük eğlence hayatını 

yansıtan plaklardan oluşmaktadır. Kahvehanelerde, mesirelik alanlarında, panayır ve 

eğlencelerde, gazinolarda, sokaklarda, tekkelerde, fasıllarda duyulan melodiler artık 

plaklardan duyulmaya başlanmıştır. Nitekim The Gramofon Company’nin 1905 

yılında seri halde yayınladığı üç katalog incelendiğinde dönemin müzikal dünyasını 

yansıtan kayıtların yapıldığı anlaşılmakta; zaten çeşitli müzik meclislerinde icrada 

bulunan ve toplum tarafından büyük bir beğeniyle takip edilen müzisyenlerin plak 

sektöründe de önemli bir rol üstlendikleri görülmektedir.
210

 Bu kataloglarda Ovrik 

                                                           
206

 Karabey, “Müzik Piyasamızın Yüz Yılı,” 169. 
207

 Karabey, “Müzik Piyasamızın Yüz Yılı,” 169. 
208

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 142. 
209

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 142. 
210

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 150. 



57 

 

Efendi, Ahmet Bey, Karakaş, Ali Bey, Civan, Hafız Efendi, Nâfi Efendi, Hafız 

Osman gibi hanendelerinin okuduğu gazeller, kantolar, şarkılar ve türküler ile 

Kemani İhsan, Kemani Ağa, Kemani Memduh, Kemençeci Anastas, Tanburi Cemil 

Bey gibi sazendelerin solo icralarına yer verilmiş;
211

 benzer şekilde 1906 yılı 

Zonophone kayıtlarına bakıldığında da plak sektöründe aynı isimlerle birlikte Hafız 

Sami, Hafız Osman, Hanende Karakaş, Hafız Âşir, Bahriyeli Sehap, Udi Nasip 

Hanım, Kanuni Karakin Efendi, Kanuni Hacı Arif Bey gibi dönemin popüler müzik 

dünyasına yön veren sanatkarların bulunduğu görülmüştür.
212

 

Hem Abdülhamid yönetiminde hem de II. Meşrutiyet sürecinde fonograf ve 

gramofon devletin ideolojik bir aygıtı olarak da işlev görmüş; şiirler, nutuklar ve 

marşlar kayıt altına alınarak piyasaya sürülmüştür. Muzıka-i Hümayun’un 

seslendirdiği “Hamidiye Marche”, “Priére de Sultan”, “Marche Militaire”, “Marche 

Parade”, “Marche Gueuksouyou” gibi eserler Favorite ve Gramophone Concert 

Record firmaları tarafından gramofon plaklarına doldurulmuş,
213

 devletin  resmi 

müziği bu plaklar üzerinden yayınlanmıştır. II. Meşrutiyet’in düşün dünyası da 

“Vatan”, “Sevastopol”, “Hareket Ordusu Marşı”, “Osmanlılar”, “Amalimiz 

Efkârımız”, “Hürriyet Şarkısı”, “Mazlumların Feryadı”, “Hürriyet Sancağını 

Almış”
214

 gibi marş ve vatan şarkılarının popüler olmasını sağlamış; plaklara marş 

çalma veya okuma bir moda haline gelmeye başlamıştır. Bu da plak sektörleri 

arasında yaşanan rekabeti arttırmış, milliyetçilik akımının etkisiyle yabancı 

sermayeden ziyade yerel temsilcilere ve firmalara ilgi daha çok yoğunlaşmıştır. 

O sırada Favorite Record kataloğunda firmanın Türkiye umum vekili olarak tanıtılan 

Ahmet Şükrü Bey de Favorite firmasının “milli” bir kuruluş olduğunu vurgulayarak 

piyasada yerini almaya başlamış, sanatçılarla iyi bir ilişki kurarak onların tercihlerini 

kazanmayı başarmıştır. Yayınlamış olduğu ilanda da bunu açıkça belirtmiştir: 

Gramofon fenni icad olunup da Avrupa’ya nakl olduğu zaman bazı ecanip [yabancılar] bunu 

memleketimize getirdiler. Kendi menfaatlerinden başka bir şey düşünmeyen bu adamlar 

esasen bizim âdeti milliye ve sairimize âdemi vukuflarından [bilgisizlik] yaptıkları plakların 

muhtevi olduğu ahviye katalogların mütalaasından dahi anlaşılacağı üzere bir takım nâhoş 

                                                           
211

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 150. 
212

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 150-151. 
213

 Alimdar, Osmanlı’da Batı Müziği, 618. 
214

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 152. 



58 

 

sadâlı ve nâ-ehl adamlar tarafından okunmuş olduğundan bu fen Avrupa’da gördüğü rağbeti 

memleketimizde göremedi. Az zamanda ahalimiz gramofondan bıktı. Artık öyle bir hale 

geldi ki bir yerde çalınsa oradan kaçmak istedi. İşte bunu nazarı dikkate alarak bu fenni 

memleketimizde tekrar inkişâr [yayma, dağıtma] ettirmek ve âhal-i kiramımıza milli ve saire 

şarkı ve gazelleri kemali lezzetle dinletmek üzere bu kere Avrupa’nın en büyük 

fabrikalarından olan Favorite nam fabrikadan celb ettiğimiz mühendis marifetiyle, 

memleketimizin vücudu ile iftihar ettiği en meşhur hanende ve sazendelerinden gerek 

müctemian [topluca] ve gerekse ayrı ayrı aldığımız güzel şarkıları, gazel ve milli havaları 

Hanover’de kâin fabrikamızda bilhassa Türkiye için imal ettirilip celb ediyoruz. Sıtkı 

ifademizin sıhhati için müşterin-i kirâm huzzaratından yalnız kataloglarımız mündericatını 

gözden geçirmelerini rica ediyoruz.
215

 

Hakikaten de 1907-1908 yıllarındaki Favorite Record katalogları incelendiğinde o 

dönemin pek çok tanıdık ismine rastlanmakta; Hafız Osman, Bahriyeli Şahap, 

Karakaş, Kemençeci Anastas, Hafız Âşir, İbrahim Efendi, Gülistan Hanım, 

Matmazel Viktorya, Tanburi Cemil Bey gibi sanatkarların icraları özellikle göze 

çarpmaktadır.
216

 1910-1912 yılları arasındaki kataloglarda da aynı şekilde Hafız 

Osman, Hafız Âşir, Hafız Sami, Hafız Yaşar’ın okudukları gazeller, kantolar ve 

marşların yer aldığı görülmekte; Muzıka-i Hümayun’un ve Ertuğrul Yatı 

Orkestrası’nın icra ettiği marşlar, Benliyan’ın Leblebici Horhor Opereti’nden 

okuduğu şarkıların da bulunması dikkat çekmektedir.
217

 

Favorite’de olduğu gibi Osmanlı vatandaşı olan Blumenthal Biraderler tarafından 

temsilciliği yürütülen Odeon da büyük bir yükselişe geçmiştir. Özellikle de 

Blumenthal biraderler döneminde (1906-1911/12) Tanburi Cemil, Hafız Âşir, Haim 

Efendi, Hanende İbrahim, Nasibe Hanım, Hafız Sami, Bahriyeli Şahap ve  Nafi Bey 

ile çalışılmış, pek çok plak doldurulmuştur. Dönemin diğer firmalarında olduğu gibi 

bu plaklar da çoğunlukla İstanbul’da doldurulmuş ve Almanya’daki fabrikalarda 

basılmıştır. Fakat Blumenthal biraderlerin Odeon’dan ayrılıp 1912’de Feriköy’de 

Türkiye’nin ilk plak fabrikasını kurmasıyla artık basım için yurtdışındaki fabrikalara 

gerek kalmamış, böylelikle Blumenthal biraderlere ait Orfeon ve Orfeos markaları 

                                                           
215

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 160. 
216

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 165. 
217

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 165. 



59 

 

adı altında Osmanlı’nın ilk yerel üretim plakları basılmıştır. Dolayısıyla Orfeon ve 

Orfeos  pek çok sanatkarın kayıt için tercih ettiği firma haline gelmiştir. Dönemin en 

popüler sanatkarlarının plaklarının bu firmalar aracılığıyla basılması, dinleyicilerin 

de tercihi Orfeon ve Orfeos’tan yana yapmasına sebep olmuştur. Ayrıca bu tercihteki 

bir diğer önemli etken de  daha önce Columbia’nın kaydetmiş olduğu Darülelhan 

kayıtlarını yayınlanması ve Tanburi Cemil Bey’in plaklarının doldurulmasıdır.
218

 

Daha önce Gramophone Company ve Favorite Record’a kayıt dolduran Tanburi 

Cemil Bey, Odeon hesabına plak kaydı yapılmasına ikna edilememiş, Blumenthal 

biraderlerin 1908’den beri peşinde oldukları sanatçıyı Şevket Dilmenışık’ın aracılık 

yapmasıyla razı edilebilmiştir. O dönem Blumenthal biraderlerin yanında genç bir 

memur ve rejisörü olan Jak Beresi, Tanburi Cemil Bey’i ikna sürecini şu şekilde 

aktarmıştır: 

1908 senesinde Odeon plak firması hesabına bu müessesenin Türkiye acentası olan 

Blumenthal biraderlerle Tanburi Cemil Bey 100  Napolyon altını mukâbilinde plak 

doldurmak üzere anlaştılar. Para, Kredi Liyone Bankası’na depozit edildi. Fakat ertesi gün 

Cemil Bey büroya gelerek çalamayacağını ve paranın bankadan çekilmesini, derin hayret ve 

teessüfümüz karşısında kat’i bir lisanla söyledi, gitti. Ancak birkaç sene sonra, tanıdığınızı 

zannettiğim ziraat mühendisi Şevket Bey, Tanburi Cemil Bey’i plak çalmaya ikna ettiğini 

bildirdi. Bir mukâvele yaptık ve bu suretle bildiğiniz Orfeon plakları, 1914 Harbi’ne kadar 

yavaş yavaş meydana geldi.
219

 

Tanburi Cemil Bey’in plak kayıtları Orfeon Record markasıyla 1912’de 

gerçekleşmeye başlamıştır. 1912-14 arası gerçekleşen bu kayıtlar, Cemil Bey’in 

1916’da hayatını kaybetmesi üzerine Orfeon’un yayınlamış olduğu özel katalogda iki 

taraflı kaydedilmiş yaklaşık 68 adet plak yer almıştır.
220

 Solo tanbur, yaylı tanbur, 

kemençe, lavta, viyolonsel taksimlerinin yanı sıra Kadı Fuat Efendi, Kemani Bülbül 

Salih, Udi Nevres Bey, Hafız Âşir, Hafız Osman, Hafız Sabri Efendi, Hafız Yakup 

Efendi gibi sanatkarlara enstrümanlarıyla eşlik ettiği icraları da sadece döneminde 

değil günümüzde dahi oldukça değerli bulunmaktadır. Bu sebeple Orfeon’un bu 

kayıtları hem dönemin popüler müzik ürünlerinin yansıtılması hem de müzikal 

hafızanın aktarılması adına önemli bir alan sunmuştur. 

                                                           
218

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 175-183. 
219

 Mesut Cemil, Tanburi Cemil Bey’in Hayatı (İstanbul: Kubbealtı, 2012), 205. 
220

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 184. 



60 

 

Tanburi Cemil Bey’in bir müddet plak doldurmaya direnmiş olmasının pek çok 

nedeni vardır. Bunlardan biri artık sadece özel bir mekanda belli bir dinleyici 

topluluğuna hitap etmekten çıkıp, gramofonların ve plakların popüler olmasıyla 

kahvehanelerde, eğlence yerlerinde, evlerin pencerelerinde, Kağıthane kayıklarında 

daha doğrusu gramofonun taşınabildiği her yerde herkes tarafından dinlenilebilir 

olmasıdır. Bu durumdan; yani “hünerli parmaklarından ziyade, gizli ruh 

kıvrımlarının sırlarından taşan nağmelerinin böyle orta malı halinde sokaklara 

dökülmesinden”
221

 Cemil Bey, eza ve üzüntü duymuştur. Bir diğer sebep de ilk 

dönem kayıtlarının özellikle de fonograf kayıtlarının zor, meşakkatli ve istenilen ses 

kalitesinden uzak oluşudur. Bu sebeple de plak doldururken oldukça dikkatli ve titiz 

davranmış, doldurduğu plakları kalitesine göre ayırdığı bir defter tutmuştur. Oğlu 

Mesut Cemil bu husustaki anılarını şöyle anlatmıştır: 

Bu plak çalışmalarında en canlı hatıralarımın birincisi, plak doldurmaya gideceği günlerde 

babamın buhran derecesinde düştüğü sinirlilik halidir. İstemeyerek yaptığı, bundan daha 

üstün hiçbir iş yoktur sanırım. Her seferinde Şevket Bey’in bin dereden su getiren, yumuşak, 

kandırıcı talâkatiyle sakinleştirilmesi icab eder, nihayet sararmış yüzünün gergin çizgileriyle 

küçük evden çıkar, anahtarı hiddetle büyük evin taşlığına fırlatır, her an geri dönmeye hazır 

bulunduğu halde çıkar giderdi. Julius Blumenthal ve Jak Beresi’nin söylediklerine göre 

stüdyoda da bin bir titizlik gösterir, bazen bütün bir gün hiç plak doldurmadan dönermiş. 

İkinci kuvvetli hatıram da plaklar yavaş yavaş meydana çıktıktan sonra, eve -o zamana kadar 

bu derecede güzelini hiç görmediğim- bir gramofon makinesinin gelmesidir. Sonradan 

öğrendim ki bu makine -mukavelenin bir maddesi gereğince- Cemil Bey’in doldurduğu 

plakların provalarını dinleyerek, gerekirse tekrar çalmayı istemesini sağlamak üzere, 

Blumenthal kardeşler tarafından gönderilmiştir. Onları dikkatle dinlerken hep yanındaydım. 

İşin bu kısmı onu da eğlendiriyordu. Bâzan gülümser, bâzan sinirlenir ve üst üste sigara 

içerek bir deftere bir şeyler yazardı.(…) Bu deftere Cemil her plağın numarasını ve adını 

yazmış ve hizalarına eser hakkındaki kritiğini gösteren iyi, daha az iyi ve fena işaretleriyle 

bazı kısa cümleler ilave etmiştir.
222

 

                                                           
221

 Cemil, Tanburi Cemil Bey’in Hayatı, 204. 
222

 Cemil, Tanburi Cemil Bey’in Hayatı, 205-208. 



61 

 

Benzer tepkiyi Hafız Sami de göstermektedir. Döneminin en beğenilen güçlü 

seslerinden biri olan Hafız Sami kovanların ve plakların sanatını iyi aktaramadığını 

düşünmüş olacak ki bir müddet sonra plaklara okumayı reddetmiş ve yoğun istek 

olmasına rağmen tekrar kayıt yapmaya ikna olmamıştır. Hafız Sami’nin hayatını 

kaleme alan Ali Rıza Sağman da o yıllara dair Hafız Sami’nin bu hayal kırıklığını 

ifade eder: 

O plakları ki, hiçbir zaman Sâmi’yi temsil etmek kudretini gösterememişlerdir. (…) Ne zalim 

bir tesadüftür ki, onun okumak aşkıyla yanıp tüttüğü sıralarda plaklar beceriksiz, başarısız 

şeylerdi. Zaman geçti, plaklar büyüdüler, olgunlaştılar. Sesin sahibine tam manasıyla 

tercümanlık yapacak çağa eriştiler. Ancak ne yazıktır ki, bu defa koca Sami, okumamak 

aşkıyla yanıp tütmeye başlamıştı.
223

 

Udi Şekerci Cemil Bey’in de ses kaydına olumlu yaklaşmamasında Tanburi Cemil 

Bey’deki gibi bir hassasiyet söz konusu olduğu bilinmektedir.
224

 Torunu Saffet 

Cemilzade’den aktaran Osman Nuri Özpekel’in belirttiğine göre, Tanburi Cemil Bey 

ile Udi Şekerci Cemil Bey birlikte bir eğlence mekanına uğradıklarında rastladıkları 

durum karşısında böyle bir tutum gerçekleşmiştir. Özpekel şöyle anlatmaktadır: 

Tanburi Cemil Bey’in o sıralarda doldurduğu bir taş plak gittikleri yerde çalınır. Orada 

bulunanlar, eğlencenin ve safanın tesiriye hasıl olan gürültüden dolayı Tanburi Cemil Bey’in 

çalmakta olan taş plağının farkında bile olmazlaar. Bu hale çok üzülen Şekerci Cemil Bey, 

Tanburi Cemil Bey’e dönerek: ‘Ben bu akşam, ömrüm boyunca plak kaydı yapmamaya karar 

verdim. Benim çalacağım plaklar kim bilir nerelerde, nasıl, kimler tarafından dinlenecek, 

bunun vebalini ben taşıyamam’ diyerek hiçbir şekilde taş plaklara kayıt yapmamıştır.
225

 

Dinleyici ile sanatkarın birlikteliğinin daha soyut bir mekana taşınması ve sanatın 

biricikliğinden ziyade standartlaştırılan icraların ön plana çıkmış olması her ne kadar 

sanatkarları bu endüstriye karşı mesafelendirse de ekonomik açıdan sağlanan gelir 

onların plak sektöründen uzaklaşmalarını engellemiştir. Modernleşme sürecinde 

devletin patronajından sıyrılıp kurumsallaşmaya başlayan müzik, artık profesyonel 

bir alan olarak ortaya çıkmaktadır. Gelişmeye başlayan müzik sektörü de bu 

                                                           
223

  Ali Rıza Sağman, Meşhur Hafız Sami Merhum (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2011), 20.  
224 Deniz Seltuğ, “Cemil Bey Tanıklığında Türk Müziğinde Sosyokültürel Dönüşümler ve Taş Plak”, 
Tanburi Cemil Bey: Sempozyum Bildirileri, Haz. Hasan Baran Fırat ve Zeynep Yıldız Abbasoğlu 
(İstanbul: Küre, 2017), 182. 
225 Osman Nuri Özpekel, “Cumhuriyet Döneminde Klasik Türk Musikisi”, Yeni Türkiye 57 (2014), 844. 



62 

 

profesyonelleşmeyi besleyen önemli role sahiptir. Osmanlı-Türk müziği geleneğinde 

müzik öğrenimi ve aktarımı ekonomik bir karşılık olmaksızın ve mesleki bir 

örgütlenmenin dışında gerçekleşirken modernleşmeyle birlikte kurumsal bir kimlik 

kazanmaya, ekonomik bir döngünün içerisine girmeye başlamıştır. Modern eğitim 

kurumları, biletli konser ve sahne icraları, nota basımlarını takip eden süreçte ses 

kayıt piyasası, müziğin ekonomik bir faaliyet olarak yeniden kurulmasını, “meta” 

olarak yeniden üretilmesini sağlamıştır. Bu yeniden üretimin ana malzemesi olan 

plakların canlı bir müzikal karşılaşma anından kopuk, dondurulmuş, konserve 

edilmiş kısa bir zaman parçasına ait olması (Tanburi Cemil Bey ve Hafız Sami bey 

gibi) sanatkarların eserlerine karşı “yabancılaşma” yaşamalarına neden olmuştur. 

Dolayısıyla müzikal eserin yeni bir üretim döngüsüne girmesi hem üretim-tüketim 

pratiklerini ve dinleyici-icracı ilişkisini hem de sanatkar ile eseri arasındaki bağı 

dönüştürmüştür. Özel bir alana sıkışmaksızın gramofon sayesinde artık müzik her 

yerde dinlenebilir, sanatkar her an ulaşılabilirdir. Bu ulaşılabilirlik neticesinde de 

sanatkar ile somut bir mekanda karşılaşmaya gerek kalmadan plaklar vasıtasıyla 

herhangi bir müzikal ortam kolaylıkla elde edilebilir. Plakların bu özelliği, yani 

müziğe ulaşılabilirliği kolaylaştırması; müzikal ürünlerin yayılmasına katkı 

sağlaması açısından oldukça önemlidir. Nitekim, devletin idealize ettiği “resmi 

müzik”in dışında kalan; kurumları, yapısal özellikleri, icra mekanları değişen 

Osmanlı-Türk müziğinin toplumsal aktarımı ve yayılımı plaklar sayesinde yeniden 

kurgulanmaya başlamıştır. Kahvehanelerde, salonlarda, çayırlarda, ev meclislerinde 

yapılan fasılların yanında gramofon plakları yer alırken bu durum sadece mekânsal 

değişimi yansıtmamakta; aynı zamanda müziğin dinleme ve alımlama biçimlerinde 

yaşanan dönüşüme de ayna tutmaktadır. O âna özel icranın bellekte, hafızada yer 

edebilmesi için gösterilen çabanın aksine artık bu çabaya gerek duyulmadan bir 

müzikal ürün, plaklardan dinlenerek kolayca popüler müziğin toplumsal ağına ve 

hafızasına dahil olmaktadır. Ayrıca modernleşme sürecinde yaşanan tüm dönüşümler 

de bu popüler müzik alanına aktarılmakta; marşlar, solo icralar, korolar, taksimler, 

gazeller, şarkılar, kantolar, türküler, fasıllar, operetler  iç içe geçmekte ve birbiriyle 

etkileşim içinde yeniden yaratılmaktadır. Hem salt geleneksel hem de modernist 

dönüşümler yaşayan müzik ürünlerinin modernizm ile uyum ve direniş ilişkileri 

içerisinde aynı alana aktarılması ise bu alanı bir mücadele alanı olarak 

değerlendirilebilmesini sağlamaktadır. 



63 

 

Öte yandan sözlü kültür olarak varlığını devam ettiren Osmanlı-Türk müziği 

repertuarı da bu mücadele alanı içinde aktarılmaktadır. Nota, güfte mecmuaları, 

nazariyat ve metot kitapları, edvarlar aracılığıyla oluşan yazılı hafızanın dışında, 

plaklar üzerine de bir repertuar aktarılarak, müzikal sisteme ait yeni bir hafıza alanı 

oluşturulmuştur. Müzika-i Hümayun, Darülelhan, Darüttalim-i Musıki’nin arşiv 

niteliğindeki kayıtlarının yanı sıra Hafız Sami, Hafız Yaşar, Tanburi Cemil Bey gibi 

müzisyenlerin kayıtları meşk sisteminde bir yer edinmiş, plaklardaki icralar bir nevi 

okul olarak nitelendirilmiş ve gelenek içerisinde bu güne uzanan bir ekolleşme 

sağlamıştır. Dolayısıyla tüm bu süreç boyunca plaklar; hem modernizm karşısında 

Osmanlı-Türk müziğinin tepki örüntülerini yansıtmış hem de hafıza esasına dayanan 

bir aktarım metoduna sahip geleneğe yeni bir hafıza alanı sunmuştur.  

  



64 

 

3. ERKEN CUMHURİYET MODERNLEŞMESİ VE MÜZİK 

POLİTİKALARI 

Osmanlı İmparatorluğu’nun modernleşme ve Batılılaşma sürecinde geleneksel 

müzik, kurumsallaşmayla beraber yeni alanlarda eğitim ve aktarımı gerçekleşmiş; 

eğitim geleneksel pratiklerle iç içe olarak modern metotlarla verilmiş; Batı müziğinin 

notasyon sisteminden etkilenerek müzik yazımına önem verilmeye, dolayısıyla da 

metodolojik arayışlara ve bu hususta çeşitli çalışmalara başlanmıştır. Sadece resmi 

alanda değil aynı zamanda gündelik eğlence hayatında da Batı müziğiyle 

karşılaşılması geleneksel müziğin formsal ve içeriksel yapısının dönüşmesinde ve bu 

dönüşüm neticesinde yeni müzikal ürünlerin yaratılmasında çeşitli etkileşim alanları 

açmıştır. Erken Cumhuriyet döneminde yaşanan ve aslında bir devam niteliği de 

taşıyan modernleşme sürecinde ise ulus kimlik inşasıyla beraber modernleşme 

politikalarında kırılmalar yaşanmış, daha radikal kararlar alınmıştır. Ulus kimlik 

tahayyülü ulusal müziğin yaratılması adına da önemli gelişmelerin ve dönüşümlerin 

yaşanmasına sebep olmuş, özellikle de geleneksel müziğin resmi kurumlardan 

dışlanması, “ideal” müzik tanımlarının karşısında konumlanması söz konusu 

olmuştur. 

“Modernleşme” kavramı, “geleneksel toplum”dan “modern toplum”a doğru ilerleyen 

bir değişim sürecini anlatmakta ve bu anlatı belirli ikili ayrımlar (geleneksel-modern, 

geçmiş-gelecek, vs.) üzerinden kurulmaktadır. Marshall Berman’ın belirttiği üzere bu 

kavram, pozitif bilimlerin gerçekleştirdiği keşifler ile birlikte teknolojinin ilerlediği, 

sanayileşmenin, hızlı kentleşmenin, demografik altüst oluşların ve göçlerin 

yaşandığı; ulus devletlerin güçlerini arttırdığı, insanları birbirine bağlayan kitle 

iletişim araçlarının geliştiği, kapitalist sistemin keskin dalgalanmalar içinde insanları 

ve kurumları bir araya getirdiği bir süreci adlandırmak için kullanılmaktadır.
226

 

Dolayısıyla Batı Avrupa’da gelişen ve Kuzey Amerika’da kendini belli eden bu 

süreç, sanayileşmeyi, “evrensel geçerlilik iddiasında olan bir bireysellik ve 

rasyonalite kültürünün” yerleşmesini ve “demokratik yönetim sistemiyle yönetilen 

bir toplum tipi”ne doğru dönüşümü ifade etmektedir.
227

 Bu dönüşüm anlatısının 

                                                           
226

 Marshall Berman, Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor, Çev. Ümit Altuğ ve Bülent Peker (İstanbul: 
İletişim, 2014),28. 
227

  Levent Köker, “Kemalizm/Atatürkçülük: Modernleşme, Devlet ve Demokrasi,” Modern Türkiyede 
Siyasi Düşünce 2,  (İstanbul: İletişim,2011), 102. 



65 

 

temelinde yer alan ve lineer bir zaman anlayışı üzerinde bir “ilerleyişi” ifade eden 

pozitivist düşünceye göre geleneksel toplumlar geri, modern toplumlar ise ileri 

olarak tasavvur edilmiş; bu tasavvur kapsamında Rönesans’la başlayan ekonomik, 

bilimsel ve düşünsel alandaki tüm dönüşüm, Batı dünyasına mal edilmiş ve 

bahsedilen dönüşüm aşamalarını yaşamamış diğer toplumların nezdinde Batı 

ulaşılması gereken bir hedef olarak sunulmuştur.
228

 Böylelikle de ileri sayılan, 

modern, pozitif bir toplum olan Avrupa toplumuna göre daha “geri” sayılan 

geleneksel Avrupa dışı toplumlarda bu süreç kendini “telafi edici” bir ideoloji olarak 

kurmuş, vurgulanan “tarihsel gecikmişliğin” giderilmesi adına sarf edilen bütün 

düşünsel, politik, ekonomik ve kültürel çabalar Batılılaşma olarak tezahür etmiştir. 

Osmanlı İmparatorluğu’nda da Batılılaşma ve modernleşme- temelleri daha önceki 

askeri, siyasi ve kültürel karşılaşma anlarına dayanıyor olsa da- esasen Avrupa’da 

pozitivizmin yayılmasıyla eş zamanlı olarak gerçekleşmiş, pozitivizmin 

epistemolojik ve politik düşünüş tarzıyla Tanzimat döneminde tanışılmıştır.
229

 

“Devleti kurtarmak” ve bu uğur adına ona yeni bir “nizam” vermek gerektiğini 

düşünen Osmanlı aydınları, özellikle Aydınlanma’nın ve pozitif düşüncenin siyaset 

öğretisiyle ilgilenmiş, bunun neticesinde -Doğan Özlem’in “Türkiye’de Pozitivizm 

ve Siyaset” adlı makalesinde belirttiği gibi- Osmanlı aydınında “Batı’yı ileri kılan 

koşullar Osmanlı’da da yaratılarak Osmanlı’nın geleceğinin, Batı ülkelerinin 

geleceğiyle aynı olacağı inancını” doğurmuştur.
230

 Bir önceki bölümde değinildiği 

üzere modernleşme sürecinde Osmanlı’da yaşanan askeri-siyasi-ekonomik ve 

kültürel dönüşümün temelinde de bu inanç yer almış, devletin kurtuluşu ve bekası 

amaç olarak görülmüştür.  

Osmanlı’nın Birinci Dünya Savaşı sonrasında yıkılması ve 1923’te Cumhuriyet’in 

ilan edilmesi ile birlikte Batılılaşma, devleti kurtarma projesinden ayrışarak bizzat 

Batı ailesine dahil olmayı hedefleyen bir ideoloji halini almıştır.
231

 Batılılaşmanın bir 

sonucu olarak Osmanlı’nın geliştirdiği “üç tarz-ı siyaset”i de yeni kurulan ulus devlet 

tarafından radikal bir şekilde yıkılarak, İslamcılık ve Osmanlıcılık siyasetine resmi 

politikalarla ve söylemlerle siyasal zeminleri kaybettirilmiş, Batılılaşma ulusal yeni 

                                                           
228

 Doğan Özlem, “Türkiye’de Pozitivizm ve Siyaset,” Modern Türkiyede Siyasi Düşünce 3,(İstanbul: 
İletişim, 2009), 458. 
229

 Özlem, “Türkiye’de Pozitivizm ve Siyaset,” 457. 
230

 Özlem, “Türkiye’de Pozitivizm ve Siyaset,” 458. 
231

 Alper Kaliber, “Türk Modernleşmesini Sorunlaştıran Üç Ana Paradikma Üzerine,” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce 3 (İstanbul: İletişim, 2009), 107. 



66 

 

kimliğin kurulmasında bir araç olarak kullanılmıştır. Osmanlı’nın modernist 

politikalarının aksine -hem kopuş hem de süreklilik ilişkisinin bulunmasıyla birlikte- 

Erken Cumhuriyet döneminde zor-rıza temelinde şekillenen hegemonik yaklaşımlar 

ile Batılı ulusal bir devlet hayalinin gerçekleştirilmeye çalışıldığı modernist 

politikaların daha yoğun ve daha keskin yaşanmış olduğu söylenebilir. 

Erken Cumhuriyet döneminde modernleşme ve Batılılaşma, Osmanlı’da olduğu gibi 

sadece “belli kurumların ve teknolojilerin uyarlanması” olarak  anlaşılmamış, Batılı 

bir dünya görüşünün topluma kazandırılması biçiminde tezahür etmiştir; dolayısıyla 

da uygulanan politikalar ve reformlar daha kapsamlı ve bütüncül olarak 

gerçekleştirilmiştir.
232

 Fakat aynı zamanda yapılan ve yapılması amaçlanan 

reformların kuramsal kaynağında II. Meşrutiyet döneminde Osmanlı aydınlarını da 

etkisi altına almış olan pozitivist düşünce bulunmaktadır. Bu düşünceyle birlikte 

Erken Cumhuriyet seçkinlerince çağdaş uygarlık idealinin asli öğesi olarak bilim ve 

teknoloji esas alınmış; böylelikle muasır medeniyete ulaşmak, iktisadi açıdan 

kalkınmak ve sanayileşmeyi gerçekleştirmek -dolayısıyla da Batı’yı yakalamak/ya da 

Batılı olmak- idealine ancak pozitif bilimin ve teknolojinin sağlayacağı araçlarla 

gerçekleşeceği düşünülmüştür.
233

 Aynı teorik yaklaşımla kültürel açıdan da bu ideale 

ulaşmanın tek yolu “boş inançlara dayalı dinsel dünya görüşü”nün ve geleneksel 

kültürün egemen olduğu bir topluma “hayatta en hakiki mürşit” olan ilimin 

öğretilmesi olarak görülmüştür.
234

 Bu görüşler doğrultusunda 1930’lu yılların radikal 

reformlarının yönetim kadrolarından yönetilenlere doğru dayatılan bir süreçle 

gerçekleştiğini ve halktan gelen ve gelebilecek direnmelerin bu noktada 

engellenmeye çalışıldığını, bu çabanın da “halk için halka rağmen” biçimiyle ifade 

bulduğunu söyleyebiliriz. 

Akılsallığın, pozitivist-otoriter bir zeminde gelenek karşıtlığı üzerinden anlaşılması 

Toker ve Tekin’in belirttikleri üzere siyasi düşünce temelinde bir takım sonuçlar 

doğurmuştur. Bu sonuçlardan ilki, gelişen pozitivist ideoloji neticesinde Erken 

Cumhuriyet döneminde siyasetin; toplum üzerinde uygulanan ve “belli bir sosyal 

düzeni imal etmeye ve denetlemeye yarayan bir sosyal teknik” olarak kavranmış 

olmasıdır. Yazarlara göre bu kavrayış biçimi, aynı zamanda Cumhuriyet’in tahayyül 

                                                           
232

 Seçil Deren, “Kültürel Batılılaşma”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 3, (İstanbul: İletişim, 2009), 
382. 
233

 Levent Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi (İstanbul: İletişim, 1990), 223. 
234

 Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, 224. 



67 

 

ettiği ve devletçi bir çizgide birbirine eklemlediği yeni bir toplumun yaratılmasına 

dair talepleri de içermekte, dolayısıyla da tahayyülün hedefinde bulunan Batı 

modellerine göre “toplumu imal etme” ve “denetleme” gibi işlevleri yerine 

getirmektedir.
 235

 İkincil olarak belirtilen sonuç ise modernleşen Türkiye’deki siyasi 

düşüncenin “modernliğin özgürleştirici boyutları”ndan uzak kalarak gelişmiş 

olmasıdır. Nitekim “halk için halka rağmen” formülü de halkın demokratik katılımını 

ya da temsilini gerçekleştirmekten ziyade devlet iktidarını pekiştirmenin bir aracı 

olarak benimsenmiş, yurttaşlık fikri özgürleştirici bir karakter taşımamakla birlikte 

otoriter bir anlama bürünmüştür.
 236

 Bununla beraber siyasal meşruiyetini toplumdan 

alamayan ve siyasal meşruiyetini toplum tarafından tartışmaya açamayan 

Cumhuriyet, toplumsal ve iktisadi alanları devletleştirme yoluyla kendi meşruiyetini 

sağlamaya çalışmıştır. Dolayısıyla pozitivist düşüncenin akılsallık vurgusuyla 

geleneği dışlaması -üçüncü bir sonuca- Türkiye’de de topyekun Batılılaşma 

programını ikili bir meşruiyet krizine sürüklemiştir. Böylelikle bir yandan eski 

meşruiyet kaynağı olan geleneği saf dışı bırakmış, geleneğe karşı aklı, sürekliliğe 

karşı kopuşu  tercih etmiş; diğer yandan da akıl kavramı pozitivist temelde 

yorumlandığından “halk egemenliği” gibi yeni bir meşruiyet temeline 

dayanmamıştır.
237

 Buradaki amacın da toplumun kendini anlamlandırmasında ve 

tanımlamasında referans olarak devleti alması, devletin aynasında “makbul vatandaş” 

olarak kendini tanıması; dolayısıyla da devletin, meşruiyetini sorgulamayan bir 

toplum yaratma arzusu olduğu ileri sürülebilir. 

Yeni yaratılan toplum ya da tahayyül edilen yeni cemaat, bu meşruiyet zemininde 

inşa edilmeye çalışılmış, eskiye/geriye/geleneğe ait olduğu düşünülen her şey bu 

zeminin dışına itilmiştir. Nitekim yeni rejimin ulus-devlet tahayyülü, başka bir 

deyişle, oluşturulmak istenen milli kimlik “Batılılık” imgesi üzerinden 

kurgulanmıştır. Böylelikle, ulaşılması gereken bir hedef olarak konumlandırılan Batı, 

Cumhuriyet’in bu yeni toplumsal kimlik kurgusunun içerisine dahil edilmiş; 

imparatorluk geçmişi, içerde kurgulanan bir “öteki” haline getirilerek bu geçmişe 

dair her şey yaratılan ulusal kimliğin dışarısına atılmıştır.  Toplumun dinamiklerinde 

                                                           
235

 Nilgün Toker ve Serdar Tekin, “Kamusuz Cumhuriyet’ten Kamusuz Demokrasi’ye,” Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce 3, (İstanbul: İletişim, 2009), 84-86. 
236

 Toker ve Tekin, “Kamusuz Cumhuriyet’ten Kamusuz Demokrasi’ye,” 84. 
237

 Toker ve Tekin, “Kamusuz Cumhuriyet’ten Kamusuz Demokrasi’ye,” 84-87. 



68 

 

hala işlemekte olan yerli kültür ise dolaylı ve dolaysız olarak ötekileştirmeye maruz 

kalmıştır.  

Edward Shils’in belirttiği üzere aydınlanmacı ve pozitivist düşüncenin geleneği bilim 

ve akılın karşısında bir tezat olarak konumlandırması modern dönemde geleneğin 

cehalet, hurafe ve dogma ile özdeşleştirilmesine sebep olmuş; dolayısıyla “cehaletin, 

sosyal hiyerarşinin, servet dağılımındaki eşitsizliğin, dini toleranssızlığın nedeni ve 

sonucu” olarak düşünülmesine yol açmıştır.
238

 Bu nitelendirme ile gelenek, 

Avrupa’nın eski rejime dair eleştirilerinin odağında yer alan “her yerde hazır ve nazır 

bir düşmana” dönüştürülmüş; ancak imha edilmesiyle geleneğin yaşamasını sağlayan 

bütün kötülüklerin de ancak imha edilmesiyle yok olacağı düşünülmüştür.
239

 

Geleneği (traditum) aslında en yalın şekilde Shils’in tanımıyla ifade edecek olursak, 

düşünce ve muhayyile aracılığıyla bir kuşaktan diğerine intikal ettirilen ya da miras 

bırakılan insan eylemleri olarak belirtebiliriz.
240

 Yazara göre gelenek; nesilden nesile 

intikal ettirilen ya da geçmişte var olduğuna, icra edildiğine inanılmış olunan her 

şeydir. Bu anlamda nesilden nesile belli pratiklerle intikal ettirilen bir şey olarak 

gelenek, nesneleri, her türlü şeye olan inancı, kişi ve olay imajlarını, pratikleri ve 

kurumları içermekte; “binaları, abideleri, bahçeleri, heykelleri, resimleri, şarkıları, 

kitapları, alet ve makineleri” içine almaktadır.
241

 Bu tanım içerisinde yer alsın ya da 

almasın Aydınlanmanın ve pozitif düşüncenin geleneğe dair her şeyi, eski rejimin 

hatırlatıcısı ya da nüvesi olarak görüp bir anlamda düşmanlaştırması pozitif 

düşüncenin etkisinde olan ve ideolojik temelini bu düşünce çerçevesinde kurmaya 

çalışan yeni Cumhuriyet’in politikalarında da etkili olmuş ve eski rejime dair var 

olan her şeyi yeni rejimin tahayyül ettiği toplum tanımının dışına itmiştir.  

Batı’yı alımlama biçimi de bu doğrultuda pozitivizm ve Avrupa-merkezci bakış 

açısıyla şekillenmiştir. I. Dünya Savaşı sırasında Batı, savaşılan bir düşman tanımı 

içerisinde görülürken Cumhuriyet yönetimince siyasi, ekonomik, kültürel alnlarda 

alınması gereken bir model olarak anlaşılmıştır. Yapılan politikaların temelinde de 

yer alan ve modernist ve pozitivist çerçevede inşa edilen ulus-devlet düşüncesi, 

Batı’nın içselleştirilmesinde ve bir Batılı olarak milli kimliğin kurulmasında etkin 

olarak kullanılmıştır. Böylelikle bu ideoloji doğrultusunda Batının özelliklerini 

                                                           
238

 Edward Shils, “Gelenek,” Doğu-Batı Dergisi 25, (2003): 104. 
239

 Shils, “Gelenek,” 104-105. 
240

 Shils, “Gelenek,” 110. 
241

 Shils, “Gelenek,” 110-111. 



69 

 

taşımadığı için Doğu kültürüne ait -dolayısıyla “ilkel” ya da “hastalıklı” addedilen- 

Osmanlı’nın kültürel varlığının dışlanılması belli eksenler üzerinde kendini kurmuş, 

çift yönlü işleyen düaliteler ile uygulanan kültür politikalarının meşruiyeti 

sağlanmaya çalışılmıştır. İleri-geri, ilkel-çağdaş, alaturka-alafranga, medeniyet-

kültür, milli-gayrimilli gibi  ayrımlar ile inşa edilmiş zıtlıklar; modernist-pozitivist, 

Kemalist oryantalist ve Türkçü paradigmalara dayandırılarak kurulmuştur. Harf ve 

dil inkılabı, Güneş Dil Teorisi’nin ve Türk Tarih Tezi’nin yaratılması, takvimlerin ve 

ölçü birimlerinin değiştirilmesi, kılık-kıyafet kanunu, müzik inkılabı gibi politikalar 

ile toplumun belleğinin, günlük yaşamının, kültürel varlığının ve üretiminin geleneğe 

ait öğeleri yeni ulusal ve modern kurgularla yeniden inşa etmeye çalışılırken bu 

ayrımlar meşruiyet krizinin çözümü olarak düşünülmüştür. 

İç içe geçmiş ve birbiriyle bağlantılı kültürel politikaların ve bu politikaların 

temelinde var olan düşünsel yapının (modernist, pozitivist, oryantalist, nasyonalist 

yapının) tinsel düzlemdeki görüntüsünün Kemalist düşünce olduğu söylenebilir. 

Nitekim Orhan Koçak’ın da vurguladığı üzere Kemalist siyasal sistem ile uygulamış 

olduğu kültürel politikalar hem birbirini tamamlamakta hem de aralarında bir temsil 

ilişkisi bulunmaktadır.
242

 Bu ilişki düzleminde her ne kadar birbiriyle çelişen 

unsurları olsa da siyasal sistemin kendini düşünme, hissetme ve sunma biçimlerinde 

uyguladığı kültürel politikalar etkili olmuştur denilebilir.
243

 Kemalist proje, büyük 

ölçüde Ziya Gökalp’in sentezci formülünü takip etmiş, hars-medeniyet çerçevesinde 

kurduğu muasırlaşma kuramını milliyetçi bir Batılılaşma noktasında algılamıştır. 

Güneş Dil Teorisi, Türk Tarih Tezi gibi söylem ve tarih üretimi de bu algılama 

biçimiyle gerçekleşmiş, kültürel Batılılaşma politikaların temelinde yatan dinamikler 

de “asıl Batılı biziz” iddiası üzerinden kurulmuştur. Daha doğrusu Gökalp’in ve onu 

takip eden Kemalist düşüncenin formülleştirmeleri ve arayışları Taha Parla’nın da 

vurguladığı gibi “Batı gibi olmak” ile “kendimiz olmak” arasında sancılı bir uyum 

ihtiyacına cevap verme biçimi ya da bir çözüm olarak ortaya konulmuştur.
244

  

Gökalp’e göre “hars” milli, “medeniyet” ise milletlerarası olarak 

nitelendirilmektedir. Harsı bu çerçevede yalnızca bir toplumsal grubun ortak 

paylaştıkları dilin, inançların, sanatın, ekonomik yapıların ve düşünme tarzlarının 

                                                           
242

 Orhan Kocak, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2 

(İstanbul: İletişim, 2011), 370. 
243

 Kocak, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”, 370. 
244

 Taha Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm (İstanbul: İletişim, 1993), 38. 



70 

 

uyumluluğu üzerinden tanımlarken, medeniyeti ise birçok toplumsal yapının 

müşterek bir hayat biçiminde birleştikleri bir bütün olarak değerlendirmektedir.
245

 

Kurduğu kavramsal çerçevede medeniyeti, çeşitli yöntemlerin, teorilerin, bilgilerin 

vasıtasıyla ve bireylerin iradeleri neticesinde şekillenmesi sebebiyle yapay; harsı ise 

bitkilerin ve hayvanların hayatları gibi kendiliğinden meydana geldiği, bireylerin 

iradeleriyle ya da uyguladıkları yöntemlerle oluşmadığı için “tabii” bulunmaktadır.
246

 

Onun için medeniyet sadece bilgilerden ve yöntemlerden; hars ise başka milletlerden 

alınamayacak ya da taklit edilemeyecek olan duygulardan oluşmaktadır.
247

 

Dolayısıyla Gökalp’e göre milletler gelişmişlik düzeyini işaret eden medeniyette 

bütünleşirken, toplumun özgün kimliğini oluşturan ve koruyan kültür düzeyinde de 

farklılaşmaktadırlar. 

Erken Cumhuriyet’in reformist yönetim kadrosu, Gökalp’in yapmış olduğu ayrım 

ekseninde bir toplum tahayyülü ortaya koymuş, kendi harsına sadık kalma iddiasıyla 

-Avrupa merkeziyetçi bir lineerlikte- ileri olan Batı medeniyetine dönük, Batılı, laik 

ve “dil, kültür ve ülkü biliği”nde ortaklaşan bir ulusal kimlik projesini 

gerçekleştirmeyi hedeflemiştir. Bu noktada da Osmanlı’nın modernleşme sürecinde 

toplumdaki etnik ve dinsel çeşitliliği kapsayarak muhayyilesinde şekillendirdiği 

millet fikrinden farklı olarak Cumhuriyet’in kurguladığı bu kimlik tarifi, yönetici 

kadronun halkla kurduğu “halk için halka rağmen” ilkesiyle gerçekleştirdiği için 

iktidar ilişkilerini daha dayatmacı ve zorlayıcı yapmıştır.
248

 Osmanlı ile yaşanan 

kültürel ayrışmanın en keskin işaretinin de bu şekilde verilmiş olduğu söylenebilir. 

Reşat Kasaba’nın “Eski ile Yeni Arasında Kemalizm ve Moderizm” adlı 

makalesinde de belirttiği üzere; yeni rejim tarafından hedeflenen yeni toplum 

tahayyülüne göre Türkiye’nin toplumsal, ekonomik ve siyasal sorunlarının sebebi, 

toplumun eski kurum ve alışkanlıklardan kopmadaki isteksizliği olarak 

görülmektedir.
 249

 Böylelikle modern dünyada kendini var etmek ve modern 

toplumlar içinde varlığını kabul ettirmek adına Türk ulusunun özellikle de yakın 

geçmişinden koparılması gerekli bulunmaktadır. Artık yeni olarak oluşturulan-

yaratılan her şey geçmişten devralınandan ve eski olarak tanımlananlardan mutlaka 

                                                           
245

 Ziya Gökalp, “Hars ve Medeniyet”, Türkçülüğün Esasları (İstanbul: Ötüken, 2015), 46. 
246

 Gökalp, “Hars ve Medeniyet”, 47. 
247

 Gökalp,“Hars ve Medeniyet”, 56. 
248

 Doğan,“Türkiye’de Pozitivizm ve Siyaset”, 462. 
249

 Reşat Kasaba, “Eski ile Yeni Arasında Kemalizm ve Modernizm”, Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal 

Kimlik (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2014), 21. 



71 

 

daha üstün ve makbul olarak kabul edilmektedir.
250

 Dolayısıyla milli kimliğin 

modernleşmenin ve Batılılaşmanın sağladığı esnek sınırlarının içerisinde eski rejimi 

hatırlatan Osmanlı’ya ait hiçbir şey kendine yer edinememiştir. 

Her milli kimlik kendini başarılarla ve ululamalarla dolu bir tarih anlatısı içerisinde 

kurar, kendi ulusal kronotopunu yaratır. Yeni oluşan Türkiye Cumhuriyeti yönetimi 

de Gökalp’in sentez fikri doğrultusunda Osmanlı tecrübesini ,“Arap ve Acem etkisi 

altında kalan”, “Türklere kendi ve Batılı özelliklerini unutturan” yabancı/gayrimilli 

bir karaktere sahip medeniyete mensup olmasını sebep göstererek inşa etmeye 

çalıştığı milli kimliğin sınırlarının dışına itmiştir. Güneş Dil  Teorisi ve  Türk Tarih 

Tezi’yle oluşturulması istenen yeni Türk kimliğine bir milli benlik kaynağı 

sunulmuştur. Bu yeni kimlik Osmanlı’nın ve İslam’ın kültürel etkilerinden 

soyutlanarak oluşturulmuştur ve kaynağı Batı’yla ortak olabilecek uzak ve hayali bir 

geçmişte aranmıştır. Hatta yeni rejimin Batı’yla ortak bir geçmiş arayışı daha da ileri 

bir noktaya varmış, Batı’nın kimliğini de kendi ürettiği geçmişe dayandırmıştır.
251

 

Böylelikle -çalışmanın ilerleyen bölümlerinde daha detaylı olarak yer verileceği 

üzere- Batı’nın coğrafi imleri ve tanımlamalarına dayalı modernist tarih anlatısının 

içselleştirildiği Cumhuriyet’in geçmiş yaratımlarıyla aslında uyguladığı kültürel 

politikalarına bir meşruiyet zemini açmaya çalıştığı söylenebilir.  

Çağdar Keyder’in de belirttiği üzere yaratılan Türkiye tarihi, söylemi halkınkinden 

farklılaşan, modernleştirici aydın kesim ile itaat eden “sessiz” kitleler arasındaki 

uçurumu daha derin hale getirmiştir.
252

 Nitekim söylem üretimi ile hegemonya 

kurmak isteyen aydınların idealize edilmiş “makbul vatandaş” tarifleri ile halkın 

yaşayış biçimi arasında ortak noktaların pek olmayışı toplumun modernizme karşı 

farklı alanlarda farklı direnç mekanizmaları geliştirmesine olanak sağlamıştır. Bu 

direnç mekanizmalarının en görünür olanları ise günlük hayata ait kültürel ürünlerdir. 

Henri Lefebvre’nin Modern Dünyada Gündelik Hayat adlı çalışmasında yapmış 

olduğu gündelik hayata dair açılımları burada hatırlatmak yerinde olabilir. Gündelik 

hayat, Lefebvre’ye göre bir anlam küresi, üretici-yaratıcı etkinliğin yeni yaratımları 

olanaklı kılacak bir biçimde hazır tutulduğu; sadece giyecekler, yiyecekler, 

                                                           
250

 Kasaba, “Eski ile Yeni Arasında Kemalizm ve Modernizm”, 21. 
251

 Güneş Ayas, Musiki İnkılabı’nın Sosyolojisi: Klasik Türk Müziği Geleneğinde Süreklilik ve Değişim 

(İstanbul: Doğu Kitapevi, 2014), 54. 
252

 Çağdar Keyder. “1990’larda Türkiye’de Modernleşmenin Doğrultusu”, Türkiye’de Modernleşme ve 

Ulusal Kimlik (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2014), 48. 



72 

 

mobilyalar gibi kategoriler halinde sınıflanmış ürünlerin betimlenmesi olarak 

özetlenemeyecek bir zemin, bir alandır. Yazar için bu alan, “anlardan (gereksinimler, 

iş, zevk; ürünler ve yapıtlar; edilgenlik ve yaratıcılık; araçlar ve amaçlar, vs.) oluşan 

bir an, bir ara istasyon, bir atlama tahtası, bir aşamadır.”
253

 Gündelik hayat toplum 

içindeki çatışmaları gösteren bir karşılaşma mekanı sunar, insanların toplumsal 

varoluşunun üretilme biçimlerini belirtir. Buradaki “üretim” kavramı Lefebvre 

tarafından daha çok insanın kendi hayatını üretmesi olarak kullanılmakta; “tüketim” 

ise üretime paralel olarak ideoloji, kültür kurumları ve örgütleri gibi dolayımlar ile 

anlaşılmaktadır.
254

 Nitekim Lefebvre’nin belirttiği üzere üretim ile tüketim arasında 

bilgi ve teknoloji arasında belirlenen ilişkiler içinde bir geri beslenme, anlık ve geçici 

bir denge ve dengesizlik söz konusudur. Dolayısıyla da gündelik hayat bu geri 

beslenmenin toplumsal zemini-yeri olarak, toplumsal bütünün ürünü olarak 

tanımlanır.
255

 Yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin modernleşme serüveninde 

gündelik hayatın bu geri beslenimleri, denge ve dengesizlikleri, çelişkileri ve modern 

olanla çatışmaları görülebilmektedir. Radikal politikalar bu hususta ekonomik-politik 

ya da ideolojik zeminin ötesinde -Lefebvre’nin bahsettiği anlamda- gündelik hayatın 

ortadan kaldırılmasını, reddedilmesini, eritilerek dönüştürülmesini amaçlamıştır. 

Nitekim uygulanan politikalar da toplumun gündeliğine ait olan kültürel üretim ve 

tüketim mekanizmalarını; yani dinlediği müziği, giydiği kıyafeti, okuma ya da yazma 

pratiklerini, zamana dair ya da ağırlığa dair algılamalarını, iş ve tatil (boş zaman) 

düzenini, dini ritüelini ve mekanlarını dönüştürmeye yönelik gerçekleşmiştir. 

Kültür politikaları ve gündelik hayata olan etkileri elbette ki dönemin diğer siyasi- 

ekonomik ve ideolojik yaptırımları ile birbirine bağlı ve iç içe geçmiş haldedir. 

1922’de saltanat, 1924’te hilafet ortadan kaldırılmış, hanedan üyeleri yurt dışına 

sürülmüş, ardından medreseler ve şeriat mahkemeleri gibi eğitim ve yargıdaki dini 

kurumlar yasaklanmış, 1925 başlarında yaşanan Şeyh Sait ayaklanması üzerine 

Takrir-i Sükûn Kanunu çıkartılıp tarikatlar yasaklanmıştır. Tekke ve zaviyelerin 

kapatılmasının ardından şapka ve giyim kuşam inkılapları birbirini izlemiş, 1925’in 

sonlarında da hicri ve muaddel rumî takvimlerinin yerine uluslararası takvimin ve 

alafranga saatin kabulü gerçeklemiş, 1926 yılında Şeriat hükümleri kaldırılarak 

yerine Medeni Kanun getirilmiştir. Bütün bunlar gerçekleşirken toplumun kültürel ve 

                                                           
253

 Henri Lefebvre, Modern Dünyada Gündelik Hayat, Çev. Işın Gürbüz (İstanbul: Metis, 2016), 24. 
254

 Lefebvre, Modern Dünyada Gündelik Hayat, 44. 
255

 Lefebvre, Modern Dünyada Gündelik Hayat, 44. 



73 

 

gündelik hayatı büyük bir dönüşüme uğramaya, bu dönüşüme “zorlayan” politikalara 

karşı da uyum ve direnç pratiklerini aynı uygulama alanında -kültürel ve gündelik 

hayatta- göstermeye başlamıştır.  

Cumhuriyet döneminde halkı hem fiziksel olarak hem de düşünce dünyası 

bakımından etkileyen kültür politikalarından bir diğeri ise alfabe ve dil inkılaplarıdır. 

Arapça ve Farsça öğelerle süslü şehirli ve aydın dilinin karşısında sade halk Türkçesi 

savunulmuş, ilerlemeci pozitivist Türk aydınlarınca ulusal kimliğin oluşma sürecinin 

bir parçası sayılmıştır.
 

Dilde “öze dönüş” ümmetten millete geçişi ve 

demokratikleşmeyi simgeleyen bir araç olarak görülmüştür.
256

 Öncelikle 3 Kasım 

1928 tarihinde “Türk Harflerinin Kabul ve Tatbiki Hakkındaki Kanun”, 1 Ocak 1929 

tarihinden itibaren Arap harfleriyle hiçbir şeyin basılamayacağına dair yasa 

yayınlanmıştır. Bu kanunlar ile birlikte yeni alfabenin öğretilmesi için büyük bir 

eğitim seferberliği başlatılmış, bu amaç için kurulan Millet Mektepleri 16-45 yaş 

arasındaki tüm yurttaşlara ders vermek üzere 1950 yılına kadar faaliyet 

göstermiştir.
257

 Latin alfabesine geçişin toplumun çeşitli kesimlerince tepkiyle 

karşılanması “öze dönüş” fikrinin meşruiyetine sığınmayı gerektirmiş; Latin 

alfabesinin -bazı harflerin eklenmiş olmasından dolayı- bir “Türk alfabesi” olduğu 

bile öne sürülmüştür.  Ayrıca Türk Tarih Tezi’nin bir türevi olarak ortaya atılan 

Güneş Dil Teorisi; Türk ırkının “kök ırk” olarak gören önermeden yola çıkarak 

Türkçe’nin de bütün dillerin anası olduğuna, dolayısıyla da bütün dillerin -“kök dil” 

olan- Türkçe’den türediğine dair bir önerme sunarak “öze dönüş” fikrine “bilimsel” 

bir meşruiyet kazandırmayı amaçlamıştır.
 258

 Teorik olarak Arapça’nın ve Farsça’nın 

da Türkçe’den türemiş olduğu kabul edilse bile bu dillerin “geriliği” ve “Şarklılığı” 

temsil ettiği düşünüldüğü için Türkçe’den çıkartılması gerektiği savunulmuş;
 259

 bu 

da doğal olarak çıkartılan-kovulan Arapça ve Farsça kökenli kelimeler yerine yeni 

bir dil ikame etme ve yaratma çabasını doğurmuştur. Harf inkılabının etkileri bir 

yana yeni geliştirilen bir dil olan “Öztürkçe”, resmi yayınlarda ve gazetelerde halka 

tanıtılmış, altında sözlük mahiyetinde kelime açıklamaları bulunan özel metinler 

hazırlanmıştır. 

                                                           
256

 Seçil Deren, “Kültürel Batılılaşma”, Modern Türkiye’de Siyasal Düşünce 3, (İstanbul: İletişim, 2009), 

391. 
257

 Deren, “Kültürel Batılılaşma”, 394. 
258

 Ahmet Yıldız, “Kemalist Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2 (İstanbul: İletişim 2011), 

229. 
259

 Yıldız, “Kemalist Milliyetçilik”, 229. 



74 

 

Öztürkçe hareketiyle paralel olarak toplumun ibadet dili de Türkçeleştirilmeye 

çalışılmış; ilk defa 1926’da Türkçe namaz kıldırma denemeleri yapılmış, 

reformistlerce o dönem bu tür zorlamalardan vazgeçilse de ilerleyen yıllarda Türkçe 

ezan ve kamet okunmaya başlanmış ve bu uygulama 1932’den 1950’deki Demokrat 

Parti’nin iktidarına kadar yürürlükte kalmıştır. Bu süre zarfında halk sadece kendi 

özel alanlarında değil kamusal alanda da tepkisini dile getirmek istemiş; nitekim 

1933 yılında ezanın Arapça olarak okunmasına devam edilmesi için protesto 

yürüyüşleri yapmıştır.
260

 Aynı zamanda Kur’an’ın Türkçe’ye çevrilerek ibadette 

Arapça olan özgün metnin yerine kullanılması da önerilmiş, hatta daha ileriye 

gidilerek ibadet düzenin değiştirilmesi üzerine dahi tartışılmıştır. Fakat gelen yoğun 

hoşnutsuz tepkiler sebebiyle zamanın ve zeminin henüz uygun olmadığı gerekçesiyle 

bu reform fikri rafa kaldırılmıştır.
261

  

“Milli” ve “medeni” idealini taşıyan yeni kültürün yaratımı açısından bir bütün 

olarak değerlendirilmesi gereken bu kültür politikaları içerisinde en keskin 

politikalara ve söylemlere maruz kalan alanlardan biri de müzik olmuştur. Müzik 

politikalarının temelinde diğer kültür politikalarında olduğu gibi Gökalp’in sentez 

formülü yer almakta ve bu formül üzerinden bir ulusal müzik arzusu yaratılmaktadır. 

Gökalp’e göre mevcut durumda üç müzik türüyle karşı karşıya kalınmıştır: “Şark 

musıkisi”, “Garp musıkisi” ve “halk musıkisi”. Şark müziği hem hasta hem de gayri 

millidir; halk müziği ise Türk ulusunun harsını, Garp müziği de medeniyetini 

oluşturduğu için ikisi de ulusal kültüre “yabancı” değildir.
262

 Dolayısıyla milli müzik 

halk melodilerinin toplanıp Garp müziğinin teknikleri kullanılarak armonize 

edildiğinde ortaya konulmuş olacak; böylelikle hem “milli” hem de Avrupai 

karaktere sahip bir müzik yaratılmış olacaktır.
263

 Gökalp’in ortaya koyduğu ve ileride 

pek çok aydının da destekleyerek farklı versiyonlarla zenginleştirdikleri bu idea 

adına Anadolu’ya keşif gezileri düzenlenmiş ve halk türkülerini derleme, kayda 

(notaya ve plaklara) alma çalışmaları yapılmış, ardından da toplanılan melodilerin 

çok sesli hale getirilmesi için yurt dışından getirtilen müzikologların incelemesine 

sunulmuştur. Ayrıca Avrupa’ya konservatuvar eğitimi için yollanan (özellikle de 

                                                           
260

 Şerafettin Dönmez, Atatürk’ün Çağdaş Toplum ve Din Anlayışı (İstanbul: Ayışığı Kitaplığı, 1998), 

177. 
261

 Mete Tuncay, “İkna (İnandırma) Yerine Tecebbür (Zorlama)”, Modern Türkiye’de Siyasal Düşünce 

2 (İstanbul: İletişim, 2009), 94-95. 
262

 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, 161. 
263

 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, 161. 



75 

 

Adnan Saygun, Cemal Reşit Rey, Ulvi Cemal Erkin, Hasan  Ferit Alnar, Necip 

Kazım Akses’den oluşan ve Rus Beşlerinden esinlenilerek Türk Beşleri olarak 

nitelendirilen) müzisyenlerin geri döndüklerinde bu ideayı gerçekleştirmeleri 

beklenmiş; halk müziklerini armonileştirerek milli müzik yapıtlarını yaratmaları arzu 

edilmiştir. Dil ve harf inkılaplarında uygulanan yaptırımlar nasıl “öze dönüş” fikriyle 

meşrulaştırılmaya çalışıldıysa aynı şekilde milli müzik yaratımı sürecinde de halkın 

geçmişine-özüne ait olduğu ileri sürülen melodilerin çok sesli yeni formu, 

yerelleşerek “Batılılaşma” arzusuna meşruiyet kazandırmak adına kullanılmıştır. 

“Biz zaten Batılıyız” tutumu neticesinde halk müziğine dönüş, temeli Orta Asya’ya 

bağlansa bile aslında Batı’ya da dönüşü temsil etmekte; kültürel politikalar temelinde 

oluşturulan savunma mekanizmaları burada da kullanılmakta; böylelikle de Batı 

müziğinin armoni tekniğinin halk müziği üzerinde kullanılmasına dair gelebilecek 

tepkilerin önü kesilmeye çalışılmaktadır. Nitekim halk türkülerinin şehir müziği 

tesirinden uzakta kalan halk arasında yaşadığını tespit ettiği iddiasında bulunan 

Muzeffer Sarısözen; “Bugün hayran olduğumuz çok sesli Avrupa musıkisinin 

başlangıçlarındaki büyük hissemizi elimizle kendi tarihimize yazmış bulunuyoruz”
264

 

diye belirtmesi ulusal kronotopun müzikal seyrinin de Avrupa üzerinden kurulmuş 

olduğunu ifade eden örneklerden biridir. Bu örnek gibi pek çok müzikal kimlik 

yaratımları ve söylem üretimleri söz konusu olup bölümün ilerleyen kısımlarında bu 

tür söylem üretimlerine yeniden yer verilecektir. 

Cumhuriyet yönetimi tarafından yaratılan ulusal müzik tahayyüllerinde -diğer 

kültürel politikalarda da görüldüğü gibi- Osmanlı’nın müzikal hafızası ve geleneği 

dışlanmış; “hastalıklı”, “gayrimilli”, “ilkel” ve “irticai” bulunarak ulusallığın içine 

dahil edilmemiştir. Doğu kültürünün bir parçası olarak nitelendirilen geleneksel 

müzik, Türklere ait olarak kabul edilmemiş; İranlıların, Arapların ve Bizanslıların 

müziğinin bir karışımı olduğu iddia edilmiş; armonisiz tek sesli yapısı sebebiyle de 

ruhları atıl bırakan, miskinleştiren, insan hayatına hesapsız hüzünler çökerten bir 

sazlar safsatası olarak görülmeye başlanmıştır.
265

 Bu görüşler neticesinde de 1926’da 

okullarda, 1927’de de konservatuvardan ardında sadece bir tespit ve tasnif heyeti 

bırakılarak Osmanlı-Türk müziğinin eğitimine, icrasına ve aktarımına son verilmiş; 

bir söylem hegemonyası oluşturularak itibarsızlaştırılmaya çalışılmış, nihayet 1934-

                                                           
264

 Muzeffer Sarısözen, “İki Sesli Halk Müziği”, Ülkü Dergisi 3/ 115, (1946): 15. 
265

 Deren, “Kültürel Batılılaşma”, 397. 



76 

 

36 yılları arasında radyolarda yayınları durdurulmuştur. “Saray musıkisi”, “Enderun 

musıkisi” veya -kamusal alanda kendine yer bulamasa da toplumun gündelik eğlence 

pratiklerini meyhanelerde yeniden üretebildiği için- “meyhane müziği” gibi 

adlandırmalar sunulmuş, oluşturulan beğeni hiyerarşisinin “aşağı-ötekisi” olarak 

konumlandırılmıştır.  

Resmi ideolojinin dışlayıcı ve aşağılayıcı tutumuna karşı toplum kendi müzik 

kültürünü diğer kültür alanlarında olduğu gibi korumuş, müzik politikalarına karşı 

rıza ve direnç mekanizmaları geliştirmiş; üretim ve tüketim pratiklerini dönüştürerek 

devam ettirmiştir. Evlerde, kahvehanelerde, meyhanelerde, müzik cemiyetlerinde ve 

derneklerinde eğitim-icra-aktarım pratikleri meşk sistemi içerisinde (metodolojik 

açıdan modernleştirerek) devam ettirilmiş; üretim mekanları canlı tutulmuştur. 

Gazetelerde ve mecmualarda resmi ideolojinin hegemonyasına karşı söylem 

geliştirilmiş- dışlamalara ve aşağılamalara cevaplar verilmiş, ulusal kronotopa 

geleneğin dahil edilmesiyle kimlik tartışmaları karşı tezlerle devam ettirilmiştir. 

Radyolarda Osmanlı-Türk müziği (ve yine ilkel bulunduğu için halk müziği) 

yayınlarının yasaklandığı ve kısıtlandığı dönemlerde de bu müziğin dinleyicileri, 

radyo frekanslarını Mısır, Bağdat, Tebriz radyoları gibi kendi müziğine yakın 

bulduğu melodileri yayınlayan radyo kanallarına ayarlamış; devletin ideal olarak 

sunduğu Batı’nın armonik yapısıyla kurulmuş olan ulusal müziğin duyulması adına 

radyoda geleneksel müziğe karşı uyguladığı kısıtlamalara karşı dinleme pratikleriyle 

bir direnç mekanizması geliştirmiştir. Hatta çeşitli gazetelere ve dergilere tepki 

mektupları yollayıp kendi müziklerini dinlemek istediklerini dile getirmiş, böylelikle 

sadece tahakkümü yok sayarak direnmemiş aynı zamanda tepkisini yayın organları 

aracılığıyla da göstermiştir. Hegemonik politikalara karşı en büyük direnci de 

popüler müzik sağlamış, taş plaklar aracılığıyla toplum kendi müziğini yeni bir icra-

dinleme biçimleri içerisinde yeniden üretmiştir. Aynı zamanda yasaklanıp 

reddedilen, yok olması istenilen, arşive kaldırılıp unutulması arzulanan 

“Osmanlı/Şark/alaturka/incesaz” müziği, bu çalışmanın da iddia ettiği üzere, taş 

plaklar aracılığıyla kendine bir hafıza mekanı oluşturmuş, kendini tekrar tekrar 

üreten canlı bir mekan yaratarak yok olmaya, yok sayılmaya direnmiş, toplumun 

gündelik hayatının ritminde kendi melodik seyrini duyurmaya devam etmiştir. 

Görüldüğü üzere Erken Cumhuriyet döneminin bütün kültürel politikaları, laik, 

modern ve Batılı yeni bir Türk kimliğinin tahayyülüne göre şekillenmiş, ulaşılmak 



77 

 

istenen ulus fikrinin temsili adına bu kültürel yaptırımlar uygulanmaya konulmuştur. 

Eğitim reformları, dinsel etkinlikler üzerindeki katı denetim mekanizmaları, kültürel 

ve etnik farklılıkların denetlenmesi yoluyla siyasal ve toplumsal pratiğin yönetimi ve 

gözetimi; bu ideal toplumun (laik, modern, rasyonel) kurulması için tepeden bir 

hamleyle gerçekleşmiştir.
266

 Radikal ve tepeden uygulanan politik hamleler 

çerçevesinde de Erken Cumhuriyet yönetimi kendini bu toplumsal mit üzerinden 

tanımlayarak; kendisiyle vaat ettiği toplum arasındaki açıklığı yok saymıştır.
267

 

Böylelikle yönetimin ürettiği tüm kurgusal söylemler ve stratejiler bir hegemonya 

mücadelesini temsil eder hale gelmiştir. Zor ve rıza ile meşruiyeti oluşturulmaya 

çalışılan hegemonyaya karşı toplum direnç ve uyum pratikleri geliştirmiş; toplumun 

gündeliğine ait olan kültürel üretim ve tüketim mekanizmaları bu uyum ve direnç 

pratikleri sayesinde kendi mücadele alanlarını üretebilmiş; gündelik hayata dair her 

şeyi, kıyafetleri, eğlence alanlarını, okuma-yazma pratiklerini, müziği birer mücadele 

alanına dönüştürebilmiştir. 

3.1 Türkiye’de Ulusal Müzik ve Resmi Müzik Tahayyülü 

Yukarıda bahsedilen tüm bu politikalar bir ulus tahayyül etme ve bir ulus kimlik inşa 

etme sürecini yansıtmaktadır. Erken Cumhuriyet’te yeni oluşmuş olan bu tahayyül 

yukarıda bahsedildiği gibi modernist ve pozitivist bir çerçevede şekillenmekte, 

kültürel politikalar da bu doğrultuda gerçekleşmektedir. Bu hususta 

değerlendirildiğinde müziğe ulusun birlikteliğini sağlaması adına önemli bir rol 

yüklenmekte, bir iktidar aracı ve simgesel güç olarak görülmektedir. Böylece ulusal 

müziğin yaratımı Erken Cumhuriyet yöneticileri tarafından bireylere kimliğini 

hatırlatan, onlara ulus bilincini hissettiren elzem bir unsur olarak 

değerlendirilmektedir. 

Bahsedilen bu ulus ve ulusal müzik muhayyilesi Benedict Anderson’un 

kavramsallaştırması üzerinden düşünülebilir. Nitekim Anderson “ulus” kavramını, 

“hayal edilmiş bir siyasi topluluk”, “bir cemaat” olarak tanımlamakta; bu hayalin de  

sınırlı ve egemen olarak kurulduğunu belirtmektedir.
268

 Anderson’a göre ulus, derin 

                                                           
266

 Nur Betül Çelik, “Kemalizm: Hegemonik Bir Söylem”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2 

(İstanbul: İletişim, 2011), 88. 
267

 Çelik, Nur Betül. “Kemalizm: Hegemonik Bir Söylem”, 89. 
268

 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler: Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, Çev. İskender Savaşır 

(İstanbul: Metis, 2015), 20. 



78 

 

bağlarla kurulmuş bir yoldaşlık ve kardeşlik fikriyle tasarlanarak her bir üyesinin 

zihninde kendilerini bir bütün olarak hayal etmelerini sağlamakta ve bu yüzden de 

hayal edilen bir topluluğu işaret etmektedir.
269

 Aynı zamanda birbirini tanımayan, 

işitmeyen, birbiri hakkında bir fikirleri olmayan fakat ortak bir hayalin içinde 

buluşan bir ulusun üyeleri şiir ve müzik gibi biçimlerle bir “eş zamanlı topluluk” 

hissini yaşatmaları söz konusu olmaktadır.
270

 Nitekim bu hissi uyandıran  ulusal 

müzikler, milli marşlar da ulus üyelerini eş zamanlılık deneyimi içinde 

birleştirmekte, aynı şarkının bölümlerini okumak, aynı ezginin melodilerine eşlik 

etmek  birbirini görmeyen ve tanımayan bireylerin “hayali cemaatin fiziksel 

yankısını” hissetmesini sağlamaktadır.
271

 Bu buluşma tek bir “tını”da 

gerçekleşmekte; bireyler aralarındaki o yoldaşlık bağı bu tınıyla yeniden 

kurulmaktadır.
272

 Anderson’un bahsettiği anlamda bölümün girişinde anlatmış 

olduğumuz süreç yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin inşa ettiği ulus hayalini 

yansıtmakta ve bu hayalin kültürel alanda, özellikle de müzik alanındaki 

görünümlerini belirtmektedir. Erken Cumhuriyet’in uygar, Batılı, laik bir Türk 

kimliği üzerinden şekillendirdiği ulus tahayyülü, onun birleştirici bir araç olarak 

kullanmak istediği müzik için de kurulmuştur denilebilir. Nitekim bölümün 

devamında da belirtileceği üzere Türk ulusunu, Anderson’ın kavramsallaştırmasıyla, 

“hayali bir seste” birleştirecek olan ulusal müzik, tahayyül edilen ulusun tarifine 

uymaktadır. Hem Orta Asya’nın kökensel yapısına sahip olması hem de Batılı teknik 

unsurlarını içinde barındırması istenen ve bu istek üzerine yaratılması hedeflenen 

“ulusun hayali sesi” dönemin müzik politikalarını da şekillendiren bir unsur 

olmuştur. Erken Cumhuriyet yönetimi bilhassa ulusun yankılanacak olan sesine, 

onun yaratılmasına, yaygınlaştırılmasına ve kamusal alanda duyurulmasına önem 

vermiş, aynı zamanda ulus-devletin resmi müziği olarak sunularak ulusun bireyleri 

tek bir ses çevresinde toplanılacağı düşünülmüştür.
273

   

Aynı zamanda resmi kurumlar ve kamusal alanlar vasıtasıyla -Erken Cumhuriyet 

döneminde de görüldüğü üzere- milli bayram ve kutlamalarda, spor 

                                                           
269

 Anderson, Hayali Cemaatler, 20-22. 
270

 Anderson, Hayali Cemaatler, 162-163. 
271

 Anderson, Hayali Cemaatler,162-163. 
272

 Anderson, Hayali Cemaatler,163. 
273 Anderson’ın kavramsallaştırmasının önemli bir yer tuttuğu, “milletin sesi olarak radyo” üzerine 
önemli bir çalışma için bkz. Meltem Ahıska Radyo’nun Sihirli Kapısı: Garbiyatçılık ve Politik Öznellik 
(İstanbul: Metis, 2005). 



79 

 

müsabakalarında, resmi tören ve geçitlerde, radyo yayınlarında ulusun hayali sesi 

bireylere duyurulmakta ve bu sayede bahsettiğimiz eş zamanlılık deneyimi 

gerçekleşerek aidiyet duygusunun yaratılması söz konusu olmaktadır. Burada önemli 

olan bir başka husus da ortak duygulanmayı, ulusa duyulan aidiyet hissini ve bu eş 

zamanlılık biçimini oluşturacak olan anların ve mekanların “icat edilmiş gelenek”le 

olan ilgisidir.  Nitekim Hobsbawm’un da belirttiği gibi “icat edilmiş gelenekler” 

ulusla, onunla ilintili olarak milliyetçilikle, ulus-devletle, ulusal semboller ve 

tarihlerle yakından ilgili olmakta ve üzerine düşünüşmüş olan “toplumsal 

mühendislikteki uygulamalara” dayanmaktadır.
274

 İcat edilmiş gelenek, 

Hobsbawm’un tanımıyla: “alenen ya da zımnen kabul görmüş kurallarca yönlendiren 

ve bir ritüel ya da sembolik bir özellik sergileyen geçmişle doğal bir süreklilik 

anıştırır şekilde tekrarlara dayanarak belli değerler ve davranış normlarını aşılamaya 

çalışan bir pratikler kümesini” ifade etmektedir.
275

 Ona göre gelenek icat etmek, 

geçmişe dair atıflar vererek bir “formelleştirme ve rutinleştirme süreci” ile 

gerçekleşmektedir.
276

 Nitekim Hobsbawm için ilginç olan da geçmişe dair atıfların 

ve malzemelerin yeni amaçlara ya da yeni icat edilecek olan geleneklerin 

yaratılmasına yönelik kullanılmasıdır. Zira toplumda geçmişe dair bu tür malzemeler 

oldukça fazladır ve yeni gelenekler zaman zaman eski geleneklerle birleşerek ya da 

ona atıf yaparak oluşmaktadır.
277

 Aynı zamanda yeni icat edilen bu gelenekler resmi 

ritüellerden, sembolizm ve ahlaki nasihatlerden ödünç alınarak da 

düzenlenebilmektedir.
278

 Var olan, alışılmış geleneksel pratikler (halk şarkıları, 

fiziksel güce dayalı yarışmalar, nişancılık) yeni ulusal amaçlar doğrultusunda 

değiştirilmekte, ritüelleştirilmekte ve kurumsallaştırılmaktadır.
279

 Bu durum da güçlü 

bir ritüel kompleksin (festival çadırları, bayrakların sergilenmesi için iskeleler, adak 

yerleri-mabetler, merasim alayları, marşlar, yek ahenk söylenen halk şarkıları, 

heykeller, tablolar, top atışları, söylevler ve bando gibi) oluşturulmasını 

sağlamıştır.
280

 

                                                           
274

 Eric Hobsbawm, Geleneğin İcadı, Çev. Mehmet Murat Şahin (İstanbul: Agora, 2006), 17. 
275

 Hobsbawm, Eric. Geleneğin İcadı, 2. 
276

 Hobsbawm, Eric. Geleneğin İcadı, 5. 
277

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 7. 
278

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 7. 
279

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 7. 
280

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 8. 



80 

 

Hobsbawm bu ritüel komplekslerin icat edilerek bir gelenekselliğe dönüştüklerini 

belirterek, modern dönemde icat edilmiş gelenekleri üçe ayırmaktadır: gerçek veya 

yapay cemaatlerde toplumsal birlik-beraberliği ya da grup aidiyetini oluşturan, 

“sembolize eden gelenekler; kurumları, statü ya da otorite ilişkilerini oluşturan, 

meşrulaştıran gelenekler ve ana amacı toplumsallaşma, inançların, değer yargılarının, 

davranış teamüllerinin aşılanıp aktarılması olan gelenekler.”
281

 Toplumsal 

hareketlilik, sınıf çatışması ve egemen ideoloji, cemaatlerdeki belirgin eşitsizliği 

birleştirmeye çalışan geleneklerin uygulanmasını zorlaştırsa da bu icat edilmiş 

gelenekler, “bir toplumsal sözleşme dünyasına, statüyü; yasal eşitlik dünyasınaysa 

astı ve üstü yeniden soktuğundan bunu doğrudan yapamaz.”
282

 Cemaatçiliğe dayalı 

geleneklerde yer alan kabul, terfi, ölüm gibi geçiş ritleri bazı grupların 

geleneklerinde doğal olarak belirginken, bu belirginlik ulus ya da vatan gibi hayali 

cemaatler için söz konusu değildir. Yeni siyasi rejimler ve yenilikçi hareketler, dinle 

iç içe geçmiş olan resmi nikâh, cenaze töreni gibi geleneksel geçiş ritlerine karşılık 

bulma çabasında olmuşlar; “duygusal” ve “sembolik” olarak yüklü güçlü göstergeler 

(ulusal marş, ulusal bayrak, ulusal arma,  ulusal seremoniler, ulusal müzik, vb.) icat 

etmişlerdir.
283

 Bunun yanında “ulusal kimliğin meşruiyetini sağlamak amacıyla icat 

edilen gelenekler ve semboller de tarihe başvurmakta ve halkın hafızasında 

saklananlardan ziyade tahayyül edilen toplumu inşa etmeye çalışan yöneticiler ve 

aydınlar tarafından yazılan, resmedilen ve kurumsallaştırılan tarihten 

yararlanmaktadır.”
284

 Böylelikle ulusal tarih anlatıları ve kimlik tahayyülleri etnik bir 

geçmişte yarattıkları kökeni; simgeler ve gelenekler üzerinden filoloji, tarih ve 

arkeoloji vasıtasıyla “kolektif kendi”ni
285

 yeniden keşfetmekte ve yeniden 

kurgulamaktadırlar. Törenler, ritüeller gibi bu gelenekler de bu geleneklere eşlik 

eden müzikler, bayraklar, armalar, heykeller gibi simgeler de böylelikle; fiilen eşitsiz 

olan bir toplumsal örgütlenmeye sembolik bir “rıza” ile gizlice sokulmuş
286

 ulusal 

kimliğin kabul ettirilip meşruiyet kazandırılabilmesi ve bu kimliğin içinde toplumun 

kendini herkesle “eşit” ve “bir” hissettirilmesi noktasında araçsallaştırılmış olduğu 

ileri sürülebilir. 

                                                           
281

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 12. 
282

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 12. 
283

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 13. 
284

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 16. 
285

 Anthony D. Smith, Milli Kimlik, Çev. Bahadır Sina Şener (İstanbul: İletişim, 2017), 123. 
286

 Hobsbawm, Geleneğin İcadı, 12-13. 



81 

 

Nitekim yukarıda sözü edildiği gibi resmi törenlere, ritüellere eşlik eden “ulusal” 

müzik de bu şekilde, bir yandan yeni yaratılan kimliğin oluşumunu yurttaşlar arsında 

ortak duygulanım sağlayarak ve bir köken icadıyla ortaya sürülen ulusal geçmişte 

yaşadığı düşünülen atalara, kahramanlara duyulması istenilen sevgiyi, saygıyı, 

özlemi üretmektedir. Diğer yandan da yurttaşların toplumsal örgütlenme içinde 

kendini diğer yurttaşlara “eşit” ve “bir” hayal edebilmesini sağlamaktadır. Bu 

noktada Mihail Bahtin’in “kronotop” kavramında ifade bulan bir durumun ortaya 

çıktığını söyleyebilir; devletin halkıyla diyalog kurma çabalarında belki de en 

belirgin karşılaşma ya da çarpışma mekanlarına ve anlarına (törenler, kutlamalar, 

şölenler, yayınlar, vs.) eşlik eden ulus-devletin resmi müziğini “yol kronotopu” 

kavramı üzerinden değerlendirebiliriz.
287

 Nitekim kronotop kavramını Bahtin, 

edebiyat ve diğer sanat biçimlerini analiz etmek için ödünç almakta; edebiyat ve 

sanat alanında ifade edilen zamansal ve uzamsal ilişkileri ve aralarındaki bağıntıları 

tanımlamak için kullanmaktadır.
288

 Onun bu kavramsallaştırmasına göre, edebiyatta 

ve sanatta mekan ve zaman birbirine bağlı olmakla beraber duyguların, değerlerin 

izlerini taşımaktadır. Özellikle de bu duygu ve değerlerin izleri zamansallık 

unsurunun ağır bastığı “karşılaşma kronotopu”nda ve “yol kronotopunda” yoğun bir 

biçimde belirmektedir.
289

 Öyle ki bu yol, Bahtin’in belirttiği üzere, rastlantısal 

karşılaşmaların yaşandığı bir yer olarak “toplumsal sınıfların, zümrelerin, dinlerin, 

milliyetlerin, çağların temsilcisi olan insanların izledikleri uzamsal ve zamansal 

patikalar”dır.
290

 Böylelikle mekânsal ve zamansal açıdan ayrı düşen insanlar bu 

yolda karşılaşmakta, aralarındaki mesafelerin kaybolmasıyla ya yazgıları farklı 

biçimlerle birleşmekte ya da birbiriyle karşıt bir konuma düşebilmektedirler.
291

 

Ayrıca bahsettiğimiz bu yol krontopu -Bahtin tarafından olayların başladığı ve 

sonuçlandığı, zamanın mekanla iç içe geçerek aktığı bir yer olarak düşünülmekte; bir 

yaşamın, olayın ve tarihin seyrinin ana eksenini oluşturduğu belirtilmektedir.
292

 

Bahtin’in bu kavramsal çerçevesinden yararlanarak ulusal kimlik ile birlikte ulusal 

müzik tahayyüllerindeki tarih anlatılarını, kimlik söylemlerini yol kronotopuyla 

                                                           
287

 Benzer bir değerlendirmeyle askeri müzikleri “yol kronotopu” ile inceleyen başka bir çalışma için 

bkz. Orhan Baba, “Türk Askeri Müzik Geleneğinde Değişim ve Süreklilik”, (Doktora Tezi, Dokuz Eylül 
Üniversitesi, 2009), 95. 
288

 Bahtin, Mihail.  Karnavaldan Romana, Çev. Cem Soydemir (İstanbul: Ayrıntı, 2017), 296. 
289

 Bahtin, Karnavaldan Romana, 296. 
290

 Bahtin, Karnavaldan Romana, 297. 
291

 Bahtin, Karnavaldan Romana, 297. 
292

 Bahtin, Karnavaldan Romana, 297. 



82 

 

ilişkilendirebiliriz.
293

  Nitekim icat edilen törenler, marşlar, kutlamalar ya da cenaze 

merasimleri gibi gelenekler vasıtasıyla ulus üyelerinin hem birbiriyle hem de ulus-

devletle karşılaşması, diyalog kurması mümkün olmaktadır. Bu kesişim alanları ve 

anları bir yol üzerinden kurulurken işitilen ulusal müzikler ve şarkılar da yurttaşların 

yeniden kurgulanan tarihsel olayların hatırlanmasını, aynı müziğin ritminde 

kendilerini ulus-devletin kimliği içinde hissetmesini sağlamaktadır. Böylelikle farklı 

zaman ve mekanlarda bulunan yurttaşlar dahi ulusal müziğin seyri sırasında 

birbiriyle karşılaşmakta, aralarındaki zaman-mekan farkları kaybolmakta ve bu 

“hayali ses”in sağladığı müzikal “yol”da birleşmektedirler. Dolayısıyla da Erken 

Cumhuriyet döneminde hem yönetim kadrosu hem de aydınlar tarafından ortak 

duygulanımları ve birlikteliği oluşturacak olan ulusal müziğin işlevi oldukça önemli 

görülmektedir. Özellikle de radyoyla, halkevleriyle, halka açık konserlerle milli 

marşlar, şarkılar ve armonize edilmiş halk ezgileri gibi  ulusal müzik formlarının 

halk tarafından duyulması, öğretilmesi ve eşlik edilmesi beklenmekte ve halkın bu 

müziklerin eşliğinde ulusun tahayyülünde birleşerek “ileri”ye yürüyeceği 

düşünülmektedir. 

Erken Cumhuriyet’in imal ve icat ettiği yeni, Batılı ve laik Türk kimliğinin sesi 

olacağı umulan milli müzik tahayyülü “eski, şarklı, Müslüman Osmanlı” kimliğinden 

ayrı bir kökene dayanan ve “yeni dahil olunan medeniyet”in müzikal tekniklerine, 

fennine, göre işlenen ve böylelikle asrî, millî, beynelmilel, cihanşümul hale gelecek 

olan bir “Türk musıkisi” ütopyasına dayanmaktadır. Bu sebeple ulusal kimlik ve 

ulusal müzik ütopyasının kronotopu Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan bir geçmişi 

“ortak geçmiş” olarak üretirken Osmanlı-Türk müziği şarklılığı ve eski rejimi 

anımsatması münasebetiyle bu zamansal ve mekânsal düzlemin sınırlarının 

dışarısında bırakılmıştır. Zaman ve mekan artık medeniyetten uzak kalıp kendini 

koruyabilmiş saf, temiz, yozlaşmamış Anadolu’nun müziğinde, edebiyatında 

                                                           
293 Resmi ve ulusal müzik sınırlarının siyasal düzlemdeki esnekliğinin konu alındığı ve açılan müzikal 
alanın Bahtin’in kronotop kavramı üzerinden değerlendirildiği yeni yayınlanmış bir çalışma için bkz. 
Elif Özkan, “Chopin’den Itrî’ye; Türkiye’de Resmi Müziğin Dönüşümü” Toplumsal Değişim 3 (2021). 
Bu makale, tezin yeni yeni şekillenmeye başladığı bir dönemde yazılmış; benzer kavramsal 
tartışmalarla birlikte odağına resmi müzik ve ulusal müzik tasavvurunda yaşanan dönüşümü almıştır. 
Makalede, 2017 yılı itibariyle değiştirilen cenaze marşları özelinde resmi müzik-ulusal müzik 
tahayyüllerinin ulus kimliği ve makbul vatandaş tanımlamaları ile ilişkileri tezde yürütülen benzer 
sorularla tartışmaya açılmıştır. Tez yazım süreci içerisinde yaşanan müzikal dönüşümlerin de buradaki 
kavramsal açılımlarla yeniden düşünme imkanını sağlaması önemlidir.  



83 

 

birleştirilmiş, ortak ve milli bir kültür, geçmiş algısı bu birleşimin tahayyülünde 

oluşturulmuştur. 

Bununla beraber, Erken Cumhuriyet’in müzik politikalarının temelinde bir kaynak 

olarak düşünülen halk müziğinin keşfi ve icadının aslında daha önce son dönem 

Osmanlı aydınları tarafından tartışılmış olduğu ve milli müziğe dair fikirlerin ortaya 

atılmış olduğu görülmektedir. Jön Türk hareketinin önde gelen isimlerinden olan 

Ziya Paşa, Şiir ve İnşa başlığıyla 1868’de yayımlanan Hürriyet gazetesinde ilk defa 

olarak halk şarkılarından bahsetmiş, bu halk şarkılarını “mûsıkî-i Türkimizi ihyaya 

hizmet edecekler için” derlenip toplanmasını ve incelemeye açılmasını ise yine ilk 

defa 1896’da Malumat Gazetesi’nde Necib Asım dile getirmiştir.
294

 Aynı şekilde 

Akçuraoğlu Yusuf, 1908 yılında Türk Derneği Nizamnamesi’nde “Türk diye anılan 

bütün kavimlerin mazi ve haldeki eski eserlerini, tarihini, lisanlarını, avam ve havas 

edebiyatlarını, etnografya ve etnolojisini, ahvâl-i içtimaiyesini ve medeniyet-i 

hazıralarını araştırıp ortaya çıkararak bütün dünyaya yayıp dağıtmak” adına 

incelemelerin yapılmasının yanı sıra “köylerde Türklerin söyledikleri eski yerli 

türkülerin ve hikayelerin yazılması için defterler tutulması” gerektiğini belirtmiştir.
 

295
  Ondan dört yıl kadar sonra Halka Doğru mecmuasında yeryüzündeki bütün 

“mütemeddin” milletlerin -İngilizlerin, Fransızların, Almanların, Macarların, 

Yunanların, Bulgarların ve Sırpların- şarkılarını, masallarını dikkatle topladıkları ve 

Türklerin burada da geri kalmış olduğu hususunda serzenişte bulunulmuştur.
296

 

Cumhuriyet yönetiminin 1930’lu yıllarda yaptığı derleme çalışmalarının ve Bela 

Bartok gibi uzmanların yurt dışından getirtilerek “milli müzik” formülasyonlarının 

üretilmesinin bir öngörüsü olarak yine Necib Asım’ın 1918’de yazdığı “Dilimiz 

Musikimiz” adlı makalesi oldukça dikkat çekicidir. Bu makalede Necib Asım “milli” 

nitelikte bir Türk müziğinin ibdası için “Macarların yaptığı gibi” yerli müziklerin, 

şarkıların, türkülerin ordu tarafından toplatılarak notaya alınmasını ve hatta oradan 

bu külliyatı tevdi edebilecek bir uzman getirtilmesini önermiştir.
297

 Nitekim bu öneri 

daha sonraki yıllarda Erken Cumhuriyet yönetimi tarafından gerçekleştirilecek, 

konservatuarın kurulmasında, derleme çalışmalarının yapılmasında ve milli müzik 

                                                           
294

 Okan Murat Öztürk, “Türkiye’de Halk Müziği Derleme Çalışmalarının 100 Yıllık Öyküsü”, 

Cumhuriyetin Müzik Politikaları, Der. Fırat Kutluk (İstanbul: H20 Yayınları, 2018), 65.  
295

 Öztürk, “Türkiye’de Halk Müziği Derleme Çalışmalarının 100 Yıllık Öyküsü”, 66. 
296

 Öztürk, “Türkiye’de Halk Müziği Derleme Çalışmalarının 100 Yıllık Öyküsü”, 66. 
297

 Öztürk, “Türkiye’de Halk Müziği Derleme Çalışmalarının 100 Yıllık Öyküsü”, 67. 



84 

 

yaratımı için derlenen müziklerin Batı müziğinin teknikleriyle işlenmesinde yurt 

dışından bestekarlardan ve uzmanlardan yardım istenecektir. 

Erken Cumhuriyet’in “milli müzik” algısının metodolojik temellerine zemin 

oluşturan fikirlere örnek teşkil edebileceklerden biri de Musa Süreyya Bey’in Yeni 

Mecmua’daki söylemleridir. 1918’de “Asker Türküsü” başlığıyla yazdığı bu 

makalede Musa Süreyya Bey, “milli ruhu” gerçekten kapsayan türkülerin derlenip 

düzenlenmesini, bu asrın gelişmeleriyle uyumlu hale getirilerek türkülere çağdaş bir 

içerik ve şekil verilmesini gerekli bulmaktadır. Ona göre ancak bu sayede milli ruh 

yaşayabilir ve batının esaslarını ve bilimlerini uygulama imkanı çıkabilir.
298

 Aynı yıl 

benzer şekildeki söylemlere Gökalp’in aynı mecmuada yayınlanan “İctimaiyat: Hars 

ve Medeniyet” başlıklı yazısında da rastlanmakta, Gökalp’in Cumhuriyet döneminde 

yine dile getirilecek olan formülasyonunun nüveleri görülmektedir: 

Milli mûsikîyi ibda’ için de bir taraftan Avrupa’nın fenniyatını öğrenmek diğer cihetten 

dağlarda, köylerde terennüm edilen halk türkülerinin seslerini toplamak lazımdır. Ancak bu 

suretle Avrupa medeniyeti içinde Türk şiiri, Türk edebiyatı, Türk mûsikîsi yaratabiliriz.
299

 

Cumhuriyet döneminin “milli müzik” algısını ve müzik politikalarına dair bakış 

açısını şekillendiren bu görüşlerden özellikle de Gökalp’in sonraki yıllarda hars-

medeniyet ayrımı üzerinden açıkladığı sentez modeli kabul görmüş; sunduğu 

müzikal ve siyasi izlek bir program gibi takip edilmiştir. Bu sentez modelini Gökalp, 

Türkçülüğün Esasları’nda şu şekilde açıklamaktadır:  

Memleketimizde bunlardan başka, yan yana yaşayan iki musiki vardır. Bunlardan birisi halk 

arasında kendi kendine doğmuş olan Türk musikisi, diğeri Farabi tarafından Bizans’tan 

tercüme ve iktibas olunan Osmanlı musikisidir. Türk musikisi ilham ile vücuda gelmiş, 

taklitle hariçten alınmamıştır. Osmanlı musikisi ise taklit vasıtasıyla hariçten alınmış ve 

ancak usulle devam ettirilmiştir. Bunlardan birincisi harsımızın, ikincisi ise medeniyetimizin 

musikisidir. Medeniyet, usulle yapılan ve taklit vasıtasıyla bir milletten diğerine geçen 

mefhum ve tekniklerin mecmuudur. Hars ise hem usulle yapılmayan hem de taklitle başka 

milletlerden alınamayan duygulardır.
300

 

                                                           
298

 Öztürk, “Türkiye’de Halk Müziği Derleme Çalışmalarının 100 Yıllık Öyküsü”, 67. 
299

 Ziya Gökalp, Yeni Mecmua Yazıları (İstanbul: Ötüken,2018), 456. 
300

 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları (İstanbul: Ötüken, 2015), 49. 



85 

 

Çizmiş olduğu bu harsa ve medeniyete ait müzik ayrımında ulaşılması gereken 

hedefi ve bu hedef doğrultusunda uygulanması arzulanan formülü nihayet devamında 

verir: 

Bugün, işte, şu üç musikinin karşısındayız: Şark musikisi, Garp musikisi, halk musikisi. 

Acaba bunlardan hangisi bizim için millidir? Şark musikisinin hem hasta hem de gayrimilli 

olduğunu gördük. Halk musikisi harsımızın, garp musıkisi de yeni medeniyetimizin 

musikileri olduğu için her ikisi de yabancı değildir. O halde milli musikimiz 

memleketimizdeki halk musikisiyle garp musikisinin imtizacından doğacaktır. Halk 

musikimiz, bize birçok melodiler vermiştir. Bunları toplar ve garp musikisi usulünce 

armonize edersek hem milli, hem de Avrupai bir musikiye malik oluruz.
301

 

Cumhuriyet’in müzik politikaları da zira Gökalp’in sunduğu hem milli hem de 

Avrupai müziği yaratmayı hedefleyen formülü uygulamaya yöneliktir. Milli müziğin 

inşa edilmesi ve arzu edilen sentez çalışmalarının gerçekleştirilmesi uğruna 

uygulanan politikalar ve bu politikalar sonucunda yaşanılan gelişmeler oldukça hızlı 

ve peşi sıra gerçekleşmiştir. Öncelikle Batı müziğinin öğrenilmesi ve 

yaygınlaşmasına önem verilmiş; milli müziğin “teknik” kısmını oluşturacak bu 

pedagojik programla kurumsallaşma çalışmalarına gidilmiştir. İlk iş olarak eski 

rejimden devralınan ve yaklaşık yüzyıllık geçmişi bulunan saray orkestrası ile 

bandosu (Muzika-i Hümayun) 1924 Nisan ayında Ankara’ya aktarılıp Riyaset-i 

Cumhur Musiki Heyeti’ne dönüştürülmüştür. Aynı yıl Eylül ayında ortaöğretim ve 

lise düzeyindeki okullara çok sesli eğitimi yayacak öğretmenlerin yetiştirilmesi 

amacıyla Musiki Muallim Mektebi açılmış, musiki heyetindeki üyelerin bir bölümü 

de eğitmen olarak kurumda görevlendirilmiştir. Müzik alanında yapılan inkılapları 

yurt düzeyinde yaymayı hedefleyen Musiki Muallim Mektebi’nin kurumsal 

motivasyonunu da bir nevi bu kuruluş hedefi sağlamaktadır. Kurumun müdürü,  aynı 

zamanda Riyaset-i Cumhur Musiki Heyeti’nin orkestra şefliğini yapan Osman Zeki 

(Üngör) Bey’in öğrencilerine “Siz benim mikroplarımsınız, Batı müziğini 

memleketin her tarafına yayacaksınız”
302

 misyonuyla eğitim verdiğini göz önünde 

bulundurursak bahsettiğimiz motivasyonu anlamak zor değildir. Aynı motivasyon 

kuruma sanatçı ve öğretmen yetiştirmek üzere yurt dışına gönderilen öğrenciler için 

                                                           
301

 Gökalp, Türkçülüğün Esasları, 161. 
302

 Güneş Ayas. Müziği Boğan Gürültü (İstanbul: İthaki, 2018), 172. 



86 

 

de geçerli olduğu söylenebilir. Yurt dışına öğrenci göndermek üzere 1925 yılında bir 

sınav yapılmış, bu sınav sonucunda Paris, Berlin, Budapeşte ve Prag’a 10 öğrenci 

devlet bursuyla gönderilmiştir.
303

 Bu öğrencilerden döndüklerinde milli müziği 

yaratmaları, Batı müziğini ve yeni yaratılacak olan milli müziği halka öğretmeleri ve 

sevdirmeleri beklenmiştir. 

Teknik gelişmeler adına pedagojik eğilimler sürerken Yeni Türk müziğinin 

yaratılmasında kaynak olarak kullanılması düşünülen ve sentezin özünü oluşturan 

halk ezgilerinin toplanması için de 1925 yılının Ağustos ayında ilk derleme gezileri 

yapılmaya ve gezilerde toplanılan ezgiler notaya alınarak defterler halinde 

yayımlanmaya başlanmıştır.
 304

 Yapılan gezilerin yanı sıra Anadolu’daki illerde 

müzik öğretmenliği yapan kimselerden, bulundukları ilin yerli müziklerini 

toplamaları, notaya almaları ve İstanbul Belediye Konservatuarı’na göndermeleri 

istenmiş; bu girişim sonucu bir yılda yüze yakın türkü notası belediye 

konservatuarının bünyesinde toplanmıştır.
305

 Bahsedilen konservatuar ise 1917 

yılında kurulmuş olan Osmanlı’nın ilk konservatuarı Darül Elhan’dır. Şark ve Garp 

müziği eğitimlerinin bir arada yürütüldüğü bu kurumun Cumhuriyet yönetimince 

devralındıktan kısa bir süre sonra “Şark musikisi” bölümü, Maarif Bakanlığı’nın 9 

Aralık 1926-22 Ocak 1927 günlü kararlarıyla kapatılarak sadece çok sesli müziğin 

eğitimine devam edilmiş,
306

 konservatuarın adı ise “İstanbul Belediye Konservatuarı” 

olarak değiştirilmiştir.  

Devletin yeni kimliğine bürünen İstanbul Belediye Konservatuarı’nda ve tüm örgün 

öğretim okullarında geleneksel müzik ve enstrüman öğrenimi yasaklanınca birçok ud 

ya da tanbur sanatçısı viyolonsel, keman gibi Batı müziği enstrümanlarına 

yönlendirilmiştir.
 307

 Konservatuar yetiştirdiği müzisyenleri de bünyesinde katıp bir 

şehir bandosu oluşturmuştur. Belediyenin ve konservatuarın kurmuş olduğu bu şehir 

bandosu gibi o dönemde  birçok kent ve kasabada da belediye ve dernek bandoları 

oluşturulmuştur.
308

 Batılı ve modern bir Türk toplumunun vitrinlerinden birini 

                                                           
303

 Gültekin Oransay. “Çok Sesli Musiki”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt: 6,(İstanbul: 

İletişim, 1983), 1520. 
304

 Nida Tüfekçi, “Türk Halk Müziği”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt: 6, (İstanbul: 

İletişim,1983), 1482. 
305

 Tüfekçi, “Türk Halk Müziği”, 1482. 
306

 Füsun Üstel “1920’li ve 30’lu Yıllarda ‘Milli Musıki’ ve ‘Musıki İnkılabı’”, Defter 22, (1994): 47. 
307

 Oransay, “Çok Sesli Musıki”, 1520. 
308

 Oransay, “Çok Sesli Musıki”, 1520. 



87 

 

oluşturan ve resmi törenlerde iktidar ile tebaanın karşılaşma anlarında ortak bir 

duygu, ortak bir geçmiş, ortak bir bilinç yaratmak amacıyla tahayyül edilen toplumun 

hayali sesini duyurduğu bando ve bando eşliğinde okunan milli şarkılar, marşlar, 

melodiler ulusal kimliği oluşturmada oldukça etkin bir biçimde Erken Cumhuriyet 

döneminde kullanılmıştır. Makbul Türk vatandaşının da bir nevi tarifini barındıran; 

Türklük, kahramanlık, milliyetperverlik ve devlet kültüyle yüklü olan marşlar 

bandoların repertuarının önemli bir kısmını oluşturmuş; resmi törenlerde, milli 

bayramlarda, devlet ile tebaanın karşılaştığı anlarda ve mekanlarda icra edilmiş, 

tebaanın da grup aidiyetini kabul ederek bu marşlara eşlik etmesi beklenmiştir. 

Nitekim bu aidiyet duygusunu yaşatacak olan marşlardan en önemlisi de İstiklal 

Marşıdır.  

Yeni oluşturulan kimliğe uygun, simgesel anlamı olan bir milli marşın yaratımı için 

önce 1921 yılında güfte, bir yıl sonra da beste yarışmaları düzenlenmiştir. 12 Mart 

1921’de Mehmet Akif’in yazmış olduğu şiirin, milli marşın güftesi olarak 

seçilmesiyle birlikte 1922 yılında da seçilen bu güftenin bestelenmesine dair 

çalışmalara başlanmıştır. Fakat Ahmet Yekta (Madran), İsmail Zühtü, Rauf Yekta, 

Zati Bey (Arca), Kazım Bey (Uz), Mehmed Baha (Pars), Sadettin Bey (Kaynak), 

Osman Zeki (Üngör) ve Mehmet Suphi (Ezgi) gibi pek çok önemli müzisyenin 

katıldığı beste yarışması bir sonuca vardırılamamıştır.
 309

 Beste hususu bir süreliğine 

askıya alınırken bu süreçte yurdun farklı yerlerinde muhtelif İstiklal Marşı besteleri 

okunmaya başlanmıştır. Örneğin Edirne ve civarında Ahmet Yekta’nın, İstanbul’un 

Rumeli yakasında Zati Arca’nın, Eskişehir’de İsmail Zühtü’nün, Balıkesir ve 

civarında Hasan Basri’nin, Ankara civarında ise Osman Zeki’nin besteleri icra 

edilmiştir.
310

 Bu karmaşıklığı sona erdirmese de Musıki Encümeni Reisince yeniden 

başlatılan beste çalışmalarının sonucunda Ali Rıfat Bey (Çağatay)’ın bestesi milli 

marş olarak kabul edilmiştir. Ancak doğu müziğinin modal özelliklerini de taşıyan 

acem aşiran makamındaki eserin milli marş olarak seçilmesinin hemen ardından 

itirazlar da yükselmeye başlamış, mehteri andırdığı, armoni kaidelerine uymadığı ve 

dolayısıyla da marş özelliği taşımadığı ileri sürülmüştür.
311

 Tartışmalara ve ihtilaflara 

rağmen yine de senelerce Ali Rıfat Bey’in bestesi kullanılmış fakat gelen itirazlar 

doğrultusunda 1930 yılında Osman Zeki Bey’in bestesi resmen İstiklal Marşı olarak 

                                                           
309

 Hikmet Toker. “İstiklal Marşı Resmi Bestesinin Serüveni”, Z Kültür Sanat Dergisi 4 (2020): 297. 
310

 Toker, “İstiklal Marşı Resmi Bestesinin Serüveni”, 297. 
311

 Toker, “İstiklal Marşı Resmi Bestesinin Serüveni”, 298. 



88 

 

ilan edilmiştir.
 312

 Böylelikle yeni kurulan ulus-devletin tahayyülündeki kimlik 

inşasına uygun, Batılı bir formda ve teknikte milli duyguları ve ortak geçmişi 

yansıtacak ulusal ses bulunmuştur. 

Ulus-devletin tahayyülündeki makbul vatandaş olgusunu, ulus-kimliğini, ortak bilinç 

ve duygulanımı yaratan bu müzikal anlar bazı kurumsal yapılarda da kendini 

göstermiş, özellikle de 1930’lu yılların ekonomik-politik zemininin etkisiyle devletçi 

siyasetin izlenmesi çeşitli sektörlerde ve meslek gruplarında da müziğin pedagojik 

açıdan-makbul vatandaş muhtevasının öğretilmesi açısından- kullanılmasında etkili 

olmuştur. Ziraat Marşı (Beste: Adnan Saygun, Güfte: B. Kemal Çağlar), İktisat Marşı 

(Beste: Cevat Memduh Altar, Güfte: Aka Gündüz), Ekonomi Marşı (Beste: Halit 

Ozan, Güfte: Memduh), Sanat Marşı (Beste: Bedri Akalın, Güfte: Avni Ozan), Çiftçi 

Marşı (Beste: Ziya Aydıntan, Güfte: Aka Gündüz), Öğretmen Marşı (Beste: Cevat 

Memduh Altar, Güfte: İsmail Hikmet Ertaylan)
313

 gibi sözleri ulusun gücünü 

vurgulayan pek çok marş alana özgü olarak bestelenmiş, halka verilmek istenen 

topyekün bir kimliğin müzikal ifadeleri bu marşlar neticesinde duyulabilir 

kılınmıştır. 

Ulusal marşların ve şarkıların topluma öğretildiği, tek bir ağızdan söylenerek 

birliktelik hissinin üretildiği, bir anlamda makbul vatandaşın müzik üzerinden 

öğretildiği mekanlar olarak Halkevleri önemli bir işleve sahiptir. Tek parti 

döneminde toplumun kaynaşmış, sınıfsız, “bir kütle” olarak inşa edilmesini, birlik ve 

beraberlik duygusunun üretilmesini sağlamak amacıyla toplumu terbiye etmeye 

yönelik hareket eden ve bu uğurda sanatı ve müziği araçsal olarak kullanan önemli 

kurumlardan biridir.
 314

 Türk Ocaklarının kapatılmasının ardından makbul vatandaş 

üretimini üstlenen bu kurum 1931 yılında kurulmuş; dil, tarih, edebiyat, ar (sanat), 

gösterit (tiyatro), spor, sosyal yardım, halk dershaneleri- kurslar, kitapsaray- yayın, 

köycülük, müze ve sergi şubeleriyle Anadolu’nun pek çok il ve ilçesinde faaliyet 

göstermiştir.
315

 Halkevleri, düzenledikleri konferanslar ve yayınladıkları dergiler ile 

birlikte devletin hakim ideolojisini yayan bir kamusal alan olarak üretilmiş; ev ve iş 

yaşamı dışında halkın toplanabileceği bir mekan olarak kurgulanarak devletin 

idealleştirdiği dans, müzik ve tiyatro alanlarındaki yeni eğlence anlayışlarını müzikli 

                                                           
312

 Toker, “İstiklal Marşı Resmi Bestesinin Serüveni”, 297. 
313

 Üstel, “1920’li ve 30’lu Yıllarda ‘Milli Musıki’ ve ‘Musıki İnkılabı’”, 43. 
314

 Neşe G. Yeşilkaya “Halkevleri”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2, (İstanbul: İletişim, 2011), 113. 
315

 Yeşilkaya, “Halkevleri”, 113. 



89 

 

aile toplantıları, balolar, müzikholler, tiyatro gösterileri ile yaygınlaştırmayı 

amaçlamıştır. Halkın telkin ve terbiye ile inkılapları benimsemesini sağlamak adına 

önemli bir işleve sahip olan bu kurumlarda “sanat”; “mürebbi” olarak görülmüş, 

dolayısıyla halkın müzik zevkinin de devletin tercih ettiği müzik zevki üzerine 

değiştirilmesine dair çalışmalara önem verilmiştir. Bu doğrultuda korolar, bandolar, 

orkestralar ve enstrüman takımları oluşturulmuş; halkın hep bir ağızdan 

söyleyebilmeleri için ulusal marşlar ve şarkılar öğretilmiştir. Öte yandan halk 

müziğinin derlenip toplanması için yapılan çalışmalar bu kurumlar bünyesinde 

devam etmiş; Bela Bartok gibi önemli müzisyenlerin yurt dışından getirtilip derleme 

heyetlerinde bulundurulması bu kurumlar vasıtasıyla gerçekleşmiştir.  

Anadolu’ya yapılan bu derleme gezilerinin temelinde ise ulusal müziği oluşturacak 

olan kaynağa ulaşma arzusunun bulunduğu ileri sürülebilir. “Öze dönüş”ü temsil 

eden bu gezilerde Türk Tarih Tezi ile paralel ilerleyen müzikal bir kronotop yaratımı 

söz konusudur. Halkın bozulmamış, saf kalmış ve kökene ait karakterini koruyan 

ezgilerine geri dönüş fikriyle beraber onları ortak bir geçmişe dayandırarak ulusal 

müzik yaratımı adına yapılan politikalara bir meşruiyet alanı açılmıştır. Nitekim 

ulusal kimlik nasıl ki Orta Asya’dan Hititlere, Sümerlere, Antik Yunana, Avrupa’ya 

ve tüm dünyaya yayılan bir geçmiş tahayyülüne dayandırıldıysa aynı tez 

doğrultusunda ulusun müzikal geçmişi de bu tahayyülün parçası olarak üretilmiştir.  

Afet İnan 1930 tarihli Türk Tarihinin Ana Hatları adlı tarih tezinin bir nevi 

manifestosu niteliğindeki kitabında Türk kimliğine bir geçmiş tahayyülü atamış, bu 

geçmiş tahayyülüne uygun olarak Hititlerin ve Sümerlilerin, hatta antik Yunan’ın 

müziğini dahi Türklükle ilişkilendirmiştir.
316

 Bu teoriden hareketle Ali Rıfat Bey de 

Orta Asya ve Batı Anadolu Türklerinin müzikleri ile antik Mısırlıların, Hintlilerin, 

Çinlilerin, İbranilerin, Asurilerin, Arapların, Acemlerin, Antik Yunan ve Romalıların 

müzikleri arasında benzerliklerin görüldüğünü; buradan da Türk müziğinin diğer 

medeniyetlerin müziğinin de temelini oluşturduğu sonucunun çıkarılacağını 

belirtmiştir.
317

 Musiki Mecmuası’nda tefrika halinde yayınlanan yazılarında da 

hararetle bu teorinin hatlarını genişletmeye devam etmiş; Hitit, Etrüsk, Lidya, Frigya 

müziklerini Türk müziğiyle ilişkilendirmiş, bu ilişik çerçevesinde de Avrupa 

müziğinin ilk temel taşını oluşturanların da Lidya ve Frigya Türkleri olduğunu ileri 

                                                           
316

 Aktaran: Güneş Ayas, Müziği Boğan Gürültü (İstanbul: İthaki, 2018), 230. 
317

 Aktaran: Ayas, Müziği Boğan Gürültü, 230. 



90 

 

sürmüştür.
318

 Aynı teorinin bir başka türevi, Türk Tarihinin Ana Hatları kitabının 

müzik aletleriyle ilgili kısımlarına katkıda bulunan Mesut Cemil Bey’in Akşam 

gazetesinde yayınlanan makalelerinde de görülmektedir. Bu yazınlarda Mesut Cemil 

Bey, keman ve saksafon gibi Batı müziği enstrümanlarının Orta Asya kökenli 

olduğunu, dolayısıyla bu enstrümanların aslında Türklerin kendi müzik aletleri 

olduğunu kanıtlamaya girişmiştir.
319

 Nitekim örneklendirdiğimiz teoriler temelinde 

Avrupa’yla ortak devşirilmeye çalışılan  geçmiş neticesinde de Anadolu’dan 

toplanılan müziğin Batı müzik tekniklerine göre armonize edilmesinin Türk 

müziğinin doğasına uygun bir süreç olarak öne sürülmesini sağlamıştır. Böylelikle 

“Biz aslında Batılıyız” demenin müzikal ifadesi bu teorilerin açacağı meşruiyet 

alanıyla bulunmaya çalışılmıştır. 

Yeni oluşturulan tarihsel anlatılar, aynı zamanda Anadolu’ya yapılan derleme 

gezileri sonucunda elde edilen veriler ile birlikte çeşitli var sayımların ve teorilerin 

pentatonizm tartışmaları çerçevesinde ortaya atılmasında da etkili olmuştur. İlhamını 

büyük ölçüde Türk Tarih Tezi’nden alan pentatonizm, Ahmet Adnan Saygun başta 

olmak üzere, Mahmut Ragıp Gazimihal, Reşit Tanrıkut ve İzzettin Tuğrul Nişbay 

gibi isimler tarafından ulusal müzik tartışmaları sürecinde sıkça gündeme getirilen 

bir konu olmuştur. Ahmet Adnan Saygun’un pentatonizm tezinde Güneş-Dil Teorisi 

ve Türk Tarih Tezi’nden fazlaca etkilenmiş olduğu görülmektedir. Türk Halk 

Musikisinde Pentatonism adıyla yayınladığı raporunda Saygun, Anadolu halk 

müziğinde, Ural Dağları’nın berisinde yaşayan Türklerin müziğinde, Macar ve Fin 

halk müziğinde ortak bir pentatonik yapının var olduğunu, bu pentatonik yapının da 

evrensel değil ırkî bir unsuru ifade ettiğini belirtmiştir. Buradan hareketle de 

pentatonizmin  Orta Asya’da doğduğu ve dolayısıyla Türk’ün musikideki damgası 

olduğu sonucuna ulaşmıştır.
320

 Saygun’a göre pentatonizmin olduğu yerde ya Türkler 

yaşamaktadır ya da eski çağlarda o yerlerde medeniyet kurarak yerlileri tesirleri 

altında bırakmışlardır. Bu sebeple de pentatonizmin yayılış istikameti Türklerin 

yayılış istikametlerini göstermektedir.
321

 Müzik politikalarının söylemsel zeminde 

yoğunlaştığı o yıllarda Gazimihal de Saygun’un bu hipotezlerini savunmuş, hatta 

                                                           
318

 Ali Rıfat, “Türk Tarihinin Ana Hatları Eserinin Müsveddeleri”, Musıki Mecmuası 15 (1933)- Musıki 

Mecmuası 59 (1933) 
319

 Mesut Cemil, “Keman Saksafon Türk Çalgılarıdır”, Akşam, 26 Mart 1936, 6. 
320

 Aktaran: Emre Aracı. Ahmed Adnan Saygun: Doğu-Batı Arası Müzik Köprüsü (İstanbul: YKY, 2007), 

86-87. 
321

 Aktaran: Aracı, Ahmed Adnan Saygun: Doğu-Batı Arası Müzik Köprüsü, 86-87. 



91 

 

Türk Halk Müsikilerinin Tonal Hususiyetleri Meselesi adlı yazısında “pentatonizm 

birliği” ile “Türk ırkının sebatkarlığı” arasında ilişkiler dahi kurmuş ve Saygun’un 

pentatoniklerin “Asya’dan Batı’ya doğru yayılma yollarını gösteren haritasını 

dikkatle göz önünde tutmanın her ilim adamı için vazife olduğunu” dile 

getirmiştir.
322

 Türk Tarih Tezi türevinde üretilen ulusal müzik kronotoplarında 

olduğu gibi aslında bu teorilerin temelinde de Batı ve Türk müziği arasında ortak bir 

geçmiş/ortak bir köken yaratımı söz konusudur. Nitekim halk müziğinin de Avrupa 

müziğinin de kökeninin pentatonik unsurlara dayandırılması ve bu unsurların Orta 

Asya’dan yayıldığının iddia edilmesi tahayyül edilen “ulusal müzik” formülünün 

teorik alt yapısını sağlamaktadır. Anadolu’nun halk ezgileriyle Batı müziğinin 

armonik yapısının kullanılmasını içeren ulusal müzik formülü de zaten arzu nesnesi 

haline gelmiş olan “öz”e dönüşü simgelemektedir. Ayrıca pentatonizm 

tartışmalarının yoğunlaştığı bu dönemin ardından Ahmet Adnan Saygun’un 

pentatonizm tezini ortaya atarken amatörce hareket edip hataya düştüğünü belirttiği 

açıklamalarda bulunduğu not düşülmelidir.
323

 

Pentatonizm çerçevesinde süren çoğu tartışmada Anadolu’dan toplanılan ezgilerin de 

çok sesli karakterlere sahip olduğu, halkın çok sesli müzik zevkine zaten yabancı 

olmadığı ve Anadolu’daki bu saf ve bozulmamış ezgilerin Avrupa’nın da müziğine 

kaynaklık ettiği vurgulanmaktadır. Ahmet Adnan Saygun, Muzaffer Sarısözen ve 

Halil Bedii Yönetken gibi Anadolu’daki derleme çalışmalarını yürüten müzik 

aydınlarının topladıkları halk ezgilerinde polifonik (çok seslilik) özellikler 

bulduklarına dair iddiaları
324

 da aslında; Batı müziğinin armonik yapısının 

kullanılmasıyla yaratılacak ulusal müziğin teorik olarak meşruiyetini sağlamaya 

yönelik bir çabayı göstermektedir.  

Ulusal müzik sentezinin ideolojik ve teorik zeminin kurulmasıyla birlikte artık 

yaratıma geçilmesi gerektiği düşünülmüş ve bu tartışmalarla eş zamanlı olarak 

Müzik İnkılabı fiilen başlatılmıştır. Batı müziğinin tekniklerini kavramış müzisyenler 

tarafından müziğin yeniden kendi özüne ve çağa uygun olarak işlenmesi ve Batı 

teknikleriyle yeniden yaratılması adına çalışmalara ağırlık verilmiş; yurt dışından 

konservatuara pek çok akademisyen çağrılmış; konservatuarın kurumsallaşması ve 

ulusal müziğin üretilmesi için teknik aktarım sağlanmaya çalışılmış; ulusal operaların 

                                                           
322

 Aktaran: Ayas, Müziği Boğan Gürültü, 237. 
323 Aracı. Ahmed Adnan Saygun: Doğu-Batı Arası Müzik Köprüsü, 87. 
324

 Ayas, Müziği Boğan Gürültü, 237. 



92 

 

Türkiye’ye dönen ve Türk Beşleri olarak nitelendirilen müzisyenler tarafından 

bestelenmesi adına teşvikte bulunulmuştur. 

TBMM’nin 1 Kasım 1934’teki yıllık açılış toplantısında Atatürk’ün yapmış olduğu 

konuşma; aslında iktidarın ulusal müzik yaratımında daha yönlendirici bir rol 

üstleneceğini belirtmekte; dolayısıyla da müzik politikalarında daha radikal 

kararların alınacağını işaret etmektedir: 

Arkadaşlar, güzel sanatların hepsinde, ulus gençliğinin ne türlü ilerletilmesini istediğinizi bilirim. 

Bu yapılmaktadır. Ancak bana kalırsa bunda en çabuk, en önde götürülmesi gerekli olan Türk 

musikisidir. Bir ulusun yeni değişikliğine ölçü musikide değişikliği alabilmesi, kavrayabilmesidir. 

Bu gün dinletmeye yeltenilen musiki yüz ağartacak değerde olmaktan uzaktır. Ulusal, ince 

duyguları, düşünceleri anlatan, yüksek değişleri, söyleyişleri işlemek gerekmektedir. Ancak bu 

güzeyde Türk ulusal musikisi yükselebilir, evrensel musikide yerini alabilir. Kültür işleri 

bakanlığının buna yeterince özen vermesini, kamunun da bunda ona yardımcı olmasını dilerim.
325

 

Atatürk’ün bu konuşmasının ardından öncelikle “hars ve müzik terbiyesini” 

yozlaştırmakla suçlanan radyolardan “Şark musikisi” olarak belirtilen “Osmanlı-Türk 

müziği” yayınları kaldırılmış; daha sonra Kültür Bakanı Abidin Bey’in başkanlığında 

müzik politikalarının ne yönde gelişeceğine dair kararların alınması için Ankara’da 

bir “Musiki Komisyonu” toplanmıştır. Ahmet Adnan, Cemal Reşit, Necil Kasım, 

Hasan Ferit, Mahmut Ragıp, Ferhunde Ulvi, Ulvi Cemal, Halil Bedii, Nurullah 

Şevket, Vedat Nedim Beylerin yer aldığı bu komisyonda “radyodan sonra, plak 

vasıtasıyla yahut umumi mahallelerde çalınan alaturka musikinin men’i çareleri” ya 

da “operetlerin musiki, ahlak ve tiyatro bakımından da kontrolü” gibi yasaklayıcı 

kararların alınmasının yanı sıra devlet konservatuarının kurulmasına dair bir de rapor 

hazırlanmıştır.
326

 Kurumsallaşma yönündeki bu eksiğin giderilmesi yönünde ilk adım 

ise 1936’da Devlet Konservatuarı’nın kurulmasıyla atılacaktır.  

Öte yandan Müzik İnkılabı sürecinde önemli bir merhale olarak görülen ulusal opera 

yaratımına dair çalışmalara da ağırlık verilmiş; ilk yapıtlar ise Atatürk’ün emri 

neticesinde ortaya çıkmıştır. 1934’te İran Şahı’nın Türkiye’ye yapacağı resmi ziyaret 

için düzenlenen kutlamalarda Atatürk yeni ideallerle gelişmekte olan Türk 

                                                           
325

 “Reisicumhur Hazretleri Dün Millet Meclisinin Açılışında Yıllık Nutuklarını Söylediler”, Milliyet. 2 

Teşrinisani 1934. 
326

  Füsun Üstel, “Musiki İnkılabı ve Aydınlar”, Tarih ve Toplum 113,  (1993): 42. 



93 

 

gençliğinin başarısını sergilemek üzere bir opera sipariş vermiştir. Türk müziğine 

şekil vermesi beklenen gençlerden biri olan Ahmed Adnan Saygun’a verilen bu 

sipariş doğrultusunda bir aydan kısa bir sürede Özsoy Operası ortaya çıkmış ve 

prömiyeri Atatürk ile İran Şehinşahı Reza Pehlevi’nin huzurlarında Ankara 

Halkevi’nde 19 Haziran 1934 gecesi gerçekleşmiştir.
327

 Siyasi bir işlevi yerine 

getirmiş olan bu ilk operanın dışında Atatürk’ün Ankara’ya gelişinin seneyi 

devriyesini kutlamak için konularını bizzat Atatürk’ün belirlediği üç opera daha 

sipariş edilmiştir. Necil Kazım’ın Bayönder (1934), Ahmet Adnan’ın Taşbebek 

(1934) ve Ulvi Cemal’in Ülkü Yolu (1935) operaları olmak üzere bu üç yapıt da 

alegorik olarak Cumhuriyet inkılaplarını yansıtmakta, inkılapların amaçlarını 

aktarmaktadır. Bu operalar o dönem farklı açılardan pek çok eleştiriyle karşılandıysa 

da ulusal müziğin yaratımı için oldukça önemli görülmüştür. Cumhuriyet 

kadrolarının ulusal operaların yaratılmasına dair beklentileri daha çok Türkiye’nin ilk 

opera yapıtlarını veren ve Rus ulusal müzik okulunun kurucuları olan Rus 

Beşleri’nden ilham alınarak Türk Beşleri diye nitelendirilen- yukarıda da isimlerini 

zikrettiğimiz- Ahmet Adnan Saygun, Cemal Reşit Rey, Ferit Alnar, Ulvi Cemal 

Erkin ve Necil Kazım Akses’in üzerinde yoğunlaşmıştır.
328

 Hem Rus Beşleri’nden 

hem de birbirinden farklı olan bu beş isim aslında ne birlikte çalışmış ne de benzer 

müzik anlayışlarına sahip eserler vermişlerdir. Bu adlandırış sadece ulusal Rus 

müziğinin yaratıcılarına ve uyguladıkları modele olan öykünmeden ibaret kalmıştır.  

Arzu edilen yaratımın istenilen düzeyde oluşmaması sebebiyle deneyim ve 

birikimleri sadece Avrupa’da aldıkları konservatuar eğitimleriyle sınırlı kalmış olan 

genç Türk Beşleri’nin ulusal müziği yaratabilmeleri için yurt dışından çağrılacak 

uzmanların yönetim ve gözetiminden yararlanmaları gerektiği görüşüne 

varılmıştır.
329

 1931 ve 1932’de Viyana Müzik Akademisi direktörü Joseph Marx, 

İstanbul’a gelmiş; İstanbul Konservatuarı’nın kuruluş, yönetim ve öğrenimi için 

raporlar hazırlamış; 10’a yakın sayıda detaylı hazırlanan raporları konservatuara 

sunmuş; ayrıca orkestra için Viyanalı enstrümantalistlerin gelmesini sağlamıştır.
330

 

Daha sonra Sovyetler Birliği’nden aralarında Dimitri Şostakoviç, David Oyştrah, Lef 

Oborin ile opera, balet ve orkestra sanatçılarının bulunduğu 13 kişilik bir grup 

                                                           
327

 Aracı, Ahmed Adnan Saygun), 81/ 84.  
328

 Ayas, Musiki İnkılabı’nın Sosyolojisi, 141. 
329

  Gönül Paçacı, “Cumhuriyet’in Sesli Serüveni”, Cumhuriyet’in Sesleri, Editör: Gönül Paçacı 

(İstanbul: Tarih Vakfı, 1999), 19. 
330

 Paçacı, Gönül. “Cumhuriyet’in Sesli Serüveni”, 19. 



94 

 

Ankara, İzmir ve İstanbul’a konuk olmuş, fakat bu ziyaret kısa sürmüş, akademik bir 

verim alınamamıştır.
331

 

1934’te toplanan Musiki Komisyonu’nun önerisiyle TBMM’nin onayına götürülen 

Milli Musiki ve Temsil Akademisi Kanunu’nun kabul edilmesi ile birlikte bir devlet 

konservatuarının kurulmasına karar verilmiştir. Fakat hazırlanan yasa yeterli 

bulunmaması sebebiyle yürürlüğe sokulmamış; tam anlamıyla bir konservatuarın 

kurulabilmesi için Batı’dan bir müzik otoritesi getirtilerek bu işin onun yetkisine 

verilmesi tek çıkar yol olarak görülmüştür.
332

 Bunun için de Paul Hindemith 

Türkiye’ye gelmeye ikna edilmiştir.
 333

 6 Nisan 1935 günü Ankara’ya varıp, 

öncelikle Musıki Muallim Mektebi’ni ve Riyaset-i Cumhur Orkestrası’nı teftişle işe 

başlayan Hindemith, bir süre sonra konservatuarın nasıl kurulması gerektiğine, 

ihtiyaç duyulan enstrümanlara, orkestranın ıslah edilme sürecine değindiği bir dizi 

öneri ve rapor sunmuştur.
 334

  Ardından Almanya ve Avusturya’dan getirttiği yirmi 

kadar yabancı uzmanın orkestrada ve 1936’da açılan yeni konservatuarda 

görevlendirilmesini sağlamış; bu uzmanların da katkılarıyla gerçekleşen gelişmeleri 

denetlemiştir. Açılan konservatuarın yanı sıra eski Muallim Mektebi de bu süreçte 

Eduard Zuckmayer’in yönetimine, Cumhurbaşkanlığı Orkestrası da Dr. Ernst 

Praetoirus’un yönetimine verilmiş, okulun ve orkestranın bütün enstrüman ve nota 

ihtiyaçları da giderilerek verimli çalışma koşulları sağlanmıştır.
335

  

Bütün bu gelişmeler yaşanırken Ahmet Adnan Saygun’un o dönem müfettişliğini 

yapmış olduğu Halkevleri kanalıyla davet ettiği Béla Bartok, halk müziği üzerine 

konferans vermek, Türk folklor ürünlerini incelemek ve Macar müziğiyle ilişkilerini 

araştırmak amacıyla Türkiye’ye gelmiş; Adnan Saygun, Necil Kazım ve Ulvi Cemal 

Beylerle Anadolu’nun çeşitli yörelerinde derleme gezilerine çıkmıştır. Bu geziler 

neticesinde de Bartok, Ankara Halkevi’nde üç konferans vermiş; konferanslarda halk 

ezgilerinin neden toplanması gerektiğinden, derlenen ezgilerin öneminden ve bilime, 

tarihe, müziğe sağlayacağı yararlarından, bilimsel bir çalışmanın gereklerine uygun 

olarak halk müziğinin derleme yöntemlerinden bahsetmiştir. Teknik konuların yanı 

sıra konuk olduğu ülkenin aydınlarına da ulusal müziğe ulaşmaları adına tavsiyelerde 

                                                           
331

 Oransal, “Çok Sesli Musiki”, 1520. 
332

 Cevat Dursunoğlu, “İki Anı: Musıki Devrimimizde İki Merhale”, Ankara Devlet Konservatuarı 

Otuzuncu Yıl Kitabı Haz. Gültekin Oransal (Ankara: Şark Matbaası, 1966), 19. 
333

 Oransal, “Çok Sesli Musıki”, 1522. 
334

 Oransal, “Çok Sesli Musıki”, 1522. 
335

 Oransal, “Çok Sesli Musıki”, 1522. 



95 

 

bulunmuş; halk ezgilerinin toplanmasının bu husustaki ehemmiyetini belirterek bir 

an önce derleme çalışmalarına başlanmasının gerekliliğini vurgulamıştır.
336

 Nitekim 

Bartok’un bu önerileri ile birlikte 1937 yılında Ankara Devlet Konservatuarı 

bünyesinde derleme gezileri başlatılmış; 1957’ye dek her yıl yapılan bu gezilerde on 

bin civarında halk ezgisi toplanmış; notaya ve plaklara kaydedilip arşivlenmesi 

sağlanmıştır.
337

 Konservatuar’da görev alan müzikolog ve bestekarlar da bu 

arşivleme sürecine katılmış, ulusal müzik tahayyülünü gerçekleştirmek amacıyla 

arşivlenen halk ezgilerini Batı müziğinin tekniklerine göre yeniden bestelemeye 

yönelik çalışmalara başlamışlardır.
338

 Halk müziğini çok seslendirme çabaları ve bu 

çaba içinde değerlendirilebilecek koro icraları radyolarda da yayınlanmaya başlamış; 

böylelikle toplumun “ulusal sesi” kendisine yeniden duyurulmuş ve  tanıtılmıştır. 

İsmet İnönü’nün cumhurbaşkanlığı yıllarında da kurumsallaşmaya önem verilmiş 

fakat “ulusal müzik”in yaratımının kısa sürede gerçekleşemeyeceğinin anlaşılması 

sebebiyle geleneksel müziğe karşı uygulanan politikalarda kısmen daha esnek bir 

tutum sergilenmiştir. 1939’da Askeri Muzikalar Ortaokulu açılmış, 1940’ta 

geleneksel müziğin öğretimine yine yer verilmeksizin Devlet Konservatuarı yasası 

kabul edilmiş, bu yasa uyarınca kurulan Tatbikat Sahnesi ile birlikte Ankara ve 

İzmir’de Türkçe opera gösterimi başlatılmış, yedi yıl sonra da bu kuruluş Devlet 

Operası’na dönüştürülmüştür.
 339

 Çok sesli ulusal müziğin yazılmasını teşvik etmek 

adına İnönü Armağanı adı altında Ferit Alnar, Ulvi Cemal Erkin ve Ahmet Adnan 

Saygun’a  ödül verilmiştir.
 340

 Ulusal operaların halk tarafından sevilip 

benimsenebilmesi için halkın bu müzikten zevk alması sağlanmaya çalışılmış; bunun 

için de Halkevlerinde ve kamusal alanlarda halka açık konserler düzenlenmiş, 

Ankara Radyosu’nda her hafta İhsan Servet Künçer yönetimindeki 

Cumhurbaşkanlığı Armoni Muzikası ile Dr. Praetorius’un yönettiği 

Cumhurbaşkanlığı Filarmoni Orkestrası tarafından canlı yayınlar gerçekleştirilmiş, 

radyoda dört sesli koro ile mandolin takımları kurularak ayrıca dinletiler 

yayınlanmış, “Bir Marş Öğreniyoruz” gibi programlarla da ulusal marşların ve 

                                                           
336

 Bela Bartok, Halk Müziği Hakkında Bela Bartok’un Üç Konferansı. Ankara Halkevi Neşriyatı Ar 

Şubesi. (Ankara: Receb Usluoğlu Basımevi, 1937), 11-35. 
337

 Gönül Paçacı, “Cumhuriyet Döneminde Halk Müziği”, Cumhuriyetin Sesleri, Editör: Gönül Paçacı 

(İstanbul: Tarih Vakfı, 1999), 125. 
338

 Paçacı, “Cumhuriyet Döneminde Halk Müziği”, 125. 
339

 Oransal, “Çok Sesli Musiki”, 1523. 
340

 Oransal, “Çok Sesli Musiki”, 1523. 



96 

 

şarkıların halka öğretilmesi amaçlanmış; halka ulusal kimlikleri bu marşlar 

aracılılığıyla hatırlatılmıştır.
341

 

Yukarıda da anlatıldığı üzere, bir ulus-devlet olarak inşa edilen Türkiye’nin tahayyül 

ettiği ve bu tahayyülü Batılı, medeni, çağdaş nitelendirmelerle tarif ettiği ulusal 

kimliğe ait sesin yaratımı, teorik ve pratik zeminde pek çok çalışmalar ve 

uygulamalarla dönemin aydınları ve bestekarları tarafından gerçekleştirilmiş, aynı 

zamanda hem melodik yapısıyla (halk ezgilerini, dolayısıyla da kimliğin özünü 

hatırlatarak) hem de çeşitli tarihsel anlatılarla bir müzikal yol kronotopu 

oluşturulmaya çalışılmıştır. Bu yol kronotopundan da geleneksel müziğin varlığı yok 

sayılarak ulusal sesin dışarısında bırakılmıştır. Dışarda bırakma stratejisi de 

beraberinde tarihsel anlatıların ve kimlik tanımlarının “ötekisi” olarak sunulmasını, 

aynı zamanda bir dizi uygulamaları, yasakları ve kısıtlamaları getirmiştir. 

Dolayısıyla, müzik inkılabının ulusal müziği yaratma hedefinin diğer bir boyutunu 

toplumun hala dinlediği-ürettiği-icra ettiği, gündelik hayatına eşlik eden Osmanlı-

Türk müziğinin izlerini silmeye yönelik politikaların oluşturduğu söylenebilir. 

3.2 Cumhuriyet’in Osmanlı-Türk Müziğine Yönelik Politikaları 

Yukarıda da değinildiği gibi milli müziğin tariflerinde toplumun asırlardır kullanmış 

olduğu müzikal yapı dışlanmış, “gayri milli” bulunmuş, teknik açıdan “ibtidai” 

olarak nitelendirilmiş, eski rejimi hatırlattığı düşünülerek “köhne”, “saray artığı” bir 

müzik olduğu ileri sürülmüş, yeni inşa edilen ulusun ruhunu yansıtamayacağı 

vurgulanmıştır. Bu vurgu ile birlikte ulusun “hayali sesi” tariflerinin, tarihsel 

anlatıların ve kimlik tanımlarının dışında tutularak çeşitli kısıtlamalara, yaptırımlara 

ve yasaklamalara başvurulmuştur. Böylelikle toplumun dinlemeye alışık olduğu tek 

sesli müziğin yerine çoksesli hale getirilmiş ulusal müziğin alması arzulanmıştır. 

Ulusal müzik formülasyonunun icadında önemli bir rolü olan Gökalp’in de bu 

dışlama ve yok etme politikalarında, bununla ilgili hegemonik söylem üretimlerinde 

etkisi olmuş; onun ulusal addettiği ve etmediği müzik tarifi üzerinden tanımlamalar 

yapılmıştır. Daha önce de dile getirildiği gibi Gökalp öncelikle aynı müzikal yapıya 

sahip olmalarına rağmen köken olarak Orta Asya’ya dayandırdığı halk müziği ile 

kökenini Bizans’ta gördüğü “şark müziği”ni Osmanlı müzik geleneğini birbirinden 

ayırmıştır. Gökalp’in teorisine göre doğu ve batı müziklerinin kökeni Antik Yunan’ın 

                                                           
341

 Oransal, “Çok Sesli Musiki”, 1523. 



97 

 

müzikal yapısına dayanmaktadır. Antik Yunan müziğinde bulunan, müziğe 

yeknesaklık veren, sun’i, doğada var olmayan “çeyrek sesler” hayatın akışına 

aykırıdır. Ortaçağ Avrupası’nda opera gibi formların ortaya çıkmasıyla bu tür çeyrek 

sesler Batı müziğinden armonik yapıya uymaması gerekçesiyle atılmış; müzik de 

yeknesaklıktan kurtarılmıştır.
342

 Fakat tamamıyla eski haliyle kalmış, hiç gelişme 

göstermemiş olan Gökalp’e göre bu “hasta” çeyrek sesler Farabi tarafından 

Bizans’tan alınıp Araplara, daha sonra Acemlere intikal ettirilmiş, en sonunda da 

Osmanlı’nın müziğine nakledilmiştir.
343

 Bu çerçevede de Osmanlı müziğini milli 

müzik olarak kabul etmek yerine bu çeyrek seslerden kurtulmuş ve armoni sayesinde 

çok sesli hale gelen, artık evrensel olarak da kabul edilen Batı müziğiyle Arap ve 

Acem medeniyetinin tesirinden uzak kalmış halk ezgilerinin sentezi kabul 

edilmelidir.
344

 Nitekim Ziya Gökalp’in Osmanlı müziğini ulusal kronotopun dışında 

tutarak kökensel açıdan yabancılaştırması, dönemin ulusal müzik tartışmalarında 

teorik bir zemin olarak kullanılmıştır.  

Hastalıklı, iptidai ve şarka ait olarak nitelendirilen bu müzikten kurtulmaya yönelik 

ilk politikalardan biri Batı müziği ile Osmanlı-Türk müziği eğitiminin birlikte 

verildiği bir kurum olan Darülelhan’ın Avrupa’daki konservatuarlar gibi modern bir 

kurum olarak yeniden inşa edilmesi sürecinde yaşanmıştır. Eğitime İstanbul 

Konservatuarı adıyla devam eden bu kurumda 1926’da hem modern metotlarla hem 

de geleneksel eğitim sistemiyle -meşkle- eğitime devam eden “Şark Musikisi” 

bölümü kapatılmış, tüm okullarda da aynı dönem Osmanlı müziğine yönelik eğitim 

ve uygulamalar yasaklanmıştır.
345

 Yasaklamanın ardından İstanbul Valisi ve 

Belediye Başkanı Muhittin Üstündağ’ın çabalarıyla Darülelhan’ın şark musikisi 

kadrosunda yer alan hocalardan oluşan ve Osmanlı müziğine ait eserlerin notalarını 

tespit ve tasnif etmek için görevlendirilen bir heyet, konservatuar bünyesinde 

kurulmuş, fakat bu heyetin de eğitim niteliği taşıyabilecek her türlü eylemleri 

engellenmiştir.
346

 Böylelikle Osmanlı müziği akademik alanda aktarımını ve 

eğitimini sağlayacak olan kurumsal alanlardan soyutlanmaya çalışılmıştır. Alınan bu 

yasaklama ve soyutlama kararına gerekçe olarak da Osmanlı müziğinin aktarım 

                                                           
342

 Gökalp, Türkçülüğün Esasları, 160. 
343

 Gökalp, Türkçülüğün Esasları., 161. 
344

 Gökalp, Türkçülüğün Esasları, 161. 
345

 Ayas, Musiki İnkılâbının Sosyolojisi, 123. 
346

 Ayas, Musiki İnkılâbının Sosyolojisi, 123. 



98 

 

pratiğinin ilme, fenne ve metoda uygun olmaması gösterilmiştir. Nitekim Musiki 

Muallim Mektebi müdürü Zeki Bey’e göre: 

Darülelhan eğer bir konservatuar şekline girmeye karar vermişse bu emrivakiyi kabul etmekten 

başka yapacağı bir iş yoktur. Her yerde konservatuarlar ilme, fenne, bilhassa metoda istinad eden 

müesseselerdir. Odasının birinde en ufak şekil ve teferruatına kadar tespit edilmiş yüksek bir 

sanat tedris edilirken, diğerinde en basit kavaidi bile muayyen olmayan bir musiki- tedris edilen 

demeyeyim- ‘geçilen’ bir müesseseye ciddiyet izafe edilemez… Alaturka musiki bugün bile 

çırağın ustayı taklid etmek suretiyle, yani ‘geçme’ usulüyle öğrenilmektedir. Binaenaleyh ‘tedrisi’ 

bir mahiyeti haiz değildir ki mekteplerde veya musiki müesseselerinde fenni bir tarzda teşrih ve 

izahı mümkün olsun.
347

 

Ayrıca sadece okul müfredatının dışında bırakılmakla kalınmamış aynı zamanda ders 

kitaplarında da Osmanlı Türk müziğine dair aşağılamak adına çeşitli ifadelere yer 

verilmiştir. Okul kitaplarında (örneğin, Ekrem Zeki Ün’ün Liselerde Müzik adlı 

kitabında) bu müzik padişahların ve kişizadelerin duygulandıkları ve destekledikleri 

bir zümre müziği olarak tanımlanmış; şark aleminin arzulamalarını ve özlemlerini 

taşıyan, “ucuz hazlar ve kadere boyun eğme eğilimi yaratan”, “basit” ve “iniltili” bir 

müzik olduğu belirtilmiş; bunun gibi pek çok ötekileştirici tarifler kullanılmıştır.
348

 

Bu gibi gerekçelendirmelerle Osmanlı Türk müziğininin devletin resmi pedagojik 

alanından uzak tutulmuştur. 

Eğitim alanında yasaklarla ve engellemelerle aktarılması kısıtlanan Osmanlı-Türk 

müziğine dair uygulanacak olan diğer politikalara bir nevi meşruiyet alanı açabilmek 

için geleneksel müziğin dışlanmasına dayanan ve ikilikler üzerinden ulusal kimliği 

kurmaya çalışan bir devlet söylemi üretilmiştir. Bu söylemlerin en görünür ve 

referans alınır olanı ise devlet yöneticilerinin dilinden dökülenler olmuştur. 9 

Ağustos 1928 gecesi Sarayburnu Parkı Gazinosu’nda bir konser düzenlenmiş, 

konserde bir Caz Band topluluğunun çaldığı Batı müziği dans parçalarıyla Mısırlı 

muganniye Müniret’ül- Mehdiye’nin okuduğu şarkılar ve kemani Mustafa Sunar 

şefliğindeki Eyüp Musiki Cemiyeti’nin seslendirdiği kürdilihicazkar faslı 

                                                           
347

 Aktaran: Gönül Paçacı, Cumhuriyetin Sesleri (İstanbul: Tarih Vakfı, 1999), 20-21. Viyolonist Zeki 

Bey’in Musiki Anketimize Verdiği Cevap”, Yeni Ses. 14 Teşrinievvel 1926. (Çevirimyazı: Gönül Paçacı) 
348

 Murat Belge, Ercüment Berker ve diğerleri, Atatürk Devrimleri İdeolojisinin Türk Müzik Kültürüne 

Doğrudan ve Dolaylı Etkileri (İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Türk Müziği Kulübü Yayınları, 1980),41. 



99 

 

dinlenmiştir. Konsere teşrif eden Atatürk’ün yapmış olduğu konuşma ikiliğe dayanan 

söz konusu söyleme örnek oluşturmaktadır: 

Bu gece burada, güzel bir tesadüf eseri olarak Şark’ın en mümtaz iki musiki heyetini dinledim. 

Bilhassa sahneyi birinci olarak tezyin eden Müniretü’l Mehdiye Hanım sanatkârlığında muvaffak 

oldu. Fakat benim Türk hissiyatım üzerinde artık bu musiki, bu basit musiki, Türk’ün çok 

münkeşif ruh ve hissini tatmine kâfi gelmez. Şimdi karşıda medeni dünyanın musikisi de işitildi. 

Bu ana kadar “şark musikisi” denilen terennümler karşısında kansız gibi görünen halk, derhal 

harekete ve faaliyete geçti. Hepsi oynuyordu ve şen, şatırdır. Eğer onun bu güzel huyu bir zaman 

için fark olunmamışsa, kendisinin kusuru değildir. Kusurlu hareketinin acı, felaketli neticeleri 

vardır. Bunun fariki olmamak, kabahatti. İşte Türk milleti bunun için gamlandı. Fakat artık millet 

hatalarını kanı ile tashih etmiştir; artık müsterihtir; artık Türk şendir, fıtratında olduğu gibi…
349

 

Bu konuşmayla beraber 1920’li yılların sonunda ve 1930’lu yıllarda basın, benzer 

söylemlerin yeniden üretildiği bir mecra halini almaya başlamıştır. Nitekim o yıllarda 

basında Osmanlı-Türk müziği geleneği, Milliyet gazetesinde yayınlanan bir köşe 

yazısında olduğu gibi iptidai bir müzik olarak sunulmuş; geleneksel müziğin çeşitli 

enstrümanları tanıtılırken “taş devrinde yaşamış mahlukun müstehasesi” ya da 

“musikiyi kepaze etmek için kullanılan” minvalinde sıfatlar ile betimlenmiş; pek 

yakında bunların parçalanıp atılacağı müjdelenmiştir.
350

 Peyami Safa’nın Cumhuriyet 

gazetesinde yapmış olduğu “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?” adlı anketine verilen 

cevaplar da söylem alanındaki tahakküm pratiklerini izlemek adına oldukça kıymetli 

veriler sunmaktadır. Örneğin bu ankete katılan Necip Yakup Bey, Peyami Safa’nın 

Garp müziği ile Şark müziğinin bir sentezinin mümkün olup olmadığına dair 

sorusuna imkansız diyerek cevap vermiş; bunu da “şark musikisinde bir takım 

bölünmüş sesler vardır. Mesela ‘çeyrek ses’ diyorlar. Musikimizin makamları bu 

bölünmüş seslere göre yapılmıştır. Halbuki Avrupa musikisinde böyle bir şey yoktur. 

Öteden beri burada iki musikiden birini ötekine uydurmak isteyenler olmuştur. 

Bunların iyilerini işitemedim, kötüleri pek ziyade kötüdür.” diye belirterek 

gerekçelendirmiştir.
351

 Anketin ilerleyen kısımlarında da “Bizim musiki belki 

yaşıyor, fakat mahdut duygulara cevap veriyor. Çok melankolik alaturka musiki ile 

                                                           
349

 Paçacı, “Cumhuriyetin Sesli Serüveni”, 22. 
350

 “Saz Kitabı”, Milliyet, 4 Mart 1929, 4. 
351

 Peyami Safa, “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet, 10 Kanunuevvel 1932. 



100 

 

afyonkeş olmak arasında pek fark yoktur diyebilirim. Yalnız derin kederler gibi 

uyuşturucu haleti ruhiyelerde bu musiki tesirlidir. Halbuki hayat bunlardan ibaret 

midir?”
 
diyerek geleneksel müziğin her duyguya cevap vermediğini bu sebeple de 

eksik olduğunu, ulusal müzik için tahayyül edilen sentezde yer alamayacağını 

vurgulamıştır. 

Yine benzer bir vurguyu dile getirmek üzere aynı ankete konuk olan Nadir Nadi 

Bey’e göre ise “Alaturkayı garp tekniği ile karıştırmak, ıhlamur ağacına gül fidanı 

aşılamak gibi bir hareket olur”. Nadir Nadi Bey için: 

İki türlü Türk musikisi vardır: Tekke ve meyhane musikisi, halk musikisi. Bunlardan birincisi 

tamamıyla ölüdür, manasızdır. Bu musikiden nefret ediyorum ve işittiğim zaman adeta 

hastalanıyorum. Bu metereddi sanatın canlanmasına imkan yoktur. İkincisine gelince bizim 

halk musikimiz hiç şüphe yoktur ki dünyanın en hassas, en şirin ve en zengin halk 

musikilerinden biridir. Bu sevimli sanatın garp tekniği aşısı ile canlanması mevzuu 

bahsolunamaz. Çünkü o her zaman tam manası ile canlıdır. Müstakbel Türk sanatkarları milli 

ilhamını halk musikimizden alacaktır.
352

 

Aynı dışlama mekanizması ile Beyram Lutfi de müziği ikiye ayırıp toplumun ruhunu 

izah ettiğini düşündüğü halk müziği ile “Arap ve Acem membalarından gelen”, 

“hamuru afyon ve esrarla” yoğrulmuş, “yıkılan bir devrin sesi”, “harabeler üzerinde 

öten bir baykuşun çığlığı” olarak tarif ettiği alaturka müziği birbirinden bağımsız 

olarak tanımlamıştır. Onun için “bir softa homurtusu”, “hortlak”, “afyonkeş 

horultusu”, “nargile tokurtusu” olan geleneksel makam müziği, Türk’ün ruhunu ifade 

edememekte; dolayısıyla da Divan ve Tanzimat Edebiyatı ile beraber onu da sanat 

tarihine gömmek gerekmektedir.
353

 

Aynı yıl gazetelerde yayınlanan pek çok köşe yazısında da geleneksel müzik 

aşağılanmaya devam edilmiş, radyolarda, gazinolarda, toplumun günlük eğlence 

pratiklerinde yer alan Osmanlı Türk müziği ürünleri “iğrenç” ve “gülünç” bulunarak 

eleştirilmiştir. Batılı, ulusal ve modern olarak inşa edilen yeni kimlikte geçmişi, 

“geriyi”, “eski rejimi” anımsattığı için bu müzik bir “ötekilik” üzerinden yeniden 

tarif edilmiştir. Örnek olarak şu gazete yazısı gösterilebilir: 

                                                           
352

 Peyami Safa, “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet, 17 Kanunuevvel 1932. 
353

 Peyami Safa, “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet, 20 Kanunuevvel 1932. 



101 

 

Bizim musikimiz artık iğrenç bir hal almıştır. İpe sapa gelmez aman amanların Cumhuriyet 

Türkiyesi sanatında yeri olamaz. Bu fen ve ilim asrında musikinin de bir teknik ölçüsü vardır. 

Sarhoş kafaları bu çembere sokmak ve Türk musikisini alaylı halinden kurtarmak lazımdır.… 

Ikına ıkına bağıran gazelciler Arabın yalellisine benzeyen bu aman amanları bırakmadıkça 

Türk musikisi Yeniçerilikten kurtulmayacaktır. Rakı alemlerinde şakır da şakır göbek attıran 

havaların bile temposunu değiştirip smokin giydiği bir devirde ahlı oflu, medetli, yaheyli 

gazellerin manası kalmamıştır. Yeni Türk cemiyeti içinde gazel, elektrik devrinde bedbaht bir 

mum gibi isli isli tütüyor. Türk edebiyatından gazel modası geçeli bir asır oldu. Türk musikisi 

hala gazel okuyor. Türk musikişinasları, bilhassa Avrupa’da musikinin ilim tarafını öğrenmiş 

genç sanatkarlar mesleklerine musallat olan bu kaldırım gazelcilerinin zorbalığına nihayet 

vermelidirler.
354

 

Yazının devamında müziği bu “kaldırım yaygaralarından” kurtarmak için de 

önerilerde bulunulmuştur. Buna göre ilk olarak radyodan işe başlanmalıdır ve 

“dünyanın her tarafında fikir ve sanat terbiyesi için en yüksek bir istifade merkezi 

olarak kullanılan radyonun” bizde bir “medrese bacası gibi” tüttürülmesine sebep 

olan “endurun nağmelerine” ve “meyhane feryatlarına” müdahale edilmelidir. Bu 

uyarı neticesinde yazının sonunda Maarif Vekili Reşit Galip’e ve Dahiliye Vekili 

Şükrü Kaya’ya bir seslenişte bulunulmuş ve “ihmal edilen, rasgele ellere bırakılan bu 

fen mahsulünün”, “milli fikir ve sanat hareketlerinden aykırı yürümesine meydan 

vermeyerek” tedbir alınması gerektiği belirtilmiştir.
 355

 

Radyoda çalınan Osmanlı-Türk müziğinden duyulan rahatsızlık ve müdahale 

edilmesine yönelik çağrılar yasak yıllarına yakın daha sık dile getirilmeye 

başlanmıştır. Nitekim Turgut Mithat, Milliyet gazetesinde yayınladığı “Alaturka 

Musiki ve Radyo” adlı yazısında “klasik Türk müziğinin” aslında Arap ve Acemlere 

ait olduğunu, fakat toplumda milli müzik gibi benimsenmiş olduğunu belirtir ve bu 

durumdan duyduğu rahatsızlığı ifade eder. Ona göre özellikle de gazele yakın 

parçalar pek sıkıcı ve yek ahenk olup, pek çoğu da gam ve keder saçmakta, 

ruhsuzluk toplamaktadır. Bu sebeple Osmanlı-Türk müziğinin yerine radyolarda 

                                                           
354

 “Hafta Sohbeti: Türk Edebiyatından Gazel Çıkalı Bir Asır Oldu Türk Musikisi Hala Gazel Okuyor”, 

Milliyet, 21 Teşrinievvel 1932. 
355

 “Hafta Sohbeti: Türk Edebiyatından Gazel Çıkalı Bir Asır Oldu Türk Musikisi Hala Gazel Okuyor”, 

Milliyet, 21 Teşrinievvel 1932. 



102 

 

daha neşeli olan halk müziğine ve “bütün dünyanın kabul ettiği zengin bir safhada 

bulunan” Batı müziğine daha çok yer verilmelidir.
356

 

Osmanlı-Türk müziğinin önemli eğitim ve aktarım mekanlarından olan tekkelerin, 

ardından da Darülelhan’dan “şark musikisi” bölümünün lağvedilmesi bu müziğin 

eğitiminin daha çok özel alanlarda sürdürmesine neden olmuş; meyhane, gazino, 

plaklar gibi günlük eğlence pratiklerinin sunduğu alanlarda aktarımı yoğunlaşmaya 

başlamıştır. Özellikle eğitim kurumlarından çıkarılan Osmanlı müziği geleneğinin 

aktarıcıları meyhane ve gazino gibi eğlence mekanları üzerinden yaşamlarını idame 

ettirmeye çalışmış; müziğin günlük hayat içinde canlılığını korumasını bu şekilde 

sağlamışlardır. Ancak bu durumla beraber hakim söylem içerisinde Osmanlı-Türk 

müziğini aşağılamak adına “meyhane müziği” tanımlaması kullanılmaya 

başlanmıştır. Bu tanım özellikle 1933 yılında çokça vurgulanmış; hatta Yeşil Hilal 

Cemiyeti tarafından halkı içkiye teşvik ettiği gerekçesiyle derhal kaldırılması 

gereken bir müzik olarak kamuoyuna sunulmuştur. Başta Yeşil Hilal Cemiyeti 

kurucularının dönem içerisinde yürüttüğü alkol karşıtı tartışmalarla paralellik 

gösteren bu söylemler ayrıca dikkat çekicidir. Nitekim toplumsal ve biyolojik 

dejenerasyonun bir sebebi olarak düşünülen alkol; o dönem Türkiye dışında da pek 

çok ülkede dönen alkol karşıtı hareketlerden etkilenen Mazhar Osman, Fahrettin 

Kerim, Sadi Irmak gibi Erken Cumhuriyet’in psikiyatr, milletvekili ve 

akademisyenlerini kapsayan aydın kesimince ruhen ve bedenen sağlıklı nesillerin 

yetişmesini ve ırkın biyolojik sürekliliğini engellediği, ahlaki bozulmalara ve çeşitli 

suçlara yol açtığı, sosyo-ekonomik gerilemeye sebep olduğu düşünülmüştür.
357

 Alkol 

üzerinden algılanan toplumsal ve biyolojik dejenerasyon tehditi, Osmanlı Türk 

müziğini de içerisine katan bir tartışma alanı oluşturduğu söylenebilir. Sadece -icra 

mekanlarından biri olan ve içerisinde alkol tüketiminin de gerçekleştiği- meyhane ve 

gazinolarda var olmasından dolayı değil aynı zamanda dinleyenlerde melankolik 

duygular uyandırdığı gerekçesiyle de alkole teşvik ettiği ileri sürülerek Osmanlı Türk 

müziğine karşı bir tutum sergilenmiştir. Alkol karşıtlığı ile beraber ilerleyen 

geleneksel müziğe dair bu söylemleri üreten isimler de dolayısıyla Yeşil Hilal 

Cemiyeti’nin müdürlerinden İbrahim Zati Bey ve Fahrettin Kerim Bey önemli 

isimler olmuşlardır. Onlara göre “Sarhoşluğu ve akşamcılığı okşayan ve besleyen”, 

                                                           
356

  Turgut Mithat, “Alaturka Musiki ve Radyo”, Milliyet, 26 Nisan 1933, 5. 
357 Murat Arpacı, “Türkiye’de Alkol Karşıtı Düşünce ve Hareket (1910-1950)”, Toplum ve Bilim 134 
(2015): 44. 



103 

 

“içkiyle baş başa yürüyen, adi meyhane sazı”, “asırlardan  beri milletin iradesini 

felce uğratan”, “hiçbir sanat mefhumu ile alakası olmayan” bu incesaz müziği artık 

yeni hayatta ve yeni düşünüşlerde yeri olmamalıdır.
358

 Haftalarca gazetelerde de 

tartışılan bu konu “içki iptilasının artmasındaki sebepleri herhalde şu veya bu tarz 

musikide aramak iddiasını ben kabul edemem”
359

 diyen Rauf Yekta gibi Osmanlı-

Türk müziği geleneğinin temsilcileri tarafından tepkiyle karşılanmış, Yeşil Hilal 

Cemiyeti’nin açıklamalarına cevaplar verilmiştir. Bununla beraber, konservatuvar 

müdürü Yusuf Ziya gibi Yeşil Hilal’cilerin görüşüne katılmasa da bu müziğin de bir 

devri olduğunu, bir gün kimsenin dinlemeyeceği can sıkıcı bir şey olacağını, 

şarkıların meyhaneden ve gazinolardan kaldırılsa bile içki içmek isteyenlerin başka 

müzikler eşliğinde muhakkak içeceğini; bu sebeple de endişelenilmemesi gerektiğini, 

halkın bir şekilde bunlardan vaz geçeceğini belirten görüşlere
360

 de rastlanılmıştır. 

Fakat her ne kadar muhalif fikirlere belli bir ölçüde yer verilse de basında ince sazın 

ekserinin melankolik olmasının, şarkıların içerisinde içkiyi metheden sözlerin 

bulunmasının bir içenin beş içmesine sebebiyet verdiğini ısrarla savunan 

kimselerin
361

 eleştirileri ve aşağılamalarının görünür olduğu söylenebilir. Bu 

tartışmaların devamında radyoda “alaturka” müziğin yayınlanmasından oldukça 

rahatsız olan okuyucuların mektuplarına da gazetelerde yer verilmiş;
362

 Yeşil Hilal 

Cemiyeti’nin söylemsel saldırılarına, hatta belki yapılması arzulanan radyo 

yasaklarına halktan destek aranarak bir meşruiyet alanı sağlanmaya çalışılmıştır. 

Yayın hayatının ilk yıllarından itibaren Osmanlı-Türk müziğine de yer veren radyo, 

toplumun müzik hayatında mühim bir rol edinmiştir. Müzik meclislerine 

katılamayan, gazinolara gidemeyen, plaklardan icraları takip edemeyen insanlar için 

ayrıca kıymetli bir yere sahip olan bu müzik yayınları, halkın müzik geleneğinden 

kopmamasını sağlamıştır. Ne yazık ki ulus-devlet ideolojisinin ve kimlik 

sorunsallarının etkileri radyo yayınlarına da sirayet etmiş; toplumun dinlemekte 

olduğu müzikal yapı, “Enderun musikisi” ya da “geçmiş dönemin silinmesi gereken 

                                                           
358

 “İçki ve Musiki: Yeşil Hilalciler İncesazı Beğenmiyorlar”, Milliyet, 2 Mayıs 1933./ “Meyhane 
Gazelleri ve Alaturka Musiki”, Milliyet, 5 Mayıs 1933, 3. 
359

 “Koyu Alaturkacılar Ne Diyor?”, Milliyet, 4 Mayıs 1933, 2. 
360

 “Yeşilhilalciler Ne Derse Desin Bu İş Böyle Gidiyor! Musiki Üstatları Meyhane Sazının Önüne 

Böylelikle Geçilmez Diyorlar”, Milliyet, 7 Mayıs 1933, 2. 
361

 Felek, “Saz ve İçki”, Milliyet, 9 Mayıs 1933, 4. 
362

 “Karî Mektupları: Radyodan Şikayet, Ankaralılar İstanbul Radyosundan Şikayet Ediyorlar”, Milliyet, 

22 Mayıs 1933./  “Karî Şikayetleri, Gene O mesele: Radyo Şirketlerinden Niçin Şikayet Ediliyor”, 
Milliyet, 26 Mayıs 1933. 



104 

 

kalıntısı” olarak görülmesi sebebiyle radyoda kısıtlı bir şekilde de olsa yayınlanması 

hem mevcut yönetim hem de dönemin aydınları tarafından rahatsız edici 

bulunmuştur. Nitekim o dönemde bir dizi yaptırım, yasaklama ve tasnifle sert bir 

şekilde uygulanmaya başlanmış olan  tek sesli ve eski musikiden çok sesli çağdaş 

müziğe geçişin, radyo yayınlarına yapılacak müdahalelerle tamamlanacağı 

düşünülmüştür. Dolayısıyla çok geçmeden radyolarda Osmanlı-Türk müziği 

yayınları yasaklanmıştır. 

Atatürk’ün 1 Kasım 1934 tarihindeki ulusal müzik bahsinin de geçtiği meclis açılış 

konuşmasında, “dinlenilmekte olan ve dinletilmeye zorlanılan musikiyi” (Osmanlı-

Türk müziğini) “yüz ağartıcı olmaktan uzak” bulmuş ve açıkça müzik inkılâbının 

ilanını vererek oluşturulmak istenen ulusal/milli müziğin tarifini sunmuştur. 

Meclisteki bu konuşmanın hemen ertesi günü, yani 2 Kasım 1934’te Dâhiliye Vekili 

Şükrü Kaya yayınladığı bir genelgeyle, “… Radyo programlarından alaturka 

musikinin tamamen kaldırılmasını ve yalnız Garp tekniğiyle bestelenmiş musiki 

parçalarımızın Garp tekniğini bilen sanatkârlar tarafından çalınmasını…”
363

 

alakadarlara bildirmiş ve yasağını resmi olarak duyurmuştur. Tahayyül edilen ulusal 

kimliğin yaratımı ve bu kimlik doğrultusunda “halkın terbiye edilmesi” için Türk 

Tarih Kurumu, Türk Dil Kurumu ve Halkevleri gibi yapıların üstlendikleri rolle 

birlikte duyguların koltrolü ve yönetimi açısından dergiler, kitaplar, sinema, tiyatro 

ve radyo önemli kültürel alanlar olarak görülmüştür.
364

 Müziğin bu husustaki etkisi 

düşünüldüğünde Erken Cumhuriyet döneminde hem yönetim kadrosu hem de 

aydınlarca radyo, ulusal kimliğin sesini yansıtması açısından ayrıca bir anlam ifade 

etmiştir. Nitekim Osmanlı Türk müziğinin ulusal sesin dışında tutulması ve -Meltem 

Ahıska’nın da belirttiği üzere- “Batı’nın Garbiyatçı bir yansıması” üzerinden 

nitelendirilmesi sebebiyle de radyodaki kısıtlı varlığı rahatsız edici bulunmuştur.
365

 

Getirilen yasakla birlikte radyolarda kısıtlı da olsa bir yaşam şansı bulan “alaturka 

musikisi” her resmi kurumdan olduğu gibi radyolardan da böylelikle dışlanmıştır. Bu 

süreçte Osmanlı-Türk müziğine yönelik aşağılayıcı tutum uygulanan politikalarla ve 

yasaklarla uyum içinde ilerlemiş, öne sürülebilecek resmi bir referansın daha olması 

                                                           
363

 “Alaturka Musiki Kaldırıldı”, Milliyet, 2 Teşrinisani 1934. 
364 Meltem Ahıska, Radyonun Sihirli Kapısı: Garbiyatçılık ve Politik Öznellik (İstanbul: Metis, 2005), 
121. 
365 Ahıska, Radyonun Sihirli Kapısı: Garbiyatçılık ve Politik Öznellik, 127. 



105 

 

sebebiyle hakim söylem daha da şiddetlenmiştir. Özellikle günlük gazetelerde bu 

hararetli söylemleri izlemek mümkündür: 

Musikimiz öteden beri çok hasta bir manzara gösteriyordu. Ya uyuşturucu ya uyutucu 

veyahut pek fazla oynaktı. Musiki notaları, nağmeleri yalnız kulağa hitap ediyordu. İçe tesir 

ettiği yoktu. Güzel sanatların en büyük bir parçası olan musiki de adeta kağnı gibi gıcırtılarla 

meçhul bir semte doğru yol almıştı. Musiki güzel sanatlar çerçevesinden çıkmış ve adeta 

fasulye pilakisi, ciğer tavası gibi bize rakı mezesi olmuştu. Sazların ekserisi onun için 

meyhanelerde, rakı ve saire satan bahçelerde veya sünnet düğünlerinde duymak kabildi. Evet, 

musiki dinlenemezdi, belki duyulurdu. Çünkü bu hava içinde ancak bu kabil olabilirdi… 

Görülüyor ki halk güzel, tatlı bir musikiye teşnedir. Rakı mezesi olmayan, sözü manasız, 

bestesi haykırış olmayan bir musikiye teşnedir… Onun için bu musiki değişiminde 

konservatuarımıza düşen mühim vazifeler vardır. Bu değişim sayesinde Türkiye’nin bir 

operaya malik olacağı günler de yaklaşmıştır. Bundan ötürü ne kadar sevinsek yeridir.
366

 

Hakikaten de hakim söylemin seslerini ileten dönemin aydınları tarafından da 

“alaturka”nın radyolardan ilga edilişi sevinçle karşılanmıştır. Fahrettin Kerim “Rakı 

ve rakı ile birlikte uyuşukluk telkin eden şarkıların artık milli musikimizde yer 

almayacağını görmekle zevkleniyoruz” derken; İbrahim Zati “Bu tip şarkılar, 

besteler milletin yüzde birinin bile ruhuna hitap edemezdi. Biz öteden beri bu 

kanaatte idik. Büyük Gazi’mizin irşatlarından fevkalade sevindik. Artık tam manası 

ile kibar, asil bir musikiye kavuşacağız”
367

 diye belirtirken bu sevinç halka basın 

yoluyla yansıtılmıştır. Radyo programlarının ilanlarında dahi bu sevinç görünür 

olmuştur: bundan sonraki İstanbul neşriyatında; artık bambaşka bir müziğin 

yayınlanacağı, can sıkmayıcı ve eski şark musikisinin olduğu gibi hüzün ve keder 

verecek bir program olmayacağı, yerine neşeli, mizahi, içtimai ve edebi bir program 

tanzim edileceği, yeni neşriyatta “henüz Bizans, Acem ve Araplardan alınıp pek az 

ıslah edilen eski alaturkaya alışık kulaklara çok da yabancı gelmeyen hafif garp 

eserlerinden parçaların” fazlaca bulundurulacağı coşkuyla duyurulmaktadır.
368

 

Radyo yasağının hemen ertesinde gazinolarda ve meyhanelerde de “alaturka” 

müziğin yasaklanacağı üzerine haberler ortaya atılmış, yakında toplanılacak olan 

                                                           
366

 Mümtaz Faik, “Günün Gölgesi: “Musiki Değişimi”, Milliyet, 3 Teşrinisani 1934, 3. 
367

 “Öz musikimize Doğru”, Milliyet, 4 Teşrinisani 1934, 1. 
368

 “Radyo: Bundan Sonraki İstanbul Neşriyatı”, Milliyet, 7 Teşrinisani 1934, 10. 



106 

 

şehir meclisine muhtelif mahallerde de yasakların uygulanmasına yönelik bir teklif 

sunulabileceği belirtilmiştir.
369

 Bu haberlerin ortaya atılmasından kısa bir süre sonra 

Atatürk’ün direktifleriyle 26 Kasım 1934’de toplanan Musiki Komisyonu’nda 

izlenilecek müzik politikalarının seyri üzerine kararlar alınmış, “radyodan sonra plak 

vasıtasıyla yahut umumi mahallelerde çalınan alaturka musikinin men’i çareleri”ne 

değinilmiştir. Öyle ki komisyonda tek sesli müziğin tamamiyle yasaklanmasına dair 

fikirler dahi ortaya atılmıştır. Komisyondaki atmosferi Cemal Reşit Rey anılarında 

şöyle aktarmaktadır: 

Atatürk’ün direktifi üzerine bir müddet sonra Maarif Vekili Abidin Özmen, sekiz müzisyen 

olarak bizleri (Cevat Mahmut Altar, Halil Bedii Yönetken, Hasan Ferit Alnar, Necil Kazım 

Akses, Ulvi Cemal Erkin, Nurullah Şevket Taşkıran, Cezmi ve beni) Ankara’ya kongreye 

toplamıştı. Toplantı açılıp nazikâne nutukların teatisinden sonra, Maarif Vekili sevimli 

şivesiyle bizlere ‘Ey, hadi bakalım, musiki inkılabı yapacakmışız, bunu nasıl yapacağız?’ 

demesi üzerine kongrede bir şaşkınlık havası esmeye başladı. Toplantı dört saat kadar devam 

etti. Arada sırada Maarif Vekili’ni telefona çağırıyorlardı. Son telefondan sonra Abidin 

Özmen heyecanla bizlere ‘Paşa Çanakaya’dan birkaçtır telefon ettiriyor. Musiki inkılabı ne 

yoldadır diye soruyor’dedi. Biz büsbütün şaşkına döndük. Ne gibi bir karar alınacağını bir 

türlü kestiremiyorduk. Nihayet hatırlamadığım birisi ‘memlekette tek sesli şarkı söylemenin 

yasak edilmesi gerektiğini’ teklif etti. Bunun üzerine zannediyorum ben kalktım ve dedim ki 

‘Bir çoban faraza davarlarını otlatırken şarkı söylemek ihtiyacını hissederse ille köye gidip, 

bir ikinci çobanı bulup, gel birader sen de şu ikinci sesi uydur da söyle mi desin?’ Nihayet bu 

tasavvur eriyip gitti.
370

 

Yukarıda yer verilen anı aynı zamanda ulusal müziğin yaratımının devlet yönetimi 

için ifade ettiği önemi ve aciliyetini göstermektedir. Tek sesli geleneksel müziğin 

tümüyle toplumsal hayattan çıkarılmasına dair ortaya atılan fikir de bu aciliyeti 

yansıtmaktadır. Bunlar yaşanırken bir yandan da basında Osmanlı-Türk müziğine ve 

kimliğine dair tartışmalar gündeme gelmeye başlamıştır. Örneğin, enstrümanlara ve 

makamlara etnik kökenler atfedilmiş; ud Araplara, kanun Acemlere mal edilmiş; 

şeddiaraban, mahur, rast, ferahnak, suzinak, hüzzam, nihavent, şehnaz, yegah, dügah, 

segah gibi pek çok makamların isimlerinin Türkçe olmayıp Arapça ve Farsça olması 

                                                           
369

 “Ucuz Konserler”, Milliyet, 10 Teşrinisani 1934. 
370

 “Cemal Reşit Rey’in Anıları”, Cumhuriyet, 11 Kasım 1963. 



107 

 

sebebiyle Türklere ait olamayacağı ileri sürülmüştür.
371

 Bu minvalde köken itibariyle 

Türk’e ait olmayan, teknik olarak da ona yakışmayan bu “köhne musikinin” toplum 

içerisinden sürülüp atılması, toplumu “semalara doğru çeken ülküye” bir basamak 

daha yaklaştıracaktır.
372

 Daima ileriyi, Batı’yı, muasır medeniyeti işaret eden 

yönetici kadronun ülküsüne ulaşılabilmek adına alınan yasaklama kararlarına, 

kısıtlayıcı uygulamalara halkın “ikna” olup “rıza” göstermesi arzu edilmektedir. 

Bunun da ancak halkın “terbiye edilmesi” ile, “eğitilmesi” ile mümkün olabileceği 

düşünülmektedir. Düşüncenin metodolojisini özetleyen bir anlatı olarak Hakimiyeti 

Milliye’deki şu yazı örnek verilebilir: 

Halkımızın alaturka musikiyi daha fazla tutması bu musikinin ne ileriliğini, ne doğruluğunu, 

ne de gerekliliğini anlatır… Alaturkadan başka şey duymamış olan halkımızın garp tekniği 

ile bestelenmiş Türkçe şarkıları anlaması güçtür… Bu işte doğru hareket etmek için, bir 

yandan yeni musiki terbiyesini yapmak fakat bir yandan da eski terbiye ile boğuşmak gerekir. 

Bu da yeni musikiyi daha çok dinletmeye savaşırken alaturkayı daima daha az dinlemek 

demektir.
373

 

Erken Cumhuriyet yönetim kadroları ve aydınlarının görüşlerini özetler nitelikteki bu 

yazının da ifade ettiği gibi şarklılığı, geriliği, eski rejimi hatırlatan müziğin toplumsal 

hayattan çıkarılmasıyla ancak tahayyül edilen yeni toplumun melodisi 

duyulabilecektir. Bütün bu yasaklama ve kısıtlamalara rağmen ninnilerde, ağıtlarda, 

oyunlarda, şarkılarda, sokaklarda dolaşan satıcıların bağırışlarında, kahvehanelerde, 

gazinolarda, panayırlarda, bahçelerdeki fasıllarda, düğünlerinde, evlerinin bir 

köşesinde yer alan gramofonda ve radyoda toplumun her an duyduğu, dinlediği bu 

müzikal yapıyı silmek pek de mümkün olamamıştır. Nitekim eğitim kurumlarından 

dışlandıkça özel alanlarda kendini yeniden kuran geleneksel müzik, dershane 

mahiyetinde derneklerde, kahvehanelerde, evlerde aktarımını ve eğitimini 

sürdürmüş; radyo yasaklarında dinleyicilerinin kendi müzikal yapılarına benzer 

yayınlar yapan Mısır, Kahire, Tebriz, Bağdat radyolarını takip etmesiyle yeniden 

kamusal alanda duyularak bir direniş alanı haline gelmiştir. 

1 Kasım 1934’den 9 Eylül 1936’a kadar süren radyo yasakları da bir nevi bu direniş 

neticesinde sona erdirilmiştir. “Şark” ile olan tarihsel ve kültürel bütün bağların 

                                                           
371

 “Felek: Alaturka-Alafranga”- “Kulak Misafiri: Makam” Milliyet, 10 Teşrinisani 1934. 
372

 “Musiki Değişmesi”, Milliyet, 13 Teşrinisani 1934, 5. 
373

 “Türk Musikisi”, Hakimiyeti Milliye, 7 Kasım 1934. 



108 

 

koparılmasına dair amacın bir parçası olan radyo yasağına karşı halkın “Şark” 

coğrafyasının radyolarını dinlemeye başlaması radyo yasağının amacını ters yüz 

etmiştir. Dolayısıyla beklenmedik bu tepki sebebiyle de yasağa son verme kararı 

alınmış, toplum kendi nağmelerini duyabileceği yayınlara kısıtlı da olsa yeniden 

kavuşabilmiştir. Radyodaki yayın yasağına gösterilen tepkiler Atatürk’ün bile bir 

açıklama yapmasına sebep olmuştur: “ …‘Türk’ün nağmelerini kaldırıp atalım da 

sadece Batı milletlerinin hazırdan musikisini alıp… yalnız onları dinleyelim’ 

demedim. Yanlış anladılar sözlerimi, ortalığı öyle bir velveleye verdiler ki ben de bir 

daha lafını edemez oldum.”
374

 

Radyo yasağının kaldırılmasından sonra ulusal müzik yaratımına ve Batı müziğinin 

halka öğretilmesi ve sevdirilmesine dair gösterilen çaba devam etmiş- bu idealden 

vaz geçilmemiş- ise de Osmanlı-Türk müziğine dair dışlamalar kısmen esnemeye 

başlamıştır.
375

 Toplumun kendi müziğinden kopmayıp günlük hayatında dinleme 

pratiklerini devam ettirmesinin yanı sıra “ulusal müzik”in oluşumun ancak uzun bir 

süreç sonrasında ortaya çıkabileceğinin de farkına varılması bu esnemede etkili 

olmuştur.
376

 Böylelikle geleneksel müzik yayınlarına yeniden başlayan radyo git gide 

Osmanlı-Türk müziğinin eğitiminin ve aktarımının sağlandığı bir okul halini almaya 

başlamış, geleneksel aktarım pratikleri ile birlikte modern metotların da kullanıldığı 

bir öğretim mekanizması oluşturmuş, bir ekol yaratmıştır. 1940’ta onaylanan devlet 

konservatuarı kanunu ile devletin resmi müzik politikaları mecliste tartışılmaya 

açılmış; nihayet 1943’te de İstanbul Belediye Konservatuarı’nda sınırlı da olsa 

Osmanlı-Türk müziğinin eğitimine izin verilmiş, 1926’da gelen yasak böylelikle 

gevşetilmeye başlanmıştır.
377

 Böylelikle 1940’lı yıllara gelindiğinde ulaşılmak 

istenen ulusal müzik hedefi, dolayısıyla sadece tahayyülde ve tasavvurda kalmıştır 

denilebilir. 

3.3 Müzik İnkılabı’na Karşı Osmanlı-Türk Müziği’nin Uyum ve Direnç 

Pratikleri 

Erken Cumhuriyet yönetiminin ulusal müzik tahayyülünün gerçekleşememesinde 

1940’larda gelen yasak ve uygulamalardaki kısmi esnemelerden ziyade Osmanlı-

                                                           
374

 Ökte, Burhanettin. “Atatürk’ten Hatıralar XIV: Atatürk’ün Musiki Hakkındaki Meşhur Nutku”, Türk 

Musikisi Dergisi 15, (1949): 23. 
375

 Ayas, Musiki İnkılabının Sosyolojisi, 132. 
376

 Oransal, “Çok Sesli Musiki”, 1521. 
377

 Ayas, Musiki İnkılabının Sosyolojisi, 133. 



109 

 

Türk müziğinin dinleyenleri, sevenleri, icracıları, bestekarları tarafından 

sahiplenilmesi ve resmi politikalara/söylemlere karşı bir direniş alanı oluşturulması 

da oldukça etkili olmuştur. Nitekim müzik politikaları sürecinde gerek söylemlere ve 

uygulamalara uyum sağlayarak gerekse karşı söylemlerle, geleneksel sistemi devam 

ettirerek yeni aktarım ve dinleme olanaklarını geliştirmesiyle, resmi eğitim 

kurumların dışında tutulması neticesinde eğitim kurumlarını özel alana taşımasıyla 

Osmanlı-Türk müziği bir direniş pratiği sergilemiştir. Ayrıca Cumhuriyet 

yönetiminin ulusal müzik tahayyülü adına uyguladığı politikalar sadece geleneksel 

müziğin dışlayıp var oluşunu kısıtlamasına sebep olmamış, tek yönlü bir etkiden 

ziyade aynı zamanda onun dönüşmesini de sağlayarak yeni metodolojik açılımlar 

getirmesine, yeni aktarım pratikleri geliştirmesinde ve de özel alanda dinleyici 

tabanını genişleterek popülerleşmesinde önemli etkileri olmuştur denilebilir. 

Hakim ideolojinin birbirine bağlı olarak kurduğu ileri-geri, bilimsel-bilimsel 

olmayan, modern-geleneksel ayrımları içinde Osmanlı-Türk müziğinin “geriliği” 

temsil ettiği düşünülen geleneksel aktarım sisteminin kullanılması sebebiyle 

bilimdışı olduğu öne sürülerek okullarda ve konservatuarda eğitiminin yasaklanması 

geleneksel müzik çevresi tarafından çeşitli tepkilerle karşılanmıştır. Bunlardan biri 

Rauf Yekta gibi bu tür ayrımları doğru bulmayanların daha net bir tavrı benimseyen 

itirazlarıdır. Örneğin Rauf Yekta Bey’e göre Şark ve Garp müzikleri birbirinden ayrı 

iki fen, iki sanattır, ikisinin de dayandıkları farklı bilimsel esaslar vardır. Türk 

müziğinin kendine özgü bilimsel kaidelerinin var olması sebebiyle de Batı müziğinin 

kabul edilmesi bilimin kaçınılmaz sonucu olarak görülmemelidir.
378

 Nitekim Batı 

müziğini doğrudan almak Batı dillerinden birini kabul etmekten; Batı tekniğini Türk 

müziğine uygulamak bir Batı dilinin gramerini tercüme ederek Türk dilinin 

gramerine yerleştirmekten farksızdır. Buna göre Türklerin Batı medeniyetini kabul 

etmesi, kendi müziklerini terk edip Batı müzik tekniğini de kabul etmesini 

gerektirmemelidir.
379

 Batı müzik tekniklerinin tatbik edilebilmesi adına eğitim 

alanından Türk müziğinin dışlanması Rauf Yekta Bey’e göre milli kültür adına 

affolunmaz bir hata, unutulmayacak bir cinayettir. Dünyada hiçbir millet, geleneksel 

müziğini mazi ile ilişkisini kesip kendisine büsbütün yabancı bir müziği 

benimsememiştir. Nitekim bu sözlerle birlikte tepkisini daha açık bir şekilde dile 

                                                           
378

 Rauf Yekta. “Türk Musikisi Müzeye Kaldırılamaz”,  Vakit, 24 Mart 1926, 3. 
379

 Rauf Yekta. “Türk Musikisi Nasıl Terakki Eder”, Tiyatro ve Musiki Mecmuası 9, (1928): 2. 



110 

 

getiren Rauf Yekta, Batı müziğinin halk üzerinde soğuk, ruh sıkıcı bir tesir yaptığını, 

bundan dolayı da değil sadece halka aydınlara dahi pek bir şey ifade etmediğini 

belirterek topluma ancak kendi öz müziğiyle hitap edilebileceğini, o toplumun 

ruhuna zorla yabancı bir müziğin aşılanamayacağını vurgulamıştır.
380

 

Diğer bir görüş ise söz konusu ayrımların inşa ettiği dil üzerinden Osmanlı müziğini 

tanımlayan; geleneksel aktarım sisteminin ilerlemeye, metodolojik açıdan gelişmeye 

engel oluşturduğunu, Batının müzik tekniğinin bu engeli kaldırarak Türk müziğinin 

ilerlemesini sağlayacağını düşünenlerin hakim ideolojinin tahakkümüne ikna olmuş 

serzenişleridir. Bu görüşe göre Türk müziği ilerlemede oldukça geride kalmıştır ve 

bunun sebebi de hakim söylemin de öne sürdüğü gibi bilimsel bir metodolojiye sahip 

olmayan geleneksel öğretim ve aktarım sistemidir. Dolayısıyla da müziğin geri 

kalmasının müsebbibi ve suçlusu geleneksel sistemi -meşki- devam ettirmekte, 

Batı’nın metodolojisini, notayı kullanmayı reddetmekte olan “alaylı” müzisyenlerdir. 

Nitekim Laika Karabey’e göre “ yirminci asırda musiki talebesine nota gibi pek basit 

ve pek kolay bir bilgiyi vermeyip de günlerce diz dövdüre dövdüre şarkı geçmek, 

sanata hizmet sayılmaz ve böyle yapanlara da ancak ‘alaylı’ denir. Eğer Türk 

musikisi, Allah göstermesin, alaylıların elinde kalırsa son zamanlarda şahidi 

olduğumuz yürekler acısı sefaletten kurtulamaz ve nihayet ölür.’”
381

 Dolayısıyla ona 

göre müziğe ilmi yoldan vakıf olmayan ve geleneksel sistemi aktarım aracı olarak 

kullanan alaylılar, onun ilerlemesine tıpkı düşmanları kadar engel olmakta; bilgiden, 

mektepten, tahsilden hoşnutsuzluk göstererek müziği ilimden uzaklaştırmak 

istemekte ve onun ölümüne kastetmektedir.
 382

 Yine Karabey’e göre müzik 

eserlerinin kaybolmasında ve değişmesinde de sebep olan, hem meşk sistemi hem de 

notayı/yazıyla gelen standartizasyonu/yazını sağlayacak metodolojiyi Osmanlı-Türk 

müziğine tatbik etmeyip geleneksel sistemi kullananlardır: 

Nazariyat bilmeyen musikici, eski harfler zamanında okuma bilip de yazması olmayan 

kimselere benzer. […] Nazariyatın alfabesi demek olan notayı bilmemek, hiçbir kimse için 

şeref teşkil etmez. Keşke gelmiş geçmiş bestekarlarımızın hepsi gayet mükemmel nota ve 

nazariyat bilmiş olsalardı da her birinin bazen binlere varan ziyan olmuş eserleri bugün 

                                                           
380

 Aktaran: Nazmi Özalp. Türk Musikisi Tarihi, Cilt: 2, (Ankara: TRT, 1986),7. 
381

 Laika Karabey, “İlme Düşmanlık”, Musiki Mecmuası 20, (1949): 7. 
382

 Avni Zaimler, “Son Dedikodular Dolayısiyle…” Musiki Mecmuası 2, (1948):8 



111 

 

elimizde kalaydı ve iki de bir şikayet mevzuu teşkil eden müteaddit nüshalar arasındaki 

farklar hiç bulunmaz olaydı.
383

 

Eserlerin notaya alınmadan, yazıya aktarılmadan  sözlü kültür pratikleriyle -

hafızayla- aktarılan geleneksel yöntem her ne kadar standardartlaşmayı engelleyip 

müziğe açık bir alan sağlasa da modernizmin dayattığı metodoloji sebebiyle bir 

“gerilik”, “laubalilik”, “ciddiyetsizlik” belirtisi olarak görülmüştür. Dolayısıyla meşk 

sisteminin, müzik eserleri üzerinden farklı versiyonlarının üretilmesini, icracıya-

hocaya-öğrenciye belli bir sınırda da olsa özgürce müziği dönüştürebilmesini 

sağlaması sebebiyle standart bir metodolojinin müzikal sisteme adapte edilmesinde 

engel oluşturduğu düşünülmüştür. Böylelikle meşk aracılığıyla müziğin alımlanması 

müziği icracının-aktarıcının-dinleyicinin keyfiyetinde bırakmakta, bu da bilimsellik 

iddiasını ve bilimselliği üretecek eğitim alanlarına müziği dahil etmeyi 

zorlaştırmaktadır. Netice itibariyle de modern anlamda bir eğitimin söz konusu 

olabilmesi için standardize edilmiş bir metodolojinin söz konusu olması 

gerekmektedir. Bu husustaki görüşlerden birini de  Neşat Halil Öztan, şu sözlerle 

ortaya atmış; neredeyse geleneksel sistemi  bir günah keçisi olarak ilan etmiştir: 

Bir bestekarın her hangi bir eseri her üstada göre ayrıdır, her biri kendinde olanın en doğrusu 

olduğuna inanmıştır. Bu zihniyet sebebiyle aynı eserin muhtelif tabiler tarafından basılmış 

notaları birbirine benzemez, neşir edilmiş olan nazariyat kitaplarında yanlışlıklar olduğu 

iddia ve ispat edilir. […] Buna benzer iddialar üstatlar arasında olan ‘alaturkalıktır’. […] 

Türk musikisi hocalarında da icralarında da henüz vazife hissi yoktur, tam bir alaturkalık 

vardır. Bunun sebebi musikiye sosyal hayatımızda gereken ehemmiyeti vermeyişimizden, bu 

işin mektepleşmemesindendir.[…] Evvela mevcudu gitgide azalmakta olan salahiyet sahibi 

üstatları bir araya toplayarak onlardan Türk musikisi nazariyatında bu keşmekeşi ortadan 

kaldırmaya çalışmalarını, hadiseleri şahsi kanaatten çıkararak ilmileştirmelerini daha sonra da 

eslaf eserlerini ciddi bir tetkikten geçirerek hakikate en uygun olduğuna inandıkları şekli 

tespit etmelerini, şimdiye kadar bir türlü metotları yazılmayan Türk musikisi 

enstrümanlarının metotları hazırlanmalıdır.
384

 

                                                           
383

 Laika Karabey, ”Doğru İlim, İğri İlim”, Musiki Mecmuası 18, (1949): 8. 
384

 Neşat Halil Öztan, “Musikimizde Alaturkalık”, Türk Musikisi Dergisi 8,  (1948): 1/7. 



112 

 

Bunun için gerekli olan formülasyon ise Sadettin Arel tarafından sunulmuştur: Ona 

göre Türk müziği Batı müziğinden daha çok çok sesliliğe elverişlidir. Türk müziği 

bestekarları geçmişte çok sesliliğe gerek duymamış olsalar da Türk müziğinin 

ilerleyebilmesi için makam ve usul bakımından büyük bir zenginliğe sahip bu 

müziğin kaynaklarını yeni bestekarlar çok seslendirerek kullanmalıdırlar. Türk 

müziği bestekarları da Batı müziğine vakıf olmalı ve ondan feyz almalıdır.
385

 Bu 

etkileşimin gerçekleşmesi ile ancak Türk müziği gelişebilir ve ilerleyebilirdir. 

Osmanlı-Türk müziğinin geleneksel aktarım mekanizmalarının bırakılıp bilimsel 

metotlarla yeninden inşa edilmesi bu doğrultuda gündeme gelmeye başlanmış, Batı 

müziğinin metodolojisi, teknik sistemi, nota yazımı üzerinden müziğin yeniden 

yapılandırılmasına dair çalışmalar yapılmıştır. Teoride ve pratikte girişilen müziğin 

standartlaştırılmasına ve modernleştirilmesine dair çalışmalar Rauf Yekta’nın 

geçmişte açtığı yoldan ilham alınarak Sadettin Arel, Suphi Ezgi ve Salih Murat 

Uzdilek tarafından yürütülmüş; Batı müziğinin metodolojisinde Osmanlı-Türk 

müziğinin yapısına karşılık düştüğünü düşündükleri unsurları yeniden 

kavramsallaştırarak bilimsel bir dil (müzikolojik bir dil) inşa edilmiştir.
386

 Yeni 

oluşturulan müzikolojik dil ile ses ve ses aralıkları, diziler, makamlar, usuller, müzik 

işaretleri, formlar yeniden yapılandırılmış, yeniden sınıflandırılmıştır.
387

 Geleneksel 

meşk sistemiyle sözlü olarak aktarılan müzikal hafızanın önemli bir kısmı yeni 

metodolojiye uygun olarak derlenmiş, notaya alınmış ve yayınlanmıştır. Aynı 

zamanda bu sistemin yaygınlaşabilmesi ve kullanılabilmesi adına teori ve pedagojik 

metot kitapları basılmış, hem müzik geleneğini içine alan hem yeni sistemi kapsayan 

ve bu sisteme uygun temellendirmelere dayandırılan tarihsel yaratımlar içeren 

kaynaklar oluşturulmuştur. Bütün bunların oluşmasının ise temelinde konservatuar 

bünyesinde kurulan Tasnif ve Tespit Heyeti’nin yapmış olduğu derleme ve notasyon 

çalışmaları yer almaktadır. 

1926’da İstanbul Konservatuarı’nda kurulan Tasnif ve Tespit Heyeti’nde Rauf Yekta 

Bey, Ahmet Irsoy, Ali Rıfat Çağatay, Suphi Ezgi, Mesut Cemil gibi önemli müzik 

adamları farklı zamanlarda yer almıştır. Heyet tarafından meşk zinciriyle dolaşımda 

olan, yüzyıllarca sürüp giden geleneğin içinden süzülüp gelen sayısız eser yazıya 

                                                           
385

 Sadettin Arel, “Türk Musikisi Nasıl İlerler?”, Musiki Mecmuası 1, (1948): 3. 
386

 Cem Behar, Musikiden Müziğe (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2017), 280. 
387

 Behar, Musikiden Müziğe, 280. 



113 

 

geçirilmiş; yayınlanmış ve arşivlenmiştir.
388

 Böylelikle sözlü kültürden yazılı kültüre 

geçiş sistematik bir şekilde gerçekleşmeye başlamış; müzikal hafıza kağıtlara 

dökülerek standartlaştırılmış versiyonlarıyla resmi alana kaydolunmuştur. Her ne 

kadar bu heyetin kuruluş amacı Erken Cumhuriyeti yöneticileri ve aydınlarınca 

geleneksel müziğin tarihselleştirilerek arşive kaldırılması; bir tarihi eser niteliğinde 

görülerek müzede sergilenmesi olsa da heyetin tüm faaliyeti bu müziğin modern 

standartlarda yeniden kurulmasını, yazılı bir hafıza alanı yaratılarak müziğin yok 

olmaktan-kaybolmaktan kurtarılmasını sağlamıştır. Konservatuarda eğitimi 

dışlanırken öte yandan aynı kurumun bünyesinde peşrevler, saz semaileri, Mevlevi 

ayinleri, Bektaşi nefesleri, duraklar, kârlar, kârçeler, şarkılar kaydedilmiş; fasiküller 

halinde kamusal alanda yayını gerçekleştirilmiş, böylelikle gelecek kuşaklara bu 

eserler yazılı hafıza yoluyla aktarılmıştır. 

Yazılı hafızanın ve bu hafızayı yaratan metodolojik dilin yaratımın ardından hakim 

ideolojinin nezdinde meşruiyetini sağlamak ve kabul görmek, ulusallığın içine dahil 

edilme adına sıra tarihsel bir kronotopun icadına gelmiştir. Ulusal müzik 

tahayyülünde Osmanlı-Türk müziği dışlanmasına ilk karşı çıkanlardan biri Rauf 

Yekta olmuş; hatta ilk kez geleneksel müziği “Türk musikisi” olarak kendisi 

adlandırmış; milli müzik tanımlamalarını geleneği de içeriye alarak esnetmenin 

düşünülmesini sağlamıştır. Esas milli müziğin makam müziği olduğunu, bu müziğin 

itham edildiği gibi sadece bir zümre tarafından dinlenilmediğini, halk arasında 

yaşadığını iddia etmiş; Türk müziğinin kökenlerinin Araplara, Acemlere ve 

Bizanslılara dayandırılmasına karşı çıkmıştır.
389

 Ona göre şark müziği tek bir milletin 

değil farklı kavimlerin müziklerini birleştiren bir ilmi sistemdir. Türkler de bu sistem 

içinde özgün bir müzik geleneği yaratmayı başarabilmiş, diğer müzikal yapılarla 

etkileşim halinde gelişmiştir. Bunda Orta Asya’daki köklerin payı kadar etkilenmiş 

olduğu müzik kültürlerinin de payı vardır.
390

 Rauf Yekta’nın görüldüğü üzere Türk 

müziği tanımlaması kökensel bir var oluş yaratısı sunmamakla birlikte şarkın kültürel 

kodlarını da içinde barındıran, dışarıda tutmayan tanımlamalar ortaya atmıştır.
 391

  

Rauf Yekta’nın daha ılıman tarihsel anlatısının aksine Sadettin Arel ise Türk Tarih 

Tezi’nin ve bu tez doğrultusunda yaratılan ulusal müzik kronotopunun etkisinde 

                                                           
388

 Bülent Aksoy, Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar (İstanbul: Pan, 2008), 224. 
389

 Ayas, Musiki İnkılabının Sosyolojisi, 216. 
390

 Ayas, Güneş. Musiki İnkılabının Sosyolojisi, 220. 
391

 Ayas, Güneş. Musiki İnkılabının Sosyolojisi, 220. 



114 

 

kalarak; Osmanlı-Türk müzik geleneğini bu söylemler içerisinde yeniden üreterek 

tarihsel sürecin içerisine dahil etmiştir. Böylelikle temsil ettiği geleneği dışlayan 

hegomonik dili ona hem uyum sağlayarak hem de karşı çıkarak kullanmış; Osmanlı-

Türk müziğini de içerisine alan bir ulusal kronotopun yaratımında benzer bir 

stratejiyi izlemiştir. Arel, Musiki Mecmuası’nda yayınlanan “Türk Musikisi 

Kimindir?” adlı makale dizisinde öncelikle hakim söylemin Osmanlı-Türk müziğinin 

Araplardan, Acemlerden, Antik Yunandan ve Bizanstan alındığına dair iddialarına 

karşı çıkmış, bu müzik kültürlerini etkileyenin Türklerin saf, katışıksız, öz müziği 

olan Osmanlı-Türk müziğinin olduğunu ileri sürmüştür.392 Bu müziklerin 

benzerliklerini de Türk Tarih Tezi’ne benzer bir argümanla açıklamıştır:  

Türk milleti, hangi ülkeyi istila ederek bir müddet kalmışsa mutlaka ya yerli musikiyi ortadan 

kaldırarak kendi musikisini onun yerine geçirmiş, yahut yerli musikiye kendi musikisinden 

silinmez mühürler basmıştır. Macaristan, Mısır, Irak, Suriye, Bulgaristan, Yugoslavya, 

Hindistan, Cezayir, Tunus, Romanya gibi memleketlerde hep bu hakikati görürsünüz. […] 

Her birinde ayrı ayrı Türk musikisinin simasını teşhis edeceksiniz. Nerde ki Türk istilası 

vuku bulmamış ise oranın musikisinde bu hale edilmez.
393

 

Bütün müzik kültürlerinin kökenlerini Orta Asya’dan kaynağını alan Osmanlı-Türk 

müziğine bağlayan Arel ve onun bu tasavvurunu kabul edenler, Türk Tarih Tezi’nin 

yarattığı ulusal kronotopun izleğini takip ederek Sümerliler, Frigyalılar, Hititler, 

Etiler gibi antik medeniyetlerin müzikleri ile ortaklıklar icat etmişler; bu 

uygarlıkların müziklerinin Orta Asya’dan çıkıp Mezopotamya’ya bölgesine yerleşen 

Türklerin müziği olduğunu ileri sürmüşlerdir.
 394

 Ney, tanbur, ud, flüt, kaval, gayda, 

lir, kanun, santur, çenk, davul, def gibi enstrümanların izlerini bu antik 

medeniyetlerin kabartmalarında aramışlar; müzikal sistemde var sayılan benzerlikler 

üzerinden ortak köken yaratmaya çalışmışlardır.
395

 Avrupa ile de ortaklaşan bu uzak 

geçmiş en sonunda Selçuklu ve Osmanlı tecrübelerini içine katarak o güne uzanan 

yeni bir ulusal Türk müziği tarihi inşa etmişlerdir.
 396 

Böylelikle hem hakim 

ideolojinin tahayyül ettiği ulusal kimliğe ve bu kimliğin parçası olan müziğe 

geleneksel müzik çevrelerince Osmanlı-Türk müziği de dahil edilerek uyum ve 

                                                           
392

 Sadettin Arel, “Türk Musikisi Kimindir?”, Musiki Mecmuası 16, (1949): 5-10. 
393

 Sadettin Arel, “Türk Musikisi Kimindir?”, Musiki Mecmuası 16, (1949), 5-10. 
394

 Refik Ahmet Sevengil, “Eski Türklerde Musiki”, Musiki Mecmuası 26, (1950): 10-20. 
395

 Ali Rıfat Çağatay, “Garp Musikisinin Esası Eski Türk Musikisidir”, Akşam, 8 Teşrinisani 1934, 6. 
396

 “Asırlar Boyunca Türk Musikisi”, Musiki Mecmuası 29, (1950): 23-24. 



115 

 

meşruiyet sağlamaya çalışılmış; aynı zamanda da bu tarihsel üretimle bir karşı koyuş 

sergilenmiştir. Meşruiyet alanını bu şekilde açmaya başlayan geleneksel müziğin 

temsilcileri de dolayısıyla karşı söylem üretmede daha net bir tavır alabilmiş, sadece 

kimlik üzerinden değil diğer ötekileştirme mekanizmaları üzerinden de tepkilerini 

dile getirmişlerdir. Örneğin alaturka müzik taraftarlarını tiryaki olarak nitelendirip 

küçümseyen bir gazete yazısına Laika Karabey şöyle cevap vermiştir: 

Türk musikisini aşağılatıp Batı musikisinin zaten yüksek olan kıymetini göstermek için artık 

mantık kaidelerini bile mühimsememeye başladık. […] Gün geçmiyor ki, Türk musikisinin 

alfabesini bilmeyen ve maalesef Batı musikisinin de aynı derece cahili olan bazı kimseler 

ilimle hiç münasebetti bulunmayan hücumlarını birbiri arkasından sıralasınlar. […] Şaşılacak 

şey: ortaya atılan fikirler ne kadar yanlışsa o fikirleri taşıyan ifadeler de aynı derecede bozuk. 

Bu sınıf yazarların adeta keyif duyarak kullandıkları ‘alaturka’ tabiri. Bu tabirin içindeki 

hakareti hissetmeyen, hissetmek istemeyen veya hissedip de aldırmayan kimseye ne denir? 

‘Alaturka tiryakiliği’ de bozuk bir terkip! Çünkü Türk musikisinin değerini takdir etmek 

‘tiryakilik’ oluyor da – sayın yazarın hiç bilmeden taraftar olduğu- Batı musikisine meftunluk 

neden ‘tiryakilik’ sayılmıyor? Velhasıl ne ‘medeni müzik’, ne ‘alaturka’, ne de ‘tiryaki’ 

sözünde isabet var. Türk musikisinin her engele rağmen devam etmekte olan hayatiyeti 

hayranlığa layıktır.
397  

Alaturka müziği geçmiş ve göçmüş bir medeniyet gölgesi olarak gördüğünü dile 

getiren Baha Çalt’ın  makalesine de cevap olarak söyledikleriyle yine Karabey hem 

bir karşı söylem üretiminde bulunmakta hem de modernist bir hedefi işaret 

etmektedir. Şu sözlerde aynı anda hegemonik söyleme karşı gelişen direnç ve uyum 

görülebilmektedir:  

Acaba Batı musikisi geçmiş ve göçmüş bir medeniyetin gölgesi değil midir? Şayet Batı 

musikisinin inkıtaa uğramayarak ve geçmiş, göçmüş medeniyetlerden arta kalarak terakki ede 

ede bugünkü hale geldiği ileri sürülmek isteniyorsa o takdirde Türk musikisinin de aynı 

vaziyette terakki ede ede zamanımıza kadar devam ettiği ve hepsinde daha mühim olmak 

                                                           
397

 Laika Karabey, “Bilgisizce Bir Hücuma Cevap”, Musiki Mecmuası 30,  (1950), 7. 



116 

 

üzere en büyük terakkisine polifonik sahada bundan sonra erişeceği nazar-ı itibara alınmak 

lazım gelirdi.
398

 

Yine çokça Erken Cumhuriyet’in müzik tartışmalarında fazlaca rastladığımız 

“müzeye kaldırılması gereken”, “tekke musikisi”, “enderun musikisi” söylemlerine 

Karabey gayet sert bir dille karşılık vermiştir:  

Musikimizi tekkeye ve enderuna nisbet edenler galiba sanatın başka bir tarafını bilmedikleri 

için böyle rast gele tekke ile enderunu ortaya atıyorlar. Halbuki tekkeye veya enderuna 

mensup olmak hiçbir sanat için leke teşkil etmez. Tekke din müessesesini ve enderun saray 

mahfilini temsil ettiğine göre, bari bu bilgisiz yazarlar tarafından gözü kapalı müdafaası 

yapılan, fakat bunların müdafaasından müstağni bulunan Batı musikisi bizim musikimizden 

çok daha ziyade kiliselere ve saraylara bağlı olmasaydı! […] Musikimizi mükellef bir cenaze 

alayı ile müzeye kaldırmak isteğinde bulunanlara rastlamıştık ama henüz onun müzeye 

girdiğini bilmiyorduk. Bu tür tekerlemeleri söyleyenler farkında değiller ki musikimizi 

müzeye kaldırmakla ona bir kıymet vermiş olmaktadırlar. Zira kıymetsiz süprüntülerin 

müzede ne işi var? Bir kere Türk musikisinin müzeye girecek değerde olduğu kabul edilince 

bu kıymetin ne zaman ve niçin kaybolduğu araştırılmak lazım gelmez mi? […] Böyle 

yapılmadıkça Türk musikisinin aleyhinde delilsiz, bürhansız, mantıksız, muhakemesiz, 

isabetsiz iftiralardan başka bir şey ortada kalmayacak ve bu iftiraların bütün şerefi sahiplerine 

münhasır olacaktır.
399

 

Benzer şekilde dönemin popülerleşen müzik tartışmalarında çokça rastlanan 

aşağılamalara ve söylemsel saldırılara cevaben Hilmi Çil, Türk Musikisi Dergisi’nde 

şu şekilde tepkisini dile getirmiştir: 

Türk musikisinin kıymetsiz, bunu sevenlerin cahil, medeniyetsiz, hain olduğunu söyleyip 

duran yazıcı, Garp musikisini methederken, yazısının on dört yerinde tekrarladığı 

‘medeniyet’ ve ‘yüzyıllar’ lafından başka bu musikinin üstünlüğüne dair bir beyanda 

bulunmuyor. […] Karnının üstünde ud çalmayı gerilik, medeniyetsizlik diye tavsif ederken 

gitarın, mandolinin ensede çalınmadığını hatırlasaydı daha insaflı ve makul olurdu. Ney ile 

karga kovalanır demek ise tatsız bir tuhaflıktan ibaret. Türk musikisinde rakı kadehlerinin 

                                                           
398

 Laika Karabey,  “Bilgisizce Bir Hücuma Cevap”, Musiki Mecmuası 30, (1950), 7. 
399

  Laika, Karabey, “Yakışıksız Tecavüzler”, Musiki Mecmuası 33, (1950): 6-7. 



117 

 

gürültüsünden ilham alındığını söyleyen yazar, Garp bestekarlarının yalnız limonata 

içtiklerinin tahmin ettiği yahut da viskiyi, votkayı, apsenti içkiden saymadığı sayılır. Yoksa 

Garp musikisinin sırf mabetlerde terennüm edildiğini mi ve barları, kafe şantanları birer 

lahuti, mübarek yerler olarak mı tahayyül ediyor acaba? Türk musikisini -sade suya- 

kötülemek gayrtleri arasında ‘ümmet, tekke musikisi’ derken Zaharyaları, Hristakileri, 

Nikogos, Astik, Civan Ağaları, Itrileri, Hacı Sadullah Ağaları, Sultan Selimleri 

hayalhanesinde birbirine karıştırmış olsa gerek yahut da bunları hiç işitmemiş. Sanat ve 

marifet enginlerine yelken açtığında ve Garp musikisine hayranlığı delaletiyle sövmesine 

rağmen medeni olduğuna inanan yazarın, mücerret kendi zevkine aykırı düşünenleri teçhil, 

telin etmesi çok hazindir.
400

 

Yukarıda yer verdiğimiz alıntılar daha çok Osmanlı-Türk müziğinin aşağılanmasına, 

küçük görülmesine, kimlik tanımlarının, ulusal müzik tariflerinin ve tarihsel 

anlatılarının dışarısında tutulmasına karşı geliştirdikleri söylemsel direniş pratiklerini 

göstermektedir. Bütün bunların yanı sıra dönemin müzik politikalarını olumlayan, 

yerinde bulan, dönemin politik söylemlerine daha ılıman yaklaşan geleneksel müzik 

entelektüellerinin ve icracılarının ifadeleri de oldukça önemlidir. Nitekim bu 

entelektüellerden biri de radyoda uzun zaman boyunca Osmanlı-Türk müziği 

yayınlarını düzenlemiş, konservatuarın geleneksel müziğin notaya alınıp 

arşivlenmesi amacıyla kurulan Tasnif ve Tespit Heyeti’nde görev yapmış olan ve bir 

tanbur sanatkarı olan Mesut Cemil’in yaklaşımlarıdır. Mesut Cemil, geleneksel 

müziğin geçmişten kalan ölü bir gelenek olarak nitelendirildiği dönemde benzer 

ifadelerde bulunmuş, Osmanlı-Türk müziğini  Batılaşması mümkün olmayan, bu 

sebeple  de sadece hürmet ve saygı göstererek muhafaza edilmesi gereken tarihi bir 

eser olarak tarif etmiştir.
401

 

Ilıman kalmaktan ziyade aktarım pratiklerini durduran, söylemlerini yönetimin 

kurduğu dille paralel olarak kuran Mildan Niyazi Ayomak da dönemin müzik 

politikalarına uyum sağlayan isimlerinden biridir. Nitekim aslında Cumhuriyet’in ilk 

yıllarında Osmanlı-Türk müziğinin özel alanlarda devam ettiren, İzmir Musiki 

Mektebi’nin kurulmasını sağlayan ve dönemin müzik yayınlarından biri olan Nota 

dergisini çıkaran Mildan Niyazi Ayomak, müzik inkılabı ile birlikte sürece uyum 

                                                           
400

 Hilmi Çil, “Tenkitler: Türk Musikisine Dair”, Türk Musikisi Dergisi 34, (1950): 6. 
401

 Ayas, Gürültüden Müziğe, 129. 



118 

 

sağlamış, eğitim yasağı sadece resmi devlet kurumlarını kapsasa bile İzmir Musiki 

Mektebi’nin müfredatını tamamen değiştirmiş, Nota dergisinde geleneksel müziğe 

karşı resmi söylemle paralel yazılar yayınlamaya başlamıştır.
402

 Nota dergisinin 

yayınlanmaya ilk başladığında içinde yer alan ve biraz da yukarıda örnekle 

verdiğimiz Mesut Cemil’de olduğu gibi ılıman bir tutumla sunulan “Alaturka musiki 

alafrangalaşamaz. Çünkü özleri, sesleri başka başkadır…Elimizdeki musikiyi olduğu 

gibi saklamalıyız…Ona el sürmek cinayettir” ifadelerinin yerini, müzik inkılabının 

tartışıldığı süreçte “musikimizde bir tasfiye, bir islahat ve bir inkılap yapmanın ne 

kadar zaruri teslim etmeyecek kimse tasavvur etmiyoruz… Musikimiz ancak bu 

suretle şalvarını, fesini atmış ve pantolonunu, şapkasını giymiş addedilebilir” 

söylemleri almıştır.
403

 Geleneksel müziğin aktarım mekanizmalarının içerisinde olan, 

üretimini ve icrasını sağlayan, kurumsallaşmasında ve metodolojik açıdan 

gelişmesinde katkıda bulunan bir müzisyenin dönemin siyasi-ideolojik atmosferinden 

etkilenip yer aldığı müzik geleneğine cephe alması açısından oldukça dikkat 

çekicidir. 

Cephe almaktan ya da gelenek içinde direnmekten ziyade dönemin müzik 

hareketlerine uyum sağlayan sanatkarlar da az değildir. Radyo yasağının 

başlamasından hemen sonra Osmanlı-Türk müziği sanatkarlarına Batı müziği üzerine 

eğitimlerin verileceğine dair çıkan haberlerle beraber çeşitli isimlerin anıldığını 

görebilmekteyiz. Nazariyat ve şan derslerinden oluşan eğitime katıldığı ilan edilen 

“piyasanın tanınmış musikişinaslarından Udi Fahri, Udi Cevdet, Kemani Maksut, 

Kemançeci Aleko, Kemani Necati, Hanende Behice ve Klarnet Ramazan”
404

 gibi 

sanatkarlar Batı müziği düzleminde ilerleyen “idealize edilmiş müzikal yaşama” 

uyum sağlamışlardır. Fakat bu gelişmeler aslında hem kendiliğinden gelişen 

etkileşim alanını hem de hakim ideolojiye uyumlanmanın ifadesini yansıtmaktadır. 

Benzer bir tutum olmasa da yine resmi söylemlere paralel ifadelerde bulunan bir 

başka örnek de bu sefer geleneksel müziğin popülerleşmesinde çıkardığı taş plaklarla 

sağlayan dönemin yıldızı Safiye Ayla’dır. Fakat Ayla’nın göstermiş olduğu 

reaksiyon hem direnç hem rıza pratiklerini yansıtır gözükmektedir. Milliyet 

gazetesinin 22 Teşrinisani 1934’teki “Alaturkacılar Arasında: Safiye Hanım Musiki 

                                                           
402

 Orhan Tekelioğlu, “Türk Musiki İnkılabı’nın İçsel Tarihi: Nota Dergisinin Kapanması”, Toplumbilim 

9 (1999): 17. 
403

 Tekelioğlu, “Türk Musiki İnkılabı’nın İçsel Tarihi: Nota Dergisinin Kapanması”, 17-18. 
404 “Alaturkacılar Alafranga Ders Almaya Başladılar”, Milliyet, 5 Kanunuevvel 1934, 1. 



119 

 

Değişimine Seviniyor” başlıklı röportajda Safiye Ayla, “musikide değişiklik yapmak 

zaruri idi” diyerek fikirlerini şu şekilde ifade etmiştir: “Efendim, ben musikide 

alafranga, alaturka bilmiyorum. Bir tek musiki var: O da bizim ruhumuzun ifadesi 

olan musiki. Garp teknikleri almakla öz musikimizin melodilerini değiştirecek 

değiliz.”
405

 Sözleriyle belirtmiş olduğu türler arasında fark görmeksizin hepsini bir 

tutması, aynı zamanda dönemin popüler müzik ürünlerinde görünen etkileşimi, iç içe 

geçmişliği, ideolojik ayrımların geçersizliğini yansıtmaktadır. Fakat öte yandan 

röportajın devamında: “İtiraf etmeliyim alaturka musiki altında çalınan bazı parçalar 

çok acıklı şeylerdi. Sebebi açık, gerçekten artist olanlar birer köşeye çekilerek 

meydanı, musiki ile bağlılığı olmayan kimselerin ellerine bıraktılar. Bu değişim 

uyuşup kalan kompozitörlerimizi yeniden canlandıracaktır.”
406

 Diyerek müzik 

politikalarının geleneksel müziğin de dönüşümünü sağlayacağını belirten daha ılıman 

bir tutumu göstermektedir. 

Söylem ve metodoloji alanında olduğu gibi kurumsal alanda da bir varoluş 

mücadelesi yaşanmış; okullarda ve konservatuarlarda eğitimi yasaklanan Osmanlı-

Türk müziğinin öğrenimi, aktarımı ve icrası çeşitli müzik derneklerinde, özel 

topluluklarda, müzik cemiyetlerinde, kahvehanelerde ve kıraathanelerde, ev gibi özel 

mekanlarda geleneksel ve modern metotlarla devam ettirilmiştir. Darü’t-Talim-i 

Musiki, Dar’ül- Feyz-i Musiki, Üsküdar Musiki Cemiyeti, Şark Musiki Cemiyeti, 

İzmir Musiki Cemiyeti, Eskişehir Darü’l Elhan’ı, Eyüp Musiki Cemiyeti, Musiki 

Federasyonu, Anadolu Musiki Cemiyeti, Gülşen-i Musiki, Süleymaniye Musiki 

Mektebi, Beylerbeyi Musiki Heyeti, Musiki Koruma Cemiyeti, Beşiktaş Musiki 

Birliği, Ayomak Meşkhanesi, İleri Türk Musikisi Konservatuarı Derneği, Türk 

Musikisi Derneği, Bursa Musiki Cemiyeti, Beyazıt’ta Mado Kıraathanesi ve Merkez 

Kıraathanesi, Şehzadebaşı’ndaki Şems Kıraathanesi gibi kurumlar Osmanlı-Türk 

müziği bestekarları, müzikologları, virtüözleri, hocaları tarafından özel teşebbüslerle 

açılmış; modern ve geleneksel metotlarla eğitim ve aktarım gerçekleştirilmiştir.
407

 

Resmi kurumlarda oluşan pedagojik açık bu kurumlar vasıtasıyla kapatılmaya 

çalışılmıştır. Ayrıca ev ve konaklar gibi özel alanlar Osmanlı-Türk müziğinin 

                                                           
405 “Alaturkacılar Arasında: Safiye Hanım Musiki Değişimine Seviniyor”, Milliyet, 22 Teşrinisani 1934, 
5. 
406 “Alaturkacılar Arasında: Safiye Hanım Musiki Değişimine Seviniyor”, Milliyet, 22 Teşrinisani 1934, 
5. 
407

 Gültekin Oransay, “Cumhuriyetin İlk Elli Yılında Geleneksel Sanat Musikimiz”, Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:6 (İstanbul: İletişim, 1983), 1502-1506. 



120 

 

geleneksel pratiklerinin üretimi açısından önemli bir yere sahiptir. Özellikle meşkler, 

müziksever aydınların, müzisyenlerin ev ve konaklarında devam etmiştir. 

Cumhuriyetin ilk yıllarında resmi kurumlardan kovulan ve saray, Darülfünun, tekke 

gibi eğitim alanlarını kaybeden geleneğin popülerleşmeye direnen ve belli bir sanat 

üslubunu sürdürmek isteyen unsurları ev toplantılarında kendilerine bir ifade imkânı 

bulmuşturlar.
408

 Müziğin nefes aldığı bu mekânlar, meşk halkalarının devamlılığını 

sağlamıştır. Neyzen Emin Dede’nin, İbnülemin Mahmud Kemal İnal’ın, Hakkı 

Süha’nın evleri birçok müzikseverin, edebiyatçının, çeşitli kültürel alanlardan 

geleneksel müziğe yeteneği ve merakı olan kimselerin düzenli gittikleri mekânlardır. 

Vakit gazetesinde yıllarca yazarlık yapmış olan Hakkı Süha Gezgin’in Beşiktaş’ta, 

Şair Nedim Caddesi’ndeki 111 numaralı
409

 evi, her salı ve çarşamba günleri 

düzenlenen meclisleriyle geleneksel müziğin aktarımı ve eğitimi açısından büyük 

önem taşımıştır. 1940’lı yıllara dair anılarını aktaran Alaaddin Yavaşça’dan 

öğrendiğimize göre Münir Nurettin Selçuk’un Teşvikiye’deki evi, Zeki Arif Bey’in 

Göztepe’deki, Süleyman Ergüner’in Abakyunus’taki evi öğrencilere açık eğitim 

alanlarıdır.
410

 Yavaşça, bu dersler esnasında pek çok klasik eserin meşk edildiğini; 

hatta o dönem yasakken  gece yarılarına kadar Mevlevi ayinleri geçtiklerini 

belirtmektedir.
411

 Ayrıca, Ekrem Karadeniz, Mazhar Osman, Kabataş Set Üstü’ndeki 

Çerçöp Sami Bey’in, Maçka’da Lale ve Nergis Hanımların, Bomonti’de Selahattin 

Tanur’un, Şişli’de Saadettin Arel’in, Cağaloğlu’nda Mildan Niyazi’nin, Fatih’te 

Mükerrem Akıncı’nın, Çarşamba Abakyunus’ta Süleyman Erguner’in, 

Cerrahpaşa’da Abdülkadir Töre’nin evleri de meşkhane kültürünün devam ettiği, 

ciddi müzik çalışmalarının yapıldığı yerlerdir.
412

 Böylelikle evlerde yapılan müzik 

meclislerinin Osmanlı-Türk müziğinin resmi destekten mahrum bırakılıp aşağılandığı 

zamanlarda sığındığı, birçok müzikseverler için okul vazifesi gören mekânlardan biri 

olduğunu söyleyebiliriz. 

Görüldüğü üzere söylemlerde, metotta, tarihsel dilde, ulusal tahayyüllerde, 

mekanlarda, teorilerde, kurumlarda kendine bir mücadele alanı açan Osmanlı-Türk 

müziği, Erken Cumhuriyet’in yok etme, tarihe gömme, aşağılama ve yasaklamaya 

                                                           
408

 Ayas, Musiki İnkılâbının Sosyolojisi, 310. 
409

 Beşir Ayvazoğlu, Neyin Sırrı (İstanbul: Kapı,2012), 90. 
410 Hasan Oral Şen, Alaaddin Yavaşça (Ankara: TRT, 2001), 62. 
411 Şen, Alaaddin Yavaşça, 62. 
412

 Alaaddin Yavaşça, “Evlerdeki Musiki Toplantıları II”, Sanat ve Kültürde Kök 4 (1981), 10. 



121 

 

dayalı politikalarına karşı varlığını, canlılığını kanıtlamaya çalışmıştır. Ve bu çaba, 

kendi içinde hem uyum hem de direnç mekanizmalarını kapsayan bir duruşu ifade 

etmekte; bastırılmaların, susturulmaların, kısılmaların içinden bir melodinin 

tahayyüllere eşlik eden, karışık sesini duyurmaktadır. Bu ses, toplumun gündelik 

hayatında, günlük eğlence pratiklerinde ve müzik dinleme edimlerinde, popüler 

kültüründe daha net, daha coşkulu, daha renkli bir biçimde duyulmaktadır. Bir 

sonraki bölümde de Osmanlı-Türk müziğinin popüler kültür alanında duyulan bu 

sesini, kendine açtığı alanları ve bu alanlar üzerinden kendini nasıl yeniden inşa 

ettiğini radyo programlarının, gazino konserlerinin, taş plakların sunduğu tanıklıklar 

üzerinden duyurmaya çalışacağız. 

  



122 

 

 

4. OSMANLI-TÜRK MÜZİĞİNİN POPÜLERLEŞME SÜRECİ VE TAŞ 

PLAKLAR 

Leo Lowenthal’in de belirttiği gibi “popüler kültür”, toplumların belli bir zaman ve 

mekandaki “sosyo-psikolojik özelliklerinin göstergesidir”.
413

 Nitekim Türkiye’nin 

Erken Cumhuriyet döneminde yaşadığı modernleşme tecrübesinde de popüler 

kültürün, toplumun hem bu tecrübe sırasındaki “sosyo-psikolojik özelliklerini” 

yansıttığı, hem de modernleşmeye karşı gösterdiği direnç ve rıza pratikleriyle 

şekillenen bir “mücadele alanı” olarak kendini gösterdiği ileri sürülebilir. 

Modernleşme sürecinde yaşanan kültürel dönüşümleri, yönetenler ile yönetilenler 

arasındaki iktidar ilişkileri ile açıklayan ve popüler kültürü de bu ilişkiler üzerinden 

değerlendiren Stuart Hall’a göre popüler kültür; “halkın iyiliği” adına yapıldığı 

iddiasını taşıyan reform süreçlerine karşı hem halkın direncinin gerçekleştiği hem de 

bu reformlar tarafından kontrol altına alındığı; daha doğrusu bu ikili hareketi içeren 

dönüşümlerin yaşandığı alandır.
414

 Bu çerçevede düşünüldüğünde Erken Cumhuriyet 

döneminde “halk için halka rağmen” yapılan modernist politikalara toplumun verdiği 

reaksiyon, rıza ve direniş mekanizmaları dönemin popüler kültür alanında kendini 

göstermiştir denilebilir. İkinci bölümde bahsettiğimiz üzere inşa edilen yeni 

toplumsal kimliğin “ulusal sesi” olarak “milli müzik”in yaratımı adına uygulanan 

politikalar, uygulamalar ve söylem üretimleri kendi içinde “hegemonik” bir alan 

yaratmıştır. Ulus tahayyülünün ardında ulusal müzik formülasyonları, müzik tarihi 

yaratımları, Osmanlı-Türk müziğinin bu noktada dışlanması ve eğitimine, icrasına 

yönelik engelleyici uygulamalar hegemonik alanın müzikal kısmını oluşturmaktadır. 

Toplumun gündelik yaşamında ona eşlik eden, eğlence pratiklerinde var olan popüler 

müzik de modernleşme sürecinde uygulanan politik müdahalelere karşı rızanın ve 

direncin iç içe geçtiği bir “mücadele alanı” olarak meydana gelmiştir. Osmanlı-Türk 

müziği  bu popüler alanda hem modernleşerek hem de geleneksel özelliklerini 

koruyarak yeni üretim ve icra pratikleri üzerinden kendini yeniden inşa etmiştir.  

Osmanlı-Türk müziğinin modernleşme sürecindeki mücadele pratiklerini aktarırken 

Antonio Gramsci’den ödünç alarak kullandığımız “hegemonya” kavramını Hall, 

“özel grupların, diğer grupların onayını kazanmak ve hem düşüncede hem de onun 

                                                           
413

 Aktaran, Meral Özbek. Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski. (İstanbul: İletişim, 2012), 25. 
414

 Aktaran, Özbek, Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, 58. 



123 

 

pratiğinde bir tür üstünlük elde etmek için” mücadele verdiği bir güç formu olarak 

özetlemektedir.
415

 Gramsci, bu kavramı Lenin’den esinlenerek kullanmış olsa da 

Lenin’in sınıf ittifakına önderlik etme çerçevesinde tanımladığı ve daha çok siyasal 

düzey ile sınırlı tuttuğu bu tanımının kapsamını, “yönetici blokun hegemonyasının” 

toplumsal yaşam ve düşüncenin her alanını etkilediğini belirterek genişletir.
416

 

Anlam alanını esnettiği “hegemonya” kavramını da böylece sınıflar içindeki ve 

sınıflar arasındaki ekonomik, siyasal, ideolojik ve kültürel ilişkileri irdelemek için 

kullanır.
417

 İkinci bölümde yapılmaya çalışıldığı gibi Türkiye modernleşmesi 

sürecinde sosyokültürel alanda uygulanan politikalar ve politikalar sonucunda 

gerçekleşen dönüşümler de bu kavram üzerinden incelenebilir, yöneten ile yönetilen 

arasındaki iktidar ilişkilerini görmek adına kavramın açtığı çözümlemeden 

yararlanılabilir. Nitekim yeni kurulan devletin tahayyülünde idealize ettiği ulusal 

toplumun yaratımında uyguladığı politikalar, tarih yazımları, söylem üretimleri, 

ekonomik-siyasal ve kültürel alanlarda alınan radikal kararlar hegemonyanın, daha 

doğrusu temel ideoloji çerçevesinde örgütlenmeye çalışılan zor ve rıza pratiklerinin 

birer tezahürüdür. Ulusal müziğin icat edilme süreci de bu hegemonik alanın bir 

parçası olmakla birlikte Osmanlı-Türk müziğinin ulusal kronotoptan dışlanması, 

eğitiminin ve aktarımının yasaklanması, radyolarda yayınlarının durdurulması hem 

geleneksel müziğe karşı uygulanan baskı ve zor uygulamalarının hem de yeni 

yaratılan müziğin meşruiyetini sağlamak adına rıza üretiminin örgütlenmesini 

mümkün kılmıştır. Bu örgütlenmenin ve hegemonyanın oluşturulmasında ise birincil 

rol dönemin aydınlarına yüklenmiştir. Erken Cumhuriyet döneminde uygulanan 

yaptırımların meşruiyet alanının açılmasını, halkın “rıza”sının kazanılmasını 

sağlamaları adına “organik” olarak üretilmiş olan bu aydınlar, “halk için halka 

rağmen” düsturuyla halkı eğitmede, onları bilinçlendirmede, makbul vatandaş olarak 

onları şekillendirmede etkili olmuşlardır. 

Gramsci, iki düzeyde hegemonya savaşının gerçekleştiğini ileri sürmektedir. Nitekim 

Hapishane Defterleri’nde “sivil toplum” (özel organizmalar topluluğu olarak 

adlandırılan düzey) ve “politik toplum” (devlet) olmak üzere iki “üstyapı düzeyi” 

tespit ederek bu iki düzeyi hem “egemen grubun toplumun her yanında icra ettiği 

                                                           
415

 Stuart Hall, Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları (İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 

2017), 65. 
416

 Stuart Hall ve Bob Lubley ve Gregor Mclennan, Siyaset ve İdeoloji (Ankara: Birey ve Toplum 

Yayınları, 1985), 13. 
417

 Stuart Hall, Bob Lumbey, Gregor Mclennan, Siyaset ve İdeoloji, 12. 



124 

 

‘hegemonya’ işlevine” hem de “devlet ve ‘hukuksal’ hükümet aracılığıyla uygulanan 

‘doğrudan tahakküm’ ya da komuta işlevine” karşılık geldiğini belirtmekte; aydınları 

da bu noktada “egemen grubun toplumsal hegemonya ile siyasal yönetimin madun 

işlevlerini uygulayan görevlileri” olarak nitelendirmektedir.
418

 Gramsci’ye göre, her 

toplumsal grup kendisiyle beraber birden fazla “aydın tabakası” yaratmakta ve 

yaratılan bu aydın tabakaları da ekonomik, toplumsal ve siyasal alanda topluma 

“türdeşlik” ve “farkındalık” kazandırma işlevini görmektedirler. Bu işlevin yerine 

getirilebilmesi için ise “organik” olarak yaratılan aydınların ekonomik, toplumsal ve 

siyasal alanda “belli bir teknik kapasiteye sahip”, toplumu örgütleyebilecek, 

eğitebilecek niteliklerde olması gerekmektedir.
419

  

“Toplumsal hegemonyayı” ve “devlet tahakkümünü” yani “egemen grubun   

toplumsal yaşama empoze ettiği genel talimata geniş halk kitlelerinin” gösterdiği 

rızayı ve “devlet aygıtının rıza gösteren grupları ‘yasal olarak’ disipline eden zor 

uygulamasını” örgütlemede aydınların önemli bir etkiye sahip olduğunu ifade eden 

Gramsci,
420

 bu aydın tabakasını “organik” ve “geleneksel” olmak üzere ikiye 

ayırmaktadır. Yaptığı ayrıma göre “temel bir sınıfın çıkarlarına sıkıca bağlı işlevleri 

bulunan” aydınları “organik”; “önceki toplumsal formülasyonun kalıntıları olarak 

varlıklarını sürdüren sınıflar ve katmanlar içerisinden gelen” aydınları ise 

“geleneksel” olarak tanımlamaktadır.
421

 Bu tanımlamanın ışığında ikinci bölümdeki 

“ulusal müzik” tartışmalarının iki aydın tabakası -müzikal alanda kurulan 

hegemonyayı sağlamaya çalışan organik aydınlar ile geleneksel müzik çevresinin 

yetiştirdiği geleneksel aydınlar- arasında cereyan ettiğini iddia edebiliriz. İki aydın 

grubunun ulusal müzik tahayyülleri, müzik tarihi yaratımları, birbirini dışlayan ya da 

birbirine eklemlenen söylem üretimleri dönemin siyasal ve kültürel dünyasında 

oluşan bir hegemonya mücadelesini yansıtmaktadır. Bu mücadele sırasında etkileşim 

halinde ortaya çıkan müzikal eserler, ortaya konulan teknik tartışmalar, 

kurumsallaşmalar (dışa itme ve içeri alma pratikleriyle beraber), müziğin üretiminde, 

metodolojik açıdan gelişmesinde ve dönüşmesinde, farklı mekanlarda vücut 

bulmasında önemli etkileri olmuştur. 

                                                           
418

 Antonio Gramsci, Gramsci Kitabı: Seçme Yazılar 1916-1935. (Ankara: Dipnot Yayınları: 2012), 381. 
419

 Gramsci, Gramsci Kitabı: Seçme Yazılar 1916-1935, 374-375. 
420

 Gramsci, Gramsci Kitabı: Seçme Yazılar 1916-1935, 381. 
421

 Stuart Hall ve Bob Lumbey ve Gregor Mclennan, Siyaset ve İdeoloji, 16. 



125 

 

Müzik özelinde oluşan atmosferle birlikte aydınların tüm bu süreçte oynadıkları pay 

ve söylem üretimiyle politik seyri yönetme biçimleri -ikinci bölümde ele alındığı 

gibi- mücadelenin tek bir boyutunu yansıtmaktadır. Oysa müziğin Erken Cumhuriyet 

döneminde yaşamış olduğu dönüşüm süreci, uyum ve direnç pratikleri popüler 

kültürün bir parçası olarak ortaya çıkmasıyla daha görünür bir hal almış, hatta 

mücadelenin seyri bizzat popüler alanda şekillenmiştir. Bu sebeple Osmanlı-Türk 

müziğinin popülerleşme sürecine daha ayrıntılı bakılmalı ve popüler bir müzik olarak 

yeniden inşa edilmesinde önemli bir etkiye sahip olan taş plaklar bahsettiğimiz 

mücadele alanı içinden analiz edilmelidir.  

4.1 Popüler Kültür ve Popüler Müzik Tartışmaları 

Bu tez çalışmasının kuramsal çerçevesini oluşturan “popüler kültür” ve “popüler 

müzik” kavramları pek çok soru etrafında şekillenen ve pek çok farklı kıstasla 

tanımlanmış kavramlardır. Kaynağına, üretim-tüketim pratiklerine, niceliksel ve 

niteliksel değerine dair oluşturulan sorunsallar üzerinden toplumsal ilişkiler ve 

toplumsal sınıfların birbiriyle kurdukları ilişkiler bağlamında farklı değerlendirmeler 

söz konusu olmuş; farklı tanımlamalar farklı kuramsal yapıları ortaya çıkarmıştır. 

John Storey bu tanımlamaları ve beraberinde gelen tartışmaları belli kategoriler 

altında toplamıştır.
422

 Onun sınıflandırmasından faydalanarak çeşitli yaklaşımları 

panoramik bir şekilde görebilmemiz mümkündür. Bu yaklaşımlarda ilkin popüler 

kültür/popüler müzik, tüketicilerinin sayıları üzerinden belirlenmiş, niceliksel bir 

değere atıfla tanımlanmıştır; ikincil olarak beğeni hiyerarşileri içerisinde sanatın 

(“yüksek sanat”ın) karşısında konumlandırılarak “dejenere” olmuş “alt-kültür”ün bir 

ürünü olarak tarif edilmiştir; bu konumlandırmaya benzer bir şekilde Frankfurt 

Okulu’nun kuramsal yaklaşımında da kitlesel üretim-tüketim ilişkileri içerisinde 

belirlenmiş, ticari yanı vurgulanarak “özerk bir estetik beğeni geliştirme 

yeteneğinden yoksunlaştırılmış bir kitle” tarafından tüketilen “kültür endüstrisi”nin 

“standartlaştırılmış” bir ürünü olarak tanımlanmış ve değersiz bulunmuştur; ya da bu 

tür olumsuzlamaların dışında “halka ait”, “halk tarafından üretilen” bir kültürel form 

olarak nitelendirilmiş, “folk kültürü”yle eşdeğerde tutulmuştur.
423

 Popüler kültürün/ 

popüler müziğin tanımlanmasında tez çalışmamızda da yararlanacağımız, sunduğu 

                                                           
422

 Güneş Ayas, Müzik Sosyolojisi: Sorunlar, Yaklaşımlar, Tartışmalar (İstanbul: Doğu Kitapevi, 2015), 

155. 
423

 Ayas, Müzik Sosyolojisi, 155-158. 



126 

 

teorik çerçeve ile Osmanlı-Türk müziğinin popülerleşme sürecini inceleyeceğimiz 

Kültürel Çalışmalar Okulu’nun yaklaşımında ise popüler kültür, farklı toplumsal 

sınıflar ve gruplar arasındaki “hegemonya mücadelesinin alanı” olarak görülmüş, 

özellikle de popüler kültürü “kitle kültürü” olarak değerlendiren yaklaşıma karşı 

çıkarılarak, bu doğrultuda pek çok başka yaklaşımda edilgen olarak değerlendirilen 

tüketicilerin etkin ve muhalif özelliği ön plana çıkartılmıştır. Bu anlamda, sözü 

edilen farklı yaklaşımlar arasındaki en önemli ve bu tez çalışması için de merkezi 

nitelikte olan ayrımın popüler kültürü bir manipülasyon aracı olarak değerlendiren 

Frankfurt Okulu’nun ve popüler kültürü bir “kültür” ve “mücadele alanı” olarak 

tahayyül eden İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun sunmuş oldukları teorik 

çerçeveler arasındaki farkta kendini gösterdiği söylenebilir. 

Frankfurt Okulu, popüler kültürü, tekelci kapitalizmin zor ve baskısının özgül bir 

biçimi, başka bir deyişle bir manipülasyon aracı olarak görerek “kültür endüstrisi”ni, 

eleştirel kuram bağlamında değerlendirmiştir.
424

 Kültür endüstrisi kavramı ilk kez 

Max Horkheimer ve Theodor W. Adorno tarafından Aydınlanmanın Diyalektiği adlı 

çalışmada ele alınmış; kültürün kapitalist piyasa içerisinde bir meta olarak 

üretilmesine vurgu yapılarak “kitle kültürü” kavramının yerine kullanılmıştır. 

Frankfurt Okulu’nun bu iki kuramcısına göre “kültürün endüstrileşmesi”, kapitalist 

toplumda yer alan bireyi de “bir endüstri ürünü” haline getirmiş, “şeyleştirmiş”; 

böylelikle “kültür endüstrisi” geç-kapitalist dönemde ince ve etkin pratiklerle bireyi 

tahakküm altına almıştır.
425

 Nitekim kültürel tahakkümü elinde tutan toplumsal 

sistem artık “benim gibi düşünmelisin ya da ölmesin” demek yerine “benim gibi 

düşünmemekte özgürsün; yaşamın, malın, mülkün, her şeyin sende kalacak, ama 

bugünden itibaren aramızda yabancısın” demektedir.
426

 Dolayısıyla sunulan 

toplumsal düzene uyum sağlayanlar ancak hayatta kalabilir, ekonomik ilişkilere dahil 

edilebilirdir. Bu noktada kültür endüstrisi, Adorno’nun da vurguladığı üzere, 

tüketicilerini “kasten” ve “tepeden” birleştirmeye ve bütünleştirmeye çalışmakta; 

onları özne olmaktan çıkartıp nesneleştrimekte; böylelikle de onları manipüle ederek 

direnme alanlarını yok etmektedir.
427

 Tüketiciler bu şekilde kültür endüstrisinin bir 

                                                           
424

 Phil Slater, Frankfurt Okulu (İstanbul: Kabalcı, 1998), 233. 
425

 Besim F. Dellaloğlu, Frankfurt Okulunda Sanat ve Toplum. (İstanbul: Bağlam, 1995), 90-91. 
426

 Thedor W. Adorno ve  Max Horkheimer, “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği. (İstanbul: 

Kabalcı, 2014), 178. 
427

 Adorno, Thedor W. “Kültür Endüstrisine Genel Bir Bakış”, Kültür Endüstrisi-Kültür Yönetimi. 

(İstanbul: İletişim, 2016), 110. 



127 

 

parçası olmakta; bir bütünün içinde kapitalist tahakküme uyum sağlayarak 

yönetilebilir hale gelmektedir. 

Adorno ve Horkheimer’a göre bireyleri üretim-tüketim ağının bütünlüğü içinde eritip 

yeniden üreten kültür endüstrisi, sadece iş saatlerinde değil, dinlenme ve eğlenme 

zamanlarında da bireylerin “toplumsal hiyerarşiye itaat etmesi”ni sağlamaktadır.
428

 

Çalışmanın bir uzantısı olarak eğlence de aslında statükonun yanında yer almakta
429

 

ve bu eğlence anlarında dahi bireylere düşünme fırsatı verilmemektedir. Yazarlara 

göre, toplumsal sistemin sorgulanması, kitlelerin direniş ihtimali, bu “boş 

zamanların” denetlenmesiyle ya da kültür endüstrisinin standartlaştırılmış, birbirine 

benzeyen ürünlerinin bıraktığı tanışıklık hissi ve mutluluk vaadiyle engellenmeye 

çalışılmaktadır.
430

 Nitekim Adorno’nun belirttiği üzere; kültür endüstrisinin vaat 

ettiği mutluluğa ulaşmayı ve emek sürecinden bir an olsun uzaklaşarak kendini 

eğlence içinde unutmayı isteyen tüketici kitle; bu eğlence anlarında dahi emek 

sürecinin bir kopyasını yaşamaya devam etmekte; her an yeniden karşılaştığı bu 

süregiden emek süreci onun “teslimiyetçiliğini” daha da arttırmaktadır.
431

 Frankfurt 

Okulu’nun yaklaşımına göre teslim olan birey, diğer bireylerle birleştirilmiş, 

birbirinden ayrılmaz ve birbiriyle değiştirilebilir hale getirilmiş; her ne kadar 

görünüşte özgür görünse de bireyin elinden buna itiraz etme hakkı alınmış, öznelliği 

yok edilmiştir. Bu durumu Adorno ve Horkheimer “sözde-bireysellik” olarak 

açıklamakta; bu “kurgusal niteliğin” kültür endüstrisi tarafından açığa çıkarıldığını 

dile getirmektedirler.
432

 Onlara göre sözde-bireysellik ile kültürel ürünlerin tüketimi, 

bireyin özgür seçimiymiş gibi sunulmakta fakat bu sadece bir yanılsama olup 

bireyleri bir çizgide tutmaya, tek boyutlu hale getirmeye yaramaktadır. Burada söz 

konusu olan Frankfurt Okulu’nun manipülasyon olarak tanımladığı kapitalist 

üretimin güdüp yönetme pratikleridir; kültür endüstrisinin ürettiği ürünler sayesinde 

sözde-bireysellikle bu ilişkilere özgür olarak katıldığını var sayan bireylerin sistemi 

sorgulamadan, ona direnmeyi düşünmeden itaat etmesi ve böylelikle endüstrinin bir 

nesnesi olarak sistem içinde erimesidir. 

                                                           
428

 Adorno ve Max Horkheimer, “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği, 170. 
429

 Dellaloğlu, Frankfurt Okulunda Sanat ve Toplum, 93. 
430

 Adorno, Thedor W. ve Horkheimer, Max. “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği, 183. 
431

 Adorno, Thedor W. ve Horkheimer, Max. “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği,193. 
432

 Adorno, Thedor W. ve Horkheimer, Max. “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği, 206. 



128 

 

Adorno, kitlesel üretim ve tüketim sürecine dahil olan sanatın da alınıp satılan 

metalara dönüşmesini ve dolayısıyla da kullanım değerinin değişim değeriyle ikame 

edilmesini Marx’ın “meta fetişizmi” kavramı ile açıklamış; kültür endüstrisinin 

sanatı tüketici gözünde bir “fetiş” haline getirdiğini belirtmiştir.
433

 Adorno sanatın ve 

müziğin mübadele değeri üzerinden bir haz nesnesi olarak algılanmasından “Müziğin 

Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine” adlı makalesinde 

bahsetmiştir.
434

 Bu makalede kültür metalarının kullanım değerinin yerini ve işlevini 

“aldatıcı bir biçimde” değişim değerinin aldığından, böylelikle de sanatın fetiş 

niteliğinin bu aldatıcı yanılsama üzerinden ortaya çıktığından söz eder. Bu şekilde 

kültürel ürünler “metalar dünyasına” tamamen dahil olmakta, artık piyasa için 

üretilmekte ve piyasayla uyumlu hale getirilmektedir. Adorno’ya göre kültürel 

metaların fetişleşmeye tabi olması yapısal bozulmaları da beraberinde 

getirmektedir.
435

  

Bozulan, katı bir standartlaşmaya maruz kalan ve ilgiyi duyusal hazza çeken kültürel 

metalardan biri olan müzik de bu fetiş niteliğini gizlemekte; gücünü hit şarkıların 

dinleyicilerinin “unutma ve hatırlama” pratiklerinde ortaya çıkarmakta; dinleyicinin 

müzikle kendini özdeşleştirmesini sağlayarak “kendi metası” olarak ele 

geçirmektedir.
436

 Bu anlayış çerçevesinde dinleyici ise yine bir “kitle” olarak 

değerlendirilmekte ve “bilinci fetişleştirilmiş müzik” ile uyum içinde olup direnç 

göstermediği için bu bozulmanın sebebi olarak görülmektedir.
437

 Daha genel bir 

ifadeyle, bu anlayışta popüler müzik bozulmanın, standartlaşmanın, kapitalizme 

uyumun, tüketicileri manipüle edip edilginleştiren bir uyuşturmanın ve bundan doğan 

“hafifliğin” işitsel bir zemini olarak değerlendirilir. Kitlesel bir ürün olarak 

nitelendirdiği müzik ile dinleyicileri arasındaki fetiş ilişkiyi Adorno, “müzikal 

yeniden üretim” sonucu ortaya çıkan “yabancılaşma” ile temellendirmektedir. 

“Müziğin Toplumsal Durumu Üzerine” adlı metninde belirttiğine göre “müzikal 

yeniden üretim”, müzikle toplum arasında bir “dolayım” kurmakta; toplumun üretim 

ve tüketime dair talebi (özgünlük ve anlaşılabilirlik) de yeniden üretime yönelik olup 

onda iç içe geçmektedir. Bu talepleri yerine getirmek üzere müzikal eserin yeniden 

                                                           
433 Slater, Frankfurt Okulu, 234. 
434

 Thedor W. Adorno, “Müziğin Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, Müzik 

Yazıları. (İstanbul, YKY, 2019), 152. 
435

 Adorno, “Müziğin Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, 154. 
436

 Adorno, “Müziğin Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, 163-164. 
437

 Adorno, “Müziği Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, 160. 



129 

 

üretim sürecinde metalaşması; onda “radikal” bir yabancılaşmaya, özgürlüğünü 

yitirmesine sebep olmaktadır.
438

 Böyle bir ilişkide müzik, ancak toplumla yapmış 

olduğu anlaşmayı feshederek özgürlüğünü geri alabilir; kendi özerkliğini kendisine 

yöneltilen taleplere ve piyasanın diktelerine karşı koyarak sağlayabilirdir.
439

 Bu 

diktelere, taleplere ve beklentilere direnmeyip yeniden üretim mekanizmasının içinde 

kalmaya devam ettikçe müzik, bu yaklaşım neticesinde sadece bir ürün, arz-talep 

ilişkisinde şekillenen özgür yaratımı yok edilmiş bir meta olarak kalacaktır. 

“Kültür endüstrisi” eleştirisinde sürekli dile getirildiği üzere popüler müziğin 

yeniden üretim ile ilişkisinde (yabancılaşma süreci içinde) “sahte bireyselleşme”nin 

ve “standartlaşma”nın önemli bir rol üstlendiği düşünülmektedir.
 440

 Endüstrisinin bir 

nesnesi haline gelen dinleyici kitlenin dinleme pratikleri içerisinde bir tepki 

göstermemiş olması bu pratikleri de standartlaştırmış; belli bir dinleme biçimi 

oluşturmuştur. Adorno’ya göre kültür endüstrisi döneminde müzikal ürün olarak 

artık alışılmış, bildik şeyler başarılı olmaktadır; bu sebeple de popülerleşen müzik 

ürünleri tekrar tekrar çalınmakta, daha da tanıdık hale getirilmektedir.
441

 Böylelikle 

birbirine benzeyen, aynılaşan müzik eserlerinin dinlenmesi sırasında yaşanan unutma 

ve hatırlama üzerinden bir haz yaratılmakta; eserin fetiş haline gelmesinde etkili 

olunmaktadır.  

Popüler müziğin fetiş niteliğinin formsal özelliklerinde de görüldüğünü ifade eden 

Adorno’ya göre dinleyicilerin dinleme sırasında sözlerin devamını getirebileceği 

şekilde düzenlenmesi, belli bir ölçü sayısına ve süreye göre belirlenmesi popüler 

şarkıları bir standart forma büründürmekte, birbirine benzer ve dinleyiciler için biri 

diğerinin yerine geçebilecek kadar aşina sayılacak bir üretimi ortaya koymaktadır.
442

 

Hem müzikal ürünün kendisi, hem de dinleme pratiklerinin kitlesel üretim 

neticesinde standardize hale getirilmesi Frankfurt Okulu düşünürlerince dinleyici 

grubu pasifleştirmektedir; kapitalist sistem dinleyicilere sözde bireysellik sunarak 

özgür hissetmelerini ve böylelikle üretim ilişkilerindeki tahakküme rıza 

göstermelerini sağlamaktadır.  

                                                           
438

 Thedor W. Adorno, “Müziğin Toplumsal Durumu Üzerine”, Müzik Yazıları. (İstanbul: YKY, 2019), 

72-73. 
439

 Ömer Naci Soykan, “Müzik ve Müzik”, Müziksel Dünya Ütopyasında Adorno İle Bir Yolculuk. 

(İstanbul: Bulut, 2000), 78. 
440

 Dellaloğlu,. Frankfurt Okulu’nda Sanat ve Toplum, 68. 
441

 Adorno, “Müziği Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, 149. 
442

 Adorno ve Horkheimer, “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği, 168. 



130 

 

Görüldüğü üzere başta Horkheimer ve Adorno olmak üzere Frankfurt Okulu’nun  

popüler kültüre ve popüler müziğe karşı yaklaşımı olumsuzlayıcı ve kötümser bir 

çerçeve sunmaktadır. Kültürel ürünleri tüketen ve üreten toplumun iradeden yoksun, 

pasif ve manipüle edilmeye açık sayıldığı, dolayısıyla da direnç gösteremeyecek 

kadar bu ürünlerin fetiş özelliğine kapılmış nesneler olarak görüldüğü, bu sebeple 

“kitle” olarak nitelendirildiği bu yaklaşımda popüler kültür ve popüler müzik, 

kapitalist üretimin bir tahakküm aracı olarak nitelendirilmiş; standartlaştırılmış 

formundan dolayı basit ve yoz olarak tanımlanmıştır. Onlar için popüler müzik, ciddi 

müziğin/ciddi sanatın “toplumsal vicdan azabı”dır.
443

 Popüler kültür ürünlerini 

sanatsal değerden ziyade fetişleştirilmiş değişim değerine sahip olduğunu belirterek 

sadece bir meta olarak nitelendirmişler, nitekim toplumun da sistem tarafından 

metalaştırılması sebebiyle bu ürünler üzerinden bir ifade gücü bulabilme, tahakküme 

direnebilme ihtimallerinin olmadığını vurgulamışlardır.  

Aynı okul içerisinde endüstrileşmeyi, kitle iletişim araçlarını, teknolojiyi 

manipülasyon aracı olarak görmekten ziyade demokratikleşme adına özgürleştirici 

bir yan da sağlayabileceği üzerinde duran Walter Benjamin, bu noktada okulun 

toplumu pasifize eden diline karşı eleştirel bir tutum sergilemiştir. Benjamin, okulun 

Amerika’ya göç etmesiyle birlikte Bertolt Brecht’in kitle iletişim araçlarına dair olan 

düşünceleriyle tanışmış; çalışmalarındaki teorik yapıda Brecht’in “estetik praksisi” 

kavramı etkili olmuştur.
444

 Frankfurt Okulu’nun edilginleştirici tutumunu eleştiren ve 

bu tutumu sosyal demokratların politik duruşlarına benzeterek onları politik açıdan 

güçsüz gören
445

 Brecht’e göre, yeni kitle iletişim araçları bir “döküntü” olarak 

küçümsenmemelidir; onun yerine “proleter iletişimin çıkarlarına uygun biçimde” 

“işlevsel olarak” dönüştürülmeli ya da “yıkılmalıdır”.
446

 Kitle iletişim araçlarının bu 

yönden dönüştürülebilirliğine yönelik düşünce Benjamin’i de etkilemiş,
447

 sanat 

yapıtının teknoloji aracılığıyla yeniden üretilmesini bu çerçevede yeniden düşünerek 

teorisini Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı adlı 

yazısında sunmuştur. Bu makalede Benjamin, sanat eserinin biriciklik niteliğini 

oluşturan “şimdi ve buradalık” atmosferinin (aurasının), teknolojik gelişmelerin 

                                                           
443

 Adorno ve Horkheimer, “Kültür Endüstrisi”, Aydınlanmanın Diyalektiği, 181. 
444

 Slater, Frankfurt Okulu, 259. 
445

 Slater, Frankfurt Okulu, 271. 
446

 Slater, Frankfurt Okulu, 260. 
447

 Slater, Frankfurt Okulu, 260. 



131 

 

getirdiği yeni teknikler aracılığıyla yeniden-üretilmesi ile birlikte yok edildiğini, 

sanatın hakikiliğini oluşturan bu “özel atmosferin” yok edilmesinin de sanatı daha 

bağımsız daha özgür hale getirdiğini belirtmiştir.
448

 Ona göre sanatın teknik yolla 

yeniden-üretimi, sanat eserinin alımlanmasında yeni imkanlar sunmakta; eserin “ister 

fotoğraf ister plak aracılığıyla olsun” izleyicisine ya da dinleyicisine ulaşmasını 

sağlamaktadır; örneğin artık bir dinleyici “ salonda veya açık havada çalınmış olan 

koro yapıtını bir odada dinleyebilmektedir.”
449

 Böylece kitlesel üretim sayesinde 

sanata daha kolay ulaşılması, sanat eserinin alımlanmasında zamansal ve mekânsal 

düzlemi değiştirmiş, sanatın geleneksel üretim ve alımlama halesinden 

bağımsızlaşarak daha özgür, daha demokratik bir alanın oluşturulmasını sağlamıştır. 

Benjamin için sanatın geleneksel üretimdeki o biricikliğinin sarsılması ve yeniden-

üretimle çoğaltılması, “insanlığın yenilenişini” dile getirmektedir.
450

 Ona göre, tek 

defalığa bağlı deneyimin yeniden-üretim tekniğiyle çoğaltılması alımlayıcı ile sanat 

arasındaki ilişkiyi dönüştürmüştür. Bir yandan mekânsal bir yakınlığın oluşmasını 

diğer yandan da eser karşısında alımlayıcının daha yoğun bir ilişki içerisinde 

bulunması söz konusudur; bu sebeple de Benjamin için oluşan yeni ilişki biçimi 

önemli bir “toplumsal gösterge”dir.
451

 Bu çerçevede Benjamin hem kitlesel üretimi 

olumlayan bir yaklaşım ortaya koymuş hem de bu eserlerin alımlayıcısı olan 

“kitleleri” edilgen, nesneleştirilmiş bir grup olarak görmek yerine üretim-tüketim 

pratiklerindeki özgürleşme potansiyellerine dikkat çekmiştir. 

Popüler kültürün demokratik bir alan sunduğunu düşünen görüşler daha sonra, 

Edward Shills, David M. White ve Daniel Bell gibi kuramcılar tarafından 

geliştirilmeye devam etmiş; Frankfurt Okulu’nun yaklaşımına dair eleştiriler ortaya 

konmaya başlamıştır. Bu eleştirilerle birlikte popüler kültür, “kitle kültürü” 

tanımındaki dar ve negatif anlamlarından çıkartılmış kavramın daha çok toplumsal 

ve siyasal boyutları üzerinde durulmuştur.
452

 Fakat bu kuramcıların ve düşünürlerin 

sundukları açılımlardan farklı olarak Kültürel Çalışmalar yaklaşımı, Frankfurt 

Okulu’nun görüşlerine karşı Gramsci’nin “hegemonya” kuramı aracılığıyla eleştiri 

                                                           
448

 Benjamin, Walter. ”Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”. Pasajlar. 

(İstanbul: YKY, 2016), 54. 
449

 Benjamin, ”Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”, 54. 
450

 Benjamin, ”Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”, 55. 
451

 Benjamin, ”Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”, 69-70. 
452

  Ayhan Erol, Popüler Müziği Anlamak, (İstanbul: Bağlam, 2017), 47-48. 



132 

 

getirmiş, popüler kültürü hegemonya üzerine verilen mücadelenin alanı olarak 

görmüşlerdir. 

Kültürel Çalışmalar, Lawrence Grossberg’in belirttiği üzere kültür ve güç ilişkilerini 

anlamaya yönelik bir dizi yaklaşımdan oluşmaktadır. Bu kuramsal ekolde 

çalışmacılar “kültür”, “toplum” ve “toplumsal yapılanmalar”, “bütünsellik”, “estetik” 

gibi kavramları “iktidar” ile ilişkileri üzerinden ele almakta, çeşitli iktidar güçlerinin 

birbirine eklemlendikleri alanlar olarak incelemektedirler.
453

 İktidar ilişkilerini ve 

güç dinamiklerini kültür ve kültürel ürünlerin üretimi bağlamında çözümlemekte, 

Gramsci’nin hegemonya kavramı üzerinden bu ilişkileri tanımlamak adına hareket 

etmektedirler. 

Kültürel Çalışmalar yaklaşımının önemli isimlerinden biri olan ve bu çalışmalar 

içerisinde kültürel pratiklerle kültürel üretim arasındaki bağları inceleyen Raymond 

Williams, öncelikle “kültür” kavramını “bir toplumsal grubun bütün bir yaşam 

biçimi” olarak ele almış; genellikle sadece “geleneksel sanatlar ve entelektüel üretim 

biçimlerinin ifadesi” olarak anlamlandırılan kavramı bu genel tanımlamadan 

çıkararak daha karmaşık ve daha geniş bir alanı (sanat ve felsefeyi de içerecek 

şekilde dilden gazeteciliğe, modaya ve reklamcılığa kadar) kapsar bir şekilde 

tanımlamıştır.
454

 Ona göre kültürün sosyolojik çözümlemesi, sadece “resmi ve 

bilinçli inanışlar düzlemi” ile sınırlanamaz; nitekim kültürel alan bir sınıf veya 

toplumsal bir grubun duygu ve tutumlarını, alışkanlıklarını, yordamlarını da içinde 

barındıran genişlikte bir alandır. Bu sebeple de Williams için kültürel üretimin ortaya 

çıktığı bu alan genişletilmeli; sadece felsefe, din, iktisat veya siyaset kuramı gibi 

“resmi ve bilinçli inanışların” alanı olarak dar anlamıyla kavranmamalı, aynı 

zamanda tiyatro, öykü, şiir, resim, müzik gibi alanları da kapsayan bir düşünüşle ele 

alınmalıdır.
455

 

Williams’a göre, kültür sosyolojisi içinde yer alan sanat çalışmalarında toplumsal 

malzemenin içeriği genellikle üstyapının altyapıyı yansıttığı bir ilişkiye 

indirgenmektedir. Fakat bu tür bir anlamlandırma biçiminden ziyade Williams için, 

sanat eserlerinin ve içlerinde barındıkları toplumsal formasyonların çözümlenmesi 

gerekmekte ve bu hususta da Gramsci’nin ve Benjamin’in çalışmaları bir öncü 

                                                           
453

 Lawrence Grossberg, “Kültürel Çalışmalar ve Yeni Dünyalar”, Derleyen: Nazife Güngör, Popüler 

Kültür ve İktidar. (Ankara: Vadi, 1999), 244. 
454

 Raymond Williams, Kültür (Ankara: İmge Kitapevi, 1993), 10-11. 
455

 Williams, Kültür, 25-26. 



133 

 

niteliği taşımaktadır.
456

 Nitekim Gramsci’nin “hegemonya” kavramı üzerinden 

sunduğu teorik yapıdan yararlanmış olduğunu da belirten Williams, “hegemonya”yı 

pratiklerden ve beklentilerden oluşan “karşılık olarak doğrulayıcı gözüken” anlamlar 

ve değerler bütünü olarak açımlar.
 457

 Williams’a göre karmaşık bir iç yapıya sahip 

olan, “sürekli yeniden yenilenmesi, yaratılması ve savunulması gereken” 

hegemonyanın; değişim süreçlerine ve alternatiflerine olanak tanıyan, çeşitliliği ve 

çelişkileri içinde barındıran özelliklerinin vurgulanması gerekmektedir.
458

 Bu sebeple 

de “hegemonya” salt düşünce ya da manipülasyon aracı olarak düşünülmemelidir. 

Williams aynı zamanda “her toplumda ve her dönemde egemen ve etkin olan 

merkezi bir pratik, anlam ve değer sistemi olduğunu” belirtmekte; merkezi ve etkin 

pratiklerden oluşan bu hakim kültürü de “korpartifleşme” üzerinden 

açıklamaktadır.
459

 Öte yandan Williams’a göre hakim kültüre alternatif veya muhalif 

olarak direnç ve uyum gösterebilecek görüşleri, anlam ve değerleri hegemonya 

anlayışı içerisinde yeterince vurgulanmamıştır.
 460

 Hakim kültüre alternatif 

oluşturabilecek ya da “gerçek anlamıyla” muhalif olabilecek biçimler tarihsel açıdan 

toplumsal ve siyasal güçlere bağlı olarak sürekli değişmekte; dolayısıyla bu güçlerin 

dinamiklerinin zaman içinde değişikliğe uğraması muhalif kültür yapılarının da 

değişim süreçlerini etkilemektedir.
461

 Netice itibariyle Williams’ın kültürü, 

hegemonya kavramını ele alış biçimi doğrultusunda tarihsel açıdan dinamikleri 

değişen “hakimiyet ve tabiyet ilişkileri” üzerinden değerlendirmiş olduğunu, bu 

ilişkilerin de gazeteden, modaya, sinemadan, müzik ve tiyatroya pek çok alanda 

incelenmesini gerekli bulduğunu söyleyebiliriz.  

Williams’a göre modern toplumlarda kültürel üretim her ne kadar kapitalist pazar 

düzeni üzerinden tanımlansa da bütün bir kültürel üretim, sadece pazar-meta 

ilişkisine indirgenemez.
462

 O yüzden kültürel üretimi salt kapitalist üretim-tüketim 

pratikleri üzerinden anlamlandıran Frankfurt Okulu’nun “kültür endüstrisi” kuramına 

karşı çıkar; “aslında kitleler yoktur, insanları kitleler olarak görme biçimleri 

                                                           
456

 Williams, Kültür, 23-24. 
457

 Williams, Raymond. “Marksist Kültür Eleştirisinde Altyapı ve Üstyapı”, Kültür ve Materyalizm. 

(İstanbul: Sel, 2013), 52. 
458

 Williams, Raymond. “Marksist Kültür Eleştirisinde Altyapı ve Üstyapı”, Kültür ve Materyalizm, 52. 
459

 Williams, “Marksist Kültür Eleştirisinde Altyapı ve Üstyapı”, 53. 
460

 Williams, Raymond. “Marksist Kültür Eleştirisinde Altyapı ve Üstyapı”, 55. 
461

 Williams, Raymond. “Marksist Kültür Eleştirisinde Altyapı ve Üstyapı”, 55. 
462

 Williams, Raymond. “Sanatçılar ve Piyasalar”, Kültür, 49. 



134 

 

vardır”
463

 diyerek kültürün yeniden üretim biçimine ve popüler kültüre bakış açısını 

belirtir. 

Kültürel Çalışmalar ekolünün bir diğer önemli ismi Stuart Hall’a göre ise “kültür”, 

“paylaşılan anlamlar” ile ilgilidir. Daha doğrusu Hall’un ifadeleriyle: 

Esasen kültür, bir toplumsal grubun üyeleri arasındaki anlam üretimi ve değiş tokuş, yani 

“anlamın verilip alınması” ile ilgilidir. İki insanın aynı kültüre ait olduğunu söylemek, 

dünyayı kabaca aynı şekillerde yorumladıklarını ve kendilerini dünya hakkındaki düşünce 

duygularını, diğeri tarafından anlaşılabilecek şekillerde ifade edebileceklerini söylemektir. 

Kültür, katılımcılarının etraflarında olup bitenleri anlamlı bir şekilde yorumlamalarına ve 

dünyadan geniş kapsamda benzer ‘anlamlar’ çıkartmaya dayanır.
464

 

Bu tanımlama doğrultusunda Hall, kültürel anlamların aynı zamanda sosyal pratikleri 

düzenlemekte, davranışları etkilemekte olduğunu, bu sebeple de toplumsal pratikte 

etkisinin önemli olduğunu vurgulamaktadır. Ona göre bu kültürel anlamlar, sadece 

bireylerin ‘kafasının içinde’ değil, toplumsal grubun kişisel ve sosyal alanında 

sürekli olarak –‘kültürel şeyler’ kullanıldığında, tüketildiğinde ya da gündelik hayat 

ritüellerine dahil edildiğinde, dolayısıyla bu pratiklere değer ve önem atfedildiğinde- 

üretilmekte ve değiş tokuş edilmektedirler.
 465

 Üretilen kültürel anlamlar ayrıca 

normali ve ideal olanı tanımlamak adına çeşitli zıtlıklar üzerine kurulmaktadır. 

Erkek/kadın, siyah/beyaz, zengin/fakir, yurttaş/yabancı gibi pek çok şekilde inşa 

edilebilecek bu zıtlıklar da Hall’a göre iktidar ilişkileri temelinde sürekli olarak 

değişim göstermektedir.
466

 Nitekim bu noktada Hall, popüler kültürün de bu ikilik 

(yüksek kültür/alt kültür) üzerinden değerlendirildiğini belirtmiş, popüler kültürün 

hakim kültür tarafından tarif edilen idealize edilmiş kültürün dışında tutulmasını da 

iktidar ilişkileri üzerinden açıklamıştır. Ona göre kapitalist gelişim sürecinde devlet 

(Gramsci’nin kapsamını açtığı ve genişlettiği şekliyle) ve popüler kültür sürekli ve 

kesintisiz bir kimlik sergilememekte; yapıları aralarındaki ilişkinin değişmesiyle 

dönüşüme uğramaktadır.
467

 Bu da popüler kültürün devlete ya da hakim ideolojiye 

                                                           
463

 Graeme Turner, İngiliz Kültürel Çalışmaları (Ankara: Heretik,2016), 68. 
464

 Stuart Hall, “Giriş”, Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları. (İstanbul: Pinhan, 

2017), 9. 
465

 Hall,“Giriş”, Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları, 9-10. 
466

 Hall, “Giriş”, Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları, 19. 
467

 Stuart Hall, “Popüler Kültür ve Devlet”, Popüler Kültür ve İktidar, Derleyen: Nazife Güngör 

(Ankara: Vadi Yayınları, 1999,) 98-99. 



135 

 

karşı muhalif bir yaşam alanı olarak ortaya çıkmasını veya iktidar ilişkilerinin 

üretilmesinde ve sürdürülmesinde bir araç olarak kullanılmasını sağlayabilmektedir. 

Bunu belirleyecek olan sürekli değişen, kazanılan ya da kaybedilen hegemonya 

mücadelesidir.
 468

  Dolayısıyla Hall için durağan olmayan bu hegemonya mücadelesi 

çerçevesinde popüler kültür sadece hakim ideolojinin ya da halkın gerçek kültürünün 

ifadesi değil, hegemonya adına verilen bir mücadelenin alanıdır. Daha doğrusu 

popüler kültür, üretilen kültürel anlamların hegemonya mücadelesi içinde yeniden 

inşa edilme sürecini ifade eder.
469

  

Hall ayrıca Frankfurt Okulu’nun “kültür endüstrisi” eleştirisine ve kitleleri 

edilginleştirici etkisine de bu bağlamda karşı çıkmaktadır. Ona göre pek çok insanın 

kültür endüstrisinin ürünlerini beğenerek tüketmesi ve dolayısıyla ticari olarak onları 

satın alıp bu kültüre katılıyor olması doğru ise onları “kültürel aptallar” olarak 

değerlendirmek yanlıştır. Nitekim onlar salt edilgen, içi doldurulacak bir taslak 

değildir, popüler kültürün kendi hayatlarındaki temsillerinin gayet bilincindedirler.
470

 

Bu sebeple de Hall, popüler kültürü bir kitle kültürü olarak ele almamakta, onun salt 

“pazar" ya da “ticari” tanımı üzerinden değerlendirmemektedir.
471

 Popüler kültürü ve 

ürünlerini kapitalist üretim ilişkilerinin bir metası ya da hakim ideolojinin 

manipülasyon aracı olarak görmek yerine bu ilişkiler içerisindeki hegemonya 

mücadelesine odaklanarak rıza ve direnç pratiklerinin iç içe geçtiği, birbirine 

eklemlendiği, içerisinde etkileşimin ve çatışmanın aynı anda var olduğu bir alan 

olarak tanımlamaktadır.
472

 

1970’li yıllarda İngiltere’deki Birmingham Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi’nde 

çalışmış olan bir diğer isim John Fiske iletişim, medya ve popüler kültür üzerine 

önemli eserler vermiştir. Özellikle popüler kültür alanındaki tartışmalarına katkısı 

oldukça önemlidir. Fiske’nin Popüler Kültürü Anlamak adlı kitabında bahsettiği 

üzere “popüler kültür”, içerisinde daima toplumsal sistemin, dolayısıyla da toplumsal 

deneyimin temelinde yer alan “egemenlik altına alma” ve “tabi kılma” güçlerinin 

izlerini, iktidar ilişkilerinin izlerini taşımakta, aynı zamanda da bu güçlere 

direnmenin ve onlardan sıyrılmanın belirtilerini göstermektedir. Böylelikle popüler 

                                                           
468

 Ayas, Müzik Sosyolojisi: Sorunlar-Yaklaşımlar-Tartışmalar, 169. 
469

 Ayas, Güneş. Müzik Sosyolojisi: Sorunlar-Yaklaşımlar-Tartışmalar, 169. 
470

 Erol, Popüler Müziği Anlamak, 63. 
471

 Erol, Popüler Müziği Anlamak, 63. 
472

 Erol,. Popüler Müziği Anlamak, 63. 



136 

 

kültür, hem egemenlik altına almanın yani baskının ve zorun hem de direnişin bir 

arada var oluşunu ifade etmektedir.
473

 Ona göre, egemen olan güce ve onun baskı-zor 

pratiklerine karşı direniş göstermesi sebebiyle “popüler”i egemen güç 

belirlemekteyse de egemen olan, popüler kültürün içerisinde oluşabilecek toplumsal 

anlamları ve dayanışmaları tamamıyla denetleyememektedir.
 474

 Bu doğrultuda bir 

toplumsal grubun içinde yer alan bireyler, her ne kadar büsbütün özgür iradeye sahip 

oldukları söylenemese de “karşı konulamaz bir ideolojik sistemin çaresiz özneleri” 

olarak da değerlendirilmemelidir.
475

 Nitekim popüler beğeninin oluşumu da Fiske 

için sadece sunulan kültürel kaynaklar arasından seçim yapma sürecini belirtmekten 

ziyade insanlar tarafından seçilen anlamların gündelik hayat içerisinde kültürel 

yeniden üretim pratikleri aracılığıyla yaratıcı kullanılmaları ile gerçekleşmektedir. 

Dolayısıyla bireyler bu noktada sadece birer tüketici olarak değerlendirilemez, aksine 

Fiske’ye göre onlar aynı zamanda bu kültürün üreticisidir de.
476

 Böylelikle kültürel 

ürünlerin ve popüler kültürün oluşumunda bireylerin etkisiz ve edilgen olmadığını 

vurgulayan Fiske için önemli olan toplumsal anlamların ve bağlantıların oluşmasıdır. 

Ayrıca popüler kültürün hem toplumsal farklılıkları ve karşıtlıkları hem de bu 

karşıtlara ve farklılıklara olan farkındalığı aynı anda ürettiğini iddia eden Fiske, bu 

hususta popüler kültürün insanları güçlendirmekte olduğunu, insanların siyasal 

düzlemde kendi toplumsal-kültürel alanlarını genişletmek adına eylemde 

bulunmasını, böylelikle de iktidar dağılımını kendi yararları doğrultusunda 

değiştirebilmelerini sağladığını vurgulamaktadır.
477

Ona göre popüler kültürün 

iktidara karşı açtığı bu tür manevra ve eylem alanı, gündelik hayatta bir karşılık 

bulmakta, hatta gündelik hayat bu alanın bizzat kendisi haline gelmektedir.
478

 

Bu kuramsal tartışmalar çerçevesinde Osmanlı-Türk müziğinin popülerleşme süreci 

düşünüldüğünde onu salt bir kitle kültürü anlayışı üzerinden değerlendirmek yerine 

Erken Cumhuriyet dönemindeki iktidar ilişkileri içerisinden okumak, yeniden-üretim 

ve tüketim pratiklerini bu ilişkiler temelinde çözümlemek müziğe dair toplumsal 

anlamların ve bağların nasıl üretildiğini görmek açısından daha açık imkanlar 

sunmaktadır. Nitekim taş plakların,  dönem içerisinde hakim ideolojinin toplumsal 

                                                           
473

 John Fiske, Popüler Kültürü Anlamak.(Ankara: Ark, 1991), 15-16. 
474

 Fiske, Popüler Kültürü Anlamak, 62. 
475

 Fiske, Popüler Kültürü Anlamak, 62. 
476

 Fiske, Popüler Kültürü Anlamak, 185. 
477

 Fiske, Popüler Kültürü Anlamak, 197. 
478

 Fiske, Popüler Kültürü Anlamak, 197. 



137 

 

grupları güdüp yönetebileceği bir manipülasyon aracı olmaktan ziyade, kültürel 

hegemonya karşısında bireylerin direnç ve uyum gösterdikleri bir mücadele alanını 

oluşturmaktadır. Erken Cumhuriyet döneminde dışlanmasına, yasaklanmasına ve 

“ideal” müziğin dışarısında tutulmasına karşın Osmanlı-Türk müziği gündelik hayat 

içerisinde toplumun eğlence kültürünün bir parçası olmaya devam etmiş, benzer 

formlara sahip müzikal ürünlerin sunulduğu farklı ülkelerin radyolarında, gramofon 

plaklarında, gazinolarda, panayırlarda, filmlerde popülerleşerek kendini yeniden inşa 

etmiştir. Bu yeniden inşa sürecinde de taş plaklar dönemin politikalarına, dönüşen 

sosyal ve kültürel atmosfere müzikal açıdan hem bir uyumun hem de bir karşı 

koyuşun iç içe geçtiği alan olarak önemli bir rol üstlenmiştir. Bu sebeple bölümün 

devamında ikinci bölümde de aktarmaya çalıştığımız iktidar ilişkilerinin ve bu 

ilişkiler temelinde yaşanan hegemonya mücadelesinin örgütlenmiş olduğu Osmanlı-

Türk müziğinin popülerleşme süreci aktarılmış, gündelik hayattaki varlığı Erken 

Cumhuriyetin değişen kültürel dünyasına rıza ile eklemlenmiş bir karşı koyuş olarak 

değerlendirilmiştir. 

4.2 Erken Cumhuriyet Döneminde Osmanlı-Türk Müziğinin Popülerleşme 

Süreci 

Erken Cumhuriyet döneminde kültür politikalarının bir parçası olarak müziğe 

yönelik uygulanan yaptırımlara, ulusal-müzik tahayyüllerin ve resmi söylemin 

aracılığıyla geleneksel müziğin “öteki” bir unsur olarak sunulmasına ve Osmanlı-

Türk müziğinin icrasına ve eğitimine dair yasaklamaların uygulanmasına rağmen 

geleneksel müzik toplumun gündelik hayatında ve eğlence pratiklerinde kendine 

daha geniş bir alan açmış, popüler bir müzik olarak yeniden inşa edilmesiyle birlikte 

tüm bu hegemonik yaptırımlara karşı kendine bir mücadele alanı yaratmıştır. Bu 

alanlardan biri de 1934-1936 yılları arası geleneksel müziğin yasaklandığı fakat daha 

sonra her ne kadar yayınları kısıtlı tutulsa da hem icra hem aktarım hem de eğitim 

açısından önemli roller üstlenen radyodur. 

Müziğin devlet iktidarıyla olan ilişkisi ve güç dinamikleri hegemonya mücadelesi 

çerçevesinde değiştikçe geleneksel müziğin bir bakıma içerisinde bir yaşam alanı 

bulduğu radyo; Compaigne Française de Radyo’dan büyük destek alan Türk Telsiz 

Telefon Anonim Şirketi’nin kurulmasıyla 1927’nin Mayıs ayında İstanbul’da yayın 



138 

 

hayatına başlamıştır.
479

 Osmaniye’de ilk yayınların yapıldığı stüdyodan Sirkeci’deki 

Büyük Postahane’ye taşınan İstanbul Radyosu’nun yayına geçmesinden bir yıl kadar 

sonra da Ankara Radyosu, Musiki Muallim Mektebi’nin yakınındaki bir dairede 

kurulmuştur.
480

 Radyonun ilk yayın serüveni hem ekonomik imkânsızlıklar hem de 

sistematik işleyişin eksikliği sebebiyle yayın hayatında pek bir yol kat edememiştir.  

Fakat buna rağmen Osmanlı-Türk müziğinin gelişimi ve dönüşümü üzerinde önemli 

etkileri olmuştur. Yayın hayatının ilk yıllarında geleneksel müziğe de yer veren 

radyo, toplumun müzik hayatında önemli bir yer edinmiştir. Nitekim müzik 

meclislerine katılamayan, gazinolara gidemeyen, plaklardan icraları takip edemeyen 

dinleyiciler için kendi müziklerine daha kolay ulaşabilecekleri yeni bir alan olarak 

ortaya çıkmış,  müzikal bağın kopmamasını sağlamıştır. Radyo şirketinin o dönemde 

çıkartmış olduğu Telsiz adlı derginin 1928 yılına ait bir sayısında yer verdiği radyo 

programından anlaşıldığı üzere tanınmış, sevilen pek çok müzisyen ve okuyucuların 

yayınlara katkıda bulunduğu görülmektedir. İzak Elgazi, Udi Cemal Bey, hanende 

Hikmet Hanım, Artaki Candan, Udi Mustafa, Tanburi Dürri Turan, Kemençeci 

Anastas, Rebabi Eyyübi, Mustafa Sunar, Neyzen Tevfik, Udi Hayriye Hanım, Kemal 

Niyazi Seyhun, Mesud Cemil, Ruşen Kam, Süheyla Hanım, Nubar Tekyay, Nezahat 

Hanım, Kemani Reşat Erer, Hadiye Ötügen, Nebile Hanım, Hafız Burhan, Münir 

Nureddin Selçuk gibi dönemin popüler sanatçıları seslerini kısıtlı saatlerde dahi olsa 

radyoda duyurabilmişlerdir.
481

 

Fakat ulus-devlet ideolojisinin ve kimlik sorunsallarının etkileri radyo yayınlarına da 

sirayet etmiş; “geçmiş dönemin silinmesi gereken kalıntısı” olarak görülen Osmanlı-

Türk müziğinin radyoda kısıtlı bir şekilde de olsa yayınlanması hem mevcut 

yönetimi hem de yönetimin ürettiği aydınları rahatsız etmiştir. Daha önce de 

bahsedildiği üzere o dönemde bir dizi yaptırımlar, yasaklamalar ve tasniflerle 

uygulanmaya başlanmış olan ve çokça konuşulan “tek sesli ve eski musikiden çok 

sesli çağdaş müziğe geçişin”, radyo yayınlarına müdahalelerle tamamlanılacağı 

düşünülmüştür. Dolayısıyla çok geçmeden radyolarda geleneksel müziğin icrası 

yasaklanmıştır. Radyodaki bu yasaklanma, bütün resmi kurumlardan yok edilmiş 

Osmanlı-Tük müziğinin toplum tarafından ulaşılabilirliğine, dolayısıyla da dinleme 

imkanlarının gelişimine olumsuz olarak yansımıştır. Unutturulmaya çalışılması bir 

                                                           
479

 Tamer Kütükçü, Radyoculuk Geleneğimiz ve Türk Musikisi (İstanbul, Ötüken, 2012), 32. 
480

 Nazmi Özalp, Türk Musikisi Tarihi. Cilt:1. (Ankara: TRT, 1986), 96. 
481

 Aktaran: Nazmi Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 97. 



139 

 

yana, “iptidai” ve “gayri milli” nitelendirilmesine ek olarak “gayri resmi”, “gayri 

meşru” olarak görülmesine sebebiyet vermiştir. Netice itibariyle bu müzik Tamer 

Kütükçü’nün de belirttiği üzere artık resmi ellerce yarı resmi bir kurumdan tasfiye 

edilmiş durumdadır.
482

 

Yasakla birlikte radyoda kendi müziklerine ulaşma imkanı bulamayan dinleyiciler, 

beğendikleri, müzikal yapı ve formlar açısından aşina buldukları ve kendilerini Batı 

müziğinden daha yakın hissettiren Arap, Hint ve İran müziklerini dinlemek üzere 

radyo frekanslarını Kahire, Tahran ve Yeni Delhi radyolarına ayarlamıştır.
483

  

Osmanlı-Türk müziğinin varlığını tehdit olarak gören hakim görüş, Arap müziğinin 

etkilerinden de korkmuş, toplum üzerinde zararlı yansımalarının olacağını düşünmüş 

ve “Araplaşmayı” durdurmak sebebiyle belki de (Kocabaşoğlu, yasağın kaldırılma 

sebebi ile ilgili sağlam bir bilgi olmadığını
484

 söylese de bu ihtimal üzerinde yine de 

durulmalıdır) geleneksel müziğe olan yayın yasağı radyolardan kaldırılmıştır. İki yıl 

kadar süren bu yayın yasağı sürecinde ise aslında aynı sistemsel yapıya sahip olan ve 

bu nedenle de aralarında yapılan ayrımın muğlak kaldığı Osmanlı Türk müziği ile 

halk müziğinin radyo programlarındaki akışta farklı konumlanışı söz konusu olduğu 

söylenebilir; öyle ki Osmanlı-Türk müziğine uygulanan yayın kısıtlılığı ve yasağı 

kimi halk türkülerini kapsamamış olduğu bilinmektedir.
485

 Netice itibariyle 

yönetimin geri adım atması sonucu 6 Eylül 1936’da önce genel itibariyle halk müziği 

için olan yasak; yedi ay sonra da 6 Eylül 1936’da Osmanlı-Türk müziği için olan 

yasak kaldırılmıştır.
486

 Yasağın kaldırılmasından hemen sonra da radyo yayın 

politikaları değiştirilerek, radyoda yapılandırılma ve sistemleşmeye gidilmiştir. 

Ayrıca yeniden yapılandırılan radyo, devlet idaresi altına geçerek yarı resmi bir 

kurum olmaktan çıkmıştır. Ankara radyosu bu yeni yapılandırılan kurumun merkezi 

olmuş; sanatçıları kendi bünyesinde toplamıştır: Nazmi Özalp’ten öğrendiğimize 

göre; Refik Fersan, Fahire Fersan, Mesut Cemil, Ruşen Ferit Kam, Cevdet Çağla, 

Vecihe Daryal, Fahri Kopuz, Zühdü Bardakoğlu, Hakkı Derman, Şükrü Tunar, Hayri 

                                                           
482

 Tamer Kütükçü. Radyoculuk Geleneğimiz ve Türk Musikisi (İstanbul, Ötüken, 2012), 48. 
483

Kütükçü, Radyoculuk Geleneğimiz ve Türk Musikisi, 49. 
484

 Kocabaşoğlu, Uygur. Şirket Telsizinden Devlet Radyosuna (İstanbul: İletişim, 2010), 42-43. 
485

 Ahıska, Radyonun Sihirli Kapısı: Garbiyatçılık ve Politik Öznellik, 128. 
486

 Murat Özyıldırım, Arap ve Türk Musikisinin XX. Yüzyıl Birlikteliği. (İstanbul: Bağlam, 2013), 67. 



140 

 

Tümer, Şerif İçli, Suphi Ziya Özbekkan, Kemal Niyazi Seyhun gibi ünlü isimler artık 

Ankara Radyosu’ndan anons edilmekteydi.
487

 

Radyoya geri dönen Osmanlı-Türk müziği için artık, tekke ve zaviyeler 

lağvedilmeden önce Mevlevihanelerin konservatuar niteliği taşımış olması gibi radyo 

da bir nevi okul, bir eğitim kurumu haline gelmiştir. Ülke çapında yetenekli 

öğrenciler bu kurum vasıtasıyla sanatkâr olarak yetiştirilmiştir. Bu maksatla 

radyonun belli odaları dershane mahiyetinde kullanılmış, yapılan derslerde 

öğrencilere makam, usul, nota, repertuar öğretilmiş
488

ve aynı zamanda da meşk 

geleneği devam ettirilmiştir. Eserlerin sadece nota kanalıyla değil de meşk edilerek 

öğrenilmesi ayrıca geleneksel aktarım biçiminin sürekliliğini sağlamış ve geleneğin 

canlılığını korumuştur.
489

 

Müzeyyen Senar radyodaki deneyimini şu şekilde anlatıyor: 

Nuri Halil Poyraz hocamız her sabah ilk olarak tek tek makamların özelliklerini öğretirdi ve 

sonra o gün tercih ettiği makamdaki şarkıları geçerdik. Bu tip eğitimde çok kere her 

öğrencinin önüne nota kağıdı konulduğu ve onun üzerinden çalışıldığı zannedilir. Halbuki 

öyle değildir. Yeni bir şarkı öğreneceğimiz zaman nota hocamızın önünde dururdu. Şarkıyı 

önce o okur, sonra mısra mısra biz usul vurarak öğrenmeye başlardık. Hocamız şarkının 

tarafımızdan iyice öğrenildiğini anladığında bize nota kağıtlarını dağıtır ve son defa buna 

göre okurduk.
490

 

Radyoda eğitim hem meşk usulüyle hem de modern yöntemlerle gerçekleşmesi, 

Osmanlı-Türk müziğinde farklı bir üslubun (radyo tavrı) ortaya çıkmasını 

sağlamıştır. Bu üslubun kendisi, tüm siyasi atmosfere rağmen geleneğin yeniden 

üretildiğini açıkça gözler önüne sermektedir. Resmi kurumlardan ve eğitim 

alanlarından dışlanan ve yasaklanan, dolayısıyla da meşk alanları daralmış olsa da 

geleneksel müzik radyolarda yeni bir üslupla yaşamaya devam etmiştir.  

Ayrıca 1940’lı yılların sonunda çıkmaya başlayan Radyo Haftası dergisi, radyonun o 

dönemdeki etkisinin görülmesi adına önemli veriler sunmaktadır. Dergide 

sanatkarların radyo ve sahnedeki müzikal varoluşları, müzik üretimi ve icra 

                                                           
487

 Özalp, Türk Musikisi Tarihi, 100. 
488

 Kütükçü, Radyoculuk Geleneğimiz ve Türk Musikisi, 72. 
489

 Ayas, Musiki İnkılabının Sosyolojisi, 308. 
490

 Radi Dikici, Cumhuriyetin Divası Müzeyyen Senar (İstanbul: Remzi, 2005), 88. 



141 

 

pratikleri, bir “yıldız” olarak halk tarafından algılanış biçimleri aktarılmakta; haftalık 

radyo programları, son çıkan şarkılar, doldurulan plaklar haber verilmekte, 

dinleyicilerin ve okuyucuların mektupları paylaşılmakta ve yapılan anketlerle nelerin 

dinlenilmesinden keyif alındığına dair veriler paylaşılmaktadır. Aynı şekilde müzik 

ve sinema alanındaki haberlerin, magazinsel olayların takipçileriyle paylaşıldığı 

Yıldız dergisi de 1930’lu ve 1940’lı yılların eğlence pratiklerini görebilmemiz adına 

önemlidir. Nitekim dönemin popüler müziğinin radyo ve sinema üzerinden 

görünürlüğünü sağlayan bu tür dergiler müziğin üretim-tüketim ilişkisini, icracı-

dinleyici arasındaki bağları gösteren, özellikle de bu tür ilişkileri yeni oluşmaya 

başlamış Osmanlı-Türk müziğinin popülerleşmesini; bu süreçteki “yıldız” 

yaratımlarını, mekânsal ve icrasal dönüşümlerini sergileyen kaynaklardır. Biz bu 

dergiler vasıtasıyla dinleyicilerin Münir Nurettin’e, Ahmet Üstün’e, Müzeyyen 

Senar’a, Yesari Asım’a, Safiye Ayla’ya, Sabite Tur’a, Neriman Altındağ ve Melahat 

Pars gibi dönemin ünlü pek çok sanatkarına olan hayranlıklarını, icra ettikleri hangi 

şarkıları ve türküleri zevkle dinlediklerini; onların hayatlarına ve müzikal 

üretimlerine dair meraklarını öğrenebilmekteyiz. Hatta popüler müziği bir “mücadele 

alanı” olarak incelemeyi de bu müziğin dinleyicileri tarafından radyodaki 

yasaklamaya ve kısıtlamalara gösterilen bu dergilerdeki tepkiler neticesinde 

temellendirebilmekteyiz. Örnek vermek gerekirse 1940 ile 1948 yılları arasında 

radyonun “Posta Kutusu” servisini idare eden ve hatıralarını, notlarını ve servise 

gönderilen mektupları Radyo Haftası’nda paylaşan Baki Süha Ediboğlu’nun 

aktardıkları, radyoya daha doğrusu kısıtlayıcı ve engelleyici uygulamalara verilen 

tepkiyi göstermektedir: 

Bu mektupların yüzde yetmişi alaturka-alafranga davasına aittir. Sevgili dinleyicilerimin 

ekserisi, o zamanlar Ankara radyosunda pek az olan alaturka müzik yayınlarının çoğalmasını 

istiyorlardı. Bu isteklerin bir kısmı rica yollu, bir kısmı çıkışarak, hatta tehditler savurarak 

yapılıyordu. Hele şu şekildeki mektuplar, musiki bahsinde klasik bir istek formülü haline 

gelmişti. ‘Alafranga musikiden bıktık usandık.. İstediğimiz zaman radyonun düğmesini 

çevirip Avrupa’nın her köşesinden hem de en ala alafrangayı bulabiliyoruz. Fakat alaturka 

musikiyi yalnız bizim radyomuzda bulmamız icabeder… Sizin vazifeniz Türk milletine bol 

bol kendi musikisini vermektir. Bunu yapamıyorsanız çekilin radyonun başından!’ […] 

Onların ısrarlı mücadelesi zamanla semeresini verdi. 1946 yılından itibaren bir miktar olsun 



142 

 

milli musikimize fazla yer verilmeye başlandı. Fakat doğrusunu söylemek lazım gelirse 

alaturka musiki yayınları çoğaldığı halde bu cins mektuplar azalmıyor, bilakis günden güne 

çoğalıyordu. Evvelce yazdıkları mektupların programlar üzerinde müessir olduğunu anlayan 

sevgili alaturka tiryakileri, mücadelenin hızını azaltmadılar, mütemadiyen yazdılar yazdılar 

ve nihayet Türk musikisi nispetini bugünkü memnunluk verici dereceye yükselttiler.
491

 

Radyo Haftası’nın 1950’li yılların başında dahi okuyucu mektuplarının yer aldığı 

bölümlerde Osmanlı-Türk müziğinin yayın saatlerinin arttırılmasına dair istekler ve 

eleştiriler bulunmaktadır. Bu tür verilerin dışında aynı zamanda radyoda icra edilen 

eserlerin güfteleri, notaları, makamları ve bestekarları hakkında bilgiler verilmekte 

ve radyo sanatkarlarının yeni çıkan plaklarının reklamları yayınlanmaktadır. 

Böylelikle radyo yayınlarıyla popüler müzik birbirini besler nitelikte işlemekte; 

dönemin müzikal zevk yapısı kısmen bu yayınlardan duyulmaktadır. Selahattin 

Pınar, Yesari Asım Arsoy, Refik Fersan, Rakım Erkutlu ve Sadettin Kaynak’ın yeni 

besteledikleri güncel  şarkılarının, Anadolu türkülerinin, film müziklerinin, 

tangoların, daha klasik sayılan şarkıların ve saz eserlerinin (peşrev, saz semaisi, 

kâr,..) bir arada sunulduğu bu yayınlar, aslında hafif-ciddi müzik ayrımının Osmanlı-

Türk müziğinde fazlaca esnek olduğunu, hatta birlikte üretildiğini (ileride taş plakları 

incelerken de göreceğimiz üzere) göstermektedir. Dinleyicilerden gelen mektuplarda 

aktardıkları beğenilerinin çeşitliliği de bu esnekliği destekler niteliktedir. 

Geleneksel müziğin bir popüler müzik olarak yeniden inşasında etkili olan bir diğer 

faktör de sinemadır. Radyo yasağı sürecinde Arap müziği yayınlarının dinleyici 

tarafından takip edilmesi ile Mısır filmlerinin Türkiye’ye girmesi ve popülerleşmesi 

birbirine yakın zamanlarda gerçekleşmiştir. 1932 yılından itibaren piyasaya 

sürülmeye başlayan Mısır filmleri Türkiye’de  yoğun bir ilgiyle karşılanmış; Ümmü 

Gülsüm, Abdülvahhab, Leyla Murad, Asmahan gibi ünlü şarkıcıların başrolde 

oynadıkları filmler, radyo yayınlarının takip edilmesinin de etkisiyle oldukça 

popülerleşmiştir.
492

 Uğur Küçükkaplan’ın da belirttiği gibi, İkinci Dünya Savaşı 

sebebiyle Avrupa’da film endüstrisi neredeyse durmuş, İngiliz ve Fransız filmleri 

Türkiye’ye ulaşamadığı için geri planda kalmış, dolayısıyla da Amerikan filmleri 

sinema dünyasında önemli bir yer tutmaya başlamıştır. Filmler, savaş nedeniyle 

Mısır üzerinden ulaştırıldığından beraberinde Mısır sinemasından pek çok filmin de 

                                                           
491

 Baki Süha Ediboğlu,. “Posta Kutusuna Gelen Mektuplar”, Radyo Haftası 17, (1950): 6-8. 
492

 Uğur Küçükkaplan, Arabesk: Toplumsal ve Müzikal Bir Analiz (İstanbul: Ayrıntı, 2013), 109. 



143 

 

getirilmesini sağlamıştır. Böylelikle 1930-1950 yılları arasında yüz elliye yakın Mısır 

kaynaklı film Türkiye’de gösterime girmiş ve halkın eğlence hayatlarında önemli bir 

yer edinmiş, Aşkın Gözyaşları (Muhammed Kerim, 1936) ve Bağdat Bülbülü gibi hit 

filmler büyük bir ilgiyle karşılaşmıştır.
493

 Fakat gösterilen ilgi ve beğeninin bu kadar 

yoğun olması dönemin yöneticilerini endişelendirmiş, bu tür Arapça şarkılarla dolu 

filmlerin halkın dilini bozacağı düşüncesiyle 1938’de Basın-Yayın Genel Müdürlüğü 

tarafından şarkıların Arapça söylenmesi yasaklanmıştır.
 
Artık filmlerdeki şarkıların 

Türkçeye çevrilmesiyle ya da filmlerdeki temalara uygun yeni şarkıların yazılmasıyla 

bambaşka bir müzikal bir üretimin - “adaptasyon” şarkıların devri başlamış; filmlere 

de bu adapte edilmiş şarkılar eşlik etmiştir.
494

 Araplaşmayı engelleyeceği düşünülen 

bu sansür metodu ise ileri zamanlarda adaptasyon şarkıların popülerleşmesi ve Arap 

müziğinin yapısal ve melodik etkileri benzer bir endişeyi -arabesk- tekrar gündeme 

taşıyacak; bu etkilerin toplumun müzik kulağına ve zevkine olumsuz yansıyacağı 

düşünülecektir. 

Adaptasyon şarkıların izleyiciler ve dinleyiciler tarafından çokça beğenildiğini ve 

dönemin müzikal dünyasında popülerleşmeye başladığını gösteren bir tanıklık, bizzat 

bu şarkıların pek çoğunun bestekarı Sadettin Kaynak’ın anlattıkları üzerinden 

görülebilir: 

Mısır’da yapılan ‘Harunreşid’ adlı filmin ‘İpek Film’ stüdyosunda konuşma kısımları 

Türkçe’ye çevrildikten sonra esas musikinin Türk musikisi ile değiştirilip değiştirilmemesi 

hususunda film sahipleri arasında bir itilaf çıkmıştı. Memleketimize gelen Mısır musikili 

filmlere halk akın akın koşuyordu…. İstiklal Caddesi’ne yakın iki sinemada Arap musikili 

orijinal film ile Türk musikisi tatbik edilen kopya aynı günde halka gösterilmeye başlandı… 

Türk musikisi ile dublajı yapılan kopya, aslına nazaran üç misli hasılat yaptı… Bu hadise 

milli bünyemiz için her şeyden evvel bir olgunluk ve mümeyyiz (seçen) kudreti milli 

musikimizde kabiliyetinin kesin bir delilidir.
495

 

Arapça asıllarının çalınması yasak olan film müziklerinin yerine yaratılacak olan 

adaptasyon şarkıları; Sadettin Kaynak, Münir Nurettin Selçuk, Sadi Işılay, Artaki 

Candan, Şerif İçli, Şükrü Tunar, Kadri Şençalar, Hüseyin Coşkuner, Mustafa Nafız 

                                                           
493

 Küçükkaplan,  Arabesk: Toplumsal ve Müzikal Bir Analiz, 110. 
494

 Küçükkaplan. Arabesk: Toplumsal ve Müzikal Bir Analiz, 112. 
495

 Aktaran: Hasan Oral Şen. Sadettin Kaynak. (Ankara: TRT, 2003), 218. 



144 

 

Irmak ve Selahattin Pınar gibi dönemin popüler ve başarılı bestekarları tarafından 

bestelenmiştir.
496

 Orhan Tekelioğlu Saadettin Kaynak’ın bu isimler arasından 

sivrildiğini, belki de bir bestekar olarak dönemin ilk popüler yıldızı olduğunu 

belirtir.
497

 Nitekim gerçekten de Kaynak, o dönem sayıca oldukça fazla eser üretmiş, 

85 Mısır filminin -çoğu Abdülvahhab’a ait olan- müziğini aslına uygun bir şekilde 

Türkçeleştirerek düzenlemiş, ayrıca “fantezi” türünde yeni şarkılar besteleyerek yeni 

gelişen bu türün popülerleşmesinde ve yayılmasında önemli bir rol oynamıştır.
498

 

Örneğin Sadettin Kaynak’ın bestelediği Leyla ile Mecnun (İbrahim Lâmâ, 1939) 

filminde Müzeyyen Senar ile Münir Nurettin Selçuk tarafından okunan “Leyla bir 

özge candır”, “Bahar bitti güz bitti, artık bülbül ötmüyor” şarkıları ve Harun Reşit’in 

Gözdesi (Ahmed Bedirhan,1940) filminde Müzeyyen Senar’ın yine seslendirdiği 

“Çiçeklerim gülüyor sevincinden”, “Derman kâr eylemez, ferman dinlemez”, “Söyle 

kuzum hayaline, onu biraz unutayım”
499

 gibi şarkıları dönemin sevilen popüler 

melodileri olmuştur. Yine Muhsin Ertuğrul, Mısır sinemasının etkisi ile benzer 

formda Kahveci Güzeli (Muhsin Ertuğrul, 1941), Allah’ın Cenneti (Muhsin Ertuğrul, 

1939), Yayla Kartalı, Nasrettin Hoca  Düğünde (Ferdi Tayfur ve Muhsin Ertuğrul, 

1940) ve Sami Ayanoğlu Yavuz Selim Ağlıyor (Sami Ayanoğlu, 1952)gibi pek çok 

melodram çekmiş, bu filmlerin müziklerinin çoğunu da Sadettin Kaynak 

bestelemiştir. Bunlardan “Dertliyim ruhumu hicranımı sardım da yine”, “İncecikten 

bir kar yağar”, “Kalplerden dudaklara yükselen sesi dinle”, “Dudağında yangın 

varmış dediler” Münir Nurettin’den duyduğumuz şarkılarından bazılarıdır.
500

 Bu 

eserlerdeki “serbest icra” diye de bilinen “fantezi” tarzı makamların ve usullerin 

kullanışları neticesinde melodiye bir “özgürlük alanı” sağlamış, hem beste hem de 

icra noktasında sanatkara yorum imkanı tanımış yeni bir popüler form olarak 

geleneksel müzik içerisinde ortaya çıkmıştır. Tekelioğlu’nun da belirttiği gibi 

modernist bir çizgide gelişen müzikal bir tavır olarak değerlendirilebilecek bu yeni 

üslup, geleneğin popülerleşen unsurlarını ve dönüşen biçimsel yapısını göstermesi 

açısından oldukça önemlidir.
501

 Nitekim bu tür üzerine bestelenen pek çok şarkı 

                                                           
496

 Yılmaz Öztuna, Türk Musikisi Ansiklopedisi,.Cilt:1,(İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı, 1969), 222. 
497

 Orhan Tekelioğlu, “Ciddi Müzikten Popüler Müziğe Müzik İnkılabının Sonuçları”, Cumhuriyetin 

Sesleri, Editörü: Gönül Paçacı (İstanbul: Türkiye İş Bankası, 1999), 150. 
498

 Gültekin Oransay, “Cumhuriyetin İlk Elli Yılında Geleneksel Müziğimiz”, Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi. Cilt:6, 1983, 1507. 
499

 Şen, Sadettin Kaynak, 234-240. 
500

 Şen, Sadettin Kaynak, 245. 
501

 Tekelioğlu, “Ciddi Müzikten Popüler Müziğe Müzik İnkılabının Sonuçları”, 150. 



145 

 

dönemin “yıldız” isimleri tarafından plaklarda, eğlence mekanlarında, radyolarda 

okunması fantezinin daha geniş kesimlere ulaşmasını ve tekrar tekrar dinleme imkanı 

sunarak yayılmasını sağlamıştır. Erken Cumhuriyet yönetiminin Batı müziğine 

yönelik politikalarına ve bu yöndeki yaptırımlarına rağbet göstermeyen halk da bu 

şarkıları beğeniyle takip etmiştir. Bu hususta plaklar ve eğlence mekanları da sinema 

sektörü ile birlikte popülerleşen şarkı formunun taşıyıcıları olmuş, geleneksel 

müziğin yeniden-üretim ile tutunabildiği yaşam alanları olarak ön plana çıkmıştır. 

Resmi kurumlardan ve eğitim alanlarından dışlanan Osmanlı-Türk müziğinin 

yaşamaya devam ettiği, üretiminin-icrasının-aktarımının gerçekleştiği ve 

popülerleştiği alanlar olarak gazinolar, meyhaneler, müzikli lokantalar ve yazları 

açılan mesire yerleri diğer önemli direniş alanları olarak tanımlanabilir. Hem 

gündelik eğlence mekanlarını, hem de dönemin popüler müziğini takip 

edebileceğimiz bu alanlarda toplum kendi müziğini dinleyebilmiş, müzikal üretime 

eşlik edebilmiş, plaklarda duydukları sanatkarlarla bulaşabilmiştir. Modernleşmeyle 

birlikte gündelik hayatın önemli eğlence mekanlarından biri haline gelen gazinolarda 

özellikle, Münir Nurettin Beken’in belirttiği gibi devrin en iyi geleneksel müzik 

icracıları, müzisyenleri ve okuyucuları çalışmakta; fasıllar geçmektedirler.
502

 

Nitekim konservatuardaki kadrolarından çıkartılan, radyolarda icralarına izin 

verilmeyen, tekkelerin kapatılmasıyla da bir diğer eğitim kurumunu kaybeden 

sanatkarlar yaşamlarını idare edebilmek için bu gazinolarda çalışmaya ve plak 

doldurmaya başlamıştır. Bu sebeple de dönemin pek çok önemli sazendeleri ve 

hanendeleri bu mekanların programlarında yer almakta, geçtikleri fasıllarla, 

şarkılarla ve saz eserleriyle halka bir nevi konserler vermekte; icraları ile geleneksel 

üslup ve popülerleşen üslubun birbirine eklemlendiği müziği yeniden 

üretmektedirler. 

İtalyanca “kır evi” anlamına gelen “casino”lar, İstanbul’da Tanzimat sonrasında 

“meyhanelerin alafrangası” olarak ortaya çıkmış, Osmanlı’nın eğlence hayatı 

içerisinde rağbet görülmeye başlayan mekanlar olmuştur. Galata’da Arkadi 

Gazinosu, Karaköy’de Emperial Bahçesi, Beyazıt’ta Fiks Gazinosu, yine Galata’da 

Alkazar Amerikan Gazinosu İstanbul’un ilk gazinoları olarak ortaya çıkmışlar
503

 ve 

modernleşen eğlence hayatını şekillendiren mekanlar olarak İstanbul’un çeşitli 

                                                           
502

 Beken’den aktaran: Ayas, Günes. Musiki İnkılabının Sosyolojisi. (İstanbul: Doğu Kitapevi, 2014), 

316. 
503

 Zat, Vefa. Eski İstanbul Barları. (İstanbul: İletişim, 2002), 66-68. 



146 

 

semtlerinde faaliyet göstermişlerdir. 1908’de İkinci Meşrutiyet’in ilanından sonra ise 

eğlence sektörünü elinde tutan belli başlı kimselerin girişimleri ile yayılmaya 

başlayan gazinonun yükselişini Vasfi Rıza Zobu şu şekilde aktarmaktadır: 

Beyoğlu’nun tiyatro, sinema, bağ ve bahçeleri üç kodaman patronun emri altındaydı. Kışlık 

tiyatrodan başka yıkılan Eski Komedi tiyatro binası ‘Anfi’ ismiyle, sonra Tepebaşı ‘Belediye 

Bahçesi’ namiyle, Pera Palas’ın yanına düşen köşedeki ‘Gardenbar’ pavyoniyle, Taksim 

Bahçesi gazino ve tiyatro binasiyle, şimdiki Dormen tiyatrosu binası evvela ‘Varyete’, sonra 

da ‘Fransız Tiyatrosu’ unvaniyle ve nihayet Taksim’deki ‘Maksim Bar’ müştemilatı ile 

bunların idaresi altındaydı. Esasen Beyoğlu’nda bunlardan başka eğlence yeri de yok gibi bir 

şeydi… İstanbul halkı dünyanın en büyük tiyatro, müzik, varyete sanatkarlarını bu üç adamın 

işbirliğiyle gördü ve tanıdı.
504

 

Nitekim İstanbul’un eğlence sektörünün ilk girişimcilerinden biri olan Jules Lehman 

1912’de Tepebaşı’ndaki bir gazinoyu devralarak kurmuş olduğu Gardenbar, 1939’da 

yıkılana kadar İstanbul’un en seçkin eğlence mekanlarından biri haline gelmiş, 

dönemin popüler caz sanatçılarını, orkestralarını ve revülerini getirtmiştir. Bir başka 

girişimci olarak Fredic Bruce Thomas 1919’da Şişli’de Anglo-American Garden 

Villa’yı, 1920’de Royal Dancing Clup’ı kurmuş, aynı yıl İstanbul’un en lüks kulübü 

olarak Taksim’de Maksim’i açmıştır.
 505

 Bu tür girişimler Cumhuriyet döneminde 

daha da yaygınlaşmış, pek çok gazino çeşitli semtlerde açılmış ve eğlence 

dünyasında faaliyet göstermiştir. Bu gazinolardan bazıları sadece Batı müziğine 

yönelik programlar yaparken bazıları ise her iki türe yönelik programlar 

hazırlamıştır. Örneğin Mulen Ruj Gazinosu’nda 1930’lu yıllarda varyeteler, baleler, 

revüler düzenlenirken programına Safiye Ayla’yı da dahil etmektedir. Ya da Maksim 

daha “ağır başlı” toplantıların, baloların mekanı olarak yabancı sanatkarların 

icralarına yer vermekte
506

; akrobat gösterileri ve varyeteler düzenlemektedir. 

Osmanlı-Türk müziği fasıllarını, incesaz takımlarını, tanburilerini, udilerini, 

gazelhanlarını duyabileceğimiz pek çok gazino da aynı anda programlarını 

gazetelerde yayınlamış; bünyesine aldıkları sanatkarları ilan etmişlerdir. 

                                                           
504

 Zobu, Vasfi Rıza. O Günden Bu Güne. (İstanbul: Milliyet Yayınları: 1977), 139. 
505

 Bardakçı, Murat. Safiye. (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2017), 55-56. 
506

 Bardakçı, Safiye, 58. 



147 

 

1930’lu yılların Cumhuriyet ve Milliyet adlı günlük gazetelerinin reklamlarını 

incelediğimizde Parizona’da kemençeci Aleko Bacanos, udi Yorgo Baconos, Nubar 

Tekyay ve hanende Ağyazar Efendi’nin isimleri geçmekte, Panorama verdikleri 

ilanlarda kemani Haydar Tatlıyay, Hikmet Rıza Hanım, piyanist Madam Angel, 

Melahat Hanım ve Hamiyet Yüceses’in sahneye çıkacaklarını duyurmaktadır. 

Sarayburnu Parkı Hafız Burhan Sesyılmaz’ı, Denizkızı Eftalya ve kemani Sadi 

Işılay’ı, Seyyan Oskay’ı ağırlamakta; Küçükçiflik Parkı ise başka bir zamanda yine 

Sadi Işılay’ı ve Denizkızı Eftalya’yı,  Safiye Ayla, Hamiyet Yüceses, tanburi ve 

bestekar Selahattin Pınar, kemani Cevdet Çağla, Mahmure Suad Hanım ile Fikriye 

Hanım’ı programlarında ilan etmektedir. Denizkızı Eftalya ve Sadi Işılay ayrıca 

Belvü Bahçesi’nde de icrada bulunmuş, onlara Selahattin Pınar, Cevdet Çağla, 

Madam Angel, Artaki Candan ve kemençeci Sotiri Efendi eşlik etmiştir. Aynı dönem 

içerisinde Londra Birahanesi’nde yine Safiye Ayla’ya ve Hafız Yaşar’a rastlarken, 

kısa bir süre de olsa Av Birahanesi’nde Münir Nurettin Selçuk ile Müzeyyen Senar 

ile karşılaşılmaktadır. Gazinolarda devam eden bu icralarla birlikte çeşitli sinema ve 

tiyatro sahnelerinde de konserler düzenlenmekte, yukarıda saydığımız isimlerin çoğu 

da bu sahnelerde yer almaktadır. Gazete ilanlarında Hafız Burhan’ın Millet 

Tiyatrosu’nda, Ferah Sineması’ndaki konserlerine, yine Ferah’ta verilen Neyzen 

Tevfik’in,  Fransız Tiyatrosu’nda ve Glorya Sineması’nda Münir Nurettin’in, İpek 

Sineması’nda Denizkızı Eftalya’nın, Saray Sineması’nda Müzeyyen Senar ile Safiye 

Ayla’nın konserlerine rastlamaktayız. 

Hem gazinolardaki dinleyici ile icracı arasındaki müzikal atmosfere hem de klasik ve 

popüler eserlerin birbiriyle iç içe geçen programlara dair fikir vermesi açısından 

dönemin popüler sanatkarlarından Müzeyyen Senar’ın kendi sahne deneyiminden 

aktardıkları önemlidir. Münir Nurettin Selçuk’la kısa bir süre Hacı Hamdi Alnar’ın 

Taksim’deki Av Birahanesi’nde çalıştığı bir günden bahsederken şunları 

söylemektedir: 

Hacı Hamdi özellikle o gece saz heyetini daha da zenginleştirmişti. Daha önce saydığım saz 

üstatlarının tamamı sahnede yer almıştı. O gece tümüyle hicaz eserler okudum: Astik 

Ağa’nın ‘Çeşmi mahurun sebeptir nâle vü feryadıma’; Şekerci Cemil Bey’in ‘Bir nigah et 

halime ey gonca dehen’; Şevki Bey’in ‘Afveyle suçum ey gül-i ter başıma kakma’; Tanburi 

Aziz Bey’in ‘Akşam oldu gene sular karardı’; Sadi Işılay’ın ‘Bende hicran yarasından da 

derin bir yara var’. Bunların hemen peşine bir maya ve bir türkü söyledim. Alkışlar arasında 



148 

 

birinci bölümü bitirdik. […] Tekrar sahne alınca çok coşmuştum. Selahattin Pınar’ın 1931 

yılında bestelediği hicaz eserle başladım. […]Şevki Bey’in ‘Dil yaresini andıracak yâre 

bulunmaz’ ile devam ettim. Şarkılar içimden kopup geliyordu. Sahnede bazı zamanlar vardır, 

çok özeldir. O gece şanslıysanız seyirci de özeldir. Tam böyle bir gece idi. Adeta kendimden 

geçmiştim. Sazla öyle bir ahenk içindeydik ki zamanı bile fark etmiyordum.
507

  

Örnek olarak verdiğimiz bu anlatı bize hem eski ve klasik sayılabilecek eserlerin 

hem de daha güncel, o dönemin bestekarlarının henüz besteledikleri eserlerin aynı 

program içinde yer aldığını, sadece geçmişin izi olarak değil gelişmeye, dönüşmeye, 

yaşamaya devam eden bir geleneğin varlığını ve yasakların, kısıtlamaların ardında 

kültürel hayat içindeki yaşama mücadelesini göstermektedir. Ayrıca popüler müzik 

üzerinden belirtilen hafif/ciddi müzik ayrımının aslında yukarıdaki gibi daha pek çok 

anlatıda anladığımız üzere geçerli olmadığını söylememize olanak sağlamaktadır. 

Varyetelerin, operetlerin, revülerin, tango ve kantoların, caz orkestralarının ve 

incesaz takımlarının, şarkıların, türkülerin, gazellerin, fasılların iç içe geçtiği bu 

eğlence alanlarında şehrin müzikal ritmi duyulmakta; popüler kültürün oluşum süreci 

gözler önüne serilmektedir. Erken Cumhuriyet’in müzik politikalarına karşı bu 

alanlarda Osmanlı-Türk müziği kendi mücadelesini vermekte; iç içe olduğu diğer 

müzik türleriyle etkileşim yaşayıp dönüşmekte; klasik üsluptan ayrışarak fakat 

temelinde o üslubu da koruyarak yeni besteler, yeni şarkılar, yeni fasıllar 

geçilmektedir. Örneğin, kanto ve tango gibi Türkiye’nin eğlence kültürüne sonradan 

dahil olmuş müzik türleri yerelleşmeye başlamış; icralarında ud, kanun gibi 

geleneksel müzik enstrümanları kullanılmaya; Hacı Arif Bey ve Şevki Bey’den beri 

dönüşen ve popülerleşen şarkı formu Mısır filmleri ile birlikte serbest icraya dayalı 

fantezi türüne doğru dönüşmeye başlamıştır.
 508

 Popüler şarkılar bestelenirken daha 

çok rast, hicaz, nihavent, hüzzam gibi birkaç makam kullanılmış, karmaşık usuller 

yerine ağır aksak başlayıp üç zamanlı semaiye kadar çeşitli usuller tercih edilmiş; 

yeni repertuar bu yapısal formda şekillenmiştir.
509

 Tekelioğlu’nun da belirttiği gibi 

1930’lu yıllardan itibaren yerleşen bu popüler müzik zevki Müzik İnkılabı’na karşı 

en büyük engeli oluşturmuş;
510

 gazinolarda, filmlerde, radyolarda, plaklarda 

                                                           
507

 Radi Dikici, Cumhuriyet’in Divası Müzeyyen Senar, 59-60. 
508

 Tekelioğlu, “Ciddi Müzikten Popüler Müziğe Müzik İnkılabının Sonuçları”, 150. 
509

 Bülent Aksoy, Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar (İstanbul: Pan, 2008), 263. 
510

 Tekelioğlu, “Ciddi Müzikten Popüler Müziğe Müzik İnkılabının Sonuçları”, 150. 



149 

 

geleneksel müziğin popülerleşen unsurları yaşamaya, dönüşmeye, yenilenmeye ve 

direnmeye devam etmiştir. 

Radyo ve sinemadaki, gazinolardaki programlarla paralel, birbiriyle iç içe gelişen 

plak sektörü de dönemin popüler müziğini şekillendiren önemli dinamiklerden 

biridir. Hatta geleneksel müziğin direnç alanlarından en önemlisidir. Nitekim sadece 

belli başlı şehir merkezlerinde kurulan gazinolara gidemeyen, radyolardaki kısıtlı 

yayınları yeterli bulmayan dinleyicilerin daha kolay ulaşabilecekleri; üstelik sürekli 

ve yeniden dinleyebilecekleri müzikal ürünler olan taş plaklar; hem tüm dinleme 

pratiklerini dönüştürmüş, hem de geleneksel müziğin saklanabileceği, 

arşivlenebileceği bir hafıza mekanı olarak müziğe yeni bir alan kazandırmıştır. 

4.3 Bir Direniş Alanı Olarak Taş Plaklar 

Ses kayıt teknolojisinin ortaya çıkardığı ürünler (fonograf silindirleri ve gramofon 

plakları) Erken Cumhuriyet döneminde hem popüler müzik sektörünü 

şekillendirmekte hem de notalardan sonra müziğin bir zaman ve mekan düzleminde 

kaydedilerek kalıcılığını sağlayan, yeni bir hafıza mekanını oluşturmaktadır. Pierre 

Nora’nın dile getirdiği gibi zamanı durdurmak, unutmayı engellemek, nesnelerin 

durumunu tespit etmek ve ölümü ölümsüzleştirmek adına var olan hafıza mekanları; 

anlamlarının sürekli yenilenmesi ve genişlemesiyle birlikte dönüşüme açık olarak 

yaşamaktadır.
511

 Taş plaklar da sözlü kültürün aktarım esaslarına dayalı bir müzikal 

geleneğe sahip Osmanlı-Türk müziği için unutulmasını engelleyen, aktarımını 

geçmişten geleceğe aktaracak olan, zaman ve mekan boyutu değişse bile çalındığında 

hala geleneğin sesini yaşatacak olan bir hafıza mekanını teşkil etmektedir. Böylelikle 

taş plaklar; hem geleneksel müziğin geçmişteki melodilerini hem de modernizmin 

etkisiyle birçok müzik kültürüyle etkileşim yaşayarak dönüşen-farklılaşan yeni 

bestelerini Münir Nurettin’in, Safiye Ayla’nın, Müzeyyen Senar’ın, Hafız Yaşar’ın, 

Hafız Burhan’ın ve daha pek çok sanatkarın sesiyle duyulmasına, geleceğe 

aktarılmasına, unutulmaktan kurtulmasına, dolayısıyla da her an dinlendikçe 

canlılığını korumasına olanak tanımaktadır. 

Pierre Nora’nın tarif ettiği üzere hafıza; unutmaya ve hatırlamaya, dolayısıyla da 

uzun belirsizliklere, ani dirilmelere açık ve sürekli gelişim halinde olup şimdiki 

                                                           
511

 Pierre Nora, Hafıza Mekanları (Ankara: Dost Kitapevi, 2006), 32. 



150 

 

zamanda yaşayan bir bağdır, kaynağını kaynaştırdığı toplumsal gruptan almaktadır 

ve bu toplumsal grubun duygularından, buğulu, karışık, iç içe geçmiş özel ve 

simgesel anlarından beslenmektedir.
 512

 Birinci bölümde ayrıntılı bir şekilde 

anlattığımız gibi Batılılaşma ve modernleşme süreci öncesinde sözlü kültür 

pratikleriyle bellekten belleğe aktarımı sağlanan Osmanlı-Türk müziği geleneği, 

Nora’nın tarif ettiği hafızanın oluşum dinamiklerine dayanmaktadır. Binlerce eser bu 

gelenek içinde meşk denilen pratiklerle kuşaktan kuşağa aktarılmış, devasa bir 

müzikal hafıza yaratılmıştır. Yüzyıllarca bahsedilen sistemle yaratılan bu müzikal 

hafıza, içinde bulunduğu toplumun eğlencelerinden, inançlarından, acılarından 

beslenmiş; bu duyguların ürünleri olan şarkılar, türküler, ninniler, ağıtlar, fasıllar ve 

daha pek çok formda eserler bellekten belleğe aktarılırken farklı versiyonlarla sürekli 

değişerek gelişmiştir. Modernleşme süreciyle birlikte geleneksel müziğin Batı 

müziğinin metodolojisinden etkilenmesi, yeni bir endişeyi -yok olması, kaybolması, 

aslının bozulmaya uğraması endişesini- gündeme getirmiştir. Hafızaya dayalı 

geleneğine yönelik oluşan bu endişe de kaydedilmesine ve çeşitli müziksel ifadeler 

kullanılarak yazılmasına dair çalışmaları beraberinde getirmiş; ona yeni mekanlar 

yaratmıştır. Nitekim Nora’nın tarif ettiği “hafıza mekanları” da benzer bir endişe 

üzerine oluşturulmuştur. “Hafıza mekanları” Nora’ya göre, hafızanın olmadığı ya da 

bozulma, değiştirilme gibi tehlikelerden korunması gerektiği düşüncesinden 

kendiliğinden doğmakta; bu tehlikenin getirdiği endişeyle inşa edilmektedir.
513

 

Bahsettiğimiz endişe üzerine böylece aslının sürekli değiştiği, icracının özgürce 

farklı versiyonlarını yarattığı müzikal ürünler metodolojik açıdan Batı müziğinin 

teknikleri kullanılarak notaya alınmaya, dolayısıyla da standartlaştırılmaya 

başlanmış; alınan notalar da müzikal hafızanın kağıtlara dökülmesini sağlamıştır. 

Nota üzerinden kurulan mekanın ardından, ses kayıt teknolojisinin gelişmesi ve 

gramofonun zaman içinde yaygınlaşmasıyla birlikte taş plaklar, geleneksel müzik 

eserlerinin farklı üsluplarıyla kaydedilmesini sağlayarak meşk halkalarının bir nevi 

devamı niteliğinde yeni bir hafıza mekanı olarak ortaya çıkmıştır. Özellikle de Erken 

Cumhuriyet döneminde geleneksel müziğin aktarım alanları olan çeşitli 

meşkhanelerin ortadan kaldırılması (konservatuar, okullar, tekkeler ve bir süre 

radyo), taş plak gibi bir kayıt materyalinin hafıza mekanı olarak önemli bir işlev 

görmesini sağlamıştır. Nitekim Nora’nın vurgusu yerindedir, hafıza ortamlarının 

                                                           
512

 Nora, Hafıza Mekanları, 19. 
513

 Nora, Hafıza Mekanları, 23. 



151 

 

olmayışı, süreklilik duygusunun köklerini taşıyacak olan mekanları var etmektedir.
514

 

Erken Cumhuriyet döneminin taş plakları da kuşaktan kuşağa aktarılan müzikal 

hafızanın kendi aktarım alanlarının yavaş yavaş ortadan kaybolması sebebiyle önemli 

bir hafıza mekanı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Dönemin şarkılarını, türkülerini, gazellerini, marşlarını, tangolarını, fokstrotlarını, 

meddah oyunlarını kaydederek bir hafıza mekanı yaratmasının yanı sıra kitlesel 

üretim-tüketim pratikleriyle birlikte müzikal ürünlere kolayca ulaşılmasını ve 

dinlenilmesini sağlayan ve böylelikle de popülerleşmelerinde en etkin rolü oynayan 

taş plaklar, Erken Cumhuriyet yönetiminin kültür politikalarına karşı oluşan direnç 

ve rıza mekanizmalarının yarattığı önemli bir mücadele alanıdır. Nitekim Osmanlı-

Türk müziği yasaklamalara, kısıtlamalara karşın gündelik hayattın eğlence 

pratiklerine taş plaklarla yeni bir biçimde sızmış; dinleyici-icracı arasındaki mekân-

zaman birlikteliğinin her an yenilenebilmesiyle geleneksel müzik üretiminin 

temelinde yer alan “şimdi ve buradalık” halesi ortadan kalkmış ve Benjamin’in 

vurguladığı gibi müzik ile dinleyici arasında daha demokratik, daha özgür, daha 

bağımsız bir alan açılmıştır.
515

 Bu açılan alan sayesinde de Osmanlı-Türk müziği 

dinleyicileri, dinlemeyi arzuladıkları müzikal ürünlere daha özgürce ulaşabilme 

imkanı bulabilmiştir. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında ses kayıtlarında elektrikli aygıt ve mikrofonun 

kullanılmasıyla birlikte kayıt kalitesinin artması plak sektörüne bir canlanma 

getirmiştir. Modernleşmeyle birlikte Türkiye’de dönüşen müzik hayatının zenginliği 

Columbia, Odeon ve Sahibinin Sesi gibi firmaları harekete geçirmiş; Türkiye 

piyasasına yerli ortaklar bularak girmişlerdir. Cemal Ünlü’nün belirttiğine göre 

dönemin ünlü plak firmalarından Columbia’nın temsilciliğini Blumenthaller almış, 

Odeon firmasınınkini ise Jak Grünberg üstlenmiştir. Sahibinin Sesi temsilcisi ise 

Nobert Schorr’dur.
 516

 

1920’li yıllarda henüz Yeşilköy’deki plak fabrikası kurulmamışken ses kayıtları 

genellikle ya firmaların bulunduğu hanlarda, ya çeşitli sahnelerde ya da bazı sinema 

salonlarında gerçekleştirilmekte; alınan  kayıtlar da yurtdışına yollanmaktaydı. 

Örneğin, Odeon firması Sıltanhamam’da yer alan Topalyan Han’ın apartman 

                                                           
514

 Nora, Hafıza Mekanları, 17. 
515

 Benjamin, “Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”, 55. 
516

 Cemal Ünlü,  Git Zaman Gel Zaman. (İstanbul: Pan, 2004), 238-240. 



152 

 

katından bozma bir dairesinde kayıt yapmaktadır; bazen de bu kayıtlar Melek 

Sineması’nda gerçekleşmektedir. Leon Grünberg’in anlattıkları benzer bir mekan 

tanıklığını göstermesi açısından önemlidir: “Beyoğlu’nda bir apartman katında 

yapılırdı, öyle sanıyorum. Kiralık bir yerdi. Gözümün önünde. Yaşlı bir Alman 

mühendis gelirdi. Sonradan kayıtların Melek Sineması’nda sahnede yapıldığını 

hatırlıyorum. Elektrikli kayıtlar başladığı zaman Melek Sineması’nda yaptık onu 

biliyorum.”
517

 Bir başka örnek de Mekki Sait’in Yeni Gün gazetesi için yaptığı 

röportajdaki gözlemleridir. Bu röportajda Mekki Sait, İstanbul’da stüdyo haline 

getirilmiş birkaç salonun bulunduğu belirtmiş; bunlardan birine dair gözlemlerini de 

şöyle betimlemiştir: 

Duvarları kalın perdeler ve halılarla örtülü bir salon…Bir yanda soba gürül gürül yanıyor. 

İlerde bir piyano, bir iki masa ve kenarlarda sandalyeler var. Muhtelif cinste sazlar masaların 

üzerine yerleştirilmiş. Salonun tam ortasında bir mikrofon, az ilerisinde de bir hoparlör 

duruyor. Elinde saniyeli bir saat bulunan bir zat sinirli sinirli dolaşmakta, fakat nezaketi de 

elden bırakmamaktadır.
518

 

Sinema salonlarının kullanılması gibi gazinoların da stüdyo olarak değerlendirilmesi 

söz konusudur. Maksim Gazinosu’nda Anadolu gezilerinden derlenen türkülerin, 

Tasnif ve Tespit Heyeti’nin topladığı ve notaya aldığı klasik Osmanlı-Türk müziği 

eserlerinin konservatuar tarafından arşiv kayıtları gerçekleştirilmiştir. Bu kayıtlardan 

birine denk gelen Hikmet Feridun Es bir röportajında salondaki atmosferi şu şekilde 

anlatmıştır: 

İşte böyle bir salondayız. Konservatuar müdürü Ziya Bey, musikişinaslarımızdan Rauf Yekta 

Bey, hanende hafız Yaşar Bey, ses mühendisi ve rejisörü Jak.. Konservatuar idaresi artık 

unutulmak üzere bulunan 500-600 senelik eski Türk havalarını plaklara çekiyor. […] Ses 

mühendisleri hazırlandı. Ses rejisörü Mösyö Jak işaret verdi. Hafız Yaşar Efendi söylemeye 

başladı.
519

 

Yukarıda bahsedilen mekanlar hem konserlerin ve müzik programlarının 

gerçekleştiği dinleme mekanları hem de plak kayıtlarının yapıldığı üretim 

                                                           
517

 Gökhan Akçura, “Türkiye’nin İlk Plak Fabrikaları”, Z Dergisi. Sayı: 4, (İstanbul: Zeytinburnu 

Belediyesi Yayını, 2020), 462. 
518

 Mekki Sait, “Yeni Bir İş Kapısı: Plak Doldurmak”, Yeni Gün. 14 Şubat 1931, 10. 
519

 Akçura, Gökhan. “Türkiye’nin İlk Plak Fabrikaları”, 463. 



153 

 

mekanlarıdır. Her iki pratiği bünyelerinde barındırmakta olan bu mekanlar; dinleyici 

ile icracı arasındaki mekânsal bağın farklı bir boyutunu göstermektedir. Öyle ki 

geleneksel müziğin aktarım pratiklerinin ve ortamlarının dönem içinde değişmiş 

olması, taş plakları ve dolayısıyla taş plakların üretildikleri veya alımlandıkları 

mekanları da birer hafıza mekanı haline getirmiştir. Dolayısıyla mekan ile dinleyici 

arasındaki bağ, diğer üretim veya dinleme alanlarındakinden ayrışmaktadır. Ayrıca 

plak firmalarının dahi bir konser salonu gibi halka açık olduğunu göz önüne alırsak 

üretimin gerçekleştiği bu alanlara tüketici bizzat şahit olabilmektedir. Ayrıca bazı 

plak firmaları kendi salonlarında gramofon plaklarıyla halka konserler vermekte; 

yeni bir dinleme alanı sunmaktadırlar. Örneğin Sahibinin Sesi’nin 1930’da 

Cumhuriyet gazetesine verdiği ilan açılan bu yeni dinleme alanını ve pratiğini bizlere 

tanıtmaktadır: 

Musiki seansları, Sahibinin Sesi müessesesinin Beyoğlu’ndaki salonlarında devam 

etmektedir. Her gün saat 5’den 6’ya kadar cereyan eden bu musiki seanslarında musiki 

meraklıları dünyanın en meşhur musikişinasların gerek seslerile ve gerek alâtı musikiyeler ile 

verdikleri hakiki konserleri dinleyebiliyorlar. Bu mühim müessesenin bütün musiki 

meraklılarına ve şehrimizin kibar zevata bahşettiği bu fırsat cidden müstesnadır. Program 

müessesenin camekanında daimi surette muallak bulunmaktadır.
520

 

Verdiği ilanla belli bir zamanda halkı plak dinletilerine davet eden, onları plaklarla 

bizzat üretildiği mekanda buluşturmak isteyen firma, muhtemelen bunu bir satış 

stratejisi olarak düşünmüş olsa da halkın dönemin popüler şarkılarını dinleyebileceği 

yeni bir alan sağlamakta; satın almasa dahi insanların plaklara böylelikle kolayca 

ulaşabilmesini mümkün kılmaktadır. Her ne kadar Sahibinin Sesi’nin yaptığı gibi bir 

konser programı hazırlamasalar dahi diğer plak firmalarının bulundukları mekanlar 

da satış stratejisinden bağımsız olarak benzer bir dinleme alanı sağlamaktadırlar. 

Örneğin Milliyet gazetesinin “İstanbul Nasıl Eğleniyor” adlı köşesinde Columbia 

firmasının mağazasında gözlem yapan bir muharrir bu gramofon ve plak 

mağazalarının halkın müzik dinleyebildikleri alanlara nasıl dönüştüğünü, şehrin 

günlük eğlence pratiklerine nasıl sızmış olduğunu gösterir nitelikteki gözlemlerini 

aktarmakta: gelen dinleyicilerin tipolojisinden, dinledikleri müzik türlerinden ve 

dinleme anında hissettikleri duyguların yansımalarından bahsetmektedir. Dinlediği 

                                                           
520

 “Musiki Seansları”, Cumhuriyet. 16 Haziran 1930, 4. 



154 

 

şarkılar ve türküler karşısında ağlayan, sevinen, mest olan, aradığını bir türlü 

bulamayan ya da kapının ağzında durup içerdeki sesleri çaktırmadan dinleyen pek 

çok konuktan bahseden bu metin dinleyici ile plaklar arasında da oluşan bir mekanı 

bizlere tarif etmektedir.
521

 Yine benzer şekilde “Bedava Çalgı, Bedava Seyir” 

başlığıyla yayınlanan bir köşe yazısında “bir gramofon mağazasının önü 

mahaşerallah: içerde gazeller, şarkılar dışarda da bir sürü bedava dinleyiciler”
522

 

ifadeleriyle mağazalarının sağladığı dinleme alanını bizlere göstermektedir.
523

 

Plakların satıldığı mağazalar müziğin dinlenebilirliğini kolaylaştırmakta ve yeni bir 

eğlence alanı açmaktadır. Sadece mağazalar değil, portatif gramofonun taşınabildiği 

her mekan müziğin alımlandığı özel alanlara dönüşmektedir: vapurlar, sokaklar, 

kahvehaneler
524

…Özellikle toplumun pek çok kesiminin bir arada vakit geçirdiği, 

eğlendiği ve ortak bir ânı-mekanı paylaştıkları kahvehaneler, gramofon vasıtasıyla 

taş plakların dinlenildiği önemli alanlardan biridir. Bu kahvehanelerde yapılan taş 

plak seansları sadece büyük şehirlerde değil aynı zamanda Anadolu’nun pek çok 

yerinde büyük rağbet görmüş; örneğin Urfa, Elazığ, Erzurum gibi şehirlerde 

gramofonlu kahvehaneler şarkıların, Türkçe, Zazaca, Kürtçe türkülerin, gazellerin 

                                                           
521

 “İstanbul Nasıl Eğleniyor”, Milliyet. 9 Nisan 1932, 3. 
522 “Kulak Misafiri: Bedava Çalgı: Bedava Seyir”, Milliyet. 17 Nisan 1930, 4. 
523 Gramofon ve plak fiyatlarının pahalılıkları üzerine net bir şey söyleyemesek bile  ekonomik açıdan 
alınabilirliği kolay olmasa gerektir. Dönemin gazetelerine baktığımızda daha çok Dulcetto, Britanya, 
Columbia, Sahibinin Sesi, Odeon, Deka, Homokord, Zenith gibi gramofon markalarına 
rastlanmaktadır. Fakat herhangi bir kampanya söz konusu olmadıkça ilan edilmeyen fiyatlar 
üzerinden bir değerlendirme yapmak oldukça güçtür. Yine de markaya ve modeline göre değişkenlik 
gösterdiğini görebilmekteyiz: öyle ki 1929 yılında Zenith markalı gramofon iki farklı modeline biri için 
47,50 diğeri için ise 52,50 lira olarak etiket koymuş (Cumhuriyet, 16 Teşrinievvel 1929, 6); Sahibinin 
Sesi yaz tarifesi uyguladığını belirterek fiyatları yeni çıkan gramofonu 77  lira, daha lüks bir modelini 
85 lira olarak ilan etmiştir. (Milliyet, 7 Mayıs 1930, 5) Plaklar da gramofonlarda olduğu gibi özel bir 
seri ya da etiket çıkarmadıkça ilanlarda fiyat belirtmemiştir. Nadiren olsa dahi bu ilanlarla karşılaşmak 
mümkün: örneğin özel olarak çıkarıldığı belli olan serilerden birinde -Columbia’nın Hafız Kemal 
tarafından doldurulmuş “Mevludi Şerif” serisinde (Cumhuriyet, 23 Teşrinievvel 1930, 7)

 
-5 plağın 

1125 kuruş (bir plağa denk gelen fiyat 225 kuruş) olduğunu görmekteyiz. Elbetteki dönemin 
ekonomik atmosferinde bu ürünlerin pahalı ya da ucuz olduğunu -modelden modele değişen veya 
özel üretim nedeniyle farklılaşan ücretler sebebiyle- net bir şekilde bilememekteyiz. Buna rağmen bir 
gazetenin 5 kuruş olduğunu hesaba katarsak bir gramofon edinmek ya da plak biriktirmek pahalı bir 
uğraş olabilir. Her ne kadar ucuz modellerin var olması ve taksit gibi ödeme imkanlarının sunulması 
(örneğin haftada 2 lira ile taksit yapılacağını ilan eden bir mağazada olduğu gibi

523
) alınabilirliği bir 

nebze kolaylaştırmış olsa da toplumun bütün kesiminin alabileceği materyaller değildir. Dolayısıyla 
gramofon alamayan müzik severlerin mağazaların önünü bir dinleme alanına dönüştürmeleri bu 
açıdan önemlidir 
524 “Felek: Gramofon!”, Milliyet. 2 Eylül 1929, 4. (Referans olarak gösterdiğimiz bu köşe yazısında  her 
alanda gramofonların duyulması bizim bahsettiğimiz gibi özel bir an olarak değil de rahatsız edici 
olarak tanımlanmıştır.) 



155 

 

dinlenildiği önemli alanlar olmuştur.
525

 Nitekim gramofon ve plak dükkanlarının 

genellikle büyük şehirlerde bulunması sebebiyle Anadolu’ya Türkçe, Arapça, Kürtçe 

plakların gönderildiğini gazeteye verilen ilanlardan görebilmekteyiz.
526

 

Bahsettiğimiz gramofonlu kahvehaneler, muhtemelen bu mağazalardan getirtilen 

plaklar, yöre halkı için ortak bir müzik dinleme mekanı oluşturmuştur. Aynı melodik 

yapıya sahip fakat ideolojik ayrımlar sebebiyle farklı adlandırmalar ile farklı 

değerlendirilen klasik müzik ile halk müziğinin birlikteliği de yine bu 

kahvehanelerdeki repertuardan anlaşılabilmektedir: Safiye Ayla, Hafız Burhan, 

Ağyazar Akyüz’ün plakları da Erzincanlı Şerif, Malatyalı Fahri, Zaralı Fahri’in 

plakları da halkın severek kahvehanelerde dinleyip takip ettikleri melodileri 

barındırmaktadır.
527

 Böylece popüler müziğin alımlanması dinleyici tarafından daha -

Benjamin’in tabiriyle- ilerici bir tutumla gerçekleşmekte, müzikle kurduğu bağ 

değişmekte olduğu söylenebilir. Benjamin’e göre sanat eseriyle alımlayıcı kitle 

arasında var olan ilişkideki değişim, alımlayıcının zevk almaya yönelik tutumuyla 

eleştirel tutum arasında ortaya çıkmakta, sanat eserinin teknik yolla çoğaltılabilirliği 

alımlayıcıda daha keyif almaya yönelik “ilerici” bir tutum sergilemesini 

sağlayabilmektedir.
528

 Böylelikle dinleyicinin müzik eseriyle kurduğu ilişkide 

aralarında paylaşılan müzikal zevk ve bu zevki oluşturan duygusal bağ odak noktası 

olmuştur. Ayrıca artık bir sanatkarın müzikal ürününü dinlemek, icrasına tanık olmak 

için aynı zaman ve mekan düzleminde bulunmak zorunda değildir dinleyici, 

sanatkarın sesine, icrasına plaklar sayesinde -diğer müzik dinleme alanlarına nispeten 

biraz daha- kolayca ulaşabilmekte; plakların sergilendiği, istenildiği zaman 

dinlenilebildiği, hatta sokaktan geçerken duyulabildiği plak mağazaları ya da 

kahvehaneler, vapurlar, sokaklar gibi alanlar da bu kolaylığı sağlayan önemli 

dinleme mekanlarıdır. 

Blumenthal kardeşler Columbia’nın temsilciliğine geçtikten kısa bir süre sonra 1912 

yılında kurmuş oldukları Feriköy’deki plak fabrikasını Columbia şirketi 1925’te satın 

almış; bir süre daha plak üretimi bu şirketin altında devam etmiş fakat Yeşilköy’deki 

fabrikanın kurulmasıyla birlikte kapanmıştır. 1929’da Yeşilköy’deki plak fabrikası 

ise The Gramofone Company ile Sahibinin Sesi firmalarının ortaklığı neticesinde 

                                                           
525 Tahir Abacı, Gramofonlu Kahvehane: Memleketin Şarkısı Türküsü Üzerine Yazılar (İstanbul: İkaros 
Yayınları, 2013), 8. 
526 Cumhuriyet, 11 Mayıs 1929, 6. 
527 Abacı, Gramofonlu Kahvehane: Memleketin Şarkısı Türküsü Üzerine Yazılar, 144-145. 
528

 Benjamin, “Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”, 69-70. 



156 

 

kurulmuş; Odeon, Columbia ve Sahibinin Sesi firmalarına ait gramofon plaklarının 

kayıt ve çoğaltma gibi pek çok teknik işlemleri burada gerçekleşmeye başlamıştır.
 529

 

Hem profesyonel stüdyolara duyulan ihtiyacın giderilmesi, hem de sürekli yurtdışına 

plak kopyalarının gönderilmesi nedeniyle oluşan problemlerin (masrafların artması, 

plakların kaybolması, vs.) yaşanmaması adına, üretimin ve çoğaltımın artık tek bir 

merkezden yapılıyor olması oldukça önemli bir gelişmedir. Nitekim Yeşilköy plak 

fabrikasının kuruluşu teknik imkanları bu noktada sağlaması sebebiyle üretimin 

canlılığına da katkı sağlayacaktır. 

Fabrikada gerçekleşen üretimin teknik boyutları Türk Musikisi Dergisi’nin 16. 

sayısındaki bir yazıda ayrıntılı bir biçimde açıklanmıştır: stüdyoda mikrofon önünde 

verilen bütün sesleri amplifikatör vasıtasıyla pikap koluna benzeyen safir uçlu bir 

iğneyle seslerin yansıması sağlanmakta; iğnenin titremesiyle de motor sayesinde 

dönen mumum üzerinde hafif veya kuvvetli seslere göre dar veya geniş izler 

oluşmaktadır. İcra edilen eserin tamamı icra olunup mumun doldurulmasıyla ses 

alma cihazından mum alınıp bir müddet sıcak bir dolapta muhafaza edilmekte, sonra 

da üzerlerine inceltilmiş bakır tozları özel olarak kullanılan fırçalarla yedirilmektedir. 

Bakır bir yüzeyin oluşmasının ardından mum kezzaplı banyoya sokulup 

galvanoplasti usulüyle banyoda bulunan saf bakırın etkili olması sağlanmakta ve 

böylelikle mumun bakır yüzünü kaplamaktadır. Bu işlem sonucunda ise yarım 

milimetre kalınlığında bir bakır levha oluşmaktadır. Bu levhadan da biri negatif 

diğeri pozitif olmak üzere iki ayrı kalıp elde edilmekte; her hangi bir sebepten 

oluşabilecek sorundan dolayı yeniden kayıdın alınması gibi uğraştırıcı işlerin külfeti 

ortadan kaldırılmaktadır. Son olarak plakların artık satışa sunulabilmesi için zift, taş, 

gomalak gibi malzemelerden oluşan ve daima sıcak tutulan bir karışım biraz 

yumuşatılıp hamur haline getirilmekte ve müzikal eserlerin içinde bulunduran negatif 

kalıp bu hamurla preslenmektedir. Preslenen plaklar daha sonra ayrıca temizlenip 

zarflarına konulmakta; etiketleri yapıştırılıp satışa hazır hale getirilmektedir.
530

 

Böylelikle de müzik eserleri ayrı ayrı pek çok firmanın ismiyle basılıp gündelik 

hayattaki yerini almaktadır. Teknik açıdan bahsedilen bu pratiklerle taş plaklar 

üretilmekte; bir müzik eseri kendine yeni bir mekan yaratırken tarif edilen 

süreçlerden geçmektedir. Bu oldukça detaylı teknik anlatıya Türk Musikisi 

                                                           
529

 Akçura, “Türkiye’nin İlk Plak Fabrikaları”, 458. 
530

 “Memleketimizdeki Plak Sanayii Üzerine Bir Etüt”, Türk Musikisi Dergisi 16, (1949): 18. 



157 

 

Dergisi’nde yer verilmesi, bize bir yandan sesin bir mekana sahip olma serüveninin o 

dönem içerisinde nasıl gerçekleştiğini ve icracı ile dinleyici arasında bir vasıta olan 

üretim materyalinin nasıl ortaya konulduğunu anlatırken diğer yandan sanatkarın 

sesini bir hafıza mekanına çeviren teknik süreci, yeniden üretilebilirliği ve buna 

verilen önemi göstermektedir. 

Üretilen plakların içeriğine gelince dönemin ilk kayıtlarına ulaşabilmek için 

firmaların yayınladıkları kataloglara bakmak; ya da verilen gazete ilanlarını takip 

etmek gerekmektedir. Bugün kataloglar sadece belli başlı koleksiyonerlerin ellerinde 

olduğu için inceleyebilmek pek mümkün olmasa da Cemal Ünlü’nün Git Zaman Gel 

Zaman adlı çalışması kataloglar hakkında bizlere oldukça derli toplu bilgiler 

sunmaktadır.
531

 Cumhuriyet döneminde yayınlanan ilk kataloglar bizlere dönüşmeye 

başlayan müzikal hayatın ürünlerini, müzik zevklerini özellikle de popülerleşme 

evresinde olan Osmanlı-Türk müziğinin icracılarını, eserlerini göstermektedir. 

Yayınlanan ilk kataloglara bakıldığında: Sahibinin Sesi firmasının köpek resimli 

alametifarikasıyla 1927-1928 yılları arasında bastığı İstanbul’daki ilk plaklarında; 

Hafız Sami’nin seneler önce okumuş olduğu gazellerin yeniden basımları, Riyaseti 

Cumhur Fasıl Heyeti’nin icra ettikleri saz eserleri, Riyaseti Cumhur Senfoni 

Orkestrası’nın çaldığı marşlar, Rehber-i Musiki Heyeti’nin icraları, İstanbul Türk 

Ocağı İhtifal Heyeti’nin seslendirdiği koro ve saz eserleri, Fikriye Hanım 

(Şakrakses)’ın “Ayşe Opereti”nden söylediği şarkılar, Hafız Mahmud Bey’in 

gazelleri, Nezahat Hanım’ın okuduğu fanteziler; Kemençeci Aleko Efendi, Neyzen 

Tevfik, Ağyazar Efendi, Kanuni Artaki Efendi ve Udi Yorgo Efendi’nin icraları gibi 

dönemin tanınan isimlerin sevilen seslerinin yer aldığı görülmektedir.
532

 

Columbia’nın Cumhuriyet dönemi ilk kayıtlarında ise Bimen Şen’in bestelediği 

şarkılar, Hafız Burhan’ın okuduğu gazeller, şarkılar, türküler, ninniler, tango ve 

kantolar; Zeki (Üngör) Bey’in yönetimi altındaki Riyaset-i Cumhur Orkestrası’nın 

icra ettiği “İstiklal Marşı” ve senfonik eserler, Darülelhan Heyeti’nin kâr, peşrev, saz 

semaisi icraları, Hafız Kemal ve Hafız Sadettin (Kaynak)’in okuduğu gazeller ve 

şarkılar; aynı zamanda Neyzen Tevfik’in ve Mesut Cemil’in taksimleri 

bulunmaktadır.
533

 Odeon ise Sahibinin Sesi gibi ilk başlarda Osmanlı döneminde 

                                                           
531

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 253-280. 
532

 Ünlü, Cemal. Git Zaman Gel Zaman, 253-259. 
533

 Ünlü, Cemal, Git Zaman Gel Zaman, 263-270. 



158 

 

kayıt altına aldıkları Hafız Sami, Hafız Osman, Hafız Yaşar, Karakaş Efendi, Safinaz 

Hanım, Şeker Hanım, Meddah Aşkî gibi sanatkarların eski plaklarını yeniden 

yayımlamış; yeni kayıtlarına da Darüttalimi Musiki icralarıyla başlayarak Zeki Bey 

(Çağlarman) ve Hafız Sadettin Efendi (Kaynak)’nin okuduğu duraklar ve gazelleri; 

Hafız Yaşar ve Derviş Abdullah’ın yeni okudukları eserleri, Küçük Ali Bey’in ve 

Hafız Mustafa Efendi’nin söyledikleri Urfa, Eğin, Harput ve Sürmene türkülerini; 

ayrıca Haim Efendi’nin İspanyolca Sefarad şarkılarını plak sektörüne dahil 

etmiştir.
534

 1927-1929 yılları arasında Polydor’un yaptığı kayıtlara bakıldığında da 

yine Darüttalimi Musiki Heyeti’nin, Münir Nurettin’in ve Mesut Cemil’in kayıtlarına 

rastlanmakta gazeller, türküler, şarkılar, taksimler, peşrev ve saz semaileri; Fahri 

Kopuz’un bestelediği “Leblebici Horhor” ve “Kelebek Zabit” operet şarkıları yer 

almaktadır.
535

 Dönemin daha ilk yayınlarında dahi pek çok farklı müzik türünün 

biraradalığı sebebiyle oldukça renkli bir müzikal üretimin olduğunu görmekteyiz. 

Özellikle bu kataloglardan takip ettiğimiz kayıtlarda örneğin Osmanlı’dan kalan eski 

kayıtların yeniden üretimle piyasaya tekrar dahil edildiğine fakat aynı zamanda 

Osmanlı’ya ait müzikal yapıyı dışlayan ulus-devletin tahayyül ettiği sesin marşlar ve 

milli müziği temsil eden senfonik eserlerle dinleyiciye sunulduğuna rastlamakta 

oluşumuz, aslında taş plak sektörünün bir mücadele alanı olarak ortaya çıkışını 

belirten dönemin ilk verileridir. 

Kataloglarda görünen bu isimlerle dönemin günlük gazetelerinin reklam ilanlarında 

da karşılaşılmakta; hatta belli eserlerin tekrar tekrar yayınlandığı görülmektedir. Bu 

reklam ilanlarının çoğu da Osmanlı-Türk müziğinin tanınmış sanatkarlarının 

popülerleşen eserlerine aittir. 1930’lu yılların başında gazetelerdeki ilanlara 

bakıldığında örneğin hanende İbrahim’in, Hafız Ahmet Bey’in, Melahat Hanım’ın, 

Safiye Hanım(Ayla)’nın, Denizkızı Eftalya’nın, Hafız Burhan’ın, Hafız Sadettin 

(Kaynak)’in, Münir Nurettin (Selçuk)’in, Vedia Rıza Hanım’ın plaklarına çokça 

rastlanmakta; okumuş oldukları şarkılar ve gazeller isimleriyle ve numaralarıyla 

birlikte verilmektedir. Seyyan Hanım’ın okuduğu fantezi ve tangolar, Münevver 

Hanım ile Derviş Abdullah Bey’in birlikte düet yaptıkları rast ve nihavent 

makamındaki kantolar, Kemani Nubar Efendi’nin saz taksimlerinin bulunduğu 

plakların reklamları da dönemin gazetelerinde sıkça boy göstermektedir. Aynı 

                                                           
534

 Ünlü, Cemal, Git Zaman Gel Zaman, 272-273. 
535

 Ünlü, Cemal, Git Zaman Gel Zaman, 278-280. 



159 

 

zamanda bu isimler gazino ve eğlence mekanlarının programlarında da yer almakta, 

radyo neşriyatlarında da özellikle duyurulmaktadır. “Şehzadebaşı Hilal Sineması’nda 

gramofon plakları kahramanı Hafız Ahmet Bey..”
536

 gibi, “Sahibinin Sesi baş 

muganniyesi Fikriye Hanım’ı görmek istemez misiniz? Bu akşam saat 9’da 

Küçükçiftlik Parkı’na gidiniz”
537

 ya da “Taksim Panaroma Bahçesi’nde 

Columbia’nın kıymetli muganniyelerinden Makbule Hanım muhteşem saz heyetine 

iştirak etmektedir”
538

 türünde reklamlarla pek çok eğlence mekanı dönemin popüler 

plak yıldızlarının isimlerini ilan ederek dinleyici çekmeyi amaçlamaktadır. Bu ilanlar 

ve reklamlar aynı zamanda popülerleşen geleneksel müziğin yeni aktarım 

dinamikleri ile inşa edilen yeni hafıza mekanlarını bizlere sunmaktadır. Aktarımın 

yeni mekanı olan taş plaklarla popülerleşen geleneksel müzik gazino programları ve 

radyo yayınlarıyla etkileşim halinde kendi mücadele alanını canlı tutmaya 

çalışmıştır. Gazinolar ve eğlence mekanları yıldızlarını tanınmış oldukları firmalarla 

ilan etmekte; radyolardan beğenilen sesler yakın zamanda plak firmalarıyla 

anlaşmakta ya da plaklarla popülerleşen isimler gazinolarda veya radyoda söylemeye 

başlamaktadır. Örneğin dönemin beğenilen sanatkarlarından Safiye Ayla, Eyüp 

Musiki Cemiyeti’nde söylediği bir şarkının beğenilmesiyle kendini plak stüdyosunda 

bulmuş; çıkardığı plakların ardından hemen gazinolardan teklifler almaya 

başlamıştır. Ayla, bu süreci Yıldız dergisine verdiği röportajda şöyle anlatmaktadır: 

O sıralarda Eyüplü Mustafa Bey’in musiki kulübünde nasılsa bir şarkı söyledim. Adolf adlı 

bir Musevi sesimi duyunca büyük bir telaşla beni derhal Polydor plak kumpanyasına götürdü. 

Orada bana üst üste on plak okuttular ve elime de yirmi beş lira sıkıştırdılar. […] Sonradan 

plakları dinleyince beğenmedim. Derhal imhası için müracaat ettim. Halbuki yirmi beş lirayı 

harcamış, kendime kostüm yaptırmıştım. Borç para bulup iade etmek istedim, iş işten 

geçmişti. O sırada Darüttalimi Musikide okuduğum bir şarkı yüzünden müfettişler beni 

Maarif’e şikayet ettiler. Muallimlikten istifa etmek zorunda kaldım. Ve sonra Darüttalimle 

beraber Anadolu turnesine çıktım. Yirmi gün sonra döndüğüm zaman bir de baktım ki 

plaklarım ve Safiye ismi dillerde dolaşıyor. Meşhur olmuş çıkmışım da haberim yok. 

                                                           
536

 Cumhuriyet. 20 Nisan 1932, 6. 
537

 Cumhuriyet. 27 Ağustos 1930, 6. 
538

 Cumhuriyet. 21 Temmuz 1932,7. 



160 

 

Gazinolar ve birahaneler derhal başıma üşüştüler, kimi ayda bin lira, kimi bin beş yüz teklif 

etti. Arkası da malum işte… Böylece bu işe başladık.
539

 

Safiye Ayla’nın plaklarla başlayan serüveni, böylece gazinolarla ve radyoyla devam 

etmiş; halkın severek dinlediği, takip ettiği bir yıldız haline gelmiştir. Yukarıdaki 

deneyimi sırasında ilk okuduğu eserlerle popülerleşen Ayla, gazino reklamlarında da 

bu şarkılarla duyurulmuştur. Örneğin, “ ‘Sevda yaratan’, ‘Şen Gözlerinin Nuru’, 

‘Kaderden mi’ gibi çok sevimli eserleri büyük bir muvaffakiyetle plağa okumuş olan 

Safiye Hanım’ı bugünden itibaren Mulen Ruj’da dinleyeceğinizi tebşir ederim”
540

 

gibi ilanlarla taş plakların açtığı popüler müzik alanının dinleyicileri eğlence 

mekanlarına çekilmeye çalışılmıştır. Bu süreçten farklı olarak Müzeyyen Senar ise 

önce radyo ve gazino programlarında yer almaya başlamış; sesi radyo aracılığıyla 

oldukça beğeni topladıktan sonra plak stüdyolarına girmiştir. Henüz yeni bir okuyucu 

olan Senar, Artaki Candan’ın danışmanlığında bulunan Sahibinin Sesi’ne ilk 

gittiğinde karşılaştığı atmosferi, çalışma arkadaşlarını, kayıt sürecini şu şekilde 

aktarmaktadır: 

Bütün mekan bir odadan ibaretti. Odanın ortasında bir mikrofon ve sazların oturacağı 

sandalyeler bulunurdu. Diğer köşesindeki birtakım aletler aracılığıyla kayıt yapılıyordu. Çok 

küçük olduğum için kayıt tekniği hakkında hiçbir fikrim yoktu. Ancak sonradan öğrendiğime 

göre, kayıt önce tel banta yapılıyor ve sonra tel bantlar taş plak haline getiriliyordu.. Kayıt 

yapılacağı gün sazlar hazır bekliyordu. Keman Nubar Bey; ud Hayriye Hanım, Yorgo Bey, 

Nevres Bey; kemençe Kemal Niyazi Bey, Sotori Bey ve kanun Vecihe Hanım. Ayrıca bir 

plağı müşterek okuyacağımız için Yesari Asım Bey de oradaydı. Şarkıların çoğunu radyo 

programları sırasında birkaç kez okumuştum. Önce eserler sıraya kondu ve tek tek okunarak 

provası yapıldı. Ben o gün bugündür kayıt yapmak için stüdyoya girdiğimde, çok kere bu iş 

sabah başlar ve akşam biter. Ama bu süre her hâlükârda üç dört günü aşmamıştır.[…]Çok 

tecrübesiz olmama ve ilk defa plak doldurmama rağmen, sabah başlayan çalışma, sadece bir 

saat öğle yemeği molası hariç, akşam bitmişti. Zaten günün teknolojisine göre böyle olma 

gereği de vardı.
541

 

                                                           
539

 “Bir Türk Yıldızı: Safiye”, Yıldız, 15 Mayıs 1939, 27. 
540

 Cumhuriyet. 9 Teşrinievvel 1930, 7. 
541

 Radi Dikici, Cumhuriyet’in Divası Müzeyyen Senar, 51. 



161 

 

Aktardığımız bu iki anı, bir yandan plakların, radyonun ve gazinonun birbirini 

etkileyerek geleneksel müziği beslediğini ve daha fazla dinleyiciye ulaşmasına, 

dinlenmesine dolayısıyla popülerleşmesine birlikte katkı sağladığını göstermektedir. 

Diğer yandan da popülerleşen bir müzik geleneğinde, “yıldız” yaratımının tanıklığını 

sunmaktadır. Buraya kadar konulan malzemenin izinden, Erken Cumhuriyet’in 

müzik politikalarına karşı geleneksel müziğin gösterdiği direnişinin plakların, 

eğlence mekanlarının ve radyonun birbiriyle iç içe geçtiğinin görüldüğü popüler 

kültür alanında gerçekleştiği öne sürülebilir. Bu sebeple de bu üç alan arasındaki 

ilişki oldukça önemlidir. Özellikle de dönemin dönüşen kültürel hayatında radyonun 

plaklarla olan ilişkisi hem popüler müziğin oluşumundaki beraberlikleri açısından 

hem de radyo neşriyatının plaklar vasıtasıyla kaydedilip arşivlenmesi, geleneksel 

müziğe böylelikle yeni bir hafıza mekanı sunulması açısından dikkat çekicidir. 

Nitekim yukarıda Müzeyyen Senar’ın bahsettiği isimler radyoda çalışan, icrada 

bulunan, seslerini, enstrümanlarını halka radyo vasıtasıyla duyuran sanatkarlardır. 

Ayrıca radyoda canlı yayınların olmadığı zamanlarda taş plak yayınları yapılmakta; 

günlük gazeteler ya da haftalık dergiler üzerinden ilan edilen radyo programlarında 

da bu plak yayınlarının saatleri duyurulmaktadır. Örneğin; 1934’te Milliyet 

gazetesinde ilan edilen radyo programında Müzeyyen Senar duyurulmakta, 

plaklarının radyoda yayınlanacağını bildirilmektedir. İlan şöyledir: “İstanbul 

Radyosu’nun en genç yüksek musiki tekniğine vakıf olan muganniyesi Müzeyyen 

Hanım’dır. Kendisi perşembe akşamları Cemal Kamil Heyeti takımına refakat 

etmektedir. Bundan maada Müzeyyen Hanım’ın plağa anrejistre edilmiş şarkıları da 

plak neşriyatı kısmında dinletilmektedir.”
542

 

Aynı şekilde yıllar sonra Radyo Haftası dergisinde de bu tür duyurulara oldukça 

fazla rastlanmaktadır; bir duyuruya göre “İstanbul Radyosu’nda Perihan Sözeri, 

Sabite Tur ve Hamiyet Yüceses’in konserleri evvelce doldurulan hususi plaklardan 

çalınmaktadır.”
543

 Bu gibi reklam içerikli duyuruların gazetelerde ve dergilerde 

çokça yer aldığı düşünüldüğünde; radyolardaki plak yayınlarının eserlerin ve eserleri 

okuyan sanatkarların görünürlüğünü sağladığını; böylelikle de popülerleşmelerinde 

etkili bir rol oynadığını söyleyebiliriz. Bunun yanında radyo, popüler olanın ilanıyla 

birlikte kendi dinlenme potansiyelini arttırmaya yönelik bir yayın stratejisi izlemiştir 

                                                           
542

 “En Genç Radyo Muganniyesi”, Milliyet. 21 Mart 1934, 5. 
543

 Radyo Haftası 75, (1951): 18. 



162 

 

diyebiliriz. Ayrıca radyonun plak sektörüyle kurmuş olduğu bu ilişki başka 

tartışmalara da zemin hazırlamıştır. Örneğin her ne kadar sanatçıları anons etse de 

radyonun neşriyat sırasında firmaların ismini anmaması dönemin gazetelerinde uzun 

bir müddet sürecek telif tartışmalarını gündeme getirmiş; hatta İstanbul Radyosu bu 

hususta eleştirilmiştir.
544

 Yeni oluşan telif tartışmaları aslında üretim-tüketim 

ilişkilerinin henüz oturmaya başladığını, bu ilişkilerin yayınlarda daha gelişmemiş 

olduğunu göstermektedir. Telif haklarına değinmişken ilgili olarak yine aynı 

zamanda yaşanılan bir hadise bu durumu örnekler niteliktedir. Yeni Gün gazetesinin 

8 Mart 1931 tarihli bir haberine göre edebiyatta görülen intihal davasına benzer bir 

dava ilk kez müzik alanında da görülmüş; Hafız Sami, plak kayıtlarında sesini taklit 

edip ismini kullandığını iddia ettiği piyasada “Küçük Hafız Sami” ünvanıyla tanınan 

Selanikli Hafız Numan Efendi’ye dava açmıştır.
545

 Haberde bu durumun ilk kez 

yaşandığına yönelik kullanılan ifade de telif haklarının hukuk düzleminde henüz yeni 

yeni şekillenmeye başladığını göstermesi açısından önemlidir.1934 yılında müzik 

inkılabı adına kurulan Musiki Komisyonu’nun aldığı kararları bu noktada 

hatırlamakta yarar vardır. Ulusal müziğin yaratılması için yapılması gerekilenlerin 

konuşulduğu bu kurulda bir yandan “alaturka” plakların yasaklanması üzerine 

konuşulurken bir yandan da telif hakları hakkında da kararlar alınmıştır.
546

 Böylelikle 

üretim-tüketim ilişkisini hukuksal alanda korumaya alınması sağlanmıştır. İktidar 

ilişkilerinin sürekli dönüştüğünü, devletin sadece bir zor aracı olmadığı da aslında bu 

örnekte de görülmektedir. Nitekim 1934 yılında milli müzik adına alınan kararlar ve 

resmi söylem her ne kadar Osmanlı-Türk müziğinin karşısında olmuşsa da telif 

hakları kapsamında geleneksel müziğin icracılarının ve bestekarlarının haklarına dair 

tartışmaların gerçekleşmesi de dikkat çekicidir. 

Radyolardaki plak neşriyatlarına tekrar dönecek olursak; canlı yapılan ya da daha 

sonra yayınlanması için özel hazırlanan kayıtlar da teknolojinin ilerlemesiyle birlikte 

artık radyoda kayıt altına alınmakta ve ileride tekrar çalabilmek adına 

arşivlenmektedir. Bu pratiğe dair yine gazetelerde pek çok teknik bilgi içeren 

metinler yer almakta; örneğin 6 Mart 1935 yılında Milliyet gazetesinde yayınlanan 

Radyo ile Plağın Bağlılığı başlığını taşıyan metinde olduğu gibi radyo yayınlarının 

plaklara nasıl alındığına dair teknik bilgilere yer verilmektedir. Verilen bilgilerde 

                                                           
544

 “Radyonun Neşriyatı”, Yeni Gün, 4 Mayıs 1931, 7. 
545

 “İstanbul İçin Yeni Bir Dava”, Yeni Gün, 8 Haziran 1931, 1. 
546

 “Ulusal Musikimize Verilecek Yol Ne Olacaktır?”, Milliyet, 25 Teşrinisani 1934, 1. 



163 

 

radyolardaki kayıtlar için taş plakların sadece 3 ile 7 dakika arasında bir süreyi 

kaydedebilmesi sebebiyle sesli filmler için kullanılan ve daha uzun süreli ses alabilen 

plakalar kullanılmakta olduğu; neşriyat sırasında da plak değiştirirken oluşan boşluğu 

en aza indirmek ve iğne hışırtısını yok etmek adına ayrıca aletlerden yardım alındığı 

belirtilmektedir.
547

 Radyo neşriyatında sürekli canlı konserlerin yapılamayacağı 

düşünüldüğünde bu üretim pratiğinin icra ile dinleyici arasında oluşturulan bağın 

sürekliliğinin sağlanması açısından önemli olduğu söylenebilir. Nitekim bu sayede 

alınan kayıtların tekrar dinlenebilirliği olanaklı hale gelmiş; sanatkar ile dinleyicisi 

arasındaki zamansal ve mekânsal aralık bu kayıtlarla kapatılmaya çalışılmış; sanatkar 

radyoda var olmasa da sesini dinleyicisine bu kanal üzerinden duyurabilmiştir. Aynı 

zamanda radyonun arşivlediği kayıtlar dönemin müzikal hafızasının taş plaklara 

alınmasını sağlamış; dolayısıyla da her ne kadar kısıtlı yayınlar olsa da Osmanlı-Türk 

müziğinin icraları da yeni oluşan hafıza alanına dahil olarak zengin bir repertuar 

oluşturmuştur. 

Radyo arşivleriyle oluşmaya başlayan hafıza alanı gibi o dönem yapılan Darülelhan 

kayıtları da bu çerçevede oldukça önemlidir. Nitekim öncelikle ikinci bölümde uzun 

uzun değindiğimiz Anadolu’nun ezgilerini toplamaya yönelik gezilerde kullanılan 

yüzlerce fonograf kayıtları Pathe firmasından ısmarlanan fonografla kaydedilmeye 

başlanmış
548

; daha sonraki yıllarda Sahibinin Sesi, Columbia, Odeon gibi firmalara 

ait çanta formundaki gramofonlar yardımıyla kayıtlara devam edilmiştir.
549

 Ünlü’nün 

belirttiğine göre, Columbia firmasının temsilcileri olan Blumenthal kardeşler 

Darülelhan’a destek olmak adına yurtdışından özel plaklarla birlikte bir gramofon 

getirtmiş; fonograf yerine bu plaklar ve gramofon kullanılmıştır. Böylece 

konservatuarın topladıkları Anadolu ezgileri Tasnif Heyeti tarafından notaya alınıp 

yeniden stüdyo kaydı gerçekleştirilmiş ve kayıtlar Columbia ortaklığıyla piyasaya 

sürülmeye başlanmıştır.
550

 Halk ezgileri için söz konusu olan arşiv oluşturma 

çabaları Osmanlı-Türk müziği için de geçerli olmuş; konservatuarın sadece eserleri 

tespit etmesi ve notaya alması için oluşturduğu heyet; meşk zinciriyle o güne kadar 

bellekten belleğe aktarılmış pek çok eseri notaya almışlardır. Zekaizade Ahmet Irsoy, 

Muallim İsmail Hakkı Bey ve Rauf Yekta Bey (daha sonra ölüm ya da ayrılık ile 

                                                           
547

 “Radyo ile Plağın Bağlılığı”, Milliyet, 6 Mart 1935, 5. 
548

 Gönül Paçacı, “Cumhuriyetin Sesli Serüveni”, 17. 
549

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 217. 
550

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 218. 



164 

 

kadrolara dahil edilen Ali Rıfat Çağatay, Suphi Ezgi, Mesut Cemil) gibi dönemin 

önemli müzik bilimcileri ve meşk sistemiyle de eğitim görmüş konservatuar 

hocalarından oluşan bu heyet; Osmanlı’nın sözlü hafızasına dair önemli çalışmalarda 

bulunmuş, o yıllarda hayatta bulunan eski ustalar, hanendeler, zakirbaşılar ve 

ayinhanlar bir araya getirilerek belleklerine aldıkları eserlerin notaya geçirilmesini 

sağlamıştır.
551

 Yine Columbia firmasının desteğiyle saz semaisi, kâr, peşrev, ağır ve 

yürük semai gibi klasik formlarda birçok eser Darülelhan Heyeti tarafından 

seslendirilerek taş plaklara alınmış; bir kısmı konservatuar bünyesinde arşive 

kaldırılırken bir kısmı da piyasaya sürülmüştür.
552

 Dönemin gazetelerine de halk 

şarkılarının ve klasik eserlerin bulunduğu Darülelhan plaklarının satışa sunulduğuna 

dair reklamlar verilmiş; dinleyicilere Columbia şirketi tarafından Darülelhan 

Heyeti’nin plakları sıkça duyurulmuştur.
553

 Reklam ilanlarına ek olarak ilgili çeşitli 

haberlerden edindiğimiz bilgilere göre plaklara eserleri seslendiren icra heyetinde 

Kemani Reşat, Tanburi Dürri, Udi Sedat, Kemançeci Cemal, Neyzen Tevfik, Hafız 

Kemal ve Hafız Kemal gibi dönemin tanınan isimler bulunmakta ve bu isimler 

tarafından da senede 120 eser plaklara alınmaktadır. Fakat bu yoğun müzikal üretim 

her ne kadar konservatuar yönetimi tarafından bir müddet sonra engellenmek istense 

de kayıtlar geçmişin hafızasını kaydetmeye ve popüler alana aktarmaya devam 

etmiştir.
554

 Dolayısıyla hem konservatuarda eğitimi yasaklanan hem de her türlü icra 

faaliyetine kısıtlama getirilmek istenen Osmanlı-Türk müziği için bu kayıtlar hem 

sözlü kültür pratikleri ile aktarılan geleneksel müzik için yeni bir hafıza alanı 

oluşturmuş hem de bu alanın popüler kültürle birbirine eklemlenmesini sağlamıştır. 

Erken Cumhuriyet’in kültür politikaları çerçevesinde düşündüğümüzde oluşan bu 

hafızanın, önemli bir mücadele alanı yarattığını söyleyebiliriz. Nitekim bu çalışmada 

daha önce ayrıntısıyla ortaya konduğu gibi, ulus devletin “ideal” olarak tanımladığı 

milli müzik tariflerinden Osmanlı-Türk müziği dışlanarak konservatuardan eğitimi 

yasaklanmış, miadını doldurmuş bir gelenek olarak görüldüğü için de arşivlenip 

müzeye kaldırılmasına dair tasnif çalışmaları başlatılmıştır. Fakat görüldüğü üzere, 

bu çalışmaların aynı zamanda plak teknolojisiyle birlikte plak firmaları tarafından 

piyasaya dolaşıma sokularak halka sunulmuş, böylelikle de geleneksel müziğin 

                                                           
551

 Mehmet Güntekin, İstanbul’un Yüz Musikişinası (İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür 

A.Ş. Yayınları, 2010), 77. 
552

 Ünlü, Cemal. Git Zaman Gel Zaman, 269-270. 
553

 “Muhterem Halkımızın Nazarı Dikkatine”, Milliyet. 26 Mart 1929, 3. 
554

 “Konservatuardaki Heyetler”, Milliyet. 8 Mart 1932, 3. 



165 

 

popülerleşmesine olanak tanınmıştır. Konservatuarda kendine arşiv dışında bir alan 

bulamayan Osmanlı-Türk müziği böylelikle dışlanan unsurlarıyla birlikte popüler 

kültür alanında direnişini sürdürmüştür. Dolayısıyla geleneksel müziğin -Nora’nın 

tabiriyle hafızayı kapı dışarı etmek ve bayağılaştırmak isteyen- tarihe
555

 mal 

edilmesine yönelik doldurulan plaklar; yeniden üretilebilirliği sayesinde müzikal 

hafızanın da bir mücadele alanına dönüşmesini sağlamıştır. 

Altını çizmeliyiz ki bahsettiğimiz müzikal hafızayı yaratan sadece arşiv maksatlı 

doldurulmuş plaklar değildir; müziğin kaydedilip sonraki nesillere aktarılmasını 

sağlayan bütün plaklar bizzat hafıza alanını oluşturmaktadır. Bu hususta Osmanlı-

Türk müziğinin geleneksel aktarım pratikleri düşünüldüğünde meşkin tekrara ve 

taklite dayalı unsurlarının plaklarda devam edebilmiş olduğunu söyleyebiliriz. 

Örneğin 1950’li yılların önemli radyo sanatkarı olan Alaaddin Yavaşça anılarında 

henüz küçük yaşlarındayken eve gelen özellikle de Tanburi Cemil Bey’in ve Münir 

Nurettin Selçuk’un plaklarının kendisinde ne kadar etki ettiğini; bu plaklardaki 

eserlerin tümünü ezberine aldığını belirterek
556

 müzikal icrasının ilk meşklerini 

plaklarla gerçekleştirmiş olduğunu aktarmaktadır. Alaaddin Yavaşça gibi yine 

1950’li yıllarla beraber radyoda ve eğlence mekanlarında, ardından plaklarda ve 

sinemada halk tarafından beğeniyle takip edilen Zeki Müren’in çocukken yüzden 

fazla eser bildiğini ve evlerinde bulunan Müzeyyen Senar’ın plaklarından çok şey 

öğrendiğini verdiği röportajlar vasıtasıyla öğrenebilmekteyiz.
557

 Röportajlarda 

Müzeyyen Senar için kullanmış olduğu “…onun konseri radyoda olsun, plaklarda 

olsun çok ilgimi çeken konserlerdi. Uzaktan giyabi hocam diyebilirim”
558

 ifadeleri 

hafızaya dayalı bir öğrenim pratiğinin plaklar üzerinden gerçekleştirildiğini gösteren 

bir örnektir. Aynı şekilde Osmanlı’nın son dönemlerinde yapılmış olan Tanburi 

Cemil Bey’in plak kayıtları da bir hoca mahiyetinde değerlendirilmiştir. Farklı 

enstrümanlar üzerinde çalışsalar dahi üslup açısından Tanburi Cemil Bey’in 

kayıtlarından Cinuçen Tanrıkorur, Niyazi Sayın, İhsan Özgen ve Necdet Yaşar gibi 

sanatkarların etkilenmiş olduklarını bilinmektedir.
559

 Özellikle tanburi Necdet Yaşar, 

                                                           
555

 Nora, Hafıza Mekanları, 19. 
556 Şen, Alaaddin Yavaşça, 30. 
557 Aktaran: Şeyma Ersoy Çak ve Şefika Şehvar Beşiroğlu, Bir Muhabbet Kuşu: Postmodern Göstergeler 
Işığında Zeki Müren (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2016), 49. 
558 Çak ve Beşiroğlu, , Bir Muhabbet Kuşu: Postmodern Göstergeler Işığında Zeki Müren, 49. 
559 Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz: Geleneksel Osmanlı/Türk Müziğinde Öğrenim ve İntikal, 191. 



166 

 

plakların bu noktadaki önemine pek çok mülakatında değinmiş, Tanburi Cemil 

plaklarının sanatına olan etkisini şu şekilde ifade etmiştir: 

Kapalıçarşı’ya koştum. İç Bedesten’de bir küçük dükkan vardı. İlk olarak Tanburi Cemil 

Bey’in Ferahnak Taksim’ini orada buldum, orada dinledim, orada aldım… Hakikaten 

Ferahnak Taksim beni büyülemişti, halen de büyülüyor. Ondan sonra talebe harçlığımı hep 

taş plaklara yatırdım. Plaklarını dinleyerek Tanburi Cemil Bey’i anlamaya çalıştım.
560

 

Yukarıda örneklerini aktardığımız birçok sanatçı taş plaklar aracılığıyla bu aktaım 

halkasına dahil olmuş; müzikal hafızayı sadece repertuar açısından değil üslup 

edinme noktasında da plaklar ile edinme imkanı bulmuşlardır. Fakat plakları değil bir 

meşk aracı müzikal üslubu bizzat bozan bir meta olarak değerlendiren görüşlerin 

mevcut olduğunu da söylemek gerekir. Örneğin Türk Musikisi Dergisi’nin 

yazarlarından Fikret Kutluğ’a göre, plaklar halkın müzik zevkini bozmakta; “iyi ve 

güzel yerine ne olduğu belirsiz ve şuursuz bir zevkin yerleşmesine sebep 

olmaktadır.”
561

 Yine Erken Cumhuriyet döneminin önemli sanatkarlarından biri olan 

Kemal Niyazi Seyhun da taş plakları halkın müzik terbiyesini kötü yönde etkilediğini 

ifade etmiş; sadece popüler eserlerin yayınlanmasından dolayı halkın müzik zevkinin 

bozulacağından endişe duyduğunu belirtmiştir.
562

 Ona göre: 

Plakların çok revaç bulması Türkiye’de musiki hayatının, harekatının ne kadar fakir 

olduğuna büyük bir delildir. Konderlerin yerine kaim olan plaklar hususi ve küçük 

meclislerde çalındığı için bu artık içtimai bir terbiye mahiyeti almaktan çıkmıştır ve 

binaenaleyh halkın ruhi terbiyesi üzerinde menfi bir şekilde tesirler icra etmekte ve bilhassa 

işrete sevk ettiği için musikinin esaletini gidermektedir. Ve bunların hepsinin fevkında olarak 

da halkın musiki zevki ölüyor, çünkü şirketler yüksek eserleri plağa almamakla bilakis sürüm 

yapmak için hafifmeşrep parçaları tamim etmektedir.
563

 

Yukarıda yer verilen görüşlere paralel olarak dönemin diğer aydınları ise halkın 

plaklara rağbet göstermesini konservatuardan ve diğer eğitim kurumlarından 

                                                           
560 M. Selim Gökçe, “Necdet Yaşar: Yahya Kemal Bana Küçük Cemil’im Derdi”, Türk Edebiyatı Aylık 
Fikir ve Sanat Dergisi 393 (2016): 49. 
561 Fikret Kutluğ, “Plak İşi”, Türk Musikisi Dergisi 24 (1949): 17. 
562Deniz Seltuğ, “Cemil Bey Tanıklığında Türk Müziğinde Sosyokültürel Dönüşümler ve Taş Plak”, 
Tanburi Cemil Bey: Sempozyum Bildirileri, Haz. Hasan Baran Fırat ve Zeynep Yıldız Abbasoğlu 
(İstanbul: Küre, 2017), 180. 
563 Aktaran: Seltuğ, “Cemil Bey Tanıklığında Türk Müziğindeki Sosyokültürel Dönüşümler ve Taş Plak”, 
180. 



167 

 

Osmanlı-Türk müziğinin kaldırılmasına bağlamışlar ve bu yasaklama ve 

kısıtlamadan gramofon şirketlerinin kârlı çıkmış olduğunu vurgulamışlardır. 

Örneğin, Peyami Safa’nın Cumhuriyet gazetesinde yapmış olduğu müzik 

anketlerinde konservatuar müdürü Ziya Bey, bu konudaki düşüncelerini “Biz 

konservatuardan müzik tedrisatını kaldırınca memlekette milli musikimize karşı 

alaka ve iştiyak büsbütün arttı. O zamanlar bir iki plak fabrikası vardı, bugün altı 

tane”
564

 diyerek eğitim kısıtlamasıyla plaklara olan ilgiyi birbiriyle ilişkilendirmiştir. 

Aynı şekilde yine Peyami Safa’nın anketine katılan Rauf Yekta Bey konuyla ilgili 

şunları ifade etmiştir: 

Derslerimizin tatili şüphesiz şahsımdan ziyade memlekette milli musiki kültürüne vurulmuş 

bir darbe oldu… Netice ne oldu? Halk, musikisine bir kat daha sarıldı, açık gözlü gramofon 

kumpanyaları bu fırsatı ganimet bildi ve kısa bir müddette birkaç milyon Türk lirası bu 

kumpanyaların veznesine aktı.
565

 

Bu ifadelerle, dinleme pratikleri plaklara yönelen halkın ilgisini yine eğitim 

kısıtlamalarına dayandırmıştır. Bunun gibi ifadeler aslında dönemin popüler müziğini 

şekillendiren taş plakların, devletin müzik üzerindeki hegemonyasına karşı bir 

mücadele alanı olarak ortaya çıkışını işaret etmekte geleneksel müziğin kitlesel 

üretim alanı bulmuş olması sayesinde dinleyicisine daha kolay ulaşarak kısıtlayıcı ve 

yasaklayıcı politikalara karşın halkın beğenilerine ve zevklerine göre müziğin 

alımlandığını açıklamaktadır. Nitekim kataloglarda, reklam ilanlarında, radyo ve 

gazino programlarında gördüğümüz üzere toplumsal hayatın içinde zaten bu müziğin 

hem dinleyicisi hem de üreticisi olarak halk, kendi türkülerine, şarkılarına, ağıtlarına 

sağlanan bu yeni bir hafıza alanlarıyla yönetimin hegemonyasına karşı direnmiştir. 

Dönemin gündelik eğlence pratiklerinde plakların varlığına yeniden dönecek olursak 

radyoda Osmanlı-Türk müziğinin yasaklanması -ikinci bölümde anlattığımız üzere- 

pek çok tartışmayı da beraberinde getirmiştir. Cemal Ünlü’nün belirttiğine göre 

eğlence mekanlarındaki icraların ve plaklara okumanın da yasaklanacağına dair 

tartışmalar plak firmalarının ve sanatkarlarının temkinli davranıp bir müddet halk 

şarkıları üzerinden yayın yapmalarını sağlamış; fakat yine de ezgilerin icraları 

genellikle yerel sazlar yerine keman, kanun veya tanbur gibi enstrümanlar eşliğinde 

                                                           
564

 “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet. 8 Kanunuevvel 1932, 1. 
565

 “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet. 11 Kanunuevvel 1932, 1. 



168 

 

gerçekleşmiştir.
566

 Her ne kadar halk müziği icralarının yoğunlaşması söz konusu 

olsa da dönemin plak ilanlarına bakıldığında operetlerin, tangoların, türkülerin ve 

şarkıların birbirine geçmiş olduğu, birbiriyle etkileşim yaşadığı görülebilmektedir. 

Böylelikle Osmanlı-Türk müziği dinleyicisinin de zengin içerikli yayınlar sayesinde 

gündelik hayattaki müzik dinleme pratiklerinin daha çok plaklara yöneldiği 

söylenebilir. Nitekim “milli müzik” tartışmalarının yapıldığı; Osmanlı-Türk 

müziğinin radyolardan yasaklandığı bir ortamda geleneksel müziğin sanatkarlarının 

farklı türde yayınladıkları pek çok plak, gazetelerde reklam ilanı olarak 

duyurulmaktadır. Örneğin 1935 yılına ait bir plak ilanında
567

 Safiye Hanım 

(Ayla)’nın okuduğu “Yalnızca benim ol” ve “Saatlerce baş başa” şarkılarının; 

Seyyan Hanım’ın “Güvercin” fokstrotunun, Mustafa Bey’in hüzzam makamındaki 

gazelinin; Birsen Şemsi’nin “Ege sevgi yurdudur” tangosunun yer aldığı 

görülmektedir. Bunun gibi pek çok ilanda rastladığımız farklı türdeki icralar dönüşen 

kültürel hayata karşı Osmanlı-Türk müziğinin popülerleşirken gösterdiği reaksiyonu, 

bir diğer ifadeyle mücadele alanı içinde yaşadığı etkileşimleri belirtmektedir. Yine 

benzer bir şekilde başka bir gazete ilanında
568

 da Fahriye Hanım’ın okuduğu şarkılar; 

Münir Nurettin’in seslendirdiği tangolar; Umran Hanım’ın söylediği türküler, 

Müzeyyen Hanım (Senar)’ın şarkıları; Vasfi Rıza ile Bedia Hanım’ın okudukları 

Deli Dolu ve Lüküs Hayat operetinden parçalar bir arada yayınlanmakta; o yıllarda 

şekillenen farklı bir çok müzik zevkinin aynı anda duyurulması ve yayılması 

sağlanmaktadır. Ayrıca o yıl Cemal Reşit Rey’in içerisinde alaturka icralarla 

zenginleştirdiği Lüküs Hayat operetinin de yasaklanmış olduğu düşünüldüğünde bu 

tür ilanlar popüler müziğin taş plaklar aracılığıyla yasak ya da kısıtlamalara karşı 

nasıl bir mücadele alanı oluşturduğunu göstermesi açısından önemlidir. Yeni kurulan 

ulus-devletin idealize ettiği Batı müziğiyle halk ezgilerinin sentezinden oluşacak olan 

milli müzik tahayyülünün gerçekleşmesi adına uyguladığı politikalar popüler kültür 

alanında farklı işlemiş; Osmanlı-Türk müziği dışlanıp yasaklansa da dönemin diğer 

müzikleri ile iletişim halinde olması sebebiyle dönüşerek uyum sağlamış hem de 

diğer müzik kültürlerine sirayet ederek kendinden parçalar da bırakarak direnmiştir. 

Nitekim bu direncin ve uyumun bir arada olduğu, bir arada üretildiği, yeni 

sentezlerin iç içe geçtiği alan olarak  taş plaklar da Hall’un bahsettiği anlamda bir 

                                                           
566

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 325. 
567

 “Sahibinin Sesi Bayramlık Plaklar”, Cumhuriyet. 10 Mart 1935, 8. 
568

 “Yenilik, Neşe Hissiyat”,  Cumhuriyet. 21 Şubat 1935, 8. 



169 

 

mücadele alanını tanımlamaktadır. Hall’un reform süreçleriyle ilgili olarak halkın 

hem direnişinin hem de rıza ve uyumlanmasının popüler kültür alanında birlikte 

gerçekleştiğini öne sürdüğünü
569

 hatırlayacak olursak, tüm dönüşümlerin 

gerçekleştiği uyum ve direnç pratiklerinin ikili hareketi bu mücadele alanında, taş 

plaklar üzerinden sunulan bu müzikal eserlerde görülebilmektedir. 

Bülent Aksoy’un da belirtmiş olduğu üzere Erken Cumhuriyet dönemi müzikal 

ürünlerine bakıldığında yasaklamalara, dışlamalara ve kısıtlamalara rağmen türler 

arasında keskin bir ayrım görülmemektedir. Ona göre, üretim sürecinde geleneksel 

müziğin içerisinde Batı müziğinin etkileri hissedilirken; aynı zamanda Batı müziği 

tekniğiyle bestelenen eserlerde geleneksel müziğin izleri bulunmaktadır.
570

 Nitekim 

bu etkileşimin yansımaları Yesari Asım Arsoy’un, Sadettin Kaynak’ın, Münir 

Nurettin Selçuk’un, Kaptanzade Ali Rıza Bey’in, Muhlis Sabahattin Bey’in ve daha 

pek çok geleneksel müzik bestekarının eserlerinde ritmik ve formsal açıdan 

yerleşmeye başlamış; geleneksel üslupla tangolar, kantolar, marşlar, operet ve revü 

şarkıları bestelemişlerdir. Bu dönemde bestelenen kantolar özellikle dikkat çekmiş; 

cumhuriyet öncesinde sadece sahnelerde temsil edilirken Cumhuriyetle birlikte daha 

çok taş plaklarla popülerleşmiş bir tür olarak ortaya çıkmış, hatta doğrudan plaklar 

için üretilmeye başlanmış, Makbule Enver, Mahmure Handan, Mahmure Şenses, 

Neriman Hanım ve Beşiktaşlı Kemal Şenman gibi sanatkarlar dönemin plaklara en 

çok kanto okuyan isimleri olmuştur.
571

 Aslında Batı eğlence formlarından biri olan 

ve keman, trompet, klarnet ve zilden oluşan orkestralar eşliğinde sahnelenen 

kantolar, Batılılaşma ile birlikte Osmanlı-Türk müzik geleneğine eklemlenmiş ud, 

cümbüş, çalpara ve kanun gibi sazlarla çalınmaya başlanmış, böylelikle 

yerelleştirilmiştir.
572

 Aynı şekilde Arjantin’den Avrupa’ya, oradan da Türkiye’nin 

müzik dünyasına sirayet eden bir dans müziği olan tango, 1930’lu yılların en popüler 

müzik türlerinden biri olmuş,
573

 hem geleneksel müzik hem de Batı müzik esaslarına 

göre okuyan pek çok sanatkar tarafından plaklara okunmuştur. Seyyan Hanım’dan 

duyduğumuz “Ayrılık”, “Mazi”, “Necla”, “Çaldın”, “Mavi Çiçek”; Melahat Kazım 

Hanım’ın icrasıyla “Şu İstanbul’un kızları”; Bayan Gönül’ün okuduğu “Suna” ve 

                                                           
569

 Özbek, Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, 58-59. 
570

 Aksoy, “Cumhuriyet Dönemi Musikisinde Farklılaşma Olgusu”, 32. 
571

 Murat Meriç, Pop Dedik. (İstanbul: İletişim, 2017), 151. 
572

 Meriç, Pop Dedik,150-151. 
573

 Meriç, Pop Dedik, 171. 



170 

 

“Özleyiş”; Birsen Şemsi’nin “Sensiz Hayat” tangoları -gazete ilanlarında da sıkça 

gördüğümüz üzere- dönemin popüler tango şarkılarını oluşturmaktadır. 

Farklı müzik kültürleriyle popüler kültür sayesinde yaşanan bir başka etkileşim de 

daha önce bahsetmiş olduğumuz film müzikleri ile gerçekleşmiştir. Mısır filmlerinin 

üzerlerine yapılan adaptasyon şarkılar dönemin en rağbet gören eserleri olarak ortaya 

çıkmış; bu da geleneksel müzik formlarının dönüşmesini, fantezi türünün doğmasını 

sağlamıştır. O dönem hem Mısır yapımı hem de yerli yapım olmak üzere pek çok 

filmin müziği Müzeyyen Senar, Münir Nurettin, Hafız Burhan ve Safiye Ayla gibi 

tanınmış ve sevilen sanatkarlar tarafından plaklara söylenmekte; Sadettin Kaynak, 

Selahattin Pınar, Şükrü Tunar gibi bestekarların bu filmler için ürettiği  fantezi, şarkı 

ve tango türündeki pek çok müzikal ürün onların sesiyle dinleyiciye tanıtılmaktadır. 

Müzeyyen Senar ve Münir Nurettin’in Odeon’a okudukları Leyle ile Mecnun ve 

Harunreşid’in Gözdesi filmlerine özel yapılan “Derman kâr eylemez”, “Enginde 

yavaş yavaş”, “Leyla bir özge candır”, “Ne yaptım kendimi nasıl aldattım” gibi 

şarkılar; Hafız Burhan’ın Columbia’ya söylediği Aşkın Gözyaşları adlı filmdeki aynı 

adı taşıyan tangosu; ya da yerli bir film olan Kahveci Güzeli’nde Münir Nurettin’in 

Odeon için söylediği “Ela gözlerini sevdiğim dilber”, “Zeynebim uçtu gitti” gibi 

şarkıları
574

 dönemin oluşan popüler müzik repertuarına önemli katkılar sağlamıştır.  

Yukarıda bahsedilen etkileşimler çok sesli Batı müziği formunda bestelenen 

eserlerde de yaşanmıştır. Nitekim Batı müziği tekniğiyle ulusal müzik yaratmaları 

beklenen A. Adnan Saygun, Necil Akses, Ulvi Cemal Erkin, Ferit Alnar ve Cemal 

Reşit Rey besteledikleri konçertolarda, süitlerde, opera ve operetlerde geleneksel 

müziğin makam yapısından etkilenmişler; saba, bestenigar, dügah gibi makamları 

eserlerinde kullanmışlardır.
575

 Özellikle de Cemal Reşit Rey’in ve Ekrem Reşit 

Rey’in yazmış oldukları Üç Saat, Lüküs Hayat , Deli Dolu operetleri dönemin 

popüler eserleri olmuş; içlerinde alaturka esintiler de taşıyan şarkılar plak firmaları 

tarafından kayda alınıp satışa sunulmuştur.
576

 Yine Rey kardeşlerin yazdıkları 

Alabanda Revüsü  1941’de sahnelendiği andan itibaren dönemin eğlence dünyasında 

                                                           
574

 Ünlü, Git Zaman Gel Zaman, 360-361. 
575

 Aksoy,“Cumhuriyet Dönemi Musikisinde Farklılaşma Olgusu”, 32. 
576

 Rey, Cemal Reşit. “Hatıralar”. Murat Belge, Ercüment Berker ve diğerleri,  Atatürk Devrimleri 

İdeolojisinin Türk Müzik Kültürüne Doğrudan ve Dolaylı Etkileri. (İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Türk 
Müziği Kulübü Yayınları, 1980), 144. Cemal Reşit Rey hatıralarında “Lüküs Hayat” ve “Deli Dolu” 
operetlerinin içlerinde gazel ve zurna taksimi bulunması sebebiyle uygulanan radyo yasağına tabi 
tutulduğunu, Vasfi Rıza Zobu’nun doldurmuş olduğu operet plaklarının da radyoda çalınmama 
kararının alındığını belirtmiştir.  



171 

 

önemli izler bırakmıştır. Başrolünde Safiye Ayla’nın bulunduğu revüde geleneksel 

müzik eserleri de yer almış; özellikle Ayla’nın ısrarı üzerine Sadettin Kaynak’ın 

bestelediği eserler söylenmiştir.
577

 Revü o yıllarda tahmin edilenden daha fazla 

rağbet görmüş; “Yaşasın hayat”, “Sisli ada”, “Ben meşhur bir gemiciyim”, “Çiya 

çiya”, “Mehtap şarkısı”, “Ne idi ne oldu halim” gibi pek çok şarkısı plaklara 

okunmuş ve oldukça ilgi uyandırmıştır.
578

 Dönemin dönüşen müzik hayatı bu gibi 

örneklerde de görüldüğü gibi popüler kültür alanında birbirine eklemlenmiş; hakim 

ideolojinin kurmaya çalıştığı karşıtlıklar burada kırılmaya başlamıştır. Nitekim, 

Hall’un da belirttiği gibi iktidar ilişkileri değişmeye başladıkça bu karşıtlıkların ifade 

ettiği anlamlar da dönüşmeye uğramakta; verilen hegemonya mücadelesi neticesinde 

şekillenmektedir.
579

 Dolayısıyla Erken Cumhuriyet’in modern bir ulus-devlet olma 

ideali doğrultusunda bir önceki rejimin deneyiminden kendini  ayrıştırmak ve 

yeniden yaratmaya çalıştığı toplumsal alanı tanımlamak adına kullandığı ileri/geri, 

doğu/batı, çağdaş/ilkel gibi karşıtlıklar, popüler müzik içerisinde ifade ettikleri 

anlamları kaybetmiş; ileri-çağdaş-batılı olarak tarif edilen müzik türleriyle ilkel-

doğulu-geri nitelendirmeleriyle ötekileştirilen müzik türleri birbirine uyum ve direnç 

göstererek eklemlenmiştir. 

Görüldüğü üzere Erken Cumhuriyet döneminin müzikal dünyası, birbiriyle etkileşim 

halinde olan birçok müzik türünü bünyesinde barındırmaktadır. Ulus-devlet projesi 

çerçevesinde “ideal” bir müziği tarif etmek için kullanılan ileri/geri, Doğu/Batı, 

milli/gayrimilli ayrımları popüler kültür içerisinde erimiş; tango, fokstrot, operet, 

gazel, türkü ve fantezi gibi formlar bu ayrım kalıplarının dışında birlikte üretilmiştir. 

Bir önceki rejimi hatırlatması sebebiyle ulusal müzk tahayyülünden dışlanan, 

unutulması istenilen ve bunun için de eğitim kurumlarından ve radyolardan icrası 

yasaklanan ve hatta aşağılamalara maruz kalan Osmanlı-Türk müziği; Erken 

Cumhuriyet yönetiminin bu politikalarına ve uygulamalarına karşı kendini taş 

plaklarla popüler alanda ifade ve icra etme imkanı bulmuş; diğer müzik kültürleriyle 

etkileşim içinde dönüşerek kendini yeniden inşa etmiştir. Bu yeniden inşa sürecinde 

ise taş plaklar geleneksel müziğin ulaşılabilirliğini ve dinlenebilirliğini 

kolaylaştırarak popülerleşmesini sağlamış; önemli bir mücadele alanı olarak 

karşımıza çıkmıştır. Bunun yanında resmi alanda uygulanan sınırlandırmalarla eğitim 

                                                           
577

 Bardakçı, Safiye, 162. 
578

 Bardakçı,  Safiye, 164. 
579

 Hall, “Popüler Kültür ve Devlet”, Popüler Kültür ve İktidar, 98-99. 



172 

 

kurumlarındaki ve radyodaki kadrolarını kaybeden sanatkarlar taş plaklar sayesinde 

müziklerini icra edebilmiş, geçimini sağlayabilmiştir. Nitekim aynı zamanda 

tekkelerin kapatılmasıyla da önemli meşk halkalarını kaybeden gazelhan ve 

mevlithanlar dönemin farklı pek çok müzik türünü “hafız” üslubuyla okuyan 

sanatkar olarak ortaya çıkmış; Hafız Burhan, Hafız Kemal ve Hafız Sadettin Kaynak 

okudukları tangolar, şarkılar, gazeller ve fanteziler ile birlikte dönemin dönüşen 

müzik dünyasına uyum sağlayarak popülerleşmiş, yıldızlaşmışlardır. Hatta bir gazete 

haberinde bu durum “güzel sesli hafızlardan birçoğu bir müddetten beri işi plak 

doldurmaya umumiyetle hanendelik yapmaya dökdükleri görülmektedir”
580

 

sözleriyle bildirilmekte; plak doldurarak geçimlerini sağladıkları aktarılmaktadır. 

Sadece gazel, şarkı, tango gibi popüler formlarda değil aynı zamanda dini içerikli 

olan münacaatlar, mersiyeler, ezanlar ve Kuran surelerini de plaklara okumuşlardır. 

Örneğin gazetelerdeki reklam ilanlarında sıkça gördüğümüz Hafız Fahri Bey’in 

Odeon’a doldurduğu dini eserler;
581

  Hafız Rıza Bey’in yine Odeon’dan çıkan 

münacaatları, mersiyeleri
582

 ve özellikle de Hafız Sadettin Kaynak’ın Columbia’dan 

çıkmış olan “Türkçe Kuran” ve “Türkçe Ezan” plakları hem döneminin önemli 

bestakarları ve gazelhanları tarafından okunmuş olması hem de siyasal zeminin taş 

plaklardaki yansımasını göstermesi açısından önemli verilerdir.
583

 Bu bize plaklar 

vasıtasıyla sanatkarların hem kendi alanlarını yeniden üretebildiklerini hem de 

popüler kültür içerisinde eklemlenerek ve dolayısıyla da çift yönlü işleyen uyum-

direniş pratikleri neticesinde müzikal canlılıklarını koruyabildiklerini göstermektedir. 

Benzer şekilde “şark musikisi” kısmı kaldırılmadan önce konservatuar kadrosunda 

yer alan ya da radyoda sesini kısıtlı da olsa duyurabilmiş sanatkarlar kısıtlamalar 

neticesinde eserlerini plaklar aracılığıyla dinleyiciye ulaştırabilmişlerdir. Radyonun 

sevilen ve beğenilen Münir Nurettin, Safiye Ayla, Yesari Asım Arsoy, Hamiyet 

Yüceses ve Müzeyyen Senar gibi sanatkarları dönemin taş plaklarında en çok 

duyulan sesler olmuştur. Öyle ki 1934-1936 yılları arasındaki yasaklamanın ardından 

radyolarda yer alırken dahi bu isimler, plaklarının getirdiği şöhret ile anons edilmiş; 

resmi alanda da görünürlükleri popüler müzik üzerinden mümkün olmuştur. Bu 

sebeple taş plaklar aracılığıyla geleneksel müzik modernleşerek, dönüşüme uyum 

sağlayarak, etkileşime açık kalarak resmi politikalara karşı bir direnç mekanizması 

                                                           
580 “Güzel Sesli Hafızlar İşlerini Bırakarak Gramofonculuğa Başladılar”, Yeni Gün, 6 Ağustos 1931, 4. 
581 14 Kanunusani 1933, Milliyet, 8. 
582 10 Ağustos 1931, Yeni Gün, 11. 
583 14 Şubat 1933, Milliyet, 8. 



173 

 

olarak gelişebilmiştir. Taş plaklar da bu mücadelenin gerçekleştiği bir alan, aynı 

zamanda resmi ideolojinin unutturmak istediği müziğin geçmişteki ve o andaki 

repertuarının kaydedildiği bir hafıza mekanı olarak kendini ortaya koymuştur. 

 

 

 

  



174 

 

5. SONUÇ 

Erken Cumhuriyet döneminde bir mücadele alanı olarak yeniden inşa sürecinin 

ortaya konulduğu bu tez çalışmasında öncelikle müzik geleneğinin yapısı, aktarım 

mekanizmaları, hafıza mekanları, modernizm sürecinde yaşadığı formsal-içeriksel-

teorik ve mekânsal dönüşüm aktarılmıştır. Ardından Cumhuriyet ile birlikte devam 

eden modernleşme ve Batılılaşma serüveninin süreklilikleri ve kırılmaları 

çerçevesinde ulus-devletin kimlik tahayyülleriyle beraber şekillenen ulusal müzik 

tasavvurları tartışılmış; bu tahayyüller adına uygulanan müzik politikaları, 

Osmanlı’nın geçmişten kalan bir tortusu olarak görülen geleneksel müziğin dışlanma 

ve kısıtlanma stratejileri ortaya konulmuştur. Bununla beraber söz konusu dışlama ve 

kısıtlama stratejilerinin bu müziğin icracıları, dinleyicileri ve sevenleri tarafından 

çeşitli tepkilerle karşılanmış olması, bu tepkilerin içerisinde barındırdığı direniş ve 

uyum pratikleri ve karşı-söylem üretimleri çeşitli örnekler aracılığıyla gözler önüne 

serilmiştir. Böylelikle bütün bu hegemonya mücadelesinin basındaki, kurumlardaki 

metodolojik ve teorik alandaki yansımaları ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın temel odağını oluşturan popüler müzik alanında gerçekleşen mücadele 

açısından değerlendirildiğinde, taş plaklar ve taş plakların etkileşim halinde olduğu 

radyo, sinema ve eğlence mekanları gibi gündelik eğlence pratiklerini şekillendiren 

kurumlar aracılığıyla geleneksel müziğin kendini yeniden inşa ettiği, popülerleşerek 

hakim söyleme ve uygulanan politikalara direndiği ileri sürülebilir. İlgili son 

bölümde popüler müzik alanının nasıl bir direniş mekanı olarak kendini ortaya 

koyduğu ve taş plakların bu açıdan sağladığı olanaklar aktarılmış; dinleyicilerin, 

sanatkarların tanıklıklarına yer verilerek popüler müziğin ifade ettiği anlamlar işaret 

edilmiş; kayıt materyalinin (plakların), neşriyatların ya da kayıtların gerçekleştiği 

mekanların, gramofon dükkanlarının yeni bir hafıza mekanına nasıl dönüşmüş 

olduğu analiz edilmiştir. Ayrıca dönemin üretilen müzikal ürünlerin çeşitliliği 

okuyucuya sunularak ulusal müzik tahayyülünün ve ikilikler üzerinden inşa edilen 

“ideal” müzik tanımlarının popüler müzik alanında nasıl erimiş olduğu, anlamını 

kaybettiği; etkileşimlerin ve dönüşümlerin, birbiri içine geçerek uyum ve direnç 

mekanizmalarını nasıl bir arada kapsamış olduğu aktarılmaya çalışılmıştır. Sonuç 

itibariyle ilgili dönemde taş plakların geleneksel müzik için hem bir hafıza mekanı 

hem de resmi politikalara, uygulamalara, kısıtlama ve engellemelere karşı bir direniş 

alanı olarak işleyişi ayrıntılarıyla birlikte ortaya konulmuştur. 



175 

 

Bütün bu analizler, 1930’lu yılların günlük gazetelerinin ve aylık ya da haftalık çıkan 

müzik dergilerinin taranması sonucunda elde edilen veriler neticesiyle 

gerçekleştirilmiştir. Bu tez çalışmasında kullanılan süreli yayınların sunmuş olduğu 

malzeme; dönemin müzik üzerine yapılan tartışmalarını, tarihsel anlatıları, müzik 

teorisine ya da metodolojisine dair açılımları, güncel haberleri, röportajları, eğlence 

mekanlarının ve radyo yayınlarının programlarını, film ve konser ilanlarını; taş plak 

firmalarının yayınladıkları eski ve yeni çıkan şarkıların, tangoların, fokstrotların, 

gazellerin, operet ve revülerin reklamlarını; dönem dinleyicisinin sesini duyuran 

mektupları, ses kayıt teknolojisine dair teknik meseleleri, müzikal eserlerin üretim ve 

dinleme mekanlarını tasvir eden bilgileri kapsamaktadır. Çalışma boyunca çeşitli 

tasnif biçimleri kullanılarak kaydedilen bu veriler çalışmanın gerekli görülen 

yerlerinde çağrılmış; 1930’lu yılların diliyle, sesiyle, ifadesiyle, kendi dünyasının 

melodik yapısıyla; kısacası taşıdığı hafızasıyla duyurulması sağlanmıştır. Her ne 

kadar bazı noktalarda detay ya da anekdot gibi hissedilse de bu dile, sese ve hafızaya 

verilen kıymet sebebiyle aktarıma dokunmadan, dolaysız olarak okuyucuya iletilmesi 

hedeflenmiştir. Fakat bir yüksek lisans tezinin zaman kısıtlılığı, tüm bir dönemin 

bütün süreli yayınlarına göz atılmasına maalesef olanak tanımamıştır. Hatta zaman 

ile olan sorun elde edilen pek çok verinin de işlenememesine, formüle edilip 

çalışmada kullanılamamasına sebep olmuştur. Malzemenin daha söyleyecek çok sözü 

olmasından dolayı bu tezin devamında başka çalışmalara kapı açacağı ayrıca 

söylenebilir. Özellikle reklam ilanlarındaki şarkıların duyurulması, müzikal eserlerin 

varlıklarının hissedilmesi açısından önemli olduğundan daha fazla eserlere yer 

verilerek sanatkarların üretimle olan ilişkisi; dinleyicisiyle olan bağı daha ayrıntılı bir 

şekilde çalışılabilir. Ayrıca taş plakların ulaşılabilirliği, alımlayıcılarının sınıf, 

toplumsal cinsiyet ya da etnisite açısından kimlerden oluştuğu ve dinleme 

pratiklerinin dinleyiciler tarafından alımlanma şekli gibi çalışmada muğlak kalmış 

konular daha ayrıntılı olarak araştırılabilir; taş plakların dinleme ediminde ne ölçüde 

“demokratik” bir alan sağladığı ve kimler için “erişilebilir” olduğu konuları 

açılabilir. 

Nitekim arşivin işlenmesine dair bu çalışmada yaşanan aksaklıklar muhakkak ki daha 

geniş bir zaman aralığında büyük oranda ortadan kaldırılabilir sorun olacaktır. Bunun 

dışında böylesi bir tez çalışması için gerekli materyalin toplanmasına dair, sahaf 

sahaf dolaşılsa dahi pek çok derginin nüshasına ulaşılamaması, plak kataloglarının 



176 

 

sadece belli başlı koleksiyonerlerin elinde bulunması nedeniyle inceleme fırsatının 

yakalanamaması (koleksiyonerlerle bireysel bir iletişimin kurulmasındaki zorluktan 

bahsetmek belki yerinde olmayabilir), ulaşılan malzemelerin de bazen bir öğrencinin 

bütçesini zorlayabilecek maddi değerde olması gibi nedenler materyalin 

toplanmasında yaşanılan güçlükler olarak ifade edilebilir. Fakat yine de sahaf ya da 

antika dükkanlarında dolaşırken eski gramofonlara, taş plaklara, plak zarflarına, iğne 

kutularına temas edebilmek; çeşitli sanat atölyelerinin ya da vakıfların özel plak 

dinletilerine katılıp dönemin cızırtılı hafızasına bizzat tanık olabilmek elbette ki bu 

tez çalışmasında kullanılan malzemelere olan bakışı etkilemiştir. 

Bütün bunları aşan başka bir husus da tez yazarının bu çalışmayla arasında kurulan 

duygusal bağ, müzikal ilişkidir. Seneler boyunca geleneksel müzik üzerine alınan 

dersler ve enstrüman eğitimleri sırasında bir meşk halkasının, daha doğrusu müzikal 

hafızanın bir parçası olabilme hali oldukça kıymetli bulunmakta; Dede Efendi’nin, 

Hacı Arif Bey’in, Muallim İsmail Hakkı’nın ya da Sadettin Kaynak’ın bestelerine 

dokunabilmek; notalardan ziyade plaklarla Müzeyyen Senar’dan, Safiye Ayla’dan, 

Münir Nurettin Selçuk’tan duyabilmek hala karşılığı bulunan bir müzikal aktarımı 

işaret ettiği için büyülü bulunmaktadır. Dolayısıyla bu çalışma her yönüyle 

araştırmaya açık olmasının yanında yazarının müzikle olan uğraşısı sürdükçe 

büyüyecek; devam edecek ve hatta ilerde başka çalışmalara evrilerek okuyucuların 

karşısına çıkacaktır. 

 

 

 

 

 

  



177 

 

KAYNAKÇA 

“Alaturka Musiki Kaldırıldı”, Milliyet. 2 Teşrinisani 1934. 

 

“Alaturkacılar Alafranga Ders Almaya Başladılar”, Milliyet. 5 Kanunuevvel 1934, 1. 

 

“Alaturkacılar Arasında: Safiye Hanım Musiki Değişimine Seviniyor”, Milliyet. 22 

Teşrinisani 1934, 5. 

 

“Asırlar Boyunca Türk Musikisi”, Musiki Mecmuası 29, (1950): 23-24. 

 

“Bir Türk Yıldızı: Safiye”, Yıldız. 15 Mayıs 1939, 27. 

“Cemal Reşit Rey’in Anıları”, Cumhuriyet. 11 Kasım 1963. 

 

“En Genç Radyo Muganniyesi”, Milliyet. 21 Mart 1934, 5. 

 

“Felek: Alaturka-Alafranga”- “Kulak Misafiri: Makam”, Milliyet. 10 Teşrinisani 

1934. 

 

“Güzel Sesli Hafızlar İşlerini Bırakarak Gramofonculuğa Başladılar”, Yeni Gün. 6 

Ağustos 1931, 4. 

 

“İstanbul İçin Yeni Bir Dava”, Yeni Gün. 8 Haziran 1931, 1. 

 

“İstanbul Nasıl Eğleniyor”, Milliyet. 9 Nisan 1932, 3. 

 

“Karî Mektupları: Radyodan Şikayet, Ankaralılar İstanbul Radyosundan Şikayet 

Ediyorlar”, Milliyet. 22 Mayıs 1933. 

 

“Karî Şikayetleri, Gene O mesele: Radyo Şirketlerinden Niçin Şikayet Ediliyor”, 

Milliyet. 26 Mayıs 1933. 

 

“Konservatuardaki Heyetler”, Milliyet. 8 Mart 1932, 3. 

 

“Koyu Alaturkacılar Ne Diyor?”, Milliyet. 4 Mayıs 1933, 2. 

 

“Kulak Misafiri: Bedava Çalgı, Bedava Seyir”, Milliyet. 1930, 4. 

 

“Memleketimizdeki Plak Sanayii Üzerine Bir Etüt”, Türk Musikisi Dergisi 16, 

(1949):18. 

 

“Meyhane Gazelleri ve Alaturka Musiki”, Milliyet. 5 Mayıs 1933, 3. 

 

“Muhterem Halkımızın Nazarı Dikkatine”, Milliyet. 26 Mart 1929, 3. 

 

“Musiki Değişmesi”, Milliyet. 13 Teşrinisani 1934, 5. 

 

“Musiki Seansları”, Cumhuriyet. 16 Haziran 1930, 4. 

 

“Öz musikimize Doğru”, Milliyet. 4 Teşrinisani 1934, 1. 



178 

 

 

“Radyo ile Plağın Bağlılığı”, Milliyet. 6 Mart 1935, 5. 

 

“Radyo: Bundan Sonraki İstanbul Neşriyatı”, Milliyet. 7 Teşrinisani 1934, 10. 

 

“Radyonun Neşriyatı”, Yeni Gün. 4 Mayıs 1931, 7. 

 

“Reisicumhur Hazretleri Dün Millet Meclisinin Açılışında Yıllık Nutuklarını 

Söylediler”, Milliyet. 2 Teşrinisani 1934. 

 

“Sahibinin Sesi Bayramlık Plaklar”, Cumhuriyet. 10 Mart 1935, 8. 

 

 “Saz Kitabı”, Milliyet. 4 Mart 1929, 4 

 

“Türk Musikisi”, Hakimiyeti Milliye. 7 Kasım 1934. 

 

“Ucuz Konserler”, Milliyet. 10 Teşrinisani 1934. 

 

“Ulusal Musikimize Verilecek Yol Ne Olacaktır?”, Milliyet. 25 Teşrinisani 1934, 1. 

 

“Yenilik, Neşe Hissiyat”,  Cumhuriyet. 21 Şubat 1935, 8. 

 

“Yeşilhilalciler Ne Derse Desin Bu İş Böyle Gidiyor! Musiki Üstatları Meyhane 

Sazının Önüne Böylelikle Geçilmez Diyorlar”, Milliyet. 7 Mayıs 1933, 2. 

2016. 

 

Abacı, Tahir. Gramofonlu Kahvehane: Memleketin Şarkısı Türküsü Üzerine Yazılar. 

İstanbul: İkaros Yayınları, 2013. 

 

Adorno, Thedor W. Kültür Endüstrisi-Kültür Yönetimi. Çeviren Mustafa Tüzel. 

İstanbul: İletişim, 2016. 

 

Adorno, Thedor W. Müzik Yazıları. Çeviren Şeyda Öztürk. İstanbul, YKY, 2019. 

 

Adorno, Thedor W. ve Horkheimer, Max. Aydınlanmanın Diyalektiği. Çeviren Nihat 

Ülner. İstanbul: Kabalcı, 2014. 

 

Ahıska, Meltem. Radyonun Sihirli Kapısı: Garbiyatçılık ve Politik Öznellik. İstanbul: 

Metis, 2005. 

 

Ak, Ahmet Şahin. Türk Musikisi Tarihi. Ankara: Akçağ, 2014. 

 

Aksoy, Bülent. “Cumhuriyet Dönemi Musikisinde Farklılaşma Olgusu”, 

Cumhuriyetin Sesleri içinde Editör: Gönül Paçacı, 30-35. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Yayınları, 1999. 

 

Aksoy, Bülent. “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi cilt 5. İstanbul: İletişim Yayınları. (1985):1212-

1236. 

 



179 

 

Aksoy, Bülent. Avrupalı Gezginlerin Gözüyle Osmanlılarda Musıki. İstanbul: Pan 

Yayıncılık, 2003. 

 

Aksoy, Bülent. Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar. İstanbul, Pan Yayıncılık, 2008 

 

Aksoy, Bülent. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musıki ve Batılılaşma, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi. İstanbul: İletişim Yayınları, 1985. 

 

Ali Rıfat, “Türk Tarihinin Ana Hatları Eserinin Müsveddeleri”, Musıki Mecmuası 15 

ve 59, (1933). 

 

Alimdar, Selçuk. Osmanlı’da Batı Müziği. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2016. 

 

Anderson, Benedict. Hayali Cemaatler. Çeviren: İskender Savaşır. İstanbul: Metis 

Yayınları, 2015. 

 

Aracı, Emre. Ahmed Adnan Saygun: Doğu-Batı Arası Müzik Köprüsü. İstanbul: 

YKY, 2007. 

 

Aracı, Emre. Donizetti Paşa: Osmanlı Sarayının İtalyan Maestrosu. İstanbul: YKY, 

2014. 

 

Arel, Sadettin. “Türk Musikisi Kimindir?”, Musiki Mecmuası 16, (1949): 5-10. 

 

Arel, Sadettin. “Türk Musikisi Nasıl İlerler?”, Musiki Mecmuası 1, (1948): 3 

 

Arpacı, Murat. “Türkiye’de Alkol Karşıtı Düşünce ve Hareket (1910-1950)”, 

Toplum ve Bilim 134 (2015): 30-54. 

 

Attali, Jacques. Gürültüden Müziğe. Çeviren: Gülüş Gülcügil. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2014. 

 

Ayas, Güneş. Musiki İnkılabı’nın Sosyolojisi: Klasik Türk Müziği Geleneğinde 

Süreklilik ve Değişim. İstanbul: Doğu Kitabevi, 2015. 

 

Ayas, Güneş. Müziği Boğan Gürültü: İdeolojinin Kıskacındaki “Musiki”. İstanbul: 

İthaki Yayınları, 2018. 

 

Ayas, Güneş. Müzik Sosyolojisi: Sorunlar, Yaklaşımlar, Tartışmalar. İstanbul: Doğu 

Kitabevi, 2016. 

 

Ayvazoğlu, Beşir. Neyin Sırrı. İstanbul: Kapı, 2012. 

 

Baba, Orhan. “Türk Askeri Müzik Geleneğinde Değişim ve Süreklilik”. Doktora 

Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2009. 

 

Bahtin, Mihail. Karnavaldan Romana. Çeviren: Cem Soydemir. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2017. 

 



180 

 

Bardakçı, Murat. Safiye. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2017.  

 

Bartok, Bela. “Halk Müziği Hakkında Bela Bartok’un Üç Konferansı” Ankara 

Halkevi Neşriyatı Ar Şubesi. Ankara: Receb Usluoğlu Basımevi, (1937): 11-35. 

 

Behar, Cem. “Tanburi Cemil Bey’e Nasıl Bakmalı?”, Tanburi Cemil Bey- 

Sempozyum Bildirileri. İstanbul: Küre Yayınları, 2017. 

 

Behar, Cem. Aşk Olmayınca Meşk Olmaz. İstanbul: YKY, 2014. 

 

Behar, Cem. Klasik Türk Musıkisi Üzerine Denemeler. İstanbul: Bağlam Yayınları, 

1987. 

 

Behar, Cem. Musikiden Müziğe. İstanbul:YKY, 2017. 

 

Behar, Cem. Osmanlı/Türk Musıkisinin Kısa Tarihi. İstanbul, YKY, 2019. 

 

Belge, Murat ve Ercüment Berker, Aydın Oran, Muammer Sun, Cinuçen Tanrıkorur, 

Hilmi Yavuz, Faruk Yener. Atatürk Devrimleri İdeolojisinin Türk Müzik Kültürüne 

Doğrudan ve Dolaylı Etkileri. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Türk Müziği Kulübü 

Yayınları, 1980. 

 

Benjamin, Walter. Pasajlar. Çeviren Ahmet Cemal. İstanbul: YKY, 2016. 

 

Berman, Marshall. Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor. Çevirmen: Ümit Altuğ ve 

Bülent Peker. İstanbul: İletişim, 2014. 

 

Bertuğ, İncila. “Çalgılı Kahveler ve Diğer Musıki Mekanları”. Antik Çağdan XXI. 

Yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi cilt 7. İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi 

Kültür A.Ş. Yayınları, (2015): 55-57. 

 

Bora, Tanıl. Cereyanlar: Türkiye’de Siyasi İdeolojiler. İstanbul: İletişim Yayınları, 

2018. 

 

Çak, Şeyma Ersoy ve Şefika Şehvar Beşiroğlu. Bir Muhabbet Kuşu: Postmodern 

Göstergeler Işığında Zeki Müren. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2016. 

 

Cemil, Mesut. Tanburi Cemil’in Hayatı. İstanbul: Kubbealtı, 2012. 

Cumhuriyet. 9 Teşrinievvel 1930, 7. 

 

Cumhuriyet. 11 Mayıs 1929, 6. 

 

Cumhuriyet. 16 Teşrinievvel 1929, 6. 

 

Cumhuriyet. 20 Nisan 1932, 6. 

 

Cumhuriyet. 21 Temmuz 1932,7. 

 

Cumhuriyet. 23 Teşrinievvel 1930, 7. 

 



181 

 

Cumhuriyet. 27 Ağustos 1930, 6. 

 

Çağatay, Ali Rıfat. “Garp Musikisinin Esası Eski Türk Musikisidir”, Akşam. 8 

Teşrinisani 1934, 6. 

 

Çelik, Nur Betül. “Kemalizm: Hegemonik Bir Söylem”. Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce 2. İstanbul: İletişim (2011): 75-91 

 

Çil, Hilmi. “Tenkitler: Türk Musikisine Dair”, Türk Musikisi Dergisi 34. (1950):  6. 

 

Dellaloğlu, Besim F. Frankfurt Okulunda Sanat ve Toplum. İstanbul: Bağlam, 1995. 

 

Deren, Seçil. “Kültürel Batılılaşma”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 3. İstanbul: 

İletişim, (2011): 382-402 

 

Deringil, Selim. “19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğunda Resmi Müzik”. Defter 22. 

(1994): 31-37. 

 

Dikici, Radi. Cumhuriyetin Divası Müzeyyen Senar. İstanbul: Remzi Kitabevi, 2005. 

 

Dönmez, Şerafettin. Atatürk’ün Çağdaş Toplum ve Din Anlayışı. İstanbul: Ayışığı 

Kitaplığı, 1998. 

 

Dursunoğlu, Cevat. “İki Anı: Musıki Devrimimizde İki Merhale”, Ankara Devlet 

Konservatuarı Otuzuncu Yıl Kitabı. Hazırlayan: Gültekin Oransal. Ankara: Şark 

Matbaası, 1966. 

 

Ediboğlu, Baki Süha, “Posta Kutusuna Gelen Mektuplar”, Radyo Haftası 17 (1950): 

6-7. 

 

Ediboğlu, Baki Süha. “Posta Kutusuna Gelen Mektuplar”, Radyo Haftası. (1950): 6-

8.   

 

Erol, Ayhan. Popüler Müziği Anlamak, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2017. 

 

Felek, “Saz ve İçki”, Milliyet. 9 Mayıs 1933, 4. 

 

Fiske, John. Popüler Kültürü Anlamak. Çevirmen: Süleyman İrvan.  Ankara: Ark 

Yayınları, 1991. 

 

Gökalp, Ziya. Türkçülüğün Esasları. İstanbul: Ötüken, 2015. 

 

Gökalp, Ziya. Yeni Mecmua Yazıları. Ankara: Ötüken, 2018. 

 

Gökçe, M. Selim. “Necdet Yaşar: Yahya Kemal Bana Küçük Cemil’im Derdi”, Türk 

Edebiyatı Aylık Fikir ve Sanat Dergisi 393 (2016): 48-52. 

 

Gramsci, Antonio. Gramsci Kitabı: Seçme Yazılar 1916-1935. Çeviren İbrahim 

Yıldız. Ankara: Dipnot Yayınları, 2012. 

 



182 

 

Grossberg, Lawrence. “Kültürel Çalışmalar ve Yeni Dünyalar”. Popüler Kültür ve 

İktidar içinde derleyen Nazife Güngör, 240- 274. Ankara: Vadi, 1999. 

 

Güntekin, Mehmet. İstanbul’un Yüz Musikişinası. İstanbul: İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi Kültür A.Ş. Yayınları, 2010. 

 

Hafta Sohbeti: Türk Edebiyatından Gazel Çıkalı Bir Asır Oldu Türk Musikisi Hala 

Gazel Okuyor”, Milliyet. 21 Teşrinievvel 1932. 

 

Hall, Stuart ve Bob Lumbey, Gregor Mclennan. Siyaset ve İdeoloji. Çeviren Sadun 

Emrealp Ankara: Birey ve Toplum Yayınları, 1985. 

 

Hall, Stuart. “Popüler Kültür ve Devlet”, Popüler Kültür ve İktidar içinde derleyen: 

Nazife Güngör, 97-132. Ankara: Vadi Yayınları, 1999. 

 

Hall, Stuart. Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları. İstanbul: 

Pinhan, 2017. 

 

Hanioğlu, Şükrü. “Türkçülük”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi cilt 

5. İstanbul: İletişim (1985). 

 

Hobsbawn, Eric ve Ranger, Terence. Geleneğin İcadı. Çeviren: Mehmet Murat 

Şahin. İstanbul: Agora Kitaplığı, 2005. 

 

İçki ve Musiki: Yeşil Hilalciler İncesazı Beğenmiyorlar”, Milliyet. 2 Mayıs 1933. 

İnal, İbnülemin Mahmut Kemal. Son Hattatlar. İstanbul: Maarif Basımevi, 1955. 

 

Kaliber, Alper. “Türk Modernleşmesini Sorunlaştıran Üç Ana Paradigma Üzerine”, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 3, (2002): 107. 

 

Karabey, Laika. “Bilgisizce Bir Hücuma Cevap”, Musiki Mecmuası 30, (1950): 7. 

 

Karabey, Laika. “İlme Düşmanlık”, Musiki Mecmuası 20, (1949): 7. 

 

Karabey, Laika. “Yakışıksız Tecavüzler”, Musiki Mecmuası. 33, (1950): 6-7. 

 

Karabey, Laika. ”Doğru İlim, İğri İlim”, Musiki Mecmuası 18, (1949): 8. 

 

Karabey, M. Muammer. “Müzik Piyasamızın Yüz Yılı”, Cumhuriyet’in Sesleri. 

Editör: Gönül Paçacı. İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları. (1999): 168-173.  

 

Kasaba, Reşat. “Eski ile Yeni Arasında Kemalizm ve Modernizm”, Türkiye’de 

Modernleşme ve Ulusal Kimlik. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2014. 

 

Keyder, Çağdar. “1990’larda Türkiye’de Modernleşmenin Doğrultusu”, Türkiye’de 

Modernleşme ve Ulusal Kimlik. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, (2014):48. 

 

Kılıçbay, Mehmet Ali. “Osmanlı Batılılaşması” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi. İstanbul: İletişim Yayınları, (1985). 

 



183 

 

Kılıçbay, Mehmet Ali. “Osmanlı Batılılaşması”. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi 1. İstanbul: İletişim, (1985): 147-152. 

 

Kocak, Orhan. “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”. Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce 2 (2011): 370. 

 

Köker, Levent. “Kemalizm/Atatürkçülük: Modernleşme, Devlet ve Demokrasi”. 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2. İstanbul: İletişim, 2011. 

 

Köker, Levent. Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi. İstanbul: İletişim, 1990. 

 

Küçükkaplan, Uğur. Arabesk: Toplumsal ve Müzikal Bir Analiz. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2013.  

 

Kütükçü, Tamer. Radyoculuk Geleneğimiz ve Türk Musikisi. İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 2012. 

 

Lefebvre, Henri. Modern Dünyada Gündelik Hayat. Çeviren: Işın Gürbüz. İstanbul: 

Metis Yayınları, 2016. 

 

Mardin, Şerif. Türkiye Modernleşmesi. İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 

 

Mekki Sait, “Yeni Bir İş Kapısı: Plak Doldurmak”, Yeni Gün. 14 Şubat 1931, 10. 

 

Meriç, Murat. Pop Dedik: Türkçe Sözlü Hafif Batı Müziği. İstanbul: İletişim, 2017. 

 

Mesut Cemil, “Keman Saksafon Türk Çalgılarıdır”, Akşam. (1936): 6. 

 

Milliyet. 7 Mayıs 1930, 3. 

 

Milliyet. 14 Kanunuevvel 1933, 3. 

 

Milliyet. 14 Şubat 1933, 8. 

 

Mimaroğlu, İlhan. Musıki Tarihi. İstanbul: Varlık, 1995. 

 

Mümtaz, Faik. “Günün Gölgesi: “Musiki Değişimi”, Milliyet. 3 Teşrinisani 1934, 3.  

 

Nora, Pierre. Hafıza Mekanları. Çeviren: Mehmet Emin Özcan. Ankara: Dost 

Kitapevi, 2006. 

 

Oransay, Gültekin. “Cumhuriyetin İlk Elli Yılında Geleneksel Sanat Musikimiz”, 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi Cilt:6. İstanbul: İletişim, 1983, 1496-

1509. 

 

Oransay, Gültekin. “Çok Sesli Musiki”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi 

Cilt 6. İstanbul: İletişim, (1983): 1517-1530  

 

Ökte, Burhanettin. “Atatürk’ten Hatıralar XIV: Atatürk’ün Musiki Hakkındaki 

Meşhur Nutku”, Türk Musikisi Dergisi 15, (1949): 23. 



184 

 

 

Özalp, Nazmi. Türk Musikisi Tarihi. Ankara: TRT, 1986. 

 

Özbek, Meral. Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2012. 

 

Özkan, Elif. “Chopin’den Itrî’ye; Türkiye’de Resmi Müziğin Dönüşümü”. 

Toplumsal Değişim 3 (2021): 40-61. Erişim Tarihi: Şubat 10, 2021, 

doi:10.51448/tde.2021.6 

 

Özlem, Doğan. “Türkiye’de Pozitivizm ve Siyaset”. Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce 3, İstanbul: İletişim (2009): 452-464. 

 

Özpekel, Osman Nuri. “Cumhuriyet Döneminde Klasik Türk Musikisi”, Yeni Türkiye 

57 (2014): 837-847. 

 

Öztan, Neşat Halil. “Musikimizde Alaturkalık”, Türk Musikisi Dergisi 8, (1948): 1/7. 

 

 

Öztuna, Yılmaz. Türk Musıkisi Ansiklopedisi Cilt:2. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 

1974. 

 

Öztuna, Yılmaz. Türk Musikisi Ansiklopedisi Cilt:1, İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı, 

1969. 

 

Öztürk, Okan Murat. “Türkiye’de Halk Müziği Derleme Çalışmalarının 100 Yıllık 

Öyküsü”, Cumhuriyetin Müzik Politikaları.  Derleyen: Fırat Kutluk. İstanbul: H20 

Yayınları, 2018. 

 

Özyıldırım, Murat. Arap ve Türk Musikisinin XX. Yüzyıl Birlikteliği. İstanbul: 

Bağlam Yayıncılık: 2013. 

 

Paçacı, Gönül. “Cumhuriyet Döneminde Halk Müziği”, Cumhuriyet’in Sesleri. 

Editör: Gönül Paçacı. İstanbul: Tarih Vakfı, (1999). 

 

Paçacı, Gönül. “Cumhuriyet’in Müziği ve İstanbul”. Antik Çağdan XXI. Yüzyıla 

Büyük İstanbul Tarihi 7, İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A. Ş. 

Yayınları, (2015): 74-95. 

 

Paçacı, Gönül. “Cumhuriyet’in Sesli Serüveni”, Cumhuriyet’in Sesleri. Editör: Gönül 

Paçacı. İstanbul: Tarih Vakfı, 1999. 

 

Paçacı, Gönül. Osmanlı Müziğini Okumak. İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayını, 2010. 

 

 Parla, Taha. Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 1993. 

 

Pekin, Ersu. Osmanlı Dünyasındaki Musıkiye Bir Daha Bakmak, Toplumbilim 9, 

İstanbul: (1999): 9-13. 



185 

 

 

Popescu-Judetz, Eugenia.  Prince Dimitrie Cantemir: Türk Musikisi Bestekarı ve 

Nazariyatçısı. Çeviren Selçuk Alimdar. İstanbul: Pan Yayıncılık, 2000. 

 

Quataert, Donald. “Tanzimat Döneminde Ekonominin Temel Problemleri”, Tanzimat 

Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu. Çeviren: Fatma Acun. Hazırlayanlar: 

Halil İnalcık ve Mehmet Seyitdanlıoğlu. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2011. 

 

Radyo Haftası 75, (1951): 18. 

 

Rasim, Ahmet. Bedayi-i Keşfiyât ve İhtirâat-ı Beşeriyye’den Fonograf. İstanbul: 

Matba-i K. Bağdatlıyan, 1887. 

 

Rauf, Yekta. “Türk Musikisi Müzeye Kaldırılamaz”,  Vakit, 24 Mart 1926, 3. 

 

Rauf, Yekta. “Türk Musikisi Nasıl Terakki Eder”, Tiyatro ve Musiki Mecmuası 

9(1928): 2. 

 

Safa, Peyami. “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet. 10 Kanunuevvel 

1932. 

 

Safa, Peyami. “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet. 17 Kanunuevvel 

1932. 

 

Safa, Peyami. “Musikimiz Hangi Yola Girmeli?”, Cumhuriyet. 20 Kanunuevvel 

1932. 

 

Sağlam, Atilla. Türk Musiki/Müzik Devrimi. Bursa: Alfa Aktüel Yayınları, 2009. 

 

Sağman, Ali Rıza. Meşhur Hafız Sami Merhum. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2011. 

 

Sarısözen, Muzaffer. “İki Sesli Halk Müziği”, Ülkü Dergisi 3/115, (1946): 15. 

 

Say, Ahmet. Müzik Ansiklopedisi. Ankara: Başkent Yayınevi, 1992. 

 

Saygun, Vecdi. “Santuri Ethem Bey Hayatı ve Eserleri”, Türk Musıkisi Dergisi 2, 

(1948): 9. 

Seltuğ, Deniz. “Cemil Bey Tanıklığında Türk Müziğindeki Sosyokültürel 

Dönüşümler ve Taş Plak”, Tanburi Cemil Bey: Sempozyum Bildirileri içinde 177-

191. Haz. Hasan Baran Fırat ve Zeynep Yıldız Abbasoğlu. İstanbul: Küre Yayınları, 

2017. 

 

Serin, Muhittin. “Meşk”, TDV İslam Ansiklopedisi Cilt:29. Ankara: Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2004. 

 

Sevengil, Refik Ahmet. “Eski Türklerde Musiki”, Musiki Mecmuası 26, (1950): 10-

20. 

 



186 

 

Sevengil, Refik Ahmet. Saray Tiyatrosu. İstanbul: MEB Yayınları, 1962. 

 

Shils, Edward. “Gelenek”. Doğu Batı 25. (2003): 101-131. 

 

Slater, Phil. Frankfurt Okulu. Çeviren Ahmet Özden. İstanbul: Kabalcı, 1998. 

 

Smith, Anthony D. Milli Kimlik. Çevire: Bahadır Sina Şener. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2017. 

 

Soykan, Ömer Naci. Dünya Ütopyasında Adorno İle Bir Yolculuk. İstanbul: Bulut, 

Yayınları 2000. 

 

Şen, Hasan Oral. Sadettin Kaynak. Ankara: TRT, 2003. 

 

Şen, Hasan Oral. Alaaddin Yavaşça. Ankara: TRT, 2001 

 

Tanrıkorur, Cinuçen. Türk Müziği Kimliği. İstanbul: Dergah Yayınları, 2014. 

 

Tekelioğlu, Orhan. “Ciddi Müzikten Popüler Müziğe Musiki İnkılabının Sonuçları”, 

Cumhuriyetin Sesleri. İstanbul: Türkiye İş Bankası, 1999, 146-153. 

 

Tekelioğlu, Orhan. “Türk Musiki İnkılabı’nın İçsel Tarihi: Nota Dergisisinin 

Kapanması”, Toplumbilim 9 (1999): 15-23. 

 

Toker, Hikmet. “İstiklal Marşı Resmi Bestesinin Serüveni”, Z Kültür Sanat Dergisi 

4. İstanbul, Zeytinburnu Belediyesi (2020): 297. 

 

Toker, Nilgün ve Tekin, Serdar. “Kamusuz Cumhuriyet’ten Kamusuz 

Demokrasi’ye”. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 3, (2002): 84-86. 

 

Tuncay, Mete. “İkna (İnandırma) Yerine Tecebbür (Zorlama)” Modern Türkiye’de 

Siyasal Düşünce 2. İstanbul: İletişim (2009): 92-96. 

 

Turan, Namık Sinan. “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda Batılılaşma ve 

Müzik.  Bilgi ve Bellek 1. (2004): 87-103.  

 

Turan, Namık Sinan. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Gelenek İcadı ve Müzik”. 

Evrensel Kültür. (2011): 21-24 

 

Turgut Mithat. “Alaturka Musiki ve Radyo”, Milliyet. 26 Nisan 1933, 5. 

 

Turner, Graeme. İngiliz Kültürel Çalışmaları. Ankara: Heretik, 2016. 

 

Tüfekçi, Nida. “Türk Halk Müziği”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi Cilt 

6. İstanbul: İletişim (1983): 1482-1488. 

 

Ünlü, Cemal. Git Zaman Gel Zaman. İstanbul: Pan Yayıncılık, 2016. 

 

Üstel, Füsun. “1920’li ve 30’lu Yıllarda ‘Milli Musıki’ ve ‘Musıki İnkılabı’”, Defter 

22, (1994): 41-53. 



187 

 

 

Üstel, Füsun. “Musiki İnkılabı ve Aydınlar”, Tarih ve Toplum 113, (1993): 38-46. 

 

Williams, Raymond. Kültür ve Materyalizm. Çeviren Ferit Burak Aydar. İstanbul: 

Sel Yayıncılık, 2013. 

 

Williams, Raymond. Kültür. Çeviren Suavi Aydın. Ankara: İmge Kitapevi, 1993. 

 

Yavaşca, Alaattin. “Evlerdeki Musiki Toplantıları II”, Sanat ve Kültürde Kök 4 

(1981): 10. 

 

Yeni Gün. 6 Ağustos 1931, 4. 

 

Yeşilkaya, Neşe. G. “Halkevleri”. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2. İstanbul: 

İletişim (2011): 113-118. 

 

Yıldız, Ahmet. “Kemalist Milliyetçilik”. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2, 

İstanbul: İletişim (2011): 210-234. 

 

Zaimler, Avni. “Son Dedikodular Dolayısiyle…” Musiki Mecmuası. 2 (1948): 8. 

 

Zat, Vefa. Eski İstanbul Barları. İstanbul: İletişim, 2002. 

 

Zobu, Vasfi Rıza. O Günden Bu Güne. İstanbul: Milliyet Yayınları: 1977. 

 

Zürcher, Erik Jan. Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. Çeviren: Yasemin Saner. 

İstanbul: İletişim, 2015. 

 

  



188 

 

ÖZGEÇMİŞ 

2012 yılında başladığı lisans eğitimini, 2016 yılında, Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi Sosyoloji bölümünde tamamlamıştır. 2017 

yılından bu yana Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversiyesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim dalında yüksek lisans eğitimini tamamlamak üzeredir. 

 

 

 

 


