
 

 

T.C. 

BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

EBÜ’L MEHÂSİN ŞEMSUDDÎN EL-KAVUKÇÎ  

VE EL-LÜ’LÜ’Ü’L-MARSÛ’ ADLI ESERİ 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Hazırlayan 

Necat KIZILARSLAN 

 

 

Danışman 

 Dr. Öğr. Üyesi Murat KAYA 

 

 

Bingöl-2021





T.C. 

BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

HADİS BİLİM DALI 

 

 

 

 

EBÜ’L MEHÂSİN ŞEMSUDDÎN EL-KAVUKÇÎ  

VE EL-LÜ’LÜ’Ü’L-MARSÛ’ ADLI ESERİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Hazırlayan 

Necat KIZILARSLAN 

 

 

 

 

Danışman 

 Dr. Öğr. Üyesi Murat KAYA 

 

 

 

Bingöl-2021



I 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa  

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………… I 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ .………………………………………………............ V 

TEZ KABUL VE ONAY.…………………………………………………………..... VI 

ÖNSÖZ…………………...…………………………………………………………….. VII 

ÖZET…………………………………………………………………………………... IX 

ABSTRACT…………………………………………………………………………… XI 

KISALTMALAR…………………………………………………………………….. XIII 

TABLOLAR ………………………………………………………………………….. XIV 

GİRİŞ…………………………………………………………………………………. 1 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI…………………….……… 1 

II. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI…………………………..... 2 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ŞEMSÜDDÎN EL-KAVUKÇÎ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

1.1  Yaşadığı Döneme Genel Bir Bakış …………………………………………  4 

   1.1.1. Siyasi ve Sosyal Durum …………………………………………………  4 

      1.1.1.1. Lübnan ve Trablusşam……………………..…………………………  4 

      1.1.1.2. Mısır………………….……………….…………………………...…  7 

   1.1.2. İlmî ve Kültürel Durum …………………………………………………  10 

      1.1.2.1. Lübnan ve Trablusşam.……………………………………………….  10 

      1.1.2.2. Mısır………………………………………………………………….  12 

1.2. Şemsüddîn el-Kavukçî’nin Hayatı …………………...………………………  14 

   1.2.1.  Adı, Nesebi ve Künyesi ..……...………………………………...………  15 

   1.2.2.  Doğumu ve Ailesi………………………………………………………..  15 

   1.2.3. Seyâhatleri……………………………………………………………….  16 

      1.2.3.1. Mısır Seyâhatleri…………………..…………………………………  17 



II 
 

       1.2.3.2. Kudüs Seyâhatleri……………………………………………………  17 

   1.2.4. Hocaları…………….………………………………………..……….......  17 

       1.2.4.1. Şeyh Muhammed Âbid b. Ahmed Salih el-Ensari es-Sindî (1257/1841) 18 

       1.2.4.2. Şeyh İbrahim el-Bâcûrî (1277/1860)………………...…………..…  19 

       1.2.4.3. Şeyh Hüseyin b. Selim ed-Düccâni (1274/1856)……...………….…  20 

       1.2.4.4. Hasan b. Derviş el-Kuveysinî (1254/1832)…………………………  21 

       1.2.4.5. Şeyh Muhammed Salih es-Sibâî el-Adevî(1268/1852)…...…………  22 

   1.2.5. Talebeleri………..…………………………………….………………….  23 

      1.2.5.1. Şeyh Selim el-Mesuti ed-Dimeşkî (ö. ?)…………….……………….  23 

      1.2.5.2. Şeyh Bekrî el-Attâr (1320/1902)………………….………………….  24 

      1.2.5.3. Şeyh Abdülmecîd el-Mağribî (1352/1934)……….………………….  25 

      1.2.5.4. Şeyh Abdülkadir el-Mağribî (1376/1956)……..….………………….  26 

  1.2.6. Vefatı…………………………………………………………………..  28 

1.3. İlmî Kişiliği…………………………………………………………………..  28 

   1.3.1. İtikadî Görüşleri………………………………………………………….  29 

   1.3.2. Fakihliği………………………………………………………………….  30 

   1.3.3. Tasavvufçu Oluşu……………………………………………………….  31 

      1.3.3.1. Şazeliyye Tarikatı…………………………………………………….  32 

   1.3.4. Şair ve Hatip Oluşu………….. ………………………………………….  34 

   1.3.5. Hadisçiliği………………………………………………………….…….  37 

1.4. Eserleri………………………………………………………………………..  38 

   1.4.1. el-Lü’lü’ü’l-Marsu’ ………………………………………………….…… 38 

   1.4.2. ez-Zehebü’l-İbriz  ………………………………………………………… 38 

   1.4.3. Cevami’u’l-Kelim …………………………….………………………….. 38 

   1.4.4. Müselselat ……………………………………………………………..  39 

   1.4.5. Ma’denü’l-Le’ali ………………………………………………………  39 

   1.4.6. Leta’ifu’r-Rağibin  ……………………………………………………..  39 



III 
 

   1.4.7. el-Cami’u’l-Feyyah ………………………………………………...…..  39 

   1.4.8. el-Esânidü'l-Aliyyeti'l-Muttasıla bi-Erba’îne Kitaben……………………  39 

İKİNCİ BÖLÜM 

EL-LÜ’LÜ’Ü’L-MARSÛ’ FİMÂ LÂ ASLE LEHÛ EV Bİ ASLİHÎ MEVZÛ 

 ADLI ESER 

2.1. Kitabın Genel Özellikleri………………………………………………..….  44 

   2.1.1. Eserin Adı……………………...…………..……………..………….......  44 

   2.1.2. Eserin Mevzuât Edebiyatındaki Yeri…………………………………….  45 

   2.1.3. Eserin Yazılış Sebebi..………...…………..……………..………….......  46    

   2.1.4. Eserin Metodu……….………...…………..……………..………….......  46 

   2.1.5. Eserin Muhtevası……………...…………..……………..………….......  48 

   2.1.6. Eserin Üslûbu ve Dayanakları…...………..……………..………….......  48    

   2.1.7. Eserin Önemi……….………...…………..……………..………….......  49 

2.2. el- Kavukçî’ye Göre Mevzu Hadisin Tanımı, Alametleri ve Hükmü………..  49 

   2.2.1. Mevzu Hadisin Tanımı………..…………..……………..………….........  49 

   2.2.2. Mevzu Hadisin Alametleri……………………………………………….  50 

      2.2.2.1. Mevzuluğun Senetteki Uydurma Alametleri……………………….  50 

      2.2.2.2. Mevzuluğun Metindeki Uydurma Alametleri………………………..  51 

         2.2.2.2.1. Lafzî Bozukluk…………………….…………………………….  51 

         2.2.2.2.2. Manevi Bozukluk…..……………….……………………………  51 

         2.2.2.2.3. Kur’an’ın Açık ve Kesin Hükmüne Aykırı Olması..……………  52 

         2.2.2.2.4. Mütevatir Sünnetin Açık ve Kesin Hükmüne Aykırı Olması…….  53 

         2.2.2.2.5. Kur’an ve Sünnette Yer Alan Genel Kurallara Aykırı Olması.......  53 

   2.2.3. Mevzu Hadisi Rivayet Etmenin Hükmü………………………..………  53 

   2.2.4. Âlimlerin لا أصل له (Aslı Yoktur) Kelimesinin Tarifi……………………  54 

2.3. Kullandığı Tenkit Lafızları………………………………………………..….  56 

2.4. Kitabın Mukaddimesi…..………………………………………………..….  57 



IV 
 

2.5. Kavukçî’ye Göre Mevzu Hadislerin Bilinme Yolları……………….…..……. 60 

2.6. Rivayetlerin Tahlili……………………………………………………………. 65 

   2.6.1. Rivayetlerin Tahlilinde Sened Tenkidi……………………………………. 66 

      2.6.1.1. Bâtıl (باطل)…………………………………………..…………………. 67 

      2.6.1.2. Kezzâb, Kezebe  (كذاّب، كذب)…………………………………………..  68 

      2.6.1.3. Vadda’ (وضّاع)………………………………………………………….. 68 

      2.6.1.4.  Münker (منكر)…………………………………………………………… 68 

      2.6.1.5.  Daî’f (ضعيف)……………………………………………………………. 69 

   2.6.2. Rivayetlerin Tahlilinde Metin Tenkidi…………………………………… 70 

      2.6.2.1. Kur’an’a Arz…………………………………………………………… 71 

      2.6.2.2. Sahih Hadislere Arz……………………………………………………… 72 

      2.6.2.3. Tarihi Gerçeklere Arz……………………………………………………. 72 

      2.6.2.4. Bilime Arz………………………………………………………………. 73 

2.7. Tasavvuf Camiasınca Makbul Görülen Bazı Rivayetlerin Mevzu Olarak 

Değerlendirilmesi ………………………………………………………………… 73 

2.8. Rivayetlerin Tesbiti………………………..……………………………..….  75 

   2.8.1. Mevzuluk Gerekçeleri Belirlenerek Tesbit Edilen Rivayetler.………..….  75 

   2.8.2. Mevzuluk Gerekçeleri Belirtilmeden Takdim Edilen Rivayetler ………..  77 

   2.8.3. Mevzuat Edebiyatı Müelliflerinin Beyanları ile Tesbit Edilen Rivayetler.. 78 

   2.8.4. Kitabına Almasına Rağmen Mevzuluğuna İtiraz Ettiği Hadisler…..……. .. 79 

   2.8.5. Kendisinden Önceki Muhaddislerin Eserlerinde Yer Alan Mevzu Rivayetler 82 

SONUÇ………………………………………………………………………..….  88 

KAYNAKÇA…………………………………………………………………..…  90 

ÖZGEÇMİŞ.…………………………………………………………………..…  99 

  



V 
 

 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

 

Yüksek Lisans tezi olarak hazırladığım EBÜ’L MEHÂSİN ŞEMSUDDÎN EL-

KAVUKÇÎ VE EL-LÜ’LÜ’Ü’L-MARSÛ’ ADLI ESERİ öneri aşamasından 

sonuçlanmasına kadar geçen süreçte bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle uyduğumu, 

tez içindeki tüm bilgileri bilimsel ahlak ve gelenek çerçevesinde elde ettiğimi, tez yazım 

kurallarına uygun olarak hazırladığım bu çalışmamda doğrudan veya dolaylı olarak yaptığım 

her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu beyan ederim. 

 

 

      ... /05/2021 

İmza 

Necat KIZILARSLAN 

 

  



VI 
 

BİNGÖL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

Necat KIZILARSLAN tarafından hazırlanan EBÜ’L MEHÂSİN ŞEMSUDDÎN 

EL-KAVUKÇÎ VE EL-LÜ’LÜ’Ü’L-MARSÛ’ ADLI ESERİ başlıklı bu çalışma, 

…./…./2021 tarihinde yapılan tez savunma sınavı sonucunda [oybirliği/oy çokluğuyla] 

başarılı bulunarak jürimiz tarafından Hadis Anabil Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olarak kabul 

edilmiştir. 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ (Unvanı, Adı ve Soyadı) 

 

Başkan  : Doç. Dr. Mehmet DİNÇOĞLU  İmza: ……………….. 

Danışman : Dr. Öğr. Üyesi Murat KAYA  İmza: ……………….. 

Üye  : Dr. Öğr. Üyesi Ali ÇELİK   İmza: ……………….. 

 

ONAY 

 

Bu Tez, Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulunun …../…../ 

202.. tarih ve ……….. sayılı oturumunda belirlenen jüri tarafından kabul edilmiştir. 

 

 

Unvanı Adı Soyadı 

Enstitü Müdürü 



VII 
 

ÖNSÖZ 

Hz. Peygamber’in söz ve uygulamalarının günümüze ulaşmasına vesile olan ve İslam 

dininin sonraki nesillere intikalinde önemli bir fonksiyon icra eden hadisler, dinin doğru 

anlaşılıp yaşanılmasında temel unsurlardan biridir. Kur’an’ın ilk muhatabı olan Hz. 

Peygamber’in hadisleri olmaksızın Kur’an’ı hakkıyla anlamak ve yaşamak mümkün değildir. 

Dolayısıyla Kur’an’ın doğru anlaşılmasında ve hayata tatbik edilmesinde tamamlayıcı öğe 

hadislerdir. Bu denli bir öneme haiz olan hadislerin, sonraki nesillere aktarılması için tarih 

boyunca büyük gayretler sarf edilmiştir. Hz. Peygamber döneminden hemen sonra başlayan 

bu yöndeki çalışmalar sahâbe ve tabiîn dönemlerinde gelişerek devam etmiş, hicrî 2. ve 3. 

asırlarda somut meyvelerini vermiştir. Söz konusu bu zaman dilimlerinde müstakil ilim dalları 

oluşmuş ve bu ilimler sistematik hal almıştır. Alanında söz sahibi büyük âlimler yetişmiş ve 

dini ilimlere dair temel kaynaklar kaleme alınmıştır.  

Bu bağlamda; hadis ilminin gelişim gösterdiği evreleri bilmek, hadis ilmine dair 

yazılmış kaynakları tanımak için muhaddislerin hayatlarının araştırılmasına ihtiyaç hâsıl 

olmuştur. İslam medeniyetinin temellerinin oluşumunda etkin bir yere sahip olan şahsiyetlerin 

hayatlarının mercek altına alınması ve eserlerinin ortaya konulması önem arz etmektedir. İlk 

asırlardan itibaren günümüze dek pek çok âlim Hz. Peygamber’in hadislerini anlamak ve 

anlatmak için ciddi çaba sarf etmiştir. Bunun içindir ki İslam tarihinde çok büyük muhaddisler 

yetişmiş ve devasa eserler vücuda gelmiştir.  

Hayatı, ilmî kişiliği, eserleri ve hadis ilmine katkıları yönünden incelenmesi gereken 

önemli muhaddislerden biri de Trablusşam doğumlu muhaddis, fakîh ve mutasavvıf Ebü’l 

Mehâsin Şemsuddin el-Kavukçî’dir. Hicri 14. Asrın önemli âlimlerinden sayılan el-Kavukçî; 

fıkıh, tasavvuf ve hadis gibi çeşitli ilim dallarında ciddi sayıda eser vermiştir. Özellikle el-

Lü’lü’ü’l-Marsû’’, Cevâmi’u’l-Kelim ez-Zehebü’l-İbriz Şerhu’l-Mu’cemi’l-Veciz min 

Ehâdisi’l-Azîz ve el-Cami’u’l-Feyyah gibi bazı eserleri ile tanınmaktadır. 

el-Kavukçî hakkında yapılmış detaylı bir çalışmaya rastlamadık. Ancak bazı terâcim 

eserlerinde ve ansiklopedi maddelerinde müellifimiz ve eserleri hakkında yüzeysel bir takım 

bilgiler mevcuttur. Farklı ilimlere dair kaynak niteliğinde çok sayıda eseri bulunmasına 

rağmen el-Kavukçî üzerine Türkiye’de derli toplu bir çalışmanın bulunmayışı bizi bu konuyu 

çalışmaya sevk etmiştir.  



VIII 
 

Çalışmamız giriş ve iki ana bölümden teşekkül etmiştir. Girişte araştırmanın konusu, 

önemi ve araştırmanın metodu hakkında bilgi verildikten sonra birinci bölümde Kavukçî’nin 

yaşadığı dönemdeki siyasî, ilmî ve kültürel durumu değerlendirip müellifin hayatı, soyu, 

ailesi, vefatı, hocaları, talebeleri ve eserleri hakkında bilgi verilmeye çalışılmıştır. Daha sonra 

ilmî kişiliği, hadisçiliği, hadis tespit yöntemleri, cerh ve tadîl anlayışı gibi konular ele 

alınmıştır. İkinci bölümde ise Kavukçî’nin mevzû hadise dair kaynak eserlerden sayılan el-

Lü’lü’ü’l-Marsû fîmâ Lâ Asle Lehû ev bi Aslihî Mevzû eseri işlenmiştir. Kavukçî’ye göre 

mevzû hadisin tanımı, alametleri ve hükmü, eserin yazılış sebebi, eserde geçen mevzu 

hadislerin kritiği gibi başlıklar etraflıca ele alınmıştır. Amacımız; Kavukçî’nin hayatını 

öğrenmek ve onun hadis ilmine olan katkılarını ilim ehline sunmaktır.  

Bu çalışmayı hazırlamama vesile olan, baştan sona büyük bir sabır ve titizlikle takip 

ederek gerekli değerlendirmeleriyle beni yönlendiren danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi Murat 

KAYA’ya ve görüş ve önerilerinden istifade ettiğim diğer tüm hocalarıma teşekkür ederim.  

Ayrıca bu çalışmanın hazırlanması esnasında moral ve motivasyonumu üst düzeyde tutmama 

yardımcı olan çoğu zaman ihmal ettiğim değerli eşim ve çocuklarıma teşekkürlerimi sunmayı 

borç bilirim.   

Necat KIZILARSLAN 

Bingöl-2021 

  



IX 
 

TÜRKÇE ÖZET 

Tezin Başlığı : Ebü’l-Mehâsin Şemsüddîn el-Kavukçî ve el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ Adlı 

Eseri 

Tezin Yazarı : Necat Kızılarslan 

Danışman      :Dr. Öğr. Üyesi Murat KAYA 

Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri 

Bilim Dalı      : Hadis 

Kabul Tarihi : 

Sayfa Sayısı   : … (ön kısım) + ….. (tez) + ….. (ekler) 

 

Hz. Peygamber’in hadislerini doğru anlama ve anlatma bağlamında İslam tarihi 

boyunca büyük çabalar sarf edilmiştir. Bu meyanda işin ehli, hayatlarını İslam’a vakf etmiş 

İslam tarihinde çok büyük muhaddisler yetişmiştir. Hayatı, ilmî kişiliği, eserleri ve hadis 

ilmine katkıları yönüyle incelenmesi gereken önemli muhaddislerden biri de Trablusşam 

doğumlu muhaddis, fakih ve mutasavvıf Ebü’l Mehâsin Şemsuddin el-Kavukçî’dir. 

Kavukçî, 79 yıllık ömründe çok sayıda eser kaleme almasına rağmen günümüz insanının 

kendisi hakkında yeterli bilgiye sahip olduğu söylenemez. Ebü’l Mehâsin el-Kavukçî’nin 

hayatı ve mevzu hadisleri derlediği el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihi Mevzû’ 

adlı eserini tanıtmak araştırmamızın ana temasını oluşturmaktadır. Kavukçî İslam 

dünyasının en buhranlı dönemlerinden biri olan XIX. Yüzyılda Trablusşam’da doğmuş, 

memleketinde başladığı ilmine 1239/1824-266/1850 yılları arasında Mısır’da sürdürmüştür. 

Ezher’de fıkıh öğrenimini görüp, akli ve nakli ilimler üzerinde tahsil görmüş ve hadis 

ilimleri üzerinde yoğunlaşmıştır.  

İki ana bölümden oluşan çalışmamızın birinci bölümünde; Kavukçî’nin yaşamış 

olduğu asrın siyasi, sosyal, ilmî ve kültürel açıdan incelenmiştir. Böylece Kavukçî’nin 

yaşadığı toplumdan ne kadar etkilendiğini belirleyerek onun toplum üzerindeki tesiri tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Sonrasında hayatı, ilmî şahsiyetinin oluşmasında etkili olan hocaları, 

talebeleri; fıkıh, tasavvuf, akaid ve hadis alanında kaleme aldığı eserlerine kısaca 

değinilmiştir. Müellifimiz itikatta benimsediği mezhebi ve sûfî kimliğiyle de ön plana çıktığı 

için intisap ettiği Şazeliyye tarikatına da yer verilmiştir. İkinci bölümde esas itibariyle 

Kavukçî’nin hadisçiliği ve sünnet anlayışı tetkik edilmiş, hadis ile ilgili görüşlerini belirtip 



X 
 

hadise dair kaleme aldığı eserleri incelenmiştir. Bu bölümde Kavukçî’nin mevzu hadisin 

tesbitinde kaynak eserlerden sayılan el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eseri ele alınmıştır. Bu başlık 

altında; Kavukçî’ye göre mevzu hadisin tanımı, alametleri ve hükmü, âlimlerin أصل له لا  

kelimesinin tarifi, eserin genel özellikleri, eserin yazılış sebebi, eserin mevzuât 

edebiyatındaki yeri, kitabın mukaddimesi, Kavukçî’ye göre mevzu hadislerin bilinme 

yolları, eserde geçen mevzu hadislerin kritiği gibi konular etraflıca incelenmiştir. Ayrıca 

müellifin mevzu hadislerle mücadelesi ele alınmış, ortaya koyduğu çözüm önerilerine yer 

verilmiştir.   

Anahtar Kelimeler: Hadis, Şemsuddin el-Kavukçî, el-Lü’lü’ü’l-Marsû’, Mevzû hadis 

 

  



XI 
 

ABSTRACT 

Title of the Thesis:Ebü’l-Mehâsin Şemsuddin el-Kavukçî and his book el-

Lü’lü’ü’l-Marsû’ 

Author                 : Necat Kızılarslan 

Supervisor           :Dr. Öğr. Üyesi Murat KAYA 

Department         : Basic Islamic Sciences 

Sub-field              : Hadith 

Date                     : 

 

            Hz. Throughout the history of Islam, great efforts have been made to understand and 

explain the Prophet's hadiths correctly. In this respect, great scholars have grown up in the 

history of Islam, who are competent and have devoted their lives to Islam. One of the 

important muhaddiths that should be examined in terms of his life, scientific personality, 

works and contributions to the science of hadith is Abu'l Mehâsin Şemsuddin al-Kavukçî, 

who was born in Tripoli. Although Kavukçî wrote many works during her 79 years of life, it 

cannot be said that today's people have sufficient knowledge about herself. The main theme 

of our research is to introduce the life of Ebü'l Mehâsin al-Kavukçî and his work named el-

Lü’lü’ü’l-Marsû’ fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihi Mevzû’, in which he compiled his life and 

fabricated hadiths. Kavukçi is one of the most depressed periods of the Islamic world, the 

XIX. He was born in Tripoli in the 21st century and continued his science that he started in 

his hometown in Egypt between 1239/1824-266/1850. He studied fiqh in Azhar, studied 

mental and transplant sciences and focused on hadith sciences. 

               In the first part of our study, which consists of two main parts; The century in 

which Kavukçî lived has been examined in political, social, scientific and cultural terms. 

Thus, by determining how much Kavukçî was affected by the society he lived in, his 

influence on the society was tried to be determined. Afterwards, his teachers and students, 

whose life was influential in the formation of his scientific personality; His works in the 

fields of fiqh, mysticism, belief and hadith are briefly mentioned. Since our author comes to 

the forefront with his sect and Sufi identity in the creed, the Sect of Şazeliyye he affiliated 

with is also included. In the second part, the hadithism and circumcision understanding of 

Kavukçi was examined, and his works on the hadith by stating his views on the hadith were 

examined. In this section, Kavukçî's work named el-Lü’lü’ü’l-Marsû, which is considered as 



XII 
 

one of the source works in determining the fabricated hadith, has been discussed. Under this 

heading; According to Kavukçî, the definition of the fabricated hadith, its portents and 

decrees, the description of the word له أصل لا  by scholars, the general characteristics of the 

work, the reason for the writing of the work, the place of the work in the literature of the 

book, the way of knowing the false hadiths according to Kavukçî, the critique of the 

fabricated hadiths in the work. the topics have been thoroughly studied. In addition, the 

author's struggle with false hadiths was discussed and his solution suggestions were 

included. 

  

Key Words: Hadith, Şemsuddin el-Kavukçî, el-Lü’lü’ü’l-Marsû’, Fabricated Hadith 

 

  



XIII 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.s.  Aleyhisselam. 

a.g.e.  Adı Geçen Eser 

a.g.md. Adı Geçen Madde 

a.g.m.  Adı Geçen Makale 

b.  Bin, İbn. 

Bkz.  Bakınız. 

C.  Cilt. 

c.c.  Celle Celaluhu. 

çev.  Çeviri. 

DİA.  Diyanet İslam Ansiklopedisi. 

Dr.  Doktor. 

h.  Hicri. 

Hz.  Hazreti. 

m.  Miladi. 

m.ö.  Milattan Önce 

ö.                     Ölümü. 

r.a.  Radiyallahu anh. 

S.  Sayı. 

s.  Sayfa. 

s.a.v.  Sallallahu aleyhi vesselem. 

thk.  Tahkik. 

t.y.  Tarih Yok. 

TDV.  Türkiye Diyanet Vakfı. 

vb.  Ve benzeri. 

y.y.  Yüzyıl  



XIV 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1. el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eserde yer alıp diğer meşhur muhaddislerin mevzuatlarında 

da geçen rivayetlerin muhaddislere göre dağılımı 

Tablo 2. el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ eserindeki 742 mevzu hadisin rivayet edilişi ve gerekçelerine 

göre sınıflandırılması 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI 

Araştırmanın konusu XIX. Yüzyılda Trablusşam’da yaşamış, soyu baba tarafından Hz. 

Hasan’a, anne tarafından Hz. Ömer’e dayanan fakih ve sûfî bir muhaddis olan Ebü’l-Mehâsin 

Şemsüddîn el-Kavukçî ve el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eseridir. İslam dininin sağlıklı bir şekilde 

anlaşılıp yaşanılabilmesi için hayati öneme haiz olan ve peygamber mirası olarak da 

adlandırılabilen hadislere/sünnete dair çalışmalarıyla temayyüz etmiş muhaddislerin 

hayatlarını ve eserlerini incelemek, yaşadıkları dönemin ilmî anlayışlarını ve hadis üzerindeki 

gayretlerini öğrenmek İslam kültür ve medeniyetinin zenginliğini göstermesi açısından önem 

arz etmektedir. İslam dininde hadise olan eşsiz ilgi Hz. Peygamber’den günümüze kadar 

süregelmiştir. Çalışmamız biyografik bir çalışma olduğundan; Kavukçî’nin yaşadığı döneme 

bir bakış, müellifin hayatı, ilmî kişiliği ve hadis imindeki yeri tesbit edilmeye çalışılmıştır.  

Muhaddisimiz özellikle mevzu hadis konusunda çalışma yapmış ve bu konuda şöhret 

bulmuş önemli bir şahsiyettir. Sûfî olarak bilinmesine rağmen Kavukçî’nin, “Sen olmasaydın 

bu âlemi yaratmazdım.”, “Ümmetimin âlimleri Beni İsrail’in peygamberleri gibidirler.”, 

“Kalp, Allah’ın evidir.”, “Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim; mahkûkâtı yarattım. 

Kendimi onlara tanıttım, onlar da beni tanıdılar.”, “Nefsini bilen Rabbi’ni bilir.”, ve 

“Fakirlik iftiharımdır. Onunla övünürüm.” gibi tasavvuf camiasınca kabul gören rivâyetleri, 

aslı olmayan uydurma haberler kategorisinde değerlendirmesi; bu konuyu çalışmamızın 

nedenlerindendir. Ayrıca; etkili bir hatip olan müellifin çok sayıda müridinin olması, ders 

okutması ve tasavvufun Kuzey Afrika’daki en büyük temsilcilerinden olan Ebu’l-Hasen e’ş-

Şazeli’nin kurucusu olduğu Şazeliyye Tarikatı’nın da müntesibi olması kayda değer ayrı bir 

konudur.  

Çalışmadaki temel amacımız; hadis, fıkıh ve tasavvuf ilimlerine dair önemli oranda 

eser kaleme alan Ebü’l-Mehâsin Şemsüddîn el-Kavukçî’yi ulaşabildiğimiz kaynaklar 

ölçüsünde daha yakında tanıtmaktır. Ayrıca mevzu hadisleri derlediği eseri el-Lü’lü’ü’l-

Marsû fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihi Mevzû’’yu incelemek, sûfî kimliğinin hadis tesbit 

metoduna etkisini gün yüzüne çıkararak elde ettiğimiz bilgi ve bulguları ilmî bir disiplin 

perspektifinde hadis ilmine kazandırmaktır.  

 



2 
 

2. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI 

Çalışma için öncelikle literatür taraması yapılarak konuyla ilgili materyalleri toplayıp 

gerekli okumalar yapıldı. Araştırmamız boyunca mümkün olduğunca Kavukçî’nin isminin 

geçtiği bütün kaynaklardan imkânlar ölçüsünde istifade edilmeye çalışıldı. Kaleme aldığı 

eserler içerisinde önemli bir yere sahip olan el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eseri başta olmak üzere 

özellikle hadis alanındaki eserleri temel alınarak tezimiz hazırlanmıştır. el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ 

adlı eseri detaylı bir şekilde incelendi. Eserin mevzuat edebiyatındaki konumu, müellifin 

hadis tesbit yöntemi tümevarım metodu ile ortaya konulmaya çalışıldı. 

Çalışmamızı yaparken özellikle Kavukçî’nin eserlerine ulaşmakta çeşitli zorluklar 

yaşadım. Müellifimizin eserlerinin kahir ekseriyeti mahtût olup mahtût eserlerin tamamına 

yakını Suriye’nin başkenti Şam’da bulunan Dârü’l-Kütübi’z-Zahiriyye’de bulunmaktadır. Söz 

konusu ülkede yaşanan iç savaş dolayısıyla bu eserlere ulaşamadım. Ancak çok az bir kısmına 

çeşitli üniversitelerin internet üzerinden elektronik nüshalarına ulaşabildim. Ayrıca müellifin 

hocaları ve talebelerinin hayatlarıyla ilgili bir kısım bilgiler de internetten istifade 

edildiğinden söz konusu sayfaları dipnot olarak kullanılmıştır. Metot olarak araştırmamız iki 

ana bölüm halinde çalışıldı. Birinci bölümde Müellif tanıtılarak hayatı, ilmi kişiliği ve eserleri 

işlendi. İkinci bölümde ise müellifin el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eseri tüm ayrıntılarıyla detaylı 

bir şekilde incelendi. 

Konumuz biyografi çalışması olduğundan öncellikle Ebu’l Mehâsin Şemsuddin el-

Kavukçî hakkındaki bilgiler daha çok terâcim kitaplarından tespit edilmeye çalışıldı. 

Çalışmamızda yararlandığımız kaynakların başında Muhaddisin en önemli eserlerinden 

sayılan el-Lü’lü’ü’l-Marsû’, Kifayetu’s-Sıbyan fîmâ Yecibu min Akâidi’l-İman ve Amelu’l-

Erkân, ez-Zehebü’l-İbriz, Cümle mine'1-Müselselat, el-İtimad fi’l-İtikad ve el-Minahü'l-Nefsi 

ala’l- Fethi’l-Kudsi adlı eserler gelmektedir. Kehhâle’nin Mu’cemu’l-Müellifîn Terâcimu 

Musannifi’l-Kutubi’l-Arabî, Zirikli’nin el-Alâm Kâmûsû Terâcim li Eşhuri’r-Ricâli ve’n-Nisâi 

mine’l-Arabi ve’l-Musta’rabîn ve’l-Musteşrikîn, Kettânî’nin Fihrisu’l- Feharis ve’l- İsbat ile er-

Risâletu’l-Mustatrafe li Beyâni Meşhûri Kutubi’s-Sunneti’l-Müşerrefe, Nebhani’nin Cami’u 

Keramati’l-Evliya, Nevfel’in Teracimü Ulema'i Tarablus ve Üdeba’iha, Tedmüri’nin 

Mevsu’atü Ulema'i'l-Müslimin fi Tarih-i Lübnan el-İslami Ricalü’l-Hadis ve’l-Ulumu’l-

İnsaniyye, Zeki Muhammed Mucahid’in el-Alamu’ş-Şarkiyye, Yusuf el-Mer’aşli’nin Nesru’l- 

Cevahir ve’d- Durer, İsmail Paşa el-Bağdadi’nin Hediyetu’l-Arifin ve DİA maddeleri olmak 

üzere çeşitli çalışmalardan istifade edildi. Mukayese anlamında mevzuat edebiyatından Ebü’l-



3 
 

Ferec İbnü’l-Cevzi’nin Kitabü’l-Mevzû’ât, İbn Kayyim el-Cevziyye’nin el-Menâru’l-Munîf 

fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, Sehâvî’nin, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri mine’l-Ehâdîsi’l-

Müştehira ale’l-Elsine gibi çalışmalar da önemli başvuru kaynaklarımız oldu. 

  



4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ŞEMSÜDDÎN EL-KAVUKÇÎ’NİN HAYATI, İLMİ KİŞİLİĞİ VE 

ESERLERİ 

1.1. Yaşadığı Döneme Genel Bir Bakış 

Kişinin dini, gelenek ve görenekleri, aile yapısı, mensup olduğu kavmin sahip olduğu 

özellikleri, yaşadığı ortamda bulunan fiziki ve ekonomik şartlar onun şahsiyetinin 

oluşmasında büyük bir etkiye sahiptir. Biyografisi üzerine çalışılan bir ilim adamını iyi 

tanımak, onun ilmî anlayışını ve eğilimlerini daha iyi yorumlayabilmek için; yaşadığı çevreyi, 

asrı ve toplumu iyi bilmek gerekir. Bunun için de yaşadığı asırda ve çevrede meydana gelen 

siyasi ve sosyal olaylar ile o dönemin fikrî, kültürel ve ilmî durumunun iyice irdelenmesi 

gerekmektedir. Ayrıca yetiştiği çevrede hâkim olan otoriteyi de iyi analiz etmek lazımdır. Bu 

nedenle Kavukçî’nin yaşadığı dönemin siyasi/sosyal ve ilmi/kültürel durumunun irdelenmesi 

önem arz etmektedir. Kavukçî Trablusşam doğumludur. Fakat ilmi hayatının önemli bir kısmı 

Mısır’da geçmiştir. Dolayısıyla yaşadığı çevreden bahsederken hem Trablusşam hem de 

Mısır’ın ana hatlarıyla tanıtılmasında fayda olacaktır. 

Tarihi kaynaklara baktığımızda Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin yaşadığı 

dönem olan h. 1224-1305/ m. 1809-1888 yılları arası dönem, Osmanlı Devleti’nin hüküm 

sürdüğü bir zaman dilimidir. Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin yaşadığı dönemde, 

Osmanlı Devleti’nin yönetiminde birçok padişah bulunmuştur.1 Kavukçî’nin yaşadığı zaman 

aralığını iyi analiz etmek için; dönemin siyasi/sosyal ve ilmi/kültürel durumununu ele 

alınması uygun olacaktır. 

1.1.1.Siyasi ve Sosyal Durum 

1.1.1.1. Lübnan-Trablusşam 

 Kuzey ve doğu sınırları bir hilâli andıran Lübnan, Suriye topraklarıyla kuşatılmıştır. 

Lübnan güneyde ise İsrail’in komşusu olup batı sınırları Akdeniz’e uzanır. Lübnan birçok dinî 

                                                           
1 Bu padişahlar şunlardır: II. Mahmud (1808 – 1839),  Abdülmecid (1839 – 1861), Abdülaziz (1861 – 1876), V. 

Murad (30 Mayıs 1876 – 31 Ağustos 1876) ve II. Abdülhamid (1876 – 1909). Bkz. M.Akif ERDOĞRU, Türkiye 

Tarihi ve Uygarlıkları, İlya Yayınları, İzmir, 2012, C. IV, s.312. 



5 
 

ve etnik grubu barındıran bir Ortadoğu ülkesidir.2 Arazi şartları güç olup ülkeyi birinden 

diğerine geçilmesi zor bölgelere böldüğünden ülkede değişik dinî ve etnik gruplar oluşmuştur. 

Böylece halk sanki ayrı cemaatlar halinde yaşamaktadır. Bu cemaatlerin başlıcaları şunlardır: 

Genellikle kıyı kesimlerinde Sünnî müslümanlar, Lübnan dağlarının orta kesimlerinde 

Dürzîler, Bika’ vadisinde ve güneyde Şiî Müslümanlar yaşamaktadır. Katolik Mârûnîlerin 

büyük bölümü Lübnan dağlarında, Ortodoks Rumlar kıyı şehirlerinde ve Katolik Ermeniler 

ise güneyin kırsal kesimlerine yerleşmişlerdir. Bu cemaatlerin nüfus oranları hakkında resmî 

belgelerde kesin bilgiler yer almamakta olup resmî olmayan kaynakların verdiği istatistikler 

de birbirini tutmamaktadır. 3  Avrupalı devletler, 19. yüzyılda Osmanlı Devleti’nin 

zayıflamasıyla, Osmanlı topraklarını işgal etmeye ve buraları sömürgeleri altına almaya 

başlamıştır. Lübnan da sömürülen bu ülkelerden biri olmuştur. 

 Lübnan’da bir yanda İslam toplumu bulunurken diğer yanda da Hıristiyanlar ve bu 

inancın etrafında gelişen farklı inanç grupları da yaşamıştır. Değinildiği gibi ülkede 

Müslüman ve Hıristiyanların yanı sıra bazı kentlerde Yahudi toplulukları da yer 

almıştır. 4 Lübnan asırlarca Müslümanların ve Hıristiyanların birlikte yaşamış olduğu bir 

coğrafyadır. Hıristiyanların oluşturduğu en büyük grup Katolik mezhebini benimsemiş olan 

Marunîlerdir. Bunlardan sonra Grek Ortodoks ve Grek Katolikler ve son olarak diğer gruplara 

oranla sayısı daha az olan Ermeniler bulunaktaydı. Bu coğrafyada “Sünniler”, “Şiiler” ve 

kendilerini “Dürzî” olarak betimleyen Müslüman gruplar beraber yaşamışlardır.5 

 Sünni ve Şiî nüfusun, Lübnan’ın sosyal yapısına dâhil olmasıyla, ülkedeki nüfus 

çoğunluğu Marunîlerin elinden çıkmış, Marunîler en büyük azınlık grup olmuştur. Diğer dini 

gruplar, Hıristiyanlara oranla daha hızlı nüfus artışına sahip olduğundan, ülkede gelişen 

demografik değişim, ülke nüfusu içinde Marunîlerin oranını daha da azaltacak gibi 

görünmekteydi. Osmanlının devlet idaresinde Lübnan din etkeni bakımından incelendiğinde, 

güç ve egemenliğin bölgede Dürzî ailelerin elinde olduğu görülür. Müslümanların bir kolu 

olarak tanınmasına rağmen Dürzîlerin kendilerine has dinî ritüelleri olup geleneklerine bağlı 

                                                           
2  DİA, “Lübnan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay.,, Ankara, 2003, 

XXVII, s. 243. 
3 DİA, “Lübnan”, XXVII, s. 243. 
4 Olcay Özkaya Duman, “Lübnan'da Marunî Dürzi Çatışmaları ve Osmanlının 19.Yüzyıl Orta-Doğu Siyaseti”, 

Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C.4, S.8, Hatay, 2007, s. 2-3. 
5 Duman, a.g.m., s. 3. 



6 
 

ve içe dönük yapıları vardır. Dürzîler genellikle Beyrut’un doğusu ve güneydoğusunda 

meskûn idiler.6 

 Trablusşam, Lübnan’ın ikinci büyük şehri olup Lübnan’ın kuzey kıyılarında kurulan 

bir şehirdir. Suriye sınırlarına yakın olan Kadîşâ namıdiğer Ebûali adlı küçük bir nehrin 

vadisinde kurulmuştur. Konum olarak Kâdişâ nehrinin denize döküldüğü bölgedeki tepelik bir 

alan üzerinde bulunmaktadır. Kentin adı Grekçe Tripolis olup Arapça kaynaklarda ise 

Tarabulus ve Atrabulus şeklinde geçmektedir. Şehir ilk olarak Fenikeliler tarafından kurulmuş 

olup şehrin ilk ismi hakkında değişik görüşler öne sürülmüştür. Greklerin yönetiminde iken üç 

mahalleden teşekkül eden bir yerleşim yeri olmasından dolayı “üç şehir” anlamındaki Tripolis 

adını aldığı ifade edilmektedir. Bu yerleşim birimleri bölgeye yerleşen Saydalılar, Ervâdlılar 

ve Surlular tarafından oluşturulmuştu. Şehrin ne zaman kurulduğuyla ilgili kesin bir bilgi 

bulunmamakla beraber yapılan arkeolojik çalışmalar buranın milâttan önce 8-7. asırlarda 

kurulduğu tahmin edilmektedir. Bir dönem Perslerin egemenliğinde kalan Trablusşam, 

kaynaklarda ilk defa milâttan önce 351 yılı civarında Fenikelerin önemli bir şehri diye 

geçmektedir. Ayrıca bu kaynaklarda milâttan önce 333’teki Issos Savaşı nedeniyle Büyük 

İskender’in (M.ö. 323) de ismi geçmektedir. Büyük İskender’den sonra M.ö. 258-257’de 

Ptolemaio’nun kurduğu devletin idaresi altında yer alan Trablusşam, milâttan önce 64’te 

Roma İmparatorluğu’nun hâkimiyeti altına girmiş ve Roma imparatorluğun bölünmesinden 

sonra Bizans egemenliğine dâhil olmuştur.7 

 Trablusşam, İslam hâkimiyetine ilk olarak Hz. Osman (ö.35/656) döneminde 

geçmiştir. Muâviye’nin (ö.60/680) gönderdiği Süfyân b. Mücîb el-Ezdî (ö.52/672) 

komutasındaki İslâm ordusu burayı hicri 25 yılında fethetmiştir. Daha sonra yahudilerle 

İranlılar Muâviye tarafından şehre yerleştirilmiş ve şehrin korunması için Dımaşk’tan düzenli 

şekilde birlikler oraya intikal ettirilmiştir. Kış mevsiminde birlikler Dımaşk’a geri 

dönüyorlardı. Ancak yine de şehirde küçük bir birlik kalıyordu. Ervâd ve Kıbrıs adalarının 

fethinde Trablusşam’ın önemli bir fonksiyonu vardı. Abdülmelik b. Mervân (ö.86/705)  

döneminde şehre yerleşen Bizanslılar isyan çıkararak Trablusşam‘ı ele geçirmişler ancak 

Trablusşam daha sonra yeniden fethedilmiştir. Şehrin kalesi ve surları yenilenip güvenli hale 

getirilmiştir.8 

                                                           
6 Duman, a.g.m., s. 3. 
7 Cengiz Tomar, “Trablusşam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., XLI, 

İstanbul, 2012, s.292-293. 
8 Tomar, “a.g.m”, s. 293. 



7 
 

 Kavukçî’nin yaşadığı dönem olan 19. yüzyılda şehir yapısal anlamda önemli 

değişikliler yaşamıştır. Şehrin nüfusu oransal bir artış göstermiştir. 1894’te yaklaşık onyedi 

bin kişinin yaşadığı şehirde, otuz sekiz medrese ve kütüphane, yirmi iki mektep, on beş tekke, 

on yedi cami ve mescid, on iki kilise ve manastır bulunmaktaydı. Kentte portakal ve limon 

bahçeleri arasında değişik dokuma imalathaneleri, çiçek suyu damıtımevleri bulunmaktaydı. 

Şöhret bulan kuşak ve çarşaflık kumaşları imal eden dokuma tezgâhları da şehrin önemli 

imalathanelerindendi.9 Müellifimiz Kavukçî’nin de atalarının kavuk imalatıyla iştigal ettiği 

bilinmektedir. Bu da Kavukçî ailesinin Trablusşam’ın sosyal ve ekonomik hayatında önemli 

bir yere sahip olduğunu göstermektedir. Ebu’l Mehâsin el-Kavukçî’nin ailesi Trablusşam’da 

meskûn olan kökü eskilere dayanan en kadim ve etkili ailerindendi. 

Osmanlı Devleti’nin himayesindeyken tarih boyunca Trablusşam eyaletinin 

tamamında emniyet valiler aracılığıyla sağlanmıştır. Hac kafileleri Trablusşam’dan 

geçtiğinden bu yolu kullanan hac kafilelerinin emniyeti için şehrin güvenliği daha çok önem 

arz etmekteydi. Bunun içindir ki Trablusşam valileri zaman zaman hac emirliği görevini de 

yüklenmişlerdir. Trablusşam 19. yüzyılın ilk yarısında dönemin güçlü valisi Mehmet Ali 

Paşa’nın nüfuzu altına girmiştir. 1832’de İbrâhim Paşa Şam’ı işgal edince, Mehmed Ali 

Paşa’nın ordusuna karşı Trablusşam valisi Mehmed Paşa’ya savaşma tâlimatı verilmiştir. 

Ancak Mehmed Paşa Humus yakınlarında yapılan savaşta büyük bir yenilgiye uğramıştır. 

Osmanlı Devleti daha sonra burada yeniden kontrolü sağlamıştır. Ancak 1918’de Fransızların 

bu bölgeleri işgal etmesiyle Osmanlılar Trablus’u kaybetmiştir.10  

1.1.1.2. Mısır 

 Kuzeyden Akdeniz, kuzeydoğudan İsrail, güneyden Sudan, batıdan Libya ve doğudan 

Kızıldeniz ile çevrili olan Mısır’da11 Ebu’l Mehâsin el-Kavukçî’nin yaşadığı dönem, 1789 

yılındaki Fransız devriminden yaklaşık çeyrek asır sonraya denk gelmektedir. Nizam-ı Cedit 

ordusunun kurulması ve genişlemesi, Osmanlı toplumunun merkezi otoritenin 

zayıflamasından yararlanan unsurların etkin muhalefetini uyandırmıştı. III. Selim’in tahta 

geçmesinden itibaren Yeniçeriler, onun askeri reform programını bağımsızlıklarına bir tehdit 

olarak görmüşler ve yeni ordunun yanında savaşmayı reddetmişlerdi. Güçlü derebeyleri, 

                                                           
9 DİA, “Trablusşam” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., XLI, İstanbul, 

2012, s.295. 
10 Fazıl Bayat, “Trablusşam Eyaleti”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

C.XLI, İstanbul, 2012, s.296. 
11 Suna Doğaner, “Mısır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay.,  C.XXIX, 

İstanbul, 2004, s.553. 



8 
 

padişahın yeni ordusunu finanse etmek için tımarlara el koyup, gelirini Nizam-ı Cedit’e 

vermesinden dehşete düşmüşlerdi. Ulema ile diğer yönetici seçkinler padişahın askeri 

reformlarını aldığı Avrupa örneklerine itiraz etmekteydiler.12 

Ayaklanan Yeniçerilerin liderliğinde bu güçler bir araya gelip III. Selim’i tahtan 

indirdiler ve yerine ayrıcalıklarına müdahale etmeyeceğine yemin eden IV. Mustafa’yı 

geçirdiler. Sultan Selim, tahtan indirilmesi için verilen fetvada İslam dinine ve Osmanlı 

geleneğine saygı göstermemekle suçlanıp öldürüldü.13 

 Osmanlı otoritesinin zayıflamasına müteakiben Fransız ve İngiliz işgali sonrasında 

19. yüzyıl itibariyle Mısır’da fikir ve düşünceler büyük oranda siyasi ve toplumsal olayların 

etkisi altında şekil almaya başlamıştır. 19. yüzyıla gelinceye dek siyasetten sanata, 

edebiyattan hukuka kadar değişik birçok alanı kontrolünde tutan âlimler batılı fikir ve 

düşüncelerin yaygınlaşması ile beraber çeşitli alanlardan geri çekilmek zorunda 

kalmışlardır. 14  Mehmet Ali Paşa’nın başlattığı modernleşme hareketiyle artık dini eğitim 

görenler değil batı tarzı okullardan mezun olanlar bürokraside iş imkânı bulmaya başlamıştır. 

Daha sonra Mısır’da siyasi hiziplerin kurulması ve birçok aydının bu hiziplerin çevresinde 

toplanması Mısır’ın fikrî hayatı bakımından önemli bir hal almıştır. Bu dönemde birçok siyasi 

görüş meydana gelmiştir. Bu siyasi görüşlerin buluştuğu ortak nokta, İngilizlerin Mısır’dan el 

çekmesi ve Hilafet-i Osmaniye’nin Müslümanların ittihadını sağlamakta önemli bir kurum 

olduğu vurgusudur.15  

 Bu dönemin en önemli figürlerinden biri Yunanistan’ın kıyı kenti Kavala’da doğup 

büyümüş bir Arnavut olan Mehmet Ali Paşa’dır. Mehmet Ali Paşa bir bakımdan zayıflama 

dönemine giren Osmanlı devletinde bağımsız bir hanedan kurmak isteyen geleneksel bir 

derebeyi olarak kabul edilebilir. Ancak Mısır’daki idaresini niteleyen derebeylik ve 

mutlakiyetçilik unsurlarına rağmen, onun rejimi Ortadoğu’da ordunun ve onu destekleyen 

kurumların devlet himayesinde Avrupalılaştırılmasının ilk sürekli programını temsil 

etmektedir.16 

                                                           
12 William L. Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, Agora Kitaplığı, İstanbul, 2008, s.74. 
13 Cleveland, a.g.e., s.74. 
14 Hilal Görgün, “Mısır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., XXIX, 

İstanbul, 2004, s.578. 
15 Görgün, “a.g.md.”, s.578. 
16 Cleveland, a.g.e., s.76. 



9 
 

Zamanla Mısır Avrupa emperyalizminin çekişme odaklarından biri haline geldi.  Mısır 

valisi Mehmet Ali Paşa, Vahhabilere karşı başarılı harekâta bulunuyor, Kölemenlerin gücünü 

kırıyor ve kutsal Mekke ile Medine şehirlerini onların ellerinden kurtarıyordu.17 1847 yılının 

sonlarına doğru Mehmed Ali Paşa’nın ihiyarlık ve bunama belirtileri göstermesi üzerine 

yerine oğlu İbrâhim vekâleten görevlendirildi. Daha sonra 1848’in Eylül ayında asaleten vali 

olarak atandı. 18  Bu zaman diliminde otorite birçok kez el değiştirdi. Avrupalı güçlerin 

devletlerinin iç işlerine karışmasına karşı olan Mısırlılar Urâbî Paşa’nın liderliğinde el-

Hizbü’l-Vatanî adı altında bir örgüt kurdular. Haziran 1882 yılında Urâbî Paşa’nın 

önderliğinde toplanarak ayaklanma yaptılar. İngiltere bu durumu bahane ederek Temmuz 

1882’de İskenderiye’ye saldırdı. İngiliz ordusu ile Urâbî Paşa taraftarları arasında 13 Eylül 

1882’de Kahire yakınlarındaki Tellülkebîr’de savaş meydana geldi ve Mısır İngilizler 

tarafından fiilen işgal edildi.19 

1. Dünya savaşından sonra basını sansür altında tutulan, ekonomik açıdan zor günler 

geçiren Mısır’da bağımsızlık adına adımlar atılmaya başlandı. Bağımsızlık için Ezher 

uleması, çiftçiler ve talebeler gibi birçok kesimin ön ayak oluğu ayaklanmalar yaşandı. 

İngiltere ve Mısır arasında müzakereler yapılsa da bir sonuca ulaşılamadı. Buna rağmen Mısır 

İngiltere tarafından 28 Şubat 1922’de tek taraflı olarak bağımsız devlet ilân edildi. Ancak 

İngiltere’nin Mısır’daki haberleşme güvenliğinin sağlanması, yabancı ve azınlıkların 

haklarının korunması, Sudan’ın yönetimi,  Mısır’ın yabancı saldırısı ve işgali durumunda 

savunulması bir anlaşmaya varılıncaya kadar İngiliz hükümetinin yetkisine bırakılmıştı. 

Konulan bu şartlar, İngiltere için Mısır’ın dâhili ve harici politikasına sürekli karışma hakkı 

doğurduğundan bu şartlar altında Mısır için bağımsız bir devletten bahsetmek bir anlam ifade 

etmiyordu. Mısır politikacıları bu sınırlı egemenliği resmen kabullenmemekle beraber devlet 

kurumlarını oluşturmaya başladılar. Hidiv İsmail’in oğlu Ahmed Fuâd 15 Mart 1922’de melik 

unvanını alarak Mısır’da monarşi ilân etmiştir.20 Siyasi ve sosyal olarak Kavukçî’nin Mısır’da 

fazla etkin olmadığı görülmekle beraber, bilhassa tasavvuf cenahında etkin olduğu 

görülmektedir. Çünkü Trablus’a döndükten sonra Mısır’a yaptığı seyaâhatler sırasında 

etrafında ciddi kalabalıklar oluştuğunu, zikir ve ibadet halkaları ile dikkat çektiğini müşahede 

etmekteyiz. 

 

                                                           
17 M. Akif Erdoğru, Türkiye Tarihi ve Uygarlıkları, İlya Yayınları, İzmir, 2012, IV, s.234. 
18 Görgün, “a.g.md”, s.569. 
19 Görgün, “a.g.md.”,  s.570. 
20 Görgün, “a.g.md.”,  s.571. 



10 
 

1.1.2. İlmî ve Kültürel Durum 

1.1.2.1. Lübnan-Trablusşam 

 Trablusşam tarih boyunca birçok kültürü barındırmıştır. Şimdilerde Lübnan devletinin 

kuzeyinde bir eyalet olan Trablusşam, antik dönemde Fenikelilerin önemli bir şehriydi. 

Sırasıyla Perslilerin, Romalıların, Arapların, Haçlıların ve Memlüklülerın hâkimiyetinde 

kalmıştır. 1516’da ise Yavuz Sultan Selim’in Mısır’ı fethetmesi ile Osmanlı topraklarına dâhil 

edilmiştir. XIX. y.y.’da Beyrut’un beş sancağından biri olan Trablusşam kuzeyinde Lazkiyye 

sancağı, güneyinde Cebel-i Lübnan sancağı, doğusunda Suriye vilayetinin Hama Sancağı ve 

batıda ise Akdenize uzanıyordu.21 

 Bir toplumun ilmî ve kültürel durumunun anlaşılabilmesi için o toplumdaki eğitim 

kurumlarının, dini cemaatlerinin ve geleneklerinin irdelenmesi gerekmektedir. Dini 

cemaatlerin eğitim öğretim durumu, eğitim kurumlarının durumu, öğrenci sayıları, 

yabancılara ait eğitim kurumları vb. konuların aydınlığa kavuşması için Trablusşam’ın o 

dönemdeki idarî yapısı ve nüfusu hakkındaki verilere ihtiyaç bulunmaktadır. Bu nedenle ilk 

olarak Trablusşam sancağının idarî yapısı ve demografik durumu hakkında malumat 

verilecektir. Trablusşam Sancağı Ebu’l Mehâsin el-Kavukçî’nin vefat yılı olan 1888 yılında, 

Hısnü’l-Ekrâd, Safeyta, Trablusşam ve Akkâr, adlarında 4 ilçeden teşekkül etmekteydi. Aynı 

sene Trablusşam’a bağlı 6 nahiye ve 567 köy bulunmaktaydı.22   Trablusşam Sancağında 

1893-1894 tarihlerinde 59.842 kadın, 64.943 erkek olmak üzere toplam nüfus 124.785 

şahıstan oluşmaktaydı. 23  Vital Cuinet kaleme aldığı “Syrie, Liban et Palestine” isimli 

kitabında 1895 tarihi itibariyle dini yönden demografik durumu şu şekilde açıklamıştır: 

Trablusşam sancağı; 67.800 müslüman, 8.300 ortodoks, 8.257 katolik ve 11.732 diğerleri 

olmak üzere toplam olarak 96.109 nüfusa sahipti.24  1914 yılında ise 118.655 müslüman, 

39.763 rum, 16.083 maruni, 1057 rum katolik, 774 protestan, 72 yahudi, 23 latin, 5 ermeni 

olmak üzere toplam 138.731 nüfusa sahipti.25 

 Osmanlı devleti, klasik dönemde eğitim kurumları bakımından incelendiğinde 

kendisinden önceki devletlerin devamı niteliğinde bir yapıya sahip olduğu görülecektir. 

                                                           
21 Kürşat Çelik, “Maârif Salnâmelerine Göre Trablusşam Sancağı’nın Eğitim Kurumları”,Adıyaman Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 7,  Adıyaman, 2011, 38. 
22 Çelik, “a.g.m.”, s. 38. 
23 Bkz. Beyrut Vilâyeti Salnâmesi, 1311 H. (1893-1894 M.): 404-405). 
24 Çelik, “a.g.m.”, s. 40. 
25 Çelik, “a.g.m.”, s. 40. 



11 
 

Müellifimiz Ebu Mehâsin el-Kavukçî’nin yaşadığı 19. yüzyılda eğitim sahasında yeni gelişme 

ve değişimler yaşanmıştır. Klasik dönemin meyveleri olan eğitim kurumlarından medreselerle 

birlikte yeni kurulmaya başlanan ibtidaîler, rüşdiyeler ve idâdiler eğitim sisteminde yer 

almaya başlamışlardır. Eğitim kurumlarının bu dönemin şartlarına ayak uydurmaya 

çalışmasının yanı sıra batı ülkelerinin misyonerleri aracılığıyla kurmuş oldukları misyoner 

okullarının da bu dönemde faaliyet göstermeye başladıkları görülmüştür. Devlet, bu yüzyılda 

sağlıklı bir şekilde eğitim faaliyetlerini yürütülebilmek için maârif yapılanmasını başlatmıştır. 

Bu kapsamda 1857’de kurulan Maârif Nezareti ile zamanla vilayetlere birer maârif müdürü 

ataması yapmıştır. Devlet 1869 yılında yayınladığı Maârif-i Umumiye Nizamnamesi ile 

Maârif teşkilatının idare ve görevlerini yasal bir hükme bağlamıştır. Azınlıkların kurdukları 

okullar ise 1866’da kurulan Mekatib-i Gayr-i müslim ve Ecnebi Müfettişliği’nin bünyesinde 

çalışmaların sürdürmüşlerdir.26 

Ebu’l Mehâsin el-Kavukçî’nin yaşadığı dönem Lübnan özellikle Trablusşam ilim ve 

kültür merkezi idi. Çeşitli ilim dallarında yetişmiş birçok ilim adamı vardı. 1516 yılında 

Yavuz Sultan Selim’in Süriye’yi fethetmesiyle Osmanlı topraklarına kattığı Trablusşam27 çok 

eski ilim ve kültür mekezlerindendir. 19. yüzyılda Trablusşam’ın kent yapısında önemli 

gelişmeler yaşandı. Demografik yapısı oransal bir artış gösterdi. Kavukci’nin vefatından beş 

yıl sonra 1893-1894’te kentte otuz sekiz medrese ve kütüphane, on yedi cami, mescid, yirmi 

iki mektep,  on iki kilise ve manastır ile on beş tekke bulunmaktaydı.28 

Osmanlı Devleti tarafından yıllık olarak hazırlanan Maârif salnâmelerindeki bilgiler 

incelendiğinde, Trablusşam’da verilen eğitim ve öğretimin, Osmanlı eğitim sisteminin 

minyatür bir modeli olduğu görülecektir. Trablusşam sancağında 19. Yüzyıldan itibaren yeni 

eğitim kurumları ortaya çıkmış, hem okulların sayısı hem de türlerinde bir artış meydana 

gelmiştir. Bu kurumların sayısal olarak artmasının yanı sıra kalitelerinde iyileştirilmeler ve 

müfredatlarında yenilenmeye gidilmiştir. Vakıflarca verilen eğitim hizmetleri de devletin 

denetimi altında planlı ve programlı olarak yürütülmeye başlanmıştır. Osmanlı devletince 19. 

yüzyılda eğitim ve öğretimde sosyal devlet ilkesi özümsenmeye başlanmış ve kısmen de olsa 

uygulanmaya konulmuştur. Bu dönemde Trablusşam’da 11 ibtidâi, devlete ait 1 idâdi, 10 

medrese, , 14 yabancı ve 15 gayr-i müslim okulu olmak üzere 51 okul bulunmaktaydı. 

Bunlardan otuzbiri Trablusşam, on tanesi Akkâr, altısı Safeyta ve dördü ise Hısnü’l-Ekrâd 

                                                           
26 Çelik, “a.g.m.”, s.40. 
27 DİA, “a.g.md.”, s. 294. 
28 DİA, “a.g.md”, s. 295. 



12 
 

kazâsında bulunmaktaydı. Medreseler, ibtidaîler ve yabancı okulları genellikle Trablusşam’da 

bulunuyorken, gayr-i müslimlerin okulları çoğunlıkla Akkâr kazâsındaydı.29 

1.1.2.2. Mısır 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî’nin de ilmî şahsiyetini geliştirdiği dönem olan 19. Yüzyılın 

Mısır’ı sosyal ve siyasi yönden toparlandığı gibi ilmî ve kültürel anlamda da bir değişim ve 

toparlanma dönemine girmiştir. 1882 senesinde İngiliz işgaline maruz kalan Mısır’da 

Hindistan’da olduğu gibi yeni bir akım olan tecdid ve Kur’an’la yetinme fikir ve 

düşüncelerinin hâkim olduğunu müşahede etmekteyiz. 30  Kendi kültür ve geleneklerini 

yeterince içselleştirememiş, etraflarındaki hakikatlerden bihaber olan gençlerin ilk olarak, bir 

“hayranlık” duygusu içinde Batı kültür ve medeniyyetini öğrenip kendi memleketlerine 

dönmesi, 20. yüzyılın ortalarından itibaren bu fikir ve düşüncelerin yeni bir ifade etme tarzı 

ile İslâm toplumlarında da görülmesine yol açmıştır.31  Dış etkenlerle başlayan bir fikir ve 

kimlik hareketi ile bilhassa Mehmed Ali Paşa, yapmış olduğu reform faaliyetleri arasına kısa 

bir süre içerisinde eğitim alanını da dâhil etti. Klasik öğretim tarzı tamamıyla göz ardı 

edilerek, teşekkül ettirilecek yeni sisteme batı örnek alınmıştır. Mehmed Ali Paşa zamanında 

askerî ve teknik alanlarda yüzlerce talebe Batı’da özellikle İtalya ve Fransa’da öğrenim 

görmüştür.32 

 Mehmed Ali Paşa’nın yürüttüğü reformlaşma hareketleri, dinî eğitim alanlarından 

daha çok, kendisinin açtığı batı tarzı eğitim müesseselerini öne çıkarmaktaydı. Dinî kurumları 

ayakta tutan vakıflara el konulması, iltizam sisteminin ortadan kaldırılması ve medeni hukuk 

dışında kalan tüm müesses düzenin batı hukukuna göre dizayn edilmesi dinî düşüncenin 

uygulamada etkisinin kaybolmasına sebep olmuştur.33 

 Mehmed Ali Paşa, batı tarzı okullardan esinlenerek mühendislik ve tıp eğitimi başta 

olmak üzere ilkokuldan üniversiteye kadar birçok alanda yeni okullar açmıştır.34 Halk ilk 

olrak Mehmed Ali Paşa’nın açmış olduğu okullara, çocuklarını göndermek istemiyordu. 

Çocuklar ailelerinden zorla alınarak yatılı okullara yerleştiriliyordu. Yatılı okullara 

                                                           
29 Çelik, “a.g.m.”, s. 49. 
30  Halil İbrahim Yıldız, Muhammed Tevik Sıdkî’nin Hadis ve Sünnet Anlayışı, (Yüksek Lisans Tezi), Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çorum, 2018, s.4. 
31 İbrahim Hatiboğlu, İslâm Dünyasının Çağdaşlaşma Serüveni, Hadisevi Yayınları, İstanbul 2004, s. 118. 
32  Gökhan Bozbaş, "Ortadoğu’da Bölgesel Milliyetçilikler: Mısır Örneği", KMÜ Sosyal ve Ekonomik 

Araştırmalar Dergisi, Konya 2016 C. 18, S. 31, s. 110. 
33 Hatiboğlu, a.g.e., s. 116-117. 
34 Hatiboğlu, a.g.e., s. 116. 



13 
 

yerleştirilen bu çocukların uzun süre kendi çevreleriyle bağları kesilmekteydi. Tüm bunlara 

rağmen öğrencilerin her türlü ihtiyaçları da karşılanmaktaydı.35 

 Yeni gelişmelerin yaşandığı bu dönemde eğitimde ikili bir sistem ortaya çıkmıştır. Bir 

yandan batılı sisteme ayak uydurularak açılan yeni okullar, diğer yandan ise geleneksel tarz 

korunarak eğitim veren medreseler ve okullar yer almaktaydı. Yeni oluşturulan 

yüksekokullarda dışarıdan istek üzerine gelen öğretmenlerden faydalanılırken, ilkokul ve 

ortaokullar için ders verecek öğretmen bulmakta zorluklar yaşanıyordu. Bu sıkıntılı durumda, 

Ezher’den mezun olanlardan fayda sağlanılmakta; bunun içindir ki yeni sistemin içinde 

geleneksel eğitim kısmen de olsa etkisini etkisini devam ettirmekteyd. İlköğretimde eğitimin 

temelini yine Kur’an ve dini bilgiler oluşturmaya devam etmekteydi.36 

 1882 yılında İngilizlerin Mısır’ işgal etmesiyle Hidiv İsmail Paşa’nın hemen her 

alandaki politilarında bir dengesizlik yaşadığını müşahede ediyoruz. İngilizlerin bu işgal 

sebebi Mısır vasıtasıyla Arap yarımadasını ele geçirmektir. İngilizler işgalden bir süre sonra 

hedeflerine ulaşmak için Mısır’daki bazı okullardan Fransızca’yı kaldırmışlar ve onun yerine 

öğretim dilinin İngilizce olmasını kararlaştırmışlardır. 1893 yılında Fransızca ilkokullardan 

tamamen kaldırılmış, 1907 yılından itibaren okullarda İngilizce ilk sırayı almıştır. Okullarda 

İngilizce Arapçanın da yerini almaya başlamış, İngilizler kendi dillerini yerleştirmekle 

kalmamış fasih Arapça’yı da ifsad etmeye çalışmışlardır. Ancak zamanla Arapça tekrar 

öğrenim dili haline getirilmiştir.37 

 Ülkedeki fikri cereyanların bir kanadı İngilizler tarafından desteklenen, misyoner 

okullarında yetişmiş ve ekseriyetle Hıristiyan olan Arap aydınlarının oluşturduğu laik 

düşüncelerden teşekkül etmektedir. Laik fikriyatın hem en büyük muarızı hem de en büyük 

muhatabı, geleneksel kurumlarda eğitim ve öğretimi sürdürülen ikinci kanat klasik 

düşüncedir. Bunlarla birlikte, hâssaten 19. yüzyılın son çeyreğinde her iki tarafla da ilişkileri 

olan ve aralarını birleştirmeye çalışan ayrı bir düşünce akımı filizlenmeye başlamıştır. Laik 

düşünce daha çok basın ve yayın etkinlikleri içinde boy gösterirken, klasik düşünce başta 

Ezher olmak üzere geleneksel eğitim kurumlarında ve aynı zamanda bir hayat tarzı şeklinde 

etkinliğini sürdürmeye çalışmıştır. Islahatçı ve belirli ölçüde modernist sayılabilecek üçüncü 

düşünce akımı ise, hem laik hem de geleneksel yolu kullanmakla birlikte, daha ziyade idare 

                                                           
35 Görgün, “a.g.md.”, 580-581. 
36 Görgün, “a.g.md.”, s.581. 
37 Erol Ayyıldız, “Mısır’da İngiliz İşgalinin Arap Dili Üzerine Tesirleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Bursa 1986, C.1, S. 1. s. 70. 



14 
 

ile irtibatlı bir şekilde ve onun taleplerini dikkate alarak eğitim kurumlarında yapılacak 

düzenlemeler üzerinde etkili olmaya çalışmıştır.38 

 Cemaleddîn Afgânî’nin Mısır’a gelmesiyle birlikte dinî düşüncede düzenleme ve ıslah 

gerekliliği fikri, bariz bir şekilde dile getirilmeye başlanmıştır. Bu fikriyatın en önemli 

temsilcilerinden olan Muhammed Abduh da büyük oranda, Batı yönetim ve ilim anlayışıyla 

bağdaştırılıp yeniden tanımlanacak aklın önemine vurguda bulunarak, modern bilimlerle 

İslam’ın irtibatlandırılabileceği fikrini savunmuştur. Cemaleddin Afgânî’nin Mısır’da 

harekette geçirdiği bu etkinlik, öğrencisi olan Muhammed Abduh’la birlikte, Müslümanları 

temel kaynaklara, yeniden uyanışa, hurafelerden ve bid’atlardan silkinmeye ve sömürü 

düzeninden kurtulmaya çağırmıştır. Muhammed Abduh, hocası Afgânî’nin aksine yenilenme 

ve reform çalışmalarının siyasî arenada değil, eğitim sahasında görmüş ve bu yolda çaba 

sarfetmiştir.39 

 19. Yüzyılın Mısır’ında modernizmin zirve yaptığı dönemde Ebu’l Mehâsin el-

Kavukçî’nin geleneksel çizgide olduğunu, mutasavvıf kimliğini koruduğunu müşahede 

etmekteyiz. Ayrıca sünnetin ve hadislerin tartışıldığı bu dönemde Kavukçî’nin hadis dalında 

onlarca eser telif ettiğini ve özellikle mevzu hadisler üzerinde yoğunlaştığını görmekteyiz. 

Bunun en bariz örneği ise araştırmamızın ikinci bölümünü teşkil eden el-Lü’lü’ü’l-

Marsû’fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihî Mevzû’ adlı eseridir. 

 Mısır’da çağdaş modernizimn şekillenmesine önemli katkılar sağlayan Mısır 

yenilikçilik hareketinin önemli şahsiyetlerinden olan Ahmed Emin (1954) Kavukçî’nin 

talebelerinden olan Şeyh Abdulkadir el-Mağribî’nin (1956) etkinliğinden ve fikirlerinden 

faydalanmıştır.40 

1.2. Şemsuddîn el- Kavukçî’nin Hayatı 

Bu bölümde Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin hayatı hakkında bilgi 

verilecektir. Onun hayatını; adı, nesebi, künyesi, doğumu, hocaları, talebeleri ve vefatı 

başlıkları altında ele alacağız. Ayrıca irşad faaliyetlerinde bulunan önemli bir seyyah olan 

müellifin seyâhatleri de müstakil bir başlık altında ele alınacaktır. 

                                                           
38 Görgün, “a.g.md.”, s.581. 
39 Fatma Tuğut Karaduman, Peygamberi Dışlayan Bir İslâm Anlayışının Yaşanabilirliği, (Yüksek LisansTezi), 

Cumhuriyet Üniversitesi Soyal Bilimler Enstitüsü, Sivas 2011, s. 80. 
40 Hatiboğlu, a.g.e., s. 192. 



15 
 

1.2.1. Adı, Nesebi ve Künyesi 

Tam adı Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn Muhammed b. Halil b. İbrahim b. Muhammed b. 

Ali el-Meşişî et-Trablusî eş-Şamî el-Kavukçî’dir. 41  Bazı kaynaklarda Hanefi mezhebine 

intisabından dolayı isminin sonunda el-Hanefi künyesi de bulunmaktadır. 42  Nesebi baba 

tarafından Hz. Hasan’a, anne tarafından Hz. Ömer’e dayandırılmaktadır. 43  Daha önce 

mutasavvıf Abdusselam b. Meşiş el- Hasenî’ye nisbetle Meşîşi olarak tanınmakta olan 

Kavukçî, ailesinden birinin kavuk imalatçısı olduğu, yaptığı kavuklardan birini Osmanlı 

padişahlarından Sultan Mustafa’ya hediye etmesi üzerine padişahın kendisine Trablusşam’ın 

iki saat mesafesinde olan Zekrun beldesini hediye etmiştir. Bu olaydan sonra Kavukcibaşi 

sıfatıyla anılmaya başlandığı ifade edilmektedir. 44  Zamanla bu sıfat Kavukçî olarak 

kaynaklarda kendine yer edinmiştir. Kavuk, önceleri sultanların, sonra âlimlerin daha 

sonraları halkın ve özellikle Türklerin taktığı bir başlıktır.45 Ebu’l Mehâsin künyesi ile meşhur 

olan müellifimiz; bunun yanında ayrıca Ebu’l Meârif, Ebu’l Hedy, Ebu’l Mekârim, Ebu’l 

Vela, Tâcu’l Futuh, İlmu’t Teraik künyeleri ile de künyelenmiştir.46 

1.2.2. Doğumu ve Ailesi 

Ebu’l Mehâsin el-Kavukçî, 12 Rebiülevvel 1224’te (27 Nisan 1809) gecenin ilk 

saatlerinde yatsı namazından önce Trablusşam’da nesebi Halife Ömer b. Hattab’a ulaşan 

dayısı Şeyh Muhammed b. Abdulkadir’in evinde doğmuştur.47 

Onun doğumu esnasında hayret verici bir rastlantı olmuştur. Ebu’l Mehâsin dayısı 

Şeyh Muhammed b. eş-Şeyh Abdulkadir el-Hamidi’nin evinde doğmuştu. O ev 

                                                           
41 Kehhale, Ömer Rıza,Mu’cemu’l Müellifin, Muessestu’r-Risale, Beyrut, 1414, III, s.278.; Nevfel, Abdullah 

Habib, Kitabu Teracimu Ulemai Trablus ve Udebaiha, Matbaatu’l- Hadare, Trablus, 1929, s.58.; Kettani, 

Abdulhay b. Abdulkebir, Fihrisu’l- Feharis ve’l- İsbat, Daru’l- Garbi’l-İslami, Beyrut, 1982, I, s.104,105.; 

Zirikli, Hayreddin,  el-A’lam Kamusu Teracim li Eşhuri’r-Ricali ve’n-Nisai mine’l-Arabi ve’l-Musta’rabin ve’l- 

Musteşrikin, Daru’l- Alemi’l-Melayin, Beyrut, 2002, VI, s.118.; Nebhani, Yusuf b. İsmail, Camiu Keramati’l- 

Evliya, Merkez Ehl-i Sünnet Berekati Rıza, Hindistan, 2001, I, s.373.; El- Mer’aşli, Yusuf b. Abdurrahman, 

Nesru’l- Cevahir ve’d- Durer fi’l- Ulemai karni Rabii’l- Aşere, Daru’l Marife, Beyrut, 1427, I, s.1157.; Zeki, 

Muhammed Mucahid,  el- A’lamu’ş- Şarkiye fi’l- Mieti’r- Rabiati Aşereti’l- Hicriyye, Daru’l- Garbu’l- İslami, 

Beyrut, 1949, II, s.584.; el- Bağdadi, İsmail Paşa, Hediyyetu’l-Ârifîn Esmâu’l-Müellifîn ve Âsâru’l-Musannifîn, 

daru İhyau’t- Turasi’l- Arabi, Beyrut, Ts., II, s.287. 
42 Kettani,  a.g.e, I, s.104,105.; el- Bağdadi,  a.g.e., II, s.287. 
43 Abdulkadir Şenel, “Kavukci”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., XXV, 

İstanbul, 2002, s.72. 
44 Şenel, “a.g.md, s.72.; El- Mer’aşli, a.g.e., I, s.1157.; Zeki Muhammed Mucahid,  a.g.e., II, s.584.; el- Bağdadi, 

a.g.e.,  II, s.287. 
45 Kettani, Abdulhay b. Abdulkebir, er-Risâletu’l-Mustatrafe li Beyâni Meşhûri Kutubi’s-Sunneti’l-Müşerrefe, 

Daru’l- Beşairu’l – İslamiye, Beyrut, 1993, s.153-154. 
46 Kavukçî, Ebu’l-Mehâsin, el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ fimâ lâ Asle Lehû ev Biaslihî el-Mevzû,Thk., Fevvâz Ahmed 

Zemirulî, Daru’l- Beşairu’l – İslamiye, Beyrut, 1415, s.5. 
47 Kavukçî, a.g.e., s.6.; Şenel, “a.g.md.”, s.72. 



16 
 

Trablusşam’daki meşhur el-Attar Camisi’nin karşısındaydı. Müellifin doğduğu esnada camide 

Hz. Peygamber’in doğum kıssası okunuyordu. Kıssayı okuyan, “Hz Peygamber’in annesi onu 

dünyaya getirdi.” sözlerine varınca müellif dünyaya geldi. Bu rastlantının bereketiyle onun 

çağdaşları kendisini ehl-i wifak yani uyum ehli olarak isimlendirilmişlerdir.48 

Daha küçük yaşta iken babasını kaybettiğinden yetim kalmış ve soyu anne tarafından 

Hz. Ömer’e dayanan ilim ehli dayılarının yanında büyümüştür. Büyük bir âlim olan dayısı 

Şeyh Abdulkadir b. Muhammed el-Hamidi onu himayesine almıştır.49 Ailesi ile ilgili fazla 

bilgi yoktur. Ancak atalarının bir çeşit taç olan kavuk işi ile uğraştığı bilinmektedir. Yukarıda 

bahsedildiği gibi Kavukci künyesinin de; kavuk imalatıyla uğraşan atalarından birinin 

Osmanlı padişahı Sultan Mustafa’ya yaptığı bir kavuğu hediye etmesi üzerine, bu künyeyi 

aldığı anlaşılmaktadır.50 

1.2.3. Seyâhatleri  

 İlim adamları için önemli öğrenim süreçlerinden biri de ilmi seyâhatlerdir. Çünkü ilim 

adamları bu seyâhatler sayesinde gittikleri yörelerin ilmî ve kültürel durumlarından haberdar 

olmuşlardır. Bu seyâhatler aracılığıyla uğradıkları bölgelerin ilim adamlarıyla tanışıp fikir 

teatisinde bulunmuşlardır. İslam’ın ilim geleneğine baktığımızda bu durumla sık sık 

karşılaşmaktayız. Ashâb ve tabi’ûn dönemlerinde bunun birçok örneğini müşahede 

etmekteyiz.  Özellikle Peygamberimizin vefatından sonra sahabe dünyanın farklı bölgelerine 

dağılmış Peygamberin mesajlarını ihtiyacı olanlara ulaştırmıştır. Bilhassa hadis ilminde ise 

muhaddislerin duymuş oldukları hadislerin âli isnatlarını temin etmek, duymadıkları hadisleri 

de sağlam kaynaklardan almak için yaptıkları ilmî seyâhatler “er-Rıhle fî Talebi’l-Hadis” diye 

adlandırılmaktadır. Bu başlık altında başta ashâb ve tabi’ûn olmak üzere birçok âlimin ilmi 

yolculukları anlatılmaktadır.51 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî de çok sayıda seyâhat ve ziyaretlerde bulunmuştur. 

Bilhassa Trablus’a yakın beldelere her yıl birden fazla kez seyâhatlerde bulunur ve birçok 

memleketten elçiler Kavukçî’ye gelip kasabalarını veya köylerini ziyaret etmesi için 

davetlerine icabet edene kadar kapısında otururlardı. Kavukçî’nin bu ziyaretleri sırasında 

                                                           
48 Kavukçî, a.g.e., s.6. 
49 el- Mer’aşli, a.g.e., I, s.1157.; Zeki Muhammed Mucahid,  a.g.e., II, s.584.; el- Bağdadi, a.g.e.,  II, s.287. 
50 Kavukçî, a.g.e., s.5. 
51 Geniş bilgi için bkz.Talat Koçyiğit, Hadis Tarihi, A.İ.Ü.F. Yay., Ankara, 1988, s.97-103. 



17 
 

aralarında bulunduğu müddetçe zikir ve ibadet halkaları oluşturulur, kendisinden bolca 

faydalanılırdı. Bu arada kurbanlar kesilir ve yemekler ikram edilirdi.52 

 Kavukçî’nin bu denli fazla olan seyâhatlerinden öne çıkanlar Kudüs yolculukları ile 

Mısır, Mekke ve Medine yolculuklarıdır.53 

1.2.3.1. Mısır Seyâhatleri 

 Kavukçî’nin ilk seyâhati daha onbeş yaşındayken ilim tahsil etmek için Mısır’a 

olmuştur. Bu seyâhati sonrasında yirmi yedi yıl boyunca Mısır’da ilim tahsil etmiş, Mısır’ın 

ve Mısır’da bulunan diğer diyarların meşhur âlimleriyle karşılaşmış ve birçoğundan istifade 

etmiştir.54 Trablus’a döndükten sonra da Mısır’a seyâhatler yapmaya devam etmiştir. Mısır’a 

ulaştığında yüzlerce seveni onu karşılar ve pankartlarla bayraklarla onu çevreliyorlardı. Bazen 

yolculuğunu Hac mevsiminden kısa bir süre önce olacak şekilde ayarlardı. Böylece Mısır 

ziyaretini bitirirse Mescid-i Hâram ile Mescid-i Nebevî’yi ve Hz. Peygamber’in mübarek 

kabrini ziyaret etme fırsatını yakalamış olurdu. Umre ziyaretlerini yolda kendisine eşlik eden 

müritleri ve sevenleriyle birlikte yerine getirirdi.55 

1.2.3.2. Kudüs Seyâhatleri 

  Kavukçî her yıl Kudüs’ü ziyaret etmekteydi. Beytü’l-Makdis’i her ziyereti sırasında 

yolu üzerindeki tekkelere uğrar muritlerini ve takipçilerini ziyaret ederdi. Aynı zamanda 

oralardaki büyük şeyh ve âlimlere de uğrardı. Oradaki evliyaların ve salihlerin mezarlarını da 

ziyaret etmeyi ihmal etmezdi. Trablus’tan her çıktığında yanında birçok müridi ona eşlik eder 

ve yolda sevenleri, takipçileri ve müritleri büyük gruplar halinde ona katılır ve onunla bir 

ülkeden diğerine ve bir köyden diğerine seyahat ederlerdi.56 

1.2.4. Hocaları 

Sûfî bir muhaddis ve fakih olan Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî, 57 ilköğrenimine dört 

yaşında memleketinde Kur’an-ı Kerim’i öğrenmekle başlamış,58  1239’da (1823-24) onbeş 

yaşında iken ilim tahsili için Mısır’a gitmiştir. Ezher’de fıkıh öğrenimi görmüş, akli ve nakli 

                                                           
52 Halid Berîş, “Unutulmuş Trabluslular”, İnşa, (12 Mayıs 2017), s.7-8. 
53 Berîş, a.g.m., s.7. 
54 Kavukçî, a.g.e., s.6; Kehhâle, a.g.e., III, 278; Ziriklî, a.g.e., VI, 118. 
55 Berîş, a.g.m., s.7. 
56 Berîş, a.g.m., s.7. 
57 Kehhale,a.g.e., III, s.278.; Kettani, a.g.e., I, s.104-105.; Zirikli,  a.g.e., VI, s.118. 
58 Kavukçî, a.g.e., s.6. 



18 
 

ilimler tahsil ederek hadis ilimleri üzerinde yoğunlaşmıştır. Mısır’da kaldığı yirmi yedi yıllık 

süreçte sayıları yüzlerle ifade edilen Ezher’in büyük âlimleri ile tanışmıştır. 59 İsimlerini 

Şevâriku’l-Envâru’l-Celiyye ile Ma’denü’l-Le’ali fi’l-Esanidi’l-Avâlî adlı kitabında dile 

getirdiği onlarca âlimden faydalanmıştır.60 Meşhur hocalarından bazıları şunlardır: 

1.2.4.1. Şeyh Muhammed Âbid b. Ahmed Salih el-Ensari es-Sindî (1257/1841) 

 Sindî 1189/1776 yılında günümüzde Pakistan’ın Sind bölgesine bağlı Haydarâbâd’ın 

kuzeyindeki Siyven kasabasında doğmuştur. 61  Hz. Peygamber’in Medine’ye hicretinde 

Peygamberimize ev sahipliği yapan Ebû Eyyûb el-Ensârî’nin neslinden gelen ve ilim 

geleneğini uzun nesiller boyu devam ettirmiş olan bir ailenin mensubudur.62  Şeyhülislâm 

olarak anılan dedesi Muhammed Murâd ailesiyle birlikte 1776’lı yıllarda Hicaz’a göç etmiş 

ve Cidde’ye yerleşmiştir. 63  Muhammed Âbid babası öldükten birkaç yıl sonra amcası 

Muhammed Hüseyin ile beraber Yemen’e gitmiş ve Hudeyde’ye yerleşmiştir. Bir süre 

Zebîd’de kalarak orada kadılık yapmıştır. İslâmî ilimlerin yanında tıp ilmindeki bilgisiyle de 

şöhret yakalayan amcasından dersler almış, daha sonra Hicaz ve Yemen âlimlerinden ilim 

tahsil etmiştir.64 Burada Muhammed b. Ali eş-Şevkânî ile tanışmış ve ve Kadî Mîr Meybüdî 

şerhi Esîrüddin el-Ebherî’nin Hidâyetü’l-Hikme adlı eseri üzerine verdiği derslerine 

katılmıştır.65  Abasi halifelerinden Mansûr-Billâh ve onun ardından Mütevekkil ve Mehdî 

dönemlerinde birçok defa San‘a’ya gidip gelmiştir. Bu arada Halife Mansûr’un vezirlerinden 

birinin kızıyla evlenmiştir. 66  es-Sindî hadislere olan yaklaşımlarından ve sahih hadislerle 

amellerindeki tutumları nedeniyle San‘a âlimlerini diğerlerine karşı üstün görmüştür. 1818 

yılında Mısır’dan dönüşünde hocası Şevkânî’ye Mısır’da ilmin yok olup gittiğini ve geriye 

taklit ve tasavvuftan başka bir şey kalmadığını söylemiştir.67 

Muhammed Âbid es-Sindî, Mısır’dan döndükten sonra Yemen’e yerleşmiştir. 

Sonrasında defalarca Hac için Hicaz’a gitmiş ve Hicazdaki âlimlerden de icâzet almıştır. 

                                                           
59 Kavukçî, a.g.e., s.6; Kehhâle, a.g.e., III, 278; Ziriklî, a.g.e., VI, 118. 
60 Kavukçî, a.g.e., s.6-7. ; Şenel, “a.g.md.”, s.72.; El- Mer’aşli, a.g.e., I, s.1157.; Zeki Muhammed Mucahid,  

a.g.e., II, s.585.; el- Bağdadi, a.g.e.,  II, s.287.; Kehhale, a.g.e., III, s.278.; Nevfel, a.g.e., s.58.; Kettani, a.g.e. I, 

s.104,105.; Zirikli, a.g.e. VI, s.118.; Nebhani, a.g.e., I, s.373. 
61 Ebü’t-Tayyib, Muhammed Siddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî el-Kannevcî, Ebcedü’l-Ulûm, Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut, 1889 III, s.171. 
62 Kettani, a.g.e. II, s.720. 
63 Kettani, a.g.e. II, s.720. 
64 İrfan İnce, “SİNDÎ, Muhammed Âbid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., XXXVII, İstanbul, 2009, s.246,247. 
65 Kettani, a.g.e. II, s.721. 
66 Siddîk Bahâdır Hân, a.g.e., s.171. 
67 İnce, “a.g.md., s.246-247. 



19 
 

Birçok talebe yetiştirmiştir. Bunların arasında Hasan el-Hulvânî el-Medenî, Muhammed b. 

Halîl el-Kavukçî, İbn Humeyd, Muhammed b. Ali es-Senûsî, Abdülganî b. Ebû Saîd ed-

Dihlevî bulunmaktadır.68 Sindî her ne kadar Medine’ye yerleşmeyi düşünse de ihtimaldir ki o 

dönem şehir Vehhâbîler tarafından işgal edildiğinden oradan geri dönmek zorunda kalmıştır. 

Dolayısıyla Medine’de öğretim ve irşad faaliyetlerinde bulunma isteğini de Vehhâbîlerin 

mukavemeti nedeniyle yerine getirememiştir. Mehmed Ali Paşa’nın Vehhâbî hareketini 

bastırılmasıyla tekrar Hicaz’a gitmiştir. Memleketi Sind’e yaptığı seyahatten sonra 1827 

yılında Medine’ye yerleşmiştir. Reîsülulemâ sıfatıyla vefatına kadar kadar ilmî faaliyetlerini 

sürdürdürmüştür. 9 Mayıs 1841 tarihinde orada vefat etmiş ve Cennetü’l-Bakî’de 

defnedilmiştir.69 

Sindî Nakşibendî tarikatına mensup olup hadis ilimleri konusunda geniş bir bilgi 

birikimine sahiptir. Fıkhî hususlarda ise genellikle Hanefî mezhebinin fikirlerine bağlı 

kalmıştır.70 Sindî’nin yakın ilişkide bulunduğu, bilhassa mezhep görüşleri karşısında hadis 

metinlerinin zâhirî anlamlarına öncelik verilmesi gerektiği yönündeki görüşleriyle tanınan 

âlimlerle mukayese edildiğinde bu tutumu bazıları tarafından tutuculuk diye 

tanımlanmaktadır. 71  Sayfa sayısı olarak büyük eserlerinin yanı sıra ağırlıklı olarak fıkhî 

konular hakkında kaleme almış olduğu çok sayıda risâleleri ve fetvaları bulunmaktadır.72 

Kütüphanesinin büyüklüğüyle de meşhur olan Sindî’nin eserlerinin ve kişisel kütüphanesine 

ait kitapların önemli bir kısmı II. Mahmud’un Medine’de inşa ettirdiği el-Mektebetü’l-

Mahmûdiyye’de yer almaktadır.73 

1.2.4.2. Şeyh İbrahim el-Bâcûrî (1277/1860) 

 El-Bâcûrî Mısır’ın Menûfiye bölgesinde bulunan Bâcûr köyünde 1783 yılında 

doğmuştur. 74  Babasının yanında ilköğrenimini tamamladıktan sonra eğitimine Ezher’de 

devam etmek için 1797 yılında Kahire şehrine gitmiştir. Bir yıl sonra burası Fransızlar 

tarafından işgal edilince Cîze’ye geçmiş, bir süre orada kalmıştır. Fransızların işgali sona 

erince Kahire’ye dönmüş Ezher’deki öğrenimini sürdürdürmüştür. O dönemin meşhur 

âlimlerinden Abdullah eş-Şerkavî, Muhammed el-Emîr el-Kebîr, Hasan el-Kuveysinî ve 

                                                           
68 İnce, “a.g.md., s.246-247.. 
69 Kettani, a.g.e. II, s.720.; İnce, “a.g.md., s.246-247. 
70 Kettani, a.g.e. II, s.720. 
71 Siddîk Bahâdır Hân, a.g.e., s.172. 
72 İnce, “a.g.md., s.246-247. 
73 İnce, “a.g.md., s.246-247. 
74 Kehhale, Ömer Rıza, Mu’cemu’l Müellifin, Muessestu’r-Risale, Beyrut, 1414, I, s.57. 



20 
 

Muhammed el-Fedâlî’nin derslerine devam etmiştir. Zekâsıyla öne çıkan bir öğrenci olan 

Bâcûrî kısa sürede arkadaşları arasında kendini göstermeye başlamıştır. 75  Daha sonra 

Ezher’de ders vermeye başlamış ve 1847’de ölümüne kadar devam edecek olan Ezher 

şeyhliğine tayin edilmiştir. Ezher şeyhliğinin yanı sıra bir yandan da öğretim ve telifle iştigal 

etmiştir Tuhfetu’l-Beşer âlâ Mevlidi İbn Hacer meşhur eserlerinden biri olup ayrıca 

Tirmizi’nin Şemaili’ne şerh yazmıştır.76 Mısır Valisi Abbas Paşa’nın da Bâcûrî’ninderslerine 

dinleyici olarak katıldığı söylenmektedir. Bâcûrî h. 1277’de Kahire’de vefat etmiştir.77 

1.2.4.3. Şeyh Hüseyin b. Selim ed-Dücânî (1202/1274) 

 Tam adı eş-Şeyh Hüseyin b. Selim b. Selleme b. Süleyman b. Avz b. Davud b. 

Süleyman Ahmed ed- Dücânî’dir. 1788 yılında Yafa’da doğmuştur. İsmini Kuddüs’e yakın 

Dücâniye Köyü’nden nisbetle almıştır. Babası Şeyh Selim eş-Şafii ed- Düccani’in evinde 

yetişmiştir. Şafii fıkhına ait tedavülde bulunan (rağbet edilen) büyük fıkıh kitaplarını 

babasından okudu. Sonra h. 1227 senesinde Ezher Üniversitesi’ne ilim tahsil etmek için gitti. 

Şeyh Fudali, Kuveysini, Allame Emir, Şeyh Hasan Attar, Muhammed ed- Demnehûrî ve Şeyh 

Abdullah eş-Şerkavi gibi isnad ilimlerinde uzmanlaşmış büyük hocalardan ilim tahsil etmiştir. 

Ayrıca Hanefi şeyhi Tahtavi ile İbrahim el- Bâcûrî’nin de ilim meclislerinde bulunmuştur.78 

 Üç yıl boyunca Hanefi fıkhını tedris eden Huseyn ed-Dücânî fıkıh derslerini aldığı 

hocalarından biri de Mısır diyarının önde gelen Hanefi hocası Mansur el-Yafi’dir. h. 1235 

senesinde Yafa’ya döndü. H.1236 yılında Osmanlı devletinin talimatıyla Henefi mezhebi 

kadılığını yürütmek üzere müftülük görevine getirildi.79 40 yıldan fazla bu görevi sürdürdü. 

Kendisine şehrin sınır uçlarından bile fetva verilmesi hususunda sorular arz edilirdi. O da 

Hanefi mezhebinin metodolojisi usulü ile cevaplar verirdi. ŞeyhHuseyn ed-Dücânî’nin hayatı 

ilim neşretmek ve dersler vermek, tasavvufta müritlrine yol göstermekle geçti.80 

 Fİlistin yerleşkesinin müteaddid yerlerinden onun derslerine katılmak için gelen 

insanlar vardı. Müşkil meselelerde onun verdiği görüşlerle amel ediyorlardı. Onun görüşleri 

hayatın değişik alanlarına temas ederek netlik kazanıyordu. Şeyh Huseyn ed-Dücânî’nin fetva 

                                                           
75 Ahmet Saim Kılavuz, “Bâcûrî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., IV, 

İstanbul, 1991, s.416. 
76 Kehhale, a.g.e., s.57. 
77 Kılavuz, “a.g.md”, s.416. 
78 Nebhani, a.g.e., II, s.51. 
79 el- Mer’aşli, Yusuf b. Abdurrahman, Nesru’l- Cevahir ve’d- Durer fi’l- Ulemai karni Rabii’l- Aşere, Daru’l 

Marife, Beyrut, 1427, I, s.463. 
80 Nebhani, a.g.e., II, s.51. 



21 
 

kitabı 89 babtan müteşekkil olup; ibadetlerden namaz, oruç, zekât, cihad ile şirket, mudaraba 

ve muamelata dair diğer konuları kapsıyordu. Şeyh Huseyn ed-Dücânî kitapları cem etmekle 

şöhret buldu. Babasının kendisine vakfettiği kitaplarla birlikte bütün feni ilimlere dair birçok 

kıymetli kitabı elde etti. Şiir ilmiyle de meşgul olmuştur. Özellikle Hz. Peygamberi meth eden 

şiirler nazmetmiştir. Şiirlerini topladığı en-Nasihatu’d-Dücaniye fi Tahalli bi’l- Ahlaki’l 

Mardiyye ismini verdiği eserle şöhret bulmuştur. Birçok kitap telif etmiştir. Hac yolculuğuna 

çıkmış olup, hac farizasını eda ederken h. 1274 yılında vefat etmiştir. Hz. Hatice’nin kabrine 

yakın bir yerde defnedilmiştir. 81 

1.2.4.4. Hasan b. Dervîş el-Kuveysinî (1254/1832) 

 Tam adı; Şeyh Burhaneddin Hasan b. Dervîş b. Abdullah b. Mutavi’el-

Kuveysinî’dir.82 Kuveysina şehrinde dünyaya gelmiştir. Doğduğu şehre nisbetle kendisine 

Kuveysinî denmiştir. Gözleri görmeyip ama bir şahıs idi. Terâcim kitaplarında hayatı ve ilim 

merhaleleri ile ilgili pek fazla bilgiye yer verilmediğinden hayatıyla ilgili geniş bilgilere sahip 

değiliz. Burhaneddin el-Kuveysinî eş-Şafii ismi ile şöhret bulmuştur. Yanında yetişen birçok 

meşhur talebe vardır. Bunlardan bazıları şunlardır: Şeyh İbrahim el-Bacûrî, Seyyid Mustafa 

ez-Zehebî, Şeyh Muhammed el-Bünânî. En gözde talebesi ise Tahtâvî’dir. Tahtâvî, Fıkıh 

Usulüne dair Camiu’l-Cevami, hadis ilmiyle ilgili de Kadı İyaz’ın Meşariku’l-Envar adlı eseri 

Kuveysinî’den okumuştur.83 

 Şeyh Hasanel-Kuveysinî; âlim, fakih, zühd sahibi, vakarlı, mütevazı ve mutassavıf bir 

şahsiyettir. Kenzu’l-Cevher kitabının sahibi kendisi için “Yüksek konumu ve mütevazı 

kişiliğinden dolayı dönemin meşhur valisi Mehmet Ali Paşa kendisini şereflendirmek için 

dünyalık bir şey vermek istemiş, ama o bundan imtina etmiştir.” söylemiştir. 84 

 İmam Şeyh Hasan el-Attâr vefat ettikten sonra şeyhülislamlık görevini h. 1250 

yılından vefatına kadar sürdürmüştür. Hayatının son dönemlerine kadar ömrünü ders 

vermekle geçirmiştir. Hadis ilminde Sened’ul Kuveysinî ile Fıkıh ilminde er-Risale fi 

                                                           
81 Nebhani, a.g.e., II, s.52. 
82 Zirikli, Hayreddin,  el-A’lam Kamusu Teracim li Eşhuri’r-Ricali ve’n-Nisai mine’l-Arabi ve’l-Musta’rabin 

ve’l- Musteşrikin, Daru’l- Alemi’l-Melayin, Beyrut, 2002, II, s.190. 
83 Süleyman Rasd el-Hanefî ez-Zeyyatî, Kenzü’l-Cevher fi Târîhi’l-Ezher, Matbaatu Hindiyye, Mısır, 1320, 

s.141. 
84 Zeyyatî, a.g.e., s.142. 



22 
 

Mevarisçalışmaları meşhur eserlerindendir. h. 1254 senesinde Kahire’de vefat etmiştir. Kahire 

Huseyniye’de Şeyh Ali el-Beyumî mescidinde defnedilmiştir.85 

1.2.4.5. Şeyh Muhammed Salih es-Sibâî el-Adevî (1268/1852) 

 Tam adı Ebu Suud Muhammed b. Salih b. Muhammed b. Salih el-Mısrî es-Saidî es-

Sibâî el-Adevî’dir. Adını nisbetle aldığı es-Sibâî ve el-Adevî, Eşari ekolünün Maliki Mezhebi 

müntesiplerinin bulunduğu iki şehirdir. Kendisi Ezherî tarikatının Hafnavi ve halveti 

akidesine sahiptir. 1268/1852 senesinde vefat etmiştir. Babasından ve babasının şeyhi ed- 

Dardir’den ilim tahsil etmiştir. Dardir’den Halveti tarikatının öğretilerini almış olup, 

sözkonusu tarikata intisap etmiştir. Birçok meşhur talebe yetiştirmiştir. Talebeleri arasında 

Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî başta olmak üzere Ahmed el-Cemel en-Nahtiî, 

Muhammed b. Abdulvahid el- Kettâni, Ahmed b. Muhammed el- Curcâvî bulunmaktadır.86 

 Onun birçok eseri bulunmaktadır. Bu eserlerden en önemlileri Haşiyetu ale’l-Celaleyn 

ile Haşiyetu ala Şerhi Dardir ala Muhtasari’l-Halil eserleridir. Ayrıca Bidayetu’l-

Meridadındaki itikat alanında yazdığı risalesi bulunmaktadır. Bâcûrî bu risaleyi 

Fethu’l-Karibu’l-Mecid adıyla şerh etmiştir. 

 Bâcûrî onun “Otorite, zeki, salih, ahlaklı ve anlayış sahibi biri” olduğunu söylemiştir. 

Şafii mezhebine müntesip olup; Zirikli’nin A’lam’ında da kendisinden bahsedilmiştir. Zirikli 

onun için her ne kadar Şafii olarak anılsa da Maliki mezhebine bağlı olduğunu ve kendisinin 

bizzat telif ettiği Bidayetu’l-Merid eserinde ifade ettiğni zikretmiştir.87 

 Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin diğer hocalarını şu şekilde sıralamak 

mümkün olacaktır. 

1-Şeyh Muhammed b. Ahmed el-Halili et-Temimî (1268/1852) 

2- Şeyh Muhammed b. Ahmed b. Yusuf el-Behiy el-Mısri (ö.?) 

3- Mahmud ed-Desûki (ö.?) 

4- Şeyh İbrahim Reşid (ö.?) 

5- Şeyh Muhammed Can Süleymanî (ö.?) 

                                                           
85 Zirikli, a.g.e. II, s.190. 
86 Muhammed Salih es-Sibâî, (b.t.), 25.12.2020, http://azahera.net/showthread.php?t=11061 
87 Muhammed Salih es-Sibâî, (b.t.), 25.12.2020, http://azahera.net/showthread.php?t=11061 



23 
 

6- Bahaeddin Muhammed b. Ahmed el-Behî (1260/1844) 

7- Ahmed b. Hasan b. Reşid el-Kahtânî (ö.?) 

8- Şeyh Ahmed es-Saidi el-Mâlikî (ö.?) 

1.2.5. Talebeleri 

 Etkili bir konuşmacı olup ve çok sayıda müritleri bulunan Kavukçî, yirmi yedi yıl 

kaldığı Mısır’dan döndükten sonra Trablusşam’daki Tahham Camisin’de88 dersler okutmaya 

ve eserler telif etmeye başladı.89 Kavukçî’nin ünü sayesinde Trablusşam çeşitli bölgelerden 

gelen talebelerin uğrak yeri olmuştu. Kavukçî’nin Mısır, Irak, Hicaz, Yemen ve Şam’ın bütün 

beldelerinden ya kitaplarından birini kendi elinden okumak veya isnadlarından birini 

kendisinden duymak veya ondan icazet almak, ya da güzel ve veciz sözlerini bizatihi 

kendisinden işitmek üzere gelen sayısız mürit ve talebeleri vardı.90 Bu talebelerden bazıları 

şunlardır: 

1.2.5.1. Şeyh Selim el-Mesutî ed-Dimeşkî (ö. ?) 

 Meşhur evliyalardan olup 1832 yılında Şam’da doğmuştur. Nerede ve hangi tarihlerde 

vefât ettiği bilinmemektedir. Zamanın meşhur âlimlerinden aklî ve naklî ilimleri öğrenmiştir. 

İlim tahsil ettiği âlimler arasında babası Şeyh Saîd el-Halebî’nin öğrencisi olan Şeyh 

Abdullah ve Şeyh Selîm el-Attâr, büyük İslâm âlimlerinden Seyyid Muhammed Âbidîn’in 

öğrencilerinden Şeyh Abdulganî el-Meydânî ve Şeyh-ül-Haccar ve daha başka âlimler 

bulunmaktadır. Tasavvufta Şâzeliyye yolunda Şeyh Ebü'l-Mehâsin el-Kavukçî’den, 

Halvetiyye yolunda ise Şeyh Sâdi el-Halvetî’den, feyz almıştır.91 Daha on yedi yaşında iken 

Buhari-i Şerîf'i ve diğer hadis kitaplarını okutuyordu. Ömrünü ilim öğretmekle geçirmiştir. Ev 

halkı çok kalabalık bir aile olmasına rağmen bereket ve ferahlık içinde yaşamıştır. Kaleme 

aldığı eserler için “Telifâtımız Resulullah indinde makbul olduğu müjdelendi. Eserlerimden 

hâsıl olan hayırlar Resûlullah efendimizin medet ve yardımlarıyladır.” demiş.92 

Câmiu Kerâmât-il Evliyâ müellifî Yûsuf Nebhânî şöyle anlattır: “Selîm el-Mesûtî’nin 

namını duymuştum. Kerâmetler gösteren bu zatla ancak 1905 yılında görüşmeye muvaffak 

                                                           
88 Camiu’t-Tahham: Mısır’dan döndükten sonra ömrünün sonuna kadar ders verdiği camii. 
89 Şenel, “a.g.md.”,s.72. 
90 Muhammed Mucahid,  a.g.e., s.585. 

91 Evliyalar Ansiklop., 27.12.2020, http://www.ehlisunnetbuyukleri.com/EvliyalarAnsiklopedisi/Detay/Suriye-

Sam-SELIM-EL-MESUTI/1318 
92 Evliyalar Ansiklop., 27.12.2020, http://www.ehlisunnetbuyukleri.com/EvliyalarAnsiklopedisi/Detay/Suriye-

Sam-SELIM-EL-MESUTI/1318 



24 
 

oldum. Beyrut'taki evimdeyken günlerden cumartesi günüydü. Kuşluk vaktinde, iki şahıs 

evime geldi. Bu gelenlerden birinin Selîm el-Mesûtî olduğu yüzündeki nurdan ve ondaki 

velilik belirtilerinden anlaşılıyordu. Velî bir zât olduğu hemen anlaşılıyordu. Elini tekrar 

tekrar öptüm. Pirlerden her ne almışsa o füyûzatı benle paylaşıp icâzet verdi. Bana Bu icâzeti 

verdiğini birkaç defa tekrarladı. Hem dünya ve hem de ahiret sevaplarına ulaşmam için, her 

iki cihanda kötülüklerden beri olmam için bana Yasin-i şerif suresini okumak tavsiye 

buyurdu. Kendisinin de her birşey için Yasin-i şerif suresini okuduğunu ifade etti. Bu sûreyi 

okumak hastalıklara karşı şifadır. Bu sûrenin eceli yaklaşan hastalara yararı ise ölümü 

kolaylaştırmasıdır.”93 

Bu hususta şöyle anlattı: “Şam'da hasta bir gencin yanına gittim. Hayatından ümit 

kesilmiş bir halde idi. Yasin-i şerifi okudum, okuduktan sonra kendimden geçtim. Bu sırada 

evliyânın kutbu üç büyük zât, Seyyid Abdülkâdir-i Geylânî, Seyyid Ahmed Rufâî ve Seyyid 

Ahmed Bedevî hazretlerini gördüm. Sonra kendime geldim. Hasta da, hastalıktan eser 

kalmamıştı. Âlemlerin Rabbi olan Allahü teâlâya hamdolsun.”94 

1.2.5.2. Şeyh Bekrî el-Attâr (1320/1902) 

 Tam adı Ebu Bekr Bekri b. Hamid b. Ubeyd olup, el-Attâr, ed-Dimaşkî eş-Şafii olarak 

meşhur olmuştur. Hicri 1251 senesinde Şam ehlinden necip bir ailenin çocuğu olarak dünyaya 

gelmiştir. Şam diyarında onun dışında babası ve dedesi de asırlarının büyük âlimlerindendir. 

el-Erbeun, en-Nebeviyye veel-Acluniyye'yi babasından ders alarak ezberlemiştir. Nitekim 

Şeyh Ahmed el-Hilvanî’nin yanında Kur’an-ı Kerim’i hıfz edip tecvid ilmini almıştır. Oniki 

yaşına eriştiğinde babası ile hac yolculuğunda iken babası vefat etmiştir. Babasının vefatından 

sonra kendisini ilme adamıştır. Yaşı küçük olmasına rağmen büyük bir azimle fenni metinler 

ezberlemiş, çoğu babasının talebelerinden olan asrının âlimlerinin yanında bulunmuştur.95 

Öncellikle hocalarından ilimlerin prensiplerini aldı. Sonra ilimlerde yetkin bir otorite oldu. 

Nahiv ilminde alt edilmez, geçilmez rakipsiz bir âlim oldu. Çoğu nahiv kitaplarını ezberinden 

okuyordu. Hadis ilminde de hatırı sayılı muhaddislerdendir. Tevhit ilmi, fıkıh ve bunların 

dışındaki diğer ilimlere mulakki olması da onun ilimde otorite olduğunun delilidir.96 

                                                           
93 Nebhani, Yusuf b. İsmail, Camiu Keramati’l- Evliya, Merkez Ehl-i Sünnet Berekati Rıza, Hindistan, 2001, II, 

s.104. 
94 Nebhani, a.g.e, II, s.104-106. 
95 Şeyh Bekrî el-Attâr, (b.t.), 18.12.2020, https://www.rocham.org/site/article/362 
96 Şeyh Bekrî el-Attâr, (b.t.), 18.12.2020, https://www.rocham.org/site/article/362 



25 
 

 Şeyh, Emevi Camisi’nde tefsir ve hadis dersleri okutuyordu. Kardeşinin oğlu Şeyh 

Selim Attar’ın hicri 1307 yılında vefatından sonra Recep ve Şaban aylarının her Perşembe 

gününde Süleymaniye Tekkesinin Camisi’nde Sahîh-i Buhârî okutmayı üstlendi. Büyük bir 

prestije sahip bu ders için Dımaşk’ın âlimleri, ileri gelenleri ve tüccarları orada toplanıyordu. 

Şeyh bu derslerle iktifa etmiyordu, evi sabahtan akşama kadar onu dinlemek ve istifade etmek 

isteyenler için açıktı. İnsanlarının hatırını sormaya değer verir, sılai rahimde bulunur, 

komşuya ikram eder, gönlü sağlam ve Allahu tealayı zikretmekle dili ıslak bir kişilikti. Şeyh 

Bekri, hicri 1320 senesinde Şevval ayının beşinde vefat etti. Dahdah kabristanında 

defnedildi.97 

1.2.5.3. Şeyh Abdulmecid el-Mağribi (1934) 

 Tam adı Abdülmecîd b. Mahmûd Azîz b. Ahmed b. Abdilkadir b. Abdirrahmân el-

Hasenî et-Tırâblusî el-Mağribî olup 1282 (1866) yılında Trablusşam’da doğmuştur. Birçok 

âlimin, müftünün ve kadının yetişmiş olduğu köklü bir ailenin mensubudur.98 

 Abdülmecîd, ilk eğitimini Trablusşam’daki Kur’an kurslarında aldıktan sonra Hüseyin 

el-Cisr tarafından kurulan el-Medresetü’l-Vataniyye’de dinî ilimlerin yanında mantık, 

matematik, felsefe ve modern bilimlere dair dersler okudu. Ayrıca Türkçe, Fransızca, 

İngilizce ve Farsça öğrendi. Mektep arkadaşları arasında M. Reşîd Rızâ da bulunmaktaydı. 

Bir taraftan babasından ders almaya devam eden Mağribî ondan Hanefî fıkhına dair kitaplarla 

hadis, tefsir, ilm-i felek ve ferâiz alanlarında birçok eser okudu. İlerleyen yıllarda Şam 

bölgesinin tanınmış muhaddislerinden Muhammed b. Halîl el-Kavukçî’den hadis dersleri aldı, 

aynı zamanda Şâzelî şeyhi olan bu hocasına intisap etti. Trablus bölgesinin önemli 

âlimlerinden biri oldu, özellikle Hanefî fıkhında otorite haline geldi.99 

 İlk olarak Trablus fetva eminliğine tayin edilen Mağribî bir süre sonra Suriye’deki 

Cebele kaymakamlığına bağlı iftâ merkezinde göreve başladı. Ardından Sâfisâ (Sâfîtâ) hâkimi 

oldu. el-Menhelü’l-fâʾiż fî ʿilmi’l-ferâʾiż adlı eserinden ötürü Halife II. Abdülhamid 

tarafından altın Mecîdî nişanıyla taltif edildi, İzmir ve Humus mevleviyetlerine yükseltildi. Bu 

vesileyle İstanbul’a giderek ilim ve fikir adamlarıyla ve o sırada İstanbul’da bulunan 

Cemâleddîn-i Efgānî ile görüştü. Mağribî’nin II. Abdülhamid’in bazı uygulamalarından 

                                                           
97 Şeyh Bekrî el-Attâr, (b.t.), 18.12.2020, https://www.rocham.org/site/article/362 
98 Nail Okuyucu, “Mağribî”, Abdülmecîd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., EK-II, İstanbul, 2016, s.171-172. 
99 Okuyucu, “a.g.md.”, s. 172. 



26 
 

rahatsız olmakla birlikte açık bir muhalefete girmediği, ancak onun tahttan indirilip İttihat ve 

Terakkî Cemiyeti’nin idareyi ele aldığı dönemde uygulanan Türkleştirme politikalarına karşı 

çıktığı ve bu yüzden bir yıl hapse mahkûm olduğu kaydedilir.100 

 Birçok eser telif etmiştir. Önemli eserlerinden biri Ḥüsnü’l-Beyân Vâcibâtü’l-

insân’dır. (II. Abdülhamid’in isteği üzerine kaleme alınmıştır). Bir diğer önemli eseri de el-

Leʾâli’s-Simân fî Şerḥi’r-Risâle el-Müsemmâ bi-Kifâyeti’s-Sıbyân’dır. Hocası Kavukcî’nin 

Kifâyetu’s-Sıbyân adlı eserinin şerhidir.101 

1.2.5.4. Şeyh Abdulkadir el-Mağribî (1956) 

 Tam adı Abdülkadir b. Mustafa el-Mağribî olup 1867 yılında Süriye’nin Lazkiye 

kasabasında veya Tablusşam’da doğmuştur. Babası da Lazkiye kasabasında kadılık yapmıştır. 

Ataları Türk asıllı olup Dargavslar diye tanınmaktaydı. Ataları 19. yüzyılın sonlarında 

Tunus’tan Trablus’a göç etmişlerdir. Abdulkadir el-Mağribî, başta babası olmak üzere Risâle-

i Hamîdiyye müellifi Şamlı âlimlerden Hüseyin el-Cisr gibi Şam, Trablus, Beyrut ve 

İstanbul’da devrin ileri gelen âlimlerinden dersler almıştır. İstanbul’a, tahsil için geldiği 1892 

yılında eserlerini okuyup hayranlık duyduğu Cemâleddîn Afgânî ile tanışmıştır. Daha sonra 

onunla münasebetini kesmeyerek kendisiyle mektuplaşmak suretiyle ilişkilerini devam 

ettirmiştir. Kendi döneminde yaşayan Muhammed Abduh ile de iyi ilişkiler içinde olmuştur. 

Muassırı Muhammed Abduh’un kendisini Mısır’a davet etmesi üzerine 1905 yılında Mısır’a 

gitmiştir. Cemaleddin Afgânî ve Muhammed Abduh’un siyasî, sosyal ve dinî alanlardaki 

fikirlerini özümsemiştir. Mısır’da ikamet ettiği zaman dilimi içerisinde el-Müeyyed ve ez-

Zâhir gazetelerinde yazılar yazmıştır. II. Meşrutiyet ilân edilince memleketi Trablus’a 

dönmüş ve burada da yazı hayatını sürdürdürmüştür. Burada 1911 yılında el-Burhân 

gazetesini çıkarmaya başlamıştır. Bu gazete ve I. Dünya Savaşı’na kadar neşriyatına devam 

etmiştir. Medine’de Abdülaziz Çâvîş ve Emîr Şekib Arslan ile birlikte Külliyyetü Dâri’l-

Fünûn’u kurmuştur. Daha sonra Kudüs’te İslâm davetçileri yetiştirmek üzere Osmanlı 

Vakıflar İdaresi tarafından açılan Salâhiyye Medresesi’nin kuruluşuna yardım etmiştir. Bu 

medresede belâgat dersleri vermeye başlamıştır. Ayrıca 1916 yılında Osmanlı hükümeti 

                                                           
100 Okuyucu, “a.g.md.”, s. 172. 
101 Okuyucu, “a.g.md.”, s. 172. 



27 
 

tarafından çıkarılan Şark gazetesini yönetterek gazetede yazılar yazmıştır. 1956 yılında 

Şam’da vefat etmiştir.102 

 Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin diğer öğrencilerini şu şekilde sıralamak 

mümkün olacaktır. 

1- Ebü’n-Nasr el-Hatib (1253/1325) 

2- Şeyh Ebü’n-Nasr Bahaeddin Muhammed el-Kavukçî (Oğlu) (1285/1934) 

3- Şeyh Abdullah es-Sukrî (1329/1911) 

4- Şeyh Muhammed Nasreddin Ebü’n-Nasr el-Hatib (1325/1906) 

5- Şeyh Abdulfettah ez-Za’bi (1354/1935) 

6- Şeyh el-Müslih Muhammed Reşid Rıza (1354/1935) 

7- Ebu’l-Meali eş-Şeyh Abdulkerim Muhammed Avide (1378/1958) 

8- Şeyh Abdurrahman el-Hut (1336/1916) 

9- Şeyh Abdulkadir b. Abdulkadir el-Edhemî (1325/1907) 

10- Şeyh Ahmed b. Muhammed ed-Dilbeşani el-Hanefi el-Mevsûlî (ö.?) 

11- Şeyh Salih b. Abdullah el-Abasî (ö.?) 

12- Şeyh Besyuni el-Karneşavî (ö.?) 

13- Şeyh Muhammed b. Mahmud Haface ed-Dimyatî (ö.?) 

14- Şeyh Habiburrahman el-Kazimi el-Hindî (ö.?) 

15- Şeyh Ebü’l-Hasan Ali el-Vitri el-Medenî (ö.?) 

16- Şeyh Hasan el-Saka el-Ferağlî (ö.?) 

17- Şeyh Ahmed el-Atar (ö.?) 

18- Şeyh Abdurrahman el-Kezberî (ö.?) 

19- Ebu Abdullah Muhammed b. Halife el-Medenî (ö.?) 

20- İbn Âbide el-Hadramî (ö.?) 

21- Ebu’l-Hasen Ali b. Zahir (ö.?) 

                                                           
102 Azmi Yüksel, “Abdülkadir El-Mağribî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., I, İstanbul, 1988, s.241. 



28 
 

1.2.6. Vefatı 

 Ebu’l-Mehâsin el-Kavukçî 1888 Mart sonlarında (hicri 1305 yılı Receb ayının ortaları) 

son hac yolculuğuna çıkmak için Mansûre’ye uğramış oradan da Mısır’a gitmiştir. Temmuz 

(Zilkade) ayına kadar orada kalmıştır. Daha sonra bir Osmanlı gemisiyle Cidde’ye geçmiş 

oradan da Mekke’ye geçmiştir. Umre ziyaretini eda ettikten sonra başlayan humma hastalığı 

sebebiyle 15 Ağustos 1888’de (7 Zilhicce 1305) veda kapısı civarında vefat etmiştir. Hz. 

Peygamber’in sevgili anneleri ile eşi Hz. Hatice’nin kabri arasına defnedilmiştir.103 

1.3. İlmî Kişiliği 

 Sufi bir muhaddis ve fakih olan Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî,  akli ve nakli 

ilimler tahsil etmiş, hadis ilimleri üzerinde yoğunlaşmıştır. Ancak daha çok muhaddisliği ile 

tanınmıştır.104 

Kavukçî daha çok hadis ilimleri üzerinde yoğunlaşmasına rağmen; fıkıh, tasavvuf 

ve nazım yönü de güçlü olan çok yönlü bir ilim adamıdır.  

 Sûfî bir muhaddis ve fâkih olan Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî 105 dünyaya geldiği 

Trablusşam’da 106 ilköğrenimini görüp orada yetişmiştir. 107  Şam diyarının etkin muhaddisi 

olarak da bilinen108 müellif, Ezher’de öğrenim görmüş, orada birçok ilme mulakki olmuş,109 

yirmi yedi yıl kadar Mısır’da kaldıktan sonra tekrar memleketine geri dönmüştür.110 Mısır’dan 

döndükten sonra Trablusşam’daki Tahhâm Camisi’nde dersler okutmaya başlamış ve eser 

telifiyle iştigal etmiştir.111 Kavukçî’nin ünü sayesinde Trablusşam, çeşitli bölgelerden gelen 

talebelerin uğrak yeri olmuştur.112 

                                                           
103 Şenel, “a.g.md.”, s.72.; El- Mer’aşli, a.g.e., I, s.1157.; Zeki Muhammed Mucahid,  a.g.e., II, s.585.; el- 

Bağdadi, a.g.e.,  II, s.287.; Kehhale,a.g.e., III, s.278.; Nevfel, a.g.e., s.58.; Kettani, a.g.e. I, s.104,105.; Zirikli, 

a.g.e. VI, s.118.; Nebhani, a.g.e., I, s.373. 
104 Kehhale,a.g.e., III, s.278.; Nevfel, a.g.e., s.58.; Kettani, a.g.e. I, s.104,105. 
105 Kettânî,  a.g.e., I, s.104; Kehhâle, a.g.e., III, s.278. 
106 Kehhâle, a.g.e., III, s.278; Kettânî, a.g.e., I, s.104; Ziriklî, a.g.e., VI, s.118; Kavukçî, a.g.e., Muhakkik Muk., 

s.6. 
107 Ziriklî, a.g.e., VI, s.118. 
108 Ziriklî, a.g.e., VI, s.118. 
109 Kavukçî, a.g.e.  Muhakkik Muk., s.6. 
110 Kavukçî, a.g.e.  Muhakkik Muk., s.6; Kehhâle, a.g.e., III, s.278; Ziriklî, a.g.e., VI, s.118. 
111 Şenel, “a.g.md.”, s.72. 
112 el- Mer’aşli,  Nesru’l- Cevahir ve’d- Durer fi’l- Ulemai karni Rabii’l- Aşere, I, s.1157. 



29 
 

 Sûfî olmasına rağmen Kavukçî’nin, İhyâ’da geçen rivâyetler için başta Irâkî olmak 

üzere hadis münekkidlerinin ilgili eleştirilerine katılması,113 tenkidlerinde İbnü’l-Cevzî, İbn 

Teymiyye ve İbn Kayyim gibi selef ulemâsından çokça istifade etmesi,114 tasavvufî çevrelerce 

önemsenen problemli bazı haberlerin tahlilinde İbnTeymiyye’yi dayanak115 göstermesi gibi 

durumlar, onun değerlendirme kriterleriyle ve dayandığı kaynaklar itibarıyla bir 

mutasavvıftan çok bir selef âlimine benzediğinin görüntüleridir. Bu durum müellifin 

objektifliğine ve ilmî kimliğinin, sûfî kimliğinin önüne geçtiğine delildir.116 

1.3.1. İtikadî Görüşleri 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî’nin yaşadığı dönem ele alınırken de ifade edildiği gibi 

onun içinde bulunduğu zaman dilimi yoğun fikrî-itikâdî tartışmaların yaşandığı bir dönemdir. 

Bu dönemde imanın mahiyeti, insanın fiilleri, kader, Allah’ın sıfatları gibi çeşitli itikâdî 

konular üzerinde uzun tartışmalar meydana gelmiştir. 

Kavukçî’nin itikâdî görüşlerini ortaya koyma açısından, bu alana dair telif ettiği el-

İtimad fi'l-İtikad isimli eseri önemli yer tutmaktadır. Ehl-i Sünnet akidesi hakkında yazılan bu 

risalede şu ifadeler yer almaktadır. 

Bil ki! Eğer birisi sana: “Kime ibâdet ediyorsun?” diye sorarsa, ona de ki: 

“Kendisinden başka İlâh olmayan, yerde ve gökte yer tutmayan Allâh’a ibâdet ediyorum. O 

mekândan ve zamandan önce vardı şimdi de olduğu gibidir.”117 

Eğer sana: “Allâh nedir?“ diye sorarsa, ona de ki: “Eğer ismi hakkında sorarsan! Allâh 

Rahmân ve Rahîm’dir, O’nun güzel isimleri vardır. Sıfatları hakkında sorarsan! O’nun hayatı 

zatındandır ezelîdir, ilmi her şeyi kuşatmıştır, kudreti kâmildir, hikmeti açıktır. Görmesi ve 

işitmesi de herşeyi kuşatmıştır. Eğer fiili hakkında sorarsan! O mahlûkatı yaratıp herşeyi yerli 

yerince kılmıştır. Eğer Zatı hakkında sorarsan! O cisim de değildir araz da değildir, birleşik de 

değildir ve her ne aklına gelmişse Allâh öyle değildir. O’nun zatı mevcuttur ve mevcudiyeti 

zorunludur. O doğmamıştır ve doğurmamıştır. O’nun benzerinde hiçkimse yoktur, hiçbir şey 

                                                           
113 Kavukçî, a.g.e., s.55, 57, 63, 82, 106, 109. 
114 Kavukçî, a.g.e., s.36, 88, 94, 100, 105, 142, 210. 
115 Kavukçî, a.g.e., s.130, 191, 134, 143. 
116 Murat Kaya, Mevzû Hadis Kültüründe Sûfî Müellifler, (Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi), Van, 2016, s.145. 
117 Ebu’l-Mehâsin, Kavukçî, El-İtimad Fi'l İtikad, Thk., Zeyad Hamdan, Müessesetu’l-Kutubi’s-Sekâfiyye, 

Beyrut, 1997, s.7. 



30 
 

O’nun benzeri gibi değildir. O gören ve işitendir. ‘Sıfatlarla vasıflanan zata ibadet ediyorum’ 

diyen kimse kurtulacak mümindir.”118 

Eğer sana: “Allâh’ın var olduğuna delilin nedir?” diye sorarsa, ona de ki: “Gezegenleri 

ve felekleri ile bu semâ (gök), nehirleri ve suları ile bu yeryüzü, türlü türlü ağaçları ve 

meyveleri ile bu nebâtler (bitkiler) ve birbirinden farklı şekilleri ve eylemleri ile bu hayvanlar. 

İşte bunların hepsi bunları yaratana ve O’nun vahdaniyeti’ne ezeliyeti’ne ve kudreti’ne delâlet 

(işaret) etmektedir.”119 

Eğer sana: “Allâh nerededir?” sorarsa, ona de ki: “Zatı ile değil, ilmi ile her birinden 

haberdardır ve kudreti ile her birinden üstündür. Her şeyde sıfatlarının eserleriyle zâhirdir ve 

zatının hakikatiyle bâtındır. Yani kişinin O’nu kendinde tasavvur etmesi mümkün değildir. O 

yön ve cisimlikten münezzehtir. O hâlde O’nun sağı, solu, arkası ve önü olduğu veya arşın 

üstünde, altında, sağında ya da solunda olduğu veya kâinatın içerisinde ya da onun haricinde 

olduğu denilemez. Şöyle de denilemez: ‘O’nun mekânını O’ndan başkası bilmez.”120 

Kim şöyle derse: “Allâh’ın gökte mi yoksa yerde mi bulunduğunu bilmiyorum!” O 

kişi küfre girmiş olur. Çünkü yerle gökten birini, O’na (Allâh’a) mekân olarak kılmış olur. 

Bunun üzerine sana: “Buna dair delilin nedir?” diye sorarsa, ona de ki: “Zira bir yönü olmuş 

veya bir yönde bulunmuş olsa, bir mekânı kaplamış olur. Mekânı kaplayan her şey ise hâdistir 

(yokken var olmuştur). Hâdislik ise O’nun hakkında imkânsızdır.”121 

Kavukçî’nin yukarıda arz ettiğimiz Allah’a kulluk vazifesi, Allah’ın varlığı ile 

Allah’ın var olduğuna dair delillerle ilgili itikadî görüşleri incelendiğinde Kavukçî’nin ehl-i 

sünnet akidesine bağlı olduğu görülmektedir. Bu cümlelerden mutasavvıf ve muhaddis 

kişiliğinin yanında iyi bir kelamcı olduğu da aşikâr olan müellifin ulûhiyet anlayışını ehl-i 

sünnet çizgisinde ifade ettiği görülmektedir. 

1.3.2. Fakihliği 

 Hanefî mezhebine mensup büyük âlimlerden olan İmam, Allame, Muhaddis Ebu’l 

Mehâsin el-Kavukçî muhaddisliğinin yanında fakihlik yönü de güçlü olan bir şahsiyettir. 

Fıkha dair kaleme aldığı birçok eseri bulunmaktadır. En önemli eserlerinden biri dört mezhep 

                                                           
118 Kavukçî, a.g.e., s.7. 
119 Kavukçî, a.g.e., s.8. 
120 Kavukçî, a.g.e., s.9. 
121 Kavukçî, a.g.e., s.10. 



31 
 

üzerine yazdığı Ğunyetu’t-Talibin fimâ Yecibu min Ahkami’d-Din ale’l-Mezahibi’l-Erbaa122 

kitabıdır. Fıkha dair bir diğer önemli çalışması da küçük hacimli olmasına rağmen Kifayetu’s- 

Sıbyan fima Yecibu min Akaidi’l-İman ve Amelu’l-Erkan123 adlı eserdir. Bu eser çocuklar için 

bir ilmihal niteliğinde olup, hem Allah’ın varlığı, Allah’ın sıfatları, Peygamberlerin sıfatları, 

imanın şartları gibi akaid konularını, hem de istinca, abdestin farzları, abdesti bozan şeyler, 

namazın farzları, namazı bozan şeyler, namazın sünnetleri, oruç, zekât, hac gibi fıkhi konuları 

içeren bir risale niteliğindedir. Ayrıca, Sefinetu’n-Necat fi Marifetillah ve Ahkamu’s-

Salat, 124 Du’u’l-Menazil fimâ Verede mine’n-Nevâfîl 125 gibi fıkıh alanında yazdığı başka 

eserler de bulunmaktadır. 

1.3.3.Tasavvufçu Oluşu 

 Hadis ve fıkıh ilimlerinin yanında sûfî kimliği ile de ön plana çıkan Kavukçî, çok 

sayıda müridi olan bir mutasavvıftır.126  Önceleri tasavvufun Kuzey Afrika’daki en büyük 

temsilcilerinden olan ve Şazeliyye Tarikatı’nın da kurucusu Ebü’l-Hasen eş-Şâzelî’nin 

(656/1258) hocası olan127 sûfî Abdüsselâm b. Meşîş el-Hasenî’ye (625/1228) nispetle Meşîşî 

olarak bilinirdi. 128 Kavukçî’nin, el-Berkatu’d-Dehşiyye fi Lubsi Hirkati’s-Sufiyye, 129 el- 

Mekâdisü’s-Sünniyye fî Âdâbi’s-Sûfîyye,130Tuhfetü’l-Mulûk fi’s-Seyri ve’s-Sulûk,131Şevârikü’l-

Envâri’l-Celiyye fî Esânîdi’s-Sââdeti’ş Şâzeliyye132 ve el-Manzûmâtü’t- Tevessüliyye li Nesebi 

Ebi’l-Hasen eş-Şâzelî133 adlarında kaleme alınmış tasavvufî bazı konulara dair çeşitli eserleri 

de mevcuttur. 

 Müellifimiz, Şazeliyye tarikatına bağlı etkin bir mutasavvıf olduğundan Şazeliyye 

tarikatını tanıtmak, kısaca e tarikatın tarihçesi ve temel esaslarını ele almak yerinde olacaktır. 

                                                           
122 Kavukçî, el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ fimâ lâ Asle Lehû ev Biaslihî el-Mevzû, s.8.; Kavukçî, El-İtimad Fi'l İtikad, s.5.; 

Kehhâle, a.g.e., III, s.279.; el- Bağdadi, Hediyyetu’l-Ârifîn Esmâu’l-Müellifîn ve Âsâru’l-Musannifîn,  II, s.287.; 

Zeki, Muhammed Mucahid,  a.g.e., s.586. 
123 Ebu’l-Mehâsin,Kavukçî, Kifayetu’s-Sıbyan fima Yecibu Min Akaidi’l-İman ve Amelu’l-Erkan, Matbaatu İdaretu’l-

Burhan, -İskenderiyye, tsz.; .; el- Bağdadi, Hediyyetu’l-Ârifîn Esmâu’l-Müellifîn ve Âsâru’l-Musannifîn, II, 

s.287. 
124 Ziriklî, a.g.e., VI, s.118.;Zeki, Muhammed Mucahid,  a.g.e., s.586.; El- Mer’aşli,  a.g.e. , I, s.1158.; el- 

Bağdadi, a.g.e., II, s.287. 
125 el- Bağdadi, a.g.e., II, s.287.; Zeki, Muhammed Mucahid,  a.g.e., s.588.; El- Mer’aşli,  a.g.e. , I, s.1159.; 
126 Şenel, “a.g.md.”, s.72. 
127 Süleyman Uludağ, “Abdüsselâm b. Meşiş el-Hasenî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., I, İstanbul, 1988, s.302. 
128 Şenel, “a.g.md.”, 72. 
129 İsmail Paşa, el- Bağdadi,  Îżâḥu’l-Meknûn fi’z-Zeyli âlâ Keşfi’z-Zunûn an Esâmi’l-Kütüb ve’l-Fünûn, Daru 

İhyau’t-Turasu’l-Arabi, Beyrut, Tsz., I, s.177. 
130 el- Bağdadi, a.g.e., II, s.531. ;Ziriklî, a.g.e., VI, s.118.;  
131 Kavukçî, a.g.e., Muhakkik Muk., s.6; Ziriklî, a.g.e., VI, s.118. 
132 Ziriklî, a.g.e., VI, s.118.; Kehhâle, a.g.e., III, 279. 
133 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 



32 
 

1.3.3.1. Şazeliyye Tarikatı 

 Bu tarikatın temelleri Ebu’l-Hasan eş-Şâzelî tarafından atılmıştır. İntisap ettiği mürşidi 

Abdüsselam b. Meşiş’in talimatıyla Ebu’l-Hasan eş-Şâzelî, 1224-1226 yıllarında İfrîkıye 

şehrine gitmiş, Şâzile beldesinde bulunan Zağvân dağındaki bir mağarada inzivaya 

çekilmiştir. eş-Şâzelî 35 yaşında iken Tunus’a geçmiş ve orada irşad faaliyetine başlamıştır. 

Bu irşad faaliyetleri sonucu tarikatın temelleri atılmaya başlanmıştır.134 

Şâzelî m. 1244 yılında Tunus’tan İskenderiye’ye gelmiş, onun buraya gelişi tarikatın 

geniş kesimlere ulaşmasını sağlamıştır. Bu tarikat İskenderiye için çok önemli bir konuma 

sahiptir. Çünkü Şâzeliyye tarikatının bütün dünyaya yayıldığı merkez İskenderiye’dir. Aynı 

zamanda Şâzelî’nin yerine geçen Ebu’l Abbas el-Mursî, Şâzelî’nin gözde müridlerinden 

Mekînuddin el-Esmer, Mursî’nin halifelerinden Yâkût el-Arşî ve Şâzeliyye silsilesinde yer 

alan Dâvûd b. Ömer Bâhilî gibi önemli simaların kabirleri İskenderiye’de bulunmaktadır.135 

Kimi muassır araştırmacılar, aslında Şâzeliyye tarikatının pirinin İbn Meşîş olduğunu, 

Şâzelî’nin tarikatı ve kutupluk görevini Abdusselam b. Meşîş’ten devraldığını dile 

getirmektedir. Ancak Şâzelî tarikatının kaleme alındığı tüm kaynaklar tarikatı Ebu’l-Hasan eş-

Şâzelî’nin sözleri, menkibeleri ve âdâbı üzerinde bina etmektedir. Bu kaynaklar Şâzelî’nin 

tarikatın kurucusu olduğu hususunu ön plana çıkarmaktadır. Şâzelî’ye üstadının kim olduğu 

hususu sual edildiğinde, “Eskiden İbn Meşîş ile beraberdim, ona tâbi olmuştum; şu an ise 

hiçbir kimseyle bir bağlantım bulunmamaktadır.” diye cevaplaması da Şâzelî’nin kendisini pîr 

olarak ifade ettiğinin delilidir.136 

Şâzeliyye tarikatı öncelikli olarak İskenderiye, Tunus ve Kahire gibi şehirlerde 

temellerini atmış, Mısır ve Mağrib’in taşra olan bölgelerinde alanlarında yayılma imkânına 

kavuşmuştur. Tarikat geniş halk kitlelerinin yanı sıra âlimler üzerinde de etkisini göstermiştir. 

Zamanla başta Suriye olmak üzere Hint alt kıtasında, Arap ülkeleri, Endonezya ve 

Malezya’da, Anadolu ve Balkanlar’da, Afrika’da,  Amerika’da ve Avrupa’nın birçok 

ülkesinde yayılma imkânı bulmuştur. Şâzeliyye, 16. asrın başlarında Anadolu’ya getirilmiştir. 

Şazeliyye’nin Andolu’ya getrilmesi Meymûniyye kolunun banisi Ali b. Meymûn aracılığıyla 

olmuştur.137 

                                                           
134 Ahmet Murat Özel, “Şazeliyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

XXXVIII, İstanbul, 2010, s.387-388. 
135 Özel, “a.g.md.”, s.387-388. 
136 Özel, “a.g.md.”, s.387-388. 
137 Özel, “a.g.md.”, s.387-388. 



33 
 

Bazı tarikatlarda görülen dünyaki nimetlerinden kaçınılan zühd anlayışının aksine 

Şâzeliyye tarikatında dünya nimetlerini bahşedene şükrü ifade eden bir tutum sergilenmiştir. 

İbn Atâullah el-İskenderî bu tutumu şu şekilde ifade etmiştir: “Şeyhim Mürsî nimetlere karşı 

şükreden zengin kimseyi sabreden fakir kimseye tercih etmiştir.” Bu tutumun İbn Atâ ve 

Hakîm et-Tirmizî’nin de yolu olduğunu da ifade etmiştir. İbn Atâullah, şeyhi Mürsî’nin 

şükrün cennetliklerin sıfatı olduğunu, sabrın ise böyle olmadığını söylediğini aktarır.138 

Şazeliyye tarikatının yüz küsür alt kolu olup, İslam dünyasının en çok yayılan 

tarikatlarından birisidir. Bu kolların en meşhurlarından bazıları şunlardır: Vefaiyye, Yâfiiyye, 

Cezûliyye, Arûsiyye, Zerrûkıyye, Meymûniyye, Râşidiyye, Îseviyye, Bekkiyye, Bekriyye, 

Nâsıriyye, Hızıriyye, Alaviyye, Kâvukciyye.139 

Şazeliyye’ye bağlı bu kolların birçoğu ya bugün etkinliğini yitirmiş veya kendi 

aralarından çıkan diğer bir kolun içinde varlığını idame ettirmektedir.140 

Ahmet Ziyâeddin Gümüşhânevî (1893), Câmiu'l-usûl adlı kitabında tarikat 

usullerinden bahsetmekte olup Şazeliyye tarikatının beş temelinin olduğunu 

kaydetmektedir.141 

1- Gizli ve aşikâr, zâhiri ve bâtıni olarak her işte takva üzerinde olmak, 

2- Lafta ve eylemde sünnete ittiba etmek, 

3- Mutluluk ve sıkıntılı hallerde insanlardan ırak olmak (insanlardan bir beklentide 

bulunmamak), 

4- Büyük olsun küçük olsun her işte Allah’a teslimiyette bulunmak (Allah’ın razı olmasını 

dilemek), 

5- Sevinçli ve ıstıraplı dönemlerde her zaman Allah’a sığınmak,  

Gümüşhânevî bu beş esası Câmiu'l-usûl adlı eserinde şu şekilde ifade etmektedir.142 

Gerçek takva, dürüst olmak ve Allah korkusuyla olur. 

Sünnetin hakikatı, temiz ahlak ve menhiyattan kaçınmakla olur. 

                                                           
138 Özel, “a.g.md.”, s.387-388. 
139Reşat Öngören, “Tarikat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., XL, 

İstanbul, 2011, s.95-105. 
140 Özel, “a.g.md.”, s.389. 
141 Ahmed Ziyaüddin, Gümüşhanevi, Câmiu'l-usûl (Veliler ve Tarikatlarda Usul adı ile tercüme edildi), trc. 

Rahmi Serin, İstanbul, Pamuk Yayınları, 1981, s. 86 
142 Gümüşhanevi, a.g.e., s.86. 



34 
 

Batıl olandan uzaklaşmanın hakikatı, sabretmek ve Allah’a güven ile olur. 

Allah’tan gelenlere rıza göstermenin hakikatı, kanaat etmek ve teslim olmakla olur. 

Allah’a rücu etmenin hakikatı, haline şükretmek, ondan istikametini uzaklaştırmamakla olur. 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî Şazeliyye tarikatı içerisinde derin bir bilgi birikimine 

ulaşıp tarikatın öğretilerini insanlara ulaştırmak için birçok beldeye seyâhatler yapmıştır. 143 

Bilhassa Mısır’dandöndükten sonra Trablusşam’da Şazeliyye tarikatı bünyesinde sadece 

zikirlerin ve virdlerin çekildiği, ruhî doyuma ulaşmayı amaçlayan ibadetlerin yapılması için 

bir medrese kurmuştur. Kavukçî burada müritlerine tarikat öğretilerinden önce onları iman 

meseleleri, ibadet kararlıklarının yeterliği konusunda imtihan ederdi. Sonra takva ve ahlak 

konularında eğitirdi. Bu medrese zamanla eş-Şazeliyyetu’l-Kavukciyye tarikatı adıyla 

ünlenmiştir. Bu tarikat, Mısır’daki Sufî Tarikatları Yüksek Kurulu tarafından 1926 yılında 

kabul edilmiştir. 144  Kavukçî’nin kurucusu olduğu Şazeliyye tarikatının bir alt kolu olan 

Kâvukciyye tarikatı, müellifin oğlu ve müritleri tarafından daha geniş yelpazede yayılma 

göstermiş ve bugün Lübnan ve civarında hala aktif olarak faaliyetlerini sürdürmektedir. 

1.3.4. Şair ve Hatip Oluşu 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî, etkili bir konuşmacı ve çok fazla talebesi olan bir ilim 

adamıdır. Kavukci’nin bu ünü sayesinde Trablusşam çeşitli bölgelerden gelen talebelerin 

uğrak yeri olmuştu. Kavukci’nin Mısır, Irak, Hicaz, Yemen ve Şam’ın bütün beldelerinden; 

ya kitaplarından birini kendi elinden okumak veya isnadlarından birini kendisinden duymak 

ve ondan icazet almak, ya da güzel ve veciz sözlerini bizatihi kendisinden işitmek üzere gelen 

sayısız mürit ve talebeleri vardı.145 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî, övülen şanlı bir şairdi, ancak şiirlerinin çoğu ya basılmadı 

ya da kayboldu. Onun şiirleri Hz. Peygamber’e methiye, çeşitli dualar, yakarışlar, zikirler, 

tevesülde bulunma ve tarikat şeyhlerine övgüleri konu edinmiştir. Nazmettiği şiirlerinin çoğu 

Trabluslular tarafından hala mevlitler, dini törenlerve de Şazeliyye Tarikatına mensup 

zikirmeclislerinde günümüze kadar tekrarlanmaktadır. Ne yazık ki; şiirlerinden elimizde çok 

fazla örneğimiz yoktur. Burada iki örnek vermemiz yeterli olacaktır. 

                                                           
143 Berîş, a.g.m., s.7. 
144 Berîş, a.g.m., s.8. 
145 Zeki, Muhammed Mucahid,  a.g.e., s.585. 

 



35 
 

 دعوتك يا الله والدمع دافق

واثقوحبل رجائي فيك يا رب   

 وصبري تقضى والهموم تراكمت

 وإن لم تدركني فإني وابق

Gözyaşları içerisinde Seni çağırdım ey Allah’ım, 

Dileğimin hedefi Sensin ey Rabbim bunu gerçekleştir, 

Sabrım tükeniyor, dertlerim birikiyor, 

Eğer Sen bana icabet etmezsen ortada kalırım. 

السائلين إجابةوأنت وعدت   

 وحلمك واسع ووعدك صادق

 فإني مضطر وعجزي ظاهر

 وإني محتاج وجودك سابق

Sen sana dua edenlere icabet edeceğini vadettin, 

Senin hilmin geniş, va’din haktır, 

Ben zorluktayım aczim ortadadır, 

Benim ihtiyacım var, Senin cömertliğin çoktur. 

 

يا مجيري ومنقذي أغثني أغثني  

 أقلني أقلني إنني منك شافق

 أجبني أجبني يا الهي وسيدي

 أنلني أنلني إنني فيك واثق

Bana yardım et, yardım et! Ey kurtarıcım ey Kurtarıcım, 

Bana acı bana acı, ben senden korkarım, 

Ey efendim ey ilahım bana icabet et, 

Beni ulaştır, beni ulaştır ben sana ulaşmak isterim. 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî’nin bu şiiri Allahu Tealaya yakarış, Allah’ın af ve 

mağfiretini talep etmek babındadır. Onun bu şiirleri sırasında uslubunun tatlılığı, şiirini 

süslemedeki gücü ve akıcılığının duruluğu kendisini hissettirmektedir. Şiirinde boyun eğme 



36 
 

ve alçakgönüllülük konusunda kulun hakikatine dair bazı sözlerini tekrarlayarak, suçluluğunu 

itiraf edecek bir resim dikkatleri çekmektedir. 

 لله قوم أخلصوا في ذكره

 فسقاهم كأس المحبة والهنا

Allah için olan insanlar vardır, onlar Allah’ı anmada samimidirler, 

Onlar sevgi ve mutluluk kadehinden içirilmişlerdir 

 أعطاهمو فوق الذي يرجونه

 من حكمة ومعارف وتفننا

Arzu ettiklerinden daha yücesi verilmiştir onlara, 

Bilgelik, yetenek ve hikmettendir. 

 كشف اللثام عن الجمال تمننا

 أحيا لقلب مات من حر الفنا

Cemali ortaya çıkaran peçe açıldı, 

Ki faniliğin şiddetinden ölmüş kalbi diriltsin. 

 ناداهمو فتمتعوا بجمالنا

 فأنا المحب وأنتمو أحبابنا

Onlar çağrıldı cemalimizden haz alsınlar, 

Ben sevilenim, siz sevenlerimsiniz. 

 فذي خزائن حكمتي فتحكموا

 فيها بما يرضيكمو في ملكنا

Benim hikmetimin hazinelerinden hikmet sahibi olun, 

Onda bizim sizi razı edecek mülkümüz vardır. 

Sûfî anlayışın yansımaları olarak kaleme aldığı bu şiirinin içeriği, Allah dostu kişilerin 

zikir ve ibadet yoluyla bilgelik, keşf ve mukaşefat gibi temalardır. 

1.3.5. Hadisçiliği 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî konuşkan ve tatlı dilli idi. Âlimler ve ilim talebeleri ondan 

istifade etmek için onun yanına varıyorlardı. Çünkü dil bilimleri, nakli şeri ilimler keza 

tasavvuf ilmine ilaveten aklî ilimlerde de kendisinin telif ettiği kitaplar, şerhler mevcuttur. 



37 
 

İlim ve mertebe açısından yüksek bir mertebeye ulaşmıştır. Neredeyse kendi asrında usul ve 

fıkıh meselelerinde mezhep âlimlerinin sözlerini, delillerini ve görüşlerini bilme açısında 

Hanefi mezhebinde müçtehit derecesine ulaşmıştır. İlmî meselelerde kendi akranlarını geçmiş 

ve mümtaz bir dereceye ulaşmıştır.  

 Güvenilir bir muhaddis olmasının yanında aynı zamanda tarafsız ve objektifliğiyle 

bilinmektedir. Tasavvufçu kimliğine rağmen, İhyâ’da geçen rivâyetler için başta Irâkî olmak 

üzere hadis münekkidlerinin ilgili tenkitlerine katılması, eleştirilerinde İbnü’l-Cevzî, İbn 

Teymiyye ve İbn Kayyim gibi selef ulemâsından çokça istifade etmesi, tasavvufî çevrelerce 

önemsenen sıkıntılı haberlerin tahlilinde İbn Teymiyye’yi dayanak göstermesi gibi durumlar 

onun değerlendirme kriterleriyle ve dayandığı kaynaklar itibarıyla güvenirliğini ortaya 

koymaktadır.146 

 Trablus’ta, Şam’da, Irak’ta, Hicaz’da ve Mısır’da hadisin rivayeti ona varıyor. Miladi 

19.asırda Şam diyarı, Mısır, Hicaz ve Irak’taki muhaddislerin rivayet ettikleri hadislerin 

senetleri Ebü’l-Mehâsin’e dayanmadığı nadiren görülmüştür. Tarihçi Abdulhayy el-Ketânî 

durumu şöyle özetlemiştir. “O bu asrın başlangıcında Şam diyarının senedidir. Bugün Mısır, 

Şam ve Hicaz diyarının galibinde senedler onun ekseninde dönmektedir.”147 Onun ve onun 

muassırı olan âlimlerin meziyetleri nedeniyle Trablus, bütün İslam beldelerinde ali senedleri 

araştıran ilim talebesinin ve araştırmacıların ihtimam gösterdiği bir yer olmuştur.148 

1.4. Eserleri 

 Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî kimi kaynaklara göre yüz,149 kimi kaynaklara 

göre ise de çeşitli alanlarda iki yüze150 yakın irili ufaklı eser telif etmiştir. Çok yönlü bir âlim 

olan müellifimizin; bu çalışmaları genellikle fıkıh, hadis, tasavvuf ve akaid alanlarındandır.  

Maalesef bunların çoğu mahtut olup basılmamıştır. Bu yazma eserlerin kahir ekseriyeti 

Suriye’nin başkenti Şam’da bulunan Daru’l Kutubu Zahiriyye kütüphanesinde bulunup iç 

savaş nedeniyle bu eserlere ulaşmak mümkün olmamıştır. Kavukçî’nin çalışmalarından 

bazıları şunlardır: 

                                                           
146 Kaya, Mevzû Hadis Kültüründe Sûfî Müellifler, s.145. 
147 Halid Berîş, “Unutulmuş Trabluslular”, İnşa, (12 Mayıs 2017), s.7-8. 
148 Berîş, a.g.m., s.8. 
149 Zirikli, a.g.e. VI, s.118. 
150 Nebhani, a.g.e., I, s.373. 



38 
 

1.4.1. el-Lü’lü’ü’l-Marsû’fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihî Mevzû’: Bu eser Kavukçî’nin 

mevzuat edebiyatına kazandırdığı önemli bir eserdir. Eser, 742 rivayetten teşekkül etmiş olup 

rivayetler alfabetik olarak sıralanmıştır. Bu eser, hadis olarak şöhret kazanıp yayıldığı halde 

senedi bulunmayan veya uydurma olan rivayetleri bir araya getirme amacıyla kaleme 

alınmıştır. el-Lü’lü’ü’l-Marsû, önce Kavukçî’nin müridlerinden Abdullah el-Attâr tarafından 

neşr edilmiştir, Daha sonra oğlu Muhammed Kemâleddin tarafından gözden geçirilip 

müellifin hayatı hakkında bir mukaddime eklenerek Radıyyüddin es-Sâgânî’nin el-Mevzû’ât’ı 

ile birlikte basılmıştır.151 

1.4.2. ez-Zehebü’l-İbriz Şerhu’1-Mu’cemi'l-Vecîz min Ehâdîsi’r-Resûli’l-Azîz: Bu kitap, 

Abdullah b. İbrahim el-Mîrganî’nin; “Suyûtî’nin el-Cami’u’s-Sağir ve Ziyadetu’l-Cami’u’s-

Sağir kitabı ile Münavî’nin Kunuzu’l-Haka’ik” adlı kitaplarındaki hadislerin alfabetik olarak 

sıralandığı eseri olan Mu’cemu’l-Veciz min Ehâdîsi’r-Resûli’l-Azîz adlı eserinin şerhidir. 

(Beyrut 1316).152 

1.4.3. Cevami’u’l-Kelim: Müellifin Tenvîrü’l-Kulûb ve’1-Ebsâr min Ehâdîsi'l-Mustafa'l-

Muhtâr adlı eserinden seçip alfabetik sıraya göre düzenlediği 1000 hadisten oluşan bir 

çalışmadır. Ayrıca, Bedir ve Uhud gibi gazvelere katıldığı bilinen 1000 kadar sahâbî ile 

peygamberler, âlimler ve evliyadan seçtiği kişilerin kısa biyografileri de eklenmiştir.153 

1.4.4. Müselselat: Müselsel hadisleri derlemek amacıyla telif edilmiştir. 154  Kavukçî’nin 

birçok eseri gibi bu eser de küçük bir risale niteliğindedir. Eser mahtut bir eser olup aslı İmam 

Muhammed b. Suud İslam Üniversitesinde bulunmaktadır. Müellif, eserin başında hadis 

ilminin önemine dikkat çekerek, hadis ilminin geçmiş ilimler arasında en şerefli ilim 

olduğunu belirtmiştir. Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî’nin (v.204/820) “İsnadsız hadis öğrenmeye 

kalkışanın geceleyin odun toplayan kişiye benzetip, odun diye eline yılan da alabileceği” 

ifadesine yer vererek isnadsız hadis rivayet etmenin ne denli tehlikeli bir iş olduğuna işaret 

etmiştir.155 Hadis ilmiyle ilgili bazı kısa açıklamalardan sonra müselsel hadisleri sıralamıştır. 

                                                           
151 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
152 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
153 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
154 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
155 Kavukçî, Muselselat, s.1. 



39 
 

1.4.5. Ma’denü’l-Le’ali fi'l-Esânîdi’l-Avâlî: Müellifin şeyhlerini ve aldığı icazetleri 

kaydettiği eserin müellif hattıyla icazet kaydının da yer aldığı bir nüshası Dârü’l-Kütübi’z-

Zâhiriyye’dedir.156 

1.4.6. Leta’ifu’r-Rağibin ve Buğyetu’t-Talibin: Hadis usulüne dair bir eserdir. 157 

1.4.7. el-Cami’u’l-Feyyah li’l-Kütübi’s-Selâseti’s-Sıhah: Buhârî ve Müslim’in el-Câmi’u’s-

Sahihleri ile İmam Mâlik’in el-Muvatta’ı üzerine yapılmış hadis ile ilgili bir çalışmadır.158 

1.4.8. el-Esânidü’l-Aliyyeti’l-Muttasıla bi-Erba’îne Kitaben min eşhüri’l-Kütübi’l-

Hadîsiyye: Meşhur hadis kitaplarından seçilmiş âlî isnadlı kırk hadisin kaydedildiği eserde 

kısaca bu eserlerin müelliflerinin biyografisine de yer verilmiştir.159 

 Ebu’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin çeşitli alanlarda kaleme almış olduğu diğer 

eserlerinin bir kısmını şu şekilde sıralamak mümkün olacaktır. 

1- Nesebu’l-Kutubi’n-Nebeviyyi’ş-Şerif el-Alevi Ahmed el-Bedevî (Kahire 1321) 

2- et-Tavru’1-Â’lâ ale’d-Devri’l-Ulâ (Şam 1301) 

3- ed-Dîvânü’1-Muhtasar (Kahire 1321/1903) 

4- Cümle mine’1-Müselselat 

5- Şevâriku’l-Envâri’l-Celiyye fî Esânîdi's-Sâdeti’ş-Şâzeliyye 

6- el-Ğurerü’l-Ğâliye fi’l-Esânîdi’l-Aliye 

7- el-Manẓûmetu’t-Tevessuliyye li-Nesebi Ebi’l-Ḥasan eş-Şâzelî 

8- Mesiretu’l-Ayneyn fi’t-Tefsiri’l-Celaleyn 

9- Ruhu’l-Beyan fi Hevasi’n-Nebati ve’l-Hayevan 

10-  Cemalu’r-Raks fi Kira-i Hafs 

11- Teshilu’l-Mesalik Muhtasar Muvatta Malik 

12- Bedru’l-Munir Muhtasaru’l-Camiu’s-Sağir 

13- Tenvîru’l-Kulûb ve’1-Ebsâr min Ehâdîsi’l-Mustafa’l-Muhtâr 

                                                           
156 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
157 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
158 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 
159 Şenel, “a.g.md.”, s.73. 



40 
 

14- el-Fethu’l-Mubin ale’l-Hasan ve’l-Huseyn 

15- el-İmdadatu’l-İlahiye ala’l-Erbaine Neveviyye 

16- Ref’ul Estaru’l-Museddeleti fi’l-Ehadisi’l-Müselsele 

17- Letaifu’r-Raciîn ve Buğyetu’t-Talibin fi Usuli’l-Muhaddisin ve Kavaidu’d-Din 

18- Sefinetu’n-Necât fi Marifetillah ve Ahkamu’s-Selat 

19- Ğunyetu’t-Talibin fima Yecibu min Ahkami’d-Din ale’l-Mezahibi’l-Erbaâ 

20- Yenbu’ul-Hayat ale’s-Sefineti’n-Necat 

21- İnayetu’l-Muhtedi ala Kifayeti’l-Mubtedi 

22- Munteka’l-Ezher ala Multeke’l-Ebher 

23- Tuhfetu’n-Nasik fi’l-Menâsik 

24- Durru’s-Sufi ala Akideti’n-Nesefi 

25- Vuduu’l-Menazil fima Verede mine’n-Nevafil 

26- Gayetu’l-Meram fi Kifayeti’l-Gulam 

27- Kevkebu’t-Tarsif fima li’l-Hanefiyyeti mine’t-Tasnif 

28- el-Mekasidu’s-Seniyyeti fi Adabi’s-Sufiye 

29- Tuhfetu’l-Muluk fi’s-Seyri ve’s-Suluk 

30- Reyhanetu’l-Kulub fi Halveti’l-Mahcub 

31- Kavaidu’t-Tahkik fi Usuli Ehli’t-Tarik 

32- Nesimu’ş-Şeci’l-Evah fi Fedaili La İlahe İlellah 

33- el-Fidetu’n-Nakiyyetu fi Suluki’t-Tariki’l-Halvetiyye 

34- el-Burketu’d-Dehşiyetu fi Lubsi’l-Hirkati’s-Sufiyye 

35- Hediyetu’l-Ahbab 

36- Vasiyetu’l-İhvani ve’l-Eshâb 

37- Nuzhetu’l-Ervah fi Esrari’n-Nikâh 

38- El Bedrul-Munir Ale Hizbil Şazeliyyil Kebir 

39- Halasati’z-Zehr ale’l-Hizbi’l-Munir 



41 
 

40- Fethu’l-Kadir ale’l-Hizbi’l-Munir 

41- Şerhu ale’l-Kâfi fi İlmi’l-Urudi ve’l-Kavafi 

42- el-İtimad fi’l-İtikad 

43- Miftahu’l-Kenzu’l-Efhar limen Erade en Yesile ile’l-Ganiyyu’l-Ekber 

44- Behcetu’l-Kudsiyyetu fi’l-Ensabi’n-Nubuvve 

45- Vesiletu’l-Maksud ila Rabbi’l-Ma’bud 

46- Durretu’s-Safiye ale’l-Mukaddimeti’ş-Şafiye 

47- Mevahibu’r-Rahman fi Hasaisi’l-Kur’an 

48- Haşiyetu ale’l-Ayni 

49- Rebi’u’l-Cinan fi Tefsiri’l-Kur’an 

50- el-Minahü'l- Nefsi ala’l- Fethi’l-Kudsi 

51- Buğyetu’t- Talibin fi’l-Mezahibi’l- Erbaa’ 

52- el-Celve fi’l-Halve 

53- Haşiyetu ala Erbain Neveviyye 

54- Haşiyetu ala Şerhi’t-Tai’160 

  

                                                           
160 Diğer eserleri için Bkz.Kavukçî, el-Minahü'l- Nefsi ala’l- Fethi’l- Kudsi, , s.8-10.; Kavukçî, el-Lü’lü’ü’l-

Marsû’ fimâ lâ Asle Lehû ev bi Aslihî Mevzû, s.10. 



42 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

EL-LÜ’LÜ’Ü’L-MARSÛ Fİ MÂ LÂ ASLE LEHU EV ASLİHİ 

MEVZÛ’ADLI ESER 

Hadis âlimleri mevzu hadisleri tanıtıp ortaya çıkarmak için çok büyük çabalar sarf 

etmiş ve bu çabalar sonucunda değerli eserler ortaya çıkmıştır. Mevzu hadisler üzerine 

yapılan ilk çalışmalar, Ebu Said Muhammed b. Ali el-İsbehani el-Hanbeli’nin 

(414/1023)Mevduat’ı, Ebu’l-Fadl Muhammed b. Tahir el-Makdisi’nin (507/1113) Kitabu 

Ma’rifeti’t-Tezkira fi’l-Ehadisi’l-Mevdua’sı ile Ebu Abdillah Huseyn b. İbrahim el-

Cevrekani’nin (543/1148) el-Ebâtil ve’l-Menâkir ve’s-Sıhah ve’l-Meşâhir’idir. Bunları Ebu’l-

Ferec Abdurrahman b. el-Cevzi’nin (597/1201) Kitabu’l-Mevduat mine’l-Ehadisi’l-Merfuat’ı 

takip etmektedir. 161  Sonrasında birçok mevzuat kitabı telif edilmiştir. Bu mevzuat 

kitaplarından biri de müellifimiz Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî tarafından kaleme alınan mevzu 

hadislerin bir araya getirildiği el-Lü’lü’ü’l-Marsû’fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihî Mevzû’ adlı 

çalışmadır. Müellifimiz eserin başında yazdığı mukaddimede, bu eseri kaleme almasının 

amacını hadis olarak şöhrete kavuşup yayılmasına rağmen senedi olmayan veya uydurulmuş 

rivayetleri bir araya getirmek olduğunu ifade etmiştir.162 Müellif, hadis uydurmacılığını men 

eden haberlerle ulemanın bu husustaki görüşlerini derç ettikten sonra 742 rivayeti alfabetik 

olarak sıralamıştır.  

 Bu bölümde el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı kitabı değerlendireceğiz. İlk olarak eserin 

kapsamı, yazılış sebebi ve tertibi gibi kitabın genel özelliklerinden bahsedilecektir. 

Sonrasında Kavukçî’ye göre mevzu hadisin tarifini yapıp, mevzuluğun alametlerini ve mevzu 

hadisi rivayet etmenin hükmü açıklanacaktır. Akabinde eserin mukaddimesi hakkında bilgi 

verilecek daha sonra eserin hatimesinde geçen mevzu hadis ile ilgili teknik detaylar 

aktarılacaktır.  

 Mevzuat eserleri incelendiğinde; bu eserlerin çoğunun ya mukaddimelerinde, ya da 

hatimelerinde mevzu hadisin tarifi ve mevzu hadisin özelliklerine vurgu yapıldığı müşahede 

                                                           
161 Enbiya Yıldırım, “İbnu'l-Cevzi'nin Hadisçiligine GenelBir Bakış”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, X, Sayı: 1, Sivas, 2006, s.2. 
162 Kavukçî, a.g.e., s.22-23. 



43 
 

edilmektedir.163 Müellifimiz Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî de kendinden önceki müelliflerle aynı 

metodu izlemiştir. 

2.1. Kitabın Genel Özellikleri 

2.1.1. Eserin Adı 

 Eserin adı, “iplere dizilmiş inci” anlamı taşıyan el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ olup müellif 

asılsız veya uydurma olarak kabul ettiği mevzu hadisleri bir araya getirdiğinden eserine, el-

Lü’lü’ü’l-Marsû’fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihî Mevzû’164 diye isimlendirmiştir.  

Görüldüğü gibi müellif kitabın adında hem “ma la asle lehu” hem de “bi aslihi mevzu” 

tabirlerini kullanmıştır. Kanaatimce sebebi şudur: Kimi rivayetler hadis eserlerinde geçmediği 

halde sonradan uydurulmuş, kimi rivayetlerin ise hadis kitaplarında geçse bile aslı mevzudur. 

Kanımca bu eseri oluşturmakla, dinin ifsadına sebep olabilecek mevzu hadisleri ifşa 

ettiğinden kitabını, iplere dizilmiş inci olarak vasıflandırmıştır. 

Lü’lü’ü’l-Marsû’, farklı kişiler tarafından iki defa tahkiki yapılarak basılmıştır. Birinci 

baskısı müritlerinden Abdullah el-Attâr tarafından tahkik edilerek neşre hazırlanmış, oğlu 

Muhammed Kemâleddin tarafından gözden geçirilerek müellifin hayatı hakkında bir giriş 

ilâve edilmiş ve Radıyyüddin es-Sâgânî'nin (650/1252) el-Mevzû’ât'ı ile birlikte 126 sayfa 

olarak tek cilt halinde basılmıştır.165 

İkinci baskısı ise Fevvâz Ahmed Zemerlî tarafından tahkik edilmiştir. Fevvâz Ahmed 

Zemerlî daha sonra kitap için bir mukaddime yazarak 1994 yılında Beyrut’ta matbu nüshayı 

esas alarak neşri gerçekleştirmiştir. 166  Muhakkik bu baskıda, bir önceki baskının aksine 

kitapta geçen tüm rivayetleri ilgili kaynaklara rücu ederek tek tek tespit etmiştir. Ayrıca bu 

baskıda mevzu hadislere harf sırasına göre rakam da verilmiştir.167 

 

                                                           
163 Örnek için bkz. Ebû’l-Hasenât Abdulhay,Leknevî, el-Asâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa, Thk.,Muhammed 

es-Saîd b. Besyûnî Zağlûl, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1984, s.7-10.; Ömer b. Hasen,Fellâte,  el-Vadu fi’l-

Hadîs, Mektebetu’l-Gazzâlî – MüessesetuMenâhili’l-İrfân, Dımaşk- Beyrut, 1981, s. 14-16.; Ali el-Kârî, el-

Masnû’ fî Marifeti’l-Hadîsi’l-Mevzû ve Huve el-Mevzûâtu’s-Suğrâ,Thk., Abdulfettâh Ebû Ğudde, el-

Matbûa’tu’l-İslamiyye, Haleb,1994, s.17-30.; İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-Şenîati’l-

Mevzûa, Thk., Abdulvehhâb Abdullatif – Abdullah Muhammed es-Sıddîk, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 

Tsz., s.I, s.11-18. 
164 Kavukçî, a.g.e., s.27. 
165 Şenel, “a.g.md.”, s.72 
166 Şenel, “a.g.md.”, s.72 
167 Kavukçî, a.g.e., s.20. 



44 
 

2.1.2. Eserin Mevzuât Edebiyatındaki Yeri 

 Hadis ilimleriyle ilgili ilk eserler erken tarihlerde ilk örneklerini vermesine rağmen, 

hadis diye uydurulmuş sözleri toplamak amacıyla yazılan eserler hicri 5.asrın başlarından 

itibaren görülmeye başlamıştır.168 

 Mevzuât eserlerinin ilk örneklerini teşkil eden eserler, el-Makdisî’nin (v. 507/1713) 

Tezkiretu’l-Mevzûât’ı, İbnu’l-Cevzî’nin (v.597/1200) Kitâbu’l-Mevzûât’ı gibi eserlerdir.169 

Sayıları yaklaşık kırk kadar olan uydurma hadislerin oluşturduğu eserlerden bazıları 

şunlardır:170 

 Es-Sehâvî (v.902/1496): el-Mekâsidu’l-Hasene 

 Celâleddîn es-Süyûtî (v.911/1505): el-Leâlî’l-Masnû’a fi’l-Ehâdîsi’l-Mevzû’a 

 İbn Arrâk (v.963/1556): Tenzîhu’ş-Şerîa 

 İbn Kayyim el-Cevziyye (v.751/1350): el-Menâru’l-Münif fi’s-Sahîhi ve’z-Zaîf 

 Aliyyu’l-Kârî (v.1014/1605): el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa 

 Uydurulmuş hadislerle ilgili eserlerin yazımı 1900’lü yıllara kadar değişik içerik ve 

düzenlemelerle süregelmiştir. Bu eserlerin bazısı ale’l-ebvab (konularına göre) bazıları da 

ale’l-ahruf (alfabetik) olarak telif edilmiştir.171 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî’nin el-Lü’lü’ü’l-Marsû’fîmâ lâ Asle lehû ev bi Aslihî 

Mevzû’ adlı eseri de son dönem mevzuât eserleri arasında olmakla beraber, mevzuât ilmi 

denince ilk akla gelen eserlerdendir. Müellifin kitabını ale’l-ahruf (alfabetik) olarak tasnif 

etmiş olması eserinin tercih edilme sebeplerinden biridir. Çünkü rivayetlerin alfabetik olarak 

sıralanması eserden istifade edebilirliği artıran özelliklerdendir. Ayrıca Kavukçî’nin 

kendisinden önceki mevzuât eserlerinden istifade etmesi onlara atıfta bulunması kitaba rağbeti 

arttırmıştır. Kavukçî, rivayetlerin tahlilinde bilhassa İbnü’l-Cevzî (597/1201), İbn Kayyım el- 

Cevziyye (751/1350 ), Celaleddin es-Suyûtî (911/1505) ve Ali el-Kârî (1014/1605) gibi 

müelliflerin tenkit ve tespitlerinden istifade etmiştir. Müellif kitabında yer verdiği rivayetlerin 

ekseriyetinin tahlilinde genellikle yukarıda bir kısmından bahsedilen muhaddis ve 

                                                           
168 İsmail Lütfi Çakan, Hadis Usûlü, İfav Yay., İstanbul, 2017, s.142. 
169 Çakan, a.g.e., s.142. 
170  Nevzat Tartı, Muhtasar Hadis İlimleri ve Usûlü, Otto, Ankara, 2015, s.95.; İsmail Lütfi Çakan, Hadis 

Edebiyatı, İfav Yay., İstanbul, 2017, s.175-179. 
171 Çakan, a.g.e., s.175. 



45 
 

münekkitlerin değerlendirmelerine atıfta bulunmuş, tenkitlerini onların değerlendirmesiyle 

temellendirmiştir.172 

 Batı istilasının ve modernizmin islam dünyasında ortaya çıkmaya başladığı 1900’lü 

yıllarda İslam ülkelerinde bid’atlerin yayılması, Hz. Peygamber’e atfedilen uydurma 

hadislerin Müslümanların anlayışlarınını köreltmesi, ulemânın toplum üzerindeki etkinliğinin 

kaybolmasına sebep olmuştur. Böyle bir dönemde uydurma rivayetleri bir araya getiren bu 

eserin önemini daha da arttırmıştır.  

2.1.3. Eserin Yazılış Sebebi 

 Müellif kitabını yazmaya neden ihtiyaç duyduğunu mukaddimesinin son bölümünde 

açıklamıştır. Şöyle ki: “Bu çetin ve büyük işi ve bu tehdide müstahak olduğumu gördüğümde, 

sahih, hasen ve merfu hadisleri beyan edip, güzel maksatlarla zayıf, mevkuf ve şaz hadisleri 

ayırarak, dillerde dönüp dolaşan lafızları ve hadisleri cem eden hafızlardan bir grubun 

kitaplarına vakıf olduğumda “aslı yoktur, aslında bu hadis mevzudur.” Şeklinde ulema 

tarafından ifade edilen sözleri kısaltarak bu el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ kitabını vazettim. Onu 

yapılabilecek en güzel tarzda oluşturmak amacıyla kolay olsun diye alfabe harfleri sırasına 

göre tertip ettim.”173 

 Müellifimiz kendisinden önce mevzu hadislerle ilgili eserler oluşturan diğer 

muhaddisler gibi hemen hemen aynı amaçlarla bu eserini vaz etmiştir. Zındık ve facir kişiler 

tarafından uydurulan bazı sözlerin halk arasında hadis diye dolaşıyor olmasından yakınan 

Kavukçî, toplumu ifsat edecek böyle bir tehlikeyi bertaraf etme adına ilgili kaynaklardan da 

istifade ederek, bu tür hadislerden sadece asılsız veya uydurma olanlarını bir araya getirdiğini 

ifade eder. 

2.1.4. Eserin Metodu 

Kavukçî eserini kaleme alırken kitabın metodu, üslûbu veya muhtevası ile ilgili 

ayrıntılı bir bilgiye yer vermemiştir. Kitabın ismini ve telif sebebini açıklayıp okuyucuya 

kolaylık sağlaması için haberleri alfabetik olarak sıralamıştır. Kitabı tahkik eden Fevvâz 

Ahmed Zemerlî Kavukçî’nin metodu hakkında şunları ifade etmektedir. 

                                                           
172 Örnek için bkz.: Kavukçî, a.g.e., 28, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 40, 47, 48, 49, 54, 55, 59, 89. 
173 Kavukçî, a.g.e., s.27. 



46 
 

1-Kavukçî’nin el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ kitabındaki metodu; kendisinden önceki mevzuat 

edebiyatı müellifleri gibidir. Kolay olması için daha kısa ifadeler tercih edilmiştir.174 

2- Hadisler sözlük harf sırasına göre birinci harf nisbetinde alfabetik olarak düzenlemiştir.175 

3- Mevzu rivayetler ile birlikte zayıf, hasen veya sahih rivayetler zikredilmemiş sadece mevzu 

hadisler konu edinilmiştir.176 

 Kavukçî’nin tercih ettiği bu metod Ali el-Karî’nin (1014/1605) el-Esrârü’l-Merfûʿa 

fi’l-Ahbâri’l-Mevzûʿa (el-Mevzûʿâtü’l-kübrâ), 177 Ali el-Karî’nin el-Masnûʿ fî Maʿrifeti’l-

Hadîsi’l-Mevzû’ (el-Mevzûʿâtü’s-sugrâ)178, Muhammed b. Tâhir b. Ali el-Hindi el-Fettenî’nin 

(986/1578) Tezkiretu’l-Mevzuat, 179  Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-

Şevkânî’nin(1250/1834) el-Fevâʾidü’l-Mecmûʿa fi’l-Eḥâdîsi’l-Mevzûʿa, 180  Ebû Abdillâh 

Muhammed el-Emiru’l-Kebir el-Mâlikî es- Sünbâvî’nin (1232/1817) en-Nuhbetü’l-Behiyye 

fi’l-Ehâdîsi’l-Mekzûbe âlâHayri’l-Beriyye, 181 Muhammed Beşîr Zâfir el-Ezheri’nin 

(1325/1907) Tahzîru’l-Muslimîn Mine’l-Ehâdîsi’l-Mevzûâ alâ Seyyidi’l-Murselîn 182 gibi 

mevzu hadislerin derlendiği bu müelliflerin de tercihi olmuştur.183 

 Kitabın başında bir mukaddime, sonunda ise uydurma haberlerin özelliklerinden olan 

“lafızlarındaki hafiflik,” “Kur’an’a ve sarih sünnete muhalif olma” gibi mevzû hadisi tanıma 

yollarının örnekleriyle birlikte sıralandığı uzun bir hatime mevcuttur.184el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da 

rivayetlerin tamamı senedsiz bir şekilde sıralanmıştır. 

 

 

                                                           
174 Kavukçî, a.g.e., s.19. 
175 Kavukçî, a.g.e., s.19. 
176 Kavukçî, a.g.e., s.19. 
177 Örnek için bkz Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, Thk., 

Muhammed b. Lütfi es-Sabbâğ, el-Mektebetu’l-İslâmî, Beyrut,1986, s.100,159,170. 
178 Örnek için bkz Ali el-Kârî, a.g.e., s.45,73,79,88. 
179 Örnek için bkz.Muhammed Tâhir b. Ali,el-Fettenî, Tezkiretu’l-Mevzûât fi’l-Ehâdîsi’l-Merfûât,İdâretu’t-

Tıba’ati’l-Munîriyye, Hindistan, Tsz., s.231,243,245,246. 
180 Örnek için bkz.Muhammed b. Ali,eş-Şevkânî, el-Fevâidu’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’d-Daîfeti ve’l- Mevzûa, 

Thk., Rıdvan Câmi Rıdvan, Mektebetu Nezzâr Mustafa el-Bâz, Mekke, 1415, s.12,13. 
181 Örnek için bkz, el-Emiru’l-Kebîr Muhammed b. Ahmed el-Maliki,Sünbâvî,en-Nuhbetu’l-Behiyye li’l- 

Ehâdîsi’l-Mekzûbe alâ Hayri’l-Beriyye, el-Mektebetu’l-İslâmî, Ysz., Tsz., s.3,4,5. 
182 Örnek için bkz. Muhammed Beşîr Zâfir, Ezheri Tahzîru’l-Muslimîn Mine’l-Ehâdîsi’l- Mevzûâ alâ Seyyidi’l-

Murselîn, Matbâtu Cerideti’r-Râvî, Mısır, 1903, s.46,48,49,50. 
183 Kavukçî, a.g.e., s.20. 
184 Kavukçî, a.g.e., s.232-240. 



47 
 

2.1.5. Eserin Muhtevası 

Kitabın muhtevasına bakıldığında, daha ilk bakışta bu kitabın müstakil bir hadis kitabı 

olduğu müşahede edilir. Eser 742 mevzu hadis rivayetini kapsamakta olup, şahsına münhasır 

bir mevzuat kitabıdır. Kitabı tahkik eden muhakkikin mukaddimesi ile başlayan eser, 

muhakkik tarafından müellifin tercemesi ile devam eder. Müellif tarafından mevzu hadisin 

sözlük ve terim anlamları açıklanmıştır. Mevzu hadisin alametleri (bilinme yolları),185 mevzu 

hadis rivayet etmenin hükmü hakkında bilgi verilmiş, âlimlerin “la asle lehu” sözünün manası 

üzerinde durulmuştur. Söz konusu 742 mevzu rivayet ele alındıktan sonra kitabın sonunda 

geniş bir hatimeye yer verilmiştir. 

2.1.6. Eserin Üslubu ve Dayanakları 

Kavukçî’nin bu eserdeki üslûbunun en önemli özelliği, sade ve anlaşılır olmasıdır. Bu 

hususu kendisi de belirtmektedir. Şöyle ki: “…ulema tarafından ifade edilen uydurma 

haberleri kısaltarak bu el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ kitabını vazettim ve onu yapılabilecek en güzel 

tarzda oluşturmak amacıyla kolay olsun diye alfabetik olarak tertip ettim.”186 demektedir. Söz 

konusu rivayetler, müellifin veya hadis tenkitçilerinin kısa tahlilleriyle hükme bağlanmaya 

çalışılmıştır.187 Eserin genelinde kısa metinli rivâyetler tercih edilip ince detaylara dalmadan 

“bu hadis mevzudur”, 188 “Muhaddislerin ittifakıyla mevzudur.”,189  “Bu bir atasözüdür”,190  

“Aslı yoktur”191veya “batıldır”192 gibi kısa ve net ifadelerle sonuca ulaşılmıştır. 

Kavukçî, rivayetlerin tahlilinde İbnü’l-Cevzî, İbn Kayyım el- Cevziyye (751/1350), 

Irâkî (806/1404), İbn Hacer el-Askalânî (852/1449), Sehâvî (902/1496), Celaleddin es-Suyûtî 

(911/1505 ve Ali el-Kârî (1014/1605) gibi müelliflerin193  tenkit ve tespitlerinden istifade 

etmiştir. Müellif, eserinin genelinde ilgili mevzû haberler için muhaddislerin ittifakı ile 

                                                           
185 Kavukçî, a.g.e., s.13. 
186 Kavukçî, a.g.e., s.27. 
187 Kavukçî, a.g.e., s.32,33,34. 
188 Kavukçî, a.g.e., s.29. 
189 Kavukçî, a.g.e., s.30. 
190 Kavukçî, a.g.e., s.32. 
191 Kavukçî, a.g.e., s.31,34. 
192 Kavukçî, a.g.e., s.31,37. 
193 Kaya, Mevzû Hadis Kültüründe Sûfî Müellifler, s.144.; Örnek için bkz.: a.g.e., 28, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 

38, 40, 47, 48, 49, 54, 55, 59, 89. 



48 
 

mevzû, batıl, iftira, sahih değil, bu lafızla varit olmamış ve uydurana Allah lanet etsin194 gibi 

tenkit lafızlarını kullanmıştır. 

2.1.7. Eserin Önemi 

Kavukçî’nin el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eseri, mevzu hadislerin derlendiği başlıca 

mevzuat edebiyatı kaynaklarından biridir. Hz. Peygamber’in hadislerinin sağlıklı bir şekilde 

sonraki nesillere aktarılması için büyük emekler harcanmıştır. Bu konuda İbn Sîrîn’in 

(110/729): “Kuşkusuz bu ilim (hadis) dindir. Kişi dinini kimden aldığına iyi baksın.”195 sözü 

işin ne kadar ciddi olduğunun göstergesidir. Geçmişte ve günümüzde maalesef birçok yerde 

mevzu rivayetler, hadis olarak sunulmuştur. Vaaz kürsülerinde, cuma hutbelerinde ve birçok 

dini sohbette durumu müşahede etmek mümkündür. Dolayısıyla sahih hadis ile mevzu 

hadisleri birbirinden ayıran kaynaklara ciddi ihtiyaç vardır. el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ da bu ihtiyaca 

cevap verebilecek kaynaklardandır. Uzun senedlerin zikredilmemiş olması eserden istifadeyi 

kolaylaştırmıştır. 

2.2. Kavukci’ye Göre Mevzu Hadisin Tanımı, Alametleri ve Hükmü 

2.2.1. Mevzu Hadisin Tanımı 

Kavukçi’nin Mevzu Hadis tanımı şöyledir: Mevzu; sözlükte, ismi mef’ul olup, fiili   

 fiili çeşitli manalara gelmektedir.196وضع .dur يضع -  وضع

1- İndirmek, ıskat etmek, bir şeyi yukarıdan aşağıya atmak anlamlarına gelmektedir. 

Denir ki; Falan kişi bir şeyi omuzundan ıskat etti. Yani onu indirdi.197 

2-Terk etmek anlamına gelmektedir. Denir ki; Falan kişi bir şeyi bıraktı. Yani onu terk 

etti.198 

3-İftira etmek anlamına gelmektedir. Denir ki; Falan kişi bu sözü vaz etti. Burada 

kastedilen, onun uydurması iftirasıdır. 199 

                                                           
194 Örnek için bkz.: a.g.e., 30, 37, 39, 53, 57, 74. 
195 İbrâhim b. Yakub b. İshâk es-Sa’dî el-Cûzcânî, Ebû İshâk, Ahvâlü’r-Ricâl, (thk. Subhî el-Bedrî es-

Sâmerrâî),Muessestu’r-Risale, Beyrut, 1985, s.36. 
196 Kavukçî, a.g.e., s.12. 
197 Kavukçî, a.g.e., s.12. 
198 Kavukçî, a.g.e., s.12. 
199 Kavukçî, a.g.e., s.12. 



49 
 

Öyleyse sözlükte mevzu; meskat, metruk, muhtelak ve müfteri anlamlarına 

gelmektedir. 

Istılahta (terim) ise; İnsanlardan biri tarafından Hz. Peygamber (s.a.v)'in ağzından 

uydurulan, iftira edilerek ona nisbet edilen sözdür.200 

2.2.2. Mevzu Hadisin Alametleri 

Mevzuluk, ya senette veya metinde bulunan bazı delillerle, işaretlerle bilinir.201 

2.2.2.1. Mevzuluğun Senetteki uydurma Alametleri 

Senette mevzuluk birçok alametle bilinir. Onlar şunlardır: 

1- Ravisinin yalan konuştuğu bilinen bir yalancı olması. Onun dışında sika (güvenilir) 

bir ravinin rivayet etmemesi. 

2- Uyduran kişinin uydurduğunu itiraf etmesi. Uzun uzun anlatılan Kur’an’ın 

faziletleri ile ilgili hadiste olduğu gibi kişinin bunu ikrar etmesi. Kolaylık olsun diye mevzu 

olduğunu itiraf ediyor.202 

3- Uyduranın ikrar etmediği halde ikrar gibi kabul edilmesi veya kişinin tavrının ikrar 

sayılması. 203  Yani; ravinin kendisi ile buluştuğunun isbatı olmamasına rağmen bir hadis 

âliminden rivayette bulunması veya hadis şeyhinin ölümünden sonra sanki o şeyhten dinlemiş 

gibi rivayette bulunması veya hadisi kendisinden dinlediğini ileri sürdüğü hadis âliminin 

bulunduğu yere hiç gitmediğinin sabit olması. 

İmam Irâkî204 der ki: O bir şeyhten hadis söylüyor, sonra kendisine o şeyhin doğumu 

sorulduğunda öyle bir tarih söylüyor ki, soran bilir ki şeyh o tarihten önce ölmüş. Bu hadis te 

ancak onun yanında bulunuyor. Bu durum onun mevzuluğunu itiraf etmiyor, lakin itirafı 

doğumun vaktiyledir. İkrarı mevzuluğun yerine geçiyor. Çünkü o şeyh söylediğinde tek 

kalıyor ve onun dışında da başka rivayet eden yoktur. Onun söylediği şey de tanınmıyor ve 

bilinmiyor. 

                                                           
200 Kavukçî, a.g.e., s.12. 
201 Kavukçî, a.g.e., s.13. 
202  Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî fî Şerhi Takrîbi’n-Nevevî, Thk., Muhammed b. Riyâd el-Ahmed, Mektebetu’l-

Asriyye, Beyrut, 2011, I, s.463. 
203 Kavukçî, a.g.e., s.13. 
204 Abdurrahim bin Hüseyin bin Abdurrahman bin Ebi-Bekr bin İbrahim el-Kürdî, Irâkî, Et Takyid vel İzah Lima 

Utlika ve Uglika min Mukaddimeti İbnis Salah, Mektebetü'l-Asriyye, Beyrut, 2003, s.132. 



50 
 

4- Ravide öyle bir karine var ki vaz’ yerine geçiyor. Burada da hadis ravisinin 

halinden ve ruhsal belirtilerinden rivayetin uydurma olduğu anlaşılabilir.205 

Mesela Seyf bin Amr et-Temimi’den Hâkim’in tahric ettiği hadiste olduğu gibi: Seyf 

bin Amr der ki: Biz Sa’d b. Tarif’le beraberdik, çocuğu ağlayarak okuldan geldi. Sa’d 

oğlunun neden ağladığını sorunca, o da “muallim beni dövdü” dedi. Bunun üzerine Sa’d, 

“bugün kesinlikle onları rezil edeceğim” dedi ve ekledi, bana merfu olarak İbn Abbas’tan 

İkrime şöyle aktardı: “Çocuklarınızın muallimleri, sizin serlilerinizdir, onlar yetime karşı 

acımasız, fakirlere karşı da oldukça katı yüreklidirler.”206 

Ve yine mesela bu hadis te bunun bir örneğidir: “Herise (Kavrulmuş un helvası) bele 

kuvvet kazandırır.” Bu rivayeti hadis diye uyduran kişi, Herise (Kavrulmuş un helvası) yapıp 

satan Muhammed b. Haccac Nehai’dir.207 

2.2.2.2. Mevzuluğun Metindeki Uydurma Alametleri 

Kavukçî’ye göre metindeki mevzuluk alametleri de şunlardır: 

2.2.2.2.1. Lafzî Bozukluk: Arap ilminin beyanını, hikmetini bilen biri idrak eder ki bu 

bozuk lafızlar fasîh ve belîğ konuşan birinden sadır olmazken nasıl oluyor da araplar içinde en 

fasîh ve en belîğ konuşan adamı olarak kabul edilen Hz. Peygamber’den sadır olsun. Bu 

durum ravinin mana yönünden rivayet etmesiyle değil, eğer peygamber bunu demiştir denmiş 

ise söz konusu olur. 208 

2.2.2.2.2. Manevi Bozukluk:  

a- Başka Bir Yorumun Mümkün Olmadan Hadisin Akla ve Mantığa Aykırı Olması.209 

Örneğin bu hadiste olduğu gibi; “Hz. Nuh’un gemisi Kâbe’yi yedi defa tavaf etti ve 

Makam-ı İbrahim’de iki rekât namaz kıldı.” 210 

b -Genel Hüküm ve Ahlak Kaidelerine Aykırı Olması. 

                                                           
205 Kavukçî, a.g.e., s.12. 
206 Kavukçî, a.g.e., s.14.; Suyûtî, a.g.e., s.277. 
207 Kavukçî, a.g.e., s.14. 
208 Örnek için bkz.Suyûtî, a.g.e.,  s.276.;  
209 Kavukçî, a.g.e., s.14. 
210 Suyûtî, a.g.e., s.278. 



51 
 

Örneğin bu hadiste olduğu gibi: “Türk’ün cevri (zulmü), Arabın adaletine muadildir 

(eşittir)”211 

c -Şehevi Duyguları Kamçılaması veya Uygun Olmayan Bir Şeye Davet Etmesi, 

Çağrıştırması 

“Güzel yüze bakmak, gözü parlatır” hadisi örneğinde olduğu gibi.212 

d -His ve Müşahedeye Aykırı Olması 

Mesela ; “Yüz seneden sonra Allah'ın ihtiyaç duyduğu çocuk doğmaz.” hadisi.213 

e- Üzerinde İttifak Edilen Tıp Kaidelerine Aykırı Olması 

Örneğin; “Patlıcan her derde şifadır.” hadisi.214 

f -Tarihte Kesin Olarak Bildirilen Bir Gerçeğe Aykırı Bir Şey İçermesi veya Allah’ın İnsan ve 

Kâinat Hakkındaki Kanununa Aykırı Olması. 

Mesela uzun bir şekilde rivayet edilen Uvc b. Unuk hadisindeki rivayet bu duruma bir 

örnektir.215 

g -Bilge İnsanların Kendisinden Korunduğu Gizemli, Tiksindirici Şeyler Kapsaması 

“Beyaz horoz benim dostumdur. Dostumun dostu da Cebrail’dir.”, “Kâküllü 

güvercinler edinin. Çünkü kâküllü güvercinler, cinleri, çocuklarınızdan uzaklaştırır.” 

hadisleri örneğinde olduğu gibi.216 

2.2.2.2.3. Kur’an’ın Açık ve Kesin Hükmüne Aykırı Olması 

“Zina çocuğu ta yedi sülalesine kadar cennete giremez.” Bu hadis Allah’ın şu 

buyruğuna aykırıdır. “Hiçbir günahkâr başkasının günahını yüklenip çekemez.”217 

 

                                                           
211 Kavukçî, a.g.e., s.70. 
212 Kavukçî, a.g.e., s.210. 
213 Kavukçî, a.g.e., s.15. 
214 Kavukçî, a.g.e., s.61. 
215 Kavukçî, a.g.e., s.15. 
216 Kavukçî, a.g.e., s.15. 
217 Fatır, 35/18. 



52 
 

2.2.2.2.4. Mütevatir Olan Sünnetin Açık ve Kesin Hükmüne Aykırı Olması 

“Benden size hakka uyan bir hadis naklolunursa, ister söylemiş olayım isterse 

olmayayım, onu alın” rivayetinde olduğu gibi.  

Bu hadis, mütevatir olarak rivayet edilen “Kim benim adıma bilerek yalan uydurursa 

cehennemdeki yerine hazırlansın.” hadisine aykırıdır.218 

2.2.2.2.5. Kur'an ve Sünnette Yer Alan Genel Kurallara Aykırı Olması 

“Kimin bir çocuğu olurda, teberrüken, onun adını Muhammed koyarsa, o kimse ile 

çocuk cennette olur.” hadisi bu kabildendir.219 

Bu hadis; Kur’an’ın ve sünnetin kesin ve bilinen kurallarına aykırıdır. Necat isimlerle 

ve lakaplarla değil, ancak salih amellerdedir. 

Bunların dışında; hadisin icmaya muhalif olması, ravinin mezhebine muvafık olması 

da mevzuluğun metindeki uydurma alametlerindendir.220 

2.2.3. Mevzu Hadisi Rivayet Etmenin Hükmü 

Kavukçî mevzu hadisi rivayet etmenin hükmü ile ilgili âlimlerin görüşlerini esas 

alarak değerlendirmelerde bulunmuştur. Kavukçî’ye göre âlimler, bir mevzu hadisi, mevzu 

olduğunu bilerek rivayet etmenin helal olmadığı üzerine icma’ etmişlerdir. Hangi manaya ait 

olursa olsun fark etmez. Ancak hadisin mevzu olduğunu beyan etmesi hariçtir. Yani, 

uydurulmuş olduğunu bilerek, Müslümanların dikkatini celb etmek için rivayet edilirse haram 

değildir. Fakat bu durumda da mevzu olduğunun söylenmesi şarttır. Müslim’in hadisinde221 

“Her kim yalan olduğunu bildiği halde benden bir hadis naklederse yalancılardan biridir.”222 

Cumhura göre kasti olarak peygambere yalan isnat etmek büyük günahtır. Ebu 

Muhammed el-Cüveyni -İmamu’l-Harameyn’in babası- “muhakkak ki o küfürdür.” sözüyle 

                                                           
218 Kavukçî, a.g.e., s.15. 
219 Kavukçî, a.g.e., s.15. 
220 Kavukçî, a.g.e., s.16. 
221 Yahya b. Şeref, Nevevî, Sahîhu Muslim b. Şerhi’n-Nevevî, Matbaatu’l-Mısrıyye, Kahire, 1969, I.,1/62. 
222 Muhammed b. İsmail b. Muhammed,San’ânî,  Tavdîhu’l-Efkâr li Mea’nî Tenkîhi’l-Enzâr, Mektebetu İbn 

Teymiye, Kahire, 2010, II, s.88.; Ahmed b. Ali,İbn Hacer El-Askalânî,Nüzhetü`n-Nazar fi’t-Tevzihi Nuhbeti`l-

Fiker, Matbaatu Sabah, Dımaşk, 2000, s.47. 



53 
 

abartmıştır.223 Kavukçî der ki;224 eğer burada helali haram, haramı helal etme durumu varsa 

bu geçerlidir.  

Hafız Zehebî, Kebair adlı eserinde şöyle diyor: “Şek yok ki; haramı helal, helalı haram 

etme bakımından taammüden Allah’a ve Resulüne yalan isnat etmek açık bir küfürdür. Helali 

haram, haramı helal etme dışında küfre girip girmemesinde şüphe vardır. Allah en iyisinin 

bilir.”225 

Bu açıklamalardan anlaşılıyor ki; ister küfür bakımından olsun ister büyük günah 

olması açısından olsun, peygambere yalan isnat etmek kesinlikle yasaklanmıştır. Müslümanın 

dinin ifsadına sebep olabilecek böylesi tehlikeli sularda yüzmesi aklın ve mantığın kabul 

edemeyeceği bir durumdur. Özellikle tebliğ ve irşad konumunda olan bir din adamının hadis 

diye topluma uydurma haberleri arz etmesi en büyük felakettir. Hz. Peygamber döneminden 

günümüze değin muhaddisler bu konuda büyük çabalar harcamış ve devasa eserler meydana 

getirmişlerdir. Müslümana düşen sahih ile sakimi birbirinden ayırıp Kur’an ile Sünnet 

ışığında bir yol sürdürmektir.  

2.2.4. Âlimlerin أصل له لا  Kelimesinin Tarifi 

Kavukçî’nin el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eserin tam adında geçen أصل له لا  tabirinin 

manası ile ilgili âlimlerin birçok görüşü vardır. Bu görüşler aşağıda maddeler halinde kısaca 

özetlenecektir.226 

1-Bazen âlimler bu tabirle ilgili şöyle derler:  أصل له لاهذا الحديث  (Bu hadisin aslı, temeli 

yoktur.), أصل له بهذا اللفظ لا  (Bu lafızla bir aslı, esası yoktur.), ليس له أصل (Onun kökü yok.), 

له أصل يعرفلا  (Kökeni, aslı bilinmiyor.),لم  يوجد له أصل (Onun aslı mevcut değil.) veya buna 

benzer lafızlar. Bununla şunu demek istiyorlar; Bu zikredilen hadisin nakledilen bir senedi 

yoktur.227 

                                                           
223 Ali b. Muhammed el-Kinânî,İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, Thk., 

Abdulvehhâb Abdullatif – AbdullahMuhammed es-Sıddîk, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Tsz., s.I, s.12.; İbn 

Kesîr, el-Bâi‘su’l-Hasîs Şerhu İhtisâri Ulûmi’l-Hadîs, Şrh., Ahmed Muhammed Şakir, Mektebeu’l-Mea’rif, 

Riyad, 1996, s.79.; San’ânî, a.g.e., s.88. 
224 Kavukçî, a.g.e., s.16. 
225 Ezheri Tahzîru’l-Muslimîn Mine’l-Ehâdîsi’l- Mevzûâ alâ Seyyidi’l-Murselîn, Matbâtu Cerideti’r-Râvî, Mısır, 

1903, s.26-27. 
226 İbn Arrâk, a.g.e., I, s.140. 
227 Kavukçî, a.g.e., s.17. 



54 
 

Suyuti, Tedrîbu’r-Râvî adlı eserinde; İbn Teymiye’nin, âlimlerin  أصل له لاهذا الحديث  (Bu 

hadisin aslı, temeli yoktur.), أصل له لا  (Onun kökü yoktur.) sözlerinden maksat, onun bir 

isnadının yani senedinin olmadığı anlamındadır. 

Abdülfettâh Ebû Gudde durumu şöyle ifade ediyor: Eğer bir hadisin senedi yoksa 

onun bir kıymeti yoktur ve ona dikkat edilmez. Yani ona bakılmaz. Efendimiz Resullullah 

(s.a.v.) in bize gelen sözlerine itimat ancak sabit sahih isnadla olur. Ya da sahih isnadın 

mevkiine geçen bir şeyle olur. Bu şekilde olmaz. Yani senetsiz bir rivayetle olmaz. Bu şekilde 

olmazsa onun bir kıymeti de yoktur. 

2-Bazen de âlimler musned hadiste şöyle derler: Bu hadisin aslı yoktur. Bunu demekle 

onun Resulullah adına uydurulmuş yalan haber olduğunu anlatmaya çalışıyorlar. O zaman 

“onun aslı yoktur” sözlerinden anlaşılan; isnadının vücudunun nefyi değil hadisin yalan 

olduğudur. 228 

3-Bazen de şöyle diyorlar: Bu hadisin ne kitapta aslı vardır ne de sahih ve zayıf 

sünnette aslı vardır. Bununla şunu demek istiyorlar: Şüphesiz ki onun manası ve içeriği tüm 

gariplikleriyle şeriatın naslarına gariptir. Cümlede onun manasının doğruluğuna delalet eden 

bir şey yoktur.229 

4-Bazen de şöyle derler: : Bu hadisin ne kitapta ne de sahih sünnette aslı vardır. 

Burada şunu demek istiyorlar. Onun manası ve lafzının içerdiği şeyden ne Kur’an-ı Kerim’de 

ne de Resulullah’ın sabit olan hadislerinde bahsedilmez. Buradaki nefiy, şeriatın sabit olan 

naslarındaki hadis delillerini reddetmekle ilgili nefiydir. Zayıf hadisler bu kapsamda 

değildir.230 

Bu zikredilenler arasındaki farkı ancak bu işle uğraşanlar bilir. Ve bu yine bazı 

karinelerle bilinir.  

Kitabın muhakkiki: Ben diyorum ki; Şeyhimiz Kavukci’nin buradaki muradı ilk 

manadır. Yani; onun senedi yoktur. Allah Teâlâ en iyi bilendir.231 

Tüm bu açıklamaları derlediğimizde أصل له لا  ibaresinin hem senet hem de metin 

tenkidinde kullanıldığına kani oluyoruz. Kimi zaman Resullullah’tan varit olmamasına 

                                                           
228 Kavukçî, a.g.e., s.17. 
229 Kavukçî, a.g.e., s.17. 
230 Kavukçî, a.g.e., s.18. 
231 Kavukçî, a.g.e., s.18. 



55 
 

rağmen manen sahih olsa da uyduruk senetlerle Resulullah’a nispet edilen rivayetler için bu 

ibare kullanılmaktadır. Kimi zaman da manası Kur’an’ın ve sahih sünnetin naslarına aykırı 

olması sebebiyle yine bu ibare kullanılmıştır. 

2.3. Kullandığı Tenkit Lafızları 

Kendi asrında büyük bir üne kavuşmasının yanında; geçmiş dönem muhaddislerinden 

de istifade etmiştir. Kavukçî, “İbnü’l-Cevzî bu rivâyeti mevzû olarak takdim etmekle 

yanılmıştır, doğru olan onun zayıf olmasıdır.”232 “Bunu İbnü’l-Cevzî el-Mevzûât’ında zikretti, 

durum söylediği gibi değildir bilakis rivâyet zayıftır.”233 “Suyûtî’nin de belirttiği üzere İbnü’l-

Cevzî’nin onu el-Mevzûât’ında zikretmesi hatadır.” 234  gibi lafızlarla kimi zaman İbnü’l-

Cevzî’yi tenkid etse de İbnü’l-Cevzî, İbn Teymiyye ve İbn Kayyim gibi selef akidesinin temel 

taşlarından ciddi oranda istifade etmiş ve çoğunlukla ilgili tespitlerine de katılmıştır.235 

Kavukci; özellikle mevzu hadislerin sonunda değişik tenkit lafızlarını kullanmıştır. 

Müellifin genellikle kullandığı lafızlardan bazıları şunlardır: 

1. Muhaddislerin ittifakı ile mevzudur.236 

2. Hadis değildir.237 

3. Batıldır,  Bunun tamamı batıldır.238 

4. Aslı yoktur.239 

5. Bu lafızla varit olmamıştır.240 

6. Onun hükmü açıkça mevzudur.241 

7. Onu uydurana Allah lanet etsin.242 

8. Bu manada aslı yoktur, bilakis bu manada küfürdür.243 

                                                           
232 Kavukçî a.g.e., s.29. 
233 Kavukçî, a.g.e., s.40. 
234 Kavukçî, a.g.e. s.102. 
235 Kaya, Mevzû Hadis Kültüründe Sûfî Müellifler, s.144. 
236 Kavukçî, a.g.e., s.30. 
237 Kavukçî, a.g.e., s.28. 
238 Kavukçî, a.g.e., s.31,34. 
239 Kavukçî, a.g.e., s.31. 
240 Kavukçî, a.g.e., s.32. 
241 Kavukçî, a.g.e., s.34. 
242 Kavukçî, a.g.e., s.48. 
243 Kavukçî, a.g.e., s.48. 



56 
 

2.4. Kitabın Mukaddimesi 

 Uydurma rivayetler olarak belirttiği 742 mevzu hadisi bir araya getirdiği eseri için 

yazdığı kısa mukaddimesine “Ariflerin kalp semalarında ve doğan dolunayda Muhammedi 

nübüvvetin kandilinin ışıklarını parlatan, hava bulanıklaştığında meydana gelen karanlığın 

kendisine zarar veremediği yıldırımların yükselen parıltılarını yok olmaktan koruyan Allah’a 

hamdolsun... Sayılamayan ve sınırlanamayan, insanları adeta dilsiz bırakan, her yeri kuşatan 

kapsayıcı nimetlerine karşılık her şeyden münezzeh olan Allah’a hamd ediyorum.”244diye 

hamdederek başlayıp, bağışlayıcı Rabbinin affını umman Muhammed b. Halil el-Kavukçi 

Allah’ın kendisinin günahlarını bağışlamasını, yağmur bulutlarına benzeyen cömertliğini 

kendisinin ve sevenlerinin üzerine yağdırması münacatında bulunur.245 

 Mukaddimesinde; hamdele, salvale ve duadan sonra, okuyucusunu mevzu rivayetler 

konusunda bilgilendirmeyi amaçlayan Kavukçi aşağıdaki konuları ele alır. 

a) Kitabının içeriğinden bahsederken şunu ifade etmektedir: “Bu; facirlerin desiseleri, 

zındıkların vazettiği uydurmaları oldukları halde, seçkin ve doğru sözlü Hz. Peygamberin 

hadisleri olduğu yönde şöhret bulup dünyanın dört bir tarafında avam insanların dillendirdiği 

sözlerden bir parçadır.” 246  Müellifin kitabı için yaptığı bu açıklamadan da anlaşılıyor ki 

eserimizin temel teması mevzu hadislerdir.  

b) Kavukçi, burada yalan uydurmanın haram olduğunu açıklayan hadislerin yanında; 

Hz. Peygamber adına yalan uydurmanın günah olduğunu beyan eden âlimlerin görüşlerine de 

yer vermiştir. Çeşitli nedenlerle hadisler uydurulmuştur. Oysa ki Hz. Peygamber’den şu sahih 

hadis varit olmuştur. “Kim benim adıma bilerek yalan uydurursa cehennemdeki yerine 

hazırlansın.”247 Bu hadis seçkin yüz kişiden fazla sahabe tarafından rivayet edilmiştir. Kimi 

âlimler bunu farklı lafızlar, refi’ul-menar (yüce ve kıymetli) tariklerle (senetlerle) 

toplamışlardır.248 

                                                           
244 Kavukçî, a.g.e., s.20. 
245 Kavukçî, a.g.e., s.22. 
246 Kavukçî, a.g.e., s.22. 
247 Buhari, İlim, 38.; Edeb, 109.; Müslim, Zühd ve Rekaik, 16.; Ebu Davud, İlim, 4.; Tirmizi, Fiten, 70.; İlim, 

8,13.; Tefsir, 1.; Menakıb,19.;İbn Mace, Mukaddime. 4.; Darimi. Mukaddime. 25,46.; Ahmed b. Hanbel, 

2/47,83,123.;  Kavukçî, a.g.e., s.23. 
248 Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, Thk., Muhammed b. 

Lütfi es-Sabbâğ, el-Mektebetu’l-İslâmî, Beyrut,1986, s.39,40.;, Ahmed b. Ali,İbn Hacer El-Askalânî Fethu’l-

Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, Thk., Abdulaziz b. Abdullah b.Bâz ve bşk., Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 2001, I, 



57 
 

Âlimler, peygamber adına yalan uydurmaktan daha büyük ve daha çetin bir günah 

olmadığı üzerine icma etmişlerdir. 249  Şafiilerden Cüveyni, Malikilerden İbnu’l-Munir ve 

bunların dışında birçok büyük âlim açıkça şunu ifade etmişlerdir: “Peygamberin aleyhinde 

yalan söyleyenler dinden çıkar ve kâfirlerden olur.” 250 Hanefilerden Aliyyu’l-Kari; Hz. 

Peygamberin “Benim aleyhimde söylenen bir yalan, başkası aleyhine söylenen bir yalan gibi 

değildir. Kim benim adıma yalan uydurursa cehennemdeki yerine hazırlansın.”251 hadisi ve 

Hz. Peygamberin “Kendi aleyhine yalan uyduranın öldürülüp, öldükten sonra ateşte 

yakılması”252 emri ile bu fetvayı desteklemiştir.253 

Âlimler; bir rivayetin kesin bir şekilde mevzu olduğunu veya zannı galip ile mevzu 

olduğunu bilen kişinin onu rivayet etmesinin haram olduğu hususunda ittifak etmişlerdir.254 

Velev ki terğib ve terhib konusunda olsa bile. Ancak onun mevzu olduğunu açıklama ve 

ortaya koyma makamı hariç. Gündüzün ortasındaki güneş gibi apaçık olan sahih hadis 

“Resulullah şöyle dedi.” gibi cezm sıfatı ile ifade edilmez.255 

Dârekutnî (v.385/995) 256  diyor ki: Hz. Peygamber kendisinden tebliğ edilmesini 

emrettikten sonra kendi aleyhine yalan ifadede bulunanları ateşle tehdit etmiştir. Burada 

apaçık şu delil vardır. Hz. Peygamberin emri sadece şununla sınırlıdır. Kendisinden sakim 

(sorunlu) olanı değil sahih olanın, batıl olanın değil hak olanın rivayet edilmesidir. Ondan 

rivayet olunan her şeyi değildir. Bunun içindir ki Peygamber şöyle buyurmuş: “İşittiği her 

şeyi aktarması kişiye günah olarak yeter.”257 Kim ki bir hadis rivayet ediyor sahih mi değil mi 

                                                                                                                                                                                     
s.203.; Celâleddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr, Suyuti, Ḳaṭfü’l-ezhâri’l-mütenâs̱ire fi’l-aḫbâri’l-mütevâtire, 

Mektebu’l-İslami, Beyrut, 1958, s.23-27.; Kavukçî, a.g.e., s.23. 
249 Ebu’l-Hayr Muhammed b. Abdirrahmân,Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri mine’l-Ehâdîsi’l-

Muştehira ale’l-Elsine, Thk., Abdullah MuhammedSıddîk – Abdulvehhâb Abdullâtif, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 1979, s.4. 
250 Celâleddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr,Suyûtî, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-Kussâs, Thk., Muhammed es-

Sabbâğ, Mektebetu’l-İslâmî, Beyrut, 1984, s.133.; Celâleddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr, Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî 

fî Şerhi Takrîbi’n-Nevevî, Thk., Muhammed b. Riyâd el-Ahmed, Mektebetu’l-Asriyye, Beyrut, 2011, I, s.284.; 

Ahmed b. Ali,İbn Hacer El-Askalânî, Nüzhetü`n-Nazar fi’t-Tevzihi Nuhbeti`l-Fiker, Matbaatu Sabah, Dımaşk, 

2000, s.47.; Muhammed b. İsmail b. Muhammed,San’ânî,  Tavdîhu’l-Efkâr li Mea’nî Tenkîhi’l-Enzâr, 

Mektebetu İbn Teymiye, Kahire, 2010, II, s.88.; Ebu’l-Fidâ’,İbn Kesîr, el-Bâi‘su’l-Hasîs Şerhu İhtisâri Ulûmi’l-

Hadîs, Şrh., Ahmed Muhammed Şakir, Mektebeu’l-Mea’rif, Riyad, 1996, s.79.; Muhammed Beşîr Zâfir, 

EzheriTahzîru’l-Muslimîn Mine’l-Ehâdîsi’l- Mevzûâ alâ Seyyidi’l-Murselîn, Matbâtu Cerideti’r-Râvî, Mısır, 

1903, s.26-27.; Sehâvî, a.g.e., s.4. 
251 Buhari, Cenaiz, 33.; Müslim, Mukaddime, 2.; Ahmed b. Hanbel, 4/245. 
252  Ebu’l-Ferec Abdurrahman, İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, Thk., Abdurrahman Muhammed Osman, 

Mektebetu’s-Selefiyye, Medine, 1966, I, s.55-60. Suyûtî, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-Kussâs s.114.;  
253 Ali el-Kârî, a.g.e., s.129. 
254 Yahya b. Şeref, Nevevî, Sahîhu Muslim b. Şerhi’n-Nevevî, Matbaatu’l-Mısrıyye, Kahire, 1969, I.,1/7. 
255 Kavukçi, a.g.e., s.25. 
256 Suyûtî, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-Kussâs, s.139-140. 
257 Müslim, Mukaddime, 3.; Ebu Davud, Edeb, 80.  



58 
 

diye şüphe ediyorsa yalancılardan biri olur. İbn Mace’de var olan merfu bir hadiste Hz. 

Ali’nin rivayetiyle Peygamber şöyle buyuruyor: “Benden rivayet edilen hadisin yalan 

olduğunu düşündüğü halde benden hadis rivayet eden yalancının ta kendisidir.”258Bu rivayet 

hem çoğul hem de tesniye sığasıyla da gelmiştir. Ayrıca burada “yakin bir şekilde biliyorsa o 

yalancıdır” dememiş. Yani mevzu olduğu düşüncesi bile rivayet edilmesi durumunda onu 

yalancılardan kılar. 

Hafız Zeyneddin el-Iraki şöyle demiş. “Kıssacılar Hz. Peygamberin hadislerini sahih 

ve sakim bilgisini birbirinden ayırt etmeksizin aktarıyorlar.”259 

Iraki yine der ki: Kıssacıların sahih bir hadisi nakletmeleri denk gelse de yine 

günahkâr olurlar. Çünkü hakkında bilgi sahibi olmadıkları bir şeyi aktarmışlardır. Eğer 

söyledikleri hakikate tesadüf etse de bilmedikleri bir şeyi aktardıkları için yine 

günahkârdırlar.260 

Ve Iraki yine der ki: Bu işten anlayan ehli hadisin yanında okumadıkları sürece Buhari 

ve Müslim’in sahihleri olsa bile hadis kitaplarından bir hadis aktarması bu niteliğe sahip hiç 

kimseye helal değildir.261 

Tahkik ve marifet sahibi kimi sağlamcı davrananalar bir hadis rivayet ettikleri zaman 

şöyle derdi: “Buna benzer, buna yakın veya manası şöyledir” ve buna benzer ifadeler 

kullanırlardı.262Abdullah İbni Mesu’d ve Enes b. Malik gibi raviler genelde böyle rivayet 

ederlerdi.263Bunu unutmak veya hata etmek sonucunda eksik veya fazla söyleme korkusuyla 

yaparlardı.264 

                                                           
258 Müslim, Mukaddime, 1.; Tirmizi, İlim, 9.; İbn Mace, Mukaddime, 5. 
259 Abdurrahim bin Hüseyin bin Abdurrahman bin Ebi-Bekr bin İbrahim el-Kürdî,Irâkî, Zeynuddîn el-Hâfız,El-

Bais alel-halas min havadis-il-kısas, Daru’l-Varak, Riyad, 2001, s.146.; Suyûtî, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-

Kussâs, s.163-164. 
260 Suyûtî, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-Kussâs, s.147. 
261 Suyûtî, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-Kussâs, s.150. 
262 Kavukçî, a.g.e., s.26. 
263  Ebû Bekr Ahmed b. Ali,Hatîb el-BağdâdîKitâbu’l-Kifâye fî İlimi’r-Rivâye, Mektebetu’l-İlmiyye, 

Medine,Tsz., s.205.; İbn Mace, Sünen, 1/11.; Muhammed b. Abdillah,Hakîm en-Neysâbûrî,el-Mustedrek ale’s-

Sahîhayn, Mustafa Abdilkâdir Atâ, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 2002, I, s.111.; Darimi, Sünen, 1/83-86.; 

Muhammed b. Ahmed b. Abdilazîz,İbnü’n-Neccâr El-Fütûhî,  Şerḥu’l-Kevkebi’l-Münîr (Muhtasaru’t-Tahrir), 

Vizaretu Evkafi Suudiyye, Riyad, 1993, II, s.533-534.; Kadı Ebü'l-Fadl İyâz b. Musa b. İyâz El-Yahsubi, El-

İlma' ila Ma'rifeti Usuli'r-Rivaye, Daru’t-Turas, Kahire, 1970, s.177.; Ebu Muhammed el-Hasan b. Abdurrahman 

b. Hallad el-Farisi, Ramehürmüzî, el-Muhaddisu'l-Fasl beyne'r-Ravi ve'l-Va'î, Daru’l- Fikr, Beyrut, 1984, s.537. 
264 Kavukçî, a.g.e., s.26. 



59 
 

c) Mukaddimenin son bölümünde bu kitabı yazmaya neden ihtiyaç duyduğunu 

açıklamıştır. Söz konusu açıklamayı eserin yazılış sebebi başlığı altında izah etmiştik. 

d) Kavukçi, mukaddimesini şu temenniyle bitiriyor: Allah’tan kullarına bununla fayda 

sağlamasını ve kıyamet günüde kurtuluş sebebi kılmasını diliyorum. Hakikati ortaya koyma 

mesabesinde bize Tevfik ve ihlas nasip etsin. Hidayet ve yardım eden O’dur. Tevekkül 

O’nadır.265 

2.5. Kavukçî’ye Göre Mevzu Hadislerin Bilinme Yolları 

Kitap için yazılan hatimede mevzu hadislerin bilinme yolları geniş bir şekilde 

açıklanıp örnekler verilmiştir. Burada söz konusu yolları maddeler halinde sıralayacağız. 

a) Mevzu hadis, lafızlarının bozukluğu ile kabalık, abartı ve hakaret içeren ifadeler 

kapsaması ile bilinir. Ehl-i Hadisin şahit olduğu şu minvaldeki hadisler gibi; “Kim şu veya şu 

namazı kılarsa, ona yetmiş nebinin sevabı verilir.”,266 “Kim şunu okursa ona peygamberlerin 

ve meleklerin sevabı verilir.”267 

 Sanki o pis iftiracı; peygamber dışında birinin namaz kılarsa veya Hz. Nuh’un ömrü 

kadar okusa bile bir tek peygamberin sevabını bile alamayacağını bilmiyor.268 

 b) Mevzu hadisi tanıma yollarından biri de; Uydurulan hadisin, sarih sünnetin getirdiği 

şeylere aykırı olması. “Kimin adına Muhammed veya Ahmet ismi konursa ateş ona 

dokunmaz.” Örneğin bu rivayet bilinen şeye aykırıdır. Çünkü ateşten isimlerle ve lakaplarla 

korunmaz. Bilakis iman ve salih amellerle ancak ateşten korunur.269 

c) Bu yollardan biri de şudur: Hz. Peygamber’in sahabelerden bir kısmının huzurunda 

açık bir iş yapması, o sahabelerin de onu gizlemeye sanki ittifak etmiş olduklarının iddia 

edilmesi. Gadir-i Hum olayında olduğu gibi birçok kişinin görmesi gereken olayı bir kişinin 

gördüğü iddiasında olan haberler de uydurmadır. Şu olay buna örnektir: O taifelerin en 

yalancılarının iddiasına göre; Resulullah, veda haccından dönerken yüz binlerle ifade edilen 

sahabelerin huzurunda Hz. Ali´nin elinden tutup ve herkesin şahit olacağı şekilde; "Bu (Ali); 

benim vasimdir, kardeşimdir ve benden sonraki halifemdir. Dolayısıyla onu dinleyin ve itaat 

                                                           
265 Kavukçî, a.g.e., s.27. 
266 Örnek için bkz.: Kavukci, a.g.e., 579,580,581,582,583,584,585,586,587,588,589,590.hadisler. 
267 Örnek için bkz.: Kavukci, a.g.e., 606,607,608,609,610,611.hadisler. 
268 Kavukçî, a.g.e., s.232. 
269 Kavukçî, a.g.e., s.232. 



60 
 

edin."270 demiştir. Daha sonra her ne hikmetse Resulüllah´ın bu vasiyetini orada bulunan 

bütün sahabiler; gizlemiş, değiştirmiş ve Peygamber (s.a.v)´e muhalefet etmede görüş 

birliğine varmışlar! Ve yine onların şu rivayeti de buna örnektir: “Güneş Hz. Ali için 

ikindiden sonra geri dönmüş.” İnsanların hepsi buna şahit oluyor ve bunu bilmiyor da sadece 

Ümmü Seleme biliyor!271İşin garibi şurasıdır ki, bu haberi, Ümmü Seleme'den başka hiçbir 

kimse rivayet etmemiştir. 

ç) Mevzu hadisi tanıma yollarından biri de hadiste; şu ve şu tarihte şeklinde bir tarih 

verilmiş olması. Örnek: Şu, şu sene olduğunda, şöyle, şöyle olacak. Şu, şu ay geldiğinde 

şöyle, şöyle olacak. Pis yalancının şu sözü gibi: “Muharrem ayında ay tutulduğu zaman; kıtlık 

(pahalılık), savaş ve sultanın görevleri ortaya çıkar. Safer ayında tutulduğunda ise şöyle, 

şöyle olaylar olur.” gibi.272Yalancı, bütün ayları sırayla saymaktadır. Bu konudaki bütün 

hadisler, yalan ve uydurmadır.“Ramazan ayında büyük bir gürültü olur. Bu gürültü; uyuyanı 

uyandırır, ayakta duranı oturtur ve ergenlik çağına girmiş genç kızları da perde ehli genç 

kızlardan ayırtır. Şevval ayında da homurtu olur. Zi1kade ayında ise kabilelerin birbirinden 

ayrılması meydana gelir. Zilhicce ayında ise kanlar akıtılır.”273 Hadisi de bu kabildendir. 

Yine bu hadis te aynı kapsamdadır. “Ramazan ayında bir ses olur. Ramazan ayının 

yarısı/ortasındaki gece Cuma gecesine (denk) geldiğinde, yetmiş bin insan bayılır ve yetmiş 

insan da sağır olur.”274 Bu bapta bir diğer hadis te şudur: “Yüzyılın başında, Allah, soğuk bir 

rüzgâr gönderir. Allah, onunla, her mü‘minin ruhunu alır.”275 

                                                           
270 Ebû Abdillah Muhammed b. Ebi Bekrİbn Kayyim El-Cevziyye, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, 

Thk., Abdulfettâh Ebû Ğudde,Matbua’tu’l-İslamiyye, Haleb, 1970, s.44. 
271 Celâluddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr,Suyûtî, el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- Mevzûa, Dâru’l-

Marife,Beyrut, Tsz., I, s.336-341.; Ali b. Muhammed el-Kinânî,İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- 

Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, Thk., Abdulvehhâb Abdullatif – AbdullahMuhammed es-Sıddîk, Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut, Tsz., s.I, s.379-380.;İbnü’l-Cevzî, a.g.e., I, s.355-356.;Ali el-Kârî, el-Masnû’ fî Marifeti’l-

Hadîsi’l-Mevzû ve Huve el-Mevzûâtu’s-Suğrâ,s.265.;İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.44.; Sehâvî, a.g.e., 

s.226.; Zerkânî,, a.g.e.,s.130.; Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-

Harrânî, İbn Teymiyye,Minhacü's-Sünneti'n-Nebeviyye fi Nakzı Kelami'ş-Şia ve'l-Kaderiyye, Thk., Muhammed 

Reşad Salim, Camatu İmam Muhammed b. Suud el-İslamiyye, Riyad, 1986, s.185-195. 
272 Suyûtî, el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- Mevzûa, I, s.83-84.; .İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- 

Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, I, s.78.;İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, I, s.140-141.; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa 

fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, s.418. 
273 Suyûtî, a.g.e., II, s.388.; İbn Arrâk, a.g.e., II, s.347.;İbnü’l-Cevzî, a.g.e., III, s.190-191.; Ali el-Kârî, a.g.e., 

s.450.; İsmail b. Muhammed,Aclûnî,Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs amme’ştehera mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-

Nâs,Mektebetu’l-Kudsiyye Kahire, h.1351, II, s.569. 
274 İbnü’l-Cevzî, a.g.e., III, s.191-192.; Suyûtî, a.g.e., II, s.388.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.450. 
275 İbnü’l-Cevzî a.g.e., III, s.191-192.; Suyûtî, a.g.e., II, s.390.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.451.; İbn Arrâk, a.g.e. II, 

s.348. 



61 
 

d) Bir diğer yol da hadisin, doktorlar ile kırık çıkıkçıların vasıflarına daha çok 

benzemesi ve daha uygun olması. “Herise (Kavrulmuş un helvası) sırtı güçlendirir.”276 hadisi 

gibi. 

“Peygamber (s.a.v), kendisine, çocuğunun azlığını şikâyet eden kimseye, yumurta ve 

soğan yemesini emretti." 277 hadisi ile “Tuz size gereklidir. Çünkü tuz, yetmiş derde 

şifadır.”278hadislerinde de aynı durum vardır. 

e) Bunlardan bir diğeri de akıl ile ilgili hadisler.279Ebu'1-Feth el-Ezdî dedi ki: Akıl 

hakkında gelen hiçbir hadis sahih değildir."el-Ezdi’nin bu sözünü; Ukaylî ile başkaları da 

nakletmiştir. Dârekutnî dedi ki: “Akl” adlı kitabı dört kişi uydurdu: Bunların ilki, Meysere b. 

Abdurabbih idi. Dâvud İbnü'l-Muhabber, bu kitabı ondan çalıp bu kitapta Meysere'nin 

senedlerinden başka senedler yerleştirdi. Abdulazîz b. Ebi Recâ'da, bu kitabı çalıp bu kitaba 

başka senedler yerleştirdi. Daha sonra da Süleyman b. İsâ es-Siczî,280  bu kitabı çalıp bu 

kitapta farklı senedler getirmiştir.281Ali el-Kari dedi ki: Akıl kitabını yalancı ve uydurmacı 

olan el-Evdi’den çaldı. 

f) Mevzu hadisi tanıma yollarından biri de; İmanın artıp ya da artmayacağı ile ilgili 

hadislerdir. 282 İçerisinde "İman, artar ve eksilir" ifadesi yer alan her hadis, yalan ve 

uydurmadır. Başka bir grup da, bir önceki hadisi uyduranlara karşılık verip, “İman artmaz ve 

eksilmez” şeklinde hadisleri uydurmuşlardır.283 Manaları doğrudur. Kur'an, Allah'ın kelamı 

olup indirilmiş ve mahlûk değildir" şeklindeki lafza benzer. Fakat bu lafızlar, Resulullah 

(s.a.v)'den gelmiş birer hadis şeklinde değildir.284 

                                                           
276 İbnü’l-Cevzî, a.g.e., III, s.16-18.; Suyûtî, a.g.e., II, s.235-237.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.418.; İbn Arrâk, a.g.e., II, 

s.253.; İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.64. 
277 İbnü’l-Cevzî, a.g.e., III, s.16-18.; Suyûtî, a.g.e., II, s.233-234.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.418.; İbn Arrâk, a.g.e., II, 

s.252.; İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.64. 
278 İbnü’l-Cevzî, a.g.e., III, s.289.; Suyûtî, a.g.e., II, s.211.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.410.; İbn Arrâk, a.g.e., II, s.243.; 

İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.55. 
279 İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.66.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.421.; Osman b. Kaymaz, Zehebî, Mîzânu’l-İ’tidâl 

fî Nakdi’r-Ricâl, Thk., Ali Muhammed Muavved –Adil Ahmet Abdulmevcûd, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 

1995, II, s.218. 
280 İbn Adiy; Süleyman b.İsa b. Necih es-Siczi için; Hadis uyduruyor demiştir. Onun iki cilt Tafdilu’l-Akl/Aklın 

Üstünlüğü Kitabı bulunmaktadır. 

Ebü’l-Vefâ Burhânüddîn et-Trâblusî el-Halebî,Sıbt İbnü’l-Acemî, el-Keşfu'l-Hasîs ammen Rumiye bi-Vaz'i1-

Hadîs, Mektebetu’l-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 1987, s.131.; İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.49-50.; Ali el-

Kârî, a.g.e., s.421-422.; Zehebî, a.g.e., II, s.218-219. 
281 Kavukçî, a.g.e., s.234. 
282 Örnek için bkz. Kavukçî, a.g.e., s.59, 124.hadis. 
283 Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, s.456.; Kavukçî, 

a.g.e., s.59, 124.hadis. 
284 Ali el-Kârî, a.g.e., s.456.; Kavukçî, a.g.e., s.59, 124.hadis. 



62 
 

g) Bunlardan birisi de; Âşûrâ günü sürme çekmek, süslenmek, güzel koku sürünmek 

ile ilgili hadislerdir. 285  Bunlar; yalana kimselerin uydurmalarındandır. Başkaları da bu 

kimselere mukabele edip Âşûrâ gününü, acı ve hüzün günü edinmişlerdir.286Her iki grup da, 

Sünnet yolundan sapmış bid'atçi kimselerdirler. 

ğ) Bir diğeri de; Hadisin batıl olduğu, yine kendisiyle bilinilecek bazı karinelerin 

hadise yakın olması. Hayber halkından cizyenin kaldırılması ile ilgili hadis gibi. Bu hadis, 

birçok yönden yalan bir haberdir:287 

Birincisi: Bu haberde, “Sa'd b. Muâz'ın şahadeti” ifadesi yer almaktadır. Hâlbuki Sa'd 

b. Muâz, Hayber savaşından önce Hendek gazvesinde vefat etmiştir.  

İkincisi: Bu haberde, “Muaviye b. Ebi Süfyân yazdı” ifadesi yer almaktadır. 

HâlbukiMuaviye, Mekke'nin fethi sırasında Müslüman olup cizye ayeti, ancak Tebûk 

seferinden sonra inmiştir. 

 Üçüncüsü: Bu haberde, "Peygamber (s.a.v), “Hayber halkından, külfet ve zorunlu 

olan vergiyi kaldırdı” ifadesi yer almaktadır. Hâlbuki Peygamber (s.a.v) zamanında külfet, 

zorunlu ve gümrük vergisi yoktu. 

Dördüncüsü: Hayber halkından, cizyeyi kaldırmayı gerektirecek bir iyilik daha önce 

görülmemişti. Çünkü onlar, Allah ve Resul’üyle muharebe etmiş, Peygamber (s.a.v)'i 

zehirlemişler, onun sahabeleriyle savaşmışlardır. Bunların dışında bunun birçok yönden yalan 

olduğunu âlimler belirtmişlerdir.288 

h) Mevzu hadisi tanıma yollarından bir diğeri de; Hadisin, Kur'an'ın sarih/açık 

ifadesine aykırı olması. Dünyanın ne kadar ömrü olduğu ile ilgili hadis gibi: “Dünyanın ömrü, 

yedi bin yıldır.” 289  Bazı yalancılar, Resulallah (s.a.v)’ın kıyametin ne zaman kopacağını 

biliyor şeklinde açıkça yalana başvuruyorlar. Peygamber (s.a.v), hadisinde şöyle buyurmuştur: 

“Kıyametin ne zaman kopacağı ile ilgili kendisinden soru sorulan kimse, soruyu sorandan 

                                                           
285 Aclûnî, a.g.e.,II, s.414.; İbn Kayyim El-Cevziyye, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, s.112-113. 
286 Aclûnî, a.g.e.,II, s.414.; İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.112-113. 
287 İbn Kayyim El-Cevziyye, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, s.102-105.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.444-446. 
288 Kavukçî, a.g.e., s.236. 
289 Örnek için bkz. Kavukçî, a.g.e., s.81, 203.hadis. 



63 
 

daha bilgili değildir.” Güya manası; Ben ve sen, kıyametin ne zaman kopacağını biliyoruz 

demiştir.290 

Şunu iyi bil: Kim “Resulullah (s.a.v)'in ilmi, Allah'ın ilmine uygundur, onun 

aynısıdır” düşüncesine inanırsa icmaen dinden çıkar. Yalancının sözü Allah’ın şu ayetiyle 

geçersiz kılınır. “Çevrenizdeki bedevi Araplardan ve Medine halkından birtakım münafıklar 

vardır ki, münafıklıkta maharet kazanmışlardır. Sen onları bilmezsin, onları biz biliriz.”291 Bu 

ayet; Tevbe suresinde surenin son taraflarında ve Kur'an'dan en son indirilen ayetlerdendir. 

Yine Resulullah'ın bilmediği gayb işlerden birisi de; hurma aşılama meselesidir. Peygamber 

(s.a.v) (bu hadiste): “Hurma aşılama işini bırakırsanız, ona hiçbir şeyin zarar vermeyeceğini 

zannederim” buyurdu. Bunun üzerine sahabeler, hurma aşılama işini bıraktılar. Hurma 

mevsimi gelince, hurma olgunlaşmadı. Bunun üzerine Peygamber (s.a.v): “Sizler, dünya ile 

ilgili işlerinizi benden daha iyi bilirsiniz”292 buyurdu. Ve yine Hz. Ayşe’nin başına gelen o 

olay gelip de iftiracılar ona iftira ettiklerinde; Resulullah’ın: “Eğer bir günah işledinse, 

Allah'tan bağışlanma dile” sözleri de buna örnektir. Buna benzer İbn kayyım el-Cezviyye 

tarafından özet olarak zikredilmiştir. 

 ı) Mevzu hadisleri tanıma yollarından biri de; İkrime’den rivayet edilen şu hadistir:  

Nafi İbnü’l-Ezrak İbn Abbas (r.a)’ya “Ey gözleri kör ve ey kalbi kör olan adam! Sen 

cehenneme girenlerden bir kavmin oradan çıkacağını zannediyordun. Hâlbuki Allah Teâla: “ 

…ama ondan asla çıkacak değillerdir”293 diye buyuruyor. Ve dedi ki: (İbn Abbas) Yazıklar 

olsun sana! Ayetin önünü oku. Bu kâfirler içindir.   

Hammad b. Zeyd'e dayanarak Ukayli şöyle anlatıyor: Zındıklar Resul-i Ekrem'e isnad 

ederek on iki bin hadis uydurmuşlardır. Suyuti’nin İbn-i Cevzi'den anlattığına göre mevzu 

hadisler birkaç şekilde söylenir. 

1-Bir kısmı, unutmuş veya kitabı kaybolmuştur. Ezberinden söyler ve yanlış söyler. 

2- Bir kısmı, aslında rivayet eden sika ravidir. Fakat yaş haddinin ilerlemesiyle şuuru 

karışır ve yanlış söyler.  

                                                           
290 İbn Kayyim El-Cevziyye, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, s.80-81.; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa 

fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, s.431-432. 
291 Tevbe, 9/101. 
292 Ebû Hâtim Muhammed b. Ahmed el-Büstî,İbn Hibbân,  Ṣaḥîḥu İbn Ḥibbân, Müessesetu’r-Risale, Beyrut, 

1993, I, s.201.; Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd,Tayâlisî,  Müsned, Daru Hicr, Mısır, 1999, s.31. ; 

Müslim, Fedail, 141.;İbn Mace, Ruhun, 15. 4.;Ahmed b. Hanbel, 1/162-163.;   
293 Maide, 5/37. 



64 
 

3- Başka bir kısmı da yanlışlıkla hataya düşer, sonradan doğrusunu bulsa da, aleyhinde 

dedikodu olur korkusuyla hatasından dönmez. 

4- Daha başka bir kısmı zındıklardır. Onlar İslam diniyle eğlenmek ve ortaya şüpheler 

atarak dini yıkmak maksadıyle hadis uydururlar. 

5- Bazıları da, mezhebini yerleştirmek için hadis uydururlar. 

6- Kimisi sevap için tergıb ve terhib hadisleri uydururlar. 

7- Daha başkaları da, güzel sözleri senedlerine bağlayarak hadis diye rivayet etmeye 

kalkışırlar. 

8-Diğer bir kısmı da, sultanlara yaklaşmak için hadisler uydururlar. 

 Bunların dışında başka sebeplerle de hadisler uydurulmuştur. 

2.6. Rivayetlerin Tahlili 

Hadis ilminde rivayetlerin tahlili; hadis tenkidi ifadesiyle arapça karşılığı nakdu’l-

hadis ile gerçekleştirilmektedir. Nakdu’l-hadis, İstilahi olarak, hadislerin makbul olanının 

merdûd olanından ayırma, ravileri de emin olmaları açısından irdeleme ve araştırma 

faaliyetini ifade etmektedir.294 Hadis tenkidi zaman zaman hadislerin aleyhine bir işlemmiş 

gibi anlaşılmakta ve bundan rahatsızlık duyulmaktadır. Hatta kimi zaman hadis tenkidinin bir 

moda olduğu zannıyla hadis ilmi ile uğraşan ilim adamları hadis tenkidi yaptıkları için haksız 

yere eleştiriye tabi tutulmaktadır.295 Hadis tenkidi, iç tenkit ve dış tenkit diye ayrıldığında, iç 

tenkit metin tenkidini, dış tenkit ise sened tenkidini ifade etmektedir. Bu ikili ayrım tarih 

bilimi tarafından da kullanılan bir tenkit sistemidir.296 Bu iki işlem, “Herhangi bir kaynakta 

bir hadisi gördüğümüzde yapılması gereken nedir?” sorusunun yanıtını teşkil etmektedir.297 

Araştırma konumuz olan Kavukçî’nin 742 rivayeti içeren el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eserinde az 

da olsa sened ve metin tenkidi yapıldığını müşahede etmekteyiz.  Kavukçî bu tenkitleri 

yaparken kısa ve öz ifadeler kullanmıştır. Aşağıda bunların örneklerini iki başlık altında 

irdeleyeceğiz. 

                                                           
294 Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları, İFAV Yay., İstanbul, 2013, s.243. 
295 Tartı, a.g.e., s.44. 
296 Ali Arslan, “Tarih ve Hadis İlimlerindeki Tenkît Usulleri”, BEÜİFD, C.1, S.2, Zonguldak, 2014, s.57. 
297 M.Hayri Kırbaşoğlu, Alternatif Hadis Metodolojisi, Otto, Ankara, 2002, s.143. 



65 
 

2.6.1. Rivayetlerin Tahlilinde Sened Tenkidi 

Arapça ifadesiyle nakdu’s-sened diye ifade ettiğimiz bu faaliyete sened tetkiki ya da 

isnad tetkiki de denmektedir. Sened tetkikinde rivayet zincirindeki ravilerin ve senedin bazı 

özellikleri dikkate alınarak bir incelemeye tabi tutulur ve o rivayetin Hz. Peygamber’e 

aidiyetine dair karar verilir. Evvela seneddeki ravi zincirinde kopukluk olmaması, sonra da 

sened zincirindeki ravilerin emin kişiler olması şartı aranır.298 

Müellif, sened tenkidini yaparken geçmişteki âlimlerin görüş ve düşüncelerine, bu 

konuda yapılan tartışmalara öncellik vermiştir. Bilhassa Kavukçî, rivayetlerin tahlilinde 

İbnü’l-Cevzî, İbn Kayyım el-Cevziyye, Irâkî, İbn Hacer el-Askalânî gibi müelliflerin tenkit ve 

tespitlerinden istifade etmiştir. Sened tenkidi denince ilk akla gelen şey cerh ve ta’dildir.  

Hadis Edebiyatı ve Ricâl Tenkîdi eserlerini incelediğimizde, söz konusu eserlerde 

genellikle belli başlı cerh ve ta’dil lafızları kullanılmaktadır. Kimi âlimler bu lafızları 

kullanılırken Mütekaddimûn ve Müteahhirûn ayrımına gitmiştir. 299  O lafızların bazıları 

şunlardır:300 

A. Ta’dil Lafızları: (En sağlamından aşağıya doğru) 

1. İnsanların en sağlamı (أوثق الناس، أثبت الناس) 

2. Çok güvenilir, çok sağlam (ثقة ثقة، ثبة حجة) 

3. Güvenilir, sağlam (حجة، ثقة، ثبة، عدل) 

4. Doğru sözlü (صدوق), zararı yok ( بأس به لا ) 

5. Üstat (شيخ) 

6. Makbul (صالح الحديث) 

B. Cerh Lafızları (Hafifinden şiddetlisine doğru) 

1. Adalet veya zabtı gevşek (لين) 

2. Kuvvetli değil (ليس بقوي) 

3. Zayıf (ضعيف الحديث) 

4. Çok zayıf, hadisi reddedilmiş (رد حديثه، ضعيف جدا) 

                                                           
298 Tartı, a.g.e., s.45. 
299 Emin Âşıkkutlu, Hadiste Ricâl Tenkîdi, İFAV Yay., İstanbul, 1997, s.179. 
300 Tartı, a.g.e., s.53.; Âşıkkutlu, a.g.e., s.179. 



66 
 

5. Reddedilmiş, terk edilmiş (متروك الحديث، متروك) 

6. Yalancı, hadis uydurur (كذاب يكذب، دجال، وضاع) 

Müellif, rivayetlerin sened tenkidinde yukarıda sıralanan cerh kavramlarının yanı sıra 

başka cerh kavramlarını da kullanmıştır. Bazı örnekleri şunlardır: 

2.6.1.1. Bâtıl (باطل): Bu kavram mütekaddimûn ve müteahhirûn dönemi muhaddislerinin çok 

fazla kullandığı bir kavram olup uydurma ve yalan ile Hz.Peygambere nisbet edilen haberleri 

ifade etmek için kullanılmıştır.301 Kavukçî’nin de el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da en fazla kullandığı 

kavramdır. (باطل) kavramı el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da altmışbir yerde geçmektedir. Söz konusu 

rivayetlerden biri şudur: 

ليسع ر حجارة من حمار على ينزل  عمارة،: له يقال حجارة من ملكا الله إن    

“Allahu Teâla’nın “İmare” adında taştan bir meleği var, taştan bir merkep üzerinde 

yere iner ve güçlükler çıkarır.”302 Müellif bu rivayeti, ayrıntıya girmeden net bir şekilde ( باطل

 ifadesiyle cerh edilmiştir.303 (وافتراء

2.6.1.2. Kezzâb, Kezebe  ( كذب كذاّب، ): Bu kavram uydurma ve yalan rivayette bulunan, yalan 

konuşan raviler için kullanılır. Bu kavramlar şiddetli cerh ifade eden tabirlerdir. İbn Ebî 

Hâtim (v.327/939), Zehebî (v.748/1348) ve Suyûtî’ye (911/1505) göre birinci derecede, 

Sehavî’ye (902/1497) göre ikinci mertebede cerh ifadeleridir. Kizb ile cerh edilmiş ravilerin 

rivayetleriyle ihticâc edilmemektedir. 304  Kavukçî, el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da bu kavramları 

otuzdört ayrı yerde kullanmıştır. 

الت خويم في ورجلاه العرش تحت مطوية عنقه ديكا الله إن    

“Allahu Teala öyle bir horoz yaratmıştır ki kafası arşın altında, ayakları ise yerin 

dibindedir.” 305 Müellif bu rivayette de kısa ve net bir şekilde cerh tabirlerinden (كذب) 

kavramını kullanarak tenkitte bulunmuştur.306 

                                                           
301  Seyyid Abdulmacid el-Ğavri, Mu’cemu Elfâzı ve’l-İbarati’l-Cerhi ve’t-Ta’dîli’l-Meşhureti ve’n-Nâdireti, 

Dâru İbn Kesir, Beyrut, 2011, s.201. 
302 Kavukçî, a.g.e., s.57. 
303 Kavukçî, a.g.e., s.57. 
304 El-Ğavri, a.g.e. s.515. 
305 Kavukçî, a.g.e., s.55. 
306 Kavukçî, a.g.e., s.55. 



67 
 

2.6.1.3.Vadda’ (وضّاع): وضع fiilinin mubâlağalı ism-i failidir. Hadis uydurmayı meslek haline 

getiren kimse anlamında kullanılmaktadır. Bu tabir de şiddetli cerh ifadelerindendir. 

Müellifimiz el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da bu tabiri sadece iki rivayette kullanmıştır. 

يوما   أربعين الأقلف بول من لتنجس الارض إن    

“Şüphesiz yeryüzü sünnetsiz kimselerin idarından dolayı kırk gün boyunca 

kirlenir.”307 Müellif bu rivayette, Ali el-Karî’nin (v.1014/1605) beyanını esas alarak rivayet 

zinciri içinde Davud’un bulunduğunu belirterek cerh tabirlerinden (اع  kavramı ile cerh (الوض 

etmiştir.308 

2.6.1.4. Münker (منكر): Bu tabir zayıf ravilerin, güvenilir ravilere muhalefet ederek rivayet 

ettikleri hadisler için kullanıldığı halde uydurma rivayetler için de kullanılmaktadır. 

Kavukçî’nin, bu tabiri de el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da dokuz ayrı yerde kullandığını görmekteyiz. 

ذهب أصلها الجن ة في نخلة ألف له الله غرس بحمده، و الله سبحان: قال من  

“Kim ‘Subhanallahi ve bihamdihi’ derse, Allah o kimseye cennette kökleri altın olan 

bin hurma ağacı diker.”309 Müellif, bu rivayeti İbnu’l- Cevzî’nin (597/1201) beyanını esas 

alarak (منكر) tabiriyle cerh etmiştir. İbnu’l- Cevzî bu rivayetin ravisi Ca’fer b. Cisr b. 

Ferkad’dır. O Ebu Süleyman el-Kassâb el-Basrî’dir. Rivayet ettiği hadisler münkerdir. Babası 

da “Lâ şey’dir, rivayet ettiği hadis yazılmaz.310 

2.6.1.5. Daî’f (ضعيف): Zayıf anlamına gelmektedir. Bu tabir kimi zaman raviler için 

kullanılmakta kimi zaman da rivayetler için kullanılmaktadır. 

يعلم لا حيث من إلا المؤمن عبده يرزق أن الله أبى  

“Allahu Teâla mü’mim kulunu, kulun beklemediği, bilmediği şekilde rızıklandırır.”311 

Kavukçî, İbnü’l-Cevzî’nin bu hadisi Mevzuat kitabında zikrettiğini ama söylediği gibi 

olmadığını belirtmiş ve bu rivayeti (ضعيف) tabiri ile cerh etmiştir.312 Müellif el-Lü’lü’ü’l-

                                                           
307 Kavukçî, a.g.e., s.55. 
308 Kavukçî, a.g.e., s.55. 
309 Kavukçî, a.g.e., s.193. 
310 Kavukçî, a.g.e., s.193. 

 
311 Kavukçî, a.g.e., s.29. 
312 Kavukçî, a.g.e., s.29. 



68 
 

Marsû’da bazı rivayetlerin tahlilinde ayrıca tenkit yaparken aşağıdaki bazı kalıp cerh 

ifadelerini de kullanmıştır. 

 في سنده متهم با لكذب والوضع313

 في سنده كذ اب و متهم314

 في سنده الحكم الأيلي المتهم با لوضع والكذب315

اع، كذ اب316  في سنده وض 

 محدثه دجال317

 في اسناده كذاب318

 قبح الله من وضعه319

 قطع الله من وضعها320

 لعن الله واضعه على رسول الله321

 من وضع الزنادقة322

ار، الفسقة وضع من هو واضعه الله لعن الفج   

2.6.2. Rivayetlerin Tahlilinde Metin Tenkidi 

Müellif, sened tenkidinin yanında az da olsa eserine aldığı rivayetlerin metin tenkidini 

de yapmıştır. Müellifin metin tenkidine geçmeden önce fayda mülahaza edeceğinden genel 

olarak metin tenkidine değinilecektir. Bazen rivayetler sika ve güvenilir kişilerce kesintisiz bir 

senetle rivayet edilse de kimi sebeplerden dolayı reddedilebilir. Metin tenkidi ile ilgili birçok 

kriter oluşturulmuştur. Bu kriterler bazı eserlerde az bazılarında ise daha fazladır. Burada 

yaygın olarak kullanılan kriterler bahsedilecektir. Bunların en yaygın olarak kullanılanları 

şunlardır: 

1. Kur’an’a arz, 

                                                           
313 Kavukçî, a.g.e., s.34. 
314 Kavukçî, a.g.e., s.140. 
315 Kavukçî, a.g.e., s.209. 
316 Kavukçî, a.g.e., s.95. 
317 Kavukçî, a.g.e., s.35. 
318 Kavukçî, a.g.e., s.183. 
319 Kavukçî, a.g.e., s.58,125,132,188189. 
320 Kavukçî, a.g.e., s.48. 
321 Kavukçî, a.g.e., s.69,74. 
322 Kavukçî, a.g.e., s.61. 



69 
 

2. Sünnete arz, 

3. Tarihi olaylara arz, 

4. Akla arz, 

5.Umûmu’l-Belvâya arz, 

6. Bilimsel verilere arz, 

7. Dil kurallarına arz.323 

Kavukçî’nin el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eserinde yukarıdaki kriterlerden sadece Kur’an’a 

arz, Sünnete arz, tarihi gerçeklere arz ve bilime arz kıstaslarını kullandığını müşahede 

etmekteyiz. Çok az olarak tenkitte bulunduğu rivayetlerden birer tanesini örnek olarak 

göstereceğiz. 

2.6.2.1. Kur’an’a arz: Kavukçî bazı rivayetleri Kur’an’ın ayetlerine tezat teşkil etmesi 

nedeniyle mevzu olarak kabul etmiştir. Söz konusu rivayetlerden biri şudur: 

من أضاف مؤمنا فكأنما أضاف آدم ، ومن أضاف  مؤمنين فكأنما أضاف آدم وحواء ، ومن أضاف ثلاثة فكأنما 

من أضاف أربعة فكأنما قرأ التوراة والإنجيل  والزبور ، ومن أضاف خمسة فكأنما أضاف جبريل  وميكائيل وإسرافيل ، و

صلى الصلوات الخمس في الجماعة ،  من أول يوم خلق الخلق إلى يوم القيامة ، ومن أضاف ستة فكأنما أعتق  ستين رقبة 

له أبواب الجنة ، ونم أضاف من ولد إسماعيل ، ومن أضاف سبعة غلقت عنه أبواب جهنم ،  ومن أضاف ثمانية فتحت 

تسعة كتب الله له  حسنات بعدد من عصاه من أول يوم خلق الله الخلق إلى يوم القيامة ، ومن  أضاف عشرة كتب الله له أجر 

 من صلى وصام وحج واعتمر إلى يوم القيامة324

“Kim bir mü’mini ağırlarsa sanki Hz. Âdem’i ağırlamış olur, kim iki mü’mini 

ağırlarsa sanki Hz. Âdem ile Havva’yı ağırlamış olur, kim üç mü’mini ağırlarsa sanki 

Cebrail, Mikail ve İsrafil’i ağırlamış olur, kim dört mü’mini ağırlarsa sanki Tevrat, İncil ve 

Zebur’u okumuş olur,  kim beş mü’mini ağırlarsa sanki Allah’ın mahlukatı yarattığı ilk 

günden kıyamet gününe kadar beş vakit namazı cemaatle kılmış gibi olur, kim altı mü’mini 

ağırlarsa sanki Hz. İsmail oğullarından sanki altmış köleyi azt etmiş gibi olur,  kim yedi 

mü’mini ağırlarsa cehennem kapıları ona kapanır, kim sekiz mü’mini ağırlarsa cennet 

kapıları onun için açılır, kim dokuz mü’mini ağırlarsa Allah, mahlukatı yarattığı ilk günden 

kıyamet gününe kadar Allah’a isyan eden kişiler adedince o kişiye hasenat yazar, kim on 

                                                           
323 Tartı, a.g.e., s.59. 
324 Kavukçî, a.g.e., s.174. 



70 
 

mü’mini ağırlarsa Allah kıyamet gününe kadar namaz kılan, oruç tutan, hac ve umre yapan 

kişilerin ecirleri kadar ona sevap yazar.” 

 Bu rivayette meleklere ziyafetten zikredilmektedir. Hâlbuki onlar yemezler ve 

içmezler. Bu durum Kur’an’da geçen Hz. İbrahim ile misafirleri olan melekler arsındaki 

durumu ifade eden ayetlere aykırıdır. Şöyle ki yüce Allah Kur’an’da şöyle buyurmaktadır: 

بَهُ إِليَْهِمْ قَالَ ألاَ تأَكُْلوُ يمٍ مِنْهُمْ خِيفَة  قَالوُا لا تخََفْ وَبَشَّرُوهُ بغِلُامٍ عَلِ نَ. فَأوَْجَسَ فَرَاغَ إِلَى أهَْلِهِ فَجَاء بعِِجْلٍ سَمِينٍ. فقََرَّ  

“(İbrahim aleyhisselâm) onlara yemek getirmek için gizlice âilesinin yanına giderek semiz bir 

danayı kesip ateşte kızarttıktan sonra getirmiş. Onların önlerine koyup: Yemez misiniz? 

demişti. O sırada (onların yemediklerini görünce) onlardan yana içine bir korku düşmüştü. 

(Bunun üzerine onlar:) Korkma! (Biz Allah'ın elçileriyiz) dediler ve ona (eşi Sâra’nın, Allah'ı 

ve onun dînini bilen) âlim olacak bir çocuğu (İshâk’ı) doğuracağını müjdelediler.”325 

Kavukçî’nin Kur’an’ın ayetlerine tarz ettiği rivayetlerden biri de şudur: 

يغفر لا ذنب أصحابي سب    

“Ashabıma sövmek (küfretmek) affedilmeyecek bir günahtır.”326 Müellif bu rivayeti 

Kur’an ayetlerine aykırı bulduğu için mevzu olarak kabul etmiştir. Hâlbuki bu rivayet 

aşağıdaki ayete muhalif olmaktadır. 

كه  اهنْ  يهغْفِر   له  اٰللّه  إن    يهغْفِر   بهِ   ي شْره ا وه نْ  ذٰلِكه  د ونه  مه اء    لِمه نْ  يهشهَٓ مه لً  ضهل   فهقهدْ  باِلٰلِّ  شْرِكْ ي   وه يدًا ضهلَه بهع   

“Şüphesiz Allah, kendisine ortak koşulmasını bağışlamaz. Bunun dışındaki günahları, 

dilediği kimseler için bağışlar. Allah’a ortak koşan, kuşkusuz, derin bir sapıklığa 

düşmüştür.”327 

2.6.2.2. Sahih hadislere arz: Kavukçî iki rivayeti de sahih hadislere tezat teşkil ettiği 

gerekçesiyle sahih kabul etmemiştir. Bu rivayetlerden biri şudur: 

: خرلاا فقال  خلفه، تقوم حتى اذهب:  لصاحبه يقول أحدهما ملكين، فسمع مشاهدهم، المشركين مع يشهد كان

بعد يشهدهم  فلم  الأصنام؟ باستلام وعهده خلفه أقوم كيف  

                                                           
325 Zâriyât, 51/26-28. 
326 Kavukçî, a.g.e., s.94. 
327 Nisa, 4/116. 



71 
 

“Peygamber müşriklerle beraber özel günlerine katılırdı. İki melekten birinin 

arkadaşına şöyle seslendiğini işitti. Arkasına geçinceye kadar ona yaklaş. Diğeri ise O putları 

selamlamayı düşünüyorken ben nasıl arkasına geçeyim! Peygamber bu olaydan sonra bir 

daha onların özel günlerine katılmadı.”328 Bu rivayet mevzudur. Çünkü bilinen maruf hadis 

bu rivayete aykırıdır. Sözkonusu maruf hadis şu şekildedir: 

الأصنام إلي   بغ ضت  

“Putlar bana nefret ettirildi.”329 

2.6.2.3. Tarihi gerçeklere arz: Kavukçî bir rivayeti tarihi olay ve hakikatlere aykırı olması 

nedeniyle sahih olarak kabul etmemiştir. Şu aşağıdaki uzun rivayet bunun örneklerindedir. 

فه الغرقُ قال  ا لما خوَّ احملني في حديث عُوجِ بنِ عُنقٍُ الطوِيلِ أنَّ طولَه ثلاثةُ آلافِ ذراعٍ وثلاثمُئةٍ وثلاثٌ وثلاثون وأنَّ نوح 

قصعتكِ وأنَّ الطوفانَ لم يصل إلى كعبِه وأنه خاض البحرَ فوصل إلى حُجْزَتِهِ وإنَّه كان يأخذُ الحوتَ من البحرِ فيشْويه في 

رَها اللهُ في عنقِه مثلَ الطوقِ   عينِ الشمسِ وإنه قلع صخرة  عظيمة  على قدرِ عسكرِ موسى وأراد أن يرصعهَم بها فقَوََّ

“Uvc b. Unuk’un boyu, üç bin üç yüz otuz üç ve üçte bir zira’ idi. Hz. Nuh (a.s), onu, 

suda boğulmakla korkuttuğunda, uzun boylu olması nedeniyle Nuh’u küçümseme mahiyetinde 

ona: Beni şu çanağına/gemine bindir demişti. Tufan, onun ayağının ökçesine bile 

ulaşamamıştı. Denize dalıp, deniz ancak onun göbeğinin altına yaklaşabilmişti. O, denizin 

derin yerlerinden balığı alır ve onu güneşe uzatıp kızartırmış. Yine o, Hz. Musa (a.s)’ın 

ordusu iriliğinde bir kayayı yerinden söküp çıkarmış ve kayayı onların üzerine atmak istemiş 

de, Allah o kayayı, tıpkı gerdanlık gibi yapıp onun boynuna geçirmişti!330 

Şu hadisi bu şekilde uyduran yalancı kimsenin Allah’a karşı iftira etmedeki bu 

cesareti, şaşılacak bir durum değildir. Asıl şaşılması gereken husus; bu hadisi, tefsir ve diğer 

ilim kitaplarına alıp da bu hadisin halini hiç belirtmeyen kimsenin durumudur. 

2.6.2.4. Bilime arz: Müellif, yemek üstüne su içmek ile ilgili rivayeti de akli deliller 

süzgecinden geçirerek bilimsel olarak mevzu olduğunu belirtmiştir. 

 اشربوا على الطعام تشبعوا

                                                           
328 Kavukçî, a.g.e., s.138. 
329 Kavukçî, a.g.e., s.138. 
330 Kavukçî, a.g.e., s.124-15. 



72 
 

“Yemeğin üzerine su için ki doyasınız.”331 Kavukçî rivayet için şu değerlendirmelerde 

bulunur: Burada metin ile ilgili bir sıkıntı vardır. Çünkü yemek üzerine su içmek, yemeği 

bozar ve yemeğin midede yerleşimi ile sindirimini güçleştirir. 

2.7. Tasavvuf Camiasınca Makbul Görülen Bazı Rivayetlerin Mevzu Olarak 

Değerlendirilmesi 

Sûfî olmasına rağmen Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî Gazzâlî’nin (v.505/1111) İhyâü 

Ulûmi’d-Dîn adlı eserindeki bazı rivayetleri mevzu olduğu gerekçesiyle eserine almıştır. Bu 

da onun ne kadar objektif olduğunun göstergesidir. Tesbit edebildiğim kadarıyla bu 

rivayetlerin sayısı onbeş adettir. Bu rivayetlerin bazıları şu şekildedir. 

بعرفة الوقوف لا إ يكف رها لا الذنوب من  -1 

“Öyle günahlar vardır ki ancak onları Arafat’taki vakfe yok eder.”332 

نور على نور الوضؤ على الوضؤ   -2 

“Abdest üzerine abdest, nur üzerine nurdur.”333 

العلم من كثير  من خر التوفيق، من قليل  -3 

“Az muvaffakiyyet (başarı), çok ilimden hayırlıdır.”334 

برِ  وعزيمةَ  اليقينَ  أوتيتمُ ما أقل ِ  من النَّهارِ  وصيامِ  اللَّيلِ  يامِ ق من فاتهُ  بما يبالِ  لم منهما حظَّهُ  أعُطيَ  ومن الصَّ  -4 

“Size en az verilen, yakîn ve sabr-ı azamettir. Bunlardan nasibini alan kimse, artık 

gece kalkamadım ve fazla oruç tutamadım diye üzülmesin.”335 

الن ظافة على الدين بني  -5 

“Din temizlik esasları üzerine kurulmuştur.”336 

ما خلقت الأفلاك كلالو كلالو   -6 

                                                           
331 Kavukçî, a.g.e., s.39.; İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e.,  s.52. 
332 Kavukçî, a.g.e., s.204. 
333 Kavukçî, a.g.e., s.216.; Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî, 

İhyâü Ulûmi’d-Dîn, Daru İbn Hazm,Beyrut, 1426, s.160. 
334 Kavukçî, a.g.e., s.135. 
335 Kavukçî, a.g.e., s.57.; Gazzâlî, a.g.e., s.1415.  
336 Kavukçî, a.g.e., s.63.; Gazzâlî, a.g.e., s.148. 



73 
 

“Sen olmasaydın bu âlemi yaratmazdım.”337 

تي كأنبياء بني إسرائيل  7- علماء أمُ 

“Ümmetimin âlimleri Beni İsrail’in peygamberleri gibidirler.”338 

افتخرالفقر فخري وبه   -8 

“Fakirlik iftiharımdır. Onunla övünürüm.”339 

 9- القلب بيت الرب  

“Kalp, Allah’ın evidir.”340 

فت إليهم فبي عرفوني لاكنت كنزا  مخف يا  أعُرف، فأحببت أن أعرف، فخلقت خلقا  وتعر   -10 

“Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim; mahkûkâtı yarattım. Kendimi onlara 

tanıttım, onlar da beni tanıdılar.”341 

 11- من عرف نفسه فقد عرف رب ه

“Nefsini bilen Rabbi’ni bilir.”342 

2.8. Rivayetlerin Tesbiti 

Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî’nin uydurma olarak eserine aldığı mevzu hadisler 

incelendiğinde üç yöntem üzerinde rivayetleri tesbit ettiği görülecektir. Birincisi; sadece “bu 

hadis mevzudur”, 343 “Muhaddislerin ittifakıyla mevzudur.”,344  “Bu bir atasözüdür”,345“Aslı 

yoktur”, 346 “Hadis değildir”, 347  “batıldır”, 348  gibi değişik nitelemelerle rivayetleri hükme 

bağlamıştır. İkincisi; hiçbir mevzuluk gerekçesini göstermeden rivayetleri sıralamıştır. 

                                                           
337 Kavukçî, a.g.e., s.154. 
338 Kavukçî, a.g.e., s.121. 
339 Kavukçî, a.g.e., s.130. 
340 Kavukçî, a.g.e., s.134. 
341 Kavukçî, a.g.e., s.143. 
342 Kavukçî, a.g.e., s.191. 
343 Kavukçî, a.g.e., s.29. 
344 Kavukçî, a.g.e., s.30. 
345 Kavukçî, a.g.e., s.32. 
346 Kavukçî, a.g.e., s.34. 
347 Kavukçî, a.g.e., s.36. 
348 Kavukçî, a.g.e., s.37. 



74 
 

Üçüncüsü ise “İbn-i Hümâm: (861/1457) Merfuluğu kanıtlanmamıştır”, 349 İbn Hacer: 

(852/1449)“Aslı yoktur”, 350  İbnu’l- Cevzî: (597/1201) “bu mevzudur”, 351  Aliyyul Karî: 

(1014/1605) “Onun muhaddisi deccaldır”352 gibi mevzuat âlimlerinin beyanlarını esas alarak 

rivayetleri değerlendirmiştir. 

2.8.1.Mevzuluk Gerekçeleri Belirlenerek Tesbit Edilen Rivayetler 

 Ebü’l-Mehâsin el-Kavukçî’nin mevzu olarak kabul ettiği ve kısaca kararının 

gerekçesini beyan ederek tesbit ettiği bazı rivayetler şu şekildedir: 

 1- ادفنوا موتاكم وسط قوم صالحين فإن الميت يتأذى بجار السوء كما يتأذى الحي بجار السوء 

 “Ölülerinizi sâlih bir kavmin arasına defnedin! Çünkü diriler kötü komşudan rahatsız 

olduğu gibi, ölüler de kötü komşudan rahatsız olur.”353 Kavukçî senedde yer alan yalancılık 

ve uydurmacılıkla itham edilen Süleyman b. İsa dolayısıyla hadisin mevzu olduğunu ifade 

etmiştir. 

فليجب وإذا دعاه أبوه فلا يجب إذا دعت أحدكم أمه وهو في الصلاة  -2 

 “Sizden birisi namazda iken annesi çağıracak olursa, cevap versin. Babası çağırınca 

cevap vermesin.”354 Kavukçî rivayetin mevzuluk gerekçesini şu şekilde ifade etmiştir: Bu 

hadisi, Abdulazîz b. Ebân el-Kureşî el-Umevî rivayet etmiştir. İbn Maîn vebirçok hadis âlimi 

bu kişi hakkında derler ki: Bu kimse, uydurma hadis rivayet eden bir yalancıdır. 

 3- ثلاث لا يركن إليها الدنيا والسلطان والمرأة

“Üç şeye güvenilemez. Bunlar da: Dünya, sultan ve kadınlardır.”355 Kavukçî rivayet 

için şu değerlendirmelerde bulunur: Mana bakımından doğru bir söz olmakla beraber lafzı 

bakımından hadis değildir. 

 4- شهادة المسلمين بعضهم على بعض جائزة ولا تجوز شهادة العلماء بعضهم على بعض لأنهم حسد

                                                           
349 Kavukçî, a.g.e., s.28. 
350 Kavukçî, a.g.e., s.32. 
351 Kavukçî, a.g.e., s.29. 
352 Kavukçî, a.g.e., s.35. 
353 Kavukçî, a.g.e., s.34.; Ebû Nuaym, İsfahânÎ,Hilyetu’l-Evliyâ ve Tabakâtu’l-Asfiyâ, Dâru’l-Kutubi’lİlmiyye, 

Beyrut, 1988, VI, s354.; Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri mine’l-Ehâdîsi’l-Muştehira ale’l-Elsine, 

s.31. 
354 Kavukçî, a.g.e., s.35.; İbn Kayyim El-Cevziyye, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f,  s.140. 
355 Kavukçî, a.g.e., s.68. 



75 
 

“Müslümanların birbiri hakkındaki şehadetleri caiz, fakat âlimlerin yekdiğeri 

aleyhinde olan şehadetleri caiz değildir. Çünkü onlarda, hased (çekememezlik) hastalığı 

vardır.”356  Kavukçî Süyûtî’nin (911/1505): rivayete dair verdiği hükme dayanarak sözün 

hadis olmadığını, isnadının da fasid olduğunu dile getirmiştir.357 

 5- شياطين الإنس تغلب شياطين الجن

“İnsan şeytanları, cin şeytanlarına galiptir.”358  Kavukçî bununİbn-i Dinar'ın sözü 

olduğunu ifade etmiş. Belki de“Böylece biz, her peygambere, insan ve cin şeytanlarını 

düşman kıldık.”359 ayetinden alındığını ifade etmiştir. el-Kavukçî burada, insan şeytanlarını 

cin şeytanlarından önce zikretmesi, cin şeytanlarının vesveselerinin “Euzü Besleme” ile 

gitmesi fakat insan şeytanlarının gitmemesi ve hem de, sohbetin tesiri cinsiyetin 

birleşmesinde daha önemli olması bakımından olduğunu beyan etmiştir.360 

Yukarıda örnek olarak sunduğumuz hadislerin mevzuluk gerekçesine bakıldığında bir 

kısmının isnad kaynaklı, diğer kısmının ise metin kaynaklı olduğu görülmektedir. Bundan da 

anlaşılıyor ki; müellifimiz gerekçesini bildirerek eserini aldığı hadisleri hem senet hem de 

metin üzerinde incelemeye tabi tutmuştur. Ama burada da istifade ettiği münekkitlerin 

hükümlerini ve görüşlerini nakletmektedir. Nadiren kendi görüşlerini yansıtmıştır. 

2.8.2.Mevzuluk Gerekçeleri Belirtilmeden Takdim Edilen Rivayetler 

 Ebu’l-Mahâsin Kâvukçî, küçük hacimli eser veren münekkitler gibi hadislerin 

senedlerini atmakta ve daha çok kısa haberleri tenkidine konu olarak seçmektedir. Bu haberler 

hakkındaki kanaatini çoğu zaman “Uydurmadır, batıldır, bu hadisin bir aslı yoktur” gibi 

tabirlerle belirtmektedir. Herhangi bir gerekçe belirtmeden mevzudur diye değerlendirilen 

bazı rivayetler şu şekildedir:  

 1- أكل الهريسة يقوي الظهر       

                                                           
356 Kavukçî, a.g.e., s.104.; Suyûtî, el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- Mevzûa, II, s.183.; İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-

Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, II, s.218. 
357  Doğruluğunu kabul etsek bile, murad olunan âlimler, din âlimi değiller, hased hastalığından da 

anlaşılabileceği gibi, ahiret yolunu terkeden dünya bilginleridir. Çünkü hased haram gıbta ise meramdır. 
358 Kavukçî, a.g.e., s.105.; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- 

Kubrâ, s.231.; Ali el-Kârî, a.g.e., ,s.115. 
359 En’am, 6/112. 
360 Ali el-Kârî, a.g.e., s.231. 



76 
 

 “Herise (Kavrulmuş un helvası) yemek sırtı güçlendirir.”361 

 2- اتق شر من احسنت اليه

 “İyilik yaptığın kimsenin şerrinden (kötülüğünden) sakın!”362 

كيوم ولدته أمه، وأعطاه الله بكل لايقوم من عنده إ لااذا جلس المتعلم  بين العالم فتح الله عليه سبعين بابا  من الرحمة،  و  -3 

 حرف ثواب ستين شهيدا  

 “Talebe âlimin önüne oturunca, Allah ona yetmiş rahmet kapısı açar. Talebe, onun 

yanından kalktığında annesinden doğduğu gibi günahsız kalkar. Allah, ona her harfe karşılık 

altmış şehit sevabı verir.”363 

بالفارسية، واذا رضي أنزله بالعربيةاذا غضب الرب  أنزل الوحي   -4 

 “Şüphesiz Allah gazaplandığında vahyi Farsça olarak indirir. Memnun ve hoşnut 

kaldığında ise vahyi Arapça olarak indirir.”364 

 5- ارحموا من الناس ثلاثة: عزيزُ قوم ذل، وغني  قومٍ افتقر،وعالما  بين جهال

“İnsanlardan üç kişiye acıyın; kavmin azizi/en değerlisi iken aşağı hale düşene, 

zenginken fakir düşene, cahiller arasında kalmış âlime.”365 

 Bu kısımda örnek olarak sunduğumuz bu rivayetleri müellif her hangi bir gerekçeye 

ihtiyaç duymadan emin bir eda ile mevzu olarak takdim ettiği haberler olarak değerlendirmek 

mümkündür. 

2.8.3. Mevzuat Edebiyatı Müelliflerinin Beyanları ile Tesbit Edilen Rivayetler 

 1- إذا أراد الله أن ينزل إلى السماء الدنيا نزل عن عرشه بذاته

“Allah dünya semasına inmeyi murad edince, arşından bizzat iner.”366 Kavukçî, bu 

rivayeti Aliyyul Kari’nin “Onun muhaddisi deccaldır” beyanını esas alarak mevzu olarak 

değerlendirmiştir. 

                                                           
361 Kavukçî, a.g.e., s.45. 
362 Kavukçî, a.g.e., s.32. 
363 Kavukçî, a.g.e., s.35. 
364 Kavukçî, a.g.e., s.37. 
365 Kavukçî, a.g.e., s.39. 



77 
 

خِنزِبٌ خليفةٌ يقُالُ له  إنَّ شيطان ا بين السماءِ والأرضِ يقُالُ له الوَلهَانُ معه ثمانيةُ أمثالِ ولدِ آدمَ من الجنودِ وله  -2 

“Yerle gök arasında bulunan ve kendisine Velehân adı verilen Şeytanın yanında 

Âdemoğullarının sekiz katı kadar askeri vardır. Onun aynı zamanda Hanzeb denilen bir 

halifesi vardır.”367 Kavukçî, İbnü’l-Cevzî’nin “bu mevzudur.” Beyanına dayanarak rivayeti 

mevzu olarak değerlendirmiştir. 

 3- احذروا صفر الوجوه فإنه إن لم يكن عن علة أو سهر فإنه عن غل في قلوبهم

“Solgun çehrelerden sakının. Zira o, hastalık veya uykusuzluktan değilse 

(müslümanlara karşı) kalplerindeki kin ve çekememezliktendir.”368 Kavukçî, bu rivayeti İbn 

Hacer’in “Bunun aslı yoktur.” İfadesine dayanarak mevzu olarak değerlendirmiştir. 

 4- اشتكيت عيني فقال جبريل: انظر في المصحف فإني اشتكيت عيني فشكوت الى ربي، فقال: انظر في المصحف

“Göz ağrısından şikâyetçi oldum. Cebrail, “Mushaf’a bak!” dedi. Göz ağrısından 

şikâyetçi oldum. Rabbime şikâyetimi bildirdim. “Mushaf’a bak!” buyurdu.” 369 Kavukçî, 

Sehâvî’nin “Bu batıldır.” beyanını esas alarak bu rivayetin mevzuluğunu ifade etmiştir. 

 5- نقطة من دوات عالم أحب إلى الله من عرق مائة ثوب شهيد

“Âlimin mürekkebinin bir damlası, Allah'a yüz şehidin kefeninin terinden daha 

sevimlidir.” 370 Kavukçî, “ es-Suyûtî’nin Zeyl’inde de geçtiği gibi mevzudur.” İfadesini 

kullanarak rivayetin mevzuluğuna dikkat çekmiştir. 

2.8.4. Kitabına Almasına Rağmen Mevzuluğuna İtiraz Ettiği Hadisler 

Ebu’l-Mahâsin Kavukçî’nin kitabında mevzu hadisler arasında yer vermesine rağmen 

mevzuluğuna itiraz ettiği on üç adet rivayet bulunmaktadır. Bu kısımda o rivayetlereyer verip, 

Kavukçî’nin gerekçelerini sıralayacağız. 

من أربع: أرض من مطر، وأنثى من ذكر، وعين من نظر، وأذن من خبر يشبعنلاأربع   -1 

                                                                                                                                                                                     
366 Kavukçî, a.g.e., s.37.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.112. 
367 Kavukçî, a.g.e., s.52.;İbnü’l-Cevzî, el-ʿİlelü’l-mütenâhiye fi’l-eḥâdîs̱i (aḫbâri)’l-vâhiye,  I, s.347. 
368 Kavukçî, a.g.e., s.33. 
369 Kavukçî, a.g.e., s.39. 
370 Kavukçî, a.g.e., s.211.; Suyûtî,Celâluddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr, Zeylu Tabakâti’l-Huffaz li’z-Zehebî, 

(Ebu’l-Mehâsin el-Huseynî ed-Dımeşkî’nin Zeylu Tezkireti’l-Huffâz adlı eserinin içerisinde), Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut, Tsz., s.81. 



78 
 

 “Dört şey, dört şeye doymaz: Toprak yağmura, kadın erkeğe, göz bakmaya, kulak ta 

habere (dinlemeye).”371 

 İbnü’l-Cevzî“mevzu”dur demiş. FakatCamiu's-Sağir’de de olduğu gibi,  bu “Kulak 

dinlemekten doymaz.” yerine, “Âlim ilimden doymaz.” şeklindedir. Olsa olsa hadis zayıf 

olur, mevzu olmaz. Suyuti Camiu's-Sağir’de, mevzu olarak değerlendirmemiştir. Bu İbnü’l-

Cevzî’nin hatasıdır. Münufi; Bu söz hikmet sahibi kişilerin sözleri gibi geliyor demiş. 

 2- اطلبوا العلم ولو في الصين فإن العلم فريضة على كل مسلم

 “Çin’de de olsa ilmi arayınız. Çünkü ilim öğrenmek her Müslümana farzdır.”372 

 İbnü’l-Cevzî bu hadisi Mevzuat kitabında zikretmiş. Ama söylediği gibi değildir. 

Bilakis o zayıftır. 

 3- الإيمان عقد بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالأركان

 “İman, kalb ile inanmak, dil ile ikrar ve a’zalar ile amelden ibarettir.”373 

 Suyuti; İbn-i Cevzi’nin bunu Mevzuat’ına alması doğru değildir, dedi. Lakin Ali el-

Kari, Firuzabadi’den naklederek; o rivayet sahih değildir, demiş.  

 4- تعاد الصلاة من قدر الدرهم يعني من الدم 

 “Bir dirhem yani el ayası kadar kan bulaşığından sebeb namaz iade edilir.”374 

                                                           
371 Kavukçî, a.g.e., s.38.; İbn Kayyim El-Cevziyye, a.g.e., s.67.; Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri 

mine’l-Ehâdîsi’l-Muştehira ale’l-Elsine, s.47.; Zerkânî,, Muhtasaru’l-Maḳaṣıdü’l-ḥasene fî beyâni kes̱îrin 

mine’l-eḥâdîs̱i’l-müştehire ale’l-elsine,s.57.; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-

Mevzûâti’l- Kubrâ, s.118.; Abdullah el-Cürcânî,İbn Adî,  el-Kâmil fî Duafâi’r-Ricâl, Thk., Süheyl Zekkar– 

Yahya Muhtar Gazzavi,, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1988, V, s. 330.; İsfahânÎ,Hilyetu’l-Evliyâ ve Tabakâtu’l-Asfiyâ, II, 

s. 281.; Ebû Hâtim el-Bustî, İbn Hibbân, Kitâbu’l-Mecruhîn mine’l-Muhaddisîn, Thk., Mahmûd İbrâhim Zayed, 

Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 1992, I, s.245. 
372 Kavukçî, a.g.e., s.40.; Zerkânî,, a.g.e.,s.61.; İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, I, s.215.; Suyûtî, el-Leâliu’l-

Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- Mevzûa, I, s.119.; İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, 

I, s.258.;Muhammed Nâsıruddîn, Elbânî, Daîfu’l-Câmiu's-Sağîr ve Ziyâdetuhû, Mektebetu'l İslâmî, Beyrut, 

1988, s.129.; Muhammed Nâsıruddîn, Elbânî,, Silsiletu’l-Ehâdîsi’d-Daîfe ve’l-Mevzûâ ve Eseruha’s- Seyyiu fi’l-

Umme, Mektebetu’l-Mea‘rif, Riyad, 1992, I, s.600. 
373 Kavukçî, a.g.e., s.59-60.; Zerkânî,, a.g.e.,s.180.; İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, I, s.128-129.; Suyûtî, el-

Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- Mevzûa, I, s.34-36.; İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-

Şenîati’l-Mevzûa, I, s.151.; Şemsuddin Ebu Abdullah Muhammed b. Hasen, . İbn Himmât Ed-Dimeşkî,  et-

Tenkît ve'l-İfâde fî Tahrîci Ehâdîsi Hâtimeti Sifri's-Seâde, Dâru’l-Mâsun li’t-Turâs, Beyrut, 1987, s.27-29. 
374 Kavukçî, a.g.e., s.66.;İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, II, s.75.; Suyûtî, el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- 

Mevzûa, I, s.4.; Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, Buhârî,  Kitabu’t-Târihi’l-Kebîr, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut, Tsz., II/I, s.308-309.; Buhârî,  Tarihu’s-Sağir, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 1987, I, s.337. 



79 
 

 Kavukçî Nevevi’nin beyanına istinaden bu rivayete itiraz etmiştir. Müslim hutbesinin 

şerhinde, Buhari Tarih’inde bu hadisi zikretti ise de, hadis âlimlerine göre batıldır, aslı yoktur, 

dedi. 

 5- قلب المؤمن حلو يحب الحلاوة

 “Mü’minin kalbi tatlıdır. Tatlıyı sever.”375 

 İbn-i Cevzi bunu Mevzuat'ına aldı. Fakat hata etmiştir. 

 6- ما من مسلم دنا من زوجته وهو ينوي إن حبلت منه أن يسميه محمدا إلا رزقه الله ولدا ذكرا

 “Doğacak çocuğuna Muhammed adını vermek maksadiyle eşiyle temasta bulunan 

kimseye, Allahu Teâla erkek evlad verir.”376 

 İbn Kayyım el- Cevziyye der ki: Bu hususta daha birçok rivayetler var. Hepsi de 

yalandır. Ben de derim ki: Ben bunu denedim ve bu şekilde olduğunu buldum.377 Allah en 

iyisini bilir. Müellifin buradaki itiraz gerekçesi kanaatimce yersizdir. Çünkü bir vakanın genel 

geçer kabul edilebilmesi için nesnel olması gerekmektedir. Müellifin tecrübesi öznel olup 

sadece kendisini ilgilendirmektedir. Bir durumun kişiye özel zühur etmesi onu genel bir kaide 

haline getrimez. 

 7- المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل

 “Kişi dostunun dini üzeredir. Öyleyse her biriniz, kiminle dostluk kuracağına dikkat 

etsin.”378 

 İbn-i Cevzi bunu Mevzuat’ına almıştır. Fakat hata etmiştir. Çünkü hadisi, Ebu Davud 

ve Tirmizi hasen olarak rivayet etmişlerdir. 

                                                           
375 Kavukçî, a.g.e., s.134.; Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri mine’l-Ehâdîsi’l-Muştehira ale’l-

Elsine, s.347.; Zerkânî,, Muhtasaru’l-Maḳaṣıdü’l-ḥasene fî beyâni kes̱îrin mine’l-eḥâdîs̱i’l-müştehire ale’l-

elsine,s.146. 
376 Kavukçî, a.g.e., s.164.;İbnü’l-Cevzî, a.g.e., I, s.157-158.; Suyûtî, a.g.e., I, s.106.; İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-

Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, I, s.174.; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa 

el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, s.415.; İbn Kayyim El-Cevziyye, el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, 

s.61. 
377 Eserin Muhakkiki Fevvâz Ahmed Zemerlî; ben derim ki: Tecrübe, hadisin sahih veya mevzu olduğuna delil 

teşkil etmez. Çünkü o ferdi ve kişiye özeldir. 
378  Kavukçî, a.g.e., s.167.; Celâleddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr, Suyûtî, Dureru'l-Müntesire fi'l Ehâdisi'l-

Müştehire, Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, 1988, s.177.; Sehâvî, a.g.e., s.378.; Zerkânî, a.g.e., s.173.; Aclûnî, 

Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs amme’ştehera mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs,II, s.201.; el-Fettenî, Tezkiretu’l-

Mevzûât fi’l-Ehâdîsi’l-Merfûât, s.204.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.304. 



80 
 

 8- من احتكر الطعام أربعين يوما فقد برىء من الله

 “Kim bir yiyeceği kırk gün saklarsa, o Allah'tan uzak olur.”379 

 İbn-i Cevzi bunu Mevzuat’ına almıştır. Fakat hata etmiştir. 

 9- من تواضع لغني لأجل غناه ذهب ثلثا دينه

 “Zenginliğinden sebep zengine tevazu eden kimsenin dininin üçte ikisi gider.”380 

 İbn-i Cevzi bunu Mevzuat’ına almıştır. Fakat hata etmiştir. Oysa ki hadis İbn 

Mes’ud’dan mevkuftur. 

 10من جمع مالا من تهاوش أذهبه الله في نهابر

 “Karışık yollardan toplanan malı Allahu Teâla boş yere mahvettirir.”381 

 Ali el-Kari; Subki aslı olmadığını söylediyse de, Kudai, Ebu Seleme'den merfu olarak 

rivayet etmiştir. Ebu Seleme ise, Humus Valisi idi. Muteber bir adam değildi. O mursel ve 

zayıftır. Senedinde raviler arasında metruk adamlar vardır.  

 11- الموت كفارة لكل مسلم

 “Ölüm her müslüman için kefarettir.”382 

                                                           
379 Kavukçî, a.g.e., s.172.;İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, II, s.243-244.; Suyûtî, el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-

Ehâdîsi’l- Mevzûa, I, s.247.; İbn Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, II, s.193.; 

Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l-Kubrâ, s.318. 
380 Kavukçî, a.g.e., s.178-179.;İbnü’l-Cevzî, a.g.e., III, s.139.; Suyûtî, a.g.e., II, s.318-319.; İbn Arrâk, a.g.e., II, 

s.282.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.326.; Muhammed b. Tâhir, Makdîsî, Ma’rifetu’t-Tezkire fi’l-Eḥâdîssi’l-Mevzûʿa, 

Müessesetu’l-Kutubi’s-Sekâfiyye, Beyrut, 1985, s.208.; Mer‘î b. Yusuf el-Makdisî, Kermî, el-Fevâidu’l-Mevzûa 

fi’l-Ehâdîsi’l-Mevzûa, Thk., Muhammed b. Lutfi es-Sabbâğ, Dâru’l-Verrâk, Beyrut, 1998, s.112.; el-Fettenî, 

Tezkiretu’l-Mevzûât fi’l-Ehâdîsi’l-Merfûât, s.175.; Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri mine’l-

Ehâdîsi’l-Muştehira ale’l-Elsine, s.408.; Zerkânî,, Muhtasaru’l-Maḳaṣıdü’l-ḥasene fî beyâni kes̱îrin mine’l-

eḥâdîs̱i’l-müştehire ale’l-elsine,s.182.; Muhammed Dervîş, Hut,Esne’l-Metâlib fî Ehâdîsi Muhtelifi’l-Merâtîb, 

Dâru’l- Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, 1983, s.267. 
381 Kavukçî, a.g.e., s.179.; Sehâvî, a.g.e., s.397.; Zerkânî, a.g.e., s.177.; Zehebî, Mîzânu’l-İ’tidâl fî Nakdi’r-

Ricâl, , III, s.25.|; Ali el-Kârî, a.g.e., s.327.; Suyûtî, Dureru'l-Müntesire fi'l Ehâdisi'l-Müştehire,s.182.; Ebu’l-

Hasan Nureddîn Ali b. Ahmed, Semhûdî, el-Ğummâz ale’l-Lummâz fi’l-Mevzuati’l Meşhurat, Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut, 1986, s.194.; Muhammed Abdurraûf, Munâvî,Feyzu’l-Kadîr Şerhu Câmii’s-Sağîr, Dâru’l- 

Ma’rife, Beyrut, 1972, VI, s.147. 
382  Kavukçî, a.g.e., s.204.;İbnü’l-Cevzî, Kitâbu’l-Mevzûât, III, s.217-219.; Suyûtî, a.g.e., II, s.414-415.; İbn 

Arrâk, a.g.e., II, s.364.; Ali el-Kârî, a.g.e., s.348.; Suyûtî,Dureru'l-Müntesire fi'l Ehâdisi'l-Müştehire,s.193.; 

Ahmed b. Ali, İbn Hacer El-Askalânî,Lisânu’l-Mîzân, Thk., Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebetu’l- Matbua’ti’l-

İslâmiyye, Ysz., Tsz., I, s.211.;Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri mine’l-Ehâdîsi’l-Muştehira ale’l-

Elsine, s.435.; Zerkânî,, Muhtasaru’l-Maḳaṣıdü’l-ḥasene fî beyâni kes̱îrin mine’l-eḥâdîs̱i’l-müştehire ale’l-

elsine,s.192.; eş-Şevkânî, el-Fevâidu’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’d-Daîfeti ve’l- Mevzûa, s.268. 



81 
 

 İbn-i Cevzi bunu Mevzuat’ına almıştır. Fakat hata etmiştir. 

 Yukarıda bir bölümünü sunduğumuz hadislerin itiraz gerekçelerinde görüldüğü gibi 

Kavukçî, “İbnü’l-Cevzî bu rivâyeti mevzû olarak takdim etmekle yanılmıştır, doğru olan onun 

zayıf olmasıdır.” 383  “Bunu İbnü’l-Cevzî el-Mevzûât’ında zikretti, durum söylediği gibi 

değildir bilakis rivâyet zayıftır.”384 “Suyûtî’nin de belirttiği üzere İbnü’l-Cevzî’nin onu el-

Mevzûât’ında zikretmesi hatadır.” 385  gibi lafızlarla rivayet ile ilgili hükmü tashih etme 

gayretinde olmuştur. 

2.8.5. Kendisinden Önceki Muhaddislerin Eserlerinde Yer Alan Mevzu Rivayetler 

Bu kitaptaki rivayetlerin tamamına yakını daha önce telif edilmiş mevzuat ve diğer 

hadis kitaplarında da yer almaktadır. Kavukçî, rivayetlerin tahlilinde İbnü’l-Cevzî, İbn 

Kayyım el-Cevziyye, Irâkî, İbn Hacer el-Askalânî, Sehâvî, Celaleddin es-Suyûtî ve Ali el-

Kârî gibi müelliflerin tenkit ve tespitlerinden istifade etmiştir. 

Tesbit edebildiğimiz kadar Kavukçî’nin eserinde mevzu hadisleri belirlerken tenkit ve 

tespitlerinden istifade ettiği yukarıdaki müellif ve muhaddislerin eserlerinde geçen hadislerin 

sayısal verileri aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. (Tablo:1) 

  

                                                           
383 Kavukçî,”a.g.e.”, s.29. 
384 Kavukçî,”a.g.e.”, s.40. 
385 Kavukçî,”a.g.e.”, s.102. 



82 
 

Tablo 1: el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ Adlı Eserde Yer Alıp Diğer Meşhur Muhaddislerin 

Eserlerinde ve Mevzuatlarında da Geçen Rivayetlerin Muhaddislere Göre Dağılımı 

1 SEHÂVÎ, Ebu’l-Hayr Muhammed b. Abdirrahmân 59 

2 İBN KAYYİM EL-CEVZİYYE, Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ebi Bekr 

42 

3 ALİ el-Kârî 38 

4 İBN HACER EL-ASKALÂNÎ, Ahmed b. Ali 23 

5 İBNÜ’L-CEVZÎ, Ebu’l-Ferec Abdurrahman 18 

6 SUYÛTÎ, Celâleddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr 16 

7 IRÂKÎ, Zeynuddîn el-Hâfız, Abdurrahim bin 

Hüseyin bin Abdurrahman bin Ebi-Bekr bin İbrahim 

el-Kürdî 

15 

8 İBN TEYMİYYE, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed 

b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm 

8 

9 ZERKÂNÎ, Muhammed bin Abdülbâkî bin Yûsuf bin 

Ahmed bin Alvân 

8 

10 SAĞÂNÎ, Radıyyüddîn 8 

11 ZEHEBÎ, Osman b. Kaymaz 7 

12 İBNU’D-DEYBA’, Vecîhüddîn Abdurrahmân b. Alî 7 



83 
 

EŞ-ŞEYBÂNÎ eş-Şâfiî ez-Zebîdî el-Abderî 

13 ZERKEŞÎ, BedreddinMuhammed b. Bahâdır b. 

Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-Minhâcî ez-Zerkeşî eş-

Şâfiî 

6 

14 NEVEVÎ, Yahya b. Şeref 5 

15 AHMED b. Hanbel 4 

16 MUNUFİ, Şehabeddin Ahmed b. Muhammed 4 

17 UKAYLÎ, Muhammed b. Amr 3 

18 İBNÜ’l-HÜMÂM, Kemâlüddîn Muhammed 3 

19 BEYHAKÎ, Ebubekr Ahmed b. el-Huseyn 2 

20 DEYLEMÎ, Şîrûye b. Şehredâr 2 

21 İBN EBÎ HÂTİM, Abdurrahman b. Ebî Hâtim er-

Râzî 

1 

22 İBNÜ’L-MULAKKİN, Siraceddin Ebû Hafs 1 

23 İBN HİBBÂN, Ebû Hâtim el-Bustî 1 

24 İBN ADÎ, Abdullah el-Cürcânî 1 

25 RUHÂVÎ, Ebû Muhammed Abdülkādir b. Abdillâh 1 



84 
 

26 MÜNÂVÎ, Muhammed Abdürraûf 1 

27 HALÎLÎ el-KAZVÎNÎ, Ebû Ya’lâ Halîl b. Abdillâh b. 

Ahmed  

1 

28 HÂKİM en-NİSÂBÛRÎ, Ebû Abdillâh Muhammed 

b. Abdillâh b. Muhammed 

1 

29 TAYYİBİ ed-DİMAŞKÎ, Ebu Muhammed Hüseyin 

b. Muhammed 

1 

  

   

  



85 
 

Tablo 2: el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ Eserindeki 742 Mevzu Hadisin Rivayet Edilişi ve 

Gerekçelerine Göre Sınıflandırılması 

1 Kavukci’nin Gerekçe Belirtmeden Mevzu Dediği 

Hadisler 

236 

2 Kavukci’nin Sened veya metinde Gerekçe Belirterek 

Mevzu Dediği Hadisler 

120 

3 Kavukci’nin Mevzu Olarak Belirtip Ancak 

Mevzuluğuna İtiraz Ettiği Hadisler 

13 

4 Birden Fazla Muhaddisi Delil Göstererek Mevzu 

Dediği Hadisler 

86 

5 Tek Muhaddisi Delil Göstererek Mevzu Dediği 

Hadisler 

287 

  



86 
 

SONUÇ 

 Çalışmamızda, Ebü’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin hayatı, ilmî kişiliği ve el-

Lü’lü’ü’l-Marsû’ adlı eserinde mevzu hadisleri tesbit etme ve değerlendirme esasları 

incelenmiştir. 

Ebü’l Mehâsin el-Kavukçî, 19. yüzyılda Osmanlılar döneminde Trablusşam’da 

dünyaya gelmiştir. Memleketinde ilk tahsilini icra ettikten sonra eğitim hayatına Ezher 

Üniversitesi’nde devam etmiştir. İlim ile iştigal eden bir ailede dünyaya gelmiş olması ve 

Ezher’deki eğitim kurumlarından en iyi şekilde istifade etmiş olması el-Kavukçî’ye hadis ve 

fıkıh başta olmak üzere farklı ilim dallarında ciddi bir yetkinlik kazandırmıştır.  

Ebü’l Mehâsin el-Kavukçî; hadis, fıkıh, tasavvuf ve akaid gibi farklı ilim dallarında 

çok sayıda eser kaleme almış bir müelliftir. Eserlerinin önemli bir kısmı matbu olmasa da 

günümüze ulaşmış belli başlı eserleri mevcuttur. Dolayısıyla el-Kavukçî eğitimi, hocaları, 

sûfîliği, hadisçiliği ve eserleri ile tanınması icap eden önemli bir şahsiyettir. 

Son nesil muhaddislerden sayılan ve hayatını ilme adamış çok yönlü bir ilim adamı 

olan Şemsuddîn el-Kavukçî’nin mevzu hadisleri derlediği el-Lü’lü’ü’l-Marsû’ fîmâ lâ Asle 

lehû ev bi Aslihî Mevzû’ adlı çalışması, mevzûat edebiyatı kaynakları arasında hatırı sayılır bir 

konuma sahiptir. Özellikle 19. yüzyılda Hint alt kıtası, Mısır, Yemen ve Sudan gibi 

sömürgeye maruz kalmış ülkelerde hadise dair bir takım tartışmaların zuhuru malumdur. 

Sadece Kur’an’la yetinme düşüncesi bu dönemin önemli tartışmalarındandır. Kimi zaman 

hadislerin çoğunun uydurulmuş olduğu gerekçesiyle sünnete karşı negatif bir tavır 

sergilenmiştir. Bu dağdaalı dönemde sakim rivayetlerin, sahih hadislerden ayırt edilmesi 

farklı bir önem arz etmiştir. 

 el-Lü’lü’ü’l-Marsû’, sünneti sahiplenmek, mevzû hadislere karşı farkındalık 

oluştururup duyarlılık sağlamak ve sahih hadisleri korumak amacıyla kaleme alınmıştır. 

Eserde 742 rivayet değerlendirilmiş ve ilgili haberler tamamen senedsiz bir şekilde ele 

alınmıştır. Rivayetlerin bir kısmı kısa ve özlü ifadelerle direk mevzû olarak tesbit edilmiş 

iken, bir kısmı da hadis münekkitlerinin beyanlarıyla mevzu olarak kayda geçmiştir. 

Rivayetlerin kritiğinde çoğu zaman sened tenkidi tercih edilmişse de metin tenkidine 

başvurulduğu da olmuştur. 



87 
 

el-Kavukçî’nin rivayetlerin tesbitinde şu kaynaklardan istifade ettiği görülmüştür: 

İbnü’l-Cevzî-Kitâbu’l-Mevzûât, Celâleddin es-Süyûtî-el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l-

Mevzûa, Ebü’l-Hasan İbn Arrâk-Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l-Ahbâri’-Şenîati’l-Mevzûa, 

Ali el-Kârî-el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l-Kubrâ, İbn 

Kayyim el-Cevziyye-el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f ve İsmâil b. Muhammed el-

Aclûnî-Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs amme’ştehera mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs. 

 Ebü’l Mehâsin Şemsuddîn el-Kavukçî’nin, önceki muhaddislerin mevzû olarak tesbit 

ettikleri bazı rivayetlerin mevzû olarak beyan edilmesine gerekçeleri ile birlikte itirazda 

bulunduğu gözlemlenmiştir. Dolayısıyla el-Lü’lü’ü’l-Marsû’da yer alan tüm rivayetlerin 

mevzû olarak kayda geçmediği az da olsa bazı rivayetlerin sahih kabul edildiği de 

görülmüştür.  Ayrıca sûfî kimliğe sahip olmasına rağmen tasavvuf camiasınca muteber kabul 

edilen bazı rivayetleri uydurma olarak beyan etmesi, müellifin objektifliğine dair dikkate 

değer bir durumdur. 

 

  



88 
 

KAYNAKÇA 

ACLÛNÎ, İsmail b. Muhammed, Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs amme’ İştehera mine’l-

Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs, Mektebetu’l-Kuds, Kahire, h.1351. 

AHMED b. Hanbel, el-Musned, (Thk. Şuayb Arnavut–Adil Mürşid), Müessesetu’r-Risâle, 

Beyrut, 1997. 

ALİ el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa el-Ma‘rûf bi’l-Mevzûâti’l- Kubrâ, 

(Thk., Muhammed b. Lütfi es-Sabbâğ), el-Mektebetu’l-İslâmî, Beyrut,1986. 

-----------------------, el-Masnû’ fî Marifeti’l-Hadîsi’l-Mevzû ve Huve el-Mevzûâtu’s-Suğrâ, 

(Thk., Abdulfettâh Ebû Ğudde), el-Matbûa’tu’l-İslamiyye, Haleb, 1994. 

ARSLAN, Ali “Tarih ve Hadis İlimlerindeki Tenkît Usulleri”, BEÜİFD, C.1, S.2, Zonguldak, 

2014, s.57. 

ÂŞIKKUTLU, Emin, Hadiste Ricâl Tenkîdi, İFAV Yay., İstanbul, 1997. 

AYDINLI, Abdullah, Hadis Istılahları, İFAV Yay., İstanbul, 2013. 

AYYILDIZ, Erol “Mısır’da İngiliz İşgalinin Arap Dili Üzerine Tesirleri”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Bursa 1986. 

BAĞDADİ, İsmail Paşa, Hediyyetu’l-Ârifîn Esmâu’l-Müellifîn ve Âsâru’l-Musannifîn, Daru 

İhyau’t- Turasi’l- Arabi, Beyrut, Tsz. 

------------------, Îżâḥu’l-Meknûn fi’z-Zeyli âlâ Keşfi’z-Zunûn an Esâmi’l-Kütüb ve’l-Fünûn, 

Daru İhyau’t-Turasu’l-Arabi, Beyrut, Tsz. 

BAYAT, Fazıl “Trablusşam Eyaleti”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XLI, 

İstanbul, 2012. 

BOZBAŞ, Gökhan "Ortadoğu’da Bölgesel Milliyetçilikler: Mısır Örneği",KMÜ Sosyal ve 

Ekonomik Araştırmalar Dergisi, Konya, 2016. 

BUHÂRÎ, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, Sahihu’l-Buhari, Çağrı Yayınları, İstanbul, 

1992. 



89 
 

--------------------, Kitabu’t-Târihi’l-Kebîr, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Tsz. 

--------------------, Tarihu’s-Sağir, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 1987. 

CLEVELAND, William L., Modern Ortadoğu Tarihi, Agora Kitaplığı, İstanbul, 2008. 

ÇAKAN, İsmail Lütfi, Hadis Usûlü, İFAV Yay., İstanbul, 2017. 

---------------------, Hadis Edebiyatı, İFAV Yay., İstanbul, 2017. 

ÇELİK, Kürşat “Maârif Salnâmelerine Göre Trablusşam Sancağı’nın Eğitim Kurumları”, 

Adıyaman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 7,  Adıyaman, 

2011. 

DARİMİ, Ebu Muhammed Abdullah b. Abdurrahman, Sünen, Daru’l- Muğni, Riyad, 2000. 

DOĞANER, Suna “Mısır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XXIX, İstanbul, 2004. 

DUMAN, Olcay Özkaya “Lübnan'da Marunî Dürzi Çatışmaları Ve Osmanlının 19.Yüzyıl 

Orta-Doğu Siyaseti”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

C.4, S.8, Hatay, 2007. 

EBU DAVUD, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, Sünenu Ebu Davud, 

Mektebetu’l-Asri, Beyrut, 2010. 

EBU İSHÂK, İbrâhim b. Ya’kûb b. İshâk es-Sa’dî el-Cûzcânî, Ahvâlü’r-Ricâl, (Thk. Subhî 

el-Bedrî es-Sâmerrâî),Muessestu’r-Risale, Beyrut, 1985. 

ELBÂNÎ, Muhammed Nâsıruddîn, Daîfu’l-Câmiu's-Sağîr ve Ziyâdetuhû, Mektebetu’l İslâmî, 

Beyrut, 1988. 

ELBÂNÎ, Muhammed Nâsıruddîn, Silsiletu’l-Ehâdîsi’d-Daîfe ve’l-Mevzûâ veEseruha’s- 

Seyyiu fi’l-Umme, Mektebetu’l-Mea‘rif, Riyad, 1992. 

ERDOĞRU, M.Akif, Türkiye Tarihi ve Uygarlıkları, İlya Yayınları, İzmir, 2012. 

EZHERÎ, Muhammed Beşîr Zâfir, Tahzîru’l-Muslimîn Mine’l-Ehâdîsi’l-Mevzûâ âlâ Seyyidi’l-

Murselîn, Matbâtu Cerideti’r-Râvî, Mısır, 1903. 



90 
 

FELLÂTE, Ömer b. Hasen, el-Vadu fi’l-Hadîs, Mektebetu’l-Gazzâlî-Müessesetu Menâhili’l-

İrfân, Dımaşk- Beyrut, 1981. 

FETTENÎ, Muhammed Tâhir b. Ali, Tezkiretu’l-Mevzûât fi’l-Ehâdîsi’l-Merfûât, İdâretu’t-

Tıba’ati’l-Munîriyye, Hindistan, Tsz. 

GAZZÂLÎ, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî, İhyâü 

Ulûmi’d-Dîn, Daru İbn Hazm, Beyrut, 1426. 

GÖRGÜN, Hilal “Mısır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XXIX, İstanbul, 2004. 

GÜMÜŞHANEVİ, Ahmed Ziyaüddin, Câmiu'l-usûl (Veliler ve Tarikatlarda Usul adı ile 

tercüme edildi), trc. Rahmi Serin, Pamuk Yayınları, İstanbul, 1981. 

EL-ĞAVRİ, Seyyid Abdulmacid, Mu’cemu Elfâzı ve’l-İbarati’l-Cerhi ve’t-Ta’dîli’l-

Meşhureti ve’n-Nâdireti, Dâru İbn Kesir, Beyrut, 2011. 

HAKÎM en-Neysâbûrî, Muhammed b. Abdillah, el-Mustedrek ale’s-Sahîhayn, Mustafa 

Abdilkâdir Atâ, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 2002. 

HATÎB el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali, Kitâbu’l-Kifâye fî İlimi’r-Rivâye, Mektebetu’l-

İlmiyye, Medine, Tsz. 

HATİBOĞLU, İbrahim, İslâm Dünyasının Çağdaşlaşma Serüveni, Hadisevi Yayınları, 

İstanbul 2004. 

HEYSEMÎ, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Süleymân, Mecmaʿu’z-Zevâʾid ve 

Menbaʿu’l-Fevâʾid, Daru’l Kitabu’l-Arabi,  Beyrut, 1967. 

HUT, Muhammed Dervîş, Esne’l-Metâlib fî Ehâdîsi Muhtelifi’l-Merâtîb, Dâru’l- Kitâbi’l-

Arabî, Beyrut, 1983. 

IRÂKÎ, Zeynuddîn el-Hâfız,Abdurrahim bin Hüseyin bin Abdurrahman bin Ebi-Bekr bin 

İbrahim el-Kürdî, El-Bais alel-halas min havadis-il-kısas, Daru’l-Varak, Riyad, 2001. 

----------------------, Et Takyid vel İzah Lima Utlika ve Uglika min Mukaddimeti İbnis Salah, 

Mektebetü'l-Asriyye, Beyrut, 2003. 



91 
 

İBN ADÎ, Abdullah el-Cürcânî, el-Kâmil fî Duafâi’r-Ricâl, Thk., Süheyl Zekkar– Yahya 

Muhtar Gazzavi,, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1988. 

İBN ARRÂK, Ali b. Muhammed el-Kinânî, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfû‘a ani’l- Ahbâri’-

Şenîati’l-Mevzûa,(Thk., Abdulvehhâb Abdullatif–Abdullah Muhammed es-Sıddîk), 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Tsz. 

İBN HACER EL-ASKALÂNÎ, Ahmed b. Ali,Fethu’l-Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 

(Thk.,Abdulaziz b. Abdullah b.Bâz ve bşk)., Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 2001. 

---------------------, Lisânu’l-Mîzân, Thk., Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebetu’l- Matbua’ti’l-

İslâmiyye, Ysz., Tsz. 

---------------------,Nüzhetü`n-Nazar fi’t-Tevzihi Nuhbeti`l-Fiker, Matbaatu Sabah, Dımaşk, 

2000. 

İBN HİBBÂN, Ebû Hâtim el-Bustî, Kitâbu’l-Mecruhîn mine’l-Muhaddisîn, (Thk.,Mahmûd 

İbrâhim Zayed), Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 1992. 

----------------------Ṣaḥîḥu İbn Ḥibbân, Müessesetu’r-Risale, Beyrut, 1993. 

İBN HİMMÂT ED-DİMEŞKÎ, Şemsuddin Ebu Abdullah Muhammed b. Hasen, et-Tenkît 

ve'l-İfâde fî Tahrîci Ehâdîsi Hâtimeti Sifri's-Seâde, Dâru’l-Mâsun li’t-Turâs, Beyrut, 

1987. 

İBN KAYYİM EL-CEVZİYYE, Ebû Abdillah Muhammed b. Ebi Bekr, el-Menâru’l-Munîf 

fi’s-Sahîhi ve’d-Daî’f, Thk., Abdulfettâh Ebû Ğudde, Matbua’tu’l-İslamiyye, Haleb, 

1970. 

İBN KESÎR, Ebu’l-Fidâ’, el-Bâi‘su’l-Hasîs Şerhu İhtisâri Ulûmi’l-Hadîs, Şrh., Ahmed 

Muhammed Şakir, Mektebeu’l-Mea’rif, Riyad, 1996. 

İBN TEYMİYYE, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm 

el-Harrânî, Minhacü's-Sünneti'n-Nebeviyye fi Nakzı Kelami'ş-Şia ve'l-Kaderiyye, (Thk., 

Muhammed Reşad Salim), Camatu İmam Muhammed b. Suud el-İslamiyye, Riyad, 

1986. 



92 
 

İBN MÂCE, Muhammed b. Yezîd el-Kavzînî, Sunenu İbn Mâce, (Thk., Muhammed Fuad 

Abdulbâkî), Dâru İhyâi’l-Kutubi’l-Arbi, Ysz., Tsz. 

İBNÜ’L-CEVZÎ, Ebu’l-Ferec Abdurrahman, el-İlelü’l-Mütenâhiye fi’l-Ehâdîsi (ahbâri)’l-

Vâhiye, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1983. 

-------------------, Kitâbu’l-Mevzûât, Thk., Abdurrahman Muhammed Osman, Mektebetu’s-

Selefiyye, Medine, 1966. 

-------------------,  el-Ḳussâs ve’l-Müẕekkirûn, Mektebu’l-İslami, Beyrut, 1983. 

İBNÜ’N-NECCÂR el-FÜTÛHÎ, Muhammed b. Ahmed b. Abdilazîz, Şerḥu’l-Kevkebi’l-

Münîr (Muhtasaru’t-Tahrir), Vizaretu Evkafi Suudiyye, Riyad, 1993, II. 

İNCE, İrfan “SİNDÎ, Muhammed Âbid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

XXXVII, İstanbul, 2009. 

İSFAHÂNÎ, Ebû Nuaym, Hilyetu’l-Evliyâ ve Tabakâtu’l-Asfiyâ, Dâru’l-Kutubi’lİlmiyye, 

Beyrut, 1988. 

KADI EBÜ'L-FADL İYÂZ b. Musa b. İyâz el-Yahsubi, El-İlma' ila Ma'rifeti Usuli'r-Rivaye, 

Daru’t-Turas, Kahire, 1970. 

KARADUMAN, Fatma Tuğut Peygamberi Dışlayan Bir İslâm Anlayışının Yaşanabilirliği, 

(Yüksek Lisans Tezi), Cumhuriyet Üniversitesi Soyal Bilimler Enstitüsü, Sivas, 2011. 

KAVUKÇÎ, Ebu’l-Mehâsin, El-İtimad Fi'l İtikad, Thk., Zeyad Hamdan, Müessesetu’l-

Kutubi’s-Sekâfiyye, Beyrut, 1997.  

-----------------, Kifayetu’s-Sıbyan fima Yecibu Min Akaidi’l-İman ve Amelu’l-Erkan, Matbaatu 

İdaretu’l-Burhan, -İskenderiyye, tsz. 

------------------, el-Lü’lü’ü’l-Marsû‘ fimâ lâ Asle Lehû ev Biaslihî el- Mevzû,(Thk., Fevvâz 

Ahmed Zemirulî), Dâru’l-Besâiri’l-İslâmiyye, Beyrut, 1994. 

KAYA, Murat, Mevzû Hadis Kültüründe Sûfî Müellifler, (Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi), Van, 2016. 



93 
 

KEHHÂLE, Ömer Rızâ, Mu’cemu’l-Müellifîn Terâcimu Musannifi’l-Kutubi’l-Arabî, 

Müessesetu’r-Risâle, Beyrut, 1993. 

KERMÎ, Mer‘î b. Yusuf el-Makdisî, el-Fevâidu’l-Mevzûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevzûa,(Thk., 

Muhammed b. Lutfi es-Sabbâğ), Dâru’l-Verrâk, Beyrut, 1998. 

KETTÂNÎ, Abdulhayy b. Abdulkebîr, Fihrisu’l-Fehâris ve’l-Esbât, Thk., İhsan Abbâs, 

Dâru’l-Ğarbu’l-İslâmî, Beyrut, 1982. 

-------------------- er-Risâletu’l-Mustatrafe li Beyâni Meşhûri Kutubi’s-Sunneti’l-Müşerrefe, 

Daru’l- Beşairu’l-İslamiye, Beyrut, 1993. 

KILAVUZ, Ahmet Saim “Bâcûrî”, DİA, IV, İstanbul, 1991. 

KIRBAŞOĞLU, M.Hayri, Alternatif Hadis Metodolojisi, Otto, Ankara, 2002. 

KOÇYİĞİT, Talat, Hadis Tarihi, A.İ.Ü.F. Yay., Ankara, 1988. 

LEKNEVÎ, Ebû’l-Hasenât Abdulhay, el-Asâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevzûa, (Thk. 

Muhammed es-Saîd b. Besyûnî Zağlûl), Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1984. 

MAKDÎSÎ, Muhammed b. Tâhir, Ma’rifetu’t-Tezkire fi’l-Eḥâdîssi’l-Mevzûʿa, Müessesetu’l-

Kutubi’s-Sekâfiyye, Beyrut, 1985. 

MER’AŞLİ, Yusuf b. Abdurrahman, Nesru’l- Cevahir ve’d- Durer fi’l- Ulemai karni Rabii’l- 

Aşere, Daru’l Marife, Beyrut, 1427.  

MUNÂVÎ, Muhammed Abdurraûf, Feyzu’l-Kadîr Şerhu Câmii’s-Sağîr, Dâru’l- Ma’rife, 

Beyrut, 1972. 

MUSLİM, Ebu’l-Huseyn İbnu’l-Haccâc, Sahihu Muslim me’a Şerhihi İkmâlu İkmâli'l-Mu'lim, 

Şrh., Ebu Abdillah Muhammed İbnu Halîfe el-Mâlikî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 

Tsz. 

NEBHANİ, Yusuf b. İsmail, Camiu Keramati’l- Evliya, Merkez Ehl-i Sünnet Berekati Rıza, 

Hindistan, 2001. 

NEVEVÎ, Yahya b. Şeref, Sahîhu Muslim b. Şerhi’n-Nevevî, Matbaatu’l-Mısrıyye, Kahire, 

1969, I. 



94 
 

NEVFEL, Abdullah Habib, Kitabu Teracimu Ulemai Trablus ve Udebaiha, Matbaatu’l- 

Hadare, Trablus, 1929. 

ÖNGÖREN, Reşat “Tarikat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XL, İstanbul, 2011. 

ÖZEL, Ahmet Murat, “Şazeliyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XXXVIII, 

İstanbul, 2010. 

RAMEHÜRMÜZÎ, Ebu Muhammed el-Hasan b. Abdurrahman b. Hallad el-Farisi, el-

Muhaddisu’l-Fasl Beyne’r-Ravi ve’l-Va’î, Daru’l- Fikr, Beyrut, 1984. 

SAĞÂNÎ, Radıyyüddîn, ed-Durru’l-Multekat fî Tebyîni’l-Ğalat ve Nefyi’l-Lağat, (Thk., 

Ebu’l- Fidâ Abdullah el-Kâdî), Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1985. 

SAN’ÂNÎ, Muhammed b. İsmail b. Muhammed, Tavdîhu’l-Efkâr li Mea’nî Tenkîhi’l-Enzâr, 

Mektebetu İbn Teymiye, Kahire, 2010. 

SEHÂVÎ, Ebu’l-Hayr Muhammed b. Abdirrahmân, el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîri 

mine’l-Ehâdîsi’l-Muştehira ale’l-Elsine,(Thk., Abdullah Muhammed Sıddîk-

Abdulvehhâb Abdullâtif), Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1979. 

SEMHÛDÎ, Ebu’l-Hasan Nureddîn Ali b. Ahmed, el-Ğummâz ale’l-Lummâz fi’l-Mevzuati’l 

Meşhurat, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1986. 

SIBT İBNÜ’l-ACEMÎ, Ebü’l-Vefâ Burhânüddîn et-Trâblusî el-Halebî, el-Keşfu’l-Hasîs 

ammen Rumiye bi-Vaz’i1-Hadîs, Mektebetu’l-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 1987. 

SİDDÎK HÂN, Ebü’t-Tayyib, Muhammed Siddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî el-Kannevcî, 

Ebcedü’l-Ulûm, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1889. 

SÜNBÂVÎ, el-Emiru’l-Kebîr Muhammed b. Ahmed el-Maliki, en-Nuhbetu’l-Behiyye li’l- 

Ehâdîsi’l-Mekzûbe alâ Hayri’l-Beriyye, el-Mektebetu’l-İslâmî, Ysz., Tsz.. 

SUYÛTÎ, Celâleddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr, Durer’'l-Müntesire fi’l Ehâdisi’l-Müştehire, 

Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1988. 

---------------------, Katfü’l-ezhâri’l-Mütenâsire fi’l-Ahbâri’l-Mütevâtire,Mektebu’l-İslami, 

Beyrut, 1958. 



95 
 

---------------------, Tahzîru’l-Havâs min Ekâzîbi’l-Kussâs,(Thk., Muhammed es-Sabbâğ), 

Mektebetu’l-İslâmî, Beyrut, 1984. 

---------------------, Tedrîbu’r-Râvî fî Şerhi Takrîbi’n-Nevevî, (Thk., Muhammed b. Riyâd el-

Ahmed), Mektebetu’l-Asriyye, Beyrut, 2011. 

---------------------, el-Leâliu’l-Mesnûa fi’l-Ehâdîsi’l- Mevzûa, Dâru’l-Marife, Beyrut, Tsz. 

---------------------, Zeylu Tabakâti’l-Huffaz li’z-Zehebî, (Ebu’l-Mehâsin el-Huseynî ed-

Dımeşkî’nin Zeylu Tezkireti’l-Huffâz adlı eserinin içerisinde), Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut, Tsz. 

ŞENEL, Abdulkadir, “Kavukcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XXV, İstanbul, 

2002. 

ŞEVKÂNÎ, Muhammed b. Ali, el-Fevâidu’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’d-Daîfeti ve’l-

Mevzûa,(Thk., Rıdvan Câmi Rıdvan), Mektebetu Nezzâr Mustafa el-Bâz, Mekke, 1415. 

TARTI, Nevzat, Muhtasar Hadis İlimleri ve Usûlü, Otto Yayınları, Ankara, 2015. 

TAYÂLİSÎ, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd, Müsned, Daru Hicr, Mısır, 1999. 

TİRMİZİ, Ebu İsa Muhammed b. İsa b. Sevra, Sünenu’t-Tirmizi, Çağrı Yayınları, İstanbul, 

1992. 

TOMAR, Cengiz, “Trablusşam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, . XLI, İstanbul, 

2012. 

ULUDAĞ, Süleyman, “Abdüsselâm b. Meşiş el-Hasenî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, I, İstanbul, 1988. 

YILDIRIM, Enbiya “İbnu’l-Cevzi’nin Hadisçiligine Genel Bir Bakış”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, X, Sayı: 1, Sivas, 2006. 

ZEHEBÎ, Osman b. Kaymaz, Mîzânu’l-İ’tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, (Thk., Ali Muhammed 

Muavved –Adil Ahmet Abdulmevcûd), Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1995. 

ZEKİ, Muhammed Mucahid,  el- A’lamu’ş- Şarkiye fi’l- Mieti’r- Rabiati Aşereti’l- Hicriyye, 

Daru’l-Garbu’l-İslami, Beyrut, 1949. 



96 
 

ZERKÂNÎ, Muhammed bin Abdülbâkî bin Yûsuf bin Ahmed bin Alvân, Muhatasaru’l-

Makasıdü’l-Hasene fî Beyâni Kesîrin mine’l-Ehâdîsi’l-Müştehire ale’l-Elsine, 

Mektebetu’l-İslami, Riyad, 1981. 

ZEYYATÎ, Süleyman Rasd el-Hanefî, Kenzü’l-Cevher fi Târîhi’l-Ezher, Matbaatu Hindiyye, 

Mısır, 1320. 

ZİRİKLÎ, Hayreddîn, el-A’lâm Kâmûsu Terâcim li Eşhuri’r-Ricâli ve’n-Nisâi mine’l- Arabi 

ve’l-Musta’rabîn ve’l-Muşteşrikîn, Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 2002.  


