
 

 

 

 

T.C. 

HATAY MUSTAFA KEMAL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

GÖÇ ARAŞTIRMLARI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

MÜZİĞİN GÖÇMENLERİN BÜTÜNLEŞME 

SÜRECİNDEKİ KATKILARI: HATAY NARLICA 

MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Hazırlayan 

Aydın ATEŞ 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. İsa KALAYCI 

 

 

 

 

 

Hatay-2021 
 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

T.C. 

HATAY MUSTAFA KEMAL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

GÖÇ ARAŞTIRMALARI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

MÜZİĞİN GÖÇMENLERİN BÜTÜNLEŞME 

SÜRECİNDEKİ KATKILARI: HATAY NARLICA 

MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

 

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Hazırlayan 

Aydın ATEŞ 

Orcid: 0000-0003-1940-9319 

 

 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. İsa KALAYCI 

 

 

 

Hatay-2021



 

 

ONAY 
 

Aydın ATEŞ tarafından hazırlanan “MÜZİĞİN 

GÖÇMENLERİN BÜTÜNLEŞME SÜRECİNDEKİ KATKILARI: 

HATAY NARLICA MAHALLESİ ÖRNEĞİ” adlı bu çalışma jüri 

tarafından lisansüstü öğretim yönetmeliğinin ilgili maddelerine göre 

değerlendirilip oybirliği / oyçokluğu ile GÖÇ ARAŞTIRMALARI 

ANABİLİM DALINDA YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul 

edilmiştir. 

 
18/ 06/2021 

 

 
 

Jüri Üyeleri İmza 

Doç. Dr. İsa KALAYCI 

(Tez Danışmanı-Başkan) 

 

 Dr. Öğr. Üyesi Hasan Hakan OKAY (Üye) 
 

 Dr. Öğr. Üyesi Sinan SCHREGLMANN (Üye) 
 

 

 

 

Aydın ATEŞ tarafından hazırlanan “Müziğin Göçmenlerin Bütünleşme 

Sürecindeki Katkıları: Hatay Narlıca Mahallesi Örneği” adlı tez 

çalışmasının yukarıda imzaları bulunana jüri üyelerince kabul edildiğini onaylarım. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                   Doç. Dr. Mustafa Onur KAN 

                               Enstitü Müdürü



 

 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

HATAY MUSTAFA KEMAL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

Bu belge ile bu tezde yer alan bilgilerin tamamının akademik kurallara ve etik 

ilkelere uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Söz konusu kural ve 

ilkelerin gereği olarak tezde yararlandığım eserlerin tamamına uygun bir şekilde 

atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. 30/06/2021 

 

 

 

 

                                          

        Aydın ATEŞ



 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Dünyanın en kadim kentlerinden biri olan Antakya, pek çok medeniyete ev 

sahipliği yapmasının doğal bir sonucu olarak insanların barış içerisinde hayatlarını 

sürdürmekte olduğu bir şehirdir. Buna bağlı olarak da ‘bir arada yaşama kültürü’ 

Antakya ve çevresinde bulunan her bir ferdin seciyesine işlemiş durumdadır. Şehir 

dışından gelenlerin hemen fark edebileceği bu sıcak ve samimi insanlar, 

‘ötekileştirmeye’ hiç mahal bırakmayacak bir biçimde ruhunuzu sarmakta, sizi bu 

kültür şelalesinin içerisine çekmektedir. 2018 yılında Hatay’a müzik öğretmeni 

olarak atanmamızla başlayan süreç, bu muazzam şehrin meskûnlarına dair araştırma 

merakını da beraberinde getirdi. Tam da bu noktada işe, göreve başladığımız Narlıca 

Mahallesi’nde yaşayanların demografik yapısını incelemekle koyulduk. Çalışma 

sahamızdaki en güncel verilerin bulunduğu Suriyeli göçmenler ise yüksek lisans tez 

konumuzun genel çerçevesini oluşturdu.  

Antakya şehir merkeziyle bütünleşik olan Narlıca Mahallesi’nde bulunan 

Suriyeli göçmenlerin birlikte yaşama dair edindikleri tecrübede, müziğin etkilerinin 

ortaya çıkarılması bu çalışmanın amacını oluşturmaktadır. Özellikle göçmenler 

arasında düzenli ve programlı bir şekilde müzik eğitimi alabilen öğrenciler, 

çalışmanın merkezine alınmıştır. Bu tez çalışmasının odağına öğrencilerin 

alınmasında müzik öğretmeni olmamızın tesiri çoktur.  

Bu çalışma müziğin göçmenlerin uyum süreçlerine etkisini Narlıca Mahallesi 

özelinde ele almaktadır. Araştırmanın odağında iki farklı grup bulunmaktadır. Birinci 

grup Narlıca Mahallesi’ndeki ortaokullarda 8.sınıf düzeyinde eğitim gören Suriyeli 

öğrencilerden oluşurken; ikinci grup yine Narlıca Mahallesinde yaşayan ve Suriye’de 

en az ortaöğretim düzeyinde eğitim almış olan yetişkinlerden oluşmaktadır. Birinci 

grubu oluşturan öğrencilerin 8. sınıflardan seçilmesinin nedeni müzik derslerine 

yönelik görüşlerinin öğrenilmesi amacıyladır. Öyle ki pandemi sebebiyle diğer alt 

sınıfların sağlıklı şekilde yüz yüze müzik dersi yapma imkânı olmamıştır. Uzaktan 

eğitimin müzik gibi uygulamalı derslerdeki sınırlılığı düşünüldüğünde bu konuda 

daha uzun bir tecrübeye sahip olan 8. sınıfların seçilmesi anlaşılır olacaktır. İkinci 

grupta bulunan yetişkinlerle yapılacak görüşmelerde Suriye’deki eğitim 

yaşantılarında müzik dersi içeriklerine dair sorular da sorulduğundan, en az 



 

  

ortaöğretim mezunu olma ölçütü baz alınmıştır. Öğrencilerle anket, yetişkinlerle ise 

mülakat yapılmıştır. Pandemi sebebiyle anket uygulaması ve mülakatlar dijital 

ortamda gerçekleştirilmiştir. Yaşanan salgın, hem anket hem de mülakat 

uygulamalarına olan katılımı sınırlandırmıştır. 

Toplam üç ana kısımdan oluşan bu tez çalışmasının Birinci bölümünde; göçle 

ilgili bazı temel kavramlara yer verildikten sonra, Suriyeli göçmenlerin hukuki 

statülerine ve eğitim durumlarına değinilmiştir. İkinci bölümde; göç ve sanat ilişkisi 

üzerinde durulduktan sonra, göç-müzik ilişkisi ele alınmıştır. Üçüncü ve son 

bölümde ise; sahadan elde edilen verilerin karşılaştırmalı analizi yapılmıştır. 

Çalışmanın aydınlatılmasında Ulusal Tez Merkezi’nden, telif ve tetkik eserlerden, 

saha araştırmalarından, Göç İdaresi Genel envanterinden, AFAD verilerinden 

faydalanılmıştır. 

Bu çalışmaya katkı sağlayan Narlıca Cumhuriyet Ortaokulu Müdürü Yalçın 

BALCI’ya; tercümanlığıyla katkı sağlayan Naime Hanım’a, İman Hanım’a ve Nesibe 

Hanım’a; Narlıca Atatürk Ortaokulu Müdürü Ahmet SARP’a, Müdür Yardımcısı 

Hasan YAR’a; okulumuz öğrencilerinden Sedra ve Betül’e ayrı ayrı teşekkür ederim. 

Son olarak araştırmanın her aşamasında desteğini esirgemeyen tez danışmanım Doç. 

Dr. İsa KALAYCI’ya teşekkürü borç bilirim. 

 

 

Hatay-2021        Aydın ATEŞ



 

i  

 

MÜZİĞİN GÖÇMENLERİN BÜTÜNLEŞME SÜRECİNDEKİ KATKILARI: 

HATAY NARLICA MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

Aydın ATEŞ 

Göç Araştırmaları Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2021 

Danışman: Doç. Dr. İsa KALAYCI 

 

 

ÖZET 

2011 yılında Suriye’de başlayan iç savaş, milyonlarca insanın yurtdışına göç 

etmesine neden olmuştur. Hayatlarını kurtarma ve yeni bir yaşama tutunma 

saikleriyle göç eden Suriyeliler, başta Türkiye olmak üzere dünyanın farklı ülkelerine 

sığınmışlardır. Suriyeli göçmenler üzerine yapılan çalışmalar henüz çok yeni ve 

canlıdır. Bu durum, saha çalışmasının olmadığı araştırmalarda yanılma olasılığını 

arTtırmaktadır. 

Bu tez çalışması, Hatay’ın Narlıca Mahallesi’nde yaşayan Suriyeli 

göçmenlerin birlikte yaşam kültürüne alışmalarında, müziğin etkileri üzerine 

odaklanmıştır. Bilhassa Narlıca Mahallesi’nde bulunan ve Suriyeli öğrencilerin 

yoğun olduğu iki ortaokulda 8. sınıf öğrencilerle anket çalışması yürütülmüştür. 

Ayrıca aynı bölgede yaşayan yetişkinlerle de mülakat yapılmıştır. Araştırma içerik 

olarak müzik olgusunun ve müzik derslerinin göçmenlerin uyum süreçlerine olan 

etkisine dair veriler toplamanın yanında katılımcıların müziğe yönelik farklı 

görüşlerini de kapsamaktadır. 

Toplumsal uyumun toplumu bir arada tutan bir yapışkan olduğu göz önüne 

alındığında, eğitimin de bu toplumsal yapıya bir çimento gibi katkı sağladığı 

söylenebilir. Burada kurulan analoji eğitim-birey-bütünleşme üçlemesinin toplumsal 

uyum ve huzurun elde edilmesi bakımından önemini göstermektedir. Bundan dolayı, 

bu tez çalışmanın özgün değerini; okullaşan Suriyeli göçmenlerin uyum 

problemlerine odaklanarak müzik dersi özelinde uyum süreçlerini irdelemesi, 

müziğin ve müzik derslerinin uyum sürecine etkilerini ortaya koyması, yetişkinlerin 

uyum sürecinde müzik perspektifinden bakması gibi etkenler ortaya koymaktadır. 

 



 

ii  

Araştırmada karma araştırma yöntemleri kullanılmıştır. Literatür taramasıyla 

gerekli arka plan oluşturulduktan sonra anket ve mülakat tekniğinin kullanılmasına 

karar verilmiştir. Toplam 30 anket sorusu hazırlanmış ve bu sorular Narlıca 

Mahallesi’nde ortaokul 8.sınıfta eğitim gören Suriyeli öğrencilere dijital ortamda 

uygulanmıştır. Yetişkinler için oluşturulan yarı yapılandırılmış mülakatta, 

görüşmecilere on-line olarak 11 soru yönlendirilmiştir. Hem anket hem görüşme 

sorularının Arapça çevirisi yapılmış, her aşamada tercüman desteği alınmıştır. 

Sonuçlar frekans tablo ve grafiklerle ifade edilmiş ve yorumlanmıştır. 

Bu çalışmayla uzun vadede göçmenlerin uyum süreçlerine katkı sağlayacak 

projeler üretilmesi hedeflenmiştir. Araştırmadan elde edilecek bulgular ışığında 

müzik derslerinde kültürlerarası müzik eğitimi anlayışının benimsenip yeni 

içeriklerin üretilmesine katkı sağlama, farkındalık oluşturma amaçlanmıştır. Her 

kültürün biricik ve değerli olduğunun benimsendiği eğitim ortamlarının 

oluşturulması, toplumsal barışa ve bütünleşmeye de katkı sağlayacaktır.  

 
 

ANAHTAR KELİMELER 

Göç, Müzik ve Bütünleştirme, Müzik ve Göçmen,  Kültürlerarası Müzik Eğitimi, 

Etnomüzikoloji, Müzik Sosyolojisi



 

iii  

 

THE CONTRIBUTION OF MUSIC TO THE INTEGRATION PROCESS OF 

THE MIGRANTS: THE CASE OF HATAY NARLICA 

Aydın ATEŞ 

Department of Migration Studies, Master Thesis, 2021 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Isa KALAYCI 

 

ABSTRACT 

The civil war that started in Syria in 2011 caused millions of people to 

emigrate abroad. Syrians who migrated with the motives of saving their lives and 

holding on to a new life took shelter in different countries of the world, especially 

Turkey. Studies on Syrian immigrants are still very new and vibrant. This increases 

the likelihood of being mistaken in studies where fieldwork is not available. 

This thesis study focuses on the effects of music on Syrian immigrants living 

in Narlıca Neighborhood of Hatay to get used to living together. A questionnaire 

study was conducted with 8th grade students especially in two secondary schools in 

Narlıca Quarter where Syrian students are concentrated. In addition, interviews were 

conducted with adults living in the same area. In addition to collecting data on the 

effects of the phenomenon of music and music lessons on the adaptation processes of 

immigrants, the research also includes the different attitudes of the participants 

towards music. 

Considering that social harmony is the glue that holds society together, it can 

be said that education contributes like a cement to this social structure. The analogy 

established here shows the importance of the education-individual-integration trilogy 

in terms of achieving social harmony and peace. Therefore, the original value of this 

thesis study; Schooling Syrian immigrants focus on the adaptation problems, 

examine the adaptation processes specific to the music lesson, reveal the effects of 

music and music lessons on the adaptation process, and the adults' view from the 

perspective of music in the adaptation process. 

Qualitative research methods were used in the research. After creating the 

necessary background with the literature review, it was decided to use the 

questionnaire and interview technique. A total of 30 questionnaire questions were 



 

iv  

prepared and these questions were applied digitally to Syrian students studying in the 

8th grade of secondary school in Narlıca District. In the semi-structured interview 

created for adults, 11 questions were directed to the interviewers on-line. Both the 

questionnaire and the interview questions were translated into Arabic, and the 

support of an interpreter was received at every stage. Results are expressed and 

interpreted in frequency tables and graphs. 

With this study, it is aimed to produce projects that will contribute to the 

integration processes of immigrants in the long term. In the light of the findings of 

the research, it was aimed to adopt the understanding of intercultural music education 

in music lessons and to contribute to the production of new contents and to raise 

awareness. Creating educational environments in which every culture is unique and 

valuable will also contribute to social peace and harmony. Thus, it was concluded 

that immigrants are effective in social adaptation through music. 

 

 

KEYWORDS 

Migration, Music and Integration, Music and İmmigration, Intercultural Music 

Education, Ethnomusicology, Music Sociology. 



 

v  

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ........................................................................................................................................ i 

ABSTRACT............................................................................................................................ iii 

TABLOLAR LİSTESİ ........................................................................................................... vii 

GRAFİKLER LİSTESİ .......................................................................................................... vii 

FOTOĞRAFLAR LİSTESİ .................................................................................................. viii 

RESİMLER LİSTESİ ........................................................................................................... viii 

KISALTMALAR .................................................................................................................... ix 

 

 

GİRİŞ 

Araştırmanın Amacı ve Önemi ............................................................................................ 1 

Yöntem ve Metodoloji ......................................................................................................... 2 

Araştırmanın Evreni, Örneklem Grubu ve Sınırlılıkları ...................................................... 3 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SURİYELİLERİN GÖÇÜ, STATÜLERİ VE EĞİTİM DURUMLARI  

1.1. Suriye Göçü Süreci ....................................................................................................... 6 

1.2. Suriyeli Sığınmacılar ve Hukuki Statüleri .................................................................. 10 

1.3. Hatay ve Suriye Göçü ................................................................................................. 18 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MÜZİK VE GÖÇ İLİŞKİSİ 

2.1. Sanat ve Müzik Kavramı ............................................................................................ 30 

2.2. Göç ve Sanat İlişkisi ................................................................................................... 31 

2.3. Müziğin Birlikte Yaşama Kültürüne Katkısı .............................................................. 35 

2.4. Kültürel Kimliğin Korunmasında Müziğin Rolü ........................................................ 38 

2.5. Çok Kültürlülük, Kültürlerarası Eğitim ve Müzik ...................................................... 42 

2.6. Sosyal Bir Sistem Olarak Eğitim ve Müzik Eğitimi ................................................... 48 

2.7. Etnomüzikoloji ve Göçmenin Müziği ......................................................................... 55 

2.8. Müzik Sosyolojisine Kısa Bir Bakış ........................................................................... 58 

2.9.  Bellek, Müzik ve Travmatik Anlatı ........................................................................... 59 

2.10. Müzik Psikolojisi ...................................................................................................... 65 

2.11. Bütünleştirme ............................................................................................................ 67 

 

 

 



 

vi  

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SURİYELİ ÖĞRENCİLERİN MÜZİK DERSLERİNE YÖNELİK GÖRÜŞLERİ 

3.1. Anket Verilerine Göre Suriyeli Öğrenciler ................................................................. 71 

3.2. Narlıca Mahallesi’ndeki Yetişkinlerin Müziğe Dair Görüşleri ................................... 95 

SONUÇ VE TARTIŞMA .................................................................................................. 102 

BİBLİYOGRAFYA ........................................................................................................... 105 

DİZİN .................................................................................................................................. 110 

EKLER ............................................................................................................................... 112 

 



 

vii  

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1. Türkiye’deki Suriyelilerin Yaş Grupları (10 Ekim 2014) ......................................... 9 

Tablo 2. Hatay’da Geçici Barınma Merkezlerindeki Suriyeli Sığınmacılar (Nisan 2016).... 20 

Tablo 3. Hatay’da İlçelere Göre Nüfus ve Barınma Merkezi Dışı Suriyeli Sığınmacı Sayısı 

(Nisan 2016)........................................................................................................................... 21 

Tablo 4. Hatay’da Yaşayan Suriyeli Sığınmacıların Okullaşma Durumu............................. 22 

 

GRAFİKLER LİSTESİ 

Grafik 1. 2014 Yılında Suriyelilerin Sığındıkları Ülke Nüfuslarına Oranları ........................ 7 

Grafik 2. Türkiye’de Yıllara Göre Geçici Koruma Kapsamındaki Suriyeliler (2020) ........... 8 

Grafik 3. Geçici Barınma Merkezleri İçinde Ve Dışında Kalan Suriyeli Sığınmacılar (2020)

 ................................................................................................................................................. 8 

Grafik 4. Türkiye’deki Suriyelilere Ait Yaş Piramidi............................................................. 9 

Grafik 5. Suriyelilerin Genel Eğitim Durumu (2016) ........................................................... 23 

Grafik 6. Devlet Okullarındaki Suriyeli Öğrencilerin İllere Göre Dağılımı ......................... 28 

Grafik 7. Ankete Katılan Suriyeli Öğrencilerin Cinsiyet Oranları (%) ................................ 71 

Grafik 8. Suriyeli Öğrencilerin Doğum Yerleri (%) ............................................................. 72 

Grafik 9. Müziğin Birleştiriciliğine Dair Düşünce Oranları (%) .......................................... 73 

Grafik 10. Müziğin Ön Yargıları Kırıp-Kırmadığına Dair Düşünceler (%) ......................... 74 

Grafik 11. Müziğin Birlikte Yaşamaya Katkısına Dair Düşünceler (%) .............................. 74 

Grafik 12. Müziğin Yeni Bir Kültüre Uyum Sağlamadaki Etkisine Dair Düşünceler (%) ... 75 

Grafik 13. Müzik Derslerinin Türkiye’ye’ye Alışma Sürecine Etki Düzeyine Dair Görüşler 

(%) ......................................................................................................................................... 76 

Grafik 14. Müzik Derslerinin Türkçe Öğrenmeye Etkisine Dair Düşünceler (%) ............... 77 

Grafik 15. Müzik Derslerinin Çevreyle Uyum Sürecine Etkisine Dair Anket Verileri (%) . 78 

Grafik 16. Müzik Derslerinin Çevreyle İletişime Etkisine Dair Anket Verileri (%) ............ 79 

Grafik 17. Müzik Derslerinin Okula Uyum Sağlamaya Sürecine Etkisine Dair Görüşler (%)

 ............................................................................................................................................... 80 

Grafik 18. Müziğin Derslerinin Diğer Derslere İlgi Oluşturmasına Dair Anket Verileri (%)

 ............................................................................................................................................... 81 

Grafik 19. Müzik Derslerinin Sınıf İçi Arkadaşlık Bağlarına Etkisine Dair Anket Verileri 

(%) ......................................................................................................................................... 82 

Grafik 20. Müzik Derslerinin Sınıf İçi İletişime Etkisine Dair Anket Verileri (%) ............. 82 

Grafik 21. Müzik Derslerinin Okul İçi Sosyal Etkinliklere Katılma Süreçlerine Etkisine Dair 

Görüşler (%)........................................................................................................................... 83 

Grafik 22. Müzik Öğretmeniyle Kurulan İletişime Dair Anket Verileri (%) ....................... 85 

Grafik 23. Müzik Öğretmeninden Arapça Şarkı Söyleme Beklentileri (%) ......................... 85 



 

viii  

Grafik 24. Müzik Dersinde Arapça Şarkı Öğretimine Yönelik Beklenti Oranları (%)......... 86 

Grafik 25. Katılımcıların Bir Orkestrada Yer Alma Beklentilerine Dair Anket Verileri (%)87 

Grafik 26. Farklı Dillerde Şarkı Söyleme Beklenti Oranları (%) ......................................... 87 

Grafik 27. Katılımcıların Türk Marşlarını Seslendirmeye Yönelik Görüşleri (%) ............... 88 

Grafik 28. Kökensel Kahramanlık Şarkı-Türkülerine Yönelik Görüşleri (%) ...................... 89 

Grafik 29. Suriye Müzik Kültürüne Ait Enstrümanları Tanıma İsteğine Dair Oranlar (%) . 89 

Grafik 30. Müziğin Bireyde Yarattığı Hissiyata Dair Veriler (%)........................................ 92 

Grafik 31. Müziğin Bireyin Kendini İfade Etmesine Etkisine Dair Kanaat Oranları (%) .... 93 

Grafik 32. Müziğin Özgüven Gelişimine Etkisine Dair Anket Verileri (%) ........................ 93 

 

 

FOTOĞRAFLAR LİSTESİ 

Fotoğraf 1. Suriyeli Kadınlar Korosu ................................................................................... 64 

Fotoğraf 2. Suriyeli Kadınlar Korosu ................................................................................... 65 

 

 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1. Reena Saini Kallat’ın “İsimsiz” Çalışması ............................................................. 33 

Resim 2. Tammam Azzam’ın “Özgürlük Graffiti” Çalışması ............................................... 34 

Resim 3. Issam Kourbaj’ın “Kaybedilen Başka Bir Gün” İsimli Çalışması ......................... 35 

 

 

 

 

 



 

ix  

KISALTMALAR 

AB   : Avrupa Birliği 

ABD   : Amerika Birleşik Devletleri 

AFAD   : Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı 

BMMYK (UNHCR) : Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği (United  

  Nations High Comissioner for Refugees) 

EGM   : Emniyet Genel Müdürlüğü 

GEM   : Geçici Eğitim Merkezi 

GİGM   : Göç İdaresi Genel Müdürlüğü 

GKY   : Geçici Koruma Yönetmeliği 

IOM   : International Organization for Migrations (Uluslararası Göç  

  Örgütü 

İKGV   : İnsan Kaynağını Geliştirme Vakfı 

MEB   : Milli Eğitim Bakanlığı 

OAU   : Organization of African Unity (Afrika Birliği Örgütü) 

PICTES  : Project on Promoting Integration of Syrian Kids into the  

Turkish Education System (Suriyeli Çocukların Türk Eğitim 

Sistemine Entegrasyonunun Desteklenmesi Projesi 

SEK   : Suriye Eğitim Komisyonu 

SSCB   : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

UNICEF  : United Nations International Children’s Emergency Fund 

  (Birleşmiş Milletler Çocuklara Yardım Fonu)   

YÖK   : Yükseköğretim Kurulu 

YÖBİS  : Yabancı Öğrenci Bilgi İşletim Sistemi 

YTB   : Yurtdışı Türkler Başkanlığı 

YUKK  : Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu 

 

 

 



 

 

 

GİRİŞ 

2011 yılında başlayan iç savaştan ötürü Suriye Arap Cumhuriyeti’nin farklı 

bölgelerinden, en uzun kara sınır komşusu olan Türkiye’ye ciddi bir göçmen akımı 

gerçekleşmiştir. Öyle ki Suriye’den komşu ülkelere doğru gerçekleşen bu göç 

hareketliliği, Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği (BMMYK) 

tarafından yakın tarihte görülen en büyük göç hareketi olarak nitelendirilmiştir 

(Yıldız, 2018: 1). Jeostratejik konumundan dolayı bir transit göç ülkesi olan Türkiye 

için bu süreçte yeni göç politikaları üretmek, göçmen konularında kurumsallaşmak, 

eğitim ve uyum siyasaları üretmek bir zorunluluk haline gelmiştir. 

Eğitimin, ‘birlikte yaşam’a olan pozitif katkıları ve bu iki kavram arasındaki 

güçlü ilişki düşünülerek, eğitimin işlevi daha iyi anlaşılmalıdır. Bu nedenle 

Türkiye’de geçici koruma statüsü verilen Suriyeli göçmenlerin yetiştirilmelerinde 

‘kayıp bir nesil’ olmamaları adına, özellikle eğitim alanında önemli adımlar 

atılmıştır. Bu bağlamda Geçici Eğitim Merkezleri (GEM) ve Promoting Integration 

of Syrian Children to Turkish Education System (PICTES) bunlardan bazılarıdır. 

Göçmenlerin okullaşmasına yönelik gerek ulusal gerekse uluslararası boyutta 

yürütülen bu politikaların nihai amacı, göçmen çocukların çocuk işçiliği, suça 

sürüklenme, çeteleşme, madde bağımlılığı, ihmal ve istismar, çocuk yaşta evlilikler, 

akran zorbalığı, dışlanma, ayrımcılık gibi durumlarla karşı karşıya kalmalarını 

engellemektir (Gencer, 2017: 845). 

Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Müziğin ortak bir payda olması, kültürel bağları güçlendirme işlevine sahip 

bulunması, bu çalışmanın motivasyon kaynağı olmuştur. Bu motivasyondan 

hareketle Hatay Narlıca Mahallesi’ndeki ortaokullarda eğitim gören Suriyeli 

göçmenlerle yapılan anket çalışması ve yine bu mahallede ikamet eden Suriyeli 

yetişkinlerle yapılan görüşmelerle müzik olgusunun onların uyum süreçlerine etkisi 

araştırılmıştır. Gerek anket çalışmasında gerekse mülakatlarda verilen yanıtlar, 

müziğin göçmen için önemli bir uyum sağlama aracı olduğunu göstermiştir. 

 



 

2  

Bu çalışma, Hatay Narlıca Mahallesi’ndeki ortaokullarda eğitim gören 

Suriyeli göçmen çocukların uyum süreçleri odağa alınarak, onların okula ve çevreye 

uyum sağlama süreçlerine müzik ve müzik dersinin etkisini ortaya koymak 

amaçlanmıştır. Bununla birlikte yarı yapılandırılmış görüşme formlarıyla Narlıca 

Mahallesi’nde yaşayan Suriyeli yetişkinlerin uyum süreçlerinde müziğin işlevine dair 

etkileri üzerinde durulmuştur. Bu vesileyle müziğin, hem yetişkinler hem de okul 

çağındakiler üzerindeki etkilerine ayrı ayrı yer verilerek, programlı müzik dersiyle 

serbest müzik dinleme arasındaki frekanslar mukayeseli bir biçimde analiz edilmiştir. 

Böylece Suriyeli göçmenlerin Türkiye’deki müzik dinleme tercihleri ve pratikleri 

hakkında bilgi alınmıştır. Ayrıca bu görüşmelerle Suriye müzik müfredatı ve 

uygulamalarına dair veriler toplanarak Türkiye’de okullaşan Suriyeli çocuklara 

yönelik müzik dersi içerik üretimine dair önerilerde bulunulması da çalışmanın 

hedeflerindendir. 

Bu çalışmaya ihtiyaç duyulmasının nedeni göç, müzik ve bütünleştirme 

konusunda literatürde yeterince çalışma bulunmamasıdır. Yapılan bu çalışma, gerek 

Suriye’li öğrenciler özelinde göçmenlerin eğitim ve bütünleşme süreçlerinde müziğin 

işlevinin araştırılması, gerekse Suriye’li yetişkinler özelinde göçmenlerin yeni 

yaşantılarını kurma sürecinde müziğin etkisinin araştırılması açısından önemlidir. 

Araştırmadan elde edilen bulgular, göçmen çocukların kayıp birer nesil olarak 

yetişmemesi ve göçmenleri de kapsayacak yeni müzik dersi içeriklerinin üretimine 

kaynak teşkil etmesi bakımından önem taşımaktadır. 

Bu çalışmayı göçle ilgili diğer çalışmalardan ayırt eden en önemli özellik göç 

olgusunun müzik ve müzik dersi özelinde araştırılmasıdır. Öyle ki göç ve 

bütünleştirmeye yönelik bir çok kaynak mevcut iken göç, müzik ve bütünleştirme 

konulu kaynakların sayısı oldukça sınırlıdır. 

Yöntem ve Metodoloji 

Okullaşan Suriyeli göçmen öğrencilerin gerek eğitim gördükleri okullarda 

gerekse sosyal çevreleriyle daha uyumlu hale gelebilmelerine katkı sağlayan müzik 

dersi içeriklerinin üretilmesi için müzik psikolojisi, müzik sosyolojisi, 

etnomüzikoloji, gibi kavramlar üzerinde durulmuştur. Ayrıca müzik dersleri 

içeriklerinin göçmenler bağlamında yeniden düzenlenmesi ile onların yerel halk ile 

daha sağlıklı ilişkiler kurabilmeleri, aidiyet duygusuna sahip olmaları, topluma uyum 



 

3  

sağlamaları hedeflenmiştir. Çalışmada göç, göçmenlerin eğitimi ve müzik bilimiyle 

ile ilgi bazı temel kavramlara da yer verilip kuramsal bir yaklaşım benimsenerek 

okuyucunun bilgilendirilmesi, bu şekilde de konuya bir bütün olarak ve farklı 

açılarından bakılmasının gerekliliği üzerinde durulmuştur. 

Bu çalışma, alan olarak sosyal bilimlerin içinde yer alması itibariyle ağırlıklı 

olarak nitel araştırma yöntemi kullanılmış olsa da araştırmanın verilerinin ifade 

edilme sürecinde nicel araştırma yöntemlerinden de faydalanılmıştır. Bu durumda 

araştırmanın karma araştırma yöntemleriyle (yakınsak) gerçekleştirildiği sonucuna 

ulaşılabilir. Veri toplama araçları olarak anket ve yarı yapılandırılmış görüşme 

tekniği kullanılmıştır. Anket için hazırlanan 30 soru hem Arapça hem de Türkçe 

olarak bir arada verilmiş bu suretle öğrencilerin anlama-cevaplama düzeyleri 

artırılmaya çalışılmıştır.  Mülakat için ise yarı yapılandırılmış 11 soru hazırlanmıştır. 

Pandemi sürecinden dolayı anket uygulaması ve görüşmeler dijital ortamda 

gerçekleştirilmiştir. Çalışma telif ve tetkik eserlerle de desteklenmiştir. 

 Araştırmanın Evreni, Örneklem Grubu ve Sınırlılıkları 

Müziğin göçmenlerin uyum süreçlerine katkısının araştırıldığı bu çalışmanın 

evreni Hatay Antakya Narlıca Mahallesi, örneklem grubu ise bu mahallede bulunan 

ve Suriyeli göçmenlerin en yoğun olduğu ortaokullar ve mahallede yaşayan Suriyeli 

yetişkinler olmuştur. Anket çalışması Hatay Narlıca Mahallesindeki ortaokullarda 

eğitim gören 8. sınıf Suriyeli öğrencilerle sınırlı tutulmuştur. Bunun nedeni ise 

yaklaşık 4 yıl boyunca sistematik bir şekilde müzik eğitimi almalarıdır. Alt sınıflara 

göre daha uzun süredir müzik dersi görmelerinden dolayı müzik dersine yönelik 

görüşleri konusunda daha sağlıklı ve güvenilir bilgi edinilmesini sağlamıştır. Bu 

durum ise öğrencilerin anket sorularına verecekleri cevaplarda çalışmanın 

güvenirliğini arttırmıştır. Çalışmada sadece ortaokullardaki müzik derslerine 

odaklanılmıştır. Bazı öğrencilerin velilerinin ankete katılmalarına izin vermeme 

durumu bu çalışmaya katılan öğrenci sayısını sınırlı kılmıştır. Ancak elde edilen 

veriler çıkarımda bulunmak için yeterli istatistiki sonuçları ihtiva etmiştir. Çalışma 

alanında, okulların belirlenmesi hususunda ‘aktif olarak müzik öğretmenlerinin görev 

aldığı ve müzik derslerinin düzenli işlendiği okullar’ tercih edilmiştir. Anket 

çalışmasına toplam 41 öğrenci katılım sağlamıştır. 



 

4  

Mülakat katılıcıları ise ortaöğretimini Suriye’de tamamlamış yetişkinler 

arasından rastgele seçilmiştir.  Katılımcıların seçilmesinde ortaöğretim ölçütünün 

kullanmasının nedeni müzik dersleri içeriklerine dair bilgi edinmektir. Görüşmeye 

toplam 12 Suriyeli yetişkin katılım sağlamıştır. Yetişkinlerle yapılan bu 

görüşmelerde pandemi sürecinin etkisiyle katılım beklenenin altında olmuştur. 

Ayrıca bölgenin dezavantajlı bir bölge oluşu, sosyo-kültürel faktörler, günlük yaşam 

pratiklerinde kadın göçmenlerin daha az ulaşılabilir olmasından ötürü kadın 

göçmenlerin katılımının sınırlı olduğu düşünülmektedir. 

a) Veri Toplama Araçlarının Hazırlanması 

Anket uygulaması için hazırlanan 30 soru katılımcıların müziğe, müziğin 

etkileşime, uyum süreçlerine, müzik derslerine ve öğretmenlerine yönelik görüşlerini 

ortaya çıkaracak şekilde sade ve anlaşılır bir şekilde hazırlanmıştır. Katılımcıların her 

ne kadar Türkiye’de eğitim görseler dahi Türkçe konusundaki eksiklikleri olabileceği 

düşünülerek anket sorularının Arapça çevirisi de yapılmıştır. Ayrıca bazı anket 

soruları farklı kelimelerle yinelenerek sorulmuştur. Böylece katılımcıların sorulara 

verdikleri cevabın içtenliği ve tutarlılığı ölçülmüştür. 

Yarı yapılandırılmış görüşme soruları da benzer şekilde katılımcıların uyum 

süreçlerini, müziğe karşı görüşlerini ortaya koyacak şekilde hazırlanmıştır. Benzer 

şekilde sorular hem Türkçe hem de Arapça hazırlanmıştır. Sürecin tamamında 

tercüman eşliğinde çalışılmıştır. 

b) Veri Toplama Süreci 

Veri toplama sürecinin başında araştırmanın amacı, hem anket grubuna hem 

de mülakat grubuna Türkçe ve Arapça olacak şekilde anlatılmıştır. COVID-19 

pandemisi nedeniyle okulların kapalı olması, saha araştırmalarındaki anket 

uygulamalarını ve görüşmeleri dijital ortamda gerçekleştirmeye icbar etmiştir. 

Arapça ve Türkçe hazırlanan anket soruları, veli izniyle katılım sağlayan 

öğrencilerden oluşturulan bir gruba link olarak gönderilmiştir. Katılımcılar bu link 

üzerinden anket sorularına erişim sağlamış, kendisi için en uygun yanıtları 

işaretlemiştir. Anket sonuçlarına verilen cevapların tamamı dijital ortamda muhafaza 

edilmektedir. 



 

5  

Yarı yapılandırılmış görüşme formları da yine pandemi sürecinden ötürü 

dijital ortamda yapılmıştır. Katılımcılara hem Arapça hem de Türkçe olacak şekilde 

iletilen sorulara katılımcılar yazılı olarak cevap vermişlerdir. Verilen cevapların 

çoğunun Arapça olması nedeniyle bu cevaplar tercüman tarafından Türkçeye 

çevrilmiştir. Yapılan çeviriler her katılımcı için ayrı ayrı olacak şekilde dijital 

ortamda muhafaza edilmektedir. 

Veri toplama araçlarının hazırlanması sürecinde alanında uzman 

akademisyenlerden destek alınmıştır. Her bir anket sorusu Arapça diline çevrilerek 

anlam kaybı yaşanmasının önüne geçilmiştir. Gerek anket gerekse mülakatların Hem 

Türkçe hem de Arapça dilinde hazırlanması, üç farklı tercüman ile çalışılması, 

çalışmanın geçerliliğine ve güvenirliğine katkı sağlamıştır. Ayrıca anket sorularının 

Google formlar üzerinde kayıtlı bir şekilde muhafaza edilmesi, benzer şekilde 

mülakatların da dijital ortamda muhafaza edilmesi de bu güvenirliğe katkı 

sağlamaktadır. Gene çalışmada farklı şekilde tekrarlanan sorular sorulmuştur. Bu 

şekilde en doğru verinin elde edilmesi amaçlanmıştır. Araştırmada kullanılan tüm 

soru cümleleri için Mustafa Kemal Üniversitesi’nin etik kurulundan izin alınmakla 

beraber ayrıca anket için Hatay İl Milli Eğitim Müdürlüğü’nden, mülakatlar için 

Hatay İl Göç İdaresi’nden gerekli izinler alınmıştır. 

c) Verilerin Analizi, Yorumlanması ve Raporlaştırılması 

Anket çalışmasından elde edilen betimsel bulgular, frekans grafikleriyle ve 

frekans tablolarıyla sayısal olarak ifade edilmiştir.  Anket soruları, temsil ettikleri 

içeriklere göre kendi içlerinde birbirlerine yakınlık derecesine göre 

kategorilendirilmiştir. Her kategorinin altında ilgili anket soruları ve bu sorulara 

verilen yanıtların frekans grafiklerine yer verilmiştir. Verilerin sayısal ifadelerinin 

sonunda ise o kategorideki soruların genel bir değerlendirmesi yapılmıştır. Yapılan 

değerlendirmelerde anket soruları içinde aynı anlama sahip olup farklı şekillerde 

sorulan sorulara da değinilmiştir. Bu sorular arasındaki tutarlılık, çalışmaya katılım 

sağlayan öğrencilerin sorulara verdikleri cevabın içtenliğini belirlemiştir.



 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SURİYELİLERİN GÖÇÜ, STATÜLERİ VE EĞİTİM DURUMLARI 

1.1. Suriye Göçü Süreci 

2011 yılının son aylarında Tunus’ta başlayan ve daha sonra diğer Arap 

ülkelerine sıçraması sebebiyle “Arap Baharı” olarak anılan hadiseler silsilesi, Mart 

2011’de Suriye’de iç çatışmaların başlamasına neden olmuştur (Uzman, 2016: 135). 

Bilhassa Suriye Lideri Beşar Esed’in olayları kanlı bir şekilde bastırmaya çalışması, 

çatışmaları zamanla iç savaşa dönüştürmüştür (Kalaycı, 2016: 1007). Ortaya çıkan 

çatışma durumu birçok insanın yaşamını yitirmesine neden olurken, doğal olarak 

birçok insanın da komşu ülkelere göç etmesi sonucunu doğurmuştur (Paksoy, 

2016:138). Suriye’de rejim karşıtı gösterilerle başlayıp sonraki süreçte bir iç savaşa 

dönüşen bu muhalif hareketlerin sebep ve sonuçları pek çok boyutuyla ele alınabilir. 

Siyasi, sosyal, dinsel ve mezhepsel nedenler üzerinde tartışılabileceği gibi sorunların 

kümülatif bir şekilde geçmişten beri süre geldiği düşünülebilir. İç savaşın nedenleri 

ne olursa olsun, ortaya çıkan hareketliliğinin sonuçları oldukça ciddidir. Öyle ki 

Suriye göçüne dair BMMYK’nın “yakın tarihte görülen en büyük göç dalgası” 

tanımlaması durumun vahametini ve ciddiyetini ortaya koymaktadır (Erdoğan, 2015: 

1).  

 

Savaş öncesinde 22,4 milyonluk bir nüfusa sahip olan Suriye Arap 

Cumhuriyeti’nde yaşanan çatışmalar sonrasında, 2015 verilerine göre 150-200 bin 

insan hayatını kaybetmiştir. Ayrıca tahminlere göre 6-9 milyon arasındaki Suriyeli 

göç etmek zorunda kalmış, bunların ise 4 milyonu başka ülkelere sığınmıştır 

(Erdoğan, 2015: 2). Erdoğan’ın  (2015: 28) BMMYK’nin 20 Aralık 2014 verileri 

doğrultusunda hazırladığı bilgilere göre; Suriye dışına göç eden ve toplam sayısı 

3.323.859 kişi olarak ifade edilen sığınmacıların ülke bazlı dağılımını gösteren 

sayısal veriler Grafik 1’de gösterilmiştir. 

 

 



 

7  

Grafik 1  
2014 Yılında Suriyelilerin Sığındıkları Ülke Nüfuslarına Oranları 

Türkiye Mısır Ürdün Lübnan

Sığınmacıların Ülke Nüfusuna
Oranı

2% 0,17% 9,84% 25,92%

Suriyeli Sığınmacı Nüfusu 1.650.000 137.671 620.441 1.147.244

Ülke Nüfusu 74.000.000 80.000.000 6.318.000 4.425.000

0%

10%

20%

30%

40%

50%

60%

70%

80%

90%

100%

 
Kaynak: Erdoğan, 2015: 28. 

 

Türkiye’nin toplam kara sınırının uzunluğunun yaklaşık 1/3’ünü oluşturan 

Suriye sınır bağlantısı göz önüne alındığında, Suriye’den yurtdışına yapılan 

göçlerden etkilenmesinin gayet doğal olduğu anlaşılır.  Özellikle ortak tarih ve 

geçmişten gelen kültürel bağların varlığı düşünüldüğünde Türkiye’nin açık kapı 

politikası uygulaması kaçınılmaz olmuştur.  Özcan (2018)’ın Göç İdaresi Genel 

Müdürlüğü (GİGM)’nden edindiği verilere göre; Aralık 2017’de Türkiye’ye sığınan 

Suriyeli sığınmacıların sayısı 3.359.915’tir. Bu veriler içerisindeki dağılıma göre ise 

geçici barınma merkezlerinde yaşayan Suriyeli sığınmacıların sayısı 227.649 iken, 

3.132.266’lık kısmı ise bu kampların dışında yaşamaktadırlar (Özcan, 2018: 40). 

Grafik 2 ve Grafik 3’de bu verilerin en güncel haline yer verilmiştir. 

 

 

 

 

 



 

8  

Grafik 2 

Türkiye’de Yıllara Göre Geçici Koruma Kapsamındaki Suriyeliler 

0 14.217
224.655

1.519.286

2.503.549

2.834.441

3.426.786
3.623.1923.576.3703.624.517

0

500000

1000000

1500000

2000000

2500000

3000000

3500000

4000000

2011 2012 2013 2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020

 

Kaynak: https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638, E.T.: 15 Kasım 2020. 

 

Grafik 3 

Geçici Barınma Merkezleri İçinde Ve Dışında Kalan Suriyeli Sığınmacılar 

 
Kaynak: https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638, E. T.: 15 Kasım 2020. 

 

 

 



 

9  

Türkiye’ye sığınan Suriyeli sığınmacıların yaş gruplarına yönelik 10 Ekim 

2014 tarihli verilere bakıldığında toplam sığınmacı nüfusunun % 53,3’ünün 18 

yaşının altında olduğu görülmüştür (Erdoğan, 2015: 40). UNHCR tarafından 

paylaşılan bu veriler Tablo 1’de gösterilmiştir. 

Tablo 1 
Türkiye’deki Suriyelilerin Yaş Grupları (10 Ekim 2014) 

Yaş 0-4 5-11 12-17 18-59 60+ Toplam 

(%) 
Erkek (%) 9,4 10,6 7,5 21,5 1,7 %50,8 

Kadın (%) 8,4 10,1 7,3 21,6 1,9 %49,2 

Toplam 

(%) 

17,8 20,7 14,8 43,1 3,6 %100 

Kaynak: Erdoğan, 2015: 40.                                                                 

Tablo 1’deki verilerden de anlaşılacağı üzere; sığınmacıların yarısından 

fazlası eğitime erişim ihtiyacına sahip olan yaş aralığında bulunmaktadır. Verilerin 

elde edildiği tarih olan 2014 yılından bu yana Suriye’den Türkiye’ye yönelik olarak 

göç devinimi ve popülasyonun da arttığı düşünüldüğünde bu sayıların daha da 

artacağı söylenebilir. Taştan ve Çelik’in (2017: 12) GİGM’den derlediği bilgilere 

göre hazırlanan Suriyeli sığınmacılara ait detaylı cinsiyet ve yaş bilgileri Grafik 4’te 

verilmiştir. 

Grafik 4 

Türkiye’deki Suriyelilere Ait Yaş Piramidi 

 

 



 

10  

 

Grafik 4’teki veriler doğrultusunda; Türkiye’ye yönelen bu göç hareketinin 

“geçici” bir dalga olmayacağı söylenebilir. Göç deviniminin yıllara göre sürekli artış 

göstermesi, göçmenlerin kalış süresinin uzaması ve Suriye meselesinin henüz bir 

çözüme kavuşturulamamasından hareketle, Türkiye’deki Suriyelilerin “kalıcı” 

oldukları çıkarımı yapılabilir (Erdoğan, 2015). Suriye göçünün bu bakış açısıyla ele 

alınması, beraberinde statü problemi, uyum ve bütünleştirme politikaları üretilmesi 

gibi önemli konuları tartışılır hale getirmiştir. Bu nedenle politika üreticiler kalıcı bir 

toplumsal uyumun bir an önce sağlanabilmesi ve yaşanabilecek olumsuzlukların 

önüne geçebilmek için çeşitli sosyal, ekonomik, siyasi ve yasal düzenlemelere gitme 

ihtiyacı hissetmişlerdir. Çözülmesi gereken ilk sorun ise gelen sığınmacıların 

statüsüne dairdir.         

1.2. Suriyeli Sığınmacılar ve Hukuki Statüleri 

Suriyeli sığınmacıların yasal statüsüne ilişkin bağlayıcı tarihsel altyapısının 

izah edilmesi gerekmektedir. Bu bağlamda Barkın (2014: 334)’ın  “mültecilerin 

anayasası” olarak nitelendirdiği Cenevre Sözleşmesi ilk sırada gelmektedir. Yasal 

statüyü doğru anlamak için de göç ile ilgili temel kavramların anlaşılması ortaya 

çıkmaktadır. Konfuçyüs’ün dediği gibi “isimler doğru olmazsa adresler de doğru 

olmaz” (Barkın, 2014, 334). 

1.2.1. Göç 

Umuda yolculuk etmek olarak tanımlanabilecek olan göç olgusu ile ilgili 

kabul görmüş tek bir tanımlama bulunmamaktadır (Kalaycı, 2018). Tanım çeşitliliği 

bakımından göçün oldukça zengin bir kavram olduğu söylenebilir. Bu 

tanımlamaların bazıları şunlardır: 

Sirkeci-Yaylacı (2019:17), Castles-Miller (2008) ve Faist (2003) göç 

olgusunu en geniş manada; “… yaşanılan yerin, yönetsel bir sınırın dışına doğru 

değiştirilmesini ifade eden göç, hem köken hem de hedef ülkeleri etkileyen çok 

boyutlu toplumsal bir eylemdir” şeklinde tanımlamışlardır. 

Yılmaz (2014:1686) ve Erder (1986: 9) de göç olgusunu “Anlamlı bir uzaklık 

ve etki yaratacak kadar bir süre içinde gerçekleşen bütün yer değiştirmeler göç 

olarak tanımlanabilir” şeklinde ifade etmişlerdir. Bununla birlikte “Göç kavramı; 

insanlık tarihinin başlangıcından itibaren var olmakla beraber fiziki hareketliliği 



 

11  

ifade eden, sosyolojik olarak mekânsal anlamda bir değişikliği ifade etmenin 

ötesinde sosyal, kültürel ve ekonomik arka plana sahip olan, hem bireyi hem de 

toplumu etkileyen bir fenomendir” (Anık, 2019:17). 

International Organization for Migrations (IOM=Uluslararası Göç Örgütü) 

yayınlarından çıkan Göç Terimleri Sözlüğü’nde göç; “Bir kişinin veya bir grup 

insanın uluslararası bir sınırı geçerek veya bir devlet içinde yer değiştirmesidir” 

şeklinde tanımlamıştır. Açıklamanın devamında ise “Süresi, yapısı ve nedeni ne 

olursa olsun insanların yer değiştirdiği nüfus hareketleridir. Buna mültecilerin, 

yerinden edilmiş kişilerin, ekonomik göçmenlerin, aile birleşimi gibi farklı amaçlarla 

hareket eden kişilerin göçü de dâhildir” şeklinde geniş bir nüfus hareketine yer 

verilmiştir. 

1.2.2. Göçmen 

IOM’in yayınladığı Göç Terimleri sözlüğüne göre (2013, no/31: 37)  

“Göçmen” kavramının da tıpkı “göç” kavramı gibi uluslararası ölçekte, evrensel 

olarak kabul edilmiş müşterek bir tanımı bulunmamaktadır. IOM yayınladığı 

sözlükte göçmeni; “Zorlayıcı dış faktörlerin müdahalesi olmaksızın kendi özgür 

iradesiyle ve ‘kişisel uygunluk’ sebepleriyle bir yerden başka bir yere göç eden 

kişidir. Dolayısıyla bu ifade, maddi ve sosyal koşullarını iyileştirmek ve kendileri ve 

ailelerine ilişkin beklentilerini geliştirmek amacıyla başka bir ülkeye veya bölgeye 

hareket eden kişiler ve aile fertleri için geçerli kabul edilmiştir” şeklinde 

tanımlamıştır. Birleşmiş Milletler (BM) ise göçmeni, “Sebepleri, gönüllü olup 

olmaması, göç yolları, düzenli veya düzensiz olması fark etmeksizin yabancı bir 

ülkede bir yıldan fazla ikamet eden bir birey” olarak tanımlar. Burada belirtildiği 

üzere göçmen kendi iradesiyle göç eden kişidir ve göç kararı genelde ekonomik 

nedenlere dayanmaktadır. Bu noktadan hareketle Kalaycı’nın ifadesiyle (2014: 4) 

1924 yılında Roma’da toplanan Göçler Kongresi’nde göçmen “İş bulmak amacıyla 

kendi öz memleketini terk edenler veya buna refakat eden yahut sonradan yanına 

gelen kimsedir” şeklinde tanımlanmıştır (Eren, 1966). 

1.2.3. Mülteci  

  1951 tarihli Mültecilerin Hukuki Statüsüne İlişkin Birleşmiş Milletler 

Sözleşmesi’nin 1. maddesinde mülteci şöyle tanımlanmaktadır: “1 Ocak 1951´den 

önce meydana gelen olaylar sonucunda ve ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir toplumsal 



 

12  

gruba mensubiyeti veya siyasi düşünceleri yüzünden, zulme uğrayacağından haklı 

sebeplerle korktuğu için vatandaşı olduğu ülkenin dışında bulunan ve bu ülkenin 

korumasından yararlanamayan ya da söz konusu korku nedeniyle yararlanmak 

istemeyen, yahut tabiiyeti yoksa ve bu tür olaylar sonucu önceden yaşadığı ikamet 

ülkesinin dışında bulunan, oraya dönemeyen veya söz konusu korku nedeniyle 

dönmek istemeyen şahıs”. Bununla beraber Afrika Birliği Örgütü (OAU= 

Organization of African Unity)’nün 1969’da kabul ettiği sözleşmede de mülteci 

tanımlaması yapılırken “dış saldırı, işgal, yabancı egemenliği veya vatandaşı olduğu 

kendi ülkesinin bir bölümünde ya da bütününde kamu düzenini ciddi bir biçimde 

tehdit eden olaylar yüzünden, ülkesi dışında başka bir yere sığınmak için yaşadığı 

yerden ayrılmak zorunda kalan her insanı kapsar” ifadesine yer verilmiştir (Barkın, 

2014: 334). Ayrıca 1984 Cartagena Bildirisi’nde ise mülteci kavramı “…yaygın 

şiddet, dış saldırı, iç çatışmalar, yaygın insan hakları ihlalleri ya da kamu düzenini 

ciddi olarak bozan diğer durumlardan ötürü hayatları, güvenlikleri veya özgürlükleri 

tehdit altında olan kişilerdir’’ ibaresine yer verilmiştir (IOM, Göç Terimleri 

Sözlüğü, N. 31). 

1.2.4. Sığınmacı  

Yaygın bir şekilde mülteci kavramıyla karıştırılan bu kavram “Zulüm veya 

ciddi zarardan korunmak amacıyla, kendi ülkesi dışında bir ülkede güvenlik 

arayışında olan ve ilgili ulusal ya da uluslararası belgeler çerçevesinde mültecilik 

statüsüne ilişkin yaptığı başvurunun sonucunu bekleyen kişi” şeklinde 

tanımlanmaktadır (IOM, Göç Terimleri Sözlüğü, No. 31). 

İstanbul Barosu İnsan Hakları Merkezi, sığınmacıyı; “… ırkı, dini, milliyeti, 

belirli bir toplumsal gruba üyeliği veya siyasi düşünceleri nedeniyle takibata 

uğrayacağından korktuğu için vatandaşı olduğu ülke dışında bulunan ve tabi olduğu 

ülkenin himayesinden istifade edemeyen veya korkusundan dolayı istifade etmek 

istemeyen kişidir” şeklinde tanımlamıştır (İstanbul Barosu İnsan Hakları Merkezi, 

2004: 180). 

Mülteci ve sığınmacı kavramlarının karıştırılmaması gerekir. Yine 

Kalaycı’nın ifadesiyle sığınmacı; hukuki olarak mülteci olabilme şartları taşıyan, 

ama henüz herhangi bir devletin diplomatik himayesine girmeyen kişidir. Yani özetle 

mültecilik bir statü ilken sığınmacılar bu statüye aday olan kişilerdir. Ayrıca sığınma 

hakkı, BM Genel Kurulu’nun 10 Aralık 1948 tarihinde kabul ettiği ve Türkiye’nin de 



 

13  

katılım sağlayarak 27 Mayıs 1949 tarih ve 7217 sayılı Resmi gazete ile yayınlayarak 

resmen tanıdığı İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’nin 14. maddesiyle güvence altına 

alınmıştır. Bu maddede yer alan ifade şu şekildedir. “Herkes zulüm karşısında başka 

memleketlere iltica etmek ve bu memleket tarafından mülteci muamelesi görmek 

hakkına sahiptir”. Sığınmacı tanımı Türkiye’ye sığınan Suriyelilerin durumunu 

özetler nitelikte olsa da neden bu statüye sahip olamadıkları, Cenevre Konvansiyonu 

başlığı altında açıklanmıştır. 

1.2.5. Cenevre Konvansiyonu 

Göç olgusunun neredeyse insanlık tarihi kadar eski olduğu gerçeğinden 

hareket edildiğinde; “başka ülkelere sığınma” kavramının da tarihsel bir gerçek 

olduğu sonucuna erişilebilecektir. İnsan topluluklarının çeşitli nedenlerle yerlerinden 

edilmesi ve yeni bir yere sığınma ihtiyacı oldukça eski zamanlara dayanmakla 

birlikte mültecilik kavramı en az 3500 yıldan beri varlığını sürdürmektedir (Barkın, 

2014: 336). Mültecilik ve sığınma olgusu eski toplumların yazıtlarında ve kutsal 

kitaplarda yer bulmuştur. Aztek yazıtları buna örnektir. Ayrıca Hitit Kralı Urhi-

Teshup’un amcası tarafından tahttan uzaklaştırılarak Mısır’a gönderildiği veya gelen 

mültecilerin Hitit kralları tarafından geri gönderilemeyeceği söylenerek sığınma 

hakkının güvenceye alındığı görülmüştür. Sonraki süreçte de Eski Yunan site 

şehirlerinde, Roma’da, Ortaçağ Avrupa’sında benzer durumlar görülmüştür. İslam 

tarihinde ilk inananların üzerindeki baskı ve zulüm endişesi sebebiyle önce 

Habeşistan’a sığınmaları, sonrasında da Medine’ye hicret etme gibi örneklere 

rastlanmaktadır.  

XX. yüzyıla gelindiğinde ise yaşanan büyük savaşlar ve imparatorlukların 

sona ermesi sonucunda ciddi boyutlarda kitlesel göç hareketleri gerçekleşmiştir. 

Yaşanan tüm bu hadiseler uluslararası hukuk bakımından mülteci ve sığınmacı 

konularında hukuki bir düzenleme zorunluluğunu ortaya çıkarmıştır. Bu nedenle 

“Mültecilerin Magna Cartası” olarak ifade edilen 1951 tarihli Birleşmiş Milletler 

Mültecilerin Statüsüne İlişkin Cenevre Sözleşmesi ortaya çıkmıştır (Barkın, 2014: 

337). Bu sözleşmenin ana dayanağı ise 10 Aralık 1948 tarihinde kabul edilen İnsan 

Hakları Evrensel Bildirgesidir (Erdoğan, 2015: 44). Bu sözleşmenin en dikkat çeken 

özelliği ise zaman ve yer bakımından bir sınırlamaya tabi olmasıdır. Öyle ki 1 Ocak 

1951 tarihinden önce Avrupa’da gerçekleşen olaylar neticesinde ülkelerini terk etmiş 

insanları kapsayan bu sözleşme Avrupa dışında olup benzer durumda olan diğer 



 

14  

insanları kapsam dışı bırakmasından ötürü eleştirilmiş, gereksinimlere yeterince 

cevap verememiştir. Bu nedenle 1967 yılında hazırlanan ek protokol ile bu iki 

sınırlama metinden çıkarılmıştır. Burada ayırt edici olan unsur; 22 Nisan 1954 

tarihinde yürürlüğe giren Cenevre Sözleşmesi’nin ana hedefinin II. Dünya 

Savaşı’ndan sonra Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği (SSCB)’nden kaçan 

insanlar olmakla beraber bu sözleşme tüm düzenlemelere rağmen Avrupa merkezli 

olmasından ötürü eleştirilmesidir (Barkın, 2014: 338). 

Türkiye ise Cenevre Sözleşmesini 24 Ağustos 1951’de imzalamış ve 

jeopolitik konumundan ötürü kendini koruma refleksi göstererek sözleşmeye bazı 

sınırlılıklar getirmiştir. Bu sınırlılıkların ilki “Bu sözleşmenin hiçbir hükmü mülteciye 

Türkiye’de Türk uyruklu kimselerin haklarından fazlasını sağladığı şeklinde 

yorumlanamaz” şeklinde haklara yönelik iken ikinci ve en dikkat çekici sınırlılık ise 

Türkiye’nin sadece Avrupa konseyine üye olan ülkelerden gelen sığınmacıları 

mülteci olarak kabul etmesiydi. Yani Türkiye bu şekilde Avrupa dışından gelecek 

olanları mülteci olarak kabul etmeyeceğini ortaya koymuştur. Avrupa dışından 

gelecek olanlar Türk hukukuna göre “sığınmacı” olarak kabul edileceklerdi 

(Erdoğan, 2015: 45).   

1.2.6. 6458 Sayılı Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu 

Suriyeli sığınmacıların hukuki statüsünü belirlemek ve başta Avrupa Birliği 

(AB) olmak üzere uluslararası kuruluşlardan gelen talepleri de dikkate alarak oluşan 

ihtiyacı karşılamaya yönelik olarak Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu 

(YUKK) çıkarılmıştır. 11 Nisan 2013 tarihinde yürürlüğe giren bu yasa ile yabancılar 

konusundaki işlemleri yürüten Emniyet Genel Müdürlüğü (EGM)’nden bu yetkinin 

alınması ile iltica ve göç yönetiminin sivilleştirilmesi hedeflenmiştir. Bunun nedeni 

güvenlik merkezli bir yaklaşımdan uzaklaşarak sivil bir göç yönetimi oluşturmaktır. 

Bu nedenle YUKK yasasının yürürlüğe girmesiyle, GİGM kurulmuştur. Erdoğan’ın 

ifadesiyle etkili bir göç ve iltica yönetimi oluşturmak, göçmen ve mülteci haklarının 

uluslararası standartlara erişmesini sağlamak amacıyla çıkarılan bu yasanın 

oluşturulması süreci, eşine az rastlanır bir çeşitlilik ve çoğulculuk içinde 

gerçekleşmiştir. Öyle ki 2013 AB ilerleme raporunda Türkiye’nin bu yasa ile göç ve 

iltica yönetimi konusunda güvenlik odaklı bir yaklaşımdan uzaklaşması kayda değer 

bir ilerleme olarak görülmüştür. Yine bu yasa ile uluslararası koruma çeşitleri 

yeniden düzenlenerek ikincil koruma, geçici koruma tanımları yapılmıştır. Bununla 



 

15  

birlikte sadece Avrupa’dan gelenlerin mülteci olarak tanınabileceğinin ifade edildiği 

bu yasa ile sığınmacı kavramından vazgeçilerek şartlı mülteci kavramı kullanılmıştır 

(Erdoğan, 2015: 50-51). 

Cenevre Konvansiyonu’na göre Suriyelilerin sığınmacı olarak 

nitelendirilmesi gerekirken Türkiye’nin coğrafi çekincelerinden ötürü bu konuda 

farklı bir strateji geliştirdiği görülmektedir. 11 Nisan 2013 tarihli YUKK’un  91. 

maddesinde yer verilen “Geçici Koruma” çerçevesinde çıkarılan 22 Ekim 2014 

tarihli Geçici Koruma Yönetmeliği (GKY) ile sığınmacı ibaresi kaldırılarak yerine 

“şartlı mülteci”, “ikincil koruma” ve “geçici koruma” kavramları eklenmiştir 

(Erdoğan, 2015:45). YUKK içerisinde bu kavramlar aşağıdaki şekilde açıklanabilir: 

1.2.6.1. Şartlı Mülteci 

“Avrupa ülkeleri dışında meydana gelen olaylar sebebiyle; ırkı, dini, 

tabiiyeti, belirli bir toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi düşüncelerinden ötürü 

zulme uğrayacağından haklı sebeplerle korktuğu için vatandaşı olduğu ülkenin 

dışında bulunan ve bu ilkenin korumasından yararlanamayan ya da söz konusu 

korku nedeniyle yararlanmak istemeyen yabancıya veya bu tür olaylar sonucu 

önceden yaşadığı ikamet ülkesinin dışında bulunan, oraya dönemeyen veya söz 

konusu korku nedeniyle dönmek istemeyen vatansız kişiye statü belirleme işlemleri 

sonrasında şartlı mülteci statüsü verilir. Üçüncü ülkeye yerleştirilinceye kadar şartlı 

mültecinin Türkiye’de kalmasına izin verilir (YUKK-62. madde)”. Bu tanımdan da 

anlaşılacağı üzere Türkiye’nin Cenevre Konvensiyonu’ndaki coğrafi sınırlılığı 

devam etmektedir. Ancak sığınmacıların Türkiye’yi transit göç noktası olarak 

kullanmalarına izin verilmektedir. 

 1.2.6.2.  İkincil Koruma 

Ülkesinden ayrılarak başka bir ülkenin sınırları içerisinde bulunan bir kişi, 

mülteci veya şartlı mülteci olarak nitelendirilmeyen, ancak menşe ülkesine veya 

ikamet ülkesine geri gönderildiği takdirde; 

a) Ölüm cezasına mahkûm olacak veya infaz edilecek 

b) İşkenceye, insanlık dışı ya da onur kırıcı ceza ve muameleye maruz kalacak 

c) “Uluslararası veya ülke genelindeki silahlı çatışma durumlarında ayrım 

gözetmeyen şiddet hareketleri nedeniyle şahsına yönelik ciddi tehditle karşılaşacak 

olması nedeniyle menşe ülkesinin veya ikamet ülkesinin korumasından 



 

16  

yararlanamayan veya söz konusu tehdit nedeniyle yararlanmak istemeyen yabancı ya 

da vatansız kişiye, statü belirleme işlemleri sonrasında ikincil koruma statüsü verilir 

(YUKK-63. madde). Buradaki tanıma bakıldığında ise kitlesel bir göç hareketinden 

ziyade daha çok münferit (bireysel) korumaya odaklanıldığından, Suriyeli 

sığınmacılar her ne kadar tanıma yakın gözükse de tam olarak onların pozisyonunu 

karşılamamaktadır. 

1.2.6.3. Geçici Koruma 

  “Ülkesinden ayrılmaya zorlanmış, ayrıldığı ülkeye geri dönemeyen, acil ve 

geçici koruma bulmak amacıyla kitlesel olarak sınırlarımıza gelen veya sınırlarımızı 

geçen yabancılara geçici koruma sağlanabilir. Bu kişilerin Türkiye’ye kabulü, 

Türkiye’de kalışı, hak ve yükümlülükleri, Türkiye’den çıkışlarında yapılacak 

işlemler, kitlesel hareketlere karşı alınacak tedbirlerle ulusal ve uluslararası kurum 

ve kuruluşlar arasındaki işbirliği ve koordinasyon, merkez ve taşrada görev alacak 

kurum ve kuruluşların görev ve yetkilerinin belirlenmesi, Bakanlar Kurulu 

tarafından çıkarılacak yönetmelikle düzenlenir (YUKK-91. madde). Suriyeli 

sığınmacılara verilen geçici koruma statüsünün tanımına bakıldığında “ülkesinden 

ayrılmaya zorlanmış” “kitlesel” ibareleri onların durumlarını tanımlar niteliktedir. 

Ayrıca Geçici Koruma Yönetmeliğinin (GKY) 61. maddesinde Suriyeli sığınmacılar 

için “28 Nisan 2011 tarihinden itibaren Suriye Arap Cumhuriyeti’nde meydana 

gelen olaylar sonucunda geçici koruma amacıyla Suriye Arap Cumhuriyetinden 

kitlesel veya bireysel olarak Türkiye sınırına gelen veya sınırları geçen Suriye 

vatandaşları ile vatansızlar ve mülteciler, uluslararası koruma başvurusunda 

bulunmuş olsalar dahi geçici koruma altına alınacaklardır. Geçici korumanın 

uygulandığı süre içinde bireysel uluslararası koruma başvuruları işleme konulmaz” 

açıklamasına yer verilmiştir (Erdoğan, 2015: 58). 

Türkiye 2005 yılında İltica ve Göç Ulusal Eylem Planı’nı yayınlayarak göç 

ve iltica konusunda AB’nin standartlarına erişmeyi taahhüt etmiştir. Yine bu eylem 

planıyla 2012 yılına kadar Avrupa dışından gelen sığınmacılara da mültecilik statüsü 

vereceğini taahhüt etse de, yukarıda açıklanan kavramlara ve içerdikleri sınırlılıklara 

bakıldığında bu durumun henüz gerçekleşmediği görülmektedir. Yani Türkiye’nin 

1951 Cenevre Konvensiyonu’na koyduğu coğrafi çekincenin devam ettiği 

görülmektedir. Bu çekincenin devam etmesinin nedenleri arasında ekonomik 

gerekçelerin yanı sıra coğrafi sınırlamanın kaldırılmasının akabinde doğacak mülteci 



 

17  

akınının yaratacağı ortam belirsizliği zikredilebilir. Bu ise Türkiye’nin çekincesini 

kendi açısından haklı ve anlaşılır kılmaktadır (Barkın, 2014: 357). 

YUKK’a getirilen bazı eleştirilerin başında Türkiye’nin bu yasa ile Cenevre 

Sözleşmesi’nde uyguladığı coğrafi sınırlamanın devam ediyor olmasıdır. Ayrıca bu 

yasa ile mültecilere hak olarak tanınan şeylerin devlet tarafından bir hizmetmiş gibi 

sunulma durumunun hasıl olması ihtimalidir. Örneğin sığınmacıların çalışma, sağlık, 

eğitim gibi önemli konularda ne gibi haklara sahip olduklarının bakanlar kurulu 

tarafından belirlenecek olması eleştirilen bir başka konudur. Bununla beraber YUKK 

yasasının 96. maddesinde “uyum” konusunda olumlu ifadelere yer verilmiş, 

yabancıların toplumsal uyumlarının güçlendirilmesi ve geri dönüşlerinde de bazı 

güçlükler yaşamamaları için imkânlar ölçüsünde ihtiyaçları olabilecek bilgi ve 

becerilerin kazandırılmasına yönelik kamusal desteğin sağlanabileceği ifade 

edilmiştir (Erdoğan, 2015: 53). 

1.2.7. Geçici Koruma Yönetmeliği 

YUKK’un 91. maddesine dayanarak 22 Ekim 2014 tarihinde çıkarılan GKY, 

“Türkiye’ye İltica Eden veya Başka Bir Ülkeye İltica Etmek Üzere Türkiye’den 

İkamet İzni Talep Eden Münferit Yabancılar ile Topluca Sığınma Amacıyla 

Sınırlarımıza Gelen Yabancılara ve Olabilecek Nüfus Hareketlerine Uygulanacak 

Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelik ”in yerini almıştır (Erdoğan, 2015: 54). Bu 

yönetmelik ile Suriyeli sığınmacılara sağlanacak olan geçici korumanın ne kadar 

süreceği, bu sürenin sonunda nasıl bir statü verileceği, sığınma başvuru hakkı ve 

diğer hakların içeriği belirlenmiştir. BMMYK ve Uluslararası Göç Örgütü 

(IOM)’nün de dâhil olduğu bu süreç sivil katılım olarak YUKK yasasına benzer 

niteliktedir. Geçici koruma yönetmeliğinin (GKY) 15. maddesinde bakanlar kuruluna 

geçici koruma konusunda verilmiş olan sınırlandırma ve gerektiğinde durdurma 

yetkisi eleştiri konusu olmuştur. Aynı şekilde yönetmeliğinin 10. maddesiyle yine 

bakanlar kurulunun geçici korumanın kimlere sağlanabileceği, başlangıç ve bitiş 

tarihlerinin belirlenmesi, geçerli olacağı bölgeler ve kimler için geçerli olacağı 

konusunda yetkilendirilmesi de eleştirilmiştir. GKY’nin 22. maddesi ile “geçici 

koruma” kapsamında değerlendirilen sığınmacılara “geçici koruma kimlik belgesi” 

çıkarılarak Türkiye’de yasal olarak bulunma hakkı sağlanmıştır. Fakat bu belgenin 

ikamet izni niteliği taşımadığı, Türk vatandaşlığına başvuru hakkı sağlamadığı da 

YUKK yasasında ifade edilmiştir. (Erdoğan, 2018: 55). GKY’ye göre bu kimlik 



 

18  

belgelerine sahip yabancıların sağlık, eğitim, iş gücüne katılım, sosyal yardım ve 

hizmetler ve diğer hizmetlerden faydalanabilmeleri sağlanmıştır. Ayrıca yine GKY 

ile yabancıların bu haklardan faydalanabilmeleri sadece ikamet ettikleri şehir ile 

sınırlandırılmış, bu şekilde de adres kayıt sistemine kayıt olma zorunluluğu 

getirilerek kayıt altına alma konusunda yaşanabilecek aksaklıkların da önüne 

geçilmesi hedeflenmiştir. Bununla beraber kadın ve çocuklara yönelik pozitif bir 

tutum sergilenmiştir. En önemlisi de yine bu yönetmelik ile “geri gönderildiği 

takdirde işkence, insanlık dışı ya da onur kırıcı ceza veya muameleye tabi tutulacağı, 

ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi fikirlerinden 

ötürü hayatı ve hürriyeti tehdit altında olabilecek kişilerin geri gönderilmeyeceği” 

net bir şekilde ifade edilmiştir (Erdoğan, 2018: 56-57). Sığınmacılara sağlanan bu 

hak ile beraber tam olarak olmasa bile mültecilik hakkına kısmen sahip oldukları 

söylenebilir. Özetle; Türkiye’deki Suriyeli göçmenler Avrupa dışından 

geldiklerinden dolayı şartlı mülteci olarak değerlendirilerek “geçici koruma” 

statüsüne kavuşturulmuşlardır. 

1.3. Hatay ve Suriye Göçü 

Türkiye’nin Suriye sınırındaki illerinden biri olan Hatay, Suriye’de yaşanan 

iç karışıklara bağlı olarak yaşanan göçlerden etkilenmiştir. Bu etkileşimin coğrafi 

yakınlığın ötesinde tarihi ve kültürel arkaplanı da vardır. Tarih birlikteliği, 

göçmenlerin hedef ve tercih belirlemelerinde etkili olmuştur. Bu bakımdan konunun 

anlaşılmasında Hatay’ın tarihine kısa bir bakış faydalı olacaktır. 

1.3.1. Hatay’ın Tarihçesi 

Geçmişten günümüze birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olan Hatay 

(Antakya) Anadolu’nun en eski yerleşim yerlerinden birisidir. Paleolitik döneme 

(M.Ö.11000) kadar uzanan köklü bir geçmişe sahip olan Hatay ilinin antik çağdaki 

ismi Antioch’a olarak bilinmektedir. Şehrin isminin Büyük İskender’in 

komutanlarından Selevkos’un babasına ithafen verildiği düşünülmektedir. Anadolu 

ve Mısır’ın geçiş noktasında bulunan bu kadim şehir geçmişten bu yana farklı inanç 

ve kültürlere ev sahipliği yapmıştır (Başeymez, 2009: 30). 

I. Dünya Savaşı yıllarında yapılan Sykes-Picot Antlaşması’yla Güneydoğu 

Anadolu ve Suriye’nin Fransızlara verilmesinin ardından savaşın son günlerinde 

Antakya şehri İngilizler tarafından işgal edilmiş, sonrasında Fransızların eline 



 

19  

geçmiştir. 1920 yılındaki Ankara İtilafnamesi ile özerklik kazanan İskenderun 

Sancağı’na bağlanan Antakya 1938 yılında bağımsızlığını ilan ederek Hatay Devleti 

ismini almıştır (Başeymez, 2009:30). 1939 yılında Hatay Meclisi kararıyla Türkiye 

Cumhuriyeti topraklarına katılan Hatay, 6360 Sayılı Kanun ile 2014 yılında 

“büyükşehir” statüsüne kavuşmuştur. 2015 verilerine göre toplam nüfusu 1.533.507 

olan Hatay ilinin ekonomisinin sektörel dağılımına bakıldığında %16,2 tarım, %26,6 

sanayi, %57,2 hizmet sektörü olduğu görülmektedir. Okuma yazma oranının %97,3 

olduğu Hatay’ın Türkiye genelindeki sosyo-ekonomik gelişmişlik düzeyine 

bakıldığında 2013 verilerine göre 46. sırada olduğu anlaşılmaktadır (Paksoy, 2016: 

142).  

1.3.2. Hatay Özelinde Suriye Göçü 

Komşu ülkelerle olan tarihsel geçmişi ve kültürel bağları, jeo-stratejik ve jeo-

politik konumu itibariyle Türkiye, özellikle Ortadoğu (Güneybatı Asya) için göç 

konusunda bir cazibe merkezi olmuştur. Güneybatı Asya coğrafyasında oluşan göç 

hareketlerinin gerek Türkiye gerekse diğer ülkeler için çeşitli sonuçları olmuştur. Bu 

göç hareketlerinin nedenlerini ele almak gerekirse ilk söylenebilecek neden bu 

coğrafyanın üzerinde uzun yıllardır yapılan emperyalist hesaplar olduğudur. Öyle ki 

bu coğrafya geçmişten beri uygarlıkların beşiği olması, üç kadim dinin doğduğu yer 

olması, yeraltı zenginlikleri ve ticaret yolları üzerinde bulunması gibi etkenler 

vesilesiyle Ortadoğu bir cazibe merkezi haline gelmiştir. Kapitalizmin makyavelist 

bir yaklaşımla bu bölgeye yönelik istikrarsızlaştırma politikaları sonucunda oluşan 

kaos ortamı, iç çatışmalar ve ekonomik problemler Ortadoğu’da yaşayan halkı göç 

etmeye zorlamıştır. Ortadoğu’dan yapılan göçlerin müşterek nedenlerinden yola 

çıkarak bu coğrafya da yaşanan göç hareketlerinin sebeplerini yatay ve dikey olarak 

tasnif etmek mümkündür. Gerek ifade edildiği gibi Ortadoğu’dan gerekse diğer 

coğrafyalardan Osmanlı ve cumhuriyet dönemlerinde Anadolu coğrafyasına yönelik 

göçler yaşanmıştır. Kendisine gelen göçmenlere karşı hem Osmanlı İmparatorluğu 

hem de T.C., gelen göçmenlere her zaman dost elini uzatmıştır (Kalaycı, 2018: 44-

48). 

Türkiye’nin Suriye ile en uzun kara sınırına sahip olan Hatay ise gerek 

coğrafi yakınlıktan gerekse geçmişten gelen ticari, dil ve kültürel ortaklık, akrabalık 

ilişkileri gibi etkenlerden ötürü Suriyeli sığınmacıların tercih ettiği şehirlerin başında 

gelmiştir. Öyle ki GİGM verilerine göre Hatay, Suriyeli sığınmacıların en yoğun 



 

20  

olduğu üçüncü şehir konumundadır. Hatay ilinin çok kültürlü yapısı, bünyesinde 

barındırdığı kültürel, dinsel, dilsel çeşitlilik gibi nedenler sosyolojik olarak Hatay’ı 

cazibe merkezi haline getirmiştir. Bu durum doğal olarak Suriyeli sığınmacıların da 

bu şehri tercih etmelerinde önemli bir rol oynamıştır (Paksoy, 2016: 143). 

Ülkelerinde yaşanan iç savaştan ötürü yurtlarından ayrılmak zorunda kalan 

Suriyeli sığınmacılar ilk olarak 29 Nisan 2011 tarihinde Türkiye’ye giriş yapmış ve 

Hatay ilinin Yayladağı ilçesinin merkezinde kurulan çadır kente yerleştirilmişlerdir. 

Sürecin devam etmesini müteakip 9 Haziran 2011 tarihinde Altınözü ve 12 

Haziranda yine Altınözü Boynuyoğun’da çadır kentler kurularak Suriyeli 

sığınmacılar buralara yerleştirilmişlerdir (Erdoğan, 2015: 7). Paksoy’a göre (2016: 

143-144) Hatay’daki geçici barınma merkezlerinde ve bu merkezlerinde dışında 

yaşayan Suriyeli sığınmacılara dair bilgiler Tablo 2 ve Tablo 3’de verilmiştir. 

  

Tablo 2 
Hatay’da Geçici Barınma Merkezlerindeki Suriyeli Sığınmacılar (Nisan 2016) 

Barınma Merkezi       Çadır Kent         Konteyner                     Toplam 

Altınözü 1  1.351 1.351 

Altınözü 2 3.077  3.077 

Yayladağı 1 2.766  2.766 

Yayladağı 2 3.299  3.299 

Yayladağı 3 (Güveççi) 2.656  2.656 

Apaydın  4.934 4.934 

Toplam 11.798 6.285 18.083 

Kaynak: (Paksoy, 2016) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

21  

 

Tablo 3 

Hatay’da İlçelere Göre Nüfus ve Barınma Merkezi Dışı Suriyeli Sığınmacı Sayısı (Nisan 2016) 

İlçe Adı İlçe Nüfusu (2015) 

Barınma Merkezi Dışında 

Kalan Suriyeli Sığınmacılar 

(07.04.2016) 

Altınözü 60.743 17.165 

Antakya 360.652 107.608 

Arsuz 82.498 1.072 

Belen 30.842 8.558 

Defne 140.097 ------- 

Dörtyol 118.761 10.320 

Erzin 41.290 6.690 

Hassa 54.130 7.835 

İskenderun 246.237 36.200 

Kırıkhan 108.918 54.015 

Kumlu 13.060 6.578 

Payas 40.434 4.351 

Reyhanlı 90.758 113.848 

Samandağ 117.770 ------- 

Yayladağı 27.347 12.770 

Toplam 1.533.507 387.010 

Kaynak: (Paksoy, 2016) 

1.3.3. Hatay’daki Suriyeli Göçmenlerin Eğitim Durumu 

  Nüfusuna oranla oldukça fazla Suriyeli sığınmacı nüfusuna sahip olan Hatay 

ilinde göçmenlerin eğitimlerine yönelik önemli adımlar atılmıştır. Paksoy’a göre 

Hatay Valiliği ve Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı (AFAD) tarafından 2016 

yılında paylaşılan verilere göre UNICEF, AFAD, Kızılay ve Almanya Kiev 

Belediyesi tarafından 9 okul inşa edilmiştir. Bu okullarda toplam 130 derslik 

bulunmaktadır. Ayrıca yine 2016 yılı itibariyle Tayvan Hükümeti, Almanya Aalen 

Belediyesi ve Kızılay’ın devam eden 3 okul ve 53 derslik inşa çalışması bulunduğu 

ifade edilmiştir (Paksoy, 2016: 152). Geçici barınma merkezlerinde yapılan okullar 

sayesinde kamplarda yaşayan çocukların eğitime ulaşması sağlanmakla beraber kamp 

dışında da Hatay’daki sığınmacıların okullaşma durumu diğer şehirlerle benzerlik 

göstermektedir. Paksoy’a göre (2016: 150) Tablo 4’te Hatay özelinde Suriyeli 

sığınmacıların okullaşma oranları verilmiştir. 

 



 

22  

Tablo 4 

Hatay’da Yaşayan Suriyeli Sığınmacıların Okullaşma Durumu 

Eğitim Yeri Okul Sayısı Öğretmen Sayısı Öğrenci Sayısı 

Barınma Merkezi Dışı 129 2.788 47.562 

Barınma Merkezi İçi 6 265 5.421 

Toplam 135 3.053 52.983 

Kaynak: (Paksoy, 2016) 

 

1.4. Suriyeli Sığınmacıların Eğitimi 

Göçmenlerin geldikleri ülkeye uyum sağlama problemleri oldukça sık 

karşılaşılan bir durumdur. Ev sahibi kültürün içerisinde azınlık olarak bulunmanın 

yarattığı asimilasyon endişesi yaygın bir biçimde görülmektedir. Bununla beraber 

insan etkileşiminin en önemli aracı olan dil ise göçmenlerin topluma uyum 

sağlamaları bakımından önem arz etmektedir. Bu nedenle gerek göçmenlerin dil 

sorunlarının aşılabilmesi gerekse ev sahibi toplumla etkileşime geçebilmeleri için 

okullaşma oranının arttırılması politika üreticiler tarafından öncelikli hedefler 

arasında tutulmuştur. 

Suriye iç savaşı nedeniyle yaşanan göç dalgası sonrasında 2015 yılına 

gelindiğinde Türkiye’deki toplam Suriyeli sığınmacı nüfusunun 1 milyon 650 bin 

olduğu ifade edilirken, bu sayının %53,3’lük kısmının 18 yaş altı bireylerden 

oluştuğu görülmüştür. Bu oranın ise %17,8’inin 5 yaş altında olduğu gerçeğinden 

hareket edildiğinde eğitim-öğretime gereksinim duyan Suriyeli sığınmacı sayısının 

%35,5 ile yaklaşık 600 bin civarında olduğu anlaşılmaktadır (Erdoğan, 2018: 84). 

Dönemin Milli Eğitim Bakanı Nabi Avcı’nın 16 Ekim 2014 tarihini baz alarak 

paylaştığı verilere göre Türkiye’de 150 bin civarında Suriyeli öğrenci eğitim hizmeti 

almaktaydı. Bu sayının 70 binlik kısmı 11 ilde oluşturulan kamplardaki okullarda 

eğitim alırken, kalan kısmının ise (yaklaşık 71.500) farklı kentlerde belediye, valilik, 

sivil toplum kuruluşları tarafından organize edilen okullarda eğitim gördükleri ifade 

edilmiştir. Ayrıca yine Avcı’nın açıklamasına göre 200 bine yakın sığınmacının 

henüz eğitime erişemediği gözlemlenmiştir (Erdoğan, 2018: 85). 

Erdoğan (2020: 33)’ın Kalkınma Bakanlığı’nın 2016 verilerinden derlediği 

bilgilere göre; “Türkiye’deki Geçici Koruma Statüsündeki Suriyelilere Yönelik 2016-

2018 Dönemini Kapsayan Birinci Aşama İhtiyaç Analizi” isimli çalışmada Suriyeli 

sığınmacıların eğitim durumları Grafik 5’te verilmiştir. 

 



 

23  

Grafik 5 

Suriyelilerin Genel Eğitim Durumu (%) (2016) 

 

Kaynak: (Erdoğan, 2020: 33). 

Grafik 5’teki verilere bakıldığında okuma yazma bilmeyenlerin oranının %33 

olduğu görülmektedir. Yine aynı grafiğe göre Suriye’de yaşarken örgün eğitim almış 

sığınmacıların oranının %28,6 olduğu düşünüldüğünde eğitim konusunda ortaya 

çıkan ihtiyaç net bir şekilde görülmektedir. Sosyal ve kültürel birikimle paralel 

ilerleyen eğitim durumu, göçmenlerin gerek kendileri gerekse çocukları için 

yaşadıkları çevreyle bütünleşebilmeleri açısından lokomotif görevi görecektir. 

1.4.1. Suriyeli Sığınmacıların Eğitimlerine Yönelik Düzenlemeler 

Milli Eğitim Bakanlığı, 26 Nisan 2013 ve 26 Eylül 2013 tarihlerinde 

yayınladığı genelgelerle Suriyeli sığınmacıların eğitim problemlerine yönelik çözüm 

üretme sürecine yönelmiştir. 23 Eylül 2014 tarihinde ise “2014/21 Sayılı Yabancılara 

Yönelik Eğitim Öğretim Hizmetleri” genelgesi ile Suriyeli sığınmacılara sunulacak 

eğitim öğretim hizmetlerinde bir standart oluşturulup güvence altına alınmıştır 

(Paksoy, 2016: 49, 150). Bu genelge ile Suriyeli sığınmacıların GEM’lerin yanı sıra 

devlet okullarında eğitim alabilmelerinin önünün açıldığı söylenebilir. Genelge 

kapsamında Suriyeli çocukların eğitimleriyle ilgili faaliyetleri yürütmek amacıyla bir 

müsteşar yardımcısı başkanlığında Milli Eğitim Bakanlığı Komisyonu, illerde ise bir 

il milli eğitim müdür yardımcısı ve şube müdürü başkanlığında il komisyonunun 

kurulması sağlanmıştır. İl bazında kurulan komisyonlar Suriyeli öğrencilerin denklik, 



 

24  

nakil ve yerleştirme işlemlerinden sorumlu tutulmuştur. Sığınmacıların devlet 

okullarına kayıtlarında yabancı tanıtma belgesi yeterli olup, öğrenim belgesi 

olmayanların ise beyanları doğrultusunda yazılı ve sözlü sınavlarla okullara kayıt 

yaptırabilecekleri ifade edilmiştir (Taştan ve Çelik,  2017: 419). 

2013 yılında yürürlüğe giren 6458 sayılı YUKK  ile Türkiye'deki göçmenlere 

ve yabancılara yönelik kapsamlı bir yasal düzenleme yapılmış, yine 2014 yılında 

YUKK kapsamında yürürlüğe giren GKY ile Suriyeli sığınmacıların sağlık, eğitim 

ve sosyal yardım hizmetlerine erişimleri sağlanmıştır. GKY’de Suriyeli 

sığınmacıların eğitimlerine yönelik düzenlemelere yönetmeliğin 28. maddesinde yer 

verilmiştir. Buna göre yabancılara yönelik eğitim ve öğretim faaliyetleri geçici 

barınma merkezlerinde ve bu merkezlerin dışında yürütülecektir. MEB tarafından 

kontrol edilen bu süreçte 54-66 aylık göçmen çocuklar öncelikli olacak şekilde 36-66 

aylık çocukların okul öncesi eğitimden yararlandırılmaları sağlanmıştır. Diğer 

kademeler için ise MEB’in konuyla ilgili mevzuatı geçerli olmuştur. Ayrıca talep 

doğrultusunda okullaşan Suriyeli sığınmacıların çeşitli kurslardan faydalanmalarının 

sağlanmasının yanında ihtiyaç duyacakları dil eğitimi desteğinin de sunulacağı ifade 

edilmiştir (Erdoğan, 2018: 90). Bu şekilde Suriyeli sığınmacıların kayıp bir nesil 

olarak yetişmelerini engellemenin yanı sıra Türkiye’de yaşayan her T.C. vatandaşı 

gibi eğitim hakkından faydalanmaları da sağlanmıştır. 

Suriyeli göçmenlerin eğitimlerine yönelik düzenlemeler MEB ile sınırlı 

kalmamıştır. Yükseköğretim Kurulu (YÖK) 3 Eylül 2012 tarihinde aldığı karar 

doğrultusunda Suriyeli mülteciler ile Suriye’de üniversite eğitimi görmekteyken 

yaşanan savaştan ötürü eğitimlerini yarım bırakan ve T.C. vatandaşlığına kavuşmuş 

olanlara “özel öğrenci” statüsü vermiştir. Genelgeyle verilen bu statü sayesinde 

2012-2013 yılına mahsus olmak üzere ve Suriye’deki gelişmeler göz önünde 

bulundurularak bu öğrencilerin Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi, Kilis 7 Aralık 

Üniversitesi, Osmaniye Korkut Ata Üniversitesi, Gaziantep Üniversitesi, Harran 

Üniversitesi, Mersin Üniversitesi ve Çukurova Üniversitesi’ne kayıt yaptırma hakkı 

tanınmıştır. Bu üniversitelere kayıt yapılırken Suriyeli sığınmacıların öğrenim 

durumlarına dair gerekli belgeleri olmasa dahi beyanları esas kabul edilmiştir 

(Erdoğan, 2015: 87). 2014 yılına gelindiğinde bu üniversitelerdeki öğrenci sayısının 

550 civarında olduğu görülmekle beraber bu öğrencilerin başka üniversitelere de 

geçiş yapabilmesi sağlanmıştır. Bununla beraber Yurtdışı Türkler Başkanlığı (YTB) 

YÖK ile görüşmeler sağlayarak 2000 Suriye vatandaşının Türkiye’deki tüm 



 

25  

üniversitelerde öğrenim görebilmeleri yönünde önerilerde bulunulmuştur (Erdoğan, 

2018: 88). 

1.4.2. Geçici Barınma Merkezlerindeki Eğitim Durumları 

Kamplarda kalan Suriyeli sığınmacılar için eğitim ve öğretim alanında önemli 

imkânlar sağlanmıştır. Burada yaşayan çocuklar Suriye’deki eğitim müfredatına 

uygun bir şekilde Arapça eğitim almışlardır. AFAD’ın Temmuz 2014 verilerine göre 

kamplarda oluşturulan 850 derslikte yaklaşık olarak 68 bin öğrencinin her kademede 

eğitim aldığı ifade edilmiştir. Bununla beraber yine bu kamplarda çeşitli meslek 

edindirme kursları düzenlenmiş olup; 156 kursta toplam 100 bin Suriyelinin eğitim 

aldığı bilgisi paylaşılmıştır. Kamplarda durum böyleyken kamp dışında daha 

düşündürücü bir durum söz konusudur. Türkiye’ye pasaportları ile giriş yapan ve 

ikamet izni bulunup Türkçe bilen sığınmacılar devlet okullarına kayıt yaptırma 

hakkına sahip olmuştur. İkamet izni olmayanlar ise Türkçe bilmeleri koşuluyla 

okullara sadece misafir statüsünde kayıt yaptırabilmiştir (Erdoğan, 2018: 86). 

Suriyeli sığınmacıların eğitimlerinde sivil toplum örgütleri de önemli roller 

oynamıştır.  2014 yılına gelindiğinde Suriyeliler tarafından kurulan STK’ların 

sayısının 60 civarında olduğu görülmektedir. Bunların içinde yer alan “Suriye Eğitim 

Komisyonu (SEK)” müfredatın düzenlenmesi ve okullara Suriyeli öğretmen temin 

edilmesi gibi konularda önemli görevler üstlenmiştir. Yine SEK’in denetimindeki 

okullarda Arapça eğitim verilerek 50-100 bin Suriyeli öğrencinin eğitim aldığı 

düşünülmektedir. Haziran 2014 verilerine göre kamp dışında yaşayan Suriyeli 

çocukların %74’lük bir kesiminin eğitim öğretim hizmetine erişemediği tahmin 

edilmektedir. Hatta BMMYK tarafından hazırlanan raporda kamp dışında yaşamakta 

olan Suriyeli sığınmacıların içerisinde okula erişim sağlayanlarının oranının sadece 

%14 olduğu ifade edilmiştir (Erdoğan, 2018: 86-87). 

Kamp dışında yaşayan Suriyeli sığınmacıların okula erişim oranlarının bu 

derece düşük olması oldukça düşündürücüdür. Bu acı tablonun sona ermesi ve kamp 

dışında yaşayan sığınmacıların eğitime erişimlerinin sağlanması için yapılan ilk 

girişim Gaziantep’in Nizip İlçesi’nde yaşanmıştır. Nizip’te yaşayan bir Suriyeli 

öğretmenin kamp dışındaki çocukların eğitim ihtiyaçlarını dönemim Diyanet İşleri 

Başkanı Mehmet GÖRMEZ’e bildirmesiyle yeni bir sürece girilmiştir. Öyle ki 

Türkiye Diyanet Vakfı (TDV), düzenlediği “Farkındayım, Yanı başındayım” isimli 

bir proje ile kamp dışında olup eğitime erişim sorunu yaşayan Suriyeli çocuklara 



 

26  

yardım elini uzatmıştır. Nizip’te kuran kurslarında başlayan eğitim faaliyetleri 

TDV’nin girişimleriyle bir süre sonra Gaziantep, Kilis ve Şanlıurfa’da MEB’e bağlı 

okullara yayılmıştır. MEB ve TDV’nın bir uyum içerisinde yürüttüğü bu süreç daha 

sonra GEM’lerin kurulmasına alt yapı oluşturmuştur (Taştan ve Çelik, 2017:17). 

1.4.3. Geçici Eğitim Merkezleri (GEM) 

Suriye’den Türkiye’ye yönelik yaşanan kitlesel göç hareketinin ciddi 

boyutlara ulaşması sonucunda göçmenlerin eğitim gereksinimlerini karşılamak için 

çeşitli düzenlemeler yapılmıştır. Bu düzenlemelerden en önemlisi MEB’in 23 Eylül 

2014 tarihinde yayınladığı “Yabancılara Yönelik Eğitim-Öğretim Hizmetleri” 

genelgesidir. Bu genelgeyle kamp içinde ve kamp dışında yaşayan Suriyeli 

çocukların eğitimlerinin güvence altına alınması sağlanmıştır. Bu genelge ayrıca 

GEM’lerin de temelini oluşturmuştur. Genelgeye göre valilik uygun ve ihtiyaç 

gördüğü takdirde il ve ilçe milli eğitim müdürlüklerine bağlı olarak GEM okulları 

açabilecektir. Milli Eğitim Bakanlığı, GEM’lerin kuruluş amacını şu şekilde ifade 

etmiştir; “Kitlesel olarak ülkemize akın etmiş yabancı öğrencilerin, ülkelerinde yarım 

bırakmak zorunda kaldıkları eğitimlerine devam edebilmelerini, ülkelerine 

döndüklerinde veya Bakanlığımıza bağlı her tür ve derecedeki eğitim kurumuna 

geçmek ve eğitimlerine ülkemizde devam etmek istemeleri hâlinde, sene kaybını 

önleyecek nitelikte olacaktır. Söz konusu faaliyetler, uygulamada birlik 

sağlanabilmesi amacıyla Bakanlık tarafından özel olarak belirlenecek haftalık ders 

çizelgeleri ve öğretim programları üzerinden yürütülecektir”. Bununla beraber 

bakanlık bünyesinde çalışan Türkçe, Türk Dili ve Edebiyatı ve İngilizce 

öğretmenlerinin de bu okullarda görevlendirilmesi sağlanmıştır. Bu şekilde Suriyeli 

sığınmacıların Türkçe öğrenme konusunda ihtiyaç duydukları destek sunulmakla 

beraber, gönüllü öğretmenlerin ve eğitim gören öğrencilerin ihtiyaç duyacağı maddi 

ve manevi desteğin de paydaşlar aracılığıyla sağlanması da yayınlanan bu genelgeyle 

teminat altına alınmıştır. Ayrıca GEM’lerde öğrenim gören Suriyeli öğrencilere dair 

tüm verilerin e-okul ve YÖBİS platformlarına işlenmesi gerektiği yine bu genelgeyle 

ifade edilmiştir (Taştan ve Çelik, 2017: 19).  

Suriyeli çocukların ve gençlerin eğitimlerine yönelik olarak 2014 kurulan bu 

GEM,  hem sığınmacılar için oluşturulan kamplarda hem de bu kamplar dışında 

eğitim öğretim hizmeti vermiştir. Bu eğitim merkezlerinde Suriye’deki eğitim 

müfredatına bağlı kalınarak Arapça eğitim verilmiştir. 2015 yılına gelindiğinde 



 

27  

GEM’lerin sayısının kamp içinde 34, kamp dışında 232 olduğu görülmektedir. 

GEM’lerde okul öncesinden başlayarak ortaöğretimin her kademesinde eğitim 

verilmiştir. GEM’e başvurular ve seviye belirleme sınavları ise MEB İl Milli Eğitim 

Müdürlükleri tarafından oluşturulan komisyonlar tarafından yapılmıştır. 2015 yılı 

verilerine göre Barınma Merkezlerinde 1211 derslik kurulmuştur. Bu dersliklerde 

toplam 78.425 öğrencinin eğitime erişimi sağlanmıştır. Ayrıca bu eğitim 

merkezlerinde 3.000 öğretmen gönüllü olarak görev almıştır (Paksoy, 2016: 151).  

GEM’de eğitim gören Suriyeli sığınmacıların eğitimlerinde doğrudan etkili 

olan farklı kurumlar olduğu söylenebilir. UNICEF (Birleşmiş Milletler Çocuk Fonu) 

GEM’lere eğitim için gereken materyal desteğini sağlarken, yerel ve yabancı sivil 

toplum kuruluşları ile çeşitli vakıflar bina, malzeme ihtiyacı ve GEM’lerde çalışan 

öğretmenlerin ücretlerinin karşılanması için bağışlarda bulunmuşlardır. GEM’lerde 

görev alacak olan öğretmenlerin seçiminde ise MEB ve Geçici Suriye Hükümeti 

birlikte belirleyici olmuştur. Belirli bir müfredata sahip olmayan GEM’de içerik 

belirlenmesi ise bölgesel olarak farklılık gösterebilmekteydi. Yer yer GEM’lere 

destek sağlayan özel kurum ve kuruluşların yönlendirmesiyle cinsiyetçi, ayrımcılık 

içeren ve din merkezli eğitim içeren müfredat içeriklerine rastlanılmakla beraber 

değiştirilmiş Suriye müfredatının da uygulandığı görülmüştür (Tekin ve Yüksever, 

2017: 3). Verilerden hareketle GEM’lerde eğitim konusunda bir standarda 

ulaşılamadığı sonucuna erişilebilecektir. Bu durum ise Milli Eğitim Bakanlığı’nın 

çözmesi gereken bir soruna dönüşmüştür. 

2016 yılına gelindiğinde Suriye’deki belirsizliğin halen devam ediyor oluşu, 

bu göçün kalıcılı olacağı ya da sürecin çok daha uzun süreceği düşüncesini 

yaratmıştır. Öyle ki son süreçte “misafir” söyleminin de artık daha da az kullanıldığı 

görülmektedir. Bu durumun MEB tarafına yansıma biçimi de yapılan çeşitli 

düzenlemelerle ortaya konmuştur. MEB tarafından alınan karar doğrultusunda 2016-

2017 eğitim-öğretim yılı itibariyle anaokulu, 1. sınıf, 5. sınıf ve 9. sınıf öğrencilerin 

GEM’lere kayıt yaptıramaması, bu öğrencilerin devlet okullarında eğitim görmesi 

uygun görülmüştür (Taştan ve Çelik, 2017:19). Bakanlığın almış olduğu bu karar, 

zamanla kademeli bir şekilde GEM’lerin kapatılacağının da habercisi olmuştur. 

MEB’in 2017 verilerine göre Türkiye’de toplam 432 GEM bulunmaktadır. 

Bu sayının 31’i 22 ildeki kamplarda yer alırken geri kalanı farklı şehirlerde kamp dışı 

alanlarda bulunmaktaydı. Aynı yılın Eylül ayına gelindiğinde ise bu sayı 370’e 

düşmüştür. Bu tarihte 13.080 Suriyeli öğrenci bu eğitim merkezlerinde eğitim 



 

28  

görmekteyken sayının giderek azalmasının nedeninin MEB’in GEM’i kapatma 

ihtimalinden kaynaklandığı düşünülmektedir (Taştan ve Çelik, 2017: 33). Yine bu 

konuda Özcan (2018: 26), “2014’ten bu yana Suriyeli öğrenciler Arapça eğitim 

veren GEM’lere ya da devlet okullarına gitme hakkına sahiptirler. Fakat 2016 

itibariyle Suriyeli öğrencilerin Türk eğitim sistemine dâhil edilmesine karar verilmiş, 

GEM’ler kapatılma sürecine girmiş ve 2019 itibariyle GEM’lerin tamamen 

kapatılması hedeflenmiştir” ifadesine yer vererek MEB’in bu konudaki kararlı 

duruşunu ortaya koymuştur. Alınan bu kararın istatistiksel yansımasına bakıldığında 

Taştan ve Çelik (2017:14)’e göre 2017 yılına gelindiğinde devlet okullarında eğitim 

gören Suriyeli sığınmacılara ait veriler Grafik 6’da paylaşılmıştır. 

 

Grafik 6 

Devlet Okullarındaki Suriyeli Öğrencilerin İllere Göre Dağılımı (%) 

 

Kaynak: (Taştan ve Çelik, 2017). 

1.4.4. Türkiye’de Geçici Koruma Statüsündeki Suriyeli Çocukların Eğitim 

Yoluyla Entegrasyonu- PICTES Projesi     

MEB’in 2016 yılında başlattığı ve AB tarafından doğrudan hibeyle 

desteklediği “Project on Promoting Integration of Syrian Kids into the Turkish 

Education System (PICTES=Suriyeli Çocukların Türk Eğitim Sistemine 

Entegrasyonunun Desteklenmesi Projesi)”, 2011 sonrası Türkiye’ye gelen geçici 

koruma statüsündeki Suriyeli çocukların Türk eğitim sistemine dahil edilmesi için 

uygulamaya konulmuş, Avrupa fonlu bir projedir. 



 

29  

2016 yılında birinci fazına başlanan proje kapsamında; 2018 verilerine göre 

eğitime erişim ihtiyacı bulunan 5-17 yaş arası yaklaşık 1 milyon 50 bin Suriyeli 

çocuk bulunmaktaydı. Yine MEB verilerine göre 2018 yılında bu sayının %62,5’lik 

(655 bin çocuğun) kısmının okullaştırıldığı ifade edilmektedir (Tufan, 2019: 36-41). 

Suriyeli sığınmacıların yoğun olarak bulunduğu 23 ilde gerçekleştirilen 

PICTES projesi, dil öğretiminin yanı sıra öğretmen ihtiyacının giderilmesi, yardımcı 

hizmetler personeli konusunda oluşacak ihtiyacın karşılanmasını sağlamayı 

hedeflemektedir. Bunun yanında rehberlik ve izleme değerlendirme faaliyetlerinin 

sağlanması da yine projenin ana hedefleri arasında yer almaktadır. İlk aşamada 2 

yıllık uygulama süresine sahip olan PICTES projesi kapsamında 1 yıllık sözleşme ile 

işe alınan öğretmen ve rehberlik danışmanları MEB’e bağlı okullarda, GEM’lerde ve 

Halk Eğitim Merkezlerinde görev almışlardır. Çalışanların maaş giderleri proje 

tarafından karşılanmıştır. 3 Ekim 2016 tarihinde fiili olarak başlayan PICTES 

projesinin bütçesi için AB delegasyonu 300 milyon Euro harcama sözü vermiştir 

(Taştan ve Çelik, 2017: 21). 

Tufan’a göre (2019) projenin asıl amacı Türkçe dil eğitimi ve bunun yanında 

Ana dil eğitimi (Arapça) ile Suriyeli çocukların zamanla GEM’lerden koparılarak 

kamu okullarına katılımı sağlamak, böylece kaynaşma ve farklılıklara saygı 

çerçevesinde uyumlu bir şekilde yaşamalarını sağlamak için kılavuzluk etmektir. 

Proje kapsamında eğitimlerine ara vermiş çocuklar için telafi eğitimleri de 

verilmiştir. Ayrıca aile bilgilendirme toplantıları yapılarak ailelerin de sürece katılımı 

sağlanmıştır. Çocukların psikolojik destek alabilmeleri için Psikolojik Danışmanlık 

ve Rehberlik (PDR) öğretmenleri görevlendirilerek uyum sürecinde zorlanan veya 

çeşitli travmalar yaşayan çocuklar için destek sağlanmıştır. Erken çocukluk eğitimi 

ve mesleki teknik eğitimle ilgili çalışmaların da hedeflendiği projenin ikinci fazında 

ise liselerde düşük olan okullaşma oranının arttırılmasının yanında, sosyal 

bütünleşmenin güçlendirilmesine yönelik Suriyeli ve Türk aileler için etkinlikler 

planlanması hedeflenmiştir. PICTES projesinin beklenen sonuçları özetlemek 

gerekirse; eğitime erişimin artması, eğitim kalitesinin ve Suriyeli öğrencilerin eğitim 

gördüğü kurumlardaki çalışanların operasyonel kalite ve kapasitesinin arttırılması, 

öğrenci ve ebeveynlerin sosyal uyumunun sağlanması şeklinde ifade edilebilir.  

 

 

 



 

30  

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MÜZİK VE GÖÇ İLİŞKİSİ 

 2.1. Sanat ve Müzik Kavramı 

İlkel insanların estetik bir kaygı gütmeden,  ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

ortaya çıkardıkları sanat olgusu, toplumsal bağların kuvvetlenmesinde önemli bir 

yere sahiptir. Tarih öncesi dönemlerden başlayarak günümüze kadar etkileşim 

sonucu değişerek ve gelişerek kümülatif bir şekilde ilerleyen sanat, geçmişten beri 

toplumları birleştiren bir unsur olma niteliği taşımıştır. Bu bakımdan sanat kavramını 

tanımlamak gerekirse; “Bir duygunun, bir düşüncenin, izlenimin veya güzelliğin 

çeşitli yöntem ve malzemelerle ifade biçimi” şeklinde bir tanımlama yapılabilir 

(Küçükyıldız, 2018: 11). 

Sanatın tanımından yola çıkarak da müzik; “Duygu ve düşüncelerin seslerle 

ifade edilmesidir.” şeklinde tanımlanabilir. Duyguların ve anlatılmak istenen 

düşüncenin dışa vurumu şeklinde gerçekleşen müzik olgusu, oluşum süreci fiziksel 

koşullara bağlı olan, koşulların gerçekleşmesi sonucunda da insanın algılamasını 

sağlayacak duyusal ve bilişsel donanımlara sahip olma özelliği taşımaktadır. Müzik, 

zekâ türleri içerisinde mantığın ön planda olduğu analitik zekâdan çok duygusal 

zekâyı gerektiren üst düzey bir zihinsel ve bilişsel bir etkinlik olma özelliği 

taşımaktadır (Şişman, 2017: 195). 

Müzik olgusunun evrensel bir nitelik taşıdığı kanaati yaygın olsa da kavramın 

çeşitli kültürlerle farklı algılanış biçimlerine sahip olduğu da görülmektedir. Bu 

konuda Çakmak (2018: 127), Blacking’den aktardığı şekliyle müziği “sosyal olarak 

kabul edilmiş ses kalıpları, müzik yapmayı ise öğrenilmiş bir davranış biçimi” olarak 

tanımlamıştır. Ayrıca müziğe ilişkin kavramların her toplum ve kültür tarafından 

ayrıca yaratıldığını ifade etmektedir. Bu nedenle müzikal kavramların karşılığının 

ancak o kavramları yaratan kültürlerle sınırlı olacağını, bu sebepten ötürü de evrensel 

niteliğe sahip olamayacağını ifade eder (Blacking, 2000: 25).  Bununla beraber 

Amerikan Karaayak (blackfoot) yerlilerinin müzik kavramına sahip olmayıp bunun 

yerine “Saap-up” kavramını kullandıkları görülmektedir. Bu kavram anlam olarak 

Batı kültüründe şarkı söyleme, dans etme ve tören gibi farklı şekilde sınıflandırılan 

eylemlerin hepsine karşılık gelen bir nosyondur. Bu konuya dair verilebilecek bir 



 

31  

başka örnek ise Afrika Gana’da yaşayan “Ewe” topluluğudur. Eweler, kilise 

ilahilerini veya kasetlerden dinlediklerini “müzik” olarak tanımlarken kendi 

kültürlerinde müzik kavramı yerine “ vu” kavramını kullanmaktadırlar. Bu kavram 

müzik, davul çalma ve drama gibi sanatsal davranışları ifade ederken “ba” ses 

anlamına gelmektedir. İki kavramında birleşimi olan “vuba” şarkı söyleme 

davranışına karşılık gelmektedir. Bu ise müzik denilen engin bilim dalındaki kavram, 

tanım ve algılayışın coğrafyadan coğrafyaya, topluluktan topluluğa, kültürden 

kültüre ve hatta insandan insana değişebileceğini göstermektedir (Tagg, 1933: 4). 

2.2. Göç ve Sanat İlişkisi 

  Yapısal olarak bakıldığında tek bir nedenden ötürü gerçekleşmeyen göç 

olgusu, oluşması için pek çok bileşenin bir araya gelmesiyle ortaya çıkan bir 

nedensellik durumudur. Henüz ilkel zamanlarda insanların göç etme davranışlarının 

nedenleri beslenme, barınma ve güvende hissetme temelli iken günümüzde ise bu 

nedenler kültürel, dini sosyal ve siyasi problemler olarak zikredilmektedir. Bununla 

beraber travmatik ve duygusal sonuçlarının da göz ardı edilemeyeceği göç, sanat 

içerisinde kendine yer bulmuş önemli bir olgudur. Edebiyat, müzik, sinema ve resim 

sanatlarında ele alınan göç teması, göç tecrübesi yaşayan insanların bu devinimden 

etkileniş biçimlerini sanatçıların gözünden görme olanağı sunmuştur. Sanatçılar 

yapıtlarıyla göç konusuna dikkat çekmeyi, bu konuda toplumsal bir farkındalık 

oluşturmayı amaçlamışlardır. Kitle iletişim araçların kolay erişilebilirliği, bilgi 

edinme teknolojileri konusunda bireylerin mobilize olması gibi faktörler, farklı 

kültürlere sahip olsalar bile sanatçının göçmenin gözüyle bakabilmesini 

sağlamaktadır. Bu durum ise göç deneyimi yaşamasa bile sanatçının sınırlar ötesinde 

dolaşabilmesini sağlayarak göç olgusunu yapıtlarında işlemesine olanak tanımaktadır 

(Girgin, 2017: 54-55). 

Girgin’in Öner (2016: 41)’den naklettiğine göre; göç olgusuna farklı 

disiplinler kendilerine has bir bakış açısıyla yaklaşmaktadırlar. Örneğin tarih bilimi 

göç olgusunu ele alırken genellemelerden hareket ederek sonrasında ayrıntılara yer 

verir. Bu şekilde göç olgusunu siyasal ve tarihsel bir çizgide anlamlandırmaya çalışır. 

Sanatın göçe yaklaşımı ise olgusal, tarihsel ve kavramsal anlamlarını ima eden 

karmaşık bir yapıya sahiptir. Sanat, göçü ele alırken göç devinimin ortaya çıkış 

nedenlerinin ve sonuçlarının birey ve toplum üzerindeki etkisi üzerine yoğunlaşmayı 



 

32  

tercih eder. Yani neden ve sonuç ilişkisinin sanat eserinde birlikte işlenmesi söz 

konusudur (Girgin, 2017: 56). 

Göçün sanat eserlerinde işlenmesi iki şekilde görülebilmektedir. Bunların 

birincisi; göçün nedenleri arasında sayılabilecek savaş, mübadele, sınır dışı edilme, iç 

çatışmalar gibi nedenlerdir. Sanatçı bu trajediye göçmenin gözünden bakıp eserinde 

bunu ifade edebilir. Göç olgusunun sanat eserlerine bir diğer yansıma şekli ise göç 

eden sanatçı perspektifindendir. Göç tecrübesi yaşayan sanatçının kendi yerel 

kültürünü ve sanatsal ifadesini göç ettiği mekâna taşıması, o mekânı etkilemesi ve 

etkilenmesi mümkündür. Bu şekilde de sanatsal bir sentez ortaya çıkmış olacaktır. 

Bunun bir örneği göçmen bir ailenin çocuğu olan Jacob Lawrence’dir. Amerika 

Birleşik Devletleri (ABD)’nde yaşayan sanatçı I. Dünya Savaşı sürecinde 

Amerika’nın güneyinden kuzeyine göç etmiştir. Çocukken yaşadığı bu göç deneyimi 

daha sonra eserlerine ilham kaynağı olmuştur. Öyle ki Lawrence dinlediği yolculuk 

hikâyelerinin, göç sonrası büyüdüğü Harlem’in barındırdığı etnik çeşitliliğin ve 

şarkılarının kendi sanatsal ifadesine yansıdığını belirtmiştir. Lawrence edindiği bu 

tecrübe neticesinde renkleriyle hayat verdiği resimler sayesinde halkının 

deneyimlerini yansıtmıştır  (Girgin, 2017: 56-57). 

Göç olgusunu sanatına yansıtan bir diğer isim ise ressam Reena Saini 

Kallat’dır. Kallat, Resim 1’de gösterilen eseriyle küresel çapta gerçekleşen göç 

hareketini elektrik kabloları ve bağlantı parçalarıyla göstermiştir. Çalışmada elektrik 

akışıyla gösterilen yerler, bir yerden koparılmayı temsil etmesinin yanı sıra göçmenin 

gittiği mekânda başka kültürlerle etkileşime geçmesini de ifade eder. Hareketlerin bir 

tercihe dayalı olarak göç eden ya da zorla yerinden edilen göçmenler arasında 

küreselleşme sürecinin bir parçası olduğu anlamını taşıdığı söylenebilir. Sanatçı, bu 

çalışmasıyla iş gücü amacıyla yaşanan göç hareketliliğinin kültürel değişimi de 

beraberinde getirdiğine vurgu yapmıştır. Ayrıca çalışmada kullanılan kabloların 

kültürel aktarımı temsil ettiği ifade edilmektedir (Girgin, 2017: 63).



 

 

 

Resim 1 

Reena Saini Kallat’ın “İsimsiz” çalışması 

 

 

Göçün sanata yansımasında bir başka örnek ise Suriye asıllı resim sanatçısı 

Tammam Azzam’dır. Azzam, Suriye’de yaşanan savaşla ilgili olarak “-

Yapabileceğim tek şey dünyaya, yaşanan durum hakkında daha iyi bilgi vermek için 

şahit olduğum şeylerle ilgili hatırlatıcı ve düşündüren görüntüler üretmeye 

çalışmaktır!” ifadesine yer vermiştir. Sanatçı Suriye Müzesi isimli serisinde yer alan 

“Özgürlük Grafiti” isimli çalışmasıyla savaşın izlerini taşıyan yıkık bir ev üzerine 

ünlü sanatçı Klimt’in öpücük isimli eserini resmetmiştir (Resim 2). Bu eseriyle 

Suriye’de yaşanan savaşa dikkat çekmiştir.  

 

 

 



 

34  

Resim 2 

Tammam Azzam’ın “Özgürlük Graffiti” Çalışması 

 

 

 

Suriye asıllı Issam Kourbaj ise “Kaybedilen Başka Bir Gün” isimli 

enstalasyon (yerleştirme sanatı) çalışmasıyla; Suriye’de savaş sonucunda ortaya 

çıkan mülteci krizine dikkat çekmek istemiştir. Sanatçının enstalasyon için seçmiş 

olduğu beş mekânın her biri Suriyeli sığınmacıların göç ettikleri ülkeleri temsil 

etmektedir. Çalışmasında kullandığı kibrit taneleri, savaşın başlamasından sonra 

geçen gün sayısını temsil ederken, kibrit kutuları sığınmacıların yaşadıkları çadırları 

temsil etmektedir (Resim 3). Ayrıca eserde eksik olan estetiğin ise göç etmek 

zorunda kalan Suriyeli sığınmacıların bu çadırlarda yaşarken her şeyden ayrılan 

yaşantılarını hatırlattığını ifade etmektedir (Girgin, 2017: 70).   

 

 



 

35  

 

Resim 3 

Issam Kourbaj’ın “Kaybedilen Başka Bir Gün” İsimli Çalışması 

 

 

  Küresel ölçekte halen dinamik bir yapıya sahip olan göç olgusu farklı 

disiplinler tarafından çalışma konusu olmaya devam etmektedir. Türkiye’de de 

özellikle 2011 yılından beri yaşanan Suriye göçü ve yarattığı etkiler akademik 

camiada oldukça yankı bulmuştur. İktisadi, hukuki, politik, psikolojik, sosyolojik ve 

sanatsal yansımalarından ötürü ele alınması da son derece doğal karşılanmalıdır. 

Sanatın bir kültürel aktarım aracı olmanın yanı sıra toplumsal duyarlılıklara dikkat 

çekme misyonu olduğu düşünüldüğünde göçün sanat içinde yer bulması anlaşılır bir 

durumdur. Sanat içerisinde göçün farklı temalarla ve kavramlarla ele alınması ise göç 

hareketinin göçmeni etkileyiş biçimleriyle ilgilidir. Ülkelerde yaşanan çatışma 

durumları ve savaşlar neticesinde gerçekleşen zorunlu göçlerin mülteci, hareket, 

gitme, zorunda olma, ait olamama, terk etme, yaşam alanları gibi alt kavramlarla 

sanatta ele alındığı görülmektedir (Girgin, 2017: 71). 

2.3. Müziğin Birlikte Yaşama Kültürüne Katkısı 

Tıpkı doğanın içerisinde barındırdığı muhteşem uyum gibi, müzik de kendi 

içerisinde bir ahenk, uyum barındırır. Sesler aracılığıyla gerçekleşen bu uyum kar 

tanelerinin birbirlerine temas etmeden havada süzülmesi gibi seslerin dansı şeklinde 



 

36  

gerçekleşmektedir. Bu benzeşimden hareketle müziğin insanların uyum süreçlerinde 

ortak bir dil olma özelliği taşıdığı sonucuna erişilebilir. Seslerin büyülü dizilimleriyle 

canlılarda farklı anlamlar ve farklı çağrışımlar uyandıran müzik, cesaret, sevinç, 

hüzün, coşku gibi farklı duygu ve ruh halleri oluşturur. İnsanlar için sanat ve müzik 

bir birliktelik ve uyum aracı olarak kullanılabilmektedir. Türkmen’e göre sanat ve 

müzik farklı kimliklere sahip bireyleri birbirlerine yakınlaştıran önemli bir 

işlevselliğe sahiptir. Bu işlevselliğin nedeni sanatın paylaşım amacıyla üretilmiş, 

ortaya konmuş olmasıdır (Türkmen, 2012: 6). 

Müzik ve birlikte yaşama kültürü ilişkisini irdelemeden önce “kültür” 

kavramının neyi ifade ettiği üzerinde kısaca durmak faydalı olacaktır. Günümüzde 

“bir toplumun maddi ve manevi birikimi” şeklinde tanımlanan kültür kavramı 

Latince “colere” fiilinden türemiştir (Özlem, 2000, 142). Kavram ilk olarak 

insanların kendi yetiştirdikleri bitkiler ile doğada kendiliğinden yetişen bitkileri 

birbirinden ayırt etme ihtiyacından ötürü ortaya çıkmıştır. Kültür kavramı insan 

üretimi olan bitkileri isimlendirmek için kullanılmış, daha sonraları ise “insanın 

yetiştirilmesi, eğitilmesi” anlamında “tekil kültür” şeklinde kullanılmıştır (Çakmak, 

2019:158). 

Günümüzde küreselleşme ve kitle iletişim araçlarındaki hızlı gelişmeler, 

kültürel paylaşımları yerelden evrenselliğe doğru taşıyarak evrensel kültür kavramını 

ortaya çıkarmıştır. Bu bağlamda kültürü, yaratanların niceliği yönünden özelden 

genele doğru çeşitlendirmek gerekirse: Belirli bir zaman diliminde ve belli bir 

bölgede yaşayan insanlara ait değerler yerel kültür; bir ulusu diğer uluslardan ayıran 

birikim ve değerler ulusal kültür; bilim, sanat, müzik gibi insan dokunuşuyla ortaya 

çıkan değerler ise evrensel kültür şeklinde tanımlanmaktadır (Küçükaydın, 2014: 

584). 

Sanat, bir toplumun kültürü içinde yer alan önemli bir olgudur. Sanat ve 

kültür ise iç içe geçmiş iki kavram olarak düşünülebilir. Daha metaforik bir ifadeyle 

kültür bir gökyüzü olarak betimlenirse, sanat bu gökyüzünün altındaki bir renk 

olarak düşünülebilir. Farklı kültürlere sahip bireylerin kültürel yakınlaşma yoluyla 

kendilerini ifade etmelerinde, toplumsal uyum sağlayabilmelerinde sanatın, müziğin 

rolü oldukça büyüktür. Göç devinimi yaşayan insanlar, yaşadıkları göç deneyimine 

bağlı olarak kendi kimliklerini herhangi bir kültürel farklılık ekseninde 

sürdürmektedirler. Bununla beraber göçmenlerin benzer deneyimler yaşayan diğer 



 

37  

topluluklarla ortak bir kültürel paydada buluştukları ve yeni bir ‘biz’ bilincini inşa 

ettikleri görülür (Çakmak, 2018: 124). Bu durum, karşı karşıya gelen iki kültürün 

uyum sürecine olumlu etki edebilecek niteliktedir. Çünkü müzik ortak payda 

oluşturma, toplumsal bütünleşme sağlama noktasında önemli bir işleve sahiptir. 

Bunun Hatay özelinde en bilinen örneği Antakya Medeniyetler Korosu’dur. 

Bünyesinde barındırdığı etnik, dilsel, dilsel çeşitlilik ile birlikte yaşama kültürüne 

vurgu yapan bu müzikal oluşum, günümüzde de ulusal ve uluslararası düzeyde 

konserler vererek misyonunu sürdürmeye devam etmektedir. 

Müziğin farklı kültürlerin bağlarını güçlendirdiği, ortak payda yarattığına bir 

başka örnek ise; Van’da yaşayan ve 2014 senesinde Ermenistan’a sanatsal bir 

etkinlik için davet edilen Dengbêj Gazin’dir. Ermenistan’da Kürt toplumunun sözlü 

tarihini kilamlarla (dengbej şiiri) seslendirirken, Van’a davet edilen ve Ermeni asıllı 

olan Aşuk Leyle de Ermeni ağıtlarını seslendirmiştir. Bu iki sanatçı müziğin dilini 

kullanarak seslendirdikleri etnik eserlerle iki halk arasındaki duygu bağlarının 

kuvvetlendirilmesine katkı sağlamışlardır (Çakmak, 2018: 129). Farklı kültürlerin 

uzun süre aynı mekânda bulunmaları, müzik yoluyla kültürel etkileşime geçmeleri ve 

birbirlerinin icralarının kültürel örüntülerini bilmeleri, uyum açısından müziğin 

önemli bir motivasyon aracı olduğunu gösterir. 

Kültürün içinde önemli bir değer olan müzik sanatının kültürel aktarım ve 

etkileşimde bulunma, birlikte yaşama kültürüne ve sosyal uyuma katkı sağlamaya 

yönelik önemli bir misyonu olduğu açıktır. Sosyal dayanışma ve sosyal etkileşim 

şeklinde gerçekleşen bu misyon, kimliği oluşturan kültürün dışa vurumunun simgesi 

ve davranış biçimi olarak düşünülebilir. Bu durumun yerel örnekleri çokça 

bulunmaktadır. Örneğin Diyarbakır özelinde bakıldığında kadim bir kültüre sahip 

olan şehrin içinde farklı kültürler uzun süredir bir arada yaşamaktadırlar. Kültürel 

zenginliğin müzik kültürüne yansıması da doğal olarak kaçınılmaz olmuştur. Bir nevi 

ortak miras ekseninde müziksel çeşitlilik ortaya çıkmıştır. Farklı dinlerin inanç 

ritüellerinde yerel halkın da yer aldığı, müziğinde bu ritüellerde kullanıldığı 

görülmektedir. Bununla beraber farklı inanç gruplarının çeşitli özel günlerde kendi 

kültürlerinin müziklerini saygı ve saygı ve sevgi çerçevesinde özgürce sunabildikleri 

görülmektedir. Farklı ülkelerde olsalar bile Diyarbakır ile bağlarını koparmayan 

Ermeni müzisyenlerin şehre gelip konserler verdikleri, aynı şekilde de yaşadıkları 

ülkelerde Türkçe, Kürtçe ve Ermenice gibi Diyarbakır’ın dilsel ve kültürel 



 

38  

çeşitliliğini yansıtan eserler seslendirdikleri görülmektedir (Çakmak, 2019:155-156). 

Öte yandan dengbejlik geleneğinin devam ediyor oluşuyla beraber Türk, Arap, Kürt 

ve Zaza dillerinde eserlerin yaygın bir şekilde seslendirildiği görülmektedir. Bu 

durum ise Süryani ve Ermeni halk ezgilerinin bir değer olarak benimsenip icra 

edilmesine, halkın köklerine bağlı olarak birbirleriyle uyum içinde yaşamasına katkı 

sağlamaktadır. Örneğin “Yedi Dilde Halk Şarkıları Konseri” isimli projeyle 

Diyarbakır’ın müzikal renkliliğini ve uyumunu ifade eden bir çalışma yürütülmüştür. 

Bu çalışmada farklı etnisiteye sahip saz ve ses sanatçıları yer almıştır. Konserde 

Anadolu’nun kültürel çeşitliliği ön plana çıkarılarak bu değerin müzik aracılığıyla 

aktarılması sağlanmıştır. Koristlerin çocuklardan oluşması ise hoşgörü ve kültürel 

mirasa sahip çıkma noktasında müziğin değerler eğitimindeki kullanımına da bir 

örnek teşkil etmektedir. Çocukların farklılıkları birer zenginlik olarak algılayarak 

ahlaki gelişimlerine katkı sağlamak müzik sanatının önemli bir özelliğidir. Özetle 

Diyarbakır’ın çoklu müzik kültürüne sahip oluşu sosyal uyum açısından önemli bir 

avantaj sağlamıştır (Çakmak, 2019: 165). 

Diyarbakır’da “Velime Geceleri” olarak bilinen ve eski zamanlardan beri 

değişime uğrayarak günümüze kadar ulaşan müzikli toplantılar da yine birlikte 

yaşamaya vurgu yapmıştır. Meşk yöntemiyle (usta-çırak ilişkisi) yapılan velime 

geceleri, kültürel mirasın geleceğe aktarılmasının yanı sıra ortak kültür oluşturma 

işlevine sahiptir. Yine farklı dinlere mensup insanların benzer toplantılar yaptığı, bu 

toplantılarda farklı kültürlerin kendi yerel müziklerinin icra edilmesinin sağlandığı da 

ifade edilmektedir. Ayrıca Aram Tigran Konservaturının turneler düzenleyerek o 

bölgenin kültürel dokusunu ve birlikteliğini tiyatro, dans ve halk şarkılarıyla sunması 

durumu da Diyarbakır özelinde müziğin birlikte yaşama katkısına örnek olarak 

gösterilebilir. Bu örneklerden hareketle müziğin birleştirici bir unsur olduğu, 

ayrışmadan ziyade birleştirici ve bütünleştirici yönünün ön plana çıktığı sonucuna 

erişilebilir (Çakmak, 2019: 168). 

2.4. Kültürel Kimliğin Korunmasında Müziğin Rolü 

İçerisinde bulunduğumuz yüzyılda yaşanan göç hareketlerinin oldukça yoğun 

olması sebebiyle göç, kimlik, diaspora, asimilasyon ve bütünleştirme gibi kavramlar 

gerek bilimsel çalışmalarda gerekse sanatsal çalışmalarda yoğun bir şekilde üzerinde 

durulan konulardır. Göç olgusunun güncelliğini koruması ve kitlesel yer 



 

39  

değiştirmelerin halen devam ediyor oluşuyla beraber bu hareketliliğin merkezinde 

olan göçmenler bağlamında kimlik ve asimilasyon endişesi yaşanmaktadır. 

Kimliklerini oluşturan kültürlerini de bavullarına koyarak yanlarında götüren 

göçmenler bir yandan göç ettikleri yerlerde kültürlerini ve kimliklerini koruma 

mücadelesi verirken bir yandan da memleketlerinden ayrı yaşamanın hüznüyle 

yaşama tutunma çabasına girmektedirler (Yücel, 2019). 

Göç olgusu çok boyutlu sonuçları olan bir hareketliliği ifade eder. Öyle ki 

göçün siyasi, sosyal, ekonomik, hukuki ve kültürel sonuçları bulunmaktadır. Kültür 

özelinde göçmeni değerlendirdiğimizde göçmen, göç ettiği yere kültürünü de 

götürmektedir. Kültürün içerisinde yer alan müzik ise kültürel kimliğin 

korunmasında önemli bir işleve sahip bulunmaktadır. Her ne kadar dinamik bir 

yapıya sahip olsa da müziğin kültür içinde değişime karşı direnç gösterme davranışı, 

göçmen veya diaspora olarak yaşayan topluluklar özelinde daha güçlüdür. Bunun bir 

örneği Koreli göçmenlerdir. Koreli göçmenler, göç ettikleri yerlere taşıdıkları kendi 

etnik müziklerini daha uzun süre muhafaza etmişlerdir. 1920 yıllarından kalma 

şarkıları Kore’de artık popülerliğini kaybedip raflara kaldırılmış olsa da göçmen 

Koreliler tarafından halen bilinmektedir (Çakmak, 2018: 126). Bu durum 

“göçmenlerin müzikle kültürel kimliklerini koruma” davranışlarına bir örnek olarak 

gösterilebilir. 

Şahin’in (2018) ifadesiyle göç deviniminin etkisiyle küresel çapta yaşanan 

yer değiştirme hareketleri sonucunda göçmenler dünyasına doğru bir dönüşüm söz 

konusudur. Sınırların giderek belirsizleştiği bu göç dünyasında ise aidiyet, ait olunan 

yer gibi soruların cevabı karmaşıklaşırken bu karmaşıklığın içerisinde müzik olgusu 

bu soruları cevaplayacak bir konu olması itibariyle araştırmacıların dikkatini 

çekmiştir. Şahin, Hebdige’ye atıfta bulunarak onun müziğe yaklaşımını “Kökler bir 

yerde durmaz. Onlar şekil değiştirir. Onlar renk değiştirir ve büyürler. Saf bir kök 

yoktur, hele ki müzik gibi kaygan bir şey söz konusu olduğunda. Ama bu, tarih yok 

demek değildir” sözleriyle dile getirmiştir. Hebdige’nin bu metaforik ifadesiyle 

müzik ve müziğin öznesi olan insanın gittiği yere kendi müzik kültürünü taşıdığı, bu 

süreçte farklı kültürlerle yaşanan etkileşim sonucu müzikal etkileme ve etkilenme ile 

kültürel bir değişimin yaşandığı sonucuna ulaşılabilir. 

Göçmenlerin anavatanlarıyla olan bağlarının devam etmesinde müzik önemli 

bir işleve sahiptir. Öyle ki Manuel’in, Hindistan’ın bir şehri olan Lucknow’a hiç 



 

40  

gitmemiş bir Trinidadlı (Karayiplerde bir ülke) bir sanatçı tarafında yazılmış olan 

“Haydi Lucknow’a Gidelim” isimli Hintçe bir şarkının anavatan teması içermesini 

etkileyici bulması buna örnek gösterilebilir. Yaşadığı yerde göçmen olmanın 

ötesinde oraya ait olan bireylerin ev sahibi ülke ile anavatan ülkenin kültürel kesişimi 

içinde bulunmalarından ötürü farklı kimlik süreçlerini deneyimledikleri 

görülmektedir. Hug, azınlık veya diğer adıyla diaspora müziklerinin anavatan ülke ile 

yaşanılan ülke kültürü arasında bir çeşitlilik yarattığını vurgulamıştır (Şahin, 

2018:183). 

Göçmenlerin yerleştikleri yerlerde müzik dinleme ve söyleme pratikleri 

yanında kültürel kimliğin muhafaza edilmesi için yaptıkları müzikal çalışmaları takip 

eden Öğüt, “Müzik Göçmenin Ne İşine Yarar?” isimli makalesiyle Irak Keldani 

göçmenlerini ele almıştır. Öğüt, Türkiye’yi transit göç noktası olarak görüp geçici 

süre yerleşen Irak Keldani topluluğunu incelerken onların kilise müziği icralarında 

aktif şekilde yer almış, Keldanilerin dini müziklerini dini ritüelleri dışında da 

kullandıklarını ifade etmiştir. Öyle ki Keldaniler, ülkelerinden çatışma haberleri 

aldıklarında sosyal medya hesaplarında ilahiler paylaşmışlar, ilahilere kendi sözlerini 

yazarak ülkelerinde yaşanan drama dikkat çekmişlerdir (Öğüt, 2015: 74). Bunu bir 

örneği aşağıda verilmiştir. 

Şarkı söyle çocuk söyle 

Arkadaşlarınla birlikte 

Tanrının adını mutluluk ve zaferle yücelt 

Cefa ve gözyaşları sabrımızı tüketti 

Sevgimizi savaşlarla yok ettiler 

Dualarımız Irak için yüce Tanrım 

Keldaniler, gündelik şarkı söyleme pratiklerinde hüzünlü şarkılar tercih 

etmektedirler. Bu şarkıların ayrılık, sıla, vatan hasreti gibi temalar etrafında 

şekillendiği bilinmektedir. Ayrıca müzik türleri içinde popüler bir yere sahip olan rap 

müziğinin de Keldanili gençler tarafından tercih edildiği görülmüştür. Rap müziğe 

ilgisi olan Keldani Ricky’nin dört farklı dilde bestelediği şarkının sözlerine 

bakıldığında acılarını, haykırışlarını ve özlemlerini hüzünlü şarkılarla dile getirme 

nedenleri daha iyi anlaşılacaktır. Ricky yazdığı şarkının sözlerini şu şekilde ifade 

etmiştir: Arapça olan ilk kısmında, ülkemdeki insanları öldürmekten başka bir şey 

bilmeyen teröristlerden ve onların karanlığından bahsediyorum. İkinci kısmı olan 

İngilizce; başka bir ülkeye nasıl geldiğimi ve ‘yabancı’ olduğumu anlatıyor. Üçüncü 



 

41  

kısmında aynı yabancı olma halini Asurice tekrarlıyorum ve ülkemiz için savaşmamız 

gerektiğini söylüyorum. Son kısmı Kürtçe, Erbil’deki ailemi, annemin onları terk 

ettiğimi söylediğini ve onu ne kadar özlediğimi anlatıyorum” (Öğüt, 2015: 74). 

Azınlıkların müziklerine daha sıkı sıkıya sarılarak kültürel kimliklerini 

muhafaza etmelerine bir örnek de Gullestad tarafından verilmiştir. Gullestad 

çoğunluğun kültürünün görünmez olduğunu düşünür. Ona göre çoğunluk kendi 

kültürüne kördür ve ancak azınlıkların kültürlerine sahip olabileceklerini savunur 

(Şahin, 2018: 184). Bu düşüncesi ile bir nevi sosyal bir saptama yapmıştır ve 

azınlıkların kültürel sahip çıkışlarına sosyolojik bir göndermede bulunmuştur. 

Müzik ve kültürel kimliğin korunmasının bir başka örneği Osmanlı 

İmparatorluğu özelinde ele alınabilir. Osmanlı İmparatorluğu döneminde azınlık 

statüsüne sahip olan Rumlar, Yahudiler ve Ermeniler gerek dini ritüellerinde gerekse 

özel günlerinde ve bayramlarında müzik geleneklerini uygulayıp yaşatabilme 

imkânına sahip olmuşlardır. O dönemlerde dini ve dünyevi müzik kültürlerinin çok 

dilde, karşılıklı etkileşim ve hoşgörü içerisinde gerçekleşmesi, Osmanlı yönetiminin 

çok kültürlülüğe yaklaşım konusundaki olumlu politikasını gözler önüne sermektedir 

(Demir, 2019). Bununla beraber azınlık halkların kendi müzik kültürlerini yaşatıp 

aktarabilme fırsatına sahip olmaları, bu kültürel değerlerin günümüze kadar 

erişmesine imkân sağlamıştır. Bu gün bile azınlık olarak nitelendirilen bu halklar, 

T.C. Devleti içerisinde tıpkı Osmanlı’da olduğu gibi müzik kültürlerini 

yaşayabilmekte, aktarabilmektedir. Osmanlı İmparatorluğu’nun bu politikasının 

halen devam ettiriliyor olması, Anadolu coğrafyasının tüm kültürel zenginliklere 

değer vermesine bir örnektir. 

Cumhuriyet dönemine gelindiğinde özellikle ekonomik nedenlerden ötürü 

Türklerin Batı Avrupa’ya doğru göç süreci başlamıştır. II. Dünya Savaşı sonucunda 

Avrupa’da ortaya çıkan iş gücü ihtiyacının karşılanması amacıyla 1960 sonrası 

misafir işçi statüsüyle Avrupa yollarına düşen gurbetçiler, yanlarında sazlarını ve 

müziklerini de götürmüşlerdir. Geçicilikten kalıcılığa dönüşen bu süreci Yücel 

Almanya göçü özelinde şu sözlerle ifade etmiştir: 

 “Gurbetçiler 1960’lı yıllarda ‘acı vatan’ olarak adlandırdıkları Almanya’ya 

giderken ümitlerinin yanında melodilerini de götürdüler. Kısaca Türk Müziği 

Avrupa’ya ilk önce bavulların içinde gitti. Çektikleri gurbet sancısı yanlarında 

götürdükleri sazlarına da yansıdı. Vatan hasreti, aile özlemi gibi konularda 

yazılmış türküler okundu akşamları. Zamanla okunan türkülerde işçilerin 



 

42  

yaşadıkları gerçeklere uygun olarak içerik ve konu değişiklikleri görüldü. Öyle 

ki dil sorunu, iş yerindeki sorunlar, millî kimlik duygusu yansıdı türkülerine”.  

 

 

Avrupa’ya yerleşen Türklerin kültürlerini koruma, yaşatma ve aktarmaları 

için gerekli olan koşulların ortaya çıkmasıyla özellikle geleneksel halk müziğinin 

öğretilmesine yönelik çalışmalar yapılmış, çeşitli dernek ve müzik cemiyetleri 

aracılığıyla bağlama dersleri ve halk müziği dersleri verilmiştir. Meşk yöntemi 

şeklinde gerçekleşen bu eğitimlerle kültürel kimliğin korunmasına ve devamlılığının 

sağlanmasına yönelik çalışmalar yapılmıştır. Ayrıca dil yeterliliğinin gelişmesine 

paralel olarak Almanya’daki okullarda profesyonel müzik eğitimi alan Türklerin 

sayısının hızla artmasıyla beraber korolar oluşturulmuştur. TRT tarafından 

düzenlenen ses yarışmaları ve konserlerin yanında, çeşitli Türk derneklerin Alman 

kurumlarıyla iş birliği yaparak konser ve müzikal çalışmalar yürütmeleri de Türk 

müzik kültürünün korunmasına yönelik fayda sağlayıcı çalışmalar arasında 

sayılabilir (Yücel, 2019). 

Kültürel farklılıkları ve sınırları kaldırıp “biz” olabilmenin yollarını gösteren 

müzik, ayrıca göçmen için mekânsal sınırları ortadan kaldıran da bir olgudur. Öyle ki 

göçmen farklı bir coğrafyada yaşıyor olsa da köken kültüre sıkıca bağlanabilecek, 

kültürel sınırların ötesinde olsa bile kendi kültürel kimliğini yeniden yaşatabilecek, 

koruyabilecektir. Göç devinimi yaşayan bireylerin köken ülkeden taşıdıkları kültürel 

örüntüleri ile hedef ülkedeki bireylerin kültürel örüntüleri ve birikimleri bir etkileşim 

yaşamaktadır. Bu durum her iki toplum açısından kültürel farklılık ekseninde “biz” 

bilinci oluşmasına katkı sağlamaktadır. Göçmenlerin göç sonrası kültürel 

kimliklerinin inşa sürecinde, bir bütün olarak aidiyet duygularının güçlenmesinde ve 

gelecek kuşaklara aktarılmasında müziğin önemli bir işlevi bulunmaktadır (Çakmak, 

2018:130). 

2.5. Çok Kültürlülük, Kültürlerarası Eğitim ve Müzik 

  Göçmenlerin uyum süreçlerinin müzik ve müzik eğitimi özelinde irdelendiği 

bu çalışmada bazı önemli kavramlara değinmek, yapılan çalışmanın daha iyi 

anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. Göçün kavram olarak içerisinde kültürel çeşitliliği 

barındırması itibariyle çok kültürlülük, çok kültürlü eğitim, kültürlerarası eğitim gibi 

kavramlarının açıklanması yerinde olacaktır. 



 

43  

2.5.1. Çok Kültürlülük 

  Kültürlerarasılık ve çok kültürlülük birbirleriyle yakın iki kavram olarak 

düşünülebilir. Ceylan (2016:1208) çok kültürlülük kavramını ifade ederken tarihsel 

ve sosyolojik bir olguya işaret eden, bir arada yaşayan farklı kültürleri karşılayan bir 

kavram olarak olarak ifade etmektedir. Bununla beraber çok kültürcülüğün ise çok 

kültürlülük olgusallığına yönelik felsefi ve politik tavır alma durumu olduğunu ifade 

etmektedir. Çok kültürlülük ve çok kültürcülük kavramları benzerlik çağrışımı 

uyandırsa da birbirinden farklı iki kavramlar olduğuna yönelik görüşler de 

bulunmaktadır. Öyle ki çok kültürlülük bir betimleme iken çok kültürcülük kurallar 

dizisine sahip yasalara ilişkindir (Kanık, 2017:147). Kanık burada Anık (2012)’ye 

atıfta bulunarak “çok kültürlülük sosyolojik bir boyutla ele alınabilecekken çok 

kültürcülük sosyo-politik düzlemde, farklı etnik, dinsel, dilsel, cinsel kimliklerin 

kabulüne yönelik, kültürel tanınma, kamusal alanın farklılıkları yansıtacak şekilde 

düzenlenmesi, istihdam, siyasal katılım gibi yasal düzenleme süreçlerini ifade eder” 

demiştir. Cırık ise (2008: 28) çok kültürlülük kavramını; ırk, dil, cinsel yönelim, 

engellilik ve diğer kültürel boyutların farkında olma durumu şeklinde tanımlamıştır. 

Nayir (2020: 770)’e göre çok kültürlülük, kavram olarak ilk kez 1960’lı 

yıllarda Kanada’daki Fransız ve İngiliz dillerinin kullanımı konusunda yaşanan 

anlaşmazlıklar sonucu ortaya çıkmıştır. İlerleyen süreçte ise farklı uluslar ve etnik 

kökenler özelinde tartışmalar devam etmiştir. Çok kültürlülük kavramının ortaya 

çıkış sürecine yönelik bir başka görüş ise Demir tarafından paylaşılmıştır. Demir 

(2016: 111)’e göre çok kültürlülük kavramı 1970’li yıllarda Avustralya ve 

Kanada’nın yoğun olarak göç alması sonucunda oluşan kültürel farklılık ekseninde 

yerel kültür ile göçmen toplulukların kültürel farklılıklarına yönelik olumlu tutumlar 

geliştirmek için ortaya çıkmıştır. Bu amaçla uygulanan politikalar “çok kültürlülük 

politikaları” olarak isimlendirilmiştir. Sonraki on yıllık süreçte ise ana dil olarak 

İngilizcenin konuşulduğu Amerika Birleşik Devletleri, Yeni Zelanda, İngiltere ve 

sonrasında Latin Amerika’ya yayılmıştır. 

2.5.1.1. Çok Kültürlü Eğitim 

Çok kültürlü eğitim, toplumsal bir süreç olup bir fikir ve eğitim reformudur 

(Cırık, 2008: 29). Okul içerisinde birbirinden farklı kültürel özelliklere sahip 

öğrenciler için eşit eğitim ve katılım prensibinden hareketle okul ortamının 



 

44  

yapılandırılması süreci olan çok kültürlü eğitim, toplumun öznesi olan bireyin 

yaşadığı toplumla uyum içerisinde ve çok kültürlülüğün sağladığı barış ikliminde 

yaşamasını sağlamak için yapılan çalışmalardır.  Özellikle ulus devletlerde görülen 

tek dil, tek kültür, tek din gibi asimilasyonist uygulamalar sonucu hâkim kültür ile 

azınlık kültürler arasında oluşabilecek muhtemel uyumsuzlukları ve sosyal 

çatışmaları engelleyerek çeşitliliğin bütünleşmesi misyonuna sahiptir.  Başka bir 

ifadeyle çok kültürlü eğitim: bir ülkede var olan ya da olası gerginlikleri ve 

önyargıları azaltmak, farklı insan topluluklarının ortak yaşama tam olarak 

katılmalarını sağlamak amacıyla düzenlenen eğitsel çalışmaları ifade eder (Coşkun, 

2016: 37). 

Gay (1994), çok kültürlü eğitimi tanımlarken bireylerin eğitim imkânından 

eşit oranda faydalandığı, farklı kültürleri tanıyan ve bu kültürlere saygı duyan 

bireylerin yetişme sürecini tarif eder. Ayrıca farklı kültürlerle iletişim kurabilen 

bireylerin yetiştiği, kültürel farklılığa sahip bireyler için alternatif öğretim 

materyallerinin ve öğretim programlarının üretildiği, bireyin kendisini fark 

edebilmesini ve geliştirebilmesini sağlayan koşulların yaratıldığı eğitim ortamları 

olarak tanımlamıştır (Nayir, 2020: 772). 

Bu bağlamda bir çok farklı tanımı yapılan çok kültürlü eğitim, sahip olduğu 

misyon açısından bütünsel manada değerlendirildiğinde “insan haklarına saygılı 

olma, kültürel farklılıkları hoş karşılama, eğitimde fırsat eşitliği, kültürel çeşitliliği 

yansıtıcı eğitim ortamları düzenleme, farklı bakış açılarını ve fikirleri analiz etme 

öğelerinin ortak paydaşlar olduğu bir model” olarak tanımlanabilir (Cırık, 2008: 29). 

2.5.2. Kültürlerarası Eğitim 

Küreselleşme ve yaşanan göç hareketleri sonucu farklı kültürler birbirlerine 

daha da yakınlaşmıştır. Farklı kültürlere sahip olan bireylerin birbirleriyle sağlıklı 

ilişki kurabilmeleri ise karşılıklı bir kültürel kabul ediş ve ortak payda yaratarak bir 

ahenk yakalamaktan geçer. İşte bu noktada kültürlerarası eğitim devreye girmektedir. 

Kültürlerarası eğitim, farklı kültür ve inançlara sahip toplumların uyum içerisinde 

yaşamalarına katkı sağlayacak çözümler üretir. Farklı kültürlerin birbirini tanıyarak 

çok kültürlü ortam içerisinde birlikte yaşayabilmelerini amaçlamaktadır (Topçubaşı, 

2016: 37). Zorel’e göre ise (2014: 98) Piage, kültürlerarası eğitimi tanımlarken örgün 

eğitim sürecinden farklı düşünerek  “hem farklı bir kültür içinde yaşamaya, hem de 



 

45  

kendisine verilen görevleri yerine getirmeye, hem de görevini tamamladıktan sonra 

kendi ülkesine dönmeye hazırlamak”  görüşünü ortaya koymuştur. Bu tanım, 

kültürler arası eğitimin sadece örgün eğitim ortamı özelinde öğrencileri ilgilendiren 

bir konu olmakla kalmayıp uluslararası faaliyetleri olan şirketler tarafından personel 

eğitimi özelinde de ele alınan bir konu olduğunu ortaya koymaktadır. 

Farklı kültürel değerlerin birleşiminden oluşan ve bu farklılıkların bütüne 

dahil edilmesi süreci olan kültürlerarası öğrenme ve kültürlerarası eğitim,  öğrenme 

ortamında bulunan tüm bireylerin karşılıklı olarak değer, inanç, davranış, dil, müzik, 

ahlâk, yazılı ve sözlü edebiyat, din, estetik gibi konularda uzlaşabilmesini, 

farklılıkların bir potada eritilebilmesini amaçlamaktadır. Ayrıca Kalyoncu’ya göre 

(2014: 6)  interkültürel ya da kültürlerarası eğitimi kompleks bir öğrenme biçimi 

olarak düşünmek, yaratacağı etkiyi daha kalıcı kılarak toplumun tüm katmanlarını 

etkileyecektir. Kalıcı bir etki oluşturmak için kültürlerarası eğitimi alana özgü olacak 

şekilde (müzik, dil vs.) değil, bunun yerine bütüncül bir yaklaşımla kültürün tüm 

bileşenleriyle ele almak daha isabetli olacaktır. Bununla beraber farklı kültür ve 

kimliklere karşı hoşgörülü olmak 

 Bireylerin kültürel miraslarına sahip çıkarak çoğulcu bir bakış açısına sahip 

olmalarını sağlamak 

 Karşıt ve türdeş kültürleri anlayabilmek, tüm bu değerleri içselleştirebilmek 

 Tarihsel süreçten, mekandan ve coğrafyadan, kültürden kaynaklı oluşan ön 

yargılardan kurtulmak 

 Toplumsal kaynaşma sağlamak 

 “Diğer” olana yönelik empati geliştirmek 

 Ulusa ve kültüre zarar vermeden kültürel çeşitliliği muhafaza etmek  

 Ortak ve üst kültürle sağlıklı bir şekilde bütünleşebilme şeklinde ifade 

edilebilecek kazanımlar da kültürlerarası öğrenme-eğitimin amaçları 

arasındadır (Küçük, 2011:240). 

    Bireyin sahip olduğu kültürün tüm bileşenleriyle değerli kabul edilip kabul 

görmesi, aidiyet duygusu besleyip uyum sağlaması durumu, eğitim ortamında müzik 

sanatının kullanılmasıyla daha da mümkün ve kolaylaştırıcı olabilecektir. 

2.5.2.1. Kültürlerarası Müzik Eğitimi 

Kültürlerarası müzik eğitimi ya da inter-kültürel müzik eğitiminin mutlak bir 

tanımı olmamakla birlikte Almanya özelinde müzik eğitimi sözlüğünde “başka 



 

46  

kültürlere karşı açık olma, esnek kültür ve dil kapasitelerinin eğitimini, göçmen 

çocuklarının kimlik gelişiminin desteklenmesini, Alman ve yabancı çocuklarının 

empati, dayanışma ve çatışmayı yönlendirme yeteneğinin gelişmesini amaçlayan 

eğitim” olarak tanımlanmaktadır (Kalyoncu, 2014: 1). Her ne kadar Almanya 

özelinde bu tanım yapılmış olsa da içerik boyutuyla değerlendirildiğinde tanımın 

evrensel bir niteliğe sahip olduğu düşünülebilir. Kültürlerarası müzik eğitiminin de 

yapılan bu tanıma paralellik gösterecek şekilde, söz edilen amaç ve öğrenmelerin 

müzik yoluyla kazandırılması süreci olarak tanımlanması pek de yanlış olmayacaktır. 

Kültürlerarası müzik eğitimi uygulamalarına Almanya özelinde bakıldığında 

Kalyoncu süreci üç farklı evrede ele almaktadır. 1970’de başlayıp on yıllık bir süreci 

kapsayan birinci evrede Türk öğrenciler için içerik üretilmemiş, daha çok Türk 

öğrencilerin sunduğu örneklerle yetinilmiştir. Birinci evrenin sonlarına doğru bazı 

müzik ders kitaplarında halk türkülerine yer verildiği görülmüştür. Bununla beraber 

Türk okul şarkıları, Türk Halk Müziği enstrümanları ve ezan örneklerinin de 

bulunduğu çeşitli dinleti örneklerine yer verildiği görülmüştür. Fakat her iki kültürün 

müzikal özelliklerinin farklı olmasından ötürü, yapılan uygulamalardan beklenen 

sonuçlar elde edilememiştir (Kalyoncu, 2014: 3). 

1980’li yılları kapsayan ikinci evrede ise etno-müzikoloji biliminin Türk 

müzik kültürüne yönelik çalışmalarından faydalanılmış, Türk Halk Müziği ve 

Geleneksel Türk Sanat Müziği hakkında çalışmalar içeren kaynaklara 

başvurulmuştur. Sonrasında Türk ve Alman müzik kültürünün benzer ve farklı 

yönlerini araştıran, Türk müzik kültürünün kültürlerarası müzik eğitimi açısından ne 

ifade ettiğini ortaya koyan çalışmalara yer verilmiştir. Bu çalışmalara örnek olarak 

Merkt ve Klebe’nin Mehter Müziği, Türk Halk Müziği, Geleneksel ve Çağdaş Türk 

Sanat Müziği ile bu müziklerin Avrupa müzik kültürü ile hangi noktalarda 

birleştiğini ortaya koyan “Deutsch-Türkische Musikpedagogik in der 

bundesrepublik” çalışması gösterilebilir (Kalyoncu, 2014: 4). Kalyoncu Alman ve 

Türk müziğinin benzer özelliklerini ortaya çıkaracak çalışmalara derslerde yer 

verilmesi gerektiğini ifade etmiştir. Bu şekilde öğrencilerin dikkati çekilebilecektir. 

Önerilerin devamı olarak zurna ile obua, bağlama ile gitar gibi enstrümanların 

karşılaştırılabileceğinden söz edilmiştir. Ayrıca “zil” çalgısı konu edinilerek bu 

çalgının Avrupa’ya gelişinde Türk Mehter Müziği’nin etkisi olduğuna değinmenin 

faydalı olacağı ifade edilmiştir. Bununla beraber derslerde Batı Müziği’ne konu 



 

47  

olmuş Türk temalı eserlere yer verilmesi de kültürel yakınlaşmayı sağlayabilecektir 

denmektedir. Elbette bu örnekler sadece Almanya değil, çok kültürlü yapıya sahip 

diğer tüm ülkelerde müzik derslerinde uygulanabilmelidir. Bu tür çalışmaların 

özellikle göç deneyimi yaşayan göçmen çocukların gerek okula gerekse çevreye 

alışmalarına katkı sağlayacağı düşünülmelidir. 

Üçüncü ve son evre ise 1985 sonrası süreci kapsamaktadır. Çok kültürlülüğün 

artık toplumun tüm paydaş ve unsurları tarafından benimsenmesi gerektiğinden 

hareketle “yabancıların eğitimi” yerine “kültürlerarası eğitim” kavramı kullanılmaya 

başlanmıştır. Bu anlayıştan hareketle Almanya’da müzik eğitimi de ayrımcılığın 

ortadan kaldırılması, sosyal barış ve insan haklarına saygılı olunmasına yönelik 

hedeflerle yeniden şekillenmiştir. Elbette bu durum ancak her kültürün biricik ve 

değerli olmasının kabul edilmesiyle gerçekleşebilecektir. Her müziğin kendine has 

şartlarda gelişip şekillendiği, kendine ait özellikler barındırdığı, kendilerine ait ifade 

biçimlerinin olduğu vurgulanmalıdır. Yine Kalyoncu’nun ifadesiyle Merkt (1993), 

“Önemli olan müziğin basit ya da karmaşık, güzel ya da çirkin olması değil, “değişik 

kültürlere mensup insanların kendi yaşam koşulları içerisinde enerjilerini ve 

yeteneklerini sanatsal-müziksel alana nasıl aktardıkları, ona nasıl bir ifade 

kazandırdıklarıdır” şeklindeki ifadesiyle her toplumun müziğinin değerli olduğu, 

kendi içinde değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmiştir. Merkt ayrıca kültürlerarası 

müzik eğitimini çeşitli aşamalara ayırmıştır. Bu aşamaları sıralamak gerekirse; 

 Öncelikle ilgili müzik kültürünün ses sistemi, müziksel parametrelerinin 

yapılanması, müzik türleri ve onların işlevleri araştırılıp, sağlam bir bilgi 

temeli elde edilmelidir. Böylece yanlış anlaşılmalar önleneceği gibi, acemice 

uygulamaların da önüne geçilmiş olacaktır. 

 İkinci aşamayı farklı müzik kültürlerinden kesitlerin seçilmesi oluşturur. 

Seçilen bu kesitlerin içerisinde hem yabancı hem de Alman çocuklarına hitap 

edecek ve iki kültürde de benzerlik gösterecek noktalar bulunmalıdır. 

Böylelikle her iki taraf için de kolay bir giriş imkanı sağlanmış olabilir ve 

benzerliklerden yola çıkıp farklı özelliklerin öğrenilmesine geçilebilir. 

 Kültürler arası müzik dersinde müzik dinlemek yerine müzik yapmayla 

başlanmalıdır. Öğrencilere, kültürlere göre özgün şekillenmiş müzikal 

materyali kendi deneyimleri yoluyla tanıma imkanı sağlanmalıdır. Bu, 



 

48  

başlangıç yıllarında önyargılardan ötürü yaşananların tekrarını önleyebileceği 

gibi her iki tarafın da kendi müziksel anlayışının arkasına sığınmasını 

engelleyebilir. 

 Birlikte müzik yapmayı, konu üzerinde düşünme ve tartışma takip etmelidir 

ve burada temel metot olarak kültürler arası karşılaştırma alınmalıdır. Merkt 

(1993), karşılaştırma konularının ilk etapta çalgılarla ve şarkılarla ilgili 

olmasını önermektedir. 

 Yine müzik yapma aracılığı ile ilgili kültür keşfedilmeye, tanınmaya 

çalışılmalıdır. Şarkı metinlerinin içerikleri yoluyla toplumun yaşam biçimi ve 

gelenekleri konu olarak alınabilir. 

 Müzik yapmayı müzik dinleme takip etmelidir ve işlenecek örnekler yine 

bilinenden bilinmeyene doğru seçilmelidir. Böylece adım adım yeni dinleme 

alışkanlıkları geliştirilebilir. 

 Böyle bir yol izlenerek, öğrencilerde okul içinde ve dışında sosyal davranış 

değişiklikleri beklenmekte, onlarda diğer müzik kültürleri karşısında açıklık, 

empati, dayanışma, kaynaşma yeteneğinin gelişmesi ve bu yolla ayrımcılığın 

ve ırkçılığın ortadan kaldırılmasına katkı sağlamak hedeflenmektedir 

(Kalyoncu, 2014: 5-6). 

Almanya örneğinden hareketle kültürlerarası müzik eğitimi uygulamalarının 

devletler aracığıyla bir bütünleştirme aracı olarak kullanıldığı görülmektedir. Göç 

eden toplulukların göç ettikleri kültür ile bütünleşebilmelerinde kültürel 

paylaşımların ve etkileşimlerin etkinliği yapılacak deneysel çalışmalarla ortaya 

konabilecektir. Yine Kalyoncu’ya göre müzik öğretmenlerinin yetiştirilme sürecinde 

yaşayacakları kültürlerarası deneyim, onların kültürlerarası müzik eğitimine yönelik 

olumlu tutum geliştirmelerini sağlayarak müzik eğitiminde kullanacakları yöntem ve 

içeriklerin seçimine yönelik farklı bir bakış açısı oluşturabilecektir (Kalyoncu, 2014: 

6). 

2.6. Sosyal Bir Sistem Olarak Eğitim ve Müzik Eğitimi 

Sosyal bir sistem olarak görülebilecek olan eğitim sistemi, kamusal alanda 

oluşabilecek ihtiyaçları karşılayabilecek şekilde düzenlenmiştir. Bireyin ihtiyaç 

duyduğu bilgi, beceri ve kazanımların aktarılabilmesi için uygun koşulları barındıran, 



 

49  

bir program dâhilinde gerçekleşen eğitim, çok boyutlu bir arka plana sahip bir sistem 

olma özelliği taşımaktadır. Kültürel aktarım aracı olmasının yanı sıra ekonomik, 

sosyal, tarihi, psikolojik, sosyolojik olarak toplum üzerinde derin etkiler 

yaratabilecek politikaların da bir nevi temellendirildiği, politika üreticilerin 

yetiştirildiği bir sistem olma özelliği taşımaktadır. Kahyaoğlu (2010: 148) Liberman, 

eğitim olgusunun çeşitli işlevlere sahip olduğunu ifade etmektedir. Bu işlevler 

entellektüel gelişimi hızlandırma işlevi, bir mesleğe hazırlama işlevi ve kültürel 

iletişimin sürekliliğini sağlayabilme işlevi olarak çeşitlendirilmektedir. 

Küreselleşme ve hızla yaşanan sosyal değişimle beraber içinde yaşanılan çağ 

bir tüketim çağına dönüşmüştür. Bu da beraberinde insanları bireysel düşünme ve 

yaşamaya, dejenerasyona doğru sürüklemektedir. Eğitim sistemi içerisinde 

entellektüel eğitimin ön plana çıkarılarak duygusal eğitimin ötelenmesi de bu 

durumun ortaya çıkma nedenleri arasında sayılabilir. Öğrencilerin ders başarısına 

odaklanarak toplum ve aile tarafından popüler kabul edilen mesleklere yönelmeleri, 

bu meslekler içerisinde sanatla ilgili olanları daha az değerli kabul edip yönelmeyi 

tercih etmemeleri, duygusal eğitimlerinde bir boşluğun ortaya çıkmasına ve yukarıda 

söz edilen olumsuz insan profilinin ortaya çıkmasına neden olabilmektedir. 

Bireylerin manevi değerlerden uzaklaşarak akılcı düşünme ve yaşamaya yönelmesi, 

hatta pragmatist düşünme ve bunu bir yaşam tarzı haline getirme durumlarının endişe 

verici olması nedeniyle politika üreticiler bu olumsuz durumu eğitsel süreçlerle 

ortadan kaldırmayı hedeflemişlerdir.  Bu nedenle Kahyaoğlu’na göre bireyde estetik 

gelişimle bir anlamda insanın içten dışa doğru şekillendirilmesi ve bunun için de 

güzel sanatlar eğitimine ağırlık verilmesi gerekliliğinden hareketle, müzik eğitimi bir 

alt disiplin olarak eğitim programlarına yerleştirilmiştir. Müzik eğitimi ile ulaşılmak 

istenilen hedefler en genel manada bireyden başlayarak topluma uzanan bilinçli, 

duyarlı, kültürleşmiş, kendi kültüründen hareketle evrensel kültürden haberi olan, 

sevgiyi saygıyı öğrenmiş, iyiyi güzeli doğruyu arama çabası içerisinde olan bireyler 

yetiştirmek ve bu bireylerin olumlu özelliklerini toplum geneline yansıtmaktır 

(Kahyaoğlu, 2010: 149). 

Bireysel ve toplumsal beklentilerin karşılanabilmesi, bunun için gerekli olan 

tüm özelliklerin kazandırılabilmesi için oluşturulan eğitim sistemi içerisinde bu 

amaca hizmet etmesi için farklı alt disiplinler bu siteme entegre edilmiştir. Bunlardan 

biri de müziktir. Uçan (1999), müzik eğitimini bir süreç olarak tanımlarken “bireye 



 

50  

kendi yaşantısı yoluyla amaçlı olarak belirli bir müziksel davranış kazandırma, 

bireyin müziksel davranışında kendi yaşantısı yoluyla amaçlı olarak belirli 

değişiklikler oluşturma ya da bireyin müziksel davranışını kendi yaşantısı yoluyla 

amaçlı olarak değiştirme veya geliştirme süreci” ifadesini kullanmıştır (Kahyaoğlu, 

2010: 149). Müziğin “sanat ve estetik” kavramından ayrı düşünülmeyeceği bir 

gerçektir. Öyle ki insanın biyopsişik, toplumsal, kültürel ve ekonomik gereksinimleri 

içerisinde güzel olanın karşılığı olan “estetik” kavramı ve bu kavrama olan ihtiyacı 

belirten estetik gereksinim oldukça önemli bir yer tutmaktadır. Estetik ihtiyacının 

karşılanmasında ve kişilik kazanma sürecinde ise müzik ve sanat eğitimi belirleyici 

bir rol üstlenmektedir (Uçan, 1996: 5). 

Uçan (1996: 21) müziğin insan yaşamındaki işlevlerini beş ana boyutuyla ele 

almıştır. Bunlar: 

 Bireysel işlev; Bireyin dengeli, doyumlu, sağlıklı, başarılı ve duyarlı olması 

yönünde bireyde olumlu izler bırakması. 

 Toplumsal işlev; Bireyle toplum arasındaki tanışma, anlaşma, kaynaşma, 

paylaşma, işbirliği oluşumunda rol oynaması 

 Kültürel işlev; Kültürü arttırıcı, aktarıcı, yaşatıcı ve zenginleştirici rol 

oynaması. 

 Ekonomik işlevler; Arz-talep, üretim, dağıtım-tüketim ilişkilerini 

düzenlemesi. 

 Eğitimsel işlev; Sözü edilen tüm işlevlerin düzenli, sağlıklı, etkili, verimli ve 

yararlı olmasını sağlamaya dönük müziksel öğrenme ve öğretme faaliyetlerini 

kapsaması şeklinde ifade eder (Kahyaoğlu, 2010:149). 

İşlevsellik bağlamında değerlendirildiğinde müzik olgusunun oldukça 

çeşitlilik barındırdığı bu verilerle ortadadır. Eğitsel boyutuyla ele alındığında ise 

müzik derslerinin belli hedefleri ve amaçları bulunmaktadır. MEB’in 2018 yılı 

Müzik Dersi Öğretim Programı’nda özel amaçları şu şekilde belirtilmiştir: 

Öğrencilerin; 

 Müzik yoluyla estetik yönünü geliştirmek 

 Duygu, düşünce ve deneyimlerini müzik yoluyla ifade etmelerine imkân 

sağlamak 



 

51  

 Yaratıcılığını ve yeteneğini müzik yoluyla geliştirmek 

 Yerel, bölgesel, ulusal ve uluslararası müzik türlerini tanıyarak farklı 

kültürlere ait ögeleri zenginlik olarak algılamasını sağlamak 

 Müzik aracılığıyla zihinsel becerilerinin gelişimini sağlamak 

 Müzik yoluyla bireysel ve toplumsal ilişkilerini geliştirmek 

 Müzik ile ilgili çalışmalarda bilişim teknolojilerinden yararlanmalarını 

sağlamak 

 Bireysel ve toplu olarak nitelikli farklı türlerde şarkı dinleme ve söyleme 

etkinliklerine katılımlarını sağlamak 

 Müziksel algı ve bilgilerini geliştirmek 

 İstiklâl Marşı başta olmak üzere marşlarımızı özüne uygun olarak 

seslendirmelerini sağlamak 

 Müzik yoluyla sevgi, paylaşım ve sorumluluk duygularını geliştirmek 

 Millî birliğimizi, bütünlüğümüzü pekiştiren ve dünya ile bütünleşmemizi 

kolaylaştıran müzik kültürü ve birikimine sahip olmalarını sağlamak 

 Atatürk’ün Türk müziğinin gelişmesine ilişkin görüşlerini kavramak 

amaçlarına ulaşmalarının sağlanması şeklinde sıralanmaktadır. 

Bu amaçların sağlıklı nesiller yetiştirme noktasında gerekliliği su götürmez 

bir gerçektir. MEB’in müzik eğitim programıyla birey ve dolayısıyla toplum 

üzerinde yaratmayı hedeflediği değişim Eflatun’un müzikle ilgili düşünceleriyle 

paralellik göstermektedir. Eflatun müziğin insan yaşamındaki olumlu etkilerini ifade 

ederken, gerek yönetenler gerek yönetilenlerin ve dolayısıyla toplumun kendisinin 

ruh sağlığının müzik eğitimine bağlı olduğuna dikkat çekmiştir. Bu düşüncesinden 

hareketle müzik eğitimin birey ve toplumun eğitiminin temeli olması gerektiğini 

ifade etmiştir. Ayrıca Eflatun, bireyin eğitimini vücut ve ruh eğitimi olarak ele almış, 

vücut eğitimini jimnastik olarak nitelendirirken ruh eğitimini ise müzik ile 

ilişkilendirmiştir (Kahyaoğlu, 2010: 150). 

2.6.1. Göçmenlerin Uyum Süreçlerinde Müzik Eğitiminin Yeri 

  İçerisinde hümanizmi barındıran sanat ve müzik, bireylerin gelişim 



 

52  

süreçlerinde güzel bakmayı ve güzel görmeyi sağlayacak bir bakış açısı 

kazandırmaktadır. Müzik eğitimi bireyde duygudaşlık kurma davranışı geliştirdiği 

gibi, hoşgörü, doğa, insan ve hayvan sevgisi gibi evrensel insani değerlere sahip 

olmanın önemini müzik yoluyla aktarma işlevi görür.  

“Müzik eğitimi en temel süreçten başlayarak insanın insana ve içerisindeki tüm 

unsurlarıyla doğaya sevgi duyarak yetişmesine katkı sağlamaktadır. İnsanın 

manevi yönünü ifade eden ruh güzelliğini, duygu dünyasının dışa vurulmasına 

düşüncelerini korkusuz ve yüreklice dile getirmesine yardımcı olmaktadır. 

Müzik eğitimi, diğer tüm sanat dallarında olduğu gibi bireyin insanlara sevgi, 

dostluk, kardeşlik duyguları ile yaklaşmasını sağlar. Genelde sanat eğitimi, 

özelde ise müzik eğitimi almış olan bir birey, doğada bulunan tüm varlıklara 

hoşgörülü ve sevgi dolu davranacaktır” (Şişman, 2017: 203). 

 

Göçmenlerin göç ettikleri mekanlarda yaşadıkları en büyük sorunların başında 

bütünleştirme problemi gelmektedir. Bu uyum sorunu göçmen kaynaklı olabildiği 

gibi karşılaştığı yeni kültürün öznesi olan ev sahibi toplum da olabilmektedir. Etnik, 

dinsel ve kültürel farklılıklar beraberinde nefret söylemlerini getirebilmekte, 

göçmenlere yönelik yabancı düşmanlığı yaratabilmektedir. Toplumsal uyum 

açısından olumsuz sonuçlara evrilebilecek bu durumun önlenmesi ise kültürel 

paylaşım içeren eğitsel süreçlerle sağlanabilir. Göç eden ve göç alan her iki toplumun 

kendi kültürel ürünlerini çeşitli yöntemlerle birbirinin ilgisine sunması, ortak bir 

payda yaratmanın yanında uyum süreçlerine de olumlu katkı sağlayacaktır. Kültürel 

aktarım ve paylaşımın sağlanması için gerekli koşulların sağlanması da kurumlar 

arası işbirliklerinin yanı sıra bir devlet eğitim politikası olarak benimsenmelidir. 

Devletin eğitsel, sanatsal ve politik stratejiler belirlerken ülke çıkarlarını düşünerek 

insanı merkeze alması hem o ülkeye prestij sağlayacak hem de göçmen halk ile yerel 

halkın sosyal uyumunu iyileştirecektir (Alpagut ve Tecimer, 2017). 

Dünya’da yaşanan küresel nüfus akışları toplumların kültürel çeşitliliğini ve 

doğal olarak devletlerin eğitim politikalarını etkilemektedir. Bunun bir örneği 

Avrupa’da yaşanmıştır. 1960’lardan itibaren sömürge sonrası Avrupa’da sosyal 

dokunun değişmesi Avrupa müzik eğitiminin değişiminde lokomotif etkisi 

yaratmıştır. Bu durum neticesinde Avrupa’daki müzik eğitiminin içerisine yabancı 

müzik öğeleri dahil edilmiş ve kültürel bir sentez ortaya çıkmıştır. Türkiye özelinde 

bu duruma bakıldığında yabancı müzik kültürlerinin müzik eğitimine dahil 

edilmesinden ziyade Anadolu’nun kendine özgü yerelliği ekseninde hareket edildiği 

görülmektedir (Alpagut ve Tecimer, 2017). Güncel müzik müfredatı incelendiğinde 



 

53  

yerel müzik kültürünün yanında Batı müziğinin de ele alındığı görülmektedir. Bu 

değişimin en önemli nedeni ise cumhuriyet devrimiyle beraber yaşanan dönüşüm 

ekseninde Türk Müziği’nin evrenselleşmesine yönelik atılan adımlardır. Cumhuriyet 

döneminde Türk beşleri olarak bilinen önemli müzik insanlarının Batı müziği 

formunda eserler ortaya koyması, opera, konçerto, senfoniler bestelemeleri Türk 

Milli Eğitim Müfredatını da etkileyerek bu değişimi tetiklemiştir. Şu da 

unutulmamalı ki bu durum yaşanırken yerel kültür ekseninde hareket edilmiş, Türk 

Müzik Kültürü’nün otantikliği üzerine yeni müzik anlayışı inşa edilmiştir. 

Müzik eğitimi yoluyla bireylerde müzik kültürü oluşturarak farklı kültürlerin 

müziklerini tanıma olanağı sunulması, farklı kültürlere saygı duymayı ve böylece 

göçmenlerin bütünleştirme sürecine de katkı sağlar. Bu duruma örnek olarak 2018 

10. Sınıf Müzik Dersi Öğretmen Kılavuz Kitabında yer alan şu ifade gösterilebilir: 

“Bireylerde müzik kültürünü geliştirebilmek için onlara önce yaşadıkları 

coğrafyadaki müzik kültürünü daha sonra da farklı coğrafyalardaki müzik 

kültürlerini tanıtmak gerekir. Böylelikle bireylerin müzik yoluyla farklı kültürleri 

tanıması ve o kültürlere ait nitelikli müzik dinleme alışkanlığı kazanması sağlanır. 

Dünya müziklerinden örnekler dinletilirken diğer ulusların müziklerine ve 

sanatçılarına saygı duymanın gerekliliği vurgulanır” (Akbulut, 2018: 120). MEB’in 

müzik eğitiminde bu anlayışa yönelmesi “farklılıklara saygı” ve “yöresellikten 

evrenselliğe” ilkesiyle yakından ilgilidir. Aslında bir anlamda değişime açık olmayı 

da ifade eden bir durumdur. Öyle ki Anadolu coğrafyasındaki kültürel çeşitlilik bu 

anlayışı haklı ve gerekli kılmaktadır. Yine 10. Sınıf öğretmen kılavuz kitabında şu 

ifadeye yer verilmiştir: “Farklı inançlara saygı duymak ve anlayış göstermek insan 

olmanın gereğidir. Kültürler, medeniyetler, inançlar sayesinde insanlar hayata farklı 

pencerelerden bakarlar. Ancak bu bakış diğer insanları ötekileştirmeyi gerektirmez. 

Anadolu coğrafyasında yüzyıllar boyu engin hoşgörü anlayışıyla farklı din ve 

mezhepten insanlar bir arada uyum içinde yaşamıştır. Mevlana, Yunus Emre, Hacı 

Bektaş Veli, Hacı Bayram Veli'nin anlayışı ve örnek yaklaşımı bu hoşgörüye temel 

oluşturmuştur. Temeli yüzyıllar önce atılan Anadolu'daki kültürel zenginlik ve 

çeşitlilik birçok ulusa da örnek olmuştur” (Akbulut, 2018: 113). Bu ifade eğitim 

ortamlarında pratik olarak yer bulduğunda göçmenlerin toplumsal kabul 

edilişlerinden ötürü aidiyet duygusu hissetmeleri kaçınılmaz olacaktır. Bununla 

beraber müziğin toplumsal işlevi de göçmenlerin uyum süreçlerinde göz ardı 



 

54  

edilemeyecek önemli bir etki yaratabilecektir. Öyle ki Kahyaoğlu’na göre Şenocak, 

müziğin bireyin toplumla yakınlaşmasını, kaynaşmasını, dayanışmasını sağladığı gibi 

bireyin farklı toplum ve kültürlerle de benzer şekilde ortak bir payda oluşturup aynı 

etkiyi yaratma işlevine sahip olduğunu savunmuştur. Bu nedenle müziğin toplumsal 

işlevinin çok iyi analiz edilerek müzik eğitimi aracılığıyla bu işlevin etkili ve sağlıklı 

bir biçimde yaratılabilmesi için gerekli adımların atılması gerekliliğine vurgu 

yapmıştır (Kahyaoğlu, 2010:150). 

Müzik eğitiminin göçmenlerin uyum süreçlerine bir başka etkisi de dil 

öğrenme boyutundadır. Göçmenlerin uyum süreçlerinde dil problemi, aşılması en 

güç sorunların başında yer almaktadır. Şarkı öğretimi ve koro çalışmaları dil 

kullanımı gerektirdiğinden, okullarda eğitim gören göçmen öğrencilerin müzik 

yoluyla dil öğrenme becerilerinin gelişmesine de katkı sağlamaktadır. Fakat bu 

durumun da kendi içinde bazı zorlukları görülmektedir. Öğretmenin dil problemi, 

göçmen öğrencinin uyum konusundaki eksiklikleri, kültürel farklılıklar ve seviye 

farklılıkları gibi nedenlerden ötürü müzik aktivitelerinin gerçekleşmesinde verimlilik 

düşebilmektedir. Göçmen öğrenciler için ayrı sınıf ortamlarında etüt çalışmalarının 

düzenlenmesi ile dil öğrenmeye katkı sağlayacak bu gibi müzik aktivitelerinin 

verimliliği ve niteliğinin arttırılması sağlanabilecektir (Alpagut ve Tecimer, 2017). 

2.6.2. Göçmen Öğrencilerin Müzik Derslerine Katılma Davranışları 

Müzik dersleri içerik olarak gerek ilköğretim gerekse ortaöğretim 

kademelerinde 4 farklı kazanım alanı üzerine oluşturulmuştur. Müzik öğretim 

programında dinleme-söyleme, müziksel algı ve bilgilenme, müziksel yaratıcılık ve 

müzik kültürü olarak belirlenen bu kazanımlar kendi içerisinde çeşitli etkinlikler 

barındırmaktadır. Bu kazanımlar içinde nota öğretimi ve teorik bilgilerin öğrenciler 

tarafından pek ilgi görmediği görülmektedir. Bu durum göçmen öğrenciler için de 

farklı değildir. Mülteci çocuklar müzik derslerinde özellikle ritim çalışmaları, ortak 

şarkı söyleme etkinlikleri ve orff çalgılarının kullanılması şeklinde yapılan 

uygulamalı derslerde daha istekli katılmaktadırlar. Ayrıca bu şekilde işlenen 

derslerde mülteci öğrencilerin sınıftaki arkadaşlarına yönelik uyum sağlama 

davranışlarının da kayda değer ölçüde pozitif yönde olduğu ifade edilmektedir. Fakat 

aynı ilgi ve isteğin teorik olarak işlenen konularda gösterilmediği gözlemlenmiştir. 

Bununla beraber Alpagut ve Tecimer çalışmalarında müzik öğretmenlerin şarkı 



 

55  

öğretiminde popüler şarkıları tercih ettiklerini gözlemlemişlerdir. Bu duruma karşılık 

farklı kültürlere ait olup Türkçe uyarlaması yapılan şarkıların sınıf ortamında 

paylaşılmasının gerekliliğine vurgu yapmışlardır. Bu şarkıların birçok örneği olmakla 

beraber Erkin Koray’ın seslendirdiği “Şaşkın” şarkısı, “Ada Sahilleri” şarkısı veya 

popüler şarkılardan Deniz Seki’nin de seslendirdiği “Böyle gelmiş böyle geçer 

dünya” isimli şarkılar örnek olarak gösterilebilir. Bu şanrkıları ritmik olarak Arap 

Müziği’nin ritimsel özelliklerini barındırması, coşkulu bir tempo ve melodik yapıya 

sahip oluşu ve daha da önemlisi Suriyeli göçmenlerin kendi dillerinde de dinledikleri 

şarkılar oluşu, onların dikkatlerini çekerek güdülenmelerini sağlamıştır. Bu şarkıların 

göçmen öğrencilerin dikkatini çekebileceği, kültürlerarası ortak şarkı öğretiminin 

müzik derslerinde kullanılmasıyla göçmenlerin çevreleriyle daha uyumlu bireyler 

haline gelebilecekleri savunulmuştur (Alpagut ve Tecimer, 2017). 

2.7. Etnomüzikoloji ve Göçmenin Müziği 

Etnomüzikoloji disiplinini ele almadan önce “etno (etnik)” ve “müzikoloji” 

kavramlarını açıklamak, bu disiplini anlayabilmek açısından faydalı olacaktır. Etnik 

kelimesinin kökenine bakıldığında kavim, ulus anlamı taşımaktadır. Bununla beraber 

bireyin geldiği kökene işaret ederek ırk veya bölgeyi refere eden yerel kültür veya 

kültürlere atfedilmektedir (Demir, 2019). İlk kez 1953 yılında Amerikalı Sosyolog 

David Riesman tarafından kullanılan “etnik” kavramı siyasi bir anlam 

barındırmaktadır. Özellikle coğrafi keşiflerin sonrasında Afrika’nın 

sömürgeleştirilme sürecinden ötürü büyük ölçekli toplu göçler gerçekleşmiştir. Bu 

göç hareketliliğinde daha yoğun olma niteliği taşıyan uluslararası göç hareketleri 

sonucunda ulus-devletlere yerleşen göçmenler azınlık konumunda yer almışlardır. Bu 

durumun yarattığı siyasi, kültürel ve ekonomik problemlerin sonucunda ise özellikle 

Avrupa’da azınlık statüsüne sahip göçmenleri nitelendiren “etnik-etnisite” kavramı 

kullanılmaya başlanmıştır. Bununla beraber Göka etnisiteyi, “doğuştan getirilen 

‘verili’ bir durum, bireylerin aidiyet duyguları ile kabul ettikleri, genetik yollarla 

nesiller arası sürekliliği sağlayan, ortak noktaları aynı dili, gelenekleri canlı tutan, 

topluluk oluşumunda temel olan ritüelleri eksen alan toplumsal organizasyon” 

olarak tanımlamaktadır. Ona göre etnisite kavram olarak tarihsel paylaşım, kökene 

ait olan mitoloji ve geleneklerin oluşumunda ortak bir ataya sahip olmayı barındırır 

(Yanık, 2013: 230-231). 



 

56  

Müzikoloji ise müziği bilimsel açıdan ele alıp inceleyen bir bilim dalıdır. Batı 

Sanat Müziği’nin tarihi, besteleme ve öğretme metotlarını kapsayan müzikoloji 

bilimi, sömürgecilik faaliyetleri, farklı coğrafyalara hükmetmek ve yayılmacı 

politikalar üretmek için fetihler yapılması sonucunda alan genişlemesi yaşamıştır. 

Keşfedilen yeni yerlerde toplulukların sahip oldukları farklı kültürlerle yaşanan 

karşılaşma , “ben” ve “öteki” ekseninde sanatın birçok dalına yansımış, bu 

yansımadan müzik sanatı da nasibini almıştır (Güven, 2018: 71). 

Endüstri devrimi sonrası özellikle Avrupa’da dönüşüm yaşayan sosyal ve 

sınıfsal yapılanmaların yansıması sonucu sosyal ve beşeri bilimler kurumsallaşma 

sürecine girmiştir. İngilizlerin “öteki” olarak adlandırılabilecek olan sömürge 

halklarını yönetmeye yönelik politikaları, Almanya’nın uluslaşma sürecinde halk 

kültürlerini bir araç olarak kullanmaları, kültürel çalışmaların politik amaçlar 

etrafında yönlendirilip şekillendiğini ortaya koymaktadır. Yine benzer şekilde 

Amerika yerlilerinin kültürlerinin araştırılması da Avrupa’da uygulanan bu politik 

kültürel stratejiye paralellik göstermektedir. Yaşanan bu süreç antropoloji 

disiplininin ortaya çıkmasına vesile olmuştur. Kültürel süreçleri inceleme konusu 

yapan antropoloji disiplininin içerisinde kültürün önemli bir öğesi olan müziğin 

anlaşılması, tanınmasının gerekliliği ortaya çıkmıştır. Bu durum da müzik olgusunu 

özel bir araştırma konusu yapmış ve etnomüzikoloji disiplininin doğuşunu 

sağlamıştır (Güven, 2018: 71-72). 

Etnomüzikolojinin göç ile ilk teması II. Dünya Savaşı sonrasında yaşanmıştır. 

Savaş sonrası yaşanan göç hareketleri toplumlar üzerinde din, etnisite ve kimlikler 

bağlamında değişim ve dönüşümlere neden olmuştur. 1950 sonrası yaşanan insan 

hareketliliğinin küreselleşen dünyaya yöneliş ve kitle iletişim-haberleşme araçlarının 

gelişmesinin de etkisiyle 1970’li yıllardan itibaren göç olgusu etnomüzikolojinin ilgi 

alanı içerisine girmiştir. Farklı etnisiteye ve kültüre sahip olup göç ettikleri yerlerde 

yerleşik hale gelen göçmen toplulukların müzik üretimleriyle ilgilenen 

etnomüzikoloji diğer bir deyişle göçmenin yani “öteki”nin müziğiyle ilgilenir (Öğüt, 

2019: 127). 

Göçmen toplulukların müzikleri, onların yerleşik olarak yaşadıkları yerin 

yerel müzik kültürü ile kendi yerel müziklerinin bir etkileşimi ile çeşitli değişim ve 

dönüşümler yaşayabilmektedir. Bu etkileşim yeni müzikal stillerin ortaya çıkmasına 

neden olabilmekte, sentez bir müzik ürünü yaratabilmektedir. Etnomüzikolojinin 



 

57  

odağında göçmenin müziğinin olduğu düşünüldüğünde, göçmen toplulukların 

beraberinde getirdikleri kendi yerel müzik kültürlerinde göç sonrası yaşanan değişim, 

dönüşüm veya yeniden üretimlerinin sürecinin müzikologlarca çalışma konusu 

olması kaçınılmazdır. Köken müzik kültürün yeni müzik kültürüyle karşılaşma 

sonrası yaşanabilecek olan değişim ancak süreçle gerçekleşebilmektedir. Transit göç 

özelinde düşünüldüğünde göçmenlerin transit göç noktası olarak kullandıkları 

ülkelerde geçici kalacak olma düşünceleri, kendilerini misafir olarak görmeleri gibi 

nedenler yerel halk ile yeterince temas kuramamalarına neden olmaktadır. Geçici 

olmanın ya da yeterince kalamamanın yarattığı müzikal iletişimsizlik her iki müzik 

kültür açısından yeni müzikal stillerin üretimini de kısıtlayarak müzikoloji 

disiplininin bu konuda çalışmalar yapmasını sınırlandırabilmektedir (Öğüt, 2019: 

129). 

Etnomüzikolojik araştırmalarda araştırmacıların vatandaşları oldukları ulus 

devletlerin etkisinde kalmamaları esastır. Schiller, araştırmacıların göç olgusuna 

ilişkin düşünme biçimlerinin ulus devletlerin çıkarlarıyla şekillenmesi sonucunda 

“metodolojik milliyetçilik” olarak tanımlanan durumun ortaya çıkabileceğini ifade 

etmektedir. Ayrıca araştırmacıların yerli toplum ile göçmen toplulukların barındırmış 

olduğu kültürel çeşitliliği, toplum içerisinde yer alan sosyal sınıfları göz ardı 

etmelerinin de bir eleştiri konusu olabileceği düşünülebilir. Farklılık temelli hareket 

edilmeyen, ulus kimlik ve kültürleri homojen veya etnik olarak tanımlayan araştırma 

pratiklerinin “genel kabullerin” etkisinde kalacağı, bunun ise araştırmacının 

kavramsal çerçevesini sınırlandırabileceği ifade edilmektedir (Öğüt, 2019: 536). 

Öğüt, araştırmalarda araştırmacının düşünümsellik (reflexivity) ilkesiyle hareket 

etmesi gerektiğine vurgu yapmaktadır. 1969 yılında Amerikalı antropolog Bob 

Sholte tarafından gündeme getirilen özdüşünümsellik kavramı; sosyal bilimsel 

paradigmanın ideolojik izler taşımaması gerektiğini, araştırmacının kendi ön 

kabullerini yazılarında dile getirdiği, araştırmanın konusu olan “öteki”nin araştırmacı 

tarafından temsil edildiği çalışmaların gerekliliğini ön plana çıkarır. Daha basit bir 

ifadeyle; özdüşünümsellik “kendine geri dönme, kendi üzerine düşünme” olarak 

açıklanabilir (Öğüt, 2019: 534). 

Etnomüzikoloji bilimi, ortaya çıktığı dönemde kavramsal olarak müzik 

antropolojisinin yerine kullanılmıştır. Çalışma odağına ise henüz sanayileşememiş, 

bir anlamda üçüncü dünya ülkeleri olarak nitelenebilecek ülkelerin keşfedilmemiş 

müziklerini, başka bir ifadeyle “uzaktaki ötekinin müziğini” konu edinen 



 

58  

etnomüzikoloji, inceleme konusu yaptığı müziği tüm kültürel unsurlarıyla birlikte ele 

almaktadır. Güven’e göre Seeger “The New Grove Dictionary of Music and 

Musicians” ansiklopedisinde, etnomüzikolojinin esas olarak, Avrupa Sanat 

Müziği’nin sınırları dışında kalan, sözlü geleneklerle yaşayan müzik, müzik aletleri 

ve danslarını ifade ettiğini belirtmiştir (Güven, 2018: 74-75). 

Diaspora ve ulusaşırılık kavramları göç ve müzik konusunda teorik açıdan en 

çok tartışılan konuların başında gelmektedir. Öyle ki müzik ve göç konusundaki 

kaynakların 2000’li yıllardan itibaren genişleyip çoğalması, diaspora kavramının bir 

paradigma olarak göç ve müzik alanındaki çalışmalara dahil edilmesiyle başlamıştır. 

Diaspora topluluklar, anavatanla sürekli etkileşim halinde olup sosyo-politik 

süreçlere aktif olarak katılmakla beraber ülkelerine geri dönme eğilimindedirler. 

Ayrıca diaspora topluluklar sadece tek bir bölge yerine farklı bölgelerdeki çoklu 

bağlantıları ifade ederken göçmen topluluklar kavramı ise ana vatan ile göç edilen 

yerdeki bağlantıya vurgu yapar. Bununla beraber, diaspora toplulukların kültürel 

davranışlarının iki boyutuyla incelemesi gerektiğini savunur. Bunların ilki kimlik 

özelinde davranışlar iken, ikincisi ise yerleşik olarak yaşadıkları yerdeki yerel 

topluluklarla ilişki kurma, müzakere etme davranışlarıdır. Birinci davranış biçimi 

kolektif hafızaya ve sahip olunan köken kültürün devamlılığını sağlamaya 

yönelikken, ikinci davranış ise müzikal etkileşimin yaşandığı, bu etkileşim 

sonucunda yeni müzikal eserlerin üretildiği bir dönüşüm ve sentez sürecine işaret 

etmektedir. Diğer bir deyişle her iki kültür arasında müzik kültürü özelinde bir 

benzeşim, değiş-tokuş sürecini ifade eder (Öğüt, 2019: 129-130). 

Uluşaşırılık kavramı, 1970 sonrasındaki süreçte sermayenin dünyadaki 

hareketlerini açıklamak için ortaya atılmıştır. Ulusaşırılık, ulusal sınırların ötesine 

taşan fikirleri, siyasi kurumları, insanları nitelemeyi ve sınırların artık bir öneminin 

olmadığına dikkat çekmeyi amaçlar. Ulusaşırılık kavramının müzik boyutunda bir 

örneği olarak Irak-Keldanileri verilebilir. Keldânî göçmenler arasında oluşturulan 

uluslararası göçmen ağları aracılığıyla farklı bölgelerdeki topluluk üyeleri arasında 

müzikal bir evren oluşturulmuş olduğu görülmektedir (Öğüt, 2019: 131-132). 

2.8. Müzik Sosyolojisine Kısa Bir Bakış 

İlk kez XIX. yüzyılın başlarında Auguste Comte’nin ortaya attığı ve kısaca 

“toplum bilim” olarak bilinen sosyoloji bilimi, insan toplumlarının yapısını, farklı 

toplumlarla olan ilişki biçimlerini, toplumsal grupların örgütlenme biçimleri ile 



 

59  

toplumun içerisinde yer alan bu grupların bireysel davranışlar üzerindeki etkisini 

inceleyen bir disiplindir. Sosyoloji disiplini içinde bir alt disiplin olarak 

konumsallaşarak kendine yer bulan müzik sosyolojisi ise; toplumların müzik 

yaşantısını, o toplum içerisinde varlık gösteren müzik kurumları ile bu kurumların 

birbirleriyle olan ilişki ve etkileşimlerini inceler. Müzik sosyolojisi, müziğin 

toplumsal işlevine yönelik gerekli arka planın oluşturulması ve ortaya çıkan 

sorunların çözümüne yönelik cevap arama sürecini içerir (Kahyaoğlu, 2010: 147). 

Kavram olarak çoğulluğu içeren sosyoloji ve özelinde müzik sosyolojisi 

müziğin toplumsal kullanım pratiklerini çalışma odağına alarak hem müziğin üretim 

sürecini irdelemekte, hem de sosyo-kültürel ve ekonomik olarak oluşan toplumsal 

tabakaların müzikal tercihleri üzerine yoğunlaşmaktadır. Sosyoloji ve müziğin bir 

araya gelmesiyle müziğe ilişkin tutum ve davranışları içeren bir disiplin olarak ortaya 

çıkan müzik sosyolojisi özelinde her bir müzikal ifade, özgün bir toplumsal 

deneyime dönüşmektedir (Güven, 2018: 70-78).  

Adorno, müzikle ilgili “yabancılaşma, şeyleştirme, dinlemede gerileme, 

müziğin fetiş karakteri ve sahte bireyselleşme” gibi kavramlar üreterek müzik 

sosyolojisinin akademik kimlik kazanımında en önemli isim olmuştur. Bununla 

beraber “uzman dinleyici, kültür tüketicisi, caz hayranı, duygusal dinleyici” şeklinde 

kategorize ettiği müzik dinleyicisi profilleriyle “müziğin toplumsal alanda kolektif ve 

bireysel davranış, dışavurum ve edimler” olarak incelenebileceğine dair kanıtlar 

sunarak müzik sosyolojisinin içeriğini de şekillendirmiştir. Böylece alana özgü ele 

alınabilecek konuların çeşitliliğinin fark edilmesini sağlamıştır (Güven, 2018: 79).                                                

2.9.  Bellek, Müzik ve Travmatik Anlatı 

Nörolojik olarak tıp literatüründe de kullanılan bellek kavramının sosyal 

bilimler çalışmalarında taşıdığı anlam farklıdır. Fransız Sosyolog Maurice 

Halbwasch tarafından 1920’de literatüre kazandırılan “bellek” kavramı, sosyal bir 

olgu şeklinde ele alınmakla beraber, bireysel olarak oluşmanın ötesinde daha çok 

kolektif etkileşimlerle, toplumsallığın belirleyiciliğini ifade eder. Halbwasch, bireyin 

sosyal gruplarla kurduğu iletişim ve etkileşimlerin bireyin bellek oluşumunda 

belirleyici olduğunu söyler. Bireysel yaşam deneyimlerinin bellek oluşumda tek 

başına yeterli olmadığını da vurgular (Öğüt, 2019: 138). 



 

60  

Bellek ya da diğer adıyla hafıza kavramı, müzik bilimleri veya 

etnomüzikolojik bilimsel çalışmalar özelinde göçmenlerin müzik kültürlerinde, 

müzikal üretim ve müzikal ifadelerinde göç sonrası sürece odaklanır. Köken 

kültürden göç ile getirilen müziğin göç devinimi sonrasında yeni müziklerle 

etkileşime girmesi sonucu bazı değişimler yaşaması kaçınılmazdır. Etkileme ve 

etkilenme şeklinde yaşanan bu değişim özelinde müziğe yönelik bilimsel 

çalışmalarda bellek kavramı içerisinde araştırılma konusu yapılması bellek kavramı 

açısından anlaşılır olacaktır. Göçmen grupların göç sonrasındaki müzikal muhafaza 

veya değişimlerinin ele alındığı “bellek” kavramı, sürgün veya zorunlu göç deneyimi 

söz konusu olduğunda ise “travmatik toplumsal bellek” çerçevesinde ele 

alınmaktadır. Kavram, göç hareketine sebep olan nedensellik çeşitliliği içinde 

göçmenlerin üzerinde en travmatik etkiye sahip olan zorunlu göç veya sürgünün 

göçmen üzerinde yarattığı travmanın, bu travmanın onda bıraktığı izlerin müzik 

aracılığıyla anlatımına odaklanır. Fakat travmatik toplumsal belleğe dair bir 

literatürün oluşturulabilmesi, bu alanda çalışılabilmesi ise koşullara bağlıdır. Öyle ki 

bu literatüre yönelik yapılacak çalışmalarda çalışma odağı olan gurubun yerleşik 

olması ve göç deneyimi üzerinden zaman geçmiş olması gerekir. Travmatik anlatının 

oluşması için ikinci bir kuşağın ortaya çıkması gerekmektedir. 

Zorunlu göçe ilişkin anlatımlarda şiddet olayları sonucu göç eden veya 

sürgün edilen göçmenin bu anlatılarda vurgulamak istedikleri veya ön plana 

çıkarmak istedikleri öğeler zaman içerisinde bir kalıp haline gelecektir. İkinci kuşak 

göçmenler ise önceki kuşağın yaşadığı göç deneyimini bu kalıplar ile öğrenilecek ve 

bu öğrenme belleklerinde yer edecektir (Öğüt, 2019: 136). Bununla beraber 

Göçmenlerin yaşadıkları travmayı sanatsal bir ifadeyle, müzikle aktarabilmesi için 

sosyo-ekonomik kaygılarından uzaklaşmış, topluma entegre olmuş, müziksel 

icralarını sunabilecekleri sosyal ilişkilere sahip olmuş olmaları gerekmektedir. Yani 

travmatik anlatı için uygun koşulların ortaya çıkması bir süreçle mümkün 

olabilecektir. 

Geçici göçmenler, transit göçmenler ve yeni gelen göçmenlerin müzikleri ise 

travmatik anlatının sınırları içine girmemektedir. Bu tip göçmenlerde müzik, daha 

çok sözel anlatımın yerini alan bir dil olma özelliği taşır. Bunun en önemli nedeni 

göçmenin yaşadığı travmayı anlatma konusunda kendini yeterince hazır 

hissetmemesi ya da bu konuda kendini bir nevi düşünmeye kapatmış olmasıdır. Bu 



 

61  

özelliğe sahip göçmenler için müzik olgusu daha çok parçalanmış olan geçmiş 

yaşantıların yeniden inşasında, sahip olunan köken kültüre dair edinimlerin 

korunması ve sürdürülmesinde önemli bir araç olarak işlev görmektedir. Geçici 

göçmenler yerleşik göçmenlere göre müzik pratikleri açısından dezavantajlı 

durumdadırlar. Geçici olma düşüncesiyle dil öğreniminde isteksiz olmaları, müziğe 

ilişkin bir piyasaya sahip olmamaları, eğitsel ihtiyaçların giderilmesinde 

kurumsallaşmış bir eğitime tabi olamamaları, müziklerini icra edebilecek ve 

aktarabilecek müzisyenlerin sayısının az ya da hiç olmaması gibi nedenler geçici 

göçmenlerin müzik pratiklerine dair deneyimlerinin yerleşik göçmenlerden farklı 

olmasına neden olmaktadır (Öğüt, 2019: 136-138). 

Göç ve kültür çalışmalarında kültürel geleneğin yaşatılması ve aktarılması 

sürecinde belleğin üstlendiği rolün anlaşılabilmesi için kültürel bellek üzerinde de 

durulmaktadır. Döngüsellik özelliğine sahip olan ritüeller, mitler, atasözleri, 

müzikler, danslar, kültürel kimlik gibi öğelerin göçmenler tarafından yaşatılmasında 

ve gelecek kuşaklara aktarılmasında kültürel bellek özelinde çalışmalar 

yapılmaktadır (Öğüt, 2019: 136-138). 

Öğüt’ün Volkan (2017)’den aktardığına göre; zorunluluk sonucu ortaya 

çıkmasından ötürü içinde doğal olarak travmalar yaratan zorunlu göçe dair yapılan 

psikoloji temelli çalışmalar, bireyin göç sonrası bir yas tutma sürecine girdiğini 

ortaya koymaktadır. Aile, ev, arkadaş gibi kimliği oluşturan unsurların kaybedilmesi 

göç eden üzerinde bir travma etkisi yaratmaktadır (Öğüt, 2019: 139). Sosyal bir 

varlık olan insanın kimliğinin oluşma sürecinde küçüklüğünden itibaren belirleyici 

olan bazı etkenler bulunmaktadır. Aile ile başlayan bu kimlik oluşturma süreci okul, 

sosyalleşme ve etkileşim gibi etkenlerin de devreye girmesiyle bireyin kimlik 

oluşumunda bir empedans etkisi yaratmaktadır. Zorunlu göç deneyimine maruz kalan 

göçmen açısından bu bileşenlerden koparılması doğal olarak bu travmatik etkiye 

neden olabilecektir. Bu travmayı yaşayanlardan biri Suriye’de yaşanan çatışma 

ortamından ötürü Türkiye’ye zorunlu bir şekilde göç etmiş olan müzisyen Alaa 

Alkhateb’dir. Alkhateb yaşadığı travmayı ve bunun müziğine yansımasını şu 

sözleriyle anlatmaktadır; “İstanbul’a geldiğim ilk üç ay, Ekim, Kasım ve Aralık’ta 

sadece udun üzerindeki tozu silip akort ediyordum. İçinde bulunduğum ruh haliyle 

çalamıyordum. Bu ruh hali arada yine geliyor. Her iki üç ayda bir bu hissi 

yaşıyorum; çalamıyorum, çaldığım şeyden zevk alamıyorum. Suriye’de bestelediğim 



 

62  

parçalar var ama çoğunu bazı sebeplerden dolayı bitiremedim. İstanbul’daki üçüncü 

ayımdan sonra sakinleştim, Suriye’ye özlem de başladı. Böylelikle Halep ve diğer 

kentlerle ilgili iki parça besteledim” (Öğüt, 2019: 139). Alkhateb’in sözlerine 

bakıldığında yaşadığı travma net bir şekilde görülmektedir. Travma anlatısının 

müzikal ifadeye dönüşmesi ise ancak sanatçının buna kendini hazır hissettiği süreçte 

gerçekleşecektir. Alaa Alkhateb örneğinden hareketle travmatik anlatı sözel olarak 

ifade edilecek yetkinliğe erişememiş olsa da müzikal açıdan daha çabuk ifade 

edilebilmektedir. Bu durum ise müziğin önemli bir ifade aracı olduğunu 

göstermektedir. Kelimelere dökülemeyen hislerin müzik aracılığıyla anlatılmasına bir 

başka örnek ise Suriye göçüyle gelen Ezidi ve Kürt kadınlardır. Zorunlu göç 

deneyimi sonrası yaşadıkları travmayı, umutsuzluklarını, yalnızlıklarını ve ana 

vatanlarının kaybedilmesini ağıtlarıyla, ninnileriyle dile getirmişlerdir (Öğüt, 2019: 

139). 

Etnik ya da halk müziği eserleri içerisinde sıklıkla karşılaşılan bu temalar 

Kürt ve Ezidi kadınların müzikal söylemlerinde tekrar hayat bulmuştur. Göçmenlerin 

göç sonrası kimliklerinin yeniden inşa sürecinde müzik olgusunun bu denli etkili 

olmasının nedeni, müziği icra eden sanatçının ya da o ağıtları yakan kadınların tıpkı 

tarihsel süreçteki müzik ve insan gerçekliğinde olduğu gibi insanın kendini seslerle 

ifade etme ihtiyacı hissetmesiyle ilgili olabilir. Bunun yanında müziğin önemli bir 

sosyal etkileşim aracı olması, içerisinde bir dizi sosyal pratik barındırmasından ötürü, 

göç sonrası süreçte göçmenlerin eski yaşamlarına geri dönme, güvenli alanlarını 

oluşturmalarında etkili bir araç olabilmektedir. Göçmen toplulukların birlikte icra 

etikleri müzikler onlar içinde sadece müzik aracılığıyla göçün onlar üzerinde 

yarattığı psikolojik yıkıntının iyileştirilmesi işlevine sahip değildir. Aynı zamanda 

kimliğin hatırlanması ve yeniden kurulmasında müzik oldukça önemli bir araç olma 

özelliğindedir (Öğüt, 2019: 139).  

Göçmenin kimliğini oluşturan mekansallığın ve sosyal ilişkilerin 

kaybedilmesi sonucu ortaya çıkan boşluğu bir belgesel aracılığıyla aktaran Maisa 

Alfahez, yaşantısında meydana gelen boşluğu müzik ile nasıl doldurduğunu anlatır. 

Alfahez göç sonrası ruh halini şu sözlerle anlatır “İstanbul’un sokaklarında 

yürüdüğümde gözlerim Şam’ın sokaklarını arıyor. Bana evimi hatırlatan benzer 

şeyleri bulmaya çalışıyorum. Tanıştığım herkeste annemi arıyorum. Korodakilerle 

bile. Arayıştayız, günlerimizi kutlarken… birlikte, sanki ailelerimizle yaptığımız gibi. 



 

63  

Bu boşluğu doldurmak için, gerçekten…” (Öğüt, 2019: 139-140). Anlaşıldığı üzere 

Alfahez’in bir koroda şarkı söylemesinin başlıca nedeni salt müzik yapma istediği 

değildir. Memleketine olan özlemi, kendi kültürüyle etkileşime girme ihtiyacı ve 

kültürel kimliğin korunması gibi nedensellikler zinciri onun müziğe yaklaşmasının 

en önemli nedenleri arasındadır. 

Zorunlu göç deneyimine sahip göçmenlerin, ki bunlar özellikle yeni gelmiş ve 

geçici göçmenler ise- söylemsel olarak ifade edemedikleri travmatik anlatının 

müzikleri aracılığıyla etkili bir müzikal anlatıya dönüşmesi söz konusudur. Göçmen 

topluluklar zorunlu göç deneyimine bağlı olarak göç devinimi sonrasında travmatik 

bir yas tutma sürecine girerler. Bu süreçte göçmenler için müzik hem bir yas tutma 

aracı olmakta hem de psikolojik bir iyileştirme işlevi görmektedir. Özellikle yeni 

göçmenler açısından aidiyet bağlarının yeniden oluşturulmasını sağlayacak olan 

müzik ve müzik eşliğinde gerçekleşen ritüeller kültürel belleğin korunması, 

yaşatılması ve geleceğe aktarılmasında önemli bir işleve sahiptir (Öğüt, 2019: 140).   

Farklı kültürlerin müziklerinin etkileşimi yoluyla gerçekleşen uyum süreci 

farklı olana değer verme üzerine kurulu bir karşılıklı sosyal kabul ile gerçekleşir. 

Kültürü yaşatmak ise müziği icra etmek, paylaşmakla mümkün olur. Bunun bir 

örneği Suriyeli Kadınlar Korosu’dur. İnsan Kaynağını Geliştirme Vakfı (İKGV) 

“Çoğalan Sesler” isimli konserler düzenlemiştir. Koro repertuvarında Arapça 

ezgilerin yanında Türkçe ve Kürtçe şarkılara da yer verilmektedir. Çok dilliliğin 

şarkılara yansıması durumu çoklu bir hoşgörü ve kabul edişi de barındırması 

açısından önemlidir. Koristlerin kadınlardan oluşmasının proje açısından en dikkat 

çekici unsur olduğu söylenebilir. Sosyal ve kültürel farklılıktan ötürü sosyal 

yaşamdaki hareket alanları biraz daha kısıtlı olan Suriye’li kadınlar bu projeyle ilk 

kez sahne deneyimi yaşamışlardır. İlk konserlerinde sadece kadın dinleyicilerin 

konserlere kabul edilmiş, buna rağmen Suriye’li kadınlar görünür olmanın yarattığı 

utangaçlık ve endişeyle nota kağıtlarını yüzlerine tutarak kendilerini gizlemeye 

çalışmışlardır. Müziğin dönüştürücü gücüne örnek olarak gösterilebilecek bir 

değişimle bir yıl sonraki konserlerde ise erkek dinleyiciler de konser salonuna kabul 

edilmiş ve korist kadınların öz güveni yerine gelmiştir. Bununla beraber koroya eşlik 

eden müzisyenlerin hem Türk hem de Suriyeli müzisyenlerden oluşması, icra 

boyutunda kültürel bir yakınlaşmaya neden olarak ortak bir payda oluşturmuş, 

müzikal fikir alışverişlerinin oluşumuna zemin hazırlamıştır. Göçmenler açısından 



 

64  

müziğin işlevselliği Suriyeli kadınlar korosu özelinde bir kez daha kendini 

göstermiştir. Öyle ki konserde söylenen şarkıların koristler ve Suriyeli dinleyiciler 

üzerinde dikkate değer bir etkisi oluşmuştur (Özgür, 2017). 

Yaşadıkları memleket özlemi bir yana müzik yoluyla birbirlerine kenetlenmiş 

olan Suriyeli göçmenler müzik yoluyla yeni ile eski yaşantıları arasında bir bağ 

kurarak yeni yerdeki yaşamlarına müzik yoluyla alışmaya çalışmaktadırlar. Bu 

süreçte kimliklerinin önemli bir bölümünü oluşturan müzik öğesi ise onların bu 

uyum süreçlerinde gerek yerel kültür ile sosyal ilişkiler kurma bağlamında gerekse 

“yeni olan” yerde yeni bir yaşama tutunma mücadelesinde önemli bir destek aracı 

olacaktır. 

Fotoğraf 1 

Suriyeli Kadınlar korosu 

 

Kaynak:https://www.ntv.com.tr/sanat/24-istanbul-caz-festivalinde-suriyeli-kadinlar-korosu,l-

agnhaYZUmdLXvspOxzxw 

 

 

 

 

 

 



 

65  

 

Fotoğraf 2 

Suriyeli Kadınlar korosu 

 

 

 Kaynak: https://buplus.boun.edu.tr/node/79 

2.10. Müzik Psikolojisi 

İnsan davranışlarını ve bu davranışların altında yatan temel nedenleri 

araştırma konusu yapan psikoloji disiplini, insanların sadece dışarıdan gözlenebilen 

davranışlarına değil, sevgi, nefret gibi duygular sonucunda ortaya çıkan içsel 

değişimlerine de odaklanır. Farklı duygu ve düşüncelere kapılma, onları yorumlama 

ve bir sonuca erişme durumu ise bireyden bireye farklılık gösteren bir “içsel tercih” 

sürecidir. Örneklemek gerekirse bireyin sosyal çevresiyle etkileşim örneklerinden 

biri olan bir konser dinletisinde, müziğin etkisiyle birey üzerinde, çevresindeki 

insanlar tarafından gözlemlenmesi güç bazı duygusal değişimler yaşanabilmektedir. 

Algılanan müzik, o an bireyi zamanda bir yolculuğa çıkarıp bireyin kendisini 

geçmişte yaşanan bir olayın içerinde bulmasına ya da hayal dünyasının kapılarını 

aralamasına neden olabilmektedir (Köksoy, 2009: 11). 

Müziğin insanlar üzerindeki etkisini araştıran müzik psikolojisine dair ilk 

yazılı kaynak 1978 yılında Davies tarafından yazılan The Psychology of Music isimli 



 

66  

eserdir. İnsan ve müzik arasındaki duygusal etkileşimlere odaklanan müzik 

psikolojisi “kişiye görelilik” durumundan ötürü insandan insana değişen sonuçların 

ortaya çıkmasına neden olabilmektedir. Köksoy’un Günay (2006: 80)’dan 

aktardığına göre; müzik psikolojisinin araştırma alanlarını  

 Birey-toplum ilişkileri sonucunda oluşan müzik etkinlikleri 

 Bireylerin müzikal çevrelere aktif ya da pasif olarak katılmalarında etkili olan 

ilgi duyma, algılama, bilinçlenme, bilgilenme süreçleri 

  Farklı müzik türlerine ilgi duyma, müziğin etkisiyle duygulanma süreçleri 

  Müzikal topluluklarsa yapılan icralar sonucunda yaşadığı zihinsel ve 

duygusal süreçlerin farkında olmak gibi psikolojik boyutlar şeklinde 

sıralamaktadır. Köksal’a göre Say (2002:363) müzik psikolojisinin 

amaçlarına yön veren üç temel yaklaşım (alan) olduğunu ifade etmiştir. 

Bunlar Psikofizik (Psikoakustik), algılama ve değerlendirme psikolojisi, 

nöropsikoloji şeklinde ifade edilmektedir. Bunları kapsam boyutuyla kısaca 

ifade etmek gerekirse 

 Psikofizik: İnsanların ses yüksekliklerine (seslerin ince ya da kalın 

oluşuna), ses gürlüğüne (ses şiddetine) ve ses rengi algılarını üstlenmiş 

olan duyu mekanizmalarına 

 Algılama ve değerlendirme psikolojisi: Psikofizikle ilgili duygusal ve 

tinsel organizasyona ve bellekteki bilgi yapılanmasının işleyişine 

 Nöropsikolji: Klinik gözlem yoluyla müzikal algılama ve performansın 

nöropsikolojik temellerini araştırmaya odaklanmaktadır (Köksoy, 2009: 

13-14). 

Müziğin her birey tarafından farklı algılanması, farklı anlamlar ifade 

etmesinin nedenlerinin başında kültürel faktörler gelmektedir. Eserlerin birey 

üzerinde yarattığı duygularının değerlendirilmesi söz konusu olduğunda bu kültürel 

faktörlerin göz önünde bulundurulması gerekmektedir. Yaşın (2014: 41)’ın Karabey 

ile yaptığı röportajdan edindiği bilgiye göre; Platon’un müziğin çeşitli zamanlarda, 

insan üzerinde farklı etkiler yarattığına inandığını ifade etmiştir. Platon’a göre 

müzikal modların doğru zaman ve mekanlarda kullanılması esastır. Bununla beraber 

her duyguyu aktarmanın bir müzikal araç ile mümkün olabildiğine yönelik görüşler 



 

67  

de bulunmaktadır. İnsanlar üzerinde yaratılmak istenen etkinin müzik aracılığıyla 

oluşturulmasının örneklerini birçok alanda görmek mümkün. Örneğin bir sinema 

filminin bir sahnesinde kullanılan müzik, o sahnenin anlatımının güçlendirilmesine 

yönelik kullanılmakta ve verilmek istenen mesajı daha anlamlı kılmaktadır. 

Köksoy’un Ayvazoğlu (1992: 83)’ndan naklettiğine göre; cesaret, hüzün, 

umut, sevinç gibi psikolojik fenomenlerin klasik müzikte daha çok sözlerin telkin 

ettiği duygular olduğunu ifade ederken, enstrümantal eserlerden edinilen benzer 

duygusal etkilerin şartlanma yoluyla ezgilere yüklendiğini ifade etmektedir (Köksoy, 

2009: 20). Farabi’ye göre ise Türk Musikisinde bulunan her bir makam, insan ruhuna 

farklı şekillerde ve zamanlarda etki edebilmektedir. Benzer şekilde İbn-i Sina, sesin 

insan varlığı için bir zorunluluk olduğunu, ses tonu değişikliklerinin insanların ruh 

halini yansıtabileceğini ifade etmiştir. Bu görüş insanı evrenselliğe götürse de 

Bourdieu, zevklerin sınıfsal olarak benimsenip algılandığını ifade ederek bu konuda 

evrensel bir gerçekliğe ulaşmanın zor olduğunu ifade etmiştir (Yaşın, 2014: 42-43). 

2.11. Bütünleştirme 

Bütünleştirme , içerisinde çoklu bileşenler barındıran sosyal bir fenomendir. 

Farklı disiplinlerde de sıkça kullanılan bütünleştirme nosyonu, sosyal bilimlerde 

bireyin toplumla uyum süreçlerine odaklanır. Bireyin toplum ile bir bütün olabilmesi, 

karşılıklı olarak bir kabul şeklinde gerçekleşen, bir anlamda gizli bir sosyal 

anlaşmayla gerçekleşmektedir. Toplumla bütünleşme ve uyum ise üç boyutuyla 

hedeflenmekte ve gerçekleşmektedir. Sosyal ilişkiler, ait olma hissi ve ortak aklı 

hedeflemek şeklinde sıralanan bu hedef ve içerikler parçalar halinde bir bütünü 

oluşturmaktadır. Diğer yandan hedef ve içerikten ziyade sonuca odaklanılması 

gerektiği yönünde görüşler de ortaya konmuştur. Schiefer ve Van Der Noll eşitlik 

veya eşitsizlik, paylaşılan değerler ve yaşam kalitesi şeklinde sonuç odaklı hareketin 

daha doğru bir yaklaşım olduğunu savunmuşlardır. Bu yaklaşın harmony (armoni) 

veya uyumun sağlanmasında toplumun tüm katmanlarının ortak ve eşit bir 

sorumluluğa sahip olduğuna vurgu yapar (Duman, 2019: 347). 

İngilizce’de “integration” olarak ifade edilen “entegrasyon” kavramı, 

Türkçe’de bütünleşmeye karşılık gelmektedir. Bütünleştirme, bir topluma özgü 

çeşitli kurum ve kuruluşlar, meslek kuruluşları, kimliksel bir takım özellikler taşıyan 

birlikler, etnik gruplar, kültür grupları ve çeşitli topluluklar arası birbirini 



 

68  

tamamlama, iç içe geçme, kaynaşma ve ahenk durumunu ifade eder (Ezgi ve Işık, 

2017: 12). Göç özelinde entagrasyon kavramını değerlendirmek gerekirse kavram, 

gerek göçmen gerekse göç ettiği mekânı oluşturan yerel toplum arasında bir çeşit 

karşılıklılığı ifade eder. Bunun tersi olarak nefret söylemleri, inkâr politikaları, 

yabancı düşmanlığı, ortak payda yaratamama ve aidiyetsizlik gibi durumlar ise 

ahengin, yani uyumun oluşmasının önünde önemli engeller olarak görülebilir. Ezgi 

ve Işık’ın ifadesiyle yabancılaşmayan göçmen ve reddetmeyen yerel toplumun 

ilişkisi,  her iki taraf açısından uyumun ve bütünleşmenin sağlanmasında pozitif bir 

etki yaratmaktadır. Bununla beraber uyum, diğer adıyla entagrasyonun farklı 

tanımlarıyla da karşılaşılmaktadır. Kaştan’a göre Beril ve Özcan uyum kavramını 

şöyle ifade etmektedir. “Uyum, bireyin sahip olduğu özelliklerin kendi benliği ile 

çevre arasında dengeli bir ilişki kurabilmesi ve bu ilişkiyi sürdürebilmesidir. Uyumlu 

kişilik özellikleri, gerçeği yeterli biçimde algılamak, gerçeklerle rahat bir ilişki 

içinde olmak, endişesiz olarak kendini kabul etmek, davranışlarında doğal olmak, 

olumlu arayış gösteren motivasyonlara sahip olmak, davranışlarında esnek olmak, 

kendine güveni olmak, rolünü bilmek, gelecekten beklenti ve amaçları olmaktır” 

(Kaştan, 2015: 219). Tanımdan hareketle bireyin ve göç özelinde göçmen statüsünde 

olan bireyin öz benliğinden ödün vermeden, yerel halk ile sağlıklı bir ilişki 

kurabilmesi gerekmektedir. Bu ilişkinin oluşturulması ve sürekliliğinin sağlanması 

durumunda göçmen birey ve yerel toplum arasında bir çatışmasızlık ortamı 

yaratılmış olacaktır.  Bu durum ise bireyin kendini gerçekleştirebilmesi, toplumda 

kendini var edebilmesi ve görünür hale gelebilmesini sağlayarak onun açısından ve 

toplum açısından güvenli bir alan oluşturacaktır. 

2.11.1. Eğitim ve Bütünleştirme  İlişkisi    

Toplumsal uyumun sağlanmasında eğitimin önemli bir işlevi bulunmaktadır. 

Göçmen çocukların Türk Milli Eğitim sistemi içerisine dahil edilmeleri, onların 

topluma entegre olmaları açısından elzem ve önemlidir. Milli birliğin ve toplumsal 

refahın sağlanması için göz önünde bulundurulması gereken bu durum 1739 Sayılı 

Milli Eğitim Temel Kanunu’nun amaç ve ilkeleriyle de paralellik göstermektedir. 

Tekin ve Yükseker’e göre okullarda eğitim gören çocukların başarılı olabilmesine 

doğrudan etki eden bazı etkenler bulunmaktadır. Okul içi ve okul dışı olarak ifade 

edilen bu etkenler güven duygusu hissetme, ayrımcılığa ve dışlanmaya maruz 

kalmama, istikrarlı ve süreklilik barındıran bir eğitim ortamı olarak sıralanmaktadır. 



 

69  

Göçmen çocuklar özelinde ise mülteci olmanın ortaya koyduğu belirsizlik, statü 

problemi savaş sonrası travma, sosyo-kültürel farklılıkların göz ardı edilmesi ve 

kültürlerine değer verilmemesi, göçmen çocukların okuldaki sosyal ve eğitsel ortama 

yeterince katılımının sağlanmaması gibi nedenler bu çocukların ders başarısını 

olumsuz etkilemekle beraber okula karşı aidiyet oluşturmalarında ve uyum 

sağlamalarında büyük bir engel teşkil etmektedir. Bu nedensellik zincirinin eğitim 

politikasını üreten ve yönlendiren dinamikler tarafından görmezden gelinmesi 

durumunda kurumsal dışlama ve ayrımcılığa kadar gidecek olan sonuçların ortaya 

çıkması kaçınılmaz olacaktır (Tekin ve Yükseker, 2017: 13). 

Eşitler arası e bütünleştirme kavramı çerçevesinde Hatay ve Nizip’te Suriyeli 

sığınmacıların eğitim yoluyla bütünleştirilmelerine ilişkisin yapılmış bir projeye 

değinmek, bütünleştirme ve eğitim ilişkisinin öneminin anlaşılması açısından faydalı 

olacaktır. Yuva Derneği’nin oluşturduğu bu proje ile Suriyeli sığınmacılara yönelik 

çeşitli eğitim programları oluşturulmuştur. Eğitim yoluyla bütünleştirme için önemli 

olan Türkçe dil ihtiyacının karşılanması için kurslar, sene kaybı yaşayan öğrenciler 

için telafi eğitimleri, Türk ve Suriyeli öğrencilerin bir araya geldiği katılımcı atölye 

çalışmaları şeklinde sıralanan bu eğitim programları ile yukarıda bahsedilen 

endişelerden uzak, her bireyin kendini ve kültürünü değerli hissettiği eğitim ortamları 

yaratılmaya çalışılmıştır (Tekin ve Yükseker, 2017:15). Bu ve benzeri projelerin 

göçmelerin bütünleştirilmelerine katkı sağlayacağı söylenebilir. Eğitim ortamlarında 

devlet ve özel kuruluşlar tarafından yürütülecek bu gibi çalışmalar göçmenlerin 

uyumlarının sağlanmasında etkili bir araç olmuştur. Bu şekilde göçmen çocuklar bir 

yandan ihtiyaç duydukları bilgi, beceri, tutum ve davranışları eğitim ortamlarında 

alabilecekken, diğer yandan bu ortamlarda yeni bir kültüre alışma sürecinde 

karşılarında duran engelleri karşılıklı olarak yıkabilme imkanına kavuşacaklardır. 

Eğitim içerisinde bütünleştirme kavramına yönelik eleştirel yaklaşımlar da 

söz konusudur. Bütünleştirme  nosyonunun bir tarafın egemenliğini çağrıştırdığını 

ileri sürenler; “göçmenlerin topluma entegre olması” paradigmasından uzaklaşılarak 

çoğulcu bir yaklaşımın benimsenmesi gerektiğini savunmaktadır. Göçmenlerin ana 

dil ve kültürel pratiklerinin görmezden gelinmesi anlayışının eğitimde eşitler ilişkisi 

oluşturmanın önünde bir engel oluşturacağını savunmuştur. Bütünleştirme 

uygulamasının asimilasyonist bir yaklaşım olduğunu ifade eden kişiler ise 

kültürleşme kavramına vurgu yapmış, kültürleşmenin farklı kültürlerin ortak 



 

70  

yönlerine odaklandığını ve karşılıklı kültürel inşayı mümkün kıldığını ifade etmiştir. 

Gomolla ise verdiği Almanya örneğinde Alman eğitim sistemi içerisinde benimsenen 

temel yaklaşımın “çocukların sisteme uyum sağlaması değil, sistemin çocukları 

kapsaması” şeklinde bir değişime yöneldiğini ifade etmiştir. Ayrıca Gomolla 

Kurumsal ve yapısal ayrımcılığı önleme, ayrımcılık yapılmamasına dair müfredat 

düzenlemeleri, eğitimin çok dilli bir hale getirilmesi, hak temelli eğitim gibi önemli 

amaçların ortaya konduğu Almanya’da mülteci çocukların eğitimlerinin söz konusu 

olduğu son yıllarda bu reformist yaklaşımın dikkate alınmadığına da vurgu yapmıştır 

(Tekin ve Yükseker, 2017: 16). 

Çok kültürlülüğün yaşandığı her toplumda, bütünleştirmenin sağlanmasına 

yönelik eğitsel düzenlemelerin yapılması toplumun öznesi olan tüm unsurların 

ahengi bakımından önem taşımaktadır. Eğitim ve öğretimde eşitlik ilkesi göz ardı 

edilmeden, her bireyin dilinin ve diğer kültürel birikimlerinin değerli kabul edilmesi 

gerek göçmen öğrenciler gerekse yerel toplum açısından bir eğitim politikası 

olmalıdır. Yukarıda da ifade edildiği gibi sisteme uyum sağlayan bireyler yerine 

sistem tarafından kapsama alınan bireyler yaklaşımı daha doğru ve insancıl bir eğitim 

politikasıdır. 



 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SURİYELİ ÖĞRENCİLERİN MÜZİK DERSLERİNE YÖNELİK 

GÖRÜŞLERİ 

3.1. Anket Verilerine Göre Suriyeli Öğrenciler 

Müziğin göçmenlerin uyumuna etkilerinin anlaşılması için Narlıca 

Mahallesi’nde yürüttüğümüz anket çalışmasının demografik sonuçları aşağıda analiz 

edilmiştir. Yapılan anket çalışmasına katılım sağlayan ortaokul 8. sınıf öğrencilerinin 

gösterildiği Grafik 7’deki cinsiyet dağılımlarına bakıldığında kız öğrencilerin 

sayısının daha fazla olduğu görülmektedir. Bu durum araştırmanın kız öğrencilerin 

okullaşma oranına dair umut verici bir veri sağlamakla beraber okul ortamının onlara 

aktif sosyal katılım konusunda katkı sağlayacağı düşünüldüğünde oldukça değerlidir. 

Öyle ki bütünleştirmnin genel kapsayıcılığa sahip olması itibariyle toplumun özneleri 

olan erkek ve kadının eşit katılımı bu bağlamda önem arz etmektedir. Katılımcılar 

aynı sınıf düzeyinde eğitim gördüklerinden yaşları konusunda bilgi verilmesine 

ihtiyaç duyulmamıştır. 

Grafik 7 

Ankete katılan Suriyeli öğrencilerin cinsiyet oranları (%) 

 
 

Katılımcıların geçmişlerinde yaşadıkları yer (mekan) ile meskun oldukları 

mahal arasındaki benzerlik ve farklılıklarda müziğin fonksiyonunu saptayabilmek 



 

72  

adına doğum yeri bilgisine yer verilmiştir. Narlıca Mahallesi’nde eğitim gören iki 

okuldaki Suriyelilerin doğum yerlerine dair veriler Grafik 8’de gösterilmiştir. 

Grafik 8 

Suriyeli öğrencilerin doğum yerleri (%) 

      

Katılımcıların verdiği yanıtlar doğrultusunda doğum yeri bilgilerine 

bakıldığında Suriye’nin farklı şehirlerini temsil eden “diğer” seçeneğinin %61 ile 

daha yoğun olduğu görülmektedir. Sonrasında en yoğun olarak Hama, onu takiben 

İdlib şehri gelmektedir. Anketin dijital ortamda yapılmasından ve katılımcıların 

yaşları da dikkate alındığında bu soruya verilen cevaplar konusunda beklenen veri 

çeşitliliği elde edilememiştir. “Diğer” seçeneği anlaşılamayan yanıtları tercih 

etmektedir. Bununla beraber Hama ve İdlib şehirleri Suriye’deki çatışmaların yoğun 

yaşandığı yerler olması sebebiyle verilerde ortaya çıkan sonuç anlamlı 

görünmektedir. 

Ankete katılanların “müzik-birey-toplum” etkileşimine yönelik görüşlerinin 

ortaya konması için; “Müziğin insanlar için birleştirici bir unsur olduğunu 

düşünüyorum.” ibareli bir ifadeye yer verilmiştir. Likert tipi yapılan bu anket 

sorusunun neticeleri Grafik 9’da ele alınmıştır. Buna göre katılımcıların %56,1’i 

müziğin ortak kültür oluşturmada olumlu etki yaptığını düşünmektedir. Buna 

mukabil, katılmıyorum diyenler %19,5’te kalmıştır. Mevcut veriler doğrultusunda 

müziğin ortak yaşam oluşturma açısından bariz bir etkiye sahip olduğu söylenebilir. 

 



 

73  

Grafik 9 

Müziğin birleştiriciliğine dair düşünce oranları (%) 

Katıl ıyorum

56,100%

Katılmıyorum

19,500%

Karars ızım
24,400%

Katılıyorum Katılmıyorum Kararsızım

 

Birlikte yaşama açısından müziğin göçmenlerin gözünden ele alınması 

manidardır. Bu bakımdan Suriyeli göçmenlere  “-Müziğin farklı kültürden insanlara 

yönelik oluşan ön yargıları kırdığını düşünüyorum.” seçeneğinin yer aldığı bir ayırt 

edici nokta sunulmuştur. Grafik 10’da sonuçları gösterilen veriler, Grafik 9’daki 

bilgilerin tutarlılığını da gösterir mahiyettedir. Zira müziğin yeni katılınmış olan bir 

topluma veya yeni tanışılmış olan bireylere karşı görüşlerinin belirlenmesinde 

olumlu etki yaptığını düşünenlerin oranı %43,9 ile en yüksek şık olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

74  

Grafik 10 

Müziğin ön yargıları kırıp-kırmadığına dair düşünceler (%) 

 

Grafik 11’de de yine göçmenlerin müzik algısına paralel düşüncelere yer 

verilmiştir. “Müziğin farklı kültürden insanların birlikte yaşamalarına katkı 

sağladığını düşünüyorum.” ifadesinin sunulduğu seçeneğe katılıyorum şeklinde 

olumlu dönüt verenlerin oranı %53,7 olmuştur. 

Grafik 11 

Müziğin birlikte yaşamaya katkısına dair düşünceler (%) 

 



 

75  

Grafik 12’de sunulan veriler ise yine müziğin birlikte yaşama katkısına ışık 

tutmaktadır. “Müziğin yeni bir kültüre uyum sağlamada etkili olduğunu 

düşünüyorum.” diyerek, müziğin yeni yaşam alanına uyum noktasında rol oynadığını 

net bir şekilde ifade edenlerin oranı %63,4 çıkmıştır. Bu durum Suriyeli göçmenlerin 

katılım sağladığı anket soruları arasındaki en yüksek oranlardan biri olarak da dikkat 

çekmektedir. Diğer taraftan, müziğin olumlu etki yaptığına dair bu denli yüksek 

“katılıyorum” denmesi, alışılageldik bir sözden de kaynaklanmış olabilir: Müzik 

evrenseldir. Bu genel kanının, göçmenlerin verdiği cevabı etkilemiş olma ihtimali de 

göz önünde bulundurulmalıdır. Ancak burada etno-müzikolojiden öte, göçmenlerin 

içinde bulundukları halet-i ruhiyelerinin daha etkili olduğu ayrımına varılmalıdır. 

Zira yeni bir ülkede, yeni bir kültürün içerisinde evrensel mesajlar verilmesi olağan 

bir durumdur. 

Grafik 12 

Müziğin yeni bir kültüre uyum sağlamadaki etkisine dair düşünceler (%) 

 

Katılımcıların müziğe yönelik görüşlerini öğrenmek için sorulan dört anket 

sorusunun verilerine bakıldığında; katılımcıların çoğunun Grafik 9, Grafik 10, Grafik 

11 ve Grafik 12’de müziğe ve müziğin insanlar arasındaki olumlu etkileşimine 

yönelik müspet bir görüşe sahip olduklarını göstermektedir. Her anket maddesine 

yönelik olumlu görüş ifadelerinin oranına bakıldığında: 

 Müziğin birleştirici bir özelliği olduğuna katılanların oranın %56,1 

 Müziğin ön yargıları kırdığına inanların oranının %43,9 

 Müziğin birlikte yaşama kültürüne katkı sağladığına inananların oranının 

%53,7 



 

76  

 Müziğin yeni bir kültürü uyum sağlamaya katkı sağladığına inanların 

oranının %63,4 olduğu görülmektedir.  

Bu sonuçlardan hareketle; tez çalışmasının içerisinde yer alan ve kavramsal 

çerçevede yer verilen bilgiler ışığında değerlendirildiğinde müzik olgusunun 

birleştirici ve uzlaştırıcı rol oynadığı söylenebilir. Antakya Medeniyetler Korosu 

bunun en güzel örneğidir. Medeniyetler Korosu, barındırdığı kültürel, etnik ve dinsel 

çeşitlilikle müziğin birleştirici yönüne, ön yargılardan arınmaya, birlikte yaşamaya 

ve uyum sağlamaya örnek olarak gösterilebilir. Sanat ve müzik farklı kimliklere 

sahip bireyleri birbirlerine yakınlaştıran önemli bir işlevselliğe sahiptir. Bu 

işlevselliğin nedeni sanatın paylaşım amacıyla üretilmiş, ortaya konmuş olmasıdır 

(Türkmen, 2012: 6). Bununla beraber katılımcıların kararsız olan ve katılmayan 

kısmının müziğe yönelik bu görüşlerinin farklı nedenleri olabilir. Öğrencinin 

okuldaki müziksel faaliyetlere aktif katılım eksiklikleri, aile ve sosyo-kültürel 

çevreden kaynaklı olumsuz ya da kararsız tutum geliştirme durumları bu faktörlerden 

bazıları arasında sayılabilir. 

Suriyeli öğrencilerin çevreye uyum sağlamalarında müzik veya müzik 

derslerinin katkısının saptanmasına yönelik sorular da yönlendirilmiştir. Bu 

bağlamda “Müzik dersleri sayesinde Türkiye’ye daha çabuk alıştım.” seçeneğini 

içeren bir Likert tipi soruya yer verilmiştir. Grafik 13’de yer alan sonuçlar 

incelendiğinde %61 oranında net bir pozitif bakış olduğu görülmüştür. 

Grafik 13 

Müzik derslerinin Türkiye’ye alışma sürecine etki düzeyine dair görüşler (%) 

 



 

77  

Grafik 14’te katılımcıların müzik dersleri ile Türkçe öğrenme arasındaki 

ilişkiye dair görüşleri ortaya konmuştur. Verilerden anlaşılacağı üzere; müzik dersleri 

Türkçe öğrenme konusunda Suriyeli öğrencilere katkı sağlamaktadır. Müzik 

derslerinin Türkçe öğrenme noktasında olumlu tesirinin olduğunu düşünenlerin oranı 

%65,8’dir.  

Grafik 14 

Müzik derslerinin Türkçe öğrenmeye etkisine dair düşünceler (%) 

 

Grafik 15’te görüleceği üzere; müzik dersinin çevresiyle daha uyumlu insan 

yarattığına dair olumlu kanı taşıyanların oranı en az %51,2’dir. Bu soruya 

“kararsızım” şeklinde cevap verenlerin oranı ise %29,3 olarak tespit edilmiştir. Bu 

durum, öğrencilerin sorulara rast gele cevap vermediklerini de göstermesi 

bakımından anlamlıdır. Zira kararsızların oranının bu denli yüksek olması, böylesi 

üst düzey bir soruda beklenen bir sonuçtur. Çünkü müzik dinlemenin kültürlerarası 

etkileşimde olumlu tesir yaptığına dair fikir beyan etmek biraz daha kolay iken, bu 

soruyu biraz daha zorlaştırarak çevreyle uyum sağlamadaki etkisini sorduğumuzda 

tereddüt duyulması, anketin geçerliliğini perçinlemektedir. 

 

 

 

 

 

 



 

78  

Grafik 15 

Müzik derslerinin çevreyle uyum sürecine etkisine dair anket verileri (%) 

 

Grafik 16’da müzik dersleri ile ikamet edilen çevredeki yerel halk ile kurulan 

iletişim arasındaki ilişki irdelenmiştir. Katılımcılara yöneltilen “Müzik dersleri 

görmeden önce yaşadığım yerdeki insanlarla iletişim kurmakta zorlanırdım.” 

ifadesini işaretleyenlerin oranı  %34,2’dir. Bu düşünceye “her zaman-çoğu zaman” 

şeklinde yanıt verenler ile “hiçbir zaman” şeklinde yanıt verenlerin oranları 

neredeyse denktir. Dikkate değer kabul edilebilecek bu veriden hareketle müzik 

derslerinin bu öğrencilerin çevreyle yaşadıkları iletişim sorunlarını gidermede 

destekleyici bir rol oynadığı görülmektedir.



 

 

 

Grafik 16 

Müzik derslerinin çevreyle iletişime etkisine dair anket verileri (%)         

 

Anket sorularına verilen yanıtlara bakıldığında müzik derslerinin çevreye 

uyum sağlamada pozitif bir etki yarattığına dair görüş bildirenlerin oranının daha 

yüksek olduğu görülmektedir. Olumlu ifadelerin yüzdelik dilimlerine bakıldığında;  

 Müzik derslerinin Türkiye’ye alışma sürecine katkı sağladığını 

düşünenlerin %61 

 Müzik derslerinin Türkçe öğrenmeye katkı sağladığını düşünenlerin %65,8 

 Müzik derslerinin çevreyle uyumlu yaşamaya katkı sağladığını 

düşünenlerin %51,2’dir. 

Müzik derslerinin çevreyle iletişimi kuvvetlendirdiğini düşünenlerin  %41,5 

(her zaman-çoğu zaman) oranında olduğu görülmektedir. Bununla beraber müziğin 

çevreyle olan iletişime etkisine dair “farklı şekilde tekrarlanan” soruya verilen 

yanıtlara bakıldığında katılımcıların %34,2’lik bir kısmının olumlu bir görüşe sahip 

oldukları görülmüştür. Gerek araştırmanın anket aşamasına konu olan Suriyeli 

öğrenciler olsun, gerekse yetişkinler perspektifinde olsun müziğin iletişim kurma, 

birey ve toplum arasında yakınlaşma sağlama gibi bir etkisinin olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu etkileşim alanları göçmenin yerel toplumla iletişime geçmesine 

pozitif etki yapmaktadır. Müziğin ve sanatın eğitim boyutunda dört işlevine dikkat 

çeken Uçan (1996: 5), bu işlevler içinde müziğin toplumsal işlevini “Bireyle toplum 

arasındaki tanışma, anlaşma, kaynaşma, paylaşma, işbirliği oluşumunda rol 



 

80  

oynaması”  şeklinde ifade etmiştir. Bu örneklerden ve tezin içerisinde de konu 

hakkında yapılan alıntılardan yola çıkarak müziğin çevreyle iletişimi güçlendirmeye 

ve uyum sağlamaya katkı sağladığı rahatlıkla ifade edilebilir. 

Müziğin bireyin toplumla yakınlaşmasını, kaynaşmasını, dayanışmasını 

sağladığı gibi, bireyin farklı toplum ve kültürlerle de benzer şekilde ortak bir payda 

oluşturup aynı etkiyi yaratma işlevine sahip olduğu ortaya konmuştur (Kahyaoğlu, 

2010: 150).  Bununla beraber müzik derslerinde gerek bireysel şarkı öğretimi gerekse 

toplu koro çalışmalarının, Suriyeli öğrencilerin Türkçe öğrenmelerine katkı sağladığı 

görülmüştür. Çünkü şarkı öğretimi ve koro çalışmaları dil kullanımı 

gerektirmektedir. Bu nedenle okullarda eğitim gören göçmen öğrencilerin müzik 

yoluyla dil öğrenme becerilerinin gelişmesi son derece doğaldır (Alpagut ve 

Tecimer, 2017). 

Grafik 17’de müzik derslerinin okula uyum sağlama, alışma sürecine dair 

katılımcı görüşlerine yer verilmiştir. Anket sonuçlarına bakıldığında katılımcıların 

%42,5’lik kısmının müzik dersleri sayesinde okula daha çabuk alıştıkları, uyum 

sağladıkları sonucuna ulaşılmıştır. Kararsızların %30, bu fikre katılmayanların oranı 

ise  %27,5’tir. Uyum sağlama sürecinde bireysel farklılıklar göz önüne alındığında 

ortaya çıkan farklı görüşler daha iyi anlaşılacaktır. 

 

Grafik 17 

Müzik derslerinin okula uyum sağlamaya sürecine etkisine dair görüşler (%) 

 



 

81  

Grafik 18’de müzik derslerinin okuldaki diğer derslere olan ilgiye etkisinin 

sonuçları ortaya konmuştur. Sonuçlara bakıldığında ankete katılan öğrencilerin 

%43,9’luk kısmının müzik derslerinin diğer derslere olan ilgilerine olumlu bir etkide 

bulunduğuna yönelik görüş belirttikleri görülmektedir. Bu durum bir önceki anket 

sorularının sonuçlarıyla da paralellik göstermektedir. Müzik derslerinin okula alışma 

sürecinde olumlu bir rol oynaması, öğrencilerin diğer derslere ilgi duymalarıyla 

yakından ilgilidir. 

Grafik 18 

Müziğin derslerinin diğer derslere ilgi oluşturmasına dair anket verileri (%) 

 

Grafik 19’da ise müzik derslerinin sınıf içi arkadaşlık bağlarının oluşmasına 

olan etkisi ortaya konmuştur. “Müzik derslerinin sınıf arkadaşlarımla bağlarımı 

kuvvetlendirdiğini düşünüyorum.” şeklindeki anket cümlesine verilen yanıtların 

yüzdelik dağılımına bakıldığında olumlu görüşlerin (her zaman-çoğu zaman) %39,1 

olduğu görülmektedir. Bu veriden hareketle Suriyeli göçmen öğrencilerin uyum 

sağlamasında, çevresiyle bağ oluşturmasında müziğin dikkate değer etkisi bir kez 

daha anlaşılmaktadır. 

 

 

 

 



 

82  

Grafik 19 

Müzik derslerinin sınıf içi arkadaşlık bağlarına etkisine dair anket verileri (%) 

 

Grafik 19 ile benzerlik gösteren Grafik 20’de sınıf içi iletişim ile müzik 

dersleri arasındaki ilişki ortaya konmuştur. “Müzik dersleri sınıf arkadaşlarımla 

daha iyi iletişim kurmamı sağlıyor.” şeklindeki ibareyi katılımcıların %42,5’inin 

olumlu yanıtlar (çoğu zaman-her zaman) verdiği görülmüştür.  

Grafik 20 

Müzik derslerinin sınıf içi iletişime etkisine dair anket verileri (%) 

 



 

83  

Grafik 21’de  okul içi etkinliklere katılımda müzik derslerinin etki derecesi 

ortaya konmuştur. “Müzik dersleri sayesinde okuldaki etkinliklere daha istekli 

katılıyorum.” şeklinde yöneltilen anket sorusuna katılımcıların %46,3’lük bölümünün 

olumlu yanıt verdiği görülmektedir. Göçmen öğrencilerin okul ile bağ 

oluşturmasında müzik derslerinin dikkate değer bir etkisi olduğu anlaşılmaktadır. 

Öğrencinin okul ile kurmuş oldu bağ, onların gerek akademik gerekse duygusal 

gelişimi açısından oldukça önem taşımaktadır. 

Grafik 21 

Müzik derslerinin okul içi sosyal etkinliklere katılma süreçlerine etkisine dair görüşler (%) 

 

Çalışmanın bu bölümünde müzik derslerinin Suriyeli göçmen öğrencilerin 

okula alışma, uyum sağlama sürecine etkisi analiz edilmiştir. Olumlu yanıtların 

oranına bakıldığında; 

 Müzik derslerinin okula uyum sağlamaya katkı sağladığını düşünenlerin 

%42,5 

 Müzik derslerinin diğer derslere olan ilgiyi arttırdığını düşünenlerin %43,9 

 Müzik derslerinin arkadaşlık bağlarını kuvvetlendirdiğini düşünenlerin 

%39,1 (her zaman-çoğu zaman) 

 Müzik derslerinin sınıf içi iletişimi olumlu etkilediğini düşünenlerin %42,5 

(her zaman-çoğu zaman) 



 

84  

Müzik derslerinin okul etkinliklere katılmayı olumlu etkilediğini düşünenlerin 

%46,3 (her zaman-çoğu zaman) oranında olduğuna dair bir veriyle 

karşılaşılmaktadır. Müzik derslerinin Suriyeli öğrencilerin okula alışma sürecine dair 

genel anket maddelerinde olumlu yanıtların daha yüksek oranda olduğu 

görülmektedir. Bu veri sonuçları MEB’in “Müzik Eğitimi Programının Amaçları” 

doğrultusunda değerlendirildiğinde “müzik dersleri aracılığıyla bireysel ve toplumsal 

ilişkileri geliştirme” amacının bu anket maddeleriyle doğrudan ilgili olduğunu ortaya 

koymaktadır. Müzik dersleri aracılığıyla sınıf içi etkileşim, okula uyum sağlama ve 

doğal olarak okul etkinliklere katılmaya yönelim sonucu ortaya çıkmaktadır. Benzer 

şekilde müzik eğitim programında yer alan “müzik yoluyla sevgi, paylaşım ve 

sorumluluk duygularını geliştirmek” ifadesi de verilen yanıtların sonuçlarıyla 

karşılaştırıldığında müzik eğitiminin bu işlevi sağlamaya yönelik olumlu etkisini 

kanıtlamaktadır (Kahyaoğlu, 2010: 150). MEB’in müzik eğitiminde “farklılıklara 

saygı” temelli yaklaşımı çerçevesinde; bu bölümde cevaplandırılan anket sorularında 

bu yaklaşımın olumlu yansımaları hem göçmen öğrenciler hem de yerli öğrenciler 

özelinde gözlemlenmiştir.  

Suriyeli öğrencilerin “Müzik öğretmenimle diğer öğretmenlerimden daha 

rahat iletişim kuruyorum.” ifadesiyle ilgili görüşleri Grafik 22’de gösterilmiştir. Bu 

ifadeye net bir şekilde evet diyenlerin oranı %41,5’e ulaşmıştır. Bu sonuçların ortaya 

çıkmasında etkili olan faktörler düşünüldüğünde kesin bir şey söylemek çok zor 

olmakla birlikte, müzik öğretmeninin pedagojik yetkinliğinin öğrenci algılarındaki 

payı göz ardı edilmemelidir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

85  

Grafik 22 

Müzik öğretmeniyle kurulan iletişime dair anket verileri (%) 

Her Zaman

19,500%

Çoğu Zaman
22,00%

Karars ızım
24,400%

Nadiren
14,600%

Hiçbir Zaman

19,500%

Her Zaman Çoğu Zaman Kararsızım Nadiren Hiçbir Zaman

 

Etnomüzikoloji bağlamında, öğrencilerin görüşlerine dair bir anket cümlesi 

de katılımcılara yöneltilmiştir. “Müzik öğretmenimin Arapça şarkı söylemesi beni 

mutlu ederdi.” ifadesine katılanların oranı %85,4 gibi yüksek bir düzeyde 

gerçekleşmiştir. Bu durum öğrencilerin Türkçe şarkı söyleme konusundaki hazır 

bulunuşluklarıyla doğrudan ilintilidir. Bununla birlikte ana dilde şarkı söylemek ve 

köken kültüre bağlılık hususları da burada dikkate alınmalıdır. 

Grafik 23 

Müzik öğretmeninden Arapça şarkı söyleme beklentileri (%) 

 



 

86  

Anketin tutarlılığını göstermesi bakımından “Müzik öğretmenimin Arapça 

şarkı öğretmesi beni mutlu ederdi.” düşüncesine katılma oranları Grafik 24’te 

belirtilmiştir. Müzik öğretmeninin Arapça şarkı söylemesinden duyulan memnuniyet 

kadar olmamakla birlikte, müzik öğretmeninin Arapça şarkı öğretmesinin iyi 

olacağını düşünenlerin oranı %73,2’dir. Burada müzik öğretmeninin Arapça şarkı 

öğreteceğine olan inanç belirleyici olmuş olabilir. Ancak asıl dikkat edilmesi gereken 

husus; Suriyeli öğrencilerin müzik vesilesiyle Türkçe öğrenmeye istekli olmalarıdır. 

Grafik 24 

Müzik dersinde Arapça şarkı öğretimine yönelik beklenti oranları (%) 

 

 Müziğin “birlikte yaşama”ya dair fonksiyonunun tespitine yönelik ifadelere 

de yer verilmiştir. Anket içerisinde “Müzik derslerinde bir orkestrada yer almak beni 

mutlu eder.” fikrine katılanların oranı %53 civarındadır. Bu sonuç, Suriyeli 

öğrencilerin birlikte iş yapmaya olan isteklerini göstermesi bakımından önemli ve 

anlamlıdır. 

 

 

 

 

 



 

87  

Grafik 25 

Katılımcıların bir orkestrada yer alma beklentilerine dair anket verileri (%) 

 

Suriyeli öğrencilerin Türkçe’yi öğrenme aşamalarında müziğin oynadığı role 

dair dolaylı bir soru yöneltilmiştir. “Farklı dillerde şarkılar öğrenmek beni mutlu 

eder.”  biçimindeki düşünceye katılanların oranı %58,6’dır (Grafik 26).   

Grafik 26 

Farklı dillerde şarkı söyleme beklenti oranları (%) 

 

Suriyeli öğrencilerin Türkiye’ye uyumlarında aidiyet hislerinin ortaya 

konması bakımından Türk marşlarıyla ilgili bir düşünceye de yer verilmiştir. “Türk 



 

88  

marşlarını seslendirmek beni heyecanlandırır.” düşüncesine katılanların oranı %58 

dolayındadır (Grafik 27). 

Grafik 27 

Katılımcıların Türk marşlarını seslendirmeye yönelik görüşleri (%) 

 

Grafik 28’de görüleceği üzere; Grafik 27’deki önermenin tersine gibi 

gözüken bir değer yaklaşımı yoluna gidilmiştir. Burada “Müzik derslerinde kendi 

yerel kültürümün kahramanlık şarkılarını-Türkülerini ve hikâyelerini dinlemek beni 

mutlu eder.” şeklindeki düşünceyi destekleyenlerin oranı %56 civarındadır. Bu iki 

grafiğin sonuçları anlamlı bir tutarlılığa işaret etmektedir: Göçmenlerin eski ve yeni 

kültürü birlikte yaşatma arzusunda oldukları gerçeği. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

89  

Grafik 28 

Kökensel kahramanlık şarkı-türkülerine yönelik görüşleri (%) 

 

Grafik 29’daki veriler bir önceki grafik sonuçlarını destekler mahiyettedir. 

Öğrencilerin “Müzik derslerinde Suriye kültürüne ait enstrümanları tanımak beni 

mutlu eder.” ifadesine katılma düzeyleri en az %60,9’dur. Burada göç öncesi kültüre 

duyulan özlemin izlerini sürmek mümkündür. 

Grafik 29 

Suriye müzik kültürüne ait enstrümanları tanıma isteğine dair oranlar (%) 

 



 

90  

Anket çalışmasına katılan Suriyeli öğrencilerin müzik öğretmenine ve müzik 

dersi içeriklerine yönelik görüşlerine dair anket sonuçları değerlendirilmiştir. 

Sonuçların dağılım oranına bakıldığında katılımcılar içinde; 

 Müzik öğretmeniyle diğer öğretmenlerden daha rahat iletişim kurduğunu 

düşünenlerinin oranının %41,5 (her zaman-çoğu zaman) 

 Müzik öğretmeninin Arapça şarkı söylemesinin kendilerini mutlu edeceğini 

düşünenlerin oranının %85,4 

 Müzik derslerinde Arapça şarkı öğretilmesinin kendilerini mutlu edeceğini 

düşünlerin oranının %73,2 

 Bir orkestrada yer almanın kendilerini mutlu edeceğini düşünenlerin oranının 

%43,9 

 Farklı dillerde şarkı söylemenin kendilerini mutlu edeceğini düşünenlerin 

oranın %58,6 (her zaman-sıklıkla) (tekrarlanmış soruya verilen olumlu 

yanıtlar %63,4) 

 Türk marşlarını seslendirmenin kendilerini mutlu ettiğini düşünenlerin 

oranının %58,5 (her zaman-sıklıkla), (tekrarlanmış soruya verilen olumlu 

yanıtlar %51,2) 

 Suriye kahramanlık şarkı-türkülerini dinlemenin kendilerini mutlu edeceğini 

düşünenlerin oranının %56,1 (her zaman-sıklıkla) 

 Suriye müzik kültürüne ait enstrümanları tanımanın kendilerini mutlu 

edeceğini düşünenlerin oranının %60,9 (her zaman-sıklıkla) olduğu 

görülmektedir.  

     Anket maddelerin geneline bakıldığında olumlu görüşlerin verilen diğer 

görüşlere oranla daha fazla olduğu görülmektedir. Öğrencilerin diğer branştaki 

öğretmenlere göre müzik öğretmenleriyle daha rahat iletişim kurmaları, müzik 

sanatının bireyin kendisini ifade etmesi ve bireyler arası iletişime olumlu yöndeki 

etkisiyle açıklanabilir. Öyle ki müziğin iletişim becerilerini geliştirdiği 

vurgulanmıştı. Müzik eğitimi, diğer tüm sanat dallarında olduğu gibi bireyin 

insanlara sevgi, dostluk, kardeşlik duyguları ile yaklaşmasını sağlamaktadır (Şişman, 

2017: 203). Müziğin bu işlevi öğrencilerin müzik öğretmenleriyle iletişimini anlamlı 

kılmaktadır. 

Anket sonuçlarında Suriyeli öğrencilerin müzik öğretmenlerinden kendi 

dilleri olan Arapça dilinde şarkı bilme ve öğrenme beklentileri olduğu görülmektedir. 



 

91  

Bu durum bir açıdan kültürlerarası müzik eğitimiyle ilgilidir. Müzik öğretmenlerinin 

kültürlerarası deneyim yaşamaları, onların kültürlerarası müzik eğitimine yönelik 

olumlu tutum geliştirmelerini sağlayarak müzik eğitiminde kullanacakları yöntem ve 

içeriklerin seçiminde farklı bir bakış açısına sahip olmalarını sağlayacaktır 

(Kalyoncu, 2014: 6). Bu durum ise müzik öğretmeninin farklı dillerde şarkı 

repertuarına sahip olmasını sağlayacak, göçmen öğrencilerin kendi dillerinde şarkı 

öğrenme beklentilerine katkı sağlayarak onları mutlu etmektedir. 

Katılımcıların bir orkestrada yer alma beklentileri müzik sanatına ilgilerini 

ortaya koymaktadır. Mülteci çocuklar, müzik derslerinde özellikle ritim çalışmaları, 

ortak şarkı söyleme etkinlikleri ve orff çalgılarının kullanılması şeklinde yapılan 

uygulamalı derslerde, derse daha istekli katılmaktadırlar. Ayrıca bu şekilde işlenen 

derslerde göçmen öğrencilerin sınıftaki arkadaşlarına yönelik uyum sağlama 

davranışlarının da kayda değer ölçüde pozitif yönde olduğu ifade edilmektedir 

(Alpagut ve Tecimer, 2017). 

Suriyeli öğrencilerin farklı dillerde şarkı söyleme beklentileri de onların 

kültürler arası müziğe yönelik olumlu bir görüşe sahip olduklarını göstermektedir. 

Bu durum MEB Müzik dersi öğretim programının amaçları arasında yer alan “Yerel, 

bölgesel, ulusal ve uluslararası müzik türlerini tanıyarak farklı kültürlere ait ögeleri 

zenginlik olarak algılamasını sağlamak” amacıyla örtüşmektedir (Kahyaoğlu, 

2010:150). 

Marşlar ve kahramanlık türkülerine yönelik görüşlerin, bu eserlerin karakter 

olarak coşkulu olmasıyla ilgili olduğu düşünülebilir. Gerek Türk gerekse diğer 

dillerdeki marşların öğretiminde öğrencilerin istekli olmaları, bu müzik eserlerinin 

içindeki temaların insanda heyecan uydurmasından kaynaklanmaktadır. 

Katılımcıların kendi yerel çalgılarını tanımaya yönelik beklentilerine 

bakıldığında olumlu bir görüşe sahip oldukları görülmektedir. Bu durum 

göçmenlerin kendi kültürlerini tanıma, yaşama ve aktarma refleksiyle yakından 

ilgilidir. Kalyoncu’nun (2014: 4) Almanya örneğinden hareketle, hem Türk 

müziğinde hem de Suriye-Arap müziğinde kullanılan ortak çalgıların sınıfta 

anlatılması/dinletilmesi hem Suriyeli öğrencilerin bu beklentisini karşılamış hem de 

kültürel bir yakınlaşma sağlayarak onların uyum süreçlerine pozitif bir etkide 

bulunmuştur. 

Müzik derslerine duyulan ilgi düzeyinin anlaşılması, kişilerin hayatlarındaki 

edindiği yerin tespitiyle doğrudan alakalıdır. Buradan hareketle müziğin birlikte 



 

92  

yaşamaya olan katkısını kestirebilmek mümkündür. Bu bağlamda Suriyeli 

öğrencilere iletilen “Müzik dersleri bana kendimi iyi hissettiriyor.” ifadesine 

katıldığını ifade edenlerin oranı Grafik 30’da görüleceği üzere %78’dir. Bu ise 

müziğin göçmen çocukların hayatındaki edindiği yeri göstermesi bakımından 

anlamlıdır. 

Grafik 30 

Müziğin bireyde yarattığı hissiyata dair veriler (%) 

 

Grafik 31’de ise Suriyeli öğrencilerin müziğin kendilerini ifade etmedeki 

fonksiyonuna yer verilmiştir. Müzik derslerinin kendisini daha iyi ifade etmesine 

katkı sağladığını düşünenler %48,8’dir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

93  

Grafik 31 

Müziğin bireyin kendini ifade etmesine etkisine dair kanaat oranları (%) 

 

Kişisel gelişim noktasında müziğin yerine dair yapılan araştırmanın sonucu 

Grafik 32’de verilmiştir. Müzik derslerinin özgüveni arttırma konusunda fayda 

sağladığını düşünenlerin oranı %60’tır. Buradaki dikkat çeken bir diğer husus ise 

kararsızların yaklaşık %27 dolaylarında olmasıdır. 

Grafik 32 

Müziğin özgüven gelişimine etkisine dair anket verileri (%) 

 

Suriyeli öğrencilerin müzik dersinin kişisel etkilerine yönelik görüşleri analiz 

edildiğinde; 



 

94  

 Müzik derslerinin kendilerini iyi hissettirdiğini düşünenlerin %78 (her 

zaman-çoğu zaman) 

 Müzik derslerinin kendilerini daha ifade etmeye katkı sağladığını 

düşünenlerin %48,8 (her zaman-çoğu zaman) 

 Müzik derslerinin özgüven gelişimlerine katkı sağladığını düşünenlerin %70 

(her zaman-çoğu zaman) oranında olduğu görülmektedir. 

           Verilen yanıtlara bakıldığında diğer görüşlere oranla olumlu görüşlerin daha 

fazla olduğu görülmektedir. Müziğin birey üzerinde yarattığı etkiye dair yapılan 

araştırmalar, müzik dinleme ile hormonlar arasındaki bir ilişki olduğunu ortaya 

koymuştur. Dinlenen müziğin türüne göre vücuttaki stres hormonunun salınımında 

değişikler olduğu gözlemlenmiştir. Bununla beraber müziğin bireyde rahatlatıcı bir 

etkisi olmakla beraber tedavi amaçlı kullanıldığı da bilinmektedir (Köksoy, 2009: 

36). Müzik derslerinde müzik öğesinin katılımcılar üzerindeki etkisi bu bağlamda 

anlaşılır olmaktadır. 

Duygu ve düşüncelerin seslerle ifade edilmesi olarak tanımlanan müziği sözel 

dilden radikal biçimde ayıran şey belki de onun duyular dünyasıyla olan özel 

ilişkidir. Müzik olgusunun akıl ve kavramlardan ziyade duygusal dünyayla 

ayrıcalıklı bir ilişkiye sahip olma özelliği bulunmaktadır (Köksoy, 2009: 7). Müzik, 

insanın manevi yönünü ifade etmesini sağlamada, ruh güzelliğini, duygu dünyasını 

dışa vurmada, düşüncelerini korkusuz ve yüreklice dile getirmesinde önemli bir 

işleve sahiptir (Şişman, 2017: 203). Bu genel yönüyle ve özelde Suriyeli öğrenciler 

açısından duygu ve düşüncelerin farkına varma ve aktarma noktasında müziğin 

önemli bir etkisi bulunmaktadır.  

Öz saygı ve öz değer kavramlarıyla yakından ilgili olan özgüven, bireyin 

kendini algılaması, tutumları, sosyal ilişkileri ve yeteneklerine olan inancını ifade 

etmektedir. Müziğin bireyin özgüven gelişimine etkisine bakıldığında yaratıcılığı ve 

yeteneği geliştirme işlevselliği dikkati çekmektedir. Akademik özgüven (entellektüel 

bilgi, okuma, matematik becerisi v.b.) ve akademik olmayan özgüven (sosyal 

ilişkiler, fiziksel yetenekler v.b.) şeklinde ikiye ayrılan özgüven içerisinde, yüksek 

müzikal özgüvenin (akademik olmayan özgüven), bireyin düşük özgüvene sahip 

olduğu diğer öznel alanlarda bir dengeleyici unsur olabilecektir  (Kocaaraslan, 2009: 

18, 33-34). Bireyi bir anlamda ayrıcalıklı kılan bu müzikal özgüven, onun sosyal 

gelişiminin yanında bireysel gelişimine, doğal olarak onun özgüvenine de katkı 



 

95  

sağlayacaktır. 

3.2. Narlıca Mahallesi’ndeki Yetişkinlerin Müziğe Dair Görüşleri 

Narlıca Mahallesi’nde ikamet eden Suriyeli yetişkinlerle yapılan yarı 

yapılandırılmış görüşme sonuçları, müziğin birlikte yaşama bakımından önemli bir 

fonksiyon üstlendiğini göstermiştir. Ancak Covid-19 pandemisi sebebiyle hedeflenen 

görüşmeci sayısına erişilememiş, toplamda sadece 8 katılımcı ile mülakat 

yapılabilmiştir. Ayrıca katılımcılarda aranan “Suriye’de en az ortaokul düzeyinde bir 

eğitim almış olmaları şartı” ve bölgenin sosyo-kültürel açıdan dezavantajlı bölge 

oluşu bu katılımın sınırlılıkları arasında yer almıştır. Mülakata 5 erkek, 3 kadın 

iştirak etmiştir. Katılımcıların 6 tanesi üniversite, 2 tanesi ise lise düzeyinde eğitim 

almışlardır. Katılıcıların görüşlerine yer verilirken, kişisel bilgilerin korunması adına 

K-1, K-2 şeklinde kodlamalar kullanılmıştır. 

3.2.1. Katılımcıların Suriye’deki Yaşamlarına Dair Veriler 

Katılımcıların zorunlu göç öncesi Suriye’deki yaşantılarının genel bir 

değerlendirilmesi yapıldığında verilen yanıtlar doğrultusunda “sade ve mutlu” bir 

yaşantıya sahip oldukları görülmüştür. Katılımcılar Suriye’de normal ve tatmin edici 

bir yaşantıya sahip olduklarını ifade etmişlerdir. Mülakata katılan bazı katılımcıların 

ifadelerine aşağıda yer verilmiştir:  

“ Ben orta gelirli bir ailedenim. Okudum, mezun oldum, iş buldum ve 

evlendim. Savaş olana kadar hayatımız normaldi” (K - 6, Kadın). 

“ Genç yaşta evlendim. Maddi durumumuz çok iyiydi. Savaş olduktan sonra 

Türkiye’ye taşındık ve şimdiye kadar durumumuz çok iyi değil.” (K - 5, Kadın). 

“ Lisedeyken çalışmaya başladım. Sonra evlenip kendi işimi kurdum.” (K - 2, Erkek). 

Verilen yanıtlara bakıldığında göç sonrası konforlu alanın terk edilerek yeni 

bir ülkede yaşam kurmanın zor olduğu, eski yaşantılara dair bir özlem duyulduğu 

görülmektedir. Yeniden yaşam inşasının önünde duran en büyük engelin ise ekonomi 

kaynaklı olduğu görülmektedir. 

Suriye’nin farklı etnik ve inanç gruplarını barındıran heterojen bir yapıya 

sahip olduğu görülmektedir. Çoğunluğunun Arap, diğerlerinin ise Kürt, Türk, Ermeni 

ve Çerkezlerden oluşmaktadır. Suriye’de toplam nüfusun %75’i Sünni Müslüman, 



 

96  

%12’si Alevi Müslüman, %10 Hıristiyan ve % 3’ü Dürzilerden oluşmaktadır. Ülkede 

okuma yazma oranının %86, kent nüfusunun ise %58 civarında olduğu ifade 

edilmektedir. SSCB’nin sosyalist ideolojisini benimseyen bir yönetim anlayışıyla 

yönetilen ülkede özellikle Halep, Şam, Tartus ve Lazkiye’de gözlemlendiği kadarıyla 

insanların güvenlik kaygısı taşımadığı, kadınların kamusal alanda görünür olduğu, 

farklı etnik ve kültürel gruplar arasında kurulan iletişimin oldukça güçlü olduğu ifade 

edilmiştir (Cengiz, 2020: 77-78). Bu bilgiler ışığında ve görüşmeye katılım sağlayan 

Suriyeli sığınmacıların verdikleri bilgiler doğrultusunda, katılımcıların göç öncesi 

Suriye’de gerek sosyal gerekse ekonomik olarak mutlu bir yaşantıya sahip oldukları 

söylenebilir. 

3.2.2. Katılımcıların Narlıca Mahallesi’ne Yerleşme Süreçleri ve Uyum 

Sağlama Çabaları 

2011 yılı Nisan ayı itibariyle Hatay’a giriş yapan Suriyeli sığınmacıların il 

içerisinde genel dağılımlarına birinci bölümde değinilmişti. Bu bölümde 

katılımcıların Narlıca Mahallesi’ne yerleşme ve uyum sağlama süreçlerine dair 

bulgular ortaya konmuştur. İç savaşın yarattığı travmaların izlerinin halen okunduğu, 

hissedildiği bazı katılımcı görüşleri şöyledir: 

    “Savaştan kaçtıktan sonra barınabileceğimiz bir ev bulamadık. Bir süre çadırda 

yaşamak zorunda kaldık. Babam çalışabileceği bir iş aradı. Biraz para biriktirdik ve 

bir eve yerleştik. Şimdi durumumuz iyiye gidiyor.” (K - 7, Erkek). 

   “Türkiye’ye ilk geldiğimizde kötü durumdaydık. Bir süre akrabamızın yanına 

yerleştik. İş bulmaya çalıştık. Birikim yaptıkça durumumuz iyiye gitmeye başladı.” K 

- 6, Kadın). 

Aynı yörelerden göç eden insanlar aynı yerlere yerleşerek kendi içinde kapalı 

kültür odacıkları oluşturmaktadırlar. Bir mahalle ya da semt ölçeğinde olan bu kültür 

odacıkları aslında o insanların terk ettikleri yerlerin, yörelerinin küçük bir modeli 

niteliğindedir (Kaştan, 2015: 219). Göçmenlerin bir yere yerleşme motivasyonları 

Narlıca Mahallesi ve Suriyeli sığınmacılar özelinde ele alındığında, katılımcıların 

verdiği yanıtlardan yola çıkarak, Narlıca’ya yerleşme davranışlarında ortak kültür 

eksenli bir tercih sürecine yöneldikleri sonucuna ulaşılabilir. Bununla beraber 

yerleşme kararlarında akrabalık bağlarının da etkili olduğu görülmektedir. Bu durum 

göçmen ilişkiler ağı kuramıyla da doğrudan ilgilidir. Öyle ki ağ kuramına göre 



 

97  

göçmenler göç ettikleri yer ile göç veren yer arasında bir çeşit sosyal ağ oluştururlar. 

Bu ağlar göç sürecinin dinamik ve sürekli bir devinim içerisinde gerçekleşmesine 

neden olur. Anık (2019: 24), göçmen ilişkiler ağını, göç edilmek istenen yere daha 

öncesinde gitmiş olan öncü göçmen gruplar ile onları takip eden göçmenleri 

akrabalık, hemşerilik ya da arkadaşlık gibi sosyal ağlarla birbirine bağlayan 

kişilerarası bir ağ olarak tanımlanmaktadır. 

Katılımcıların Hatay’da yaşamaya alışma durumlarına dair edinilen bulgulara 

bakıldığında ortak kültürün olumlu etkisi görülmektedir. Katılımcı 6, Hatay’daki 

yaşama henüz tam olarak alışamasa da Hatay’da Arapça konuşulmasının şehre 

alışma sürecine olumlu etki ettiğini ifade etmiştir. Katılımcı 8 ise uzun süredir 

Türkiye’de yaşadığını, bu süreç içerisinde Türk vatandaşlarıyla uyum içerisinde 

yaşamaya alıştığını ifade etmiştir. Fakat Türkiye’ye gelen Suriyelilere yönelik ırk, 

dil, din ayrımı yapılmasının uyum sağlamayı zorlaştırdığını da belirtmiştir. 

 “Gün geçtikçe daha çok alışıyor, uyum sağlıyoruz. Hatay Suriye’ye yakın 

olduğu için kültürlerimiz birbirine benziyor. Fakat bazen Türkçe dilini iyi bilmemek, 

ırkçı yaklaşımlara maruz kalmak uyum sağlamamı zorlaştırıyor” (K - 5, Kadın). 

“Narlıca’ya geldikten sonra yavaş yavaş buradaki yaşantıya alışmaya 

başladık. Türkçe öğrendikten sonra ise Türk arkadaşlar edindik ve dostluk bağları 

kurduk” (K - 2, Erkek). 

Tüm katılımcıların verdikleri yanıtlara bakıldığında büyük çoğunluğunun 

Hatay’da yaşamaya alıştıkları görülmektedir. Bu alışma sürecinde yukarıda da ifade 

edildiği gibi kültürel ve dilsel yakınlık önemli bir etkiye sahiptir. Bununla beraber iki 

katılımcının ayrımcılık, ırkçılık gibi olumsuz durumlar gözlemledikleri ya da maruz 

kaldıkları görülmektedir. Münferit olarak hemen hemen birçok ülkede görülebilecek 

bu durum doğal olarak sosyal uyuma da zarar vermektedir. 

3.2.3. Katılımcıların Müziğe Yönelik Görüşleri 

Sorulara verilen yanıtlar incelendiğin katılımcıların neredeyse tamamının 

müzik dinleme pratiklerine sahip oldukları görülmektedir. Bazı katılımcı görüşlerine 

aşağıda yer verilmiştir. 

“Özellikle savaştan sonra ne zaman hüzünlü şarkılar dinlesem savaşta ölen 

şehitlerimiz veya çadırlarda yaşayan insanlar aklıma geliyor” (K - 8, Kadın). 



 

98  

“Bazen zor ve kötü zamanlarımda müzik benim dostum olur. Dile getirip 

söyleyemediklerimi müzikle anlatmaya çalışırım”  (K - 4, Erkek). 

“Müzik içimizdekileri, değerlerimizi, geçmiş yaşantılarımızı hatırlatır ve 

duygularımızı açıklamamızı sağlar” (K - 1, Kadın). 

Savaş gibi zorunlu nedenlerden ötürü yerinden edilmiş olan göçmenler, 

belirsiz bir geleceğe doğru ilerlemekte, bir anlamda arafta yaşamaktadırlar. Bu süreç 

içerisinde müzik göçmen için yas tutma, iyileşme veya yaşamı yeniden inşa sürecinin 

bir parçası olabilmektedir (Öğüt, 2015: 72). Katılımcı 8’in hüzünlü şarkılar dinlemesi 

bir nevi yaşadığı zor süreçle ilgilidir. Öğüt’ün Irak Keldani topluluğu üyelerinde de 

gözlemlediği bu eğilim göçmenin ayrılık, sıla ve vatan hasretini anlatan şarkı ve 

türküleri dinlemelerini anlaşılır kılmaktadır. Öyle ki Katılımcı 1’in “-Müzik geçmiş 

yaşantılarımızı hatırlatır” ifadesi, dinlediği müzik tercihlerinde eski yaşantıya olan 

özlemini açıklamaktadır. Katılımcı 4’ün “-Müzik söyleyemediklerimi anlatmamı 

sağlar” ifadesi, müziğin tanımı olan duygu ve düşüncelerin ifadesiyle ilgilidir. Bu 

bakımdan müzik; göçmen için, göç edilen yerde evi yeniden kurmaya, diğer 

göçmenlerle ilişkilenmeye, yaşanılan göç deneyimini dile döküp bu durum ile 

yüzleşme işlevine sahiptir (Öğüt, 2015: 76). 

3.2.4. Katılımcıların Suriye’deki Müzik Derslerine Yönelik Görüşleri 

Araştırmaya katılan Sureli göçmenlerin çoğunluğu Suriye’deki devlet 

okullarında müzik derslerinin yeteri kadar önemsenmediğini, derslerin düzenli 

işlenmediğini ifade etmişlerdir. Bununla beraber şehir merkezlerinde ve özel 

okullarda bu durumun biraz daha farklı olduğunu, müzik derslerinin daha fazla 

dikkate alındığını dile getirmişlerdir. Müzik derslerinde ağırlıklı olarak vatan, anne 

ve okul sevgisi temalı eserlerin ezberletildiğini ifade eden katılımcılar olmuştur. Bu 

konu hakkındaki bazı katılımcı görüşleri şu şekildedir: 

“Suriye’nin büyük çoğunluğunda müzik dersi önemsenmezdi” (K - 8, Kadın). 

“Suriye’de müzik dersleri nadiren işlenirdi” (K - 7, Erkek). 

“Suriye’deki okullarda müzik derslerine yeteri kadar önem verilmiyordu. 

Sadece büyük şehirler ve özel okullarda önem verilirdi” (K - 5, Kadın). 

“Beraber şarkılar ezberleyerek söylerdik. Temel şeyleri öğrenirdik” (K - 2, 

Erkek). 



 

99  

“Hocalarımızın ağzından şarkılar dinlemek beni mutlu ederdi. Onlardan 

dinleyip öğrenip ben de söylüyordum” (Katılımcı - 4, Erkek). 

3.2.5. Katılımcıların Müziğin Türkiye’ye Uyum Sağlama Sürecine Etkisine 

Dair Görüşleri ve Müzik Dinleme Tercihleri 

Saha araştırmasından elde edilen bilgilere göre müzikle ilgili değer yargıları 

kişiden kişiye değişmekle birlikte, ortak yaşama dair olumlu etki yapmaktadır. 

Suriyeli göçmenlerle yapılan mülakatlardan elde edilen bazı ifadeler şöyledir: 

“ Bence müzik Türkiye’ye alışmama katkı sağladı. Çünkü müzik, iki toplum 

için ortak bir değerdir” (K - 5, Kadın). 

“Yoğun çalıştığım için müzik dinlemeye pek vaktim olmuyor. O nedenle benim 

için müzik dinlemek Türkiye’ye alışmama katkı sağladı diyemem” (K – 6, Kadın). 

“Türk müzikleri çok güzel. Şarkıları anlayamasam da dinliyorum. Ayrıca 

Türkçe öğrenmeme de katkı sağlıyor” (K - 4, Erkek). 

“Müzik dinlemek Türkçemi geliştirdi” (K - 1, Kadın). 

Müzik toplumsal iletişimin ve bireyin toplumda var olma sürecinde kendini 

ifade etmesinin bir aracı olma niteliği taşımaktadır.  Bununla beraber 

toplumsallaşmayı, bireysel öğrenmeyi, bilinçlenmeyi sağlama işlevine sahiptir. 

Müzik aracılığıyla toplumsallaşmanın iç içe geçerek bireysel ve toplumsal var oluşun 

gerçekleşmesi söz konusudur (Türkmen, 2012: 244). Bu perspektiften hareketle 

katılımcıların verdikleri yanıtlara bakıldığında, katılımcıların çoğunluğunun müzik 

yoluyla göç ettikleri yerde toplumsal bir yakınlaşma yaşamaları son derece anlaşılır 

bir durumdur. Ayrıca katılımcıların yarısının müzik dinlemenin Türkçe 

öğrenmelerine olumlu etki yarattığı yönünde görüş bildirdikleri görülmektedir. Bu 

durum ise müziğin dil öğrenimine etkisi ile ilgilidir. Saraç’a göre bireyin dil 

becerisinin geliştirilmesi, ana dili ile müzik dilinin birbiriyle bağlantılı bir şekilde 

sürdürülmesiyle kalıcı hale gelir (Babaç ve Yıldız, 2018: 13). Katılımcıların 

dinlemekten keyif aldıkları Türkçe müzik türlerine yönelik yanıtlara bakıldığında 

daha eski ve daha çok duygusal şarkılar tercih ettikleri görülmektedir. Farklı Türkçe 

müzik türleri içerisinde (türkü, pop, rap) duygusal olanları tercih etmelerinin 

nedeninin yaşadıkları göç deneyiminden kaynaklı ortaya çıkan duygusal travmayla 

ilgi olduğu düşünülmektedir.  



 

100  

3.2.6. Göçmenlerin Farklı Kültürel Kodlara Sahip Bireylerle Birlikte Şarkı 

Söylemeye ve Bunun Yaratacağı Etkiye Yönelik Görüşleri 

Katılımcılardan farklı dil, din, ırk ve kültüre sahip bireylerle birlikte şarkı 

söylemeye yönelik görüşlerinin ortaya konması bu çalışmanın hedeflerindendir. Bu 

vesileyle müziğin birlikte yaşama kültürüne katkısına ve bireyler arasındaki iletişime 

etkisine yönelik görüşleri değerlendirilmiştir. Konuyla ilgili Suriyeli göçmenlerin 

düşünceleri şöyledir: 

“Müzik toplumlar için ortak bir şeydir. Sesimin güzel olduğuna inansam 

söylerdi. Çünkü farklı dile ve kültüre sahip olan insanlar şarkı söylemek bana göre 

güzel bir şey” (K - 5, Kadın). 

“Birlikte şarkı söylemek bence toplumları birbirine yakınlaştırır. Farklı 

kültürel özelliklere sahip insanlarla şarkı söylemeye gelince de neden olmasın… 

Sonuçta toplumlar arasındaki bozulmalara engel olur” (K - 7, Erkek). 

“Bence birlikte şarkı söylemek insanları birleştiren bir unsurdur. Farklı 

kültürden insanlarla şarkı söylemeyi çok isterim. Topluca şarkı söylemek çok güzel 

bir şey” (K -8, Erkek). 

“Evet. Topluca söylenen şarkılarımızdan çok var. Farklı dil, din, ırk ve 

kültüre sahip insanlarla birlikte şarkı söylemek isterdim tabi. Çünkü toplumun 

arasındaki uyumu sağlar” (K - 6, Kadın). 

Mülakat sorularına verilen bazı yanıtlara yukarıda yer verilmiştir. Genel 

katılımcı görüşleri değerlendirildiğinde katılımcıların tamamının müziğin insanlar 

için birleştirici bir unsur olduğuna yönelik görüş bildirdikleri gözlemlenmektedir. 

Farklı dil, din, ırk ve kültürden insanlarla şarkı söylemeye yönelik görüşleri 

sorulduğunda benzer şekilde tamamının olumlu bir görüş içerisinde oldukları 

görülmüştür. Müziğin bireyler arası iletişime etkisine yönelik yöneltilen soruya 

verilen yanıtlar da öncekilerle paralellik göstermektedir. 

Umutlarıyla beraber kültürlerini ve müziklerini de heybelerine koyup yola 

düşen göçmenler, kimliklerini yaşatabilmek için müziklerine daha sıkı sıkıya 

sarılırlar. Çoğunluğa kendi kültürü görünmez gelirken göç eden azınlığın kendi 

kültürüyle daha güçlü bağlar kurma refleksi asimilasyon endişesiyle ilgilidir. Suriyeli 

sığınmacıların kültürel farklılıklara sahip bireylerle şarkı söylemeye dair görüşleri bu 



 

101  

bağlamda değerlendirildiğinde, bu şarkı söyleme aktivitesi içerisinde kendi kültürel 

örneklerinin icrasını bekleyecekleri düşünülmelidir. Bu durum Antakya Medeniyetler 

Korosu özelinde değerlendirildiğinde, koronun repertuar çeşitliği içerinde çok dilli 

eserlere yer verilmesi, koristlerin kendi kültürel örneklerini icra etmesi, hem koro içi 

iletişimi güçlendirmekte hem de kültürel yakınlaşma sağlamaktadır. Müziğin kimlik 

sembolü olarak kullanımında diğer müzikal unsurların ikinci planda kaldığını 

savunmaktadır. Öyle ki kültürel kimlikleri ön plana çıkarma amacı güden bir 

repertuarın içerisinde, kimliğin altını çizen ilahilerin, şarkıların, melodilerin, 

ritimlerin, enstrümanların ve dansların varlığı yeterli olmakta, müzikal realizasyon 

ise geri planda kalmaktadır (Çakmak, 2018: 126).



 

 

 

SONUÇ VE TARTIŞMA 

Tarihin her döneminde savaşlar, ekonomik nedenler, coğrafi koşulların 

elverişsizliği, doğal afetler gibi nedenlerden ötürü toplu göçler yaşanmıştır. 

Günümüzde de devam eden bu insan hareketliliği birçok sorunu da beraberinde 

getirmektedir. Daha eski zamanlarda yaşanan göçlere kıyasla günümüzde gelişen 

insan hakları ve kitle iletişim araçlarındaki gelişmeler, bu sorunların Dünya’da daha 

görünür olmasını mümkün kılmıştır. Göç ile ortaya çıkan en önemli sorunların 

başında ise bütünleşme gelmektedir. Birbirleriyle ilişkili iki fenomen olarak 

nitelendirebileceğimiz göç ve bütünleşme, sebep ve sonuca dayalı bir nedensellikle 

birbirine bağlıdırlar. Öyle ki göç sebep iken bütünleştirme sonuç olmaktadır. 

Bütünleştirme, göçmenin göç ettiği ülkeye alışması, toplumun tüm unsurlarıyla bağ 

kurması ve kendini değerli hissedip sağlıklı sosyal ilişkiler sürdürebilmesi sürecini 

ifade eder. Bir nevi göçmen ile göç ettiği yerde yaşayan insanlar ve tüm sosyal, 

siyasi ve ekonomik mekanizmalarla karşılıklı sosyal kabulü ortaya koyar.  

Günümüzde göç alan birçok ülke göçmenlerin uyumuna yönelik eğitsel, 

sosyal, siyasi ve hukuki düzenlemeler yapmaktadır. Eğitim sistemi içerisinde 

göçmenlerin müzik yoluyla uyum süreçlerine yönelik çeşitli düzenlemeler yapıldığı 

da görülmektedir. Müziğin farklı kimliklere sahip bireyleri birbirine yakınlaştırma 

işlevine sahip olması ise bu düzenlemeyi anlamlı kılmaktadır. Göçmenlerin toplumla 

iç içe geçerek kendilerini o topluma ait hissetmeleri ancak onların kültürünü tanımak, 

kabul etmek ve yaşatabilmelerini sağlamakla mümkün olabilecektir. 

Göç deneyimi yaşayan Suriyeli yetişkinlerle yapılan görüşmelerde, 

katılımcıların büyük bölümünün göç öncesi yaşantıya özlem duydukları sonucuna 

ulaşılmıştır. Ayrıca katılımcıların Narlıca Mahallesi’ne yerleşme davranışlarında 

ortak kültür eksenli bir tercihte bulundukları sonucuna ulaşılmıştır. 

Anket katılımcılarının önemli bir bölümü, müziğin birleştirici ve uzlaştırıcı 

bir etkiye sahip olduğunu ifade etmiştir. Suriyeli yetişkinlerle yapılan görüşmenin 

sonucunda da benzer şekilde müziğin ortak bir değer olarak benimsendiği, aidiyet 

hissetmeye katkı sağladığı görülmüştür. Hatay özelinde Antakya Medeniyetler 

Korosu, bu görüşün anlaşılır kılınması için doğru bir örnek olacaktır. 

Araştırmanın odağındaki her iki grup, müziğin önemli bir iletişim kurma 

aracı olduğunu ifade etmiştir. Bununla beraber müziğin birey-toplum 



 

103  

yakınlaşmasında önemli bir role sahip olduğu gene katılımcılar tarafından ortaya 

konmuştur.  

Suriyeli öğrencilerin okula uyum sağlama, bütünleşme sürecinde müziğin 

önemli bir etkisi oldu, gene bu çalışmayla orta konmuştur. Ayrıca Suriyeli 

öğrencilerin diğer derslere ilgi göstermelerinde de müzik derslerinin önemli bir 

etkisinin olduğu ortaya çıkmıştır. Gene çevreyle olan bağların kuvvetlenmesinde, 

sınıf içi etkileşimlerinde, okul etkinliklerine katılımlarında müzik derslerinin önemli 

bir etkisinin olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Suriyeli öğrencilerin okullarındaki müzik öğretmenlerinden içerik 

bağlamında beklentilerinin olduğu görülmektedir. Öğrencilerin, müzik derslerinde 

Arapça şarkı öğrenme beklentileri ortaya çıkmıştır. Bu durum ise çok kültürlü müzik 

öğretmenlerine yönelik bir beklentiyi ifade etmektedir. Müzik öğretmenlerinin 

yetiştirilme sürecinde ve sonrasında yaşayacakları kültürler arası müzik deneyimi, 

çok kültürlü müzik eğitimine yönelik olumlu bir tutum geliştirmelerini sağlayacaktır. 

Ayrıca katılımcıların bir orkestrada yer alma beklentisine sahip olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. Grup içi ve grup dışı etkileşim gerektiren bu beklenti, Suriyeli 

çocukların iletişim becerilerini de güçlendirerek toplumla bütünleşmelerini 

sağlayacaktır. Öte yandan Suriyelilerin kendi yerel çalgılarını tanımak istedikleri 

sonucu ortaya çıkmıştır. Bu durum ise köken kültürü tanıma, yaşama ve aktarma 

refleksiyle yakından ilgilidir. 

Katılımcıların müziğe yönelik genel görüşlerine bakıldığında yapılan mülakat 

çalışmasında yetişkinlerin yeni yaşamlarını inşa etme, yas tutma ve iyileşme 

sürecinde müziği önemli bir manevi destek olarak gördükleri sonucuna varılmıştır. 

Onlar için müzik; dile gelmeyen sözlerin, serzenişlerin, sessiz çığlıkların karşılığıdır. 

Suriyeli öğrencilerle yapılan anket çalışmasında ankete katılan öğrencilerin müzik 

dersleri özelinde müziğin bireysel gelişimleri üzerinde olumlu etkisi olduğuna 

yönelik bir görüş bildirdikleri anlaşılmıştır. Katılımcıların çoğu özgüvenlerinin 

gelişmesinde, kendini ifade etmede müzik derslerinin etkili olduğunu ifade 

etmişlerdir. Bu verilerden hareketle hem Suriyeli yetişkinlerin hem de Suriyeli 

öğrencilerin büyük çoğunluğunun müziğe yönelik olumlu bir görüşe sahip oldukları 

sonucuna ulaşılmıştır. 



 

104  

Suriyeli göçmenlerin farklı dil, din, ırk ve kültüre sahip bireylerle müzikal 

etkileşime girme, birlikte şarkı söylemeye yönelik görüşlerine bakıldığında hem 

anket hem de mülakat sonuçlarının paralellik gösterdiği görülmektedir. Bu durum ise 

müziğin birlikte yaşama kültürüne olan katkısıyla ilgilidir. Öyle ki göçmenin yeni 

yaşantısını inşa etme sürecinde bu kültürel yakınlaşma içerisine girmesi, onun uyum 

sürecini de olumlu yönde etkileyecektir. Okullarda eğitim gören Suriyeli göçmen 

çocuklar açısından bu durum hem okula alışma sürecini kolaylaştırmış, hem de 

kendisine yönelik oluşan kalıp yargıların kırılmasını sağlamıştır. Öğrencilerin farklı 

dillerde şarkı söylemeye yönelik görüşlerine bakıldığında büyük çoğunluğun pozitif 

bir görüşe sahip olduğu görülmektedir. Özetle her iki odak grubun, farklı kültürel 

kodlara sahip bireylerle müzikal paylaşım konusunda yüksek bir motivasyona sahip 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Müziğin Türkçe öğrenme sürecine etkisine dair elde edilen bulgulara 

bakıldığında, araştırmanın odağında yer alan her iki grubun da müzik ve dil öğrenme 

konusunda birbirine yakın görüşe sahip oldukları görülmüştür. Hem mülakata katılan 

yetişkinler hem de ankete katılan öğrenciler, müzik dinlemenin ve müzik derslerinin 

Türkçe öğrenmelerine katkı sağladığını ifade etmişlerdir. Müziğin dil gelişimine 

etkisine dair yapılan çalışmalara bakıldığında, müzik ve dil öğrenme arasında 

doğrusal bir ilişkinin bulunduğu bu çalışmayla bir kez daha ortaya konmuştur. 

Özellikle göçmenlerin müzik kültürlerinden seçilen örneklerin Türkçe 

uyarlamalarının kullanılması ya da öğretmen tarafından Türkçe sözler yazılarak 

müzik derslerinde toplu şekilde seslendirilmesi önemlidir. Bu durum hem 

göçmenlerin aidiyet hissetmesine katkı sağlayacak, hem de göçmenlerin dil 

öğrenimini olumlu yönde etkileyecektir. 

Bu araştırmadan elde edilen bulgulardan yola çıkılarak, müziğin göçmenin 

göç ettiği mekânla bütünleşme sürecinde önemli bir işleve sahip olduğu sonucuna 

varılmıştır. Öyle ki bütünleşme nosyonu, içerisinde karşılıklı bir etkileşimi 

barındırmaktadır. Gerekli olan bu etkileşimin ise müzik yoluyla sağlanması, müziğin 

ortak bir payda yaratma, kültürel ve sosyal etkileşim sağlama gibi işlevleri 

düşünüldüğünde oldukça anlamlı olmaktadır.    

 

 



 

 

 

BİBLİYOGRAFYA 

Akbulut, E. (Ed.) (2018). Ortaöğretim Müzik Dersi 10. Sınıf Öğretmen Kılavız 

Kitabı. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Alpagut, U., ve Tecimer, Ö. (2017). Mülteci çocukların eğitiminde müzik eğitiminin 

rolü. http://www.sanattanyansimalar.com/multeci-cocuklarin-egitiminde-

muzik-egitiminin-rolu/3423/ 

Anık, H. (2019). Göç ve Din İlişkisi: Konya Ereğli Örneği. Yüksek lisans Tezi, 

Ankara Üniversitesi. 

Ayvazoğlu, B. (1992). İslam Estetiği, İstanbul: Ağaç Yayıncılık. 

Babaç, E. E., ve Yıldız, G. (2018). Dil gelişiminde müziğin yeri. E-Journal of New 

World Sciences Academy, 13(3), 10-22. 

 Barkın, E. (2014). 1951 Tarihli Mülteciliğin Önlenmesi Sözleşmesi. Ankara Barosu 

Dergisi, 1, 333-360. 

Başeymez, F. (2009). Çok Kültürlülük Açısından Hatay; Sosyolojik Bir Yaklaşım. 

Selçuk Üniversitesi, Konya. 

Bay, E., Demir, S., ve Mert, O. (2015). Kültürler arası eğitim bağlamında Türk 

dünyası vatandaşlığı ders programı geliştirilmesi projesi. International 

Journal of Turkish Literature Culture Education, 4(1), 86-97. 

Cengiz, D. (2020). Antakya'daki Suriyeli Mültecilerin Mekansal 

Toplanması/Ayrışması: Örüntüler, Süreçler ve Sonuçlar. Ankara Üniversitesi, 

Ankara. 

Ceylan, Y. (2016). Çokkültürlülük Avrupa modelleri (Almanya örneği). Journal of 

International Social Research, 9(43), 1207-1215. 

Cırık, İ. (2008). Çok kültürlü eğitim ve yansımaları. Hacettepe Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 34(34), 27-40. 

Coşkun, H. (2016). Kültürlerarası Eğitim: Türkiye ve Almanya. Ankara: Konrad-

Adenauer-Stiftung. 

Çakmak, S. (2018). Van ilinde çoklu kimliğin müzik kültürü topluluklarına 

yansıması. İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat Dergisi, 4(1), 121-131. 

Çakmak, S. (2019). Diyarbakır’da kültürel müzik çeşitliliği ve geleneksel halk 

müziğine tesirleri. Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 

(44), 153-170. 

Demir, G. (2016). Halk kütüphanesi hizmetlerinde çok-kültürlülük ve gelişmiş 

http://www.sanattanyansimalar.com/multeci-cocuklarin-egitiminde-muzik-egitiminin-rolu/3423/
http://www.sanattanyansimalar.com/multeci-cocuklarin-egitiminde-muzik-egitiminin-rolu/3423/


 

106  

uygulama örnekleri. Eğitim Bilim Toplum Dergisi, 14(54), 106-133. 

Demir, M. (2019). Bu şarkılar benim vatanım. https://perspektif.eu/2019/05/31/bu-

sarkilar-benim-vatanim/ 

Duman, T. (2019). Toplumsal uyum için eğitimin önemi: Türkiye’deki Suriyeliler 

örneği. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi. (41), 343-368. 

https://doi.org/10.21497/sefad.586638 

Erdoğan, M. M. (2015). Türkiye’deki Suriyeliler: Toplumsal Kabul ve Uyum. 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Erdoğan, M. M. (2020). Suriyeliler Barometresi 2019: Suriyelilerle Uyum İçinde 

Yaşamın Çerçevesi. Ankara: Orion Kitabevi. 

Ezgi, T. ve Işık, M. “Öteki” ve göç olguları ekseninde çokkültürlülük. 

https://www.academia.edu/9919260/_%C3%96teki_ve_G%C3%B6%C3%A7

_Olgular%C4%B1_Ekseninde_%C3%87OKK%C3%9CLT%C3%9CRL%C3

%9CL%C3%9CK, checked on 10/15/2020 

Gencer, T. E. (2017). Göç ve eğitim ilişkisi üzerine bir değerlendirme: Suriyeli 

çocukların eğitim gereksinimi ve okullaşma süreçlerinde karşılaştıkları 

güçlükler. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 10(54), 838-851. 

https://doi.org/10.17719/jisr.20175434652 

Girgin, F. (2017). Sanatta göç teması. International Journal of Social And 

Humanities Sciences, 1(1), 54-75. 

Günay, E. (2006). Müzik Sosyolojisi,  İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Güven, U. Z. (2018). Müzik kültürleri incelemelerinde “öteki” kavramı üzerine 

sosyolojik ve antropolojik yaklaşımlar. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 

Dergisi, 38(1), 67-88. 

http://mufredat.meb.gov.tr/Dosyalar/2018129173048695-1-

8%20M%C3%BCzik%20%C3%96%C4%9Fretim%20Program%C4%B1%2

020180123.pdf 

https://sozluk.gov.tr 

https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638 

https://www.tbmm.gov.tr/komisyon/insanhaklari/pdf01/203-208.pdf 

İstanbul Barosu İnsan Hakları Merkezi. (2004). Türk Mülteci Hukuku ve 

Uygulamadaki Gelişmeler, İstanbul. 

Kahyaoglu, Y. (2010). Eğitim ve müzik sosyolojisi. Sanat Dergisi. (13), 147-152. 

Kalaycı, İ. (2016). Savaşın mazlum ve mağdurları: Hatay’daki Suriyeli çocuklar. 

https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638


 

107  

Geçmişten Günümüze Şehir ve Çocuk, II, (Ed.: Osman Köse), Samsun: Canik 

Belediyesi Yay., ss. 1007-1018. 

Kalaycı, İ. (2018). Ortadoğu'dan Türkiye’ye Yapılan Göçler 1923-2000. Mauritis: 

Lambert Academic Publishing. 

Kalyoncu, N. (2014). Almanya’da interkültürel müzik eğitiminin tarihsel gelişimi ve 

bu süreçte türk müzik kültürünün yeri (Historical development of intercultural 

music education in Germany and the place of Turkish music culture in this 

process). TAYF Müzik Araştırma Dergisi, (1), 69-75. 

Kanık, C. (2017). Türkiyeli göçmenler, çok kültürlülük ve kültürlerarasılık (Almanya 

örneği). Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4(2), 141-154. 

Kaştan, Y. (2015). Türkiye’de göç yaşamış çocukların eğitim sürecinde karşılaşılan 

problemler. Uluslararası Sosyal ve Eğitim Bilimleri Dergisi, 2(4), 217-229. 

Kocaarslan, B. (2009). Genel Müzik Eğitimi Alan İlköğretim Öğrencilerinin Müzik 

Dersine İlişkin Tutum, Müzikal Özgüven ve Motivasyon Düzeylerinin 

Karşılaştırılması. Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi. 

Köksoy, A. (2009). Müzik Psikolojisi Üzerine Bir Araştırma (Müziğin 

Duygulanımlar Üzerindeki Etkileri). Karadeniz Teknik Üniversitesi. Trabzon. 

Küçük, S. (2011). Kültürlerarası öğrenme üzerine bir kavram-model denemesi ve 

Türkçe ders kitapları. Türklük Bilimi Araştırmaları. (29), 227-260 

Küçükaydın, M. A. (2014). Çok kültürlülüğün medya, edebiyat, oyun ve müziğe 

yansımaları. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 7(34), 583-593. 

Küçükyıldız, Y. (2018). Sanat Tarihi 1, Ankara: MEB Hayat Boyu Öğrenme Genel 

Müdürlüğü Yayınları. 

Nayir, F., & Sarıdaş, G. (2020). Çokkültürlü eğitim, kültürlerarası eğitim ve kültürel 

değerlere duyarlı eğitime ilişkin kavramsal bir inceleme. Journal of 

International Social Research, 13(70), 769-779. 

Öğüt, E. H. (2015). Müzik göçmenin ne işine yarar? Birikim Aylık Sosyalist Kültür 

Dergisi. (320), 72-76. 

Öğüt, E. H. (2019). Etnomüzikoloji literatüründe geçici göç çalışmaları. İçinde: 

Şehvar Beşiroğlu’ya Armağan, N. S. Turan (Ed.), İstanbul: Pan, ss. 127-135. 

Öğüt, E. H. (2019). Etnomüzikolojik göç çalışmalarının etiği ve politikası: 

Özdüşümsel bir değerlendirme. Uluslararası Müzik ve Bilimler Sempozyumu 

Bildirileri, ss. 533-541. 

Öğüt, E. H. (2019). Göç, kültürel bellek ve müzik: Geçici ve yeni gelen göçmen 



 

108  

topluluklar örneği. X. Uluslararası Hisarlı Ahmet Sempozyumu, 25-27 Nisan 

2019-Kütahya,  (Ed.) Çağhan Adar, Kütahya: Kütahya Güzel Sanatlar 

Derneği & Afyon Kocatepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, ss. 136-141. 

Öner, F. K. (2016). Göç üzerine yazın ve kültür incelemeleri. Çağdaş Türk Sanatında 

Göç Teması: Ramiz Aydın Örneği, (Edl.), Ali Tilbe ve Sonel Bosnalı, 

London: Transnational Press, ss. 41-54. 

Özcan, A. S. (2008). Çokkültürlülük Bağlamında Türkiye’deki Suriyeli 

Sığınmacıların Eğitim Sorunu. Sakarya Üniversitesi, Sakarya. 

Özcan, A. S. (2018). Çokkültürlülük bağlamında Türkiye’nin Suriyeli öğrencilere 

yönelik eğitim politikası. PESA Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

4(1), 17-29. 

Özgür, B. (2017). Müzikle çoğalmak: Suriyeli Kadınlar Korosu. 

https://www.gazeteduvar.com.tr/kultur-sanat/2017/03/12/muzikle-cogalmak-

suriyeli-kadinlar-korosu 

 Paksoy, H. M. (Ed.) (2016). Ortadoğu'daki Çatışmalar Bağlamında Göç Sorunu. 

Ankara: Efil Yayınevi. 

 Perrucoud, R. ve Redpath-Cross, J. (2013). Göç Terimleri Sözlüğü, Uluslararası Göç 

Örgütü. 

Sirkeci, İ., ve Yaylacı, F. G. (2019). Küresel hareketlilik çağında göç kuramları ve 

temel kavramlar. Kuramsal ve Uygulama Boyutları ile Türkiye’de Sığınmacı, 

Ankara: Mülteci ve Göçmenlerle Sosyal Hizmetler, ss. 15-39. 

Şahin, N. (2017). Göç bağlamında müzik ve kimlik ilişkisi: Türk-Alman genç 

kadınlar örneği. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 38 (1), 179-197. 

Şişman, Ö. A. ve Dönmez, B. M. (2017). Müzik eğitiminde yeni yaklaşımlar: 

hümanist felsefenin müzik eğitimi açısından önemi. Uluslararasi Kıbrıs 

Universitesi Fen-Edebiyat Fakultesi, 23(92), 235-252.  

Taştan, C. ve Çelik, Z. (2017). Türkiye’de Suriyeli çocukların eğitimi: güçlükler ve 

öneriler. Eğitim-Bir-Sen Stratejik Araştırmalar Merkezi (EBSAM), 78 (15), 1-

96. 

Tekin, U. ve Yükseker, D. (2017). Göç ve eğitim: Türkiye’de ve Almanya’da aile dili 

okul dilinden farklı olan çocukların okullaşması çalıştay sonuç raporu. 

Anadolu Kültür-Heinrich Böll Stuftung Türkiye Temsilciliği, ss. 1-17. 

Topçubaşı, T. (2016). Türkiye'de ve dünyada kültürlerarası eğitim (Intercultural 

education in Turkey and The World). IJETSAR (International Journal of 



 

109  

Education Technology and Scientific Researches), (1), 34-45. 

Tufan, Koçak, Z. (Ed.) (2019). Göç ve Eğitim (Ortadoğu'da Akademik Mirası 

Koruma Projesi). Ankara: YÖK. 

Türkmen, E. F. (2012). Kültürlerarası ilişkilerde müziğin rolü ve önemi Karol 

Szymanowski’de Anadolu izleri. Qualitative Studies, 7(2), 1-13. 

Türkmen, U. (Ed.) (2012). Sosyolojide müzik, müzikte sosyoloji. 3. Uluslararası 

Hisarlı Ahmet Sempozyumu. Kütahya: Kütahya Güzel Sanatlar Derneği. 

Uçan, A. (1996). İnsan ve Müzik İnsan ve Sanat Eğitimi: Temel Kavramlar-İlkeler-

Yaklaşımlar ve Türkiye’de Cumhuriyetin İlk Yetmiş Yılındaki Durum, 2. 

Baskı, Ankara: Müzik Ansiklopedisi Yayınları. 

Uzman, N. (2016). Türkiye’nin sınır güvenliği açısından Suriyeli sığınmacılar 

meselesi. 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum, 5(15): 135-157. 

Volkan, V. D. (2017). Göçmenler ve Mülteciler, Travma, Sürekli Yas, Önyargı ve 

Sinir Psikolojisi, Ankara: Pusula Yayınevi. 

Yanık, C. (2013). Etnisite, kimlik ve milliyetçilik kavramlarının sosyolojik analizi. 

Kaygı: Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi. (20), 

225-237. 

Yaşın, F. (2014). Yrd. Doç. Dr. Mert Karabey ile müzik ve psikoloji üzerine. Nesne 

Psikoloji Dergisi. 2 (3), 39-46. 

Yıldız, F. (2018). Suriyeli Sığınmacı Çocukların Eğitim Sorunları ve Entegrasyon 

Süreçleri: Mersin Örneği. Marmara Üniversitesi, İstanbul. 

Yılmaz, A. (2014). Uluslararası göç: çeşitleri, nedenleri ve etkileri. International 

Periodical for The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 

9(2), 1686-1705. 

Yücel, H. (2019, May 30). “Gurbette” müzik yaşamı. 

https://perspektif.eu/2019/05/30/gurbette-muzik-yasami/ 

Zorel, F. İ. (2014). Kültürlerarası Eğitim: İnsan Kaynaklarının Kültürlerarası 

İletişim Alanında Geliştirilmesi. Konya: Eğitim Yayınevi.



 

110  

 

DİZİN 

A 

AFAD,, 20 

Almanya, 20, 41, 42, 45, 46, 47, 48, 56, 71, 96, 

112, 114, 116 

Altınözü, 19, 20 

Amerika Birleşik Devletleri, xii, 32, 43 

Antakya, ii, 2, 17, 18, 20, 37, 77, 106, 112, 133 

Arap Baharı, 5 

Arapça, v, 2, 3, 4, 24, 26, 27, 29, 40, 64, 88, 89, 95, 

102, 109 

B 

Birleşmiş Milletler, xii, 1, 10, 12, 26 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği, 

xii, 1 

BMMYK, xii, 1, 5, 16, 25 

Büyük İskender, 18 

C 

Cenevre Sözleşmesi, 9, 12, 16 

Cumhuriyet, iii, 41, 53 

D 

Diaspora, 58 

Döngüsellik, 61 

düşünümsellik, 58 

E 

Bütünleştirme, 4, v, 68, 69, 70, 108, 116, 119, 123 

Etnik, 52, 55, 62 

Etnomüzikoloji, v, viii, 55, 58, 88, 114 

G 

Geçici Eğitim Merkezleri, 1, 25 

GİGM, xii, 6, 8, 13, 19 

Göç, iii, iv, v, viii, xii, 6, 9, 10, 11, 12, 15, 16, 31, 

32, 36, 38, 39, 42, 48, 52, 61, 68, 108, 112, 113, 

115, 116 

Göç İdaresi Genel Müdürlüğü, xii, 6 

Göç kavramı, 9 

Güneybatı Asya, 18 

H 

Hatay, 1, 3, 4, ii, iii, iv, vi, viii, x, 1, 2, 17, 18, 19, 

20, 21, 24, 37, 70, 101, 102, 103, 108, 112, 114, 

119, 123, 124, 133 

Hatay Meclisi, 18 

I 

II. Dünya, 13, 41, 57 

K 

Kültürlerarasılık, 43 

M 

Marşlar, 96 

MEB, xii, 23, 25, 26, 27, 28, 50, 51, 53, 87, 96, 

114, 133 

Meşk, 38, 42 

Milli Eğitim Bakanlığı, xii, 22, 25, 27, 112 

Mülteci, 10, 11, 14, 55, 96, 112, 113, 115 

Müzik, v, viii, x, xi, 30, 36, 40, 41, 42, 45, 48, 49, 

51, 52, 53, 54, 55, 59, 60, 66, 76, 78, 79, 80, 81, 

83, 84, 85, 86, 87, 88, 89, 90, 93, 94, 95, 96, 97, 

98, 99, 103, 104, 105, 106, 110, 112, 113, 114, 

115, 116, 120, 121, 122, 123, 124, 133 

N 

Narlıca, 4, ii, iii, iv, v, 1, 2, 100, 101, 102, 103, 108, 

133 

Narlıca Mahallesi, 4, ii, iv, v, viii, 1, 2, 72, 73, 100, 

101, 102, 108, 119, 123, 124 

O 

Ortadoğu, 18, 114, 115, 116 

Ö 

özdüşünümsellik, 58 

P 

Paleolitik, 17 

PICTES, xii, 1, 28, 29 

S 

Sığınmacı, x, 11, 12, 20, 115, 116 

Suriye, ii, iv, viii, xi, xii, 1, 2, 3, 5, 6, 8, 9, 15, 17, 

18, 19, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 33, 34, 35, 62, 

64, 73, 94, 95, 96, 100, 101, 103, 104, 123, 124 

Suriye Arap Cumhuriyeti, 1, 5 

Süryani, 38 



 

111  

Ş 

şeyleştirme,, 59 

T 

travmatik, 31, 60, 61, 62, 63 

Tunus, 5 

Türk Halk Müziği, 46 

Türkiye, iv, xii, 1, 2, 3, 6, 8, 9, 11, 13, 14, 16, 17, 

18, 19, 21, 22, 23, 24, 25, 27, 28, 35, 40, 53, 62, 

78, 81, 101, 102, 104, 105, 112, 113, 114, 115, 

116 

U 

Uluslararası Koruma Kanunu, xiii, 13 

Uluşaşırılık kavramı, 59 

UNICEF, xii, 20, 26 

 

 

 



 

112  

 

EKLER 

Ek-1: Anket Soruları 

 

ANKET FORMU ( تمارة إستبيانإس ) 

 

Bu görüşme formu Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde 

yürütülmekte olan “Müziğin Göçmenlerin Bütünleşme Sürecindeki Katkıları: 

Hatay Narlıca Mahallesi Örneği” başlıklı yüksek lisans tez çalışması için 

yapılmaktadır. Sizlerden edinilecek bilgiler tamamen bilimsel amaçlı kullanılacak 

olup, kişisel bilgileriniz hiçbir şekilde paylaşılmayacaktır. Katkılarınız bizim için 

önemlidir. Şimdiden değerli katkılarınızdan dolayı teşekkür ederiz. (Lütfen sizin için 

uygun olan seçeneği işaretleyiniz) 

 

هذه الدراسة ، التي أطلب منكم المشاركة فيها ، عبارة عن رسالة ماجستير بعنوان "تأثير الموسيقى على عملية 

 التكيف لدى المهاجرين: حالة

الهجرة بجامعة هاتاي مصطفى كمال. من أجل المشاركة في ناراللجا في هاتاي" ، والتي تتم في قسم دراسات 

 الدراسة ، يجب أن يكون لديك على

الأقل تعليم ثانوي في سوريا. هذا هو الغرض من العيش في تركيا ، فالمهاجرون السوريون في طور العمل على 

 التكيف مع المدرسة والمشاركة

اد بعض الأسئلة لك. تقع على عاتقك مسؤولية كتابة في المجتمع هو فحص الموسيقى الخاصة. لقد قمنا بإعد

 إجابات على هذه الأسئلة باللغة التركية

أو العربية وإرسالها إلى معلمنا أيدين أتيس ، والذي سيكون أيضًا في مجموعةالتي أنشأناها. يمكنك كتابتها على 

 ورقة فارغة ورمي

مبيوتر. من المهم ملء جميع المعلومات في نموذج الصور ، سواء كنت تريد ذلك على الهاتف المحمول أو الك

 المقابلة. نحن نهتم بمشاركتك. شكرا

    لدعمك

 )من فضلك دعونا نجاوب على الأسئله بوضع اشاره(

 

    Doç. Dr. İsa KALAYCI                             Öğrt. Aydın ATEŞ 

Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi    Narlıca Anadolu Lisesi 

            (Tez Danışmanı)                             (YL Öğrencisi)  

 



 

113  

 

 

KİŞİSEL BİLGİLER (معلومات شخصية) 

 

1. Cinsiyetiniz (الجنس)?      Kadın (امرأة)         Erkek (رجل)            Diğer (غير ذلك) 

2. Yaşınız(العمر)?   .......................... 

3. Öğrenim Durumunuz(الوضع التعليمي)?       İlkokul(ابتدائي)          Ortaokul( مدرسه

 (ثانويه)Lise     (موسطه

4. Doğum Yeriniz(مكانالولاده )?  ………………. 

 

 

S
o

ru
 N

o
 

 

 

Lütfen aşağıdaki sorulara katılım düzeyinizi X işaretiyle belirtiniz 

ضلك دعونا نجاوب على الأسئله بوضع اشارهمن ف  

K
at

ıl
ıy

o
ru

m
 

ق
اف
مو

ا 
 أن

K
at

ıl
m

ıy
o

ru
m

 

ق
اف
او

لا 
ا 
ان
 

K
ar

ar
sı

zı
m

 

دد
ر
مت

ا 
أن
 

 

1 
Müziğin insanlar için birleştirici bir unsur olduğunu düşünüyorum 

 أعتقد أن الموسيقى هي عنصر موحد للناس

   

2 
Müziğin farklı kültürden insanlara yönelik oluşan ön yargıları kırdığını 

düşünürüm  أعتقد ان الموسيقى تكسر الأحكام المسبقه ضد الناس من ثقافات مختلف . 

   

3 

Müziğin farklı kültürden insanların birlikte yaşamalarına katkı 

sağladığını düşünüyorum. 

ت مختلفهأعتقد أن الموسيقى تساهم في تعايش الناس من ثقافا  

   

4 

Müziğin yeni bir kültüre uyum sağlamada etkili olduğunu 

düşünüyorum. 

 أعتقد أن الموسيقى فعاله في التكيف مع ثقافه جديده

   

5 
Müzik dersleri sayesine Türkiye’ye daha çabuk alıştım. 

 دروس الموسيقى تعودت عليها بشكل اسرع في تركيا

   

6 
Müzik dersleri Türkçe öğrenmeme katkı sağlıyor. 

 .دروس الموسيقى تساعدني على تعلم اللغه التركيه

   

7 
Müzik dersleri sayesinde okula daha çabuk alıştım. 

 تعودت على المدرسه بسرعه اكبر بفضل دروس الموسيقى

   

8 
Müzik dersi çevremle daha uyumlu bir birey olmama katkı sağlıyor. 

 درس الموسيقى يجعلني أكثر توافقا مع بيئتي

   

9 
Müzik dersleri diğer derslere olan ilgimin artmasına katkı sağlıyor . 

 دروس الموسيقى تساهم في اهتمامي باالدروس الأخرى

   



 

114  

 

 

 

S
o

ru
 N

o
 

 

 

Lütfen aşağıdaki sorulara katılım düzeyinizi X işaretiyle 

belirtiniz 

H
er

 z
am

an
 

ما
دائ

 

Ç
o
ğ
u

 z
am

an
 

ب ا
غال

 

K
ar

ar
sı

zı
m

 

دد
ر
مت

ا 
 أن

N
ad

ir
en

 

را
اد

 ن

H
iç

b
ir

 z
am

an
 

دا
 اب

1 
Müzik dersleri bana kendimi iyi hissettiriyor. 

يدهدروس الموسيقى تجعلني أشعر أنني بحاله ج  . 

     

2 

Müzik dersleri kendimi daha iyi ifade etmeme katkı 

sağlıyor. 

 تساعدني دروس الموسيقى في التعبير عن نفسي بشكل أفضل

     

3 
Müzik dersleri özgüvenimi arttırmama katkı sağlıyor. 

 تساعدني دروس الموسيقى في زياده ثقتي بنفسي

     

4 

Müzik derslerinin sınıf arkadaşlarımla bağlarımı 

kuvvetlendirdiğini düşünüyorum.   اعتقد أن دروس الموسيقى

 .تقوي روابطي مع زملائي في الفصل

     

5 

Müzik dersleri görmeden önce yaşadığım yerdeki 

insanlarla iletişim kurmakta zorlanırdım.   قبل أخذ دروس

 .الموسيقى،كنت أجد صعوبه في التواصل مع الأشخاص الذين أعيش معهم

     

6 

Müzik dersleri sınıf arkadaşlarımla daha iyi iletişim 

kurmamı sağlıyor.   تتيح لي دروس الموسيقىالتواصل بشكل أفضل

 معزملائي في الفصل

     

7 

Müzik dersleri gördükten sonra çevremdeki insanlarla 

daha iyi iletişim kurmaya başladım.  بدأت با التواصل بشكل

 .أفضل مع الأشخاص من حولي بعد تلقي دروس الموسيقى

     

8 

Müzik dersleri görmeden önce sınıftaki Türkiyeli 

arkadaşlarımla iletişim kurmakta zorlanırdım.   أجد صعوبه

 في التواصل مع أصدقائي الأتراك قبل تلقي دروس الموسيقى

     

9 

Müzik dersleri sayesinde okuldaki etkinliklere daha 

istekli katılıyorum.  أنا أمارس بحماس أكبر في الأنشطه المد رسيه

 .بفضل دروس المويقى

     

10 

Müzik öğretmenimle diğer öğretmenlerimden daha rahat 

iletişim kuruyorum.   أتواصل مع مدرس الموسيقى الخاص بي بشكل

 أكثر راحه من أساتذتي الأخرين

     

S
o

ru
 N

o
  

 

Lütfen aşağıdaki sorulara katılım düzeyinizi X işaretiyle belirtiniz 

E
v

et
 

ل
ج

 أ

H
ay

ır
 

لا
 

K
ar

ar
sı

zı
m

 

دد
ر
مت

ا 
 أن

1 
Müzik öğretmenimin Arapça şarkı söylemesi beni mutlu ederdi. 

 سأكون سعيدا اذا غنى مدرس الموسيقى الخاص بي بااللغه العربيه

   

2 

Müzik öğretmenimin Arapça şarkı öğretmesi beni mutlu ederdi. 

ا قام مدرس الموسيقى بتدريس الأغاني العربيهسأكون سعيدا اذ  

 

   



 

115  

  

S
o

ru
 N

o
 

 

 

Lütfen aşağıdaki sorulara katılım düzeyinizi X 

işaretiyle belirtiniz 

H
er

 z
am

an
 

ما
دائ

 

S
ık

lı
k

la
 

ب ا
غال

 

A
ra

 s
ır

a 

ن
ا 
حي

لأ
 ا
ض

بع
 

N
ad

ir
en

 

ر ا
اد

 ن

H
iç

b
ir

 z
am

an
 

دا
 اب

1 Müzik derslerinde Arapça şarkılara yer verilmesi 

beni mutlu eder. 

 ان تضمين الأغاني العربيه في دروس الموسيقى سيسعدني

     

2 Müzik derslerinde bir orkestrada yer almak beni 

mutlu eder. 

 .ان المشاركه في اوركسترا في دروس الموسيقى تجعلني سعيدا

     

3 Arapça ve Türkçe şarkılar söyleyen bir koroda 

yer almak beni mutlu eder. 

ان المشاركه في جوقه تغني أغاني عربيه وتركيه تجعلني أشعر 

 .با السعاده

     

4 Farklı dillerde şarkılar öğrenmek beni mutlu 

eder. 

 .ان تعلم الاغاني بلغات مختلفه يجعلني سعيدا

     

5 Türk marşlarını seslendirmek beni 

heyecanlandırır. 

 يثيرني غناء الأناشيد التركيه

     

6 Müzik derslerinde kendi yerel kültürümün 

kahramanlık şarkılarını-Türkülerini ve 

hikâyelerini dinlemek beni mutlu eder.  يسعدني

لمحليه.) الاستماع الى الأغاني الشعبيه البطوليه وقصص ثقافتي ا

 السوريه( في

 دروس الموسيقى

     

7 Müzik derslerinde Türk kültürünün kahramanlık 

şarkılarını-türkülerini ve hikâyelerini dinlemek 

beni mutlu eder.  يسعدني الاستماع الى الأغاني البطوليه

 والأغاني الشعبيه وقصص الثقافه التركيه في

سيقىدروس المو  

     

8 Müzik derslerinde Suriye kültürüne ait 

enstrümanları tanımak beni mutlu eder. 

 .يسعدني معرفه ألات الثقافه السوريه في دروس الموسيقى

     

9 Müzik derslerinde Türk kültürüne ait 

enstrümanları tanımak beni mutlu eder. 

 .يسعدني معرفه أدوات الثقافه التركيه في دروس الموسيقى

     



 

116  

Ek-2: Görüşme Soruları 

YARI YAPILANDIRILMIŞ GÖRÜŞME FORMU (استمارة المقابلة) 

 

Bu görüşme formu Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde 

yürütülmekte olan “Müziğin Göçmenlerin Bütünleşme Sürecindeki Katkıları: 

Hatay Narlıca Mahallesi Örneği” başlıklı yüksek lisans tez çalışması için 

yapılmaktadır. Sizlerden edinilecek bilgiler tamamen bilimsel amaçlı kullanılacak 

olup, kişisel bilgileriniz hiçbir şekilde paylaşılmayacaktır. Katkılarınız bizim için 

önemlidir. Şimdiden değerli katkılarınızdan dolayı teşekkür ederiz. 

على عملية التكيف لدى  هذه الدراسة ، التي أطلب منكم المشاركة فيها ، عبارة عن رسالة ماجستير بعنوان "تأثير الموسيقى

 المهاجرين: حالة

ناراللجا في هاتاي" ، والتي تتم في قسم دراسات الهجرة بجامعة هاتاي مصطفى كمال. من أجل المشاركة في الدراسة ، يجب أن يكون 

 لديك على

مل على التكيف مع المدرسة الأقل تعليم ثانوي في سوريا. هذا هو الغرض من العيش في تركيا ، فالمهاجرون السوريون في طور الع

 والمشاركة

في المجتمع هو فحص الموسيقى الخاصة. لقد قمنا بإعداد بعض الأسئلة لك. تقع على عاتقك مسؤولية كتابة إجابات على هذه الأسئلة 

 باللغة التركية

كنك كتابتها على ورقة فارغة ورميأو العربية وإرسالها إلى معلمنا أيدين أتيس ، والذي سيكون أيضًا في مجموعةالتي أنشأناها. يم  

الصور ، سواء كنت تريد ذلك على الهاتف المحمول أو الكمبيوتر. من المهم ملء جميع المعلومات في نموذج المقابلة. نحن نهتم 

 بمشاركتك. شكرا

    لدعمك

 

    Doç. Dr. İsa KALAYCI                      Öğrt. Aydın ATEŞ 

Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi                     Narlıca Anadolu Lisesi 

            (Tez Danışmanı)                         (YL Öğrencisi)  

 

 

Doğum yeriniz (مكان الولاده): ………………………….. 

Doğum yılınız (سنة الولاده):  …………………………... 

Cinsiyetiniz (الجنس): …………………………………. 

Eğitim durumunuz (الحالة التعليمي ة):…………………… 

 

Not: Aşağıdaki sorulara kendinizi en iyi şekilde ifade edebilmek adına Türkçe veya 

Arapça olarak cevap verebilirsiniz. 

ك بأفضل طريقه ممكنهملاحظه: يمكنك الاجابه عن الأسئله التاليه بااللغه التركيه أو العربيه للتعبير عن نفس   

 

 

1. Suriye’deki hayatınızdan kısaca bahseder misiniz? 

 هل يمكن ان تخبرنا بايجاز عن حياتك في سوريا؟ .1            

 



 

117  

 

 

 

2. Türkiye’ye ve Narlıca Mahallesi’ne geliş sürecinizden bahseder misiniz? 

 .2             يمكنك التحدث عن تطور قدومك الى تركيا وناراللجاهل - ٢

 

 

 

 

3. Hatay’da yaşamaya alıştığınızı düşünüyor musunuz?  Uyum sürecinizi 

kolaylaştıran ya da zorlaştıran etkenler nelerdir? 

        تي تجعل التكيف سهلا او صعبا؟هل تعتقد أنك معتاد على العيش في هاتاي ؟ ماهي العوامل ال-٣

  

 

       4.  Müzik sizin için ne ifade ediyor? Müziğin yaşantınızdaki yerini açıklar 

mısınız? 

  .4             ماذا تعني الموسيقى لك؟ هل يمكن ان توضح مكانه الموسيقى في حياتك؟- ٤         

 

 

     5. Suriye’deki eğitiminizde müzik dersi içeriğiyle ilgili neler söyleyebilirsiniz?  

- ماذا يمكنك أن تقول عن محتوى درس الموسيقى في تعليمك في سوريا؟  .5         ٥  

 

 6. Türkiye’ye uyum sağlamanızda müziğin katkısı oldu mu? Açıklar mısınız? 

همة تركيا في التكيف مع موسيقاك؟ هل يمكن ان توضح ؟هل سا  .6       -  ٦  

 

 

7. Dinlemekten hoşlandığınız Türkçe müzik türleri hangileridir?  

- ماهي أنواع الموسيقى التركيه التي تحب الاستماع اليها؟ .7        ٧  

 

8. Birlikte şarkı söylemenin toplum açısından birleştirici bir unsur olduğunu 

düşünüyor musunuz?  

- هل تعتقد أن الغناء معا هو عنصر موحد للمجتمع؟ .8       ٨  

 

 

9. İçerisinde farklı dil, din, ırk ve kültüre sahip bireylerle birlikte şarkı söylemek 

ister miydiniz? Niçin?  

ن والأعراق والثقافات؟ لماذا؟هل تود الغناء مع أفراد من مختلف اللغات والأديا .9      -  ٩  



 

118  

 

10. Sanatın ve daha özelde müziğin, bireyler arasındaki iletişimi 

kuvvetlendirdiğini ve farklılıklarla uyum içerisinde yaşamaya katkı sağladığını 

düşünüyor musunuz? 

ززان التواصل بين الأفراد ويساهمان في هل تعتقد أن الفن وبشكل أكثر تحديدا الموسيقى يع .10      

  العيش في وئام

 مع الاختلافات

 

 

 

11. Son olarak eklemek istediğiniz bir şey var mı?  

- هل هناك أي شيء آخر تود اضافت ه .11    ١١  

 

 



 

 

 

Ek-3: Etik Kurul İzni 

 



 

120  

 

 

 

 

 

 



 

121  

 

Ek-4: MEB Araştırma İzni 



 

122  



 

123  



 

124  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

125  

 

 

 

 

 

 

 

 


