
T.C.

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

EBU'L-MUÎN EN-NESEFÎ'NİN TEBSIRATÜ'L-EDİLLE 

ADLI ESERİNDE MU’TEZİLE'YE YÖNELTTİĞİ 

ELEŞTİRİLER 

(ALLAH'IN SIFATLARININ İSPATI ÖRNEĞİ) 

 

 

 

Kerem TAŞCI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

 

 

Konya – 2021





T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

EBU'L-MUÎN EN-NESEFÎ'NİN TEBSIRATÜ'L-EDİLLE 

ADLI ESERİNDE MU’TEZİLE'YE YÖNELTTİĞİ 

ELEŞTİRİLER 

(ALLAH'IN SIFATLARININ İSPATI ÖRNEĞİ) 

 

 

 

Kerem TAŞCI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

 

 

Konya – 2021



ii 
 

ÖNSÖZ 

 

Dinî hayat tarzı modern döneme kadar Müslüman –ve dahî Hristiyan- milletlerin 

sosyal hayatının esas belirleyicisi konumunda bulunmaktaydı. İslâm özelinde ise 

dinin, tebliğ edildiği dönemden itibaren, ilk Müslüman devletlerin kurulmasıyla 

birlikte toplumdaki belirleyiciliği en üst seviyede olmuştur. Toplum tarafından 

hükümdarların Rasûlullah’ın (s) halifesi, Müslümanların muhafızı ve Allah’ın 

yeryüzündeki adalet temsilcileri olarak kabul edilmesi, toplum nezdinde kendilerinde 

ilahî bir kudretin var olduğunu vehmettiriyordu. Sahip oldukları vehmedilen bu 

kudretin yanında pek tabii bir sorumluluğun da altına girmekteydiler. Müslümanların 

siyasî açıdan en üst temsilcileri olmaları hasebiyle onların yapacakları herhangi bir 

yanlış icraat, adalete mugayir verecekleri bir karar, doğrudan dinî ve ilahî bir mahiyette 

yorumlanmaktaydı. 

Hulefâ-i Râşidîn döneminin yarısından itibaren Müslümanlar arasında derin 

anlaşmazlıklar ve telafisi mümkün olmayan ayrılıklar vuku bulmuştu. Hulefâ-i Râşidîn 

döneminin akabinde Emevîler, iktidarı yani hilafeti Müslüman toplumunun tamamının 

rızası dâhilinde olmayacak şekilde uhdelerine almışlardı. Buna ek olarak, tebaasının 

azımsanamayacak kısmını oluşturan mevâlîye yönelik yaptıkları haksızlık ve 

adaletsizlikler, Hulefâ-i Râşidîn döneminin ortasına kadar süregelen fetihlere rağmen 

bu dönemde fetihlerin durması, halka yükledikleri maddî külfetin çekilmez seviyeye 

gelmesi ve tüm bunlar yetmezmiş gibi iktidarlarını eğlenceli ve şatafatlı bir hayat 

sürme aracı olarak görmeleri, halk nazarında zaten pamuk ipliğine bağlı olan 

itibarlarının iyice azalmasına yol açtı. Onlar da hâlihazırda ellerinde tuttukları bu 

iktidar güç ve nimetini kaybetmemek adına, halk nezdinde itibarlarının hemen hemen 

sıfırlanmış olması dolayısıyla iktidarlarına ilahî bir dayanak bulma gereksinimi 

hissettiler. Bu düşüncelerle Müslümanların yöneticileri olarak bu görevi kendilerine 

Allah’ın tevdi ettiğini, ilahi kudret ve sevk ile bu makamda bulunduklarını ve bu 

duruma yapılacak herhangi bir itirazın doğrudan Allah’ın muradına karşı yapılmış 

olacağını iddia ederek iddialarını desteklemek için ayet ve hadisleri menfaatlerine 

uygun düşecek şekilde tahrif ederek ve bu yetmezmiş gibi Hz. Peygamber’e (s) ait 

olmayan sözleri O’na isnat etmek suretiyle iktidarlarını cebrî bir düşünce sistemiyle 



iii 
 

meşrulaştırmak istediler. Yönetici olarak sergiledikleri idari yanlış ve İslâm ahlakıyla 

telif edilemeyecek tutumları ile Allah’ın mutlak adaleti ve iyiliği birçok kimse 

tarafından bağdaştırılamamış ve Emevîlerin arkasına sığındığı cebrî anlayış toplumda 

bir aksülamele sebep olmuştur. İşte Allah’ın sıfatlarının tartışılmaya başlanması böyle 

bir vasatta vaki olmuştur. 

Allah’ın sıfatlarıyla ilgili görüşler, evvelemirde bireysel olarak âlimlerin 

gündemine gelmiştir. Akabinde itikadî mezheplerin teşekkülüyle birlikte konu 

sistematik olarak ele alınmaya başlanmıştır. Sıfatlarla ilgili ilk sistematik görüşler, ilk 

teşekkül eden mezhep olan Mu’tezile tarafından dile getirilmiştir. Mu’tezile’nin 

sıfatlar görüşüne başlarda münferit olarak bir takım itirazlar geliştirilmiş, sonrasında 

teşekkül etmiş olan Ehl-i Sünnet mezhepleri tarafından bu itirazlar yine sistematik bir 

şekilde açıklanmaya başlanmıştır. Biz bu çalışmamızda Mâtürîdîliğin önde gelen 

simalarından olan Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn isimli 

eserindeki, Allah’ın sıfatlarının mahiyetiyle ilgili Mu’tezile’nin öne sürdüğü görüşleri 

ele alış ve bu görüşlerin yanlışlığını nasıl delillendirdiğini inceleyeceğiz. 

Çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Girişte müellif ile ilgili bilgiler 

verilmekte, hayatı, eserleri ilmî yönü ele alınmaktadır. 

Birinci bölümde Allah’ın zatı ile sıfatlarının ilişkisi konusunun arka planının 

daha iyi anlaşılması amacıyla ilkin isim, sıfat ve zat kavramları incelenerek bu 

kavramların ıstılâhî tahlilleri yapılmakta ve birbirleriyle olan irtibatları 

incelenmektedir. Sonrasında sıfat tartışmasının tarihi ve sosyal analizi yapılmakta ve 

hangi saiklerle ortaya çıktığı tespit edilmeye çalışılmaktadır. Konunun tarihi 

serencamı tespit edildikten sonra Allah’ın zatı ve sıfatlarının birbiriyle olan ilişkisinin 

mezhepler tarafından nasıl anlaşıldığına dair bilgiler verilmekte ve Allah’ın sıfatlarının 

genel bir taksimatı yapılmaktadır. 

Tezin esas bölümünü oluşturan ikinci bölümdeyse,  Tebsıratü’l-edille’nin 

“Allah’ın Sıfatlarının İspatı” bölümündeki Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin Mu’tezilî 

görüşlere karşı geliştirdiği itirazlar ele alınmaktadır. 

Bana karşı her daim anlayışlı olan ve her ne zaman bilgisinden istifade etmek 

istesem beni geri çevirmeyen kıymetli danışman hocam Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 



iv 
 

başta olmak üzere, tezimle ilgili başım her sıkıştığında yardımına müracaat ettiğim ve 

her defasında yardımını benden esirgemeyen aziz kardeşim Usame 

KAHRAMANOĞLU’na, teşvikleriyle motivasyonumun her daim diri kalmasını 

sağlayan çok sevdiğim aileme ve bahusus bu tezin ortaya çıkmasında en az benim 

kadar emeği olduğunu söylememin mübalağa olmayacağı biricik refikama medyun-ı 

şükran olduğumu belirtmekten mutluluk duyarım. 

 

Kerem TAŞCI 

Konya 2021



v 
 

T. C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

  

ÖZET 

EBU'L-MUÎN EN-NESEFÎ'NİN TEBSIRATÜ'L-EDİLLE ADLI ESERİNDE 
MU’TEZİLE'YE YÖNELTTİĞİ ELEŞTİRİLER 

(ALLAH'IN SIFATLARININ İSPATI ÖRNEĞİ) 

Allah’ın sıfatlarının mahiyeti, İslâm tarihinin henüz ilk yüzyılında tartışma 
konusu yapılmaya başlanmıştır. Allah’ın sıfatlarının tartışma zeminine çekilmesi, 
yöneticilerin adil olmayan icraatlarından duyulan hoşnutsuzlukların itikat zemininde 
anlamlandırılmaya ve çözülmeye çalışılması neticesinde gerçekleşmiştir. 

Mu’tezile Allah’ın sıfatlarının, O’nun zatından bağımsız birer varlık olmalarını, 
O’nun ulûhiyetine halel geleceğinden sakınmak maksadıyla, aslî ilkelerinden biri olan 
tevhîd ilkesi kapsamında reddetmektedir. Ehl-i Sünnet ise hem naklî hem de aklî 
gerekçeler ileri sürerek, bir takım sıfatların Allah’ın zatına bağlı olarak mevcut 
olduklarını savunmaktadır. 

Biz bu çalışmamızda iki Ehl-i Sünnet mezhebinden biri olan Mâtürîdîliğin, 
mezhebin müessisi olan Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’den sonraki en önemli ismi olarak 
kabul edilen Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin mühim eseri Tebsıratü’l-Edille fî Usûli’d-Dîn 
isimli eserindeki Mu’tezilî görüşleri ne şekilde ve hangi yolla eleştirdiğini Allah’ın 
Sıfatlarının İspatı başlığı altında ve bu konuda ortaya görüşlerini hangi delillerle 
savunduğunu belirlemeye çalıştık. 

 

 

Anahtar Kelimeler: Allah’ın Sıfatları, Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Mu’tezile, Tebsıratü’l-
Edille.

   
   

   
   

   
   

   
 Ö
ğr
en
ci
ni
n 

Adı Soyadı Kerem TAŞCI 

Numarası 184267002003 

Ana Bilim / Bilim 

Dalı 
Temel İslam Bilimleri / Temel İslam Bilimleri 

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı 
 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

Tezin Adı 
Ebu'l-Muîn en-Nesefî'nin Tebsıratü'l-Edille Adlı Eserinde 

Mu’tezile'ye Yönelttiği Eleştiriler (Allah'ın Sıfatlarının İspatı Örneği) 



vi 
 

T. C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

  

ABSTRACT 

CRITICISMS TO MU'TAZILA IN ABU'L-MUÎN AL-NASAFÎ'S WORK 
NAMED TABSIRAT AL-ADILLA 

(EXAMPLE OF PROVING ALLAH'S ATTRIBUTES) 

The nature of the attributes of Allah has started to be discussed in the first century 
of Islamic history. Pulling of Allah's attributes to the ground of discussion, was 
realized as a result of trying to understand and solve the discontents caused by the 
unfair actions of the rulers on the basis of belief. 

Mu'tazila rejects the attributes of Allah to be entities that independent of him 
within the scope of the principle of tawhid, which is one of its foundemental principles, 
in order to avoid harming divinity of Allah. Ahl as-Sunnah, on the other hand, claims 
that some attributes exist depending on the essence of Allah, by putting forward both 
transferral and rational reasons. 

In this work, we tried to determine how and in what way Abu'l-Muîn al-Nasafî 
the most important name after Abû Mansur al-Mâturîdî constituent of Mâturîdî 
doctrine which is one of the two Ahl as-Sunnah doctrines, criticized the Mu’tazilite 
views in his important work Tabsirat Al-Adilla fî Usûl al-Din under the title of Proving 
of The Attributes of Allah. 

 

 

 

Keywords: Attributes of Allah, Abu'l-Muîn Al-Nasafî, Mu'tazila, Tabsirat Al-Adilla.

   
   

   
   

   
 Ö
ğr
en
ci
ni
n 

Adı Soyadı Kerem TAŞCI 

Numarası 184267002003 

Ana Bilim / Bilim 

Dalı 
Temel İslam Bilimleri / Temel İslam Bilimleri 

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı 
 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

Tezin Adı Criticisms to Mu'tazila in Abu'l-Muîn Al-Nasafî's Work Named Tabsirat 
Al-Adilla (Example of Proving Allah's Attributes) 



vii 
 

 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ ii 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT ................................................................................................................ vi 

KISALTMALAR ......................................................................................................... x 

Giriş ............................................................................................................................. 1 

1. Ebu’l-Muîn En-Nesefî’nin Hayatı ve Eserleri ............................................3 

1.1. Hayatı ve İlmî Şahsiyeti .............................................................................3 

1.2. Eserleri……………………………………………………………………5 

1.3. Öğrencileri ..................................................................................................8 

BİRİNCİ BÖLÜM                                                    

BİR PROBLEM OLARAK ZAT-SIFAT İLİŞKİSİ                            

1.1. İsim ve Sıfatın Zat ile İlişkisi ...................................................................11 

1.2. Sıfat Tartışmasının Ortaya Çıkışı ve Tarihî Arka Planı ...........................18 

1.3. Mezheplere Göre Zat-Sıfat İlişkisi ...........................................................27 

1.3.1. Selef Ulemasına Göre Zat-Sıfat İlişkisi ............................................... 29 

1.3.2. Mu’tezile’ye Göre Zat-Sıfat İlişkisi ..................................................... 30 

1.3.3. Ehl-İ Sünnet Kelâmcılarına Göre Zat-Sıfat İlişkisi ............................. 35 

1.4. Genel Bir Tasnifle Allah’ın Sıfatları ........................................................40 

1.4.1 Zatî/Selbî Sıfatlar ................................................................................. 41 

1.4.1.1 Vücûd ...................................................................................................... 41 

1.4.1.2 Kıdem ...................................................................................................... 42 

1.4.1.3 Bekâ ......................................................................................................... 42 

1.4.1.4 Vahdâniyet ............................................................................................... 43 

1.4.1.5 Muhâlefetün li’l-Havâdis ......................................................................... 43 

1.4.1.6 Kıyâm bi-nefsihî ...................................................................................... 43 



viii 
 

1.4.2 Sübûtî Sıfatlar ...................................................................................... 44 

1.4.2.1 Hayat ........................................................................................................ 45 

1.4.2.2 İlim .......................................................................................................... 46 

1.4.2.3 İrade ......................................................................................................... 46 

1.4.2.4 Kudret ...................................................................................................... 47 

1.4.2.5 Sem’ ......................................................................................................... 47 

1.4.2.6 Basar ........................................................................................................ 48 

1.4.2.7 Kelâm ...................................................................................................... 48 

1.4.2.8 Tekvîn ...................................................................................................... 50 

1.4.3 Fiilî Sıfatlar .......................................................................................... 51 

1.4.4 Haberî Sıfatlar ...................................................................................... 52 

İKİNCİ BÖLÜM                                                    

NESEFÎ’NİN SIFATLARIN İSPATINDA MUTEZİLE’YE YÖNELTTİĞİ 

ELEŞTİRİLER                                          

2.1. Sıfâtullah’ın Kıdem Açısından Kemâli ...........................................................55 

2.2. Kudret Sıfatının İmkânsıza Taalluku........................................................56 

2.3. Allah’ın Adlandırılmasında Hakikat – Mecaz ..........................................59 

2.4. Sıfâtullah’ın Ezelîliği ...............................................................................60 

2.5. Allah’ın İlminin Ezelîliği .........................................................................64 

2.6. Mu’tezile’nin Sıfâtullah Anlayışının Kritiği ............................................70 

2.7. Allâf ve Nazzâm’ın Sıfâtullah Anlayışının Kritiği ...................................75 

2.8. Ebû Ali el-Cübbâî’nin Sıfâtullah Görüşünün Kritiği ...............................81 

2.9. Zat ve Sıfâtullah’ın Kıdemi ......................................................................82 

2.10. Sıfâtullah’ın Bekâsı ..................................................................................84 

2.11. Allah’ın Zatının Eşsizliği .........................................................................85 

2.12. Ebû Hâşim’in Ahvâl Teorisi .....................................................................86 



ix 
 

2.13. Mu’tezile’nin “Kıyâsu’l-Gâib ale’ş-Şâhid” Usulü ...................................91 

2.14. İlim – Âlim İlişkisi ...................................................................................97 

2.15. Sıfatların Zata Nispeti ..............................................................................98 

2.16. Mu’tezile İçerisinde Şahidin Gaibe Kıyasına Bakıştaki Farklılıklar ......100 

2.17. Ebû Ali el-Cübbâî’nin Şahitle Gaibi Kıyasını Kullanımdaki Hatası .....102 

2.18. Ka’bî’nin Zat-Sıfat İlişkisi Hakkındaki Görüşünün Yanlışlığı ..............103 

2.19. Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin Kıyas Metodunu Yanlış Kullanması ............105 

2.20. Fiil – Bilgi İlişkisi ...................................................................................107 

2.21. Cevher – Araz Kozmolojisi Açısından Marifetullah ..............................108 

2.22. Tanrı – Kıdem İlişkisi .............................................................................108 

2.23. Bekâ Açısından Allah’ın Sıfatları ..........................................................113 

2.24. Sıfâtullah’ın Aynîliği – Gayrîliği ...........................................................113 

2.25. Allah’ın İlim Sıfatıyla İlgili Bazı Mülahazalar ......................................121 

2.26. Zat – Sıfat İlişkisi ...................................................................................130 

SONUÇ .................................................................................................................... 132 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 135 

 

 
  



x 
 

KISALTMALAR 
(s)                  : Sallallâhu aleyhi ve sellem 

b.                   : Bin 

öl.                  : Ölüm tarihi 

b.y.                : Basım yeri yok 

y.y.                : Yayın yeri yok 

t.s.                 : Tarihsiz 

ed.                 : Editör 

mlf.               : Müellif 

a.mlf             : Aynı müellif 

haz.               : Hazırlayan 

thk.               : Tahkik 

trc.                : Tercüme 

tsh.               : Tashih 

nşr.               : Neşreden 

çev.              : Çeviren 

bkz.              : Bakınız 

vd.                : Ve diğerleri 

vb.                : Ve benzeri 

D.E.Ü.          : Dokuz Eylül Üniversitesi 

M. Ü.            : Marmara Üniversitesi 

İSAM           :İslam Araştırmaları Merkezi 

DİB              : Diyanet İşleri Başkanlığı



1 
 

Giriş 
Çalışmanın Önemi ve Gayesi 

Allah’ın sıfatları konusu, İslâm tarihinde sistematik olarak tartışma mevzusu 

yapılan ilk konu olma özelliği taşımaktadır. Konunun doğrudan Allah ile ilgili olması, 

önemi hakkında herhangi bir spekülasyona mahal bırakmamaktadır. Açıktır ki Allah 

inancı, İslâm itikadının temelini oluşturur. 

Görüşlerini ele aldığımız Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Mâtürîdîliğin, kurucusu kabul 

edilen Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’den sonraki en önemli ismi olarak kabul edilmekte ve 

mezhebi sistematize ederek kendinden sonraki mezhep ulemâsı üzerinde derin tesirler 

bırakmış bir âlimdir. Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin Mâtürîdîliği sistemli bir hale getirdiği 

kabul edilen ve kendinden sonraki birçok ulemâ tarafından muhtevasından bazen 

yararlanılan bazen de kitap doğrudan ihtisar edilmek suretiyle aktarılan eserinin adı 

Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn’dir.  

Çalışmamızda bu geniş hacimli ve hem mezhep içerisinde hem de alanında 

büyük önemi haiz eserin, Allah’ın sıfatlarıyla ilgili bölümü ele alınmıştır. Bunun 

sebebi öncelikli olarak, İslâm itikadının üç sacayağından (ilâhiyat, nübüvvet ve 

semiyyat) biri olan ilâhiyat başlığı altındaki en önemli konu olan Allah’ın sıfatlarının 

mahiyeti konusunun İslâm inancındaki yerinin ehemmiyetidir. Bu konuda kelâm 

tarihinde birçok tartışma vuku bulmuş ve bu sahada kalem oynatmış hemen her müellif 

konuyla ilgili görüş belirtmiştir. Bunun yanında meselenin aktüel bir yanı da 

bulunmaktadır. Modern bir inanç akımı olan ve toplumda yaygın olduğu düşünülen 

deizm inancı Allah’ın sıfatlarıyla ve özellikle kelâm sıfatıyla doğrudan ilgili bir 

meseledir. Çünkü bu inanca göre kâinatın yaratıcısı olduğu kabul edilen tanrı, evrene 

ve tabii insan hayatına hiçbir müdahalede bulunmamaktadır. Sıfat konusunun iyi 

anlaşılması, deizm inancının İslâm itikadı açısından kıymetinin de daha iyi 

anlaşılmasını sağlayacaktır. 

Konunun önemini dile getirdikten sonra, konuyu niçin Ebu’l-Muîn en-

Nesefî’nin Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn isimli eseri üzerinden ele aldığımızı 

açıklamak icap etmektedir. Bu eserin incelenme amacı, müellifin eserinde neredeyse 

tüm Mu’tezilî görüşleri ele alması ve bu görüşlere birçok farklı açıdan ve müdellel 



2 
 
şekilde cevaplar vermesidir. Bu eser sayesinde Mu’tezile ve Ehl-i Sünnet tarafından 

konuyla ilgili dile getirilen görüşlerin birçoğuna muttali olunabilmektedir. 

Çalışmanın Metodu 

Üzerinde çalıştığımız Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn isimli eserin hâlihazırda 

üç farklı tahkiki bulunmaktadır. Çalışma boyunca Claude Salame’in tahkiki esas 

alınmıştır. Fakat bazı yerlerde diğer tahkiklerden de yararlanmaktan geri 

durulmamıştır. Claude Salame’in yapmış olduğu tahkikteki bazı yerlerde ibarenin 

anlamının tam olarak anlaşılamaması sebebiyle söz konusu bölüm diğer tahkiklerle 

mukayese edilerek doğruya daha yakın olduğu düşünüldüğü şekilde düzenlemelerde 

bulunulmuştur. 

Çalışmamızda, bir konu belli bir müellifin penceresinden ele alındığından dolayı 

betimleyici bir yöntem izlenmiştir. Çalışmanın ana bölümüne geçilmeden önce müellif 

ve konu ele alınmadan önce meselenin daha iyi anlaşılabilmesi adına konuyla ilgili 

ıstılahî çerçeve hakkında bilgiler verilmiştir. Çalışmaya esas teşkil edecek bölümde ise 

müellifin ilgili eserinde konuları ele alış tarzına ve sırasına uygun olarak işlenmiştir. 

Müellifin eserini telif metodu; ilkin muarız görüşü zikretmek ve bu görüşün 

yanlışlığını ortaya koymak şeklindedir. Biz de bu çalışmamızı aynıyla bu sıralamayı 

gözetmek ve müellif karşıt kabul ettiği görüşü nasıl naklettiyse ve müellifin söz konusu 

görüşü anladığı şekilde nakletmek ve bu görüşleri hangi delillerle reddetmişse o 

delilleri zikretmek suretiyle gerçekleştirdik. Bunun yanında anlamı kapalı gibi görülen 

yerleri açıklayarak konuyu daha anlaşılır kılmaya gayret gösterdik. 

Müellifimiz, çalışmayı yürüttüğümüz bölümde, yeri geldikçe Mu’tezile’nin 

haricinde birçok mezhep ve görüş sahibinin konuyla alakalı görüşlerine de yer 

vermekte ve bu görüşlerin yanlışlığına işaret etmektedir. Bu çalışma Nesefî’nin yalnız 

Mu’tezilî görüşlerin eleştirisini kapsadığından, diğer görüşlere ya genel olarak 

değinilmiş veya müellifin orada zikrettiği görüşü başka konularla irtibatlı olduğundan 

bütünüyle ele alınmıştır. 

Çalışmamızda birinci el kaynakların kullanılmasına gayret gösterilmiştir. Bunun 

yanında gerektiğinde ikinci el ve modern dönemde yapılan çalışmalara da atıflar 

yapılmıştır. 



3 
 

1. Ebu’l-Muîn En-Nesefî’nin Hayatı ve Eserleri 

1.1.Hayatı ve İlmî Şahsiyeti 
Ebu’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu’temid en-Nesefî’nin, 

Maveraünnehir bölgesinde ve şu an Özbekistan sınırları dâhilinde bulunan Nesef’te, 

438/1047 yılında doğduğu genel kabul görse de kaynaklarda farklı tarihler de 

zikredilmektedir.1 Fakat orada doğup aynı yerde mi ömrünü geçirdiği, yoksa başka bir 

yerde doğup ailesinden dolayı oraya mı nispet edildiği belli değildir.2 Doğum tarihinin 

aksine ölüm tarihinin 508/1114 olduğu ittifakla sabittir.3 Esasen kaynaklarda hayatı ve 

tedrisatıyla alakalı pek fazla bilgi de bulunmamaktadır.4 Ailesinin içerisinden çok 

sayıda âlimin yetiştiği belirtilmektedir. Babası ile özellikle dedesinin ilimle iştigal 

ettikleri ve birer Hanefî âlimi oldukları zikredilmektedir.5 

Nesefî’nin yaşamış olduğu Mâverâünnehir bölgesi, coğrafi olarak merkezi bir 

yerde bulunduğundan, ticari faaliyetlerin çokça gerçekleştiği bir bölgedir. Bu bölge, 

İpek Yolu’nun geçtiği güzergâhlardan biri olması dolayısıyla müreffeh bir 

coğrafyadır. Buranın sosyal açıdan belli bir seviyede olması, ilmî hayatı da pek tabii 

müspet yönde etkilemiştir. Bölgede birçok farklı görüş sahibi grupların mevcudiyeti, 

fikir teatisini sağlayarak ilmî bir atmosfer oluşmasına zemin hazırlamıştır.6 

Mâverâünnehir’de bulunup Ebû Hanife’nin itikadî görüşlerini benimseyen 

âlimler, görüşlerini henüz müstakil bir itikadî mezhep çatısı altında serdetmiyor ve 

“Ashâbu Ebî Hanîfe” olarak anılıyorlardı. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin ilim sahasına 

çıkması ve yazdığı eserlerle ve dile getirdiği görüşler muvacehesinde bu alandaki 

maharetinin tebellür etmesiyle birlikte, temsil ettiği bu ilmî çizgi kendisinden sonra 

ona nispet edilmeye başlanarak Mâtürîdiyye olarak anılmaya başlandı.7 

                                                 
1 Ömer Aydın, Türk Kelâm Bilginleri (b.y.: İnsan Yayınları, 2012), 28. 
2 Muhammed el-Enver Hâmid Îsâ, “Mukaddime”, Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn, mlf. Ebu’l-Muîn 

Meymûn en-Nesefî (Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2011), 12. 
3 Aydın, Kelâm Bilginleri, 28. 
4 Metin Yurdagür, “Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin Hayatı ve Eserleri”, Diyanet Dergisi 21/4 (1985), 29. 
5 Metin Yurdagür, Mâverâünnehir’den Osmanlı Coğrafyasına Ünlü Türk Kelâmcıları (İstanbul: M. Ü. 

İlâhiyet Fakültesi Vakfı Yayınları, 2017), 75. 
6 Yurdagür, “Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin Hayatı ve Eserleri”, 32, 36. 
7 Fethullah Huleyf, “Mukaddime”, Kitâbu’t-Tevhîd, mlf. Ebu Mansûr el-Mâtürîdî (İskenderiye: Dâru’l-

Câmiâti’l-Mısriyye, t.s.), 5. 



4 
 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, mensup olduğu fikrî akımın kendisinden sonra ismiyle 

anılacak seviyede eserler ortaya koymuş fakat kaleme aldığı eserler –çoğu mezhep 

müessisinde görüldüğü üzere- sistematik bir şekilde tertip edilmiş değildir.8 Ebu’l-

Muîn en-Nesefî’nin ayırt edici özelliği işte burada devreye girmektedir. O, mensubu 

olduğu mezhebin görüşlerini müdellel bir şekilde açıklamış, derli toplu olarak ele 

almış, tasnif etmiş ve bir sisteme oturtmuştur.9 Kendisi, mensup olduğu mezhebin 

görüşlerini sistematize etme, zayıf yönleri izale ve güçlü fikirleri tahkim etme ve 

mezhebi dört başı mamur bir mezhep haline getirme açısından, Eş’ariyye mezhebinde 

bu görevi yerine getiren Bâkıllânî’ye benzetilmektedir.10 Muhtasar olarak yazdığı 

eserlerde de mufassalen yazdıklarında da bu açık bir şekilde görülmektedir. Hususen 

Tebsıratü’l-edille isimli eseri, Mâtürîdiyye mezhebinin ve hususiyetle İmam 

Mâtürîdî’nin görüşlerini sistematize ve şerh eden en önemli eser olarak kabul 

edilmektedir.11 

Nesefî’nin ele aldığı meseleleri işleyiş tarzı tam bir ilim ehli olduğunun 

göstergesidir. O, zikredeceği konuyla ilgili giriş mahiyetinde bir bilgi verdikten sonra 

muarız görüşleri delilleriyle ve çoğu zaman bu görüşü zikreden kimsenin ismini de 

kaydederek zikreder.12 Herhangi bir ekleme ve çıkarma yapmaksızın zikrettiği karşıt 

görüşler,13 hem sisteminin sağlamlığına hem sahip olduğu ilme duyduğu özgüvene 

hem de ne kadar objektif bir ilim adamı olduğuna delalettir. Sonrasındaysa zikrettiği 

karşıt görüşün delillerini, daha sağlam olduğuna inandığı naklî ve aklî delillerle ilzam 

eder.   

Nesefî’nin mensup olduğu Mâtürîdiyye mezhebini sistemleştirmesinin yanında 

diğer bir ayırt edici hususiyeti de, özellikle Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn isimli 

kıymetli eserinde bolca kullandığı, neredeyse kendisinden başka kimsenin de bu 

                                                 
8 Mustafa Said Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti (b.y.: Otto, 2017), 22. 
9 Yazıcıoğlu, İnsan Hürriyeti, 32. 
10 Huleyf, “Mukaddime”, 5. 
11 Yazıcıoğlu, İnsan Hürriyeti, 27-28. 
12 Örnekler için bk. Ebu’l-Muîn Meymûn en- Nesefî, Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn, thk. Claude 

Salame (Dımaşk: el-Mehadu’l-İlmiyyu’l-Fransiyyu li’d-Dirâsâti’l-Garbiyyeti, 1990), 1/230, 1/242; 
a.mlf., Mâtürîdî Kelâmı - Bahru’l-kelâm, thk. ve trc. Yusuf Arıkaner (İstanbul: Endülüs Yayınları, 
2019), 130, 199. 

13 Örnekler için bk. Ebu’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd, thk. Muhammed 
Abdurrahman eş-Şâgûl (Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2006), 55, 107. 



5 
 
usulde bir kelâm eseri yazmadığı semantik usulü14 kullanmış olmasıdır. O, bazen 

kelimenin delaletlerini ve hangi bağlamda kullanıldıklarını inceleyerek15 bazen de söz 

konusu kelimenin türetilmiş olduğu köke dikkat çekmek suretiyle görüşünü 

delillendirir.16 Nesefî semantik usulünü kullanırken birçok yerde dil âlimlerinin 

görüşlerinden de faydalanmakta ve onların kanaatleriyle kendi söylediklerinin 

doğruluğunu tahkim etmektedir.17  

1.2.Eserleri 

Tebsıratü’l-Edille fî Usûli’d-Dîn 
Mâtürîdiyye mezhebi içerisinde yazılmış en kapsamlı eserdir.18 İçerisinde 

ilahiyyat, semiyyat ve nübüvvet başlıkları altındaki hemen her konu hakkında bilgi 

bulmak mümkündür.19 Kitabın geneli doğal olarak Mu’tezilî görüşleri muhatap alsa 

da, diğer birçok fikir akımıyla hesaplaşmalar da mevcuttur. Müellif, hasım olarak 

zikrettiği görüşleri savunanları çoğu zaman ismen zikretmektedir. Ele aldığı görüşü 

savunan muarızlarının fikirlerini de aktararak kritik etmektedir. Tüm bunların yanında, 

kitabın olumsuz sayılabilecek bir yanı vardır ki; müellif kendi görüşünü zikrederken 

arada muarızının görüşünü vermekte, okuyucuya bu durumu fark ettirecek herhangi 

bir kayıt da bulunmadığından tenkit ettiği fikirle savunduğu görüşü birbirinden 

ayırmak güçleşmektedir.20 Müellif aslında o günün şartlarına nazaran sade bir dil 

kullanmış olsa da, yukarıda zikredilen hususa ek olarak hem kelâm ilminin 

ıstılahlarının basit olmaması, hem de çokça kullanmış olduğu semantik metodun 

gereği olarak kelimeleri en yalın hallerine kadar incelemesi kitabın anlaşılmasını biraz 

zorlaştırmaktadır.21 

                                                 
14 Detaylı bilgi için bk. Hasan Yılmaz, Kur’an Kelime ve İfadelerini Anlamada Kavram Tefsiri ve 

Semantik Analiz Yöntemi (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2003), 22-106. 

15 Örnekler için bk. H. Sabri Erdem, Tabsire’ye Semantik Yaklaşım (Ankara: Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1988), 14, 34.  

16 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/243. 
17 Erdem, Tabsire’ye Semantik Yaklaşım, 37-8. 
18 Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş (İstanbul: Damla Yayınevi, 2016), 128. 
19 Îsâ, “Mukaddime”, 5. 
20 Yazıcıoğlu, İnsan Hürriyeti, 29. 
21 Hüseyin Atay, “Mukaddime”, Tebsıratü’l-Edille fî usûli’d-dîn, mlf. Ebu’l-Muîn Meymûn en-Nesefî 

(Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1993), 1/14. 



6 
 

Eserin Türkçe tercümesi henüz yapılmamış olması ilim dünyası açısından bir 

eksiklik olsa da, hâlihazırda üç farklı tahkiki mevcuttur. İlki, Muhammed el-Enver 

Hâmid Îsâ tarafından, ilk olarak doktora tezi olarak yapılmış (Kahire, 1977) ve daha 

sonra ayrıca basılmıştır (Kahire, 2011). İkincisi Fransız müsteşrik Claude Salame’in 

yapmış olduğu tahkiktir (Dimeşk, 1993). Üçüncüsü ise, ülkemizde yapılmış olan, 

birinci cildini Hüseyin Atay’ın (Ankara, 1993), ikinci cildini ise Hüseyin Atay ile 

birlikte, talebesi olan Şaban Ali Düzgün’ün yaptığı (Ankara, 2003) tahkiktir. 

Kitâbu’t-Temhîd li-Kavâidi’t-Tevhîd 
Söz konusu kitap, adından da anlaşılacağı üzere, kelâmın temel meselelerini 

veciz bir şekilde ele almaktadır. Müellif, -başta imamet konusu olmak üzere- bazı 

konular  hakkında daha detaylı bilgi sahibi olmak isteyenleri Tebsıratü'l-edille'ye 

yönlendirir.22 Bu durum Temhîd'in, Tebsıra'nın muhtasarı mahiyetinde yazılmış bir 

eser olduğunu göstermektedir.  

Kitâbu’t-Temhîd günümüze kadar; Cîbullah Hasan Ahmed tarafından Kitâbu’t-

Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd (Kahire, 1986), Abdülhay Kâbil tarafından et-Temhîd fî 

kâvâidi’t-tevhîd (Kahire, 1987), Muhammed Abdurrahman eş-Şâgûl tarafından 

Kitâbu’t-Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd (Kahire, 2006) ismiyle üç defa tahkikli olarak 

neşredilmiştir. Ayrıca eser, dilimize iki kez çevrilmiştir. Bu çevirilerin ilki Mustafa 

Said Yazıcıoğlu tarafından lisans tezi olarak (Ankara, 1971), diğeri de Hülya Alper 

tarafından Tevhidin Esasları ismiyle (İstanbul, 2017) yapılmıştır.  

Bahru’l-Kelâm 
Nesefî’ye aidiyeti konusunda herhangi bir tartışmanın bulunmamaktadır. Bu 

eser küçük bir risale çapındadır. İçerisinde bazı tekrarların bulunması ve sistematik 

olmaktan uzak olması, araştırmacılara, müellifinin bu risaleyi gençlik yıllarında 

kaleme almış olduğunu düşündürtmektedir. Müellif bu eserini, Tebsıra ve Temhîd 

isimli eserlerinden farklı bir şekilde telif etmiştir. Nesefî bu risalesinde meseleleri 

                                                 
22 Örnekler için bk. Nesefî, et-Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd, thk. Muhammed Abdurrahman eş-Şâgûl, 81, 

84, 157, 160, 161. 



7 
 
soru-cevap şeklinde ele almış ve sorulara ekseriyetle ayet ve hadislerle cevaplar 

vermiştir.23 

Eser birçok kez tahkikli olarak ve ayrıca Türkçe olarak da neşredilmiştir. Eser 

yakın geçmişte ilk kez 1329/1911’de Kahire’de ve yine aynı tarihte Konya’da 

basılmıştır. Akabinde Veliyyüddîn Muhammed Sâlih el-Ferfûr (Dimeşk, 2000), 

Seyyid Yusuf Ahmed (Lübnan, 2005), Abdullah Muhammed Abdullah İsmail ve 

Muhammed Seyyid Ahmed Şehhâte (Kahire, 2011) ve Muhammed Seyyid el-Bersîcî 

(Amman, 2014) tarafından tahkikli olarak neşredilmiştir. Türkçe çevirilerine bakacak 

olursak; ilk olarak Manastırlı Lâlî Hasan Efendi tarafından 1022/1613 tarihinde 

Osmanlı Türkçesi olarak tercümesi gerçekleştirilmiştir. Sonrasında sırasıyla; Cemil 

Akpınar tarafından İslâm İnançları ve Mezhepler Arasındaki Görüş Farkları (Konya, 

1977), İsmail Hakkı Uca ve Mustafa Akdedoğulları tarafından Bahrül Kelâm fî Akaid-

i Ehlil-İslâm (Konya, 1978), Ramazan Biçer tarafından Bahrü’l-Kelâm/Mâtüridi 

Akaidi (İstanbul, 2010) ve son olarak Yusuf Arıkaner tarafından tahkiki de yapılarak 

Mâtürîdî Kelâmı/Bahru’l-Kelâm adıyla (İstanbul, 2019) Türkçeye çevrilmiştir. 

el-İfsâd li-Hudei’ Ehli’l-İlhâd 
Hâlâ keşfedilmeyi bekleyen bu eserden, bizzat müellif kendisi bahsetmekte ve 

bir esere atıf yapmaktadır.24 

Îzâhu’l-Mehacce fî Kevni’l-Akli Hucce 
Şu ana kadar herhangi bir kütüphanede böyle bir eser ile karşılaşılmamış 

olunmasına rağmen, bu isimde bir eserinin olduğunu Nesefî’nin kendisinden 

öğreniyoruz.25 

Menâhicu’l-Eimme fi’l-Fürû’ 
Nesefî’nin fıkıh usulüne dair yazdığı bir eserdir 26 ve önceki zikredilen iki eseri 

gibi mevcut nüshası bulunmamaktadır. 

                                                 
23 Nesefî, Mâtürîdî Kelâmı, thk. ve trc. Yusuf Arıkaner, 9. 
24 Enver Hâmid Îsâ, “Mukaddime”, Tebsıratü’l-edille, 23. 
25 Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Kitâbu’t-Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd, thk. Cîbullah Hasan Ahmed (Kâhire: ed-

Dâru’t-Tıbâati’l-Muhammediyye, 1986), 256. 
26 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn an esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, nşr. Muhammed Şerefeddîn Yaltkaya  
(Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1941), 2/1845. 



8 
 
 
Şerhu Câmii’l-Kebîr li’ş-Şeybânî 

Eser, Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin (öl. 189/805) kendi görüşlerini 

kaydettiği, Hanefî mezhebinin ana kaynaklarından biri olan Câmiu’l-Kebîr’in 

şerhidir.27 

Şerhu Te’vilâti’l-Kur’an 
İmam Mâtürîdî’nin Te’vilâtü’l-Kur’an’ına şerh olarak yazılan söz konusu bu 

eser Nesefî’nin talebesi olan Alâeddin es-Semerkandî’ye nispet edilse de, muhtevası 

Nesefî’nin görüşlerinden müteşekkil olduğundan Nesefî’ye ait eserler arasında 

zikredilmektedir. Ayrıca şerhin mukaddimesinde Alâeddîn es-Semerkandî’nin kendisi 

de bu kitabın, hocasının açıklamalarından teşekkül ettiğini belirtmektedir.28 

1.3.Öğrencileri 
Nesefî’nin hayatı hakkında pek fazla malumat bulunmaması, kendisini yetiştiren 

hocaların da bilinmemesi neticesini doğurmuştur. Fakat ilimle iştigal eden bir ailede 

doğmuş olması, dedesinin de meşhur bir Hanefî âlimi olması, dedesi ve babası 

tarafından yetiştirilmiş olma ihtimalini güçlendirmektedir. Bunun yanında yetiştirmiş 

olduğu talebeler hakkında kaynaklarda bilgiler mevcuttur. Şimdi kaynaklarda ismi 

zikredilen belli başlı talebeleri hakkında kısaca bilgi verilmesi yerinde olacaktır. 

Ebû Hafs Necmeddin Ömer en-Nesefî (öl. 537/1142) 
Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin en meşhur talebesi olan Ömer en-Nesefî, birçok ilim 

dalında mütebahhir bir âlimdir. Döneminin önde gelen âlimlerinden biri olan Ömer 

en-Nesefî, başta fıkıh ve kelâm olmak üzere, tefsir, nahiv, hadis gibi alanlarda birçok 

eser kaleme almıştır. Bu eserleri arasında en meşhur olanı, Akâidü’n-Nesefî ismiyle 

anılan küçük çaplı risalesidir. Üzerine birçok şerh ve haşiye yazılan eserin en meşhur 

şerhi ise Sa’deddîn et-Teftâzânî tarafından yazılan Şerhu Akâidi’n-Nesefî isimli 

şerhtir. Yazmış olduğu eserlerin bazılarının isimleri şunlardır: el-Manzûmetü’n-

Nesefiyye, et-Teysîr fî İlmi’t-Tefsîr, el-Ekmelü’l-Atvel.  

                                                 
27 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, nşr. Muhammed Şerefeddîn Yaltkaya, 1/570. 
28 Melikşah Sezen, Mâturîdîyye –Teşekkül Dönemi- (İstanbul: Kökler Yayınları, 2018), 153. 



9 
 

Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin haricinde kendisine hocalık yapanlar arasında Ebü’l-

Yüsr el-Pezdevî, Cemaleddin Hâmid er-Rîğadmûnî, Ömer b. Muhammed el-Buhârî el-

Hoşnâmî vardır. Talebeleri arasında ise, Kudûrî’nin meşhur eseri Bidâyetü’l-

Mübtedî’ye el-Hidâye ismiyle şerh yazan Burhâneddin el-Merginânî, Ebü’l-Fazl 

Muhammed es-Semerkandî ve Burhâneddin Muhammed el-Kâsânî bulunmaktadır.  

Ebû Bekr Alâeddîn es-Semerkandî (öl. 539/1144) 
Döneminin en önde gelen Hanefî âlimlerinden olan Semerkandî, Hanefî-

Mâtürîdî ekolün gelişiminde ve tahkiminde önemli bir rol oynamıştır. Fıkhî yönü daha 

ön plana çıkmasına rağmen itikadî alanda da maharetini sergilemiştir. Birçok eser 

yazmış olduğu kaynaklarda belirtilse de, bunların arasında en meşhurları şunlardır: 

Tuhfetü’l-Fukahâ, Mîzânu’l-Usûl fî Netâici’l-Ukûl ve Şerhu Te’vilâti’l-Kur’an. Son 

sayılan eser, İmam Mâtürîdî’nin Te’vilâtü’l-Kur’an isimli eserinin şerhidir. Bu eser, 

yukarıda geçtiği üzere muhtevası itibarıyla Nesefî’nin kendisine nispet edilse de, eseri 

kaleme alanın Semerkandî olması dolayısıyla ona da nispet edilmektedir. 

Ebü’l-Feth Zahîrüddîn el-Velvâlicî (öl. 540/1146’dan sonra) 
el-Fetâva’l-Velvâliciyye isimli füru fıkıh eserinin müellifidir.  

Kaynaklarda bu isimlerin dışında; Ebu’l-Hasen el-Belhî, İsmâil et-Tâlekânî, 

Ahmed es-Suğdî, Ebü’l-Hasan el-Belhî ve Ebu’l-Feth Ahmed el-Halmî ismindeki 

talebelerinden de bahsedilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

 

BİR PROBLEM OLARAK ZAT-SIFAT İLİŞKİSİ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

1.1.İsim ve Sıfatın Zat ile İlişkisi 
Tüm itikadî mezhepler, Allah’ın kemâl sıfatlarla muttasıf olduğu konusunda 

hemfikir olmalarına rağmen, bu sıfatların Allah, birbirleri ve âlemle olan ilişkileri ile 

taksimatları hususunda ihtilafa düşmekte ve farklı bir takım açıklamalarda 

bulunmaktadırlar. Meseleyi detaylandırmadan evvel, konunun daha iyi anlaşılması 

için meselenin hangi ıstılahî zeminde tartışıldığına göz atmakta fayda bulunmaktadır. 

Sıfat, Vasıf ve İsim Kelimelerinin Anlamı 
Kelâm uleması, Allah’ı nitelemek için sıfat ve vasıf kelimelerini kullanmışlardır. 

Sıfat kelimesi “nitelemek, bir şeyin halini ve özelliklerini anlatmak” manasına 

gelmektedir.29 Bu kelimenin kökü “vasafe” fiilidir.30 Sözlükte sıfat ile vasıf kelimeleri 

muradiftir.31 Fakat kelâm ulemasının ekserisi, sıfat ile vasıf kelimeleri arasında bir 

nüans görmektelerdir. Sıfatın mevsuf yani vasfedilen, vasfın ise vâsıf yani vasfeden 

merkezli olduğu kabul edilmektedir.32 Yani sıfat kelimesi bir varlık için 

kullanıldığında, o varlığın sözü edilen özelliğe sahip olduğu hususunda bir kesinlik 

mevcutken;33 bir varlık için vasıf kelimesi kullanıldığında ise, o varlığa atfedilen söz 

konusu hususiyetin kendisinde bulunma gerekliliği yoktur.34 Yani vasıf kelimesinde 

bir izafilik söz konusudur. Meseleyi bir örnekle vuzuha kavuşturmak gerekirse; birisi 

için “Falan şahıs âlimdir” demek o kişiyi vasfetmektir yani bu bir vasıftır. Buradaki 

sübjektivite hemen göze çarpmaktadır çünkü nitelenen kişinin âlim olduğu, 

niteleyenin kendi hükmüdür, binaenaleyh bahsedilen kişi âlim olmayabilir. Fakat 

“Falan kişinin ilmi” dendiğinde, burada artık enfüsilikten söz edilememekte, tamamen 

                                                 
29 Bekir Topaloğlu – İlyas Çelebi, “sıfat”, Kelâm Terimleri Sözlüğü (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015), 

279-80; Seyyid Şerif el-Cürcânî, “sıfat”, Mu’cemu’t-ta’rîfât, thk. Muhammed Sıddîk el-Minşâvî 
(b.y.:Dâru’l-Fadîle, 1405/1985), 114; İbrahim Rufâa, “sıfat”, Mu’cemu’l-mustalahâti’l-kelâmiyye 
(Meşhed: Mecmeu’l-Buhûsu’l-İslâmiyye, 1436/2014), 2/18. 

30 Muhammed b. Yakûb el-Fîrûzâbâdî, “vasafe”, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Muhammed Naîm el-Araksûsî 
(Beyrut: Müessesetü’r-Risâle,1462/2005), 859-60. 

31 Muhammed Ali Tehânevî, “sıfat”, Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm, thk. Ali Dahrûc (Lübnan: 
Mektebetü Lübnan, 1996), 2/1078; Selmân b. Nâsır en-Nîsâbûrî, el-Gunye fî’l-kelâm, nşr. Mustafa 
Hasaneyn Abdülhâdî (Kâhire: Dâru’s-Selâm, 1431/2010), 1/525. 

32 Ebu’l-Bekâ el-Kefevî, “sıfat”, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş – Muhammed el-Mısrî (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 1419/1998), 545-6. 

33 Ebû Bekr İbn Fûrek, “sıfat”, Kitâbu’l-Hudûd fi’l-usûl, nşr. Muhammed es-Süleymânî (Beyrut: Dâru’l-
Garbi’l-İslâmî, 1999), 95; Hasan Hüseyin Tunçbilek, “Allah’ın Sıfatlarının Mahiyeti Problemi”, 
D.E.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 16 (2002), 151. 

34 Tunçbilek, “Allah’ın Sıfatlarının Mahiyeti Problemi”, 151; Topaloğlu – Çelebi, “Vasıf”, Kelâm 
Terimleri Sözlüğü, 339. 



12 
 
nesnel bir hükümden bahsedilmektedir.35 Mu’tezile uleması ve Ebul’l-Hasen el-Eş’arî 

ise bu genellemenin dışındadır. Onlara göre sıfatla vasıf aynı manadadır.36 Mamafih 

durdukları yer ise birbirlerinin tam aksi istikametindedir.  

Mu’tezile, Allah’a atfettikleri sıfatların herhangi ontolojik bir gerçekliği 

olmadığını kabul ettiğinden, sözü edilen sıfatların yalnızca insanların tavsifinden 

ibaret olduğunu söylemektedir.37 Yani yukarıda geçtiği şekliyle bir sıfat mefhumunu 

kabul etmemektedirler.38 Ebu’l-Hasen el-Eş’arî ise sıfatların her birini birer gerçeklik 

olarak kabul ettiğinden, meselenin tavsif edenden bağımsız olarak ele alınması 

gerektiğini söyleyerek, -Eş’arîlerin geri kalanından ayrı olarak-39 yukarıda ıstılahî 

olarak açıklaması yapılan bir vasıf tanımını kabul etmemektedir.40 

Allah’ı nitelemek için kullanılan sıfat ve vasıf kelimelerinin yanında, Allah’ın 

sahip olduğu niteliklerin O’nda bir manaya delalet etmesi açısından isim kelimesi de 

kullanılmaktadır. Bu kelimeyi Allah Teâlâ Kur’an-ı Kerîm’de de “en güzel isimler 

Allah’ındır”41 mealindeki ayetle kendisine izafe etmektedir. İsim; bir şeyde mevcut 

bulunan belirli bir manaya delalet eden, söz, lafız anlamına gelmektedir.42 

İsim kelimesinin etimolojik kökeni hakkında, iki büyük dil ekolü arasında farklı 

görüşler mevcuttur. Basralı dil âlimlerine göre bu kelime “sümuvv” kelimesinden 

türemiştir. “Sümuvv” lügatte “yükselmek” anlamına gelmektedir. İsim kelimesinin de 

kendisinin altında bulunan şeye delalet ettiğinden dolayı bu kelimeden türetildiği iddia 

                                                 
35 Kefevî, “sıfat”, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş – Muhammed el-Mısrî, 545-6; Tehânevî, “sıfat”, 

Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 2/1078, Tunçbilek, “Allah’ın Sıfatlarının Mahiyeti Problemi”, 151. 
36 Abdülkâhir el-Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi – Kitâbu Usûlu’d-dîn, çev. Ömer Aydın (İstanbul: İşaret 

Yayınları, 2016), 128; Hüseyin Aydın, Ebu’l-Hasen el-Eş’arî’de Nazar ve İstidlal (Ankara: Fecr 
Yayınları, 2012), 205. 

37 Orhan Şener Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017), 
236-7; Ali Abdülfettâh el-Mağribî, Hakîkatü’l-hilâf beyne’l-mütekellimîn (Kâhire: Mektebetü 
Vehbe, 1415/1994), 69; Rufâa, “sıfâtullah”, Mu’cemu’l-mustalahâti’l-kelâmiyye, 2/17. 

38 Cağfer Karadaş, Bâkıllânî’ye Göre Allah ve Âlem Tasavvuru (Bursa: Arasta Yayınları, 2003), 92. 
39 Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi, 161; Ali Abdülfettâh el-Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye 

(Kâhire: Mektebetü Vehbe, 1415/1995), 282 
40 Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi, 161; Hikmet Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi (İstanbul: 

İSAM Yayınları, 2018), 232. 
41 Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2020), el-A’râf 7/180. 
42 Kefevî, “isim”, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş – Muhammed el-Mısrî, 83; Tehânevî, “isim”, Keşşâf, 

thk. Ali Dahrûc, 1/181; Cürcânî, “isim”, Ta’rîfât, thk. Muhammed Sıddîk el-Minşâvî, 23; 
Fîrûzâbâdî, “isim”, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Muhammed Naîm el-Araksûsî, 860. 



13 
 
edilmiştir.43 Karşıt görüşteki Kûfe dil ulemasına göre ise isim kelimesi, “alamet ve 

işaret” manasını ihtiva eden “simetün” veya “vesm” kelimesinden türetilmiştir çünkü 

isim, delalet ettiği müsemmânın sahip olduğu söz konusu mananın alametidir, 

müsemmâya verilen isim, o manaya işaret etmektedir.44 

İsmin tanımını yaptıktan sonra, konunun başında dikkat çekilmesi gereken bir 

diğer husus, Allah hakkında konuşmanın imkân ve gerekliliği üzerinde durup 

düşünülmesi gerektiğidir. Çünkü neticede sonlu ve sınırlı varlıklar olarak bizler, 

müteal bir varlık olan Allah ile ilgili hükümler veriyor, O’nun bazı hususiyetlerinden 

bahsediyor, O’na isimler veriyoruz. Bu durum bir çelişki ve hatta imkânsızlık olarak 

görülebilir fakat insan, elinden başka bir şey gelmediğinden dolayı bu çelişkiyle 

hareket etmeye mecburdur.45 

Eğer Allah’tan gayrısı için kullanılmayan ve yalnız Allah’ı ifade eden kelimelere 

sahip olsaydık muhakkak bu kelimeleri kullanırdık.46 Fakat böyle bir imkânımız 

bulunmamaktadır.47 Mahdud ve iktisâbî olan bilgimiz, Allah’ı idrakten acizdir.48 Bu 

mahrumiyet ve mecburiyetten dolayı günlük dilde kullandığımız kelimelerle Allah 

hakkında konuşurken, hiçbir şeyin O’nun benzeri olmadığını49 aklımızdan 

çıkarmaksızın konuşmamız halinde, lugavî zeminde var gibi görünen teşbih 

yanılgısına da düşülmemiş olunacaktır. Kaldı ki biz Allah’ı nasıl isimlendirirsek 

isimlendirelim, sınırlı bir idrake sahip olduğumuzdan ve aramızdaki mahiyet 

farklılığından dolayı, O’nu ifade eden bir takım kelimelerin mevcut olduğunu 

varsaysak bile, bu kelimelerin keyfiyetine muttali olamayacağımız için teşbih mantıkî 

olarak imkânsızdır.50 

                                                 
43 Fîrûzâbâdî, “isim”, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Muhammed Naîm el-Araksûsî, 1296; Halife Keskin, 

İslâm Düşüncesinde Allah - Alem İlişkisi (İstanbul: Beyan Yayınları, 1996), 205, Muhammed b. 
Ömer Fahruddîn er-Râzî, Levâmiu’l-beyyinât şerhu esmâillâhi teâlâ ve’s-sıfât, thk. Muhammed 
Bedreddin Ebû Firâs (Mısır: Matbaatu’ş-Şerefiyye, 1323/1905), 10. 

44 Hasan Hüseyin Tunçbilek, “İlâhî Sıfatların İsbatı, Sayısı, Kısımları ve İsim-Sıfat İlişkisi” Harran 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/15 (2006),22, Râzî, Levâmiu’l-beyyinât, thk. Muhammed 
Bedreddin Ebû Firâs, 10; Kefevî, “isim”, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş – Muhammed el-Mısrî, 
83. 

45 Kılıç Aslan Mavil, Mâtürîdî Kelâmında Tevil (İstanbul: İSAM Yayınları, 2017), 169. 
46 Mavil, Mâtürîdî Kelâmında Tevil, 168. 
47 Musa Koçar, Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2004), 156. 
48 Mavil, Mâtürîdî Kelâmında Tevil, 171; Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2020), et-Tâhâ 20/110. 
49 Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2020), eş-Şûrâ 42/11. 
50 Koçar, Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi, 159. 



14 
 

Hülasa; Aklî istidlâllerle mevcudiyetinden haberdar olduğumuz ve kendisine 

ibadet ettiğimiz yaratıcımızı tanıyıp O’nun hakkında bilgi sahibi olma ihtiyacımızı 

karşılamak istediğimiz51 Allah hakkında, O’nu insan idrakine yakınlaştırmak adına 

fakat hususiyetlerini karşılayamayacağının da bilincinde olarak günlük dildeki 

kelimeleri kullanarak konuşacağız.52  

İnsanların Allah’ı isimlendirmesiyle ilgili olarak, bu bahiste cereyan eden büyük 

bir tartışma vardır: İsim-müsemmâ ilişkisi tartışması. 

Bir varlığa isim verme faaliyetinde dört unsur mevcuttur: İsim, 

müsemmâ/isimlendirilen, tesmiye/isimlendirme, müsemmî/isimlendiren.53 Yukarıda 

geçtiği üzere, isimlendirilen varlık müteal bir varlık olduğundan ve kendisini 

isimlendirmenin keyfiyeti bedihî olmadığından dolayı bu konuda tek bir görüş 

üzerinde ittifak edilememiştir. Bu meseledeki temel soru şudur: Allah’ı (müsemmâ) 

herhangi bir isimle isimlendirdiğimizde (tesmiye), kendisine verdiğimiz ismin 

Allah’ta hakikî bir karşılığı var mıdır?  

Görüldüğü gibi tartışma konusu isim ile müsemmâ arasındaki ilişkinin mahiyeti 

konusunda cereyan etmektedir. Bunun yanında bütün İslâm uleması tesmiye ile 

müsemmânın farklı olduğu hususunda ise ittifak etmişlerdir.54 

Temel görüşlerin yanında farklı bireysel görüşlerin de mevcut olduğunu şerh 

düşerek söyleyecek olursak, tartışmanın iki temel cephesi vardır; Ehl-i Sünnet ve 

Mu’tezile cephesi. Her iki ekol de kendi sistematiği içerisinde konuya yaklaşmaktadır. 

Ehl-i Sünnet’in de Mu’tezile’nin de isim-müsemmâ konusundaki görüşleri, sıfatlar 

hakkındaki görüşleriyle paralellik arz etmektedir. Kaldı ki isim ve tesmiye konusu, 

sıfat konusu başlığı altında mütalaa edilmektedir.55 

                                                 
51 Metin Yurdagür, Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ – Allah’ın İsimleri (İstanbul: Marifet Yayınları, 

2006), 33-4. 
52 Keskin, Allah - Alem İlişkisi, 193-7; Mavil, Mâtürîdî Kelâmında Tevil, 168-9, 171, 174; İlyas Çelebi, 

“Klasik Bir Kelâm Problemi Olarak İsim-Müsemmâ Meselesi”, İLAM Araştırma Dergisi 3/1 (1998), 
107. 

53 Nûreddin es-Sâbûnî, el-Kifâye fi’l-hidâye, thk. Muhammed Aruçi (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 
1434/2013), 104. 
54 Tehânevî, “isim”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 1/182. 
55 Sâbûnî, el-Kifâye fi’l-hidâye, thk. Muhammed Aruçi, 103. 



15 
 

Tıpkı sıfatlar tartışmasında olduğu gibi bu mevzuda da bir aynılık-gayrılık 

tartışması vakidir.  

Allah’ın zatına müteallik, O’nun zatıyla kâim sıfatların mevcut olduğunu iddia 

eden Ehl-i Sünnet’e göre, Allah’a verilen her bir isim bir gerçekliğe işaret eder. Hal 

böyle olunca isim ile müsemmânın aynı şey olduğu, yani Allah’ın söz konusu edilen 

isme bizzat sahip olduğu neticesine ulaşılır.56 Örneğin Allah’ın kendisini Kur’an-ı 

Kerim’de hayy, semî’, âlim ve kâdir57 gibi sıfatlarla vasıflandırması dolayısıyla, bu 

isimlerle Allah’ın zatının kastedildiği anlaşılmaktadır.58 Bununla birlikte yine 

Kur’an’da farklı yerlerde Allah ve rab kelimelerine izafe edilen “isim” kelimesinin 

doğrudan olmak üzere tesbih ve zikredilmesi59 gerektiği belirtilmektedir. Açıktır ki 

örnek gösterilen ayetlerde tüm noksanlardan münezzeh kılınması ve anılması istenen, 

emirlerin muhatabı olarak zikredilen “isim” kelimesi olsa da, Allah’ın zatıdır. Bu 

örneklerin delaletiyle Allah için kullanılan bir isim ile Allah’ın yani müsemmânın 

kastedildiği neticesine ulaşılarak isim ve müsemmânın aynîliğinden söz 

edilebilmektedir.60 Maada isimler tevkifî olarak bildirilmiş olmalıdır.61 Allah’ı 

niteleyecek isimlere akıl yürütmeyle ulaşmak caiz değildir.62 Çünkü akıl Allah’ı, 

O’nun kendini isimlendirdiği bir takım isimlerin eş anlamlılarıyla da isimlendirmeyi 

caiz görebilir.63 Bu durumda ise Allah’ın münezzeh olmasına halel gelme ihtimali 

mevcuttur.64 

                                                 
56 Tehânevî, “isim”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 1/181; Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi, 148; Tevfik 

Yücedoğru, Ehl-i Sünnet’e Giden Yolda İbn Küllâb ve Küllâbiyye Mezhebi (Bursa: Emin Yayınları, 
2015), 66; Ebu’l-Yusr Muhammed el-Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akâidi, trc. Şerafeddin Gölcük thk. 
Mehmet Halife Doğan (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2013), 134; Nesefî, Mâtürîdî Kelâmı, thk. ve 
trc. Yusuf Arıkaner, 96; Çelebi, “Klasik Bir Kelâm Problemi Olarak İsim-Müsemmâ Meselesi”, 
110-1. 

57 Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2020), et-Tâhâ 20/111; el-Enfâl 8/17; el-Hucurât 49/1; Âl-i İmrân 
3/189. 

58 İmâmu’l-Haremeyn el-Cüveynî, Kitâbü’l-İrşâd, thk. Muhammed Yûsuf Mûsâ – Ali Abdülmün’im 
Abdülhamîd (Mısır: Mektebetü’l-Hancî, 1369/1950), 127; İmâmu’l-Haremeyn el-Cüveynî, İnanç 
Esasları Kılavuzu – Kitâbü’l-İrşâd, trc. Adnan Bülent Baloğlu vd. (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2012), 142. 

59 Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2020), el-Vâkıa 57/74; el-Hâkka 69/52; el-Mâide 5/4; el-Müzzemmil 
73/8. 

60 Ali Öge, İbn Fûrek – Hayatı ve Kelâmî Görüşleri (Konya: Kömen Yayınları: 2011), 88. 
61 Aydın, Nazar ve İstidlal, 198-200; Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 233. 
62 Öge, İbn Fûrek, 88. 
63 Râzî, Levâmiu’l-beyyinât, thk. Muhammed Bedreddin Ebû Firâs, 18. 
64 Tehânevî, “isim”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 1/184-5. 



16 
 

Konu Mu’tezilî bakışla değerlendirildiğinde ise, önceki sonucun tam tersi bir 

neticeye ulaşılmaktadır. Mu’tezile’ye göre isim ile müsemmâ gayrı, isim ile tesmiye 

birbirinin aynısıdır.65 Dolayısıyla isim müsemmâdan bağımsız olarak yalnız 

isimlendirme anlamını taşır. Örnek olarak; bir kişinin “pislik” kelimesini telaffuz 

ettiğinde ağzının pislenmemesi, “tatlı” kelimesini telaffuz ettiğindeyse ağzının 

tatlanmaması yahut “ateş” kelimesinin kullanıldığında ağzının yanmaması isimle 

müsemmânın aynı olmadığını açık şekilde göstermektedir.66 Aynı şekilde ismin araz, 

müsemmânın ise cisim olduğu gerçeği, bu ikisinin aynîleşmesini imkânsız 

kılmaktadır.67 

Mu’tezile’nin isimle tesmiyeyi aynîleştirip müsemmâ ile farklılaştırırkenki 

güttüğü gaye, isimlendirme fiilinin şahsi, indî ve sübjektif bir faaliyet olduğunu ısrarlı 

bir şekilde ifade etmektir.68 Aksi halde sözü edilen isimlerin gerçekliklerinin olduğu 

ve böylece Allah’tan başka kadîm varlıkların kabulü neticesine varılır ki bu 

Mu’tezile’nin üzerine en çok titrediği husus olan tevhîd inancını muhafaza etme 

düsturuna aykırı bir durum arz etmektedir.69 

Ebu’l-Hasen el-Eş’arî, Ehl-i Sünnet’in genel görüşünden biraz daha farklı 

düşünmektedir. Ona göre isimler Allah’ın zatı, sıfatları ve fiillerine delalet etmeleri 

açısından, aynılık-gayrılık hususunda üç bölüme ayrılır: İlki “kadîm” ve “mevcut” gibi 

Allah ile aynı anlama gelen isimler; ikincisi “hayy”, “müdrik”, “âlim”, “kâdir” gibi 

Allah ile ne aynı ne de O’ndan gayrı olan isimler ve üçüncü olarak “hâlık” ve “râzık” 

gibi O’ndan gayrı olan isimlerdir.70 

Gazâlî ise tüm bu görüşlerin dışında bir tasnifat yapmaktadır. Ona göre isim ne 

müsemmâdır ne de tesmiye. Çünkü bu üç kavram, tanımları itibarıyla eş anlamlı da 

                                                 
65 Mağribî, Hakîkatü’l-hilâf, 69; Yurdagür, Allah’ın İsimleri, 33; Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akâidi, trc. 

Şerafeddin Gölcük thk. Mehmet Halife Doğan, 134. 
66 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse thk. Abdülkerîm Osman (Kâhire: Mektebetü Vehbe, 1996), 

542-3. 
67 Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse thk. Abdülkerîm Osman, 543; Çelebi, “Klasik Bir Kelâm 

Problemi Olarak İsim-Müsemmâ Meselesi”, 112. 
68 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 237. 
69 Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi, 148. 
70 Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 232; Çelebi, “Klasik Bir Kelâm Problemi Olarak 

İsim-Müsemmâ Meselesi”, 108; Cüveynî, Kitâbü’l-İrşâd, thk. Muhammed Yûsuf Mûsâ – Ali 
Abdülmün’im Abdülhamîd, 128; Cüveynî, İnanç Esasları Kılavuzu – Kitâbü’l-İrşâd, trc. Adnan 
Bülent Baloğlu vd., 143. 



17 
 
özdeş de değildirler. Bir şeyin diğer bir şeyin yerini alabilmesi için bu iki şeyin ya eş 

anlamlı ya da özdeş olması gerekmektedir.71  

Bunun yanında ismin müsemmâ ile ve ayrıca tesmiye ile aynı olduğu yerler de 

vardır. İsmin müsemmâ olabilmesi için, söz konusu ismin türememiş/basit isim olması 

gerekir. Çünkü aynı olabilme durumundan söz edebilmemiz için, ismin müsemmânın 

tamamını kapsaması icap eder. Örneğin bir kişiye “zat” ya da “insan” dendiğinde, 

isimle müsemmânın aynı olduğuna hükmedilebilir. Eğer ki isimle tesmiyenin 

aynılığından söz edeceksek de, bu ismin müştak/türemiş bir isim olması gerekir. 

Örneğin bir kişiye “memur” dediğimizde, söz konusu kişiye artı bir mana izafe etmiş 

oluruz ve bu durumda isim tesmiye olmuş olur.72 Fahreddin er-Râzî de bu konuda 

Gazâlî gibi düşünmektedir.73 

İsimlerin netice itibarıyla tesmiye ettikleri varlığın bizzat kendisi olmadıkları 

için, zattan gayrı olmaları tabiidir. Bunun yanında bu isimlendirmelerle kastedilen de 

o zat olduğu için, zattan ayrı düşünülemeyeceklerinden ve onun gayrı olduğu şeklinde 

bir hükme de varılamayacağından dolayı müsemmânın kendisi olarak 

düşünülebilecekleri dolayısıyla her iki fikre de sahip olanların hakikati bir tarafından 

yakalamış olduğunu söyleyebiliriz.74  

Netice itibarıyla işin aslına bakılacak olursa, Allah’a nispet edilen nitelikler, 

farklı boyutlar göz önüne alındığında hem isim hem sıfat hem de vasıf olarak 

adlandırılabilmektedirler. Şöyle ki; Bu nitelikler Allah’a işaret etmesi bakımından 

isim, bizim o niteliği Allah’a izafe etmemiz bakımından vasıf, o vasfın gerçekte 

Allah’ta mevcut bulunması bakımından da sıfattırlar.75 

                                                 
71 Ömer Faruk Yavuz, “Gâzâlî’de Esmâ-i Hüsnâ Yorumu”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 

6/1 (2006), 65. 
72 Yavuz, “Gâzâlî’de Esmâ-i Hüsnâ Yorumu”, 65-6. 
73 Râzî, Levâmiu’l-beyyinât, thk. Muhammed Bedreddin Ebû Firâs, 18. 
74 Yurdagür, Allah’ın İsimleri, 34 
75 Hikmet Yağlı Mavil, Ebü’l-Muîn en-Nesefî’nin Fiilî Sıfatlar Anlayışı (Bursa: Uludağ Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2004), 13. 



18 
 

1.2.Sıfat Tartışmasının Ortaya Çıkışı ve Tarihî Arka Planı  
İlk dönem itikatla ilgili tartışmalarının menşei ve hangi saiklerle ortaya çıktığıyla 

ilgili birçok tez ortaya atılmıştır.76 Bu kadar farklı düşüncenin ortaya koyulmasının 

başlıca sebebi, konuyla ilgili bilgilerin kesinlik düzeyinde olmamasıdır. İtikat 

konularını muhtevi tartışmaların bizatihi İslâmî dinamiklerin neticesinde mi yoksa 

gayriislâmî unsurların tesiriyle mi ortaya çıktığı, haddizatında eksik bir sınırlandırma 

olur. Çünkü bir konu, o topluma yabancı bir toplumda neşet etmiş olsa da, söz konusu 

mevzuda insanlar, kendi kültürel havzasına uygun bir şeyler görmüş olmalılardır ki o 

konuyu tartışma ihtiyacı hissetmişlerdir. Bu durum, ihtiyaca binaen olmaksızın, kötü 

niyetli kişiler tarafından hedef kültürü tahrif amacıyla tedavüle sokulmuş fikirler için 

bile değişmemektedir çünkü tahrif etmek amacıyla ortaya atılan fikirlerin, hedef 

kültürde tutunacakları bir dal olmasaydı, o fikir toplumun genelinde tartışılmaya değer 

görülmeden tarihin çöplüğünde yerini alırdı. Mamafih insanların ve doğal olarak 

kültürlerin birbirlerinden etkilenmesi kadar normal bir şey de yoktur. Bundan dolayı 

tartışılan bir meselenin o kültürden mi yoksa yabancı bir kültürden mi doğduğu 

meselesi, pek dikkate değer görülmeyebilir. Tüm bunlara rağmen, biz yine de, 

kaynaklarda bu şekilde zikredilmesi münasebetiyle, “içeriden-dışarıdan” tasnifine 

dayalı bir tasnifte bulunmak durumunda kalacağız.  

İslâm tarihinde Allah’ın sıfatlarına yönelik ilk tartışmalar, dolaylı olarak 

Allah’ın ilim sıfatını konu edinen kader meselesi etrafında cereyan etmiştir. 

Kaynaklarda zikredilen bilgiler ışığında, kader tartışmasının, dışarıdan bir tesir 

olmaksızın tamamen sosyokültürel bir zeminde ortaya çıktığı anlaşılmaktadır.77 O 

dönemde siyasi gücü elinde tutanlar, kendilerinin yapmış olduğu ve dahî ileride 

yapacakları icraatlerin -ki bu icraatlerin gayrimeşru işler olduğunu ve toplumun 

ekserisi tarafından kabul görmeyeceğini kendileri de kabul ettiklerinden olacak-, 

doğrudan Allah’ın sorumluluğunda olduğunu ve kendilerinin kendi yaptıkları işlere 

müdahalede bulunamayacakları bir düzende hareket ettiklerini ifade etmektelerdir.  

                                                 
76 Muhammed Sâlih Muhammed es-Seyyid, Asâletü ilmi’l-kelâm (Kahire: Dâru’s-Sikâfe, 1987), 106-8; 

İrfan Abdülhamid, İslâm’da İ’tikadî Mezhebler ve Akaid Esasları, çev. Mustafa Saim Yeprem 
(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2015), 234-9. 

77 Ali Sami en-Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç (İstanbul: İnsan 
Yayınları, 1999), 2/78; A.S. Tritton, İslam Kelamı, trc. Mehmet Dağ (Ankara: Ankara Okulu 
Yayınları, 2018), 79. 



19 
 

Meseleyi müşahhaslaştırmak gerekirse; devlet yönetimindeki Emevî halife ve 

valileri iktidarda olmalarından aldıkları güçle halka zulmetmekte, toplumdaki Arap 

olmayan gayrimüslim ve mühtedilere ikinci sınıf vatandaş muamelesi yapmakta ve 

kendi zevküsefaları için devletin malını istedikleri gibi har vurup harman 

savurmaktaydılar.78 Bunun neticesi olarak toplumda huzursuzluğun baş göstermesi 

kaçınılmazdı ve öyle de oldu. 

Böyle bir vasatta, Ma’bed el-Cühenî adında biri öne çıktı. Kendisi sahabeden 

Ebû Zer el-Gıfârî’nin talebelerindendi.79 Emevîlerin müsrifliklerini gören Ebû Zer, 

onların bu yaptıklarını eleştirmekten geri durmamıştı. Ebû Zer’in talebesi olması 

hasebiyle hocasının ve üstadının çizgisini devam ettirdiği görülen Ma’bed’in, Emevî 

iktidarına ve muktedirlerine karşı takındığı tavır ve savunduğu görüşlerin fikri arka 

planı makul bir zemine oturtulabilir.  

Ma’bed, hayatının bir döneminde Basra’ya gitmiş ve Hasan-ı Basrî’nin 

meclisinde bulunmuştur. Burada Hasan-ı Basrî’ye, sultanların yaptıkları fenalıkları 

Allah’ın kaderine atfettiklerini söylediğinde, Hasan-ı Basrî bu söze, “Allah’ın 

düşmanları yalan söylüyor” şeklinde mukabelede bulunmuştur.80  

Yöneticilerin halka karşı takındıkları bu tavır neticesinde, temelinde siyasi 

kaygıların bulunduğu da kaydedilen fakat aynı zamanda Arap olmayan halkın 

dışlanması sebebiyle oluşan reaksiyonun da bulunduğu bir ayaklanma gerçekleştirildi 

ve bu ayaklanmaya İbn Eş’as önderlik yaptı.81 Ma’bed el-Cühenî de bu ayaklanmaya 

katılanlardandı. Ayaklanmanın bastırılmasıyla Ma’bed de esir düştü. Hareketi bastıran 

Emevî komutanı, acımasızlığıyla ve yaptığı zulümlerle meşhur olan Haccâc b. Yûsuf 

es-Sekafî’nin eliyle ağır işkencelere maruz kalan Ma’bed, bu işkenceler sırasında dahî 

savunduğu fikirlerinden geri adım atmaması neticesinde öldürüldü.82 

                                                 
78 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/65. 
79 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/69. 
80 Abdullah b. Müslim İbn Kuteybe, “Hasan el-Basrî”, el-Meârif, thk. Servet Ukkâşe (Kahire: Dâru’l-

Meârif, t.s.), 441. 
81 İbn Eş’as ayaklanması detayları için bk. Alî b. Muhammed el-Cezerî İbnü’l-Esîr, el-Kâmîl fi’t-târîh, 

thk. Muhammed Yusuf er-Rikâk (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987), 4/193-4, 4/197-
200, 4/202-6, 4/210-20. 

82 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/71. 



20 
 

Ma’bed’in irade hürriyeti görüşünün membaının gayrimüslimler olduğu bazı 

yerlerde zikredilse de,83 bu ithamın sözü edilen fikrin değerinin düşürülmesi ve 

toplumda makes bulmaması için yayılan bir şayia olduğu açıktır. Bunu yayan kişilerin 

iktidar destekli ve iktidarı destekleyen kimseler olduğu da göz önünde 

bulundurulduğunda, mesele daha bir açıklığa kavuşmaktadır.84  

Ma’bed’den sonra yine aynı minvalde fikirlere sahip olduğunu gördüğümüz kişi, 

II. Muâviye b. Yezid’in muallimi Amr el-Maksûs’tur. Hakkında az bir malumata sahip 

olduğumuz Amr’ın, talebesi olan halife üzerinde büyük tesiri mevcuttu. Öyle ki 

halifeye, hilafet makamına gelecekse bu adil olmayan düzeni tadil etmesini, aksi halde 

halifelikten çekilmesini salık verebilmiştir. II. Muâviye hilafet tacını çok kısa bir süre 

giyebilmiş ve hilafetinin üzerinden kırk gün geçtikten sonra vefat etmiştir. II. 

Muaviye’nin Amr el-Maksûs’un sözlerinin tesirinde kaldığı düşünen Ümeyyeoğulları, 

Muaviye’nin ölümünden Amr el-Maksûs’u sorumlu tutarak onu diri diri 

gömmüşlerdir.85 

Özgür irade görüşünün üçüncü temsilcisi ve hakkında en çok malumat bulunan 

kişi Gaylân b. Müslim ed-Dımeşkî’dir. Gaylân’ın, aralarındaki bağı ispat edecek 

herhangi tarihi bir kayıt olmamasına rağmen, müdafaa ettiği fikirlerden dolayı 

Ma’bed’den etkilenmiş olduğu kaydedilmektedir.86 Gaylân, hayatı boyunca birçok 

halife görmüş,87 bunların arasında halife Ömer b. Abdülaziz’le samimi bir bağ 

kurmuştur. Farklı görüşteki birçok kaynakta, ikili arasında geçen birçok konuşma88 ve 

mektuplaşmadan bahsedilir.89 Ömer b. Abdülaziz’le olan samimiyeti o derecedir ki, 

halife kendisine hazine mallarının satışı görevini tevdi etmiştir. Bu görevin kendisine 

verilmesindeki bir diğer etken, şüphesiz Gaylân’ın adil biri olmasıdır. Aksi halde, 

adaletiyle nam salmış bir halifenin onu bu görevle vazifelendirmeyeceği açıktır. 

                                                 
83 Abdülhamid, İ’tikadî Mezhebler ve Akaid Esasları, çev. Mustafa Saim Yeprem, 74-5. 
84 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/71. 
85 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/73. 
86 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/74. 
87 Abdunnasır Süt, İslâm Düşüncesinde İlk Muhalifler (Ankara: Fecr Yayınevi, 2014), 68. 
88 Kâdî Abdülcebbâr vd., “Gaylân b. Müslim”, Fadlu’l-i’tizâl ve tabakâtu’l-Mu’tezile, thk. Fuâd Seyyid 

(Tunus: ed-Dâru’t-Tûnusiyye li’n-Neşr, t.s.), 229-31; Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ, “Ömer b. 
Abdülazîz”, Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana Diwald-Wizer (Beyrut, en-Neşrâtü’l-
İslâmiyye, 1961), 121. 

89 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/75-6. 



21 
 
Gaylân’ın muhatap olduğu diğer halifeler, kendisine Ömer b. Abdülaziz kadar 

müsamahakâr davranmıyorlardı. Nitekim Hişâm b. Abdülmelik’in halife olmadan 

evvel diş bilediği Gaylân’a,90 halife olduğunda tahammül etmesi beklenemezdi ve öyle 

de oldu. Halife olduktan sonra Gaylân’ı Emevî hilafetiyle ilgili zararlı fikirler 

yaymasından dolayı hapsettirdi. Evzâî ile –önceden sonucu belli olarak- yaptırılan 

münazara91 neticesinde mağlup olarak elleri ve ayakları kestirilip özgür bırakıldı.92 Bu 

halde bile hâlâ fikirlerini topluma yaymaya devam eden Gaylân’ı susturmak için 

dilinin kesilmesinden başka bir çare bulamadılar. Gaylân, halifenin adamları 

tarafından çenesinin kırılıp dilinin kesilmesi neticesinde muhtemelen kan kaybından 

vefat etti.93 

Gaylân’ın, hem Ömer b. Abdülaziz hem Hişâm b. Abdülmelik hem de birlikte 

zindana atıldığı arkadaşı Sâlih ile yapmış olduğu konuşmalardan anlaşılmaktadır ki94 

onun muhalefeti herhangi bir dış tesirle şekillenmeyen, tamamen dini hassasiyetlerden 

neşet etmiş bir muhalefetti.95 

Doğrudan Allah’ın sıfatları tartışılmamış olsa da, yukarıda geçtiği üzere bu 

konuda serdedilen görüşlerin tazammun ettiği anlamlar, Allah’ın bilgisi ve bu bilginin 

insanın yapmış olduğu fiillere ne şekilde tesir ettiğiyle ilgili olduğundan, İslâm 

tarihinde sıfatlarla ilgili yapılan ilk tartışma olduğu kabul edilmektedir. İrade hürriyeti 

tartışmasının akabinde, başta yine doğrudan Allah’ın sıfatlarının tartışılmadığını, fakat 

akabinde sıfatlar konusunun ıstılahî olarak tartışılmaya başlandığına şahit oluyoruz.  

                                                 
90 Abdülcebbar vd., “Gaylân b. Müslim”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 231. 
91 Muhammed İbn Abdürabbih el-Endülüsî, el-İkdü’l-ferîd. thk. Mufid Muhammed Kumeyha (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1404/1983), 2/219-20. 
92 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/77. 
93 Abdülcebbar vd., “Gaylân b. Müslim”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 233; İbnü’l-Murtazâ, 

“Gaylân b. Müslim ed-Dımeşkî”, Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana Diwald-Wizer, 27. 
94 Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/77. 
95 Gaylân’ın muhtelif meselelerdeki görüşleri için bk. Ebü’l-Hasen el-Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn - 

İlk Dönem İslâm Mezhepleri, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu Başkanlığı, 2019), 208, 226, 334, 710. 



22 
 

Bu adımda karşımıza ilk olarak Ca’d b. Dirhem çıkmaktadır. Yine hakkında pek 

fazla bir malumat olmayan Ca’d b. Dirhem’in96 sıfatlar konusundaki temel görüşü, 

Kur’an’ın mahlûk olduğudur.97 

Ca’d’ın sıfatlar konusu haricinde farklı kelâmî meselelerde de görüşleri vardı. 

Ama kendisini öne çıkarıp isminin duyulmasını sağlayan görüşü Kur’an’ın mahlûk 

olduğu görüşüydü. Bunu ise “Allah Musa ile konuşmadı ve İbrahim’i kendisine dost 

edinmedi” cümlesiyle ifade etmektedir. Ca’d’ın bu görüşü savunma sebebi olarak 

farklı görüşler ortaya atılmıştır. 98 

Ca’d’ın aklını kurcalayan ve Kur’an’ın mahlûk olduğu görüşünü savunmasını 

sağlayan saikleri dışarıda aramaya mahal yoktur. Bu düşünce bittabi İslâmî kaygılarla 

ortaya çıkmış olabilir. Şöyle ki; Kur’an’da açıkça Allah’ın hiçbir şeye benzemediği 

belirtilmiş olsa da, ayetler arasında müteşabihat denilen, lafzen Allah’a insanî özellik 

atfedildiği düşünülen birçok ayet mevcuttur. Bunun yanında bizzat Hz. Peygamber (s), 

insanın Allah’ı tasavvur etmesinin mümkün olmadığının altını çizmiş olsa da, yine 

O’ndan nakledilmiş olan birçok hadiste teşbihî ifadeler vardır. İnsanlar arasında 

tefekkür ve tedebbür kabiliyetini işletmemiş, mamafih algı ve idrak kapasitesi pek 

gelişmemiş bazı kimselerin bu teşbihî ifadeleri lafzî olarak anlamaları bir bakıma 

anlaşılabilirdir. Aklî melekeleri sağlam olan ve sağlıklı fikir yürütebilen herkes, bu 

nasların bu şekilde anlaşılmaması gerektiğini bilebilir. Binaenaleyh Müslümanlar 

arasında sıfatlara müteallik olarak yapılan ilk tartışmalar, söz konusu haberî sıfatların 

nasıl anlaşılacağıyla ilgili yapılan tartışmalardır.99 Ca’d da varit olan bu nasların lafzî 

olarak anlaşılmasından rahatsız olmuştu ve bu inanç şeklini, inanmış olduğu müteal 

bir varlık olan Allah’a yakıştıramıyordu. Bu konuda Vehb b. Münebbih100 ile yapmış 

olduğu -ve belli ki birçok defa tekrarlanan- konuşma ve tartışmalar, bu görüşün 

                                                 
96 Ca’d b. Dirhem’in hayatı için bk. Muhammed et-Temîmî İbn Halîfe, Makâletü’t-ta’tîl ve’l-Ca’d b. 

Dirhem (Riyad: Mektebetü Edvâü’s-Selef, 1418/1997), 132-61. 
97 Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî, el-Esmâ ve’s-sıfât, thk. Muhammed Muhibbuddin Ebû Zeyd (b.y.: 

Dârü’ş-Şühedâ, 1429/2008), 2/662. 
98 Cemalüddin İbn Nübâte, Şerhu’l-uyûn fî şerhi Risâleti İbn Zeydûn, thk. Muhammed Ebu’l-Fazl 

İbrahim (b.y.: Dârü’l-Fikri’l-Arabî, t.s.), 293. 
99 Hâlid el-Alî, Cehm b. Safvân ve mekânetühû fi’l-fikri’l-islâmî (Bağdat: Mektebetü’l-Ehliyye, 1965), 

73. 
100 Vehb b. Münebbih’in hayatı için bk. Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, “Vehb b. 

Münebbih”, Siyeru a’lâmi’n-nübelâ, thk. Şuayb el-Arnaût (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 
1405/1985), 4/544-57. 



23 
 
haklılığını ortaya koymaktadır. Kendisi Vehb b. Münebbih’e, Allah’ın gerçek manada 

bir elinin, yüzünün ve sair organlarının yani insanî hususiyetlerinin mevcut olup 

olmadığıyla ilgili sorular soruyor, aslında, sonradan haberî sıfatlar olarak 

adlandırılacak olan mütaşabihatla ilgili bilgi almak ve bu nasların akla uygun ve 

anlaşılır bir şekilde açıklanmasını istiyordu.  

Ca’d b. Dirhem’den sonra, sıfatlar konusunu doğrudan ele aldığı bilinen ilk kişi 

Cehm b. Safvân’dır.101 Cehm sıfatlar konusunu, Allah’ın zatı ve sıfatları arasında 

ayrım yapmak ve zatının dışında herhangi bir sıfatın mevcudiyetini reddetmek 

suretiyle ele almıştır. Cehm’in Ca’d b. Dirhem ile teşrikimesai yaptığı ve ondan ders 

aldığı bilinmektedir. Ca’d b. Dirhem Kûfe’de ikamet ediyordu ve Cehm de hayatının 

bir bölümünde orada bulunmuştu.102 Ca’d b. Dirhem ile geçirdiği vakitler, onun 

fikirlerini iyice öğrenmesini sağladı. 

Cehm b. Safvân’ın yolu Kûfe’den sonra Belh’e düştü. Orada, Allah’ın sıfatlarını 

ispat etmede aşırıya kaçan ve Allah’ı insanî özelliklerle tavsif ettiğinden dolayı 

Müşebbihe’den sayılan Mukâtil b. Süleymân103 ile karşılaştı. Onunla aynı ortamda 

bulundu ve münazaralar yaptı. Mukâtil’in sıfatları ispat konusunda ifrata düşmesi, 

eşyanın tabiatına uygun olarak meselenin tefritini de getirdi ve bu meseledeki tefritin 

temsilciliğini de Cehm üstlendi. 

Kaynaklarda Cehm’in herhangi bir filozof veya felsefe kitabının tesiri altında 

kaldığı konusunda bir bilgi bulunmuyor olsa da Belh’in o zamanlar Grek kültürünün 

merkezlerinden biri olması hasebiyle hepten bu kültürden uzak olduğunu söylemek de 

pek makul değildir. Bunun yanında filozofların, Allah’ın vâcibu’l-vücûd olması 

sebebiyle zatının dışında herhangi bir ontolojik varlık kabul etmeme ve her şeyi zatıyla 

                                                 
101 Hayruddin ez-Zirikli, “Cehm b. Safvân”, el-A’lâm (Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 2002), 2/141. 
102 Alî, Cehm b. Safvân, 61. 
103 Ömer Türker, Mukâtil b. Süleymân’ın Müşebbiheden olduğu genel kanısının yanlış bir kanaat 

olduğunu söylemektedir. Ona göre eğer Mukâtil’in eserleri dikkatle incelenirse, onun böyle bir 
düşüncesinin olmadığı, kendisinin selef metoduna mutabık açıklamalarda bulunduğu görülecektir. 
Nitekim Mukâtil’in eserlerini mütalaa eden bazı araştırmacılar, onun Müşebbihe mensubu olduğu 
görüşüne ihtiyatla yaklaşmakta, bazıları da onu bu görüşten teberri etmektedirler. Örnekler 
üzerinden açıklama için bk. Ömer Türker, Erken Dönem Tefsirlerinde Te’vil Sorunu – Mukâtil b. 
Süleyman’dan Hareketle Bir İnceleme (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2017), 78-118. 



24 
 
yaptığına inanıyor olmaları,104 Cehm’in Allah tasavvuruyla uyum gösterdiğinden 

aralarındaki irtibat ihtimali artmaktadır.  

Mukâtil b. Süleymân, Belh şehrinde nüfuzu olan biriydi. Bu nüfuzunu 

kullanarak kendisine zıt görüşlere sahip olduğundan dolayı Cehm’in şehirden 

uzaklaştırılmasını sağladı ve Cehm Tirmiz’e sürüldü. Cehm’in burada da bazı 

Sümeniyye yani Budizm müntesipleriyle birçok tartışmalar yaptığı 

kaydedilmektedir.105 Bilindiği gibi Sümenîler mutlak bir yaratıcıya inanmamakta, 

tenasüh/reenkarnasyona inanmaktaydılar.106 

Kaynaklarda zikredildiğine göre Cehm, Sümenîlerle yaptığı bir tartışmada 

onlara cevap verememiş ve Sümenîler onu alt etmişlerdi. Bu tartışmada Sümenîler, 

Cehm’e, ibadet ettiği ve varlığından şüphe duymadığı ilahının gerçekten var olduğunu 

nasıl bilebildiği ve hiçbir duyusuyla onu idrak edememesine rağmen varlığından nasıl 

emin olduğunu sormuşlardır. Kaynaklar burada farklı kayıtlar nakletmektedir. Bazı 

kaynaklar Cehm’in bu işin içinden kendi tefekkürüyle çıkarak Sümenîlere, 

kendilerinin de varlığına inandıkları ve duyu organlarıyla idrak edilemeyen ruh 

örneğini delil getirerek onları ikna ettiğini;107 bazı Mu’tezilî kaynaklar ise, Cehm’in, 

Sümenîlerle tartıştığı ve bir çıkar yol bulamadığı bu konuda Vâsıl b. Atâ’dan yardım 

istediğini kaydeder. Vâsıl da ona, Allah’ın bu beş duyu haricinde bir duyu ile yani 

nazarla bilinebileceğini söyleyerek yardımda bulunur.108 Cehm’in, Mu’tezile’nin 

kurucusu sayılan Vâsıl b. Atâ ile olan münasebeti bu olayla sınırlı kalmamıştır. Ebu’l-

Hüzeyl’den nakledildiğine göre, Cehm’in Tirmiz’deki şöhretinden haberdar olan 

Vâsıl, oraya Cehm ile tartışması için talebesi Hafs b. Sâlim’i göndermiş ve yapılan 

tartışma neticesinde Cehm, “doğru yolu” bulmuştur. Ne var ki Hafs Basra’ya geri 

                                                 
104 Muhammed b. Abdülkerim eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm fî ilmi’l-kelâm, thk. Ahmed Ferîd el-

Mezîdî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004), 76-8. 
105 Alî, Cehm b. Safvân, 75-6; Şehristânî onlardan “Ashâbu’l-Bedede” olarak bahseder. bk. Muhammed 

b. Abdülkerim eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Abdülaziz Muhammed el-Vekil (Kahire: 
Müessesetü’l-Halebî ve Şürekâhu, 1387/1968), 3/97-8. 

106 Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-firâk. thk. Muhammed Osman el-
Hişt (Kâhire: Mektebetü İbn-i Sînâ, t.s.), 235. 

107 Ahmed b. Muhammed İbn Hanbel, er-Red ale’z-Zenâdika ve’l-Cehmiyye, thk. Dağş b. Şebîb el-
Acmî (Kuveyt: Gurâs, 1426/2005), 199. 

108 Abdülcebbar vd., “Ebu’l-Hüzeyl”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 240; İbnü’l-Murtazâ, “Vâsıl b. 
Atâ”, Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana Diwald-Wizer, 32. 



25 
 
döndüğünde Cehm de eski görüşünü savunmaya devam etmiştir.109 Hangi konuda 

tartıştıklarına dair kaynaklardan birinde; elimizde herhangi bir malumat 

bulunmadığına dikkat çekilerek, birinin cebrî diğerinin kaderî olması hasebiyle irade 

hürriyeti;110 diğer bir kaynakta ise ircâ görüşünden dolayı iman konusunda tartışmış 

oldukları belirtilmektedir.111 

Kur’an’ın mahlûk olduğunu söyleyen Ca’d b. Dirhem ile teşrikimesaide 

bulunan; nasların lafzî manalarını kabul ederek Allah’ı ulûhiyetine yakışmayacak 

şekilde tavsif eden Müşebbihe ve Haşeviyye ve reenkarnasyona inanıp bir yaratıcının 

mevcudiyetine inanmayan Sümeniyye mensuplarıyla tartışmalar yapan; Grek 

kültürünün merkezlerinden biri olan Belh’in havasını soluyan Cehm b. Safvân’ın, 

Allah’ın sıfatlarını kabul etmeme sebebi ile ilgili elimizde epeyi bir malumat 

bulunmaktadır.  

Cehm b. Safvân’ın Allah’a hiçbir sıfat atfetmemiş olmadığını daha evvel 

söylemiştik. Onun temel gayesi, Allah’ı akla gelebilecek her türlü noksanlıktan tenzih 

etmekti.112 Buradan hareketle Cehm Allah’ın, mahlûkatın hiçbir vasfıyla 

vasıflanamayacağı düşüncesiyle, muhdes varlıklara mahsus olduğunu düşündüğü bir 

takım sıfatlardan Allah’ı tenzih etti. Bu sıfatlar hayy, âlim, mürîd, mevcûd sıfatları ve 

şey kelimesidir. İlk dört vasıf insanî vasıflar olduğundan, şey kelimesi de muhdesatın 

vasfı olduğundan dolayı113 Cehm tarafından Allah’ın bu kelimelerle tavsif 

edilemeyeceği savunulmaktadır. Şey kelimesinin burada zikredilmesi abartı olarak 

görülebilir lakin Cehm’e göre şey kelimesi muhdes olanı ifade eder ve Allah 

muhdesatın yaratıcısıdır.114 Ebû Hanîfe, Cehm b. Safvân’ın tenzihte aşırıya kaçtığını 

anlatırken, onun Allah’ı şey olarak bile nitelemediğini söyler.115 Bunlara mukabil 

                                                 
109 Abdülcebbar vd., “Ebu’l-Hüzeyl”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 237; İbnü’l-Murtazâ, “Vâsıl b. 

Atâ”, Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana Diwald-Wizer, 32. 
110 Alî, Cehm b. Safvân, 66. 
111 Abdülcebbar vd., “Ebu’l-Hüzeyl”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 241. 
112 Alî, Cehm b. Safvân, 76. 
113 Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri. çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 716. 
114 Alî, Cehm b. Safvân, 77. 
115 Zafer Ahmed el-Osmânî et-Tehânevî, İ’lâü’s-sünen (Pakistan: İdâretü’l-Kur’an ve’l-Ulûmu’l-

İslâmiyye, 1414/1993), 47. 



26 
 
Allah’ın kâdir, mûcid, fâil, hâlık, muhyî, mümît sıfatlarıyla vasıflanabileceğini söyler. 

Çünkü insanlar bu sıfatlarla vasıflanamazlar.116 

Cehm fail sıfatını Allah’a has kıldığından dolayı insanda herhangi bir failiyet 

özelliği olmadığı neticesine varmıştır. İnsanın görünürdeki fiil işleme durumunun, 

tıpkı “ağaç meyve verdi, su aktı, güneş doğdu ve battı, yağmur yağdı” vb. örneklerinde 

olduğu gibi kendisinden kaynaklı bir kudretle oluşmadığını ve bu fiillerin insana 

hakikî olarak değil mecazen atfedilmesi gerektiğini iddia etmiştir.117 

Cehm yukarıda geçen sıfatlar dışında Allah’ın herhangi bir sıfatının olmadığını 

iddia etmiştir. Allah’ın kendisiyle bilgi sahibi olduğu bir ilim, gördüğü bir basar, 

duyduğu bir sem’ sıfatına sahip olmadığını, tüm bunları zatıyla yaptığını 

söylemektedir. Sem’ sıfatının basar sıfatından, basar sıfatının ilim sıfatından ayrı 

olmadığını savunmaktadır.118 Allah’ın ilmini diğer sıfatlarından ayrı bir şekilde ele 

alan Cehm, Allah’ın ilminin bir mahalde bulunmaksızın hâdis olduğunu ve bundan 

dolayı da bir şeyi yaratmadan evvel o şey hakkında bilgi sahibi olamayacağını 

söylemektedir.119 Bunların dışında haberî sıfatların tümünü nefyederken,120 bu sıfatlar 

arasından bir tek Allah’ın yed sıfatını kudret olarak tefsir ettiği bilinmekte; arş, ayn, 

kürsi, istivâ ve vech sıfatlarını ise nasıl tefsir ettiği bilinmemektedir.121 

 Cehm’in yine tenzih merkezli bir düşünce olarak, Allah’ın makduratının ve 

malumatının bir sonu olduğunu122 ve bundan dolayı Cennet ve Cehennemin yok 

olacağını söylediği görülmektedir.123 Bu görüşünün sebebi, evvel ve âhir olanın 

yalnızca Allah olduğu, O’ndan başka hiçbir varlığın nâmütenâhî olamayacağıdır.124 

Bunun yanında Cehm, ahiret hayatıyla ilgili ve sübutları daha çok hadisler kanalıyla 

                                                 
116 Ebu’l-Muzaffer Şehfûr b. Tâhir el-İsferâyînî, et-Tebsîr fi’d-dîn, thk. Kemâl Yusuf el-Hût (b.y.: 

Âlemü’l-Kütüb, 1983), 108. 
117 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Abdülaziz Muhammed el-Vekil, 1/86. 
118 Alî, Cehm b. Safvân, 78. 
119 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Abdülaziz Muhammed el-Vekil, 1/87. 
120 Alî, Cehm b. Safvân, 79. 
121 Alî, Cehm b. Safvân, 81-95. 
122 Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri. çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 246. 
123 Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri. çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 664. 
124 Alî, Cehm b. Safvân, 155; Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri. çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 

748. 



27 
 
öğrenilen diğer semiyyat konularından olan hafaza melekleri, mizan, sırat, şefaat, 

ölüm meleği ve kabir azabını da reddetmektedir.125 

Sıfat konusu insan idrakiyle doğrudan alakalıdır. Algılayış açısından kişi, sıfat 

ile cismi birbirinden ayırma kabiliyetine sahip değildir. Bu açıklamalar tamamen zihnî 

açıklamalardır. Bundan dolayı konu, farklı zihin kodlarına sahip insanlar tarafından 

farklı şekilde açıklanmaya müsaittir. Kişilerin zihin kodlarını oluşturan âmiller 

arasında sosyolojik âmillerin zikredilebileceği gibi fıtrî hususiyetler de zikredilebilir. 

Toplumsal hayatta ise öne çıkan bir takım kimselerin savunduğu görüşler, diğer bir 

takım insanlar tarafından da makul kabul edilmekte ve savunulmaya değer 

görülmektedir. Böylece belli bir fikir ve iddia etrafında kümelenilmekte ve gruplar 

oluşturulmaktadır. 

1.3.Mezheplere Göre Zat-Sıfat İlişkisi 
Sıfat tartışmasının ortaya çıktığı dönemde, henüz herhangi bir mezhep teşekkül 

etmiş değildi. İnsanlar ferdî olarak görüşlerini ortaya koyuyor, onlarla aynı veya onlara 

zıt görüşte olan insanlar da ya yanlarında ya da karşılarında mevzileniyorlardı. Sonraki 

dönemlerde Allah’ın zatı ile sıfatları arasındaki ilişkinin mahiyetiyle ilgili 

düşüncelerini sistemleştirmiş olduğu görülen, daha evvelden de zikredildiği üzere, iki 

damardan bahsedilebilir: Ehl-i Sünnet ve Mu’tezile mezhebi. Bu iki mezhebin 

haricinde bir de, daha çok Ehl-i Sünnet’in nüvesini oluşturduğu düşünülen, Ehl-i 

Sünnet ve Mu’tezile’nin teşekkülünden evvel, Mu’tezile’nin sahip çıktığı “sıfâtullah” 

meselesini ortaya atan insanlarla fikrî mücadelede bulunan, sonraki nesiller tarafından 

“Selef Uleması”126 olarak isimlendirilecek olan kimseler bulunmaktaydı. Zat-sıfat 

ilişkisi incelendiğinde genelde bu üç taife zikredilmektedir.  

Mu’tezile; Allah'ın zatı gibi sıfatlarının da kadîm oldukları kabul edildiği 

takdirde, zamanla Müslümanlar arasında da, Mısır, Yunan ve Hint dinlerindeki gibi 

tasvirci ve politeist tanrı anlayışının ortaya çıkabileceği endişesini taşıyordu. Bunun 

yanında sıfatların her birini müstakil bir varlık gibi görmek, putperest/pagan Yunan, 

                                                 
125 Detaylı bilgi için bk. Alî, Cehm b. Safvân, 124-50. 
126 Çalışmamızda bu adlandırmayla, Allah’ın sıfatlarını tevil etmeksizin kabul eden ve fakat bu metodun 
kıyamete dek tek geçerli yol olduğunu savunmayan İlk Dönem Selefiyye kastedilmektedir. İlk ve 
Sonraki Dönem Selefiyye ayrımıyla ilgili detaylı bilgi için bkz. İbrahim Coşkun, “Kelâm Karşıtı Ehl-i 
Sünnet’in Usûlü’d-Din Yorumu ve Bu Yorumun Açmazları”, Marife 5/3 (2005), 156-8. 



28 
 
Hristiyanlık ve doğu dinlerinde örnekleri görüldüğü gibi, her bir sıfatı ayrı ayrı 

tanrılaştırmaya yol açabilmektedir.  

Sıfatları zatın gayrı olarak kabul eden Ehl-i Sünnet’in gayesi ise, sıfatsız bir tanrı 

anlayışının ileride pasif, durağan, hatta Budist inancının bir parçası olan Nirvana'da 

olduğu gibi hiçlik ve belirsizliğin hâkim olduğu, zihnî ve hayalî bir tanrı anlayışını 

önlemekti. 

Şu halde aşırı görüşler müstesna, temelde ve gayede müşterek olan bu fırkalar, 

naslardan herhangi birini inkâr etmemeleri, yalnızca aynı gayeyi ifade edişlerindeki ve 

nasları yorumlamadaki farklı üslupları sebebiyle, İslâm tarihi boyunca, muarızları 

tarafından tekfir edilmeyip ehl-i bidatten sayılmışlardır. Bu hassasiyetin oluşmasında 

Peygamber Efendimizin (s) tekfir ile ilgili ikazı127 büyük rol oynamıştır. Binaenaleyh 

Müslümanlar bir hüküm olarak tekfirin ağırlığının farkında olarak hareket etmişlerdir. 

Nitekim Ebû Hanîfe’ye isnat edilen “ehl-i kıblenin tekfir edilemeyeceği” görüşü,128 

Müslümanların kahir ekseriyeti tarafından bir düstur olarak kabul edilip tatbik 

edilmiştir. 

Sıfat problemi ulemâ tarafından iki yönden ele alınmıştır: Sıfatların ontolojik ve 

semantik durumları.  

Ontolojik olarak; Allah’a izafe edilen sıfatların, Allah’ın zatı haricinde herhangi 

bir gerçeklikleri olup olmadığı sorusuna cevap aranmıştır.  

Semantik olarak ise; Allah’ın zatına atfedilen sıfatların farklı anlamlar 

barındırmaları, zatta ontolojik bir çokluğa; farklı anlamlar taşıyan birçok manayı tek 

bir zatta toplamak mantıkî herhangi bir probleme yol açıp açmayacağı tartışılmıştır.129  

                                                 
127 Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc, Sahîhu Müslim, nşr. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed el-Fâriyâbî 
(Riyad: Dâru Tayyibe, 1427/2006), “Îmân”, 111 (1/47). 
128 Ahmed Efendi Beyazîzâde, İmam-ı Azam Ebû Hanîfe’nin İtikadî Görüşleri, çev. İlyas Çelebi 
(İstanbul: M. Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2017), 39. 
129 Abdullah Arca, Fahreddin Razî’ye Göre Allah’ın Sıfatları (Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017), 12-3. 



29 
 

Sıfatların zat ile münasebeti tartışması, sübûtî sıfatlar hakkında cereyan 

etmektedir. Selbî/Zatî sıfatların mahiyetleri hakkında herhangi bir, fiilî sıfatlar 

konusunda da bu şekilde bir tartışma mevcut değildir.130 

1.3.1. Selef Ulemasına Göre Zat-Sıfat İlişkisi 
İslâm tarihindeki Allah’ın sıfatları tartışılmaya ilk başlandığı zamanlarda, 

toplumda genel olarak savunmacı bir tavır hâkimdi. Çünkü daha evvel mevzubahis 

edilmeyen yeni bir tartışma vuku bulmakta ve önceden duyulmamış cümleler sarf 

edilmekteydi. Önceleri tartışma konusu edilmeksizin inanılan şeylerin tartışma 

zeminine çekilmesi, evvelemirde insanları, tartışılan inanç konularına önceden nasıl 

inanıyorlarsa o inanç üzere inanmaya devam etme şeklinde bir savunma psikolojisiyle 

hareket etmeye sevk etti. Bu psikolojinin altında yatan sebep ise, tevarüs edilen inancın 

doğrudan vahiy kaynaklı olduğuna inanılmasıydı.  

Binaenaleyh selef itikadı denildiğinde; Kur’an ve güvenilir râvîler aracılığıyla 

nakledilen Peygamber Efendimizin (s) hadislerinden oluşturulmuş ve çerçevesi 

çizilmiş bir inanç sisteminden söz edilmekteydi.131 Oluşturulan inanç sistemi, Allah’ın 

kendini ve Peygamberi (s) O’nu nasıl tavsif ettiyse o şekilde inanmak demekti;132 ne 

eksik ne de fazla. Eksiklik ve fazlalık derken kastedilen şey, ne teşbihe düşmüş ne de 

tatil inancına savrulmuş olmalarıdır.133  

Yukarıda geçtiği üzere selef, dört başı mamur bir akide sistemi ortaya koymuş 

değildir. Selef akidesi dendiğinde akla gelen ilk şey de haddizatında şudur: Güvenilir 

nakille gelen itikadî hususları tevil etmeksizin, nasıl nakledildilerse o şekilde 

inanmak.134 Tevil etmeksizin olduğu gibi inanma kaidesi, daha sonra “sübûtî sıfatlar” 

                                                 
130 Mevlüt Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid (İstanbul: Nûn Yayıncılık, 1995), 185. 
131 İsmail b. Abdurrahman es-Sâbûnî, Akîdetü’s-selef ve ashâbu’l-hadîs, thk. Nâsır b. Abdurrahman 

(Riyad: Dâru’l-Asıme, 1419/1998), 63. 
132 Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 237; Muhammed 

Abdülfadîl el- Kûsî, Mevkıfu’s-selef mine’l-müteşâbihât beyne’l-müsebbitîn ve’l-müevvilîn (Kâhire: 
Dâru’l-Besâir, 1425/2004), 13. 

133 Müfrih b. Süleyman el- Kûsî, el-Menhecü’s-selefî (Riyad: Dâru’l-Fazîle, 1422/2002), 393; Aydın, 
Nazar ve İstidlal, 208-10; Şeyhu’l-İslâm Fadlullah ez- Zencânî, Târîhu ilmi’l-kelâm fî’l-islâm, thk. 
Kısmu’l-Kelâm fî Mecmea’l-Buhûsu’l-İslâmiyye (İran: Müessesetü’t-Tab’ ve’n-Neşri’t-Tâbia li’l-
Âsitâne, 1417/1997), 71. 

134 Talât Koçyiğit, Hadisçilerle Kelâmcılar Arasındaki Münakaşalar (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 1988), 138-45; Rufâa, “es-sıfâtu’l-haberiyye”, Mu’cemu’l-mustalahâti’l-kelâmiyye, 2/14-
5. 



30 
 
olarak adlandırılacak sıfat grubuna da uygulanmıştır fakat daha çok haberî sıfatlarda 

cari kılınmıştır. Bu metoda tevkif metodu denir.135  

Selefin, özellikle haberî sıfatlar konusunda tevkif yolunu tutmaları aslına 

bakılacak olursa bir tevildir. İmam Mâlik’in, istivâ ile ilgili kendisine yöneltilen bir 

soruya, “keyfiyetinin meçhul olduğu üzere ona iman edilmesi gerektiği” şeklindeki 

verdiği cevap,136 açıkça zikredilmemiş olsa da tevilde bulunulduğuna delalettir.137 

Çünkü bir kelime, hakkında herhangi bir karine olmadığı durumda hakikî manasına 

hamledilmelidir.138 Eğer aksi bir durum var ise ancak mecaza hamledilebilir.139 Selef 

uleması ise varid olan bu tür haberî sıfatları, insanî hususiyetleri Allah’a nispet 

etmekten imtina ve nakledilen vasıfların manalarını idrak etmekten uzak olduklarının 

bilinciyle hareket ettiklerinden dolayı, naslarda geçen bu haberî sıfatları 

nakledildikleri şekilde lügat manalarıyla anlamamışlar ve tevakkuf etmişlerdir. Tevilin 

ilk adımında kalıp herhangi bir aklî tevilde bulunmayıp bir yorumda 

bulunmamalarının sebeplerinden bazıları ise; sahabe ve tabiinin herhangi bir tevilde 

bulunmamaları, tevilin aklî bir ameliye olmasından dolayı zan hususiyeti taşıması, 

bunun yapılması halinde Müslümanlar arasında tefrika ve ihtilaf vuku bulmasına ve 

fırkalara bölünmeye sebep olacağından çekinilmesi, tevilde bulunulduğunda aklın 

naklin önüne geçirileceğinin ve Allah’ın kelâmının tahrip edileceğinin düşünülmesi 

şeklinde sıralanabilir.140 

1.3.2. Mu’tezile’ye Göre Zat-Sıfat İlişkisi 
Görüşlerini beş esas üzerine bina eden Mu’tezile mezhebinin, bu beş esas 

içerisinde en fazla ehemmiyet gösterdiği tevhîd esasıdır. Tevhîd esasının ortaya 

çıkmasını sağlayan saik ise sıfatlar meselesidir. Çünkü Mu’tezile nazarında Allah’ın 

                                                 
135 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 168-70; Bekir Topaloğlu, İslâm Kelâmcılarına ve Filozoflarına 

Göre Allah’ın Varlığı (Ankara: DİB Yayınları, 2012), 38-40. 
136 Kûsî, el-Menhecü’s-selefî, 135. 
137 Mevlüt Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali Düzgün, (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2016), 252-4. 
138 Tehânevî, “hakikat”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 1/684. 
139 Cürcânî, “isim”, Ta’rîfât, thk. Muhammed Sıddîk el-Minşâvî, 169. 
140 Kûsî, el-Menhecü’s-selefî, 392-7; Muhammed b. Ömer Fahruddîn er-Râzî, Esâsu’t-takdîs, thk. 

Ahmed Hicâzî es-Sakâ (Kâhire: Mektebetü’l-Külliyâti’l-Ezheriyye, 1986), 236-40; Recep Ardoğan, 
Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç Sorunları (İstanbul: KLM, 2016), 108. 



31 
 
sıfat sahibi bir varlık olması, O’nun vahdaniyetine ve ulûhiyetine halel getirecek 

yegâne şeydir.141 

Mu’tezile’ye göre ulûhiyetin en hususi vasfı kıdemdir.142 Kadîm olan şey 

muhakkak manada ilahtır.143 Allah’ın, –her ne kadar O’ndan ayrı olarak 

düşünülemeyecekleri kabul ediliyor olsa da- zatının haricinde herhangi bir sıfata sahip 

olduğunu savunmak, Allah’ın ulûhiyetine ve aynı zamanda vahdaniyetine aykırı bir 

durumdur.  

Mu’tezile de Allah’ın bir takım sıfatları olduğunu ikrar eder fakat bu sıfatların 

O’nun zatından ayrı değil, zatına mündemiç olduklarını kabul eder.144 Yani Allah’ın 

zatıyla hayy, âlim, kâdir olduğunu iddia eder. Zatının haricinde hayat, ilim ve kudret 

gibi herhangi bir ezelî sıfat kabul etmez. Aksi halde bunun ya teaddüd-i kudemâya ya 

da teşbihe yol açacağını söyler.145 

Mu’tezile bu görüşünü şu şekilde temellendirir: Allah’ın zatının haricinde bir 

takım ezelî sıfatlar var ise bu sıfatlar ya hâdis ya da kadîm olmalıdırlar. Hâdis olmaları 

durumunda, Allah’ın zatının havâdise mahal olması, Allah’ın da hâdis bir varlık 

olmasını gerektirir ki bu teşbihtir, Allah’ın ulûhiyetine aykırıdır.146 Söz konusu 

sıfatların kadîm olmaları halinde ise, ulûhiyetin en ayırıcı vasfı olan kıdemde bir 

birliktelik söz konusu olur ki bu da Allah’ın vahdaniyetine aykırıdır. Bu durumda da 

teaddüd-i kudemâ vaki olmuş olur. Her iki ihtimal de imkânsız olduğundan dolayı 

Allah’ın zatının haricinde herhangi bir varlığın bulunması muhaldir.147 

Mu’tezile’nin, mezhebinin ana omurgası olarak tasarladığı, Allah’ın sıfatlarının 

zatından ayrı düşünülmemesi gerektiğiyle ilgili bu aşırı hassasiyetinin sebebi hakkında 

farklı görüşler mevcuttur. Bir takım kimseler bu hassasiyetin sebebinin Hristiyanların 

                                                 
141 Zühdî Cârullah, el-Mu’tezile (Beyrut: el-Ehliyye li’n-Neşr ve’t-Tevzîh, 1974), 64. 
142 Nîsâbûrî, Gunye fî’l-kelâm, nşr. Mustafa Hasaneyn Abdülhâdî, 1/532; H. Austryn Wolfson, Kelâm 

Felsefeleri, çev. Kasım Turhan (İstanbul: Kitabevi, 2016), 101. 
143 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 244. 
144 Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 261. 
145 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 189; Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 214. 
146 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 235. 
147 Keskin, Allah - Alem İlişkisi, 261-2. 



32 
 
düşmüş oldukları hataya düşmeme gayreti olduğunu savunurken148 bazıları da 

muhakeme gücü sınırlı bazı Müslümanların, Kur’an ve hadislerdeki antropomorfik 

unsurları hakikî anlamlarıyla kabul ederek teşbihî bir ilah anlayışına sahip 

olmalarına149 bir tepki olduğunu belirtmektedir.150 

Bu temel prensibe istinaden Mu’tezile içerisinde birçok farklı sıfat görüşü ortaya 

atılmıştır. Birazdan bu görüşlere kısaca göz atmaya çalışacağız fakat onlardan önce 

zikredilmesi gereken bir isim vardır: Vâsıl b. Atâ. Mu’tezile’nin kurucusu olarak kabul 

edilen Vâsıl,151 İslâm inancına aykırı kabul ettiği akımlara ve görüşlere karşı dinini 

savunma dinamiğiyle hareket eden birisiydi. Muhtelif mevzularda birçok telifatı 

bulunan Vâsıl,152 dini muhafaza babında kendine Müşebbihe, Maniheistler ve Ehl-i 

Kitab’ı muarız olarak kabul etmekteydi.153 Muarız olarak kabul ettiği fikir akımlarının, 

daha henüz teşekkül etmemiş mezhebinin sacayağı olacak olan tevhîd kaidesine aykırı 

gördüğü en önemli ortak noktaları, teaddüd-i kudemâ’ya yol açacak bir inanç 

sistemlerinin olmasıdır. Onun sıfatlar konusundaki en büyük çekincesi, sıfatların 

kabulü neticesinde birçok ezelî varlığın kabul edilmek durumunda kalınmasıydı.154 

Onun bu bakış açısı mezhebi içerisinde de kanıksanmış ve serdedilen görüşler, 

teaddüd-i kudemâdan kaçınma minvali üzerine devam etmiştir. 

Şimdi Mu’tezilî bakış çerçevesinde zat-sıfat ilişkisiyle alakalı ortaya atılmış olan 

farklı görüşlerin açıklanmasına geçebiliriz. 

Selbî Metot 
Allah’ın isim ve sıfatlarını, O’nun zatıyla ilişkisini açıklamada zikredeceğimiz 

ilk metot, selb metodudur.155 Selb metodunu benimseyenlere göre; Allah’ın mahiyetini 

                                                 
148 Wolfson, Kelâm Felsefeleri, çev. Kasım Turhan, 85-91; Harun Öğmüş, “Mu’tezile’nin Müşebbihe 

Algısını Oluşturan Amiller: Sıfat Ayetleri Bağlamında Bir Tahlil”, Marife 9/3 (2009), 147-8; 
Keskin, Allah - Alem İlişkisi, 260. 

149 Ebû Bekr İbn Fûrek, Müşkilü’l-hadîs ve beyânuhû, thk. Mûsâ Muhammed Ali (Beyrut: Âlemu’l-
Kütüb, 1405/1985), 38-9. 

150 Ebu’l-Vefâ et-Taftâzânî, Ana Konularıyla Kelâm, trc. Şerafeddin Gölcük (Konya: Kitap Dünyası, 
2000), 130. 

151 Kemâl Işık, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri (Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi Yayınları, 1967), 50. 

152 Süleyman eş- Şevâşî, Vâsıl bin Atâ ve ârâuhu’l-kelâmiyye (Libya: Dâru’l-Arabiyyetü’l-Kitâb, 1993), 
87-92. 

153 Şevâşî, Vâsıl bin Atâ, 153-4. 
154 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 212. 
155 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 190-3. 



33 
 
kavrayamayacağımızdan dolayı, O’nun sıfatlarını olumsuz manada anlamamız 

gerekmektedir.156 Bu görüşe göre “Allah âlimdir” demek, “Allah cahil değildir” 

demektir. Bu açıklama tarzı diğer sıfatlar için de aynen geçerlidir.157 Bu metodun 

müessisinin Dırâr b. Amr158 olduğu kaydedilmektedir.159  

Dırâr’dan sonra Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf zikredilmelidir. O da temel olarak selbî 

metodu kullanmış fakat geliştirdiği usulde, evvelemirde sıfatın mevcudiyetini kabul 

ediyor görünmektedir. Onun teorisi; “Allah ilimle âlimdir, O’nun ilmi zatıdır. Allah 

âlimdir demek O’ndan cehaleti nefyetmek ve malumu kabul etmek demektir.” 

cümlesiyle özetlenebilir.160 Ebu’l-Hüzeyl, ilk adımda sıfatların mevcudiyetlerini kabul 

ediyor olmasına rağmen, sonraki adımda sıfat ile zatı aynîleştirmektedir.161 Görüşü 

netice olarak zat-sıfat aynılığına çıkıyor olsa da evvelemirde sıfatı ispat ediyor gibi 

görünmesinden dolayı Mu’tezile içerisinde tenkitlere uğramıştır.162 

Ebu’l-Hüzeyl’in ardından, bu metodu kullananlar arasında iştihar etmiş olan, 

Allâf’ın talebesi163 ve aynı zamanda yeğeni de olan İbrâhîm en-Nazzâm’dır. 

Nazzâm’ın, hocası Allâf’tan ayrıldığı nokta, herhangi bir sıfat kabul etmeksizin, sıfatın 

doğrudan Allah’ın zatını ispat ettiğidir. O, sistemini şu şekilde ifade ediyordu: “Âlim 

sözümün anlamı O’nun zatını ispat ve O’nun hakkında cehaletin geçerli olmadığını 

söylemektir.”164 Bazı Mu’tezilîler sıfatların farklı olmasını, taalluklarının farklı olması 

itibarıyla, Allâf hem onları ispat etmek hem de taallukları farklı olması suretiyle 

                                                 
156 Osman Aydınlı, Akılcı Din Söylemi – Farklı Yönleriyle Mu’tezile Ekolü (Ankara: Hititkitap Yayınevi, 

2010), 89; Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 262. 
157 Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 230 
158 Aydınlı, Akılcı Din Söylemi, 67-101. 
159 İsferâyînî, et-Tebsîr, thk. Kemâl Yusuf el-Hût, 106; Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın 

- Mehmet Dalkılıç, 161; Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Abdülaziz Muhammed el-Vekil, 1/ 90-
1.  

160 Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 106; Bağdâdî, Ehl-i Sünnet 
Akâidi, 123. 

161 Hayrettin Nebi Güdekli, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin Zat-Sıfat İlişkisine Yaklaşımı: Haller Teorisi 
(Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 3; Özler, “İlâhî İsim 
ve Sıfatlar”, 262. 

162 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 239. 
163 Muhammed Abdülhâdî Ebû Rîde, İbrâhîm Seyyâr en-Nazzâm ve ârâuhu’l-kelâmiyyeti’l-felsefiyye 

(Kâhire: Matbaatu Lecneti’t-Te’lîf ve’t-Tercüme ve’n-Neşr, 1365/1946), 5. 
164 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 213; Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 191; Ebû 

Rîde, İbrâhîm Seyyâr en-Nazzâm, 6. 



34 
 
açıklarken Nazzâm ise bunu sıfatların ifade ettiği zıtların farklı olması dolayısıyla 

açıklamaktadır.165 

Selbî metot -ve dahî bir bütün olarak Mu’tezilî düşünce-166 kemâl noktasına Ebû 

Ali el-Cübbâî eliyle ulaşmıştır. Onun teorisi şu şekilde maddeleştirilebilir: Allah 

kâdirdir denildiğinde; O’nun kâdir olduğuyla ilgili bir bilgi verilmiş, O’nun kâdir 

olması caiz olmayandan farklı olduğu söylenmiş, O’ndan acziyet nefyedilmiş ve 

O’nun tarafından güç yetirilen/makduratın mevcut olduğuna işaret edilmiş olunur.167 

Diğer tüm sıfatlar için de durum böyledir. 

Mânâ Teorisi 
Muammer b. Abbâd es-Sülemî tarafından ortaya atılmış bir görüştür. Teori şu 

şekilde açıklanabilir: İki cisimden biri hareketli diğeri sakin ise hareketliyi hareket 

ettiren, sakinin de sükûn halde kalmasını sağlayan bir mana mevcuttur. Cisimlerin 

içerisinde bulundukları durumları birbirinden ayıran şey bu manadır.168  

Bu esası Allah’ın sıfatları konusuna tatbik ettiğimizde karşımıza şöyle bir tablo 

çıkmaktadır: Allah âlimdir, O’nun ilmi bir manadan dolayı mevcuttur. Bu mana da 

başka bir mana dolayısıyla var olur ve bu şekilde devam eden bir silsilenin illet-malul 

ilişkisi kapsamında sonsuza dek gitmesiyle teselsül vaki olmuş olur.169  

Muammer b. Abbâd es-Sülemî’yi, teselsülle neticeleneceğini bile bile bu teoriyi 

ortaya atmaya sevk eden şey muhtemelen, sıfatların doğrudan Allah’ın zatına 

nispetinin, onların yok hükmünde kabul edilecek olma endişesidir. Kelâm tarihi 

boyunca Muammer b. Abbâd es-Sülemî’nin bu teorisinin ne Mu’tezile içerisinden ne 

de diğer mezhep müntesiplerinden pek bir taraftar bulduğu söylenemez.  

 

 

                                                 
165 Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 162, 346; Koloğlu, Cübbâîler’in 

Kelâm Sistemi, 237-8. 
166 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 45. 
167 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 238; Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - 

Mehmet Dalkılıç, 162. 
168 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 231. 
169 Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 347; Güdekli, Haller Teorisi, 3. 



35 
 
Ahvâl Teorisi 

Ebû Ali el-Cübbâî’nin oğlu olan Ebû Hâşim el-Cübbâî, zat-sıfat münasebeti 

konusunda kendisine dek kimse tarafından dillendirilmemiş yeni bir yaklaşım 

geliştirmiştir.170 O, kendi zamanındaki en önemli iki görüş olan, Mu’tezile’nin 

ekserisinin takip ettiği ve sıfatların yok sayıldığını düşündüğü selbî yöntemle Ehl-i 

Sünnet’in tevhîd prensibine aykırı olarak gördüğü ispat metodunu tadil ederek 

uzlaştırma gayreti içerisinde görünmektedir.171  

Ebû Hâşim el-Cübbâî bu görüşünü Basralı dil âlimlerinden esinlenerek inşa 

etmiştir. Nahivcilere göre, bir kişi bir fiil yaptığında, o fiili belli bir hâl üzereyken 

yaptığı bilinir. Burada anlamın yoğunlaştığı nokta kişinin zatı değil yapmış olduğu 

fiildir. Buradan hareketle, “Allah âlimdir” denildiğinde Allah’ta olan bir bilgi değil, 

Allah’ın bir bilen olduğu ifade edilmek istenmektedir.172 

Zatî sıfatlar ezelî olduklarından dolayı Allah bu hâlleri ezelî olarak taşır. Hâller 

ancak zat ile birlikte bulunduklarından dolayı da ontolojik bir değer taşımazlar. Onlar 

herhangi bir “şey” değillerdir. Bu yönleriyle ne mevcutturlar ne de madum. Aynı 

zamanda bilginin konusu olmadıklarından dolayı da malum değillerdir.173 

Ebû Hâşim bu görüşüyle, hâlleri ontolojik varlıklar olarak kabul etmediğinden 

dolayı Mu’tezilî görüşle, hâlleri zat ile özdeşleştirip onunla aynîleştirmediği ve zatta 

eritmediğinden dolayı da Ehl-i Sünnet’in ispat görüşüyle yakınlık kurabilmiştir. 

Nitekim kendisine hem kendi mezhebinden hem de Ehl-i Sünnet’ten taraftarlar bulmuş 

olması da bu durumun neticesi olarak kabul edilebilir.174 

1.3.3. Ehl-İ Sünnet Kelâmcılarına Göre Zat-Sıfat İlişkisi 
Mu’tezile mezhebi Ehl-i Sünnet’ten evvel teşekkül ettiğinden dolayı, Ehl-i 

Sünnet tarafında meseleler, Mu’tezilî görüşlere mukabil gelişmiştir. Ehl-i Sünnet, 

Mu’tezile’nin sübûtî sıfatları Allah’ın zatına mündemiç kılıp zat ile sıfatları 

aynîleştirmesine karşı çıkarak, bu kabulün sıfatları yok saymak suretiyle tatile yol 

                                                 
170 Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, 79. 
171 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 240-1; Güdekli, Haller Teorisi, 5. 
172 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 246. 
173 Güdekli, Haller Teorisi, 6-7; Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 263. 
174 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 248. 



36 
 
açacağını belirtmiştir.175 Fakat Ehl-i Sünnet’in Mu’tezile’ye yönelttiği bu eleştirinin 

bütünüyle hakikate isabet etmediği teslim edilmelidir. Çünkü Mu’tezile bu görüşü 

kendince haklı bir takım sebeplere dayandırmakta ve onlar Allah’ın ulûhiyetine halel 

getirmeme çabasıyla gayret etmektedirler. Onların tüm bu çabalarını görmezden 

gelerek savundukları fikrin, uğraş verdikleri gayenin tam aksi bir neticeyi 

doğurduğunu söylemek, pek insaflı bir kanaat olmasa gerektir. 

Ehl-i Sünnet’e göre Allah’ın, zatına zait sıfatları vardır.176 Bu sıfatlar Allah’ın 

ne aynısı ne de O’nun gayrısıdır.177 Bu görüşü ilk ortaya atan kişi İbn Küllâb’dır.178 

Daha sonraları Ehl-i Sünnet tarafından tevarüs edilecek olan görüşe göre; Allah’ın 

sıfatları vardır ve bu sıfatlar ne Allah’tır ne de Allah’tan başka bir şeydir.179 Sıfatlar 

Allah ile kâimdir. Bir sıfat başka bir sıfatla kâim olmaz.180  

İlk bakışta paradoks olarak görülen bu cümlenin kurulması esasen mecburidir. 

Şöyle ki; bu cümle, Vâcibu’l-Vücûd, her anlamda mükemmel, müteal bir varlık olan 

Allah hakkında kapsayıcı bir dille konuşmanın, bizler gibi varlığı imkân dâhilinde 

olan, her yönüyle sınırlı, eşyanın künhüne vakıf olmaktan aciz varlıklar için imkânsız 

olduğunun bilinciyle kurulmuştur.181  

Ehl-i Sünnet’e göre, meselenin en temelinde, lugavî düzlemde, zat ile sıfat 

mefhumu birbirinden ayrı mefhumlardır. Zat deyince başka, sıfat deyince başka şey 

anlaşılmaktadır. 182 Aynı durum ilim, kudret ve diğer sıfatları ifade eden mefhumlar 

için de geçerlidir. Bunların aynı şey olmaları mantık dışıdır.183  

Aynı şekilde bir manadan alınmış bir ismi, o mananın varlığını kabul etmeksizin 

düşünmek muhaldir. Sözgelimi “kâdir” ismini ele alacak olursak, “kudret” 

                                                 
175 Tunçbilek, “Allah’ın Sıfatlarının Mahiyeti Problemi”, 178; Yurdagür, Allah’ın İsimleri, 35. 
176 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 199. 
177 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/200. 
178 Yücedoğru, İbn Küllâb, 73 (Fakat Makâlâtü’l-islâmiyyîn’de Ebu’l-Hasen el-Eş’arî, sübûtî sıfatlar 

hakkında ilk olarak “lâ hüve aynuhû velâ gayruhû” diyenin Hişâm b. Hakem olduğunu 
söylemektedir. Bilgi için bkz. Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 
84, 86, 88). 

179 Yücedoğru, İbn Küllâb, 67. 
180 Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 163. 
181 Mağribî, İmâmu ehli’s-sünne, 163; Aydın, Nazar ve İstidlal, 203 
182 Aydın, Nazar ve İstidlal, 202; Fahreddin er-Râzî, Kelâm İlminin Esasları – Me’âlimü usûli’d-dîn, 

çev. Muhammet Altaytaş (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019), 110. 
183 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 197; Râzî, Kelâm İlminin Esasları, 110. 



37 
 
mefhumunu düşünmeksizin “kâdir” isminin hiçbir anlamı olmayacaktır. Binaenaleyh 

kudretsiz kâdir tahayyül edilemez. Bundan dolayı zat ile sıfatların her biri ve sıfatlar 

da, taşıdıkları manalar itibarıyla birbirinden farklıdır.184 

Fahreddîn er-Râzî bu bapta zat ile sıfatların birbirinden ayrı olduklarını şu beş 

maddeyle gerekçelendirir: 

Birincisi: “Allah’ın zatı, zattır” sözü ile “Allah’ın zatı, âlimdir, kâdirdir” sözleri 

arasında bir  fark olduğunu bizler zarurî ve bedihî olarak idrak ederiz. Allah’ın âlim 

ve kâdir olması, bizzat o zatın kendisi olmadığına delalet eder. 

İkincisi: Allah’ın âlim ve kâdir olduğundan bağımsız olarak bir kimse Allah’ın 

varlığını bilebilir. Yine Allah’ın âlim olduğunu bilmeden O’nun kâdir olduğunu 

bilebilir veya kâdir olduğunu bilmeden âlim olduğunu bilebilir. Bu da bize âlim ve 

kâdir olmanın Allah’ın bizzat zatının kendisinin olmadığını gösterir. 

Üçüncüsü: Allah’ın âlim olması “vacip, mümkün ve mümteni” varlıklara nispet 

edilebildiğinden daha umumî bir taalluktur. Kâdir olması ise sadece “mümkün/caiz”  

varlıklara taalluk etmesinden dolayı taalluku bilgiye nispetle daha hususidir. Bu da 

ilim ile kudret arasında bir farkın olduğunu göstermektedir. 

Dördüncüsü: Allah’ın kâdir olması, makdurun meydana gelmesine tesir eder. 

Fakat âlim olmasının böyle bir tesiri yoktur. Başka bir anlatımla makdurun 

oluşmasında bilginin bir tesiri yoktur. Makdur kudretin bir gereği olarak meydana 

gelmektedir. Bu da bilgi ile kudretin aynı şeyler olmadığını göstermektedir. 

Beşincisi: Bizim “vardır” sözümüz “yoktur” sözümüze zıttır. Fakat “âlim 

değildir”  sözümüze zıt değildir. Bu şunu gösterir; “âlim değildir” sözümüzle 

                                                 
184 Keskin, Allah - Alem İlişkisi, 241-3; Kâdî Ebû Bekir el-Bâkıllânî, Kitâbu Temhîdi’l-evâil ve 

telhîsu’d-delâil, thk. İmâduddîn Ahmed Haydar (Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sikâfiyye, 
1407/1987), 227; Şaban Ali Düzgün, Nesefî ve İslâm Filozoflarına Göre Allah-Âlem İlişkisi 
(Ankara: Otto, 2019), 157; Sa’deddîn et-Teftâzânî,  Tehzîbü’l-mantık ve’l-kelâm, nşr. Abdülkâdir 
Ma’rûf el-Kürdî (b.y.: Mektebetü’s-Saâde, 1330/1912), 80; Ebu’l-Hasen el-Eş’arî, Kitâbu’l-Lüm’a 
fi’r-reddi ‘alâ ehli’z-zeyğ ve’l-bid’a, tsh. Hammûde Gurâbe (Kâhire: Matbaatu Mısr Şirketun 
Müsâhemetun Mısrıyyetun, 1955), 27. 



38 
 
nefyedilen ile “mevcut değildir” sözümüzle nefyedilen şey aynı şey değildir. Bu da 

bize bilgi ile varlığın aynı şey olmadığını göstermektedir.185 

Ehl-i Sünnet sıfatlarla ilgili naklî delilleri, kâinatı müşahede yoluyla aklen de 

ispat eder. Kâinatın müşahedesi ise farklı şekillerde gerçekleştirilerek sıfatların 

varlıklarını delillendirmede kullanılabilir.186 Bu istidlâl yollarından biri şu şekilde 

açıklanabilir: Kâinat müşahede edildiğinde âlemin mevcut olmasından yola çıkılarak 

bu âlemi var eden bir kâdir olması gerektiği neticesine ulaşılır. Bu neticeye ulaşılma 

sebebi, âlemde muhkem ve noksansız bir düzenin var olmasıdır. Bu şekilde mükemmel 

bir düzen ortaya çıkaranın ise âlim bir zat olması gerekir. Âlim ve kâdir olan varlığın 

ise hayy olması gerekmektedir. Zaman mefhumunun mevcudiyetinden dolayı, var 

edilen şeylerin bir öncelik-sonralık sıralaması dâhilinde olduğu malumdur. Âlim, kâdir 

ve hayy olan zatın, var edilecek olanı dilediği vakit var etmesi için ise mürîd olması 

gerekir.187 Netice itibarıyla kâdir, âlim, hayy ve mürîd olan bir zatın, bu sıfatların kök 

anlamlarına da sahip olması zorunludur çünkü örneğin ilmi olmayan birinin âlim 

olduğuna hükmedilemez.188 

Sıfatların Allah’ın zatının aynı olmayıp, zatına zait olması gerektiğiyle ilgili 

yukarıda geçen tüm argümanlar, Ehl-i Sünnet tarafından sıfatların zatın gayrı 

olduklarını ispat etmek gayesiyle ileri sürülmüştür. 

Sıfatlar Allah’a hakikî değil de mecazî olarak izafe edilmiş olsaydı, Allah gerçek 

anlamda bu sıfatlara sahip olmayacağından herhangi bir etkinliği olmayan bir ilah 

tasavvuru gerçekleşmiş olurdu.189 Ama daha önce de belirtildiği gibi Ehl-i Sünnet’e 

                                                 
185 Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb - et-Tefsîru’l-kebîr (Beyrut: Darü’l-Kütübü’l-İlmiye, 2004), 

1/113-4, 11/89. 
186 Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 242; Eş’arî, Kitâbu’l-Lüm’a, 24-7; Nesefî, et-

Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd, thk. Muhammed Abdurrahman eş-Şâgûl, 40; Aydın, Nazar ve İstidlal, 
203. 

187 Muhammed b. Ömer Fahruddîn er-Râzî, Hâşiyetü ‘ale’l-Hamsûn fî Usûli’d-Dîn, thk. Saîd Fûde (b.y.: 
Asleyn li’d-Dirâsât ve’n-Neşr, 1438/2017), 154-9; Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi, 151; İmâmu’l-
Haremeyn el-Cüveynî, Luma’u’l-edille – Ehl-i Sünnet İnancının Delilleri, çev. Murat Serdar 
(Kayseri: Kimlik Yayınları, 2017), 44. 

188 Eş’arî, Kitâbu’l-Lüm’a, 27; Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 228; Özler, İslâm 
Düşüncesinde Tevhid, 197-8; Yurdagür, Allah’ın İsimleri, 37. 

189 Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 240; Ebû Seleme es-Semerkandî, Mâtürîdîliğin 
Temel İnanç İlkeleri – Cümelü usûli’d-dîn, thk. ve trc. Ahmet Saim Kılavuz (İstanbul: Endülüs 
Yayınları, 2019), 8. 



39 
 
göre sıfatlar ne zatın aynısı ne de gayrısıdırlar. Yani sıfatlar Allah’tan bağımsız birer 

varlık olarak görülmezler. 

Mu’tezile, Ehl-i Sünnet’in “ne aynısıdır ne de gayrısıdır” görüşünün yalnız ilk 

kısmını dikkate alarak, bu görüşün teaddüd-i kudemâ’ya yol açacağını savunur. Lakin 

Ehl-i Sünnet ulemasınca bu yersiz bir kaygıdır.190 Çünkü bu ayrım zihnî bir ayrımdır.  

Konunun en başında söylendiği gibi ne Allah’ın zatına ne de sıfatlarına bir bütün 

olarak muttali olmak mümkün değildir.191 Ehl-i Sünnet bu açıklamaları, ibadet ettikleri 

ilahları, kıyas ve benzetmelerle insan idrakine yakınlaştırma gayretiyle 

yapmaktadır.192 Aksi durumda ne kendisiyle münasebet kurulan ne de kâinatla bir 

ilişkisi olan, ne idiği belirsiz bir ilah anlayışı mevcut olacaktır.193  

Ayrıca sıfatların Allah’ın zatına zait olarak kabul edilmesi de bu endişeyi boşa 

çıkarmaktadır çünkü Allah’ın zatı olmaksızın sıfatların herhangi bir 

mevcudiyetlerinden ve dolayısıyla kendi başlarına var olmalarından söz etmek 

muhaldir.194 Yine buradan hareketle onların kadîm mi hâdis mi olduğu sorusu da 

abesle iştigaldir.195  

Tam burada zikredilmesi gereken başka bir husus ise; bazı Ehl-i Sünnet uleması, 

Mu’tezile’nin bu tarz itirazlarına mahal vermemek adına, sıfatların ezelîliğini ifade 

ederken, “Allah’ın ezelî bir ilmi vardır, ezelî bir kudret sıfatı vardır” demek yerine 

“Allah ilim, kudret vs. sıfatlarıyla ezelîdir” şeklinde bir ifade kullanılmasını daha 

münasip bulur.196 Böyle söylenilmesi neticeyi değiştirmeyecek fakat vurgunun 

Allah’ın zatına olmasının endişeleri giderme ihtimali olacaktır. Kaldı ki sıfatların 

ezelîliğinin ifade edilme gayesi, ezelî olan Allah’a muttasıf olan bir şeyin/sıfatın da 

ezelî olarak kabul edilme mecburiyetidir. Çünkü ezelî olmayan şey hâdistir ve hâdise 

mahal olan şey de hâdisiyet vasfına haiz olmuş olur. Ezelî ve ebedî olan Allah ise bu 

                                                 
190 Yurdagür, Allah’ın İsimleri, 37. 
191 Râzî, Kelâm İlminin Esasları, 126. 
192 Arca, Fahreddin Razî’ye Göre Allah’ın Sıfatları, 99; Ahmet Saim Kılavuz, Ana Hatlarıyla İslâm 

Akâidi ve Kelâm’a Giriş (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 123. 
193 Yurdagür, Allah’ın İsimleri, 35; Koçar, Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi, 157, 163-4. 
194 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 199. 
195 Keskin, Allah - Alem İlişkisi, 259-60. 
196 Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 165. 



40 
 
durumdan münezzehtir. Binaenaleyh sıfatlar Allah’tan dolayı ezelîdirler.197 

Haddizatında Allah ne sıfatlardan oluşan bir varlıktır ne de onlara muhtaçtır. Allah 

zattır. Sıfatları ise zatının gereği olarak mevcutturlar.198 

Yine Mu’tezile’nin diğer bir eleştirisi; Ehl-i Sünnet’in sıfatları ispat etmesiyle, 

Allah’ın, yaratılmışların sahip olduğu özelliklerle niteleniyor olması dolayısıyla 

teşbihe düşüldüğüdür. Ehl-i Sünnet ulemasına göre bu konuda teşbih teknik olarak 

mümkün değildir.199 Haddizatında Allah ile insan arasında herhangi bir benzeşme 

muhaldir. Çünkü Allah kadîm, Vâcibu’l-Vücûd; insan ise hâdis ve varlığı 

mümkünattan olan bir varlıktır.200 Sıfatlar Allah’a atfedildiğinde mutlak ve kâmil 

manada kullanılırken insanlara atfedildiğinde ise sınırlı manada kullanılmaktadır.201 

Allah bu sıfatlara sürekli olarak sahipken insan arizî olarak sahip olmaktadır.202 

Tüm bu açıklamalara ek olarak Ehl-i Sünnet uleması, Allah’ın sahip olduğu 

sıfatları zikrederken, sözgelimi âlim olduğunu ifade ederken, O’nun başka âlimler gibi 

olmadığını da şerh düşmektedirler.203 Nitekim peygamberler de Allah’ı bazı isim ve 

sıfatlarla nitelemişlerdir ama O’nun hiçbir şeye benzemediğinin altını özellikle 

çizmişlerdir. 

1.4.Genel Bir Tasnifle Allah’ın Sıfatları 
Allah’ın sıfatlarının tasnifi konusunda, yalnızca kelâm mezhepleri arasında 

değil, aynı mezhebe mensup âlimlerce de birçok farklı görüş ortaya atılmıştır. Eş’arî 

olup Mâtürîdî mezhebince benimsenen sıfat görüşlerinden bazılarını kabul eden 

âlimler olduğu gibi bunun tersi de vakidir. Hatta Ehl-i Sünnet mezhebine mensup olup 

da Mu’tezilî ahvâl görüşünü kısmen kabul eden (Bâkıllânî ve Cüveynî gibi) âlimler de 

mevcuttur. 

Müteahhir kelâmcılar sıfatları zatî ve fiilî olmak üzere ikiye ayırmışlardır. Daha 

sonraları çok çeşitli tasnifler yapılagelmiştir. Hatta birçok kelâm âlimi ayrı bir tasnifte 

                                                 
197 Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akâidi, trc. Şerafeddin Gölcük thk. Mehmet Halife Doğan, 51-52. 
198 Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 233; Râzî, Kelâm İlminin Esasları, 112. 
199 Koçar, Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi, 158. 
200 Râzî, Kelâm İlminin Esasları, 110; Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 231. 
201 Düzgün, Allah-Âlem İlişkisi, 156. 
202 Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 230-31. 
203 Koçar, Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi, 158. 



41 
 
bulunmuştur.204 Mütekaddim ulema yapılan tüm bu tasnifattan hareketle meselenin 

daha derli toplu bir hal alması adına şu dörtlü tasnifte karar kılmıştır: zatî/selbî, sübûtî, 

fiilî ve haberî sıfatlar.205 

Bu bölümde kelâm ulemasının çoğunluğunun üzerinde ittifak ettiği sıfat tasnif 

ve tanımlamaları üzerinden gidilecek ve eğer mevcut ise öne çıkmış itiraz ve farklı 

görüşler zikredilecektir. 

1.4.1 Zatî/Selbî Sıfatlar 
 “Selb” sözlükte “olumsuzluk, yokluk, bir şeyden yoksun olma, herhangi bir 

ayrıma ve hususiyete etkisi olmama” gibi anlamlara gelmektedir.206 Istılahî olarak ise; 

yalnızca Allah’ın zatına ait ve zıtları O’nun hakkında asla düşünülemeyecek olan 

sıfatları ifade eder.207 

Selbî sıfatların doğrudan Allah’ın zatı icabı var olmaları ve zatına zait sıfatlar 

olmamalarının sebebi; aksi durumda bir manaları ve taalluklarının olması gerekmesi 

dolayısıyladır. Selbî sıfatların herhangi birinin taallukunun olması, müteallıkının da 

aynı bu sıfatlarla vasıflanmasını gerektirirdi ki bu Allah’ın tevhidine aykırı bir 

durumdur.208 “Zatî sıfatlar” ve “Tenzîhât” ismi de verilen bu sıfatlar, esasen Allah’ın 

ne olmadığını ifade eder.209 

Kaynaklarda selbî/zatî sıfatlar olarak şunlar kaydedilmektedir: 

1.4.1.1 Vücûd 

Vücûd kelimesi sözlükte “Var olmak, bulunmak” gibi anlamlara gelir. Allah için 

“adem/yokluk” mefhumunun zıttı olarak zikredilir.210 Allah’ın varlığı zatı 

dolayısıyladır ve yok olması imkân dâhilinde değildir.211 Bu sıfata “Sıfat-ı nefsiyye” 

                                                 
204 Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 236-9. 
205 Ömer Aydın (ed.), Sistematik Kelâm (İstanbul: İşaret Yayınları, 2019), 85. 
206 Semih Duğyem, “selb”, Mevsûatu mustalahâti ilmi’l-kelâmi’l-islâmî (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 

1998), 1/640. 
207 Hulusi Arslan – Mustafa Bozkurt, Sistematik Kelâm (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2006), 164. 
208 Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 240. 
209 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 120. 
210 Topaloğlu – Çelebi, “Vücûd”, Kelâm Terimleri Sözlüğü, 344-5. 
211 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 226. 



42 
 
de denilir. Bu şekilde isimlendirilmesinin sebebi, Allah’ın var olduğu kabul 

edilmeksizin diğer herhangi bir sıfatından bahsetmenin mümkün olmamasıdır. 

Ebu’l-Hasen el-Eş’arî, İmâmu’l-Haremeyn el-Cüveynî, Ebu’l-Hüseyin el-Basrî 

ve Müslüman filozoflar, vücûd sıfatını müstakil bir sıfat olarak telakki etmeyip bu 

sıfatın Allah’ın zatını ifade ettiğini kabul ederler.212 

1.4.1.2 Kıdem 

Kelime manası “varlığının başlangıcı olmamak, ezelî olmak” demektir. Allah 

için de aynı anlamda kullanılmaktadır.213 Zaman muhtevalı bir kelime olan kıdem, 

Allah’ın tenzih/selb edilmek suretiyle hâdis bir varlık olmadığını, zaman dışı bir varlık 

olduğunu ifade etmek için kullanılır.214 

1.4.1.3 Bekâ 

“Sonu olmamak, ebedî olmak” anlamlarına gelen bekâ, Allah’ın varlığının 

nihayete ermeyeceğini, daimî olduğunu ifade eder. Bu sıfat Allah’tan sonluluğu ve 

zevali nefyeder.215 

Mantıken, ezelî/kadîm olan bir varlığın ebedî/bâkî olması da zorunludur. Kıdem 

ile bekâ, tabiri caizse birbirlerini tamamlayan sıfatlardır. Kıdem “lem yezel/geriye 

doğru sonsuzluğu” ifade ederken bekâ da “lâ yezâlû/ileriye doğru sonsuzluğu” ifade 

eder.216 

Ebu’l-Hasen el-Eş’arî bekâ sıfatını zatî bir sıfat olarak değil, sübûtî bir sıfat 

olarak kabul eder. Ona göre Allah zatı ile bâkî olmuş olsaydı, zatı bekâ olmuş 

olurdu.217 Böyle olmadığı malum olduğuna göre zatının aynı olmayan bir bekâ 

sıfatıyla bâkî olduğu anlaşılır.218 

                                                 
212 Aydın, Sistematik Kelâm, 85, Rufâa, “sıfatu’n-nefs”, Mu’cemu’l-mustalahâti’l-kelâmiyye, 2/21. 
213 Ahmed b. Muhammed el-Mâlikî es-Sâvî, Kitâbu Şerhu’s-sâvî ‘alâ Cevhereti’t-Tevhîd, thk. 

Abdülfettâh el-Bezm (Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1419/1999), 148. 
214 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 226; Aydın, Sistematik Kelâm, 86-8. 
215 Hasan Gümüşoğlu, İslâm Akâidi ve Kelâm (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 279. 
216 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 226. 
217 Aydın, Nazar ve İstidlal, 194. 
218 Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 251; -Teftâzânî,  Tehzîbü’l-mantık, nşr. Abdülkâdir 

Ma’rûf el-Kürdî, 85. 



43 
 

1.4.1.4 Vahdâniyet 

Allah’ın zatında, sıfatlarında ve fiillerinde eş, benzer ve ortağının bulunmaması 

demektir. Bu sıfat Allah hakkında teaddüd/çokluk ve ortaklığı nefyeder. Allah 

vahdaniyet sıfatına sahip olmayıp parçalardan müteşekkil bir varlık olsaydı, ilah 

olması hasebiyle kendisini oluşturan her bir parça kendi başına kâim âlim, hayat sahibi 

ve kâdir olması gerekirdi. Buysa birçok ilahın var olmasını gerektirirdi.219 

1.4.1.5 Muhâlefetün li’l-Havâdis 

Allah’ın, hem zatî olarak hem de sahip olduğu sıfatları bakımından sonradan 

meydana gelen herhangi bir şeye benzemediğini ifade eden sıfattır. Bu sıfat Allah’tan 

benzerliği selbeder. Allah’ın herhangi bir şeye benzemesi durumunda ilahlık vasfına 

halel gelmiş olur. İnsanların sahip olduğu bir takım sıfatların Allah için de kullanılıyor 

olması, ilk bakışta bir benzerliğin olduğu vehmi oluştursa dahî, aradaki mahiyet 

farkından dolayı görünüşteki bu benzerlik yalnız lugavî seviyede kalmaktadır.220 Bu 

da mecburiyetten böyledir çünkü insan, lisanın izin verdiği ölçüde tanım 

yapabilmektedir. Lisan da insanın kullandığı bir araç olması hasebiyle, insan gibi 

mahdut ve nakıstır. 

1.4.1.6 Kıyâm bi-nefsihî 

Allah’ın zatı ve sıfatlarıyla, varlığının kendisinden olması ve hiçbir şeye bağlı 

olmaması ve mevcudiyetini hiçbir şeye muhtaç olmaksızın sürdürmesini ifade eden 

sıfattır. Bir şey ile kâim olma, varlık açısından muhtaç olmayı ifade eder. Söz gelimi 

araz var olabilmek için bir cisme ihtiyaç duyar, onunla kâim olur.221 Binaenaleyh bu 

sıfat, Allah’ın kendisinin haricindeki herhangi bir şeye muhtaç olma durumunu 

nefyetmeyi ifade etmektedir.  

                                                 
219 Semih Duğyem, “vahdâniyet”, Mevsûatu mustalahâti ilmi’l-kelâmi’l-islâmî, 2/1453. 
220 Arslan – Bozkurt, Sistematik Kelâm 171. 
221 Semih Duğyem, “kıyâm bi’ş-şey”, Mevsûatu mustalahâti ilmi’l-kelâmi’l-islâmî, 2/1052. 



44 
 

1.4.2 Sübûtî Sıfatlar 
Zatî/selbî sıfatların “Allah’ın ne olmadığını” ifade ettiğini yukarıda söylemiştik. 

Sübûtî sıfatlar ise “O’nun nasıl, hangi özelliklere sahip bir ilah olduğunu” ifade eden 

sıfatlardır.222  

Mu’tezile ile Ehl-i Sünnet arasındaki sıfat tartışması yoğun olarak bu konuyla 

alakalıdır. Mu’tezile de Ehl-i Sünnet gibi Allah’ın bir takım sıfatlara sahip olduğunu 

kabul eder fakat Ehl-i Sünnet’in aksine, bu sıfatların Allah’ın zatına zaid manalar 

olduklarını kabul etmez. Onlara göre Allah bu sıfatlara zatî olarak sahiptir.223 Ehl-i 

Sünnet’e göre Allah’ın sahip olduğu bu sıfatların kök manaları da, Allah’ın zatına 

bağlı olarak, O’nun gibi ezelîdir. 

Ehl-i Sünnet itikadının taşıyıcısı olan iki mezhep vardır: Eş’arîlik ve Mâtürîdîlik. 

Bu iki Ehl-i Sünnet mezhebi, asıl konuların tamamında müşterek fikirleri savunmakta 

ve füru meselelerin de büyük kısmında aynı fikirde buluşmakta fakat pek tabii olarak, 

füruattan olan bazı konularda farklı düşünmektedir. Söz konusu ihtilaflardan biri, 

tekvîn sıfatıyla alakalıdır. Bu ihtilaf sebebiyle Eş’arîler sübûtî sıfatların sayısını yedi, 

Mâtürîdîler ise sekiz olarak kabul ederler. 

Ehl-i Sünnet tarafından yapılan taksimata geçmeden evvel, Mu’tezile’nin kabul 

ettiği, sübûtî sıfatlar başlığı altında tasnif edilmeye tam olarak uygun olmasa da, ismen 

bu grupta zikredildiği için buraya almayı uygun gördüğümüz bazı sıfatlar hakkında 

bilgi vermek istiyoruz.  

Mu’tezile, Ehl-i Sünnet’in kabul ettiği şekilde sübûtî sıfatları kabul etmiyor olsa 

da, Ehl-i Sünnet tarafından sübûtî sıfat olarak kabul edilen bazı sıfatları zatî sıfat olarak 

kabul etmektedir. 

Mu’tezile, evreni müşahede yoluyla Allah’ın bir takım zatî sıfatları olduğuna 

hükmetmektedir. Kâinatın yaratılmış olduğu, Allah’ın kâdir olduğuna delalettir. 

Evrendeki nizam ancak bir âlimin tasarrufu olması lazım geldiğinden bu durum 

Allah’ın âlim olduğuna delalettir. Allah’ın âlim ve kâdir olduğu ispat edildiğinde, bu 

iki sıfatın ancak diri bir varlığın özelliği olduğu aşikâr olduğu, aksi tahayyül 

                                                 
222 Arslan – Bozkurt, Sistematik Kelâm, 172. 
223 Aydın, Sistematik Kelâm, 93. 



45 
 
edilemeyeceğinden dolayı Allah’ın hayy olduğu ortaya çıkmaktadır.224 Âlemde 

işitilen, görülen ve idrak edilen şeylerin mevcut olduğuna ve Allah’ın tüm 

noksanlıklardan münezzeh olduğundan şüphe edilmediğinden dolayı Allah tüm bu 

semî’, basîr ve müdrik sıfatlarına sahiptir. Tüm bunların üzerinde, Allah mevcuttur. 

Çünkü var olmayan ne kâdir, ne âlim ne de başka bir şey olabilir.225 Allah tüm bu 

sıfatlara zatı gereği ezelî ve ebedî olarak sahiptir.226 Kadîm sıfatına da muhdes kavramı 

üzerinden ulaşılır. Şayet Allah kâdim olmasaydı muhdes olması gerekirdi. Çünkü 

mevcut ya kadîm veyahut da muhdes olmalıdır, üçüncü bir şık muhaldir. Müteal bir 

varlık olan Allah’ın muhdes olmadığı sabit olduğunda doğrudan kadîm olduğuna 

hükmedilir.227 

Mu’tezile, bazı sıfatları diğer bazı sıfatlarda içkin kabul etmek suretiyle tasnifi 

dörde irca eder: Semî’ ve basîr olmak müdrik olmanın içerisinde mütalaa edilir. 

Müdrik de hayy olmanın içerisinde kabul edilir çünkü hayy olan doğal olarak 

müdriktir. Kadîm olma da, varlığı sürekli olarak devam etme anlamında olduğundan 

mevcut olması içerisinde kabul edilir. Böylece dört temel vasıf ortaya çıkmış olur: 

Kâdir, âlim, hayy, mevcûd.228 

Ehl-i Sünnet’e göre ise sübûtî sıfatlar şunlardır: Hayat, ilim, kudret, irade, sem’, 

basar, kelâm ve tekvîn.  

1.4.2.1 Hayat 

Hayat, canlı ve diri olmak manasına gelir. Ölü olmak O’nun için düşünülemez. 

Allah’ın müşahede yoluyla kâdir ve âlim olduğu ortaya çıktığında, hayy olduğu da 

kendiliğinden ortaya çıkar. Allah’ın hayat sıfatına sahip olması, mahlûkatın bu sıfata 

sahip olmasından başkadır. Allah mahlûkatın sahip olduğu canlılık vasfının 

kaynağıdır. Allah ezelî ve ebedî olarak vardır ve diridir.  

                                                 
224 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 214-7. 
225 Kadı Abdulcebbâr, Dinin Temel İlkeleri – el-Muhtasar fî usûli’d-dîn, çev. Hulusi Arslan (İstanbul: 

Endülüs Yayınları, 2017), 44-6. 
226 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 225-6. 
227 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 226; Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 215. 
228 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 227-8. 



46 
 

1.4.2.2 İlim 

İlim, bilmek demektir. Allah’ın zatıyla kâim, ezelî ve ebedî bir sıfattır. Bu sıfat 

Allah’ın olmuş, olmakta ve olacak olan her türlü şeyi zaman dışı olarak, hiçbir alete 

ihtiyaç duymadan, mekân fark etmeksizin en ince ayrıntısına kadar bilmesini ifade 

eder. Cehalet O’nun hakkında geçerli değildir. O’nun ilmi yaratılmışların ilmi gibi 

kesbî ve zarurî değildir. 

1.4.2.3 İrade 

Sözlükte “talep etmek, seçmek” manalarına gelir.229 Allah’ın yaratmayı murat 

ettiği herhangi bir şeyi, dilediği bir vakitte yaratmasını ifade eden irade sıfatı, Allah’ın 

yaratma fiilini zorunlu olarak yaptığını yani cebri nefyeder. İrade sıfatı tercihle ilgili 

olduğundan, yalnız aklen caiz ve mümkün olan şeylere taalluk eder, vacib ve muhale 

etmez.230 

Kelâm ulemâsı irade sıfatını tekvînî ve teşriî irade şeklinde ikiye ayırır. Tekvînî 

irade; bütün oluşları kapsayacak şekilde kullanılmaktadır. Bu iradeye “meşiet, kevnî 

irade” de denir. Allah’ın bu iradesi, taalluk ettiği şeyi derhal ve mutlaka vukua getirir. 

Bu irade çeşidinde herhangi ahlâkî bir hüküm aranmaz. Teşriî irade ise sorumluluğu 

tazammun eder. Allah’ın iman ve hayırlı ameli emretmesi ile küfrü ve kötü 

davranışları yasaklaması bu kapsama girer. Bu kapsamda Allah’ın bir şeyi irade 

etmesi, o şeyin muhakkak vuku bulmasını gerektirmez. Aksi halde imtihan ortadan 

kalkar.231 

Mu’tezile’ye göre irade sıfatı, bir fiilin ortaya çıkmasını sağladığından dolayı 

fiilî bir sıfattır. Fiillerin muhdes olmasından dolayı zatta bir tegayür oluşmaması için 

bu sıfat fiilî bir sıfat olarak kabul edilmiştir.232 Bunun yanında Mu’tezile, kötülük 

problemini Allah’ın irade sıfatıyla ilişkilendirmişlerdir. Onlar, Allah’ın iradesinin 

hâdis kabul edilmesiyle Allah’ın, âlemde mevcut olan kötülükle bağını kestiklerini ve 

buna ek olarak insanı daha özgür bir varlık kıldıklarını düşünmektedirler.233 

                                                 
229 Tehânevî, “irâde”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 1/131-2. 
230 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 126. 
231 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 127. 
232 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 218. 
233 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 251; Abdulcebbâr, Dinin Temel İlkeleri, 65-9. 



47 
 

Aslına bakılırsa Mu’tezile kötülük problemini muhdes bir irade sıfatıyla 

açıklamak zorunda değildir. Ehl-i Sünnet’in teşriî ve tekvînî irade ayrımı, kötülük 

mefhumunu Allah’ın adaletini sarsan, ulûhiyetine noksanlık atfettirecek bir konu 

olmaktan çıkarmaktadır.234 

Mâtürîdîler genelde tekvînî irade yerine meşîeti, teşriî irade yerineyse mutlak 

olarak irade lafzını kullanırlar.235 Sözlükte de meşiet ve irade Mâtürîdîlerin kullandığı 

manaları karşılamaktadır.236 

1.4.2.4 Kudret 

Güç yetirmek anlamına gelen kudret, Allah’ın mümkün olan her şeye gücünün 

yettiğinin ifadesidir.237 Kudret sıfatı Allah’tan acziyeti nefyeder. Allah’ın kâinatı 

yaratmış olması, kâdir olduğuna delildir.  

Eş’arîler kudretin iki taalluku olduğunu söyler: Ezelî ve hâdis taalluk. Ezelî 

taalluk, mümkünlere makdurat özelliği sağlar. Hâdis taalluk ise onların mevcut 

olmalarını sağlar.238  

1.4.2.5 Sem’ 

Allah’ın işitmeye konu olan her şeyi işittiğini ifade eden sıfattır. Bu sıfat 

Allah’tan sağırlığı nefyeder. Allah’ın işitmesi başka varlıkların işitmesi gibi değildir. 

O, hiçbir vasıtaya ihtiyaç duymaksızın, her zaman ve zeminde, gizli veya aşikâr da 

olsa işitilme potansiyeli olan her şeyi işitir.  

İnsanların Allah ile irtibatlarını sağlayan en önemli araç duadır. Dua eden kişi, 

duası esnasındaki yakarışının yaratıcısı tarafından duyulmasını ve duasına icabet 

edilmesini arzular. Kuran’da, kulun bu ihtiyacından dolayı Allah’ın işiten bir ilah 

olduğu özellikle beyan edilmiştir.239 

                                                 
234 Aydın, Nazar ve İstidlal, 274. 
235 Arif Aytekin, “Mâtürîdî’nin Te’vîlâtü’l-Kur’ân’ında İrade ve Meşîet Yorumları”, Düzce Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (2018), 32. 
236 Râgıp el-İsfehânî, “rvd”, Müfredât fî elfâzi’l-kurân, thk. Safvân Adnan Dâvûdî (Dımaşk: Dâru’l-

Kalem, 1430/2009), 371; İsfehânî, “şye”, Müfredât, thk. Safvân Adnan Dâvûdî İsfehâni, 461. 
237 Yağlı Mavil, İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi, 244. 
238 Ardoğan, Delillerden Temellere, 97. 
239 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-İbrâhîm 14/39. 



48 
 

1.4.2.6 Basar 

Allah’ın görmesini ifade eden sıfattır. Allah her şeyi, bir organa veya cismin 

görülmesini sağlayan mesafe, ışık, mekân gibi şartlara bağlı kalmaksızın kemâl 

derecesinde görür. O’nun görmesi mahlûkatın görmesi gibi değildir. Çünkü Allah’ın 

dışında görme hususiyetine sahip olan diğer varlıklar, görme fiilini yerine getirebilmek 

için göz uzvuna muhtaçtırlar. Allah bundan münezzehtir.240 Bunun yanında görme 

organı olarak gözün görebilme kabiliyeti pek sınırlıdır. Bir göz hastalık ve 

noksanlıklardan sâlim olsa bile ne çok yakınındaki ne de uzaktaki bir nesneyi göremez. 

Bu durumsa Allah için geçerli değildir. O’nun görmek için bu gibi âlet ve gerekçelere 

katiyen ihtiyacı yoktur. Basar sıfatı, Allah’tan görememeyi ve körlüğü nefyeder. 

1.4.2.7 Kelâm 

Konuşma anlamına gelen kelâm, Allah’ın konuşan bir varlık olduğunu ifade 

eder. Allah’ın konuşması herhangi bir varlığın konuşması gibi değildir. O, harf, ses ve 

yazıya ihtiyaç duymaksızın konuşur. Allah’ın konuşması, mahiyeti bizce bilinmeyen 

vahiy iledir. Kelâm sıfatı, Allah hakkında dilsizliği ve mahlûkatıyla iletişimde 

bulunamamayı nefyeder. Kullarıyla iletişime geçemeyen bir tanrı, tanrılık özelliğine 

sahip değil demektir. Bundan dolayı Allah’ın mütekellim olması zarurîdir.241 

Kelâm sıfatı, Allah’ın, üzerinde en çok tartışma cereyan etmiş olan sıfatıdır. 

İslâm tarihinde bu tartışmalar, devlet yönetiminde bulunan kimseler eliyle toplumda 

derin çatlaklara, telafisi zor buhranlara ve kutuplaşmalara sebep olmuştur.  

İlmî çevrelerce her konu, ilmî çerçevede tartışılabilir. Bunun olumsuz bir durum 

olmasının aksine bilakis olması gereken de budur. Fakat Allah’ın bir sıfatının keyfiyeti 

gibi netameli bir konunun, hele ki devlet yetkililerinin teşvik ve taraf tutmalarıyla ne 

gibi büyük sonuçlar doğuracağı, İslâm tarihinde yaşanarak öğrenilmiştir. Kelâm 

sıfatının merkezde olduğu ve uzun bir süre devam eden, neticelenmesiyle birlikte aynı 

şiddette bir aksülamelin tahakkuk ettiği ve birçok insanın canına ve hürriyetine mâl 

                                                 
240 Seyithan Can, “Allah’ın Sıfatları”, Sistematik Kelâm, ed. Fadıl Ayğan (İstanbul: Beyan Yayınları, 
2020), 166. 
241 Râzî, Kelâm İlminin Esasları, çev. Muhammet Altaytaş, 118, 120, 122, 124. 



49 
 
olan geniş çaplı bu tartışmaya Mihne Olayı, tartışmanın vuku bulduğu ana meseleye 

ise Halku’l-Kur’an meselesi adı verilir.242  

Ehl-i Sünnet’in aksine Mu’tezile, kelâm sıfatını hâdis kabul etmektedir. Bunun 

neticesi olarak Kur’an da tamamıyla yaratılmış kabul edilir. Mu’tezile’yi böyle 

düşünmeye sevk eden şey, Kur’an’ın ezelî kabul edilmesiyle, Hristiyanların Hz. Îsâ’yı 

kadîm bir varlık olarak ilahlaştırmaları gibi Kur’an’ın da aynı akıbete uğrayacağı 

endişesidir.243 Hâlbuki Halku’l-Kur’an meselesi geniş çaplı bir krize dönüşmeden 

evvel, Mu’tezile’nin endişelerinin yersiz olduğunu ifade eden bulgular mevcuttur.  

Kur’an’ın Allah’ın kelâmı olduğu fakat aynı zamanda elde bulunan mushafın, 

musfhafta yazılı olan kelime, harf ve mürekkebin, onun telaffuzunun, yazımının ve 

okunuşunun mahlûk/hâdis olduğu Ebû Hanîfe tarafından ifade edilmiştir.244 Kur’an’ın 

mahlûk olup olmadığı meselesinin siyasi bir hâl alması neticesinde de, Ehl-i Sünnet 

kelâmının ilk temsilcilerinden sayılan İbn Küllâb tarafından Kur’an’ın cismanî 

özellikleri ile manası arasındaki bu ayrıma ıstılahî mahiyet kazandıracak bir açıklama 

getirilmiştir: Kelâm-ı lafzî ve kelâm-ı nefsî ayrımı.245 Sonraları Ehl-i Sünnet 

tarafından da kabul edilen bu ayrıma göre; Kelâm-ı lafzî, ses ve harflerden oluşan, asıl 

kelâma delalet eder. Kelâm-ı nefsî ise, lafzî kelâmın manasıdır.246 Örneğin bir kişi, 

muhatabına bir cümle söylemeyi içinden geçirip sonrasında o cümleyi söylemiş olsa; 

söyleyeceği cümleyi içinden geçirdiği anki durum nefsî kelâm, o cümleyi dile dökmesi 

de lafzî kelâm olmuş olur. Mu’tezile ise nefsî kelâmı kabul etmez çünkü onlara göre 

harf ve sesten oluşmayan şeye kelâm denemez.247 Mütekellim vasfına haiz olmak için 

kelâm fiilini gerçekleştirmiş olmak gerekir.248 

                                                 
242 Konuyla ilgili teferruatlı bilgi için bkz. Fehmî Cedân, el-Mihne (Beyrut: eş-Şebeketü’l-Arabiyye, 

2014), 125-210. 
243 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 219. 
244 Mustafa Öz, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri (İstanbul: M. Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2017), 

53; Beyazîzâde, Ebû Hanîfe’nin İtikadî Görüşleri, çev. İlyas Çelebi, 98-9. 
245 Yücedoğru, İbn Küllâb, 53. 
246 Cüveynî, Luma’u’l-edille, çev. Murat Serdar, 56-8. 
247 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 219-20. 
248 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 220. 



50 
 

1.4.2.8 Tekvîn 

Kelime manası “var etmek, yaratmak, ihdas etmek” demek olan tekvîn, 

Mâtürîdîlerin kabul ettiği bir sıfattır. Mâtürîdîlere göre tüm sıfatlar ezelîdir.249 Tekvîn 

sıfatı, Eş’arîler ile Mâtürîdîler arasında ihtilaflı konulardan birisidir.250  

Mâtürîdîlerin tekvîni ezelî bir sıfat olarak kabul etmelerinin sebepleri şunlardır;  

- Allah’ın Kur’an’da kendisini “rezzâk, hâlık vb.” olarak tavsif etmesi ve 

Kur’an’ın da ezelî olmasından dolayı, fiilî sıfatlar da ezelî kabul edilmelidir. Aksi 

halde Kur’an’ın ezelîlik vasfına halel geleceğinden endişe duyulmaktadır.251 

- Tekvîn, kudret sıfatı içinde mütalaa edilemez çünkü kudret sıfatı bir şeyin 

olmasını mümkün kılarken tekvîn o şeyin var olmasını sağlar.252 Ayrıca kudret sıfatı 

taalluk ettiği şeyin mutlak olarak var olmasını gerektirmezken tekvîn sıfatı bunu 

muhakkak gerektirir.253 

Yukarıda kudret sıfatı zikredilirken geçtiği üzere, kudret sıfatının taallukunun 

iki kısma ayrıldığını söyleyen Eş’arîlerin hâdis taalluk dedikleri, tekvîndir. Onlara 

göre tekvîn, kudret sıfatı içerisinde mütalaa edilmelidir.254 Yine Eş’arîlerin, tekvîn 

sıfatının, taalluk ettiği şeylerin mevcudattan olması dolayısıyla ezelî olarak kabul 

edilmemesi gerektiğiyle ilgili iddialarına255 Mâtürîdîler, Allah’ın söz konusu fiilî 

sıfatlara bil kuvve olarak sahip olduğu şeklinde cevap vererek, taalluklarının hâdis 

olması dolayısıyla tekvîn sıfatının da hâdis kabul edilmesi gerekmediği şeklinde cevap 

verirler.256  

                                                 
249 Tehânevî, “tekvîn”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 1/505; Mağribî, İmâmu ehli’s-sünne, 163. 
250 İhtilaf içeren diğer meseleler ve bu alanla ilgili yazılmış eserler için bkz. Halil Taşpınar, 

“Mâtürîdiyye ile Eş’arîyye Mezhepleri Arasında İhtilaf mı? Suni Dalgalanma mı?”. Cumhuriyet 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (2006), 218-25; Mağribî, Hakîkatü’l-hilâf, 85-93. 

251 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 133; Mustafa Özgen, Eş’arî ve Mâtürîdî Mezhepleri 
Arasındaki Görüş Farkları (Konya: Palet Yayınları, 2017), 237; Nesefî, Mâtürîdî Kelâmı, thk. ve 
trc. Yusuf Arıkaner, 51. 

252 Özgen, Eş’arî ve Mâtürîdî Mezhepleri Arasındaki Görüş Farkları, 235. 
253 Özgen, Eş’arî ve Mâtürîdî Mezhepleri Arasındaki Görüş Farkları, 236. 
254 Özgen, Eş’arî ve Mâtürîdî Mezhepleri Arasındaki Görüş Farkları, 232. 
255 Aydın, Nazar ve İstidlal, 207-8. 
256 Nesefî, Mâtürîdî Kelâmı, thk. ve trc. Yusuf Arıkaner, 51 



51 
 

1.4.3 Fiilî Sıfatlar 
Fiilî sıfatlar sözlükte, Allah’ın zıtlarıyla tavsif olunmasının caiz olduğu sıfatlar 

olarak kaydedilir.257 Fiilî sıfatlar, Allah’ın mâsivâullah ile ilişkisini ifade eden 

sıfatlardır. Allah’ın âlemle ilişkisinde herhangi bir sınırlama yapılamayacağından fiilî 

sıfatları da bir sayı ile mahdut kabul etmek mümkün değildir. Allah’ın zıtlarıyla tavsif 

olunmasının caiz olduğu sıfatlara birkaç örnek vermek gerekirse; Allah muhyî ve 

mümîttir; gaffâr ve kahhârdır; kâbız ve bâsıttır. Yani Allah hem hayat verendir ve aynı 

zamanda da öldürendir; çok bağışlayandır ve aynı zamanda da yok eden, kahredendir; 

çokça rızık verendir ama aynı zamanda da rızkı daraltandır. Görüldüğü gibi birbirine 

zıt fiiller Allah’a nispet edilebilmektedir. Allah’ın mutlak kudret sahibi olması 

dolayısıyla bu durum herhangi bir çelişki doğurmamaktadır. 

Eş’arîler –daha evvel bahsedildiği üzere- fiilî sıfatları hâdis kabul 

etmektedirler.258 Böyle olmaması halinde Allah’ın rezzâk, hâlık, mümît, muhsîn, âdil 

gibi sıfatlarla ezelde de tavsif olması gerekecektir. Fiilî sıfatların Allah ile âlem 

arasındaki ilişkiyi ifade eden sıfatlar olmaları dolayısıyla her bir fiilî sıfatın bir 

taallukunun var olması gerekir. Allah’ın herhangi bir sıfatının taallukunun olmaması, 

bu sıfatın âtıl duruma düşmesini sağlar ki böyle bir şey tahayyül edilemez. Fiilî 

sıfatların ezelî kabul edilmesiyle taalluklarının yani âlemin de ezelî kabul edilmesi 

gerekeceğinden bu sıfatlar kadîm olmamalıdırlar.259 

Mâtürîdîlere göreyse fiilî sıfatları hâdis kabul etmek, O’nun mutlak kemâl üzere 

oluşuna halel getirir.260 Çünkü Allah’ın ezelde dahî olsa kemâliyet ifade eden bir takım 

sıfatlara sahip olmadığını söylemek, O’na bir noksanlık izafesi anlamına gelir. Bundan 

dolayı Allah’ın ezelde de bu sıfatlarla muttasıf olması gerekir.261 

Eş’arîlerin fiilî sıfatları hâdis kabul etmeleri, aksi görüşün âlemin kıdemine yol 

açacağından dolayıdır. Mâtürîdîler ise fiilî sıfatları kadîm kabul ederken âlemin kıdemi 

görüşünü kabul ediyor değildirler. Mâtürîdîler –tekvîn sıfatı açıklanırken de geçtiği 

                                                 
257 Cürcânî, “isim”, Ta’rîfât, thk. Muhammed Sıddîk el-Minşâvî, 114; İbrahim Rufâa, “sıfâtu’z-zât”, 

Mu’cemu’l-mustalahâti’l-kelâmiyye, 2/15. 
258 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 134. 
259 Aydın, Nazar ve İstidlal, 207-8; Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 132; Özgen, Eş’arî ve 

Mâtürîdî Mezhepleri Arasındaki Görüş Farkları, 239. 
260 Koçar, Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi, 168. 
261 Mağribî, İmâmu ehli’s-sünne, 168. 



52 
 
üzere- bu sıfatlara bil kuvve olarak sahip olduğunu söylemektedirler. Böyle bir 

açıklama, hem Allah’ın ezelden beri kemâl sıfatlarla muttasıf olduğunu hem de âlemin 

kıdemi gibi, Allah’ın ulûhiyetine aykırı bir durumun kabul edilmesinden kaçınılmasını 

sağlamaktadır.262 

Mu’tezile’nin fiilî sıfatlar tanımı, konunun başında yapılan tanımla aynıdır. 

Onlara göre de Allah’ın zıtlarıyla da tavsif edilebildiği sıfatlara fiilî sıfatlar denir.263 

Yine onlar, Eş’arîler gibi fiilî sıfatların hâdis olduklarını düşünmektedirler.264 

1.4.4 Haberî Sıfatlar 
Kur’an ve hadislerde nakledilen ve bir takım insanî hususiyetleri Allah’a izafe 

eden sıfatlara haberî sıfat denir. Haberî sıfatlar; zahiren bir insanî uzva (yed, isba’, ayn 

vb.), bir mekânda bulunma (istivâ, uluvv vb.) ve hareket etme (nüzûl, mecî’, kurb vb.) 

anlamını çağrıştıran manaları kapsar.265 

Haberî sıfatlarla ilgili ilk mülahazalar, selef uleması tarafından beyan edilmiştir. 

Selefin daha evvel zat-sıfat ilişkisi açıklarken değinildiği gibi, onlara göre haberî 

sıfatlara, nasıl naklolundularsa o şekilde iman edilmesi gerekir.266 Selefin haberî 

sıfatlar karşısındaki bu tutumunu Gazâlî yedi maddede sistemleştirmiştir.267 

Selefin yorum yapmama üzerine kurulu bu bakış açısı, sonraları bazı kimseler 

tarafından ya suistimal edilmiş ya da yanlış yorumlara yol açmıştır.268 Bu kimseler 

haberî sıfatları hakikî anlamlarına hamlederek, Allah’ı cismî bir varlıkmış gibi 

tasavvur etmişlerdir. Böyle kimselere Müşebbihe ve Mücessime adı verilir.269 Halef 

Ehl-i Sünnet ulema ise bu yanlış gidişattan dolayı haberî sıfatların tevil edilme 

mecburiyetini fark etmişlerdir.270 

                                                 
262 Mağribî, el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye, 284; Keskin, Allah - Alem İlişkisi, 238. 
263 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 249. 
264 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 249. 
265 Ardoğan, Delillerden Temellere, 74. 
266 Merî b. Yûsuf el-Kermî, Ekâvîlü’s-sikât fî te’vîli’l-esmâ ve’s-sıfât ve’l-âyâti’l-muhkemât ve’l-

müşebbihât, thk. Şuayb el-Arnaût (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1985/1406), 65. 
267 Ardoğan, Delillerden Temellere, 106-7. 
268 Özler, “İlâhî İsim ve Sıfatlar”, 254. 
269 Duğyem, “müşebbehe”, Mevsûatu mustalahâti ilmi’l-kelâm, 2/1234. 
270 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 178. 



53 
 

Kelâmda aslolan hakikî manadır. Eğer ki bir karine mevcut ise, bu karineden 

dolayı kelâm mecaza hamledilir yani tevil edilir. Yine tevil edilen kelimenin hem esas 

manadan hem de tevil edildiği bağlamdan koparılmaması gerekir.271 Haberî 

sıfatlar/müteşâbihât tevil edilirken; yapılan bu tevilin Allah’ın şanına layık, Kur’an ve 

sünnetin ruhuna mutabık, Arap dilinin sınırları içerisinde ve aklî delillere uygun olması 

ve en nihayetinde tevil edilen kelimelerin künhüne vakıf olunmayacağının bilincinde 

olunması gerekmektedir.272 Mu’tezile de Ehl-i Sünnet gibi, haberî sıfatların tevil 

edilmesi gerektiğini, aksi hâlde muhakkak surette teşbihe düşüleceğini 

savunmaktadır.273 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
271 Ardoğan, Delillerden Temellere, 111. 
272 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 176; Ardoğan, Delillerden Temellere, 112-4. 
273 Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, 176-8. 



54 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 
 

 

NESEFÎ’NİN SIFATLARIN İSPATINDA MUTEZİLE’YE 

YÖNELTTİĞİ ELEŞTİRİLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

2.1. Sıfâtullah’ın Kıdem Açısından Kemâli 
Nesefî, “Allah’ın Sıfatlarının İspatı” bölümüne, kitabın evvelki bölümlerinden 

birine atıfla,274 hudûs delilini kullanarak hâdis olan âlemin, onun gibi hâdis olmaması 

gereken kadîm bir yaratıcısının olması gerektiği, bundan dolayı da Allah’ın kadîm 

olduğunun sabit olduğundan hareketle, kadîm olanın muhakkak hayy, kâdir, basîr ve 

âlim olması gerektiğini zikrederek başlar. Yaratıcının bu sıfatlarla muttasıf olmaması 

durumunda ise söz konusu sıfatların zıtlarıyla tavsif olunması gerektiğini söyler. 

Çünkü ona göre belirli bir sıfatla nitelenmeyenin, o sıfatın zıttıyla nitelenmesi 

gerekmektedir. Bunun yanında kıdem sıfatı, her açıdan kemâliyeti gerektirdiğinden, 

kadîm olanın bütün kemâl sıfatlara sahip olması da, Allah’ın bu sıfatlarla muttasıf 

olması gerektiğinin diğer bir delilidir.275 

Yukarıda zikredilenlere ek olarak, hâdis âlemin yaratıcısının kadîm olan Allah 

olduğu sabit olduğunda, kâinattaki var olagelen harikulade düzenin, gökyüzündeki 

sınırsız sayıdaki gezegenin bir düzen içinde hareket etmesinin, yarattığı canlı cansız 

her bir varlığın kendine ait hususiyetlerle donatılmasının, ihkâm/eksiksiz ve 

itkân/mükemmel vasıfta bir fiil ile yaratılmış olması da, bedihî olarak Allah’ın hayy, 

âlim, kâdir, semî’ ve basîr olduğuna delalet etmektedir.276 

Yine muhdesatın delaletiyle anlaşılmaktadır ki; sonradan var olduğu aşikâr olan 

âlemin var olabilmesi için eylemin mevcut ve bu derece nizamî olabilmesi için de 

muhkem olması gerekir, aksi mümkün değildir. Yine eğer bir yerde bir fiil mevcut ise 

orada kudret; muhkem ise de ilim var olması gerekir. Çünkü ne kudret olmaksızın fiil 

gerçekleşir ne de ilim olmadan muhkem olma hali meydana gelir. İlim ve kudretin var 

olması da, sonraki adım olarak hayatı tazammun eder çünkü fiilin muhkem bir şekilde 

vaki olması, kâdir ve âlim bir zat olmaksızın düşünülemeyeceği gibi, kâdir ve âlim 

olmasından daha fazla, hayat sahibi bir zat olmadan düşünülemez. Âlemdeki nizamın 

mükemmelliğinin rastgele meydana gelmediği sabit olduğundaysa, bunun bir irade ile 

                                                 
274 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/109. 
275 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/188. 
276 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/188. 



56 
 
var olduğu kendiliğinden ortaya çıkacaktır. Tüm bu istidlâller, selim akıl sahipleri 

nezdinde şüphe götürmeyecek şekilde açık ve reddedilmeyecek neticelerdir.277 

Buraya kadar, Mu’tezile ile Ehl-i Sünnet arasında herhangi fikrî bir ayrılık 

mevcut değildir. Mu’tezile’ye göre de Allah’ın kadîm olması, âlemin hâdis 

olmasından; âlim, kâdir ve hayy olması da âlemdeki nizam ve intizamın mükemmel 

ve kusursuz olmasından yola çıkılarak ve aynı istidlâl şekli gözetilerek ulaşılan 

neticelerdir.278 

2.2.Kudret Sıfatının İmkânsıza Taalluku 
Nesefî, âlim ve kâdir olanın muhakkak hayat sahibi olması gerektiğini 

zikrettikten sonra, hayatın diğer sıfatların gerek şartı olmadığı hususundaki tenkidine 

zemin hazırlamak adına, ilim ve kudret sıfatlarının ve aynı zamanda hayatın da ölümle 

birlikte bulunmasının imkânsız olduğunu söyler. Bunun aksinin düşünülmesi ve bu 

durumun mümkün görülmesi halinde; güzel elbiselerin ve şatafatlı sarayların 

yapılması ve herhangi bir ilim dalındaki derinleşme ameliyesini, hareketsiz ve ölü 

birinin yapacağı işler kategorisinde görmek gerekecektir. Mevzuya diğer açıdan 

bakıldığında ise; hareketsiz ve hayat sahibi olmayan varlıkların da âlim ve kâdir olarak 

görülmeleri, örneğin; Irak’ın kayalıkları ve dağlarının Horasan ve Mâverâünnehir 

dağlarıyla savaşmak istemesi, asker toplaması ve bu uğurda savaş davulları çalmasının 

normal karşılanması gerekecektir. Her iki durum da âdeten imkânsız olduğu gibi, 

bunun aksini düşünmek hezeyan ve aklî önermelerin dışına çıkmak anlamına 

gelecektir.279 Nesefî’nin vermiş olduğu örnekte zikrettiği teşbihî ifadeler abartı olarak 

görülebilir fakat bu örneği vermesindeki gaye, reddettiği görüşün ne derece yanlış 

olduğunu göstermek içindir. 

                                                 
277 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/189. 
278 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 225-6. 
279 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/189-90. 



57 
 

Nesefî bu girizgâhı, Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin280 –ve ayrıca 

Kerrâmiyye’nin281 de- hayat sıfatının diğer sıfatların şartı olmadığı ile ilgili görüşlerini 

nakzetmek için yapmıştır. 

Nesefî, Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin “hayat, kudret ve ilmin şartı değildir. Kudret 

ve ilim ve aynı şekilde semî’ ve basar sıfatlarının ölülerde bulunması caizdir.” 

cümlesini naklettikten sonra bu görüşün batıl olduğunu kaydeder.282 Ebu’l-Hüseyin 

es-Sâlihî bu görüşüyle Mu’tezile’nin genel kanaatinin dışında kalan bir görüşü 

savunmaktadır. Yine müellifimiz Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin “bir şeyin zıttı olan şey, 

o şeyin zıttının da zıttıdır ve bir şeyin zıttına zıt olmayan şey, o şeye de zıt değildir” 

görüşünde olduğunu nakleder. Konunun daha iyi anlaşılması adına, muarızının 

görüşünü şu örnekle tavzih eder: Siyah beyaza zıt olduğundan, beyazın zıttı olan 

kırmızı, sarı, yeşil vb. renklere de zıt olmuş olur. Hareket ise hayatla bir zıtlık halinde 

olmamasından ötürü, ölümle de aralarında herhangi bir zıtlık durumu vaki olmaz. Eğer 

bu doğru bir kaideyse, ilmin ve kudretin, hayatın zıtları olmadıklarından dolayı, 

ölümün de zıtları olmadıkları neticesine ulaşılır. Nesefî bu görüşün çelişki 

barındırdığını, çünkü bir şeyin, kendisinin zıttının zıttına zıt olması gerekseydi, 

kendisine de zıt olması gerektiğini söyler ve bunun açıkça fasit bir görüş olduğunu 

zikreder.283 

Nesefî, Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin “bir şeyin zıttı olan şey, o şeyin zıttının da 

zıttıdır” görüşüne istinaden ona şöyle bir varsayımla meydan okur: Hayat ve ölümün 

birbirlerine zıt olmaları gibi, ilim ve ölümün de birbirlerine zıtlıklarını, selim akıl 

sahibi biri bedihî olarak bilir. Hal böyleyse hayat ölümün zıttı değildir çünkü ölümün 

zıttı olsaydı, ölümün zıttı olan ilme de zıt olması gerekirdi. Ebu’l-Hüseyin es-

                                                 
280 Mu’tezile içerisinde hatırı sayılır bir isim olmasına rağmen, sonraki dönemlerde Mürciî görüşlere 

meylettiğinden dolayı tenkit edildiği nakledilir. Bilgi için bkz. İbnü’l-Murtazâ, “Ebu’l-Hüseyin 
Muhammed b. Müslim es-Sâlihî”, Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana Diwald-Wizer, 72; 
Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 204; Ebu’l-Hüseyin es-
Sâlihî’nin bu konudaki görüşleri için bkz. Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri, çev. Ömer Aydın - 
Mehmet Dalkılıç, 438, 440, 780, 782. 

281 İsmini kurucusu Muhammed b. Kerrâm'dan alan mezhep, 3. yüzyılın sonlarından itibaren Horasan 
ve Maveraünnehir bölgelerinde ortaya çıkmış ve yayılmıştır. Mezhep, iman konusunda Mürciî, 
Allah ve sıfatlarıyla ilgili konuda da teşbihî bir metot izlemiştir. Kerrâmiyye mezhebiyle ilgili 
detaylı bilgi için bkz. Hüseyin Aydın, Kerrâmî Söylem ve Yansımaları (İstanbul: Rağbet Yayınları, 
2015), 105-19, 202-69. 

282 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/190. 
283 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/191. 



58 
 
Sâlihî’nin bu istidlâle karşı çıkarak, “hayat ve ölümün birbirlerine zıt oldukları zarurî 

olarak bilinir fakat ilim ve ölüm için bu geçerli değildir” demesi halinde, kendisine 

“ilim ve ölümün de birbirlerine zıt oldukları zarurî olarak bilinir” şeklinde cevap 

verilerek, dayanak olarak kabul ettiği “herkesçe bilinen zarurî bir bilgi olma genel 

kabulü” ilzam edilmiş ve boşa çıkarılmış olur.284  

Yine Nesefî, Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin “bir şeyin zıttına zıt olmayan şey, o 

şeye de zıt değildir” görüşünün de batıl olduğunu söylemektedir. Ona göre hayatın 

ölüme zıt olması ve kudretin ve ilmin de hayata zıt olmaması sebebiyle, kudretin ve 

ilmin ölüme de zıt olmadığı şeklinde istidlâli geçersizdir.285 Aynı şekilde siyah ve 

beyaz renklerin birbirine zıt olması, cismin ise cisim olma açısından bu iki araza da zıt 

olmaması, cismin aynı anda hem siyah hem de beyaz olabileceği anlamına gelmez.286 

Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’ye göre hayat olmadan ilim ve kudret sıfatlarının varlığı 

düşünülemeyecek olsaydı, Allah yaratmış olduğu bir varlıkta, hayatı yaratmaksızın 

ilim ve kudreti yaratmak istese –ki Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî Allah’ın buna kâdir 

olduğunun altını çizer- buna güç yetiremeyecek, bundan aciz kalacak ve evvelemirde 

hayatı yaratmak zorunda kalacaktı. Buysa Allah’ı, -içerisinde bulunduğu 

mecburiyetten dolayı- o şeyi yaratması konusunda bir araç konumuna düşürecekti.287 

Nesefî bu görüşün fasit bir görüş olduğunu söyler.  

Nesefî’ye göre böyle bir cümle mugâlatadan ibarettir. Nesefî, Allah’ın araz 

olmaksızın cevheri ve bir cevherde bulunmaksızın arazı yaratmakla 

vasıflandırılamayacağını söyler. Aynı şekilde, bir cismin kendisiyle bitişik olmayan 

bir cisimle bitişmesinin, birbirinden ayrı olan iki cismin aynı anda birbiriyle bitişik 

olmasının muhal olduğunu söyler.288 Bunlar muhaldir çünkü varlıkları zatları gereği 

mümtenidir. Varlığı muhal olan hiçbir şey üzerine hüküm bina edilemez çünkü 

muhalin varlığı düşünülemez. Nesefî’nin de dikkat çektiği gibi, bu görüş temelde 

yanlış bir mukaddimeye istinat eder. Aklen muhal olan hiçbir şeyin varlığı mümkün 

değildir. Kelâm ulemâsı bunu, “Allah’ın kudret sıfatı/kâdir olması yalnız mümkünata 

                                                 
284 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/191. 
285 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/191. 
286 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/191. 
287 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/192. 
288 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/192. 



59 
 
taalluk eder, mümteniata taalluk etmez” şeklinde ifade etmektedir. Yani hem aklen 

hem de âdeten mümkün kategorisinde olmayan hiçbir şey hakkında Allah’ın kâdir, 

mürîd ve hâlık vasıfları cari kılınamaz, cari olduğu farz edilemez. Paradokslar da bu 

kapsamda değerlendirilir. Allah’ın kendisi gibi başka bir ilah veya kendisinden büyük 

bir taş yaratması nasıl O’nun kudreti kapsamında değerlendirilmeyip böyle bir şeyin 

imkânsız olduğu ifade ediliyorsa, aynı şekilde O’nun ölü bir insan âlim ve kâdir 

kılmasının da aynı şekilde imkânsız olduğu ifade edilir. 

Yine Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’ye göre Allah, sükûn halde bir mahal yaratsa, o 

mahalde sükûn olduğu halde aynı anda hareketi ve diğer tüm zıtlıkları yaratmaya 

kâdirdir.289 Nesefî bu görüşün de imkânsızı tecviz eden bir görüş olduğunu söyler. 

Müellife göre Allah, bir mahalde bir araz yaratmayı dilediğinde, o mahalde onun 

zıttı olan başka bir araz yaratmaz. Aynı şekilde beyaz bir cisim yaratmayı irade 

ettiğinde, o cismin içinde beyaza zıt başka renkler yaratmaz. Yine, bir ilim yaratmak 

istediğinde, o ilmin içerisinde cehalet ve ölüm yaratmaz çünkü bu ikisi ilmin zıttıdırlar. 

Ölüm ve hayat, aynı anda, birlikte zat ile kâim olmaz. Allah o zatta hayatı yaratır, 

böylece ilmin zıttı olan ölüm ortadan kalkmış olur. Sonra O, yarattığı bir mahalde, 

ilmi, ilme zıt olmayan bir şeyle birlikte yaratır. Nesefî diğer sıfatlar olan kudret, sem’ 

ve basar için de aynı şeyin geçerli olduğunu söyler.290 

Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin görüşlerinin nakzedilmesiyle müellifimiz, Allah’ın, 

âlem dolayısıyla âlim ve kâdir, bu iki sıfata sahip olması dolayısıyla da hayy ve tüm 

bunların neticesinde semî’ ve basîr olduğunun artık kesinlikle söylenebileceğini ifade 

eder.291 

2.3.Allah’ın Adlandırılmasında Hakikat – Mecaz 
Nesefî bazı felsefecilerin292 Allah’a isim verilmesine karşı çıktıklarını ve Allah’a 

herhangi bir isim vermenin, O’nu mahlûkata benzetmek olduğunu ve bunun teşbihe 

                                                 
289 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/192. 
290 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/192. 
291 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/193. 
292 Nesefî burada “bazı felsefeciler” derken, başta Fârâbî ve İbn Sînâ’nın temsil ettiği Müslüman Meşşâî 

felsefecileri ve onların Allah'ın sıfatları hakkındaki mutlak tenzihçi anlayışını kastetmektedir. 
Detaylı bilgi için bkz. Ali Kürşat Turgut, “Meşşâî Felsefesinde Allah’ın Sıfatları Meselesi”, Uludağ 
Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 21/2 (2012), 7-15. 



60 
 
yol açacağını söylediklerini aktarır. Felsefecilerin bu fasit görüşlerini Karmatîler’in293 

tevarüs ettiklerini sözlerine ekleyerek Allah’ı isimlendirmenin herhangi bir sakıncası 

olmadığını ve bilakis Allah’ın nitelendiği bu isimlerle hakikî olarak nitelendiğini, 

mecazî olarak nitelenmediğini söyleyerek bu durumun teşbihi gerektirmediğini, 

Tebsıra’nın, Allah’a bir isim izafe edilmesi ve o ismin taşıdığı anlamın Allah ile 

mahlûkat arasında herhangi bir irtibata sebep olmayacağını müstakil bir bölümde 

açıkladığını ifade eder.294 

Nesefî’nin, Allah’ın nitelendiği isimlerin hakikî isimler olduğunu söylemesinin 

sebebi, Abdullah b. Muhammed en-Nâşî’nin295 Allah’ın söz konusu sıfatlara mecazî 

olarak sahip olduğu görüşünü reddetmek içindir.296 

2.4.Sıfâtullah’ın Ezelîliği 
Nesefî, Cehm b. Safvân et-Tirmizî’nin297 ilim ve kudret sıfatlarıyla ilgili şu iki 

görüşünü nakletmektedir:  “Allah, kendi zatında ilmi yaratmadan evvel ezelde âlim 

değildi, ilmi yaratmasıyla âlim oldu.” Allah’ın kudret sıfatıyla ilgili ise Cehm b. 

Safvân’dan iki görüş nakledildiğini söyleyen Nesefî, bu görüşleri şöyle aktarmaktadır: 

Kudret sıfatıyla ilgili ilk görüşü, Allah’ın ezelde kudret sıfatına sahip olduğu, 

binaenaleyh ezelde kâdir olduğu, görüşüdür. Kendisinden nakledilen diğer görüşe göre 

ise; -ilim sıfatına benzer şekilde- Allah’ın kudreti kendi zatında yaratmadan evvel 

kâdir olmadığı, şeklindedir.298 

                                                 
293 Hamdân el-Karmat tarafından Kûfe’de kurulup sonraları Horasan bölgesinde de etkili olan, 

İsmâilîliğin gâlî fikirlere sahip bir kolu. Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Öz, Başlangıçtan Günümüze 
İslâm Mezhepleri Tarihi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016), 170, 298. 

294 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/193; Nesefî’nin konuyla ilgili açıklaması için bkz. 
Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/121-40. 

295 Nâşî el-Asgar'dan ayırt edilmek için Nâşî el-Ekber olarak tanınan ve İbn Şirşîr olarak da bilinen 
Mu’tezile mezhebine mensup bir kelâm âlimi ve iyi bir şair. Detaylı bilgi için bkz. Süleyman Tülücü, 
“NÂŞÎ el-EKBER”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 27 Ekim 2020). 

296 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/193; Nâşî’nin görüşlerinin hususen reddedildiği yer 
için bkz. Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/152-4. 

297 Tarihte ilk ciddi kelâmî tartışmalarda bulunan kişi. Hayatı ve görüşleri için bkz. Hâlid el-Alî, Cehm 
b. Safvân ve mekânetühû fi’l-fikri’l-islâmî (Bağdat: Mektebetü’l-Ehliyye, 1965). 

298 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/193. 



61 
 

Nesefî burada herhangi bir yorumda bulunmaksızın konuyla ilgili diğer görüşleri 

de zikretmekte ve Râfizîlerden299 Zürâriyye isimli grubun kurucusu konumundaki 

Zürâre b. A’yen’den300 şu görüşü nakletmektedir: “Allah kendi nefsinde ilim, sem’ ve 

basarı yaratmadan evvel ezelde âlim, semî’ ve basîr değildi.” Nesefî, yine Cehm b. 

Safvân’dan şöyle bir görüş nakletmiştir: “Allah ezelde âlim ve kâdir olsaydı, bir ilim 

ile âlim ve bir kudret ile kâdir olması gerekirdi. Çünkü ilim olmadan âlim ve kudret 

olmadan kâdir olmak imkânsızdır. Bu iki sıfat Allah’ın zatından farklı şeylerdir ve 

bunların ezelde mevcudiyetlerini kabul etmek, Allah’tan başka şeylerin de kıdemini 

kabul etmek anlamına gelir ki bu muhaldir.”301  

Müellif bu bölümde, ilim ve kudret sıfatları özelinde Allah’ın bu sıfatlarla ezelde 

muttasıf olup olmadığını, bu sıfatları ezelde yaratıp yaratmadığını, yaratmış ise bir 

mahalde yaratıp yaratmadığını tartışmaktadır. 

Nesefî, muarızlarının sahip olduğunu söylediği tüm bu görüşlerin fasit olduğunu 

söyler, çünkü Allah’ın ezelde, önceden sahip olmadığı kudret sıfatını yaratması için 

yine bir kudrete sahip olması gerekecektir. Sahip olduğu bu kudreti de yine başka bir 

kudret ile yaratması gerekecektir ki anlaşılacağı üzere burada teselsül vuku 

bulacağından bu görüş batıldır. Bunun yanında yaratacak olduğu kudreti, bir kudret 

olmadan yaratması da muhaldir.302 Söz konusu görüş hangi zaviyeden bakılırsa 

bakılsın geçersiz bir görüştür. 

Nesefî’ye göre kudret olmaksızın herhangi bir şeyin ortaya çıkması muhaldir. 

Aksi durumda âlemin kendiliğinden var olması mümkün olurdu. Bununsa batıl olduğu 

aşikârdır. Çünkü gerçek fail, bir şeyi yapmaya mecbur değildir, öyle olsaydı fail 

kendisi değil, kendisini o fiili yapmaya icbar eden şey esas fail olurdu. Daha önce de 

geçtiği üzere herhangi bir şeyi zorunlu olarak yapma hali, kıdemle çelişir, onu geçersiz 

kılar. Böylece Allah’ın kadîm olma hususiyeti ve ulûhiyeti zevale uğrar.303  

                                                 
299 Ehl-i Sünnet ulemâsı, bu terimi Şia’nın bâtınî gruplarını ve sonraları genel olarak İsnâaşeriyye 

kolunu ifade etmek için kullanmışlardır. Genel bilgi için bkz. Mustafa Öz, “RÂFİZÎLER”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 3 Kasım 2020). 

300 Çok yönlü, zamanının önde gelen Şii âlimlerinden biri. Hakkında bilgi için bkz. Ahmed b. Ali en-
Necâşî, Ricâlü’n-Necâşî (Beyrut: Şirketü’l-A’lemî li’l-Matbûât, 1431/2010), 172. 

301 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/193. 
302 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/193. 
303 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 



62 
 

Kudret olmadan herhangi bir fiilin yaratılması nasıl mümkün değilse, ilim 

olmadan da bir fiilin muhkem ve noksansız olması tahayyül edilemez. Eğer bu 

mümkün olsaydı, âlemdeki o mükemmel düzenin, canlı cansız bütün harikulade 

mahlûkatın, ince işçilik eseri olduğu malum olan nice nizamın kendiliğinden var 

olması imkân dâhilinde olurdu. Böyle bir şeyin caiz olması, anlaşılacağı üzere 

muhaldir.304 

Allah’ın ilmi kudretten evvel yaratmış olması, kudret olmadan yaratma fiilinin 

gerçekleşmesinin düşünülemeyeceğinden dolayı muhaldir. Kudreti de ilimden önce 

yaratması, kudretin ilim olmaksızın muhkem bir şekilde yaratılmasının imkânsız 

olması dolayısıyla muhaldir. Ayrıca, ilmi kudretten önce yaratmış olduğu varsayımı 

gerçek olsa, Allah henüz ilmi yaratmamış olduğundan, ezelde ne kendini ne ilmi ne 

kudreti ne fiili ne de yaratmayı bilmiyor olacaktı ki, tüm bunların bilgisine henüz sahip 

olmadığı ilmi ve ayrıca kudreti de kendisi için yaratması tasavvur olunamazdı.305 

Allah’ın ilim ve kudreti kendi zatında yaratmış olması da muhaldir çünkü 

yaratılmış olan her ne var ise hâdistir ve Allah’ın zatı havâdise mahal olamaz.306 

Allah’ın ilim ve kudreti bir mahalde bulunmaksızın yaratması da muhaldir. 

Çünkü mahalde bulunmama hali, kendi başına kâim olmanın ifadesidir ve sıfatların 

kendi başlarına kâim olmaları muhaldir.307 Bu kaide, sıfatların Allah’ın zatına 

müteallik olarak kadîm olmaları konusunda da zikredilecek ve sıfatların 

mevcudiyetinin Allah’ın ulûhiyetine halel getirmeyeceği ve Mu’tezile’nin, sıfatların 

mevcut kabul edilmelerinin birden çok kadîmin varlığına yol açacağıyla ilgili 

eleştirilerinin yersiz olduğu vurgulanacaktır. Allah’ın bu sıfatları bir mahalde 

bulunmaksızın yaratması, hareket, sükûn, siyahlık ve beyazlık gibi arazların kendi 

başlarına kâim olmalarının cevazı anlamına gelir. Binaenaleyh ilim ve kudret sıfatları 

kendi başlarına kâim olsalardı Allah’ın ilmi ve kudreti olmalarıyla başkalarının ilmi 

ve kudreti olmaları arasında herhangi ayırıcı bir fark olmazdı.308 

                                                 
304 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 
305 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 
306 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 
307 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 
308 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 



63 
 

Allah’ın ilim ve kudreti kendi zatı dışında başka bir mahalde yaratması da 

muhaldir. Böyle olsaydı; nasıl ki Allah, bir cisimde hareket, sükûn, siyahlık veya 

beyazlık gibi arazları yaratmasıyla, o cisim hareketli, sâkin, siyah veya beyaz olarak 

niteleniyorsa, aynı şekilde bu iki sıfatın yaratıldıkları yer âlim ve kâdir olmuş olurdu, 

Allah değil.309 

Allah’ın ilim ve kudreti, kendisinin haricinde başka bir kadîm mahalde 

yaratması ve bu kadîm mahallin kendi zatıyla kâim olması da muhaldir.310  

Son olarak Nesefî, Allah’ın ilim ve kudret sıfatlarını hâdis bir mahalde 

yaratmasının da imkânsız olduğunu söyler. Bu mahallin hâdis olmasından dolayı onun 

da bir yaratıcısının olması gerekirdi. Ya söz konusu mahal kendisini yaratırdı ki bir 

şeyin kendi kendisini yaratması muhaldir ya da onu Allah’ın yaratması gerekirdi ki, 

Allah’ın henüz bir şeyin yaratılmasını sağlayan ilim ve kudrete sahip olmadığından o 

mahalli yaratması da muhal olurdu.311 

Allah’ın ilminin ve kudretinin yaratılmasıyla ilgili ihtimallerin bunlardan ibaret 

olduğunu söyleyen Nesefî, saymış olduğu tüm bu ihtimallerin hiçbirinin imkân 

dairesinde olmadığını ve ileride ele alacağı Kelâmullah’ın mahiyeti ile ilgili bahiste312 

Kaderiyye’nin313 görüşünü reddederken bu konunun daha tafsilatlı bir şekilde 

işleneceğini söyler.314 

Nesefî, bölümün başında zikrettiği şeyi tekrar ederek, Allah’ın ezelde âlim ve 

kâdir olmaması halinde, bu sıfatların zıtları olan câhil ve âciz olarak nitelenmesi 

gerektiğini söyler. Çünkü bir sıfata sahip olmamak demek, o sıfatın zıttına sahip olmak 

demektir. Cehalet ve acziyet noksanlık hususiyetlerinden olduklarından muhdes 

                                                 
309 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 
310 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194. 
311 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/194-5. 
312 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/259-98. 
313 İnsanın özgür iradeye sahip olduğunu savunan ilk dönem kelâmcılarına verilen isim olmakla birlikte, 

Ehl-i Sünnet tarafından, kader ve insan fiilleriyle ilgili görüşünü bu ekolden tevarüs eden Mu’tezile 
için de yaygın olarak bu isim kullanılmıştır. Kaderiyye hakkında daha geniş bilgi için bkz. Neşşâr, 
İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç, 2/63-82. 

314 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/195. 



64 
 
emarelerindendirler. Kadîm olan bir varlığın yani Allah’ın, ezelde hâdis olması ise 

malum olduğu üzere imkânsızdır.315 

Allah ezelde âlim olmasaydı, ne ilmi olurdu ne de kudreti. Allah’ın ezelde âlim 

olmadığını kabul edecek olursak, O bu durumda kendi nefsinde ilmi ve kudreti 

yaratması gerektiğini nereden bilecekti?316 İlim ve kudretin yaratılmış olduklarını 

varsayarsak, yaratıldıkları vakte dek Allah’ın bu sıfatlara sahip olmadığı hesaba 

katıldığında, o âna dek Allah’ın o sıfatlarla muttasıf olmaması ve Allah’ın âlim ve 

kâdir olmaması caiz olurdu. Böyle bir şeyin mümkün kabul edilmesi, dinin vaz ettiği 

ölümden sonraki diriliş, ahiretteki mükâfat ve ceza gibi diğer tüm sabitelerin de 

mümkünattan kabul edilmesini gerektirecek ve geriye varlığından emin olunan hiçbir 

şey kalmayacaktır. Dinin katî olarak inanılması gerektiğini emrettiği ve Allah 

mefhumuyla birlikte üzerine bina edildiği diğer bir kavram olan ahiret mefhumu 

hakkında bu şekilde bir tereddüt ve ihtimaliyetin kabulünün dinin sabitelerinin 

sarsmak olduğu izahtan varestedir.317 

2.5.Allah’ın İlminin Ezelîliği 
Nesefî, bazı kimselerin Allah’ın ezelde âlim olduğunu kabul ettiğini fakat ezelî 

bir varlık olarak Allah’ın, zatı haricinde kalan ve henüz yaratılmamış olan âlemi bilip 

bilmediği hususunda ihtilaf ettiklerini zikreder. Sonrasında Allah’ın mevcudiyetini 

kabul edip O’nun hakkında sağlıklı bilgilere sahip olan herkesin, Allah’ın kendi zatını 

ve sıfatlarını ve bunların haricinde henüz madum318 olan âlemi de bildiğini kabul 

ettiğini söyler. Bu kimselerin âlemin henüz madumken biliniyor olduğunu 

söylemelerinin sebebi, madumu bilginin kapsamı içerisinde değerlendiriyor 

olmalarıdır.319 

                                                 
315 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/195. 
316 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/195. 
317 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/195. 
318 Madum terim olarak; yokluk, hiçlik ve varlığın zıttı anlamlarına gelir. Mu’tezile’ye göre madum bir 
“şey”e tekabül etmekte, Ehl-i Sünnet’e göre ise madumun herhangi bir gerçekliği bulunmamaktadır. 
Madumla ilgili genel bilgi ve mezheplerin bu konudaki görüşleri hakkında detaylı bilgi için bkz. Nazlı 
Eker, Mu’tezile ve Ehl-i Sünnet Kelamında Ma’dum Problemi (Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013). 
319 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/196. 



65 
 

Burada müellif, Râfizîlerin önde gelenlerinden Hişâm b. Hakem320 ve Mu’tezile 

ileri gelenlerinden Hişâm b. Amr’dan321 alıntılarda bulunmaktadır. Onların, Allah’ın 

ezelde kendi zatı dışındakileri bilemeyeceğini çünkü zatı dışında ne varsa tümünün 

madum olduğunu ve madumun ilme taalluk etmediğini söylediklerini belirtir.322 

Ebu’l-Hüseyin el-Hayyât’ın323 ise Cehm b. Safvân’dan mülhemen, Allah’ın bir şeyi, 

o şeyi yaratması halinde bilebileceğini, madumu bilemeyeceğini söylediğini 

zikretmektedir.324 Buradan anlaşılmaktadır ki Ebu’l-Hüseyin el-Hayyât bilgiyi 

yaratma kapsamında değerlendirmektedir. Bundan dolayı madum olan şeyin 

bilinemeyeceğini düşünmektedir. Fakat ayette açıkça “yaratan bilmez mi?”325 diye 

sorulmakta, bir nevi yaratma fiiline muktedir olan bir yaratıcının, yarattığı şey 

hakkında küllî bir bilgiye sahip olması gerektiğine dikkat çekilmektedir. Aksi 

durumda, yarattığı şeyle ilgili bilgisinde noksanlık olan bir yaratıcının, yarattığı şeyi 

yaratmasının mümkün olmadığı düşünülmektedir. Hem bütünüyle Ehl-i Sünnet hem 

de Mu’tezile ulemâsının ekseriyeti Allah’ın bilgisini bu kapsamda 

değerlendirmişlerdir. 

Nesefî bu bölümde, mezhepler tarihçiliğiyle iştihar etmiş olan Abdülkâhir el-

Bağdâdî’den326 şu iktibaslarda bulunur: 

“Bazı kelâm âlimleri, Allah’ın eşyayı, o eşyayı yaratmadan evvel yarattığı bir 

ilimle bildiğini söylemişlerdir. Bu da aslında madumun malum olduğunu gösterir. 

Madumun malum olamayacağını ve ilmin kapsamında değerlendirilemeyeceğini 

savunan başka bir grup âlim ise, bu görüşlerine Mülk Sûresi’nin 2. ayetindeki “sizi 

denememiz, imtihan etmemiz için” kelimesini delil olarak göstermişlerdir.327 İmtihan 

ancak henüz gerçekleşmemiş, mevcut olmayan bir durumda geçerli olabilir. Neticesi 

                                                 
320 İmamiyye düşüncesinde, döneminin en önde gelen temsilcisi. Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Öz, 

"Hişâmiyye”, Mezhepler Tarihi ve Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012), 215-7. 
321 Basra Mu’tezilesi’nin mensuplarından olan bu âlim, Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf ve Nazzâm’a talebelik 

yapmış ve Abbâd b. Süleyman es-Saymerî’yi yetiştirmiştir. Hakkında detaylı bilgi için bkz. Cihat 
Tunç, “HİŞÂM b. AMR”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 27 Ekim 2020). 

322 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/196. 
323 Bağdat Mu’tezilesi’nin önde gelen âlimlerinden biri. Detaylı bilgi için bkz. Şerafettin Gölcük, 

“HAYYÂT, Ebü’l-Hüseyin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 27 Ekim 2020). 
324 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/196. 
325 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Mülk 67/14. 
326 Eş’arî mezhebine mensup kelâm ve mezhepler tarihi âlimi olmasının yanında, fıkıh ve usûl alanında 

da temayüz etmiş olan âlim. Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akâidi, 15-22. 
327 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Mülk 67/2. 



66 
 
belli olan bir şeyden imtihan olarak bahsetmek abestir, imtihan olunduğu söylenen kişi 

açısından bu kabul edilemez bir durumdur. Birtakım ayetlerde328 geçen “belki, ola ki, 

umulur ki” anlamındaki edatın kullanılması da Allah’ın, kullarının henüz eyleme 

geçirmediği fiillerinden haberdar olmadığına delalet eder çünkü bir işten haberdar olan 

birinin umma, beklenti lafzı kullanması muhaldir.329 

Bu minvaldeki birden fazla ayet330 şunu göstermektedir ki Allah’ın, henüz 

gerçeklememiş madum bir olay ile ilgili herhangi bir bilgisi yoktur.”331 

Nesefî’ye göre kelâmcıların çoğu, madumun bilgi kapsamı dışında kabul 

edilmesini, akla ve dinin esaslarına aykırı bulur. Bunun açıklaması ise şu şekilde 

yapılır: “Muhkem ve noksansız bir fiil, o fiili yapanın bir ilme sahip olduğunun 

delilidir. Tüm selim akıl sahipleri bu gerçeği teslim eder. Öyle ki, ilmi olmayan 

birinden harikulade bir resim yapması veya mükemmel bir iş ortaya koymasını 

beklemek gayrı aklî bir faaliyettir. Çünkü bir şeyi güzel ve mükemmel bir şekilde 

ortaya koyabilmenin şartı, o şeyi ortaya koymadan evvel onun bilgisine sahip olmaktır. 

Madumun bilinemeyeceğini iddia eden kimse, muhkem fiillerin ve harikulade 

yapıların ortaya çıkması hakkında o işi yapanın bir bilgisi olmadığını iddia ediyordur 

ki bu muhaldir. Herhangi bir şey ortaya koymayı zihninde tasarlayan herkeste, ortaya 

koymayı tasarladığı o şeyin bilgisi mevcuttur ve o şeyi kendisinde bulunan ilme göre 

ortaya koyar. Kendisinde o şeyle ilgili bir bilgi olmasaydı, ne onunla ilgili bir 

tasarımda bulunabilir ne de öyle bir şey ortaya koyabilirdi. Maada her kim bir iş 

yapacağı zaman, o işin neticesini düşünür, sonuçlarını tartar ve yapacağı işi ona göre 

yaparsa hakîm/hikmetli bir iş yapmış olan kimse; yapacağı işin neticesini 

düşünmeksizin, gelişigüzel hareket eden kimse ise sefih/kıt akıllı, sonunu düşünmeyen 

biri olarak kabul edilir. Bir konu hakkında olumlu veya olumsuz herhangi bir bilgisi 

olmadan o konuyla ilgili bir iş yapmış olan kimse ise, yapmış olduğu o işin neticesinde 

ne hakîm ne de sefih olarak nitelenir, çünkü içinde bulunduğu bilgi konumundan 

dolayı onun hakkında bir hüküm verilemez.”332 Binaenaleyh madumun malum 

                                                 
328 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Bakara 2/143; et-Tâhâ 20/44; el-Abese 80/3. 
329 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/196. 
330 Örnek olarak bkz. Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Yûnus 10/14; el-Kehf 18/12. 
331 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/197. 
332 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/197. 



67 
 
olmadığını iddia etmek, Allah’ın hakîm olarak nitelenemeyeceği anlamına gelir ki bu 

hiçbir Müslümanın onaylamayacağı bir düşüncedir. 

Nesefî, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’den,333 onun meseleyi güzel bir şekilde 

delillendirdiğini ifade ederek şu iktibası yapmaktadır: “Her nesnenin, yaratıkların 

ihtiyaçlarına cevap verecek şekilde oluşması, sürekliliği planlanan her şeyin süreklilik 

vasıtalarıyla birlikte yaratılmış bulunması göz önünde bulundurulduğunda, bunun her 

varlığın yapısına, ihtiyacına ve ayakta kalıp hayatını sürdürmesine vesile olan şeylere 

vakıf bulunan bir zat sayesinde vücut bulduğu anlaşılmış olur. Bütün güç ve kudret 

Allah’a aittir.” 

Nesefî sözün burasında, madumu malum kabul etmeyen muarızlarını iki şıklı 

sorularla köşeye sıkıştırma ve görüşlerini ilzam etme yolunu tutmaktadır. O, 

muarızlarına “Allah gelecekten haber verir mi?” diye sorar. Hayır demeleri halinde; 

Allah’ın önceki peygamberlere Hz. Muhammed (s) ile ilgili verdiği haberleri, Hz. 

Îsâ’nın kendinden sonra gelecek bir peygamber olarak Hz. Muhammed’i (s) 

müjdelemesini, Allah’ın gelecekte olacak olaylarla ilgili verdiği haberleri, Allah’ın 

kıyamet günü cennetliklerin cennete kavuşacakları, cehennemliklerin ise cehenneme 

sürüleceğiyle, kâfirlerin ahirette, içerisinde bulunacakları hallerden bazıları olarak 

yardım dilenecekleri ve dünyaya dönmek isteyecekleriyle ve dönerlerse ilk seferde 

yaptıklarını bir daha asla yapmayacaklarıyla ilgili verdiği haberleri334 ve burada 

sayılmamış olan birçok şeyi inkâr etmiş olurlar ve bu ayetleri inkâr etmek kesin bir 

surette din hudutlarından çıkmaktır.335 Çünkü böyle bir şeyin savunulması, Ehl-i 

Sünnet’in Allah tasavvuruna zıttır. 

Muarızların Allah’ın gelecekten haber verdiğini kabul etmeleri halinde, onlara 

Allah’ın bu haberleri bilerek mi bilmediği halde mi verdiği sual olunur. “Bu haberleri 

bilmeyerek verir” cevabını verirlerse, bu cevabın doğru olduğu kabul edilecek olursa, 

bunun neticesi olarak; gelecekte ne olacağını bilmeden gelecekten haber verenin 

                                                 
333 Mâverâünnehir’de neşet etmiş bir Ehl-i Sünnet itikadî mezhebi olan Mâtürîdiyye’nin kurucusu olan 

büyük kelâm âlimi. Hayatı ve görüşleriyle ilgili detaylı bilgi için bkz. Ali Abdülfettâh el-Mağribî, 
İmâmu ehli’s-sünne ve’l-cemâa Ebû Mansûr el-Mâtürîdiyye ve ârâuhu’l-kelâmiyye (Kâhire: 
Mektebetü Vehbe, 1430/2009). 

334 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), es-Saf 61/6; el-Fetih 48/16; el-Fetih 48/27; en-Nûr 24/55; el-
Hûd 11/108; el-Hûd 11/107; el-Hûd 11/106; es-Secde 32/12. 
335 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/198. 



68 
 
sözünün doğruluğundan emin olunmaz, dinleyenlerin, haber verilen şeyin haber 

verildiği şekilde gerçekleşeceği konusunda bir güvenceleri olmaz çünkü verilen haber, 

bilgi sahibi olmayan bir kimsenin haberidir. Böylece ne dünyada Allah’ın emirlerine 

itaat edenin cennete ne de kâfirlerin cehenneme gireceği, ne mükâfat ne de cezanın 

olacağı, ne cennetliklerin cennette zevk içinde olarak orada ebedî kalacakları ne de 

cehennemliklerin elem içerisinde orada ebedî kalacakları hususunda hiçbir güvence 

olmazdı.336 Böyle bir şeyin kabulü ise sahih Allah tasavvuruna sahip olan hiç kimse 

için kabul edilebilir değildir.337 

Muarızlar yukarıdaki suale, “Allah gelecekten, geleceği bilerek haber verir” 

şeklinde cevap verirlerse bu defa onlara, bu bilgi mevcut mudur madum mudur, diye 

sorulur. Eğer “mevcuttur” derlerse; ölümden sonra dirilişin gerçekleştiğini, Kur’an’da 

bahsi geçen cennet ve cehennemliklerin içinde bulunduğumuz anda orada 

bulunduklarını ve binaenaleyh şu anda tüm insanların ahirette mükâfat kazananlarının 

mükâfatlandırıldıkları, azaba duçar olanlara ise azap edildiğini iddia etmiş olurlar ki 

bu açık bir safsatadır.338 

Muarızlar, Allah’ın gelecekten verdiği haber madumdur, cevabını verirlerse, 

madumun malum olduğunu kabul etmiş ve görüşlerini terk etmiş olurlar. Dolayısıyla 

görüşlerini delillendirmek için kullandıkları ayetleri artık delil olarak 

kullanamazlar.339 

Nesefî, Allah’ın kullarını imtihana tabi kılmasının, kullarının ne yapacağını 

bilmediğini iddia edenlerin söyledikleri gibi, onların ne yapacaklarını öğrenmesi için 

değil, olacak olan şeyi ezelî ilmiyle bilip, olacak olanın aynısıyla bildiği şekilde 

olacağını göstermek anlamına geldiğini söyler.340 Ayette varit olan341  “bilelim, ayırt 

edelim diye” anlamındaki kelimenin; “bizim bildiğimiz şey üzere gerçekleşeceğini 

gösterelim, bildirelim diye” anlamına geldiğini söyler. Aynı şekilde başka ayetlerde 

de342 yukarıda geçen kelimenin aynısı ve müradifi olan kelimeler geçmekte ve burada 

                                                 
336 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/198. 
337 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/199. 
338 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/199. 
339 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/199. 
340 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/199. 
341 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Bakara 2/143. 
342 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Kehf 18/12; el-Yûnus 10/14. 



69 
 
da “olacak olan şeyin, Allah’ın ilminde olduğu şekilde olacağını göstermek için” 

anlamının bulunduğunu ifade eder. 343 Müellifimiz burada ayetleri kendi yorumuna 

göre tefsir, hatta tevil etmektedir. Çünkü ayetlerin hakikî anlamları, Mu’tezilîlerin 

görüşünü destekler mahiyettedir. 

Nesefî, var olma kategorisi bakımından birbirinden farklı olduklarından dolayı 

Allah ile mahlûkat hakkında kullanılacak lafızların da farklı anlamlar ihtiva edeceğini 

ifade etmek amacıyla “lealle” kelimesini örnek göstermiştir. Bu kelimenin içerdiği 

beklenti ya da istediğini elde etmek amacıyla bir fiili başkasından rica etmeye yönelik 

taşıdığı anlam, kelime Allah için kullanıldığında farklı olmakta ve katiyet manası 

taşımaktadır.344 

Müellifimiz Ehl-i Sünnet’in sıfatlar konusundaki temel görüşüne şu şekilde 

açıklamaktadır: Allah’ın ezelde ve daim olarak hayy, kâdir, semî’, basîr, âlim olduğu 

sabit olduğunda, O’nun ebedî olarak da bu sıfatlarla muttasıf olduğu kabul edilir. 

Ayrıca hayat olmaksızın hayy, kudret ve ilim olmaksızın kâdir ve âlim, sem’ olmadan 

semî’, basar olmadan da basîr olunmasının imkânsız olduğu da aynı şekilde kabul 

edilmesi gereken müsellemattandır. Allah’ın hayat sıfatı vardır ve bu sıfat Allah’ın zatı 

ile kâimdir. İlim, kudret, sem’ ve basar sıfatı için de aynı durum geçerlidir. Sayılan her 

bir sıfat ne zata mündemiçtir ne de O’nun gayrısıdır. Bütün sıfatlar da, tek tek ne 

birbirlerinin aynıdırlar ne de birbirlerinin gayrısıdırlar.345 

Nesefî burada artık Mu’tezile’nin sıfatlar konusundaki görüşlerine giriş 

yapmaktadır. Onlar Allah’ın hayat, kudret, ilim, sem’ ve basar olmaksızın hayy, kâdir, 

âlim, semî’ ve basîr olduğunu iddia etmektedirler.346 Onlara göre bir sıfat, eğer zatın 

kendisi değilse onun gayrısı olması gerektir. Bu duruma şu örnek verilebilir: “Zeyd 

Amr değilse, Amr’dan başkası demektir.” Ezelde birbirinden farklı şeylerin varlığı 

tevhide aykırıdır.  

Bunun yanında sıfatlar mevcut birer varlık olsalardı ezelî olmaları gerekirdi. 

Çünkü kadîm bir şeyin sıfatının hâdis olması beklenemez. Sıfatların ezelî olmaları da 

                                                 
343 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/199. 
344 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/199. 
345 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/200. 
346 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/200. 



70 
 
kadîm olmalarını gerektirir. Kıdem, Allah’ın en temel ayırıcı vasfıdır. Sıfatları ezelî 

kabul etmek, birçok ilahi sıfatın kadîm olduğunun kabul edilmesi demektir. Bu açıdan 

bakıldığında da tevhîde aykırı bir durum ortaya çıkmaktadır. Mu’tezile mezhebi 

müntesipleri, sahip oldukları tevhîd hassasiyetinden dolayı kendilerini Ehl-i Tevhîd 

olarak isimlendirmişlerdir.347 

2.6.Mu’tezile’nin Sıfâtullah Anlayışının Kritiği 
Nesefî’ye göre Mu’tezile’nin sıfatlarla ilgili savunduğu görüşleri nakzeden 

birçok delil vardır. Bu delillerin en başında Kur’an ayetleri gelmektedir. Bazı ayetlerde 

geçen “ilim” ve diğer bazı ayetlerde geçen “kuvvet” kelimelerini348 Allah’ın doğrudan 

kendi zatına izafe etmesi, bu kavramların kök manalarının mevcut olduğuna delalet 

etmektedir. Allah’ın bu manaları kendine izafe ederek onların var olduklarını işaret 

etmesine rağmen, Mu’tezile, sıfatların varlıklarını reddetmek suretiyle Allah’ı, 

Allah’ın kendisinden daha iyi bildiklerini ve tanıdıklarını iddia etmiş olmakla 

tekebbürde sınırı aşmışlardır. Allah’ın, kendisini âlim kılan bir ilim olmaksızın âlim, 

kâdir olmasını sağlayan bir kudret olmaksızın kâdir olduğu sözü muhaldir ve aynı 

zamanda çelişkilidir.349 Aslına bakılırsa Mu’tezile’nin Allah’ı, Allah’tan daha iyi 

tanıyıp bildiklerini iddia etmedikleri açıktır. Onlar da diğer halis niyetli Müslümanlar 

gibi Allah’ı hakkıyla tanımaya gayret göstermişlerdir. Yapmış oldukları açıklamalar 

ise nasları yorumlama şekilleriyle alakalıdır. Fakat müellifimiz, Mu’tezile’nin 

ifadelerinin böyle bir neticeyi doğuracağını düşünmekte ve böylesine sorumluluğu ağır 

bir ithamda bulunmaktadır. 

Savunduğu fikri desteklemek adına lugavî açıklamaları çokça kullanan 

Müellifimiz, burada da “dil âlimleri” dediği kimselerin sözlerini aktararak onların 

“Allah âlim değildir” cümlesiyle “Allah hiçbir şey hakkında ilmi yoktur” cümlesinin 

arasında hiçbir farkın olmadığını söylediklerini zikreder ve bu iki cümlenin 

yanlışlığının eşit derecede olduğunu vurgular. Aynı cümleden olarak “Allah hiçbir 

şeye kâdir değildir” sözüyle “Allah’ın hiçbir şeye kudreti yoktur” sözü de aynı şeyi 

                                                 
347 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/200-1. 
348 Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), el-Bakara 2/255; el-Hûd 11/14; en-Nisâ 4/166; el-Bakara 2/165; 
ez-Zâriyât 51/58. 
349 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/201. 



71 
 
ifade eder.350 Nesefî’nin, vermiş olduğu örneklerle dikkat çekmek istediği nokta, ilim 

ile âlim olma ve kudret ile kâdir olmanın cümle içerilerinde aynı anlamı ifade ettiğidir. 

Nesefî mantık âlimlerinin yapmış olduğu bir tanımlamayı zikrederek, onların, 

bir sıfata sahip olan birinin o sıfatın kök manasına sahip olduğunun bilgisi, insana 

fıtraten verilmiş olan sabit bilgilerle bilindiğinden dolayı bu tarz delillendirmeye 

“apaçık olan bir şeyle delillendirme” ismini verdiklerini söylemektedir.351 Yani 

müellifimiz kök anlamına sahip olunmaksızın bir sıfata sahip olunamayacağının, 

herhangi bir delillendirmeye gerek duyulmaksızın, bedihi olarak ulaşılan temel aklî 

çıkarımlardan biri olduğunu düşünmektedir.  

Nesefî, mezhep imamı Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’den şu aktarımı yaparak 

görüşünü sağlamlaştırmak istemektedir: “İlim olmaksızın âlim olunsaydı, akıllı birinin 

kusurlu bir şeye mukabil diğer sağlam olanı seçmesi imkânsız olurdu.”352 

Nesefî’ye göre sıfatları ispat etmenin birçok yolu vardır. Bunlardan biri, 

sübutunda şüphe olmayan nas ve ümmetin muhalefet olmaksızın icmayla kabul etmiş 

olduğunu savunduğu “isimle istidlâl” metodudur. Bu metot şu şekilde açıklanabilir: 

Bir isim koyma faaliyetinde iki gaye güdülür; birincisi ismin koyulduğu varlığı, 

ikincisiyse koyulan ismin, o varlıkta mevcut olduğunu ispat ve ifade etmek. İlkine 

örnek olarak; “Allah hayydır, kâdirdir, âlimdir, semî’dir, basîrdir, bâkîdir” vs. 

denildiğinde, söz konusu isimler mutlak bir varlığı delillendirmek için koyulmuştur. 

Yani bu isimlerin nitelediği varlığın var olduğu artık tartışma dışıdır. Çünkü bir isim 

bir varlığı ifade etmek, onu açıklamak için verilir. “Şey” ve “mevcut” kelimeleri de 

aynı anlamı ifade etmektedir. İkinci adımda ise bu varlığın diğer varlıklardan varlık 

olma, tür, cins vs. bakımlarından ayrı olduğunu ve o varlığın ne gibi hususiyetleri varsa 

onları ifade ve ispat etmek amacı gözetilir. Örnek olaraksa; bir varlığa at, insan veya 

aslan denildiğinde, o varlığın tür bakımından diğer varlıklardan farklı olduğu ifade 

edilmiş olur.353 Sıfatlandırma da bu kategoriye dâhildir ve iki kısımda mütalaa edilir: 

ilki zata zait olan, diğeri ise hususi ve umumi bir manayı ifade eder. Zata zait mana 

                                                 
350 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/201. 
351 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/202. 
352 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/202. 
353 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/202. 



72 
 
için insanın konuşma ve beslenme özelliği örnek gösterilebilir. Hususi ve umumi mana 

için ise cismin her türlü hali ve renkler örnek olarak verilebilir.354 

Nesefî’ye göre bir isimlendirme faaliyetinde, hüküm açısından 

değerlendirildiğinde ve lafız hakikî anlamında kullanıldığı durumda iki ihtimal vardır: 

doğru veya yalan olma. Bir şey isimlendirildiğinde, tesmiyede kullanılan lafız 

müsemmâda mevcut ise doğru, değilse yalan bir isimlendirme yapılmış demektir. 

Lakap ve özel isimler yalan kategorisinin dışındadır çünkü bu tarz isimlendirmeler, 

hakikî olarak değil mecazi olarak yapılmaktadırlar. Böylesi durumda isimlendirmede 

kullanılan lafza esasen itibar edilmez. Kör birisinin gören olarak, asık suratlı birisinin 

de şakacı biri olarak –aynı şekilde bunların tam tersi şekilde olarak da- 

isimlendirilmesi bu bahse örnek olma açısından zikredilebilir. Bu durumu göz önünde 

bulunduran dil âlimleri, özel isim ve lakapların her zaman doğru olmayabileceğine 

dikkat çekmektedirler.355 

Özel isim olan bir lafzın hakikî anlamı dışında kullanılmasıyla zatı niteleyen bir 

sıfatın hakikî anlamında kullanılması arasında belirgin bir fark vardır. Çünkü özel isim 

ıstılahî bir anlam çerçevesinde kullanılır ve bu anlam kim hakkında kullanılıyorsa, o 

kişi hakkında bu anlamın neden kullanıldığını bilmeyen veya özel isim olarak 

kullanılan bir lafzın belirli bir kişi hakkında kullanıldığını daha önce duymamış ve bu 

ıstılaha vakıf olmayan bir kişi, o kişinin niçin o şekilde isimlendirildiğini 

anlayamaz.356 

Nesefî yapmış olduğu girizgâhın anlaşılması halinde varmak istediği neticenin 

de kolaylıkla anlaşılabileceğini ifade ederek şu açıklamayı yapar: “Sıfat olarak 

zikredilen âlim, kâdir, mürîd gibi lafızlar, birer manalardan türetilmiş lafızlardır. Bir 

zata bir isim verildiğinde, o ismin türetildiği mananın söz konusu zatta mevcut olduğu 

kastedilir. Mütekellim, müteharrik, sâkin vb. isimler zikredildiğinde, yalnızca bu 

isimlere sahip olduğu ifade edilen zat kastedilmez, verilen ismin türetildiği mana da 

                                                 
354 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/202. 
355 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/203. 
356 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/203. 



73 
 
zat ile birlikte mevcut ve o zatın o manaya sahip olduğu kastedilir.”357 Sofistler358 

haricinde hiç kimse, içerisinde yaşadığımız fizikî âlemde bu kuralın geçerliliği 

olmadığını savunmamaktadır. 

Yukarıdaki açıklamaya ek olarak denilebilir ki; Bu isimlerle kastedilen manalar 

gerçek anlamı ifade etmiyor olsalardı, o ifadelerin özel isim veya lakap olarak 

kullanıldıkları anlamına gelirdi. Eğer ki ifade edilen sıfat, nitelenen kişide mevcut bir 

özelliği ifade ediyorsa övme, olmayan bir özellik hakkında kullanılıyorsa alay ifadesi 

olarak kullanılmış demektir. Örneğin âmâ birisine gören, siyahî birisine ise beyaz tenli 

demek alay anlamına gelir. Peygamberler ve sâlih kullar, “Esmâ-i Hüsnâ” ve 

yaratıcının sıfatlarını alay maksadıyla kullanıyor olsalardı, Allah’ı tanımıyor olurlardı. 

Allah’ın bizden, kendisini belli başlı isimlerle zikir ve senâ etmemizi istediği halde, 

bu isimlerin taşıdığı manalar O’nda mevcut olmasa ve bu manalarla muttasıf olmamış 

olsaydı, Allah’ın tüm bu isimlerle anılması alay anlamına gelirdi. Nesefî’ye göre Allah 

hakkında böyle bir şeyin kabulünün asla meşru olmadığı ayan beyan ortadadır.359 

Allah’ın nitelendiği tüm isimler, ifade ettikleri anlamı taşımıyor olsalardı, ya 

özel isim ya da lakap olmaları gerekirdi ve bu durumda hakikî olarak zattan başka bir 

şeyi ifade etmiyor olurlardı. Örnek olarak “zatın hayatı” dediğimizde ya da “Allah 

âlim, kâdir, hayy, semî’, basîr bir zattır” dendiğinde “Allah zat, zat, zat, zat, zat olan 

bir zattır” demiş olurduk ve ilk zat kelimesinden sonraki zat kelimelerinin herhangi bir 

anlam ifade etmiyor olduklarından gereksiz bir kullanım olurdu. Binaenaleyh 

dinleyenler açısından da herhangi bir fayda husule gelmezdi. Buradan da 

anlaşılmaktadır ki bu sıfatlar, taşıdıkları manaların kastedilmesi ve mevcudiyetlerinin 

vurgulanması gayesiyle söylenmişlerdir.360 Nesefî burada da sıfatların zat ile 

aynîleştirilmesinin sıfatların anlamsızlaşacağı neticesine varacağı iddiasını dile 

getirmektedir.  

                                                 
357 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/203. 
358 Varlık ve olayların gerçekliğini ve bilgilerin doğruluğunu inkâr eden, doğru ve geçerli bilgiye 
ulaşmanın mümkün olmadığını savunan felsefî akımın genel adı. Konuyla ilgili geniş bilgi için bkz. 
İbrahim Emiroğlu, “SÛFESTÂİYYE”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 13 Kasım 
2020); Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/215. 
359 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/203-4. 
360 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/204. 



74 
 

Nesefî, bazı Mu’tezilîlerin,  her bir lafızdan sağlanacak faydanın, zatın dışındaki 

bir manaya işaret etmesi gerekmediği şeklinde bir itirazda bulunduğunu zikreder. Yani 

onlara göre zatı ifade etmek için kullanılan lafızların her zaman zatın zat olması 

dışında herhangi bir özelliğini ifade etmesi gerekmemektedir. Ona göre şahit âlemde 

böyle bir şeyin mümkün olmadığı açık olmasına rağmen, Mu’tezilîlerin kendi sıfat 

görüşleri olan zat-sıfat aynîliğini dillendirebilmek adına kaçınılmaz olarak böyle bir 

iddiada bulunmaları gerekmektedir. Fakat gayet açıktır ki araz derkenki kastettiğimiz 

mana, mevcut; renk derkenki kastettiğimiz mana, araz; siyah derkenki kastettiğimiz 

mana ise renk derkenki kastettiğimiz mana ile aynı değildir. Bu lafızların hiçbirinin 

veyahut zat için kullanılan herhangi bir lafzın, zatın dışında başka bir manaya delalet 

etmeyeceğini; yalnız zata delalet edeceğini söylemek, aşikâr olan bir şeyi inkâr etmek 

anlamına gelecektir.361 

Müellifimiz, özel isim ve lakapları dikkate almak suretiyle, her bir lafzın her 

zaman zatın dışında bir manaya işaret ettiğini iddia etmediklerinin altını çizer. 

Nesefî’nin bu görüşünün, biraz önceki Mu’tezilî nakle yapmış olduğu itiraz ile çeliştiği 

zannedilebilir. Fakat Nesefî yukarıdaki açıklamayı kelimelerin hakikî anlamlarında 

kullanılmaları dolayısıyla yapmaktadır. Burada ise mecaz anlam kastedilmektedir. 

Binaenaleyh bir lafız, özel isim veya lakap olduğunda, o lafzın türetildiği anlam 

müsemmâda bulunmadığından yalnız zatın kastediliyor olması gayet tabiidir. Fakat bir 

zatı ifade etmek için verilen isimler, mecazî olarak değil de hakikî olarak o zata 

verilmişse, burada zat ile birlikte o isim hangi manadan türetilmişse o mananın da 

kastedildiği bilinmelidir.362 Nesefî’ye göre hakikî anlamda kullanılan lafızların, zat 

haricinde bir de bu lafızların anlamlarının kastedilmesinin bir başka delili ise, bu 

isimlerin olumsuzlanmasıyla zatın ortadan kalkmayacağıdır. Bu isimler yalnız zatı 

ifade etmek için kullanılmış olsalardı, onların nefyedilmesiyle birlikte zat da 

nefyedilmiş olurdu. Bu sebeple “Falanca kişi âlim değildir” demekle zat nefyedilmez. 

Hakikî anlamda kullanılıyor olmalarına rağmen doğrudan zatı ifade etmek kastıyla 

kullanılmaları dolayısıyla “mevcut” ve “şey” kelimeleri, hakikî lafızla ilgili sarf edilen 

iddialardan istisna kabul edilmektedir. Bu iki kelimenin olumsuzlarının kullanılması, 

                                                 
361 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/204. 
362 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/204. 



75 
 
izafe edildikleri zatın kendisinin de olumsuzlanması neticesini doğurmaktadır.  

Örneğin “Falan mevcut değildir” veya “Bu hiçbir şey değildir” demekle zat 

nefyedilmiş olur.363 Yukarıda aynı açıklamayı müteahhirûn ulemâdan Fahreddin er-

Râzî tarafından da yapılmış olduğunu görmüştük. 

2.7.Allâf ve Nazzâm’ın Sıfâtullah Anlayışının Kritiği  
Nesefî’nin savunduğu bu görüşlere karşı Mu’tezile içerisinde geliştirilmiş olan 

birçok farklı itiraz vakidir. Mu’tezile mezhebi içerisinde mümtaz bir yeri haiz olan 

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf,364 bu itirazlardan en önemlilerinden birinin sahibidir. Ona göre 

Allah’ın âlim olması, O’nun bir ilim sıfatına sahip olduğuna delalettir. Fakat Ebu’l-

Hüzeyl el-Allâf, Allah’ın ilminin aynı zamanda O’nun zatı olduğunu söylemektedir. 

Böylece sıfatları zat içerisinde mündemiç kabul ederek sıfatlarla zatı 

aynîleştirmektedir. Tüm diğer sıfatlar için de aynı durum söz konusudur.365 

Nesefî’ye göre bu görüş birkaç açıdan yanlıştır. Bunların ilki şudur: Eğer ki 

Allah’ın ilmi O’nun zatı olsaydı, zatı ilim olurdu ve ilmine ibadet edilmesi gerekirdi. 

Böyle bir şeyin kabul edilemezliği Mu’tezile mezhebine mensup bir âlim olan Ka’bî366 

tarafından da ikrar edilmiştir. O, Allah’ın ilmine ibadet edilir diyen kişinin kâfir 

olacağını söylemiştir.367 

İkincisi: Eğer Allah’ın zatı ilmi olsaydı, ilmin kendi zatıyla kâim olması 

imkânsız olduğundan, Allah’ın kendi zatıyla kâim olması da imkânsız olurdu.368 Fakat 

bu itiraz bir derece desteksiz görünmektedir. Çünkü Mu’tezilîler Ehl-i Sünnet’in 

düşündüğü gibi ilim sıfatının Allah’ın zatına bağlı olarak dahî olsa kadîm olduğunu 

düşünmemektedirler. Binaenaleyh ilmin kendi başına imkânsız olması kaidesi 

Mu’tezile için geçerli değildir. 

                                                 
363 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/205. 
364 Basra Mu’tezilesi’nin kurucusu ve Mu’tezilî düşüncenin felsefî konularla mezc edilmesini sağlayan 

âlim. Hayatı ve görüşleri hakkında detaylı bilgi için bkz. Osman Aydınlı, İslâm Düşüncesinde 
Aklileşme Süreci – Mu’tezile’nin Oluşumu ve Ebû’l-Hüzeyl Allaf (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 
2013), 135-62. 

365 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/205. 
366 Bağdat Mu’tezile ekolünün önde gelen âlimlerinden biri. Hakkında detaylı bilgi için bkz. Adil Bebek, 

“KÂ'BÎ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 27 Ekim 2020). 
367 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/205. 
368 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/205. 



76 
 

Bazı Mu’tezilîler bu çelişkiden kaçınmak için “Allah’ın ilmi zatıdır fakat zatı 

ilim değildir” demişlerdir. Bu savunu, şunu demeye benzer: bir durumun herhangi bir 

yönü o durumun kendisidir. Böylece bu durumun yönü o işin kendisi olur fakat o iş o 

yön olmaz.369 Bu doğrulama fasittir ve imkânsız olanla başka bir imkânsız olanı tasdik 

etme gayretidir. Binaenaleyh ne ilim zat olabilir ne de zat ilim. Çünkü ikisi farklı 

şeylerdir.370 Nesefî burada zat ile ilmin birbirinden farklı şeyler olduğunu söylerken, 

Allah hakkında yapılan böyle bir ayrımın zihni bir ayrım olduğunu hatırda tutarak 

söyler. Aynı zamanda Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf gibi düşünen bazı Mu’tezilîlerin, onu 

destekleme mahiyetinde kurdukları “Allah’ın ilmi zatıdır, zatı ilmi değildir” cümlesi, 

kuvvetle muhtemel iki eşit şeyi ifade eden bir cümle değildir. İbareden böyle bir mana 

anlaşılabilir fakat kasıtlarının bu olmaması gerekir. Onlar zat ile ilmi eşitlerlerken, ilmi 

zat ile müsavi kabul etmiyor, ilmi zatın kapsamında değerlendiriyor olmalıdırlar. 

Bundan dolayı “Allah’ın ilmi zatıdır, zatı ilmi değildir” demektedirler. Her ne kadar 

tatmin edici olmasa da, bu cümlenin tek makul açıklaması bu olsa gerektir. Ebu’l-

Hüzeyl el-Allâf’ın Allah’ın ilminin zatının haricinde bir anlam ifade etmediğini 

söylemeden evvel ilmi var kabul etmesi, kendi sıfat görüşü açısından da büyük bir 

problem teşkil etmektedir. Bu sebepten ötürü böyle zorlama açıklamalara mecbur 

kalınmaktadır. Ayrıca Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın sıfat görüşü, selbî Mu’tezilî yöntem 

dikkate alındığında nasların yorumlanması açısından Ehl-i Sünnet’in bakış açısıyla en 

yakın görüş olduğu görülmektedir. Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf bir yere kadar sıfatların 

mevcudiyetlerini kabul etmektedir. Mamafih problem de buradan kaynaklanmaktadır. 

Eğer baştan sıfatlara herhangi bir kıymet atfetmemiş olsa böylesine zorlama 

açıklamalara lüzum kalmayabilirdi. Belki de Allah’ın “ilim” mefhumunu ayetlerde 

kendi zatına izafe etmesi sebebiyle, sıfatlara hiçbir değer atfetmeksizin Allah’ın 

âlimiyetini doğrudan zatına yüklemek ona doğru gelmemişti. Kendisinin ne 

düşündüğünü bilemeyecek olsak da, kendi içinde çelişki barındırdığı ve tutarsızlığı 

nispeten aşikâr olan bir görüşü Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf gibi zeki birinin savunması akla 

başka bir ihtimal getirmemektedir. 

                                                 
369 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/205. 
370 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/205-6. 



77 
 

Üçüncü olaraksa: Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf, Allah’ın ilminin ve kudretinin 

olduğunu kabul etmektedir. Allah’ın ilmi O’nun zatı olsaydı ve aynı zamanda O’nun 

kudreti de O’nun zatı olsaydı, ilmi kudretiyle aynîleşmiş, ilmi kudreti olmuş olurdu. 

Bu sıfatlar Allah’ın zatından başka bir şey olmadıkları gibi ezelde de farklı şeyler 

olmazlardı. Böylece ezelde Allah’ın zatı, ilmi, kudreti ve sair sıfatlarının tamamı aynı 

şey olması gerekirdi.371 

Nesefî, Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın Seneviyye’yi372 tenkit sadedinde şöyle 

söylediğini aktarır: Onların inandıkları Nur ve Zulmet olan iki aşkın sıfat, ilahın 

zatında evvela belirgin birer sıfatlarken, sonrasında zatta imtizaç etmeleriyle, bu 

imtizacın neticesinde ortada herhangi bir sıfat mevcut kalmamış ve yalnız zatın kendisi 

kalmış olur. Binaenaleyh imtizaç etmemiş olsalar dahî zatta mündemiç oldukları 

durumda da zatın kendisidirler.  

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf, Mu’tezilî düşüncede önemli bir yeri olan ve aynı ekole 

mensup ve ikinci derece akrabası olmasına rağmen kendisine aykırı görüşlere sahip 

olan Nazzâm’ı373 ise şu görüşünden dolayı tenkit etmektedir: “Bir şeyin uzunluğu o 

şeyin kendisidir. Aynı şekilde genişliği de o şeyin kendisidir. Böylece o şeyin kendisi, 

uzunluğu ve genişliği birbirine eşit ve uzunluğu genişliği, genişliği de kendisi olmuş 

olur.”374 

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf, Seneviyye ve Nazzâm’ın görüşlerini eleştirmekte fakat 

sıfat görüşü açısından, netice olarak kendisi de onlardan farklı düşünmemektedir. 

Onun zat ile sıfatları aynîleştirdiği görüşü, bütün sıfatların birbiriyle aynîleşme 

neticesini doğurmaktadır. Bundan dolayı Allah’ın ilmi kudreti, kudreti de ilmi olmuş 

olmaktadır. Hayat, bekâ, sem’ ve basar sıfatlarında da durum aynıdır. Ebu’l-Hüzeyl 

el-Allâf’ın iddia ettiği bu görüş, mümkün ve mümteni olan şeylerin durumlarının gaip 

ve şahitte eşit olmasından dolayı, gaipte de şahitte de imkânsızdır.375 İlmin kudret, 

                                                 
371 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/206. 
372 Âlemi nur ve zulmet olmak üzere iki ezelî aslın yaratıp yönettiğine inanılan inanç sistemi. Detaylı 

bilgi için bkz. Mustafa Sinanoğlu, “SENEVİYYE”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(Erişim 26 Ekim 2020). 

373 Basra Mu’tezilesi’nin önde gelen âlimlerinden biri. Hayatı hakkında bilgi için bkz. Ebû Rîde, 
İbrâhîm Seyyâr en-Nazzâm, 1-9. 

374 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/206. 
375 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/206. 



78 
 
kudretin de ilim olması halinde, bu iki sıfatın müteallikleri olan malumat ve makdurat 

birbirine eşit olacak ve aralarındaki fark ortadan kalkacaktır. Böylece Allah’ın güç 

yetirdiği şeyi bilmesi, bildiği şeye güç yetirmesi gerekecektir. Böylesi bir durumda 

birçok şeyin aynı anda hem makdur hem de malum olmasının mümkün hale 

geleceğinden dolayı, Allah’ın kudretinin taalluk ettiği malum, ilminin taalluk ettiği ise 

makdur olacak ve bedihî olarak bilinmekte olan ilim ile kudretin iki farklı izafiyet olma 

durumları ortadan kalkmış olacaktır. Açıkça ifade edilmesi gerekir ki Ebu’l-Hüzeyl el-

Allâf’ın görüşü de Nazzâm’ın görüşü de İslâm itikadınca kabul edilebilir değildir.376  

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın malumat ve makduratın aynı olduğu sonucunu doğuran 

açıklamasını, Mu’tezile’nin savunduğu bir görüş olan kulların fiillerinde mutlak özgür 

oldukları görüşüne uyguladığımızda şöyle bir tablo ortaya çıkmaktadır: Kulların 

fiilleri ya Allah’ın ilmi dâhilinde kabul edilir böylece makduratı dâhilinde olmuş olur 

ya da Allah’ın ilminin haricinde kabul edilir böylece makduratının da haricinde olmuş 

olur. Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf eğer ilk cümleyi kabul edecek olursa insan fiillerinin 

yaratılması konusundaki görüşünü terk ederek Ehl-i Sünnet’in görüşüne iltihak etmiş 

olur. Çünkü Ehl-i Sünnet’e göre kulların fiillerinin yaratıcısı Allah’tır, kullar ise bu 

fiilleri kesb eder. İkinci cümleyi kabul etmesi halindeyse Allah’ın ilmini ve kudretini 

sınırlamış kabul edileceğinden itikadında tedavi edilemeyecek yaralara sebep olur. İki 

cümleyi de kabul etmemesi durumundaysa tenakuza düşer.377  

Nesefî öne sürmüş olduğu görüşü kabul eden mezhepdaşlarının, şu şekilde bir 

fikir beyan ettiklerini söyler: “Eğer Allah kendi nefsini biliyor ve kudret de kendi 

nefsinde, yani zatıyla aynı olmuş olsaydı, bildiği şey kadar kudreti olmuş olurdu ki bu 

muhaldir.”378 

Nesefî, Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın öne sürdüğü görüşlerin dördüncüsünü şu 

şekilde tenkit etmektedir: Allah’ın ilmi O’nun zatı olmuş olsaydı ki zatı aynı zamanda 

hayy, bâkî, kâdir, semî’, basîr, hâlık, bârî, müsavvir ve müdebbirdir, ilim ve dahî 

kudret, hayat, bekâ, sem’, basar, tüm bu isimlerin mevsufu olacaktır ki bu durum akla 

                                                 
376 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/206. 
377 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/206.-7 
378 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/207. 



79 
 
aykırıdır.379 Nesefî daha önce dikkat çektiği gibi tüm bu isimlerin türetildikleri 

anlamların farklı olmalarına vurgu yapmaktadır. 

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın sıfatlarla ilgili savunduğu görüşün tenkidi burada 

nihayete erdirilerek Nazzâm’ın sıfat görüşüne geçilmektedir. Nazzâm, Ebu’l-Hüzeyl 

el-Allâf’ın zat ile sıfatları aynîleştirdiği görüşüne itirazda bulunmuş ve şu görüşü 

zikretmiştir: “Allah âlimdir cümlesi, O’nun zatını ispat ve cehaleti O’ndan nefyetmek 

manasına gelmektedir.” Nesefî, bu görüşün Dırâr b. Amr’dan380 tevarüs edilerek 

zikredildiğini ima ederek, onun da bu konudaki görüşünü zikretmektedir. Dırâr b. 

Amr’a göre ilim, cehaleti nefyetmek demektir.381 

Nesefî’ye göre Nazzâm’ın –ve aynı zamanda Dırâr b. Amr’ın da- dile getirdiği 

bu görüş yanlıştır. Çünkü vasfın tanımı lakaba evrilmiştir. Lakap ve özel isim de zatın 

mevcudiyeti haricinde başka bir anlam ifade etmez çünkü lakap ve özel için kullanılan 

kelimenin ifade ettiği anlam, hakikî olarak zatta mevcut değildir. Aksi durumda eğer 

ki bir kelime hakikî anlamında kullanılmışsa, kelimenin türetilmiş olduğu kök 

anlamının zatı ifade ettiği kabul ediliyor demektir.  

Yukarıdaki örnekte geçtiği üzere ilim kelimesi, taşıdığı manayı ispat etmek için 

değil yalnızca cehaleti nefyetmek için verildiği iddiası mahza bir tecahüldür.382 Söz 

gelimi bir kimsede cehaletin bulunmuyor oluşu, ona yalnızca âlim denebileceği 

manasına gelmez. Bir kimse âlim ise aynı zamanda cahil değil de demektir. Yani bir 

kimsede bir özelliğin zıttının olmaması, o kimsenin tek başına o özelliğe sahip olacağı 

anlamına gelmez. Bir kişinin bir sıfatla nitelenmesinin, o kişide yalnızca bahsedilen 

sıfatın zıttının bulunmadığının ispatı anlamına geldiğini savunmak ve o kişinin 

nitelendiği söz konusu sıfatla mevsuf olmadığını söylemek bir çelişkidir. Yani âlim 

olduğu söylenen bir zatın yine aynı cümleden hareketle âlim olarak nitelenmemesi açık 

bir tenakuzdur. Âlim olarak isimlendirilen bir zatın, bu isimlendirmenin açıklaması 

olarak bu cümlenin o zatın cahil olmadığının ifadesi olarak kabul edilmesiyle birlikte, 

                                                 
379 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/207. 
380 Basra Mu’tezilesi’nin ilk âlimlerinden sayılan fakat bazı görüşlerinden dolayı Mu’tezile mezhebi 

müntesipleri tarafından mezhepten sayılmayan âlim. Hayatı ve görüşleri hakkında bilgi için bkz. 
Mustafa Öz, “DIRÂR b. AMR”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 3 Kasım 2020). 

381 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/207. 
382 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/207. 



80 
 
aynı kişiyi âlim olarak nitelemek ise tecahüldür.383 Müellifimiz, Allah’ın tavsif 

edilmesi hususunda sıfatları ispat olmaksızın mutlak selb yoluyla açıklamanın 

yanlışlığını, lugavî düzlemde ele alarak ortaya koymaktadır. 

Nesefî yukarıdaki tenkit ettiği görüşü savunan kimseye şu suali yöneltir: 

“Allah’ın ilim sıfatına sahip olması tıpkı O’nun cehalet sıfatına sahip olması gibi 

muhal ve “Allah âlimdir” demenin, O’na nispeti imkânsız olan cehaleti nefyetmek 

demek olduğunu söylüyorsan, niçin Allah’a nispeti imkânsız olan ilmi nefyetmek için 

“O cahildir” demiyorsun? Çünkü sana göre bu ikisi arasında herhangi bir fark yoktur. 

Senin nazarında Allah’ın ilim sıfatına sahip olmamasıyla cahil olmaması aynıdır.” 

Bunların ikisinden birini kabul etmek, diğerini de kabul etmek demektir. Aynı durum 

ölüm, acziyet, körlük ve sağırlık için de geçerlidir. Allah için tüm bu noksanlık ifade 

eden yakıştırmaları mübah gören kimsenin sözlerin kabul edilemezliği, aklı olan 

herkes nezdinde çok açıktır. Maada yukarıdaki görüşleri savunduğu halde Allah’ı ölü, 

âciz, sağır ve kör olarak nitelendirmekten imtina eden kimse ise kendisiyle çelişiyor 

demektir.384 

Tüm bu istidlâllerden sonra Nesefî, dil âlimlerinden iktibaslarda bulunarak 

savunusunu güçlendirmeye çalışır. Nesefî, dil âlimlerinin; belli manalardan türetilen 

isimlerin, o isimleri ispat etmek için türetildiklerini, zıtlarını nefyetmek amacı 

güdülmek amacıyla türetilmediklerini ifade ettiğini aktarır. Bir manadan türetilmiş 

isimlerin zıtlarını nefyetmek, lafızların medlulünün değil, söz konusu manaların 

varlığını zorunlu kılar. Cahil olan birine âlim ismi verilse bile, cehalet ilmin var 

olmasıyla nefyolunur, o kişiye âlim ismi verilmek suretiyle değil. Müellif burada, sıfat 

ile vasfın birbirinden ayrı olduklarına dikkat çekmektedir. Ayrıca insanlardaki 

cehalet385 mefhumunu bilmeye yarayan bilgi, insandaki cehaleti nefyetmez.386 

Sözgelimi bir cahil, cehaletin ne demek olduğunu veya kendisinin cahil olduğunu 

pekâlâ bilebilir fakat bu onun cahil olduğu gerçeğini değiştirmez. Çünkü kişinin 

                                                 
383 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/207. 
384 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/208. 
385 Claude Salame’in yapmış olduğu tahkikte “el-cehl” kelimesi mevcut değildir. Kelime Muhammed 

Hâmid Îsâ’nın tahkikinde mevcuttur. Siyak ve sibak ve anlam açısından kelimenin mevcut olması 
daha uygun göründüğünden söz konusu kelime tercümeye dâhil edilmiştir. Nesefî, Tebsıratü’l-
edille, thk. Muhammed Hâmid Îsâ, 1/377. 

386 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/208. 



81 
 
muttali olamadığı bahri bîpâyân malumat vardır. Binaenaleyh kişi bir bilginin âlimi 

fakat başka bir bilginin ise cahili olabilir. Bundan dolayı cehalet insanın hali 

kalamadığı bir özelliğidir.  

2.8.Ebû Ali el-Cübbâî’nin Sıfâtullah Görüşünün Kritiği 
Nesefî, sıfatlar konusundaki bir diğer görüş sahibi olarak Ebû Ali el-Cübbâî’yi387 

zikreder. Ebû Ali el-Cübbâî’nin, sıfat meselesindeki zat ve sıfatı aynîleştirme metodu 

olan selbî usulü tenkit ettiğini ve meseleye farklı bir açıdan yaklaşarak bu metodu 

geliştirdiğini kaydeder. Ona göre “Allah âlimdir” demek, Allah’ın âlim olarak 

nitelenmesinden dolayı zatını ispat anlamına gelir.388 Yine Ebû Ali el-Cübbâî “Allah 

kendisi dolayısıyla âlimdir” demektedir. Ka’bî de bu minvalde bir açıklamada 

bulunmaktadır ve “Allah nefsi için âlimdir” demektedir. Hakikatte bu iki cümle 

arasında bir fark yoktur çünkü ikisinin de söylediği şu cümleye çıkmaktadır: Allah ilim 

sıfatı olmaksızın, kendi zatıyla âlimdir.389 

Nesefî, bu görüşü savunmaları dolayısıyla onlara şu suali sormaktadır: “‘Âlim 

demek, O’nun âlim olarak nitelendiğinden dolayı zatının ispatıdır.’ sözünüzle ne 

kastediyorsunuz? O’nun soyut bir zat olduğunu mu yoksa zatının özel bir sıfatla 

vasıflandığını mı kastediyorsunuz?” müellife göre Allah’ın soyut bir zat olarak 

nitelenmesini caiz görmeleri, O’nun hakkında herhangi bir bilgiye sahip 

olunamayacağını kabul etmek anlamına geleceğinden bu cevabı vermeleri beklenmez. 

Zatının özel bir sıfatla vasıflandığını kastetmeleri halinde ise onlara bu özel sıfatın 

zatın dışında bir mana mı yoksa zata mündemiç mi olduğu sorulur. Eğer ki zatın 

dışında bir mana olduğunu söylerlerse görüşlerini terk etmiş ve hakikate yani Ehl-i 

Sünnet’in görüşüne tabi olmuş olurlar. Eğer bunun aksini, bu özel sıfatın zata 

mündemiç olduğunu söylemeleri halindeyse, daha evvel yanlışlığı ortaya koyulan 

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın görüşüne uymuş olurlar.390 Müellifimiz bunu kabul etmenin, 

idrak ve akletme yetilerini kasti olarak terk etmek anlamına geleceğini belirterek, daha 

                                                 
387 Basra Mu’tezilesi’nin reislerinden biri olan ve Mu’tezile mezhebini sistematize ettiği kabul edilen 

kişi. Hayatı hakkında detaylı bilgi için bkz. Abdülcebbâr vd., “Ebû Ali Muhammed b. Abdilvehhâb 
el-Cübbâî”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 287-96. 

388 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/209. 
389 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/209. 
390 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/210. 



82 
 
evvelden Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın görüşünü ele almış olduğundan tekrara düşmemek 

adına eleştirisini burada nihayete erdirmektedir.  

2.9.Zat ve Sıfâtullah’ın Kıdemi  
Sıfatların zat ile ilişkisi konusundan sonra Allah’ın zatının ve sıfatlarının 

kadîmliği meselesine eğilen Nesefî, muarızlarının dilinden, onlarla kendileri arasında 

şu şekilde cereyan eden bir hayali diyalog kurgular: “Allah’ın kadîm olması, O’nun 

varlığını ispat mı yoksa nefiy mi etmektedir?” şeklinde size bir soru sorulsa, “İspat 

etmektedir.” cevabını verirseniz, size “Allah’ın zatını mı sıfatını mı ispat etmektedir?” 

şeklinde tekrar bir soru sorulur. “Zatını ispat etmektedir.” derseniz, sıfatların 

mevcudiyetini savunduğunuz görüşünüzü terk etmiş olursunuz. Şayet “Allah’ın kıdem 

sıfatını ispat etmektedir.” derseniz, görüşünüz çökmüş olur çünkü siz, Allah’ın zatıyla 

birlikte tüm sıfatlarının da kadîm olduğunu iddia ediyorsunuz ve sıfat, kendi sıfatıyla 

vasıflanamaz.391 Nesefî, muarızlarının dilinden kendilerine bu şekilde sorular 

sordurarak aslında kendi fikirlerinin muarızları tarafından bilinmediğini ispat etmeyi 

amaçlamaktadır. Çünkü Ehl-i Sünnet’e göre kıdem zâtî bir sıfattır ve herhangi bir 

manevî/sübûtî sıfat gibi bir taalluku mevcut değildir. Bundan dolayı Allah’ın kadîm 

olması, âlim olması gibi değildir. sübûtî sıfatlar da kadîmdir fakat Allah’ın kıdemi gibi 

değillerdir. Bundan dolayı mütekaddim ulemâ, sıfatları her ne kadar ezelî olarak kabul 

ediyor olsalar da onlara ezelî demekten imtinâ etmişlerdir. Onlar, “Allah sıfatlarıyla 

kadîmdir.” demek suretiyle muarızlarının ilzamlarından kurtulmayı 

düşünmüşlerdir.392 Yine mütekaddim ulemâya göre kadîm, başlangıcı olmayan şeydir. 

Allah’ın zatına, bir başlangıcı olmadığından dolayı bu isim verilmiştir. Yani bu isim, 

başlangıcı olmayan Allah’ın zatını ispat etmek amacıyla kullanılmaktadır. Bir kişi bir 

şeye kadîm değil derse onun belirli bir başlangıcı olduğunu ifade etmiş olur.393 

Mu’tezilîlere göre ise kadîm kelimesinden esas kastedilen, başlangıcı olmayan 

şeyi ifade etmek değildir. Onların bu kelimeyi kullanırkenki kastettikleri mana, kadîm 

varlıktan evvel mevcut bulunmuş olan herhangi bir varlığın düşünülmemesidir. Kadîm 

adı verilen varlıktan evvel başka bir varlığın mevcut bulunmasının mümkün olması, 

                                                 
391 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/210. 
392 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/210. 
393 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/210. 



83 
 
söz konusu kadîm varlığın, varlığının bir vakitte sonunun da gelebileceğinin 

düşünülmesini sağlar. İşte kadîm ismi bu gayeyle verilir.394 Öyleyse kadîm ismi, bu 

açıklamaya göre özel bir varlık ismidir. Bu özel olma durumu, sonu olmama, sonsuz 

olma ve öncesi olmama durumudur. Âlim sıfatı ise böyle değildir. Bu isim, 

kendisinden türetilen ilim kelimesinin varlığının ispatı için verilir. Bu iki durum 

arasında açık bir farklılık mevcuttur.395 

Bu kez Nesefî, kendi gibi düşünenlerin şu görüşte olduğunu söyler: kadîm olan 

varlık, mevcut olma bakımından kendisi dışındaki her şeye tekaddüm eden varlıktır. 

Var olma bakımından kendinden başka her şeye tekaddüm eden her bir varlık, 

diğerlerine nazaran kadîm olmuş olur. Bu bakımdan şu şekildeki kullanımlar 

mevcuttur: “Bu eski/kadîm bir binadır”, “Yaşlı/kadîm bir ihtiyar”, “Kötülük 

eski/kadîmdir”.  

Kadîm kelimesi, başkalarıyla mukayese anlamı içerdiğinden izafî bir kelimedir. 

Bu kelimenin sözlük anlamı budur. Kadîm kelimesi “tekaddüm” kelimesinden 

türetilmiştir ve başka şeylere müteallik olarak kullanılır. “Zeyd Ömer’den yaşlıdır, 

Abdullah’tan ise gençtir.” örneğinde bu durum görülebilir. Örnekten de anlaşılacağı 

üzere, birbiriyle bağlantılı olan iki şeyin özellikleri zikredilmekte ve bir şeyin, 

kendisiyle bağlantılı olan şey henüz var olmadığı bir vakitte mevcut olduğu ifade 

edilmektedir. Yine görülmektedir ki burada bir izafilik mevcuttur, herhangi bir manayı 

ispat gayesi mevzubahis değildir. Kadîm kelimesiyle ilgili bir nefiy söz konusu 

olduğunda ise kadîm olarak nitelenen şeyin zatı değil, o şeyin başka bir şeye izafeten 

kazanmış olduğu kadîmlik hususiyeti nefyedilir. Örneğin “Zeyd baba değildir.” 

cümlesini kurduğumuzda Zeyd’in zatı değil, bir çocuğa sahip olmaması dolayısıyla 

baba ismini alması nefyedilmiştir. Bu kelimenin lugavî olarak hakikî manası budur.396 

Fakat kadîm kelimesi dikkat çekildiği üzere, Mu’tezilîlerce var olma açısından her 

muhdesten evvel var olmuş olanı ifade etmek için kullanılmıştır. 

Mu’tezilîlere göre; Ehl-i Sünnet’in kadîm kabul ettiği âlim ve sair sübûtî sıfatlar, 

zatları bakımından kadîm tanımlamasını yüklenemezler çünkü bu sıfatların türetilmiş 

                                                 
394 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/210-1. 
395 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/211. 
396 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/211. 



84 
 
oldukları manalara mukabil herhangi bir mefhum bulunmamaktadır. Yani örneğin ilim 

kelimesi, herhangi bir varlığa izafeten kullanılan bir isim değildir. Bundan dolayı da 

bu sıfatların zatları icabıyla kadîm olarak nitelenmeleri doğru değildir.397 Nesefî’nin 

zikretmiş olduğu Mu’tezilî itirazın esasen bir karşılığı bulunmamaktadır. Çünkü Ehl-i 

Sünnet’e göre sübûtî sıfatlar, -yukarıda mütekaddim ulemâdan aktarıldığı şekilde- 

zatları icabıyla kadîm değildirler. Bu sıfatlar Allah’ın zatı dolayısıyla ve O’na 

müteallik olarak kadîmdirler. 

Nesefî’nin kıdem mefhumuyla ilgili yapmış olduğu tüm bu açıklamalara göre; 

Mu’tezile kıdemi bir varlığın, kendisinden önce herhangi bir varlığın 

düşünülemeyecek olmasıyla, Ehl-i Sünnet ise iki varlığın birbirleriyle öncelik – 

sonralık ilişkisine bağlı olarak açıklamaktadır. Bu tanımlardan hareketle Mu’tezile’nin 

kıdem mefhumuna ilahîlik vasfı atfettiği, Ehl-i Sünnet’in ise bundan kaçındığı 

görülmektedir. Ehl-i Sünnet’in bu çekincesinin arkasındaki sebep, Mu’tezile’nin 

kıdemi ilahlık vasfı olarak görmesi ve ezelde Allah haricinde başka kadîm varlıkların 

kabulünün tevhîd inancına aykırı olduğunu düşünmesidir. Ehl-i Sünnet ise bu tenkitten 

kaçınmak adına kıdem mefhumuna herhangi bir ilahilik vasfı yüklemeksizin, sübûtî 

sıfatların Allah’ın zatına bağlı olarak kadîm olduklarını savunmaktadır. 

2.10. Sıfâtullah’ın Bekâsı  
Nesefî, Mu’tezilîleri kastederek, bazı kimselerin kendilerine itiraz sadedinde 

şunları söyleyebileceğini ifade etmektedir: “İlim sıfatı size göre gaipte bâkî bir sıfattır. 

Bu sıfat zatı mı ispat eder yoksa manayı mı?” Ehl-i Sünnet’e göre kendisinden söz 

edilecek bir “ilim sıfatı” var olduğuna göre, bu sıfat hem zatı, hem de mehaz-ı iştikâkı 

olan ilim manasını ispat etmektedir. Nesefî ayrıca bu farazî soruyla Mu’tezile’nin, 

kendi sıfat görüşlerine tam olarak muttali olmadığını vurgulamak istemiş gibidir. 

Çünkü Ehl-i Sünnet sübûtî sıfatların mevcudiyetlerini kabul ederken, onların Allah’ın 

zatının haricinde bir varlıklarını olmadıklarının altını kalın çizgilerle çizmektedir. 

Bundan dolayı sıfatın mevcudiyeti, zat ile kendisi arasında bir seçim yapılmasını 

gereksiz ve hatta yanlış kılmaktadır. Yine bu noktaya dikkat çekecek şekilde, 

yukarıdaki itibarî cümleye karşılık Nesefî şu cevabı verir: “Kadîm ashabımız herhangi 

                                                 
397 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/211. 



85 
 
bir sıfatın bâkî olduğunu söylemekten imtina ediyorlardı. Onlar, Allah sıfatlarıyla 

bâkîdir, diyerek sıfatların Allah’ın zatıyla bâkî olduğu söylemiş ve kendilerine 

yönelecek eleştirileri böylece bertaraf etmiş oluyorlardı.”398 

Kadîm ulemânın bir kısmı, yukarıda da zikredildiği üzere sıfatların, doğrudan 

Allah’ın zatının bekâsı ile ve O’na bağlı olarak bâkî olduğunu söylemiştir. Başka bir 

kısmı ise Allah’ın ilminin, Allah’ın zatıyla kâim olan bir bekâ sıfatıyla bâkî olduğunu 

söylemişlerdir. Nesefî’ye göre aktarılan görüşlerin ikisi de yanlış değildir. Fakat 

Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın görüşü yanlıştır çünkü o, Allah’ın ilmi O’nun zatıdır derken, 

O’nun zatı ilmidir, demiyordu. Bu açık bir çelişkidir.399 

Nesefî, sıfatların bâkî olmalarıyla ilgili görüşleri naklettikten sonra, “bizim 

ashabımız” diye tanımladığı Mâtürîdî ulemânın, bekâlık özelliğinin ilim sıfatının 

kendisinde olduğunu kabul ettiklerini söyler. Yani ilmin kendisi bâkîdir. İlim sıfatı 

özelinde diğer tüm sübûtî sıfatlar için de pek tabii aynı durum geçerlidir. Müellifimiz 

sözlerine, kitabın ilerleyen bölümlerinde muarızlarının şüphelerine cevap verildiğinde 

konunun daha anlaşılır kılınacağını da ekler.400 Yine burada belirtmek gerekir ki, 

Nesefî’nin Mâtürîdî ulemâdan nakletmiş olduğu, bekâlık özelliğinin sıfatların 

kendinde olduğu görüşü, sıfatların bizzat bâkî oldukları anlamına gelmemektedir. 

Sıfatlar bâkîdirler fakat Allah’ın zatına müteallik olarak bâkîdirler. Müellifimiz 

yukarıdaki görüşü naklederken, büyük ihtimalle malumun ilamı olacağı düşüncesiyle 

ekstra bir açıklama yapma ihtiyacı duymamıştır. 

2.11. Allah’ın Zatının Eşsizliği 
Nesefî sözün bu kısmında muarızlarına bir soru yöneltir ve onlara, Allah’ın zatı 

ile ilimler arasında mı yoksa ilim ve cehalet arasında mı bir benzerlik olduğunu sorar.  

Allah’ın zatı ile ilimler arasında bir benzerlik olduğunu söylemeleri halinde 

yanlış cevabı seçmiş olurlar. Açıktır ki ilim ile cehalet arasında bir benzerlikten söz 

edilebilir. Çünkü ilim ve cehalet, bâkî olması mümkün olmayan ve bir mahale ihtiyaç 

                                                 
398 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/211. 
399 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/212. 
400 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/212. 



86 
 
duyan iki arazdır. Allah ile herhangi bir ilim arasında herhangi bir muvafakat 

yoktur.401 

Nesefî, yukarıdaki açıklamaya rağmen, Mu’tezile’nin doğrudan olarak Allah’ın 

ilmiyle bizim sahip olduğumuz ilmin birbirine aykırı olduğunu söylememesi 

gerektiğini ifade eder. Bunun yerine onların şu şekilde bir ifade kullanmasının daha 

uygun olacağı kanaatindedir: “Kadîm ilim ile muhdes ilim arasında herhangi bir 

benzerlik hali olmasa da Allah’ın âlimliği, muhdes varlıklarda geçerli olduğu gibi, bir 

ilimledir.” Kendilerinin ise şöyle bir cümle kurmaları gerektiğini söyler: “Allah’ın zatı 

ve muhdes ilim arasında herhangi bir benzerlik bulunmuyor olsa da Allah kendi zatını 

bilmektedir.”402 Müellifimiz burada Mu’tezile ile Ehl-i Sünnet arasında bir orta yol 

bulma gayretini izhar etmektedir. Bununla birlikte sıfat meselesinin gaybî bir mesele 

olması hasebiyle, istisna mahiyetli cümleler kurarak sınırları kalın çizgilerle çizili ve 

iki kere ikinin dört edeceği katiyette bir mesele olmadığını da itiraf etmiş olmaktadır. 

2.12. Ebû Hâşim’in Ahvâl Teorisi 
Nesefî, kitabın bu bölümünde Ebû Hâşim el-Cübbâî’yi403 ve onun sıfatlar 

meselesine getirdiği yeni bir bakış, bir mezc yöntemi olan ahvâl teorisini ele 

almaktadır. Nesefî’ye göre Ebû Hâşim el-Cübbâî, Mu’tezile’nin kelâmdaki liderliğinin 

sona erdiği bir dönemde yaşadı. Mu’tezile’nin düşüşe geçişine şahit olan Ebû Hâşim 

el-Cübbâî, mezhebini yeniden ayağa kaldırmak için var gücüyle çalıştı. Bu aşırı gayreti 

onu düşüncenin makul sınırları dışına çıkmaya zorladı ve yanlış fikirler ortaya atmaya 

sevk etti.404  

Ebû Hâşim el-Cübbâî, kendi zamanına gelene dek öne sürülen, sıfatları zatın 

gayrı varlıklar olarak kabul eden ve böylece Allah gibi kadîm varlıklar olduklarını 

düşündürten ispat görüşü ile mensup olduğu Mu’tezile mezhebinin sıfatları Allah’ın 

zatında mündemiç kabul etmek suretiyle sıfatların hiçbir gerçeklikleri olmadıkları 

vehmini uyandıran zat-sıfat aynîliği görüşlerinin ikisinin de eksik ve yanlış olduklarını 

                                                 
401 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/212. 
402 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/213. 
403 Mu’tezile’nin önde gelen şahsiyetlerinden olan ve ahvâl teorisini ortaya atan kişi. Hakkında detaylı 

bilgi için bkz. Abdülcebbâr vd., “Ebû Hâşim Abdüsselâm b. Muhammed b. Abdilvehhâb el-
Cübbâî”, Fadlu’l-i’tizâl, thk. Fuâd Seyyid, 304-8. 

404 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/213. 



87 
 
ve bu iki görüşün de tadil edilmesi gerektiğini düşünmüştür. O, bu iki görüşü de kabul 

etmeyerek, kendi sıfat görüşünü ortaya atmıştır. Ona göre “âlimin şahitte de gaipte de 

âlim” olması, zat ile âlim olma açısından değil zat olma açısından farklılık gösteren 

bir hâli ispat eder ve âlim olan zat, bu hâl ile âlim olur. Bu durum hayy, kâdir, semî’ 

ve basîr olmak için de aynen geçerlidir.405 Ebû Hâşim el-Cübbâî zat ile âlimiyet 

durumunu böylece birbirinden ayırmaktadır. Yani babası Ebû Ali el-Cübbâî’nin nihai 

şeklini vermiş olduğu zat-sıfat aynîliği anlayışını reddetmektedir.  

Ebû Hâşim el-Cübbâî ahvâl teorisini şu şekilde açıklamaktadır: “Bahsetmiş 

olduğum bu hâl, ne zattır ne zattan başkadır ne de zatın dışında bir sıfattır; ne vardır 

ne de yoktur; ne bilinen ne de bilinmeyen bir şeydir; ne zikredilebilen bir şeydir ne de 

bunun aksidir.”406 Nesefî’ye göre Ebû Hâşim el-Cübbâî ahvâl teorisini açıklarken dile 

getirdiği “hâl ne zattır ne de zatın dışında bir sıfattır” cümlesini delillendirmek için şu 

şekilde bir açıklamada bulunmuştur: “Âlim olma hâli ancak ya zata ya da manaya 

hamledilir. Zata hamledildiği durumda, mutlak olarak zat olunması dolayısıyla âlim 

olunması gerekir ve böylece her bir zat, yalnız zat olması bakımından âlim olmuş olur. 

Manaya hamledildiği durumda da aynı şey geçerlidir ve salt mana dolayısıyla ilim 

olması gerekir ve ilim, tüm manalar için geçerli olur.”407 Nesefî’nin nakletmiş olduğu 

bu pasajda öyle anlaşılıyor ki Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin ahvâl teorisinin merkezinde 

bulunan ve kendisinin “zat sıfatı” adını verdiği mefhumdan bahsedilmektedir. Zat 

sıfatı; bir zatın diğer zatlardan farklı olmasının ifadesi şeklinde açıklanabilir. Zat 

sıfatını esasen bir sıfat olarak nitelemek de yanıltıcı olabilir. Çünkü bu sıfat özdeşliği 

ifade eder. Söz gelimi Allah’ı diğer varlıklardan ayırmak için bu sıfat “Allah Allah’tır” 

şeklinde ifade edilir. Yani Allah, Allah olması hasebiyle diğer varlıklardan ayrıdır. 

Aynı şekilde bir cismin, kendisini diğer varlıklardan ayıran zat sıfatı, cisim olmasıdır. 

Dikkat edilirse bu ifadelerde herhangi bir sıfattan bahsedilmemektedir. Örneğin Allah 

zikredildiğinde, hiçbir zâtî sıfattan veyahut cisim zikredildiğinde onun en önemli zâtî 

sıfatı olan mütehayyiz olmasından söz edilmemektedir. Allah hakkında verilen örnekte 

görüleceği üzere O’nun zâtî sıfatları ile zat sıfatı aynı şeyleri ifade etmemektedir. 

Allah’ın zat sıfatı kendisi yani Allah olması, zâtî sıfatları ise vücûd, kıdem, bekâ gibi 

                                                 
405 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/213-4; Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 246. 
406 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/214. 
407 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/214. 



88 
 
Allah’ın zatını niteleyen sıfatlara sahip olmasıdır. Zat sıfatı ile zâtî sıfatlar arasındaki 

fark en veciz şekilde “olmak ve sahip olmak” şeklinde ifade edilebilir.408 Nesefî’nin 

aktarmış olduğu bu bölümde, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin ahvâl nazariyesini 

geliştirmesindeki temel gayesi olan sıfatların zat ile aynîleştirilmesi veyahut onların 

müstakil varlıklar olarak kabul edilmesi endişesinden farklı bir konudan 

bahsedilmektedir. 

Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin hâli tanımlamada kullandığı birbirine zıt 

kavramların, aynı tanımda kullanılmasının imkânsızlığından dolayı ahvâl teorisini 

geçersiz kabul etmektedir. Bunuysa sebr409 metoduyla delillendirmektedir.  

 ve herhangi aklî bir zemine oturmayan bu görüşünden dolayı kendisini, bedihî 

bilgiyi dahî reddeden Sofistlere benzetmektedir. Nesefî’nin bu tenkidinin hakkaniyetli 

bir tenkit olduğunu söylemek oldukça güçtür. Çünkü Ebû Hâşim el-Cübbâî hâli 

tanımlarken birbirlerine zıt kelimeleri bilinçli seçmekte ve bu durumun şahit âlemde 

bedihiyata aykırı olduğunun da pekâlâ farkındadır. Ancak kendisi böyle bir açıklamayı 

hâllerin kendi başlarına herhangi bir değer taşımadıklarını, yalnız zat ile birlikte 

bulunabildiklerini ifade etmek amacıyla yapmaktadır. Bununla birlikte sıfat 

konusunda bir orta yol bulma gayreti içinde olduğu da akıldan çıkarılmamalıdır. 

Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin yukarıda nakledilen açıklaması üzerinden onu 

köşeye sıkıştırmak istemekte ve ona, biraz evvel kendisinden aktarmış olduğu âlim 

olma durumunun zat dolayısıyla olması halinde tüm zatların ve sıfat dolayısıyla olması 

halinde ise tüm sıfatların âlim olması gerektiğiyle ilgili görüşünden dolayı tıpkı 

kendisinden önceki Mu’tezile ulemâsının düştüğü hataya düşeceğini ifade etmektedir. 

Çünkü kendisine göre de Allah’ı âlim, kâdir, mürîd vs. kılan bir hâl bulunmaktadır ve 

bu hâllerin de birbirlerine karışması gerekmektedir. Yani Allah’ı kâdir kılacak olan 

hâlin O’nu âlim, kâdir kılacak olan hâlin ise O’nu mürîd kılması gerekecektir.410 

Nesefî’nin bu cümlelerinden, Ebû Hâşim’in zat sıfatı kavramına muttali olamadığı 

anlaşılmaktadır. Çünkü Ebû Hâşim esasen, Nesefî’nin yukarıda aktarmış olduğu 

                                                 
408 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 243-5. 
409 Bir şeyin muhtemel sebepleriyle ilgili tüm seçenekleri belirleyip, akabinde bu seçenekleri birer birer 

eleyerek doğru olan tek seçeneği ortaya çıkarma yöntemi. Bilgi için bkz. Tehânevî, “sebr”, Keşşâf, 
thk. Ali Dahrûc, 1/926. 

410 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/215. 



89 
 
pasajda zat sıfatından bahsetmektedir, hâllerden değil. Bilindiği üzere zat sıfatı bir hâl 

değil, hâlleri iktiza eden bir sıfattır. 

Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin, yukarıdaki yanlış neticeyi doğuracağı 

dolayısıyla hâlleri aynı cins olarak kabul etmemesine karşılık zat ve manaların da 

özdeş olmadıklarını ve zat için geçerli olanın mana için de geçerli olduğunu 

belirtmektedir.411 Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin, zatın mutlak olarak âlim 

olmadığını, âlim olan zatı âlim olmayan zattan ayıran bir hâl ile âlim olduğunu 

söylemesi halinde kendisine, zatın bilinmesini sağlayan bir ilim olan bir manayla âlim 

olduğu, mutlak olarak âlim olmadığı şeklinde cevap verir. Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin 

selefi ise bu âlimliğin zat ile olduğunu söylemekteydiler.412 Hülasa, âlim ve sair 

sıfatların mevcudiyetini Ebû Hâşim el-Cübbâî hâllere, Nesefî’nin temsil ettiği Ehl-i 

Sünnet ulemâsı manaya, Nesefî’nin Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin selefi diye tabir ettiği 

mütekaddim Mu’tezilîler ise zata nispet etmektedir. 

Nesefî bu bölümde, Ebû Hâşim el-Cübbâî ile hayalî olarak bir soru cevap 

diyaloğu gerçekleştirmektedir. Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’ye, açıklayageldiği hâlin 

zata mı yoksa zatın dışında bir manaya mı döndüğünü sorar. Ebû Hâşim el-Cübbâî 

“Zata döner.” cevabını verirse Nesefî onun selefine uymuş olacağını söyler. Zatın 

dışındaki bir manaya döndüğünü söylemesi halindeyse doğru yolu bulmuş olacağını 

belirtir. Eğer iki cevaptan birini seçmeyip ikisine de dönmeyeceğini söylemesi 

halindeyse hata etmiş olacağını çünkü bunun zat ile zatın dışında bir vasıta kabul etme 

anlamına geldiğini söyler.413 Nesefî de kendisinden sonraki dönemde ahvâl teorisiyle 

ilgili eleştirilerde sıklıkla karşılaşılacağı şekilde, bu teorinin üçüncü hâlin imkânsızlığı 

nokta-i nazarından ele almaktadır. 

Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’ye soru sormaya devam etmektedir. Ona, hâlin 

zikredilemez bir şey olduğunu söylemesine rağmen ondan nasıl bahsedebildiğini, onun 

hakkında nasıl malumat sahibi olabildiğini sorar. Peşinden Allah’ın hâl olmaksızın 

âlim olamayacağını söylediği halde, Allah’ın âlim olduğunu nasıl öğrendiğini sorar. 

Yine Ebû Hâşim el-Cübbâî’ye, hâl bilinmeyen bir şey iken ve Allah’ı âlim kılan şey 

                                                 
411 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/215. 
412 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/215-6. 
413 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/216. 



90 
 
de hâl olduğu halde, bu bilinmezliğe rağmen Allah’ın âlim olduğunu nereden 

öğrendin, diye sorar. Tekraren Ebû Hâşim el-Cübbâî’yi ilzam etmek amacıyla ona, hâl, 

hakkında bilgi sahibi olunamayan bir şey olduğu halde onun hakkında nasıl ve nereden 

bilgi edindiğini sual eder.414 Nesefî tüm bu sorularla Ebû Hâşim el-Cübbâî’yi, kendi 

düşüncesini tanımlamasında kullandığı kelimeleri kullanarak cevap veremez hale 

getirmeye çalışmaktadır. 

Tüm bu sorulardan sonra, Ebû Hâşim el-Cübbâî’yi ilzama devam eden Nesefî, 

ona şunların söylenmesi gerektiğini söyler: “Şahit âlemde hâl, ilmin ve diğer tüm 

sıfatların lazımıdır, yani hâl olmaksızın hiçbir sıfat fiiliyata geçmez. Zatın da hâlin bu 

sıfatların gerek şartı olduğunu bilmesi gerekir. O halde şu iki durumdan birisini geçerli 

kabul etmen gerekir; ya şahitle gaibi eşitlersin; Bu durumda ne hâl olmadan sıfattan 

ne de sıfat olmadan hâlden bahsedilebilir çünkü ikisi birbirini gerektiren şeylerdir. Bu 

durum, ilim sıfatının ispatı konusunda Ehl-i Hakk’ın –Nesefî bu tabirle Mâtürîdiyye’yi 

kastetmektedir- savunduğu görüşün doğruluna delalettir. Bunun neticesinde ‘bilinmez 

olan’ bir hâli ispat etmek zorunda kalmaz ve doğru yolu bulmuş olursun.415 İkinci şık 

olarak şahit ile gaibi eşit tutmazsın ve sıfatlar olmadan hâli ispat etmek durumunda 

kalırsın. Bu durumda iki açıdan çelişki ortaya çıkar: 

Çelişkilerden ilki; Kendisini gerektiren şey olan sıfatlar olmadan hâli ispat etmen 

demek, âlim olmanın gerek şartı olan hâl olmaksızın sıfatlandırmayı kabul etmen 

anlamına gelir. Bu durumda kendi selefine uymuş, onların sıfat görüşlerini kabul etmiş 

olursun. Veya hâlin, gerektirdiği şey olan ilim olmaksızın sübutunu veya gerektirdiği 

şey olan hâl olmaksızın âlim olmayı caiz görmezsen, doğru yolu bulmuş olursun.416 

İkinci çelişkiye gelince: Sen, gerektirdiği şey olan irade olmaksızın gaipte zatı 

mürîd, aynı şekilde gerektirdiği şey olan kelâm olmaksızın gaipte zatı mütekellim kılan 

hâlin ispatını niçin caiz gördün? Hele ki bunu şahitle gaibi eşitleyerek yaptın. Hâlbuki 

gerektirdiği şey olan sıfatlar olmadan zatı âlim, kâdir, bâkî, semî’ ve basîr kılan bir 

hâlin mevcudiyetini kabul etmek caiz değildir. Öyleyse bu ikisi arasında bir fark olmalı 

ve sen de bunu açıklamalısın fakat böyle bir fark yoktur ve senin de bunu açıklaman 

                                                 
414 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/216. 
415 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/216. 
416 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/217. 



91 
 
mümkün değildir. Eğer ki gaip âlemiyle ilgili tüm bu yukarıdaki anlatılanları var kabul 

ediyorsan, senin gaipte zatı hareketli, sâkin ve tüm renk ve oluşlara sahip kılan bir 

hâlin de mevcudiyetini kabul etmen gerekir.”417 

Nesefî’nin, eğer dönemindeki birçok Mu’tezilî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin bu 

yoldan çıkartıcı görüşüne meyletmemiş olsaydı, bu görüşün yanlışlığını ortaya 

koymak için bu kadar uğraş vermeyeceğini söylemesi, Ahvâl Teorisi’nin o dönemde 

ne kadar yaygın bir görüş olduğuna işaret etmektedir.418 Kaldı ki, Nesefî’nin 

Mu’tezilîler arasında yaygın olduğundan bahsetmesi yanında, bu görüşü –ama olduğu 

gibi kabul ederek ama kendine göre düzenleyerek- savunan Ehl-i Sünnet ulemânın var 

olduğu da bilinmektedir.419  

2.13. Mu’tezile’nin “Kıyâsu’l-Gâib ale’ş-Şâhid” Usulü 
Nesefî, kendilerinin şahitle gaibe istidlâl yöntemini kullandıklarını ve bu istidlâl 

yönteminin iki şekilde kullanıldığı söyler.420 İlk istidlâl şekli; varlığına şahit olunan 

bir şeyin, duyu organlarının herhangi biriyle idrak edilmemiş olan başka bir şeye 

delalet etmesidir. Görülen bir dumanın ateşe, var olan bir binanın bu binayı yapan 

kişiye delalet etmesi örneklerinde olduğu gibi. İkinci istidlâl şekli ise; iki şeyden 

birinin diğerine, hiçbir şekilde ondan ayrılmayacak şekilde bağlı olduğundan kesin 

olarak emin olunduğunda, iki şeyden birinin etkilendiği şeyden diğerinin de, gaipte 

olsa dahî etkileneceğinin bilinmesidir. Bunun örneği ise şudur: Parlak, yanan ve 

hareket halinde bir cisim gördüğümüzde bunun ateş olduğunu anlarız. Bununla birlikte 

söz gelimi Bağdat’ın yandığıyla ilgili bir bilgiye de sahipsek, Bağdat’taki yangının, 

parlak, yanan ve sürekli hareket halinde olan bir cevher olduğunu anlar ve biliriz. 

Diğer bir örnekse: Hareketli ve siyah iki farklı cisim gördüğümüzde, hareketli olanın 

hareket ile kâim, siyah olanın ise siyahlık ile kâim birer cisim olduklarını biliriz. 

Sonrasında gaip âlemdeki hareketli olan bir şeyin, kendisiyle hareketin kâim olduğu 

bir şey olduğu neticesine varırız. Yine aynı şekilde gaip âlemde, siyah olan bir şeyde 

siyahlığın kâim olduğunu anlarız. Hareketin bir cisimde kâim olması, hareket, kâim 

                                                 
417 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/217. 
418 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/217. 
419 Koloğlu, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, 248. 
420 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/217. 



92 
 
olduğu bu cismin hareketli olarak tavsif edilmesinden dolayı bu cismin illetidir. Çünkü 

hareket, kendisini hareketli kıldığı mahalden ayrılmaz. Bununla birlikte hareketin 

olmadığı bir mahallin hareket ile tavsif edilmesi de tasavvur olunamaz. Aynı şekilde 

hareket olmaksızın bir hareket eden de mevcut olamaz.421 

Şahitle gaibe istidlâl yöntemini tersinden kullanmak suretiyle de Allah’ın cisim 

olmadığı bilgisine ulaşılabilir. Şöyle ki; şahit âlemde kendi zatıyla kâim bir cisim, 

başka bir şeyle birleşme özelliğine sahiptir ve bu özellik cisimden ayrı düşünülemez. 

Bundan dolayı da cismin, sahip olduğu sıfatlar sebr yoluyla elenip asli özellikleri 

kalacak şekilde düşünüldüğünde, kendisinin birleşme özelliğinden ayrı olarak var 

olmasının imkânsızlığı ortaya çıkar. Bundan dolayı cismin gaipte mevcut olması 

halinde, onunla birlikte birleşme özelliğinin de mevcut olması gerekmektedir.422 

Bununsa gaip âlem için düşünülemeyeceği açıktır. Çünkü bir cismin varlığı, hudûs 

delilinin işaret ettiği üzere o cismi var eden kendisinden başka bir hâdis veyahut kadîm 

bir varlığa işaret etmektedir. Bu cismi var eden varlığın cismin kendi cinsinden ve 

cisim özellikleri taşıyan bir varlık olmaması gerekir. Bu da bizi cismi var eden varlığın 

hâdis bir varlık olmadığı neticesine götürür. Aksi halde teselsül vaki olur. Cismi var 

eden bu varlığın kadîm bir varlık olduğu kesinleştiğinde, Allah’ın varlığı da ispat 

edilmiş olunmaktadır.  

Nesefî’ye göre az bir tefekkür ile şahitte âlimin bir ilim ile var olduğu bilinebilir. 

Tard ve aks yöntemini423 kullanarak konuya bakacak olursak, ilim olmaksızın bir 

âlimin olması da imkânsız demektir. Usul kaidesince de şahitle gaibi eşitlemek 

gerektiğinden; gaipte ilimsiz bir âlimin var olduğunu savunmak, zatı âlim kılmayan 

bir ilmin mevcut olduğunu, aynı şekilde hareket olmadan bir müteharrikin, siyahlık 

olmadan bir siyahın var olduğunu söylemek anlamına gelecektir.424 

Nesefî, Mu’tezile’nin cisim konusundaki görüşlerinden dolayı kelâm ulemasına 

güzel ve faydalı bir miras bıraktığını zikrederek muarızlarının hakkını teslim 

etmektedir. Fakat sonradan çelişkiye düşmekten kurtulamadıklarını esefle kaydeder. 

                                                 
421 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/218. 
422 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/218. 
423 Bir önermedeki konuyla yüklemin yerlerini değiştirerek yeni bir önerme elde etme anlamına gelen 

mantık ilmi terimi. Bilgi için bkz. Tehânevî, “tard ve aks”, Keşşâf, thk. Ali Dahrûc, 2/1131. 
424 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/218-9. 



93 
 
Aynı şekilde Mücessime’nin425 de bu konuda faydalı işler yaptığını fakat onların da 

sonraları fikirlerini sağlıklı bir şekilde sürdüremediklerinden bahseder. Çünkü 

Mücessime, şahitle gaibi birbirlerine tamamen örtüşecek şekilde eşitlemiş ve Allah’ı 

şahit âlemde var olan cismin özellikleriyle nitelemişlerdir. Nesefî, Mu’tezile’nin 

kendilerinin de kullanmış oldukları şahitle gaibi kıyas etme metodunu ihlal ederek 

kendileriyle çeliştiklerini ve âlim olan bir zatın ilme taallukunun, illet malul arasındaki 

ilişki gibi kati bir ilişki olmasına rağmen gaipte ilim sıfatı olmaksızın âlim 

olunabileceğini söylediklerini zikreder.426 Nesefî tenkidinde haklı görünmektedir. 

Çünkü sıfatlar hususunda, sıfatların sübutunun kabulüne değin şahitle gaibi kıyas 

metodunu eksiksiz bir şekilde kullanagelen Mu’tezile, son adım olarak sıfatların 

mevcudiyetini kabul etmemektedir. Fakat kullanmış oldukları delil son kertede bunu 

gerektirmektedir.  

Müellifimiz, Mu’tezile’nin söz konusu kıyas metoduyla ulaşmış olduğu; şahit 

âlemde her mevcudun muhdes ve her muhdesin mevcut olduğu fakat gaip âlemde 

mevcut olanın muhdes olmadığı görüşünün birkaç yönden mahzurlu olduğunu söyler. 

Müellifimiz nezdinde onların bu görüşü dillendirmeleri mugalatadır. Çünkü muhdes 

olma ile mevcut olma durumları arasında ince bir fark bulunmasına rağmen, yine de 

birbirlerinden farklı şeylerdir. Muhdes, kendisine ihdasın hakikî olarak taalluk ettiği 

şeydir ve ihdas, ilk var olma anında bir şeye taalluk eder.427 Bu ayrım şu şekilde daha 

anlaşılır kılınabilir; muhdes, varlığın ilk var olma anındayken kendisine ihdasın taalluk 

ettiği şeyi ifade eder, o şeyin sonraki anlardaki halini ifade etmez. Muhdes olan şey, 

ihdas olunduğu andan sonraki anlarda mevcut olarak isimlendirilir. Bundan dolayı 

mevcut olan bir şeyin tekrar ihdası mümtenidir, denilir. Çünkü muhdes olma tek bir 

anı ifade ederken mevcut olma hali, söz konusu şey ne kadar süre varlık âleminde 

bulunuyorsa, o süre zarfındaki varlığını ifade eder. Binaenaleyh muhdes olan şey, 

hakikî olarak olmasa da, bekâ halinde de mevcuttur, mevcut ismini alabilir fakat artık 

muhdes olarak ifade edilmez. Mu’tezile’nin bu husustaki diğer bir görüşü ise şudur: 

muhdes olan şey aynı zamanda da mevcuttur. Çünkü bir şey varlığın başlamasıyla var 

                                                 
425 Allah'ın insan suretinde olduğunu iddia edenlere verilen isim. Bilgi için bkz. Duğyem, “müşebbehe”, 

Mevsûatu mustalahâti ilmi’l-kelâm,, 2/1234. 
426 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/219. 
427 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/220. 



94 
 
olur.428 Mu’tezile’nin zikredilen ikinci görüşü de Nesefî’nin aynı konudaki 

eleştirilerine muhatap olmaktadır. Mu’tezile’nin ilk öncülü olan görüş; muhdes olanın 

aynı zamanda mevcut olduğu ile ilgili görüşü Nesefî nezdinde de makbuldür. Fakat bu 

ifade eksiktir. Mu’tezile’nin açıklamaları ilk bakışta itiraz edilmeyecek açıklamalar 

olarak görülebilecek olsa da, Nesefî bu tanımlamalardaki nüanslara dikkat 

çekmektedir. Ona göre Mu’tezilîler muhdes ile mevcudu eşitlemektedir. Fakat 

Nesefî’ye göre muhdes, mevcut olan şeyin yalnız ilk andaki ifadesidir. Bu durumda 

bir şeyin muhdes olarak ifade edilmesi, mevcut olarak ifade edilmesinin alt kümesi, 

daha sınırlı bir ifadesi olarak kabul edilmektedir. Hülasaten ifade edilmek gerekirse; 

mevcut mefhumu muhdes mefhumunu kapsamakta ve bu ikisinin birbirlerine eşit 

mefhumlar olarak ifade edilmesi hakikat ifade etmemektedir. 

Nesefî’ye göre Mu’tezile, şahit âlemde yalnız cevherin, zatıyla kâim 

olabileceğini, cevher dışında herhangi bir şeyin kendi zatıyla kâim olamayacağını 

iddia etmektedir. Allah’ın da zatıyla kâim olduğu hiç kimsenin aksini iddia 

edemeyeceği bir husustur. Nesefî, Mu’tezile’nin bir usul olarak benimseyip kullanmış 

olduğunu belirttiği şahidin gaibe kıyası metodunun burada da işletilmesini ve 

Mu’tezilîlerin Allah’a cevher demesi gerektiğini iddia etmektedir. Bu durumda 

onların, Hristiyanların Allah inancına benzer bir inanca sahip olacaklarını,  cevher 

dememeleri halindeyse çelişkiye düşeceklerini belirtmektedir.429 Nesefî’nin 

Mu’tezile’yi söz konusu bu zorda bırakma gayretinin insaf sınırları içerisinde kabul 

etmek mümkün değildir. Değil Mu’tezile’ye mensup olan, -aşırıya kaçmış yönelimleri 

olan Mücessime ve Müşebbihe’yi hariç tutarsak- hiçbir Müslüman Allah ile maddi 

özelliklere sahip herhangi bir nesne ile Allah’ı tanımlama gafletine düşmemiştir. Her 

ne kadar Mu’tezile şahitle gaibi kıyaslıyor olmaları, bu denli aklî hudutlar dışına çıkan 

bir iddiada bulunmalarını gerektirmez. Kaldı ki tevhîd inancını, akaid sisteminin 

merkezine oturtan bir mezhebe böylesine bir ilzamda bulunmak, mezhep taassubundan 

kurtulunamadığına işaret ediyor olsa gerektir. 

Nesefî biraz evvelki geçersiz bir ön kabul üzerine bina ettiği tenkidi devam 

ettirerek; Mu’tezile’nin, Allah’ın cevher olduğu neticesine yol açacak bir düşünceye 

                                                 
428 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/220. 
429 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/220. 



95 
 
sahip olmalarının, kendileriyle Mücessime arasında hiçbir fark bırakmayacağını 

belirtmektedir. Müellifimizin iddiasına göre, bir şeyin zat ile kâim olmaması, o şeyin 

cevher olmamasını gerektirmez. Bu durumda şahitten gaibe geçiş yapılamaz ve 

bundan dolayı da “Allah cevherdir” denilemez.430 Mu’tezile’den herhangi birinin 

Allah’ı cevher olarak nitelediğine herhangi bir kaynakta şahit olmamamız, Nesefî’nin 

bu ithamını boşa çıkarmaktadır. 

Nesefî, Mu’tezile’nin şahitle gaibin kıyaslanması hususundaki bir diğer 

görüşünün şu olduğunu zikreder: “Şahit âlemde bir cevher, asla bir mahalden müstağni 

kalamaz. Aynı şekilde mahalden müstağni olmayan şey yalnızca cevherdir.” Şahit 

âlem gaip âleme kıyaslandığında, Allah’ın ulûhiyeti ile ilgili yakışıksız bir tabloyla 

karşılaşılacağından, bu kıyas geçerli bir kıyas olmaz. Nihayetinde Allah bir mahalde 

bulunmaktan müstağnidir ve asla cevher olarak nitelenemez. Nesefî tekraren 

Mu’tezile’nin bu görüş ile yine Mücessime itikadına yaklaştığını iddia etmektedir. 

Nesefî, Mu’tezile’nin savunduğunu iddia ettiği bu görüşe, şu şekilde bir karşılık 

verileceğini söyler: “Cevher, haddizatında mahalden müstağni olan şeye verilen bir 

isim değildir; cevher denilen şey, cismi oluşturan asli unsurlardır.”431 Nesefî yeniden 

Mu’tezile’yi, onların asla tasvip etmeyeceği bir şekilde itham etmektedir. Mu’tezilî 

itikat sistemine bakıldığında, bu ithamın da biraz evvelki gibi mevhum bir itham 

olduğu görülmektedir.  

Mu’tezile’nin savunmuş olduğu bir diğer görüş ise şudur: “Şahit âlemdeki her 

sıfat araz ve her araz da sıfattır.” Eğer Mu’tezile, her sıfatın araz her arazın da sıfat 

olduğu görüşüne bağlı kalacaksa, Allah’ın sıfatlarının da araz olduğunu söylemeleri 

gerekmektedir. Fakat Mu’tezile, savunduğu görüşün mutlak bir neticesi olarak ulaşılan 

bu sonucu kabul etmemektedir. Mu’tezile’nin savunmaktan imtina ettiği bu görüşü, 

Allah’ın havâdise mahal olduğunu düşünen Kerrâmiyye mensupları sahiplenmiş ve 

savunmuşlardır.432 Nesefî’nin zikrettiği gibi Mu’tezile’den böyle bir görüş nakledilmiş 

ve yine Mu’tezile şahitle gaibi kıyaslama metodunu kullanagelmiş olsa bile, buradaki 

kabulün aynıyla gaibe uygulanması gerekmez. Kaldı ki Mu’tezile Allah’ın herhangi 

                                                 
430 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/220. 
431 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/220. 
432 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/221. 



96 
 
bir sıfata sahip olduğunu düşünmemektedir. Yani bu metodu kullanıyor olsalar bile 

şahit âlemdeki her şeyin aynıyla gaip âlemde vaki olduğunu söylemeleri icap etmez. 

Böyle olsaydı, Mu’tezile’nin Mücessime ve Müşebbihe’den bir farkı kalmazdı. Ayrıca 

Nesefî’nin de belirttiği gibi, yukarıdaki görüşü gaip âleme uygulayanlar, Allah’ın 

sıfatlarını hâdis kabul eden ve Allah’ın zatının havadise mahal olduğunu kabul eden 

Kerrâmiyye mensuplarıdır. Mu’tezile’ye yöneltilen bu ithamın da önceki birkaç itham 

gibi hakkaniyetli olduğu söylenemez. 

Nesefî, Mu’tezile’nin neticesini kabul etmediği sıfat-araz ilişkisiyle ilgili 

yukarıda zikredilen görüşünün yanlış olduğunu söyler çünkü şahit âlemde bir şeyin 

sıfat olmasının sebebi araz olması değildir, bunun sebebi; vasfettiği zatı, o vasıfla 

vasıflanmıyor olan diğer zatlardan ayırıyor olmasıdır. Araz sıfat olduğundan değil, 

cevherde bir zaman diliminde bulunup sonra bir zaman bulunmamak suretiyle, 

süreksizlik özelliği gösterdiğinden dolayı araz olarak isimlendirilmiştir.433 

Nesefî’ye göre, Mu’tezile nezdinde Allah’ın ilmi olsaydı, teaddüd-i kudemâ vaki 

olacağından ve bunun tevhîd ilkesine aykırı olmasından dolayı bu ilmin bâkî olması 

imkânsızdır. Bu sebeple eğer ki Allah’ın bir ilmi mevcut olsa idi, bu ilim hâdis ve araz 

olurdu. Araz olması dolayısıyla da insanî bilgi kategorisine gireceğinden ya zarurî ya 

da iktisâbî bir bilgi olurdu. Müteal bir varlık olan Allah’ın sahip olacağı düşünülen 

ilminin bu sayılan seçeneklerin herhangi biri dâhiline girmesi aklen caiz değildir.434 

Nesefî burada, Mu’tezile’nin Allah’ın müteal bir varlık olduğunu kabul ettiğini 

zikrederek, biraz evvelki Mu’tezile’ye yöneltmiş olduğu ithamların da geçersiz 

olduğunu zımnen de olsa kabul etmiş olmaktadır. “Nesefî Mu’tezile’yi, Allah’a 

herhangi bir noksanlık atfediyor diye değil, şahidin gaibe kıyası metodunu işine geldiği 

şekilde kullanması dolayısıyla tenkit etmektedir” şeklinde bir itiraz cümlesi 

kurulabilir. Fakat Nesefî’nin biraz ileride de değineceği üzere Mu’tezile içerisinde 

şahidin gaibe kıyası metodu yekpare bir şekilde kullanılmamıştır. Ayrıca şahit âlemde 

ne varsa bunun aynıyla gaip âlemde de mevcut olduğunu iddia etmek, gaip âlemin 

“gaybî” hususiyetlerini göz ardı etmek ve gaip âlem ile şahit âlem arasındaki mahiyet 

farkını ortadan kaldırmak anlamına gelecektir. Allah’a maddî özellikler atfeden kişi 

                                                 
433 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/221. 
434 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/221. 



97 
 
ve grupların bu şekilde hareket ettikleri malumdur. Bununsa tenzih ve tevhîd merkezli 

bir İslâm itikadıyla uzlaştırılabilmesi kabul edilebilir bir husus değildir.  

2.14. İlim – Âlim İlişkisi 
Nesefî, Mu’tezile’nin, Allah’ın ilminin araz olmaması gerektiği görüşünü 

destekler mahiyette, Allah’ın ilminin, zıttı olan cehalet ve herhangi arızî bir şeyle bir 

araya gelmemesi dolayısıyla şahit âlemdeki gibi bir ilim şeklinde vasıflanamayacağını 

ifade eder. Ayrıca Allah’ın ilminin niçin araz olmaması gerektiği hususunu biraz daha 

açarak; Allah’ın ilmi araz ya da his veya inanç cinsinden olmadığı için şahitteki ilimle 

aynı kabul edilemeyeceğini çünkü Allah’ın ilminin araz olması halinde, cehalet, zan 

ve şüphe ile birlikte anılmaya müsait olacağını belirtir. Ona göre Allah’ın ilmi aynı 

şekilde zarurî ve iktisâbî bir bilgi de değildir çünkü zarurî bilgi hâdis bir bilgi türü 

olmasıyla birlikte zihinde bir gayrete ihtiyaç duymaksızın; iktisâbî bilgi ise önceden 

var olmayıp ortaya çıkmasına vesile olan bir sebep dolayısıyla oluşan bilgidir. Bu da 

bu iki bilgi çeşidinin de arızî birer bilgi çeşidi olduklarını göstermektedir. Örneğin 

titreyen bir kişinin hareketi zarurîdir, iktisâbî bir bilgi değildir. İnsanın ihtiyarî 

hareketleri ve aynı şekilde iradesi ile gerçekleşen hareketsizliği ise iktisâbî bilgiye 

örnektir. Beş duyu ile elde edilen bilgiler ise istidlâlî/öğrenilen bilgi kategorisinde 

değerlendirilir.435 Nesefî’nin dikkat çektiği üzere Ehl-i Sünnet, Mu’tezile’nin Allah’ın 

arazî bir ilme sahip olmaması gerektiği hususunda onlardan farklı düşünmemektedir.  

Nesefî Mu’tezilîlerin, Allah’ın ilminin araz olmaması hususunda kendilerine hak 

vermeleri gerektiğini düşünür. Fakat Mu’tezile’nin Allah’ın âlim olmasının keyfiyeti 

hususunda kendilerinden farklı düşünüyor olduklarını ve bu düşüncelerini şu şekilde 

temellendirdiklerini ifade eder: Mu’tezile’ye göre şahit âlemde âlim olan bir zatın, ilim 

sıfatına sahip olması gerekmez. Hatta zat hakikî olarak doğrudan âlim olarak 

nitelendirilemez. Çünkü ilmin mahalli kalptir, bu sebeple ilim kalpte kâimdir ve 

kalbim âlim olarak nitelenmesi kabul edilebilir değildir. İlmin, bedenin yalnız küçük 

bir bölümü olan kalpte mevcut bulunuyor olmasına rağmen tüm beden âlim olarak 

nitelenmektedir fakat bu nitelenme hakikî bir nitelenme değildir.436 Mu’tezile’nin bu 

görüşü, âlimin ilim sıfatına sahip olarak nitelenmesinin mecburi olmadığını ifade 

                                                 
435 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/221-2. 
436 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/222. 



98 
 
etmektedir. Selbî yöntem için de kullanılabilecek bu istidlâl şekli, daha çok Ebû 

Hâşim’in ahvâl teorisini destekler mahiyettedir. Çünkü kalpte kâim olan ilim sıfatı 

arızî bir his olduğundan bazen var bazen de yok olabilmektedir. Buradaki ilmin 

doğrudan zata nispet edilmemesi de bu açıklamanın ahvâl teorisiyle benzer olan bir 

başka yönüdür. 

Nesefî, Mu’tezile’nin âlim bir zatın doğrudan ilim sıfatına sahip olmasının 

gerekmemesi hususunda onlara şu şekilde mukabelede bulunur: Nesefî, âlim isminin, 

daha önce geçtiği üzere, ilme delalet eden bir manadan türetildiğini hatırlatarak, bu 

sıfatın, mahalli olduğu kalpten yok olduğunda zatın artık âlim olarak 

nitelendirilemeyeceğini; bu sıfat ne zaman ki kalpte husule gelir, o zaman zatın âlim 

olarak nitelenebileceğini ifade etmektedir. Yani ilmin kalpte kâim olması, onu zattan 

bağımsız bir hüviyete kavuşturmamaktadır. Nesefî nezdinde âlim ilim sıfatını, ilim 

sıfatı de âlimi gerektirmektedir. Bu ikisi ne şahit âlemde ne de gaipte birbirinden ayrı 

düşünülemezler. Öyleyse bir âlimden bahsedildiğinde bu âlim ilme sahip demektir, 

ilmin kendisiyle kâim olan demek değildir. Binaenaleyh ilim zatın bir kısmıyla kâim 

olsa da, zatın tamamı ilme sahip ve âlim demektir. Sıfatın zat ile kâim olmasında 

vasıflanma değil, kâim olma şarttır. Çünkü sıfat, başka bir yerde veya “olmayan bir 

yerde” kâim olursa, zat o vasıfla tavsif olunamaz. Bundan dolayı Ebû Ali el-Cübbâî 

ve oğlu Ebû Hâşim’in savunduğu gibi, Allah’ın bir mahalde olmaksızın hâdis bir 

iradeyle mürîd olması mümkün değildir. Netice olarak ilim zatın bir bölümünde kâim 

olsa da o zatta var olmuş olur çünkü zat tek bir insandır ve ‘tek bir şey’ sayılır ve ilmi 

olan kişi, âlim olarak nitelenir.437 Nesefî özelinde Ehl-i Sünnet, sıfatların kâim 

oldukları yere nispetle zatın bu sıfatlarla vasıflanıp vasıflanmayacağı hususunda 

Mu’tezile’den farklı düşünmekte ve her sıfatın, Nesefî’nin de dikkat çektiği üzere, 

türetilmiş oldukları manayı ihtiva ettiklerini düşünmektedir. 

2.15. Sıfatların Zata Nispeti 
Nesefî, “ashabımız” diye tanımladığı Mâtürîdîlerin, Mu’tezile’nin ilim sıfatına 

sahip olmaksızın bir zatın âlim olabileceği görüşüne karşılık şu savunmada 

bulunduklarını zikreder: “İlmin faydasını da cehaletin zararını da gören zatın 

                                                 
437 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/222. 



99 
 
tamamıdır. Aynı şekilde kudret ve acziyet, duyma ile sağırlık ve görme ile körlük için 

de aynı şey geçerlidir. Yani tüm bu sayılanların faydası da zararı da zata müteveccihtir. 

Bu söylenilenin delili, zikredilen tüm sıfatların mahallerinin bedendeki bir organ 

olmasıdır. Bu organların yapmış olduğu her bir iş, sanki bu işleri tüm beden yapmış 

gibi ifade edilir. ‘Gözümle gördüm, kulağımla duydum, birisinin yanına ayaklarımla 

gittim, bu yazıyı elimle yazdım.’ örnekleri bu hususu açıklar mahiyettedir. Dikkat 

edileceği üzere işi yapan nesnelerin her birinin bir uzuv olmasına rağmen fiiller zata 

nispet edilmektedir.”438 

Nesefî, sonraki dönem Ashâb-ı Sıfât’ın439 bu konudaki genel görüşünü şu 

sözlerle aktarır: “İlim de gerçekte kendisiyle kâim olduğu bir cüzün sıfatıdır. Aynı 

şekilde kudret, sem’, basar ve diğer tüm sıfatlar da bedenin belli bir bölümünün 

sıfatıdırlar, bütün bedenin değil. ‘Filan kişi âlimdir.’ denildiğinde, o kişinin kalbinin 

âlim olduğu kastedilir. Bir sıfat bazı organlarda kâim olur ve diğer organlar bu 

sıfatlarla vasıflanıyor olmasa bile bu sıfat bütün beden için ortak bir sıfat olarak telakki 

edilir.”440 İnsandan sadır olan akletme, düşünme, sevme ve nefret etme gibi soyut ve 

dokunma, tatma, koklama gibi somut fiillerin tamamının bir mercii bulunmakla 

birlikte, tüm bu fiiller insanın zatının tamamını nitelemektedir. Böyle olmasaydı ve bu 

fiiller, sadır oldukları mercilere nispet edilselerdi, bu mercilerin kendi başlarına kâim 

oldukları vehmedilebilirdi. Ayrıca tüm bu organların hiçbiri, kendi iradeleriyle bu 

fiilleri işliyor değillerdir. Onları sahip oldukları özelliklere yönelik kullanan kişinin 

kendisidir. Tüm bu fiillerin bilinçli yönlendiricisinin zat olması dolayısıyla bu fiillerin 

zata nispet edilmeleri gerekmektedir. 

Nesefî muhdesatın birçok sıfata birden delalet ettiğini söyler ve buna örnek 

olarak mefulün faile delalet etmesi gibi kudrete de delalet ettiğini zikreder. Bu fiilin 

muhkem ve noksansız bir fiil olması da mevcut olan bir ilme delalet etmektedir. 

Binaenaleyh mefulün muhkem ve noksansız olduğunu düşünen herkes, bu mefulü 

ortaya çıkartan failin bir kudrete de sahip olduğu, aynı zamanda muhkem bir meful 

                                                 
438 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/223. 
439 Sıfâtiyye, Ehl-i İspat terimleriyle de ifade edilen,  ilahi sıfatların Allah'a nispetiyle mevcudiyetlerini 

kabul eden kişilere verilen isim. Detaylı bilgi için bkz. İlyas Çelebi, “SIFÂTİYYE”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 27 Ekim 2020). 

440 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/223. 



100 
 
olması dolayısıyla da bir ilme sahip olduğu çıkarımında bulunur. Nakışla işlenmiş bir 

elbisenin ya da içerisinde resim tablolarının bulunduğu güzel bir evin bittamam 

eksiksiz ve mükemmel bir şekilde yapılmayarak nakış bilmeyen ve resim yapmaya 

zerre miskal yeteneği olmayan birinden sadır olduğunu iddia eden kimse ya kasti 

olarak cahillik yapmış ya inatçı ya da kibirli birisidir, aksi düşünülemez.441 Bir önceki 

hususla bağlantılı olarak Nesefî bu misalleri, fiillerin doğrudan zata izafe edilmesi 

hatasına düşülmemesi için veriyor olsa gerektir. Çünkü Mu’tezile’nin de yaptığı şey, 

tam olarak budur. Âlimiyet zata nispet ediliyor olsa da, kalpte kâim bir ilim sıfatı 

olduğunun akıldan çıkarılmaması gerekir.  

2.16. Mu’tezile İçerisinde Şahidin Gaibe Kıyasına Bakıştaki Farklılıklar 
Nesefî, Mu’tezile’nin şahit ile gaip arasındaki ilişkiye bakışta üç gruba 

ayrıldığını söyleyerek bunları şu şekilde tasnif eder: 

Birinci grup, her durumda şahitle gaibi eşitleyenlerdir. Onlar demişlerdir ki; 

“Sânî’ olan Allah’ın kudreti, mefulün delaletiyle sabittir. İlmi de mefulün eksiksiz ve 

mükemmel olması dolayısıyla sabittir. Allah’ın zatının mevcudiyeti de, şahit âlemdeki 

mefulatın delaletiyle sabittir.”442 Nesefî’nin, şahitle gaibi eşitleyen bu bakış açısına 

sahip olan Mu’tezilîlerin, aslında mensup oldukları mezheplerini terk ederek doğru 

yolu tutmuş kabul edileceklerini söylemesine, söz konusu Mu’tezilîlerin kim 

olduklarından bahsetmemesi dolayısıyla buraya bir şerh düşülmesi gerekmektedir. 

Çünkü bu şekilde bir iddiada bulunmak, Mu’tezile itikadı hudutlarını terk anlamına 

gelecektir. Yalnız Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf, evvelemirde sıfatları Allah’ın zatından gayrı 

varlıklar olarak kabul eder gibi görünmekte fakat o da nihai olarak sıfatlarla zatı 

aynîleştirmektedir. Ebu’l-Hüzeyl’den başka herhangi bir Mu’tezilînin bu şekilde bir 

eşitlemeye gittiği ise müsellem değildir. 

İkinci grup, şahitle gaibin her durumda birbirinden ayrı şeylere delalet ettiğini 

söyleyenlerdir. Bu kimseler, şahit âlemde bir meful faile ve o failin kudretine, 

muhkemliğine ve ilmine delalet ediyor olsa da bu mefulün gaip âlemde herhangi bir 

şeye delalet edeceği anlamına gelmeyeceğini iddia eder. Yani şahit âlemdeki meful 

                                                 
441 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/224. 
442 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/224. 



101 
 
gaip âlemde, ne onu ortaya çıkartan bir failin varlığına ne o failin kudretine ne de 

ilmine delalet eder. Nesefî’ye göre bu görüşü savunanlar Sânî’ olan Allah’ı, O’nun 

kudretini ve ilmini inkâr etmektedirler. Sânî’ olan Allah’ın var olduğuna dair bir delil 

bulunsa bile, O’nun kudretini ve ilmini inkâr etmek, âtıl bir tanrı anlayışını ortaya 

çıkarmaktadır.443 Nesefî’nin zikrettiği bu grup hakkında da Nesefî’nin aktardığı 

şekilde bir hükme varmak oldukça güçtür. Çünkü en azından kelâm ilmiyle iştigal eden 

herhangi bir âlimin, kelâm ilminin usulü gereği bu şekildeki bir fikrî anlayışa sahip 

olmaması gerekir. Bu şekilde bir akıl yürütme yoluna giden birinin 

bilinemezci/agnostik/lâedrî mensubu olarak kabul edilmesi gerekecektir. Çünkü bu 

düşünce şekli insana, yalnız duyuları aracılığıyla bilgi edinebileceğini ve gaybî âleme 

dair herhangi bir istidlâlî bilgiye sahip olamayacağını ve müspet veya menfi bir 

hükümde bulunamayacağını söyler.444 

Nesefî’nin zikrettiği üçüncü ve son grup ise, mefulün faile delalet ettiği 

hususunda şahidi gaibe kıyas edenlerdir. Nesefî Mu’tezilîlerin ekseriyetinin bu usulü 

takip etmesi dolayısıyla söz konusu grubu muhatap kabul etmektedir. Ona göre bu 

gruba giren Mu’tezilîler, Allah’ın varlığını ikrar edip kudretin ve ilmin delaleti 

hususunda şahitle gaibi ayırarak şunu iddia eder: “Bir mefulün varlığı şahit âlemde 

kudret ve ilme delalet etse de gaip âlemde herhangi bir şeye delalet etmez.” 

Mu’tezilîlerin “herhangi bir şey” derken kastettikleri, Allah’ın ezelî sıfatlarıdır. 

Müellifimiz bu grubun savunduğu bu görüşün; zat ile sıfatların birbirinden ayrılması 

ve şahit ile gaip arasında sıfatların delaleti hususunda ayrım yapılması dolayısıyla 

mahzurlu olduğunu söyler.445 

Nesefî, yapmış olduğu bu itiraza Ebu’l-Hüzeyl’in eleştirisini ve ona verilen 

cevabı daha evvel kaydettiğini söyleyip Ebû Ali el-Cübbâî ve kendisine tâbî olan Basra 

Mu’tezilesi446 mensuplarının görüşünü zikrederek onların şöyle söylediğini nakleder: 

“Meful, eğer muhkem ise, kendisini ortaya çıkartan âlim ve kâdir bir faile şahitte de 

                                                 
443 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/224. 
444 Ahmet Cevizci, “Bilinemezcilik”, Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2017), 321-2. 
445 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/225. 
446 Mu’tezile’nin, diğeri Bağdat’ta tesis etmiş olan iki fikrî damarından biri. Ayrıntılı bilgi için bkz. 

Murat Akın, Basra ve Bağdat Mu’tezile Ekollerinin Görüş Ayrılıkları (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 28-46. 



102 
 
gaipte de delalet eder. Şahit âlemde fail, bir ilimle âlim ve bir kudretle kâdir 

olduğundan muhkem ve noksansız fiil, ilim ve kudretin varlığına delalet eder. Gaipte 

ise zatın âlim ve kâdir olması, doğrudan zatına delalet eder, bu zatın ilim ve kudretine 

değil.”447 Nesefî’nin Basra Mu’tezilîleri tarafından savunulduğunu söylediği bu görüş, 

netice açısından tüm Mu’tezilîler tarafından savunulmaktadır.  

Ka’bî ve onun Bağdat Mu’tezilesi’nden448 tâbîlerinin bu konudaki görüşü ise; 

Muhkem ve noksansız bir fiilin, o fiili yapan failin yalnızca âlim ve kâdir olduğuna 

delalet ettiği şeklindedir. Söz konusu faile, bir vakit sonra cehalet ve acziyet arız 

olabilir. Yani o kişi bildiği o bilgiyi unutabilir ya da yapmaya kâdir olduğu şeye artık 

gücü yetmeyebilir. Buradan failin bir ilimle âlim ve bir kudretle kâdir olduğu 

anlaşılır.449 Nakledilen iki görüşe de dikkatle bakılacak olursa Bağdat ile Basra 

Mu’tezilesi arasında nihai olarak herhangi fikrî bir ayrılık bulunmamaktadır. 

Ebû Hâşim el-Cübbâî ve tâbîleri de şunu söylemişlerdir: “Âlim ve kâdir failin 

fiile delaleti, onun bir hâl ile âlim ve bir hâl ile kâdir olduğuna delalettir. Bu iki hâl, 

faili âlim ve kâdir olmayan zattan ayıran şeydir.”450 Ebû Hâşim’in ise zat-sıfat ilişkisi 

hususunda kendinden önceki temel anlayıştan farklı bir görüşe sahip olduğu 

görülmektedir. 

Nesefî, şahitle gaibin kıyası hususunda üç görüş nakletmiş, bu üç görüşten son 

zikrettiği görüşün temel Mu’tezilî görüş olduğunu belirtmiştir. Temel görüş olarak 

zikrettiği bu görüşün de –ikisinin neredeyse aynı olmasıyla birlikte- üç farklı 

varyantından bahsetmektedir. Müellifimiz bu üç farklı yorumu ayrı ayrı ve mufassal 

bir şekilde ele almaktadır. 

2.17. Ebû Ali el-Cübbâî’nin Şahitle Gaibi Kıyasını Kullanımdaki Hatası 
Müellifimiz ilk olarak Ebû Ali el-Cübbâî’nin görüşünü ele almaktadır. Nesefî, 

Ebû Ali’nin muhkem ve noksansız fiilin âlim ve kâdir bir faile delalet ettiğini 

söylemesinin şahit âlemde ilim ve kudret sıfatlarını kabul ettiğini ve âlim ile kâdirin 

                                                 
447 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/225. 
448 Bişr el-Mu’temir’in öncülüğünde tesis etmiş olan Mu’tezile’nin iki kolundan biri. Detaylı bilgi için 

bkz. Akın, Basra ve Bağdat Mu’tezile Ekollerinin Görüş Ayrılıkları, 28-46. 
449 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/225. 
450 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/225. 



103 
 
ilim ve kudretin medlulü olduğunu kabul ettiğini gösterir. Bu kabulü, kullanmış olduğu 

kıyas metoduyla birleştiğinde, gaip âlemde âlim ve kâdir bir zatın var olmasının, ilim 

ve kudretin var olduğuna delalet ettiğini kabul etmesini gerektirir. Fakat o böyle 

düşünmemektedir. Nesefî’ye göre Ebû Ali kabul etmiyor olsa da gaip âlemde ilim ve 

kudretin varlığının delili, şahit âlemdeki muhkem ve noksansız olan mefulün 

varlığıdır. Bununla birlikte Nesefî’nin şahit âlemde, gaip âlem için kendisiyle istidlâl 

edilen muhkem ve noksansız mefulün var olmadığını söylemenin çelişki içereceğini 

ve varlığına delil olmasına rağmen Allah’ın var olmadığını söylemenin ise Muattıla451 

inancına yol açacağını söylemesi,452 aşırı bir yorum görüntüsü vermektedir. Çünkü 

Ebû Ali’nin sıfatların sübutunu kabul etmemesi, şahit âlemdeki mefulün var olmadığı 

anlamına gelmediği gibi bundan daha çok Allah’ın varlığı ile ilgili herhangi menfi bir 

neticeyi de kesin bir şekilde intaç etmemektedir. 

2.18. Ka’bî’nin Zat-Sıfat İlişkisi Hakkındaki Görüşünün Yanlışlığı 
Nesefî, Ka’bî’nin savunduğu görüşü ele alırken ona, muhkem fiilin yalnızca zata 

mı yoksa bir sıfatla mevsuf bir zata mı delalet ettiğini sormaktadır. Ka’bî’nin muhkem 

fiilin yalnızca zata delalet edeceği şeklinde cevap vermesi halinde kendisine, bu 

görüşün fasit olacağı, çünkü bir şeyin mutlak olarak var olması o şeyin fail olacağı 

anlamına gelmeyeceği cevabını verir. Nitekim cemadat ve arazlar vardırlar fakat fail 

veya bir fiil gerçekleştirmeye kâdir değildirler.453 Nesefî’nin “mutlak olarak var 

olma”dan kastettiği husus, herhangi bir sıfata sahip olmaksızın yalnız zat olarak var 

olmaktır. İlim, kudret ve irade gibi sıfatlardan ârî bir Allah’ın ise fail olarak 

nitelenemeyeceği dolayısıyla kendisinden muhkem fiillerin sadır olamayacağına 

dikkat çekmektedir. 

Ka’bî kendisine yöneltilen soruya “bir sıfatla mevsuf bir zata delalet eder” 

şeklinde bir cevap verirse, kendisine tekrar bir soru sorulur ve denilir ki: “Bu sıfat 

doğrudan zata mı yoksa zatın dışında bir manaya mı delalet eder?” Doğrudan zata 

delalet edeceğini söylemesi halinde, biraz evvelki cevap kendisi için tekraren geçerli 

                                                 
451 Önceleri Allah'ın sıfatlarını kabul etmeyenler için kullanılan bu tanım, sonraları Dehrîler için de 

kullanılmaya başlanmıştır. Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Sinanoğlu, “MUATTILA”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 26 Ekim 2020). 

452 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/225-6. 
453 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/226. 



104 
 
olur. Zatın dışında bir manaya delalet edeceğini söylemesi halindeyse özelde 

Nesefî’nin, genel olarak Ehl-i Sünnet’in savunduğu görüşe katılmış olmaktadır.454 

Fakat açıktır ki Ka’bî’nin, muhkem fiilin sıfatla mevsuf bir zata delalet edeceğini 

söylemesi beklenemez. Bundan dolayı Nesefî’nin farazî diyaloğu gerçekçi 

görünmemektedir. 

Nesefî Ka’bî’nin eğer tutarlı olacaksa, yukarıda görüşler serdedilirken geçtiği 

üzere, şahit âlemdeki muhkem ve noksansız fiilin, o fiili yapanın ilim ve kudret sahibi 

olduğu görüşünü, gaip âlemde de cari kılması gerektiğini söyler çünkü sıfat konusunda 

şahit âlemde geçerli olan delil medlul ilişkisi, aynıyla gaip âlemde de geçerlidir, 

aynıdır, değişmez.455 Ka’bî’nin önderliğindeki Bağdat Mu’tezilesi’ne mensup âlimler 

ise bu delile itiraz ederek ilmin mevcudiyetinin, zarurî olarak failin âlim olduğuna456 

delalet ettiğini söylemektedirler. Şahit âlemde de gaip âlemde de bu durum aynıyla 

geçerlidir. Fakat onlara göre şahit âlemde geçerli olduğu şekilde gaip âlemde de bir 

ilmin var olduğunu söylemek mümkün değildir. 

 Ka’bî’nin tâbîlerine göre şahit âlemde ilim, iktisâbî bir bilgiyle sabit olur. 

Çünkü ilim, iktisâbî ve istidlâlî yolla edinilmediği takdirde, duyu organlarıyla 

bilinemeyen bir araz haline gelir. Fail olan zat, şahit âlemde de gaip âlemde de âlimdir 

çünkü bu konuda şahitle gaibi ayıracak bir delil bulunmamaktadır. Fakat ilmin varlığı 

hususunda aynı durum geçerli değildir. Şahit âlemde ilmin varlığı sabittir. Bunun delili 

ise, âlimin zıttı olan cahilin varlığının mevcut olmasıdır. Bu da demektir ki şahit 

âlemde âlim, yokluğu mümkün bir araz olan ilim sıfatıyla âlim olmaktadır. Fakat gaip 

âlemde cehaletin mevcudiyetinin mümkün olmaması dolayısıyla âlimin bir ilimle âlim 

olduğunu söyleyemeyiz. Binaenaleyh şahitle gaibin eşitlenebilmesi için bir eşitlik 

delilinin ve birbirlerine eşitlenmelerini sağlayan bir mananın bulunması gerekir fakat 

bahsedilen durumda böyle bir şey vaki değildir.457 Nesefî’ye göre Mu’tezile’ye 

mensup olanların çoğu, ilmin faili âlim kılmasının, failin ilmini sabit kılan ilim gibi 

                                                 
454 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/226. 
455 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/226. 
456 Saleme’in tahkikinde kelime “bikevni” olarak geçmekte fakat doğrusu Muhammed Hâmid Îsâ’nın 

tahkikinde geçtiği üzere “yekûnu” olmalıdır. Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Muhammed Hâmid Îsâ, 
1/397. 

457 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/228. 



105 
 
iktisâbî olduğunu düşünmektedir. Fakat şahit âlemde failin âlim olduğuna delalet eden 

delil, ilmin sabit olduğunun delaletinden farklıdır. İkisinin de delaletleri aynı olsaydı, 

birbirlerinden ayrılmaları tasavvur olunamazdı. Çünkü bir delilin hem medlulüne hem 

de başka medlule delalet etmesi mümkün değildir. Bu şahit âlemde böyledir. Fakat bir 

delil, varlık bakımından iki duruma delalet edebilir. Yani şahit âlemde bir medlule 

delalet eder ve gaip âlemde de başka bir şeye delalet edebilir. Hal böyle olunca, failin 

ilmi, şahitte de gaipte de faili âlim kılabilir.458 Mu’tezile şahitle gaibi kıyas ediyor 

olmasına rağmen, bu neticeye varmamaktadır. En azından denilebilir ki, Ehl-i 

Sünnet’in yaptığı şekilde bir kıyas yapmamaktadır. Onlar, daha önce de geçtiği üzere, 

ezelî bir sıfat kabul etmeyip, sıfatları doğrudan Allah’ın zatına nispet etmektedirler. 

2.19. Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin Kıyas Metodunu Yanlış Kullanması 
Nesefî, Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin görüşlerini nakzetmekte ve onun “muhkem fiil 

failin, kendisini kâdir kılan bir hâle sahip olmasına delildir” şeklindeki görüşünün, 

kudretin ve dolayısıyla ilmin varlığını kabul ettiğine işaret olduğunu söyler. Çünkü fiil 

şahit âlemde, kendisini gerektirdiği şeylerden biri olan ilme karşılık gelen hâle delalet 

ediyorsa, şahit âlemde ilim olmaksızın bu hâlin var olması mümkün değildir. Ayrıca 

Allah’ın âlim, kâdir ve sair isimlerinin gerektirdikleri şey olan malum, makdur ve diğer 

taallukları açısından meseleye bakılacak olursa, şahit ve gaibin eşit olmasından dolayı 

şahitte geçerli olan bu durum gaipte de geçerli olmak durumundadır. Binaenaleyh 

muhkem ve noksansız fiil hâle, hâlin ise ilme delalet etmesi gerekmektedir.459 Ebû 

Hâşim’in hâl ile Ehl-i Sünnet’in varlığını kabul ettiği sıfatları birbirinden kesin olarak 

ayırmasına rağmen Nesefî, Ebû Hâşim’in düşüncesini açıklama metoduna uygun 

olmayan bir şekilde hâlin ilim sıfatına delalet ettiğini söylemektedir. 

Yapmış olduğu bu açıklamadan sonra Nesefî, Ebû Hâşim’e, biraz evvel 

diğerlerine yaptığı gibi sıralı sorular yöneltmektedir. Nesefî Ebû Hâşim’e, eğer 

muhkem ve noksansız fiil, faili âlim kılan bir hâle delalet ediyor ve dolayısıyla hâl 

muhkem ve noksansız fiilin medlulü ise, bu hâl bilinen bir şey midir yoksa bilinmeyen 

bir şey midir, sualini yöneltir. Ebû Hâşim yukarıdaki soruya cevaben hâlin bilinen bir 

şey olduğunu söylerse, görüşünü terk etmiş olacaktır. Eğer ki bilinmeyen bir şey 

                                                 
458 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/228. 
459 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/227. 



106 
 
olduğunu söylerse, Nesefî’ye göre hezeyanda bulunmuş olacaktır. Çünkü delil ile 

medlulün irtibatı açısından, hâle delalet eden muhkem ve noksansız fiil bilinen bir şey 

olduğundan, medlul olan hâlin de bilinen bir şey olması gerekir. Delilin bilindiği yerde 

medlulün bilinmeyebileceği kabul edilirse, muhkem ve noksansız fiil olan delil 

mevcutken medlul olan fail zatın bilinip bilinemeyeceğinin muallakta kaldığı kabul 

edilmiş olur. Buysa delil ile medlul arasındaki ilişkiye aykırı bir durumdur.460 

Bu cümleden hareketle Ebû Hâşim’e, muhkem fiilin hâle delalet edip etmediği 

sorulur. Etmediği şeklinde cevap verirse, hâl ile ilgili mesele kapanmış olur. Eğer 

delalet edeceğini söylerse, kendisine, bir şey hakkında delalet bulunduğunda ve 

delaletin şartlarının tamamıyla sahih olduğunda, medlulün nasıl bilinen bir şey 

olmayacağı sorularak mukabelede bulunulur. Yine kendisine şu soru yöneltilir: 

“Muhkem ve noksansız fiil hâle delalet eder ve hâl de bilinmeyen bir şey olursa, failin 

âlim olduğunu ve âlimin hâlin gerektirdiği şeylerden biri olduğunu nasıl bilebildin? 

Çünkü gereken şeyi yapanı bilmek, gereken şeyi de bilmeyi gerektirir.”461 Nesefî 

burada eleştirilerini delil – medlul ilişkisi üzerine kurmakta ve hâlin bu ilişki dışında 

anlaşılmaması gerektiğini düşünmektedir. Fakat durum böyle olsaydı, Nesefî’nin biraz 

evvel söylediği gibi hâl ile Ehl-i Sünnet’in anladığı şekilde bir sıfat anlayışı arasında 

herhangi bir fark kalmayacaktı. Fakat Ebû Hâşim’in ifade ettiği hâl ile bu 

açıklamaların bağdaşması mümkün değildir. 

Nesefî, artık alışılageldik olan sorusunu Ebû Hâşim’e de sorar. Ona der ki: 

“Muhkem ve noksansız fiilin hâle delalet ettiği kabul edilirse bu hâl doğrudan zata mı 

yoksa zatın dışında bir manaya mı delalet eder?” Ebû Hâşim bu soruya, doğrudan zata 

delalet eder, şeklinde bir cevap verirse, babası Ebû Ali el-Cübbâî’nin yolunu tutmuş 

olacaktır ve Nesefî, daha önce bu görüşü geçersiz kıldığını ifade etmektedir. Eğer ki 

soruya, zatın dışında bir manaya delalet edeceği şeklinde bir cevap verirse, hâl olarak 

isimlendirdiği hatalı görüşünden vazgeçmeye karar vermiş demektir.462 Nesefî yine 

Ebû Hâşim’i kendi idrak hudutları dâhiline çekmek suretiyle alt etmeye gayret 

etmektedir. Fakat Ebû Hâşim hâl teorisini dillendirirken, zaten bu iki görüşün dışında 

                                                 
460 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/227. 
461 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/227. 
462 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/228. 



107 
 
ve arasında bir düşünce sistemi inşa etmeye çalışmaktadır. Bu sebeple Nesefî’nin 

ilzam etme gayesiyle sorduğu tüm sorular ve yapmış olduğu açıklamalar, Ebû 

Hâşim’in görüşüne tam olarak muttali olmadığını göstermektedir. 

2.20. Fiil – Bilgi İlişkisi 
Ka’bî’nin düşüncelerini takip edenlerin yukarıda geçen açıklamaları hakkında 

Nesefî, bir itirazda bulunmakta ve faili âlim kılan ilmin bedihiyattan olduğu iddiasının, 

gerçek olması ve kabul edilmesi mümkün olmayan bir iddia olduğunu düşünmektedir. 

Çünkü bu bilgi bedihî değil, iktisâbî yani gözleme dayalı bir bilgidir. Bir kişinin âlim 

olduğunun bilgisi, o kişinin fail olduğunun bilinmesine dayanır. Failin, muhkem fiilin 

delaletiyle bilinmesinin iktisâbî bir bilgi olduğu, Ka’bî’nin yardımıyla anlaşılır. Çünkü 

öğrenilen bilgiler zaruriyattan değil iktisâbî bilgiler zümresindendir. Failin ortaya 

çıkardığı meful, iktisâbî bilgi ile bilindiği halde, bu ilim nasıl zarurî ve bedihî ilim 

kapsamında değerlendirilebilir? O halde, iktisâbî ilme mebni olan ilmin bedihî ilim 

olduğunu iddia edene sormak lazımdır ki; ‘İlki olan zarurî ilme ulaşılamadan 

akabindeki iktisâbî ilme ve delil olmaksızın da ilkine ulaşmak mümkün değilse, iktisap 

ve istidlâl yolu haricinde o bilgiye ulaşmak nasıl mümkün olabilir?’ Çünkü muhkem 

ve noksansız fiile şahit olanda, bu fiili gerçekleştiren failin âlim ve kâdir olduğu 

istidlâlî bilgisinin zarurî olarak ortaya çıkması, muhkem noksansız fiil vasıtasıyla 

failin zatını bilmeyi sağlayacak istidlâlî bilgiden önce vuku bulan bir durumdur.”463 

Yine Ka’bî’nin zatında, onun tâbîlerine karşı Nesefî şöyle söylemektedir: “İlmin 

bir araz olduğu malum olduğu üzere, onun bilgisine zarurî olarak istidlâl ile ulaşılır. 

Aynı şekilde muhkem ve noksansız fiilin ortaya çıkartıcısı olarak failin de kâdir ve 

âlim olduğu da istidlâl yoluyla bilinebilir.”464 

Nesefî makul bir açıklamayla, iktisâbî bilgi ile bedihî bilginin farkını dile 

getirmektedir. Herkesin kabul edeceği üzere, şahit âlemde nazar yoluyla görülen ve 

aklen idrak edilerek varılan her hükme istidlâl ile varılmaktadır çünkü istidlâl 

haddizatında istidlâlî bir kavramdır. 

                                                 
463 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/229. 
464 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/230. 



108 
 

2.21. Cevher – Araz Kozmolojisi Açısından Marifetullah  
Nesefî bu bölümde arazların varlığını kabul etmeyenlerden bahseder.465 

Nesefî’ye göre arazları kabul etmeyen kimselerin faili bilebilmelerine imkân yoktur. 

Çünkü fiil bilinmeden fail bilinemez. Ona göre bu kimseler şahit âlemde fiili 

bilememektedirler ki faili bilebilsinler. Bu hükmün verilme sebebi, şahit âlemde failin 

cismi değil arazı ortaya çıkarmasıdır. Yani fail, arazı ortaya çıkarması neticesinde 

bilinebilir, cisim içinse böyle bir şey geçerli değildir. O kimseler ise arazın varlığını 

kabul etmemektedirler. Bu durumda fiilin mevcudiyetinden nasıl haberdar 

olabileceklerdir? Binaenaleyh fiilden haberdar olamadan failden nasıl haberdar 

olabileceklerdir?466 Atom nazariyesini kabul eden tüm kelâm ulemâsı, cevher – araz 

kozmolojisini kabul etmektedirler. Kaldı ki atom nazariyesini kabul etmek, hem 

cevheri hem de arazı kabul etmeyi gerektirmektedir. Âlemin hudûsuna bu şekilde 

ulaşılmakta ve Allah’ın varlığı bu temel anlayış üzerine bina edilmektedir. Nesefî bu 

sebeple, arazların kabul edilmemesiyle Allah’ın bilinemeyeceğini belirtmektedir. 

2.22. Tanrı – Kıdem İlişkisi 
Mu’tezile’ye göre kadîm mefhumuyla ilah mefhumu arasında tamamıyla bir 

örtüşme, birbirini gerektirme, bir eş anlamlılık durumu mevcuttur. Nesefî 

Mu’tezile’nin bu görüşünün yanlışlığını ortaya koymaya çalışmaktadır. 

Nesefî ilk olarak, Mu’tezile’nin Allah’ın kadîm sıfatlarının mevcudiyetini ve bu 

sıfatların kadîm olmalarını reddettiğini belirtir. Ardından Mu’tezile’nin bu hükmüne 

karşılık Ehl-i Sünnet ulemânın, Allah’ın ulûhiyetini de göz önünde bulundurarak, zatın 

dışında, sıfatlara doğrudan kadîm isminin verilmeyip onların zata bağlı olarak kadîm 

olduklarını söylemeleriyle ilzamdan kurtulabildiklerini söyler. Ehl-i Sünnet’in 

selefleri olarak kabul edilen âlimler, “kadîm, mevcut olma bakımından daha önce 

olandır” ve “mevcut, varlığının başlangıcı olmayandır” demiş olsalar, “bütün sıfatlar 

kadîmdir fakat onlara kadîm denmesi caiz değildir” demiş olmaktadırlar. Çünkü bu 

sözü duyan kimse, her kadîm olan sıfatın ilâhî sıfatlarla mevsuf olarak kendi zatıyla 

                                                 
465 Eş’arî, arazların varlığını kabul etmeyenlerin Mu’tezilî Ebû Bekir el-Esam ve Râfizî Hişâm b. Hakem 

olduğunu kaydeder. Eş’arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 478, 
480. Ebu Bekir el-Esam hakkında bilgi için bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “ESAM, Ebû Bekir”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 26 Ekim 2020). 

466 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/230. 



109 
 
kâim olduğunu vehmeder. Bundan dolayı kendilerinin “Allah sıfatlarıyla birlikte 

kadîmdir” demeyi uygun gördüklerini ifade eder. Her bir sıfata kadîm denildiğinde, bu 

sözün kayıtlanması ve “tüm sıfatlar, kadîm tek bir zat olan Allah ile kâimdir çünkü O 

kemâl sıfatlara sahiptir. Sıfatlar ise başlangıcı olmayan bir mana ile kadîmdirler” 

denmesi gerekmektedir. Allah’ın zatî olarak kadîm olması ve sıfatlar, Allah’ın sıfatları 

olmaları bakımından kadîm olmaları dolayısıyla muhdesatın tümüne tekaddüm 

ederler.467 

Nesefî, “Kaderiyye’nin önde gelenlerinden” olarak takdim ettiği Ebû Cafer el-

İskâfî,468 Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî ve Ebû Ali el-Cübbâî’nin kadîm olanın yalnız Allah 

olduğunu ve birçok kadîmden bahsetmenin birçok ilahtan bahsetmekle eşdeğer 

olduğuyla ilgili sözlerinin yanlış olduğunu söyler. Nesefî’ye göre hiçbir dil âlimi ve 

kelâm erbabı Allah’ın kadîm olduğunu söylememiştir.469 Bu iddianın delili, Arapların 

günlük dil kullanımlarıdır. Onlar şöyle cümleler kurarlar: “Bu kadîm/eski bir binadır; 

bu kadîm/yaşlı bir ihtiyardır.” Araplar bu gibi cümlelerle herhangi bir ilahî mana 

kastetmeksizin, var olma bakımından önce olmayı kastetmektedirler. Bu konuda diğer 

bir örnek ise şudur: “Kötülük kadîmdir/eskidir.” Bu cümleyle kötülük mefhumunun 

pek tabii Allah olduğunu kastetmemektedirler. Dehrîler de aynı şekilde, herhangi ilahî 

bir vasıf yüklemeksizin âlemin her bir parçasının kıdemine/eski olduğuna inanırlar. 

Nesefî nezdinde kıdem mefhumuyla ilahîlik arasında herhangi bir doğrudan 

bağlantı ve gereklilik ilişkisi olmadığıyla alakalı yukarıdaki malumat kâfîdir. Selim 

akla sahip olan herkes, kadîm olanın ilah olması gerektiğiyle ilgili görüşe karşı 

çıkmakta ve hiçbir dil âlimi kadîm lafzına herhangi ilahî bir vasıf yüklememektedir. 

Buysa Nesefî’nin ve onun gibi düşünenlerin haklılığına delalet etmektedir.470 

Nesefî’nin bu meseleyi tek taraflı olarak, lugavî açıdan ele aldığı söylenilebilir. 

“Kadîm” kelimesinin günlük kullanımda bu anlama geldiği söylenebilir fakat 

istisnasız her kelâm âliminin kabul ettiği bir şey vardır ki o da, Allah’ın selbî/zatî 

                                                 
467 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/231. 
468 Bağdat Mu’tezilesi’ne mensup ve Ca’fer b. Harb’in önde gelen talebelerinden biri. Hakkında detaylı 

bilgi için bkz. İsa Doğan, “İSKÂFÎ, Ebû Ca‘fer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 
26 Ekim 2020). 

469 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/231. 
470 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/231. 



110 
 
sıfatlarından biri de kıdemdir. İlgili yerde açıkladığımız üzere kıdem, Allah’ın, 

varlığının başlangıcının olmamasını ve O’nun zaman dışı bir varlık olduğunu ifade 

eder. Kıdem kelimesi Nesefî’nin zikrettiği gibi bir anlamı taşımaktadır fakat hiçbir 

kelâm ulemâsı ve hatta Mücessime dahî, bu kelimeyi bu anlamda kullanmamaktadır. 

Bu sebeple Nesefî’nin bu mülahazası isabetli görünmemektedir. 

Nesefî Arap putperestlerinden471 örnek vermek suretiyle kıdemle ilahlık 

arasında bir bağlantı olmadığını delillendirmektedir. Nesefî onların, ilahî olduğuna 

inanmaksızın âlemin kıdemine inandıklarını ve ibadet ettikleri putları ilah olarak 

isimlendirdikleri halde onların kadîm olduklarına inanmadıklarını söyler. 

Putperestlerin putlarını ağaç ve taşları yontarak, pirinç ve bakıra şekil vererek 

yapıyorlardı. Yaptıkları tüm bu putlar, Allah’ın yarattığına inandıkları âlemin birer 

parçalarıydı. Şu ayet de bu duruma delalet etmektedir: “Gerçek şu ki onlara, ‘Gökleri 

ve yeri kim yarattı?’ diye soracak olsan, tereddüt etmeden ‘Allah’ derler.”472 

Nesefî, Mu’tezilîlere göre Allah’ın en özel vasfının kıdem olduğunu söyler. 

Onlara göre, sıfatın da kadîm olarak kabul edilmesi halinde en özel vasıfta ortaklık 

vuku bulmuş ve sıfat, ilah kategorisinde kabul edilmiş olur. Eğer sıfat ilah 

kategorisinde değerlendirilirlerse ya ikisinin de sıfat veyahut ikisinin de ilah olarak 

kabul edilmesi gerekmektedir. Netice itibarıyla varılacak iki sonuç da batıldır.  

Müellifimize göre Mu’tezilîlerin yukarıdaki sözleri büyük bir cehaletin eseridir. 

Çünkü onlar bu görüşlerini, Allah’ın en özel vasfının kıdem olduğu hatalı bir ön kabul 

üzerine bina etmişlerdir. Sahip oldukları bu ön kabulle birlikte benzerlik şartını yok 

saymakta ve illetini, en özel vasıfta müştereklik olacak şekilde imkânsız bir durum 

üzerine kurgulamaktadırlar. Söz konusu illet neticesinde vardıkları hükmü ise kendi 

düşünceleri için değil, hasımlarını ilzam etmek için kullanmaktadırlar.473 

                                                 
471 Nesefî burada “Dehrîler” demekte fakat cümlenin gelişinden anlaşıldığı üzere Arap putperestlerini 

kastetmektedir. Bu sebeple tercümede doğrudan kastedildiğini düşünülen şey yazılmıştır. 
472 Ayetin tamamı şu şekildedir: “Gerçek şu ki onlara, ‘Gökleri ve yeri kim yarattı?’ diye soracak olsan, 

tereddüt etmeden ‘Allah’ derler. De ki: ‘O halde söyler misiniz, Allah’ı bırakıp da taptığınız şu 
şeyler, Allah bana bir zarar vermek istese, O’nun vereceği zararı önleyebilirler mi? Yahut O bana 
bir rahmet dilese, onun rahmetini durdurabilirler mi?’ De ki: ‘Allah bana yeter! Hakkıyla tevekkül 
edenler yalnız O’na güvenip dayanırlar.’ Kur’an Yolu (Erişim 5 Kasım 2020), ez-Zümer 39/38. 

473 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/232. 



111 
 

Benzerlik, benzerlik için gerekli olan en özel vasıf ve kıdem gibi hususlarla ilgili 

olarak Nesefî dört görüş olduğunu söylemekte ve bu görüşleri teker teker çürütmeye 

gayret etmektedir. Bahsetmiş olduğu görüşlerin ilki şudur: Mu’tezile nezdinde 

Allah’ın en özel vasfı kıdemdir. Fakat onların bu görüşü yanlıştır. Mu’tezile’ye niçin 

böyle bir görüş ortaya attıkları sorulduğunda onlar, “Mevcut; kadîm ve muhdes olarak 

ifadelendirilemeyen, genel bir vasıftır. Allah ise kadîmdir ve O’nun kadîmliği, 

kendisini diğer tüm varlıklardan ayıran en özel sıfatıdır. Kadîm olan varlıkta kıdemden 

daha ayırt edici bir özellik yoktur. Bundan dolayı Allah kadîmdir ve bu özelliği O’nun 

en hususi özelliğidir.” şeklinde cevap verirlerse, kendilerine şu şekilde mukabelede 

bulunulur: “Hasımlarınız ‘kadîm vasfı ya Allah’ın zatıyla kâimdir ya da Allah’ın zatı 

dışında O’nun sıfatlarıyla kâim olur’ dememekte midirler? Bu durumda kıdem vasfı, 

zatı da sıfatları da kapsamaktadır. Zat ve sıfatlar da kadîm vasfından daha özeldirler. 

Fakat size göre kıdemden daha özel bir vasıf yoktur. Bu da demek oluyor ki sizin 

fikirlerinizi üzerine kurduğunuz öncülünüz yanlıştır, hatalıdır.474 Savunmuş 

olduğunuz bu mukaddimeyi, ancak zat ile kâim olmayan bir kadîmin bulunmadığına 

ve kadîm sıfatının yalnız Allah’ın zatına mahsus olduğuna delil getirmek suretiyle 

başkalarına da kabul ettirebilirsiniz. Öne sürdüğünüz mukaddimenin doğru olabilmesi, 

yalnızca medlulün var olmasına bağlı olan bir delile bağlıdır. Açıktır ki delil olmadan 

medlulün, medlul olmadan da delilin ispatı mümkün değildir. Aynı şekilde biri 

olmadan diğerinin hiçbir hükmü yoktur ve biri olmadan diğerinin var olduğu 

neticesine asla ulaşılamaz. Bu durum tıpkı birinin kuyuya düşüp ip olmaksızın oradan 

çıkamayacağı fakat aynı zamanda ipi almak için de oradan çıkması ve birinin evinin 

kapısını kapatıp anahtarı içeride unutması ve kapının açılması için de anahtarın 

dışarıda olması gerekmesine benzer. Verilen örneklerin ve Mu’tezilîlerin öne sürdüğü 

mukaddimelerin tamamı imkânsızdır.”475 

İkinci görüşe gelince; burada konu benzerliğin şartı ve onun mahallidir. 

Mümâselet, benzer olan iki şeyin birbirinden farklı olabilme şartına bağlı olarak ortaya 

çıkar. Aynı şekilde muvafakat/uygunluk ve muhalefet/aykırılık da farklı olma 

vasıflarındandırlar. Yani iki şeyin benzer olabilmeleri için bazı hususlarda 

                                                 
474 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/232. 
475 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/233. 



112 
 
farklılaşabilir olabilmeleri gerekmektedir. Birbirinin her açıdan tıpkısı olan iki şeyden 

benzer olarak söz etmek abestir, onlar zaten aynı şeylerdir. Allah’ın zat ve sıfatları 

arasında herhangi bir farklılaşmadan söz edilemeyeceğinden dolayı burada benzerliğin 

şartı ve mahalli gerçekleşmemiş olduğundan, Allah’ın zat ve sıfatları arasında 

benzerlik muhaldir.476 

Üçüncü görüş, Mu’tezile’nin, benzerliğin illetinin en özel vasıfta (kıdem) 

ortaklık olduğunu kabul etmesidir ki Nesefî, bu görüşün fasit olduğunu, ilim – medlul 

arasındaki ilişki üzerinden açıklamak suretiyle daha evvel zikrettiğini ifade eder.477   

Dördüncü ve son görüşe gelinecek olursa bu görüş şu şekilde açıklanabilir: 

Mu’tezile’ye göre benzerliğin illeti, -daha evvel de geçtiği üzere- en özel vasıf olan 

tek bir vasıfta müşterekliktir. Bu kaideye istinaden iki şeyin en özel vasfı zikredilmek 

suretiyle benzerliğin var olup olmadığı konusunda hüküm verilir. Mesela Mu’tezilîlere 

göre beyaz olan iki şeyin, yalnızca beyaz olmalarındaki ortaklıkları hasebiyle 

aralarında benzerlik sabit olur, başka bir özelliklerinden dolayı değil. Nesefî ise, iki 

beyaz şeyin, renkleri, araz ve mevcut olmaları açısından üç kategoride eşit olduklarını 

söyler. Söz konusu iki beyaz şeyin sırf beyaz renkte olmalarından dolayı değil, var 

olma, araz olma ve renkleri itibarıyla müşterek olmaları, hükmün de bu illetler 

miktarınca sınırlandırılmasını gerekli kılar.478 Bu açıklama ve tanımlama anlaşıldığı 

takdirde, zat ve sıfatın kadîm olma hususunda müşterekliği ortaya çıkmış olur ve zat 

ile sıfatın başka bir vasıfta değil, yalnız kıdem vasfında eşitlenmeleri gerekir. Zat ve 

sıfatın, kıdemde eşit olmaları, onların iki ilah, iki mevsuf veya iki sıfat oldukları 

anlamına gelmemektedir.479 Nesefî en özel vasıfta ortaklıktan bahsedilebilse bile, 

Allah’ın zatı ile sıfatlarının, zihnî olarak aynı şey olmadıklarına dikkat çekmektedir. 

Her ne kadar zat da sıfat da kadîm olarak kabul ediliyor olsa da –ki bu zarurîdir çünkü 

kadîm olan Allah’ın zatının sıfatlarının da kadîm olması gerekir– taşıdıkları anlamlar 

itibarıyla birbirlerinden farklı mefhumlardır. Bu sebeple zat ile sıfatların aynı anlama 

geldiklerini söylemek doğru bir çıkarım değildir. 

                                                 
476 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/233. 
477 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/233. 
478 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/234. 
479 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/234. 



113 
 

2.23. Bekâ Açısından Allah’ın Sıfatları 
Nesefî, Mu’tezilîlerin nezdinde Allah’ın sıfatlarının mevcut olması halinde 

onların bâkî olmaları gerektiklerini söyler. Hâlbuki sıfatların bir bekâ ile bâkî olmaları 

imkânsızdır. Nesefî, Mu’tezile’ye göre de sıfatların kendi başlarına bâkî olmalarının 

mümkün olmadığını ifade eder.480 

Bu itiraza cevap verme babında Nesefî şunları söyler: “Ashâb-ı Sıfât’ın önceki 

âlimleri ‘Allah sıfatlarıyla bâkîdir’ diyorlardı. Onlar her bir sıfatı bâkîlikle 

vasıflandırmaktan kaçındılar ve sözgelimi ‘Allah’ın ilmi, hayatı, kudreti bâkîdir’ 

demediler. Onlar şunu söylediler: ‘Allah’ın, kendisiyle kâim birçok ezelî sıfatının var 

olduğuna dair birçok delilimiz vardır. Aynı şekilde bâkî olanın bekâsız bâkî olmasının 

ve bekânın sıfatlarla kâim olmasının imkânsızlığı da delille sabittir.’ Tüm bu 

delillerden çıkan netice; sıfatların var olmalarının gerekliliği ve kendi başlarına bâkî 

olmalarının imkânsızlığıdır.”481  

2.24. Sıfâtullah’ın Aynîliği – Gayrîliği 
Nesefî eserinin bu bölümünde Mu’tezile’ye gayreyn/iki farklı şey konusu 

üzerinden eleştirilerini yöneltmektedir. Mu’tezile’nin, Allah’ın sıfatlarının var olması 

halinde O’nun haricinde/O’ndan gayrı birer varlık olacaklarına dair düşünceleriyle 

ilgili Nesefî, ezelde Allah’ın dışında herhangi bir varlığın bulunmasının muhal 

olduğunun altını kalın çizgilerle çizer. Nesefî muarızların gayreyn tanımlarını 

zikretmek suretiyle konuyu açmaktadır. İlkin Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin gayreyn 

tanımını zikreden Nesefî, onun gayreyni “iki zikredilen şeyden birinin diğerini 

kapsamaması” olarak tanımladığını aktarır.482 

Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin yukarıda zikredilen gayreyn tanımı Tebsıra müellifi 

nezdinde fasittir. Çünkü Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin tanımı, “zikredilen şey” kelimesini 

içermesi dolayısıyla mevcudu kapsadığı gibi madumu da kapsamaktadır. Madum olan 

bir şeye gayr ismini vermek, dil âlimleri nezdinde fasittir. Çünkü gayr lafzı, diğerine 

itibarla, iki mevcuttan biri için kullanılır.483  

                                                 
480 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/234. 
481 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/234-5. 
482 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/241. 
483 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/242. 



114 
 

Ebû Hâşim’den sonra Nesefî, “bazı Mu’tezilîler” diyerek fakat bu Mu’tezilîlerin 

kim olduklarına dair herhangi bir bilgi vermeden birkaç gayreyn tanımı daha 

zikretmektedir. Müellifimizin ilk zikrettiği tanım şudur: “Gayreyn, vasıfta farklı olan 

iki şeydir.” Nesefî bu tanımın, Mu’tezilî temel görüşe aykırı olduğunu söyler. Onlara 

göre iki siyahın tek bir anda ve tek bir mahalde bulunmaları caizdir. Bu iki siyah şey 

vasıfta birbirinin gayrısıdır fakat herhangi bir vasıfta aralarında fark yoktur. On sayısı 

içerisindeki bir sayısı ve insanda bulunan el uzvu örnekleri bu tanımı boşa çıkarmaya 

yetmektedir. Çünkü bir ile on sayıları vasıf olarak birbirlerinden farklıdırlar fakat 

açıktır ki bir sayısı on sayısının içerisinde bulunduğundan on sayısından ayrı olarak 

telakki edilemez. Aynı durum insanın el uzvu için de geçerlidir. El uzvunun mahiyeti 

ile insanın mahiyeti vasıf olma açısından birbirinden farklıdır fakat el insanın gayrısı 

olarak düşünülemez.484 Nesefî’nin vermiş olduğu “Uzuvlarından oluşan insan” ve “on 

sayısı içindeki bir sayısı” örneklerini şu şekilde açabiliriz: İnsan uzuvlarından oluşur. 

Fakat her bir uzuv, insanın doğrudan kendisi değildir ve insanın tüm organlarına tek 

tek insan kastıyla “odur” denmez. Bir sayısı da on sayısının içerisindedir fakat on 

sayısının kendisi değildir. Nasıl ki insan belirli bir uzuv olarak tanımlanamaz, bütün o 

uzuvların tamamı ve toplamı ise, aynı şekilde on sayısı da tamamıyla bir sayılarından 

oluşur ve her ‘bir’ sayısı on sayısının içerisinde mevcuttur. Ferdî olarak bir sayısının 

bulunmaması ise on sayısının, herhangi bir uzvun yok kabul edilmesiyle zihindeki 

insan mefhumunun tam bir şekilde mevcut olmayacağı anlamına gelir.  

Gayreynle ilgili başka bir tanım olarak şu zikredilmiştir: “Bir şey kendisi değilse 

o şeyin gayrısıdır.” Bu tanımlamayı fasit kılacak örnekler, daha önce zikredilmiş olan 

bir sayısı ile on sayısı ve el uzvu ile insan arasındaki irtibatla ilgili zikredilen 

örneklerdir. On sayısı içerisindeki bir sayısı ne on sayısıdır ne de on sayısının 

gayrısıdır çünkü söz konusu bir sayısı olmazsa on sayısı da artık kendisi olamaz. El 

uzvu ile insan arasındaki ilişki de tıpkı böyledir.485 

                                                 
484 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/242. 
485 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/242. 



115 
 

Nesefî, Mu’tezilî bir âlim olan Ca’fer b. Harb’ın486 on sayısındaki bir sayısının 

on sayısından farklı olduğunu iddia ettiğini aktarır. Fakat Nesefî, Ca’fer b. Harb’ın 

savunmuş olduğu bu görüşü yanlış kabul eder. Nitekim ona gelene dek herhangi bir 

mütekellim bu tarz bir iddiada bulunmamıştır. Kendisinden sonra birçok Mu’tezilî bu 

görüşü ondan tevarüs etmiş olabilir fakat Nesefî’ye göre bu durum, onun bu konuda 

yanlış düşündüğü gerçeğini değiştirmez. Ca’fer b. Harb’ın bu görüşünün yanlışlığının 

sebebi şudur; On sayısı tek tek fertlerden oluşan bir topluluğa verilen isimdir. Bunun 

yanında on sayısını oluşturan her bir fert yani bir sayısı, on sayısından farklıdır. Aynı 

şekilde, örneğin Zeyd ismi bir şahsa, azalarının toplamı olan bedeninin varlığı 

dolayısıyla verilir. Eğer ki “Zeyd’in eli Zeyd değil, ondan başkadır” denilirse el, 

Zeyd’in haricinde bir şey olmuş olur. Sonrasında, sözgelimi bir kaza sonucu kopması 

neticesinde elin varlığı ortadan kalkmış olsa, el uzvunun yalnız ismi kalır. Fakat el 

uzvu ortadan kalktıktan sonra insan isminin hâlâ kullanılıyor ve bu ismin bir 

karşılığının mevcut olması, zatın bu ismi özel bir surette hak etmesi dolayısıyladır. 

Elin kendisi ortadan kalktıktan sonra, o ismi hak ettiği illet kaldığı için insan ismi 

kullanılmaya devam edilmektedir. Bundan dolayı insan ismi, el uzvunu da kapsar 

mahiyette bir isimdir. Eğer ki el ile insan isminin arasında bir mugayeret bulunsaydı, 

el, insan ismi verilen kişiden farklı bir şey olurdu. Aynı durum on sayısı içerisindeki 

bir sayısı için de geçerlidir. On sayısı içerisinden bir sayısı yok olduğunda, on sayısının 

ismi de ortadan kalkar. Çünkü bu ismi almayı hak etme illeti, on adet bir sayısının 

oluşturduğu özel bir miktardır. On sayısı içinden bir miktar azalır ve on sayısından 

farklı bir miktar kaldığında, artık on ismini alma illeti değiştiğinden, kalan miktarın 

ismi kendisine verilir.487 Tüm bunların yanında, insan ve eli arasındaki ilişkiyle on 

sayısı içerisindeki bir sayısı arasındaki ilişkinin, insanda el uzvu yok olduğunda insan 

isminde bir değişim olmaması ve insan isminin aynı kalması fakat on sayısı 

içerisinden, bu sayıyı oluşturan fertlerden bir veya birkaçının eksilmesi neticesinde 

artık on sayısının bu ismi hak etmemesi ve isminin değişmesi gerekmesi açısından 

farklı olduğu söylenebilir fakat iki örnekte de kendilerine verilen isim ihtiva ettikleri 

                                                 
486 Bağdat Mu’tezilesi’nin önde gelen ve zühd ve takvasıyla öne çıkan âlimlerinden biri. Hakkında 

detaylı bilgi için bkz. İbnü’l-Murtazâ, “Ca’fer b. Harb”, Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana 
Diwald-Wizer, 73-6. 

487 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/242-3. 



116 
 
fertlerin kendilerinin tamamını oluşturması açısından aralarında herhangi bir fark 

yoktur.488 

Nesefî diğer bir tanım olarak şunu zikretmiştir: “Gayreyn, birinin bilinip 

diğerinin bilinmediği iki şeydir.” Bir kısım Mu’tezilîlerin yapmış olduğu bu tanım 

Nesefî’ye göre batıldır. Tanımda bir şeyin bilinebilir olduğu zikredilmektedir fakat bu 

her zaman gerçekleşmeyebilir. Çünkü bir şeyin bir ciheti bilinip başka bir ciheti 

bilinmeyebilir. Örneğin siyah, renk olarak bilinir fakat bâkîliğinin imkânsızlığı 

açısından bilinmeyen bir şeydir.489 Nesefî’nin burada rengin bâkîliğinin bilinmeyen 

bir şey olduğunu ifade etmekteki kastı, rengin bâkî olmasının muhal olması dolayısıyla 

ilim kapsamında değerlendirilemeyeceği olsa gerektir.  

Nesefî, Mu’tezilî âlimlerin gayreyn tanımlarını ve bunlara karşı getirdiği 

eleştirilerini zikrettikten sonra, döneminin önde gelen nahiv âlimi Ali b. Îsâ’dan490 

gayrın manasının ne olduğuyla ilgili nakilde bulunmuştur. Ali b. Îsâ’ya göre gayrın 

hakikî manası, izafetteki ikiliğin ifadesidir. Bu tanım şu cümleyle açıklanabilir: “Zeyd 

olmayan adam.” Burada bir Zeyd ve bir de o olmayan bir şahıs bulunmakta ve 

hakkında bahsedilen, biri birinin gayrı, diğerinden farklı olan iki şey olduğu 

anlaşılmaktadır.491 

Tebsıra müellifi bu bölümde izafet açıklaması yapmaktadır. O, izafetin ikiye 

ayrıldığını söyler: Bunlarsa “Min” harfiyle yapılan izafet ve “Lam” harfiyle yapılan 

izafet. “Min” harfiyle yapılan izafet, parçanın bütüne olan izafetini ifade eder. “Lam” 

harfiyle yapılan izafetse sahip olmayı beyan eder. “Min” harfiyle yapılan izafet, 

muzaf/tamlanan ve muzafun ileyh/tamlayanın iki farklı şey/gayreyn olduklarını ifade 

etmez. Çünkü bu izafet çeşidinde tamlayan, tamlananı kapsamaktadır. “Altın yüzük, 

gümüş bilezik” örneklerinde olduğu gibi. Örneklerde de görüldüğü gibi, tamlanan ve 

tamlayan arasında herhangi bir gayrılık yoktur. Açıklamada bahsedilen kapsamın 

örnekler üzerinden ifade edilmesi gerekirse; yüzük altından, bilezik ise gümüşten 

                                                 
488 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/243. 
489 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/243. 
490 Ünlü nahiv âlimi Ebû Ali el-Fârisî’ye yirmi yıl talebelik yapmış, ünlü nahiv âlimi. Hakkında bilgi 

için bkz. Abdülkerîm Muhammed el-Esed, el-Vesît fî târîhi’n-nahvi’l-arabî (Riyad: Dâru’ş-Şevvâf, 
1413/1992), 131. 

491 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/243. 



117 
 
başka bir şey değildir, iki madde de izafette bulundukları şeyin maddesinden yapılmış 

cisimlerdir. Daha önce sıkça geçen iki örnek olan “Zeyd’in eli” ve “on sayısı 

içerisindeki bir sayısı” örnekleri de burada zikredilebilir. Bu iki örnekte, yukarıdaki 

diğer iki örnekten farklı olarak tamlayan, tamlananı başka şeylerle birlikte 

kapsamaktadır. Fakat netice değişmemekte, kapsama ve gayrı olmama durumu 

tahakkuk etmektedir.492  

“Lam” harfi ile yapılan izafette ise tamlayan, tamlananı ele almamaktadır. Yani 

tamlanan ile tamlayan arasında herhangi ontolojik bir bağ mevcut değildir. Şu izafetler 

bu duruma örnektir: “Zeyd’in evi, Amr’ın çocuğu”. Örneklerde görüldüğü üzere, 

izafetin kısımlarının birbirlerine bitişmesi veyahut birinin diğerinin içine karışması söz 

konusu olmamakta ve aralarında ikilik bulunmaktadır.493 Görüldüğü üzere Nesefî 

burada tafsilatlı bir şekilde lugavî tahlillerde bulunmaktadır. Bu durum, eserinin ayırıcı 

özelliğine işaret etmektedir. 

Nesefî, tüm bu açıklamalar ışığında, ilim sıfatının Allah’a izafetinin “min” 

harfiyle değil “lam” harfiyle yapılması gerektiğini ifade eder. Çünkü bu izafet 

kısmında, tamlanan ile tamlayan arasında bir gayrılık bulunmaktadır. Konu 

açıklanırken ifade edildiği üzere, Allah’ın sıfatları, O’nun zatına bağlı olarak 

mevcutturlar ve Allah olmasaydı sıfatlar da mevcut olamayacaklardı. Binaenaleyh, 

Allah ile sıfatları arasındaki ilişki, Mu’tezile’nin çoğunun ifade ettiği gibi değil, Ehl-i 

Sünnet’in “Allah’ın sıfatları O’nun ne aynı ne de gayrısıdır” şeklinde ifade ettikleri 

formülasyona uygun olarak açıklanmaktadır.494 

Nesefî’ye göre gayr kelimesi ve gayreyn tanımlamalarıyla ilgili yukarıda 

yapılagelen tüm açıklamaların hasılası olarak en son anlatılanlar, gayrın tanımını ve 

manasını ortaya koymaktadır. Bu açıklamalar neticesinde iki gayr olan, iki 

isimlendirilen ve iki zikredilen şeyin birbirinden farklı olmaları dolayısıyla birinin 

diğerinin kapsamında kabul edilemeyeceği ortaya çıkmış olmaktadır. Maada “Bir 

şeyin parçası olmayan şey, o şeyin gayrısıdır” şeklinde görüş, gayreyn olmak için, iki 

                                                 
492 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/244. 
493 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/244. 
494 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/244. 



118 
 
şeyden birinin diğerinin parçası olması gerekmediğinden dolayı fasittir. Çünkü 

izafetlerdeki gayriyet, iki farklı şey olmayı gerektirir.495 

Müellifimize göre iki kelimenin eş anlamlı olmalarının işareti, anlamlarının aynı 

şeyi ifade etmeleridir. Bu iki anlam ne farklılık göstermelidir ne de değişkenlik. Nesefî 

bu açıklamayı parça ile bütün arasındaki ilişkiyi, bu ilişkiyle de iki şeyin birbirinin 

gayrısı olma durumunu açıklamak için yapmıştır. Müellifimiz örnek vermektedir: 

“Zeyd evde değildir” cümlesi ile “Zeyd dışında herkes evdedir” cümlesinden 

kastedilen mana aynı olmadığından bu iki cümlenin eş anlam ihtiva etmediği, bilakis 

zıt manaları ifade etmeleri dolayısıyla birbirinin gayrıları oldukları görülmektedir. 

Nesefî, “Bir şeyin bir kısmı/parçası olmayan şey o şeyin gayrısıdır” cümlesinin yanlış 

olduğunu söyler. Böyle bir hüküm en azından her durumda geçerli bir hüküm değildir. 

Çünkü hiçbir şeyin tamamı, kendisinin ne parçasıdır ne de gayrısıdır ve açıktır ki bir 

şey kendisinin gayrısı olamaz.496 

Nesefî’ye göre, aynı manayı ihtiva eden, aynı neticeye raci olan iki şeyin 

gayreynin tanımı olarak kullanılması batıldır. Çünkü gayreyn iki aynı şey olursa gayr 

da aynı şeyi ifade etmiş olur. İki aynı şeyin gayreyn olarak ifade edilmesi, aslında tek 

bir şeyi ifade etmek anlamına gelir. Tek olan bir şey ise gayreyni tanımlamada 

kullanılamaz çünkü teklik, başka bir şeyle kıyaslama vaki olmadığından izafi bir anlam 

taşımaz. Gayr ise, tek kelimesinin aksine, herhangi bir zat ile başka bir zat bulunması 

halinde kullanılacak izafi bir kelimedir. Binaenaleyh tek kelimesiyle bir diğer şeyin 

tanımlanması batıldır. Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın sıfat açıklaması, böyle bir neticeyi 

doğuracak şekilde bir açıklama olmuştur çünkü onun, sıfatları hem ispat edip hem de 

Allah’ın zatı ile aynîleştirmiş olduğundan, kendisinin bu şekilde bir tanım yapması 

gerekiyordu ki hem sıfatı ispat hem de Allah’ın zatının biricik olduğunu ifade 

edebilsindi.497 

Tebsıra müellifi, Mu’tezilîlerin gayreyn tanımlarını ele almasının akabinde artık 

sıra kendi ve tâbî olduğu Mâtürîdiyye mezhebinin gayreyn tanımını zikretmeye 

gelmiştir. O gayreyni şu şekilde tanımlar: “Gayreyn; biri mevcutken diğerinin madum 

                                                 
495 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/244. 
496 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/244. 
497 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/245. 



119 
 
olduğu iki var olan şeydir.” Müellifimize göre zikredilen bu tanım en doğru tanımdır 

çünkü gayreyn olma vasfını sağlama ihtimali olan tüm vasıflar tetkik edilmiş ve 

hasımların yapmış olduğu tüm tanımların, bu tanım kadar isabetli olmadığı 

görülmüştür. Böylece anlaşılmıştır ki, Allah ile âlem arasında araz olma yönünden bir 

benzerlik bulunmaması dolayısıyla ikisi birbirinin gayrısı sayılamazlar. Aynı durum 

cisimler ve arazlar için de geçerlidir. Dolayısıyla cisimler ile arazlar ve Allah ile âlem 

arasında herhangi bir gayrılıktan söz edilemez. Mu’tezilîlerin ise; cevherler ve arazlar 

arasında gayrılık vaki olmalı çünkü biri varken diğerinin bulunmaması, cevherlerin 

arazlardan hâlî olamaması ve arazların cevherler olmaksızın var olamaması sebebiyle 

tasavvur olunamaz, şeklindeki itirazı fasit bir itirazdır. Çünkü her cevher belirlidir ve 

belirli bir arazın yokluğu cevheri de yok kılmaz. Arazın varlığı ise süreksiz 

olduğundan cevher sürekli olarak var olmasına rağmen araz yok olur.498 Nesefî, 

cevherlerin mahiyet bakımından arazlardan farklı olduklarına dikkat çekmektedir. 

Nesefî, “Sıfatlar Allah’ın ne gayrısı ne de O’nun zatı iseler, O’nun parçaları 

demektirler. Çünkü şahit âlemde bir şey kendisi veya kendisinin gayrısı değilse o şeyin 

parçası demektir. On sayısı içerisindeki bir sayısı ve insanın eli örneklerinde olduğu 

gibi.” şeklinde bir itirazın geçersiz olduğunu söyler. Çünkü parça, kendisiyle birlikte 

kendisi gibi başka parçalarla bir araya gelerek bir bütün oluşturan şeydir. Bu anlam ise 

Allah’ın sıfatları için geçerli değildir. Çünkü sıfatlar, Allah’ı tamamlayan parçalar 

değillerdir. Bundan dolayı gayreynin tanımı burada cari olmadığından, sıfatlar 

Allah’ın gayrısıdırlar denemez. Parça olma, cevher için de araz için de geçerli değildir 

çünkü bu ikisi de parçalardan oluşmamaktadırlar. Parça olma özelliği, cisimler için 

geçerlidir. Nitekim Allah cevher de araz da cisim de değildir. Zaten cevher ve araz 

olmaksızın cisimden söz edilemez. Cisim, birleşik olmalıdır. Birleşik olmayan şeye 

cisim denemez.499 

Nesefî, Ashâb-ı Sıfat’ın ilimde derinleşmiş olanlarının, gayr kelimesinin bir şeyi 

ispat veya nefyetme yönüne odaklanmadıklarını söyler. Onların, “Allah mevcuttur ve 

O’nun, yokluğu ve zatının aynısı olması imkânsız olan sıfatları vardır.” demek 

suretiyle sıfatlar konusunda geliştirdikleri genel yaklaşım olan yanlış anlaşılmaya 

                                                 
498 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/246. 
499 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/247. 



120 
 
müsait cümleler kurmaktan geri durma temayülünü yansıttıklarını ifade eder. Bahsi 

geçen sıfatlar, Allah’ın zatının varlığının ispatı ile birlikte ispat edilmektedirler.500 

Nesefî’ye göre nihai olarak, ne sıfatlar olmaksızın zatın ne de zat olmaksızın 

sıfatların bekâsı düşünülemez. Bununla birlikte Allah’ın zatının dışında başka hiçbir 

varlığın kemâl sıfatlarla muttasıf olmasını mümkün görmedikten ve hatta bunu 

imkânsız kabul ettikten sonra zat ile sıfatları lugavî olarak gayr diye isimlendirmenin 

hiçbir mahzuru yoktur. Zat ve sıfatlar var olma bakımından gayr olarak isimlendirilse 

bile bu boş bir iddia olur ve bu konu üzerine konuşmaya gerek yoktur. Çünkü Ehl-i 

Sünnet nezdinde Allah’ın zat ve sıfatlarının bu kategoride değerlendirilmeleri 

mümkün değildir. Nesefî ve dahî tüm Ehl-i Sünnet’e göre, sıfatlar mevcut olma 

bakımından Allah’ın gayrı değillerdir. Yani zihnin haricinde Allah’ın zat ve 

sıfatlarından bahsedilmez. Allah şeklinde tek bir ifade tarzı gösterilir. Zat – sıfat 

ayrımı, tamamen zihnî bir ayrımdır. Bu sebeple Mu’tezile’nin birden fazla ilahın kabul 

edildiği eleştirisi Ehl-i Sünnet nezdinde yersiz bir eleştiridir.  

Müellifimize göre, gayreyn ile ilgili fikirler ortaya atmak ve bu bahisle iştigal 

etmek esasen Mu’tezile’nin fikrî çaresizliğine delalet eder. Çünkü gayr kelimesinin 

lügatte tam olarak ne için kullanıldığı hususunda bir konsensüs mevcut değildir. Hal 

böyleyken ve Mu’tezile içerisinde dahî gayr kelimesine farklı anlamlar yüklenmişken 

bu konuyla ilgili nasıl sağlam bir delillendirmede bulunulabilir? Maada Allah’ın zat 

ve sıfatlarının ilişkisi konusunda Ehl-i Sünnet’in gayr kelimesiyle ilgili mülahazalarda 

bulunmasına ve bu kelimeye –bu konuyla alakalı olarak- herhangi bir anlam 

yüklemesine ihtiyaç da bulunmamaktadır. Çünkü bu meselede bilinmesi gereken 

yegâne şey; kemâl sıfatlarla muttasıf bir kadîm varlığın mevcudiyeti ve bu kadîm 

varlığın haricinde başka zatî olarak kadîm varlıkların var olmasının imkânsız 

olduğudur. Kemâl sıfatlarla muttasıf ve kendi zatı dolayısıyla kadîm ikinci bir varlık 

mevcut olsaydı, bunun yanlışlığını ve imkânsızlığını aklî ve bedihî olarak bilirdik.501 

Nesefî, bu cümlelerle, Ehl-i Sünnet’in zat ile sıfatların birbirlerinin ayrı olma 

                                                 
500 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/247. 
501 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/248. 



121 
 
durumlarının, yalnız zihnî bir ayrım olduklarını vurgulamakta ve hariçte böyle bir 

ayrılıktan bahsedilmediğine dikkat çekerek meseleyi noktalamaktadır. 

2.25. Allah’ın İlim Sıfatıyla İlgili Bazı Mülahazalar 
Gayreynin tanımı üzerine uzun tartışmalardan sonra Nesefî, tekrar sıfatların 

ispatı konusuna eğilmektedir. Sıfatları ise çoğu zaman ilim sıfatı özelinde ele 

almaktadır. 

Nesefî’ye göre Mu’tezilîler, şahit âlemde âlim bir zatın var olmasının delili 

olarak o zatın bir dönem cahil olduğunu kabul etmekte fakat bu durumun gaip âlem 

için geçerli olmadığını savunmaktadırlar. Nesefî bu görüşe cevaben, bir anlığına cahil 

olmanın ilmi ispat yöntemi olmadığını söylemektedir. Âlim olan zatın bir anlığına da 

olsa cahil olması, ilim ve zatın birbirinin gayrısı olduğuna delildir. Öyle ki müellifimiz 

ilim olmaksızın zatın var olabileceğini kitabın önceki bölümlerinde ispat ettiğini 

hatırlatır. Kaldı ki bir şey ile kendi zatı arasında bir gayrılıktan söz edilemez. Gayrılık, 

zatın dışında bir mananın kabul edilmesiyle gerçekleşebilir.502 

Farzımuhal Mu’tezilîlerin, cahil olmanın ilmin ispatı anlamına geldiği 

şeklindeki görüşü doğru kabul edilsin. Bu durumda onlara; niçin medlulün var olma 

şartı olarak delilin şahit âlemden gaip âleme nakledilmesi ve eğer bu medlul zatın 

dışında bir mana ise, onun ispat edilmesi için bu durumun şahitte de gaipte de geçerli 

olması gerektiğini iddia ettikleri sorulur. Bir sıfatın var olabilmesi için, delilin şahit 

âlemden gaip âleme nakledilmesi gerekmediğiyle ilgili şu örnek verilir: “Karga ile 

ziftin siyahlığı ve kar ile kâfurun beyazlığı.” Biz bu cisimleri sahip oldukları 

renklerden ârî göremiyorsak ve bu cisimler gaip âleme nakledilemiyor olsa dahî, bu 

renk arazlarının zatın dışında birer mana oldukları gerçeği değişir mi? Bu cümleler, 

Mu’tezilîlerin iddiaların geçersizliğini ortaya koymuş olur.503 

Yine bazı Mu’tezilîler, “Eğer Allah bir ilimle âlim olmuş olsaydı, âlim olmak 

için kendisini âlim kılan ilme muhtaç olmuş olurdu.” derler. Fakat bu görüş batıldır. 

Yukarıdaki iddianın geçerli olmasının tek yolu, Allah ile ilmin birbirinin gayrıları 

olmalarının gerekmesidir. Fakat böyle bir şey vaki değildir. İhtiyaç, talep edilen şeye 

                                                 
502 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/248. 
503 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/248. 



122 
 
orantılı olarak bir şeyin eksikliğinin hissedilme ifadesidir. İhtiyacın var olma ve 

giderildiğinde yok olabilmesi için, Allah’ın ilminin zatından ayrılması ve sonraki 

adımda ilmin yok olması icap eder fakat açıkça anlaşılmaktadır ki böyle bir şeyin vaki 

olması muhaldir. 

Mu’tezilîlerin bir başka iddia ve ardından geliştirdikleri itirazları da şudur: 

“Allah bir ilme sahipse ve sahip olduğu ilmi bilmezse cahil olmuş olur. Sahip olduğu 

ilmi başka bir ilimle biliyor olursa bu ikinci bir ilmin var olduğu anlamına gelir. Eğer 

sahip olduğu ilmi kendi zatıyla biliyorsa bu durumda zatıyla âlim olmuş olur. Eğer 

sahip olduğu ilmi yine sahip olduğu ilimle bilirse malumla ilim aynı şey olmuş olur. 

Bu durumda malum kendiliğinden var olmuş olur ve malum kendiliğinden var 

oluyorken ilim niçin kendiliğinden var olmamaktadır? Aynı şekilde malumun kendisi 

olan bir ilimle var olması caiz iken âlimin niçin kendisi olan bir ilimle var olması caiz 

olmamaktadır?” Bu Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf’ın yapmış olduğu bir itirazdır.504 Nesefî, bu 

itiraza şu şekilde cevap verileceğini söyler: “Allah kendi ilmini, yine kendi ilmiyle 

bilir. Çünkü O’nun ilmi tüm malumatı kapsar. O’nun ilmi aynı zamanda malumdur. 

Kaldı ki malumun, kendisinde olan bir ilimle malum olması imkânsız değildir. Şahit 

âlemde bir şey öğrenen herkes, öğrendiği her şeyi bu ilimle öğrenir. Eğer öğrendiği 

şeyi başka bir ilimle öğrenseydi ikinci ilmin yok olması caiz olurdu. “Bir insan âlim 

olur fakat bildiğini bilmez ama bildiğini bilmediğini bilir” örneği, tahakkuku imkânsız 

bir örnektir. Öyleyse şahit âlemde caiz olan gaip âlemde de caizdir.505 Nesefî, ilmin 

malum, malum olanın da ilim olduğuyla ilgili görüşlerinde herhangi bir çelişki 

olmadığını, “ilim malumdur, malum olan ise ilim değildir” demiş olsalardı bir 

çelişkiden bahsedilebileceğini fakat böyle bir cümle kurmadıklarını söyler.506 

Nesefî, Mu’tezilî Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’nin,507 Ehl-i Sünnet’in görüşünün 

yanlış olduğunu göstermek adına, şu varsayımda bulunduğunu söyler: “Taallukları 

aynı olması dolayısıyla Allah’ı âlim kılan sıfatın bizi âlim kılan sıfatla aynı olması 

                                                 
504 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/249. 
505 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/249. 
506 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/250. 
507 Mu’tezilî düşüncenin son dönem temsilcilerinden ve Kâdî Abdülcebbâr’ın talebelerinden olup Basra 

Mu’tezilesi’ne mensup, kelâmî yönünün yanında fıkhî ve felsefî yönüyle de öne çıkmış çok yönlü 
bir âlim. Hakkında bilgi için bkz. İbnü’l-Murtazâ, “Ebu’l-Hüseyin el-Basrî Muhammed b. Ali”, 
Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile, thk. Susana Diwald-Wizer, 118-9. 



123 
 
gerekir. Çünkü iki ilim de aynı zaman içerisinde, aynı şekille ve aynı şeylere taalluk 

eder.” Akabinde Ebu’l-Hüseyin el-Basrî; “Örneğin; Zeyd’in evde olduğuna dair 

bilgimiz, Allah için de, Zeyd’in o zaman dilimi içerisinde, o mekânda ve içinde 

bulunduğu hal üzere orada olduğu bilgisiyle aynı değil midir?” diye sorar. Nesefî ise, 

Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’nin vermiş olduğu örnek üzerinden, Zeyd’in içinde bulunduğu 

durumun; fiil, yön, vakit ve şekil bakımından Allah’ın ilmiyle bizim ilmimizde benzer 

mahiyette olduğunu söyler. Fakat Allah’ın ilmiyle bizim ilmimizin taalluk ettiği şey, 

tafsilat bakımından aynıdır. Bundan dolayı iki ilim de “Zeyd’in evde olduğuna” taalluk 

etse bile bu durum, Allah’ın ilmiyle bizim ilmimizin aynı olduğunu göstermez. Çünkü 

bizim Zeyd’e taalluk eden ilmimiz bir bilgiye dayalı olarak bir zaman dâhilinde oluşur 

fakat Allah’ın Zeyd’e taalluk eden ilmi O’nun âlimiyetinden ileri gelir ve ne değişen 

bir bilgiye dayanır ne de sonradan oluşur. Bundan dolayı Allah’ın zatıyla insanın zatı 

arasında herhangi bir benzerlik mevzu bahis olamaz.508 Nesefî itirazını şu şekilde 

sürdürür: “İki ilmin tek bir şeye taalluk etmesi bu iki ilmin benzer olduğunu gösterir. 

Bu ise biri diğerinin yerine geçebilir demektir. Aynı şekilde iki şeyden biri bilinebilirse 

diğeri de bilinebilir. Allah’ın ilmi olarak isimlendirdikleri şeyde, Zeyd’in evde 

olduğuna dair ilim, bizim Zeyd’in evde olduğuna dair ilmimizle aynı olsaydı, bizim 

ilmimizde Zeyd’in evde olmadığına dair bir inanç oluşursa, bu inanç bizim ilmimizle 

birlikte Allah’ın ilmini de yanlışlaması gerekirdi. Çünkü Zeyd’in evde olduğunun 

bilinmesi veyahut bilinmemesine dair bilgilerden birinin nefyedilmesi, birbirine zıt 

olan, ilimle birlikte cehaletin de mevcut olması, insanın kalbinde bir bilgi olduğuna 

işarettir. Yani bu bilginin önce oluşup sonrasında yok olan bir mahiyete sahip olması 

dolayısıyla insanî, yani muhdes bir bilgi olduğunu gösterir. Binaenaleyh iki ilim de 

cehalet dolayısıyla nefyolunursa, ikisinin benzer olduğu sabit olur çünkü bir şey, eğer 

nefyedecek bir mahiyete sahipse, birbirine zıt olmayan iki farklı şeyi nefyetmez; 

benzer iki şeyi nefyeder. Bu kabulün örneği ise şudur: “Siyahlık, birbirine zıt olmayan 

iki farklı şey olan beyazlık ve ekşiliği nefyetmez. Fakat aynı mahaldeki iki beyazlığı 

nefyeder çünkü beyazlar benzerdirler, beyaz ile kırmızı zıttır. Bu durumda, 

Mu’tezilîlerin vaki olacağını iddia ettiği şey, Allah’ı âlim kılan sıfatla bizi âlim kılan 

sıfatın aynı olduğudur. Fakat Allah’ın ilmi kadîm bizim ilmimiz muhdes olması 

                                                 
508 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/250. 



124 
 
dolayısıyla bu iddia batıldır. Çünkü benzer olan iki şeyin birinin kadîm diğerinin 

muhdes olması imkânsızdır. Bundan dolayı iki şeyden birinin diğerinin benzeri olması 

dolayısıyla, biri kadîm ise diğerinin de kadîm olması gerekir.509 

Bu açıklamadan sonra yine Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’ye şu sual yöneltilir: 

“Benzerlik, taalluk bulunmadığı halde var mıdır yok mudur?” Bu suale cevaben, 

“Benzerlik yoktur” demek yanlış bir cevap olur. Çünkü maluma taalluk etmesi 

haricinde bizim ilmimiz ile Allah’ın ilmi arasında herhangi bir eşitlik mevcut değildir. 

Eğer ki Ebu’l-Hüseyin el-Basrî bu suale cevaben “Benzerlik vardır” derse; maluma 

taalluk etmesi açısından Allah’ın zatıyla bizim ilmimizi eşitlemiş olur. Allah’ın 

zatının, tıpkı bizim ilmimizde olduğu gibi “Zeyd evdedir” bilgisine taalluk etmesi, 

Allah’ın zatının bizim ilmimizle benzer olmasını gerektirir. Buysa, Allah’ın zatının 

kadîm, bizim ilmimizin muhdes olması dolayısıyla imkânsızdır. Allah’ın zatı, tıpkı 

bizim ilmimiz gibi maluma taalluk etse bile, ne O’nun zatı bizim ilmimiz gibi muhdes 

olur, ne de ilmi. Bu da bize benzerliğin olmadığını apaçık bir şekilde 

göstermektedir.510 

Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’den bir başka alıntı yapan Nesefî, onun, Allah’ın zatının 

maluma taallukunun, bizim ilmimizin maluma taalluk ettiği şekilde olmadığını, 

Allah’ın zatının âlimlik üzere, bizim ilmimizin ise bilgi üzerine taalluk ettiğini ve 

bundan dolayı da ikisi arasında herhangi bir benzerlikten bahsedilemeyeceğini 

söylediğini nakleder. Nesefî’ye göre bunlar geçersiz sözlerdir.511 Nesefî yukarıdaki 

iddiasına binaen Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’ye, âlimlikten kastının ne olduğunu sorar ve 

ekler, “Sence, o taallukla mı yoksa o taalluk olmadan mı malum kendisine malum 

olmuştur?”. Bu sorunun açıklaması şu şekilde yapılabilir: Çoğu Mu’tezilî gibi Ebu’l-

Hüseyin el-Basrî de Allah’a herhangi bir sıfat atfetmeksizin, Allah’ın doğrudan zatıyla 

âlim olduğunu iddia etmektedir. Bununla birlikte âlemde mevcut bir malum mefhumu 

olduğuna ve Allah’ın bu maluma taalluk edecek muayyen bir müteallakı yani örneğin 

bir ilim sıfatı olmadığına göre, onların iddiasına göre Allah bu maluma zatının 

                                                 
509 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/251. 
510 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/252. 
511 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/252. 



125 
 
âlimiyeti ile taalluk etmektedir. Bundan dolayı Allah’ın zatı ile insanın ilmi arasında 

bir mukayese yapılmaktadır. 

Nesefî Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’nin, “Taalluk olmadan malum kendisine malum 

olmuştur” cevabını vermesi halinde, Allah’ın zatının malum ile âlim olmadığını ifade 

etmiş olacağını söyler. Çünkü hiçbir taalluk zatı âlim kılmaz ve zat, yalnızca taallukun 

varlığı ile âlim olarak vasıflanamaz. Ehl-i Sünnet’e göre makdura Allah’ın kudret 

sıfatı, Mu’tezile’ye göre ise Allah’ın zatı taalluk eder. 

Eğer ki Ebu’l-Hüseyin el-Basrî “Taalluk ile malum kendisine malum olur ve zat 

bu taalluk ile âlim olmuş olur” cevabını verirse, ilmin maluma taalluk ettiğinden başka 

bir şey söylememiş olur. Buysa Allah’ın zatının bizim ilmimiz gibi maluma taalluk 

ettiği anlamına gelir ki bunun anlamı Allah’ın zatının bizim ilmimize benzer 

olduğudur.512 Bununsa muhal olduğu izahtan varestedir.  

Nesefî, Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’ye, kendisinin “Allah’ın zatının maluma 

taalluku, âlimliğinin taalluku olduğu” sözüyle ne kastettiğini sorar. Nesefî muhatabına; 

“Bununla Allah’ın maluma taallukunun bir vasıta ile mi yoksa vasıtasız bir şekilde mi 

olduğunu kastetmektesin?” der. Ebu’l-Hüseyin el-Basrî, bundan kastının bir vasıta ile 

olduğunu söylerse, ilim sıfatının varlığını kabul etmiş olacaktır. Eğer vasıta olmaksızın 

bilgiye taalluk ettiğini iddia ederse, imkânsız bir şeyi savunmuş olur. Binaenaleyh 

Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’nin, Allah’ın zatının maluma, ilim olmaksızın taalluk ettiği 

iddiası çelişkinin ta kendisidir.513 

Müellifimiz, Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’nin, Allah’ın ilminin bizim ilmimiz 

mahallinde kabul edilmesi durumunda, cehalet halinde iki ilmin de nefyolunacağıyla 

ilgili düşüncesinin doğru olmadığını söyler çünkü daha önce de bahsetmiş olduğu gibi, 

bir şey ancak benzer iki şeyi nefyedebilir. Bu görüş birçok açıdan hata içermektedir. 

Nesefî bu hataları şu şekilde sıralamaktadır: 

Birincisi Allah’ın sıfatının bizim ilmimiz mahallinde bulunması muhaldir. 

Çünkü kadîm bir sıfatın muhdes olan bir şey içerisinde bulunması muhaldir. 

Farzımuhal Allah’ın zatı bizim ilmimizde bulunsaydı –ki bu farz dahî edilemeyecek 

                                                 
512 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/252-3. 
513 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/253. 



126 
 
derece imkânsız bir şeydir fakat onun söylemiş olduğu sözün gittiği yer burası olduğu 

için bu zikredilmektedir- ve sözgelimi Zeyd’in evde olduğuna dair bilgide bir 

değişiklik olsaydı, bu değişiklikle hem bizim ilmimiz hem de Allah’ın ilmi nefy 

olunurdu. Çünkü ilim, maluma müteallik olduğundan, cehaletin bulunmasıyla 

nefyolunur. Ayrıca ilimle cehalet bir arada bulunmaz. Zat hakkında onlar da bunu 

pekâlâ bilmektedirler. Ehl-i Sünnet’in savunduğu görüş açısından, bizim ilmimizle 

Allah’ın ilmi benzer ise, Mu’tezile’nin savunduğu görüş açısından da bizim ilmimizle 

Allah’ın zatı benzer demektir. Çünkü Mu’tezile’ye göre Allah zatıyla âlimdir. Bu 

cümleye mukabil onlar, “Allah’ın zatının bizim ilmimizde bulunması imkânsızdır, farz 

edilemez” derlerse, Ehl-i Sünnet de, Allah’ın ilminin bizim ilmimizde bulunması 

muhaldir, farz edilemez diyebilmektedir.514 

İkinci olarak, Allah’ın ilminin bizim ilmimizde bulunması da tasavvur 

olunamaz. Eğer böyle olsaydı, Allah’ın ilmi bizim ilmimizin sınırları dâhilinde olurdu, 

kendisinin ilminde değil. Çünkü bir yerde bulunan şey, o mahallin sıfatı olur, başka 

bir mahallin değil. Örnek olarak siyah, beyaz, hareket ve sükûn sıfatlarının 

bulundukları yerleri kendi özellikleriyle donatmaları zikredilebilir. Ayrıca bizim 

ilmimizde birbirinden farklı iki ilmin birlikte bulunması tasavvur olunamaz. Çünkü 

tek bir malumda, aynı yönde iki ilmin bulunması imkânsızdır. Ehl-i Sünnet’e göre aynı 

cins iki arazın tek bir mahalde bulunması imkânsızdır. Bu Mu’tezile’ye göre de 

böyledir.515 

Üçüncü olarak, İki sıfatın bir mahalde, o iki sıfata zıt olan bir sıfatla nefyolması, 

nefyolunan iki sıfatın benzer olduğunu göstermez. Örneğin; Kırmızı, sarı, yeşil ve 

siyah renkler, arız oldukları bir mahalde beyazı nefyederler. Görüldüğü gibi bu 

nefyeden renkler arasında herhangi bir benzerlik yoktur hatta bu renkler birbirlerine 

zıttırlar. “İki nefyedilen şey, bir mahalde siyahın bulunmasıyla nefyolunan iki beyaz 

gibi benzer de olsa, yukarıda zikredilen renkler gibi birbirlerine zıt da olsa, Allah’ın 

bizim ilmimiz mahallinde bulunan ilmiyle bizim ilmimiz arasında herhangi bir zıtlık 

yoktur. Ayrıca Allah’ın ilmi ile bizim ilmimiz, aynı mahalde cehaletin bulunmasıyla 

nefyolunurlar. Bu durum bu iki ilmin benzer olduğunu gösterir. Çünkü benzer 

                                                 
514 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/253-4. 
515 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/254. 



127 
 
olmasalardı, birbirlerini nefyeden ve birbirlerine zıt olmayan iki farklı şey olurlardı. 

Aksine, ekşilik ile beyazlık nasıl ki birbirlerini nefyetmiyorlarsa, bu iki ilim de 

birbirlerini nefyetmezler.” şeklinde bir itirazda bulunulursa, buna şu şekilde 

mukabelede bulunulur: “Bir sıfat ister iki zıt sıfatı ister iki benzer sıfatı nefyetsin, bu 

onun diğer iki sıfatla benzer olmasını gerektirmez. Çünkü nefyedilme fiili benzerliği 

gerektiriyor olsaydı bu sıfatın iki zıt sıfatı nefyetmemesi gerekirdi. Çünkü aklî 

gereklilik, bir şeyi zıttıyla birlikte gerektirmez ve böylece benzerlik ve zıtlığın bir 

arada olması gerekmez. Tıpkı bir sıfatın bir mahalde iki zıt sıfatı da iki benzer sıfatı da 

nefyetmesi gibi. Bunun yanında bir sıfat birbirine ne zıt ne de benzer olan iki farklı 

sıfatı da nefyedebilir. Örnek olarak; Ölümün varlığı, o mahaldeki hayat, kudret, ilim, 

sem’ ve basarı nefyeder.516 

Dördüncü olarak: Allah’ın ilmi ile bizim ilmimiz arasında bir benzerlik varsa, 

maluma aynı şekilde bir taalluk vakidir. Fakat bu benzerlik, maluma taalluk etme 

açısından, yalnızca özel bir durum ile sınırlı bir benzerliktir. Bunun dışında herhangi 

bir benzerlikten bahsedilemez. Bu iki ilim arasında herhangi bir ortaklık da yoktur. Bu 

iki ilimden biri muhdes, zorunlu, mükteseb, malumata tamamıyla şamil olmayan, bâkî 

olması imkânsız arazî bir ilimdir. Diğeri ise tüm bu yönlerden onun aksidir. 

Dolayısıyla aralarında hakkıyla bir benzerlikten söz edilemez. Bu iki ilim yalnız 

taallukları açısından benzer kabul edilebilirler. Hâlbuki iki ilimden biri diğerinin yerini 

tam anlamıyla, muhkem bir şekilde alabilmesi halinde bir müştereklikten söz 

edilebilir. Burada ise böyle bir şeyden bahsedilemez. Müştereklikle ilgili zikredilen bu 

hüküm geneldir. Söz konusu hükmün illetini sınırlamak ve bunu böylece delil olarak 

kullanmak ise mahza bir cehalettir.517 

Nesefî, bizim ilmimiz ile Allah’ın ilminin taalluku arasında mukayese yapmakta 

ve bizim ilmimizin taallukunun, ilmimizde mevcut olsa bile, ya istidlâlî ya da Allah’ın 

bizde yaratmış olduğu zarurî yolla sabit olduğunu söylemektedir. Allah’ın ilminin 

taalluku ise hiç kimsenin ortaya çıkarması ile değildir. Bundan dolayı iki ilim arasında 

herhangi bir ortaklıktan bahsedilemez.518 

                                                 
516 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/255. 
517 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/255. 
518 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/256. 



128 
 

Burada da müellifimiz, daha önce birçok kez yaptığı gibi Mu’tezile ile hayalî bir 

diyaloğa girmektedir. O, Mu’tezile’ye, Allah’ın ilmi olmaksızın âlim olarak 

vasfedilmesinin ne anlama geldiğini sorar. Mu’tezilîler, “Allah’ın âlim olarak 

vasfedilmesi, yalnızca O’nu vasfedenlerin vasfıdır. Çünkü sıfat yalnız vasfedenlerin 

vasfetmesinden ibarettir” şeklinde cevap verirlerse bu kez Nesefî onlara şu suali 

yöneltir: “Zenci olan bir adama beyaz, kısa olan bir adama uzun dendiğinde, zenci olan 

beyaz, kısa olan ise uzun mu olur?”  Mu’tezilîlerin bu suale “evet” cevabını vermeleri, 

kibirlerinin aklî melekelerini nasıl işlevsizleştiğine dair güzel bir örnek olur fakat 

böyle bir cevap kendilerinden beklenmez. Eğer “hayır” cevabını verirlerse, 

kendileriyle çelişmiş olurlar. Çünkü onlara göre bir kişi bir şeyi vasfedecekse, izafe 

edeceği vasfın mevsufta bulunması mecburi değildir. Fakat durum bunun tam tersidir. 

Nesefî’ye nezdinde Mu’tezilenin vasıf anlayışına göre, kendisinde ilim olmayan birisi 

âlim olarak vasfedilebiliyorsa, cansız bir varlığa veya bir bebeğe ya da bir deliye, 

kendisinde ilim olmadığı halde “sen âlimsin” denilebilir. Çünkü birisine “Sen âlimsin” 

demek, vasfeden kişi odaklı bakılacak olursa doğru olmalıdır. Bu durumda o şahıs 

kendisinde bu mana bulunduğu için değil vasfeden kişinin vasfetmesiyle âlim olur. Bu 

ise aklın kabul edemeyeceği bir durumdur.519  

Mu’tezilîlere, sıfatı yalnız vasfedenlerin vasfetmesinden ibaret saymalarının 

yanlışlığını göstermek adına şöyle söylenir: “Vasfedenler ezelde mevcut değildiler. 

Binaenaleyh sözlerinin var olduğu tasavvur olunamaz.  Hal böyleyken, vasfedenlerin 

ezelde olmadığı ve size göre muhdes ve mahlûk olan sözlerinin de bulunmadığı halde 

ve bundan dolayı Allah’ı âlim olarak niteleyecek kimsenin olmadığı durumda, Allah’ı 

ezelde âlim olarak nitelemenizin anlamı nedir?” Yani Mu’tezile’ye göre sıfat demek 

yalnız vasfedenin vasfetmesi, onun haricinde sıfatın bir gerçekliği olmaması demekse 

eğer, ezelde vasfeden mevcut bulunmadığına göre, vasıf da yok demektir. Buysa 

Allah’ın ezelde herhangi bir sıfatla mevsuf olmadığı neticesini doğurur. Böylece 

onların öncüllerine göre, Allah’ı ezelde hayy, kâdir, âlim, bâkî, semî’ ve basîr olarak 

tavsif etmeleri gerekmektedir.520 

                                                 
519 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/256. 
520 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/256. 



129 
 

Nesefî, Ebu’l-Hüseyin es-Sâlihî’nin de Nâşî ve Abbâd b. Süleyman es-

Saymerî521 gibi düşündüğünü, hatta onlardan bir derece daha ileri giderek, Allah’ın 

âlim oluşunun hiçbir şeye benzemiyor olmasının ifadesi olduğunu söylediğini 

nakleder. Bu görüş, Allah’ın âlim olma vasfının nefyi anlamına gelir.  Nesefî, Ebu’l-

Hüseyin es-Sâlihî, Nâşî ve Abbâd b. Süleyman’ın ve bunlar gibi düşünenlerin, diğer 

Mu’tezilîlerden daha makbul olduklarını söyler. Çünkü onlar, müteharrik, sâkin, siyah 

ve beyaz ismine ve diğer sıfatlara kıyas ederek, zat için bir mana oluşturan isimlerin 

tümünü nefyetmişlerdir. Yani bu kimseler, tıpkı felsefeciler gibi Allah’ı sınırlı sayıda 

vasıfla tavsif etmektedirler. Bunların dışındaki Mu’tezilîlerin ekserisi gaipte sıfatların 

varlığının imkânsız olduğunu kabul etmelerine rağmen Allah’ın zatî olarak bu sıfatlara 

sahip olduğunu söyleyerek çelişkiye düşmekten kendilerini alıkoyamamışlardır.522 

Nesefî, Allah’ın sıfatlarının mahiyeti ve mevcudiyeti konusundaki Mu’tezile 

eleştirilerini, şu cümlelerle nihayete erdirmektedir: “Allah’ın ilmi zatına mahal 

olmuştur’ denmeyeceği gibi ‘Zatı ilme mahal olmuştur’ da denemez. Diğer sıfatlar da 

aynı durumdadır. Mahal olma, sükûn ve süreklilik anlamlarını taşır. Şu örnekte bu 

durum daha açık görülebilir: ‘Falanca kişi bir mahalde durdu ve sonra hareket etti.’ 

Örnekten anlaşılacağı üzere mahal, durulan yer olarak tavsif edilmiştir. Sıfat ise sükûn 

olarak vasıflandırılamaz. Aynı durum cisimlerin sıfatları için de geçerlidir. Şöyle bir 

cümle kurmak doğru değildir: ‘Cisim siyah oldu fakat siyahlık cismin her tarafına 

yayılmadı.’ Hatıra gelebilecek yanlış düşüncelerden dolayı mahal olma fiili, Allah’ın 

sıfatları için kullanılamaz.”523 Nesefî Allah ile O’nun sıfatları arasındaki bağlantının, 

cismî bir anlam taşıyan mahal bağlantısı olmadığını ifade etmektedir. Yine bizim 

ilmimizle Allah’ın ilminin birbirine yalnız taalluklara yönelik olarak bir benzerlikten 

söz edilebileceğini fakat bunun da sınırlı bir benzerlik olduğunu zikretmektedir. Kaldı 

ki Ehl-i Sünnet, sübûtî sıfatlar olarak kabul ettiği sıfatların, Allah’ın yaratmış olduğu 

varlıklarda hâdis mahiyette bulunabileceğini fakat bu sıfatlar Allah söz konusu 

                                                 
521 Hişâm el-Fuvatî'nin talebelerinden olup Basra Mu’tezilesi’ne mensuptur. Hayatı hakkında bilgi için 

bkz. Mustafa Öz, “ABBÂD b. SÜLEYMAN es-SAYMERÎ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (Erişim 26 Ekim 2020). 

522 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/257. 
523 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/257. 



130 
 
olduğunda tıpkı O’nun gibi kadîm olarak mevcut bulunduklarını kabul etmektedir. Bu 

Ehl-i Sünnet’in sübûtî sıfatlarla ilgili ortaya koyduğu en belirleyici özelliktir.  

2.26. Zat – Sıfat İlişkisi 
Nesefî, Allah’ın ilminin O’nunla birlikte bulunduğunun söylenemeyeceğini 

belirtir. İlim kendi nefsiyle kâim değildir ki Allah ile bir birliktelikten söz edilebilsin. 

İlmin Allah’a hulul ettiği de söylenemez çünkü ne Allah ilmi içinde bulunduracak bir 

varlık ne de ilim O’na yerleşecek bir şeydir. İlmin Allah’a bitişik olduğu da 

söylenemez. Çünkü Allah temas edilecek bir şey değildir. İlmin Allah’tan farklı bir 

şey olduğu da söylenemez çünkü Allah, kendisine farklılık yakıştırılacak bir varlık 

değildir. Allah ve ilim sıfatı özelinde, Allah’ın hiçbir sıfatı için kullanılmasının 

mümkün olmadığı dile getirilen hususiyetlerin her biri farklılık anlamı ifade eden 

hususiyetlerdir. Daha önce açıklandığı üzere Allah hakkında gayrılık mevzu bahis 

edilemeyecek bir durumdur. Şahit âlemde geçerli olan tüm bu vasıfların, Allah’ın 

sıfatları konusunda kullanılmasından sakınılması gerekmektedir.524 

Nesefî, Ehl-i Hadîs’in mütekellimlerinin525 çoğunun Allah’ın sıfatlarını ifade 

ederken “Allah bir ilimle âlimdir” dediklerini ve diğer tüm sıfatlar için de bu cümle 

yapısının kullanıldığını söyler. Fakat Nesefî, kendinden evvel yaşamış Mâtürîdî 

mezhebinin önde gelen âlimlerinin çoğunun, insanların zihninde Allah’ın ilminin bir 

araç ve aygıt olduğu vehmi oluşma ihtimalinden kaçınmak adına “Allah âlimdir ve 

O’nun bir ilmi vardır” cümlesini kullandıklarını ve diğer sıfatlar için de bu kalıbın 

kullanıldığını söylemektedir.526 

Nesefî, konuyla ilgili son görüş olarak Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin zat-sıfat 

ilişkisiyle ilgili görüşünü nakletmektedir. O, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin “Allah zatı 

ile âlimdir, zatı ile hayydır, zatı ile kâdirdir” dediğini kaydeder. Fakat Ebû Mansûr el-

Mâtürîdî’nin bu ifadelerle sıfatların Allah’tan gayrı oluşlarını reddetmeyi 

                                                 
524 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/258. 
525 Selef ulemâsından olup kelâmî meselelerle ilk kez ilgilenen kimselere verilen isim. Bu zümrenin ilk 

temsilcileri olarak şu üç isim zikredilmektedir: Abdullah b. Saîd İbn Küllâb, Hâris b. Esed el-
Muhâsibî ve Ebu’l-Abbâs Ahmed b. İbrahim el-Kalânisî. Konuyla ilgili bilgi için bkz. Ali Sami en-
Neşşâr, İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu, çev. Osman Tunç (İstanbul: İnsan Yayınları, 2016), 
1/389-90. 

526 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/258. 



131 
 
kastetmediğini söyler. Çünkü kendisi yazmış olduğu bütün eserlerinde sıfatların 

varlıkları hususunda birçok delil getirmiş ve karşıt görüşe sahip olan hasımlarının tüm 

şüphelerini izale etmiştir. O bu cümleleri, Allah ile O’nun sıfatlarının birbirlerinin 

gayrı olduklarına ve Allah’ın zatının âlim olmadığına dair şüpheleri yok etmek için 

sarf etmiştir.527 

Nesefî bu nakille birlikte, detaylı bir şekilde incelediği ve teferruatlı bir şekilde 

açıkladığı Allah’ın sıfatlarının mevcudiyetiyle ilgili tartışmalara kendi adına son 

noktayı koymaktadır. 

Müellifimiz son tahlilde, Allah’ın sıfatlarının keyfiyeti meselesinin çok geniş bir 

mesele olduğunu ve bu konuda farklı görüş sahibince ortaya atılan birçok şüphenin ve 

bu şüpheleri izale etme gayesiyle ileri sürülen sayısız delilin olduğunu zikreder. 

Bununsa cedele alabildiğine alan açtığını ve insanların birbirlerini alt etmek için var 

güçleriyle gayret etmelerine sebebiyet verdiğini söyler.528 Nesefî’nin son cümle 

kabilinden yapmış olduğu bu açıklamalarda hiçbir mezhep ismi zikretmemesi ise, 

meselenin dinin asıllarıyla ilgili bir mesele olmayıp füru bir mesele olduğuna işaret 

etmesi açısından dikkate değerdir.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
527 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/258. 
528 Nesefî, Tebsıratü’l-edille, thk. Claude Salame, 1/258. 



132 
 

SONUÇ 

Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin ne Mâtürîdîlik içerisindeki ne de Ehl-i Sünnet’teki 

yerinin ehemmiyeti tartışılabilir. O, Ebû Mansûr Mâtürîdî’yi bir mezhep imamı haline 

getiren kişi olmakla birlikte kendinden sonra gelen Mâtürîdî mezhebine mensup ulemâ 

üzerinde de belirgin etkilere sahip birisidir. Bu sebeple kendisinin hangi konuyu nasıl 

ele aldığı önem arz etmektedir. Tebsıratü’l-edille ise bu misyonu gerçekleştirdiği 

kıymetli eseridir. Biz de ehemmiyetinden dolayı bu mümtaz eseri çalışma alanı olarak 

belirledik. 

İslâm toplumunda tartışılmaya başlanan meselelerin başında Allah’ın sıfatlarının 

keyfiyeti meselesi gelmektedir. Bu konu Müslümanlar arasında cereyan eden sosyal 

ve siyasî anlaşmazlıkların neticesinde tartışılmaya başlanan bir konudur. Yani teorik 

ve entelektüel saiklerle değil, doğrudan dinamik ve hayatın içinden neşet etmiş bir 

tartışma konusudur. Aslına bakılırsa Kuran’ın nüzulü üzerinden henüz bir asır dahi 

geçmemiş olması ve İslâmî havanın yoğun olarak teneffüs edildiği bir ortamda, dinî, 

siyasî ve içtimaî olduğu düşünülen olguların birbirinden ayrı kabul edilmesi bütüncül 

bir tahlil ortaya koyamayacaktır. O dönemde her sosyal ve siyasî olay, dinî bir 

açıklamaya zemin teşkil etmekteydi. Allah’ın sıfatlarının tartışılmasına zemin 

hazırlayan sosyal ve siyasî olaylar vuku bulduktan bir süre sonra konu, teorik zeminde 

ele alınmaya başlanmıştır. Konuyla ilgili düşünceler ortaya konulmuş ve eserler 

kaleme alınmaya başlanmıştır. 

 Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin dönemine dek Allah’ın sıfatları konusu etraflıca ele 

alınmış ve konuyla ilgili birçok fikir öne sürülmüştür. Nesefî de şaheseri Tebsıratü’l-

edille’de konuyu kompozisyon olarak kendisinden önceki birçok ulemâya benzer 

şekilde ele almıştır. Fakat onun orijinalliği ve kendisini farklı kılan husus, konuyu ele 

alış tarzıdır. 

En başta ifade edilmelidir ki; Bir diğer Ehl-i Sünnet mezhebi olan Eş’arîler; 

coğrafî konum ve fıkıh okulu olarak Hanefîliğin benimsenmesi açısından müşterek 

olunması itibarıyla Mâtürîdîlerin çok fazla muhatap olduğu ve eserlerinde çokça yer 

verdikleri Kerrâmiyye; zamanın ezelî olduğuna inanan Dehrîler, Şiiler ve filozoflar 

gibi birçok farklı inanç sistemine mensup insanların görüşlerini ele alan ve tenkit eden 



133 
 
Nesefî’nin ana muhatabı Mu’tezilîlerdir. Eserinin çok büyük bir kısmında Mu’tezile 

mezhebinden birçok âlimin görüşünü ele almış ve eleştirmiştir. Hem Mu’tezile hem 

de diğer mezheplerden olmak üzere müellifimiz kimi eleştirecekse o zatın ismini 

bizzat zikretmiş ve görüşünü detaylı ve objektif bir şekilde aktarmıştır. Bu durum 

Nesefî’nin ilmin haysiyetine verdiği öneme işaret etmektedir. 

Nesefî’yi farklı hususların başında, kullanmış olduğu semantik metot 

gelmektedir. O ele aldığı meseleyi açıklamaya, konuyla ilgili olan kelimelerin kök 

anlamlarından başlamaktadır. Hangi bahse mevzu olan kelimenin ne anlamda 

kullanılması ve nasıl anlaşılması gerektiğini, dil âlimlerinden çokça iktibas yapmak 

suretiyle açıklamaktadır. Ayrıca Nesefî, Allah’ın müteal bir varlık olması dolayısıyla, 

O’nu nitelemek için kullanılan kavramların, diğer varlıkları niteleyen kavramlardan 

farklı olması gerektiği hususunu özellikle belirtir. Bu hususun anlaşılması, Allah’ı 

herhangi bir açıdan diğer varlıklara benzetme yanlışlığına düşülmesini de 

engelleyecektir. Bunun yanında Allah’ın bilinebilir ve ibadet edilebilir bir varlık 

olması gerektiğinden dolayı da, bir şekilde nitelenebilir olması gerekir. Bu hususun 

altının çizilmesi de, Allah’ın aşkınlığı sebebiyle hiçbir kelimeyle nitelenemez olduğu 

görüşünün yanlışlığını ifade etmek içindir. Allah’ın zat ve sıfatlarının birbirlerinin ne 

aynısı ne de gayrısı olmadıklarıyla ilgili Nesefî’nin vermiş olduğu “on sayısı 

içerisindeki bir sayısı” örneği orijinalliği dolayısıyla burada özellikle zikredilmeyi hak 

etmektedir. Bu örnek Nûreddin es-Sâbûnî gibi kendinden sonraki önde gelen âlimler 

tarafından da kullanılmıştır. 

 Nesefî temel Mu’tezilî sıfat görüşlerinin tamamına değinmektedir. Bu 

incelemelerini ise gayet tafsilatlı bir şekilde gerçekleştirmektedir. Mu’tezile’nin selbî 

sıfat görüşüyle ilgili söz söylemiş olan Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf, Nazzâm ve Ebû Ali el-

Cübbâî’nin görüşlerini ayrı ayrı zikretmekte ve eleştirilerini sıralamaktadır. Ebu’l-

Hüzeyl el-Allâf’ı ilkin sıfatların mevcudiyetini kabul edip sonrasında zat ile 

aynîleştirdiği; Nazzâm’ı, sıfatları yalnız olumsuz anlamlar ifade ettiğini iddia ettiği ve 

Ebû Ali el-Cübbâî’yi ise sıfatları doğrudan zat ile aynîleştirdiği için tenkit etmektedir. 

Nesefî, eserinde en fazla Ebû Hâşim el-Cübbâî ve ahvâl teorisine yer vermektedir. 

Onun ahvâl teorisini ele alış şekli, diğer Ehl-i Sünnet ulemâdan pek farklı değildir. 

Ebû Hâşim’in ahvâl teorisiyle ilgili açıklamalarda bulunan Ehl-i Sünnet ulemânın 



134 
 
neredeyse tamamı, meseleye tam olarak muttali olamamıştır. Bu âlimler Ebû Hâşim’i, 

üçüncü hâlin imkânsızlığı noktai nazarından tenkit etmektedir. Fakat bu tahsis isabetli 

görünmemektedir. Nesefî’nin bu genel temayül ve kanaatten ayrı düşünmediği 

görülmektedir. Kendisi de Ebû Hâşim’e bu zaviyeden eleştirilerini yöneltmektedir. 

Eserin tamamında Ehl-i Sünnet’in sıkı bir müdafii olduğu anlaşılan ve sert 

sayılabilecek bir dil kullandığı görülen Nesefî, muarızlarını sık sık akıllarını gereği 

gibi kullanamamakla itham etmektedir. Hatta bazı bölümlerde eleştirinin dozajını 

arttırdığı görülmekte; muarızlarına karşı ağır ifadeler kullanmakta ve hatta hakaret 

kabul edilebilecek sözler söylemektedir. Fakat son tahlilde kelâm alanının yoruma açık 

bir alan olduğunu ikrar eden Nesefî, kucaklayıcı ve anlayışlı bir üslupla konuyu 

bağlamaktadır. 

Son olarak konunun önemi açısından dikkat çekilmesi gereken bir husus daha 

vardır. Çalışmamız klasik dönem merkezli olsa da ele aldığı konu bakımından bugüne 

de hitap etmektedir. Özellikle deizm inancı sıfatlar konusuyla temelden irtibatlıdır. 

Çünkü Batı menşeli olsa da, günümüzde hâkim paradigma olması hasebiyle tüm 

dünyada savunucuları bulunan deizm inancı, Allah’ın âlem ile ilişkisinin yalnız ilk 

yaratma seviyesinde olduğu görüşündedir. Seküler hayat tarzı modern inançlı insanın 

hayatının her alanını kapsadığından hayatın herhangi bir alanına müdahale etmeyen 

tanrı inancı, içerisinde bulunduğumuz zaman diliminde revaç bulmaktadır. 

Sıfatlar Allah’ın âlemle irtibatını anlamak ve anlamlandırmak adına hayati 

önemi haizdir. Yapılagelen sıfat tartışmalarında Ehl-i Sünnet âlimleri Allah’ın 

bilinebilir ve kendisine ibadet edilebilir bir ilah olabilmesi için, bir takım sıfatlara 

sahip olması gerektiğini hararetle savunmaktadırlar. Aksi durumda buna bağlı olarak 

insanın yaratılış gayesi de büyük bir muammadan ibaret kalacak ve inanç savrulmaları 

yaşaması kaçınılmaz olacaktır. 

 

 

 



135 
 

KAYNAKÇA 

 

Abdulcebbâr, Kadı. Dinin Temel İlkeleri – el-Muhtasar fî usûli’d-dîn. çev. Hulusi 

Arslan. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Abdülcebbâr, Kâdî vd.. Fadlu’l-i’tizâl ve tabakâtu’l-Mu’tezile. thk. Fuâd Seyyid. 

Tunus: ed-Dâru’t-Tûnusiyye li’n-Neşr, t.s. 

Abdülcebbâr, Kâdî. Şerhu’l-usûli’l-hamse. thk. Abdülkerîm Osman. Kâhire: 

Mektebetü Vehbe, 3. Basım, 1996. 

Abdülhamid, İrfan. İslâm’da İ’tikadî Mezhebler ve Akaid Esasları. çev. Mustafa Saim 

Yeprem. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 3. Basım, 2015. 

Akın, Murat. Basra ve Bağdat Mu’tezile Ekollerinin Görüş Ayrılıkları. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013.  

Alî, Hâlid el-. Cehm b. Safvân ve mekânetühû fi’l-fikri’l-islâmî. Bağdat: Mektebetü’l-

Ehliyye, 1965. 

Altıntaş, Hayrani. “DEHRİYYE”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/dehriyye 

Arca, Abdullah. Fahreddin Razî’ye Göre Allah’ın Sıfatları. Dicle Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017. 

Ardoğan, Recep. Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç Sorunları. 

İstanbul: KLM, 2. Basım, 2016. 

Arslan, Hulusi – Bozkurt, Mustafa. Sistematik Kelâm. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2. Basım, 2006. 

Aruçi, Muhammed. “SÜMÂME b. EŞRES”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/sumame-

b-esres 

Aydın, Hüseyin. Ebu’l-Hasen el-Eş’arî’de Nazar ve İstidlal. Ankara: Fecr Yayınları, 

2012. 



136 
 
Aydın, Hüseyin. Kerrâmî Söylem ve Yansımaları. İstanbul: Rağbet Yayınları, 2015. 

Aydın, Ömer (ed.). Sistematik Kelâm. İstanbul: İşaret Yayınları, 2. Basım, 2019. 

Aydın, Ömer. Türk Kelâm Bilginleri. b.y.: İnsan Yayınları, 2. Basım, 2012. 

Aydınlı, Osman. Akılcı Din Söylemi – Farklı Yönleriyle Mu’tezile Ekolü. Ankara: 

Hititkitap Yayınevi, 2010. 

Aydınlı, Osman. İslam Düşüncesinde Aklileşme Süreci – Mu’tezile’nin Oluşumu ve 

Ebû’l-Hüzeyl Allaf. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2. Basım, 2013. 

Aytekin, Arif. “Matürîdî’nin Te’vîlâtü’l-Kur’ân’ında İrade ve Meşîet Yorumları”. 

Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (2018), 13-33. 

Bağdâdî, Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed el-. el-Fark beyne’l-firâk. thk. 

Muhammed Osman el-Hişt. Kâhire: Mektebetü İbn-i Sînâ, t.s. 

Bağdâdî, Abdülkâhir el-. Ehl-i Sünnet Akâidi – Kitâbu Usûlu’d-dîn. çev. Ömer Aydın. 

İstanbul: İşaret Yayınları, 2016. 

Bâkıllânî, Kâdî Ebû Bekir el-. Kitâbu Temhîdi’l-evâil ve telhîsu’d-delâil. thk. 

İmâduddîn Ahmed Haydar. Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sikâfiyye, 

1407/1987. 

Bebek, Adil. “KÂ’BÎ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 27 Ekim 

2020.       https://islamansiklopedisi.org.tr/kabi 

Beyazîzâde, Ahmed Efendi. İmam-ı Azam Ebû Hanîfe’nin İtikadî Görüşleri. çev. İlyas 

Çelebi. İstanbul: M. Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 6. Basım, 2017. 

Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin el-. el-Esmâ ve’s-sıfât. thk. Muhammed Muhibbuddin 

Ebû Zeyd. 3 Cilt. b.y.: Dârü’ş-Şühedâ, 1429/2008. 

Can, Seyithan. “Allah’ın Sıfatları”. Sistematik Kelâm. ed. Fadıl Ayğan. 135-189. 

İstanbul: Beyan Yayınları, 2020. 

Cârullah, Zühdî. el-Mu’tezile. Beyrut: el-Ehliyye li’n-Neşr ve’t-Tevzîh, 1974. 

Cedân, Fehmî. el-Mihne. Beyrut: eş-Şebeketü’l-Arabiyye, 3. Basım, 2014. 



137 
 
Cevizci, Ahmet. Büyük Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Say Yayınları, 2017. 

Coşkun, İbrahim. “Kelâm Karşıtı Ehl-i Sünnet’in Usûlü’d-Din Yorumu ve Bu 

Yorumun Açmazları”. Marife 5/3 (2005), 149-174. 

Cürcânî, Seyyid Şerif el. Mu’cemu’t-ta’rîfât. thk. Muhammed Sıddîk el-Minşâvî. 

b.y.:Dâru’l-Fadîle, 1405/1985. 

Cüveynî, İmâmu’l-Haremeyn el-. İnanç Esasları Kılavuzu – Kitâbü’l-İrşâd. trc. Adnan 

Bülent Baloğlu vd.. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2. Basım, 2012. 

Cüveynî, İmâmu’l-Haremeyn el-. Kitâbü’l-İrşâd. thk. Muhammed Yûsuf Mûsâ – Ali 

Abdülmün’im Abdülhamîd. Mısır: Mektebetü’l-Hancî, 1369/1950. 

Cüveynî, İmâmu’l-Haremeyn el-. Luma’u’l-edille – Ehl-i Sünnet İnancının Delilleri. 

çev. Murat Serdar. Kayseri: Kimlik Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Çelebi, İlyas. “Klasik Bir Kelâm Problemi Olarak İsim-Müsemmâ Meselesi”. İLAM 

Araştırma Dergisi 3/1 (1998), 103-116. 

Çelebi, İlyas. “SIFÂTİYYE”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 27 

Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/sifatiyye 

Çelebi, Kâtib. Keşfü’z-zünûn an esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. nşr. Muhammed Şerefeddîn 

Yaltkaya. 2 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1941. 

Doğan, İsa. “İSKÂFÎ, Ebû Ca‘fer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/iskafi-ebu-cafer 

Duğyem, Semih. Mevsûatu mustalahâti ilmi’l-kelâmi’l-islâmî. 2 Cilt. Beyrut: 

Mektebetü Lübnan, 1998. 

Düzgün, Şaban Ali. Nesefî ve İslam Filozoflarına Göre Allah-Âlem İlişkisi. Ankara: 

Otto, 2019. 

Ebû Rîde, Muhammed Abdülhâdî. İbrâhîm Seyyâr en-Nazzâm ve ârâuhu’l-

kelâmiyyeti’l-felsefiyye. Kâhire: Matbaatu Lecneti’t-Te’lîf ve’t-Tercüme ve’n-

Neşr, 1365/1946. 



138 
 
Eker, Nazlı. Mu’tezile ve Ehl-i Sünnet Kelamında Ma’dum Problemi. Isparta: 

Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2013. 

Emiroğlu, İbrahim. “SÛFESTÂİYYE”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 13 Kasım 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/sufestaiyye 

Erdem, H. Sabri. Tabsire’ye Semantik Yaklaşım. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1988. 

Esed, Abdülkerîm Muhammed el-. el-Vesît fî târîhi’n-nahvi’l-arabî. Riyad: Dâru’ş-

Şevvâf, 1413/1992. 

Eş’arî, Ebu’l-Hasen el-. Kitâbu’l-Lüm’a fi’r-reddi ‘alâ ehli’z-zeyğ ve’l-bid’a. tsh. 

Hammûde Gurâbe. Kâhire: Matbaatu Mısr Şirketun Müsâhemetun Mısrıyyetun, 

1955. 

Eş’arî, Ebü’l-Hasen el-. Makâlâtü’l-islâmiyyîn - İlk Dönem İslam Mezhepleri. çev. 

Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 2019. 

Fîrûzâbâdî, Muhammed b. Yakûb el-. el-Kâmûsu’l-muhît. thk. Muhammed Naîm el-

Araksûsî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 8. Basım, 1462/2005. 

Gölcük, Şerafettin. “HAYYÂT, Ebü’l-Hüseyin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 27 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/hayyat-

ebul-huseyin 

Güdekli, Hayrettin Nebi. Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin Zat-Sıfat İlişkisine Yaklaşımı: 

Haller Teorisi. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2008. 

Gümüşoğlu, Hasan. İslâm Akâidi ve Kelâm. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019. 

Huleyf, Fethullah. “Mukaddime”. Kitâbu’t-Tevhîd. mlf. Ebu Mansûr el-Mâtürîdî. 1-

58. İskenderiye: Dâru’l-Câmiâti’l-Mısriyye, t.s. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/hayyat-ebul-huseyin
https://islamansiklopedisi.org.tr/hayyat-ebul-huseyin


139 
 
Işık, Kemal. Mutezile’nin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri. Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1967. 

Izzi, Mehmed Emin. Eş’ariye ve Maturidiye Arasındaki Görüş Farklılıkları – 

Erbe’une Mesail. çev. Adnan Bülent Baloğlu. b.y.: y.y., t.s. 

İbn Abdürabbih, Muhammed el-Endülüsî. el-İkdü’l-ferîd. thk. Mufid Muhammed 

Kumeyha. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1404/1983. 

İbn Fûrek, Ebû Bekr. Kitâbu’l-Hudûd fi’l-usûl. nşr. Muhammed es-Süleymânî, Beyrut: 

Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1999. 

İbn Fûrek, Ebû Bekr. Müşkilü’l-hadîs ve beyânuhû. thk. Mûsâ Muhammed Ali. 

Beyrut: Âlemu’l-Kütüb, 2. Basım, 1405/1985. 

İbn Halife, Muhammed et-Temîmî. Makâletü’t-ta’tîl ve’l-Ca’d b. Dirhem. Riyad: 

Mektebetü Edvâü’s-Selef, 1418/1997. 

İbn Hanbel, Ahmed b. Muhammed. er-Red ale’z-Zenâdika ve’l-Cehmiyye. thk. Dağş 

b. Şebîb el-Acmî. Kuveyt: Gurâs, 3. Basım, 1426/2005. 

İbn Kuteybe, Abdullah b. Müslim. el-Meârif. thk. Servet Ukkâşe. Kâhire: Dâru’l-

Meârif, 4. Basım, t.s. 

İbn Nübâte, Cemalüddin. Şerhu’l-uyûn fî şerhi Risâleti İbn Zeydûn. thk. Muhammed 

Ebu’l-Fazl İbrahim. b.y.: Dârü’l-Fikri’l-Arabî, t.s. 

İbnü’l-Esîr, Alî b. Muhammed el-Cezerî. el-Kâmîl fi’t-târîh thk. Muhammed Yusuf 

er-Rikâk. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987. 

İsfehânî, Râgıp el-. Müfredât fî elfâzi’l-kurân. thk. Safvân Adnan Dâvûdî. Dımaşk: 

Dâru’l-Kalem, 4. Basım, 1430/2009. 

İsferâyînî, Ebu’l-Muzaffer Şehfûr b. Tâhir el-. et-Tebsîr fi’d-dîn. thk. Kemal Yusuf el-

Hût. b.y.: Âlemü’l-Kütüb, 1983. 

Karadaş, Cağfer. Bâkıllânî’ye Göre Allah ve Âlem Tasavvuru. Bursa: Arasta Yayınları, 

2003. 



140 
 
Kefevî, Ebu’l-Bekâ el-. el-Külliyyât. thk. Adnan Derviş – Muhammed el-Mısrî. 

Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2. Basım, 1419/1998. 

Kermî, Merî b. Yûsuf el-. Ekâvîlü’s-sikât fî te’vîli’l-esmâ ve’s-sıfât ve’l-âyâti’l-

muhkemât ve’l-müşebbihât. thk. Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1985/1406. 

Keskin, Halife. İslam Düşüncesinde Allah - Alem İlişkisi. İstanbul: Beyan Yayınları, 

1996. 

Kılavuz, Ahmet Saim. Ana Hatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 22. Basım, 2014. 

Koçar, Musa. Mâtürîdî’de Allah-Alem İlişkisi. İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2004. 

Koçyiğit, Talât. Hadisçilerle Kelâmcılar Arasındaki Münakaşalar. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 3. Basım, 1988. 

Koloğlu, Orhan Şener. Cübbâîler’in Kelâm Sistemi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Kur’an Yolu. Erişim 5 Kasım 2020. https://kuran.diyanet.gov.tr. 

Kûsî, Muhammed Abdülfadîl el-. Mevkıfu’s-selef mine’l-müteşâbihât beyne’l-

müsebbitîn ve’l-müevvilîn. Kâhire: Dâru’l-Besâir, 1425/2004. 

Kûsî, Müfrih b. Süleyman el-. el-Menhecü’s-selefî. Riyad: Dâru’l-Fazîle, 1422/2002. 

Kutluer, İlhan. “İBNÜ’r-RÂVENDÎ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 27 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/ibnur-ravendi 

Mağribî, Ali Abdülfettâh el-. el-Firaku’l-kelâmiyyetü’l-islâmiyye. Kâhire: Mektebetü 

Vehbe, 2. Basım, 1415/1995. 

Mağribî, Ali Abdülfettâh el-. Hakîkatü’l-hilâf beyne’l-mütekellimîn. Kâhire: 

Mektebetü Vehbe, 1415/1994. 

Mağribî, Ali Abdülfettâh el-. İmâmu ehli’s-sünne ve’l-cemâa Ebû Mansûr el-

Mâturîdiyye ve ârâuhu’l-kelâmiyye. Kâhire: Mektebetü Vehbe, 2. Basım, 

1430/2009. 



141 
 
Mavil, Hikmet Yağlı. Ebü’l-Muîn en-Nesefî’nin Fiilî Sıfatlar Anlayışı. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2004. 

Mavil, Hikmet Yağlı. İmam Eş’arî’nin Kelâm Düşüncesi. İstanbul: İSAM Yayınları, 

2018. 

Mavil, Kılıç Aslan. Mâtürîdî Kelâmında Tevil. İstanbul: İSAM Yayınları, 2017. 

Murtazâ, Ahmed b. Yahyâ b. el-. Kitâbu Tabakâti’l-Mu’tezile. thk. Susana Diwald-

Wizer. Beyrut, en-Neşrâtü’l-İslâmiyye, 1961. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyn b. el-Haccâc. Sahîhu Müslim. nşr. Ebû Kuteybe Nazar 

Muhammed el-Fâriyâbî. Riyad: Dâru Tayyibe, 1427/2006. 

Necâşî, Ahmed b. Ali en-. Ricâlü’n-Necâşî. Beyrut: Şirketü’l-A’lemî li’l-Matbûât, 

1431/2010. 

Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b. İshak en-. el-Fihrist. çev.  Ramazan Şeşen. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. et-Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd. thk. Muhammed 

Abdurrahman eş-Şâgûl. Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2006. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Kitâbu’t-Temhîd li-kavâidi’t-tevhîd. thk. Cîbullah 

Hasan Ahmed. Kâhire: ed-Dâru’t-Tıbâati’l-Muhammediyye, 1986. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Matürîdî Kelâmı - Bahru’l-kelâm. thk. ve trc. Yusuf 

Arıkaner. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2019. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. 1. Cilt. thk. Claude 

Salame. Dımaşk: el-Mehadu’l-İlmiyyu’l-Fransiyyu li’d-Dirâsâti’l-Garbiyyeti, 

1990. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. 2. Cilt. thk. Claude 

Salame. Dımaşk: el-Mehadu’l-İlmiyyu’l-Fransiyyu li’d-Dirâsâti’l-Garbiyyeti, 

1993. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. thk. Muhammed el-

Enver Hâmid îsâ. 2 Cilt. Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2011. 



142 
 
Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. 1. Cilt. thk. Hüseyin 

Atay. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1993. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn en-. Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. 2. Cilt. thk. Hüseyin 

Atay ve Şaban Ali Düzgün. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2003. 

Neşşâr, Ali Sami en-. İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu. 1. Cilt. çev. Osman Tunç. 

İstanbul: İnsan Yayınları, 3. Basım, 2016. 

Neşşâr, Ali Sami en-. İslâm’da Felsefî Düşüncenin Doğuşu. 2. Cilt. çev. Osman Tunç. 

İstanbul: İnsan Yayınları, 1999. 

Nîsâbûrî, Selmân b. Nâsır en-. el-Gunye fî’l-kelâm. nşr. Mustafa Hasaneyn Abdülhâdî. 

2 Cilt. Kâhire: Dâru’s-Selâm, 1431/2010. 

Öge, Ali. İbn Fûrek – Hayatı ve Kelâmî Görüşleri. Konya: Kömen Yayınları: 2011. 

Öğmüş, Harun. “Mu’tezile’nin Müşebbihe Algısını Oluşturan Amiller: Sıfat Ayetleri 

Bağlamında Bir Tahlil”. Marife 9/3 (2009), 141-155. 

Öz, Mustafa. “ABBÂD b. SÜLEYMAN es-SAYMERÎ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/abbad-b-

suleyman-es-saymeri 

Öz, Mustafa. “DIRÂR b. AMR”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 3 

Kasım 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/dirar-b-amr 

Öz, Mustafa. “RÂFİZÎLER”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 3 

Kasım 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/rafiziler 

Öz, Mustafa. Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 4. Basım, 2016. 

Öz, Mustafa. İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri. İstanbul: M. Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 13. Basım, 2017. 

Öz, Mustafa. Mezhepler Tarihi ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012. 

Özgen, Mustafa. Eş’arî ve Mâtürîdî Mezhepleri Arasındaki Görüş Farkları. Konya: 

Palet Yayınları, 2017. 



143 
 
Özler, Mevlüt. İslâm Düşüncesinde Tevhid. İstanbul: Nûn Yayıncılık, 1995. 

Özler, Mevlüt. “İlâhî İsim ve Sıfatlar”. Kelam El Kitabı. ed. Şaban Ali Düzgün. 229-

271. Ankara: Grafiker Yayınları, 5. Basım, 2016. 

Pezdevî, Ebu’l-Yusr Muhammed el-. Ehl-i Sünnet Akâidi. trc. Şerafeddin Gölcük thk. 

Mehmet Halife Doğan. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 4. Basım, 2013. 

Râzî Fahreddin er-. Kelâm İlminin Esasları – Me’âlimü usûli’d-dîn. çev. Muhammet 

Altaytaş. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019. 

Râzî, Fahreddin er-. Mefâtîhu’l-gayb - et-Tefsîru’l-kebîr. 16 Cilt. Beyrut: Darü’l-

Kütübü’l-İlmiye, 2004. 

Râzî, Muhammed b. Ömer Fahruddîn er-. Esâsu’t-takdîs. thk. Ahmed Hicâzî es-Sakâ. 

Kâhire: Mektebetü’l-Külliyâti’l-Ezheriyye, 1986. 

Râzî, Muhammed b. Ömer Fahruddîn er-. Hâşiyetü ‘ale’l-Hamsûn fî Usûli’d-Dîn. thk. 

Saîd Fûde. b.y.: Asleyn li’d-Dirâsât ve’n-Neşr, 1438/2017. 

Râzî, Muhammed b. Ömer Fahruddîn er-. Levâmiu’l-beyyinât şerhu esmâillâhi teâlâ 

ve’s-sıfât. thk. Muhammed Bedreddin Ebû Firâs. Mısır: Matbaatu’ş-Şerefiyye, 

1323/1905. 

Rufâa, İbrahim. Mu’cemu’l-mustalahâti’l-kelâmiyye. 2 Cilt. Meşhed: Mecmeu’l-

Buhûsu’l-İslâmiyye, 3. Basım, 1436/2014. 

Sâbûnî, İsmail b. Abdurrahman es-. Akîdetü’s-selef ve ashâbu’l-hadîs. thk. Nâsır b. 

Abdurrahman. Riyad: Dâru’l-Asıme, 3. Basım, 1419/1998. 

Sâbûnî, Nûreddin es-. el-Kifâye fi’l-hidâye. thk. Muhammed Aruçi. Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, 1434/2013. 

Sâvî, Ahmed b. Muhammed el-Mâlikî es-. Kitâbu Şerhu’s-sâvî ‘alâ Cevhereti’t-

Tevhîd. thk. Abdülfettâh el-Bezm. Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 2. Basım, 1419/1999. 

Semerkandî, Ebû Seleme es-. Mâtürîdîliğin Temel İnanç İlkeleri – Cümelü usûli’d-dîn. 

thk. ve trc. Ahmet Saim Kılavuz. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2019. 



144 
 
Seyyid, Muhammed Sâlih Muhammed es-. Asâletü ilmi’l-kelâm. Kâhire: Dâru’s-

Sikâfe, 1987. 

Sezen, Melikşah. Mâturîdîyye –Teşekkül Dönemi-. İstanbul: Kökler Yayınları, 2018. 

Sinanoğlu, Mustafa. “MUATTILA”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 27 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/muattila 

Sinanoğlu, Mustafa. “MÜNECCİME”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/muneccime 

Sinanoğlu, Mustafa. “SENEVİYYE”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/seneviyye 

Süt, Abdunnasır. İslam Düşüncesinde İlk Muhalifler. Ankara: Fecr Yayınevi, 2014. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdülkerim eş-. el-Milel ve’n-nihal. thk. Abdülaziz 

Muhammed el-Vekil. 3 Cilt. Kâhire: Müessesetü’l-Halebî ve Şürekâhu, 

1387/1968. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdülkerim eş-. Nihâyetü’l-ikdâm fî ilmi’l-kelâm. thk. 

Ahmed Ferîd el-Mezîdî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004. 

Şevâşî, Süleyman eş-. Vâsıl bin Atâ ve ârâuhu’l-kelâmiyye. Libya: Dâru’l-

Arabiyyetü’l-Kitâb, 1993. 

Taşpınar, Halil. “Mâtürîdiyye ile Eş’arîyye Mezhepleri Arasında İhtilaf mı? Suni 

Dalgalanma mı?”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 

(2006), 213-250. 

Teftâzânî, Ebu’l-Vefâ et-. Ana Konularıyla Kelâm. trc. Şerafeddin Gölcük. Konya: 

Kitap Dünyası, 2. Basım, 2000. 

Teftâzânî, Sa’deddîn et-. Tehzîbü’l-mantık ve’l-kelâm. nşr. Abdülkâdir Ma’rûf el-

Kürdî. b.y.: Mektebetü’s-Saâde, 1330/1912. 

Tehânevî, Muhammed Ali. Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm. nşr. Ali Dahrûc – 

Abdullah Hâlidî. 2 Cilt. Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996. 



145 
 
Tehânevî, Zafer Ahmed el-Osmânî et-. İ’lâü’s-sünen. 22 Cilt. Pakistan: İdâretü’l-

Kur’an ve’l-Ulûmu’l-İslâmiyye, 3. Basım, 1414/1993. 

Topaloğlu, Bekir – Çelebi, İlyas. Kelâm Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İSAM Yayınları, 

4. Basım, 2015. 

Topaloğlu, Bekir, İslâm Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı. 

Ankara: DİB Yayınları, 11. Basım, 2012. 

Topaloğlu, Bekir. Kelâm İlmine Giriş. İstanbul: Damla Yayınevi, 2016. 

Tritton, A.S.. İslam Kelamı. trc. Mehmet Dağ. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018. 

Tunç, Cihat. “HİŞÂM b. AMR”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

27 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/hisam-b-amr 

Tunçbilek, Hasan Hüseyin. “Allah’ın Sıfatlarının Mahiyeti Problemi”. D.E.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 16 (2002), 149-187. 

Tunçbilek, Hasan Hüseyin. “İlâhî Sıfatların İsbatı, Sayısı, Kısımları ve İsim-Sıfat 

İlişkisi”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/15 (2006), 5-28. 

Turgut, Ali Kürşat. “Meşşâî Felsefesinde Allah’ın Sıfatları Meselesi”. Uludağ 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 21/2 (2012), 1-21. 

Tülücü, Süleyman. “NÂŞÎ el-EKBER”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 27 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/nasi-el-ekber 

Türker, Ömer. Erken Dönem Tefsirlerinde Te’vil Sorunu – Mukâtil b. Süleyman’dan 

Hareketle Bir İnceleme. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2017. 

Wolfson, H. Austryn. Kelâm Felsefeleri. çev. Kasım Turhan. İstanbul: Kitabevi, 3. 

Basım, 2016. 

Yavuz, Ömer Faruk, “Gâzâlî’de Esmâ-i Hüsnâ Yorumu”. Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 6/1 (2006), 49-95. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “ESAM, Ebû Bekir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 26 Ekim 2020.  https://islamansiklopedisi.org.tr/esam-ebu-bekir 

https://islamansiklopedisi.org.tr/hisam-b-amr


146 
 
Yazıcıoğlu, Mustafa Said. Mâturîdî ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti. b.y.: Otto, 

2017. 

Yılmaz, Hasan. Kur’an Kelime ve İfadelerini Anlamada Kavram Tefsiri ve Semantik 

Analiz Yöntemi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2003. 

Yurdagür, Metin. “Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin Hayatı ve Eserleri”. Diyanet Dergisi 

21/4 (1985), 27-43. 

Yurdagür, Metin. Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ – Allah’ın İsimleri. İstanbul: 

Marifet Yayınları, 4. Basım, 2006. 

Yurdagür, Metin. Mâverâünnehir’den Osmanlı Coğrafyasına Ünlü Türk Kelâmcıları. 

İstanbul: M. Ü. İlâhiyet Fakültesi Vakfı Yayınları, 2017. 

Yücedoğru, Tevfik. Ehl-i Sünnet’e Giden Yolda İbn Küllâb ve Küllâbiyye Mezhebi. 

Bursa: Emin Yayınları, 2. Basım, 2015. 

Zehebî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed ez-. Siyeru a’lâmi’n-nübelâ. 29 Cilt. thk. 

Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 3. Basım, 1405/1985. 

Zencânî, Şeyhu’l-İslâm Fadlullah ez-. Târîhu ilmi’l-kelâm fî’l-islâm. thk. Kısmu’l-

Kelâm fî Mecmea’l-Buhûsu’l-İslâmiyye. İran: Müessesetü’t-Tab’ ve’n-Neşri’t-

Tâbia li’l-Âsitâne, 1417/1997. 

Zirikli, Hayruddin ez.-. el-A’lâm. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 15. Basım, 

2002. 

 

 

 

 

 

 


	ÖNSÖZ
	ÖZET
	ABSTRACT
	KISALTMALAR
	Giriş
	1. Ebu’l-Muîn En-Nesefî’nin Hayatı ve Eserleri
	1.1. Hayatı ve İlmî Şahsiyeti
	1.2. Eserleri
	1.3. Öğrencileri

	BİRİNCİ BÖLÜM
	BİR PROBLEM OLARAK ZAT-SIFAT İLİŞKİSİ
	1.1. İsim ve Sıfatın Zat ile İlişkisi
	1.2. Sıfat Tartışmasının Ortaya Çıkışı ve Tarihî Arka Planı
	1.3. Mezheplere Göre Zat-Sıfat İlişkisi
	1.3.1. Selef Ulemasına Göre Zat-Sıfat İlişkisi
	1.3.2. Mu’tezile’ye Göre Zat-Sıfat İlişkisi
	1.3.3. Ehl-İ Sünnet Kelâmcılarına Göre Zat-Sıfat İlişkisi

	1.4. Genel Bir Tasnifle Allah’ın Sıfatları
	1.4.1 Zatî/Selbî Sıfatlar


	1
	2
	2.4
	2.5
	2.6
	2.7
	2.7.1
	1.4.1.1 Vücûd
	1.4.1.2 Kıdem
	1.4.1.3 Bekâ
	1.4.1.4 Vahdâniyet
	1.4.1.5 Muhâlefetün li’l-Havâdis
	1.4.1.6 Kıyâm bi-nefsihî
	1.4.2 Sübûtî Sıfatlar

	1.4.2.1 Hayat
	1.4.2.2 İlim
	1.4.2.3 İrade
	1.4.2.4 Kudret
	1.4.2.5 Sem’
	1.4.2.6 Basar
	1.4.2.7 Kelâm
	1.4.2.8 Tekvîn
	1.4.3 Fiilî Sıfatlar
	1.4.4 Haberî Sıfatlar

	İKİNCİ BÖLÜM
	NESEFÎ’NİN SIFATLARIN İSPATINDA MUTEZİLE’YE YÖNELTTİĞİ ELEŞTİRİLER
	2.1. Sıfâtullah’ın Kıdem Açısından Kemâli
	2.2. Kudret Sıfatının İmkânsıza Taalluku
	2.3. Allah’ın Adlandırılmasında Hakikat – Mecaz
	2.4. Sıfâtullah’ın Ezelîliği
	2.5. Allah’ın İlminin Ezelîliği
	2.6. Mu’tezile’nin Sıfâtullah Anlayışının Kritiği
	2.7. Allâf ve Nazzâm’ın Sıfâtullah Anlayışının Kritiği
	2.8. Ebû Ali el-Cübbâî’nin Sıfâtullah Görüşünün Kritiği
	2.9. Zat ve Sıfâtullah’ın Kıdemi
	2.10. Sıfâtullah’ın Bekâsı
	2.11. Allah’ın Zatının Eşsizliği
	2.12. Ebû Hâşim’in Ahvâl Teorisi
	2.13. Mu’tezile’nin “Kıyâsu’l-Gâib ale’ş-Şâhid” Usulü
	2.14. İlim – Âlim İlişkisi
	2.15. Sıfatların Zata Nispeti
	2.16. Mu’tezile İçerisinde Şahidin Gaibe Kıyasına Bakıştaki Farklılıklar
	2.17. Ebû Ali el-Cübbâî’nin Şahitle Gaibi Kıyasını Kullanımdaki Hatası
	2.18. Ka’bî’nin Zat-Sıfat İlişkisi Hakkındaki Görüşünün Yanlışlığı
	2.19. Ebû Hâşim el-Cübbâî’nin Kıyas Metodunu Yanlış Kullanması
	2.20. Fiil – Bilgi İlişkisi
	2.21. Cevher – Araz Kozmolojisi Açısından Marifetullah
	2.22. Tanrı – Kıdem İlişkisi
	2.23. Bekâ Açısından Allah’ın Sıfatları
	2.24. Sıfâtullah’ın Aynîliği – Gayrîliği
	2.25. Allah’ın İlim Sıfatıyla İlgili Bazı Mülahazalar
	2.26. Zat – Sıfat İlişkisi

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

