
TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİĞİN DÖNÜŞÜMÜ 

VE ERKEKLİK KRİZİNİN GÖRÜNÜMLERİ 

Elanur YILMAZ 

Yüksek Lisans Tezi 

Doç. Dr. İbrahim Etem ZİNDEREN 

Gazetecilik Ana Bilim Dalı 

2021 

Her Hakkı Saklıdır 



T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

GAZETECİLİK ANA BİLİM DALI 

 

 

 

Elanur YILMAZ 

 

 

 

TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİĞİN DÖNÜŞÜMÜ VE 

ERKEKLİK KRİZİNİN GÖRÜNÜMLERİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Doç. Dr. İbrahim Etem ZİNDEREN 

 

 

 

 

 

ERZURUM - 2021







I 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .............................................................................................................................. IV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

GÖRSELLER DİZİNİ .................................................................................................. VI 

TABLOLAR DİZİNİ .................................................................................................. VII 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................VIII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ERKEKLİK VE ERKEKLİK KRİZİ 

1.1. TOPLUMSAL CİNSİYET ...................................................................................... 5 

1.2. TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİNİN İNŞASI ........................................... 11 

1.3. ERKEKLİK ............................................................................................................ 14 

1.3.1. Ataerkil Toplum ve Kadın ................................................................................. 17 

1.3.2. Erkeklik Çalışmaları ve Tarihsel Artalanı ......................................................... 26 

1.3.3. Hegemonik Erkeklik ......................................................................................... 29 

1.4. ERKEKLİK KRİZİ ............................................................................................... 32 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİK VE ERKEKLİK KRİZİ 

2.1. TÜRK SİNEMASINDA TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ ....................... 38 

2.2. TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİK .................................................................. 48 

2.3. TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİK KRİZİ ..................................................... 52 

2.3.1. Türk Sinemasında Erkeklik Çalışmaları............................................................ 56 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİĞİN DÖNÜŞÜMÜ VE ERKEKLİK KRİZİ 

ÜZERİNE FİLM ANALİZİ 

3.1. ÇALIŞMANIN METODOLOJİSİ ....................................................................... 64 

3.1.1. Çalışmanın Amacı ............................................................................................. 64 

3.1.2. Çalışmanın Önemi ............................................................................................. 65 

3.1.3. Çalışmanın Yöntemi .......................................................................................... 65 

3.1.4. Çalışmanın Evren ve Örneklemi ....................................................................... 66 



II 
 

3.1.5. Çalışmanın Varsayımı ve Sınırlılıkları .............................................................. 66 

3.2. FİLM ANALİZİ: FİLMLERDE TEKRAR EDEN ERKEKLİK KRİZİ 

GÖRÜNÜMLERİ ......................................................................................................... 67 

3.2.1. “Umutsuzlar” Filmi ........................................................................................... 67 

3.2.1.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne ................................................................ 68 

3.2.1.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk ....................................................... 71 

3.2.1.3. Zamanı Yadsımak ....................................................................................... 71 

3.2.1.4. Mekânı Yadsımak ....................................................................................... 71 

3.2.1.5. Kadınsızlaşan Anlatılar............................................................................... 72 

3.2.1.6. Kadın Düşmanlığı ....................................................................................... 72 

3.2.1.7.  Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın ................................... 73 

3.2.1.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı .................................................... 73 

3.2.1.9. Susan/Konuşamayan Erkekler .................................................................... 73 

3.2.1.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet ....................................................................... 73 

3.2.2. “Muhsin Bey” Filmi .......................................................................................... 75 

3.2.2.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne ................................................................ 75 

3.2.2.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk ....................................................... 77 

3.2.2.3. Zamanı Yadsımak ....................................................................................... 78 

3.2.2.4. Mekânı Yadsımak ....................................................................................... 78 

3.2.2.5. Kadınsızlaşan Anlatılar............................................................................... 79 

3.2.2.6. Kadın Düşmanlığı ....................................................................................... 80 

3.2.2.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın .................................... 80 

3.2.2.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı .................................................... 81 

3.2.2.9. Susan\Konuşamayan Erkekler .................................................................... 81 

3.2.2.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet ....................................................................... 82 

3.2.3. Tabutta Rövaşata ............................................................................................... 82 

3.2.3.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne ................................................................ 83 

3.2.3.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk ....................................................... 84 

3.2.3.3. Zamanı Yadsımak ....................................................................................... 86 

3.2.3.4. Mekânı Yadsımak ....................................................................................... 86 

3.2.3.5. Kadınsızlaşan Anlatılar............................................................................... 87 

3.2.3.6.  Kadın Düşmanlığı ...................................................................................... 87 



III 
 

3.2.3.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın .................................... 87 

3.2.3.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı .................................................... 87 

3.2.3.9. Susan/Konuşmayan Erkekler ...................................................................... 88 

3.2.3.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet ....................................................................... 88 

3.2.4. Takva ................................................................................................................. 89 

3.2.4.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne ................................................................ 89 

3.2.4.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk ....................................................... 92 

3.2.4.3. Zamanı Yadsımak ....................................................................................... 93 

3.2.4.4. Mekânı Yadsımak ....................................................................................... 94 

3.2.4.5. Kadınsızlaşan Anlatılar............................................................................... 94 

3.2.4.6. Kadın Düşmanlığı ....................................................................................... 94 

3.2.4.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın .................................... 95 

3.2.4.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı .................................................... 95 

3.2.4.9. Susan/Konuşmayan Erkekler ...................................................................... 95 

3.2.4.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet ....................................................................... 95 

3.2.5. Ahlat Ağacı ....................................................................................................... 96 

3.2.5.1.  Anti-Kahraman ve Negatif Özne ............................................................... 96 

3.2.5.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk ....................................................... 99 

3.2.5.3. Zamanı Yadsımak ..................................................................................... 100 

3.2.5.4. Mekânı Yadsımak ..................................................................................... 100 

3.2.5.5. Kadınsızlaşan Anlatılar............................................................................. 101 

3.2.5.6. Kadın Düşmanlığı ..................................................................................... 101 

3.2.5.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın .................................. 102 

3.2.5.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı .................................................. 102 

3.2.5.9. Susan/Konuşamayan Erkekler .................................................................. 103 

3.2.5.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet ..................................................................... 103 

3.2.6. İncelenen Filmlerin Karşılaştırılması .............................................................. 104 

 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME ............................................................................. 108 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 113 

EKLER ......................................................................................................................... 120 

EK-1. TABLOLAR ................................................................................................... 120 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 123  



IV 
 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİĞİN DÖNÜŞÜMÜ VE ERKEKLİK 

KRİZİNİN GÖRÜNÜMLERİ 

 

Elanur YILMAZ 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. İbrahim Etem ZİNDEREN 

 

2021, 123 sayfa 

 

Jüri: Doç. Dr. İbrahim Etem ZİNDEREN 

Dr. Öğr. Üyesi Gülhanım KARAOĞLU 

Dr. Öğr. Üyesi Vafali ANSAROV 

 

Toplumsal cinsiyet çalışmaları daha çok kadın çalışmalarıyla eş tutulmuş ve bu 

yüzden alana yönelik incelemeler sınırlı kalmıştır. Fakat ilerleyen dönemlerde erkeğin 

toplum içerisindeki iktidarını ve konumunu anlamlandırmak/anlamak için erkeklik 

çalışmaları gelişmeye başlamıştır. Böylelikle hegemonik erkeklik ve eril güç 

kavramlarının ortaya çıkarılması ve anlaşılması erkeklik çalışmalarının çıkış noktasını 

oluşturmaktadır. Erkeklik çalışmaları, erkek üzerindeki toplumsal baskıyı da görünür 

kılabilmekte ve farklı erkeklik kimliklerinin de mümkün olabileceği durumunu ortaya 

çıkarmaktadır. Aynı zamanda gelişmekte olan toplumsal yaşamla birlikte özgürlük, 

eşitlik kavramları insanların zihinlerini daha fazla meşgul etmiş ve böylelikle kadın-

erkek rollerine yönelik tutum ve bakış açısı değişebilmiştir. Tüm bunların sonucunda 

erkeklik kavramı üzerinde yapılan bu araştırmalar ve yenilikler “hegemonik erkeklik” 

kavramının dönüşümüne zemin hazırlamıştır.  

Toplumsal yapıdaki bu değişim sinema alanı üzerinden de okunabilmektedir. 

Filmlerdeki erkek karakterler, hegemonik gücünü ortaya koyabilecek güçlü ve 

tahakkümcü özellikleriyle değil aksine güçsüz ve edilgen diyebileceğimiz negatif 

özelliklerle yansıtılmaktadır. Toplumsal alanda ve sinemada erkeklik kavramının 

yaşadığı bu değişim erkeklik krizi/bunalımı kavramıyla açıklanabilmektedir.  

Bu tez çalışmasında da erkeklik krizi kavramının Türk sinemasına yansıması 

incelenmektedir. Türk sinemasındaki hegemonik erkekliği yansıtan filmlerin süreç 

içerisinde nasıl şekillenip eril krizine dönüştüğü incelenen filmlerle değerlendirilmiştir. 

Bunun için de 1970’den günümüze kadar devam edegelen sürece ait beş film örneği ele 

alınıp, analiz edilmiştir. Erkek karakterlerin yaşadığı buhran ve eril kriz film analizinde 

kullanılan başlıklandırma yöntemi ile ortaya çıkarılmıştır. Aynı zamanda erkeklik 

kimliğinin dönemsel olarak geçirmiş olduğu değişim, filmlerin karşılaştırılmasıyla daha 

anlaşılır kılınmaya çalışılmıştır. İncelenen filmlerde erkeklik kimliğinin uğradığı 

değişimi ortaya çıkarabilmek için de tarihsel çözümleme yöntemi kullanılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Erkeklik Çalışmaları, Erkeklik Krizi, Hegemonik Erkeklik, 

Toplumsal Cinsiyet, Türk Sineması 

 



V 
 

ABSTRACT 

MASTER’S THESIS 

 

THE TRANSFORMATION OF MASCULINITY IN TURKISH CINEMA AND 

VIEWS OF THE CRISIS MASCULINITY 

 

Elanur YILMAZ 

 

Advisor: Assoc. Prof. Dr. İbrahim Etem ZİNDEREN 

 

2021, 123 Pages 

 

Jury: Assoc. Prof. Dr. İbrahim Etem ZİNDEREN 

Assist. Prof. Dr. Gülhanım KARAOĞLU 

Assist. Prof. Dr. Vafali ANSAROV 

 

Gender studies were mostly associated with women's studies, and therefore the 

field-oriented studies were limited. However, in the following periods, masculinity 

studies started to develop in order to understand the power and position of men in 

society. Thus, revealing and understanding the concepts of hegemonic masculinity and 

masculine power constitute the starting point of masculinity studies. Masculinity studies 

can also make the social pressure on men visible and reveal the situation that different 

masculinity identities are possible. At the same time, with the developing social life, the 

concepts of freedom and equality occupied people's minds more and thus the attitude 

and perspective towards the roles of men and women could change. As a result of all 

these, these researches and innovations on the concept of masculinity laid the 

groundwork for the transformation of the "hegemonic" concept. 

This change in the social structure can also be read through the field of cinema. 

The male characters in the films are reflected not with their powerful and domineering 

features that can reveal their hegemonic power, but with negative features that we can 

call powerless and passive. This change experienced by the concept of masculinity in 

the social field and in the cinema can be explained with the concept of crisis of 

masculinity. 

In this thesis, the reflection of the concept of masculinity crisis on Turkish cinema 

is examined. The films that reflect the hegemonic masculinity in Turkish cinema how it 

took shape and transformed into a masculine crisis in the process will be evaluated with 

the films examined. For this, five film examples from 1970 to the present will be 

handled and analyzed. The crisis and masculine crisis experienced by male characters 

will be revealed by the captioning method used in film analysis. At the same time, the 

periodic change of masculine identity will be made more understandable by comparing 

films. Historical analysis method will be used to reveal the change in masculinity 

identity in the analyzed films. 

Keywords: Gender, Hegemonic Masculinity, Masculinity Studies, Masculinity 

Crisis, , Turkish Cinema 



VI 
 

GÖRSELLER DİZİNİ 

Görsel 3.1. Fırat'ın Çiğdem'in Adını Kağıda Yazdığı Sahne ......................................... 69 

Görsel 3.2. Fırat'ın Annesiyle Olan Konuşmasında Dayanamayıp Ağladığı Sahne ...... 70 

Görsel 3.3. Fırat'ın Aynasındaki Görüntüsüne Silah Sıktığı Sahne ............................... 74 

Görsel 3.4. Muhsin'in Ali Nazik'e Kaset Yüzünden Kızdığı Sahne ............................... 76 

Görsel 3.5. Ali Nazik'in Şakir'in Gazinosunda Arabesk Şarkı Söylediği Sahne ............ 79 

Görsel 3.6. İki Karakterin Çatı Katına Çıkıp Polisten Kaçtığı Sahne ............................ 81 

Görsel 3.7. Mahsun'un Araba Çaldıktan Sonra Polisten Dayak Yediği Sahne .............. 83 

Görsel 3.8. Mahsun Şans Getirdiğini Duyunca Tavus Kuşlarını Çalmaya Başlar ......... 85 

Görsel 3.9. Mahsun Gece Soğuk Olduğu İçin Araba Çaldığını Anlatıyor ..................... 86 

Görsel 3.10. Mahsun'un Yediği Dayakları ve Yaşadıklarını Hatırladığı Sahne ............. 88 

Görsel 3.11.Muharrem Gördüğü Rüyanın Etkisiyle Uyanıyor ...................................... 90 

Görsel 3.12. Muharrem'in Rüyalarında Gördüğü Kadının Aslında Şeyhin Kızı 

Olduğunu Öğrendiği Sahne ....................................................................... 93 

Görsel 3.13 Muharrem'in Muhittin'e Kızıp, Tokatladığı Sahne ..................................... 96 

Görsel 3.14. Bu Sahnede Sinan Babasının Kendini Ahlat Ağacına Astığını Düşünür .. 98 

Görsel 3.15. Filmin Sonunda İdris'in Kuyunun Başına Gelerek Sinan'a Baktığı            

Sahne ......................................................................................................... 99 

Görsel 3.16. Sinan'ın Babası ve Dedesiyle Kuyudan Taş Çıkarmaya Çalıştıkları               

Sahne. ...................................................................................................... 103 

 

  

 

  



VII 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1. Umutsuzlar Filmi Künyesi ............................................................................. 120 

Tablo 2. Muhsin Bey Filmi Künyesi ............................................................................ 120 

Tablo 3. Tabutta Rövaşata Filmi Künyesi .................................................................... 121 

Tablo 4. Takva Filmi Künyesi ...................................................................................... 121 

Tablo 5. Ahlat Ağacı Filmi Künyesi ............................................................................ 122 

 

  



VIII 
 

ÖNSÖZ 

Tez yazım süreci boyunca benden desteğini ve yardımını esirgemeyen ve bu süreç 

içerisinde her daim yolumu bulmamı sağlayan sayın danışman hocam Doç. Dr. İbrahim 

Etem ZİNDEREN’e teşekkür ederim. 

Tüm bu süreç boyunca desteklerini ve sevgilerini her daim yanımda hissettiğim 

aileme en iyi dileklerimi ve teşekkürlerimi sunuyorum. 

Son olarak, tezimdeki her türlü hata ve yanlışı kabul ediyor, bu yanlışlarımın da 

bundan sonra yapılacak benzer çalışmalarda uyarıcı bir değer taşıyacağına inanıyorum.  

Erzurum-2021                    Elanur YILMAZ 

 



1 
 

GİRİŞ 

İnsanoğlu doğduğu toplumun ve kültürün birer ürünü olarak şekillenmektedir. 

Kadın ve erkeğin kimliğinin oluşumu da henüz anne karnındayken belirlenmeye 

başlanmaktadır. Kadın; duygusal, güçsüz, pasif ve erkeğin ötekisi olarak kurgulanırken 

erkek; cesur, özgür, akıllı ve güçlü olarak kurgulanmaktadır. Güç, erkekliği ve erkek 

rolünü tanımlayabilecek kelime olarak karşımıza çıkabilmektedir. Kendi gücünü yani 

erkekliğini ispat edemeyen erkek ise toplum nezdinde eksik ve yetersiz olarak 

görülebilmektedir. 

Bireyler bulundukları toplumda cinsiyetleriyle beraber yer edinmekte ve bu 

cinsiyetlerinin verdiği sorumluluğu meydana getiren rollerle hareket etmektedirler. 

Toplumsal cinsiyet kavramını meydana getiren bu roller de bireylerin toplumdaki 

davranışlarını cinsiyetlerine göre düzenleyen yazısız kurallar bütünüdür. Üzerinde 

tartışılmayan hatta geleneksel olarak kabul edilen toplumsal cinsiyet rolleri kimi zaman 

bireyler arasında eşitsizlikler yaratabilmektedir. Kadın ve erkek arasında oluşturulan bu 

eşitsizlik durumu kültürden kültüre farklılık gösterebilmektedir. Daha açık bir ifadeyle 

bireyin doğuştan elde ettiği cinsiyeti yer aldığı toplumda anlam kazanabilmekte ve 

cinsiyet kavramının farklı toplum ve kültürlerdeki anlamını ve görevini ifade eden 

toplumsal cinsiyet kavramına dönüşebilmektedir. Böylece cinselliğin elde tutulup, 

yönlendirilmesi bu kavramın ideolojik yönünü ortaya çıkarmaktadır. 

İdeolojik ve baskın olan görüşü ortaya koyan toplumsal cinsiyet kavramının 

temelinde anaerkil ve ataerkil düzenin varlığından bahsedilebilmektedir. Ataerkil 

toplumsal düzen ise çoğu toplumun temelini oluşturmaktadır. Ataerkil toplumsal 

düzendeki eril şiddet ve baskı ise toplumsal eşitsizliklerin oluşmasını sağlamaktadır.  

Erkek temelli olan bu sistem üzerindeki çalışmalar daha çok öteki olarak görülen 

kadının ezilmişliği üzerinde durmuş ve eşitsizliği görünür hale getirmiştir. 

Toplumsal iktidar sisteminin merkezi olarak görülen erkekten, “erkeklik” 

kavramına hizmet edip, sürekli üretmesi beklenmektedir. Bu beklentiler ise genel olarak 

cesaretli olup risk alma yeteneğine sahip olması; güçlü ve aynı zamanda fiziksel-

zihinsel olarak sağlıklı olup çevresi tarafından yenilmez olması veya öyle görülmesi; 

başarılı olması ve bu doğrultuda iş sahibi olup, ekonomik gücü elinde tutması; 

tahakküm gücünü elinde bulundurarak çevresindeki kadınlara ve kendinden alt kümede 



2 
 

olan erkeklere bir nevi baskı uygulayıp, kendini saydırabilmesi; duygularını baskılama 

yeteneğine sahip olup, mantığıyla hareket edebilme becerilerini bulundurması 

istenmektedir. Aynı zamanda cinsel kimliğinin bir göstergesi olarak heteroseksüel 

olması beklenmektedir. Aksi durumda ise hegemonik olmayan/olamayan erkek bu 

sistem içerisinde ikinci konuma düşürülerek ötekileştirilmektedir. Tüm bu sıralanan 

beklentiler erkek üzerinde psikolojik baskılanmaya sebep olabilmektedir. Kendisinden 

beklenenleri, ideal erkek kimliğine uygun olarak yerine getirmek isteyen erkek ise ya 

rolüne daha fazla sarılıp şiddet uygulayabilmekte ya da bu rollerin dışına çıkıp toplum 

tarafından istenilmeyen bir erkek kimliğini ortaya koyabilmektedir. Erkeğin “erkeklik” 

kimliğinin ispatına girmesi veya bu kimliğini saptırması durumunu “erkeklik krizi” 

kavramıyla açıklayabilmekteyiz.  

Gelişen toplumsal yaşamla birlikte kadının iş dünyasına girmesi, erkeğin 

ekonomik gücünü elinden almıştır. Tüm dünyayı saran özgürlük, eşitlik düşüncesi de 

feminist hareketin yayılmasını hızlandırmıştır. Böylelikle erkekliğin elinde tuttuğu 

iktidar sarsılmaya başlamış ve bu doğrultuda hegemonik erkeklik kavramı zarara 

uğramaya başlamıştır.  

Tüm bu sıralanan durumlar genel olarak erkeklik kimliğinin dönüşümüne sebep 

olmuş ve literatürde kullanılan erkeklik krizi/buhranı kavramını ortaya çıkarmıştır. Bu 

kavram bir yandan erkeğin üzerindeki baskıyı görünür kılıp, farklı erkeklik temsillerine 

şans getirirken diğer yandan eril ve hegemonik kimliğini kaybetmenin erkek üzerinde 

yaşattığı baskının nüanslarını açığa çıkarmaktadır.  

Türkiye’deki erkeklik kimliğine dair değişim; askeri darbeler, liberal ekonomiye 

geçiş, feminizmin büyüyen etkisi, toplumsal alandaki yenilik ve değişimlerle eş zamanlı 

olarak ortaya çıkmıştır. 1980’ler sinemada eril krize dair izler görebileceğimiz ve aynı 

zamanda cinsiyet eşitliğinin yansıtılmaya çalışıldığı bir dönem olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Erkek üzerinde eril kimliğin yaşattığı baskı veya ideal erkek ölçütlerine 

sahip olma isteği, filmlerde gösterilen eril kriz örnekleridir. İlerleyen dönemlerde ise 

sorunlu ve bunalım içinde olan erkek, erkeklik ölçütlerinin dışına çıkan rollerle 

yansıtılmaktadır. Bu erkeklik rolleri ise daha çok bağımsız ve sanat filmleri olarak 

adlandırabileceğimiz filmler yoluyla temsil edilmektedir.  



3 
 

Bu tez çalışmasında da, Yılmaz Güney-Umutsuzlar (1971), Yavuz Turgul-Muhsin 

Bey (1987), Derviş Zaim-Tabutta Rövaşata (1996), Özer Kızıltan-Takva (2005), Nuri 

Bilge Ceylan-Ahlat Ağacı (2018) filmleri üzerinden erkeklik krizi kavramı 

incelenmiştir. Örneklem seçiminde, Türk sinemasına önemli katkıları olan 

yönetmenlerin, erkeklik anlatılarını ön plana çıkaran çalışmalarının seçilmesine dikkat 

edilmiştir. Kronolojik sırayla incelenen filmler bu konunun süreç içerisindeki 

değişimini, toplumun ve doğal olarak yönetmenlerin de bu olaya bakış açısını ortaya 

koyacak şekilde analiz edilmesine özen gösterilmiştir. Farklı dönemlerde ve farklı 

yönetmenler tarafından çekilen bu filmlerin genel ortak noktası ise hegemonik olmayan 

erkeğin krizini filmin anlatısına yerleştirip, erkeği ön plana almasıdır. 

Ayrıca dikkat çeken bir diğer unsur ise erkek karakterleri ön plana çıkaran 

filmlerin çoğalmasıdır. Genel olarak filmlerin esas konusunu erkeğin hikâyesi 

oluşturmakta ve erkeğin dayanışmasını gösteren bu filmler, kadını bunun dışında tutarak 

ya görünmez hale getirmekte ya da tehditkâr bir özne olarak gösterip, cinselliğini 

kullanmaktadır. Böylelikle erkek, sinemada etken biyolojik cinsiyet olarak hâkimiyetini 

devam ettirebilmektedir. Film anlatılarında genel olarak tekrar eden kodların ortaya 

çıkarılması için kullanılan başlıklandırma yöntemiyle bunlar görünür hale getirilmiştir. 

Böylelikle filmlerde sıklıkla kullanılan imgelerin ortaya çıkarılmasında sistematik bir 

yol izlenmiştir. 

Daha önceden birçok makaleye ve araştırmaya konu olan bu filmlere farklı bir 

perspektiften yaklaşılmıştır. Bu doğrultuda tez çalışmasında söz konusu filmler, 

erkeklik krizi bağlamında incelenerek değerlendirilmekte ve filmler üzerinden farklı bir 

okuma gerçekleştirilmektedir.  

Çalışmanın birinci bölümünde, biyolojik cinsiyetin toplumsal cinsiyet kavramı 

üzerindeki etkisi ve bu kavramın ortaya çıkışı, kadın ve erkek rolleri çerçevesinde 

incelenmiştir. Bununla birlikte hegemonik erkeklik ve erkeklik çalışmalarının tarihsel 

art alana bakılmış ve bu bağlamda son olarak hegemonik erkeklik kavramının erkeklik 

krizine dönüşümü yapılan alan araştırmasıyla değerlendirilmiştir.  

İkinci bölümde, ilk olarak Türk sinemasına karakterler yoluyla yerleştirilen 

toplumsal cinsiyet rolleri incelenmiş ve sinemadaki erkeklik kavramı irdelenmiştir. 



4 
 

Ardından sinemadaki erkeklik kimliğinin eril krize dönüşümü ve bunun sinemadaki 

çalışmalara yansıması incelenmiştir. 

Çalışmanın son kısmını oluşturan üçüncü bölümde ise 1970’lerden günümüze beş 

film örneği ele alınarak erkeklik krizi bağlamında incelenmiştir. Farklı dönemlere ait 

filmler karşılaştırılarak analiz edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ERKEKLİK VE ERKEKLİK KRİZİ 

1.1. TOPLUMSAL CİNSİYET  

İnsan, doğası gereği bir arada ve toplu olarak yaşama eğilimi göstermektedir. Bu 

birliktelik insanların, toplum içerisinde sınıflara ve kategoriler çerçevesinde belirli bir 

zümreye ait olmasını sağlamaktadır. Bireyin herhangi bir ırka veya dine mensubiyeti 

kendisini toplum içerisinde sınıflandırıp, konumlandırmasında yardımcı olmaktadır. 

Bireyler arasında “erkek” ya da “kadın” cinsiyet ayrımı ise bir başka sınıflandırma 

olarak karşımıza çıkmaktadır Birey “cinsiyeti”ne göre toplumda yer edinmekte ve 

içinde yaşadığı toplumun yapısı ve kültürüyle kendini ifade etmektedir. Burada 

kullanılan “cinsiyet” ve “toplumsal cinsiyet” kavramları arasında nasıl bir farklılık 

olduğu, toplumsal cinsiyet kavramının kullanımındaki maksatların neler olduğu gibi 

yaklaşımlar üzerinden söz konusu kavramların nasıl kullanıldığı ve ne anlama geldiği 

hususu üzerinde durulacaktır.  

“Cinsiyet” kelimesi “cins”i, yani biyolojik bir özellik olarak dişiyi ve erkeği ifade 

etmekle beraber, ona daha farklı ve özel bir anlam yüklenmektedir (Türköne, 1995:8). 

Bireyin doğuştan gelen biyolojik cinsiyeti, sosyal inşa süreci ile birlikte toplumsal 

cinsiyete dönüşmektedir (Bayhan, 2013: 148). Burada kullanılan toplumsal cinsiyet 

kavramı, biyolojik cinsiyetten faklıdır. Kadının ve erkeğin kültürel ve sosyal açıdan 

tanımlanmasını ve birbirinden ayrılmasını sağlayan roller verilmesini sağlamaktadır 

(Ecevit, 2012:4).  

Cinsiyet kavramı, kadın veya erkek olmanın biyolojik bir ifadesidir. Toplumsal 

cinsiyet ise kadın ve erkek cinsine, toplum ve kültürün yüklediği anlamdır. Biyolojik 

cinsiyet farklılığı doğuştan getirilen, kadın ve erkekte gözlemlenen bedensel farklılıktan 

kaynaklanmaktadır. Toplumsal cinsiyet farklılığı ise sonradan öğrenme ve 

sosyalleşmeyle kazılan davranış, tutum ve rollerdir. Bu davranış ve roller toplumsal ve 

bireysel olarak farklılıklar gösterebilmektedir. Daha açık bir ifadeyle cinsiyet kavramı 

basit bir biyolojik kavram olarak görülürken toplumsal cinsiyet kavramından daha 

karmaşık bir yapı olarak kabul edilmektedir (Dökmen, 2015; 20- 25). Farklı şekillerde 



6 
 

yorumlanma potansiyeli olan toplumsal cinsiyet kavramı, bireyin cinsiyetinin verdiği 

sorumlulukları ve rolleri ifade etmektedir. Toplumsal cinsiyet, bireyin içinde bulunduğu 

toplum tarafından kültür yoluyla benimsetilen değerler ve normlar olarak karşımıza 

çıkmakta, bireyin içinde yetiştiği kültür yoluyla sonradan edinilmektedir. Toplumun, 

bireye kazandırdığı veya benimsettiği roller toplumdan topluma, kültürden kültüre 

farklılıklar gösterebilmektedir. Bireyin cinsiyeti yani kadınlığı veya erkekliği 

değişmezken, cinsiyet yoluyla edinilen roller değişebilmektedir. Toplumsal cinsiyet 

olarak adlandırılan bu durum toplumun cinsiyete göre verdiği roller etrafında 

şekillenmektedir. Bireyden beklenen ise bu roller doğrultusunda hareket etmesidir. 

Birey, cinsiyetinin rollerini zaman içerisinde yaşadığı toplumsal yapı içinde öğrenip, 

geliştirmektedir. Aile, çevre ve medya gibi araçlarda gördüğü cinsiyet rollerini 

içselleştirmektedir. Zaman içerisinde öğrenilen davranışlar ve roller ise değer haline 

gelmekte ve bireyin uyması gereken davranış kalıplarını oluşturmaktadır.  

Biyolojik bir kategori olan “sex” (biyolojik cinsiyet) ile toplumsal kategori olan 

“gender” (toplumsal cinsiyet) farklılık taşımaktadır. Biyolojik cinsiyet kadın ve erkeğin 

biyolojik farklılığıdır. Toplumsal cinsiyet ise, kadının ve erkeğin toplum içerisindeki 

rollerini, sorumluluklarını ifade etmektedir. Toplumsal cinsiyet kavramını sosyolojiye 

kazandıran Ann Oakley’in tanımına göre biyolojik cinsiyet, “kadın” ve “erkek” ayrımı 

yaparken, toplumsal cinsiyet “erkeklik” ve “kadınlık” arasında toplumsal olarak 

oluşturulan eşitsiz bölünmeye atıfta bulunmaktadır. Dünden bugüne tarihsel olarak 

cinsiyet kavramı analiz edildiğinde ona yüklenen anlamların insanlık tarihi ve kültürü 

tarafından şekillendirildiği görülmektedir. Bu açıdan toplumsal cinsiyetin “erkekliğin” 

ve “kadınlığın” inşasıyla alakalı bir kavram olduğu ortaya çıkmaktadır. Toplumsal 

cinsiyet bireylerin bir özelliğini değil, toplumların ve kültürlerin özelliğini 

yansıtmaktadır (Günindi Ersöz, 2016: 20). Kültürlerin bir ürünü olan toplumsal cinsiyet, 

bireyin içerisinde yetiştiği toplum tarafından, bireye doğumundan itibaren 

benimsetilerek inşa edilmiştir. Zaman içerisinde de kültürel bir değer haline gelmekte 

olan bu davranış kalıpları sorgulanmamakta ve toplum tarafından benimsetilen doğal 

davranışlar olarak kabul edilmektedir. Birey de bu davranış kalıplarına uygun olarak 

toplum içerisinde hareket etmektedir. Kadın ve erkek için uygun görülen davranış 

kalıplarına göre hareket etmeyen birey ise toplum tarafından dışlanma tehdidiyle karşı 

karşıya kalabilmektedir. 



7 
 

Bireyin biyolojik cinsiyeti doğuştan olma özelliği taşırken toplumsal cinsiyet 

farklılıkları kültürel olarak gelişen bir süreç üzerinden oluşmaktadır. Cinsel farklılığın 

sosyal boyutunun göz ardı edilmemesi gerektiğini söyleyen feminist kuramcılar 

tarafından geliştirilen toplumsal cinsiyet, erkekle kadın arasında yapılan ayrımın, sosyo-

kültürel olan eşitsiz bölünmesinin ifadesidir (Günindi Ersöz, 2016: 21). Scott ise 

toplumsal cinsiyet kavramını, cinsiyetler arasında var olduğuna inanılan farklara 

verilmiş bir isim olarak tanımlamaktadır (Rose, 2018: 28).  

Toplumsal cinsiyet (gender), kadın ve erkek olmanın bir sonucu olarak toplumun 

ve kültürün yüklediği anlamları ve beklentileri karşılayan kültürel bir sisteme karşılık 

gelmektedir. Genel olarak bireyin biyolojik yapısıyla ilgili psikolojik özellikleri de 

kapsamaktadır. Kısaca toplumsal cinsiyet, bireyi kadınsı (feminen) ya da erkeksi 

(maskülen) biçiminde şekillendiren psiko-sosyal özellikleri içermektedir (Bayhan, 2013: 

153).  

Toplumsal cinsiyet, insanların günlük etkileşimlerinin ve uygulamalarının bir 

sonucudur. Bireylerin özel yaşamlarındaki eylemlerinin ve davranışlarının ortaklaşa 

oluşturulan toplumsal düzenlemelerin ürünleridir. Bu toplumsal düzenleme kuşaktan 

kuşağa sürekli olarak yeniden üretilmekte ve bunlar değişime de tabi kalabilmektedir 

(Giddens, 2012: 510).  

Kadını ikinci konuma iten, kadın ve erkek arasındaki tahakküm ilişkisinin bir 

sonucudur. Beauvoir’un yorumuyla buradaki sorun biyolojik cinsiyetten 

kaynaklanmamaktadır. Toplumsal cinsiyeti kurumsallaştırıp “erkek egemenliği”ni 

hedefleyen tarihsel bir arka plana dayanmaktadır. Yani Beauvoir’e göre oluşturulan 

toplumsal cinsiyet kavramı bir cinsin diğer cinsi ezip, baskı altına almasıyla 

bağlantılıdır (Direk, 2013: 12-13).  

Feminist düşünürler, kadınların erkeklere olan bağımlılığının nedenini biyolojik-

doğuştan değil, toplumsal ve kültürel olanın benimsettiği savunmaktadırlar. 

Toplumsal/kültürel/eğitimsel gibi engeller ortadan kalkınca kadınların daha özgür 

bireyler haline geleceği söylenmektedir (Berktay, 2013: 4). 

Feminist kuramcılar toplumsal cinsiyet kavramının, cinsiyetin kültürel ve 

toplumsal bir yorumu olduğunu ya da kültürel olarak toplum tarafından inşa edildiğini 

belirtmektedir (Butler, 2014: 53). Cinsiyetin doğuştan geldiği, bir başka ifadeyle verili 



8 
 

bir durum olarak görülürken toplumsal cinsiyetin ise toplum tarafından oluşturulan bir 

inşa süreci olduğu söylenmektedir. Yerleşik toplumsal normlar doğrultusunda bazı 

toplumlarda kadının duygularını açığa vurması normal bir şekilde karşılanırken, 

erkeklerin duygularını açığa vurması güçsüzlük olarak algılanmakta ve erkekliğe ters 

düştüğü görüşü kabul edilmektedir. Toplum içerisinde erkeklik rolü olarak “erkekler 

ağlamaz- erkekler gülmez- erkekler ağır ve sert davranır” şeklinde algı oluşturulmuştur. 

Yine toplum içerisinde genel bir kabul olarak gören kadın rengi/erkek rengi kavramları 

bu inşa sürecinin bir ürünüdür. Göz önünde bulundurulan bu durum farklı kültür ve 

toplumlarda değişiklik göstermektedir.  

Kadın üzerindeki baskıyı “doğuştan gelen biyolojik bir kader” olarak gören 

yaklaşımı reddeden feministlere göre bu baskının arka planında biyolojik değil 

psikolojik sebepler aranmalıdır. Bu psikolojik sebepler erkeklerdeki “güçlülük 

psikolojisi ve erkeklik kuruntusu” olarak gösterilebilmektedir (Naiman, 1988: 59). 

Kısacası kadının biyolojisine yönelik ortaya çıkan baskı gerçekliğini yansıtmamaktadır. 

Çünkü kadın biyolojisine özgü olan çocuk doğurmanın önüne geçilememekte ve 

kadınlar hala çocuk doğurmaktadır. Bu ise kadının güçsüzlüğünü değil aksine gücünü 

ortaya koymaktadır.  

Ataerkil toplumsal düzen içerisinde, erkeklerin “kız gibi” ağlaması 

yasaklanmıştır. Duyguların ifadesi olan gözyaşı, güçsüzlük olarak görülmüş ve bu 

kadınsı bir özellik olarak düşünülmüştür. “Erkek gibi” davranmak sözü ise kadınlara 

yasaklanmıştır. Psikanalist Helen Deutsch entelektüel kadını acımasız bir şekilde 

eleştirerek: kısır, taklitçi, özgünlükten yoksun ve erkeklik kompleksine tutulmuştur. 

Kadın karşıtlık ve dışlanmalarla beslenen, ataerkil düzeni tehdit eden bir tehlike olarak 

görülmektedir (Badinter, 1992: 130).  

Modern toplumlar eşitsizlikleri ve hiyerarşik ayrımcılığı tetikleyen toplumlar 

olarak daha fazla cinsiyet ayrımcılığı içermekte ve toplumsal eşitsizliği üretmektedir. 

Buradaki cinsiyet ayrımcılığının temelinde bireylerin biyolojik özelliklerinin yattığına 

inanılmaktadır. Fakat bireyin biyolojik farklılığı daha sonradan cinsiyete verilen 

anlamlarla toplum içerisinde değişip, şekillenmektedir. Bu duruma örnek verecek 

olursak duygusallık ve sabır gerektiren işler (çocuk bakmak) kadına özgü görülürken, 

dayanıklı ve güçlü olmayı gerektiren işler (asker olmak) ise erkeğe özgü olarak 



9 
 

görülmektedir. Kadın ve erkek arasındaki farklar biyolojik değil, toplumsal ve 

ideolojiktir. Bu durumda toplumsal farklar karşımıza çıkarmaktadır. Kısaca biyolojik 

olan toplumsal olana aktarılmaktadır. Biyolojik cinsiyet değiştirilemez kader olarak 

görülürken toplumsal cinsiyet de değiştirilemez hale getirilmiştir (Sancar, 2014: 23-24).  

Toplumsal cinsiyet psikolojisine göre, iki farklı grup olarak algılanan kadın ve 

erkeklerin farklı kişisel özelliklere sahip olduğu kabul edilmektedir. Erkeklerin ve 

kadınların yaradılışları, karakterleri, dış görünüşleri, düşünüş biçimleri, yetenekleri ve 

kişisel özellikleri birbirlerinden tamamen farklı yapıdadır (Connel, 1987: 225). 

Feministler, insan bedenini toplumsal bakımdan değiştirilip, yapılandırılan yani 

inşa edilen bir nesne biçimi olarak kabul etmektedir. Bu yüzden de, cinsiyetten ziyade 

toplumsal cinsiyet kavramının kullanımını daha çok tercih etmektedirler. Başka deyişle 

ifade edecek olursak, kadın(sı)lık ve erkek(si)lik, bireyin biyolojik cinsiyetinden ziyade 

toplumsal ve kültürel açıdan inşa edilip, kurgulanmış bir şekilde yorumlanmaktadır 

(Bayhan, 2013: 149).  

Toplumsal cinsiyet kavramı kadınlar ve erkekler, eril ve dişil arasında fark ve 

bunlar hakkındaki fikirlerini ortaya koymak için birçok araştırmacı tarafından da 

kullanılmaktadır. Toplumsal cinsiyet kavramındaki temel nokta, farkların toplumsal 

olarak inşa edilip günümüze kadar süregeldiğidir. Erkekler ve kadınlar arasındaki 

farkların doğadan kaynaklandığı görüşü doğrultusunda erkek ve kadının konumu ile 

toplum içerisindeki ilişkileri hiyerarşinin sorgulanmasına engel olmuştur (Rose, 2018: 

17). Bu açıdan cinsiyetler arasındaki farklar ilk başlarda “biyolojik kader” olarak kabul 

edilmiştir. Daha sonra feminist araştırmacılar “toplumsal cinsiyet” kavramını “biyolojik 

kadere” bir karşı duruş olarak kullanmıştır. Bu karşı duruşta savunulan temel görüş, 

toplumsal cinsiyetin kültürel olarak inşa edildiği şeklindedir. Bu yönüyle toplum 

içerisinde yapılan cinsiyet ayrımlarının, ne bireyin cinsiyetinin nedensel bir sonucu ne 

de cinsiyet kadar sabit bir şey olduğu savı kabul edilmektedir (Butler, 2014: 50).  

Ecevit, tüm toplumlarda doğuştan gelen biyolojik farklılığın kültürel olarak 

yorumlandığını, bu durumda da hangi davranış ve faaliyetlerin kadın ve erkek için 

uygun düştüğünü, her iki cinsinde hangi haklara, kaynaklara ve güce ne derecede sahip 

olduğuna ya da olmadığına yönelik toplumsal beklentiler olduğunu ileri sürmektedir. Bu 

beklentiler farklı toplumlarda ve kesimlerde değişse de, ortak noktaları da 



10 
 

bulunmaktadır (Ecevit, 2003: 83). Farklı kültürler arasında göreceli olarak değişebilen 

bir kavram olan toplumsal cinsiyet; kadına ve erkeğe toplum tarafından oluşturulmuş 

görev ve sorumluluklara, yani dişiliğe ve erilliğe tekabül etmektedir. Biyolojik cinsiyet 

değişmez ve verili iken toplumsal cinsiyet, toplumsal ve kültürel olarak inşa edilip, 

oluşturulmuştur (Günindi Ersöz, 2016: 21). Toplumsal cinsiyet biyolojik cinsiyetin bir 

uzantısı olarak ideolojik olanı yansıtmaktadır. İdeolojik olan görüş bireylerin zihinlerine 

yerleşerek doğallaşmaktadır.  

Biyolojik determinizm ve sosyal inşacılık, toplumsal cinsiyet farklılıklarını 

açıklayan iki yaklaşım olarak karşımıza çıkmaktadır. Biyolojik determinizm, insan 

davranışını biyolojik ve genetik olarak açıklayan nedensel bir yaklaşımdır. Bu 

yaklaşıma göre kadınlar ve erkekler arasında fiziksel ve biyolojik özelliklerden 

kaynaklanan farklılıklar vardır. Toplumsal olarak inşa edilen işbölümü bu tarihsel 

farklılıklardan kaynaklanmaktadır. İlk çağlarda, fiziksel olarak güçlü olan erkekler avcı 

ve savaşçı olarak ev dışında çalışırken, kadınlar hem fiziksel farklılıklardan hem de 

doğurma özelliğinden dolayı ev içerisine bağlı kalmıştır. Böylece erkekler ve kadınlar 

arasında toplumsal bir iş bölümü oluşturulmuştur.  Yani biyolojik deterministlere göre, 

biyolojik cinsiyet farklılıkları öğrenilmeden, doğuştan gelen özellikler yoluyla 

kazanılmıştır. Toplumsal cinsiyet ise öğrenilen, toplumsallaşma yoluyla kazanılan 

farklılıklardır. Toplumsal cinsiyete farklılıkları toplumsal ve bireysel olarak değişkenlik 

gösterebilmektedir (Bayhan, 2013: 154). 

Bourdieu’nun da deyişiyle toplumsal cinsiyet ayrımı bireye daha çok fiziksel olan 

farklılığı vurgulayıp göstermeye ya da bireyin kendi cinsine uygun düşen pratiklerin 

yapılması için teşvik eden, uygun olmayan davranışları ise caydırmayı (özellikle karşı 

cinsle olan münasebetine) hedefleyen iki cinsi farklılaştırma çalışmalarını içermektedir 

(2015: 39-40). Kadın ve erkek davranışları arasında keskin sınırlar oluşturan toplumsal 

düzen, iki cins arasındaki ayrımı daha belirgin hale getirerek toplumda iki zıt kutup 

yaratmaktadır. Kadınlık için oluşturulan sınırlara erkeğin giremeyeceği gibi erkekliğin 

sınırlarına da kadınlar müdahale edememektedir. 

Connell, sabit ve değişmez bir toplumsal cinsiyet düzenini kabul etmemektedir. 

Bu ilişkilerin süregiden bir sürecin sonucu olduğu ve değişime meydana okuduğuna 

inanmaktadır. Daha açık bir ifadeyle toplumsal cinsiyeti dinamik bir şekilde ele 



11 
 

almaktadır. Cinsiyet ve toplumsal cinsiyetin toplumsal ve kültürel olarak kurulduğunu 

söylemekte ve bireylerin cinsel yönelimlerinin değişebileceğini savunmaktadır. Bu 

durumla da bireyin cinsel yöneliminin eşcinsellikten heteroseksüelliğe ya da tam tersine 

olabileceğini değil -bazı vakalarda bu durum da mevcut- bireyin cinsel kimliğinin ve 

görünüşünün devamlı olarak mevcut olan durumlara uyduğunu ifade etmektedir. 

Sözgelimi “belirlenmiş dişiliğe” uygun davranan kadınların, sonradan feminist bir bilinç 

geliştirmesi örnek gösterilebilir (Giddens, 2012: 513). Günümüzün değişen ve dönüşen 

toplumsal yapısı erkek ve kadın ilişkilerinde de değişime sebep olmuştur. Bu değişim ve 

dönüşümün en önemli sebebi ise teknolojik gelişmelerdir. Teknolojik gelişmeler, farklı 

toplumların birbirleriyle etkileşimini arttırmış ve böylece birbirlerinden etkilenmesini 

sağlamıştır. Bu durum hemen hemen bütün toplumlarda ezilen taraf olan kadınların 

birleşmesine ve bir hareket başlatmasına neden olmuştur.  

1.2. TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİNİN İNŞASI 

Rol kavramı, bireyin toplum içerisindeki statüsünü ve konumunu belirleyen 

toplumsal beklentilerdir. Kişinin kendisinden beklenen rolleri gerçekleştirip 

gerçekleştirmediği kontrol edilmektedir (Marshall, 2005: 624). Roller toplum içerisinde 

farklı görünümlerde ortaya çıkabilmektedir. Bireyin farklı mekânlarda farklı roller 

takınması ve buna uygun davranması beklenmektedir. Bu çerçevede kişinin evde, 

okulda, sokakta, işyerinde farklı roller sergilemesi gerekmektedir. İki farklı cins 

grubunda yer alan kadınlar ve erkekler ise farklı rol kümelerini oluşturmaktadır. Yani 

kadın ve erkek toplum içerisinde farklı rollere sahiptir ve onlardan bu roller dâhilinde 

hareket edilmesi istenmektedir. Kadınlık ve erkeklik rolü de toplumsal ve kültürel 

olarak inşa edilmiş bir sürecin toplamıdır. 

İnsanlar toplumsal etkileşimlerinde birçok rol-model inşa etmektedir. Cinsiyet 

rolleri de inşa süreci ile oluşturulmuş bir olgudur. Toplum içerisinde bireylerin cinsiyet 

rollerini yerine getirirken cinsiyetlerden beklenen şekilde hareket edilmesi 

istenmektedir. Cinsiyet sınıfı, sadece biyolojik cinsiyeti ifade etmektedir. Burada önemli 

olan toplumsal etkileşim sürecinde dâhil olunan cinsiyet sınıfına uygun olarak hareket 

edilmesidir. Yani cinsiyet rolü kişinin toplum içerisinde icra ettiği performansıdır. 

İnsanların cinsiyetlendirilmiş doğası sürekli cinsiyet eşitsizliğini yeniden üretmektedir 

(Berktay, 2013: 16). 1940’larda “cinsiyet rolü”, “erkeklik rolü”, “kadınlık rolü” 



12 
 

kavramları sık kullanılmaya başlanmış ve farklılıklar daha çok rol kavramı üzerinden 

açıklanmaya çalışılmıştır (Connel, 1998: 56).  

Toplumda kadına ve erkeğe verilen roller toplumsal cinsiyet rolleridir. Birey, 

yetiştiği toplum içerisinde bu rollerini öğrenmekte ve öğrendiği roller kapsamında 

hareket edilmesi istenmektedir. Yani toplumsal cinsiyet rolleri kavramı, belirli cinsiyet 

kalıplarını ve toplum tarafından belirlenen cinsiyet farklılıkları ile oluşturulmuştur. 

Daha genel bir ifade ile toplumsal cinsiyet rolleri kadına ve erkeğe atfedilen rolleri 

tanımlamaktadır. Birey, cinsiyetinin kültürel anlamını zaman içerisinde öğrenmektedir. 

Toplumsal cinsiyet rolü, cinsiyetin kültürel anlamı dâhilinde belirlenen ve istenen 

davranış kalıplarını oluşturmaktadır (Dökmen, 2015: 29). Birey içerisinde bulunduğu 

toplumun geleneğini ve kültürünü sürekli duyarak ve görerek benimsemektedir. Bu 

durum da bireyin içerisinde bulunduğu kültürün değerlerinin sorgulanmasının önünde 

engel oluşturmaktadır. Toplum ve kültür zaman içerisinde kadın ve erkek için belirli 

roller inşa etmekte ve bireylerin de bu roller dâhinde hareket etmesini istemektedir. 

Toplum içerisinde sıkça duyulan erkeksi ve kadınsı kavramları, kadın ve erkek rolleri 

için kullanılmaktadır. Bu roller dışına çıkan birey toplum içerisinde tepkiyle 

karşılaşabilmektedir. 

Rol kavramının toplumsal cinsiyete uyarlanması farklı görünümlerde olmaktadır. 

Bu uyarlamaların temel noktası erkek veya kadın olmanın kişinin cinsiyetiyle 

belirlenen, genel kabul gören bir rol yapılmasıdır. Bu da “cinsiyet rolü” kavramı ile 

tanımlanmaktadır. Bu doğrultuda belirli durumlarda sürekli olarak iki cinsiyet rolünden 

bahsedilebilir: “erkeklik rolü” ve “kadınlık rolü” (Connel, 1998: 78).  

Toplumsal olarak erkeğe ve kadına atfedilen roller ve özellikler cinsiyeti 

anlamlandırmaktadır. Toplumsal cinsiyet (gender) anlamında tanımı yapılan bu 

özellikler bireyin doğumdan ölümüne kadar sürmektedir. Yani kadın veya erkek olmak 

sadece ontolojik bir durum değildir. Kadın ve erkek olmak toplumun ürettiği kalıp 

yargılarla oluşturulmuştur. Bu durum, ortaya çıkan toplumsal sorumlulukların etik 

boyutu ile ilişkilendirilmektedir (Bayhan, 2013: 163). Belirlenen roller dışına çıkan 

birey her şeyden önce toplumun tepkisiyle karşılaşabilmektedir. Bu yüzden de rolünü 

yerine getirmeyen birey ahlaksal açıdan kabahatli bulunacağı için belirlenen roller 

dışına çıkamamaktadır. 



13 
 

Toplumsal cinsiyette rol farklılıklarının belirleyicisi biyolojik değil, kültüreldir. 

Buna göre, toplum içerisindeki cinsiyet eşitsizliklerinin sebebi erkeklere ve kadınlara 

farklı roller atfedilerek toplumsallaştırılmaktadır (Giddens, 2012: 506). 

Toplumsallaşmayla benimsetilen bu roller bireyin toplum içerisindeki kültürel 

değerlerini oluşturmaktadır. Böylece kültürel bir öğe olan toplumsal cinsiyet rolleri 

kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. Gelen her yeni nesil bu rolleri devam ettirmekle 

beraber söz konusu roller zamanla değişikliklere de uğrayabilmektedir. Günümüz 

toplumları ise daha fazla etkileşime açık olduğu için bu kültürel değerlerin değişme ve 

birbirini etkileme ihtimali daha yüksek olabilmektedir. Burada da önemli bir araç olarak 

medya karşımıza çıkmaktadır. Medya, toplum içerisindeki değerlerin değişmesinde ve 

dönüşmesinde önemli bir etkendir.  

Cinsiyet rolü, kadın ve erkek için uygun bulunan davranışlar ve kültürel 

beklentilerdir. Erkek için uygun bulunan davranışlar erkeksi (maskülen), kadın için 

uygun bulunan davranış kalıpları ise kadınsı (feminen) olarak isimlendirilir (Rice’ dan 

Akt. Dökmen, 2015: 31). Kadına ve erkeğe neyi nasıl yapacağı, nerelere gideceği, nasıl 

giyinip ve nasıl davranacağı hususunda davranış kalıpları oluşturulmaktadır. “Erkekler 

ağlamaz/erkekler duygusal davranmaz/erkek dediğin dayanıklı olur” gibi kavramlar 

örnek gösterilebilir çünkü bunlar kadın için uygun görülen davranış kalıplarıdır. Erkek 

için uygun görülen roller daha çok güç ve otoritelerini ortaya koyan davranışlardır. 

Diğer erkeklere ve yetiştiği çevreye karşı kendini güçsüz göstermemek için kadınlara 

şiddet uygulayan erkekler görebilmektedir. Çünkü bu durum erkekliğin bir göstergesi 

olarak düşünülmektedir.  

Toplumun kadına ve erkeğe biçtiği belirli roller vardır. Bu roller doğrultusunda 

her iki cinsiyetten de farklı beklentiler söz konusudur. Belirli kalıplardaki roller hem 

kadınların hem de erkeklerin yaşamını şekillendirir ve bu şekillendirme basit bir 

farklılıktan daha fazla anlam ifade eder. Kadın kategorisinde olmak, erkek kategorisinde 

olmaya kıyasla, kadınların daha az kaynağa ulaşması sonucunu ortaya çıkarmaktadır 

(Akın, 2018: 3). Erkeğin kamusal alana ait rolleri dikkat çekerken, kadın daha çok özel 

alanla kısıtlanmıştır. Toplumdaki rollere uygun hareket eden kadının kendini ifade edip 

geliştirmesi ise zorlaşmıştır. Aile içerisindeki ev işleri ve çocuklarla sınırlandırılan 

kadın, pasif hale getirilmiştir. Bu yüzden de kadın, erkeğe oranla daha az kaynağa 

ulaşmış ve kısıtlanmıştır. Günümüzde ise kadın hakları daha fazla gündemde yer almaya 



14 
 

başlamış, kadını önceleyen yenilikler yapılsa da devam eden sınırlanmalar 

bulunmaktadır. 

Çoğu toplumda çocuk doğurmak, kadın için sosyal bir statü kaynağı ve rolünün 

bir gereği olarak görülmektedir. Kadının doğurganlığı cinselliğini görünür hale getirip, 

meşrulaştıran ve kadının tamamlayan bir parça olarak kabul edilmektedir. Evlenmek ve 

çocuk doğurmak kadınlığı tamamlayan sıfatlardır. Bu yüzden de çocuk doğurmayan 

veya doğuramayan kadının hem cinselliği hem de kadınlığı yok sayılmaktadır. Bu 

nedenle nüfus planlanmasının sorumluluğu hiçbir zaman tek başına erkeğe verilmezken 

bu sorumluluk kadına yüklenmektedir (Ecevit, 2013: 159). 

Toplumsal cinsiyet, bireylerin elde ederek kullanabilecekleri fırsat ve yaşam 

şanslarını belirleyen önemli bir etkendir ve toplumdaki bütün kurumlarda 

kullanabilecekleri rolleri çok fazla etkilemektedir. Kadınların ve erkeklerin rolleri her 

ne kadar farklı kültürlerde değişiklik gösterse de kadınların erkeklerden daha güçlü 

olduğu bilinen bir toplumdan bahsetmek pek mümkün değildir. Toplum içerisinde 

erkeklerin rollerine genellikle daha fazla önem verilir ve ödülleri daha büyüktür. 

Neredeyse bütün kültürlerde çocuk bakımı ve ev işleri hep öncelikli olarak kadına ait 

olarak görülürken, erkekler daha çok evin maddi imkânlarını karşılayıp, refahını 

sağlayan yükümlülüklere sahip olmuştur. Kadın ve erkek arasında mevcut olan bu iş 

bölümü, güç, saygınlık ve maddiyatı içeren yönler, erkeklerin ve kadınların eşitsiz 

konumlarda bulunmalarına neden olmuş ve bu rollerin benimsenmesi sağlanmıştır 

(Giddens, 2012: 514). Rollerin benimsenmesinde ise toplumsal baskı önemli bir rol 

oynamaktadır. 

1.3. ERKEKLİK 

Toplum içerisinde erillik ve dişilik üreten toplumsal cinsiyet yapısı, cinsiyet 

farklılıklarını daha fazla besleyerek yeniden üretilmesine katkıda bulunmaktadır 

(Connel, 1998: 80). 

Rousseau kamusal ve özel alanlarda erkek ve kadın ayrımı yapmanın toplumdaki 

sosyal düzen yapısının temel bir özelliği olduğunu söylemektedir. Buna göre kadının 

üreme rolü ve bedeniyle özdeş olması onu özel alana daha elverişli hale getirmektedir. 

Erkek ise yapısı gereği kamusal alana uygundur. Erkeğin iki kez doğduğuna inanan 



15 
 

Rousseau, erkeğin ilkinde doğduğunu ikincisinde ise erkek haline geldiğini 

söylemektedir. Ona göre kadın bir kez doğmuştur ve doğduktan sonrada doğal varoluş 

halinden çıkmamıştır.  Erkeğin iki kez doğması cinsiyetinin ötesine geçmesine sebep 

olurken, kadın her zaman kadın olarak kalmaktadır (Entwistle’den Akt. Günindi Ersöz, 

2016: 13).  

Bireyin cinsel kimliği, toplum içerisinde algılanan cinsiyet farklılığına uygun 

olarak ortaya çıkmakta ve gerekli oldukça yeniden oluşmaktadır. Sözgelişi erillik 

hakkındaki düşüncelerin daha çok fiziksel kuvvetle ilişkilendirildiği toplumda, erkekler 

buna uygun beden imgesi ve davranış-tavır geliştirmektedir. Dolayısıyla insan 

bedeninde cinsel kimlikler ve cinsiyet farklılıklarının birbirinden ayrılamayacak kadar 

bağımlı olduğu söylenebilir (Giddens, 2012: 509). Erilliğin bir göstergesi olan güç, 

erkeğin bedenini de şekillendirmektedir. Erillik için öngörülen fiziksel özellikler daha 

çok erkeğin gücünü ve kuvvetini gösteren uzun boy ve kastır. Kısa boyluluk ve zayıflık 

ise toplumda tercih edilmeyen erkek tipidir. Bu bedensel zayıflık, güç açısından erkeğin 

yetersiz olduğunu göstermektedir. Kadın için ideal fiziksel özellik ise güzellik ile 

ölçülmektedir. Zayıf bir beden ve güzel bir yüze sahip olmak isteyen kadınlar, birçok 

farklı yöntem denemektedir. Estetik operasyonların bu kadar çok olması ise birbirine 

benzer olan yüz ve tiplerin ortaya çıkmasına sebep olmaktadır. Dolayısıyla her iki cins 

için de kalıplaşmış düşüncelerle, kalıplaşmış fiziksel görünüşler ortaya çıkarılmaktadır. 

Farklılık sadece düşüncede değil, fiziksel görünüşte de istenmemektedir. 

Erkeksi ya da erillik kavramı, kadınlığın yani dişiliğin tam zıddı anlamında 

kullanılmaktadır. Erilliğin bu şekilde kavranması, erkekliğin kadınlar karşısında 

erkeklere üstünlük tanıyan bir toplumsal cinsiyet hiyerarşisini ortaya çıkarmaktadır 

(Rose, 2018: 84). Bourdieu erkeklik kavramını şu şekilde açıklamıştır; “Erkeklik, diğer 

erkeklerin önünde ve onlar için, kadınlığa karşıt olarak ve her şeyden önce kişinin kendi 

içindeki bir tür dişil korkusu içinde inşa edilmiştir” (2015: 71).  

Kadınlar, kadınsı (feminen), erkekler, erkeksi (maskülen) olarak toplum içerisinde 

sınıflandırılmakta ve toplumsal beklentilere uygun davranılması istenmektedir. Burada 

da devreye giren rol kavramıdır. Kadın ve erkekten biçilen roller çerçevesinde hareket 

edilmesi istenmektedir. Erillik ve dişilik arasındaki davranış farklılığının temel sebebi 

biyolojik değil, kültüreldir. Dişilik daha çok fedakârlık ve duygusallıkla 



16 
 

ilişkilendirilirken erillik rekabet ve saldırganlıkla ilişkilendirilmektedir (Dökmen, 2015: 

21-22).  

Akıllı olmak, çatışmalardan kaçmamak ve şiddet uygulayabilmek, rekabet 

becerisine ve teknolojik uzmanlık bilgilerine sahip olmak, risk alıp, maceraya katılmak 

ve kahramanlık gibi beceriler erilliğe özgü davranışlar olarak kabul edilmektedir. Diğer 

taraftan duygusallık, pasiflik, anlayışlı ve şefkatli davranmak, macera değil güvence 

aramak dişiliğin davranışları olarak görülmektedir (Sancar, 2013: 171). Toplumdaki 

kadın ve erkekler, erillik ve dişilik kavramına uygun olarak yetiştirilmektedir. Kadını 

erkek karşısında sessizleştirip, sınırlandıran sistem erkeği ise rekabetçi ve baskın hale 

getirmektedir.  

Şiddet uygulama becerileri ile algılanan erkeklik kavramı, her şeyden bir görev 

olarak görülmektedir. Gerçek bir erkeklik, güç ve ayrıcalık elde ederek kendini ortaya 

koymaya çalışmaktadır. Eril değerler, dişil değerlerin tam tersi olarak kabul edilmekte 

ve dişilikteki korku ve endişelerle karanlık tarafını bulmaktadır. Kadın için şeref negatif 

bir şeydir ve bu yüzden de kadının şerefi ve namusu korunabilir ya da kaybedilebilir bir 

durum olarak görülmektedir. Kadının sahip olduğu erdem ise bekâret ve sadakatten 

ibarettir (Bourdieu, 2015: 69). Toplum içerisinde erkeğin en asli görevi kadını korumak 

olarak görülmektedir. Burada kadının namusu koruyan erkektir ve erkek annesinin, 

eşinin, kız kardeşinin namusunu korumakla sorumludur. Dolayısıyla erkeğin namusu 

kadın olduğu için erkek, kadın üzerinde istediği hâkimiyeti ve baskı kurma gücünü ve 

meşruluğunu kendinde bulabilmektedir. 

İkili karşıtlıklar düzeni üzerinden işleyen modernizm erkekliği kültürle bağlantılı 

hale getirmekte ve rasyonellik/güç gibi olumlu anlamlar üzerinden tanımlamaktadır. 

Kadınlık ise doğaya indirgeyerek fiziksel ve duygusal açıdan zayıflık, irrasyonellik gibi 

olumsuz kavramlardan yola çıkılarak tanımlanmaktadır. Güç ve iktidarı elinde 

bulunduran erkek, kültürle eş hale getirilirken kadın kültürün etkisine açık olan doğayla 

benzeştirilmektedir (Baştürk Akca ve Tönel, 2011: 12). 

Toplumsal açıdan kabul gören görüşe göre kadınların duygusal açıdan daha zayıf 

olması beklenirken erkeklerin ise daha güçlü olması beklenmektedir. Erkeklerin 

mutluluk, üzüntü gibi (öfke hariç) duyguları ifade etmesi toplum tarafından hoş 

karşılanmamaktadır. Aynı zamanda erkeklerin duygularını ifade etmesinin zayıflık 



17 
 

olarak algılanma riskinden dolayı bu davranışlardan kaçınılmaktadır. Batı toplumlarında 

“cool” (karizmatik) kelimesi ideal erkek tipini ortaya koymak için kullanılmaktadır. 

Kısacası duygularını belli etmeyip duygusal herhangi bir tepki vermeyen, kendine 

güvenen ve toplumsal açıdan kabul edilen bir erkek profili ortaya çıkarmaktadır 

(Dökmen, 2015: 223). 

“Kadınsı olmak” daha çok cinsel bir uyarı olarak algılanırken, “erkeksi olmak” 

güç, hâkimiyet ve başarıyla ilişkilendirilmektedir. Bu açıdan kadınsı olmak bedensel 

odaklıyken erkeksi olmak başarı ve düşünsel hâkimiyet becerilerini ön plana 

çıkarmaktadır (Ecevit, 2013: 149). 

Erkek veya kadın arasındaki farkın kavranmaya çalışılması, eril düzenin tarihsel 

yapıları üzerinden gerçekleştirilen bir değerlendirmeyle, farkında olunmadan zihniyete 

yerleşmiş kodlarla yapılmaktadır. Eril tahakkümü düşünürken bile eril tahakkümün 

ürünü olan düşünme biçimleri kullanılmaktadır. Bu kısır döngüden kurtulmak için 

bilimsel nesnelleştirme pratikleri geliştirilmelidir (Bourdieu, 2015: 17). 

1.3.1. Ataerkil Toplum ve Kadın 

“Ataerkillik” kavramı hem ekonomik hem de akrabalık sistemine dayalı olarak bir 

araya gelen bir sınıfın, kurallara uygun olarak seçilen bir birey tarafından yönetilmesini 

anlatmaktadır (Weber, 2014: 348). 

Cristine Delphy ataerkil kavramını erkeklerin kadınların emeğini sömürmesi 

olarak yorumlamaktadır. Ataerkil sistemin dayandığı maddi temel, erkeklerin kadınların 

emeğini denetlemesi olarak görülebilmektedir (Donavan, 160-161). Ataerkil sistem, 

sadece kadın cinsini ezen bir kurum değildir. Ataerkil düzeni devam ettiren 

toplumlarda, gücünü teolojiden (tanrıbilim) alan politik bir sistem olarak ifade edilebilir. 

Bu politik sistem otoriter ya da hoşgörülü olarak tarih boyunca farklı şekillerde varlığını 

devam ettirmiştir (Badinter, 1992: 153). 

Ataerkillik, aile içerisinde sadece babanın gücünü ifade eden bir kavram değildir. 

Bu kavram aynı suretle yapısını babanın iktidarından alan her türlü toplumsal yapıyı 

ifade etmek için de kullanılmaktadır. Bu örgütlenme iktidarı elinde bulunduran 

yöneticiyle, ailedeki babanın iktidarı aynıdır. Hem rıza hem de güç yoluyla 

denetleyebilmektedir. Ataerkil toplumun en önemli özelliği ise, kadının çok sıkı bir 



18 
 

şekilde denetlenmesi olarak karşımıza çıkmaktadır (Badinter, 1992: 86). Sistem 

içerisinde kadının yer almasına rağmen, kuralları ortaya koyan erkeklerdir. Kadınlar ise 

daha çok erkekler tarafından belirlenen kurallara riayet edip ve bunlar doğrultusunda 

hareket etmek durumundadır (Günindi Ersöz, 2016: 33). Erkek kimliğinin sorgulanması 

burada önemli bir yer tutmaktadır. Erkeğin kadından bedensel olarak farklı olması bu 

sorgulanmanın yapılmasının başat nedenidir. Kadının erkekten biyolojik olarak farklı 

olması toplum içerisinde iki cins arasında ayrım yapılmasının temel nedeni olarak 

gösterilmektedir. Karşı cins olarak adlandırılan kadın üzerinde hâkimiyet kurabilen 

ataerkil sistem, toplum içerisindeki tüm kurumlarda etkisini hissettirmektedir.  

Kadınlığın önündeki en büyük engel biyolojik yapısı değil –kadınların da göz 

yummasıyla- toplumun kadının biyolojisine yüklemiş olduğu ideolojik anlamlardır 

(Llyod, 1996: 128).  

Ataerkil aile düzeni, babanın aile reisi yani yönetici olduğu aile yapısıdır. 

Buradaki babanın yöneticiliği mutlaktır ve aile içerisinde karşı çıkılamaz bir şekilde 

kararları koşulsuz kabul edilmektedir. Günümüzde çoğu toplumlarda olduğu gibi 

modern batı toplumunda da ataerkil aile yapısın dikkat çekmektedir. Ataerkil aile yapısı 

soyun babadan gelip devam ettiği geniş aile yapısına dayanmaktadır (Theodorson’dan 

aktaran Türköne, 1995: 37). Günümüzde dünyanın büyük bir bölümünün ataerkil düzen 

içerisinde olması, antropologların bu sistemi ilk iktidar modeli olarak görmesine sebep 

olmaktadır (Badinter, 1992: 39). 

Akrabalık sistemi atasoyludur ve ortak bir erkek atanın soyundan geldiğine 

inanılmaktadır (Kandiyoti, 2013: 24).  Bu yüzden de aileyi ve toplumu oluşturmada 

temel etken olarak görülen erkeğe toplum içerisinde daha fazla değer verilmekte ve 

kadın ise erkek karşısında değersizleştirilmektedir. Kadın daha çok susan ve itaat eden 

konumundadır. Bunun dışına çıkan kadına ya “kötü kadın” gözüyle bakılmış ve 

toplumdan dışlanmış ya da daha da ileri gidilerek ölüm cezası verilmiştir. Özellikle 

ataerkilliğin baskın olduğu toplumlarda bu tip örneklere rastlamak mümkündür.  

Arkeolojik verilere göre, uygarlığa ilk geçişin yapıldığı eski Mezopotamya’da 

kent devletlerinin ortaya çıkışıyla beraber, “ataerkil toplumsal düzen” görülmüştür. 

Feminist araştırmacılarının da içinde olduğu bazı tarihçiler, erkek egemenliğinin ortaya 



19 
 

çıkışının, kent devletlerinin ortaya çıkışından önce olduğu savunmaktadır (Berktay, 

1996: 80).  

Avcılık erkeksi etkinliği içeren bir davranış olarak kabul edildiğinden erkekler 

için uzmanlık gerektiren bir iş olarak görülmüştür. Kadınlar ise bitki ve benzeri 

yiyecekleri topladıkları için toplayıcılık mesleğiyle özdeşleştirilmiştir. Böylelikle de 

cinsiyete dayalı işbölümü ve ortaklığı geliştirilmiştir (Connel, 1987: 196). Ataerkil 

kuram, ilk zamanlarda avcı-toplayıcı olan grubu ön plana çıkarırken, kadını avcı-

toplayıcı olanın egemenliği altına sokmuştur. Bu görüş, tüm toplumlarda cinsiyete 

dayalı işbölümünün evrensel bir olgu olarak görülmesine ve kadın-erkek ilişkilerindeki 

hiyerarşinin oluşturulmasına dayandırılmaktadır. İnsanlar arasında cinsiyete dayalı 

işbölümünün hayvanlar arasındaki ilişkilerden farklı geliştiğini söyleyen görüş bugün 

hala geçerliliğini korumaktadır. Ancak, bu işbölümünün oluşturduğu ayrımın hiyerarşik 

ilişkilere yansıması tartışılmaktadır. Tarih boyunca ataerkil sistem, erkeğe-avcıya 

egemen-baskın bir rol atfetmiştir (Türköne, 1995: 34). 

1970 ve 1980’li yıllara kadar araştırmacıların çoğu bireyin cinsiyetine dayalı 

işbölümünün hiyerarşi ilişkileri çerçevesinde oluştuğunu düşünmüşlerdir. 

Araştırmacılara göre, avcılık eylemi erkeklerin zekâsını geliştirirken, bireysel olarak 

yapılmakta olan toplayıcılık ise kadınları alt bir hiyerarşiye sokup pasifleştirmektedir 

(Badinter, 1992: 35). Günümüzde ise kadın ev içerisine hapsedilerek pasifleştirilmekte 

ve ikincil bir konuma atılmaktadır. Kadının ev içerisinde yaptığı işler önemsiz 

görülmekte ve karşılığı verilemeyen bir emek türü olması tartışmanın diğer bir önemli 

boyutunu oluşturmaktadır (Sancar, 2014: 35).  

Çocuk yetiştirmek toplumsal yaşam içinde önemli bir iştir ve bu iş kadının ev 

içerisindeki işleri arasında görülmektedir. Cinsiyete dayalı iş bölümünde de önemli bir 

yer tutmaktadır (Connel, 1987: 169). Kadının ev içerisinde seksenden fazla görevi 

olması rağmen yaptığı işler uzmanlık alanına dâhil edilmemekte ve 

önemsenmemektedir. Kadının ev içerisinde yaptığı işlerin tamamı asla bitmemekte ve 

sürekli tekrarlanmaktadır. İşlerin değeri verilen maddi gelirle bağlantılı olmakta, ev 

işleri de herhangi bir maddi değer karşılığında yapılmadığı için iş gözüyle 

bakılmamaktadır. Bu durumda da ev işlerinden sorumlu olan kadının sosyal statüsü 

düşük olmaktadır (Dökmen, 2015: 195). 



20 
 

Ataerkil toplumsal düzen içerisindeki cinsiyet ayrımı, mesleki çalışma hayatında 

da kendini göstermektedir. Erkekler kadınların çalışmalarına genelde izin vermez ya da 

çalışan kadınla erkek aynı statüyü, ücreti alamamaktadır. Meslekler ve işler genelde 

“kadın işleri” ve “erkek işleri” olarak ayrılmaktadır. Evli olan kadınların özellikle eşleri 

tarafından sınırlandırılıp paralarına ihtiyacı olmadığı ve onun yerinin evi olduğu 

şeklinde bir yaklaşım geliştirilmektedir. Kadınların çalışmasını erkekliğe bir saygısızlık 

gibi düşünen baskın karakterler de vardır. Kadının olması gereken yer ev ile 

sınırlandırılmakta ve asli görevinin evi temizlemek, çocuk bakmak, eşiyle ilgilenmek 

gibi roller benimsetilmektedir. Kadın daha çok kendisini ev kadını, ev hanımı olarak 

tanımlamaktadır. Hatta kadının ev içinde yaptığı işler genel olarak iş gözüyle 

bakılmamakta ve kadın “evle uğraşıyorum” tabirini kullanmaktadır. Buradan da 

anlaşılacağı üzere kadınlar daha çok ev eksenli işlerde çalışmaktadırlar. Dolayısıyla da 

“kadınlık” iş hayatındaki en büyük engel olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Cinsiyete dayalı iş bölümü kavramı, “kadının yeri” ile alakalı olan görüşleri 

yansıtmaktadır (Connel, 1987: 169). Toplum içerisinde mesleklerin “kadın işi” ve 

“erkek işi” olarak ayırt edilmesi çerçevesinde kadına toplumda yapabileceği işler 

öğretilmekte ve kadının yapabileceği meslekler sınırlandırılmaktadır. Şirket, fabrika vb. 

işler eril, ev içi işler ise dişil olarak görülmektedir. Eril olarak görülen işler, toplum 

içerisinde daha fazla değer görürken, dişil olarak görülen işler değersizleştirilmektedir. 

Kadın evden çıkıp kamusal alanda iş yapmaya çalışsa bile birçok engelle karşılaşmakta 

ve erkekle aynı statüyü paylaşamamaktadır. 

Feministler, bireyin biyolojik yapısından kaynaklanan toplum içerisindeki 

işbölümü savlarına karşı toplumda doğal ya da kaçınılmaz hiçbir görev paylaşımının 

olmadığını düşüncesi ile karşı çıkmaktadır. Bu açıdan meslek edinmek isteyen kadınları 

yolundan alıkoyan hiçbir biyolojik sav kabul edilememekte ve insanlar kendi 

kültürlerinden beklenen roller dâhilinde hareket ederek toplumsallaştırılmaktadır 

(Giddens, 2012: 516). 

Kadının biyolojisinin çocuk doğurmaktan başka bir şeye müsait olmadığının 

söylenmesi kadına yönelik diğer bir ayrımcılıktır (Sancar, 2014: 41). Bir kadın çocuk 

doğuramıyorsa sorunun kadına olduğuna inanılmaktaydı. Aynı zamanda kız çocuk 

doğurmak erkek çocuk doğurmak kadar değerli değildi. Çocuk doğurmayan kadın her 



21 
 

ne kadar diğer işlerinde başarılı olsa da eksik ve ikinci sınıf olarak hissettirilir. Bu 

çerçevede kadına karşı hayatın her alanında erkek otoritesi baskın olarak görülmektedir 

(Kandiyoti, 2013: 26). Kadının cinselliğini denetleyen evlilik, annelik, namus/iffet ve 

çocukların nesebinin erkek üzerinden alınması erkeklerin önceliğini ortaya çıkaran 

tartışmalar arasındadır (Sancar, 2014: 35).  

Ataerkil aile kurumunda, mülkiyet miras yoluyla babadan oğula geçmekte ve 

böylece kadınların cinselliği erkekler tarafından denetim altına alınabilmektedir. 

Kadının cinselliği ilk olarak babanın, sonra ise kocanın malı olarak belirlenmiştir ve 

kadının cinsel saflığı (özellikle bekâreti), üzerinden pazarlık yapılabilen bir meta haline 

dönüştürülmüştür. Bu durum fahişeliğin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Cinselliği ve 

doğurganlığı sadece tek bir erkeğe ait olan “saygın” kadın, cinselliği herkese ait olan 

“fahişe” arasında ayrım yapılmıştır. Peçenin sadece yüksek “saygın” sınıfa ait olan 

kadın tarafından kullanılması aradaki ayırımı toplum içerisinde görünür hale getirmiştir. 

Bu bağlam içerisinde de, kadınların “saygın olan” ve “saygın olmayan” arasında ayrım 

yapılmasını ve ataerkil toplumsal düzenin de yürütülmesi açısından da ne kadar önemli 

bir durum olduğu ortaya çıkmaktadır. Her şeyden önce toplum içerisinde kadınları 

“koruyanın” erkeğin konumu ve cinsel faaliyeti olduğu gösterilmektedir. Hâlbuki 

erkeklerin sınıfsal sistem içerisindeki hiyerarşisinin konumu çalıştığı işe ve ürettiklerine 

yöneliktir (Berktay,1996: 81-84).  

Aile ve toplum içerisinde “korumak” sözüyle sürekli baskılanan ve bu baskı 

dolayımıyla kendini gerçekleştiremeyen kadınların öfkesi feminist hareketi beslemiştir 

(Kandiyoti, 2013: 16). Toplum içerisinde doğumla başlayan kadın ve erkek ilişkilerine 

ilişkin öğrenim sürecinde aile ve çevre önemli bir etken olma özelliği taşımaktadır. Kız 

çocuğunun babasına, abisine ve evlendikten sonra da kocasına itaat etmesi öğretilmiştir. 

Aynı zamanda kadına korunmaya muhtaç bir yapıda olduğu lanse edilmekte ve böylece 

kadın pasif hale getirilmektedir. Kadın üzerinde sürekli erkeğin bakımına ve himayesine 

mahkûmmuş algısı ve hissiyatı oluşturulmaktadır. Kadın sürekli korumaya muhtaç biri 

olarak görülmüştür ve bu durum da kadının kendini gerçekleştirmesinin önünde engel 

oluşturmaktadır. Erkeğin, ‘kadını kimden koruyacağı’ sorusu (?) ise tartışılması gereken 

en önemli sorundur.  



22 
 

 Erkeği kadından üstün tutan inançlar açısından da bu durum 

gözlemlenebilmektedir:  

Yahudi-Hristiyan uygarlığında Âdem, erkek bir Tanrı tarafından, herhangi bir kadınlık 

ilkesinin hiçbir müdahalesi olmaksızın yaratılmıştır. Daha sonra Âdem yalnız başına 

sıkıldığı için Yahuva onu uyutur ve kaburgalarından birinden Havva’yı yaratır. Bu 

anlamda kadın, iki kez, erkeğin çocuğudur. Kadın, “Tanrı” tarafından, 

“erkeğin’”bedeninden yararlanılarak yaratılmıştır. Simgesel olarak Âdem’in kaburgası, 

ana rahminin eşdeğeridir. Eğer Havva’nın yaratıcısı Tanrı ise, Âdem de onun anası, 

daha doğrusu hem anası hem babasıdır. Erkeğin “döllenmesiz cücüklenmesi” 

(partenogenez), Âdem’le Havva arasındaki niteliksel farklılığı haklı kılar. Âdem 

Tanrı’nın kendi imgesine göre yarattığı oğludur, Havva ise yalnızca erkeğin kızıdır ve bu 

niteliğiyle Tanrı’ya eşinin olduğu kadar yakın değildir. Doğurmak onun için bir kahır 

olacaktır. Oysa Âdem Havva’yı uykusunda, bir rüya gibi yaratmışken, Havva Âdem’in 

çocuklarını bir kâbusta gibi, acı içinde doğuracaktır. Âdem Tanrı’nın imgesine yaraşan 

temel, tinsel rolünü korurken, Havva’ya maddi, önemsiz bir rol düşer. Yaşamı sürdüren 

etken Âdem olurken, Havva ölüm etkeni olacaktır (Badinter, 1992: 96).  

Aristoteles “kadın erkekten doğmuştur” diyerek erkeğin kadın üzerindeki 

üstünlüğünü vurgulamakta ve “kadının kendiliğinden yaratılmadığı” görüşünü 

savunmaktadır. Bu görüş, kadın ruhu erkeğin ruhuyla aynı olsaydı, kendi başına üremesi 

gerekirdi, bu yüzden kadının erkeğinki gibi bir ruha sahip olmadığı düşüncesine 

dayanmaktadır. Öğrenme yeteneği de erkekten çocuğa geçebilen bir durumdur 

(Badinter, 1992: 100). Aristoteles, “Politika” adlı eserinde de kadın ve erkek 

karakterlerinin aynı olmadığını ileri sürmektedir. Aristoteles “sessizlik kadının izzetidir 

ama aynı şey erkek için geçerli değildir” der. Yüzyıllar sonra Müslüman olan İmam 

Gazali de kadında olması gereken erdemin sessizlik olduğunu ve Müslümanların 

kaçınması gereken kadının tipinin “çok konuşan kadın” olduğunu ifade ederek 

kadınların erkeklere boyun eğip, ses çıkarmayan taraf olması gerektiğini söylemiştir 

(Berktay, 1996: 87).  

Toplumsal ilişkilerde “güçlü, akıllı, eğitimli, yetkili ve erkek olan her daim 

haklıdır” görüşü baskın olmaktadır (Selek, 2018: 211). Bu bakış açısı, erkeğin kadın 

üzerinde mutlak hâkimiyet kurmasına neden olmuştur. 



23 
 

Her çağda her toplumda kadın olmak ağır yükümlülükleri ve sorumlulukları da 

beraberinde getirmiştir. Erkek gözüyle yazılan tarihte kadın hep ikinci konumda olmuş 

ya da bahsedilmeyen tarafta bulunmuştur. Erkek ve kadınların bağlı oldukları sınıf, ırk, 

din topluluklarından dışlanması sık rastlanan bir olaydır. Erkeğin sırf cinsiyetinden 

dolayı dışlanması pek rastlanan bir durum değildir. Ancak kadın, sırf cinsiyetinden 

dolayı ayrımcılığa maruz kalmıştır. Kadın, tarihin yazılıp-yorumlanmasından uzak 

tutulmuş, tarihin oluşumunda etkin bir özne olmasına rağmen tarih yazımından mahrum 

bırakılmıştır. Çiçero’nun bu durum hakkında yorumu tam yerinde olacaktır. Çiçero, 

geçmişini bilmekten alıkonan kadın, sürekli çocuk bırakılmakla aynı durumdadır. Zaten 

ataerkil toplum yapısı içinde uzun bir dönem kadınlar çocuklar ve delilerle aynı kefeye 

konularak sınırlandırılmıştır (Berktay, 2010: 21-22). 

Kadının cinselliği, “ailenin şerefi ve namusudur” görüşünden dolayı kadının 

cinselliği üzerine sıkı bir denetim kurulmuştur. Kadının yanlış davranışı ait olduğu 

topluluğa ve aileye utanç getireceğine olan inançtan dolayı toplumda kadına büyük bir 

olumsuzluk atfedilmiştir. Bu yönüyle kadının tamamen eve kapatılıp ve örtünmelerine, 

kamusal alana girişinin ve davranışlarının kısıtlanmasına kadar devam eden baskılar söz 

konusu olmuştur (Kandiyoti, 2013: 81). Örtünmek “kadının kadınlığını, erkeğin 

erkekliğini bilmesi”, kısaca cinsiyet dikotomisinin kesinliğini göstermektedir. Yahudi- 

Hıristiyan ve İslam dini içerisinde de bu belirgin olarak göze çarpmaktadır (Berktay, 

1996: 84).  

Günümüzde modernliğin kurucusu olarak görülen Batı’nın inanışının aksine 

kadınların örtünmesi, harem ve kadınların kamusal alandan uzak tutulması geleneği 

sadece İslam’a ve Doğu’ya özgün değildir. Bunların kökleri daha derinlere ve Doğu 

Karadeniz yöresine ait kültürlerde görülmüş ve ataerkil geleneğin uzantıları olarak öne 

çıkmıştır. Geçmişten gelen bu miras, kadın kimliğinin istenilen şekilde belirlenmesini 

sağlamış ve toplumsal yapıların değişmesi bile bu mirasın yüzyıllar sonrasına 

aktarılarak kadınların sessizliğe ve edilgenliğe maruz bırakılmalarına neden olmuştur 

(Berktay, 1996: 87-88). Genel olarak toplum içerisinde kadın, ailesinin ve çevresinin 

istekleri yönünde şekillenmiştir. Toplum, kadına nasıl davranacağını öğretmekte ve onu 

erkek karşısında itaatkâr yapmaktadır.  



24 
 

“Ataerkil” kavramının daha da genişleyerek sadece aile ve akrabalık sistemi 

içinde değil, toplum içerisindeki hemen hemen bütün kurumlarda yaygınlık gösterdiğini 

söylenebilir. Ataerkilliğin yansımaları aile kurumunda, iktidar (yönetim) düzeyinde, 

ekonomide (özellikle kapitalizm), kültürel değerlerde, kitle iletişim araçlarında, sanat 

gibi farklı kurumlarda etkisi gözlemlenebilmektedir. Bütün bu kurumların birbirine 

etkisi göz önüne alınarak “ataerkil sistem”, “ataerkil yapı” olarak adlandırılıp, kavram 

genişletilmektedir (Türköne, 1995: 37).  

Toplum içerisindeki tüm kurumlarda toplumsal cinsiyet ilişkileri 

görülebilmektedir (Connel, 1987: 166). Sokak, çoğu zaman bir kurum olarak 

düşünülmez ancak belirli toplumsal ilişkileri ve kesin sınırları olan toplumsal bir çevre 

olarak tanımlanabilmektedir. Aynı zamanda sokak, kadına yönelik şiddetin ve 

sindirmenin yapıldığı ortamlardan biridir. Özellikle kadınların hava karardıktan sonra 

sokağa tek başına çıkmalarının engellenmesine dönük yerleşik toplumsal normlar 

önemli birer göstergedir. Çünkü sokak, erkeklerin işgali altında olan bir kurum olarak 

görülmektedir. Kısaca toplumsal bir çevre olan sokak ve aile, devletin belirlediği, 

sınırlarını çizdiği toplumsal cinsiyet ilişkilerini göstermektedir (Connel, 1987: 181- 

183). Sokak, sosyal ilişkilerin en yoğun yaşandığı kurumlardan biridir. Özellikle 

erkeklerin daha rahat davrandığı ve erkek baskısının yoğun olduğu bir yer olan sokak, 

erkekliğe özgü bir mekân olarak görülebilmektedir. Bu yüzden de karanlık çöktükten 

sonra sokağa çıkan kadın zarar görürse bu erkeğin değil kadının suçu olarak 

gösterilmektedir. Ataerkil sistemin sözcülüğünü ve halkın ideolojik algısını yöneten 

medya, “Gece yarısı sokağa çıkan kadın tecavüz uğradı” diye manşet atarak suçluyu 

işaret etmeye çalışmaktadır. 

Toplumda var olan genel tahakküm ve sömürü düzenlerinin (ırkçılık, kapitalizm 

gibi) hepsi erkek yönetimiyle bağlantılı ve onun bir kolu olduğu kabul edilmektedir. 

Erkek kadına hükmederken bir grup erkek bütün toplumu tahakkümü altına alıp 

(ataerkil iktidar sistemi) yönetmektedir. Tarihsel olarak bakıldığında da toplumsal güç 

yapıları erkek merkezli bir sisteme sahiptir. Erkekler politik, ekonomik ve kültürel 

yapıları elinde tutup kontrol altına almakta ve bu kontrolü yaparken de şiddete 

başvurabilmektedir. Erkekler ellerindeki güçlerini kadını baskı altına almak, ikincil 

plana atıp ve ötekileştirmek için kullanmışlardır (Hanisch, 2013: 8-9). 



25 
 

Kadın bedeni tamamen cinselleştirilmiştir ve kadın cinsel bir varlık olarak 

algılanması için herhangi bir ortamda bulunması yeterli bir durumdur. Pek çok 

toplumda aile ve kutsal yerler kadınlar içi uygun ortam olabilmektedir. Açık alanlarda 

veya bar gibi kalabalık alanlarda kadın cinsel bir çağrı aracı olarak görülmektedir 

(Ecevit, 2013: 148). Ataerkil ideoloji, kadına ne ve nasıl olduğunu anlatırken aslında 

hangi alanlarda var olabileceğini ve hangi alanlardan dışlandığını da (Baştürk Akca ve 

Tönel, 2011: 12) söyleyerek kadının kamusal alandaki varlığını sınırlandırmaktadır.  

Yönetime ait kurumlarda, işyerlerinde, evde veya herhangi bir farklı kurumda 

kadınlar ve erkekler arasında kazanç ve kaynaklar eşitsizliği durumu ortaya 

çıkabilmektedir. Açıkça, kurumları, bakanlıkları, üniversiteleri vb. yerleri yöneten 

erkekler, kadınların bir üst düzeye çıkmasını önleyen güçlüklerle karşılaşmasını 

sağlamaktadır (Connel, 1987: 151). Erkeği önceleyen ve onun baskın olduğu her 

kurumda, kadının ikincil bir plana atıldığı görülmektedir. Erkeğin karşısında ikincil 

konumunda olan kadına öteki gözüyle bakılmaktadır. Aynı zamanda kamusal alandaki 

eşitsizliklerin artırılması, kadının kendini özele alana ait hissetmesini sağlamaktadır. 

Antropologların deyişiyle, kadınlar hiçbir zaman kolektif bir başkaldırı 

göstermemişlerdir. Sürdürülen düzene yönelik herhangi bir “karşıt kadın toplum 

modeli” ortaya atılmamıştır. Kadınların bireysel başkaldırıları da sert bir şekilde 

cezalandırılmıştır. Toplumda sıkı bir şekilde denetlenen ve “öteki” olan kadın, 

düzensizlik, karşıt-kültür, şeytan ve büyücü kimliği kapsamına alınmıştır (Badinter, 

1992: 136).  

Feminist araştırmacıların yaptığı çalışmalar da toplumdaki kurumlarda 

sarsılmayan bir eril tahakküm yapılarının bulunduğunu ve toplum içerisindeki bireylerin 

bu tahakkümü doğal bir şekilde kabul gördüğünü göstermişlerdir (Sancar, 2014: 17). 

Toplum içerisindeki değerlerimizi şekillendiren aile, bu durumu doğal gösteren en 

önemli kurumlardan biridir. Bu durum toplumdaki diğer kurumlarda da 

sürdürülmektedir. Böylece kadın-erkek ilişkileri tartışılmayan değerlerimiz haline 

gelmektedir. Bu ilişkiler, toplum içerisindeki tüm kurumlara sirayet ederek varlığını 

devam ettirmektedir. 



26 
 

1.3.2. Erkeklik Çalışmaları ve Tarihsel Artalanı 

Kadının erkek karşısında ezilmişliği ve öteki hale getirilmesi kadın konulu 

çalışmaların artmasına ve bu kavramın daha çok tartışılmasına yol açmıştır. Toplumsal 

cinsiyet kavramının kadın üzerinden ele alınması ve bu kavramın en önemli tarafını 

oluşturan erkeğin saf dışı tutulması, toplumsal bir problem olarak görülen cinsiyetler 

arası ayrımın ve baskının temeline inilmesi konusunda boşluklar yaratmıştır. Bu 

yönüyle toplumsal cinsiyet çalışmalarında tek taraflı bakış açısının söz konusu olduğu, 

konunun esas öznesini ve tarafını oluşturan erkeklik kavramının pek dikkate alınmadığı 

söylenebilmektedir. Bu çerçevede toplumsal cinsiyet konusundaki çalışmaların 

çoğunlukla erkekliğin ne olduğu ve toplumsal yaşamdaki konumu gibi son derece 

önemli hususları göz ardı ettiği önemli bir sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Sancar’ın da ifade ettiği üzere “Erkeklik, bugüne kadar, hakkında konuşulan, ama 

politik, ideolojik ve akademik olarak fazla irdelenmemiş bir konu olmaya devam 

etmiştir” (2009: 23). Dolayısıyla erkeklik kavramıyla alakalı çalışmaların kökeni o 

kadar eskilere dayanmamakta, akademik/bilimsel çalışmalara henüz yeni yeni konu 

olabilmektedir.  

Erkeklik çalışmaları; erkekliğin tarihsel, kültürel ve toplumsal inşa süreçlerinin bir 

ürünü olduğunu ve ataerkil toplumsal düzenin de en önemli özneleri olan erkekler ve 

erkeklikleri eleştirel olarak disiplinlerarası bir düzeyde inceleyen çalışmaların 

bütünüdür (Arık, 2010: 218). “Erkeklik çalışmaları” kavramı tıpkı “kadın çalışmaları”na 

benzer bir şekilde toplumsal cinsiyet farklarının oluşumu problemini merkeze alan bir 

çalışma alanı olarak ortaya çıkmıştır. Erkeklik çalışmaları ilk olarak erkekliğin sahip 

olunan ya da kaybedilen bir özellik olarak algılanmasının üzerinde durmuştur. Erkeklik 

denilince akla ilk olarak neyin ve hangi özelliklerin geldiği anlatılmaya çalışılırken 

aslında hiçbir yerde genel geçer olarak kabul edilen tek ve tutarlı bir erkeklik tanımının 

olamayacağı ortaya konulmuştur (Cornwall ve Lindisfarne’den akt. Sancar, 2009: 26).  

Erkeklik çalışmalarının ortaya çıkması ve erkekliğin de toplumsal cinsiyet rolleri 

içinde anılması kadın hareketlerinin, feminist teorinin ve bu alandaki toplumsal cinsiyet 

çalışmalarının bir sonucu olarak ilerlemiştir. Feminist çalışmalar daha çok kadın 

sorunları üzerine durmuştur. Dolayısıyla feminist çalışmalarda erkeklik kavramının 

kadın konusu düzleminde çok kısıtlı bir biçimde yer edindiği söylenebilir. 1970’li 



27 
 

yıllara kadar erkeklik daha çok biyoloji ve psikolojinin ilgi alanlarına dâhil olmuştur. 

Daha sonraları biyoloji ve psikolojik çalışmalardan uzaklaşıp, sosyal-toplumsal alanlara 

dâhil olmuştur. Böylece erkeklik çalışmaları toplumsal cinsiyet çalışmaları arasına 

girmiş, bu çerçevede erkek ve erkeklik kavramları detaylı olarak incelenmeye 

başlanmıştır (Aktaş, 2010: 26-27).  

Erkeklik ve erkeklik kuram ve çalışmalarının feminizmle olan ilişkisini de göz 

önünde bulunduran Bozok; erkeklikçi, erkek kurtuluşu ve pro(feminist) olarak üç ayrı 

bölümlendirme yapmaktadır. Birinci sınıflandırma olan erkekçilik (masculinism) 

ataerkil ideolojiyi ve onun savunmasını yansıtmakla beraber gelenekselcilik ve biyolojik 

belirlenimcilik gibi anti-feminist yaklaşım ve görüşleri kabul etmektedir. İkinci 

sınıflandırmayı oluşturan erkek kurtuluşçuluğu (men’s liberationism) sadece kadınların 

değil erkeklerin de ataerkil sistemden zarar gördüğünü savunmaktadır. Bu akıma göre 

erkeklerin duygusallaşamamaları, maço, sert ve şiddet yanlısı olmaları erkekliğin 

özünden uzaklaşmanın bir neticesi olarak görülmektedir. Aynı zamanda erkeklerin 

ataerkil zihniyetten kurtulmasının özüne dönüşle olabileceğini savunulmaktadır. 

Erkekleri ataerkilliğin baskıcı davranışlarından kurtarmayı amaçlayan yaklaşım, kadına 

olan bakış açısı ve kadının baskılanmasını da göz ardı ederek feminizmle arasına mesafe 

koymaktadır. Diğer her iki akımın aksine pro(feminizm) ise kendilerini feminizmle aynı 

tarafta gören erkeklerin, kadınların ve eşcinsellerin ötekileştirilip, ezilmesinden ve 

cinsiyetçilikten homofobiye kadar tüm ataerkil görüşlere ve dışavurumlara karşı 

çıkmaktadır. Ataerkil sistemin ortadan kalkması için kuramsal ve toplumsal koşulları 

ortaya koymaya çaba sarf etmiştir. Erkeklikçi görüşü benimseyen araştırmacılar, 

antifeminist bir bakış açısıyla “erkek çalışmaları” (men’s studies) alanını inşa ederken 

erkek kurtuluşçuluğu tek başına bir çalışma alanı oluşturamadan psikologlar ve 

psikanalistler tarafından kullanılmıştır. (Pro)feminizm ise “erkekler ve erkeklikler 

üzerine eleştirel incelemeler” adını alan “erkeklik incelemeleri” (masculinity studies) 

alanın oluşturulmasını sağlamıştır (2013: 271-273). 

“Erkek çalışmaları” ile “erkekler ve erkeklikler üzerine eleştirel incelemeler” 

biçiminde erkeklik kimliği üzerinden araştırma yapan iki farklı alan ortaya çıkmıştır. 

Erkekler ve erkeklikler üzerine olan eleştirel incelemeler, 1970’lerin ikinci yarısından 

itibaren kadın ezilmişliği ve ötekileştirilmesine karşı feminist kadınlarla ortaklaşa 

mücadele verilerek oluşturulmuştur. Zamanla erkekler tarafından erkekler hakkında 



28 
 

özgün olarak oluşturulan feminist kuramların da ortaya konulduğu bir araştırma alanı 

haline getirilmiştir (Bozok, 2013: 273-280).  

Edwards’a göre (2006) erkeklik çalışmaları tıpkı feminist çalışmalar gibi üç farklı 

aşama ya da dalga halinde incelenebilmektedir. Erkeklik çalışmalarının birinci aşaması 

feminist ikinci dalganın başlangıç aşamasıyla aynı dönemde yani 1970’li yıllarda ortaya 

çıkmıştır. Cinsiyet rolü paradigmasının ön plana çıktığı bu aşamada toplumsal cinsiyet 

düzenin erkeği nasıl tanımlayıp, güçlendirdiği ve aynı zamanda sınırlandırdığı yapılan 

çalışmalar arasındadır.  Feminist harekete benzer bir şekilde “erkek, erkek doğmaz, 

erkek yapılır” mottosunu kullanarak “erkekliğe” ilişkin davranış kalıplarının –tıpkı 

kadın kimliği ve davranışları gibi- toplum içerisinde şekillendiğini ve doğuştan 

getirilmediğini belirtmektedir. 1980’lerde eleştirel erkeklik çalışmalarının ikinci 

aşaması ortaya çıkmıştır. Bu dalgadaki araştırmacıların çoğunluğunun olaylara bakış 

açısı feminizmle görüş birliği içinde olan profeminist yönündedir. Bu aşamada 

erkekliğin hâkim bir erkeklik modeli ile değişmez bir öze sahip olduğu düşüncesi 

değişmiş ve farklı erkeklik biçimlerinin de olabileceği kabul edilmiştir. Üçüncü 

aşamada ise erkeklik çalışmaları post-yapısalcı teoriden etkilenmiş; edebiyat, kültür ve 

medya çalışma alanlarını da içeren disiplinlerarası bir alan haline gelmiştir. Her ne 

kadar farklı alanlara da yönelse bile ortak konusu yine temsilin önemi ve bunun erkeklik 

kimliğiyle olan ilişkisidir. Bu yaklaşımları referans alan çalışmaların Türkiye’ye 

gelmesi ise 1990’lı yıllara yani üçüncü dalgaya denk gelmektedir (Akt. Baştürk Akca ve 

Tönel, 2011: 23-31). 

Erkek kimliğine yönelik çalışmalar toplumsal cinsiyet çalışmalarıyla başlamış ve 

özellikle 1970’li yıllarda ikinci dalga feminizm çalışmalarıyla önce kadın sorunları 

üzerinde durulmuş ve 80’li yılların başından itibaren de erkeklik kavramının 

(masculinity) ne olduğu üzerine olan incelenmelerle erkek kimliği konulu çalışmalar 

artmıştır (Erol, 2003: 21-22).  

Eleştirel erkeklik çalışmaları, kadın çalışmalarına benzer bir çalışma alanı 

değildir. Çünkü kadın hareketinde kadınları bir araya getiren ortak çıkar mücadelesi söz 

konusuyken erkeklik hareketinde ortak bir çıkardan ziyade “var olan çıkarı ve avantajlı 

konumu” ortadan kaldırma çabası bulunmaktadır (Baştürk Akca ve Tönel, 2011: 22).  



29 
 

Erkeklik çalışmaları, var olan toplumsal cinsiyet temelli sorunlara çözümler 

üretmeye çalışmakta ve toplumda erkeklerin de kadınlar kadar ezildiği konusu üzerine 

odaklanmaktadır. Kadının yanında yer alma çabasıyla beraber erkeklerin sahip olduğu 

avantajlı konumdan vazgeçerek üzerlerinde oluşturulan baskıdan kurtulma isteğinin, 

erkeklik çalışmalarını daha bir görünür kıldığı düşünülmektedir. Toplumda ezen erkek 

kadar ezilen erkeklerin de söz konusu olduğu gerçeğinden hareketle tek bir erkeklik 

tipinden söz edilememektedir. Bu da “hegemonik erkeklik” kavramını karşımıza 

çıkarmaktadır. 

1.3.3. Hegemonik Erkeklik 

“Hegemonya” Gramsci’nin alt/üst sınıflar arasındaki ilişkiyi araştırırken 

kullandığı bir kavramdır (Sığın ve Canatan, 2018: 166). Hegemonya kavramıyla beraber 

rıza kavramını da geliştiren Gramsci, yönetici sınıfların baskısının doğrudan veya 

dolaylı olarak herhangi bir güce başvurmaksızın, yönetilenlerin rızası ile sağladığını 

ifade etmektedir. Hegemonya kavramı, sadece baskın olan ideolojiye rıza 

gösterilmesiyle değil, ideolojinin doğal olarak kanıksanmasını ve görünmez hale 

gelmesini anlatmaktadır. İdeolojik olan toplumdaki tüm pratiklerin içine sinmiştir. 

İdeolojik olanın nasıl meşrulaştırıldığı ise toplumsal pratiklere bakılarak 

anlaşılmaktadır. Popüler bilgi ve kültürel ürünler, egemen sınıfın ideolojilerini 

toplumdaki tüm sınıfların ortak menfaatiymiş gibi göstermektedir (Baştürk Akca ve 

Tönel: 2011: 28-29).  

Hall tanımıyla da hegemonya kavramı, toplumsal grupların sadece baskı ve 

zorlama ile değil, toplumun genel rızasını alarak toplumsal otoriteyi uygulayabildiği 

durumları anlatmaktadır (Hall’dan akt. Dick, 2004: 22). Hegemonya, iktidar 

sahiplerinin rızayı sağlama biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır. Toplumdaki bütün 

kurumlarda ve alanlarda varlığını hissettiren hegemonik güç, insanların ideolojik yanına 

hitap edip, zihinlere yerleşerek tahakkümünü sürdürmektedir. İdeolojik olan hegemonik 

görüş, bilinçaltına yerleşerek varlığını devam ettirmektedir. Çevremizden görüp, 

duyduklarımız tamamen bilinçaltımıza yerleşmekte; sözlü, yazılı ve görsel medyanın da 

yardımıyla, ideolojik bilinçaltımızı oluşturmaktadır. Medyada oluşturulan erkeklik 

imgesi, hegemonik erkekliği destekleyecek şekilde yansıtılmaktadır. Erkeklik imgesi 



30 
 

güç, iktidar ve kamusal alanla eşleştirilirken kadınlık imgesi duygusallık, zayıflık ve 

özel alanla eş kılınmaktadır.  

Hegemonik erkeklik, güç, cesaret, saldırganlık, beceri, uzmanlık, macera ve 

dayanıklılık gibi normlar üzerinden kurgulanmaktadır. Bu davranış kalıpları ve rolleri 

tek bir erkeklik biçimini dayatmaktadır. Hegemonik erkeklik kavramında, erkekler 

temel olarak kadınlar üzerinden egemenlik kurarak beslenmekte ve farklı erkeklik 

biçimleri arasında da hegemonik ilişki kuran bir erkeklik kurgusu olarak tarif 

edilmektedir (Baştürk Akca ve Tönel, 2011: 27-28). Connel’in deyişiyle hegemonik 

erkeklik kavramındaki “hegemonya” acımasız iktidar çekişmesinden ayrı olarak özel ve 

toplumsal hayat üzerinde uygulanan güçlerle kazanılan toplumsal bir üstünlük olarak 

tanımlanmaktadır (1987: 246). Erkek, kendisinden yaşça büyük ya da statü olarak üstün 

olan erkeğin hegemonik baskısına maruz kalmaktadır. Bu baskıya maruz kalan erkek de 

kendisinden daha zayıf olan erkek üzerinden hegemonyasını kurmaya çalışmaktadır 

(Selek, 2018: 113). Böylece toplumda sürekli birbirini baskılayan güçler dengesi 

oluşturulmaktadır. 

Hegemonik ilişki sadece erkekler ve kadınlar arasında değil farklı erkeklik 

biçimleri arasında da varlığından sürdürmektedir. Hegemonik erkeklik, farklı erkeklik 

hallerini bastırarak tek bir erkeklik biçimini ortaya çıkarmaktadır (Baştürk Akca ve 

Tönel, 2011: 14). Başka bir deyişle hegemonik erkeklik kavramı sadece kadınları değil, 

ikincil konuma atılan erkeklik biçimlerini içererek de inşa edilmektedir. Erkeklik 

biçimleri arasındaki etkileşim, ataerkil toplumsal düzenin parçalarını oluşturmaktadır 

(Connel, 1987: 245). Sadece kadınları baskılayan bir toplumsal düzenden bahsedilemez. 

Toplumsal olarak oluşturulan davranış kalıpları ve rolleri erkekler üzerinden de 

baskısını sürdürmektedir. Gülen ve ağlayan erkek genel olarak toplum içerisinde hoş 

karşılanmamakta ve onlar için “light/ hafif-yumuşak” tabiri kullanılmaktadır. Ya da 

daha farklı bir örnek verecek olursak eşcinsel olan erkekler toplum içerisinde büyük bir 

baskı görmektedir. Bu baskı tek bir erkeklik biçimini kabul ettirmekte ve diğer tercihleri 

ise yadsımaktadır.  

Birbiriyle bağlantılı olan ataerkil sistem ve hegemonik erkeklik, toplumsal yapı 

içerisinde farklı erkeklik tiplerini geri plana atmakta ve farklılıkları bastırmaktadır 

(Baştürk Akca ve Tönel, 2011: 172). Ataerkil ideoloji, toplumsal cinsiyet ilişkilerine 



31 
 

yön vererek, bireylerin bedenlerini, rollerini, yaşama şekillerini ve hatta duygularını bile 

şekillendirmektedir. Bireylerin cinsel tercihlerine yön vermekte ve erkeğe heteroseksüel 

bir cinsel kimlik dayatmaktadır (Selek, 2018: 163). Modern hegemonik erkekliğin en 

birincil özelliği heteroseksüel oluşu ve evlilik kurumuyla bağlantılı olmasıdır. 

Dolayısıyla karşı çıkılan erkeklik biçimi, eşcinsellik olmaktadır. Bu karşı çıkış ise 

eşcinsellere yönelik ideolojik bir savaş biçimini oluşturmaktadır (Connel, 1987: 249). 

Bu açıdan hegemonik erkeklik, toplumsal cinsiyet düzeni ve rejimleri içerisinde 

heteroseksüelliği ve heteroseksüel erkeklik anlayışı benimseyip, yüceltmektedir. 

Eşcinsel erkekliği dışlamakta ve toplum içerisinde marjinalleştirmektedir (Özbay, 2013: 

200).   

Başkaları üzerinden hegemonik güç kuran erkek hem güçlü hem de dürüst ve 

başarılı olmalıdır. Gerektiğinde hem şiddet uygulayabilmeli hem de sevip, korumalıdır. 

Bu unsurlar ise toplumdaki bütün erkeklere model oluşturacak davranışlar olarak 

yansıtılmaktadır (Selek, 2018: 125). Ancak kadınlar, hegemonik olmayan erkekler 

tarafından da kendilerini ezilmiş olarak hissedebilmektedirler. Kadın üzerinde 

ezilmişliğe neden olan şeyse kadınlar üzerindeki egemenliği kurumsallaştıran toplumsal 

pratiklerdir (Connel, 1987: 248).  

Connel’e göre hegemonya kavramındaki iki yanlış anlayışın düzeltilmesi 

gerekmektedir. İlk olarak “hegemonya” kavramı her ne kadar güce ve üstünlüğe dayalı 

bir kavram anlamına gelmese de güç ve üstünlük kavramından ayrı tutulmamaktadır. 

“Hegemonya” ve “üstünlük” kavramları günlük yaşamda birbiriyle uyumlu olarak 

kullanılan kavramlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Fiziksel ve ekonomik şiddet 

ideolojik olarak fiziksel güce sahip olanı onaylamaktadır. Burada da karşımıza 

hegemonik erkeklik ve ataerkil şiddetin birbirine yakınlığı ortaya çıkarmaktadır. İkinci 

olarak da “hegemonya” mutlak kültürel bir egemenliğin, farklı seçenekleri ortadan 

kaldırdığı anlamında değildir. Daha çok toplumsal bir üstünlüğü ifade etmekte, diğer 

gruplar ikincil bir konuma atılmaktadır (Connel, 1987: 247). Toplumsal üstünlüğü ifade 

eden hegemonya kavramının bu üstünlüğü, toplumsal kodlara yerleşmeye ve ideolojik 

görüş ve düşüncelere dayalıdır.   

Erkeklik diğer erkekler arasında dışlanma korkusuyla, kadınlığa yönelik olarak 

kişinin kendi içinde dişil korkusu inşa etmesiyle oluşturulmaktadır (Bourdieu, 2015: 



32 
 

71). Toplumda yaygın olan görüşe göre “erkeklik” doğuştan gelen biyolojik, genetik, 

hormonal bir özellik olarak görülmekte, daha açık bir ifade ile “doğal” bir hal olduğu 

düşünülmektedir. Oysa erkeklik değerleri “hormanal yapı”dan çok daha farklıdır. 

Erkeklik kategorizasyonu içinde doğru ve yanlış davranışların, bireyler tarafından 

benimsenmesi toplumsal olarak şekillenen bir durumdur (Sancar, 2013: 171).  

Erkek egemen toplumsal düzen, iktidar aygıtlarının erkeklerin denetiminde olduğu 

ve onların temsil edildiği toplumsal düzeni ifade etmektedir.  Erkek egemen toplum 

kavramı, bütün erkekleri kadınlardan üstün tutmaktadır. Egemen erkeklik değerlerinin 

toplum içerisinde sürdürülmesi ve onaylanması konusunda işbirliği yapmaktadır 

(Sancar, 2013: 172). 

Baskıcı bir aygıt olarak ele alınabilen devlet otoritesinin nesneleri, erkeklerdir. 

Devlet hegemonik erkekliği bir taraftan kurumsallaştırırken diğer taraftan da onu 

denetlemek için çaba sarf etmektedir (Connel, 1987: 176). 

Hükmedilenler üzerindeki tahakküm ilişkisi, hükmedenin oluşturduğu yapılar 

yoluyla doğalmış gibi görmektedir. Bu durum hükmedilenlerin kendilerini değersiz ve 

önemsiz hissetmesini sağlamaktadır. Ataerkil toplumsal düzen içinde hükmedilenler 

olarak sınıflandırılabilecek olan kadınlar kendi bedenlerini kusurlu, çirkin ve yetersiz 

olarak görmektedir. Dolayısıyla bireyin kendini algılaması ve anlaması yüksek/alçak, 

eril/dişil, beyaz/siyah gibi sınıflandırma yoluyla yapılmaktadır (Bourdieu, 2015: 50-51). 

Bireyin kendini sınıflandırması ve bu sınıflandırmaya göre toplum içerisinde yer 

edinmesi, zihinlere yerleşmiş kodlar yoluyla yapılmaktadır. Dolayısıyla kadının kendini 

yetersiz ve güçsüz görmesi yerleşik toplumsal normlar doğrultusunda hegemonik 

toplumsal yapının kadına benimsettiği bir durum olarak ortaya çıkmaktadır. 

1.4. ERKEKLİK KRİZİ 

Erkeklik krizi devlet ve aile gibi toplumsal kurumlarda erkeklerin iktidar 

meşruluğundaki zayıflama olarak açıklanabilmektedir (Connel, 1987: 215). Koşulsuz 

kabul edilen erkeğin gücü, aile ve iktidar düzeyinde artık tartışma haline gelmiştir.  

Uzun yıllar boyunca toplumsal cinsiyet araştırmaları, sadece kadın 

araştırmalarıyla ilgilenmiştir. Tartışmalar sadece kadının baskı altına alınıp, ezilmesi 

gibi konular üzerinden yapılmıştır. Bu durum toplumsal cinsiyet rollerinin 



33 
 

belirlenmesindeki etkileşimin ve iktidar ilişkilerinin çözümlenmesi için yeterli bir sonuç 

vermemiştir (Baştürk Akca ve Tönel, 2011: 11). 

Feministlerin kadının toplumdaki baskılanmasıyla ilgili endişeleri 

düşünüldüğünde, toplumsal cinsiyet ile ilgili araştırmaların neredeyse hepsinin kadın ve 

dişillik kavramı üzerinden yapılması şaşırtıcı değildir. Ancak 1980’lerden itibaren 

erillikle ilgili çalışmalara daha fazla ağırlık verilmeye başlanmıştır. Modern toplumlarda 

kadının ve erkeğin doğası ve değişen toplumsal rolleri önemli bir tartışma konusudur. 

Toplumsal roller bakımından kadın ve erkek olmanın ne anlam ifade ettiği, erkeklik 

rolleriyle ilgili geleneksel beklentiler ve baskıların modern çağda nasıl bir dönüşüm 

geçirdiği, eril iktidarın krize girip girmediği gibi sorular (Giddens, 2012: 509) toplumsal 

cinsiyet araştırmalarına yeni boyutlar kazandırmıştır. Toplumsal cinsiyet kavramı 

sadece kadını değil erkeği de kapsayan bir kavramdır. Toplumsal bir sorun olan cinsiyet 

kavramı hem kadın hem de erkek üzerinde tahakküm ve baskı kurmaktadır. Kadın 

üzerinde kurulan baskı ve şiddetin, erkek üzerinde kurulan baskı ve şiddetten geçtiğine 

ilişkin yaklaşım çözüm üretebilmenin önemli bir yolu olarak görülmektedir. Bu 

yaklaşım hem kadın hem de erkek için elde edilebilecek çözümleri daha kalıcı hale 

getirebilecek bir potansiyel taşımaktadır.   

Kalıplaşmış cinsiyet rolleri hem kadını hem de erkeği olumsuz bir şekilde 

etkilemektedir. Bu olumsuzluk insanların kendilerini gerçekleştirmesine engel olmakta 

ve hatta sağlık sorunlarına bile yol açabilmektedir. İnsanların hoşlandıkları ve 

kendilerini mutlu hissettikleri şekilde davranmalarının yasaklanması büyük bir haksızlık 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu yüzden bireylerin başarılı olacakları ve kendilerini 

rahat ifade edecekleri davranışlar, toplum tarafından yasaklanmamalıdır (Dökmen, 

2015: 225). 

Erkekliğin sürekli sınanıp, ispatlandığı eril ortamdaki gerilim sürekli 

arttırılmaktadır. Bu yüzden de erkekler hemcinsleriyle hem dayanışma hem de rekabet 

halinde olup üstünlük yarışına girmektedirler (Selek, 2018: 148-149). Erkeklerin diğer 

erkekler karşısında kendini ispatlaması olarak görülen erkeklik hem cinsiyetçiliğin bir 

sonucu hem de cinsiyetçiliğin temel bir dayanağıdır. David Mamet’e göre “erkeğin 

gözünde kadın, toplumsal merdivenin en alt basamaklarıdır bu yüzden de erkek kendini 

kadına göre tanımlamamaktadır. Erkeğin toplumdaki tek ihtiyacı diğer erkeklerin 



34 
 

onayıdır.”. Erkeklerin büyük riskler alıp, kendini gerçekleştirmesi sadece diğer 

erkeklere erkekliğini kabul ettirmesi için başvurulmaktadır. Bu durumda korku en ağır 

basan duygu olarak ortaya çıkmaktadır. Babanın iktidarından duyulan korkuyla özdeşim 

kurularak bu durumun üstesinden gelinmeye çalışılmakta ve erkek, ezen ile özdeşim 

kurmayı bir çözüm yolu olarak görmektedir (Kimmel, 2013: 97-98). “Büyük balık 

küçük balığı yutar” sözünü toplumsal ast-üst ilişkileri bakımından da yorumlayabiliriz. 

Yani başkaları tarafından hegemonik baskıya maruz kalan erkek de bu baskıyı, 

kendisinden daha güçsüz olan kadına veya erkeğe yöneltmektedir.  

Toplumsal çevrede ve ailede, erkeğe sürekli “en iyisi” olduğu inandırılmaktadır. 

Erkek de toplumsal yaşamın oluşturduğu bu modele uygun hareket etmektedir. 

Erkekliğini sürekli kanıtlamaya çalışan erkekler kahraman, yiğit olma hayallerini 

gerçekleştirmek için şiddet içeren davranışlarda bulunabilmektedir. Sürekli iktidar ve 

baskıyla kışkırtılan erkekler ise herhangi bir güçsüzlük veya iktidarsızlık ortaya 

koyabilecek davranışlardan kaçınmaya çalışmaktadır. Böyle bir durumun yarattığı hınç 

duygusu alınganlık ve gururu büyütürken, erkeği patlayacak bir dinamite 

dönüştürmektedir (Selek, 2018: 135-136). Erkeklere çocukluğundan itibaren sürekli 

güçlü ve cesur olduğu söylenip, benimsetilmektedir. Toplum tarafından kendisine itaat 

edilmesi gerektiği öğretilen erkek, tersi bir durumla karşı karşıya kaldığında bunu 

hakaret olarak algılamakta ve bu yüzden de erkeklik krizine girebilmektedir. Güçlü 

olduğunu ortaya koymaya çalışan erkek, gücünü şiddet aracılığıyla görünür hale getirip, 

kendini kanıtlamaya çalışmaktadır. Toplum içerisindeki erkekler, her şeye müdahale 

etme isteği duyan bireylere dönüştürülmektedir. 

Erkeklik, kazanılan ve sürekli kaybedilme korkusunu sürdüren bir statüdür. 

Toplumsal yapı içinde erkeğin erkekliğini ispatlaması yeterli değildir. Çünkü sürekli bir 

kaybetme korkusu söz konusudur. Kadının sürekli denetlenip, erkeğin ise erkekliğini 

sürekli ortaya koymasını isteyen kültürlerde bu durum bariz olarak göze çarpmaktadır. 

Kadın davranışlarını sürekli alçaltan görüşler, erkeğin kadına özgü davranış 

sergilemesini, erkekliğin “şerefine” yönelik saygısızlık olarak görmektedir. Buradaki 

amaç ise kadının erkek karşısındaki insanlığını çarpıtıp, zayıflatmaktır (Kandiyoti, 

2013: 82). 



35 
 

Tarihsel açıdan bakıldığında da erkeklik, kadınlardan farklılığı vurgulanarak ve 

kadınsılığın reddedilmesi olarak tanımlanmaktadır. Ayrıca başarısızlık kadın cinsiyle 

özdeşleştirilmiş ve bu yüzden de erkek olarak gözükmemekten korkulduğu için 

başarısızlıktan kaçınılmıştır. Başarısız erkek “pısırık”, “güçsüz” ve “hanım evladı” gibi 

kavramlarla etiketlenmektedir (Kimmel, 2013: 96). 

Toplumda “kadınsı” olma durumu, erkek için değersiz ve alt hiyerarşiyi ifade 

eden bir kavram olarak görülmektedir. Dolayısıyla bu kavram, kadın için uygun görülen 

davranış ve değerleri yansıtmakta, kadın bu noktada değersiz olarak kabul edilmektedir. 

Erkeğin toplumda kadın olarak görülmesi, değerinin düştüğünü göstermektedir. Bundan 

dolayı erkeğin ağlaması, duygulanması ya da ev işleriyle uğraşması toplumda erkek için 

utanç verici bir durum olarak kabul edilmektedir. Erkeğin rolünden sapması ise eşcinsel 

olmasıyla bir tutulmakta ve bu da korkuya neden olmaktadır. Aynı zamanda bu korku 

erkeklerin diğer erkeklerle arasına mesafe koymasına da yol açmaktadır. Duygularını 

yakınlaşarak gösterme eylemi sadece kadınlar için uygun görülmektedir (Dökmen, 

2015: 223-224). Tüm bu toplumsal yaklaşımlar erkeği katı, sert ve şiddet uygulayan 

taraf yaparken, kadını daha fazla sömürülmeye açık hale getirmektedir.  

Türkiye’de erkek için geleneksel kabulü ortaya koyan dört aşama bulunmaktadır. 

Bunlar: sünnet, askerlik, iş bulma ve evlilik olarak aşamalandırılmaktadır (Selek, 2018: 

19). Askerlik ve sünnet, erkeklik için en değerli unsurlar olarak kabul edilmektedir. 

Sünnet törenlerinde giyilen kıyafetlerin askeri üniformaya benzetilmeye çalışılması ise 

ikisi arasındaki bağlantıyı güçlendirmektedir. Sünnet ile erkek olmaya adım atan çocuk, 

askerlik ile erginlik dönemini sonlandırıp yetişkin bir erkek haline gelmeye 

başlamaktadır. Erkek için askerlik toplumsal bakımdan “saygınlık” kazanmak 

anlamındadır. Bu saygınlığı tam olarak yerine getiremeyen erkek ise kendini yeterli 

hissetmemektedir. Askerlik görevi yerine getiremeyen erkeğin evlenmesi ve yaptığı 

işlerde başarı sağlaması toplum nezdinde imkânsız olarak addedilmektedir. Sünnet ve 

askerlikten sonra yapılan iş ve evlilik erkekliğin hegemonik gücünü ortaya koymaktadır 

(Öztan, 2014: 50).  

Sünnet, çoğu toplumda erkekliğe ilk adım olarak görülmektedir. Aynı zamanda 

sünnet törenleri sadece toplumsal değil, dini bir değeri de ortaya koymaktadır. Bu 

yüzden de yapılan sünnet törenleri toplum için büyük bir önem taşımakta, büyük 



36 
 

kutlamalar ve törenler yapılarak erkeğin “erkekliği” ilan edilmektedir. Erkekliğe geçişin 

diğer bir aşaması ise askerlik görevidir. Askerliğini yapan erkek için sıradaki aşamalar 

ise iş bulup, evlenmektir. Evlenen erkeğin en önemli görevi ise çocuk sahibi olmak 

(özellikle erkek çocuk) ve ailesini rahat ettirecek şekilde onlara bakmaktır. Toplum, 

erkekten bu aşamaların hepsini başarılı bir şekilde tamamlamasını beklemektedir. 

Herhangi bir aşamayı başarılı bir şekilde gerçekleştiremeyen erkek, üzerinde toplumun 

baskısını hissetmektedir.  

Erkeklerin askere alınmadan önce yapılan muayenesi bile erkekliğin 

aşamalarından biri olarak kabul edilmektedir. Bu yüzden de çoğu erkek hastalıklarını 

gizleme gereği duymaktadır. Muayene olan erkeğe verilen “askere gidemez” raporu, 

eksiklik olarak sayılmaktadır. Son zamanlarda ise askere gidemez olarak görülen 

engellilere, bir günlük eğitimden sonra özel yemin töreni sonrasında tezkere verilmesi, 

eksik görülen erkeklere “hediye” veya “iyilik” olarak görülmektedir. Dolaysıyla bu 

yaklaşımlar askerliğin erkek için taşıdığı kültürel ve toplumsal anlamı ortaya 

çıkarmaktadır (Selek, 2018: 34). Diğer yandan vatan borcu olarak görülen askerliğe 

gidemeyen erkek, toplum nezdinde eksik ve erkekliğini tamamlayamayan olarak 

damgalanmaktadır.  

Erkeklik bağlamında güç ve başarı hedefi, erkekleri sürekli başarılı bir statü 

kazanmaları için çalışmaya yönlendirmektedir. Erkeklerin iş ve sosyal yaşamında 

sürekli başarılı olması toplumsal bir beklenti haline gelmiştir. “Evi geçindirme” rolü 

toplum tarafından erkeğe verilen bir roldür ve bu yüzden de erkekten çok para kazanıp, 

ailesini iyi koşullarda yaşatması zorunluluğu ortaya çıkmaktadır. Erkek, sadece çok para 

kazanmak için değil, saygınlık kazanıp kendini gerçekleştirmek için de çalışma 

zorunluluğu hissetmektedir. Bu durum erkeklerin sevmediği işe devam etmesine sebep 

olabilmektedir. Bu tip yaklaşımlar erkeklerin daha çok bunalmasına, kendine ve ailesine 

yabancılaşmasına yol açmaktadır. Erkekler üzerinde baskı oluşturan bu yaklaşımlar 

fiziksel ve psikolojik rahatsızlıklara neden olabilmektedir. Toplumsal bir beklenti olarak 

erkeklik kalıpyargıları (güç-başarı) tam olarak yerine getirilmediğinde, erkekler diğer 

kalıpyargıları abartılı yaşamaya başlamakta ve “maço” erkek denilen baskıcı ve şiddet 

meyillisi erkekler ortaya çıkmaktadır (Dökmen, 2015: 220). 



37 
 

Erkek, toplumdaki rollerini ve görevlerini öğrenirken baskıyı ve baskılamayı da 

öğrenmektedir. Adeta sürüne sürüne öğrenilen erkeklik, iktidar ümidi ile iktidarsızlığı 

bir arada yaşatmaktadır. Çünkü erkeğe duygularını belli etmemesi, ağlamaması, acısını 

ve zayıflığını göstermemesi öğretilmiştir (Selek, 2018: 212). Erkekten “erkek olmak” 

adına sürekli duygularına gem vurması, isteklerini bir kenara atıp toplumun ondan 

beklediği gibi davranması beklenmektedir. Bu açıdan hem erkeğe hem de 

çevresindekilere büyük bir zarar veren bu yaklaşım bir yıkıma sebep olmaktadır (Çelik, 

2016: 3).  Ancak erkeklerin hem fiziksel hem de psikolojik bakımdan daha güçlü 

olmaları toplumsal bir beklentidir. Bu beklenti, erkeklerin daha güçlü bir beden ve 

kaslara sahip olmasının yanı sıra duygularını belli etmemesine neden olmaktadır 

(Dökmen, 2015: 221). Erkeğe çocukluğundan itibaren güçlü ve cesur olması gerektiği 

benimsetilmekte, canı yanınca ağlamaması ve sevinince de gülmemesi öğretilmektedir.   

Kendini istediği gibi ifade edemeyen ve duygularını gösteremeyen erkek 

“bastırılmış” duyguların ve davranışların verdiği öfkeyi, çevresindekilere ve onu 

“erkeklik krizi”ne sokan kişilere yansıtma eğilimi göstermektedir (Çelik, 2016: 6). 

Sürekli iktidarını ortaya koymaya çalışan erkek sadece çevresine değil kendine de 

erkekliğini ispatlamaya çalışmaktadır. Bu ispat çabası da “erkeklik krizi”ne yol açmakta 

ve sürekli tekrarlanmaktadır. Dolayısıyla “erkeklik” elden gidebilen bir özellik olarak 

görülmekte ve toplumsal mekanizmalardan dışlanma tehlikesi de taşımaktadır (Selek, 

2018: 214). Bu açıdan erkeklik topluma karşı kendini ispatlama sınavı haline 

gelmektedir. Dışlama ve kaçış, aşağılanma korkusunu bastırmak için kullanılan bir 

yöntem olmaktadır. Bu yüzden dışlama ve kaçış yönteminden ziyade toplumsal cinsiyet 

mücadelesinde eşitlik ve adalet için yenilikler aranmalıdır (Kimmel, 2013: 103).  

  



38 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİK VE ERKEKLİK KRİZİ 

2.1. TÜRK SİNEMASINDA TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ  

Rol kavramı bireyin, çevresinden deneyimleyerek öğrendiği bir takım davranış 

kalıplarını içermektedir. Deneyimlenerek öğrenilen bu roller, bireyin bir taraftan 

hayatını anlamlandırıp, kendi var etmesini sağlarken diğer taraftan bireyi sınırlandırıp, 

toplum içerisinde dar bir alana hapsetmektedir. İnsanların yaşadığı topluma dair bilgisi 

ve toplumsal alan içerisindeki rolleri aile, okul, çevre, medya ve günümüzde de artık 

özellikle baskın olan sosyal iletişim ağları tarafından oluşturulup, şekillendirilmektedir.  

Althusser, devletin baskı aygıtları ve ideolojik aygıtları olarak iki farklı 

sınıflandırmaya gitmektedir. Devletin baskı aygıtları, hükümet, yönetim, ordu, polis, 

mahkeme ve hapishaneden oluşurken, ideolojik aygıtları din, okul, aile ve medya gibi 

kurumlardan meydana gelmektedir (Althusser, 2002: 33). Devletin baskı aygıtları ve 

ideolojik aygıtlarla eş zamanlı olarak bir arada işlemektedir. Toplumda egemen olan 

güç, insanlar üzerinde baskı uygulayarak meşruiyet kazanmanın geçici bir çözüm 

olduğunu anladığını için halkın desteğini almaya çalışmaktadır. Bu durum insanların 

zihinlerine yerleşip, manipüle edebilen ideolojik aygıtlarla sağlanmaya çalışılmaktadır. 

Dolayısıyla Althusser’in devletin ideolojik aygıtları olarak sınıflandırdığı din, okul, aile, 

medya gibi kurumlar bireylerin bilinçaltına hitap etmekte ve onları 

yönlendirebilmektedir.  

Hegemonya ve ideoloji kavramları arasında yakın bir ilişki bulunmaktadır. 

İdeoloji, toplumsal sistemin bir arada tutulmasını ve sürekli kendini yeniden üretmesini 

sağlayarak hegemonya kavramı ile bağlantılı hale getirilmektedir (Sancar, 2008: 8). 

Hebdige’nin deyişiyle belirli toplumsal gruplar sadece zor kullanarak ya da fikirlerini 

kabul ettirmede direterek değil, tahakkümcü sınıfların meşru ve doğal görünmesini 

sağlayan rızayı oluşturmaya çalışmaktadır. Bu rıza biçimlendirilerek insanlar üzerinde 

“toplumsal otorite” kurulabilmektedir. Topluluk üzerinde oluşturulan bu hegemonyayı 

korumanın tek yolu ise tahakkümcü sınıfın, “muhalif bütün görüşleri kendi içerisine 

yerleştirip, denetim altına alınabilmesi” olarak açıklanmaktadır (aktaran Jenks, 

2007:157). 



39 
 

Hegemonik toplumsal yapılarda şiddet gösterme, bastırılma, engellenme ve 

dışlanma yerine ideolojinin sisteme girmesiyle oluşturulan söylem, daha itaatkâr ve 

uyumlu bireyler ortaya çıkarmaktadır (Sancar, 2008: 68). İnsanları belirli bir dünya 

görüşü ve doğru üzerinde toplayıp, onların olaylara bakış açısını yönlendirip, 

etkileyebilme potansiyeli olan medya da önemli bir ideolojik araç olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Gelişen teknolojik araçlar –medya-, günlük hayatımızda önemli bir yer 

tutmaktadır. Bu araçlar yaşama biçimimizi, iletişim biçimimizi ve dünyayı nasıl 

algıladığımıza ilişkin tutum ve davranışlar üzerinde büyük etkiye sahiptir (Uçan, 2018: 

122). Kitle iletişim araçları insanlığın hizmetine sunulduğundan bu yana insanların 

dikkatini çekebilmeyi başarmıştır. Yazılı-işitsel ve görsel medya, toplumdaki 

değerlerden beslenmekte ve yine bu değerleri topluma yansıtmaktadır. Aynı zamanda 

belirli bir toplumsal grubun hâkimiyeti altına girebilme olanağı olan medya araçları, 

insanların bilinçaltına yerleşip, rıza üreterek zihinlerde tutunabilmektedir. 

Bireyler toplumsal yaşam içerisinde edindikleri deneyimler sayesinde rollerini 

pekiştirmektedir. Bireylerin rollerini pekiştiren diğer bir unsur ise medyadır. Medyadaki 

rol temsilleri aracılığıyla bireyler kimliklerinin meşrulaşmasını sağlamaktadır (Kula 

Demir, 2009: 82). Bireylerin cinsiyet rolleri de içerisinde bulunduğu toplum tarafından 

bireye kazandırılmaktadır. Toplumu yönlendirmede önemli bir araç olarak görülen 

medya, ideolojik olarak bu işlevini yürütmektedir. Haberler, reklamlar, diziler, filmler 

veya roman-hikâye kahramanları kadın ve erkek cinsiyet rollerini inşa edebilmektedir.  

Cinsiyetçilik, toplumun tüm katmanlarını etkileyerek tutumlarımızı 

yönlendirebilmektedir. Bilinçaltına işleyen cinsiyet rolleri, kültürümüzün birer ürünü 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Televizyon, radyo, sinema, kitaplar ve müzik metinleri 

cinsiyetçi temsilleri dağıtabilmektedir (Öztürk, 2000: 68). Egemen cinsiyet düzeni, 

medya gibi iletişim araçlarıyla daha yaygın hale getirilerek yaşamın önemli birer parçası 

haline getirilebilmektedir. Dolayısıyla iletişim araçlarının cinsiyet rolleri üzerindeki 

etkisi göz ardı edilemez (Şahin, 2018: 34).  

Medya araçları toplumsal ve kültürel yapıyla ilgili bilgiler vermekte ve belirli 

ekonomik, siyasal ve toplumsal yapıları hem etkileyip hem de onlardan 

etkilenebilmektedir. Bu açıdan medya güç ilişkilerini yansıtmakla kalmayıp aynı 



40 
 

zamanda güç ilişkilerini hem değiştirip hem de yeniden üretebilmektedir (Binark ve 

Gencel Bek, 2010: 157). Bu yüzden kadının ve erkeğin toplumsal rollerini etkileyebilme 

potansiyeli olan medya, etkili bir şekilde kullanılıp kadına ve erkeğe olan bakış açısı 

değiştirebilmektedir. Bu da medyada kadın ve erkek temsilleri aracılığıyla 

yapılmaktadır. Çoğu zaman bireyler, medyada gördüğü karakterleri kendilerine rol-

model olarak alıp, davranış ve tutumlarını düzenleyebilmektedirler. Diğer yandan 

çocukların toplumsallaşmayla öğrendiği toplumsal cinsiyet rolleri, medya aracılığıyla 

daha kalıcı bir şekilde içselleştirilmektedir (Renkmen, 2015: 257). Medya metinleri, 

toplumsal cinsiyet temsillerini yansıtmaktadır. Erkekliğin ve kadınlığın medya 

metinlerinde nasıl yer aldığı ve temsil edildiği önemli bir mesele olarak 

görülebilmektedir (Özsoy, 2011: 141). 

Medya aracılığıyla bireylere, toplumsal cinsiyet rollerini içeren değerler ve kalıp 

yargıları üretilip, sunulmaktadır. Örneğin televizyon reklamlarında kadınların daima 

zayıf ve güzel olması, yemek ve temizlik yapma konuları öne çıkarılırken erkekler 

akıllı, bilgili, güçlü ve kadınları yönlendiren tipler olarak karşımıza çıkmaktadır (Seden 

Meral, 2011: 299). Medyada roller kadınsı ve erkeksi olarak ayrılmakta ve roller bu iki 

kavram üzerinden inşa edilmektedir. Dizi ve filmlerdeki karakter ve tipler, toplumsal 

hayat içerisinde bireylere nasıl erkek veya nasıl kadın olunacağı konusunda rol-model 

oluşturmakta, zamanla bu temsiller bireylerin hayatlarına yerleşmektedir. 

Michael Ryan ve Douglas Kellner'e göre temsiller, toplumun ve kültürün bir 

parçası olarak alınmakta ve özümsenerek benliğin bir parçası haline getirilmektedir. 

Aynı zamanda kültürel temsiller, politik ve ideolojik olanı da taşımaktadır. Kültürel 

temsiller üzerinde egemen olmak, toplumsal iktidarın sürdürülmesi için önem arz 

taşımaktadır. Kültürel temsilleri bünyesinde barındıran sinema, toplumsal iktidarın 

sürdürülmesi açısından önemli bir alandır. Filmler, toplumsal gerçekliği oluşturmada ya 

da çarpıtmada ortak bir düşünce oluşturmaktadır. Bundan dolayı filmleri dönemin 

sosyo-politik yapısı hakkında bilgi vermekte ve filmlerin toplumsal yaşamdan ne aldığı 

ya da yaşama neler kattığı incelenebilmektedir. Bu yönüyle film içerisinde yer alan 

imgeler, ideolojik yapı hakkında bilgi sağlayabilmektedir. Filmler hem toplumsal 

gerçeklikten ve toplumsal yapıdan etkilenmekte hem de etkileyebilmektedir (Öztürk, 

2000: 14-15).  



41 
 

Sinema, Türkiye’nin modernleşmesini hızlandıran özgün bir sanat dalıdır (Arslan, 

2005: 28). Aynı zamanda sinema, birçok farklı yönden ele alınıp incelenebilecek geniş 

ve karmaşık bir alandır. Sinema sadece estetik yönden değil, politik ve iktisadi açıdan 

incelenebilmekte ve psikanalitik süreçlerle anlatısal ve görsel öğelerini inceleyerek 

kültürel ve toplumsal açıklamalar yapabilmek mümkündür. Filmler üzerinden ne tür bir 

inceleme yapılırsa yapılsın filmin yapılış süreci, filmi izleyenler ya da filmin yapım 

ekibini kapsayan farklı ve geniş bir perspektif söz konusu olduğundan bütünlüklü 

mekanizma içerisinden sadece birini açıklamak mümkün olabilecektir. Sinemaya 

yönelik araştırmalar ne kadar çeşitlenip çoğalırsa bütüne yönelik işleyiş de o kadar 

kapsamlı ve geniş olarak anlaşılabilecektir (Abisel, 2005: 1). 

Sinema perdesinden sunulan kadın ve erkek imgesi, o kültürün içinden çıkan 

temsillerin bir öğesi olarak gösterilmektedir (Smelik, 2008: 159). Sinemayı içerisinde 

bulunduğu toplumdan ayrı olarak ele almak mümkün değildir. Dolayısıyla sinema 

toplumsal değerleri yansıtan önemli bir araç olarak tanımlanabilmektedir. Bu yönüyle 

toplumun kadına ve erkeğe verdiği roller sinema aracılığıyla sürekli yeniden üretilmekte 

ve güçlendirilmektedir (Uluyağcı, 2009: 149). Kadın ve erkek için kalıplaşmış davranış 

ve roller, ideolojik olarak bireylerin zihinlerine işlenmektedir. İdeolojinin bu görevini 

ise en iyi medya araçları elde tutmaktadır. Medyanın önemli araçlarından olan sinema, 

çekilen filmlerle kadın ve erkek rollerine dair imgeler sunarak izleyicileri manipüle 

edebilmektedir.  

İnsanların bilinçaltına seslenen ve ideolojik aygıtlardan olan medyanın önemli bir 

kolunu oluşturan sinema, bireyleri yönlendirmede ve bakış açısını değiştirmede temel 

bir özelliğe sahiptir. Toplumsal değerleri seyircilere aktaran sinema, toplumu 

etkileyerek mesaj verebilmektedir. Toplum içerisinde de sürekli aynı mesajlara maruz 

kalan birey görüp, duyduklarını içselleştirmekte ve aynı zamanda normalleştirmektedir. 

Cinsiyet/cinsellik, toplumsal ilişkiler içerisinde sürekli tekrar edilen rollerle 

pekiştirilmekte ve bireylerin birer bedensel özelliği haline getirilmektedir. Sinema 

perdesine de aksettirilen cinsiyet/cinsellik üstüne kurulan iktidar/ideoloji, sürekli 

yeniden üretilerek inşa edilmekte ve aynı zamanda oluşturulan bu baskıyı da ortaya 

çıkarmaktadır. Toplumsal olarak oluşturulan cinsiyet/cinsellik, toplumsal değerleri 



42 
 

yansıtmakta ve toplumsal cinsiyet konusu filmlerde işlenerek adeta arşivlenmekte ve 

tarihselleştirmektedir (Altun, 2015: 98).  

Sinemanın başlangıcından beri kadın ve erkek rolleri, sürekli belirli kalıplar 

içerisinde verilmiştir. Erkek karakterler daha çok başarı ve güç eylemleriyle, kadınlar 

ise erkek karakterlerle olanla ilişkileriyle gösterilmektedir. Robin Wood, sinema 

filmlerinde klasikleşmiş iki figürden bahsetmektedir. Birincisi ideal erkek; erkeksi, 

güçlü, maceraperest ve başarılı erkek kahramanı oluşturmaktadır. İkincisi ideal kadın; 

mükemmel bir eş ve anne ve aynı zamanda iyi bir arkadaş olarak karakterize 

edilmektedir (Öztürk, 2000: 70-72).  

Sinema, cinsel farklılığın sürekli üretilip, sergilendiği toplumsal ve kültürel bir 

pratik olarak karşımıza çıkmaktadır. Toplumsal ve kültürel olan değerleri yansıtan 

sinema, kadınlar ve dişillik ile erkekler ve erillik üzerinden cinsel farklılığı üretmektedir 

(Smelik, 2008: 1). Sinema güç, kontrol, evcilleştirme veya ortadan kaldırmayı erkeksi, 

kendine yabancılaşma ve duygusallığı ise kadınsı olarak imgeleştirmiştir (Arslan, 2010: 

131). 

Günümüzde etkili medya araçlarından biri olan sinema, kadın temsilini ataerkil 

bakış açısına uygun olarak yansıtmaktadır (Öztürk, 2000: 69). Sinemada olumlu olarak 

yansıtılan kadın karakteri, pasif ve erkeğin tahakkümüne boyun eğen biçiminde 

sunulmaktadır. Böylece kadın, kendini erkeğin varlığını temel alarak sınırlandırmakta 

ve kurallara uygun yaşamaya çalışmaktadır (Abisel, 2005: 195). Toplumsal yaşamda 

olduğu gibi filmlerde de kadınların rollerine uygun olarak davranması ve erkeği temel 

alarak hayatını düzenlemesi gerektiği öğretilmektedir. Aksini yapan kadın karakterler, 

mutsuz bir sonla karşılaşabilmektedir. 

Erkekler ve kadınlar, sinemada da toplumun kendilerine verdikleri rolleri 

yansıtmaktadırlar. Giyimleri, konuşmaları, duruş ve kendini ifade ediş biçimleri örnek 

olarak gösterilebilmektedir (Uluyağcı, 2009: 149). Türk aile yapısını yansıtan filmlerde, 

kadını aile kurumu içerisinde edilgen, muhtaç ve güçsüz olarak gösterilmektedir. Kadın 

çoğunlukla fedakâr, duygusal ve sabırlı anne rolüyle yansıtılmaktadır. Ailenin 

geçiminin sağlayan erkek, aynı zamanda son sözü söyleme hakkına sahiptir (Çetin 

Özkan, 2009: 133). Kadınlar ve erkeklere, filmlerde verilen karakterler yoluyla, 



43 
 

toplumsal hayattaki davranış kalıpları ve davranışlarının sınırları izletilerek 

öğretilmektedir. 

Toplumsal olarak kabul edilen değerler hiç şüphesiz sinemaya da yansımaktadır. 

Toplumsal alana hâkim olan erkek egemen görüş, kadını annelik ve eşlik rolleriyle 

sınırlandırmakta ve bu toplumsal bir rol ve değer olarak kabul edilmektedir. Bu anlamda 

medya, yerleşik toplumsal değerleri sinemaya yansıtarak hem daha iyi pekiştirmekte 

hem de yeniden şekillendirebilmektedir (Binark ve Gencel Bek, 2010: 160). 

Türk sinemasında erkek karakterler daha çok güç ve cesaretleri, kendine 

güvenleri, elde ettikleri saygın meslekleri, maddi imkânları ya da fakir ama gururlu 

halleriyle tanımlanmaktadırlar. Erkekler, iyi aile babası, zalim koca, cesur ve sert 

delikanlı, çapkın sevgili rolleriyle karakterize edilmektedirler. Erkekliği bu 

özellikleriyle gösteren birçok film çekilmiştir. Toplumsal yaşamda olduğu gibi filmlerde 

de erkeklik yüceltilmektedir. Kadınlar ise filmlerde daha çok cinsellikleriyle 

sınırlandırılıp, erkekler için var edilmişlerdir (Güçhan, 1996: 32).  

Türk sinemasında kadın karakterler, aile kurumu ve annelik göreviyle 

ilişkilendirilmekte ve onun doğal görevi olarak yansıtılmaya çalışılmaktadır. Çatışmalı 

ve rekabetçi bir ortama yerleştirilen erkek karakterler, başarı ve başarısızlıklarını 

tatmakta ve aynı zamanda sürekli arayış içerisinde gösterilmektedir. Kadın karakterler 

ise sıcak, sakin ve daha çok sevginin yer aldığı ortamlarda yer almaktadır. Aynı 

zamanda rekabetçi ortamdan başarı ile çıkan, çapkınlığı ve mecaracılığı bırakan, bütün 

engelleri aşıp erkekliğini kanıtlayan karakterler, sıcak bir aile ortamına kavuşarak 

ödüllendirilmektedir. Kadınlık, ev içerisine sıkıştırılmakta ve onun da bu durumu 

içselleştirmesi sağlanmaktadır. Görevini yerine getirmeyen kadın karakterleri ise filmin 

sonunda büyük bir hüsran ve ceza beklemektedir. Dolayısıyla filmlerde kadınlar 

toplumsal cinsiyet rollerine uygun davrananlar ve bu rollerin dışına çıkanlar olmak 

üzere iki farklı sınıflandırma üzerinden temsil edilmektedir. Bu açıdan bakıldığında 

ataerkil toplumsal yapının ideolojisinin filmlerde de sürdürüldüğü görülmektedir 

(Abisel, 2005: 296-297). Sinema, ataerkil toplumsal yapının cinsiyetçi söylemini filmler 

aracılığıyla yeniden kurmakta ve kadın-erkek ilişkisini söylemler ve göstergeler 

aracılığıyla ideolojik bir düzlemde bireylerin zihinlerine işleyebilmektedir. Kadın ve 

erkek için doğru ve yanlışın ne olduğunu gösteren filmler, izleyicinin karakterle 



44 
 

özdeşleşmesi doğrultusunda stereotipler üzerinden toplumsal hayatta kadın ve erkek 

rollerinin sınırlarını çizmektedir.  

Stereotipler önyargı/kalıp yargılar olarak tanımlanmakta ve aynı zamanda ne 

olmadığına ilişkin değerleri de içermektedir. Erkeğin ne olduğu tanımı “erkek olmayan” 

olarak yapılır ve bu da kadını işaret etmektedir. Yani erkek ve kadın stereotipleri 

karşılıklı zıtlıklar üzerinden oluşturulmaktadır. Stereotipler oluşturan taraf ya da grup 

ikili zıtlığı kendi lehine olan tarafı seçme üstünlüğünü elde tutmaktadır. İki cinsiyet 

arasındaki fark genel olarak erkek lehine olmaktadır. Stereotiplere yönelik toplumsal 

onay erkek lehine desteklendikçe de kalıcı hale gelmektedir. Sinemadaki kadın ve erkek 

stereotipi ise geleneksel cinsiyet rollerini yansıtmaktadır. Fiziksel unsurlar, karakterlerin 

tanımlanması, görünen anlam ve değerler sinemadaki stereotipleri oluşturmaktadır. Türk 

sinemasındaki stereotip karakterleri çözümlemek, dönemin değer yapılarının ortaya 

çıkmasını sağlamaktadır (Kabadayı, 2009: 166). Sinemaya yönelik incelemeler bize 

toplumsal yapı hakkında bilgi sağlayabilmektedir. Türk sinemasındaki filmlerin tarihsel 

birer kanıt olarak görülmesi ve buna yönelik incelemeler toplumun dönemsel yapısı 

(sosyal, ekonomik gibi) hakkında bilgi sağlarken aynı zamanda kadına ve erkeğe olan 

bakış açısını da ortaya çıkarabilmektedir. Çoğu zaman eril bir zihniyeti yansıtan filmler, 

buna uygun olarak toplumsal koşullar içinde erkek ve kadının konumunu 

yansıtmaktadır. 

Türk sinemasında kadınlar, çoğu zaman sorun yaratan ve pasif karakterler olarak 

canlandırılmaktadır. Genel olarak cezası verilen ya da öldürülen kadın, cinsiyet rollerini 

ve sorumluklarını yerine getirmeyen ya da kendine verilenle yetinmeyen kötü 

karakterler olarak gösterilmektedir. Filmlerde başarılı olarak gösterilen kadınlar ise 

erkekleştikçe yüceltilmektedir (Uçan, 2018: 126-127). 

Kadın, toplumsal hayatta da filmlerde de kendine verilen rolün dışına çıktığında 

babanın, erkek kardeşin ya da kocanın şiddetine maruz kalabilmektedir. Bu yüzden 

yaptığı bütün davranışların hesabını vermekle yükümlü kılınmaktadır. Böylece sinema 

perdesinde, televizyon ekranlarında ya da fazla uzağa gitmeden çevremizde birçok 

ağlayan, dövülen, acı çeken ve öldürülen kadınları görebilmekteyiz (Binark ve Gencel 

Bek, 2010: 169). 



45 
 

Toplumsal cinsiyet rolleri, kadın ve erkek rollerini birbirlerinden keskin bir 

biçimde ayırdığı için her iki cins de geleneksel rollerine uygun bir şekilde davranışlarını 

düzenlemektedir. Türk sinemasında ise bu durum geleneksel olana uygun bir biçimde 

sürdürülmektedir. Aile içerisinde otoritenin yöneticisi olan baba hayatta değil ise 

babanın görevini erkek çocuklar devralmaktadır. Hem babanın hem de erkek çocukların 

kız çocukları üzerinde çok fazla baskısı bulunmaktadır. Namusu sadece kadından ibaret 

olarak kabul eden eril zihniyet kendini bunun savunucusu olarak görmektedir. Bu 

yüzden kızlar namusunu tehlikeye atacak bir şeyler yapmaması için sürekli kontrol 

altında tutulmaktadır (Çetin Özkan, 2009: 127-128). Sinemada ya da toplumda erkek 

kadının, ailenin ve ulusun kurtarıcısı aynı zamanda savunucusudur. Kadın ise ulusun 

namusunu temsil etmektedir. Kadının yaptığı yanlış, erkeğin, ailenin, ulusun utancı 

olmaktadır (Arslan, 2005: 48).  

Ataerkil baskıcı toplumlarda kadını korunması gereken olarak gören ve onu 

“kendi malı” olarak gören düşünce yapısı “sahiplik” anlayışının ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Bu anlayış saklanması gereken biçiminde tanımlanan kadının eve 

kapatılmasına yol açmaktadır. Aksi takdirde kadına yönelik şiddet olaylarına mahal 

verilmektedir (Aksoy, 1996: 89).  

Erkeğin namusu eşine olan sadakate bağlı olmasına rağmen, yaptığı ihanetler ve 

zayıflıklar “aile şerefi”nin lekelenmesine yol açmamaktadır. Bu durum aile ilişkilerinin 

bozulmasına yol açabilmektedir (Abisel, 2005: 95). 

Kadına yönelik Türk filmlerinde oluşturulan ideoloji şu şekildedir; kadının başına 

gelenler –töreler, ya da kaderinin başına açtığı belalar- çok kötü bir durumdur ve 

bundan dolayı da kadınları anlamak zordur. O, tüm bu kötülüklere boyun eğmekte ve bu 

da kadını kadın yapmaktadır. Eğer kadın hata yapmazsa, sabreder ve fedakârca 

davranırsa bu davranışlarının karşılığını “evlilik tacı”yla elde edebilecektir. Ama 

gerektiğinde ölerek cezasını çekmesi müstahaktır (Abisel, 2005: 137). Filmlerin 

sonunda kadın karakterler için ya ölüm ya da mükâfat olarak evlilik vardır (Smelik, 

2008: 6). 

Toplumsal hayatta olduğu gibi filmlerde de kadınlar yetiştirilme koşulları gereği 

hep evlenmek istemektedir. Erkekler için evlilik ise âşık olunduğunda ya da zorunda 

kaldığını durumlarda söz konusu olabilmektedir. Kırsal yöreleri anlatan filmlerde evlilik 



46 
 

konusuna yönelik bu durum değişmemektedir. Filmlerde de aile kurumu kutsanmakta 

ve evlenmeye ideal bir olay olarak bakılmaktadır. Ancak bununla birlikte evlenmeye, 

kadın ve erkeğin kavuşmasına yönelik sorunlar ortaya çıkabilmekte ve bu durum filmin 

esas konusunu oluşturabilmektedir (Abisel, 2005: 80-81). 

Filmlerde kadın karakterler, iyi bir eş ve anne olarak varlığına anlam 

kazandırmaktadır. Bu yüzden kadın, ev hayatına bağlı olmalı ve bunun dışındaki 

cinsellikten uzak durmalıdır. Filmlerde kendine verilenle yetinmeyen, erkeklerin 

dünyasına geçip, iş ve kariyer arayan kadının, yanlış yolda olduğunu, bunun ise sadece 

mutsuzluk getireceği öğütlenmektedir. Çizilen sınırın dışına çıkan, rolüne uygun 

davranmayan kadın, toplumsal olarak istenmeyen, dışlanan kadın karakterlerini ortaya 

çıkarmaktadır (Abisel, 2005:298-299). Filmlerde rolüne uygun davranan kadın, 

yoksulluğa ve zorluğa rağmen evini, eşini, çocuklarını ve iffetini korumasını 

becerebilen bireyler olarak gösterilmektedir (Abisel, 2005: 303). 

Toplumsal olarak kabul edilen değerleri içerisinde barındıran sinema, filmleriyle 

bu değerleri tekrar topluma yansıtmaktadır. Kadın üzerinde baskı oluşturup, sınırlama 

hakkını kendinde gören erkek karakterler, kendi “namus”u(nun) temsilcisi olarak kadını 

görmektedir. Kadın karakterlerin “namus”u(nu) tehlikeye atacak herhangi bir 

davranışının karşılığı, filmin sonunda verilebilmektedir. Bu durum ise toplumdaki 

kadınlara bir ders olarak gösterilmektedir diyebiliriz. Suçlu olarak gösterilen kadın 

karakterler, gerçek hayatta sadece erkeklerin değil, kadınların da tepkisini 

çekebilmektedir. Böylece toplumsal bakış, erkek karakterlerin yanında yer almaktadır. 

Toplumun kadın üzerinden kurduğu baskı, daha çok “ahlak”a ait bedensel 

değerlerin kontrol edilmeye çalışılmasına dayanmaktadır. Kadının davranışı, tutumu, 

giyim tarzı, yürüyüşü, bakışı, gülüşü ve süslenmesine dair her şey erkek tarafından 

denetlenmektedir. Şiddete, cinayete, tecavüze uğrayan kadın hep suçlanan ve ötelenen 

taraf olmaktadır. “Öyle giyinmeseydi bakmazlardı”, “gece dışarı çıkmasaydı tecavüze 

uğramazdı” gibi sözlerle sıkça karşılaşmaktayız. Toplum içerisindeki ideolojik görüşü 

benimsemiş olan kadın da “öyle giyinmeseydim böyle olmazdı, ben onu kızdırdım 

yoksa böyle davranmazdı’ diyerek kendi üzerindeki baskıyı içselleştirmektedir (Öztürk, 

2000: 133-134). Kadın geleneksel rolünü oynarken erkeğin iktidarına rıza göstermekte 

ve bu yolla da sadakatini ispat etmeye çalışmaktadır (Abisel, 2005: 269).  



47 
 

Popüler yerli filmlerin genel çerçevesini, kaderin kaçınılmazlığı oluşturmaktadır. 

Fedakârlık (özellikle kadın için), dürüstlük ve sadakat en hayati değerler olarak 

sunulmaktadır. Kadın için namusun, erkek içinse helal yollarla para kazanmanın önemi 

vurgulanmaktadır (Abisel, 2005: 209). Yeşilçam Türk filmlerinde, helal yollarla para 

kazanmanın önemi sürekli gösterilmektedir. Para kazanıp, ailesine bakan erkek 

yüceltilirken, çalışmayan erkek başarısız ve kötü karakter olarak canlandırılmaktadır. 

Erkek bedeninin fiziksel sunumu ve kahramanlığı, sinemada erkekliğin sunumunu 

temsil eden imgelerin başında gelmektedir. Aksiyon, polisiye, suç, gerilim gibi 

filmlerde sağlıklı ve kaslı erkek vücudu yüceltilmekte ve bu durum erkeğin geleneksel 

rolünün bir uzantısı olarak görülebilmektedir. Filmlerde erkeğin bedensel özelliklerine, 

gücüne, şiddet uygulamasına ve dayanıklılığına kısacası “erkekliğine” vurgu 

yapılmaktadır (Akca ve Ergül, 2015: 30).  

Sinemada tekrar edilen “sert erkek” imgesi, erkeklerin davranış biçimine ilişkin 

rol kalıpları sunmaktadır. Kadın özgürlüğü erkek egemenliğinin önünde bir engel olarak 

sunulmakta ve erkeklik baskın bir rol kalıbı haline getirilerek güçlendirilmektedir 

(Güçhan, 1996: 31-32).  

Geleneksel Türk filmlerinde erkek karakterler, aileye önem veren, çalışkan, 

başarılı, sağlıklı, kadını korunması gereken bir nesne olarak gören, tüm kadınsı 

davranışlardan kaçınan ve erkeksi rollerinden vazgeçmeyen özelliklerle yansıtılmaktadır 

(Oktan, 2009: 191). Belirlenen ölçütler içinde yer almayan erkek karakterler ise 

istenmeyen ve dışlanan karakterler olarak sunulmaktadır. Türk sinemasında sürekli 

kendini gerçekleştirmek isteyen ve mücadele eden erkek karakterlere sıkça 

rastlanmaktadır. Rollerini yerine getirmeyen karakterler ise erkekliğini kaybederek 

cezalandırılmaktadır. 

Yazılı ve görsel iletişim araçları, insanlara sadece nasıl davranılması gerektiğini 

değil aynı zamanda nasıl düşünüleceği konusunda da yol göstermektedir. Örneğin 

medyada sunulan kadın-erkek eşitsizliği doğal bir durum olarak lanse edilmektedir. 

Toplumdaki hegemonik ilişkileri yeniden işleyerek yansıtmaktadır. Kadınlar ve erkekler 

toplumsal rollerini, ailelerinde ve okullarında öğrenip, meslek hayatlarında 

deneyimleyip, medyadan aldığı ideolojik bilgilerle de pekiştirebilmektedir (Yavuz, 

2015: 143). 



48 
 

Ayrımcılığın yapıldığı alanlardan biri olan medya, sadece belirli ideolojileri ve 

görüşleri topluma yansıtmaktadır. Çok geniş bir kesime ulaşabilme olanağı olan 

medyanın, belirli fikirleri yayması bu ayrımcılığın daha fazla yayılmasına neden 

olmaktadır (Selçuk, 2015: 130). 

Sinema ve ideoloji arasındaki ilişki artık bir varsayımdan öte olarak kabul 

edilmektedir. Sinema yanlış bilinç üreterek filmler aracılığıyla kadınlar ve erkekleri 

ideolojik anlam yüklü karakterler olarak yansıtmaktadır. Böylece toplum içerisindeki 

bireyler, sinemadaki ideolojik karakterlerle özdeşleşme kurarak toplumsallaşmaktadır 

(Smelik, 2008: 2). 

Bireylerin çevresine karşı davranışlarını düzenleyen roller, bireylerden yapılması 

ve uyulması beklenen kurallar mıdır? Ya da daha farklı bir şekilde soracak olursak; 

kadın ve erkek rolleri, cinsiyetlerinin verdiği doğal bir durum mudur yoksa toplumsal 

olarak oluşturulmuş roller düzeneği midir? Bu soruları farklı şekillerde ele alıp, farklı 

cevaplar verebilmek elbette mümkündür. Çevremizden duyduklarımız, gördüklerimizle 

veya bize söylendiği şekliyle davranmakta ve buna uygun olarak rollerimizi 

gerçekleştirmekteyiz. Bir erkeğin veya bir kadının oturması, kalkması, gülmesi gibi tüm 

davranış kalıpları toplumsal yapının birer öğretisidir. Bu yüzden aynı ortamda bulunan 

kadın ve erkekten farklı davranışlar beklenebilmektedir. Yerleşik toplumsal normlara 

göre tanımlanan cinsiyet rollerine uygun davranmayan kadın ve erkeğe olumsuz bir 

bakış açısı geliştirilmektedir. Türk sinemasında da bu durumu anlatan birçok filmden 

bahsetmek mümkündür.  

2.2. TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİK 

Toplumda erkeklik ile erk arasında kuvvetli bir bağ vardır. Fiziksel, maddi ve 

cinsel açıdan güçsüz erkek toplum nezdinde de önemsiz erkek olarak görülebilmektedir. 

Güçlü erkek ve güçsüz olarak addedilen kadın, toplumsal egemen ideoloji tarafından 

benimsettirilmiştir. Bu toplumsal zihniyet de sinema tarafından yapılan örneklerle 

korunmuş ve devam ettirilmiştir (Çetin Özkan, 2009: 138). Türk sinemasının güçlü ve 

başarılı erkek karakterleri, sinemanın eril dilini ortaya koymaktadır. Sinemadaki erkek 

temsiller aracılığıyla da toplumsal rol-modeller oluşturulmaktadır. 



49 
 

Sinema gibi birçok alanda söz sahibi olan erkek yönetici kadroları, erkek egemen 

bakış açısını yansıtmaktadır (Binark ve Gencel Bek, 2010: 160). Türk sinemasında 

kadın ve erkek karakterlerin nasıl aksettirildiğine bakıldığında “erkeklik” kavramının 

nasıl yüceltildiği görülebilmektedir. Yani Türk sinemasına cinsel bir rol verilecek 

olsaydı, bunun “erkeklik” olacağını ifade etmek yanıltıcı olamazdı (Güçhan, 1996: 32).  

Sinema filmlerinde erkekler daha öncelikliyken kadınlar ikinci sınıf rollerde yer 

almaktadır. Sinema perdesinde erkekler güçlü, başarılı ve üstün rollerle temsil edilmekle 

beraber farklı erkekliklere de yer verilmektedir. Ana akım sinemanın erkeği güçlü, 

üstün, başarılı ve etken olarak temsil ederken, bunun karşıtı erkekler bağımsız ve sanat 

sinemasında temsil edilmektedir (Erkılıç, 2011; 238). 

Türk sinemasında erkeği merkeze alan filmlerde erkek “kahramanlık öyküleriyle” 

yansıtılmaktadır. Bu tarz filmlerde erkek etken, kadın ise edilgendir. Mulvey’in (1993) 

“Görsel Haz ve Anlatı Sineması” adlı makalesinde kadın sinemada seyirlik bir nesne 

olarak görülmekteyken, erkek bakışı ise onu röntgenleyen konumundadır. 1990’lı 

yıllardan itibaren ise hegemonik bakış kırılmaya başlamıştır (Erkılıç, 2011: 233). 

Toplumsal iktidar alanının erkeklerin elinde bulunması, kadınları sınırlamakta; 

iktidar, otorite, saldırganlık ve teknoloji erkeklerin alanı olarak kabul edilmektedir 

(Ataman, 2011: 246). Dolayısıyla medya kurumlarını elinde tutan erkekler, erkekliği 

yüceltebilecek imgelere yer verebilmektedir. Toplumsal alanda önemli bir yer tutan 

sinema filmleri de erkek karakterleri ataerkil ideolojinin uygun gördüğü şekillerde 

yansıtmaktadır. Günümüz Türk filmlerinin erkekliğe ya da daha doğru bir ifadeyle 

erkeklik rol ve davranışlarına yönelik bakış açısı artık giderek değişebilmektedir. 

Dolayısıyla erkekler sadece güçlü ve bir şekilde temsil edilmemekte, ne yapacağını 

bilmeyen, başarısız erkekler de başrol olabilmektedir. 

Filmlerde namus kavramının işleyişi iki şekilde gerçekleşmektedir. Bunlardan 

birincisi kadın üzerinden gerçekleşen bir sorgulama biçimindeyken ikincisi erkeğin 

“alın teriyle para kazanma”sı biçiminde işlenmektedir. Ailenin şerefi erkeğin helal 

yollardan para kazanıp, ailesine bakmasıyla gerçekleşmektedir. Filmlerde helal para 

kazanmanın önemi gösterilmektedir. Haksız yollarla –hırsızlık, uyuşturucu satıcılığı, 

dolandırıcılık gibi- para kazanan ailenin üyelerini kötü bir son beklemektedir. İyi ve 

haklı bir amaç uğruna kötü yollardan para kazanan erkeğin yaptıkları dramatize edilerek 



50 
 

bir şekilde haklılaştırılmaya çalışılmaktadır. Bununla birlikte genellikle kötü yollardan 

para kazanmaktansa fakir olmak tercih edilmektedir. Şerefiyle para kazanan erkek 

filmlerde yüceltilmektedir. Filmlerde zengin–fakir aile zıtlığı oluşturularak zengin olan 

ailenin kötü gösterilmesi de bu durumu desteklemektedir. Dolayısıyla filmlerde emek 

yüceltilmiş ve ekonomik geçinme “namus” kavramıyla ilişkilendirilmiştir (Abisel, 

2005: 95-96). Yeşilçam Türk sinemasının önemli filmlerinden olan Ailenin Şerefi 

(1976), erkeklerin helal yollarla para kazanmasının önemini anlatan yapıtlardandır. 

Filmde aynı zamanda iyi-kötü erkek karakter ayrımı da yapılmaktadır. İyi erkek 

karakterler ağırbaşlı, çalışkan, ailenin geçimini sağlayıp, ona önem veren temsiller 

aracılığıyla sunulmaktadır. Kötü erkek karakterler ise serseri, çalışmayan, başkasının 

emeğine ve namusuna göz diken özellikleriyle gösterilmektedir.  

Sinemada erkeğe ait olarak belirlenen temsiller, sadece erkeği kadından ayıran 

unsurları değil iyi erkeği kötü erkekten ayıran unsurları da göstermektedir. İyi erkek 

karakterinin rollerinin zıddıyla kötü erkek karakterin özellikleri verilmektedir. İyi erkek 

karakterinin toplumsal olarak kabul gören genel özellikleri ise mert, cesur, ailesine ve 

namusuna önem veren, başarılı, çalışkan, doğruluktan ayrılmayan davranışlarla ortaya 

konulmaktadır (Kabadayı, 2009: 167). 

Aile içerisindeki hiyerarşik düzenleme, Türk filmlerinde de devam ettirilmektedir. 

Aile içi düzeni yansıtan bu filmler aynı zamanda söz konusu düzenin nasıl değiştiğini 

veya değişmemesi gereken noktalar üzerinden sorun olarak kabul edilen toplumsal 

konuları da göstermeye çalışmaktadır. Türk aile yapısındaki hiyerarşik düzende kadınlar 

aile içindeki kararlarda etkili değildir ve daha çok onaylama pozisyonunda yer 

almaktadır (Çetin Özkan, 2009: 130). Babasının ya da kocasının sözünden çıkan kadın, 

filmlerde çoğu zaman kötü ve ıslah edilmesi gereken bir karakter olarak 

yansıtılmaktadır. 

Türk toplumundaki ekonomik, sosyal, kültürel, siyasal gelişmeler çerçevesinde 

farklı durum ve koşullar birbirinden farklı erkeklik imgeleri karşımıza çıkarabilmektedir 

(Çetin Özkan, 2009: 125). Sinema filmleri, çekildikleri dönemin sosyal, politik ve 

ekonomik özelliklerini yansıtmakta ve dönemin özelliklerinden etkilenebilmektedir. 

Filmlerdeki erkek karakterler de çekildiği dönemi yansıtacak şekilde kurgulanmaktadır 

(Kabadayı, 2009: 163). Örneğin modernleşmeyle değişen erkek kimliği filmlere de 



51 
 

yansımakta ve erkek karakterler buna uygun olarak karakterize edilmeye 

çalışılmaktadır. Değişen toplumsal hayata ayak uyduran erkek karakterlerin giyimleri, 

davranışları ve çevresindeki kadınlara bakış açısı değişebilmektedir. Erkeğin gözünde 

sadece çocuğa ve ev işlerine bakan kadın figürü değişikliğe uğrayabilmekte, iş hayatına 

giren kadının kabullenilmesi söz konusu olabilmektedir.  

Uluyağcı, Türk sinemasında üretilen imgeler yoluyla toplumsal olarak oluşturulan 

erkeklik rollerinin desteklendiğini söylemektedir. Uluyağcı’nın incelediği filmlerde ise 

güçlü, ciddi, sert, acı çekmeyen, ailesini koruyup değer veren, kadına korunması 

gereken namus gözüyle bakan, erkeksi davranışlardan ödün vermeyip, kadınsı 

davranışlardan kaçınan erkek imgelerinden bahsetmektedir (Uluyağcı’dan aktaran Çetin 

Özkan, 2009: 125). Sinemada namuslu, gururlu, güçlü, başarılı, çalışkan özellikleri 

yansıtan erkek karakterler etkin olarak yer almaktadır. Örneğin üstün güçlerle 

donatılmış erkekliği yansıtan Cüneyt Arkın filmleri toplumsal alanda erkekleri, 

erkeklere olan bakış açısını etkileyebilmektedir. Böylece filmlerde gördüğü 

karakterlerle kendini eşleştiren erkekler ortaya çıkabilmektedir. 

Smelik göre de seyirciler, kusursuz bir şekilde sunulan erkek karakterlerle 

özdeşleşmek zorunda bırakılmaktadır (2008: 6). Film ve dizilerdeki erkek karakterlerin 

özelliklerini örnek alan erkek seyirciler, onlara özenip onları taklit edebilmektedir. Bu 

ise kolektif erkeklik olarak tanımlanabilmektedir. Yani televizyon ve sinema gibi çok 

geniş bir alana yayılan araçlar, seyircilere kolektif bir kimlik sunmaktadır. Bu yüzden de 

kitle iletişim araçlarından yansıtılan erkeklik rollerinin araştırılması gerekmektedir 

(Şahin, 2018: 38). 

Genel olarak Türk sinemasında erkekler; çalışkan, dürüst, güçlü, başarılı, 

çevresine karşı kapalı, gururlu, ailesini koruyan, ailesinin maddi geçimini sağlayan 

karakterler olarak karşımıza çıkmaktadır. Gerektiği zaman karısına ve çocuklarına 

şiddet ve baskı uygulayan ve aynı zamanda da bunun onların iyiliği için yapıldığını 

yansıtan filmlere Türk sinemasında sık rastlanmaktadır. Günümüzdeyse Türk 

sinemasında güçlü ve çevresine karşı baskın olan erkek karakterler yerine güçsüz, 

başarısız, hayat amacı olmayan, çalışmayan karakterler görmek mümkündür. Türk 

sinemasında erkeklik krizi başlığı altında bu konu geniş olarak incelenecek ve film 

örnekleri verilecektir.  



52 
 

2.3. TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİK KRİZİ 

Doğumla başlayan erkeklik mücadelesi, hayat boyu kendini gerçekleştirme olarak 

devam etmektedir. Öteki (kadınlar, eşcinseller, biseksüeller gibi) üzerinden kendini 

ortaya koyan erkek, toplumsal alanda da devamlı olarak diğer erkekler tarafından 

denetlenip, onaylanmaktadır. Kendini kanıtlayamayan erkek ise erkekliğini kaybetme 

tehlikesiyle karşılaşabilmektedir. Bu durum erkeğin sürekli gerilmesine ve kendini 

kontrol etmesine yol açabilmektedir (Oktan, 2009: 184). Sürekli kendini ispatlamak için 

mücadele eden erkek, sürekli bir baskı altında kalabilmekte psikolojik olarak ezilme 

duygusu yaşayabilmektedir. Norman Mailer’e göre  “hiçbir zaman tam bir erkek haline 

geldiğini varsayamayan” erkek sürekli bir savaş içerisinde kalabilmektedir (Segal, 1992: 

140).  

Toplumsal bir gözün erkekleri gözetlemesi, erkeğin kendini baskı altında 

hissetmesine neden olabilmektedir. Sürekli kendini ispat etmesi istenen ya da ispat etme 

gereği duyan erkek, daha fazla çalışıp, başarılı olmak istemekte ve aynı zamanda 

toplumsal rollerine daha uygun davranmaya çalışmaktadır. Toplumsal alanda da 

erkeklerin “erkekliğe” uygun davranıp/ davranmadığı hem kadınlar hem de erkekler 

tarafından denetlenmektedir. “Sen nasıl bir erkeksin” sözü, erkekler tarafından ağır bir 

hakaret olarak görülebilmektedir. Acı çekse bile ağlamaması, mutlu olsa bile gülmemesi 

gerektiği öğretilen erkekler, toplumda daha içine kapanık bir şekilde yaşamakta ve bu 

durum kendini kontrol etmesi istenen erkekte psikolojik sorunlar yaratabilmektedir. Bu 

psikolojik sorunlar erkeğin rollerini abartmasına veya şiddet uygulama eğilimi içinde 

olmasına yol açabilmekte veya erkeklerde birtakım sağlık sorunlarına sebep 

olabilmektedir.  

Yapılan psikolojik incelemeler erkeklerin “erkeklik” kavramı üzerinde çok fazla 

düşünüp, endişe duyduğunu, bu endişenin arkasında ise erkeklikten yoksun olma 

korkusunun yattığını göstermektedir. Kadınların ise tam tersine “kadınlık” duygusu 

konusunda daha tatminkâr davranıp, zihinlerini meşgul etmedikleri ortaya çıkmaktadır 

(Segal, 1992: 349). Dolayısıyla erkeklik ölçütleri sadece kadını değil erkeği de 

ezmektedir. Erkek, kadın üzerinden bir başka ifadeyle öteki üzerinden tanımlanmakta ve 

erkekliğini sürekli ispat etme gereği duymaktadır. Brannon’a göre; erkekliği özellikler 

“tüm kadınsı davranış ve özelliklerinden kaçınma; başarı, statü kazanımı ve ekmeği 



53 
 

kazanma yetkinliği; güven ve bağımsızlık; saldırganlık, şiddet ve cesaret” olarak dört 

ayrı temel üzerinden tanımlanmaktadır (Atay’dan aktaran Erkılıç, 2011: 232).  

Foucault da iktidarı elinde tutan erkeklerin en az kadınlar kadar baskı altına 

olduğunu ve ezildiğini söylemektedir. Çünkü iktidar, onu elinde tutanla 

özdeşleşmemekte aksine onu da hâkimiyeti altına almaktadır (Şahin, 2018: 20). Yani 

denilebilir ki erkeklerin kendilerini baskın kıldıkları ataerkil ortam sadece kadınları 

değil, kendilerini de ezmektedir. Bu bastırılmanın bilincinde olmak toplumsal bir 

sorunun çözümünü kolaylaştırmaktadır. Baskı altında olan, erkekliğini kaybetmek 

istemeyen erkek ise kadını daha fazla ezip, şiddet uygulayabilmektedir (Kuruoğlu, 

2009: 6). 1970’lerde sinemadaki eril kaygının güçlü erkek karakterlerle kurtarılmaya 

çalışılması, erilliğin kaybedilme korkusunu ortaya çıkarmaktadır (Arslan, 2005: 21). Bu 

yüzden de Türk sinemasının kendini ispat etmeye çalışan erkeklerle dolu olduğunu 

söylemek yanlış olmaz. Filmlerde eşine ve çocuğuna sözünü geçiremeyen erkek, 

otoritesini baskın kılabilmek için şiddete başvurabilmektedir. Toplumsal olarak 

yüceltilen erkekliğine herhangi bir zarar geldiğini düşünen erkek (karakter)ler çeşitli 

şekillerde savunmaya geçebilmekte, kurgulanmış olan erkeklik rollerine uygun davranış 

biçimleri geliştirebilmektedir  

Rol kavramı, toplumsal beklentiler anlamında kullanılabilmektedir. “Erkek 

cinsiyet-rolü kimliği” yerine “erkek cinsiyet-rolü baskısı” olarak değiştirilebilmektedir. 

Toplumun, cinsiyet rolünden beklentisi dâhilinde hareket eden erkek, zorlayıcı ve 

tutarsız davranışlar sergileyebilmektedir. Toplumsal normlar tarafından –özellikle de 

diğer erkekler tarafından- baskılanmakta ve kendini yetersiz görebilmektedir. Bu ise 

erkeklerin rollerinde daha baskın ve aşırı uyma durumunu ortaya çıkarabilmektedir 

(Segal, 1992: 101). Erkekliğin sürekli korunması ve ispat edilmesi, erkekler üzerinde 

büyük bir baskı oluşturmaktadır. Erkeklik üzerindeki bu tahakküm ise ironik bir şekilde 

yine erkekler tarafından yapılmaktadır (Çetin Özkan, 2009: 125). 

Erkek üzerindeki toplumsal baskı çoğalıp, erkeklerin “erkekliklerini” gösterme 

çabaları arttıkça toplumsal şiddet olayları da artmaktadır. Erkeklerin toplum içerisindeki 

üstünlüğü ve kadınlar üzerindeki egemenliği tehlikeye girdikçe bazı erkekler eril 

gücünü ortaya koyabilmek için daha fazla şiddete müracaat edebilmektedir. Ancak bazı 

erkekler ise kadınlara uygulanan şiddete karşı çıkmakta ve şiddetle mücadele etmektedir 



54 
 

(Segal, 1992: 326). Diğer yandan çoğu zaman şiddetin uygulayıcısı olarak görülen 

erkek, toplumsal alanda şiddetin mağduru da olabilmektedir. Gerek kendi 

hemcinslerinin gerekse kadınların uyguladığı farklı şiddet türlerine maruz 

kalabilmektedir. Annelerinin ya da eşlerinin sözlü ve psikolojik şiddetine uğrayabilen 

erkek, kimi zaman fiziksel şiddet de görebilmektedir. Maruz kaldığı bu şiddeti dile 

getiremeyen, belki de dile getirmeyi erkekliğine yakıştıramayan erkek, bunalım 

içerisine girebilmektedir.  

Toplumsal gelişmelerle birlikte değişen kadının rolü, erkeklik rollerinin yeniden 

tanımlanmasını sağlamakta ve bu da hegemonik erkekliğin krize girmesine yol 

açabilmektedir (Akyüz, 2015: 192). Erkeğin maddi gücünü elinde tutan çalışma 

alanlarının kadınlarla paylaşılması, erkeğin hükümranlık alanın daralması anlamına 

gelmektedir. Ekonomik alandaki gücünü kaybeden erkeğin kadın üzerinde oluşturduğu 

ekonomik baskı eskiye oranla kaybedilmiş olabilmektedir. Bu durum sadece erkeğin 

ekonomik otoritesinin sarsılmasına değil, aile içerisinde ve kamusal alandaki 

hâkimiyetinin sarsılmasına da zemin oluşturmaktadır. Sinema filmlerinde de çalışan 

kadın, toplumsal rolünü yerine getirememekte ve erkeğin tepkisini çekip, krize 

sebebiyet verebilmektedir. Filmlerde çalışan kadın karakterler, ıslah edilmesi gereken 

kötü karakterler olarak sunulmuştur.  

Çalışma hayatına giren kadın, erkeğin elinde tuttuğu ekonomik gücü tehlikeye 

atmaktadır. Kadının iş hayatına girmesiyle sosyo-ekonomik olarak sıkıntıya giren erkek, 

baskısını kabul ettirmek için çatışmaya girebilmektedir. Böylece kadını ekonomik 

açıdan kendine bağlı kılan erkeğin iktidarı sarsılmaya başlamıştır. Bu çerçevede 

hegemonik erkeklik anlayışının yerini artık yeni erkeklik modellerine bırakıp 

bırakmadığı konusu tartışılmaktadır (Erkılıç, 2011: 232). Dolayısıyla benimsenmiş 

cinsiyet rollerine yönelik bir sorgulama eğilimi söz konusu olmaya başlamıştır. Bundan 

nasibini alan erkekliğin bir kimlik krizi içerisine girdiği söylenebilir. Ancak bu kriz, 

hegemonik erkeğin gücünü tamamen ortadan kaldıracak düzeyde değildir (Özkan, 2009: 

125). Toplumsal kodlarla, geleneksel olarak sürdürülen erkek-kadın rollerinin 

değiştirilmesi çok uzun ve zorlu bir süreci kapsamaktadır. 

Erkekliğin içerisinde bulunduğu durum “erkeklik krizi/erkeklik bunalım” 

kavramlarıyla açıklanmaktadır. Son zamanlarda önemli bir tartışma konusu olan 



55 
 

“erkeklik bunalımı”nın Türk sinemasına yansıması, 1990’lı yılların yarısından sonra 

erkekler arasındaki birliği ve dostluğu ele alan filmlerle başlamıştır (Oktan, 2009: 184).  

1980 sonrası filmlerde, sinemada erkeklik artık hâkimiyetini yitirmeye 

başlamıştır. Erkeğin hâkimiyetinin bozulduğu ve başarısız duruma düştüğü birçok film 

örneği bulunmaktadır. Kartal Tibet’in yönettiği Şalvar Davası filminde erkeklerin 

baskılarına dayanamayan kadınlar bir araya gelerek erkeklere başkaldırmıştır. 1990’lı 

yılların yarısından itibaren erkek sorunlarını ve erkek dostluğunu konu edinen birçok 

filme ve diziye yer verilmiştir. Erkeğin sahip olduğu egemenliğini kadınla paylaşmak 

zorunda kalması, bulunduğu duruma bir tepki olarak ele alınmış ve erkeklik tartışmaları 

bu filmlerin temel konusunu oluşturmuştur. Erkeğin otoritesinin en fazla hüküm 

sürdüğü aile, filmlerde eski geleneksel işlevini kaybetmiş ve birtakım sorunların 

yaşandığı bir kurum olarak gösterilmiştir. Bu açından Türk sinemasında 1990’lı yıllarda 

çekilen filmler, farklı bir erkeklik kimliği tasvir etmiştir. Bu yıllardan sonra çekilen 

filmlerde erkeklik temsilleri, önceki dönemlere kıyasla daha farklı imgelerle 

şekillendirilmiştir. Erkekler toplumsal olarak kabul edilen rollerinden daha farklı bir 

şekilde sunulmuştur. Önceki rollerinden farklı olarak erkek; başarısız, güçsüz, saplantılı, 

agresif, kendini ifade etmeyi beceremeyen, kendine güvenmeyen, hastalıklı tavır 

sergileyen, psikolojik sorunlar yaşayan, suç işleyen ve sürekli suçluluk duygusu 

yaşayan, yalnız, tahakküm gücünü kaybetmiş rollerle, geleneksel erkeklik rollerinin tam 

tersini yansıtan özelliklerle yansıtılmıştır (Çetin Özkan, 2009: 135). Bu filmlerde 

erkekler, kadın üstünde tahakküm kuran, evin reisi, başarılı ve maddi imkânları elinde 

tutan erkekliği değil, arayış içinde olan yeni bir erkek profilini karşımıza çıkarmaktadır. 

Zayıflıkları, başarısızlıkları ve zaafları olan erkek, Türk sinemasının yeni erkek profili 

olarak değerlendirilmektedir (Güçhan, 1996: 47).  

Önceki dönem filmlerinde kadına yönelen eril şiddet artık erkek karakterlere de 

yönelmiştir. Sinemada yüceltilen erkeklik artık şiddete de maruz kalabilmektedir. 

Kendine güveni olmayan erkek karakterler çevresine de güven duymamaktadır. Bu 

yüzden filmlerdeki erkek karakterler sürekli güvenli ortam arayışına girmektedir. Bu ise 

erkek karakterlerin hastalıklı bir ruh haline bürünmesine yol açmaktadır. Bu ruh hali 

erkekleri sigara, alkol ve uyuşturucu bağımlılığına sürüklemekte, sürekli küfür edip, 

argo konuşmalarına ve suça buluşmalarına neden olmaktadır. Filmlerdeki erkek 

karakterlerin birlikte hareket ederek dayanışma içinde olmaları erkekler için tüm bu 



56 
 

olumsuz koşullardan kurtulmanın önemli bir yolu olarak gösterilmektedir (Çetin Özkan, 

2009: 136). 

Başarısız ve iktidarsız anti-kahraman erkek filmleri daha çok bağımsız ve sanat 

filmlerinde temsil edilmektedir. Aynı zamanda bu filmler, seyirciden beklenen ilgiyi de 

bulamamaktadır. Bu filmler kadın ve erkek rollerini egemen kültürden farklı olarak 

yansıtmaktadır. Erkekler filmlerde kriz içerisinde sunulsa bile hegemonik erkeklik onu 

yeniden inşa edebilmekte ve erkek temsili bir anti-kahramana evrilebilmektedir (Erkılıç, 

2011: 241). Alışılmış olanın dışında sunulan erkek karakterler, seyircinin ilgisini 

çekememektedir. Bu durum farklı erkeklik algısının oluşturulmasına yönelik bir tepki 

olarak görülebilmektedir. 

Toplumsal yaşamda kadın çocukluğundan itibaren hep başkasına bağlı ve 

özgüvenden yoksun bir şekilde yaşamaya alıştırılmıştır. Erkek ise kadının aksine kendi 

başına hareket eden, cesaretli ve başarılı olacak biçimde yetiştirilmiştir. Kadını kendi 

hâkimiyeti altında gören erkek (baba-koca-ağabey), onu yönlendirmeye çalışmıştır. Hep 

bir erkeğin etrafında hayatını devam ettirmeye çalışan kadın ise hayatında istediği 

hâkimiyeti sağlayamamaktadır. Erkekten meslek sahibi olması, ailesini koruyup, 

gözetmesi ve sorunlarla başa çıkması istenmektedir. Bu durum erkeğin sürekli 

çabalamasını ve toplumsal bir baskı altında kalmasına neden olmaktadır. Dolayısıyla 

cinsiyetin bireyler üzerinde oluşturduğu baskı sadece kadına değil aynı zamanda erkeğe 

de yönelmektedir. İdeolojiyle yakından bağlantılı olan toplumsal cinsiyet, bireylere 

farklılıkları doğal ve olması gerektiği gibi sunduğu için sorgulanmaksızın kabul 

edilmesini sağlamaktadır. Sinema ise gösterdiği karakterlerle bireylerin davranışlarını 

ve rollerini etkileyebilmekte onlara rol-model oluşturabilmektedir. 

2.3.1. Türk Sinemasında Erkeklik Çalışmaları 

Türk sinemasını dönemsel olarak ele almak, filmlerdeki erkek karakterlerin 

dönemsel olarak nasıl yansıtıldığını ortaya çıkarmak açısından önem taşımaktadır. İlk 

dönem Yeşilçam sinema filmlerindeki erkek karakterler, toplumsal alandaki erkek 

temsilini yansıtmaktadır. Türk sinemasında 1950-80 yılları arasında çekilen filmleri ele 

alındığında eril dilin daha baskın olduğu görülmektedir. Ataerkil toplumsal yapının 

erkeğe yüklediği özelliklerle yansıtılan erkek karakterler, toplumsal alanı 



57 
 

etkileyebilmekte ve böylece başka bireyleri de yönlendirebilmektedir. Günümüzde 

kadın hareketleri ve toplumsal gelişmeler erkeklik kimliğini de etkilemiştir. Bu 

değişimlerden etkilenen erkeklik kimliğinin bir kriz veya bunalım sürecine girmesine 

dönük filmler yapıldığı da görülmektedir. Dolayısıyla 1990 sonrası çekilen filmlerde 

erkek karakterler daha farklı temsillerle yansıtıldığı ve erkeklik kimliğinin yaşadığı 

değişimi konu edinen film örneklerinin karşımıza çıktığı söylenebilmektedir. 

Bu başlık altında, Türk sinemasında erkeklik kavramını ele alan filmlerde, 

erkekliğin nasıl yansıtıldığını ve geçmişten günümüze ne gibi değişimler söz konusu 

olduğu örnekler üzerinden ele alınmaktadır.   

“Yılanların Öcü” (1962) filmi, Türkiye’nin toplumsal yapısı hakkında bilgi veren 

ve dolayısıyla ülkenin dönemsel özelliğini yansıtan filmlerden biri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Film, köyde geçmekte ve karakterler dönemsel özelliği yansıtacak şekilde 

standardize edilmektedir. Haceli’nin Bayram’ın evinin karşısında ev yapmaya 

çalışmasıyla olaylar başlamakta ve film, ataerkil toplumsal aile yapısının özelliklerini 

yansıtmaktadır. Eril bir dilin hâkim olduğu ve erkeklerin hegemonik özelliklerle 

yansıtıldığı filmde aynı zamanda büyük babanın (dede) yokluğunu büyük anne (nine) 

doldurarak söz sahibi olmakta ve günümüzün aksine geniş aile tablosu filmde yer 

edinmektedir. Erkek karakter Bayram, annesinin sözünü dinlediğini söyleyen ve 

kendisini küçük gören Haceli’nin karısıyla beraber olarak erkekliğini ispat etmeye 

çalışmaktadır. Bayram’ın ya da köydeki diğer erkeklerin eşlerine ve çevresine olan 

davranışları hegemonik erkekliğe örnek gösterilecek şekilde yansıtılmaktadır. 

1964 yılında çekilen “Gurbet Kuşları” filminde erkek karakterler daha ön 

plandayken, kadın karakterler arka planda yer almakta ve sesini çıkarmaya hakkı 

olmayan bireyler olarak gösterilmektedir. Kahramanmaraş’tan İstanbul’a göç eden 

aileyi konu alan film, erkek ve kadın karakterler için özel-kamusal alan ayrımı 

yapmaktadır. Toplumsal olarak kabul edilen rollerin dışına çıkan, kendisi için belirlenen 

özel alanda duramayan kadın, dışarıdaki tehlikelerle karşı karşıya kalabilmektedir. 

Kadını bu tehlikelerden korumak ise ailedeki erkeklerin görevi olarak verilmektedir. 

Fatma’nın evden dışarı çıkmasını istemeyen erkek kardeşleri, buna neden olarak da 

“kötü yola düşen” kadınları örnek göstermektedir. Ailenin namusu kadın üzerinden 

anlatılırken, erkeklerin yaptıkları serserilik olarak yansıtılmaktadır. Yine filmde iki 



58 
 

farklı kadın profili karşımıza çıkmaktadır. Bu profiller kendisine uygun görülen rolleri 

yerine getirip, mutlu olan kadın ve rollerinin dışına çıkıp mutsuzluğu hak eden ve 

ölümle cezalandırılan kadın olarak sınıflandırılabilir.  

“Alın Yazısı” (1972) filminde olay örgüsü kardeşinin namusunu kirletenlerden 

intikam almak isteyen ağabeyinin yaptıkları üzerinden gelişmektedir. Dolayısıyla filmin 

konusu “namus” kavramı üzerinden işlenmektedir. Filmde tecavüze uğrayan kadının, 

kendini öldürmekten başka çaresi olmadığı ve onun kurtuluşunun ölümde olduğu fikri 

dikkat çekmektedir. Filmde, evlenmeden bekâretini kaybeden kadın yaşamaktansa 

ölmeyi tercih etmektedir. Kadın karakterler, zayıf ve kadınsı/dişil özelliklerle 

yansıtılmakta ve bu yüzden de sürekli korunması gereken bir cins olarak 

gösterilmektedir. Dolayısıyla kadın namus kavramı üzerinden ele alınmakta, erkek 

namusun savunucusu olarak inşa edilmektedir.  Filmde Hamza karakteri, kardeşinin 

tecavüze uğrayıp, intihar etmesinden sonra namusunu temizlemezse kimsenin yüzüne 

bakamayacağını söylemektedir. Film boyunca intikam almaya çalışan Hamza karakteri 

filmin sonunda kendi ölümü pahasına namusunu temizlemektedir. Hikâyede başrol olan 

erkek karakter kahramanlaştırılarak iyi-kötü ayrımı yapılmaktadır. İyi erkek namusuna 

düşkün, ailesini ön plana alan, fedakâr özelliklerle sunulurken, kötü erkek karakter 

başkasının namusuna göz diken, insanlara zarar vermekten çekinmeyen davranışsal 

özellikleriyle yansıtılmaktadır. Kadın, saldırılara karşı güçsüz ve savunmasız olarak 

gösterilirken, erkek güçlü ve boyun eğmeyen özellikleriyle temsil edilmektedir.  

“Babanın Oğlu” (1975) filminde, fabrikada çalışan erkek karakter, ücretler 

konusunda yapılan haksızlığa başkaldırmakta ve böylece işçilerle örgütlenerek grev 

başlatmaktadır. Erkek karakter haksızlığa karşı duran, namusuyla para kazanan, iyi, 

cömert ve aynı zamanda kötülük düşünmeyen olumlu özelliklerle yansıtılmıştır. Filmde 

erkekler evin geçimini sağlamakla yükümlüdür. Kadının çalışmak istemesi, eve maddi 

olarak yardım sağlamaya çalışması kesinlikle olumsuz gösterilmektedir. Filmin erkek 

karakteri Murat, eşinin çalışma isteğine karşı çıkarak kendi kazancının ona yeteceğini 

söylemektedir. Ayrıca eşinin çalışma isteğine tepki gösteren erkek, kadının ev 

içerisindeki görevini hatırlatmakta ve kadının yerinin ev olduğunu söylemektedir. 

Murat’ın hapse girmesiyle çalışmak zorunda kalan kadın, eşlik ve annelik görevini 

yerine getirmeyip “kötü yola düşmüş” olarak gösterilmektedir. Murat’ı ziyarete 

geldiğinde ise yapılı saçları, yeni kıyafetleri ve makyajlı yüzü dikkat çekmektedir. 



59 
 

Kadının konuşmasını duymayan Murat ise acı çekerek arkasını dönüp gitmektedir. 

Filmde kadının tek başına idare edemeyeceği ve erkeğe bağımlı olduğu söylemi 

kurulmaktadır. Dolayısıyla çalışma ve iş hayatının kadına göre olmadığı 

vurgulanmaktadır. Kadına toplumda sadece cinsel yönden bakıldığını ve bu yüzden de 

rollerinin dışına çıkan kadının kendi istemese dahi kötü yola düşeceği gösterilmeye 

çalışılmaktadır. Filmde her şeyini kaybettiğini düşünen erkek karakter (Murat), kendi 

tabiriyle pençelerini çıkararak, kendine haksızlık yapanlardan intikam almaya karar 

vermiştir. Hakkını savunan, namuslu ve edilgen erkek karakter, güçlü bir erkek 

karaktere dönüşerek erkekliğini ispat etmeye çalışmaktadır. 

1975 yılında çekilen “Cemil”, Türkiye’nin dönemsel özelliklerini yansıtan bir 

diğer filmdir. Politik ve ekonomik sorunların olduğu toplumsal çatışmaları konu edinen 

film, bu çatışmaların içinde kalan bir polis memurunun “haklı” mücadelesini ele 

almaktadır. Başkarakter Cemil, namusuyla para kazanan, emekçinin hakkını savunan, 

azimli, başarılı ve güçlü erkeksi özellikleriyle yansıtılmaktadır. Hakkıyla para kazanıp, 

rüşvete karşı çıkan Cemil’in eşi (Ayşe) ise hem çocuğunun sağlık sorunlarından dolayı 

hem de yaşadığı maddi zorluklardan dolayı kocasına baskı uygulamakta ve onu 

suçlamaktadır. Ayşe, anlayışsız bir kadın karakterini canlandırmaktadır. Cemil ise 

karşısına çıkan bütün zorluklara rağmen doğru yoldan ayrılmayan, kusursuz ve sağlam 

bir erkek karakterdir. Toplumsal olarak kabul edilen erkeksi özelliklerle ön plana 

çıkarılan Cemil aynı zamanda fiziksel açıdan da gücünü ispat etmektedir. Başarılı, 

güçlü, doğrularından ayrılmayan ve daha çok olumlu özelliklerle yansıtılan erkek 

karakterin aksine kadın karakter daha silik, edilgen, anlayışsız ve sürekli şikâyet eden 

özelliklerle sunulmaktadır. Ayrıca filmde iyi-kötü erkek karakter ayrımı üzerinden 

seyircinin iyi olanla kendini özdeşleştirmesi sağlanmaktadır. Cemil filminin devamı 

olan “Cemil Dönüyor” (1977) filminde de kadın ve erkek karakter temsili ilk filmdekine 

benzerlik taşımaktadır. Hegemonik erkeklik temsilini yansıtan bu filmler, erkekliği 

yüceltecek mitlere yer verirken kadınları daha geri planda ve bir erkeğin himayesi 

içinde göstermektedir. 

“Eşkıya” (Yavuz Turgul-1996), eril bir dilin ve aynı zamanda eril bir krizin göze 

çarptığı bir film olarak yorumlanabilmektedir. Filmin başrolünde yer alan Baran 

karakteri, yakın arkadaşı olan Berfo’nun ihaneti sonucu uzun bir süre hapiste kalmıştır. 

Hapisten çıkan Baran, sevdiği kadını bulabilmek için İstanbul’a gelmiş ve ona yardım 



60 
 

eden Cumali ile yakınlaşmıştır. Baran, sevdiği için her şeyi göze alabilecek, cesaretli, 

dürüst bir erkek karakterini canlandırmaktadır. Arkadaşını, ihanet etmesine ve sevdiği 

kadını kendinden almasına rağmen affetmekte ancak ikinci bir ihanetini kaldıramayıp, 

onu öldürerek intikam almaktadır. Cumali de aynı şekilde cesaretli, sevdikleri için her 

şeyi yapabilen bir karakterdir ama aynı zamanda serseri denilebilecek bir karakter 

olarak da tasvir edilmektedir. Kadın karakter olan Emel ise Cumali’yi kullanmakta ve 

sevdiği adamı ağabeyi olarak gösterip, onu hapisten kurtarmasını istemektedir. Bu 

yüzden de Cumali mafyanın malını çalıp, Emel’in istediği parayı ayarlayarak adamı 

hapisten kurtarmaktadır. Emel’in kaçmasıyla, gerçekleri öğrenen Cumali, intikam almak 

için onları bulmaya çalışmaktadır. Arkadaşlarının, onun aldatılmasıyla dalga geçmesine 

dayanamayıp şiddet göstermesi ve kendisi aldatan Emel ve Sedat’ı bularak öldürmesi 

eril bir krizin ispatı olarak görülebilmektedir. Filmde erkekliğini ispat etmeye çalışan 

bunun için de şiddetten ve öldürmekten kaçınmayan erkek karakterler dikkat 

çekmektedir. İhanete uğramış erkek karakterin başından geçenler dramatize edilerek 

seyircilerin onun yanında yer alması sağlanmaktadır.  

Yavuz Turgul’un yönettiği “Gönül Yarası” (2005) filmi erkeklik krizini ortaya 

koyan bir diğer örnek olarak karşımıza çıkmaktadır. Kadına şiddet konusu üzerinden 

incelenebilecek olan film, Halil’in yaşadığı eril krizi de yansıtmaktadır. Toplumsal 

baskının sadece kadın üzerinde değil aynı zamanda erkek üzerinde de olduğunu 

gösteren filmde, erkekliğini ispat etmek isteyen Halil’in sürekli şiddete başvurduğu 

anlatılmaktadır. Pavyonda çalışan Dünya’yı seven Halil, ailesine eşini kabul 

ettirememekte ve dolayısıyla da kendisini küçük gören ailesi ve çevresi yüzünden 

Dünya’ya hayatı zehir etmektedir. Kendisinden ayrılan Dünya’yı yeniden barışmaya 

ikna eden Halil, aynı hataları tekrar ederek karısına şiddet uygulamaktadır. Bu yüzden 

de Dünya, kendisini kurtarması için Nazım’a sığınmak istemiştir. Kendisini sevmediğini 

düşünen Halil ise bu durumu erkeklik gururuna yediremeyip, Dünya’yı da kendini 

öldürerek krizine bir son vermeye çalışmıştır. 

Yavuz Turgul’un yönetmenliğini yaptığı, genç bir kızın cinayetine ilişkin 

sorgulanma sürecini anlatan “Av Mevsimi” (2010) filminde İdris karakteri eril kriz 

yaşamaktadır. Eşinden kıskançlıktan dolayı boşanan karakter, bu kıskançlığını 

boşandıktan sonra da sürdürmekte ve eşinin başka bir erkekle olmasını 

kaldıramamaktadır. Eşini barışmaya ikna edemeyen İdris, onu öldürmeye karar verir 



61 
 

ama bunu da yapamayınca kendini öldürtür. Eski eşine sözünü geçiremeyen, eril bir 

zihniyete sahip olan erkek karakter, bunu kendine yediremeyerek ya öldürmek ya da 

öldürülmek istemektedir. 

Ele alınan örnekler doğrultusunda Türk sinemasına ‘erkeklik krizinin’ nasıl 

yansıdığı gösteren birçok filmin olduğu görülmektedir. Uğur Yücel’in yönettiği “Yazı 

Tura” (2004) filmi de bunlardan bir tanesidir. Yazı-Tura, iki ayrı erkek karakterin 

hayata tutunma çabalarını anlatan bir filmdir. Askerden gazi olarak dönen Cevher ve 

Rıdvan, yaşadıkları sağlık sorunları ve travmadan sonra çevrelerine daha saldırgan 

davranmakta, kendilerini ve erkekliklerini, saldırganlıkla ve şiddetle ortaya koymaya 

çalışmaktadır. Çünkü toplum nezdinde fiziksel olarak ya da sağlık sorunları açısından 

eksik olan erkek, “tam bir erkek” sayılmamaktadır. Askerde ayağını kaybeden Rıdvan’a 

da bu durum hem çevresi hem de sevdiği kadın tarafından hissettirilmektedir. Bu 

yüzden sevdiği kızın ailesi kızını vermek istememekte ve “sakat adama kız mı verilir” 

diyerek onu erkeklik açısından eksik görmektedir. Sevdiği kadın da artık onu 

istememekte ve en yakın arkadaşı olan Sencer’le kaçmaktadır. Bu açıdan filmde güçsüz 

ve çaresiz bir erkek karakter karşımıza çıkmakta ve bu karakter çareyi içkide 

aramaktadır. Yaşanan tüm bu olayları kendine yediremeyen Rıdvan, sonunda kurtuluşun 

ölümde olduğunu düşürerek intihar etmektedir. Filmdeki diğer erkek karakter olan 

Cevher de askerde kulağını kaybetmiştir ve psikolojik sorunlar yaşamaktadır. 

Erkekliğini şiddet göstererek ortaya koyan Cevher hem içki hem de uyuşturucu 

bağımlısıdır. 17 Ağustos İzmit depreminde amcasını kaybeden Cevher, Yunanistan’dan 

gelen ağabeyi için “karı mı erkek mi belli değil” diyerek ağabeyinin erkeklik ölçütlerine 

uymadığını söylemekte ve onu kabullenememektedir. Hegemonik özellikleriyle 

gösterilen Cevher’e ağabeyinin durumu ters gelmektedir. Filmde özellikle “erkeksen” 

“adamsan” sözleri sıkça geçmekte ve bu sözler tahrik nedeni olarak görülmektedir. 

Film, toplumsal olarak kabul edilen erkeklik mitlerini, eşcinselliği, toplumdaki terör 

sorununu, Türk-Rum ilişkisini ortaya koymaya çalışan geniş bir yelpazede sunulmakta 

ve ülkenin dönemsel yapısı hakkında bizlere bilgi vermektedir. Filmde sağlığını 

kaybetmiş, bu yüzden kendini yetersiz ve güçsüz gören erkek karakterler karşımıza 

çıkmaktadır. Bu açıdan Türk sinemasında farklı erkeklik kimliğine sahip (güçsüz-

edilgen-kendini ifade edemeyen, duygularıyla hareket eden) karakterlere yer verildiği 

görülmektedir. 



62 
 

Genel olarak Türk sinemasına bakıldığında filmlerin merkezinde erkek 

karakterlerin olduğu görülmektedir. Baskın olma, başarı, sürekli kendini onaylatma, 

erkeksi bir beceriye ve bedene sahip olma, kadınsı görünüm ve davranışlardan uzak 

durma gibi özelliklerle bir araya getirilen “erkeklik”, hem özel hem de kamusal alanda 

şiddet uygulama hakkını kendinde görebilmektedir. Bunu Türk sinemasındaki 

filmlerden de tahlil etmek mümkündür. Baskın bir güç olarak görülen erkek kimliği, 

erkek için de şiddet kaynağı olabilmektedir. Bu ise erkek için hayatı boyunca devam 

edecek bir gerilimi meydana getirmektedir. Erkeklik kimliğini hayata geçirmede ya da 

kimliğine gelebilecek herhangi tehditte ise o gerilim paranoyaya ve krize 

evirilebilmektedir (Oktan, 2009: 206). Ele alınan filmlerde erkeklik kimliğine 

gelebilecek herhangi bir zararda erkek, kendini ispat etmek için kadına daha fazla şiddet 

uygulama eğilimi içine girmektedir. Bu yönüyle erkek ya kadına ya da kendine zarar 

verebilmektedir.  

Nuri Bilge Ceylan’ın yönettiği “Kış Uykusu” (2014) filminde, alışkın olduğumuz 

erkek karakterden farklı özelliklere sahip bir erkek karakter karşımıza çıkmaktadır. 

Filmdeki baş erkek karakter olan Aydın güçlü, çevresine hâkim olup, denetleyebilen, 

sözünü eşine geçirebilen erkek karakterlerin tam tersi özelliklere sahiptir. Yine aynı 

yönetmenin çektiği “Üç Maymun” (2008) filminde de alışılmış olanın dışında 

özelliklere sahip erkek karakterler karşımıza çıkmaktadır. Erkeğin sorumlu olduğu 

namus kavramının erkek için eskiye oranla daha önemsizleştiği görülmektedir. Eşini 

aldatan kadın kendini bu filmde öldürmemekte ya da kocası da bunu zaten ondan 

istememektedir. Bu filmlerde daha çok pasif ve otoritesi sarsılmış erkek karakterler 

karşımıza çıkmaktadır.  

Erkeklerin güçsüz, muhtaç veya otoritesini kaybettiği erkeklik rolleri, önceki 

dönem işlenen geleneksel erkeklik rolleriyle tam zıtlık içinde gösterilmektedir (Çetin 

Özkan, 2009: 137). Günümüzde bağımsız ya da sanat filmleri olarak ayırabileceğimiz 

filmlerde erkeklik çalışmaları, geçmişe nazaran daha farklı temsil edilebilmektedir. 

Türk sineması, erkeğin toplumsal olandan daha farklı bir erkeklik kimliğine sahip 

olabileceğini göstermeye çalışmıştır. Başarılı, güçlü ve kendini ispat edebilen erkek 

karakterlerin yerini sürekli tökezleyen, başarısız, kısaca toplumsal olarak kabul edilen 

erkeklik kodlarını yerine getiremeyen karakterler yer edinebilmektedir. Toplumsal 

tahakkümün erkeklik üzerinde oluşturduğu baskı, çevresine ya da kendisine zarar olarak 



63 
 

dönmekte ve bu durum son dönem sinema filmlerinde sıklıkla görülebilmektedir. 

Dolayısıyla sinema filmlerinde toplumsal cinsiyet ve erkeklik/kadınlık kavramını 

irdelemek, toplumsal yapıyı çözümleyebilmek açısından önem taşımaktadır. 

  



64 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASINDA ERKEKLİĞİN DÖNÜŞÜMÜ VE ERKEKLİK KRİZİ 

ÜZERİNE FİLM ANALİZİ 

3.1. ÇALIŞMANIN METODOLOJİSİ 

Bu bölüm çalışmanın analitik kısmını oluşturmakta ve seçilen film örnekleri, 

erkeklik krizi bağlamında başlıklar halinde incelenmektedir. Bu kapsamda analiz edilen 

filmler, dönemsel olarak karşılaştırılarak yorumlanmaktadır.  

Çalışmanın amacı, önemi, varsayımı, sınırlılıkları, evreni, örneklemi ve yöntemi 

açıklanarak çalışmada metodolojik olarak izlenen yol sıralanan başlıklar halinde 

detaylandırılmaktadır.  

3.1.1. Çalışmanın Amacı 

Erkeklik krizi/bunalımı kavramı artık günümüzde daha sık duyulan kavramlar 

arasına girmiştir. Türkiye’de 1990 sonrası hem toplumsal alanda hem de sinema 

alanında kendine yer bulan bu kavram üzerindeki çalışmalar, daha yeni yeni yapılmakta 

ve alanla ilgili bilimsel çalışmalara ihtiyaç duyulmaktadır. Dolayısıyla bu çalışmanın 

amacı da üzerinde yazılıp, çizilmeye başlanılan bu konuyu, Türk sineması üzerinden 

incelemek ve alana katkı sağlamaya çalışmaktır. Türk sinemasına bu kavramın 

yansımasının araştırılması, bu tartışmanın böylece esas amacını oluşturmaktadır.   

Toplumun her kesimini etkileyen toplumsal cinsiyet-erkeklik/kadınlık kavramının 

sinemada ele alınışını ve aynı zamanda hegemonik erkeklik kavramının geçirdiği 

değişim beş ayrı film üzerinden dönemsel olarak incelenmektedir. Bu doğrultuda da; 

Yılmaz Güney-Umutsuzlar (1971), Yavuz Turgul-Muhsin Bey (1987), Derviş Zaim-

Tabutta Rövaşata (1996), Özer Kızıltan-Takva (2005) ve Nuri Bilge Ceylan-Ahlat 

Ağacı (2018) filmleri üzerinden erkeklik krizi kavramı incelenerek dönemsel olarak 

gerçekleşen değişim karşılaştırılmaktadır.  

İdeolojik bir araç olarak kabul edilen sinemanın topluma verdiği filmlerde, 

cinsiyet rollerinin nasıl yansıtılıp, inşa edildiği gösterilmeye çalışılmaktadır. Kısacası 



65 
 

Türk sinemasında erkeklik kavramının zaman içerisinde geçirmiş olduğu değişimin bu 

beş ayrı film üzerinden incelenip, ortaya konulması amaçlanmaktadır. 

3.1.2. Çalışmanın Önemi 

Toplumsal cinsiyet rollerinden olan beklenti sadece kadını değil erkeği baskı 

altına almaktadır. Kendisinden beklenen rolleri gerçekleştirmeye çalışan erkek ise ya 

rolüne daha fazla uyum sağlamakta ya da kendisinden beklenen rolleri yerine 

getirmediği için toplumsal bir baskıyla karşılaşabilmektedir. Bu durum ise erkeklik krizi 

kavramını karşımıza çıkarmaktadır. Toplumsal konjonktürü etkileyebilme gücü olan 

sinemanın bu nedenle eril krizi, filmlerine nasıl hikâye ettiği önemlidir. Böylece ataerkil 

bir zihniyeti taşıyan erkek davranışlarının, zamanla eril krize ya da farklı bir erkeklik 

kimliğine dönüştüğünü ortaya çıkarmak planlanmaktadır. Bu ise çalışmanın önemini 

ortaya çıkarmaktadır. 

Toplumsal cinsiyet bağlamında ele alınıp incelenecek olan erkeklik krizinin ne 

anlam ifade ettiği ve erkekliğin nasıl bir değişim sürecine girdiği yapılan araştırmalarla 

ortaya konulmaya çalışılmaktadır. Bu bağlamda örnek alınan filmlerde, erkeklik 

kavramının uğradığı değişimleri ve erkeklik krizi imgelerinin gösterilmesi önem 

taşımaktadır. Dolaysıyla sinemanın eril krizi nasıl ele alınıp yansıttığı konusu yapılan 

araştırmalarla ortaya çıkarılmaya çalışılmaktadır. Bu çaba çalışmanın önemini ortaya 

koyan bir diğer noktayı oluşturmaktadır.  

3.1.3. Çalışmanın Yöntemi 

Türk sinemasında erkeklik krizini inceleyen bu çalışmada; Umutsuzlar (1971), 

Muhsin Bey (1987), Tabutta Rövaşata (1996), Takva (2005), Ahlat Ağacı (2018) 

filmleri dönemsel olarak incelenecek, erkeklik kavramının uğradığı değişimler analiz 

edilmektedir. 

Çalışmanın kavramsal bölümünü oluşturan birinci ve ikinci bölümlerde konuyla 

ilgili alan araştırmasına dönük literatür taramasına yer verilmiştir. Üçüncü bölüm ise 

çalışmanın analitik çerçevesi için ayrılmıştır. Filmleri çekildikleri dönemin birer 

yansıtıcısı olarak ele alıp, inceleyen tarihsel çözümleme yöntemi kullanılmıştır.   



66 
 

Tarihselci film çözümlemesine göre ele alınan filmler, dönemin ve kültürel 

yapının birer yansıtıcısı olarak görülmektedir. Filmler çekildikleri dönemin egemen 

görüşünü ve değerlerini yansıtmaktadır. Aynı zamanda sinema kurumunun endüstriyel 

yapısını ve estetik anlayışıyla ilgili bilgileri sunabilmektedir. Kısacası tarihsel film 

çözümlemesinin temel fonksiyonu filmleri tarihsel bağlamı içerisinde değerlendirip, 

zaman içerisinde de meydana gelen gelişim ve değişimlerin film üzerindeki etkilerini 

çözümlemek ve filmlerin çekildikleri dönemi sosyal bağlamıyla incelemektir. Bir başka 

ifadeyle ele alınan filmler, tarihsel etkileri ve keza etkilenmeleri bağlamında 

çözümlenmektedir (Özden, 2004:120-121). 

3.1.4. Çalışmanın Evren ve Örneklemi  

Çalışmanın evrenini, Türk sinemasında 1970 sonrası çekilen erkeklik krizini konu 

alan filmler oluşturmaktadır. Çalışmada örneklem olarak seçilen ve incelemeye tabi 

tutulacak olan filmler, farklı dönemlerde çekilmiş Umutsuzlar (1971), Muhsin Bey 

(1987), Tabutta Rövaşata (1996), Takva (2005) ve Ahlat Ağacı (2018) olarak 

belirlenmiştir. Örneklemin belirlenmesinde çalışmanın amacına en uygun verileri 

sağlayabilecek birimlerin incelemeye tabi tutulmasını ifade eden amaçlı örneklem 

tekniğinden (Erdoğan, 2012: 210) yararlanılmıştır. Farklı dönemlerdeki filmlerin 

incelenmesindeki amaç, erkeklik kavramının-krizinin zaman içerisinde geçirdiği 

dönüşümü ortaya çıkarmak ve karşılaştırmaktır. 

Günümüz Türk filmlerinde artık farklı erkeklik kimliklerine daha fazla yer 

verilebilmekte ve farklı erkeklik temsillerine de ihtiyaç duyulabilmektedir. Dolayısıyla 

da erkeklik krizini ve hegemonik erkekliğin tam tersini yansıtan birçok erkek karakter 

örneği verilebilmektedir. 

3.1.5. Çalışmanın Varsayımı ve Sınırlılıkları 

Çalışmanın örneklem seçimi, evreni temsil edecek biçimde belirlenmiştir. Bu 

doğrultuda 1970-2020 yılları arasını temsil edebilecek film örnekleri seçilerek 

incelenmiştir. Her film on yıllık süreç hakkında bilgi saylayabilecek birer metin olarak 

ele alınmış ve bu ise çalışmanın ilk varsayımını oluşturmuştur. İkinci varsayım olarak, 

seçilen her film erkeklik krizini ele alan birer örnek olarak kabul edilmiştir.  



67 
 

1970 ve 2020 yılları arasında çekilen filmler, çalışmanın sınırlılığını ortaya 

koymaktadır. Kısacası çalışma kapsamında her on yıllık dönemi temsil eden bir film 

örneği seçilmiş, bu kapsamda hem tarihsel aralık hem de film sayısı bakımından bir 

sınırlandırmaya gidilmiştir.   

3.2. FİLM ANALİZİ: FİLMLERDE TEKRAR EDEN ERKEKLİK KRİZİ 

GÖRÜNÜMLERİ 

Filmlerin incelenmesinde tarihsel çözümleme yöntemi kullanılmakta ve filmler 

başlıklar dâhilinde incelenmektedir. Film analizinde kullanılan bu başlıklandırma, 

incelenen filmlerde aranan imgelerin rahatlıkla ortaya konulması açısından önem 

taşımaktadır. Son olarak incelenen filmler dönemsel özelliklerini yansıtacak şekilde 

karşılaştırılmakta ve erkeklik kimliğinin uğradığı değişim ve yaşadığı eril kriz, verilen 

örneklerle görünür kılınmaktadır.    

3.2.1. “Umutsuzlar” Filmi 

1971 yılında Yılmaz Güney tarafından çekilen Umutsuzlar filmi, eril krize dair 

izler görebileceğimiz çalışmalardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Usta yönetmenin 

senaryosunu da yazdığı bu film, eril iktidarın üzerinde oluşturduğu baskıdan şikâyetçi 

olan ve isyan eden erkek karakterin yaşadıkları üzerinden anlatılmaktadır. Filmde 

metafor olarak kullanılan “mafyalık” kavramı erkekliğin üzerindeki hegemonik baskıyı 

gösterecek şekilde kullanılmıştır. Erkeklik ölçütlerinin sadece kadını değil erkeği de 

ezdiğini gösteren Yılmaz Güney, erkeğin tahakküm gücünden kaçınma isteğini ortaya 

koymakta, ancak bir şekilde toplumun buna engel olduğunu ve sürekli “erkeklik-

adamlık” kavramının dayatıldığını anlatmaktadır. Çekildiği dönemi de yansıtan film, 

toplumun erkeğe olan bakış açısını ve beklentisini göstermektedir. Filmde her ne kadar 

hegemonik erkekliği yansıtan erkek karakterlere yer verilse de bu erkeklik rollerinin 

verdiği baskı ve tahakkümden şikâyetçi olan “çorak yüreğimizde bir gül açtı” sözüyle 

sevgi arayan ve aksi takdirde acı çeken ana karakter bulunmakta ve yaşadığı kriz filmin 

anlatısında yer almaktadır.  

Filmin başrolünde de oynayan Yılmaz Güney (Fırat), bir İstanbul kabadayısını 

canlandırmaktadır. Balerin (Çiğdem-Filiz Akın) bir kıza âşık olan Fırat, yaptığı iş 



68 
 

yüzünden çıkmaza sürüklenmekte ve böylece film, imkânsız aşk üzerinden 

işlenmektedir. Filmde, sevdiği kıza kavuşmak için mafyalığı bırakmaya çalışan ancak 

çevresi ve arkadaşları yüzünden bırakamayan ve bunun sonucunda da gelişen olaylar 

aktarılmaktadır.  

3.2.1.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne 

Umutsuzlar filmi incelendiğinde genel olarak hegemonik erkeklik özelliklerinin 

daha baskın olduğu görülebilmektedir. Ancak filmde hegemonik erkekliği 

(kabadayılığı) istemeyen başkarakter de bulunmaktadır. Fırat’ın karakter yapısını 

çözümlediğimizde de iyi, güçlü, zeki ve aynı zamanda sevgi, mutluluk, huzur arayan bir 

mafya babası portresi çizildiği görülmektedir. Güçlü ama bu gücün ona verdiği hem 

sorumluluktan hem de baskıdan şikâyetçi bir karakter yapısı söz konusudur. Aynı 

zamanda erkeğin ne kadar güçlü görünse de zayıf olduğunu bunun ise erkeği olumsuz 

ve negatif yansıttığını ortaya çıkarmaktadır.  

Fırat, ataerkil toplumsal yapının erkekten beklentisi gösteren ve bu beklentilerle 

de baskı altına alınan bir erkek karakterdir. Sevdiği kadın ve yaptığı iş arasında kalan 

erkek, toplumun-çevresinin ondan beklentisi ve sevmek-sevilmek ihtiyacı gibi 

paradokslar arasında kalmakta bu durum onun karar vermesini zorlaştırmaktadır. 

Yaptığı işin üzerinde kurduğu baskı ve sevdiği kadına kavuşamama karşısında hissettiği 

umutsuzluk ve çaresizlik filmin adını da oluşturmaktadır. Fırat’ın sevdiği kadına 

kavuşmaması onun bir nevi uyanışını sağlamakta ve erkeklik krizinin de merkezinin 

oluşturmaktadır. 

Fırat sert ve tahakkümcü bir erkeklikten kurtulmak ve aynı zamanda duygularıyla 

hareket ederek, çocuklaşma isteğine özlem duymaktadır. Her ne kadar çevresine karşı 

sert davransa da içindeki çocukluğunu yitirmemiştir. Bunu da filmin bir sahnesinde, 

kâğıda sevdiği kadının adını çiçeklerle yazarak göstermektedir. Söz konusu sahnede 

erkek üzerindeki baskı hissedilmekte; kendisini rahatça ifade edemeyen daha çok 

çevresini dikkate alan bir erkek karakteri görülmektedir. Aynı zamanda hegemonik 

erkekliğin gerekliliğini yerine getiren Fırat için bu durum eril bir baskı oluşturmakta ve 

bu da eril bir kriz olarak yorumlanabilmektedir.  



69 
 

 

Görsel 3.1. Fırat'ın Çiğdem'in Adını Kağıda Yazdığı Sahne 

Başkarakter, insanlar arasındaki anlaşmazlıkları çözen hâkim sıfatıyla da 

karşımıza çıkmaktadır. Adalet dağıtan erkek karakterin her söylediğine çevresi 

tarafından uyulmaktadır. 

Filmde sıkça büyük, kudretli ve yenilmez Fırat vurgusu dikkat çekmektedir. 

Ancak hegemonik erkeklik özellikleriyle yansıtılan Fırat, yalnızlığından söz ederek 

şikâyet etmektedir. Filmde bu durum yalnızlığa itilmiş ve çevresi tarafından 

anlaşılmayan erkek karakter için mutluluk değil mutsuzluk getirmektedir. Aynadaki 

kendi görüntüsüne silah sıkması da kendisinden tatmin olmayıp, şikâyetçi olduğunun ve 

umutsuzluğunun bir göstergesidir. Bu anlamda erkeklik pratikleri, sadece kadının 

ezilmişliği üzerinden değil erkeğin mağduriyeti üzerinden de okunabilmektedir (Akca 

ve Tönel, 2011: 37). 

Annesinin yaptığı işi bırakmasını istemesinin ardından arkasını dönüp gözlerini 

silmesi de eril bir kriz durumunu göstermektedir. Güçlü bir erkek karakter, anne 

karşısında bu maskesini az da olsa indirmiştir. 



70 
 

 

Görsel 3.2. Fırat'ın Annesiyle Olan Konuşmasında Dayanamayıp Ağladığı Sahne 

Fırat, sevdiği kadın karşısında kendini savunmasız hisseden biridir. Toplum 

içerisindeki tahakkümünü ve erkekliğini sürdürmek için kadının onayına ihtiyaç 

duymaktadır. Fırat’ın “beni silahımla kabul et” demesi de bunu göstermekte ve 

güçsüzlüğünü yansıtmaktadır.  

Mafya arkadaşlarının onu bırakmaması Fırat üzerinde baskı oluşturmaktadır. 

Filmde geçen aşağıdaki diyalog da bu durumu ispat edebilmektedir. 

Fırat: Bugüne kadar hep arkadaşlarım için yaşadım. Arkadaşlarım için vurdum, 

vuruldum. Hapishanelerde büyük cezalar çektim, prangalar eskittim. Lakin günün 

birinde hiç aklımızda yokken çorak yüreğimizde bir gül açtı. Bizim gözümüz hiç 

gül görmemiştir. İlk defa yaşamanın ne olduğunu öğrendik.  

Erkek 1: Yaşamak dediğin bu mu? Bir kadının elini tutmak mı? Bizim için 

kadından bol ne var.  

Erkek 2: Bir kadın için insan arkadaşlarından ayrılır mı? Yakışır mı sana bu? 

Fırat: Nedir yakışmayan sevmek mi? 

Erkek 3: Suç senin Fırat. Sen dalından koptun bir defa, dalından kopan çiçeğin 

ömrü az olur.  



71 
 

Fırat: Koptum doğru. Lakin yine de Fırat’ım. Gerekirse yine eski günlerdeki gibi 

yine gaddar, yine zalim olurum. Beni mecbur etmeyin.  

3.2.1.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk 

 Fırat, arkadaşları tarafından ihanete uğramış ve onun ölümüyle de film 

sonlandırılmıştır. Ölüm, çıkmaz içinde olan erkek için kabullenilmiş bir teslim oluştur. 

Aynı zamanda öldürmek ve şiddet konusunda da ustalaşmış hegemonik bir erkek artık 

pes ederek ölüme sürüklenmiştir. Bu durum, silahını sevdiği kadına bırakıp, 

düşmanlarının karşısına bu şekilde çıkmasından anlaşılmaktadır.   

Erkek karakterin ölümü iki farklı yanılsama yoluyla yorumlanabilmektedir. 

Bunlardan birincisi filmde, öldürmek kadar ölümden korkmamakta erkekliğin bir 

uzantısı olarak gösterilebilmektedir. Ölüm sahnesi Fırat’ın erkeksi varlığını ortaya 

koymuş, ölümden korkmamış ve büyük bir olgunlukla kabullenmiştir. İkincisi ise 

erkeğin güçlü ve zeki bir karakter olmasına rağmen sevdiği kadına kavuşamaması ve bu 

yüzden de ölümü kabul etmesi eril krizin varlığına işaret etmekte ve erkek karakter bu 

kriz karşısında yenilgiye uğramaktadır.  

3.2.1.3. Zamanı Yadsımak  

1971 yılında çekilen film ülkenin dönemsel özelliğini de yansıtmaktadır. 

Modernleşmenin getirdiği değişiklikler kadın karakterler üzerinden görülebilmektedir. 

Bu durum kadın karakterlerin giyiminden ve aynı zamanda Çiğdem karakterinin 

mesleği üzerinden de okunabilmektedir. Bir yanda yeniliklerin kadına kazandırmış 

olduğu rahatlık ve özgürlük ortamı yansıtılırken diğer yanda erkekten beklenen erkeklik 

kodlarının oluşturduğu baskı gösterilmektedir. Böylece o dönemde toplumun kadına ve 

erkeğe olan bakış açısı bu film üzerinden okunabilmektedir. 

3.2.1.4. Mekânı Yadsımak 

İstanbul’da çekilen film, kent yaşamının getirdiği acımasızlığı ve rekabeti de 

ortaya koymaktadır. Fırat, babasını kaybettikten sonra maddi geçimlerini sağlamak için 

okulu bıraktığını ve hapse düştükten sonra ise zayıf bir erkek olmaktan çıkıp, erkekliğin 

en üst mertebesine (mafyalığa) yükseldiğini, onu bu duruma sistemin ve bulunduğu 



72 
 

çevrenin getirdiğini söylemektedir. Annesiyle arasında geçen diyalogdan da kent 

ortamının erkek üzerinde yarattığı bunalım gösterilmektedir.  

Anne: Ben senin ananım anan. Mutlu gününü görmeye hakkım yok mu? Hep 

öldürüleceğini düşünerek mi yaşayacağım.  

Fırat: Anam güzel anam ben meraklı mıyım ölüme. Ben yaşamak istemez miyim? 

Nasıl büyüdük hatırlamaz mısın? Pantolonsuz, gömleksiz, babasız, acılar içinde… 

Simit satarak, gazete satarak, gazoz satarak. Sen el kapılarında çamaşır yıkarken 

ben okullardan kaçıp, ekmek parası peşinde koşarken ana. Hatırlamaz mısın 

geçmiş günlerdeki oğlunu, zayıf, kuru ve umutsuz. Sokak lambaları altında 

okumaya çalışırken, babam hastane kapılarında ölmedi mi ana. Biz onun bunun 

uşağı olmamak için ölümleri göze almadık mı ana. Almadık mı ha?  

3.2.1.5. Kadınsızlaşan Anlatılar 

Umutsuzlar filmi erkeği ön plana alınmakta ve böylece olayların merkezini 

erkekler oluşturmaktadır. Filmdeki Çiğdem karakteri Fırat’ın erkeklik kimliğini 

sorgulamasını sağlayan bir araç olarak görülebilmektedir. Filmin olay örgüsü erkek 

üzerinden oluşturulurken kadın daha çok arka planda kalan yan rollerdedir. Filmde 

Fırat’ın başından geçenler verilmekte ve seyircinin erkekle özdeşleşmesi 

sağlanmaktadır. Filmde yer alan diğer iki kadın karakterin de (anne ve kız kardeş) 

rolleri hem sınırlandırılmış hem de önemsizleştirilmiştir.  

3.2.1.6. Kadın Düşmanlığı 

Filmde dikkate alınacak diğer bir husus ise kadına olan bakış açısıdır. Fırat’ın 

arkadaşları için kadın geri planda kalmalı ve önemsenmemesi gerekmektedir. Aynı 

zamanda kocası eve gelmeyen kadının, Fırat’tan yardım istemesi ve buna rağmen çok 

konuştuğu için kocasına kadından boşanması gerektiğini söylemesi de filmdeki kadın 

düşmanlığını ortaya koymaktadır. Erkeği yoldan çıkaran ve kötü olmasını sağlayanın 

kadın olduğu, filmde verilen mesajlardan biri olarak yorumlanabilmektedir. 

Fırat’ın kabadayı arkadaşı; “Sen büyük ve kudretli Fırat’sın, kendine gel, yanlış 

yoldasın, bu kadın sadece sana ölüm getirir” sözleri de kadına olan bakış açısını ortaya 

koyan bir başka örnek olarak karşımıza çıkmaktadır.  



73 
 

3.2.1.7.  Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın 

Fırat’ın Çiğdem’e olan aşkını engellemeye çalışan arkadaşları, “bizim için 

kadından bol ne var” diyerek kadını sadece cinsellik boyutuyla gördüklerini 

göstermektedir. Böylece kadına cinsel bir obje gözüyle bakılmaktadır. Filmde “erkek 

adamı kumar, kadın ve içki bozar” denilmekte ve bu bakış açısı kadının, erkeği yoldan 

çıkaran bir unsur olarak kabul edildiğinin bir göstergesi olarak 

değerlendirilebilmektedir.  

3.2.1.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı 

Erkekler güçlü, zeki ve her şeyden önce kendine yetebilen karakterler olarak 

gösterilirken kadın daha çok erkeğin gölgesinde kalmaktadır. Erkek dayanışmasının, 

birlikteliğinin olması gerektiğini söyleyen filmdeki erkek karakterler, bunun 

bozulmasının sorumlusu olarak kadını göstermektedir.  

Babasının varlığını arayan ve onun yokluğuyla düştüğü acıları anlatan 

karakterimiz bütün yaşadıklarının sebebi olarak babanın yokluğunu ortaya koymaktadır. 

Babasını kaybettikten sonra geçim derdi yüzünden hapse giren Fırat hapisten çıktıktan 

sonra mafyalığa girmiş ve böylece babasının yokluğunun yaşattığı acıyı dile getirmiştir. 

3.2.1.9. Susan/Konuşamayan Erkekler 

Fırat üzerinde oluşan hegemonik baskıdan kurtulamayarak baskının sonucunda 

kendini rahat ifade edemez hale gelmektedir. Filmin sonunda ise kendini anlatamayıp, 

kabul ettiremeyen bir erkek olarak, ölümü kabullenmekte ve bozuk düzene olan isyanını 

ortaya koymaktadır.    

3.2.1.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet 

Şiddet, filmin içeriğinde sıkça geçmekte ve erkekliğin bir özelliği olarak 

sunulmaktadır. Filmde yer alan bütün erkek karakterler şiddet uygulama eğilimi 

göstermekte ve bu durum hegemonik erkekliğin temsili olmaktadır. Abisel’in de dediği 

gibi erkek toplumsal iktidarını da şiddet yoluyla elde tutabilmektedir. Böylece şiddet, 



74 
 

toplumsal olarak onaylanmakta ve erkeği tanımlayan bir davranış olarak 

görülebilmektedir (2005: 332). 

Her ne kadar kabadayılık ve şiddet, filmin temel motifini oluştursa da bu durumun 

getirdiği umutsuzluk filmin bütün sahnelerinde hissettirilmektedir. Dolayısıyla erkek 

üzerinde oluşturulan toplumsal baskıyı ve eril bunalımı da ortaya koymaktadır. 

Filmde erkekliği gösteren diğer bir sembol ise silahtır. Silah, gücün sembolü 

olarak sık sık gösterilmektedir. Fırat silahı kendini tamamlayan bir gösterge olarak 

görmekte ve bu yüzden de Çiğdem’e beni silahımla kabullen diyerek ısrar etmektedir. 

Şiddet ve silah, Fırat’ın hayatının merkezindedir. O bırakmak istese de onlar onu 

bırakmamaktadır.  

 

Görsel 3.3. Fırat'ın Aynasındaki Görüntüsüne Silah Sıktığı Sahne 

Filmdeki olayların merkezini erkek karakterin başından geçenler oluşturmaktadır. 

Genel olarak filme baktığımızda ise yaşadığı düzene isyan eden ve sevgi arayan baş 

erkek karakter göze çarpmaktadır. Böylece erkeklere uygulanan baskı ve bu baskı 

sonucunda ortaya çıkan bunalım filmde verilen önemli bir mesajdır. Babasının 

kaybettikten sonra mafya olması ve daha sonra kendini mafyalıktan kurtaramaması, 

erkekliğin bireysel bir tercihten ziyade toplumsal bir yönlendirme olduğunu 

göstermektedir. Mafyalık kavramı ise burada kullanılan metaforik bir simgeleştirmedir. 



75 
 

3.2.2. “Muhsin Bey” Filmi 

Yavuz Turgul’un yönettiği Muhsin Bey filmi 1987 yılında çekilmiştir. Filmde 

müzik yapımcısı ve organizatör olan Muhsin’in (Şener Şen) şarkıcı olmak için 

memleketinden gelen Ali Nazik (Uğur Yücel) ile olan maceraları üzerinden hikâye 

anlatılmaktadır.  

Film, Müzeyyen Senar’ın “Ağlamakla İnlemekle Ömrüm Geçiyor” şarkısıyla 

başlamakta ve izleyicileri nostaljik bir geçmişe götürmektedir. Muhsin de geçmişe 

özlem duyan ve değişen toplumsal yapıya karşı çıkıp, ayak uyduramayan ve ilkeleri 

olan bir karakterdir. Bu yüzden de arabesk şarkılara karşı çıkmakta ve kendisinden 

yardım isteyen Ali Nazik’in arabesk şarkı okumasını istememektedir. Filmde 

kapitalizmle beraber getirilen kültürel değişime, o dönemde yoğun olan göç olgusuna 

yönelik mesajlar verilmekte kısacası geçmişte kalan güzelliğe ve nahifliğe olan özlem 

hissettirilmektedir.  

Sinemamızın önemli yapıtlarından olan Muhsin Bey filmi üzerinden birçok 

incelemeler yapılmıştır. Ancak bu çalışmada filme daha farklı bir perspektiften 

bakılmaktadır. Bu doğrultuda filmde kadın-erkek ilişkilerine ve erkeklerin yaşadığı 

bunalım ve kendini gerçekleştirmek için yaşadığı kriz, film metni yorumlanarak ortaya 

koyulmaktadır.   

3.2.2.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne 

Filmin başkarakteri olarak karşımıza çıkan Muhsin, batmakta olan bir 

organizatördür. İşlerinin planladığı gibi gitmemesi, yanında çalışan yardımcısı 

Osman’ın kira parasını yemesiyle iş yerinden kovulmuştur. Maddi zorluklar yaşayan 

Muhsin, kahvehanede çalışmalarına devam etmeye çalışmakta ve meslektaşı olan 

Şakir’in alaylarına maruz kalmaktadır. Urfa’dan şarkıcı olmak için gelen Ali Nazik ise 

Muhsin’in yardımını istemektedir. İlk başta Ali Nazik’in yardım isteğini geri çevirse de 

daha sonra dayanamayıp, kabul etmiştir. Muhsin diğer müzik yapımcısı arkadaşlarıyla 

görüşmüş ancak Ali Nazik’in sesini beğendirememiştir. Ali Nazik’i soktuğu müzik 

yarışmasından da başarıyı yakalayamamış ve üstelik onu televizyona çıkaracağım diyen 

adam tarafından da kazıklanmıştır. Yani yaptığı bütün girişimlere rağmen başarılı 

olamamış ve onu ünlü yapabilmek için kaseti çıkaramamışlardır. Yenilgiyi kabul 



76 
 

etmeyen Muhsin’in Şakir’le iddiaya girmesiyle olay şeref ve onur meselesine 

dönüşmüştür. Kısacası erkeğin sürekli kendini yeniden ispatlama ve kanıtlama ihtiyacı, 

onun diğer erkeklerle mücadele-rekabet etmesine ve söz sahibi olmaya çalışmasını 

sağlama durumunu ortaya çıkarmıştır. Yani erkek, erkekliğini kanıtladığı ve toplumda 

da erkekliği kabul gördüğü sürece erkektir (Seden Meral, 2011: 301-302). Aşağıda 

verilen diyalogdan da bu durum anlaşılmaktadır.  

Ali Nazik: Biz bu işi beceremedik. 

Muhsin: Bu sefer becereceğiz. Senin kaset çıkacak. İddiayı biz kazanacağız. 

Ali Nazik: Sen hayal görüyorsun. Sen palavra sıkıyorsun. Sokak itlerine döndük, 

ne kasetinden bahsediyorsun. 

Muhsin: Sen ne diyorsun. Ben bu işe hayatımı koydum, şerefimi feda ediyorum. 

Niye ha niye. Senin için, kendim için. İlk defa bir işi doğru dürüst becerebilmek 

için. Bu kaset çıkacak sakın bana hayır deme. 

Burada geçen diyalog erkek karakterin yaşadığı başarısızlıkların eril bir krize 

sebep olduğunu göstermekte ve bu durumun şeref meselesi haline getirildiği 

görülmektedir.  

 

Görsel 3.4. Muhsin'in Ali Nazik'e Kaset Yüzünden Kızdığı Sahne 



77 
 

Filmde kasete gerekli parayı elde edebilmek için şarkı yarışması düzenlerler ama 

yarışmacılardan aldıkları para, sadece yarışmanın maliyetini karşılayabilecek kadardır. 

Bu yüzden yarışmacılardan aldıkları parayla kaset çıkarmaya karar verirler. Ali 

Nazik’in kaseti çıkar ama Muhsin’in vicdanı onu rahat bırakmaz ve gidip polise teslim 

olur. Başkarakterimiz Muhsin, hapse girmesine rağmen içi rahat ve mutludur çünkü 

Şakir’le girdiği iddiayı kazanmıştır. Muhsin’e göre bu hayatta girdiği bir işi ilk defa 

sonuna kadar götürüp, başarı sağlamıştır. Ancak fedakârlıkta bulunduğu Ali Nazik ve 

Şakir, ona aynı doğruluğu gösterip, sözünde durmamışlardır. İddiayı kazanmasına 

rağmen Şakir, Ali Nazik’i, Osman’ı ve Sevdayı almış ve kendi pavyonunda 

çalıştırmıştır. Muhsin hapisten çıktıktan sonra Ali Nazik’in Şakir ile çalıştığını ve 

üstelik arabesk okuduğunu öğrenmiştir. Aynı zamanda Ali Nazik, Muhsin’in sevdiği 

Sevda Hanımla birliktedir. Böylece bu durum Muhsin’i tam bir hayal kırıklığına 

uğratmıştır. 

Muhsin Bey filmini incelediğimizde, yaptığı işlerde başarı sağlayamayan, edilgen 

ve aynı zamanda insanlar tarafından dolandırılan bir erkek karakter karşımıza 

çıkmaktadır. Pasif bir karakteri gösteren Muhsin Bey’in yaptığı işlerden başarı elde 

edememesi, insanlar tarafından kandırılması ve sevdiği kadına kendini ifade edememesi 

onda bunalıma yol açmıştır. Filmin başlangıç sahnesinde, Muhsin’in sifonu çekmesiyle 

elinde kalması da erkek karakterimiz hakkında bize mesaj verebilmektedir.  

Artık Türk sinemasında başarısız ve kendini gerçekleştiremeyen, pasif karakterler 

de başkarakter olarak yer edinebilmektedir. Anti-kahraman olarak görülebilecek olan 

Muhsin karakteri sert erkeksi özellikleriyle değil, doğrularından ayrılmayan, ahlaklı bir 

erkek karakter olarak izleyicilerin ilgisine mazhar olmuştur.  

3.2.2.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk 

İncelenen film, karakterin ölümüyle değil belirsizlikle sona ermektedir. Muhsin’in 

rüyasıyla başlayan film yine onun rüyasıyla sonlandırılmaktadır. Muhsin karakteri 

sadece evini değil elindeki her şeyi kaybetmiş ancak Sevda Hanım onunla gitmeyi tercih 

etmiştir. Kahramanın hayatının bundan sonrasında nasıl yol alacağı verilmemektedir. 

Edilgen bir karakteri ortaya koyan Muhsin Bey filminin böyle bir sonla bitirilmesi ise 

hikâyenin bütünlüğünü oluşturmuştur. Alışkın olduğumuz hegemonik erkek 



78 
 

karakterlerin hâkim olabileceği bir son değil, hikâyenin kahramanına uyumlu olacak 

belirsiz bir son tercih edilmiştir.  

3.2.2.3. Zamanı Yadsımak 

İncelenen filmde ele aldığımız Muhsin karakteri, geçmiş zamana ve nostaljiye 

yönelik bir özlem duymakta ve filmin sahneleriyle de bu durum hissettirilmektedir. 

Muhsin’in huzur evindeki sanatçı Afitap Hanımı sürekli ziyaret edip, onunla geçmişe 

yönelik konuşması da bunu bize göstermektedir.  

Muhsin’in Ali Nazik’le beraber sohbet edip, hayal kurdukları sahnede ikilinin 

farklı zaman ve dönemlere ait iki insan oldukları yansıtılmaktadır. Ali Nazik geleceğe 

yönelik hayallerinde kendisini tamamen değiştirip zengin olma hayalleri kurarken, 

Muhsin Bey arkadaşlarıyla fasıl geçmekten, eskisi gibi tespih yapmaktan söz ederek 

geçmişe yönelik özlemlerini dile getirmektedir. Filmde baş karakter içinde yaşadığı 

şimdiki zamana ayak uyduramamakta, nostaljik bir geçmişe hasret duymakta ve 

seyirciye de bunu hissettirmektedir. Film geçmişe olan özlem ve şimdiki zaman 

arasında bağ kurarak hikâye edilmektedir. Zamana yenik düşen değerlerin önemini 

ortaya koyan film, Muhsin karakterinin yaşadığı bunalıma da tanıklık etmemizi 

sağlamaktadır.  

3.2.2.4. Mekânı Yadsımak 

Filmde dikkate alınması gereken diğer bir konu başlığı ise doğu-batı/ kırsal-kent 

yaşamıdır. Dolayısıyla incelenen bu film aracılığıyla, mekân ve erkeklik arasındaki 

ilişkiye görünürlük kazandırılacaktır.  

Kırsal mekâna sıkışan Ali Nazik ile Beyoğlu’na sıkışan Muhsin’in erkeklik 

sorunları göze çarpmaktadır. Çünkü ikisi de istediği yerde değildir. Bu istenmeyen 

durum onlarda zaman zaman krize yol açabilmektedir. Şöhret kapısını açamayan Ali 

Nazik’in intihar etmeye kalkışması ve kendini gerçekleştirebilmek için Muhsin’in hapse 

girmeyi göze alması bu durumun göstergesidir. 

Ali Nazik, şarkıcı olmak için ailesinden ve memleketinden kaçan bir erkek 

karakterdir. Şöhrete giden her yolu mübah sayan Ali Nazik’in kaseti çıktıktan sonra 

Şakir’in gazinosunda arabesk şarkı söylemesi ve üzerinde hayalini kurduğu beyaz 



79 
 

takım, pembe gömlek ve altın kolye ile kendini, erkekliğini gerçekleştirdiğini ortaya 

koyan birer araç olarak yorumlanabilmektedir. Muhsin’i karşısında gördüğünde mahcup 

bir tavır alıp ellerini önünde birleştirmesi ve eski ağzıyla konuşması da Ali Nazik’in 

suçluluk duygusunu ortaya çıkarmaktadır. Şakir’in gazinosunda çıkıp arabesk şarkı 

söylemesi, kendisine yardım eden adama ihanet etmesiyle, itiraf edilemeyen suçluluk 

duygusunun yarattığı eril bunalımı göstermektedir. Şöhret kapısını açıp, kente alıştıkça 

dış görünüşü, konuşması ve huyu değişen bir erkek karakter bizi karşılamaktadır. Bir 

başka ifadeyle kentin yarattığı yeni bir erkek ortaya çıkmıştır. Kırsal kesimde saf ve 

çömez olan Ali Nazik kent mekânında daha sert ve erkeksi olmuştur. 

 

Görsel 3.5. Ali Nazik'in Şakir'in Gazinosunda Arabesk Şarkı Söylediği Sahne 

3.2.2.5. Kadınsızlaşan Anlatılar 

Muhsin Bey, erkek karakterlerin başından geçen hikâyenin odağında olduğu bir 

filmdir. İdealist ve aynı zamanda başarısız ve edilgen olan Muhsin karakteri ile şöhret 

olmak için memleketinden gelen Ali Nazik’in hikâyeleri filmin temelini 

oluşturmaktadır. Kadın karakter olarak Sevda Hanımın yer aldığı roller ise filmin geneli 

dikkate aldığında oldukça sınırlı kalmıştır. Sevda Hanım, daha çok erkek karakterlerin 

ihtiyaç duyduğu anlarda ortaya çıkmaktadır. Hegemonik özelliklere sahip erkek 

karakterler karşımıza çıkmasa da filmde olay örgüsü daha çok erkek karakterler 



80 
 

üzerinden kurulmakta ve kadın karakter sayısı ise Sevda Hanım, Madam ve 

huzurevindeki Afitap Hanım ile sınırlı kalmaktadır.  

3.2.2.6. Kadın Düşmanlığı 

Filmde kadın karakter sayısının az olması ve kadın karakterlerin yer aldığı 

sahnelerin sınırlı tutulması ve olay örgüsü içinde kadının yeri filmin kadına bakış açısını 

ortaya koymaktadır. Geri planda yer alan Sevda Hanım eşinden ayrılmış ve aynı 

zamanda bir kız çocuğu olan kadındır. Üstelik Sevda Hanım filmde rahat hareket eden 

bir kadını da canlandırmaktadır. Muhsin Beyle rahat bir şekilde yatağa girip yatması, 

Ali Nazik’le birlikte olması daha sonra onu da terk edip Muhsin Beyin arkasından 

gitmesi örnek gösterilebilecek sahnelerdendir.  

Muhsin Bey aracılığıyla bir gazinoda çalışan Sevda, sesinin kötü olması yüzünden 

çevresi tarafından küçük görülmektedir. Sevda’nın Ali Nazik’le arasında geçen 

diyalogda bu durum görülebilmektedir.  

Sevda: Benim için bir şey dediler mi? 

Ali Nazik: Beklesin dediler, yeni programa. 

Sevda: …. Şakir aldattı beni. 

Ali Nazik: İşin doğrusu konsomasyona çıkmazsan sahne yok.  

Sevda: Beni konsomasyona çıkaramazsın. 

Ali Nazik: O karga gibi sesinle başka ne iş yaparsın ki. 

Sevda: Hayvan herif şimdi karga mı oldum. 

Ali Nazik, Sevda’ya burada hakaret edip, şiddet uygulamaya çalışmaktadır 

3.2.2.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın 

Filmde, Sevda’dan yaptığı iş çerçevesinde cinselliğini ön plana çıkarması 

istenmektedir. Çalıştığı gazinoda konsomatrislik yapmazsa sahneye çıkamayacağının 

söylenmesi, kadının yükselmesinin cinselliğini kullanmasına bağlandığı şeklinde 

yorumlanabilmektedir. Dolayısıyla burada kadın, cinsel nesne temsili ile ön plana 

çıkmaktadır.   



81 
 

3.2.2.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı 

Muhsin ve Ali Nazik’in dayanışması iki karakterin birbirine olan ihtiyaçlarına 

dayanmaktadır. Muhsin Beyin, Ali Nazik’i meşhur etme isteği en başlarda yardım 

amaçlı olsa da daha sonraları kendini kanıtlamak için giriştiği bir uğraşa dönüşmüştür. 

Ali Nazik ise meşhur olabilmek için Muhsin’in yanından ayrılmamaktadır. Ali Nazik’in 

kaset çıkarma konusunda umutsuzluğa düşmesiyle intihara kalkışması ve Muhsin’in onu 

bu kararından vazgeçirmek için uğraşması da iki karakterin dayanışmasını ortaya 

çıkarmaktadır. Yükseklik korkusu olan iki karakter, çıktıkları evin çatısından 

birbirlerine sarılarak gözleri kapalı inmişlerdir.  

Daha sonra ise Muhsin kaseti çıkarabilmek için usulsüz yollara başvurmuş ama 

sadece kendini feda ederek tek başına polise teslim olmuştur. Yine bu sahnede 

aralarından var olan dayanışmayı ortaya koymaktadır. Aynı dürüstlüğü Muhsin’e 

göstermeyen Ali Nazik ise “kendini kurtarabilmek için” Şakir’in yanında çalışmaya 

başlamıştır. Böylelikle filmde gösterilen erkeklik dayanışması tek taraflı kalarak son 

bulmuştur.  

 

Görsel 3.6. İki Karakterin Çatı Katına Çıkıp Polisten Kaçtığı Sahne 

3.2.2.9. Susan\Konuşamayan Erkekler 

Muhsin Bey kendisine yapılan haksızlıklara karşı suskun kalmayı tercih etmiştir. 

Hegemonik bir karakter olmayan Muhsin Bey’in çevresine karşı tepkisi sinirlenerek 



82 
 

veya şiddet uygulayarak değil sessizlikle ortaya konulmuştur. Şakir ile aralarında geçen 

diyalog da bunu göstermektedir.  

Şakir: Geçmiş olsun Muhsin, hoş geldin. Kusura bakma gelemedim.  

Muhsin: (Kaseti önüne fırlatarak) Bak sana ne getirdim. Bir bahse girmiştik değil 

mi? Kazandım işte. Ama duydum ki Ali Nazik’i almışsın. Osman’ı transfer 

etmişsin. Sevda Hanımı almışsın. Hani ben kazanmıştım. Peki, hepsini sana 

bıraktım. Haklısın ben bu işi beceremiyorum. Bunlar (Osman’ı ve Ali Nazik’i 

kastederek) benden çok sana layık Şakir. 

Muhsin karakteri kendisine yapılan haksızlıkları kabullenmiş ve gazinodan 

çıktıktan sonra gözlerinden akan yaşlar ise eril bir krizinin bir göstergesi olmuştur.  

3.2.2.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet 

Filme genel olarak baktığımızda fiziksel şiddet içeren sahneler oldukça sınırlıdır. 

Ali Nazik’in kendisine hakaret eden Sevda’ya fiziksel şiddet uygulayıp, hakaret 

etmesinin dışında fiziksel şiddet içeren başka sahne yoktur. Burada Ali Nazik’in tepkisi 

de eril bir krizden kaynaklanmaktadır. 

Başkarakter Muhsin Bey’in üzerindeki toplumsal olarak oluşturulan psikolojik 

şiddetten de bahsedilebilmektedir. İş yerini kaybettikten sonra Şakir’in alaylarına maruz 

kalması, çevresi tarafından gösterilen eski saygınlığını kaybetmesi erkek karakterimizi 

eril bir krize sokmaktadır. Hayatında hiçbir işi başaramadığını söyleyen Muhsin Bey’in, 

Ali Nazik’in ünlü olması için giriştiği çaba da yaşadığı krizin bir göstergesidir. Aynı 

zamanda Ali Nazik’in bu işi başaramayacaklarını söylediğinde ona kızıp, yakasını 

tutması da karakterimizin yaşadığı krizin bir başka göstergesi olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  

3.2.3. Tabutta Rövaşata 

Derviş Zaim’in senaryosunu yazıp, yönettiği Tabutta Rövaşata filmi 1996 yılında 

çekilmiştir. Filmin başkarakteri olan Mahsun (Ahmet Uğurlu) yoksul ve kimsesiz bir 

erkek karakteri canlandırmaktadır. Mahsun, yersiz ve yurtsuzluğun verdiği yalnızlık 

duygusuyla hareket eden, toplumda anlaşılmayan ve zaten anlaşılmak da istemeyen silik 

biridir. Ülkenin toplumsal yapısı hakkında da bilgi sağlayan bu film, dramatik bir 



83 
 

kurguyla bir taraftan Mahsun’un yaşadıklarını aktarırken diğer taraftan erkek kimliğinin 

uğradığı değişimi ve dönüşümü de göstermektedir.   

3.2.3.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne 

Mahsun anti-kahraman diyebileceğimiz negatif özelliklere sahip bir erkek 

karakterdir. Alışkın olduğumuz başarılı, güçlü ve aynı zamanda iş sahibi erkek 

karakterlerin tam tersini temsil eden Mahsun, filmin ana erkek karakteri olarak Türk 

sinemasında erkek temsili özelliklerini tersine çevirmiştir. Sadece gününü kurtarmaya 

çalışan erkek kahramanımızın geleceğe dair bir planı ve hedefi de yoktur.  

Görünürde filmin ana hikâyesi Mahsun’un başından geçenler olsa da filmin alt 

metninde toplumsal alanda kenara atılan bireylerin hayata tutunma çabası, dışlanmaları 

ve toplumun/devletin bu bireylere bakışını ortaya koymaktadır. Alt metinde verilen 

mesaj, yoksul ve alt tabakadaki insanların devlet-yasa-polisle olan ilişkisini 

yansıtmaktadır. Mahsun’un hayattaki tek lüksü geceleri araba çalıp, şehri dolaşmasıdır. 

Çaldığı arabalar onun geceleri evi olmakta, sabahları ise çaldığı arabaları aynı yerinde 

bırakmaktadır. Bu yüzden sürekli polise yakalanan Mahsun, polisten şiddet görmesine 

rağmen araba çalmaktan vazgeçmemektedir. Mahsun sürekli araba çalarak yasalara 

karşı gelmekte, kendini yok sayan sistemin çarkına bir nevi çomak sokarak ben 

buradayım demektedir. Bu yönüyle film aynı zamanda sistem eleştirisi de yapmaktadır. 

 

Görsel 3.7. Mahsun'un Araba Çaldıktan Sonra Polisten Dayak Yediği Sahne 



84 
 

Nereden geldiği ve ne olduğu filmde anlatılmayan Mahsun’a arkadaşları sahip 

çıkmaktadır. Reis dediği adamın balıkçı teknesine yardım ederek geçinmeye 

çalışmaktadır. Kendisi gibi evsiz olan arkadaşı Kemal’in balıkçı teknesinde donarak 

ölmesi de filmdeki erkek karakterlerin hayata tutunmadaki başarısızlığını 

göstermektedir. Arkadaşlarının Kemal’in mezarı başına gelip, ayin yapar gibi içki içip 

mezarın üstüne dökmesi farklı bir erkek kimliğini ortaya koymaktadır. Çünkü 

hegemonik erkek özelliklerine genel olarak bakacak olursak başarılı, güçlü olmasının 

yanı sıra heteroseksüel olup dindar olması da kabul edilen ölçütler arasındadır. Filmdeki 

bu sahnede dini açıdan mezara verilen uhreviyet ve kutsallık bozulmaktadır.   

Mahsun hem hırsızlığından hem de yoksul ve kimsesizliğinden dolayı hiçbir yerde 

istenmeyen bir karakterdir. Vakit geçirip, ısınmak için gittiği kahvede de biriken çay 

borcundan dolayı istenmemektedir. Filmdeki bir diğer erkek karakter olan Reis’in 

yardımıyla kahveye kabul edilmektedir. Aynı zamanda hırsızlık yapmaması için polisin 

Reis’e olan baskısıyla da kahvede iş ve kalacak yer ayarlanmıştır. Kahvenin tuvaletine 

bakan Mahsun oraya sürekli gelen kadına ilgi duymaya başlamasıyla kendi dış 

görünüşünde değişiklik yapmaya başlamış ve böylece bir nevi erkekliğini hatırlamıştır. 

Filmde tek kadın karakter olarak karşımıza çıkan Mahsun’un sevdiği kadın, uyuşturucu 

bağımlısı ve aynı zamanda hayat kadınıdır. Ancak bunu bilmeyen Mahsun, kaldığı 

odanın anahtarını kadına vererek istediği zaman kalabileceğini söylemiştir. Mahsun 

kadının yaptığı işi fark edince ve duygularının da tek taraflı olduğunu anlayınca kadına 

kızıp, kovarak eril bir krize girmektedir. Uyuşturucu bulmak için kendisini Taksim’e 

götürmesini isteyen kadına yardım eden Mahsun, hem işinden hem de kalacağı yerden 

olmuştur. Hiçbir yere tutunamayan ve iş bulamayan Mahsun içinde bulunduğu 

çaresizliğe rağmen elindeki son fırsatı da kaçırmıştır. 

3.2.3.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk 

Ele alınan film belirsizlikle bitmektedir. Mahsun işini ve kalacak yerini 

kaybettikten sonra yine inşaatlarda yatmaya ve geceleri araba çalmaya devam 

etmektedir. Daha sonra tarihi Rumeli Hisarına getirilen tavus kuşlarının zenginlik ve 

uğur getirdiğini öğrenen Mahsun onları çalmaya karar vermiştir. Açlığa daha fazla 

dayanamayıp tavus kuşunu kesince de oradaki bekçiye yakalanmış ve polise teslim 



85 
 

edilmiştir. Sürekli polisler tarafından şiddete maruz kalan Mahsun’un haberlere 

çıkmasıyla film sonlandırılmıştır.  

 

Görsel 3.8. Mahsun Şans Getirdiğini Duyunca Tavus Kuşlarını Çalmaya Başlar 

Filmin son sahnesinde spikerin konuşması toplumun muhtaç insana göz 

yumduğunu ifade etmektedir. 

Haber spikeri: İstanbul Rumeli Hisarına bu yıl Cumhurbaşkanı Demirel 

tarafından hediye edilen tavuskuşlarından birini boğazlayıp yemeye çalışan 

Mahsun Süpertitiz kale görevlilerince yakalandı. Süpertitiz emniyette verdiği ifade 

de ‘işsizim, cebimde beş kuruşum kalmadı. Çok açtım. Tavuskuşlarını görünce 

dayanamadım. Yakalanmasaydım pişirip, yiyecektim’ dedi. Mahsun Süpertitiz’in 

daha önce de birçok otomobil çalma olayının faili olarak arandığı ancak her 

defasında yakasını polisin elinden kurtardığı bildirildi. Mahsun Süpertitiz’in son 

marifetlerinden biri de bir teknenin gasp edilmesi ve batırılması.   

Film son sahnelerinde, pasif bir erkeği canlandıran Mahsun’un değişmeyeceği ve 

kendini değiştirmeye gücünün yetmeyeceği mesajı verilmektedir.   



86 
 

3.2.3.3. Zamanı Yadsımak 

Filmde yansıtılan zaman metropol şehirlerdeki gelişmişliğin, kapitalizmin 

varlığıyla zayıfların ezildiği ve yok sayıldığı bir dönemi yansıtmaktadır. Filmde yer alan 

öğeler de zamanı yansıtacak şekilde dizayn edilmiştir. Zamanın insan üzerinde yarattığı 

bunalım filmde verilen diğer önemli bir mesaj olarak yorumlanabilmektedir.  

3.2.3.4. Mekânı Yadsımak 

Film, İstanbul sokaklarında geçmektedir. Soğuk bir kış ortamında çekilen film, 

Mahsun’un yaşadığı kasvetli ruh halini yansıtmaktadır. Filmde gösterilen deniz, sahil ve 

İstanbul sokakları seyirciye ortamın huzurunu değil huzursuzluğunu vermektedir. Ortam 

sürekli üşüyen, ellerini birbirine sürten ve kalacak yer bulamayan evsizlerin gözünden 

ortam verilmektedir. Dolayısıyla Mahsun sadece açık mekânlarda vakit geçirmektedir. 

Kapalı ortam olarak kaldığı yerler ise kahvehane ve tuvalet ile sınırlıdır. İstenmeyen bir 

karakteri canlandıran Mahsun gittiği bu yerlerde de kabul edilmemektedir.  

Filmdeki karakterler de mekânı yansıtacak şekilde gösterilmektedir. Şehir 

ortamının oluşturduğu soğuk ve acımasızlık insanlara da sirayet etmiştir. Filmde sürekli 

acı çeken ve geçinmek için tutunmaya çalışan insanlar gösterilmektedir.  

 

Görsel 3.9. Mahsun Gece Soğuk Olduğu İçin Araba Çaldığını Anlatıyor 



87 
 

3.2.3.5. Kadınsızlaşan Anlatılar 

Filmde ele alabileceğimiz tek bir kadın karakter bulunmaktadır. Kadının rolü ise 

Mahsun’un etrafında şekillenmiştir. Kadın, Mahsun ile konuşmalarının dışında sadece 

uyuşturucu kullanırken gösterilmiştir. Bunun dışında hakkında herhangi bir bilgi 

verilmemekte ve Mahsun’un başından geçen olay örgüsünün sadece bir kısmında yer 

almaktadır. 

Mahsun filmin merkezini oluşturan ana karakterdir ve kadın bu çerçevenin dışına 

itilmiştir. Aynı zamanda filmde kadın karakterin adı da yoktur.   

3.2.3.6.  Kadın Düşmanlığı   

Kadın karakterin düşkün ve bağımlı biri olarak gösterilmesi üzerinden kadına 

bakış açısının olumsuz olduğu izlenimi oluşmaktadır. Kadın karakterin uyuşturucu 

parasını elde etmek için hayat kadınlığı yapması, Mahsun’un kendine olan iyi niyetini 

ve duygularını kullanması kadını olumsuz olarak göstermektedir. Olay örgüsünün 

dışında yer alması da kadının dışlandığını ortaya koyan bir başka husus olarak 

değerlendirilebilmektedir.  

3.2.3.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın  

Filmde aile kurumunun varlığı gösterilmemiş ve bu yüzden de birbirine bağlılığı 

olmayan karakterlere yer verilmiştir. Filmde yer alan kadın karakter, pasif ve başarısız 

olarak gösterilen Mahsun’un ilgisine karşılık vermemiş, bir başkasına 

bağlanmak/bağımlı olmak istememiştir. Filmde yer alan tek kadın karakter, aynı 

zamanda diğer erkeklerin arzu edebileceği bir nesne olarak gösterilmiştir.  

3.2.3.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı  

Filmde babanın adı geçmemesine rağmen erkek dayanışmasından 

bahsedilebilmektedir. Kimsesiz olan Mahsun’a da arkadaşları sahip çıkmakta ve onlar 

tarafından sürekli himaye edilmektedir. Balıkçı teknesine yardım ettiği Reis, ona hem 

kalacak yer hem de çalışabileceği iş ayarlamıştır. Reis Mahsun’a yardım eden baba 



88 
 

figürü olarak yorumlanabilmektedir. Reis onu koruyup, kollayan ve himayesine alan bir 

erkektir ve bu da filmdeki erkek dayanışmasına örnek olarak gösterilebilmektedir.  

3.2.3.9. Susan/Konuşmayan Erkekler 

Mahsun konuşmayan, konuştuğunda da kendini rahat ifade edemeyen bir 

karakterdir. Konuştuğu kelimelerin sınırlı olması ise Mahsun’un sessizliğini, 

edilgenliğini ve otoriteden mahrum olduğunu ortaya koymaktadır. Polisten ve 

çevresinden yediği dayakları hatırlaması ve boş gözlerle bakması, bu suskun karakterin 

yaşadığı eril krizi göstermektedir.  

 

Görsel 3.10. Mahsun'un Yediği Dayakları ve Yaşadıklarını Hatırladığı Sahne 

Filmde Mahsun en çok uyuşturucu bağımlısı kadınla sohbet edip, konuşmuştur. 

Kendisinden yardım isteyen uyuşturucu bağımlısı kadına bağırıp, hakaret etmesi 

karakterin suskunluğu bozup, konuştuğu tek sahnedir.  

3.2.3.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet 

Otoriteden mahrum olan Mahsun çevresinden hem dışlanma gibi psikolojik 

şiddetlere hem de fiziksel olarak birçok şiddete maruz kalmıştır. Uğradığı şiddete karşı 

ise tepkisini hep sessizlikle ortaya koymuş ve kendisini düzgün bir şekilde ifade 

edememiştir.  



89 
 

Filmde sürekli şiddete maruz kalan Mahsun’un şiddet uyguladığı sadece bir sahne 

bulunmaktadır. “Beni kandırdın” diye bağırarak kadına kızması ve ona hakaret edip, 

yerde sürüklemesi, kadına olan bağlanma isteğinin boşa çıktığının ve bu durumun onda 

eril bir krize yol açtığı şeklinde değerlendirilebilmektedir.   

3.2.4. Takva 

2005 yılında çekilen Takva’nın yönetmenliğini Özer Kızıltan yapmıştır. Erkan 

Can’ın canlandırdığı Muharrem karakteri kendi halinde yaşayan ve bütün zamanını 

ibadetle geçiren biridir. Takva kelime anlamı itibariyle ‘günahtan kaçınmak’ anlamına 

gelmektedir. Filmde yer alan erkek karakter de günahtan kaçınmakta ve mütevazı bir 

hayat sürmeye çalışmaktadır. Çocukluğunda girdiği bir çuvalcı dükkânında çalışan 

Muharrem, ailesinden kalma bir evde tek başına yaşamaktadır. Hayatını sadece dine 

adayan erkek karakter, aynı zamanda bir dergâha da mensuptur. Dine olan düşkünlüğü 

ve dürüstlüğünden dolayı dergâhtaki şeyhin ilgisini çekmiş ve dergâhın mali işlerine 

bakması için görevlendirilmiştir. Kendi küçük dünyasından çıkan Muharrem için 

bundan sonra artık her şey değişmeye başlamıştır. Dünyevi zevklerden elini çekip, 

bastırdığı duygularının yavaş yavaş ortaya çıkması da Muharrem’i zorlu bir sürece 

sokmuştur. Kısacası yanlış ve günah olarak kabul ettiği şeylerin hem rüyasına girmesi 

hem de yapmaya başlaması karakterin zihni bir bunalım ve eril bir krize girmesine yol 

açmıştır.  

3.2.4.1. Anti-Kahraman ve Negatif Özne 

Kendini dine adayan ve sürekli ibadet eden Muharrem dünyadaki bütün zevklere 

sırtını dönmüş, sade yaşantı içinde olan birisidir. Dergâhın mali işlerini üstlenmesiyle 

beraber kendisine verilen telefon, bilgisayar, araba gibi maddi varlıklar ve giydiği takım 

elbiseler Muharrem’in hayatını değiştirmeye başlamıştır. Aynı zamanda çok fazla 

parayla tanışması ise içinde bastırdığı duyguların ortaya çıkmasına ve kabul ettiği 

değerlerin yıkılmasına yol açmıştır. 

Muharremin dine olan bağlılığı, evlilikten ve cinsel hayattan uzak durma 

noktasında etkili olmuştur. Muharrem yaşadığı duyguları bastırma yoluyla bilinçaltına 

itmekte ve bastırdığı bu duygular da gördüğü rüyalar yoluyla ortaya çıkmaktadır. 



90 
 

Bastırılmış cinsel dürtüsünün rüyalarına yansıması onda pişmanlık ve huzursuzluk 

duygusu oluşturmaktadır. Rüyalarında sürekli aynı kadınla beraber olması ise 

Muharrem’i vicdan azabına sokmuştur. Bu yüzden de gördüğü bu rüyalardan dolayı 

sürekli pişmanlık duymakta ve tövbe etmektedir. Rüyalarının üzerinde oluşturduğu 

baskı ise bir kriz göstergesidir. Bu baskı zamanla ruhi bunalıma girmesine neden 

olmuştur. 

 

Görsel 3.11.Muharrem Gördüğü Rüyanın Etkisiyle Uyanıyor 

İçki içen adamdan aldığı kiranın helal olmadığını düşünmesi, fakir ve bakıma 

muhtaç olan aileden kira almayıp, yardım etme isteği Muharrem’i çıkmaza 

düşürmektedir. Çünkü kabul ettiği değerlerle uyuşmayan bu durum onun dergâhtakilerin 

görüşüyle ters düşmesine neden olmuştur.  Bu ise onu ikilemde bırakmıştır. Dergâhta 

kendini rahat ifade edemeyen Muharrem’in, öfkesini çaycıdan ve yanında çalışan 

Muhittin’den çıkarmaya başlaması da eril krizini ortaya koymaktadır. Üstelik karakterin 

içinde yaşadığı çatışma çevresine karşı daha saldırgan olmasına yol açmıştır. Muhittin 

ile aralarında geçen diyalog da yaşadığı bunalımı ve vicdan azabını bizlere 

gösterebilmektedir. 

Muhittin: Günaydın. 

Muharrem: Günaydın. Önce Allah’ın selamını ver oğlum günahtır. 

Muhittin: Selamın aleyküm. 

Muharrem: Aleyküm selam. Nerde kaldın sen.  



91 
 

Muhittin: Bugün sabah çok işi bitirdim ben ağabey. Şu karşıdakinin malı vardı ya 

(Muharrem’in fazla para aldığı) onları bu sabah ambara teslim ettim, faturayı da 

postaya. 

Muharrem: İyi iyi tamam uzatma. Bu Ali beyin söyledikleri ne oluyor.  

Muhittin: Bir şey yok ağabey, arkadaşlarla oradakiler (Kosova) için yardım 

topladık. 

Muharrem: Yardım toplayınca ne oluyor şimdi. 

Muhittin: Nasıl ne oluyor. Orası benim ülkem ağabey.  

Muharrem: Başlatma şimdi ülkene. Senin ülken burası, bayrakta bu bayrak, 

anladın mı şimdi.  

Muhittin: Sen savaşı görmedin ağabey. 

Muharrem: Görmedim ama kaç gece sizin için dua ettim biliyor musun sen. 

Gâvurun zulmünden kurtulmanız için kaç gece dua ettim ben biliyor musun? 

Muhittin: Duayla olmaz. 

Muharrem: Sus, dinden çıkma. Ölülere rahmet, hastalara şifa dileyeceksin 

Allahtan. Hayır ve şerde Allah’tandır. 

Muhittin: Ufacık çocuklar ölüverdi. Kaç kadın çığlığı var kulağımda bir bilsen. 

Hepsi de Allah’tan yardım istediler. Kendi kanımızla yüzümüzü yıkadılar o zaman 

neredeydi. 

Muharrem: Sus, günaha girme. Beni de kendini de günaha sokma. Şimdi 

gebertirim seni. Sana ev verdik, iş verdik, aş verdik, yatacak yer verdik. Sen hala 

isyan ediyorsan sus. Sus şimdi gebertirim seni (Muhittin’i tokatlar). Sadece güle 

ve dikenine şükretmek yeterli değil. Kul gül olmadan da şükredendir. Biliyorum 

kafan karışık şimdi ama topla kendini. Biliyorum aklını oynatacak gibisin. 

Günahın çirkin olmayan tek yanı ona edilen tövbedir. Tövbe et hemen, beni de 

yabana atma. Cevapsız soruları kendine sormaktan vazgeç, bırak koyuver gitsin. 

Başta ben sonu bilmek yeter sandım, sonda ne var ölüm. Ölümden sonra, işte 

bunu bilince tamam sandım. Yaratanın korkusu, onun korkusu beni düzene sokar 

sandım. Ben sadece iyi bir insan olmak istedim. O her zaman ve her yerde var. 



92 
 

Onun dediklerini yapar ve istemediklerini yapmazsan hem bu dünyada iyi bir 

insan olursun hem de öbür dünyada rahat edersin. Ama olmadı, olmuyor. Şeytan 

her zaman var. Belki de şeytan dediğimiz sadece kendimiziz.  

Aralarında geçen bu diyalog Muharremin yaşadığı çatışmayı ortaya çıkarmaktadır. 

Aslında kendisiyle konuşup, hesaplaşmaktadır. Herkes tarafından güvenilir ve dürüst 

olarak görülen Muharrem, yaptıkları yüzünden suçluluk duymaktadır. Günah olarak 

kabul ettiği ‘haram para’yı alması ise kendisini iyice bunalıma sokmuştur.   

Gördüğü rüyaların tekrar etmesi, müşterisini kandırarak aldığı fazla para kendini 

daha fazla suçlu hissetmesine yol açmıştır. Filmin son sahnesindeki yağmurlu ve 

kasvetli hava Muharrem’in yaşadığı ruh halini de ortaya koymaktadır.  

Dinin vecibelerini yerine getirmek için tamamen günahsız olmaya çalışması 

üzerinde tehdit oluşturmakta ve bu eril krize girmesine neden olmaktadır. Böylece 

kendinden memnun olmayan erkek karakter negatif ve olumsuz özellikler 

sergilemektedir.  

3.2.4.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk 

Pahalıya çuval sattığı adamın tekrardan gelip aynı fiyatla arkadaşlarına istemesi 

ve sürekli rüyasında gördüğü kadının dergâhın şeyhinin kızı olduğunu öğrenmesi 

Muharrem’in daha kötü olmasına neden olmuştur. Yasak ve günah olarak gördüğü 

değerlerin tek tek karşına çıkması ve onlardan kaçınmaya çalıştıkça oluşan bunalım 

karakteri sonunda eril bir krize sokmuştur.  



93 
 

 

Görsel 3.12. Muharrem'in Rüyalarında Gördüğü Kadının Aslında Şeyhin Kızı 

Olduğunu Öğrendiği Sahne 

Bastırdığı duyguların ortaya çıkması ve bu durumun yarattığı kriz filmin sonunda 

Muharrem’i aklını kaybetme noktasına getirmiştir. Cahit Zarifoğlu’nun “İnsan bastırdığı 

duyguların esiri olur” sözü karakterimizin durumunu anlatmaktadır.  

Filmin sonu açık uçlu bir şekilde bitirilmiştir. Muharrem’i yaşadığı kriz 

sonucunda yatağa bağlı bir şekilde görmekteyiz. Bu sahneyle erkek karakter, kendini ve 

kendi sonunu etkili bir şekilde değiştirmeye gücü yetmeyecek kadar pasif olarak 

yansıtılmaktadır.  

“De ki: değişmeyen gerçek geldi, sahte ve tutarsız olan yıkılıp gitti. Zaten sahte ve 

tutarsız olan er ya da geç yıkılıp gitmek zorundadır.” şeklinde İsra süresinin verilen 81. 

ayetiyle başlayan film, Nazım Hikmet’in şu şiiriyle bitirilmektedir; “Çok alametler 

belirdi, vakit tamamdır. Haram, helal oldu, helal haramdır. Kendi kendimizle 

yarışmaktayız gülüm. Ya ölü yıldızlara götüreceğiz hayatı ya da dünyamıza inecek 

ölüm.” 

3.2.4.3. Zamanı Yadsımak 

Muharrem’in şimdiki zamanda yaşadığı bunalım ve bastırdığı duygular uyuduktan 

sonra rüyasında karşısında çıkmaktadır. Farklı bir zaman ve mekân olarak ele 



94 
 

alınabilecek rüya âlemi karakterimizin gerçek kişiliğiyle ilgili bizlere bilgi 

verebilmektedir.  

3.2.4.4. Mekânı Yadsımak 

Gerçek duygularını ve kişiliğini ortaya koyamayan Muharrem bu durumun 

üzerinde yarattığı baskıyla bunalıma girmiştir. Yaşadığı mekânda erkekliğini ve 

cinselliğini bastırması rüya âleminde ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Rüyada açılan 

bedensel görüntüler gerçek mekânda kapalı olarak gösterilerek yaşadığı mekânın 

ruhunu yansıtmaktadır. Yaşadığı mekânın ve ortamın yapısının şekillendirdiği 

Muharrem farkına varmadan zamanla ortaya çıkan davranışlarıyla isyan etmektedir.  

3.2.4.5. Kadınsızlaşan Anlatılar 

Erkek karakterleri filmin esas çerçevesine yerleştiren Takva, kadını dışarıya iten 

bir anlatı sunmaktadır. Filmin önemli rollerini erkekler gerçekleştirirken kadının yer 

aldığı sahneler sınırlı kalmakla birlikte cinsel bir figür olarak gösterilmektedir.  Filmde 

erkek karakterlere odaklanılan bir anlatı hâkimdir. Aynı zamanda filmde tek bir kadın 

karakter bulunmakta ve yer aldığı sahnelerde Muharrem’in rüyalarında gördüğü 

cinselliğinden ibarettir.  

Aynı zamanda burada yer alan kadın, farkında olmasa dahi erkek üzerinde 

varlığıyla şiddet uygulayabilmektedir. Böylece filmde yer alan kadın karakter, erkek 

üzerinde oluşan şiddeti ortaya koyabilmek için kullanılmıştır.  

3.2.4.6. Kadın Düşmanlığı 

Erkeği merkeze alan film, kadına olan bakış açısıyla kadın düşmanlığını ortaya 

koyabilmektedir. Filmde erkeğin yaşadığı bunalımda kadının payı büyüktür. Çünkü 

kadın, erkeği baştan çıkaran bir varlıktır. Muharrem’in mini etekli kadınlardan 

kaçınması ve sürekli rüyasında gördüğü kadını dergâhtan kovup, şeytansı bir cins olarak 

görmesi filmdeki erkeğin kadına olan bakış açısını göstermektedir. Böylece filmdeki 

kadının sadece cinsel yönden sunulmasındaki sorun açık bir şekilde yansıtılmaktadır 



95 
 

3.2.4.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın 

Sadece Muharrem’in rüyalarında gösterilen kadın karakter, daha çok cinselliğiyle 

ön plana alınmaktadır. Kadının yer aldığı sahneler sınırlı olmakla beraber bu sahnelerde 

cinsellik ön plandadır. Smelik’e göre sinemadaki kadın karakterler, daha çok çekici hale 

getirilmekte ve kadınsı özellikleriyle sunulmaktadır (2008: 4). Aynı zamanda filmde 

kadın karakterin sadece bir sahnede, çok kısa konuşması söz konusudur.   

3.2.4.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı 

Filmin genel kadrosunu erkek karakterler oluşturmaktadır. Öykünün sadece 

erkeklerden oluşması erkek dayanışmasını da göstermektedir. Meray Ülgen’in 

canlandırdığı şeyh karakteri filmdeki “baba” figürü olarak görülebilmektedir. Diğer 

erkek karakterler arasında oluşturulan birlik ve kadının yokluğu ise erkek dayanışmasını 

ortaya çıkarmaktadır.  

3.2.4.9. Susan/Konuşmayan Erkekler 

Kendinden memnun olmamanın verdiği pişmanlık duygusuyla bunalıma giren 

Muharrem, konuşmak yerine susmayı tercih etmektedir. Filmin sonunda Şeyh ile 

konuşmaya karar vermiş olsa bile ona erişememiş ve kendi içine kapanmıştır. Ancak 

Muhittin ile yaptığı konuşma karakterin yaşadığı krizi gösterebilmektedir. Filmin 

sonunda Muharrem’in yaşadığı baskı ve kendini ifade edememenin yarattığı durum onu 

aklını kaybetme noktasına getirmiştir.  

3.2.4.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet 

Sakin ve mülayim olan Muharrem, yaşadığı kriz dolayısıyla çevresine karşı daha 

sert davranıp, şiddet göstermeye başlamıştır. Kendini ifade edememenin oluşturduğu 

baskıyla daha saldırgan davranması ve Muhittin’i “dinden çıkma” diye tokatlaması 

yaşadığı krizin dışarıya şiddet olarak yansıdığını göstermektedir. Karakterin, kendi 

üzerinde hissettiği psikolojik şiddet, çevresine karşı sözlü ve fiziksel şiddet olarak 

yansıtmasına yol açmıştır. 



96 
 

 

Görsel 3.13 Muharrem'in Muhittin'e Kızıp, Tokatladığı Sahne 

3.2.5. Ahlat Ağacı 

Günümüz Türk sinemasının önemli yönetmenlerinden olan Nuri Bilge Ceylan’ın 

yönettiği Ahlat Ağacı filmi 2018 yılında çekilmiştir. Filmde yer alan ana erkek karakter 

Sinan (Doğu Demirkol), okulunu bitirdikten sonra memleketine gelip tutunacak bir 

şeyler arayan ve aynı zamanda yaşamı sorgulayan birini canlandırmaktadır. Sinan’ın bir 

yandan yazdığı kitabı çıkarmak için para araması ve bir yandan da babasıyla yaşadığı 

sorunlarla başa çıkmaya çalışması filmin genel olarak konusunu oluşturmaktadır.  

3.2.5.1.  Anti-Kahraman ve Negatif Özne 

Filmde öğretmen olan İdris (baba) karakteri, takıntılı olduğu kumar tutkusu 

yüzünden toplumda itibarını ve saygınlığını kaybetmiş birini canlandırmaktadır. İdris, 

kumar tutkusu yüzünden sürekli borç yapan ve aynı zamanda da ailesini önemsemeyen 

sorumsuz bir karakter olarak gösterilmektedir. Kötü alışkanlığından dolayı ev içi 

huzursuzluk ve maddi sorunlar filmde özellikle yansıtılmaktadır. Sinan da hem bu 

durumun getirdiği maddi zorluklardan hem de babasının sürekli küçük düşürülmesinden 

dolayı babasıyla arasında çatışmalar yaşamaktadır. Filmin başında da Sinan’ın 

kuyumcuyla olan konuşmasında, babasının kendisinden aldığı borç parayı istemesine 

Sinan’ın “yine mi” sözü babasının (İdris) sorunlu biri olduğunu göstermektedir.     



97 
 

Sinan’ın köyün hocalarıyla arasında geçen diyalogda da babası için “hayatın 

saçmalığına karşı bir tür başkaldırı onunkisi esasında” diyerek İdris karakterinin 

yaşadığı krizi ve aynı zamanda da haklılığını gösterip, yanında yer almamızı 

sağlamıştır. Her ne kadar toplumda uyumsuz ve başarısız biri olarak gösterilse de bu 

uyumsuzluğunun altındaki toplumsal baskı, filmin başından sonuna dek 

hissettirilebilmektedir. Eşi, eşinin ailesi, babası, öğretmen arkadaşları ve kendi çocukları 

da dâhil çevresindeki herkesin İdris’ten şikâyetçi olması, üzerindeki baskıyı ortaya 

çıkarmaktadır. Filmin sonunda ise emekli olan İdris karakteri kendisinden sürekli 

şikâyetçi olan çevresini arkada bırakıp, doğaya kaçmaya çalışmıştır.  

Filmde özellikle para ve güç ilişkisi kurulmuş ve parasız adamın toplumda 

sayılmadığı ve güçsüz olarak kabul edildiği yansıtılmıştır. Kuyumcunun “parasız adama 

hiçbir yerde hayat olmaz” demesi, kum ocağı sahibinin de “okumaktansa piyasaya atılıp 

para kazanmanın daha değerli” olduğunu söylemesi para ve gücün önemsendiğini 

göstermektedir. Bilginin ve okumanın paraya tercih edilmesi daha doğru bir ifade ile 

kısa yoldan zengin olmanın önem kazandığı günümüz düşüncesine gönderme 

yapılmaktadır. Kum ocağı sahibinin Sinan ile arasında geçen konuşma, yönetmenin bu 

duruma olan eleştirisini ortaya koymaktadır.  

Okul döneminde kitap yazan ve eve döndükten sonra da bu kitabı çıkarma 

mücadelesi veren Sinan, kitabı çıkardıktan sonra hayal kırıklığı yaşamıştır. Çünkü 

kitabının hiç satılmamış olması ve en yakınları tarafından bile okunmamış olması 

kendini başarısız hissetmesine neden olmuştur.  

Kitabına “Ahlat Ağacı” ismini veren Sinan, babasının şekilsiz ve yamuk yumuk 

olan ahlat ağacını anlatışından esinlenerek bu ismi vermiştir. Sinan’ın babasıyla olan 

konuşmasından da neden kitabının adının ahlat ağacı olduğuna açıklık getirmiştir.  

Sinan: Ahlat ağacı bölümünü okudun mu peki. 

İdris (Baba): Okumaz mıyım? Hey gidi ahlat hey. 

Sinan: Senin okulda anlattığın şeylerden aldım onu. Anlamışsındır. Orada 

yamaçta bir ahlat vardı okulun karşısında ona bakarak anlatmıştın. 

İdris (Baba): Evet, doğrudur. Aha burada da ahlat var, şurada.  



98 
 

Sinan: Seni de kendimi de hatta bazı açılardan dedemi de bu ahlat ağacına 

benzettiğim oluyor bazen. Yani böyle uyumsuz, yalnız ve şekilsiz... 

İdris (Baba): Herkesin bir tabiatı var ondan kaçış yok. İş onu kabullenip, 

sevebilmekte. Hatta ahlatın meyvesi de şekilsizdir.  (Sinan’ın kendine olan 

benzerliğini de dile getirmektedir.) 

Nuri Bilge Ceylanın da metafor olarak kullandığı ahlat ağacı ismi filmdeki 

“erkek” karakterlerin yaşadığı uyumsuzluğu, umutsuzluğu ve toplumdaki yalnızlığını 

dile getirmekte ve aynı zamanda filmin adını oluşturmaktadır.  

 

Görsel 3.14. Bu Sahnede Sinan Babasının Kendini Ahlat Ağacına Astığını Düşünür 

Sinan, bulunduğu toplumu, çevreyi ve hatta insanları sevmediğini söyleyen ve 

sürekli eleştiren, filmdeki yazar Süleyman’ın da söylediği gibi “aykırı” biridir. Bu 

yüzden Sinan çevresi tarafından anlaşılmayan ve aynı zamanda sevilmeyen biridir. 

Annesinin Sinan’la olan konuşmasında da bu durum anlaşılabilmektedir.  

Sinan: Neyse al bakalım hadi (Sinan çıkardığı “Ahlat Ağacı” kitabını annesine 

doğru atar). 

Asuman (Anne): Ne bu? Aaa çıktı mı kitap? Ne zaman çıktı?  

Sinan: Bugün. Ağlama ya. Bak o kadar da hayırsız değilmişiz biz de yani ha… 

Asuman (Anne): Öyle sevindim ki, her zaman senin bir şeyler başaracağını 

biliyordum zaten. Buna olan inancımı hiçbir zaman kaybetmedim. Bazen ileri geri 



99 
 

konuşanlar oldu senin hakkında ama bunlara hiçbir zaman kulak asmadım. Senin 

için normal değil diyenler hatta deli olduğunu ima edenler bile oldu. Bilmiyorsun 

sen nelerle uğraştım ben.  

Sinan: Anlaşılmayana deli demek adettir zaten. Boş ver. 

Asuman (Anne): Allah belalarını versin inanmadım hiçbirine. Biliyordum çünkü 

biliyordum özel olduğun için senin bazı öyle değişik huyların, şeylerin olduğunu. 

Filmde anlaşılmayan ve uyumsuz olan erkek karakterler (hem Sinan hem de 

babası İdris) karşımıza çıkmaktadır ve böylece erkek kimliği yerleşik temsillerin dışında 

gösterilmektedir. Filmde başarı, güç ve para isteyen bir erkekten ziyade sallantıda olan 

ve çevresi tarafından anlaşılmayan ama bu durumu da umursamayan başkarakterler 

merkezdedir.  

3.2.5.2. Karakterin Ölümü ya da Açık Uçluluk 

Filmde karşımıza çıkan bir diğer metafor ise kuyudur. İdris’in sürekli kuyudaki su 

arayışı, hayattaki bilgi ve anlam arayışına benzetilebilmektedir. İnsanoğlunun hayata 

tutunmak -kendini tatmin etmesi için bile olsa- hep bir şeyleri sorgulamasını ve 

aramasını simgelemektedir. Filmin sonunda ise babanın arayışını Sinan devralarak 

sürdürmektedir.    

 

Görsel 3.15. Filmin Sonunda İdris'in Kuyunun Başına Gelerek Sinan'a Baktığı Sahne 



100 
 

Film, açık uçlu bir şekilde sona ermektedir. Filmin sonunda Sinan’ın kendini 

kuyuya asması sadece yanılsama veya rüya olarak yorumlanabilmekte ya da daha farklı 

bir yorumlamayla Sinan’ın tercih edeceği diğer bir seçenek olarak görülebilmektedir. 

Ancak İdris’in uykudan kalkması ve Sinan’ı kuyunun içini kazarken bulması bize bu 

açık uçluluğu yansıtmaktadır. Filmde kuyuyla simgelenen hayat arayışını Sinan pes 

ederek değil kuyuyu arayarak devam ettirmiştir.  

3.2.5.3. Zamanı Yadsımak 

Filmde verilen şimdiki zaman ve mekân karakterler üzerinde bunalım yaratmıştır. 

Aynı zamanda taşrada geçen film zamanın yavaşlığını da göstermektedir. Bu yüzden 

karakterler sürekli kaçıp kurtulma çabasındadır. Bu da aidiyet eksikliğinin yarattığı 

bunalımı ve yalnızlığı yansıtmaktadır.  

3.2.5.4. Mekânı Yadsımak  

Okumak için Çanakkale’nin merkezine giden Sinan, okul bittikten sonra 

Çanakkale’nin Çan ilçesi olan memleketine dönme konusunda o kadar hevesli değildir. 

Çünkü taşra hayatının yavaşlığı ve yaşam tarzı şehirle tanışan Sinan için artık 

çekilmezdir. Sürekli taşradaki insanları eleştiren Sinan, kendisinin de bir köylü 

olduğunu söyleyerek bu durumdan duyduğu rahatsızlığı annesiyle olan diyalogunda 

ortaya koymaktadır.  

Asuman (anne): Hiç kız arkadaş falan da gördüğümüz duyduğumuz yok. Yok mu 

kimse? 

Sinan: Yok tabii… 

Asuman (anne): Nedenmiş. 

Sinan: Neden olacak köylüyüm, fakirim, işsizim. Daha ne olsun. 

Asuman (anne): Köylüyüm de ne demek. Sen de saraydan kız almayacaksın 

herhâlde buralarda herkes köylü zaten. 

Sinan: Evlenecek olsam, buralardan biriyle evlenecek halim yok herhâlde.  

Asuman (anne): Alla alla nesi varmış buralıların. 



101 
 

Sinan: Neyse boş ver anlamazsın sen.  

Sinan’ın taşrada yaşaması ve taşralı olması, onun kendini ispatı konusunda engel 

oluşturmakta ve rahatsız etmektedir. Taşralı kimliğinden kurtulmak isteyen Sinan için 

bu durum baskı oluşturmaktadır. 

Hatice ve Sinan arasında geçen diyalogda da iki karakter üzerinde, taşra hayatının 

oluşturduğu sıkıntı görülebilmektedir. Hatice’nin “neden insan en yakınındaki hayatı 

seçip, onu yaşamak zorunda ki” sözü taşradan kurtulamamanın verdiği sıkıntıyı 

hissettirirken, “kalabalık, ışıklı caddeler” sözüyle şehir hayatına olan özlemini dile 

getirmektedir.  

Sinan ise yaşadığı ilçedeki insanları “dar kafalı, hoşgörüsüz, bezelye taneleri gibi 

birbirine benzeyen bir sürü insan” olarak görmesi ve telefondaki konuşmasında da 

“diktatör olsam buraya atom bombası atarım, sevabına” sözleri taşra hayatına olan 

önyargısını ve nefretini ortaya koymaktadır. Bu yüzden de öğretmen olup, Doğu’ya 

atanma konusunda isteksiz davranmaktadır. Ama filmde özelikle insanın çıkış yeri ve 

kendini keşfetmesi, köy ve taşra hayatıyla benzeşim kurularak verilmiştir.  

3.2.5.5. Kadınsızlaşan Anlatılar 

Filmdeki olay örgüsünün merkezinde erkek karakterler bulunmaktadır. Yine bu 

filmde de kadın karakterlerin sayısı sınırlıyken kadın rollerinin erkek karakterlerin 

yanında önemsiz bir temsil içinde verildiği görülmektedir. Erkeğin yaşadığı uyumsuzluk 

ve yalnızlığa odaklanan film, kadını bunun dışında tutmuştur.  

3.2.5.6. Kadın Düşmanlığı 

Filmde her ne kadar tökezleyen, başarıyı yakalayamayan sorunlu erkek karakterler 

öne çıksa da kadınların erkeği ve hayatı anlamayan bir imaj içinde verildiği 

görülmektedir. Sinan’ın kitabını sadece babası okumuştur. Annesi ve kız kardeşi hem 

okumamış hem de kitabı değersiz görerek bodruma atmışlardır. Eve aldığı eşyaları 

heyecanla anlatan ve eşyaları önemseyen kadın, kitaplara aynı değeri vermemiştir.  

Asuman’ın İdris’le olan evliliğindeki hayal kırıklığı, umduğu hayatı 

yaşayamamasından kaynaklanmaktadır. Çünkü filmde kadının erkekten tek beklentisi 



102 
 

para olarak gösterilmiştir. Asuman, sürekli evin içinde televizyon izleyen, çekirdek 

yiyen, kocasından şikâyet eden ve aynı zamanda kocasını hala seven duygusal bir kadın 

karakterini canlandırmaktadır. Sinan’ın kız kardeşi olan Yasemin’in varlığı ile yokluğu 

arasındaki belirsizlik dikkat çekmektedir.  

3.2.5.7. Sadece Arzu Nesnesi Olarak Temsil Edilen Kadın  

Sinan’ın lise aşkı olan Hatice filmin yalnızca bir sahnesinde karşımıza 

çıkmaktadır. Yaşadığı hayattan şikâyet eden ve aynı zamanda da bir kuyumcuyla 

evlenmek üzere olan bir karakterdir. Sinan’ı hiç beklemediği bir anda öpüp, dudağını 

ısırması, filmin kadını cinselliğiyle yansıttığını ortaya koymaktadır. Bu sahnenin 

ardından Hatice’nin eski sevgilisi olan Ali Rızayla karşılaşması ve ardından tartışıp 

Hatice için kavga etmeleri de hem iki karakterin eril krizini hem de kadına olan cinsel 

bakışlarını ortaya çıkarmaktadır. 

Filmde yer alan Asuman ve Yasemin karakterleri ise cinselleştirilmekten ziyade 

önemsizleştirilmiştir.  

3.2.5.8. Erkek Dayanışması ve Baba’nın Aranışı 

Sinan’ın babasıyla olan çatışmaları ondan uzaklaşmasına değil aksine 

yakınlaşmasına sebep olmuştur. Başarısız olan erkek, kadından ziyade bir erkeğin 

onayına ihtiyaç duymakta, kendisini yine bir erkeğin anlamasını istemektedir. Filmde 

anlaşılmaz olan İdris karakterini sonunda oğlu Sinan anlamaktadır. Babasına benzeyen 

Sinan’ı ise yine babası anlamakta ve aynı zamanda kitabını okuyup anlatarak ona 

verdiği değeri göstermektedir. Film, baba ve oğlun birbirine verdiği dayanışmayla 

sonlandırılmaktadır. 



103 
 

 

Görsel 3.16. Sinan'ın Babası ve Dedesiyle Kuyudan Taş Çıkarmaya Çalıştıkları Sahne 

3.2.5.9. Susan/Konuşamayan Erkekler 

Sinan, babasına ve çevresine karşı öfkesini sürekli konuşarak ve eleştirerek ortaya 

koymaya çalışmıştır. Bu durum köyün hocalarıyla ve yazar Süleyman’la olan 

diyaloglarından anlaşılabilmektedir. Böylece Sinan’ın çevresine karşı olan uyumsuzluğu 

yine çevresine yönelik oluşturduğu duvarla meydana gelmiştir. İdris karakteri de yine 

anlaşılmayan ama anlaşılmak için de çaba serf etmeyen biridir. Bu yüzden konuşmaktan 

ziyade konuşmamayı tercih etmiş ve emekliliğinden sonra tamamen köye yerleşerek 

insanlardan kaçmaya çalışmıştır.  

3.2.5.10. Yönlü veya Yönsüz Şiddet 

Filmde erkek karakterlerin üzerinde oluşturulan psikolojik şiddet dışında fiziksel 

şiddet olarak yorumlayabileceğimiz sadece bir sahne vardır. Sinan ve Ali Rıza’nın 

Hatice için kıskançlık krizine girip kavga ettikleri sahnede fiziksel şiddet 

görülebilmektedir.   

İdris’in kumar alışkanlığı yüzünden çevresinden gördüğü baskı ve kendisine 

hissettirilen işe yaramazlık durumu psikolojik şiddet olarak yorumlanabilmektedir. Yine 

aynı şekilde Sinan için de bu durumun geçerli olduğunu söylemek mümkündür. Sinan, 

kitabını çıkarmak için para bulamamış ve bu yüzden babasının av köpeğini satmıştır. 



104 
 

İşsizliğin ve çevresi tarafından anlaşılmamanın üzerinde oluşturduğu baskı karakterin 

kendinden ve çevresinden memnuniyetsizliğini oluşturmuştur.  

Filmde erkeklerin eril bir kriz yaşayarak çevresine karşı uyguladığı şiddeti değil, 

belirlenen erkeklik ölçütleri içinde yer almayan erkeklerin üzerinde oluşan psikolojik bir 

şiddet göze çarpmaktadır.  

3.2.6. İncelenen Filmlerin Karşılaştırılması  

Ele alınan filmlerde ortaya çıkarılmaya çalışılan erkeklik kimliğine dair kodlar 

bölümlendirilen başlıklar altında incelenmiştir. Hegemonik erkeklik kimliğinin geçirdiği 

değişim ve yaşadığı kriz son olarak incelenen filmlerin dönemsel olarak 

karşılaştırılmasıyla ortaya çıkarılmaktadır.  

1970 yılında çekilen Umutsuzlar filminde, kimlik karmaşası yaşayan erkek 

karakter sevdiği kadın ve çevresinin beklentileri arasında kalmış ve eril kimliğin 

üzerinde oluşturduğu baskı ve kararsızlıkla filmin sonunda ölümü seçmiştir. Aynı 

zamanda sevdiği kadına “beni silahımla kabul et” diye ısrar etmesi de delikanlılık olarak 

görülen ölçütleri bırakamayacak olmasını göstermektedir. Bu yüzden gerektiği yerde 

gücünü gösterebilen erkek hem rollerinden şikâyetçi hem de kadının sözünü dinlemeyi 

kendine yediremeyecek kadar da erkeklik rollerine bağılıdır. Güçlü, cesaretli ve aynı 

zamanda başarılı diyebileceğimiz erkek karakterin yaşadığı kimlik karmaşası ve eril 

krizle birlikte erkek karakter kahramanlaştırarak sunulmaktadır.  

1987 yılında çekilen Muhsin Bey filmindeki erkek karakter ise filmin sonuna 

kadar yaşadığı krizin memnuniyetsizliğiyle hareket etmektedir. Muhsin’in Ali Nazik’i 

ünlü etmek için verdiği çaba aslında kendini gerçekleştirme için verdiği çabadır. 

Dolayısıyla edilgen ve başarısızlığın oluşturduğu duyguyla kendini ispat etme gereği 

duyan Muhsin, iyi niyetinin getirdiği sonla hüsrana uğramaktadır.  

1997 de çekilen Tabutta Rövaşata filmdeki Mahsun karakteri ise tamamen silik ve 

başarısız diyebileceğimiz bir erkektir. Toplumun ve sevdiği kadının kendini yok 

sayması erkekte tutunamamanın oluşturduğu eril krizi göstermektedir. Hegemonik 

erkeklik özelliklerin dışında yansıtılan Mahsun karakteri böylece sinemada farklı 

erkeklik temsillerinin ön plana alınabileceğini ortaya çıkarmaktadır.  



105 
 

Özer Kızıltan’ın 2005 de çektiği Takva filminde de bunalım içinde olan bir erkek 

karakter karşımıza çıkmaktadır. Yine diğer incelediğimiz filmlerde olduğu gibi burada 

da erkek karakterin yaşadığı kriz sinemadaki farklı erkek temsillerini bizlere 

göstermektedir. Kendisini tamamen dini ibadetlerine adayan Muharrem’in bilinçaltına 

bastırdığı duyguların rüyalarına yansıması sonucu yaşadığı bunalım anlatılmaktadır. 

Muharremin kendinden duyduğu memnuniyetsizlik onu eril krize sürüklemiş ve filmin 

sonunda aklını kaybetme noktasına getirmiştir.  

2018 yılında çekilen Ahlat Ağacı filminde de yalnız ve uyumsuz diyebileceğimiz 

erkek karakterler karşımıza çıkmaktadır. Sinan’ın yaşadığı taşra hayatından duyduğu 

nefreti, bulduğu her fırsatta ifade etmesi ve çevresi tarafından anlaşılmaması onun 

yalnız ve uyumsuz bir erkek yapmaktadır. Sinan’ın psikolojisi üzerinde babasının 

yarattığı etki hissedilmekte ve aynı zamanda çevresine karşı duyduğu öfke karakterin 

yaşadığı krizi de yansıtmaktadır.  

Fırat hegemonik erkekliği yansıtabilecek şekilde karakterize edilirken aynı 

zamanda bu durumun getirdiği yükümlülüklerden kaçınmaya çalışması yaşadığı krizi 

ortaya koymaktadır. Muhsin karakteri ise edilgenliğinin verdiği başarısızlık duygusuyla 

kendini ispat etmeye çalışarak yaşadığı bunalımı göstermektedir. Mahsun ise erkeklik 

olarak ortaya konulabilecek ölçütlerden tamamen mahrum birini canlandırmaktadır. 

Mahsun her ne kadar yersiz, yurtsuz ve güçsüzlüğün verdiği duyguyla davranıp edilgen 

bir erkek kimliğini yansıtsa da yaşadığı krizi sevdiği kadının kendini istememesiyle 

göstermektedir. Yine aynı şekilde Takva filmindeki Muharrem karakteri de bastırdığı 

duyguların esiri oldukça kendinden kaçmaya çalışmaktadır. Dolayısıyla kendinden 

duyduğu hoşnutsuzluk onu ruhi bunalıma sürükleyerek eril krize sokmuştur. Son olarak 

incelenen Ahlat Ağacı filmindeki erkek karakterlerde de aynı kimlik değişimini 

okuyabilmekteyiz. Aynı zamanda yaşadığı uyumsuzluk ve yalnızlıktan memnun olan 

erkek karakterler filmin merkezindedir.  

Çekildikleri dönemin toplumsal koşullarını yansıtabilecek olan bu filmler, 

toplumun erkeklere olan bakış açısıyla ilgili ipuçlarını da ortaya çıkarabilmektedir. 

1970’li yıllarda çekilen Umutsuzlar filminde eril dili daha hâkim olarak 

okuyabilmekteyiz. Toplumsal olarak kabul edilen erkeklik ölçütlerinin sorgulanamadığı 

bir dönemde Yılmaz Güney’in senaryosunu yazıp, çektiği bu film, Güney’in de 



106 
 

başarısıyla iyi bir toplumsal cinsiyet eleştirisi yapmakta ve erkekler üzerindeki baskıyı 

sorgulanabilir hale getirmektedir. 1980’li yıllarda çekilen Muhsin Bey filminde de, eril 

gücün kaybına dair erkek karakterin yaşadığı endişeyi görebilmekteyiz. Yani bir kriz 

söz konusu olduğunda bu krizin yaşattığı durum erkeği korkutmakta ve bu dönemdeki 

tüm erkeklerin yaşadığı korkuyu da yansıtabilmektedir. 1990’lı yıllarda çekilen Tabutta 

Rövaşata filmi ülkenin yaşadığı ekonomik sorunları da görünür kılan bir filmdir. Filmde 

yer alan karakter de kimsesizliğin verdiği yoklukla mücadele eden edilgen bir erkektir. 

Erkek, olumsuz özelliklerle yansıtılsa dahi bu durum erkekten ziyade toplumun suçu 

olarak anlaşılabilmektedir. Erkeğin yaşadığı kimlik kaybı onu rahatsız etmemekle 

beraber kadının kendini kabullenmemesiyle kimliğini hatırlamaktadır. 2000’li yıllarda 

çekilen Takva filminde de değişen bir erkek kimliği bizi karşılamaktadır. Arzu ve 

isteklerini bastıran erkeğin yaşadığı bunalım gösterilmektedir. 2010 sonrası Ceylan’ın 

yönettiği Ahlat Ağacı filminde de yalnız ve anlaşılmayan erkeğin, eril krizi söz konusu 

olsa da bu durum artık daha olağandır. Çünkü erkeğin hegemonik erkeklikten farklı bir 

kimlik taşıması erkeği rahatsız etmemektedir.   

Kısacası 1970-80 yılları içinde çekilen filmlerde eril kriz yaşayan erkeklerin 

bunun sonucunda duyduğu korku ve bunalım daha baskınken diğer dönemlerde edilgen, 

başarısız ve arayış içinde olan erkeklik kabullenebilir bir durumdur. Bu ise erkeklik 

kimliğinin yaşadığı değişimin seyrini ortaya çıkarmaktadır.  

Filmlerin genel çerçevesini erkek karakterler ve başından geçen olaylar 

oluşturmaktadır. Kadını geri plana koyup, çerçevenin dışında gösteren bu filmlere erkek 

merkezli filmler de diyebiliriz. Fırat ve Muhsin karakterlerinin yaşadığı eril kriz onları 

kahramanlaştırarak ya da daha doğru bir ifade ile anti-kahramanlaştırarak sunarken, 

Mahsun’u mazlumluğu, Muharrem’i masumiyeti, Sinan’ı ise yalnızlığı üzerinden ele 

alan bir olay örgüsü söz konusudur. Dolayısıyla söz konusu filmlerde her ne kadar 

erkeğin yaşadığı eril kriz ve boşluk yansıtılsa da filmlerin erkeği merkeze alması dikkat 

çekici bir diğer husustur.  

Filmlerde genel olarak başarı ve tahakkümden uzak erkek karakter tiplemeleri 

karşımıza çıkmaktadır. Bunun alışagelen ve kabul edilen erkek kimliğinin dışında bir 

durum olması sinemadaki eril kimliğin geçirdiği değişimi meydana getirmektedir. 

1970’den günümüze kadar seçilen beş örnek film üzerinden değişen erkek kimliği 



107 
 

verilen kodlarla çözümlenmiş ve eril kimliğin bunalımına dair izler gösterilmiştir. 

Umutsuzlar filminde (1970), üzerinde kurulan hegemonik güç ve baskıdan şikâyetçi 

olan erkek, Muhsin Bey (1980) filminde kendini kanıtlamaya çalışan erkek karaktere 

dönüşmektedir. 1990 sonrası filmlerde ise toplumun dayattığı erkeklik ölçütlerinin 

dışında güçsüz, kararsız, edilgen ve dolayısıyla da çevresine (ailesi, kadınlar ve 

kendisinden daha alt sınıfta yer alan erkekler gibi) karşı tahakkümden yoksun erkek 

karakterler yer alabilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 
 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Toplumu önemli ölçüde etkileyebilme potansiyeli olan sinemanın erkek ve kadın 

temsiline karşı bünyesinde barındırdığı imgeler medya alanına yönelik oluşturulan 

araştırma ve çalışmaların sürekli ilgisini çekmeyi başarabilmiştir. Çünkü yapılan sinema 

filmleri sadece toplumsal alandan alınan örneklerle yoluna devam etmemektedir. Alınan 

bu örnekler değiştirilip, kurgusal metinlere dönüştürülmektedir. Yani sinemada 

yansıtılan olaylar süzgeçten geçmiş gerçeklerin birer simülasyonudur. Dolayısıyla 

baskın olan egemen görüşün bakış açısına uygun olarak da metinler 

oluşturulabilmektedir. Kısacası toplumsal alandan alınan malzemeler toplumu 

etkileyebilecek kurgusal malzemelere dönüştürülerek topluma aktarılmakta ve böylece 

toplumsal ilişkileri etkileyip, rol-model oluşturabilmektedir.  

Toplumsal cinsiyet alanındaki araştırmalar kadın çalışmalarını ön plana çıkarmış 

ve bu durum alana yönelik incelemelerin sınırlı kalmasına yol açmıştır. Yapılan kadın 

hareketleriyle ve toplumsal gelişimlerle birlikte kadınlık kimliğinin araştırılması ve 

kadına yönelik oluşturulan baskının daha görünür hale getirilmesi, kadın haklarının elde 

edilmesini sağlamıştır. Ancak kadın üzerindeki baskının giderilmesi için elde edilen 

haklar, ataerkil düzende var olan eşitsizliklerin kalıcı olarak çözümlenmesini 

sağlayamamıştır. Keza zaman içinde oluşturulan ve çeşitli değişimlerle günümüze kadar 

gelen erkeklik kavramı ve rolleri, toplumsal ve kültürel değerleri yansıtmaktadır. 

Kadına ve erkeğe yönelik bakış açısı toplumdaki tüm kurumlara sirayet etmekte ve tüm 

toplumu etkilemektedir. Bu durum bireyler üzerinde baskı oluşturmaktadır. Kadını ve 

erkeği yönlendirip, toplumsal davranışlarında da özgür olmasını engelleyen bu baskı her 

iki cinsi de zor durumda bırakmaktadır. Erkeğin başarısızlığını, kadının ise başarısını 

istemeyen toplumsal değerler hem erkeğe hem kadına yapılmış bir haksızlığı ortaya 

koymaktadır. Çünkü başarısızlığı istenmeyen erkek, daha fazla çalışıp, çabalamak 

zorunda kalmaktadır. Dolayısıyla bu durum erkekte hem fiziksel hem de psikolojik 

bozukluklara neden olmaktadır. Duygularını göstermemesi istenen erkek de daha fazla 

agresif olmakta ve bunu da çevresine olumsuz bir şekilde yansıtmaktadır. Dolayısıyla 

toplumsal baskı, kadını da erkeği de etkileyebilmektedir. Bu sorunun üstesinden 

gelebilmek için sadece kadınlar değil, erkekler de mücadele etmelidir. Eşitlik ve adalet 

için hem erkeğin hem kadının ortak hareket etmesi ve birlikte mücadele yürütmesi 



109 
 

gerekmektedir. Bu yüzden de sadece kadın üzerindeki baskıyı değil aynı zamanda 

erkeğin üzerinde oluşturulan baskının da ortaya çıkarılması ve anlaşılması 

gerekmektedir. Bu yönüyle toplumsal cinsiyet çalışmaları erkeklik çalışmalarını 

kapsayacak şekilde genişlemeye başlamış ve dolayısıyla bu alanla ilgili çalışmalara 

daha fazla ihtiyaç duyulmuştur.   

Erkeklik çalışmalarının getirdiği yenilikleri sinema alanı üzerinden de görebilmek 

mümkündür. Hegemonik erkeklik algısının erkek üzerinde oluşturduğu baskı ve kendi 

erkekliğini kanıtlama hissi çoğu zaman eril bir kriz olarak ortaya çıkabilmekte ya da 

hegemonik erkekliğe bir tepki olarak sinemadaki erkeklik kimliğinin temsili değişerek 

farklı görünümlere sahip olabilmektedir. Bu durumun yarattığı değişimlerle birlikte 

Türk sinemasındaki hegemonik erkeklik temsili de 1980’lerden itibaren değişime 

uğramaya başlamıştır. 1980 sonrası Türk sinemasındaki filmlere bakıldığında 

hegemonik söylemdeki değişim ve kriz birçok farklı film örnekleriyle karşımıza 

çıkabilmektedir. Sinemamızda her ne kadar erkeklik kimliği değişime uğramaya 

başlamışsa bile bu filmler daha çok bağımsız yönetmenler tarafından ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Farklı erkeklik kimlikleri daha çok bağımsız ve sanat filmleri 

diyebileceğimiz filmler yoluyla temsil edilmiştir.  

Yapılan bu çalışmada da ele alınan filmler üzerinden erkeklik kimliğinin Türk 

sinemasında dönemsel olarak geçirmiş olduğu değişim gösterilmeye çalışılmıştır. 

Çalışmanın analitik kısmında 1970’den itibaren günümüze kadar devam edegelen 

sürece ait 5 film örneği seçilmiş ve incelenmiştir. Film seçiminde hegemonik söylemin 

yerini erkeği mazlumlaştırıcı ve edilgenleştirici söylemlere yer verilmesinde kullanılan 

imgelerin varlığına dikkat edilmiştir. Filmlerde aranan kodların ortaya çıkarılmasında 

kullanılan başlıklandırma ise sinemadaki erkeklik kimliğinin yaşadığı değişimin daha 

iyi ortaya konulmasında önem taşımaktadır. Böylece çalışmayı ele alma amacı 

çerçevesinde belirlenen hipotezlerin doğruluğunu ortaya çıkaran incelemeler 

doğrultusunda filmler analiz edilmiştir.  

Türk sinemasını etkileyen ve gelişmesinde önemli birer mihenk taşı olarak 

görülen yönetmenlerin farklı dönemlere ait filmlerinin seçilmesi çalışmanın önemini 

artırmakta ve bu yönüyle çalışma, alana ait diğer çalışmalardan ayırt edilmektedir. Aynı 

zamanda çalışmanın çıkış noktasını oluşturan dönemsel filmler, araştırmanın amacını da 



110 
 

oluşturmaktadır. Filmlerdeki erkek karakterlerin sorunlu ve olumsuz olarak yansıtılan 

özellikleri yaşadıkları eril krizin birer göstergeleri olarak alınmaktadır. 

Filmlerdeki erkek karakterlerin rolleri ve davranışları analiz edilmeye çalışılmış 

ve toplumsal olarak kabul gören cinsiyet rollerindeki değişim ve kriz karakter 

çözümlemeleri yoluyla incelenmiştir. Böylece filmlerin ana merkezini oluşturan 

erkeklerde eril kriz gözlense bile onların mazlumlaştırıcı ve sistem kurbanı olarak 

verilmesi seyircinin erkek karakterin yanında yer almasını sağlamıştır. Kadınlar ise daha 

çok erkek eksenli rollerin yardımcı figürleri olarak konumlandırılmıştır.  

Her ne kadar erkeklik rollerine yönelik değişim ve eril kriz gösterilse de bu durum 

erkeğin sinemadaki rollerini ve toplumdaki konumunu şekillendirip yeniden 

üretilmesini sağlamıştır. Dolayısıyla toplumsal alanda ve sinemada kullanılan erkekliğin 

dönüşümü ve erkeklik krizi kavramlarını eril ve hegemonik bir dilin yeniden üretimi 

olarak okumak mümkündür.   

Umutsuzlar, Muhsin Bey, Tabutta Rövaşata, Takva, Ahlat Ağacı filmleri erkeği 

merkeze alan senaryolarla çekilmiştir. Bu filmlerdeki erkek karakterler güçlü, akılcı, 

başarılı, tahakkümcü ve aynı zamanda modern diyebileceğimiz erkeksi özelliklere sahip 

olmasa da antikahraman diyebileceğimiz parametrelerle yansıtılmakta ve odağa 

alınmaktadır. Bu doğrultuda sinemadaki erkek temsilinin farklı bir yönelişe geçtiği ve 

yeniden üretildiği sonucu ortaya çıkmaktadır.   

Farklı yönetmenlerin kadrajından çıkan bu filmlerde kadınlar önemsiz ya da 

erkeğin gölgesinde kalabilecek rollerle karşımıza çıkmaktadır. Fırat’ın sevdiği kadın 

olan Çiğdem, erkeğin yaşadığı baskıyı ve gerçekleri anlamasını sağlayan bir araçtır. 

Muhsin Bey filmindeki Sevda karakteri, filmde önemsiz diyebileceğimiz rollerde yer 

almış ve rolleri erkek karakterler etrafında şekillenmiştir. Mahsun’un sevdiği ve filmde 

adı geçmeyen kadın karakter olumsuz olarak niteleyebileceğimiz uyuşturucu ve hayat 

kadını rolleriyle filmde yer almıştır. Takva’daki Hacer karakterinin ise yer aldığı 

sahneler cinsellikle sınırlı kalmıştır. Ahlat Ağacı filminde yer alan kadın karakterler de 

yine önemsiz, erkeği anlamayan ve fazlalık yaratan karakterler olarak inşa edilmiştir. 

Dolayısıyla incelenen filmlerde yer alan kadın karakterler hem sayı olarak çok az hem 

de yer aldıkları sahneler kısıtlıdır. Aynı zamanda kadın, erkeğin girdiği bunalımın en 

önemli sebebi olarak verilmektedir. Kadın, erkeksi varoluşun hem bir tehdit unsuru hem 



111 
 

de erkeğin kendini fark etmesinde kullanılan bir temsil figürüdür. Ele alınan 

yönetmenlerin sinemaya kazandırdıkları bu beş film, erkeğin toplum ve aile içerisindeki 

rollerini/davranışlarını sorunlu bir şekilde yansıtmaktadır. Erkek kimliğini yeniden 

şekillendiren bu sinema filmleri, anlatının merkezine erkeği yerleştirerek yaşanan 

sorunlara odaklanmakta ve eril krizi görünür kılarak perdeye yansıtmaktadır.   

Filmlerdeki erkeklik temsilleri üzerinde durulan bu çalışmada genel olarak 

erkeklik imgeleri düzleminde oluşturulan anlam inşasına bakılmış ve erkeklik olgusu 

incelenmiştir. Umutsuzlar filminde hegemonik erkeklik ölçütlerinden şikâyetçi olan 

erkek, Muhsin Bey filminde bu ölçütlerin yokluğunun oluşturduğu bunalımdan krize 

giren erkeğe dönüşmektedir. Aynı zamanda Umutsuzlar filmi, erkekliğe getirdiği eleştiri 

ve erkek üzerindeki baskıyı görünür kıldığı için diğer incelenen filmlerden 

ayrılmaktadır. Tabutta Rövaşata filminde edilgenliğin unutturduğu erkeksi özellikler 

kadın tarafından erkeğe hatırlatılırken Takva’da maddi gücün ve aynı zamanda yine 

kadının hatırlattığı erkeklik vardır. Ahlat Ağacı filminde ise toplumdaki 

uyumsuzluğundan, başarısızlığından ve edilgenliğinden şikayet etmeyen erkek kimliği 

bizi karşılamaktadır. Dolayısıyla hegemonik erkeklik olarak kabul edilen özelliklerin 

dönemsel olarak değiştirildiği ve böylece yeni bir erkeklik mitinin oluşturulduğunu 

söyleyebiliriz. Filmlerde de hegemonik özelliklerin dışına çıkan ve hegemonik 

erkekliğin özelliklerini temsil eden durumlar, erkeklik krizi bağlamında 

değerlendirilebilmektedir. Bu yönüyle toplumda ses getiren kadın hakları ve toplumsal 

gelişmelerle birlikte kan kaybeden hegemonik erkeklik, yeni bir görünüm alarak 

üzerindeki baskıdan sıyrılmıştır. Aynı zamanda incelenen filmlerle beraber giderek 

hegemonik erkeklik ölçütlerinin unutulmaya yüz tuttuğu yorumunun yapılabileceği 

söylenebilir.   

Çalışmada genel olarak farklı dönemlerde, farklı yönetmenler tarafından çekilen 

filmler üzerinden erkeklik kimliğinin dönüşümüne ve erkeklik krizine odaklanılmıştır. 

Filmlerde sorunlu ve krize giren erkek temsilleri gösterilse dahi merkeze yerleştirilen 

erkek için bu sorun yaratan bir durum değildir. Çünkü erkek kimliği değişim 

geçirmesine rağmen yine ön plana alınmakta ve kadın, daima erkek kimliğinin 

gölgesinde kalmaktadır. Erkeklik krizi kavramının erkeğin gücüne yönelik bir kayıp 

olarak değil toplumsal eşitlikçi yapıya yönelik çalışmalar bağlamında anlaşılması 

gerekmektedir. 



112 
 

Toplumu etkileyip, yönlendirme potansiyeli olan sinema, yine bu gücünü 

kullanarak kadın-erkek kimliği üzerinde değişimler yaratabilmektedir. Dolayısıyla 

sinemanın, toplumsal yapı içerisindeki cinsiyet eşitsizliğine dayalı yapının ortadan 

kalkmasına, üretilen filmlerle bu eşitsizliğe dayalı birçok toplumsal sorunun çözümüne, 

toplumsal gelişime ve demokratikleşmeye katkıda bulunabilecek bir potansiyel taşıdığı 

söylenebilir.     



113 
 

KAYNAKLAR 

Kitaplar  

Abisel, N. (2005). Türk Sineması Üzerine Yazılar. Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Akın, A. (2018). “Toplumsal Cinsiyet, Eşitlik ve İnsan Hakları”. Ayşe Akın- Saliha 

Özpınar (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve Kadın Sağlığı (ss. 1-16). Ankara: Nobel 

Yayıncılık. 

Aksoy, F. (1996). “Kadın-Erkek İlişkilerinde Davranış Problemleri”. Necla Arat (Haz.). 

Kadın Gerçeklikleri (ss. 87-101). İstanbul: Say Yayınları.   

Akyüz, S. (2015). “Erken Cumhuriyet Dönemi Erkeklik Kurgusu: Akbaba Dergisi 

Üzerinden Karikatür İncelenmesi”. Şahinde Yavuz (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve 

Medya Temsilleri (ss. 166-196). İstanbul: Heyamola Yayınları. 

Althusser, L. (2002). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. (Çev. Yusuf Alp- Mahmut 

Özışık). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Aliefendioğlu, H. (2013). “Türkiye’de İkinci Dalga Feminizm Üzerine: Sorunlar, 

Eylemler, Örgütler ve Yayınlar”. Nazar Erişkin (Ed.). Kişisel Olan Politiktir: 

Radikal Feminizm Üzerine (ss. 13-38). (Çev. Nazar Erişkin-Halil Duranay). 

İstanbul: Kült İletişim.   

Altun, H. (2015). “Cinsiyetin Toplumsal İnşası ve Ötekilerin Temsilinde Karşı-

Hegemonik Bir Olanak Olarak Sinemanın Protez Belleği”. Şahinde Yavuz (Ed.). 

Toplumsal Cinsiyet ve Medya Temsilleri (ss. 69-112). İstanbul: Heyamola 

Yayınları. 

Arslan, U. T. (2005). Bu Kâbuslar Neden Cemil? Yeşilçam’da Erkeklik ve Mazlumluk. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Arslan, U. T. (2010). Mazi Kabrinin Hortlakları: Türklük, Melankoli ve Sinema. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Ataman, Ö. (2011). “Ses Ayrımında Özne İşlevi Gören Erkek(lik): Radyoda Hegemonik 

Erkek Sesi”. İlker Erdoğan (Ed.). Medyada Hegemonik Erkek(lik) ve Temsil (ss. 

243-272). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 



114 
 

Badinter, E. (1992). Biri Ötekidir: Kadınla Erkek Arasındaki Yeni İlişkiler ya da 

Androjin Devrim. (Çev. Şirin Tekeli). İstanbul: Afa Yayıncılık. 

Baştürk Akca, E. ve Tönel, E. (2011). “Erkek(lik) Çalışmalarına Teorik Bir Çerçeve: 

Feminist Çalışmalardan Hegemonik Erkekliğe”. İlker Erdoğan (Ed.). Medyada 

Hegemonik Erkek(lik) ve Temsil (ss. 11- 40). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Baştürk Akca, E. ve Ergül, S. (2015). “Kitle İletişim Çalışmaları Alanında Toplumsal 

Cinsiyet Çalışmalarının Gelişimi: Temel Yaklaşımlar ve Çalışmalar Üzerinden 

Bir Çerçeve Çizme Çabası”. Şahinde Yavuz (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve Medya 

Temsilleri (ss. 17-40). İstanbul: Heyamola Yayınları. 

Berktay, F. (1996). Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın: Hıristiyanlık’ta ve İslamiyet’te 

Kadının Statüsüne Karşılaştırmalı Bir Yaklaşım. İstanbul: Metis Yayınları.  

Berktay, F. (2010). Tarihin Cinsiyeti. İstanbul: Metis Yayınları. 

Binark, M. ve Gencel Bek, M. (2010). Eleştirel Medya Okuryazarlığı: Kuramsal 

Yaklaşımlar ve Uygulamalar. İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Bourdieu, P. (2015). Eril Tahakküm. (Çev. Bediz Yılmaz). İstanbul: Bağlam Yayıncılık.  

Butler, J. (2014). Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi. (Çev. Başak 

Ertür). İstanbul: Metis Yayınları.  

Connel, R. W. (1998). Toplumsal Cinsiyet ve İktidar: Toplum, Kişi ve Cinsel Politika. 

(Çev. Cem Soydemir). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Dick, H. (2004). Altkültür: Tarzın Anlamı. (Çev. Sinan Nişancı). İstanbul: Babil 

Yayınları.   

Donovan, J. (2014). Feminist Teori: Entelektüel Gelenekler. (Çev. Aksu Bora-Meltem 

Ağduk Gevrek- Fevziye Sayılan). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Dökmen, Z. (2015). Toplumsal Cinsiyet: Sosyal Psikolojik Açıklamalar. İstanbul: 

Remzi Kitabevi. 

Erdoğan, İ. (2012). Pozitivist Metodoloji. Ankara: Erk Yayınları. 

Erkılıç, H. (2011). “Türk Sinemasında Hegemonik Erkek(lik): Kahramandan Anti-

kahramana Erkeklik Temsil(ler)i”. İlker Erdoğan (Ed.). Medyada Hegemonik 

Erkek(lik) ve Temsil (ss. 231- 242). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 



115 
 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji.  (Yayıma Hazırlayan: Cemal Güzel). İstanbul: Kırmızı 

Yayınları. 

Güçhan, G. (1996). “Türk Sineması, Kadınlar, Kalpler ve Erkekler”. Süleyman Murat 

Dinçer (Haz.). Türk Sineması Üzerine Düşünceler (ss. 31-48). Ankara: Doruk 

Yayıncılık. 

Günindi Ersöz, A. (2016). Toplumsal Cinsiyet Sosyolojisi. Ankara: Anı Yayınları. 

Hanisch, C. (2013). “Kişisel Olan Politiktir”. Nazar Erişkin (Ed.). Kişisel Olan 

Politiktir: Radikal Feminizm Üzerine (ss. 51-60). (Çev. Nazar Erişkin-Halil 

Duranay). İstanbul: Kült İletişim.   

Hanisch, C. (2013). “Kırmızı-Jartiyerler (Redstockings) Manifestosu (1969)”. Nazar 

Erişkin (Ed.). Kişisel Olan Politiktir: Radikal Feminizm Üzerine (ss. 7-12). (Çev. 

Nazar Erişkin-Halil Duranay). İstanbul: Kült İletişim.  

Jenks, C. (2007). Altkültür: Toplumsalın Parçalanışı. (Çev. Nihal Demirkol). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Kabadayı, L.(2009). “ “İyi Adam-Kötü Adam”: Son Dönem Türk Sinemasında Erkek 

Karakter ve Stereotipleşme”. Huriye Kuruoğlu (Ed.). Erkek Kimliğinin 

Değişe(meye)n Halleri (ss. 163-181). İstanbul: Beta Yayıncılık.  

Kandiyoti, D. (2013). Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar: Kimlikler ve Toplumsal 

Dönüşümler. İstanbul: Metis Yayınları.  

Käppeli, A. M. (2005). “Feminist Sahneler”, Georges Duby-Michelle Perrot (Ed.). 

Kadınların Tarihi IV: Devrimden Dünya Savaşına Feminizmin Ortaya Çıkışı (ss. 

449-477 ). (Çev. Ahmet Fethi). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Kula Demir, N. (2009). “Erkek Dergilerindeki Reklam Fotoğraflarında (Yeniden) 

Üretilen Metroseksüel Kimlik”. Huriye Kuruoğlu (Ed.). Erkek Kimliğinin 

Değişe(meye)n Halleri (ss. 81-102). İstanbul: Beta Yayıncılık. 

Kuruoğlu, H. (2009). Erkek Kimliğinin Değişe(meye)n Halleri. İstanbul: Beta 

Yayıncılık. 

Lloyd, G. (1996). Erkek Akıl: Batı Felsefesinde ‘Erkek’ ve ‘Kadın’. (Çev.: Muttalip 

Özcan). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  



116 
 

Marshall, G. (2005). Sosyoloji Sözlüğü. (Çev. Osman Akınhay- Derya Kömürcü). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Michel, A. (1993). Feminizm. (Çev. Şirin Tekeli). İstanbul: İletişim Yayınları.   

Naiman, J. (1988). Marksizm ve Feminizm: İki Ayrı Kuram. (Çev. Saadet Özkal). 

İstanbul: Amaç Yayıncılık. 

Oktan, A. (2009). “Türk Sinemasında Hegemonik Erkeklikten Erkeklik Krizine: Yazı-

Tura ve Erkeklik Bunalımlarının Sınırları”. Huriye Kuruoğlu (Ed.). Erkek 

Kimliğinin Değişe(meye)n Halleri (ss. 183-209). İstanbul: Beta Yayıncılık.  

Çetin Özkan, Z. (2009). “Geleneksel Türk Sinemasında Erkeğin Değişen İmgesi”. 

Huriye Kuruoğlu (Ed.). Erkek Kimliğinin Değişe(meye)n Halleri (ss. 117-142). 

İstanbul: Beta Yayıncılık.  

Özsoy, A. (2011). “Yerli Polisiye Televizyon Dizilerinde Hegemonik Erkek(lik): ‘Bir 

Ankara Polisiyesi Behzat Ç.’ Örneği”. İlker Erdoğan (Ed.). Medyada Hegemonik 

Erkek(lik) ve Temsil (ss. 125- 162). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Öztan, G. G.(2014). Türkiye’de Militarizm Zihniyet Pratik ve Propaganda. İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.   

Öztürk, S. R. (2000). Sinemada Kadın Olmak: Sanat Filmlerinde Kadın İmgeleri. 

İstanbul: Alan Yayıncılık.  

Renkmen, M. S. (2015). “Evlilik Programlarında Hegemonik Erkeklik İnşası, Temsili 

ve Ataerkil Söylem”. Şahinde Yavuz (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve Medya 

Temsiller (ss. 247-286). İstanbul: Heyamola Yayınları. 

Rose, S. (2018). Toplumsal Cinsiyet Tarihçiliği Nedir? (Çev. Ferit Burak Aydar). 

İstanbul: Can Yayınları. 

Sancar, S. (2008). İdeolojinin Serüveni: Yanlış Bilinç ve Hegemonyadan Söyleme. 

Ankara: İmge Kitabevi.  

Sancar, S. (2009). Erkeklik İmkânsız İktidar: Ailede, Piyasada ve Sokakta Erkekler. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Sancar, S. (2014). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti: Erkekler Devlet, Kadınlar Aile 

Kurar. İstanbul: İletişim Yayınları. 



117 
 

Seden Meral, P. (2011). “Erkek Hegemonyasının (Yeniden) Üretimi: Dergi 

Reklamlarında Hegemonik Erkekliğin Temsili”. İlker Erdoğan (Ed.). Medyada 

Hegemonik Erkek(lik) ve Temsil (ss. 297- 324). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Segal, L. (1992). Ağır Çekim: Değişen Erkeklikler/Değişen Erkekler. (Çev. Volkan 

Ersoy). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Selçuk, E. K.(2015). “Eşcinsellerin Yerel Medya Temsili: Halil İbrahim Dinçdağ ve 

Trabzon Basını”. Şahinde Yavuz (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve Medya Temsilleri 

(ss. 127-142). İstanbul: Heyamola Yayınları.  

Selek, P. (2018). Sürüne Sürüne Erkek Olmak. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Smelik, A. (2008). Feminist Sinema ve Film Teorisi ve Ayna Çatladı. (Çev. Deniz Koç). 

İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Şahin, M. (2018). Türkiye’de Erkekliğin Dönüşümü: Eğitim, Kültür, Etkileşim. Ankara: 

Siyasal Kitabevi. 

Türköne, M. (1995). Eski Türk Toplumunun Cinsiyet Kültürü. Ankara: Ark Yayınevi. 

Uçan, G. (2018). “Şimdi Sağlık Moda: Medya ve Kadın Sağlığı”. Ayşe Akın- Saliha 

Özpınar (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve Kadın Sağlığı (ss. 119-140). Ankara: Nobel 

Akademik Yayıncılık.  

Uluyağcı, C. (2009). “Türk Filmlerinde Erkek Kimliğini Destekleyen Giyim Kuşam 

Kodları”. Huriye Kuruoğlu (Ed.). Erkek Kimliğinin Değişe(meye)n Halleri (ss. 

143-162). İstanbul: Beta Yayıncılık.  

Yavuz, Ş. (2015). “Trabzon Örneğinde, Yerel Medyada Kadınların Temsil Biçimleri 

Araştırması”. Şahinde Yavuz (Ed.). Toplumsal Cinsiyet ve Medya Temsilleri (ss. 

143- 165). İstanbul: Heyamola Yayınları.  

Weber, M. (2014). Toplumsal ve Ekonomik Örgütlenme Kuramı. (Çev. Özer Ozankaya). 

İstanbul: Cem Yayınevi. 

Tezler  

Aktaş, F.O. (2010). Türkiye’de Erkekliğin Kurgulanışında Askerliğin Yeri. 

(Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü: İstanbul. 



118 
 

Arık, E. (2010). “Erkeklik Çalışmaları”. Feryal Saygılıgil (Ed.).  Toplumsal Cinsiyet 

Tartışmaları (213-227). İstanbul: İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan Eğitim 

Fakültesi 

Erol, M. (2003). İktidar, Teknoloji ve Maskülinite. (Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi). 

İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü .  

Süreli Yayınlar 

Aykut, S. ve Canatan, A. (2018). “Connell’in ‘Erkeklikler’ Teorisinde İşbirlikçi Erkek, 

Madun Erkek ve Marjinal Erkek: Hegemonik Erkekliğin Kavramsal 

Hegemonyası”. Sosyal Bilimler Dergisi, 5(32), 163-175. 

Bayhan, V. (2013). “Beden Sosyolojisi ve Toplumsal Cinsiyet”. Doğu Batı Dergisi, 16 

(63), 147-165. 

Berktay, F. (2013). “Feminist Teoride Açılımlar”. Yıldız Ecevit- Nadide Karkıner (Ed.). 

Toplumsal Cinsiyet Çalışmaları (ss. 2-23). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Bozok, M. (2013). “Feminizmin Erkekler Cephesindeki Yankısı: Erkekler ve Erkeklik 

Üzerine Eleştirel İncelemeler”. Cogito: Feminizm Dergisi, 58(2), 269-284, 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Çelik, G. (2016). “’Erkekler (de) Ağlar!’: Toplumsal Cinsiyet Rolleri Bağlamında 

Erkeklik İnşası ve Şiddet Döngüsü”. Fe Dergisi, 8(2), 1-12. 

Direk, Z. (2013). “Simone de Beauvoir: Abjeksiyon ve Eros Etiği”. Cogito: Feminizm 

Dergisi, 58(2), 11-39, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Ecevit, Y. (2003). “Toplumsal Cinsiyetle Yoksulluk İlişkisi Nasıl Kurulabilir? Bu İlişki 

Nasıl Çalışabilir?” C.Ü.Tıp Fakültesi Dergisi, 25 (4), 83– 88.  

Ecevit, Y. (2011). “Toplumsal Cinsiyet Sosyolojisine Başlangıç”. Yıldız Ecevit- Nadide 

Karkıner (Ed.). Toplumsal Cinsiyet Sosyolojisi (ss. 2-30). Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi. 

Ecevit, Y. ve Elçik, G. (2013). “Cinsellik ve Beden”. Yıldız Ecevit- Nadide Karkıner 

(Ed.). Toplumsal Cinsiyet Çalışmaları (ss.140-166). Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi.  



119 
 

Güneş, F. (2017). “Feminist Kuramda Ataerki Tartışmaları Üzerine Eleştirel Bir 

İnceleme”. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 27(2), 245-256.   

Kimmel, M. S. (2013). “Homofobi Olarak Erkeklik: Toplumsal Cinsiyet Kimliğinin 

İnşasında Korku, Utanç ve Sessizlik”. (Çev. Mehmet Bozok). Fe Dergisi, 5(2), 

92-107. 

Özbay, C. (2013). “Türkiye’de Hegemonik Erkekliği Aramak”. Doğu Batı Dergisi, 16 

(63), 185-205. 

Sancar, S. (2013). “Erkeklik”. Yıldız Ecevit- Nadide Karkıner (Ed.). Toplumsal Cinsiyet 

Çalışmaları (ss.168-193). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

EKLER 

EK-1. TABLOLAR 

Tablo 1. Umutsuzlar Filmi Künyesi 

İsmi Umutsuzlar  

Yapım Yılı 1971 

Ülke Türkiye  

Tür Dram/Suç 

Süre  86 dk. 

Görüntü Yönetmeni Gani Turanlı 

Yapımcı  İrfan Ünal  

Yönetmen  Yılmaz Güney 

Senaryo  Yılmaz Güney  

Oyuncular  Yılmaz Güney, Filiz Akın, Hayati Hamzaoğlu, Nihat Ziyalan, 

Memduh Ün, Tuncer Necmioğlu, Şükriye Atav, Kazım Kartal, 

Eriş Akman, Refik Kemal Arduman, Hikmet Taşdemir, 

Mehmet Büyükgüngör, Ceyda Karahan 

 

Tablo 2. Muhsin Bey Filmi Künyesi 

İsim  Muhsin Bey 

Yapım Yılı 1987 

Ülke Türkiye  

Tür  Komedi/ Dram/ Müzikal 

Süre  119 dk.  

Görüntü Yönetmeni Aytekin Çakmakçı 

Yapımcı  Abdurrahman Keskiner  

Yönetmen  Yavuz Turgul  

Senaryo  Yavuz Turgul 

Oyuncular  Şener Şen, Uğur Yücel, Şermin Hürmeriç, Osman Cavcı, 

Erdoğan Sıcak, Doğu Erkan, Erdinç Üstün  

 



121 
 

Tablo 3. Tabutta Rövaşata Filmi Künyesi 

İsim  Tabutta Rövaşata  

Yapım Yılı 1996 

Ülke Türkiye 

Tür  Dram 

Süre  76 dk.  

Görüntü Yönetmeni Mustafa Kuşçu 

Yapımcı  Ezel Akay 

Yönetmen  Derviş Zaim 

Senaryo  Derviş Zaim 

Oyuncular  Ahmet Uğurlu, Ayşen Aydemir, Tuncel Kurtiz, Barış 

Celiloğlu, Ahmet Çadırcı, Mahmut Benek, Şerif Erol, Fuat 

Onan, Nadi Güler, Hasan Uzma 

Tablo 4. Takva Filmi Künyesi 

İsim  Takva 

Yapım Yılı 2005 

Ülke  Türkiye 

Tür  Dram  

Süre  96 dk.  

Görüntü Yönetmeni Soykut Turan  

Yapımcı  Önder Çakar, Fatih Akın, Sevil Demirci, Andreas Thiel 

Yönetmen  Özer Kızıltan 

Senaryo  Önder Çakar 

Oyuncular  Erkan Can, Meray Ülgen, Güven Kıraç, Erman Saban, Settar 

Tanrıöğen, Engin Günaydın, Öznur Kula, Murat Cemcir 

 

  



122 
 

Tablo 5. Ahlat Ağacı Filmi Künyesi 

İsim  Ahlat Ağacı 

Yapım Yılı 2018 

Ülke Türkiye 

Tür  Dram  

Süre  189 dk. 

Görüntü Yönetmeni Gökhan Tiryaki 

Yapımcı  Zeynep Özbatur Atakan  

Yönetmen  Nuri Bilge Ceylan 

Senaryo  Nuri Bilge Ceylan, Akın Aksu, Ebru Ceylan 

Oyuncular  Aydın Doğu Demirkol, Bennu Yıldırımlar, Murat Cemcir, 

Hazar Ergüçlü, Ahmet Rıfat Şungar, Ercüment Balakoğlu, 

Özay Fecht, Serkan Keskin, Tamer Levent, Kadir Çermik, 

Kubilay Tunçer, Akın Aksu, Öner Erkan, Sencar Sağdıç, Asena 

Keskinci 

 

  



123 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Elanur YILMAZ 

Doğum Yeri ve Tarihi 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi 
Atatürk Üniversitesi- İletişim Fakültesi Gazetecilik 

Y. Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Gazetecilik Anabilim Dalı 

Bildiği Yabancı Diller İngilizce 

Bilimsel Faaliyetleri --- 

İletişim 

E-Posta Adresi 

mailto:elanuryilmaz@outlook.com



