
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

İzzet YILMAZ 

 

 

 

 

 

 

DİN-SİYASET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA İSLAMİ SİVİL TOPLUM KURULUŞLARI: 

AKDENİZ DAYANIŞMA PLATFORMU (ADAP) ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

 

 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya, 2021 



AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

İzzet YILMAZ 

 

 

 

 

 

DİN-SİYASET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA İSLAMİ SİVİL TOPLUM KURULUŞLARI: 

AKDENİZ DAYANIŞMA PLATFORMU (ADAP) ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Bahset KARSLI  

 

 

 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

 

 

Antalya, 2021 



 

Akdeniz Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne, 

 
 
İzzet YILMAZ'ın bu çalışması, jürimiz tarafından Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı Tezli 

Yüksek Lisans Programı tezi olarak kabul edilmiştir. 

 
 

Başkan : Doç. Dr. Ali Albayrak (İmza) 

 

Üye (Danışmanı) : Doç. Dr. Bahset Karslı (İmza) 

 

Üye : Doç. Dr. Salih AYDEMİR (İmza)  

 
 

 
Tez Başlığı:  

  

DİN-SİYASET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA SİVİL TOPLUM KURULUŞLARI: 

AKDENİZ DAYANIŞMA PLATFORMU (ADAP) ÖRNEĞİ 

 

 
 

Onay: Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 
 
 
Tez Savunma Tarihi : 29/06/2021 

Mezuniyet Tarihi : 29/07/2021 

 
 

(İmza) 

Prof. Dr. Suat KOLUKIRIK 

Müdür 
 



AKADEMİK BEYAN 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Din-Siyaset İlişkisi Bağlamında İslami Sivil Toplum Kuruluşları: 

Akdeniz Dayanışma Platformu (Adap) Örneği” adlı bu çalışmanın, akademik kural ve etik değerlere 

uygun bir biçimde tarafımca yazıldığını, yararlandığım bütün eserlerin kaynakçada gösterildiğini ve 

çalışma içerisinde bu eserlere atıf yapıldığını belirtir; bunu şerefimle doğrularım. 

…/ 2017 

İmza 

İzzet YILMAZ 

 



 

 

 

T.C. 
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU 

BEYAN BELGESİ 
 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ’NE 
 

ÖĞRENCİ BİLGİLERİ 
Adı-Soyadı İzzet YILMAZ 
Öğrenci Numarası 20165263013 

Enstitü Ana Bilim Dalı Felsefe ve Din Bilimleri 
Programı Tezli Yüksek Lisans 
Programın Türü (X) Tezli Yüksek Lisans     (    ) Doktora  (   )  Tezsiz Yüksek Lisans  

Danışmanının Unvanı, Adı-Soyadı Doç. Dr. Bahset KARSLI 

Tez Başlığı  

Din-Siyaset İlişkisi Bağlamında İslami Sivil Toplum Kuruluşları: 

Akdeniz Dayanışma Platformu (Adap) Örneği 

 
Turnitin Ödev Numarası 1618636859 

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve d) Sonuç 
kısımlarından oluşan toplam 131 sayfalık kısmına ilişkin olarak, 12/07/2021 tarihinde tarafımdan Turnitin adlı intihal 
tespit programından Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılması Uygulama 
Esasları’nda belirlenen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan ve ekte sunulan rapora göre, tezin/dönem projesinin 
benzerlik oranı;  

alıntılar hariç % 2. 

alıntılar dahil  % 5 ‘dır.    

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 

( X ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise; 
Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylarım.   

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı kanısında 
ise;  

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylar ve 
Uygulama Esasları’nda öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda belirtilen gerekçe ile intihal 
yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 

 

Gerekçe:        

 
Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlerin ışığı altında tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik raporunun 

uygun olduğunu beyan ederim. 

12/07/2021 

 

Doç. Dr. Bahset KARSLI  
 



i 
 

 

İ Ç İ N D E K İ L E R 

 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................................ iv 
SUMMARY ............................................................................................................................... v 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................... vii 
GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

 
BİRİNCİ BÖLÜM 

ÇALIŞMANIN TEORİK TEMELLERİ VE ÇERÇEVESİ 

1.1. Terim Olarak Sivil Toplum Kavramı .............................................................................. 7 

1.2. Sivil Toplumun Kavramsal Çerçevesi ............................................................................. 8 

1.2.1. Klasik Dönem ........................................................................................................... 8 

1.2.2. Modern Dönemde Sivil Toplum ............................................................................. 10 

1.2.3. Uluslararası Düzlemde Sivil Toplum ..................................................................... 12 

1.2.4. Osmanlı’da Sivil Toplum ....................................................................................... 13 

1.2.5. Türkiye’deki İslami Sivil Toplum Kuruluşları ....................................................... 16 

1.3. Din-Siyaset ve Sivil Toplum İlişkileri ........................................................................... 18 

1.4. İslamcı STK’ların Zihinsel Arka Planı Olarak İslamcılık ............................................. 21 

 

İKİNCİ BÖLÜM 
AKDENİZ DAYANIŞMA PLATFORMU ÖRNEĞİNDE DİN, DEVLET VE SİVİLLİK 

ÇÖZÜMLEMELERİ 
2.1. Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) Nedir? ........................................................... 25 

2.1.1. ADAP’ın Toplanma Zamanı ve Gündem Değerlendirmelerine Dair Genel İşleyiş 

Şekli .................................................................................................................................. 26 

2.1.2. ADAP ’ta Bugüne Kadar Öne Çıkan Faaliyetler .................................................... 27 

2.1.3. Katılımcıların Bireysel Kanaatlerinde ADAP’ın Kurumsallaşmasına İlişkin Öznel 

Hikâyeleri ......................................................................................................................... 27 

2.3. Katılımcıların ADAP’taki Kimliksel Temsilleri ........................................................... 36 

2.3.1. Teorik ve İdeolojik Kimlik: ADAP ‘ta İslamcı Kimlik .......................................... 37 

2.3.2. Kimliksel Geçişler/Kesişimler: Muhafazakâr, Muhafazakâr-Müslüman, 

Muhafazakâr-Mütedeyyin ve Muhafazakâr-Milliyetçi .................................................... 39 



ii 
 

 

2.3.3. Faaliyet Merkezli Kimliksel Söylemler .................................................................. 42 

2.4. ADAP Üyelerinde Din-Siyaset Algılamaları ................................................................ 46 

2.4.1. Din-Siyaset Tartışmalarının Riskli Zemini: Devlet ve Din İlişkileri ..................... 67 

2.4.1.1. Din-Devlet İlişkilerinde 1990’lı Yıllar ve 28 Şubat Süreci ............................. 74 

2.4.1.2. Din-Devlet İlişkilerinde AK Partili Yıllar, İslami Sivil Toplum Kuruluşları ve 

Devletle İlişkiler ........................................................................................................... 83 

2.4.1.3. İslamcı STK’ların Mali Kaynakları ve İktidar İlişkileri ................................ 100 

2.4.1.4. ADAP Üyelerinin Devlet- Sivil Toplum İlişkileri Bağlamında Cari Devlet 

veya İktidar’a Bakışı ................................................................................................... 105 

 
SONUÇ .................................................................................................................................. 122 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 125 
EK 1- Yarı Yapılandırılmış Mülakat Metni ....................................................................... 130 
EK 2- Mülakat Yapılan Kişiler ........................................................................................... 132 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................... 134 

 

  



iii 
 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

ADAP   : Akdeniz Dayanışma Platformu 

ADD   : Atatürkçü Düşünce Derneği 

AGD   : Anadolu Gençlik Derneği 

ANÇED  : Anadolu Çevre Eğitim Yardımlaşma Derneği. 

ASDER  : Adaleti Savunanlar Derneği 

FETÖ   : Fetullah Gülen Terör Örgütü   

İHH   : İnsani Yardım Vakfı 

İMH   : İnsan ve Medeniyet Hareketi 

İYAK   : İnsani Yardım Arama Kurtarma ve Spor Kulübü Derneği 

MANAD  : Manavgat Aile Derneği 

MAZLUMDER : İnsan Hakları ve Mazlumlar İçin Dayanışma Derneği  

MGK   : Milli Güvenlik Kurulu 

MGV   : Milli Gençlik Vakfı 

SDK   : Sivil Devlet Kurumu 

STK   : Sivil Toplum Kuruluşu  

STÖ   : Sivil Toplum Örgütü 

TGTV   : Türkiye Gönüllü Teşekküller Vakfı 

TÜRGEV  : Türkiye Gençlik ve Eğitime Hizmet Vakfı 

TÜGVA  : Türkiye Gençlik Vakfı 

TÜSES  : Türkiye Sosyal Ekonomik Siyasal Araştırmalar Vakfı 

JAK   : Jandarma Arama Kurtarma  

AFAD   : Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı  
vb.    : ve benzeri 
vs.   : vesaire 
Hz.   : Hazreti  



iv 
 

 

ÖZET  

Her biri bağımsız bir konu olarak ve de dönemsel içeriklerle din ve siyaset konusunun 

oldukça zengin bir literatürü vardır.  Buna karşılık bir ilişki zemininde din-siyaset ilişkisi, 

problematik boyutu ve ürettiği sosyal organizasyonuyla hem kadim hem de modern bir 

konudur. Özellikle modernite sürecinde dinin, sosyal hayat ve yönetim erkindeki etkinliğinin 

zayıflamasıyla birlikte bu problematik alan, daha da girift bir hal almış gözükmektedir. Bu 

karşılaştırmada kadim içerik, meşrulaştırma işleviyle irtibatlandırılmaktadır. Fakat din siyaset 

ilişkisinin bir mesele olarak en yoğun şekilde tartışılmasının ise modernite süreciyle ilgili 

olduğu unutulmamalıdır. Rönesans, reform, sanayi devrimi, modernite, aydınlanma, Fransız 

ihtilali gibi süreçlerin en temelde yer yer dini yoğunluğa sahip sosyal hayattaki köklü 

değişimlerle ilgili olduğu aşikârdır. Din ve siyaset ilişkisinin en yoğun tartışıldığı kavramsal set 

ise devlet, laiklik, sivil toplum, hilafet ve pozitif hukuktan oluşmaktadır. Modernite süreçleriyle 

birlikte hem devletin sosyal hayata olan etkisi hem de dinin siyasal alana müdahalesi 

tartışılırken sivil toplum örgütlenmeleri örnekleminde İslamcılığın din merkezli toplumsal ve 

siyasal alana ilişkin talepleri ifade edilmeye çalışılmıştır. Tezimiz kültürel veya siyasal tonlu 

İslamcılık paradigmasına sahip İslamcı sivil toplum kuruluşları örnekleminde din ve siyaset 

ilişkisini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Antalya merkezli sivil toplum kuruluşlarından 24 farklı 

STK’nın bir araya gelerek oluşturdukları Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) kasti 

(amaçsal) örneklem olarak seçilmiştir. Platform çalışmalarına etkin katılan ve platformda karar 

verici pozisyonundaki üyelerinden 23 kişiyle yarı yapılandırılmış mülakat tekniğiyle veri 

toplanmış ve elde edilen veriler betimsel olarak analiz edilmiştir. İslamcı STK’lar olarak 

adlandırılan bu kuruluşlarda faaliyetlerinin içeriği, kimliksel tanımlamaları, devlet tasavvurları, 

mali kaynak temininde devletle ilişkileri, politik süreçlere ilişkin pozisyonları, laiklik ve hilafet 

algıları, 28 Şubat ve cari iktidarla ilişkileri bağlamında veriler toplanmıştır. Platform üyelerinin 

kimliksel beyanlarında İslamcılık, muhafazakârlık ve milliyetçilik kavramları ön plana çıktığı; 

kendi söylemlerini oluşturmada özgür olmayı hedeflemekle birlikte toplumsal gündem ve cari 

siyasal iktidarla örtüşebildikleri gözlemlenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Sivil Toplum, Din-Siyaset, İslamcı STK, Akdeniz Dayanışma 

Platformu 

 

 



v 
 

 

SUMMARY 

 

ISLAMIC NON-GOVERNMENTALORGANIZASTION IN THE CONTEXT OF 

RELIGIN-POLITICAL RELATIONS: THE SAMPLE OF THE AKDENİZ 

DAYANIŞAM PLATFORMU (ADAP) 

 

There is a very rich literature on the subject of religion and politics, each as an 

independent subject and with periodic content. On the other hand, on the basis of relationality, 

the relationship between religion and politics is both an ancient and a modern issue with its 

problematic dimension and social organization produced by this relation. Especially in the 

process of modernity, with the weakening of the effectiveness of religion in social life and 

administrative power, this problematic area seems to have become even more complex. In this 

comparison, the ancient theme is associated with the function of legitimization. However, the 

most intense discussions regarding the relationship between religion and politics as an issue is 

related to the process of modernity. It is obvious that processes such as the Renaissance, reform, 

the industrial revolution, modernity, enlightenment, and the French Revolution are mainly 

related to the radical changes in social life, which have certain religious intensities. The 

conceptual set in which the relationship between religion and politics is discussed consists of 

mainly the concepts as the state, secularism, civil society, caliphate and positive law. Together 

with the periods of modernity, while both the impact of the state on social life and the 

intervention of religion into the political sphere have been discussed; under the sample of civil 

society organizations, it has been tried to be expressed the demands of Islamism regarding the 

religion-centered social and political sphere. Our thesis aims to analyze the relationship 

between religion and politics in the sample of Islamic non-governmental organizations having 

a cultural or political toned Islamism paradigm. The Mediterranean Solidarity Platform 

(ADAP), which was formed by 24 different NGOs centered in Antalya, was chosen as the 

purposive sampling. Data were collected with a semi-structured interview technique from 23 

people who actively participated in the platform activities and were in the decision-making 

position of the platform, and the obtained data were analyzed descriptively. From these 

organizations, which are called Islamist NGOs, data were collected about the content of 

activities, identity definitions, state perceptions, relations with the state in the provision of 

financial resources, positions on political processes, perceptions of secularism and caliphate, 



vi 
 

 

February 28 era, and relations with the current government. It's observed that the concepts of 

Islamism, conservatism and nationalism come to the fore in the identity statements of the 

platform members; and that platforms' discourses overlap with the current social agenda and 

political power while aiming to determine their own discourses independently. 

Keywords: Civil Society, Religion-Politics, Islamist NGO, Mediterranean Solidarity 

Platform 



vii 
 

 

  
ÖNSÖZ 

Çalışmada Antalya merkezli 24 STK’dan oluşan Akdeniz Dayanışma Platformu 

(ADAP) örneğinde kadim olduğu kadar modern bir problem olan sivillik, toplumsallık, din ve 

siyaset konusunun ele alınması hedeflenmiştir. Çalışmada öncelikle sivil toplum kavramının 

terim anlamı ve tarihsel serüveni verilmiştir. Sivil toplum özel mülkiyet, aile, birey ve site 

kavramları özelinde kökleri Aristoteles’e kadar götürülse de 17. ve 18. yüzyıl kavramıdır. 

Türkçeye Fransızcadan geçen kavramla en genel manada kastedilen devletten ve resmi 

otoriteden uzak yaşam alanı ve örgütlenme kastedilmektedir. Bu çerçevede çalışmanın 

kavramsal çerçevesini oluşturan birinci bölümde sivil toplum kavramının alan yazındaki 

karşılığı örnekleme dair gönderimlerle kaleme alınmıştır.  

Sivil toplum kavramının toplumsal hayatta örgütlenme formlarının başında ise Sivil 

Toplum Kuruluşları gelmektedir. Söz konusu yapıların kendilerine özgü söylemlere sahip 

olması ve toplumsal yapıda sivile ait alanlarda faaliyet göstermesi umulmaktadır. Fakat bu 

teorik çözümleme her zaman düzenli seyretmemiştir. Son derece çalkantılı süreç yaşanmış ve 

kamu otoritesiyle birbirlerinin alanına sirayet etme mücadelesine sahne olmuştur. Özellikle 

STK’ların ve cari iktidarların ideolojik zeminleri bu kavgayı körüklemiş gözükmektedir. 

Çalışma örneklemimiz kendi ifadeleriyle İslami referanslı kuruluşlardan oluştuğu için iktidarla 

ilişkisinde din ve siyaset kuramsal alt yapısı kullanılmıştır. Bu çerçevede din ve siyaset 

konusuna birinci bölümde kavramsal olarak çok kısaca değinildikten sonra ikinci bölümde 

kapsam ve sınırlılığa gönderim anlamında literatür ve örneklemden verilerle genişletilmeye 

çalışılmıştır. Yine örneklemin İslami referanslı STK olmaları dolayısıyla birinci bölümde 

İslamcılığın din ve siyaset ilişkin tasavvurundan bahsedilmiştir.  

Din ve siyaset bağlamında İslami referanslı STK’ların eylem ve zihniyetlerini 

çözümlemek için oldukça verimli bir örneklem olan Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP), 

çalışmamızın ikinci kısmında ele alınmıştır. Kısaltması ADAP olan Akdeniz Dayanışma 

Platformu Antalya özelinde 24 farklı STK’nın bir çatı kuruluşu olarak faaliyet icra etmektedir. 

Her ne kadar yerel bir örgütlenme gibi gözükse de hem kendilerini tanımlamada kullandıkları 

söylemlerde hem de icra ettikleri faaliyetlerde evrensel nitelikte oldukları söylenebilir. 

Kendilerini tanımlarken ülke ve dünya barışı, hak ve özgürlükler, milli ve manevi değerler, 

kadın ve aile gibi kavramlara çokça yer vermeleri onların evrensel sorunlara ilişkin ilgilerini de 



viii 
 

 

göstermektedir. Ülkeye ve evrensele ait söylem ise kaçınılmaz olarak toplumsal ve siyasal alana 

yönelik düşünce ve faaliyet üretmekle sonuçlandığı gözlemlenmiştir.  

Çalışmanın ikinci bölümünde Antalya merkezli platform (ADAP) örneğinde hem 

kadime hem de modern probleme denk gelen din-siyaset sorunu analiz edilmiştir. Böylesi bir 

konun ele alınışında sistemli olma adına bazı kategoriler oluşturulmuştur. Bunlar: katılımcıların 

öznel dünyası, kimliksel tanımlamaları, teorik anlamda siyaset algıları, devlet tasavvurları, 28 

Şubat algıları, cari iktidar tasavvurları ve mali kaynaklar teminleridir. Yarı yapılandırılmış 

mülakatla veri toplanmış ve örneklemin kendi öznel tanımlamaları merkeze alınmıştır.  

Din sosyolojisi alanında sivil toplum kuruluşları üzerine az sayıda çalışma yapıldığına 

şahit olmaktayız. Diğer taraftan din ve siyaset bağlamında sivil toplum kuruluşları üzerine 

yapılmış çalışmanın çok daha az olması konuyu tercih etme ve çalışma azmimizi motive 

etmiştir. Bu yönüyle kuram, yöntem, örneklem ve içerik itibariyle alana mütevazı bir katkı 

yapacağına yönelik inancımızdan dolayı kendimizi bahtiyar addediyoruz.  

Konu seçimi, yöntem ve yazım sürecinde sabrını ve ilgisini esirgemeyen değerli 

danışmanın Doç. Dr. Bahset Karslı beyefendiye, görüş ve önerileriyle tezime yön veren Doç. 

Dr. Ali Albayrak hocama, akademik ve insani katkıları için Akdeniz Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Felsefe ve Din Bilimlerinin kıymetli öğretim üyelerine, mülakat esnasında açık 

yüreklilikle fikirlerini paylaşan ve bu tezin ortaya çıkmasında büyük katkılara sahip Akdeniz 

Dayanışma Platformu (ADAP) üyelerine, engin sabrı dolayısıyla eşim Vaize Fatma Yılmaz 

Hanımefendiye sonsuz teşekkürlerimi sunuyorum.  

 

     İzzet YILMAZ 

     Antalya, 2021 



1 

 

GİRİŞ 

Konu ve Problem 

İnsanlık tarihinin en eski sosyal organizasyonu olan siyaset ve din ilişkisi birbirlerine 

etki boyutu, ayrışma noktaları, otoriteye kaynaklık oluşturması, kamusallık-özel alan, laiklik, 

aydınlanma, cumhuriyet, hilafet gibi başlıklarla incelenegelmiştir. Yine din ve siyaset ilişkisi 

devlet modellemeleri, kamusal özel karşılaştırmaları, kimliksel ve toplumsal talepleri, gündelik 

hayat sosyolojisi, otoritenin kullanım yetkileri, modern dönemde sekülerlik, dinin yetki alanın 

daraltılması şeklinde geniş içeriklere sahip kuramsallığa tekabül etmektedir. Modernite 

süreciyle din-siyaset ilişkisi ontolojik ve epistemolojik zeminde çok daha girift hal almıştır. Bu 

anlamda Batı düşünce tarihinde cereyan eden Rönesans, reform, sanayi devrimi, endüstrileşme, 

Aydınlanma, Fransız İhtilali gibi tarihsel süreçler, dinin kamusal ve epistemik alandan 

çekilmesi aşamalarına tekabül etmekte olup dinin bir mesele şeklinde konumlandırılması olarak 

okunabilmektedir. Bu anlamda kadim dönemde dinle siyasalın görece ortak hareket etmeleri 

olağan iken modernleşme sürecinde kesişim alanları daha çok farklılaşmaya; konu özelinde ise 

yer yer çatışmaya evrilmiştir (Gordon, 2015: 35-51).  

Çalışma özelinde din-siyaset ilişkisi, devlet-birey, devlet-özgürlük, kamu otoritesi-özel 

alan gibi sivil toplum tasavvurunun yani kamusaldan özele ilişkin vurgunun yapıldığı kontekste 

tartışılmıştır. Yani odaklanan nokta toplumsal hayata tekabül eden ve görece bağımsız toplum 

yapılanmasını hedefleyen sivilliğin/sivil toplum kuruluşlarının devlet/kamu otoritesiyle 

ilişkisinin analizi üzerindedir. Aydınlanma, laiklik tartışmaları bağlamında modern dönem 

toplum ve devlet yapılanmasının zamansal aralığına ilişkin konu olduğu aşikârdır.  

Din ve devlet ilişkisinin modern problematik zeminine gelene kadar din ve devlet ilişkisi 

ilk çağlara kadar götürülmekte ve görece toplum ortak noktasında bu ilişki olağan kabul 

edilmiştir. İlk çağlardan itibaren iktidar erki kutsala dayandırılmak suretiyle yapılmıştır. Eski 

Mısır ve Roma bunun en tipik örnekleridir. Yönetene itaat, kutsala itaatle eş değerde görülmüş, 

yönetimdeki oluşum din olgusuyla birleşerek kutsal devlet tipolojilerinin ortaya çıkmasıyla 

sonuçlanmıştır (Uslu, 2004: 235-250). Din ve devletin böylesi bir zeminde ortak alan üretmeleri 

hem dinin hem de devletin toplum organizasyonu şeklindeki ontolojik zemininden dolayı 

kaçınılmaz gözükmektedir. Bilindiği üzere özsel, işlevsel veya politetik kategorilerin 

hangisinde tasnif edilse de şu aşikârdır ki, din insanlık tarihinin ilk zamanından beri var olan 

bir olgudur. Dinin teorik (akide), pratik (ibadet) ve sosyolojik (cemaat/toplum) boyutları önemli 

bileşenleridir (Günay, 2017: 222-226). Diğer taraftan en basit anlamıyla siyaset kelimesi ise 



2 

 

devlet işlerini düzenleme ve yürütme sanatıyla ilgili özel görüş ve anlayış şeklinde tarif 

edilmektedir https://sozluk.gov.tr/ (erişim tarihi: 05.06.2021). Devlet veya yönetme pratiğinde 

toplumsallığı besleyen kaynakların modernite öncesinde çok da ayrışmaması olağan kabul 

edilebilir. İlk çağlardan modern döneme kadar geçen sürede din-devlet ilişkileri, toplumun 

medeniyet ve kültürel gelişimini etkileyerek, siyasal bir değişime yol açmıştır. Böylece devlet 

yapılarında köklü nitelik değişiklikleri birbirinden farklı yönetimleri ortaya çıkarmıştır. 

Zamanla hukuk kuralları din kurallarından ayrılmış, toplumun ve çağın ihtiyaçlarına uygun 

devlet sistemleri oluşmuş, din ile siyaset arasında bir farklılaşma meydana gelmiştir (Uslu, 

2004: 235-250).  

Modernite sürecinde devletin yönetiminin siyasal aklında dinin gerekliliği veya devletin 

pratik uygulamalarında din kuralların etkisinin olup olmadığı noktasında tartışılması 

yoğunlaşmıştır. 18. yüzyıl tartışmalarına atıf anlamında Calvin, Luther, Bossuet gibi 

ilahiyatçılara göre devletin dinden bağımsız bir varlığı yoktur ve devlet dinden neşet eden ilkeler 

ve normlar uyarınca hayat bulan bir kurumdur ifadeleri önemli görülmektedir. Yani devlet bir 

kilise devletidir ve siyasal iktidara yani devlete karşı çıkmak adeta Tanrıya karşı çıkmakla eş 

anlamlıdır. Bu tecrübenin Hristiyan dünyada Yahudi ve İslam dünyasına göre daha erken 

olduğu ve metin-toplum ilişkisi bağlamında görece daha sonuç alınabildiği de unutulmamalıdır. 

Diğer taraftan Machivelli, Hobbes, Montesquieu ve Rousseau gibi düşünürler siyaset-din 

ilişkisinin gerekliliğine inanmakla birlikte; siyasetin din üzerindeki üstünlüğünü 

savunmaktadırlar. Machivelli’e göre gerekli olan bir devlet dinidir; Hobbes’a göre din sadece 

insanlara değil topluma ve bilhassa devlete de lazımdır; Rousseau’ya göre de iyi bir yurttaş, 

sadık bir vatandaş oluşturabilmek için sivil bir dine ihtiyaç vardır; J. Locke’e göre de din ile 

siyasetin ayrılması ve kilisenin devletin karşısında bağımsız kalması gerekir; Tocquevilli’ye 

göre, devlet din konusunda yetkisizdir ve dinin özgürleştirilmesi ve özerk bir alana sahip olması 

gerekmektedir. Bu da demokrasinin gereğidir (Köktaş, 1997: 42-43).  

Din ve siyasal ilişkisinde önemli bir kavram ise sivillik, yani sivil toplumdan hareketle 

sivil toplum örgütlenmeleridir. Üzerinde ittifak edilen bir tanımlanması olmamakla birlikte sivil 

toplum kavramı Türkçe’ye Fransızcadan geçmiş, Batıdaki medeniyet/şehirlilik sürecine 

göndermeler taşıyan sivil terimine dayanmaktadır (Sunar, 2018: 1). Bu anlamda sivil toplum 

kavramı, 17. ve 18. yüzyıl Avrupa’sının toplum yapısındaki iktisadi ve siyasal değişimlerine 

paralel olarak gelişen yani iktisadi anlamda sanayi toplumu ve kapitalizm; siyasal anlamda 

İngiliz, Fransız devrimlerinin etkileri ile ‘birey’, ‘vatandaş’, ‘hükümet’, ‘medeni hukuk’ gibi 

şehir/şehirlileşme ve aynı şekilde modern dünyada öne çıkan, sermaye birikimi, pazar 

ekonomisi, serbest rekabet ve sınırlı Devlet’e ilişkin içerikler taşımaktadır (Çaha, 2012: 99). Bu 



3 

 

anlamda Batı’da devletin sınırlandırılması anlamında tarihsel sürece denk gelen sivil toplum 

yapıları İslam toplumları özelinde mümkün olup olamayacağı dikkat çeken bir karşılaştırma 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Akdeniz Dayanışma Platformunun (ADAP) İslam referansına gönderimler içeren 

çözümlememiz Şerif Mardin’in yapmış olduğu çözümleme ile örtüşmektedir. Şerif Mardin, 

sivil toplum çözümlemesinde Batı ve İslam Toplulukları üzerine yaptığı karşılaştırmada; yine 

sivil toplumun neden Batıyla ilgili olup doğu toplumlarıyla daha özelde İslam toplumlarıyla 

irtibatlandırılamayacağını her iki toplumun telos’una bunun da altında yatan insan tasavvuruna 

bağlamaktadır. Batı telos’unda insan tasavvuru temelde insanı yeni hipotezler geliştiren, onları 

sürekli test eden, eleştiriye ve kendini ve çevresini yeniden inşa etmeye her zaman açık olan 

aktif bir manipülatör olarak gören bir pragmatizm’e dayanmaktadır (Mardin, 1995; Gencoğlu 

Onbaşı, 2013: 43-69). Mardin, şehirlerin yükselişi, haklar ve hürriyetler temelinde izah ettiği 

sivil toplum kavramını Batı telos’una dayandırmakta ve bu telos’un İslam toplumlarında 

olmadığını onun özünde yatan insan anlayışı/tasavvuruyla açıklamaktadır. Bu çerçevede 

müslümanların insan tasavvurunu: Birinci seviyede “müslüman sadece Kuran tarafından 

belirlenmiş olan siyasal yükümlülüklere riayet etmekle sorumlu tutulurken, İkinci seviyede 

Kuran yorumlarının da Kuran’a eşdeğer olarak kabul etmesi gerekliliği kabul edilmektedir. 

Üçüncü aşamada ise her iki sistem de kendini tartışılmaz biçimde kabul ettirmeye muktedir 

olamaması sonucu Müslüman düşüncenin adaletli bir yöneticinin himayesinde oluşturulacak 

olan bir toplumsal denge ideali haline dönüştüğü ifade edilmektedir (Mardin, 1995: 285; 

Mardin, 2006). 

Mardin’e göre Müslüman rüyasının (telos) iki ayırt edici özelliği bulunmaktadır. 

Birincisi müslüman tasavvurda liderin karizmatik otoritesinin hukukun belirleyiciliğinden ve 

yasal pratiklerin rasyonelleşmesinden önde tutulmasıdır. İkincisi müslüman düşünce 

dünyasının sahip olduğu insan, insanlık çerçevesindeki zengin içeriğe rağmen, insanın kendi 

tarihini kendisinin yapması suretiyle insanın tedrici gelişim ve mükemmelleşmesine dair bir 

anlayışın benimsenmesini engellemekte olduğunu düşünmektedir (Mardin, 1995: 286). 

Karizmatik-hukuki lider merkezli toplum tipolojisinin sivil toplum tasavvurunu analiz 

eden bu çözümleme, bu topraklarda sivil toplum pratiğinin düşünsel dünyasını, 

mümkünlüğünü, zorluklarını göstermektedir. Bu tartışma zemininde dinin toplumsal ve 

teknolojik gelişmelerde sorumlu tutulması, dini daha siyasal perspektifte ve de yeniden 

yorumlama anlamında İslamcılık düşüncesi, geç kalmışlığı aşma ve benzer yapılanmalarda 

sorunu çözmeyi hedeflemiştir. Şerif Mardin’in lider merkezli toplum tasavvuru çözümlemesi 



4 

 

ve soruna İslam referanslı siyasal tasavvur olarak İslamcılık düşüncesi, örneklemimizin 

zihinsel, ideolojik, siyasal beslenme kaynağı olarak düşünülmektedir. 28 Şubat dönemi 

algılarıyla cari iktidar algılarının karşılaştırılmasında; laiklik ve hilafet tartışmalarında, 

kendilerinin kimliksel tanımlamaları ve kimliksel geçişlerin dönemsel yansımalarında; sivil 

toplum kuruluşlarının mali kaynak problemlerinde bu düşünsel yapının izdüşümleri 

gözlemlenmiştir.  

Din-siyaset bağlamında Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) analizi şu problem 

cümleleri ışığında çözümlenmiştir. 

- Akdeniz Dayanışma Platformunun (ADAP) düşünsel arka planında İslamcılık 

düşüncesinin, din-siyaset tasavvuruna nasıl bir etkisi vardır? 

- Din ve devlet tartışmalarındaki sivil toplum tasavvurunun sivil toplum 

kuruluşlarının felsefesinde nasıl izdüşüme sebep olmuştur? 

- Platformun üyelerinin öznel hikâyelerinde İslamcılık düşüncesinin ve siyasal 

atmosfer dolayısıyla yaşadıkları sorunların nasıl bir etkisi söz konusudur?  

- Platform üyelerinin kimliksel tanımları ve bu tanımlamalardaki kimliksel geçişlerin 

düşünsel ve dönemsel etkisi nasıldır, ne gibi etkileri vardır? 

- Kimliksel tanımlamalarda kullanılan ideolojik ve zihinsel arka planın sivil toplum 

kuruluşlarındaki faaliyetlere nasıl etkisi olmuştur? 

- Sivil bir söylem geliştirmede kuruluşların mali kaynak problemlerinin nasıl bir etkisi 

vardır? 

- Din ve devlet tartışmalarındaki laiklik, hilafet, İslami devlet gibi algılarında 

dönemsel iktidarların iz düşümleri nelerdir? 

- Yerel platform olmalarına rağmen evrensel bir retoriğe sahip olmalarında felsefi ve 

teknolojik gereklerin etkisi var mıdır? 

Çalışma yöntemine uygun olarak kaleme alınan bu sorular aynı zamanda din-siyaset, 

din-devlet ve sivil toplum kuruluşları-otorite karşılaştırmalarının problematik yönünü de ifade 

etmektedir.  

Çalışmanın Amacı 

Çalışmamızın en temel amacını, 24 faklı sivil toplum kuruluşunun bir araya gelerek 

teşekkül ettirdikleri Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) örnekleminde İslamcı STK’ların 

din, siyaset, kimlik, toplumsallık algılarını analiz etmek oluşturmaktadır. Bu temel amacın 

yanında bazı spesifik alt amaçlar ise şu şekilde sıralanmıştır: 



5 

 

- Akdeniz Dayanışma Platformunun (ADAP) öznel kimlik algılarında din-siyaset 

karşılaştırmalarının problematik iz düşümlerini keşfetmek, 

- Beyan edilen kimlik algılarının dini, ideolojik, siyasal kesişim noktalarının iktidar 

süreçleriyle irtibat noktalarını belirlemek, 

-  Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) üyelerinin farklı iktidar süreçleri özelinde 

değişen din-siyaset algılarını analiz etmek, 

- Din-devlet ilişkisinin problematik kavramları olan laiklik ve hilafet algılarının 

zihinsel arka planını keşfetmek, 

- Üyeler arası söylem ve eylem farklılaşmasında İslamcılık kavramının değişme 

dinamiğini yakalayabilmek, 

- Pratik ve ideal düzlemle sivil toplum kuruluşlarının sorunlarını, imkânlarını ve özgül 

söylem geliştirmede din ve devletin etki düzeylerini tartışmak,  

- Sivil toplum kuruluşlarının mali kaynak problemlerinin kamu otoritesi ve sivil 

toplum kuruluşları arasında ürettiği sosyal sermayeyi analiz etmek ve değişen iktidar 

süreçlerinde bu problemin etki düzeylerini kıyaslayabilmek.  

 Belirtilen ana amaç ve alt amaçlar, konunun literatürüyle irtibatlandırılmış ve yarı 

yapılandırılmış mülakat tekniğiyle toplanan verilerin anlayıcı sosyolojik yaklaşımla 

kavramsallaştırılması amaçlanmıştır.  

Yöntem, Kapsam ve Sınırlılık 

Araştırmaların neyi ölçmek veya incelediği kapsamını oluştururken araştırmada 

yapılacak çıkarsamaların sınırlarının önceden belirlenmesi ise çalışmanın sınırlarını/ 

çerçevesini oluşturmaktadır (Yıldırım ve Şimşek: 2016: 240). Çalışmamızın kapsamını 

Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) örnekleminde İslamcı sivil toplum kuruluşlarının din-

siyaset ilişkini analiz etmektir. Yarı yapılandırılmış mülakat tekniğiyle toplanan veriler, söz 

konusu platformda etkin görev yapanlardan ve karar süreçlerinde yetki sahiplerinden elde 

edilmiştir. Çalışmanın literatür kısmında kaleme alına sivil toplum, din-siyaset ve İslamcılık 

başlıkları, Akdeniz Dayanışma Platformunun (ADAP) siyasala, topluma, devlete yönelik 

zihniyetine alt yapı olacak şekilde kapsamlaştırılmıştır. İkinci bölüm ise mülakat metnindeki 

konuların analizi ve bu konuların ilgili literatürle ilişkisi bağlamında kapsama sokulmuştur.  

Çalışmanın sınırlarını ise 24 farklı sivil toplum kuruluşundan oluşan Akdeniz 

Dayanışma Platformu (ADAP) üyelerinden yarı yapılandırılmış mülakat tekniğiyle toplanan 

sorulara verdikleri cevapları ve mülakat yapılan Şubat-Mayıs 2020 zaman aralığı 

oluşturmaktadır. Literatürdeki din-siyaset problematiğinin yansıdığı hususlardan ve örneklemin 



6 

 

gözlemlenen sosyal faaliyetlerden ve söylemlerinden hareketle geliştirilen çalışmanın 

problemleri, yorumları sınırlandırmıştır. Birinci bölümde ele alınan sivil toplum, din-siyaset ve 

İslamcılık başlıkları ikici bölümde örneklemden toplanan verilere alt yapı olacak şekilde 

sınırlandırılmıştır. İkinci bölümde ise konular, yöntemsel yansıma dolasıyla da katılımcıların 

beyanları esas alınarak kavramsallaştırılmaya çalışılmıştır. Yine bu bölümde Akdeniz 

Dayanışma Platformunun (ADAP) kuruluş felsefelerini de yansıtan maddeleri, kuruluşla ilgili 

sınırlandırmayı üretmiştir.   

Çalışma nitel paradigmaya dayalı yarı yapılandırılmış mülakat tekniğiyle verilerin 

toplandığı yönteme sahiptir. Çalışmanın örneklemi ise 24 farklı sivil toplum kuruluşlardan 

oluşan Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) temsilcilerinden amaçlı örnekleme yöntemiyle 

oluşturulmuştur. ADAP ve ADAP ’ta temsil ettikleri STK’larda etkin görev yapan, karar alıcı 

yetkiye sahip olan veya STK’ların kendilerini temsil edebilecekleri belirtilen 23 platform 

üyesinden veri toplanmış ve betimsel analize tabi tutulmuştur. Mülakat yapmayı kabul 

etmeyenler zorlanmamış ve kabul etmeme gerekçeleri de din-siyaset ilişkisi açısından; İslami 

STK’larda ifade özgürlüğü açısından önemli bir veri olarak gözlemlenmiştir.  

 

 

  



7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÇALIŞMANIN TEORİK TEMELLERİ VE ÇERÇEVESİ 

1.1. Terim Olarak Sivil Toplum Kavramı  

Sivil toplum kavramı Türkçe’ye Fransızcadan geçen, etimolojik menşei bakımından 

batıdaki medeniyet/şehirlilik sürecine göndermeler taşıyan sivil terimine dayanmaktadır 

(Sunar, 2018: 1). Sivil toplum kavramı, 17. ve 18. yüzyıl Avrupa’sının toplum yapısındaki 

iktisadi ve siyasal değişimlerine paralel olarak gelişen yani iktisadi anlamda sanayi toplumu ve 

kapitalizm; siyasal anlamda İngiliz, Fransız devrimlerinin etkileri ile ‘birey’, ‘vatandaş’, 

‘hükümet’, ‘medeni hukuk’ gibi şehre/şehirlileşmeye ve aynı şekilde modern dünyada öne 

çıkan, sermaye birikimine, pazar ekonomisine, serbest rekabete, sınırlı Devlet’e ilişkin içerikler 

taşımaktadır (Çaha, 2012: 99). Yine İngilizce-Türkçe sözlükte sivil teriminin vatandaşlarla 

ilgili hükümete ait, milli, sivil, ferdi, bireysel, mülki; inşaat işlerine ait: medeni, uygar, nazik, 

kibar; medeni hukukla ilgili olan sıfat anlamları sivil toplum kavramının kaynağına dair ipuçları 

vermektedir (Yeni Şafak, 2008: 87). Sivil teriminin Türkçe sözlükte ise yukarıda aktardığımız 

içeriklerden anlamlar taşımakla beraber bazı farklılıklar içermekte olup Türkiye’nin yerel 

şartlarına işaret ettiği görülmektedir.  Türkçe sözlükte sivil kelimesine “askeri olmayan, mülki, 

üniforma dışı kıyafet, üniformasız” manaları verilmesi veya bu manaların öne çıkarılması 

dikkat çekiyor (Doğan, 1988: 1001).  Güler Eren’in (1997), sivil toplumu “kırk yıllık darbelerin 

vicdanlarda bıraktığı anti militarist sesler” şeklinde ifade ederek sivil toplumun askeri yönetim 

karşıtlığı özelliğinin başat anlam olarak öne çıkarılması da aynı bağlamda değerlendirmek 

mümkündür. Türkçe sözlük ve sivil toplum değerlendirilmelerinde sivil teriminin İngilizce ve 

Fransızcadan Türkçeye yapılan çevirilerdeki şehir ve şehirleşme, medeniyetle ilgili manaların 

öne çıkarılmaması bu manaların göz ardı edildiği anlamına gelmez, ulusal şartlarda yaşanılan 

darbeler ve darbe anlayışına olan tepkilerden faydalanarak sivilleşmeye olan ilginin 

toplumsallaşması için popüler bir yönelim olarak değerlendirilebilir.  

Sivil toplum kavramı, sosyoloji sözlüğünde birçok anlama geldiği için doğrudan bir 

tanımlamadan ziyade birtakım anahtar özelliklerine vurgu yapılmaktadır. Bu bağlamda terim, 

kamusal yaşama, aile ve devletin yanında konumlanmasına ve hukukun egemenliğine 

göndermeler taşımaktadır. Yine sözlükte bu kavram akla geldiğinde “çoğu otoritenin bu 

çerçevede; gönüllü dernekler, kitle iletişim araçları, mesleki dernekler, sendikalar vb. 

kuruluşlardaki kamusal katılım alanına” işaret ettiğine vurgu yapılıyor (Marshall, 1999: 662).  



8 

 

Felsefe sözlüğünde ise sivil toplum kavramının yönetim biçimine, devlet veya siyasal 

otoritenin sivil toplumunla ilişki boyutuna işaret edilmektedir; “siyasi otoritenin baskısından 

nispeten uzak olan toplum modeli; kuruluşu birtakım haklar elde etme çabasına bağlı olan 

demokratik yapı; toplumun kendi kendini devletin kurumlarından bağımsız olarak 

yönlendirmesi” gibi özelliklerine dikkat çekilmiştir (Cevizci, 2000: 852). 

Sivil toplum terimi zamana, mekâna, şartlara göre farklılıklar içermekle beraber 

demokratik yapı ve hukukun üstünlüğü ortak paydasında bireyin iktisadi/mülki, siyasi, kültürel, 

inanç, insan hak ve özgürlüklerine dair, devletin ya da siyasal otoritenin dışında kendi iradesiyle 

örgütlenerek oluşturdukları toplum ve toplumsal kuruluşların tümünü kapsayan bir terim olarak 

değerlendirmek mümkün görülmektedir. 

Sivil ve sivil toplum kavramlarını sözlüklerde işaret edilen anlamlarından sonra kavramsal 

olarak klasik ve modern dönem değerlendirmelerine literatürdeki karşılıklarından aktarımlarla 

bir kavramsal çerçeve oluşturulacak; Osmanlı’da ve Türkiye’de sivil toplum kavramını ve bu 

kavramın içeriği değerlendirildikten sonra ADAP örneğinden hareketle sivil toplum iktidar 

ilişkisi analiz edilecektir. 

1.2. Sivil Toplumun Kavramsal Çerçevesi 

1.2.1. Klasik Dönem  

Sivil toplumun kavramsal kökleri MÖ 384’te doğmuş olan Aristoteles’e kadar 

götürülüyor. Aristoteles, “politika” adlı eserinde özel mülkiyet, aile ve kölelik konularını ele 

almıştır. “İnsan tabii olarak toplumsal bir hayvandır ve insan tabiatının kendisine bahşettiği 

istidatları ancak toplum içinde ve onun sayesinde geliştirebilir” der. Yine Aristoteles insanın 

toplumsal boyutunu açıklamak için “yalnız olan insanın, insanlık yetilerini muhafaza etmesi 

için bir tanrı olmak gerekir, fakat tanrı olmadığına göre, yalnızlık içinde bir hayvan haline 

geleceğini belirtir”. Hatta toplumsal yaşamın ilk basamağını aile olarak gören Aristoteles 

“ailenin de tek başına insanın, insanlık yetilerini geliştirmeye yeterli olmadığını”, birkaç ailenin 

bir araya gelerek meydana getirdiği köyün daha gelişmiş toplum arz ettiğini, bunun da 

yetersizliğini ve daha gelişmiş olan insanın bütün çeşitli istidatlar ve potansiyelini geliştireceği, 

yeteri kadar geniş bir toplum olan “site” ya da “devletin” gerekliliğini anlatır. Başka bir ifadeyle 

Aristoteles, bireyin birey olarak yaşamsal zorluklarını açıklarken, bireyin birey olarak kalması 

halinde kendisini geliştiremeyeceğini vurgular. Birey haklarının, özel mülkiyet haklarının, 

ailenin gerekliliğini savunan Aristoteles insanın tam gelişimini sağlayabilmesi için toplumsal 

yaşamın gerekliliğini anlatır. Toplumsal yaşam için birey, aile, ailelerden oluşan “köy” ve nihai 



9 

 

olarak toplumların birleşmesiyle “devletin oluşması bireyin kendi istidatlarını gerçekleştirmesi 

ve gelişimi için gerekli görmektedir. Ona “birey”, “aile”, “toplum”, “devlet” ilişkisi ve 

özelliklerini açıklamaktadır. Aristoteles’in felsefesinde toplum ve devletin karşıtlığı veya 

muhalifliği söz konusu değildir, hatta Fuat Keyman’ın ifade ettiği dostluk, dayanışma içinde 

birlikte hareket etmek de söz konusu değildir çünkü bu ilişkiler için ayrı iki yapının olması 

gerekir. Halbuki Aristoteles’de ‘devlet’ toplumun değişim ve gelişimiyle ulaştığı ‘komplike 

sistemin’ yeni adıdır. Aynı referans kapsamında Aristoteles’in üç yönetim biçimiyle; monarşi, 

aristokrasi ve demokrasiyle ilgilendiği; tek adamda tüm yetkilerin/iktidarın toplanması 

monarşi, tüm iktidarın dar bir grup vatandaşta toplandığı aristokrasi ve bütün vatandaşların 

iradesinden doğan iktidarların demokratik yönetim biçimi; bu rejimlerin soysuzlaşmasıyla 

tiranlık, oligarşi ve demagoji oluşacağı, burada tek kıstasın; etik/ahlaksal yaklaşım olduğu 

aktarılmaktadır (Mosca, 2019: 38-46). 

Sivil toplum terimi Adam Ferguson’dan aktarımla, günümüzdeki anlamıyla kullanımı; İÖ. 

1. yüzyılda Cicero’nun terime yüklediği anlamları; kentleşme, yasallaşma ve uygar siyasal 

hayat vurgularını da içerecek şekilde 1400’lü yıllarda kullanılmaya başlanmıştır. “Terim, 

uygarlık ve kentsellik, yurttaşçıl katılım (sivil yasalar uyarınca yaşama ve yönetilme), sivil 

yaşam, ticari ve sanatlara ilişkin çağrışımları” içeriyor. Adam Ferguson’a göre 1400’lerde sivil 

toplum bugün kullanılan hükümet dışı, devlet dışı oluşumlar, iktisadi ve toplumsal 

düzenlemeler anlamında değil, siyasal topluma eş anlamda kullanılmaktadır (Miller vd., 1994: 

288).  

Ömer Dinçer’e, (2017: 94-111) göre ilk dönem sivil toplum anlayışı Aristoteles’e atfen; 

yaşamaktan daha iyi yaşama geçmek için bir araya gelen ailelerin oluşturduğu ‘köy’, köylerin 

bir araya gelerek oluşturduğu site ya da devlet, doğal son topluluk olarak değerlendirilmektedir; 

yani kent devletinin doğasında bir amaç olduğunu, bu amacın; “iyi yaşamak, insan, ev, aile, 

kısaca her şey” demek olduğunu belirtir. Başka bir ifadeyle, “İnsan kendi doğasına 

(topluma/devlete) ulaşmak ister, nihai amaç iyi olmak, kendi kendine yetmek ve yetkinliktir”.  

İlk dönem olarak özetlenen Aristoteles’ten orta çağ sonuna kadar olan dönemi Fuat 

Keyman 1200’lü, 1300’lü yıllardan başlatıyor ve 1970’li yıllara kadar götürerek bu süreç içinde 

hep bir sivil toplum fikrinin olduğunu fakat bunun bugün anladığımız anlamda sivil toplum 

olmadığını ifade ediyor. Ayrıca Keyman, ilk dönemdeki sivil toplum anlayışını, “dostluk, 

ortaklık, beraber hareket etme ve bu biçimde çevreyi değiştirme” şeklinde ifade ediyor 

(Keyman, 2004).  



10 

 

Literatürde ilk dönem olarak aktarılmaya çalışılan, Aristoteles’ten başlayarak 18. yüzyılın 

ortalarına kadar olan dönemdeki sivil toplum terimi yaklaşımlarını John Keane (1993: 47) de 

şöyle özetliyor: “Mensuplarını kendi yasalarının nüfuzu altına sokan, böylelikle de barışçı 

düzeni ve iyi yönetimi sağlama bağlayan, bir siyasal birliktelik”. Başka bir deyişle sivil toplum, 

Aristoteles’in; diğer bütün toplumları masseden ve onlara egemen olan toplum yani ‘polis’ 

düşüncesinden Cicero’nun ‘societas civilis’ (Sivil Toplum) fikrinden modern doğal hukuka 

doğru gelişen eski Avrupa geleneğindeki sivil toplumdur ve devlet ile eş anlamda kullanılmıştır. 

Sivil toplum ve devlet ilişkisi 18. yüzyıla kadar Aristo düşüncesi paralelinde süregelmiş 

klasik çerçevededir. Klasik çerçeveden kastımız, toplum ile devletin nihayetinde aynı anlamda 

kullanıldığı döneme işarettir 

1.2.2. Modern Dönemde Sivil Toplum 

Keane’e göre (1993: 48-49) de 1750-1850 arası sivil toplum farklı boyutlarıyla 

tartışıldığı ve 19. yüzyıl başları sivil toplum-devlet ve din-devlet ayrışmasının başladığı 

dönemdir. Modern dönemde sivil tolum kuruluşlarının öne çıkması nedeni, sivil toplumun 

etkinlik ve etkililik oluşturmada vurucu gücü olma özelliği taşımasındadır. Yine modern 

dönem, neoliberal siyasal tartışmalardaki zayıflatılmış veya küçültülmüş devlet, güçlü sivil 

toplum düşüncelerinin ikame edilebilme araçları olarak sivil toplum kuruluşlarını en önemli 

aktörler olarak öne çıkmaktadırlar. Hal böyle olunca STK’ların kendi başına bir gerçeklik 

olmaktan öteye toplumun kamusal, yarı kamusal ve uluslararası tüm iç ve dış ilişkilerini 

kapsayan nitelikte olmaları STK’ların kurumsallaşmalarını zorunlu kılmıştır. Dünya Yerel 

Yönetim ve Demokrasi Akademisi (2001), STK’ları modern dönem şartlarında anlamlandıra 

bilmek için analiz düzeyleri, özellik ve tipolojisi, amaçları, yapısı, işlevleri ve geleceği üzerin 

den değerlendirmeler yapılmıştır. 

Analiz düzeyinde; STK’ların amaçları doğrultusunda gönüllü olarak yöneldikleri 

hedefleri, amaçsal eylemlerindeki toplumsal bilinç düzeyleri ve eylemsel olarak gerçekleşen 

toplumsal işlev düzeyleri bakımından incelenmiştir. 

Sivil toplumun ekonomik, toplumsal, kültürel ve politik ilişkilerinin kamusal ve yarı 

kamusal alanlarla olumlu veya olumsuz yönleriyle gerçekleştirildiği tüzel kişilikler, STK’lardır. 

Batıda STK’lar kendi kalkınmaları, kendi faaliyetleri dışındaki örgütlenmeleri destekleme 

amaçlı ve özellikte, mali yardım, kamuoyu bilgilendirme ve eğitimi destekleme gibi alanlarda 

faaliyet yapmışlardır. STK’ların bu özellikleri yanında tipolojik olarak da kurumsal 

dayanakları, faaliyet tipleri ve coğrafi kökenlerine göre sınıflandırılmışlardır. STK’ların benzeri 



11 

 

özelliklerle modern anlamda ortaya çıkışları ikinci dünya savaşından sora ABD’nin 

öncülüğünde kalkınma amaçlı az gelişmiş ülkelere yardım kuruluşları şeklindedir. Bu sayede 

kuzey toplumundan güney toplumuna geçişler sağlanmıştır. Hükümetlerin hedeflerini 

gerçekleştirmek için sivil toplum örgütleriyle iş birliğini tercih ettikleri görülmüştür. Kısa 

sürede başta Almanya olmak üzere Avrupa ülkeleri de ekonomik toparlanmaları sonrası 

misyonerlik faaliyetleri için kiliseler aracılığıyla üçüncü dünya ülkelerinde faaliyetler yapmaya 

başlamıştır ve bunlar devlet fonlarıyla desteklenmiştir. 1960’lı yılların soğuk savaş mantığı, 

ülkelerin hedeflerine ulaşmada aracı kurum olarak sivil toplum örgütleri üzerinden çalıştıkları 

görülmektedir. 1975 sonrası soğuk savaş döneminin son bulması ve burjuvazinin sahip olduğu 

yeni teknolojik imkanlar sayesinde ekonomik amaçlı tek kutuplu dünya hedeflerini 

gerçekleştirme arçsalı, aracı kurumları olarak STK’lar kalkınma veya kalkındırma söylemi 

kapsamında etkin bir şekilde kullanılmıştır. Yapısal uyum programları adı altında 

gerçekleştirilen uygulamaların kazananları zayıf sınıflar olmaktan uzak olup bizatihi burjuvazi 

olmuştur. STK’ların toplum ile kamusal alan arasında üstlendiği rol önemli bir toplumsal 

gerçeklik olarak var olmalarını sağlamıştır. Sivil toplum kuruluşları yapısal özellikleri 

açısından bakıldığı zaman bu kuruluşlarının personel yapıları, örgütlenme biçimleri, 

ideolojik/fikri yapıları ve mali yapıları açısından değerlendirilmeleri öncelikli alt başlıklar 

olarak tercih edilmiştir. Yapısal olarak personel çalıştırmak zorunda olan STK’lar normalde 

gönüllülük esasına göre çalışmak durumunda iken kurumsallaşmanın ve işsizlik vb. toplumsal 

şartların neticesi olarak istihdam kurumu görüntüleri vermeye başlaması STK’lar için yeni bir 

sorun oluşturmaktadır. Bununla birlikte modern dönemde genelde yöneticileri orta sınıftan 

oluşan sivil toplum kuruluşları ekolojik düzen/düzensizlik, demokrasi, kişisel değerlerin öne 

çıkarılması veya politik taraftarlık gibi tercihlerde bulunmaktadırlar. Halk sınıfı/yaygın toplum 

kesimi için sivil toplum faaliyetleri toplumsal terfi veya orta sınıfa geçiş aracı olmaktadır. 1960-

70’li yılarda etkin olan STK’lar kuzey toplumlarında militanlıktan/radikal illegal 

yapılanmalardan profesyonel faaliyet alanlarına dönüşmede tercih edilen kuruluşlar olmuştur. 

Bu perspektif değişimin de sivil toplum kuruluşlarının kullanımında hem laik hem de dini 

örgütlenmelerde bulunan toplum kesimleri öne çıkmaktadırlar. Modern dönemde de 

STK’larının halk nezdinde itibar görmelerinde etkili olan mali kaynaklarının ve personel 

yapılarının gönüllülük kapsamında olmalarıdır çünkü prosüdürlerin azalması ve ulaşılabilirliğin 

kolaylaşması söz konusudur. STK’larının mali kaynaklarından en önemlilerinden biri de 

hükümetler ve hükümetler arası fonlardır. Bu fonlar zaman zaman samimi maksadına uygun 

bir iş birliği şeklinde olurken özellikle uluslararası fonların pazar ekonomisinin uygulama ve 

kimliksel dönüşüm, dönüştürme için STK’ların araçsallaştırıldıkları görülmüştür. Modern 



12 

 

dönem sivil toplum kuruluşları işlevleri açısından bakıldığı zaman farklı yöntemlerle mevcut 

liberal sistemlerin konumlarını güçlendirme, usulsüz işlerini örtme veya meşrulaştırma araçları 

olarak işlev görebilmektedirler. Hatta yardım eden ülke veya güçlerin yardım edilen toplumlara 

üstünlük bilinci oluşturma vesilesi olarak kullanılmaktadırlar. STK’lar arzulanan yönde etkileri 

toplumların ekonomik, politik adaletsizlikler ve insan hakları ihlalleri gibi durumlarda 

üstlendikleri gözlemci ve destekçi faaliyetlerle toplumun otoriter, baskıcı sistemlerin etkisinden 

kurtulup hak ve özgürlüklerinin sağlandığı demokratik toplumlara dönüşmeye alan açan 

organizasyonlar olarak olumlu işlev görebilmektedirler. 

Sonuç olarak STK’lar modern dönemin ürettiği kurumsallaşmanın bir sonucudur. 

Devlet veya hükümetler ile toplum arası ilişkilerde hassas bir konumdadır.  Sivil toplumun 

olması gereken amaçları için hizmet eden kuruluşlar olabildiği gibi kaynakları ve hedefleri 

gerçekleştirme ilişkileri sivillikten ayrılıp hükümetlerin veya burjuvazinin amaçlarına hizmet 

eden birer aygıta dönüşmektedirler (Ergüden, 2001: 11-42). 

1.2.3. Uluslararası Düzlemde Sivil Toplum 

 Uluslararası sivil toplumu, uluslararası örgütler veya örgütlenmeler çerçevesinde 

değerlendirmek mümkündür. “Bağımsız ve egemen devletlerin veya hükümetler-dışı 

kuruluşların küresel ya da bölgesel ölçekte, genel ya da özel amaçlara ulaşmak için iş birliğini 

sağlama doğrultusunda kurdukları yapılar, mekanizmalar ve süreçler” uluslararası örgüt olarak 

tanımlana bilmektedir. Uluslararası örgütler genel olarak devletler arası iş birliğini geliştirmek 

ve oluşturulan dengeleri korumak amacıyla; teknik gelişmelerde, siyasi, ekonomik ve kültürel 

alanlarda birlikte çalışmalar için oluşturulan kamusal, yarı kamusal ve sivil örgütlenmeleri 

kapsamaktadır. Uluslararası örgütlerin örgütlenme şekil ve işleyişleri ülkelerin kendi iç 

hukuklarındaki meslek odaları, şirketler, dernek, vakıf, sendika ve siyasal partilerin tüzel 

kişilikleri ile benzerlik göstermektedirler.  19. yüzyılda Avrupa’da modern anlamda dikkat 

çeken ilk uluslararası sivil toplum örgütlenmeleri olarak uluslararası “Kızıl Haç” örgütü, 

Siyonist Enternasyoneller, Pan-Slavist Kengereler ve Siyonist örgütlenmeler görülmektedir. 

(Kemal Başlar, 2005: 12) Birleşmiş Milletlerin asli organlarından Ekonomik ve Sosyal 

Konseyin danışmanlık başvurusunu kabul ettiği yaklaşık 2600 sivil toplum örgütü kendini 

yukarıdaki saydıklarımıza ilaveten ağ, birlik, cemiyet, enistitü, federasyon, form, grup, hareket, 

kulüp, konsey, federasyon, kolej, üniversite gibi 20’nin üzerinde isimlendirme kullanmıştır. Bu 

bağlamda güncel uluslararası örgütlerin isim ve faaliyet alanları için Kemal Başlar’ın atıfta 

bulunduğumuz kitabına bakılabilir. Uluslararası savaş yaralılarına yardım komitesi olarak 9 

Şubat 1863’te kurulan Kızıl Haç örgütü kısa sürede uluslararası bir sivil toplum kuruluşuna 



13 

 

dönüşüyor.  Türkiye’de ise 1877-78 de Osmanlı-Rus savaşı sırasında yaralıların bakımı için 

kurulan Hilali Ahmer Cemiyeti 1935’te Atatürk’ün önerisiyle Türkiye Kızılay Cemiyeti olarak 

yer almıştır. Yine Kızılay benzeri bir sivil toplum kuruluşu olan Yeşilay’da ilk olarak 5 Mart 

1920’de Sultan Vahdettin’in talimatıyla kurulmuş olup 1934’te Türkiye Cumhuriyeti Devleti 

kamuya yararlı dernekler statüsü kazanmıştır. Özellikle “dinin devletler arası mücadele ve 

rekabetin aktörü olmaktan çıkarılması” sonuçlarından biri olan Westfalya antlaşması ile 

antlaşmaya bağlı ülkeler laik ilkelerle hareket etmeyi prensip olarak benimsemişlerdir. 

Ülkemizde de doğurduğu siyasal sonuçlar ve laiklik uygulamaları açısından şiddetli etkilerinin 

olduğunu söylemek mümkündür (Hasgüler ve Uludağ, 2018: 23-86). 

1.2.4. Osmanlı’da Sivil Toplum 

Osmanlı’da sivil toplum denince, ‘Monarşi yönetim şekli olan ülkelerde sivil toplum olur 

mu?’ sorusu akla geliyor. Sivil toplumun kavramsal ve tarihsel sürecinde zaman, mekân ve 

yönetim biçimleriyle farklılıklar arz ettiğine değinilmişti. Bu bağlamda sivil toplumun 

Osmanlı’daki hikâyesi TÜSES’in yayınladığı sivil toplum kitabında, İlter Turan (1991: 27) sivil 

toplumu iktisadi, siyasi ve sosyal alanların ayrışabildiği toplum olarak tanımladıktan sonra 

“Sivil toplum olup da siyasal demokrasiye sahip olmayan ülke var mı?” sorusunu soruyor. 

“Eğer varsa sivil toplum ve demokrasi eş anlamlı değildir” ve var olduğu kanaatindeyim 

demektedir. Bunu da Franko-İspanya’sından, Pinochet’in Şili’sinden örnek vererek açıklamaya 

çalışmaktadır.  

Osmanlı’da yönetim sistemi siyasal demokrasinin dışında bir sistem olan patrimonyal 

hanedan devletidir. Osmanlı’da devlet çeşitli dini, etnik, kültürel birlikler üzerinde adeta bir 

şemsiye teşkil ediyor.  Çatısı altında toplamış olduğu bu toplumsal yapıları bir ideoloji, din, 

siyasal yapı altında toplayacak zoraki bir davranış içinde olmadığı gibi bilakis kendi dini, 

iktisadi ve sosyo-kültürel hayatlarında serbest bırakıyor. Sadece sultanın merkezi otoritesinin 

mutlak olarak tanıması ve vergilerin vermesini istiyordu. İnalcık hoca bu durumu “hazine-

iktidar-hazine” olarak formüle ediyor. Otoriteyi tanıyan vergisini ödeyen topluluklara farklı 

din, etnik yapı, kültürel, ekonomik hatta askeri yapılarını korumalarına serbestlik tanınıyordu. 

Örneğin 14. 15. yüzyılda Sırbistan, Bulgaristan, Arnavutluk’ta aristokrasi, Osmanlı’ya dâhil 

olduktan sonra Hıristiyan tımarlar oluşturmuşlar, bu sayede yerli aristokrasinin adeta Osmanlı 

aristokrasisi olarak devam etmesi sağlanmıştır. Ayrıca büyük bir kitleyi ilgilendiren şikâyet 

vukuunda köylü kendi arasında bir temsilci seçerek heyet halinde Divan-ı Hümayuna 

gönderebiliyordu ve sultan bunu perde arkasından dinlemek zorundaydı. Yani Osmanlı’da hak, 

özgürlükler ve adalet açısından sivil toplumda bulunması gereken özellikler bağlamında; en 



14 

 

güçsüz ferdin, en yüksek otoriteye haksızlıkları gidermek için, erişebilme hakkının olduğu 

vurgulanıyor.  Osmanlı’da Hanedanın otoritesini temsil eden askeri sınıf “düzenli ordu 

mensupları, saray ve bürokrasi bir de ulema” sınıfından oluşuyor. Bunun dışında kalan, üretimle 

uğraşan ve vergi veren tüm gruplar reaya sınıfı olarak bulunuyor. Bu sınıfın da vergilendirme 

açısından, kayıpları önlemek için “müslim ve zımmi” şeklinde ayrılması söz konusu olup bunun 

dışında toplum yapılarına, faaliyetlerine karışmamıştır. Sultan siyasi işlerini Vezir-i Azam, 

Mali işlerini de Defterdarlık kurumu aracılığıyla takip etmiştir. Siyasi yapının dışında kalan 

sivil toplum diye nitelendirdiğimiz toplum ve bu toplumla olan ilişkileri; Osmanlı’da her grup, 

mahalle, aşiret, gayrimüslim cemaat, esnaflar, yeniçeri vb. gruplar kendi temsilcisini seçiyor ve 

buna “kethüdalık” deniyor. Yani gruplar kendi kethüdasını seçiyor sultan da ona otorite 

sağlıyor. Toplum kethüdalar aracılığıyla bütün problemlerini otoriteye iletiyor ve kendi 

taleplerinin yerine getirilmesini veya sorunlarının çözülmesini sağlıyor. Devlet gayrimüslim 

cemaatlerin (Patrik vb.), esnafın, beyliklerin “kethüdaları” aracılığıyla itaatlerini sağlayıp 

vergilerini aldıktan sonra iç işlerine karışmamış her topluluk kendi inançları, kültürleri ve örf 

adetleri doğrultusunda kendi yönetimlerini sağlamışlardır (İnalcık, 1997: 74-87). Osmanlı’nın 

devlet yapısının bu özelliği Max Weber’in geleneksel davranış teorisiyle örtüşen patrimonyal 

bir yapıdır. Weber’in geleneksel davranış teorisine göre aktörlerin bir amaç, değer gözetmesine 

gerek olmadığı gibi, bir hareket heyecanına da gerek olmadığı sadece uzun bir uygulamayla 

yerleşmiş tepki ve davranışların yeterliliğinden söz ediliyor (Aron, 2004: 397). Osmanlı’da 

geleneksel yapının devamında sultanın otoritesini tanıyıp vergi vermenin yeterli olması ve diğer 

alanlardaki zamanla yerleşik geleneksel davranışların devamı sonuç olarak Osmanlı devletinin 

iç karışıklıklar ve dağılma sürecinde bariz bir şekilde kendini gösteriyor. İnalcık (1997: 83) 

gayrimüslim cemaatler, esnaf grupları, Yörükler, Türkmenler, Kızılbaşlar ve benzeri toplumsal 

gruplar hakkında tarihi olaylar üzerinden örneklendirmeler yapıyor ve bunları Osmanlı 

Devleti’ndeki sivil protesto grupları olarak nitelendiriyor. Ömer Çaha (2012: 140-142) ise 

Osmanlı devlet yapısının Hegel’in formüle ettiği aşkın devlet anlayışıyla önemli oranda 

örtüştüğünü ifade ediyor ve Osmanlı devlet yapısının merkez-çevre ilişkisi üzerinde duruyor. 

Merkezi otorite düzenli ordu, siyasal otorite, bürokratik yapı ve ulema aracılığıyla sivil 

toplumun unsurları olan; (reaya) şehir (mahalle), lonca, dinsel kurumlar, yerel eşrafı devlete 

bağımlı birer yapıya dönüştürdüğünü belirtiyor ve bu grupların bünyesinde barındırdığı sivil 

toplum potansiyellerinin, Batı Avrupalı anlamda aristokrasi ve burjuvazi yapıların yokluğu 

nedeniyle, hümanizm, parlamentarizm gibi demokratik anlamda gelişmesinin mümkün 

olmadığını belirtiyor. Ömer Çaha, (2012: 178-180) Osmanlı toplumunun tarihsel öz geçmişinin 

devlete bağımlı bir sivil toplumun gelişmesine zemin hazırladığını, Osmanlı’da tam anlamıyla 



15 

 

ne kadir-i mutlak bir devlet ne de otonom bir sivil toplumun olmadığını, her ikisinin de belli 

özelliklerini taşıyan bir toplum yapısına işaret ediyor. Yine aynı yerde Osmanlı millet sistemi, 

ulema, lonca, ayan gibi kendine özgü yapıların oluşturduğu, devletle iç içe geçmiş farklı 

toplumsal iki yapının varlığı belirtiliştir. Bu farklı iki toplumsal yapının da 19. yüzyılda devletin 

kurtarılma projesiyle beraber entelektüel-bürokratik kesimin öncülüğünde tekrar merkezi 

yapılanmanın ön plana çıktığı vurgulanmıştır. 

Osmanlı’da sultanın otoritesinin tanındığı, vergi talebinin karşılandığı ve bunun 

gerçekleşmesini sağlayan siyasal, askeri, bürokratik yapı ve ulema kesimin varlığının ve bunun 

dışında batı Avrupa tarzı hükümet dışı kuruluşlarla aynı anlamda olmamakla beraber şehir, 

lonca, dini gruplar, ulema, ayan gibi toplumsal kuruluşların halkın en güçsüz ferdinin 

problemlerinin siyasal otoriteye iletilebildiği sivil toplum kuruluşlarının varlığı da kesindir. 

Bununla beraber bu kuruluşların içeriğinin bağımlılık ve karşıtlık zemininden farklı 

değerlendirmelere açık olduğunu da bir gerçektir. 

Ömer Dinçer ve Engin Ural sivil toplumu, NGO/Hükümet Dışı Kuruluşları kavramını 

ABD ve Afrika’da kullanılan “gönüllü kuruluşlar” bağlamında değerlendirmekte, dernek ve 

vakıflara özgüleyecek bir yaklaşım belirtmektedir (Başlar, 2005: 14). Cenevreli Henri Dunant 

bir grup arkadaşıyla 1863’te “savaş yaralılarına yardım uluslararası komitesini” kuruyor, kısa 

bir süre içinde seçtikleri amblemden etkilenerek ismi “uluslararası kızıl haç komitesine 

dönüşüyor. Osmanlı hükümetinin de imzaladığı Cenevre Antlaşması’ndaki; yaralı kişileri ve 

toplulukları korumak, savaştan etkilenenlere insani ve tıbbi yardımda bulunmak, sivillerin 

saldırılardan korunması, savaş tutsaklarına insani muamele edilmesi konularında hukuki 

metinler bu komitenin yapmış olduğu sivil toplum faaliyetleri sayesinde gerçekleşiyor.  

Osmanlı’da Batılı tarzda dernek ve vakıflar bağlamındaki sivil toplum kuruluşu Ömer Paşa’nın 

öncülüğünde ve Dr. Marko Paşa’nın başkanlığında gerçekleşiyor. Bu ilk örgüt, doktorlar ve 

sağlık uzmanları niteliğinde bir kuruluştur. 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı sırasında yaralılara 

yardım amaçlı “Hilal-i Ahmer Cemiyeti” kuruluyor. Hilal-i Ahmer Cemiyeti, Balkan Savaşı ve 

I. Dünya Savaşı’nda etkin rol alıyor, bu cemiyet cumhuriyetten sonra Atatürk’ün önerisiyle 

1935’te ismini “Türk Kızılay Cemiyeti” olarak değiştiriyor. Osmanlı’da sivil toplum 

kuruluşlarına literatürde yer verilmese de Ural ve Dinçer’in işaret ettiği gönüllü kuruluşlar 

niteliğinde dernek vakıf mahiyetinde, resmileşmiş veya resmileşmemiş tarikat, cemaat, dernek, 

vakıf niteliğinde birçok sivil toplum kuruluşu mevcuttur. Örneğin, Yeşilay 5 Mart 1920’de 

kuruluyor (Hasgüler ve Uludağ, 2018: 77-79). 



16 

 

1.2.5. Türkiye’deki İslami Sivil Toplum Kuruluşları 

Burada Türkiye’deki İslami STK’ları tek tek incelemekten ziyade çalışma 

örneklemimizdeki STK’lar veya çatı kuruluş ADAP ve ilişkilerinin anlaşılabilmesi için ön 

bilgilendirme niteliği taşımaktadır. STK’ların kimliksel tanımlamaları ve düşünce dünyalarının 

anlaşılmasında katkı sağlayacağı kanaatiyle, İslami STK’ların genel tasnif şekillerini Sunar’ın 

çalışmasından aktarıldı. 

Sivil toplum kuruluşlarını, yasal statüsüne göre; vakıf, dernek, sendika, kooperatif vb., faaliyet alanına göre; 

sosyal yardım, dayanışma, din, savunuculuk, mahalle, kadın, gençlik, çocuk, spor vb., çalışma biçimine göre; 

sosyal tabanlı, cemaatsel, ideolojik vb. farklı sınıflandırmalar yapılmıştır. Yine YA-DA tarafından 2005 

yılında oluşturulan ve Mesut Yeğen tarafından 2009’da geliştirilen tipolojide, faaliyetleri ve çalışma 

biçimlerine göre öz örgüt, hayırseverlik, uzmanlık eksenli, savunuculuk, taşeron, sosyalleşme odaklı, 

cemaatçi, çevre güzelleştirme, hobi, himayeci, siyasi düşünce odaklı, sağlık savaşçıları diye 12 kategoriye 

ayrılıyor. Ayrıca bir kuruluşun varoluş nedenini açıklama biçimi, gayesini ortaya koymadaki referanslarını 

dikkate alarak fikrî yapısına, sahip olduğu dünya görüşüne göre de Türkiye’deki sivil toplum kuruluşlarını; 

Kemalist, Sol-Seküler, Liberal, Dayanışmacı, Milliyetçi, Muhafazakâr ve İslami STK’lar olarak tasnif 

edildiği görülmektedir (Sunar, 2018: 19-23).  

L. Sunar, (2018: 85) yukarıda yaptığı tasnifleme bağlamında fikir ve faaliyet alanlarını 

dikkate alarak belirlediği ve kurumsallaşma tarihi 2000’lerden önceye giden 31 İslami STK’dan 

söz ediyor. Bu STK’lar: 

Abdurrahman Gazi Vakfı 

Akabe Kültür ve Eğitim Vakfı 

Anadolu Aslanları İş Adamları Derneği (ASKON) 

Anadolu Gençlik Derneği 

Anadolu Platformu 

Araştırma Kültür Vakfı (AKV) 

Aziz Mahmut Hüdai Vakfı 

Birlik Vakfı 

Boğaziçi Yöneticiler Vakfı (BYV) 

Dost Eli Derneği 

Erzurum Kültür ve Eğitim Vakfı (EKEV) 



17 

 

Gençlik Eğitim ve Kültür Konfederasyonu (Genç-Kon) 

Gökkuşağı İstanbul Kadın Kuruluşları Platformu (GİKAP) 

Haksöz Dergisi – ÖZGÜRDER 

Hanımlar Eğitim ve Kültür Vakfı (HEKVA) 

Hayat Sağlık ve Sosyal Hizmetler Vakfı 

Hazar Eğitim Kültür ve Dayanışma Derneği 

Hikmet Vakfı 

İHH İnsani Yardım Vakfı 

İlim Yayma Cemiyeti (İYC) 

İnsan Hakları ve Mazlumlar İçin Dayanışma Derneği (MAZLUMDER) 

İnsan ve Medeniyet Hareketi (İMH) 

İstanbul Kadın ve Kadın Kuruluşları Derneği (İKADDER) 

Malatya Meşale Eğitim Kültür ve Yardımlaşma Derneği 

Medeniyet Derneği 

Muhabbet Hareket İhsan ve Temizlik Derneği (MUHİT) 

Nida Dergisi 

Önder İmam Hatipliler Derneği 

Ribat Eğitim Vakfı 

Safa Vakfı 

Semerkant Vakfı 

Türkiye İmam Hatipliler Vakfı (TİMAV) 

Türkiye’deki İslami sivil toplum kuruluşları hakkında yaptığımız aktarımlardan sonra 

çalışmamıza genel anlamda Din, Siyaset ve Sivil Toplum İlişkileri incelendi.  



18 

 

1.3. Din-Siyaset ve Sivil Toplum İlişkileri  

Din-siyaset ve sivil toplum ilişkisi, yine bu ilişkinin tarihsel süreci insanlık tarihinde 

daha özelde de İslam düşünce geleneğinde oldukça yoğun bir tartışmaya sahip bir konu 

olagelmiştir. Diğer taraftan her ne kadar tarihsel geçmişe sahip olsa da üretilen metinler ve 

zihinsel boyutu oldukça modern bir konu olduğu unutulmamalıdır. Batı düşünce tarihinde 

cereyan eden Rönesans, reform, sanayi devrimi, endüstrileşme, Aydınlanma, Fransız İhtilali 

gibi gelişmeler ve etkileri din-siyaset bağlamında yeni tartışmaları veya gelişmeleri ortaya 

çıkarmıştır. Daha doğrusu bir mesele olarak dinin kamusal ve siyaset alanında el çekilme 

aşamaları olarak okunabilir. Söz konusu gelişmelerin sonucunda sosyo-ekonomik alanlarda 

ortaya çıkan refah ve zenginleşme daha seküler ve pozitif hukukun ön plana çıkmasını 

sağlamıştır. Bütün bu ekonomik ve kalkınma temelli refah, dinin veya din algılarının da 

reformasyonunu üretmiştir (Gordon, 2015: 35-51).  

Din-siyaset ve sivil toplum ilişkileri söz konusu olduğunda karşılaşılan alt konuların 

başında din ve devlet yapılanmasının birbirlerine etki boyutları, dinin devletteki etki boyutunun 

sınırlandırılması anlamında laiklik tartışması ve milliyetçilik-muhafazakârlık-İslamcılık gibi 

ideolojik zeminde devletle kurulan ilişkinin boyutu gelmektedir. Devlet kavramı tarihsel süreç 

içerisinde diğer siyasal, sosyal ve kültürel kavramlarda olduğu gibi farklı değerlendirme ve 

tanımlamalara maruz kalmıştır. 18. yüzyılın ortalarına kadar olan dönemde sivil toplum, siyasal 

toplum ve devlet eş anlamlı kullanılır ve Calvin, Luther, Bossuet gibi ilahiyatçılara göre 

devletin dinden bağımsız bir varlığı yoktur ve devlet dinden neşet eden ilkeler ve normlar 

uyarınca hayat bulan bir kurumdur. Bu bağlamda devlet bir kilise devletidir ve siyasal iktidara 

yani devlete karşı çıkmak adeta Tanrıya karşı çıkmakla eş anlamlıdır (Köktaş, 1997: 42-43). Bu 

“devlet dinden neşet eden ilkeler ve normlar uyarınca hayat bulan bir kurumdur” yaklaşımı, 

Osmanlı devletinin son dönemine veya cumhuriyetin başlangıcına kadar İslam dünyasında da 

aynıdır. İslamcılık değerlendirmelerinde İslam dünyasından din siyaset ilişkisine dair düşünce 

aktarımlarının tekrar etmemek için burada yer vermeden genel bir ifadeyle geçildi. 

Keane’e göre (1993: 48-49) “1750-1850 arası dönem sivil toplumun çok farklı 

boyutlarıyla tartışıldığı dönemdir ve 19. yüzyıl başları sivil toplum-devlet ve din-devlet 

ayrışmasının başladığı dönemdir. Bu dönemi M. Emin Köktaş’tan aktarımla; Kaynağını 

Batı’dan alan din- devlet ayrışmasının siyaset felsefesindeki yerini Nur Vergin, M. Barbier’e 

dayandırarak; Dinsel, Araçsal, Liberal ve Eleştirel olmak üzere dört başlık altında aşağıdaki 

şekilde değerlendirmiştir. 



19 

 

Calvin, Luther, Bossuet gibi ilahiyatçılara göre devlet kaynağını dinden alan ilkeler ve 

normlar uyarınca yaşamını devam ettiren bir kurum olup devletin dinden bağımsız bir varlığı 

yoktur. Devlet gücünü dinden aldığı sürece vardır. Dolayısıyla devlet adeta “kilise devletidir” 

ve siyasal iktidara karşı çıkmak tanrıya karşı çıkmak veya inkâr etmek anlamına gelir.  

Machivelli, Hobbes, Montesquieu ve Rousseau gibi düşünürler siyaset-din ilişkisinin 

gerekliliğine inanmakla birlikte; siyasetin din üzerinde etkin ve üstün olması gerektiğini 

savunmaktadır. Yani bu anlayışa göre din siyasetin emrinde olmalıdır. Bu bağlamda, 

Machivelli’e göre gerekli olan bir devlet dinidir. Devletin ihtiyaçlarına cevap veren bir din 

olmalı. Yani kilise milli bir kilise, milli politika ve milli çıkarlara hizmet eden bir kilise olmalı. 

Hobbes’a göre din sadece insanlara değil topluma ve bilhassa devlete de lazımdır. Rousseau’ya 

göre de iyi bir yurttaş, sadık bir vatandaş oluşturabilmek içinde sivil bir dine ihtiyaç vardır. 

Başka bir deyişle toplum ve devletin idamesi için gerektiği kadar araçsal bir dine ihtiyaç vardır.  

J. Locke, din ile siyasetin ayrılması ve kilisenin devletin karşısında bağımsız kalması 

gerektiğini düşünüyor. Tocquevilli ise devletin din konusunda yetkisiz olduğunu, dinin 

özgürleştirilmesinin ve özerk bir alana sahip olması gerektiğini ve bunun demokrasinin gereği 

olduğunu belirtmektedir. Devletin resmi felsefeler üreterek dine sahip çıkmasına karşı çıkan 

Tocquevilli, dinin toplumsal önemine vurgu yaparak “bu denli önemli ve ebedi bir kurumun, 

zaman ve mekâna bağlı değişkenlik arzeden devletten tümüyle bağımsız kalması gerektiğini 

savunuyor”. Bu ayrışmanın dine hizmet edeceği ifade edilmiştir (Köktaş, 1997: 42-43).  

Türkiye Cumhuriyeti selefi Osmanlı devleti olması yani hilafet ile yönetilen bir devlet 

olması ve toplumun didar yapısı dinin tamamen yok sayılarak bir modernleşmeye batılılaşmaya 

engel olmaktadır. Baykan Sezer’e göre (2011: 155) laiklik, Batıda bazı kurum ve görevlerin 

ruhban sınıfın elinden alınmasıyla sınırlanmaktadır. Bizde Tanzimat geleneğiyle gelmesi 

nedeniyle laiklik, çeşitli dinler karşısında devletin hatta kişilerin tarafsızlığı olarak anlaşılmıştır. 

Fakat bu felsefe de uygulamada hızla değişmiştir. Cumhuriyet devlet olarak Machivelli, 

Hobbes, Montesquieu ve Rousseau gibi düşünürlerin öncülüğünü yaptığı dinin 

araçsallaştırıldığı bir devlet dini yaratma felsefesini tercih etmiştir. Erdoğan Aydın’a göre 

(2013: 24-62) laiklik, “dinin kamusal alanın dışına çıkarılması, sivil alana çekilmesinin 

sağlanması, devletin dinden arındırılması ve kişiyle inancı arasında aracı olmaktan çıkartılması 

ve laiklik uygulamasının halka rağmen gerçekleşmesi nedeniyle birtakım hak ihlallerini de 

beraberinde getirmiştir. Bu süreci burjuva demokratik muhtevalı bir ilerleme olarak 

değerlendirmektedir. Osmanlının kimliksel yapısının bu değişimi üst yapısal, tepeden anti 

demokratik ve radikal yöntemlerle değiştirmeyi zorunlu kılmıştır. Laiklik, modernleşmek için 



20 

 

gerekli ama alt yapısı olmayan bir iş olması nedeniyle dinin siyasal olmayan sembolleriyle 

çatıma yaşanmadan toplumun yeni kimlik inşasında dinin araçsallaştırılma yöntemi seçilmiştir. 

 Din devlet ilişkileri konusunun içeriğine dair tartışmaların aslı; dinin/ İslamiyet’in bir 

devlet ve yönetim şekli teklif edip etmediğidir. İslam’ın ilk döneminden günümüze kadar gelen 

uygulama ve düşünce farklılıkları İslam’ın doğrudan bir devlet, hükümet ve yönetim sistemi 

önermediği kanaati oluşturmaktadır. Kur’an ve Hadislerde ilkelerin vaaz edildiği bu ilkeleri 

benimseyen ve uygulayan sistemlerin şeriata uygun olacağı yaklaşımı hakimdir. Osmanlı’nın 

18. ve 19. yüzyılda içinde bulunduğu siyasi, iktisadi ve fikri alandaki buhranlı durum, 

oryantalistlerin çalışmaları, sefirlerin ve batıda eğitim gören Müslüman aydınlarında batıya 

hayranlık duymaya başlamaları ile oluşan atmosferde; gelişmenin, ilerlemenin önündeki 

engelin; sahip oldukları dini inancın, yaşama ve düşünce tarzlarının olduğu hissiyatına 

kapılmaları neticesinde; Ziya Gökalp’in sistemleştirmeye çalıştığı Türkleşmek-İslamlaşmak-

Muasırlaşmak diye kitaplaştırdığı Türk-İslam’ı radikal  Türk- Modernizmine dönüşmüştür 

(Kara, 1986: LIV). 

Osmanlının son döneminde Türkçülük akımını ve Türkleşmeyi İslamlaşmayla eşleştiren 

Yusuf Akçura, 1924’te bütçe görüşmelerinde; Halifeliğe ödenek veren bölüm bizim 

esaslarımıza ve cumhuriyetimizin temeline tamamen aykırıdır demektedir. Bunu söylerken 

İsmet Paşa’nın, Halifeliğin kaldırılmasını gerekçelendirirken kurtuluş savaşında halifeliğin 

Anadolu davasını desteklemediği ve aleyhte çalıştığı düşüncesine destek vermektedir. Halifelik 

kaldırılırken halifeliğin cumhuriyet ve hükümet kavramlarının özünde bulunduğu vurgulanarak 

kısmen Müslümanların gönlünün alınmaya çalışıldığı söylenebilir. Bütçe görüşmelerinde 

konuyla ilgili iki yasa daha çıkartılır. Şeriye ve Evkaf vekâleti kaldırılıp yerine Başbakanlığa 

bağlı Diyanet işleri Reisliği ve Vakıflar Umum Müdürlüğü kurulmuştur. İkinci yasa da ise 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu çıkarılmıştır. Ülkede eğitim birliğini sağlamak için çıkarılan bu 

yasayla bütün okullar Maarif Vekâletine bağlanır ve bir süre sonra bütün medreseler kapatılır 

(Demirel, 2013: 31). Böylece batı medeniyetinin doğu medeniyetine üstünlüğünün sebebi olan 

bilim, akıl ve mantık ekseninde ilerleyerek batı uygarlığına ulaşmanın yolu açılıyor ve geri 

kalmışlığın sebebi görülen dinden uzaklaşılmaya çalışılıyor. Sezer’e (2011: 147-158) göre 

batının doğu üzerindeki egemenliğini sürdürebilmesini sağlayacak en etkili güç olarak 

sosyalizmin ana ilkelerinden biri olan laiklik görülüyor. Laikliği gerçekleştirme adına Tek 

partili dönemin sonuna kadar batılılaşma ve ilerleme gerekçesiyle çok katı uygulamalar 

gerçekleştiriliyor. Yukarda ifade etmiş olmakla beraber farklı bir şekilde tekrar edersek, 

Erdoğan Aydın, laiklik uygulamalarının Fransa’daki kadar radikal uygulamalar olmadığını 

iddia etmektedir. Bu uygulamaları yetersiz gören Aydın, dinin izlerinin tamamen 



21 

 

silinmemesinden şikâyet etmektedir. Diyanet işleri reisliğinin kurulmasının eski sistemin 

etkilerini devam ettirdiğini iddia eden Aydın, toplumun tek tipleştirilmesinde Sünni İslam’ın 

temel kimlik değeri sayıldığını söylemektedir. Üst yapı aracılığıyla yapılan baskıya dayalı 

Batılaşma çabalarını yetersiz görerek Hilafetin ve Şeriye Vekâletinin dayatma ve tehditlerle 

tasfiye edilmesinin gerekirse bu yolda kellelerin alınmasını demokratikleşmenin gereği olarak 

görüyor olması Türk modernleşmesindeki radikalizmin anlaşılması için önemli ipuçlarından bir 

olarak görülebilir (Aydın, 2013: 43-56). Tek partili dönemde din siyaset ilişkisinden ziyade 

devletin veya siyasal iktidarın belirlediği din statüsünden söz edilebilir. Bu dönemde daha önce 

bahsedilen Kızılay ve Yeşilay haricinde ne sivil toplum ne de İslamcı STK’lardan söz etmek 

mümkün değildir. Toplumsal baskılar neticesinde 1946’dan sonra çok partili sistem ve 

toplumsal talepler konuşulmaya başlar. 

1.4. İslamcı STK’ların Zihinsel Arka Planı Olarak İslamcılık  

Osmanlıda başlangıcı III. Selime kadar götürülen reform/batılılaşma/modernleşme 

hareketleri, II. Mahmut, Mustafa Reşit Paşa, Mithat Paşaların ve ittihat ve Terakkicilerin de 

içinde bulunduğu süreçleri kapsar. İçinde bulunulan ekonomik, teknolojik, askeri alandaki 

buhranlı dönemlerden kurtulmanın çaresi olarak terakki/ilerleme için 1839 Tanzimat Fermanı, 

1856 Islahat Fermanı, 1876 Meşrutiyetin ilanı devlet yöneticileri tarafından atılan ilk adımlar 

olarak görülebilir (Aydın, 2013: 45). Bir fikir hareketi olarak İslamcılık II. Meşrutiyetten sonra 

örgütlü bir şekilde ortaya çıkmaya başlamıştır. Yusuf Akçura (2019: 9-34) 1904’te Türk 

gazetesinde yayımlanan yazısında, Osmanlı devletinde Batı’nın kuvvet ve yükselişinden 

istifade arzusu uyanalı üç siyaset yolu tasavvur ve takip edildi. Bunlar birincisi milleti Osmaniye 

(Osmanlıcılık), ikincisi tüm Müslümanları hilafet çatısı altında siyaseten birleştirmek 

(Panislamizm, İslamcılık), üçüncüsü ‘Türk milliyeti’ siyasetini (Pantürkizm) oluşturma 

alternatiflerinden tan bahsediyor ve makalede ayrı ayrı üç akımı da olumlu ve olumsuzlukları 

ortaya çıkacak sonuçlarıyla tartışıyor. Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük hangisi çözüm 

yolu? sonuca bağlamasa da ilerde gösterdiği uygulama ve söylemleri çözüm olarak 

Türkçülükten yana olduğunu göstermiştir. İ. Kara’dan aktarımla M. A. Büyükkara’ya göre 

(2016: 39) İslamcılık İlk olarak 1908 de yayın dünyasına giren Sırat-ı Müstakim sonra 

Sebilürreşad, Beyanü’l-Hak, İslam Mecmuası, Volkan gibi dergilerde faaliyet gösteren Said 

Halim Paşa, Şehbenderzade Ahmed Hilmi, Şeyhülislam Musa Kazım, Babanzade Ahmed 

Naim, Seyyid Bey, Mehmet Ali Avni, Mehmet Akif, Said Nursi, Elmalılı Hamdi, Aksekili 

Ahmed, Mehmet Şemsettin (Günaltay) gibi isimler tarafından başlatılıp geliştirilmiştir. 



22 

 

İslamcı kavramı çıkış döneminde bu hareketin mensuplarının kendileri için seçtikleri bir 

isim değil fakat itiraz etmeyerek kabullendikleri bir isim değerlendirmesinden sonra kavramı 

ilk defa Ziya Gökalp 1913’te yazdığı “Üç Cereyan” adlı makalesinde “İslamcılık, İslamlaşmak, 

İslamlık” şeklinde kullandığını belirtiyor. 1914’te Babanzade Ahmed Naim Sebilürreşad’da 

“İslam’da Davayı Kavmiyet” başlıklı makalesinde “İslamcı”, “İslamcı-Türkçü” ve “İslamcılık” 

kavramlarını kullanırken, 1918’de Said Halim Paşa “İslamlaşmak” isimli kitabında 

“İslamcılık” kavramını yanlış anlaşılmamak gerekçesiyle tanımlayarak kullandığı ve S. H. 

Paşa’ya göre İslamlaşmak, “İtikadını, ahlakını, içtimaiyatını, siyasetini daima zaman ve 

muhitin ihtiyaçlarına en uygun şekilde tefsir ederek bunlara gereği gibi uygun hareket etmekten 

ibarettir.” tanımlaması aktarılıyor (Şentürk, 2015: 19-20). T. Z. Tunaya’ya göre İslamcılık, 

“İkinci Meşrutiyet düşüncesine hâkimdir, siyasal ve ideolojiktir. Türkçülük, Batıcılık içerisinde 

en tesirli ve kuvvetli olanıdır. İslamcılar toplumu kendi inanç ve fikirleri doğrultusunda 

kurumsallaştırarak, devletin bütünlüğünü muhafaza edecek bir amaca yöneltmek ister. Bu fikrin 

kaynağı “vahşet ve bedeviyet halindeki bir kavmin dünyanın en yüce imparatorluklarından biri 

haline yükselmesini sağlamış İslam medeniyetidir. Bu Kur’an esasları üzerine hareketle 

gerçekleştirmiştir. Yani İslam’ın temel ilkelerine dönmekle gerçekleşecek, İslami bir Rönesans 

hareketine ihtiyaç olduğu tezini savunan akımdır (Tunaya, 1991: 15-16). Kemal H. Karpat 

“İslamcılık/Pan-İslamcılık İslam tarihinde paraleli/ benzeri olmayan görünürde zamanın, 

Müslümanların halifesi tarafından yönetilen Avrupa tipinde bir hürriyet ve değişim hareketi” 

değerlendirmesi yapmakta olup İslamcılığın ideolojik ve siyasal açıdan değerlendirmesi 

gerektiğine vurgu yapmaktadır. Esas itibarıyla İslamcılığın Osmanlının son dönemlerinde 

Müslümanların içinde bulunduğu zor şartlardan çıkış yolunda kaynağını İslami referanslardan 

alması gerektiğini savunan siyasal- sosyal fikir hareketinin adı olarak adlandırıyor (Şentürk, 

2015: 19). Kendisini 2011’e kadar İslamcı olarak tanımlayan Dücane Cündioğlu, ilk 

İslamcıların Cemaleddin Efgani, Muhammed Abduh, Reşid Rıza’dır der ve İslamcılığın 

düşünsel başlangıcını 1870’lere kadar götürülebileceğini ifade eder. İslamcılığın bir İngiliz 

projesi olduğunu ve bu malzemeyi Osmanlı hilafet çatısı altında İslamcılık denmeden 

kullandığını belirtmektedir. Dücane Cündioğlu, Karpat’ın “İslamcılık Avrupa tipinde bir 

hürriyet ve değişim hareketi” yaklaşımını farklı bir şekilde ifade ediyor. İslamcılık düşüncesini 

terk ettiğini belirten Dücane Cündioğlu, benim sonram kendi cenahımın iktidar olmasıyla 

başlıyor; İslamcılık denince sadece politik olanın algılanmasından hatta dinin varlık sorununun 

siyasal algılanmasından korktuğu için İslamcılık kavramı yerine ‘dindarlık’, ‘dindar bilinç’ gibi 

kavramları seçtiğini, İslamcılığı politik, dışsal ve siyasal olması nedeniyle dışarda bırakarak, 

tamamen toplumsal ve psikolojik olanı tartışa bilmek istediğini ifade ediyor 



23 

 

https://www.youtube.com/watch?v=dHHMI__lR6w (erişim tarihi: 09.05.2020). Kara İslamcılığa, 

kanaatimizce kuşatıcı algılana bilecek bir tanımlama yaparak farklı bir yaklaşım ve bakış açısı 

getiriyor. “İslamcılık 19. ve 20. yüzyılda, İslam’ı bir bütün olarak (inanç, ibadet, ahlak felsefe, 

siyaset, eğitim…) yeniden hayata hâkim kılmak ve akılcı bir metotla Müslümanları, İslam 

dünyasını batı sömürüsünden, zalim ve müstebit yöneticilerden, esaretten, taklitten, 

hurafelerden kurtarmak; medenileştirmek, birleştirmek ve kalkındırmak uğruna yapılan 

aktivist, modernist ve ekletik yönleri baskın siyasi, fikri ve ilmi çalışmaların, arayışların, teklif 

ve çözümlerin bütününü ihtiva eden bir hareket” olarak tarif ediyor (Kara,1986: XV-XVI). 

Tanım da dikkat edilmesi gereken anahtar kelimenin “yeniden” kelimesi olmasına dikkat 

çekiyor. “Yeniden” kelimesiyle Kitap, Sünnet üstünde hiçbir kurum, kişi ve otoritenin kabul 

edilmemesi, ihtiyaç duyulan her zaman geriye dönerek kaynaklara bakabilmeyi bu sayede 

naslara ne kadar uyulup uyulmadığını tespit edebilme imkânı sağlayarak içten içe bir 

yenilenmenin/tecdidin gerçekleştirilmesinin anlaşılmasına işaret edildiğini anlatıyor (Kara, 

1986: XV-XVI). Hayrettin Karaman ise, İslamcılık, ihtiyaca binaen adı ve kendisi ortaya çıkmış 

zorunlu bir İslami faaliyettir. Bu faaliyetin sebebi, başka dinlerin, ideolojilerin, siyasetlerin 

İslam’a ve Müslümanlara meydan okumaları, ümmeti bölmeye ve yok etmeye veya İslam din, 

medeniyet ve kültürünün yerine bir başkasını geçirerek ümmeti dönüştürmeye çalışmalarıdır. 

Fertler, kuruluşlar, kurumlar olarak İslam’a ve Müslümanlara karşı yürütülen bu yıkıcı faaliyet 

karşısında imanlı, bilgili ve hamiyetli bir liderin veya heyetin etrafında toplanan Müslümanlar 

İslam’ı din, medeniyet ve kültür olarak ümmetin hayatında ve vatanında korumak için belli bir 

anlayış ve plan dâhilinde faaliyet göstermişlerdir. Bizde ikinci meşrutiyetten sonra “Türkçüler” 

ile “Batıcılara” karşı bu faaliyeti yürütenlere “İslamcı” denmiştir 
https://www.haksozhaber.net/islamcilik-ihtiyaca-binaen-olusan-bir-islami-faaliyettir-103047h.htm 

(erişim tarihi:10.05.2020). Yasin Aktay, İslamcılık Osmanlının son döneminde oluşan farklı 

düşünce akımları için doğal ve takdir edilmesi gereken bir durum olduğunu bunun İslam 

toplumunun özgürlükçü yapısından kaynaklandığını belirtiyor ve İslamcılıkla ilgili tarihsel 

süreçte hayatın akışı içerisinde karşılaşılan birtakım problemlerden söz ettikten sonra bir 

Müslüman’ın bunlara itiraz etmemesi mümkün mü? diyor ve İslam’ın siyasal boyutuna dikkat 

çekerek “İslamcı, İslamdan ve Müslümandan yana olan kişidir, İslam’a ve Müslüman’a taraf 

olan kişidir”, “İslamcılık Müslüman’ın ismi değil vasfıdır, İslamcı olmayan Müslüman olamaz, 

İslam’ı hayatının referansı haline getirmişsen zaten İslamcısındır”. İslam’ın siyasetin önemli 

bir motivasyonu ve gerekçesi olduğunu ve İslamcılığın sosyolojik bir isimlendirme olduğunu 

belirten Aktay Kur’an-ı Kerim’den Müslümana verilen farklı isimlerden örnekler vererek 



24 

 

İslamcılık isimlendirmesinin meşruiyetine vurgu yapar  https://www.youtube.com/watch?v=4-

wAH5hpZWI (erişim tarihi: 29.05.2020) 

İslamcılık düşüncesine ilişkin aktarımlarda amaçlanan STK’daki farklı düşünsel 

yaklaşımların, kimliksel tanımlamaların; İslamcılık, muhafazakarlık, milliyetçi muhafazakâr, 

temel kaynaklar ve kendi faaliyetlerine gönderimler içeren söylemlerine doğrudan veya dolaylı 

kaynaklarına işaret etmektir. Yine İslamcılık düşüncesinde söylemsel sahiplenme yanısıra 

çeşitli gerekçelerle İslamcılık isimlendirmesinden çekinmenin ve yeni kimliksel tanımlama 

çabalarının arka planının anlaşılmasına dikkat çekmek amaçlanmıştır. İslamcılığın tarihsel ve 

düşünsel sürecini özetledikten sonra çalışmanın ikinci bölünde örneklemi oluşturan ADAP 

özelinde din-devlet ve sivillik çözümlemeleri yapıldı. 

 



25 

 

  
İKİNCİ BÖLÜM 

AKDENİZ DAYANIŞMA PLATFORMU ÖRNEĞİNDE DİN, DEVLET VE SİVİLLİK 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

Akdeniz Dayanışma Platformunun 2004 yılında oluşumu, düşünce ve hareket tarzları, 

faaliyet alanları Türkiye’deki sivil toplum kuruluşlarının hikâyeleri ile benzerlikleri gerek 

literatürde gerekse mülakata katılan üyelerin beyanlarında açıkça görülmüştür. 1991-2004 arası 

dönemde Türkiye’nin siyasal gündemini oluşturan başörtüsü yasağı, imam hatipler, Kur’an 

Kursu, insan Hak ve Özgürlükleri, Filistin meselesi, Darbe süreçleri ve Demokratik haklar, 

Dünyadaki mazlumların haklarının korunması gibi gündemleri ADAP’ın gündemleriyle 

aynıdır. ADAP’ı katılımcı kuruluşların ortak beyanları ve katılımcı STK’ların üyelerinin 

bireysel söyleşileri kaynak alınarak fiziksel/şekli yapıları, fikir dünyaları tüm faaliyet alanları, 

sivil toplum – sivil toplum ilişkileri, sivil toplum – devlet/iktidar ilişkileri çözümlenmiştir. 

2.1. Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) Nedir? 

Kısaltması ADAP olan Akdeniz Dayanışma Platformu Antalya özelinde 24 farklı 

STK’nın bir çatı kuruluşu olarak faaliyet icra etmektedir. Kurum hakkındaki 

değerlendirmelerimizi, kurumun kendisini nasıl tanımladığını kendi beyanları üzerinden 

inceledik. Bu bağlamda platformun internet sitesine bakıldığında “Hakkımızda” kısmında şu 

ana başlıkların ön plana çıktığı görülecektir: 

Faaliyetleri Antalya ve ilçeleri ağırlıklı olmakla beraber zaman zaman ulusal ve uluslararası alanlarda da 

kendini göstermiş olan platform 2004 yılında kurulmuştur.  

Misyonu: Ülkede ve dünyada kalıcı bir barışın sağlanması, tüm insanlık hak ve özgürlüklerinden 

yararlanması için çalışmak, toplumun meşru her türlü hayati, iktisadi ve sosyal ihtiyaçlarını karşılamada 

yardımcı olmak ve bunun için gerekli sosyal çalışmalarda bulunmak. 

Kim tarafından, kime karşı yapılırsa yapılsın her türlü haksızlık, milli ve manevi değerlere hakaret ve 

tecavüze karşı yasal ortamda mücadele vermek ve zor durumda kalanlara yardım etmek. 

Başta çevre olmak üzere tarihi, kültürel, turistik bölge ve eserlerin korunması, halka tanıtılması, milli ve 

manevi kültüre kazandırılmasını sağlamak. 

Toplumda yardımlaşma ve dayanışmanın tesisi ile kişiler arasındaki kültürel, ahlaki ve milli birlikteliğin 

teminini sağlamak, bireylerin milli, ilmi ve manevi açıdan bilinçlendirilmesine katkıda bulunmak. 

Ülke meselelerinde diğer platform, federasyon, konfederasyonlar ve benzeri STK’lar ile hareket ederek, 

milli ve manevi değerlerin korunması ve geleceğe taşınması yönünde çaba göstermek. 



26 

 

Kadın ve aile yapısını, toplum içindeki konumunu güçlendirmek amacıyla her türlü eğitim kültür ve 

sosyo-ekonomik yönden çalışmalar yapmak. 

Yurt içinde ve yurt dışında her türlü kültürel, sanatsal, dayanışma ve yardımlaşma organizasyonları 

yapmak ve organizasyonlara katılmaktır http://www.adapplatformu.org/hakkimizda/ (erişim tarihi: 

10.04.2020).  

Platform sitesinde kendisini tanımlarken kullandığı kavramları incelediğimizde ülke ve 

dünyada barışın sağlanması, hak ve özgürlükler, milli ve manevi değerler, kadın ve aile gibi 

‘evrensel niteliğe’ sahip kavramlar dikkati çekmektedir. Platformun çerçevesini ortaya koyması 

açısından bu kavramların yanı sıra daha da detaylandırabileceğimiz kavramlarla 

karşılaşmaktayız. Bu kavramlar platformun düşünsel zemininin kapsamını ortaya koymaktadır. 

Platform mekânsal bakımdan ağırlıklı olarak Antalya’nın merkezinde konumlandığı bununla 

beraber barındırdığı STK’lar aracılığıyla çevre ilçelere yayılmış olduğu gözlemlenmiştir. 

Ayrıca internet sitesinde belirtilen ülkede ve dünyada kalıcı barışın sağlanması için ülke 

meselelerinde diğer platform, federasyon, konfederasyon ve benzeri STK’larla birlikte harekete 

açık oldukları anlaşılmıştır. Yine yurt içinde ve dışında yapılacak organizasyonlara katılım gibi 

söylemlerle sahip olan platform faaliyet alanını mekânsal olarak Antalya ve ilçeleri olarak 

konumlandırmaktadır. Fikir/Düşünce boyutunda ise özel bir konu ve alanla sınırlı olmadığı, 

ulusal ve uluslararası alanda geniş bir yelpazede faaliyetlere açık olduğu gözlemlenmiştir. 

Akdeniz Dayanışma platformunun kimliksel tanımlaması bu bağlamda ele alındığında; 

platformun kendisini ortaya koyarken kapsamlı bir tanım yaptığı ve üyesi olan tüm yerel ve 

ulusal STK’ların faaliyet alanlarını göz önüne alarak her birine göndermelerde bulunarak 

STK’ların platformda kimliksel izdüşümlerinin yansıtılmaya çalışılması dikkat çekmektedir. 

2.1.1. ADAP’ın Toplanma Zamanı ve Gündem Değerlendirmelerine Dair Genel İşleyiş 

Şekli 

ADAP’ın oluşum süreci, sivil toplum yaklaşımları, yerel, ulusal, uluslararası ilişkileri, 

düşünce ve davranışları zaman zaman literatürdeki sivil toplum yaklaşımlarıyla örtüşen 

düşünsel karşılıklarına da atıflar yaparak değerlendirmeler yapıldı. Platform bu faaliyetleri 

gerçekleştirme için takip ettikleri yöntem, genel işleyiş ilke ve uygulamaları, geçmiş dönem 

başkanlarından eğitimci E. Aslan’ın beyanlarından şu şekilde olduğu anlaşılmaktadır: 

Platform önceden belirlenmiş bir zaman ve mekânda her ayın ilk pazar günü kahvaltı ile başlar ve öğle 

vakti saat 13.00’da biter. Toplantı yeri her ay toplantı sonunda karara bağlanır. Toplantı yönetim şekli 

başkanlık ve sekreterlik şeklindedir. Toplantı gündemi, içinde bulundukları ayın gerekleri veya ihtiyaçları 

dikkate alınarak birkaç gün önceden platform başkanlığına bildirilir ve önemine göre ilk on madde 

üzerinden değerlendirilmeye alınır. Toplantının her ay ortak olan maddesi bir sure tanıtımı ve  genel 



27 

 

bir yorumunun yapılmasıdır. Her STK, düşüncesini özgürce ve kendi özgüllüğü içinde beyan edebilir. 

Kararlar genellikle ittifakla alınıyor fakat kararlara katılmama hakkı tüzüklerinde güvence altına 

alınmıştır ve kararlara onayı olmayan sivil toplum kuruluşları imzalarını çekme yetkisine sahiptir.  

Bu alınan karardan çekilme yetkisi, ayrışmanın başlangıcı olmaktan ziyade platformda 

bir arada kalmalarının güvencesi olarak görülüyor. Siyasal duruşlarını İslami perspektif olarak 

tanımlıyorlar.  Platform aylık toplantılar dışında on beş günde bir alanında uzman gördükleri 

kişilerle beyin fırtınası toplantıları ve yılda bir STK’ların tüm üyelerinin katılımına açık toplantı 

ve sosyal faaliyet organizasyonları rutinleri olduğu beyan edilmiştir. 

2.1.2. ADAP ’ta Bugüne Kadar Öne Çıkan Faaliyetler 

STK’lar eğitim, yardımlaşma-dayanışma, acil arama-kurtarma, öğrenci yurtları, 

öğrencilere burs ve eğitim desteği, ailenin korunması desteklenmesi ve bilinçlendirilmesi, hak 

ve özgürlükler alanındaki çalışmalar, gençliğe yönelik sosyal faaliyetler, platforma üye 

STK’ların organize etiği konferans, seminer ve sempozyumlara katılım desteği vb. faaliyetler 

yapıyor. 2010 yılında gerçekleşen Mavi Marmara yolcularının karşılanması, Antalya’da tüm 

yolcuların misafir edilmeleri ve Mavi Marmara’nın Gazze yolculuğuna fiilen on bir kişilik 

Antalya’dan katılım sağlanması, 28 Şubat darbesi yıldönümlerinde darbelere karşı hayır 

çalışmaları, Mısır’da Mursi yönetimine karşı yapılan darbeye karşı kamuoyu çalışması ve 

Mısır’a giderek süreci fiilen gözlemlemek, ulusal ve uluslararası acil afet arama kurtarma 

çalışmalarına katılım, Ramazan ve Kurban aylarında yurtdışı yardımları, başörtüsü eylemlerini 

organize ve katılım, güncel meseleler üzerine sık sık yaptıkları basın açıklamaları, yerel ve 

ulusal platformlarla (Başörtüsü, Filistin Doğu-Batı Kardeşliği, Diyarbakır Annelerine Destek 

vb.) işbirliği öne çıkan faaliyetleri olarak gözlemlenmektedir. 

ADAP’ın kurumsallaşma süreci, genel işleyiş tarzı ve faaliyetlerine dair 

bilgilendirmeden sonra kimliksel tanımlamaları kendi ifadeleri üzerinden değerlendirildi. 

2.1.3. Katılımcıların Bireysel Kanaatlerinde ADAP’ın Kurumsallaşmasına İlişkin Öznel 

Hikâyeleri 

Platforma üye 24 STK’nın her birinin özelde yürüttükleri faaliyetleri olmakla birlikte 

platformla (ADAP) faaliyetlerine güç ve etkililik katma arzusu taşıdıkları gözlemlenmektedir. 

Genel olarak; eğitim, yardımlaşma, sosyal sorumluluk, çevre koruma ve geliştirme, gençlere 

dönük sosyal etkinlik gibi farklı alanlarda faaliyet gösteren STK’lar, faaliyetlerini icra ederken 

karşılaştıkları sorunları çözmede kamusal ve sosyal alanlarda tek başına yetersiz kalmaları 

nedeniyle temsil gücünü arttırabilmek için platforma ihtiyaç duyulduğunu beyan etmişlerdir. 



28 

 

Katılımcıların güç kazanma ve temsil güçlerini artırmak için platform şeklinde örgütlenme 

istekleri esasında bir STK yapılanmasının yapısal bir sonucu olarak da görülebilir. Nitekim 

Taciser Ulaş Belge, (1998: 177) STK’ların iki tür örgütlenme biçiminden söz eder. Bunlardan 

birincisinde “çoğu örgüt özgül bir konjonktürde belirli fikirler ve ilkeler etrafında bir araya 

gelen insanlarla birlikte doğar, daha sonra bir yapı oluşturur ve bu süreç içerisinde belirli bir 

değişime de uğrar der. Yazarın tanımlaması ADAP’ı oluşturan STK’ların yapısal yansımasında 

vücut bulmuş gibi gözükmektedir. 

 Türkiye Aile Federasyonu üyesi olan ve temel ilkelerini “Müslüman bir aile 

oluşturmak” şeklinde tanımlayan platform üyesi ve MANAD temsilcisi işletmeci A. Almaz 

platforma ilişkin yorumu hem alt birim olarak hem de platform olarak bir STK yapılanmasının 

kaçınılmaz sonucuna yönelik içerikler taşımaktadır. İşletmeci A. Almaz şu sözleri sarf ederek 

ortak akılla birlikte faaliyetler oluşturarak güç ve etkililik doğrultusundaki hedeflerinde başarılı 

oldukları beyanında bulunmuştur:  

Kuruluşundan beri ADAP ’ta yer alıyoruz, yer almamızın nedeni değişik ilçelerdeki arkadaşlarımızın 

çalışmaları hakkında bilgi edinmek, bizim de çalışmalarımız hakkında bilgilendirme yapmak, 

birbirimizden bir şeyler öğrenip, burada değişim yapmak. Daha iyi bir sivil toplum örgütü nasıl çalışır 

ona göre faaliyetlerimizi geliştirmek amacıyla ADAP platformunda bulunduk ve faydalandık, ADAP bize 

çok şey kattı. 

STK yapılanmalarında tanınırlık ve kamusal etkililik, kurumsal oluşumların başat 

belirleyicisi diyebiliriz. Kendilerini ortaya çıkaran temel ilkeleri ancak bu tarz etkinlik alanı 

genişletmeleriyle sağlamaya çalıştıkları anlaşılmaktadır. Nitekim A. Almaz, “ihtiyaç sahibi 

ailelere yardım” amacıyla başlayan birlikteliğin, ailenin eğitimi, gençlerin eğitimi, markalaşma, 

legalleşme, yerel ve ulusal anlamda temsilde yer alma vb. bir dizi yeni örgütlenme şekilleriyle 

etkinlik ve etki alanlarını genişletme arzusu/gayreti içinde olduklarını ifade etmelerini kamusal 

etkililik oluşturma kaygısı olarak yorumlanabilir. Kendi çalışma alanlarını paylaşma ve 

duyurma kaygısını taşıyan bir başka MANAD temsilcisi av. A. Şahin, ADAP’ın oluşum 

sürecine katılma gerekçelerinde benzer ifadeler yanısıra özellikle güven oluşturma ve ön açmak 

ifadeleri dile getirmiştir:  

ADAP’ın ilk kuruluş dönemlerinde katıldık. Kuruluştaki üyelerin birçoğu ADAP öncesi birlikte 

olduğumuz arkadaşlardı farklı mecralarda görüştüğümüz oluyordu. Antalya bölgesinde farklı 

faaliyetlerimiz olabilir fakat amaçlarımız ailedir yani ailenin korunması, ihtiyaç sahibi ailelere yardım, 

ihtiyaç sahibi öğrencilerin elinden tutmak vs. yani iyilikte, hayırda yardımlaşabileceğimiz kişiler olması 

nedeniyle bir araya gelebileceğimiz arkadaşlar ile en azından ayda bir defa birlikte olup çalışmalarımızı 

ortak ortamda değerlendirip, birbirimize ufuk açmak çalışmalarda birbirimize destek olmak, güven 

vermek, ön açmak gibi amaçlarla ADAP’a katıldık.  



29 

 

Av. Şahin, ifadelerinde ADAP’ın oluşum aşamasında bir sivil toplum refleksinin veya 

girişimlerinin içselleştirildiği gözlemlenmektedir. Özellikle yerelde oluşan aile, yardım, eğitim 

faaliyetlerinin gerçekleşebilmesi ve ihtiyaçlara yerelde çözüm bulmak için farklı STK’larla 

istişarelerde bulunmak, toplum ve kamu nezdinde ihtiyaç hissettikleri tanınırlık ve güveni elde 

edebilmek için STK’lar arası iş birliği yapmayı gerekli gördükleri anlaşılmaktadır. Bu iş birliği 

sayesinde yerel STK’lar bölgesel ve ulusal bir tüzel kişilik kazanmaktadır. Yeni elde edilen 

statünün sağladığı güven ortamıyla hem kamusal açılım kazanabilmekte hem de sivil 

faaliyetlere destek bulabilmeleri kolaylaşmaktadır. Bu ifadelerden de anlaşıldığı gibi 

platformun oluşum gerekçesine uygun davranışlar gerçekleştirdikleri ifade edilmektedir. 

Buradaki ifadelerden sivil toplum -sivil toplum arası ilişkiler ve sivil toplum-kamusal alanlar 

arası (siyasi ve bürokratik alanlar) ilişkiler dikkat çekmekle beraber sivil toplum kamusal alan 

ilişkilerin içeriğini ayrı bir başlık altında değerlendirmeyi tercih edilmiştir. 

Yerel faaliyetlerin ulusal düzeyde tanıtımı ve oluşturabilecek iş birliğinin sinerjisinden 

faydalanma kaygısı, neredeyse bütün STK temsilcisinin söylemlerinde vardır. Nitekim Şahin 

ve mülakat metinlerini aşağıda aktardığımız Aydın, Aslan, Uygar, Yıldırım, Dağ, İlhan ve Yılmaz 

Beylerin temsil ettiği alt STK’ların tamamı çatı kuruluşu olan ADAP’ın oluşumunda en belirgin 

gerekçelerinin, yerelde ve ulusal alanda oluşan birtakım sorunların çözümü için ne yapabiliriz 

kaygılarından hareket ettiklerini belirtmişlerdir.  

Her ne kadar yerel ve ulusal alanda ne yapabiliriz kaygısının platformun oluşumunda 

temel belirleyiciliği ifade edilse de söylemlerin çok daha üst içerikler taşıması dikkat 

çekmektedir. Diğer bir ifadeyle uluslararası düzlemde STK’ların oluşum ve gelişim sürecinde 

dile getirilen düşüncelerin izdüşümleri örneklemimizde de gözlemlenmiştir. 

 Modern anlamda sivil toplum kavramının teori ve pratiğe dönüşen faaliyetleri Batı 

Avrupa’da yaklaşık yüz elli yıl önce yaşadığı demokratikleşme sürecinde gerçekleşiyor. Doğu 

Avrupa ve Türkiye de ise demokratikleşme ve sivil toplum çalışmalarının etkisi 1990’lı yıllarda 

kendini gösteriyor (Çaha, 2012: 140-142). Türkiye’de oluşan milliyetçi, muhafazakâr-İslamcı 

platformların bu demokratikleşme ve sivil toplum çalışmalarından güçlü bir şekilde etkilendiği 

anlaşılmaktadır. ADAP’ın platform olarak yaşadığı oluşum ve değişim aşamaları1990’lı 

yıllardaki STK’ların oluşum ve değişim süreçlerinin yansımaları olduğu anlaşılmaktadır. Bu 

durumu Taciser Ulaş 1994’te sosyal demokratlar tarafından yönetilen belediyelerin Refah 

partili belediyelerle el değiştirmesi, 1996’da gerçekleşen Habitat zirvesinin sonuçları ve 

ülkemizdeki STK’lardaki değişim sürecine etkilerini şöyle özetler: 



30 

 

-Liderden çok ilkeler etrafında birleşildi. STK önderlerinin bir kurtarıcı bir kahraman olması 

beklenmiyordu. 

-STK’lar tek tip insan aramaktan vazgeçti. Belirli konularda belirli ilkeleri benimsemek aynı çatı altında 

yaşamanın yeterli koşulu olabiliyor. Bunun sonucu farklı bireylerin bir araya gelmesiyle, insanların 

düşünce yapısı zenginleşiyor. Tartışmalara siyah ve beyazın dışında tonlar katılabiliyor. 

-Farklı STK’ların birbiriyle ilişki kurması, platformlar oluşturması ve ulusal ve uluslararası ilişki 

çabalarına işaret ediyor. 

-STK’ların dünyada olduğu gibi muhalefet ve protesto grupları olmakla yetinmeyip, devletin yapamadığı 

veya yapmak istemeyeceği birçok işlevi üslenmek, muhalif oldukları konuların alternatiflerini üretmek, 

muhatapları olan mercilerle diyaloğa girmek, gerektiğinde pazarlık etmek, hatta ortak projeler üretmek 

yoluyla toplumsal etkinliklerini artırıyorlar (Belge, 1998: 183). 

STK’ların değişim ve dönüşümünde kendini gösteren uluslararası söylemin iz 

düşümleri, benzer tarihsel süreçten geçen STK’ların söylemlerinde de görebilmekteyiz. 

ADAP’ın yıllık değişen dönem başkanlığı ve birliktelikteki ilkesel yaklaşımlara vurguları da 

Belge’nin liderlik ve ilkesel davranışların gelişimine ilişkin çıkarımlarıyla da doğrudan 

örtüştüğü görülmektedir. Yine Belge’nin STK’ların değişim ve gelişimine dair tespitlerindeki 

gibi ADAP üyesi STK’ların beyanlarında da yerelden ulusal alana geçiş cümlelerinin çokluğu 

dikkat çekerken bu yoğunluğun STK’ların yapısından kaynaklanabilme ihtimali 

unutulmamalıdır. Eğitimci R. Aydın, etki alanlarını genişletebilmek toplumsal meşruiyetlerini 

gerçekleştire bilmek için legalleşme ve markalaşmaları sonucu oluşan, yerel ve ulusal alandaki 

faaliyetlerden verdiği örnekler ve sonuçlarına dair şu değerlendirmeleri; kurumsallığın 

gerekliliğine veya STK’ların dünya ölçeğinde var olan yapısal gerçekliğine uygun bir şekilde 

yerelden ulusal ve uluslararası alana uzanan geçiş söylemleri olarak görebiliriz:  

Toplum bizi kurumsal olarak görünce kanaatleri değişti. Eskiden toplum bize İslami faaliyetlerimize 

olumsuz bakıyordu, biraz tehlikeli görüyordu; kurumsallaşma, legalleşme/resmiyet sayesinde yapılan 

sosyal, kültürel faaliyetler ile vatandaş bizleri tanıdı. Bakıyor ki adamlar benim cenazedeler, ırmakta 

çocuğum boğuldu bunlar yetişti, dağda çocuğum uçtu bunlar yetişti… Ve bunlar toplum tarafından fark 

ediliyor ve sorguluyorlar siz kimsiniz? Biz de cevaben; biz Antalya İnsani Yardım ve Arama Kurtarma 

ekibiyiz, İHH’ye bağlıyız.” deyince; İslami bir yapı olduğumuz, tehlikesiz bilakis faydalı olduğumuzu da 

toplum tarafından biliniyor. Yani sonuçta bu Türkiye'nin her tarafı bizim insanımız. Müslümandır değildir 

veya namaz kılıyor kılmıyor ayrıştırma yapmadan toplumu bütün olarak değerlendirip toplumun ihtiyacı 

olan alanlarda bu STK’lar aracılığıyla çalışma yapılması gerekiyordu.   

Aydın, toplumsal ve kamusal meşruiyet için kurumsallaşmaya duyduğu ihtiyaç yanında 

daha önce tolum ve kamu nezdinde kabul gördüğünü düşündüğü uluslararası tanınırlığı ve 



31 

 

meşruiyeti olan İHH vb. kuruluşlara eklemlenerek faaliyet alanlarını genişlettiklerini 

belirtmiştir.  

Taciser Ulaş Belge’nin (1998: 177) ifadelerindeki özgül bir konjonktürde belirli fikirler 

ve ilkeler etrafında bir araya gelen insanlardan oluşan yapıların değişim sürecine ilişkin vurgusu 

ise serbest meslek sahibi B. Uygar’ın ifadelerinde farklı bir üslupta karşılık buluyor. Uygar’ın 

ifadeleri STK’ların birbirlerinden etkilenerek yaşadıkları değişim süreçlerini gözlemleme 

fırsatı sunmaktadır. Müslüman, muhafazakâr, İslamcı olarak tanımladığı çevresiyle yerelde 

başladığı faaliyetlerini anlatırken; STK’ların zamana, mekâna ve şartlara göre 

teşkilatlanmalarındaki değişim, gelişim, toplumsal ve kamusal alanda edindikleri konumu şöyle 

özetliyor: 

Yaptığımız hizmet ve faaliyetleri de bütün insanlığa özellikle afete maruz kalmış herhangi bir canlı 

üzerine arama kurtarma ve iyileştirmeyle ilgili çalışmalar yürütüyoruz. Kurumumuz İYAK 2004 yılında 

başımızdan geçen elim bir olay üzerine kuruldu. 2004-2010 arasından herhangi bir resmiyet olmadan 

devam ediyorduk. Daha sonrasında kurumsallaşma kararı alarak faaliyet yürütüyoruz. Derneğimizin şu 

an AFAD ve Sahil Güvenlik ile iş birliği var. Sahada çalışan diğer kurum ve STK’larla; itfaiye, JAK, 

Deniz Polisi gibi bu alanda hizmet edenlerle yardımlaşarak hizmet etmeye devam ediyoruz. 

Uygar, ifadelerinde siyasal ve bürokratik/kamusal alanlarla yani merkezi ve yerel 

yönetimlerle hatta en yüksek iç disipline sahip asker ve polis gibi sivil toplumdan ayrışmanın 

başat unsurlarıyla oluşan iş birliği, dayanışmaları dikkat çekici düzeydedir (Geçmiş dönemlerde 

özellikle asker ve İslamcı STK iş birliğini düşünmek bile mümkün değildir çünkü MGK 

toplantılarının en önemli maddesi irtica ile mücadeledir). Burada asıl gelinmek istenen nokta 

28 Şubat’tan günümüze kadar olan dönemde ADAP’ın oluşumunu tetikleyen faktörlerin 

demokratikleşme ve sivil toplumun dünyadaki gelişim sürecine benzer hikâyelere sahip 

olmasıdır. ADAP’ın ve genel anlamda STK’ların oluşumunda siyasal zeminin olumlu/olumsuz 

etkilerini görebilmek, Kamu-STK iş birliğinin STK oluşumlarına yol açabildiğini tespit 

edebilmek için hükümetlerin uygulamaları, siyasi partilerin çağrı ve programları dikkat 

çekmektedir. Örneğin iktidardaki siyasi otorite düşünce dünyalarıyla örtüşmeyen sivil toplum 

üzerine baskı kurmaya çalışırken, alternatif olmaya çalışan bir siyasal partinin parti 

programında STK’lar arası iş birliği talebi içermektedir. Resmiyet içermeyen sivil faaliyetler 

üzerindeki siyasal iktidarların 28 şubat sonrası artan baskıları, STK’ların ise meşruluğuna 

inandıkları faaliyetlerin tanıtım ve açılım arzuları, doksanlı yılların sivil toplum kuruluşlarının 

siyasal otoriteye karşı oluşturdukları güçlü örgütlenme rüzgârı, AK Partinin sivil söylemlerinin 

ve sivil tolumla iş birliği çağrıları “Kamu yönetimine vatandaşları ve sivil toplum örgütlerini 

dahil ederek toplumda sinerji meydana getirecek, kamusal yaşamın her alanında tam şeffaflık 



32 

 

ve hesap verme anlayışını hakim kılacağız” gibi söylemi ve aktivitelerinin eklenmesiyle 

STK’ların ve STK’lar arası iş birliğini sağlayan platformların oluşumları hız kazanmıştır 

https://www.akparti.org.tr/parti/parti-programi/  (erişim tarihi: 29.05.2021). Söz konusu süreci, 

platformda kuruluşunda bulunan ve farklı zamanlarda dönem başkanlığı da yapmış olan 

üyelerin söylemlerinden çıkartılmıştır.  

Eğitimci R. Aydın, platformun oluşum öncesi dönemi işaret ederek İslamcı düşünceye 

sahip kuruluşlar üzerine baskıların ve AK Parti iktidarının sağladığı rahat faaliyet ortamının 

platformun oluşumuna etkilerini şöyle dile getirmiştir.  

Türkiye'deki İslamcı yapıların geçirdikleri birtakım sıkıntılar oldu. İslamcılar 1997’de-28 Şubat darbesini 

yaşandı. Sıkıntıların bir kısmı Müslümanların kendilerinden kaynaklanırken bir kısmı da sistemin 

baskıcı/despotik yapısındandı. Ak Parti'nin iktidara gelmesiyle 2004'lerde İslamcılara yönelik bir 

rahatlama oldu. Ama 28 Şubat süreci Müslümanlara hep bir tedirginlik oluşturdu. Acaba Ak Parti ne 

kadar gidecek belli değil dedik. Müslümanlar olarak bu rahatlama sonrası olabilecek olumsuzluklara karşı 

hazır olalım, ileride hata yapmayalım dedik. Böylece zorlukla karşılaştığımız zaman neler yapabiliriz?  

diye Antalya'daki Müslümanlar olarak birbirimize yardım edelim düşüncesiyle ADAP’ın ilk toplantısı 

2004’ün Nisan ayında yaptık. 

Eğitimci R. Aydın, Antalya’da fikir çizgisi İslamcı olan farklı STK’ların problemlerin 

kaynak ve çözüm yolları için takip edilen aşamalara dikkat çekiyor. R. Aydın doksanlı yıllardan 

AK Parti’nin iktidar dönemine kadar olan dönemde, siyasal iktidarların baskılarından korunma 

kaygılarının doğal sonucu olarak kurumsal olarak bir sivil toplum hareketine dönüştüklerini 

ifade ediyor. İfadelerinden muhtemel iktidar değişikliklerine karşı hazırlık olarak STK’ların 

platform aracılığıyla sivil bir güç oluşturma arzu ve kaygısı taşıdıkları görülmektedir. 

Özellikle baskıların etkilerine dair eğitimci O. İlhan, STK hikâyesinde anlattığı vakıf 

kurma aşamasındaki zorlaştırmalar, mevcut vakıfların mallarına el koyma, derneklerin 

kapatılma hadiseleri, arkadaşlarının yaşadığı geleceğe dönük yargılama süreçlerini anlatırken; 

bunlar gelecekte bu ülke için tehdit oluşturacak bir şeriat devleti kurabilirler iddiaları üzerine 

tutuklamalardan bahsediyor. Bu yaşanmışlıklar üzerine ortak bir mücadele zemini olarak 

gördükleri platformu oluşturma sürecini şöyle aktarıyor. 

ADAP üyeleriyle beraber geçmişte aynı süreçleri (sıkıntıları) yaşamıştık. Mesela geçmiş yıllarda, o baskı 

dönemlerinde başörtüsü eylemleri oluyordu, biz Ankara'ya buradan (Alanya) tepki koymak için dernek 

olarak gittiğimizde Antalya'daki ve ilçelerdeki dernekler aynı tepkileri koydular. Ortak kanaatlerimiz, 

ortak tavırlarımız vardı. Biz onları ortak mücadele zeminlerinde güvendiğimiz dostlar olarak gördük. 

Dolayısıyla İl içerisinde beraber hareket etmenin herhangi bir sakıncasının olmadığını kanaati hasıl oldu. 

Aynı şeyleri düşünen, aynı şeyleri hedefleyen aynı düşünce dünyasın da ki farklı STK’lar olduğumuzu 

anlayınca bunu platformla İl içerisinde daha yakın bir atmosfere taşıyalım diye düşündük.  



33 

 

Diğer katılımcılarla yaptığımız söyleşilerde 28 Şubat döneminin baskılarından 

kurtulmak için resmileşme/legalleşme, kendilerini daha rahat sunabilme, tanıtım, istişare, yerel 

şartlara göre hareket edebilme, katılımcıların kendi özgül özellikleriyle muhataplıklar 

oluşturma, hak ve özgürlüklerin korunması vb. söylemler ve siyasal iktidar ilişkilerine matuf 

değerlendirmeler ulusal ve uluslararası sivil toplum faaliyetleriyle benzerlikler içermektedir. 

Örneğin: eğitimci E. Aslan, 28 Şubat’ın baskıcı etkilerinden kurtulabilmek ve 

amaçlarını daha rahat anlatabilmek için ülkedeki sivil hareketlerin resmileşme dönemine 

ilişkin: “Ne zaman ki 28 Şubat döneminde biraz daha STK’larla alakalı İslamcı STK’ların 

üzerine gidilmeye başlandı, İslamcı STK’lar kendilerini daha rahat sunabilmek adına 

resmileşme kararı almaya başladı biz de genel insicama ayak uydurduk.” İfadeleriyle 

platformun oluşumuna dair ülke genelindeki sivil toplum hareketlerinin resmileşme rüzgârının 

yerel faaliyetler üzerindeki etkisine dair farklı bir bakış sunmaktadır. 

Emekli memur H. Yıldırım, “Antalya'da STK temsilcilerinin bir araya gelip özelde 

Antalya da genelde Türkiye çapında; Müslümanların topluma, siyasete, başka unsurlara katkı 

sunabileceği şeylerle alakalı fikir teatisinde bulunmak, katkı sağlamak niyetiyle başladığımı 

söyleyebilirim” diyor, platformun yerel ve ulusal amaçlarına, “topluma ve siyasal iktidara” 

yönelik “etkililik” oluşturma çabalarına dikkat çekiyor. Yine Yıldırım’ın kendi ifadelerinde 

şunlara dikkat çekilmiştir. 

Başörtüsü meselemiz vardı, imam-hatipler ve Kur'an kurslarının sorunları vardı, ifade özgürlüğü 

noktasında sorunlar vardı, STK temsilcilerinin [merkezi yönetime] katılımcı ruhuyla hareket edememesi 

vardı, baskılar vardı. Bu noktada, devletin veya herhangi bir kurumun, kuruluşun ulufesi olarak değil de 

doğuştan var olduğuna inandığımız özgürlüklerimizi elimizden hiç kimse alamaz, ona sahip çıkmamız 

lazım görüşü genellikle hâkim oldu, o zamanlar öyle başladı ADAP. 

Söylemi platformun oluşum aşamasındaki gündemleri, kendilerini devlet karşısında 

konumlandırmaları hakkında bilgi verirken, hak ve özgürlük arayışları ve bir baskı aracı olarak 

etkili olabilmek için platformda bulunduklarını ifade ediyor. Benzer değerlendirmeleri Z. 

Yavuz’un şu ifadelerinde de görülmüştür.  

STK’ların ortak çatısı olarak benzer değer, inanç ve fikre sahip bir kuruluş olarak araştırdığımız da 

ADAP’ı gördüğümüz zaman bir yakınlık oldu. Bu şekilde tanışmış olduk. Bir araya gelmenizdeki amaç 

neydi? Hangi konularda faaliyet gösterdiniz? Sorusuna cevaben; İnanç ve değerlerimiz doğrultusunda 

fikirlerimizi, düşüncelerimizi, gücümüzü ve kuvvetimizi başta Müslümanların ve insanların yararına 

kullanmak, sesimizi duyurmak adına faydalı oldu. Birçok etkinlikte bulunduk. %90’ını büyük bir istekle 

desteklediğimi söyleyebilirim.  



34 

 

İşletmeci H. Yılmaz, platformun “farklı fikri ya da siyasi tefekkürlere sahip, ama İslami 

duyarlılıktaki hem dernek hem de kanaat önderlerinin bir araya gelerek oluşturduğu bir platform 

olarak kuruldu” diyerek düşünsel boyutuna dikkat çekiyor. Yılmaz mağduriyetleri sonucu bir 

araya geldikleri dernek mücadelelerini etkili kılabilmek için hak temelli yaklaşım sergileyen 

ulusal platformlar ve yerel STK’larla iş birliği arayışları ağırlıklı söylemi aşağıdaki gibidir. 

Hem fikri yakınlığımız hem de aynı kulvarda, aynı İslami hassasiyetler ile Hak temelli yaklaşımlarla, 

ümmet şuuruyla hareket etmiş olması bizi tabiri yerindeyse cezbetti. Zaten Adaleti Savunanlar 

Derneği'nin bu türden çeşitli platformlarla; TGTV, 28 Şubat Platformu, Filistin platformu, Kudüs 

Platformu gibi platformlarla aynı spektrumlarda ya da kulvarda çalışan, çeşitleri platformlarla çalışması 

stratejik olarak benimseniyor. Biz de Antalya'da kendimize bu nokta da ADAP’ı yakın bulduk ifadeleriyle 

özetliyor. 

Platformun ve özelde platformu oluşturan STK’ların oluşum süreçlerine dair hikâyelerin 

de Platform üyesi STK’larda öne çıkan ortak noktalar, Fuat Keyman’ın ilk dönem sivil toplum 

anlayışını aktarırken kullanmış olduğu “dostluk, ortaklık, beraber hareket etme ve bu biçimde 

çevreyi değiştirme” (Keyman, 2004) anlayışıyla paralellik arz eden bir tarzda başladığı 

anlaşılıyor. Kurumsallaşmanın düşünsel alt yapısında yardımlaşma-dayanışma, arama 

kurtarma, eğitim-kültür, aile sorunlarına çözüm arayışları, 28 Şubat döneminin despotik 

uygulamalarının doğurduğu travmatik sonuçlarından korunma kaygısının da güçlü bir etken 

olduğu dikkat çekmektedir. Gönüllülük esasına dayanarak devam eden sivil toplum 

faaliyetlerinin siyasal iktidarların ve bürokratik çevrelerin; inanç özgürlüğü, hak ve hürriyetler 

alanındaki despotik müdahalelerine maruz kalmaları ve bu baskıların geleceğe dair olasılıklar 

üzerinden tutuklamalara kadar gitmesi sivil toplum örgütlenmelerini zorunlu kıldığı 

gözlemlenmektedir. Yine siyasal iktidarlarla iletişim kurabilme, faaliyetlerini etkileyebilme 

arzularını da örgütlenmeyi etkileyen unsurlardan görülebilir. Tüm anlatımlardan bireylerin 

karşılaştıkları sorunlarla baş edebilmek için verdikleri mücadelenin sivil toplum olmanın 

gereklerinden olduğunu Bolay, şöyle ifade ediyor: 

Sivil toplumun temeli somut şahıstır ki, bu kendi başına bir gayedir. İhtiyaçların bütünü ve hür iradenin 

sahibi olarak fert, şahsiyetini sivil toplumda kazanır. Fert, burada özel bir şahıs hüviyeti kazanarak diğer 

somut ve özel şahsılarla münasebetler kurar; böylece ilişkileri hem geçerlilik hem de tatmin edici bir 

meşruiyet kazanır. Sivil toplumda başkalarıyla kurulan bağlantı ve iş yoluyla ferdin ihtiyaçlarının tatmini, 

adaletin yaygınlaştırılması, kişi hak ve hürriyetlerinin evrensel tarzda güvence altına alınması, esas 

unsurları teşkil eder (Bolay, 1997). 

ADAP’ın ve alt kuruluş temsilcilerinin anlatımlarında araştırmacıların dikkat çektiği 

sivil toplum ve sivil toplum kuruluşlarının özelliklerini farklı yaklaşımlarda farklı boyutları ile 

gözlemlemekteyiz. ANÇED üyesi işletmeci H. Kurt, STK’ların oluşum gerekçeleri için; 



35 

 

tanınırlığı artırmak, tek başına cılız kalan sesleri güçlendirmek ve siyasal aktörlere toplumsal 

talepleri aktarabilmek ve siyasal iktidar üzerinde daha güçlü baskı oluşturabilmek için 

platforma ihtiyaç duyulduğunu ifade ediyor. Yani Batı’daki sivil toplum olmanın en başat 

özelliği olan ‘hükümet dışı’ ‘baskı unsurları’ olma özelliğini ön plana çıkardığını aşağıdaki 

söyleminde görüyoruz: 

Özellikle Antalya üzerinde olup bitenlerin; bilgi paylaşımı, ortak etkinlikler, haberleşme vs. gibi şeylerin 

çözüme kavuşturulması... Bir de sonuçta sivil toplum kuruluşları siyaset bilimi açısından baktığımızda 

bir çeşit Baskı grubu dediğimiz bir kavramın karşılığına da tekabül ediyor ve toplum taleplerinin siyaset 

aktörlerine iletilmesinde doğrudan rol oynayabildiğini düşünüyorum. Bu anlamda da parça parça var olan 

STK’lar bir başkasının varlığından ve sorumluluğundan haberdar olmayan bir yapıyı oluşturuyordu. 

Birlikte hareket edildiği zaman bölgenin sorunlarının, sorunları çözebilecek performans ve kapasitesi olan 

aktörlere iletilmesinde bu tür organizasyonların büyük bir etkisinin olduğunu düşünüyorum.  

ADAP üyesi Birlik Vakfı temsilcisi Ali Doğru, sivil toplum anlayışı ve vakıf olarak 

yaptıkları faaliyetlerle ilgili diğer STK’lardan farklı bir yaklaşım sergileyerek bir öz eleştiri 

yapıyor. ADAP’ın ülke ve dünya meseleleri üzerine istişare mekanizması gibi çalışmasını ve 

icraata dökme konusundaki eksikliklerini vurgularken, farklı alanlardaki kurumsallaşma 

çalışmalarına sağladığı katkılarını şöyle anlatıyor: 

ADAP platformu biraz daha istişare mekanizmasıyla çalışıyor. Ayda bir toplanarak gündemi, Türkiye’yi, 

dünyayı değerlendirip ortaya bir fikir koyuyor. Ama ben ADAP’ın Antalya gibi bir yerde, 30’a yakın 

STK’nin toplandığı bir platformun daha icracı olması gerektiği noktasında eleştiriyorum. İyi bir yerde, 

gerekli bir boşluğu dolduruyor; ama yeteri kadar, hak ettiği kadar etkili olamıyor. …İcracılıktan ziyade 

istişare grubu gibi hareket ediyor. Ama Antalya’da çok önemli bir boşluğu dolduruyor. Kurumsallaşmaya 

da çok büyük bir katkı sağlıyor.  

ADAP’ın oluşum sürecini katılımcıların ifadelerinden yola çıkarak özetleyecek olursak 

STK’larda bulunması gereken ulusal ve uluslararası birtakım özelliklerin bulunduğu 

gözlemlenmiştir. ADAP mekânsal olarak Antalya ve çevresinde sınırlandırmış olmakla beraber 

düşünsel bağlamda yerel ve ulusal bağlantıları olan 24 STK’dan oluşan bir platformdur. 

ADAP’ın fikir dünyası genel olarak İslami kaygılar taşıyan milliyetçi, muhafazakâr, İslamcı 

düşünceler çevresinde toplanmış STK ve ‘kanaat önderi’ kabul edilen kişilerden oluştuğu 

anlaşılmaktadır.  

Katılımcıların söylemlerinden anlaşıldığına göre Platformun kurumsallaşma süreci 28 

Şubat darbesiyle tahammül edilemez boyutlara ulaşan sorunlara dair “istişare” etmeye 

duydukları ihtiyaçla başlamıştır. Özellikle Yılmaz’ın ifadelerinde platformun oluşum sürecine 

“düşünce dünyalarını bildikleri belirli ilkeleri/prensipleri olan kişiler ve tüzel kişiliklerin” 

katıldığı belirtilmiştir. 



36 

 

ADAP ulusal bağlantılarına rağmen yerel şartlarda genel ilkeler çerçevesinde hareket 

edebilme özelliğine sahip kurumlardan oluşuyor. Platformun istişare odaklı işleyişinin fikir 

dünyalarını zenginleştirdiği, ortak noktalarının artmasına vesile olduğu üyelerin ittifak ettiği 

olumlu bir sonuç olarak tespit edilmiştir. Platformun yerel ve ulusal birçok farlı platformlarla 

faaliyetlere katıldığı da anlaşılmaktadır.  

Platformun diğer STK’larla İş birliği kurma şartlarının İslam düşüncesinin genel 

şemsiyesi altında oluşan farklılıklara tolerans sağlaya bilmektedir. Bununla beraber hizmet 

sunma bakış açılarının tüm insanları kapsayıcı bir bakış açısına sahip söylemlerinin olması 

dikkat çekiyor. 

AK Parti öncesi STK anlayışlarında muhaliflik ön plandayken AK Parti iktidarıyla farklı 

bir boyut kazanarak birlikte çalışma gayreti içinde oldukları görülmektedir. STK’lar düşünce 

dünyalarına yakın buldukları bir siyasal iktidarın oluşmasıyla muhaliflikten ziyade iktidarla 

nasıl iş tutabilecekleri üzerine odaklandıkları gözlemlenmiştir. Bununla birlikte son zamanlarda 

Platformun iktidar ilişkilerini sorgulanmaya başladığı, oluşum ve değişimin devam ettiği bir 

çatı kuruluş olduğu kendi söylemlerinde gözlenebilmektedir. 

Farklı faaliyet alanlarına farklı meşreplere ait olmalarına rağmen 2004’ten bugüne kadar 

her ay düzenli toplanabilen bir platform olmaları kendilerine özgü ve özgül bir durum olduğu 

söylenebilir. Çünkü platformlar genellikle günün şartlarında oluşur talip olduğu fonksiyonu 

tamamlar ve gündemden düşer buna ADAP’ın da katıldığı başörtüsü ve Filistin platformu vb. 

örnek gösterilebilir. ADAP’ın ise sürekli yeni bir gündemle düzenli olarak tüm farklılıklarına 

rağmen tek bir kurum gibi ama farklı kurumlar olarak aynı zeminde buluşabilmeleri özgüllük 

oluşturan bir durum olarak gözlemlenmiştir. 

ADAP Üyelerinin kendi beyanlarındaki kimliksel tanımlama, kimliksel farklılıklar ve 

kimliksel isimlendirmedeki farklılıklara rağmen buluştukları ortak noktalar kimliksel temsiller 

başlığı altında incelendi.   

2.3. Katılımcıların ADAP’taki Kimliksel Temsilleri 

ADAP’ın kimliksel tanımlamasını, fikir dünyasını tek bir tanım çerçevesinde ifade 

etmek mümkün değil. ADAP’ı tek bir tanıma veya kalıba oturtulamayışı; tüzel kişiliğinin 

altında barındırmış olduğu farklı STK’lar, farklı faaliyet alanları, farklı meşrepler ve ulusal 

uzantılara sahip olmalarının doğal sonuçlarından görülebilir. 



37 

 

ADAP Üyelerinin kimliksel tanımlamalarındaki farklılaşmaların başka bir sebebi de 

platform üyelerinin kimliksel tanımlamaları için kullandıkları kavramların siyasal, soysal ve 

kültürel içeriğe sahip olması ve “sosyal-siyasal kavramların tarihi süreç içerisinde oluşurken, 

değişimler geçirmesi ve tarafların farklı anlam yüklediği kavramların farklı tanımlamaları 

zorunlu kılmasıyla da” açıklanabilir (Şentürk, 2015: 17). 

Platform üyeleri kendilerini tanımlarken bir kısmı çok net ifadeler kullanarak kendini 

doğrudan “İslamcı” tanımlıyor. Diğer bir kısmı gerçekleştirdiği veya yapmayı planladıkları 

faaliyet ve söylemler üzerinden açıklamalar yaparak sadece Müslüman adlandırması yapmıştır. 

Üçüncü bir Grup’ta İslam’ın, inanç, ahlak ve kültürel değerleri üzerine yapılan açıklamalar 

sonrası İslam ve milliyetçilik kavramlarını muhafazakârlıkla ilişkilendirerek; İslamcı-

muhafazakâr, muhafazakâr-milliyetçi, muhafazakâr- mütedeyyin gibi beyanlarda 

bulunmaktadırlar. Kimliksel tanımlamaların doğrudan veya dolaylı ortak referansı İslam 

olduğu görülmüştür. Üyelerin açıklamalarını esas alarak ilk olarak kendini doğrudan İslamcı 

olarak tanımlayan üyelerin kimliksel çözümlemelerini yapıldı. 

2.3.1. Teorik ve İdeolojik Kimlik: ADAP ‘ta İslamcı Kimlik  

MANAD temsilcisi işletmeci A. Almaz, “kendimizi tabii ki İslamcı olarak tanıtıyoruz. 

Temel hedefimiz Müslüman bir aile yapısı oluşturmak yani ilkelerimiz bu bizim” diyor. Burada 

İslamcılık ve İslam eşleştirmesi yapıyor. Müslüman bir aile yapısı oluşturmak için gösterdikleri 

faaliyeti İslamcılığın bir gereği olarak gördüğü anlaşılıyor. 

ANÇED üyesi işletmeci O. Dağ, “biz çekinmeden kendimizi İslamcı STK diye 

tanımlıyoruz. İslami referansları öne alan, İslami endişesi olan, İslam’ı dert edinmiş, dava 

edinmiş STK olarak ön plana çıkarıyoruz ve kendimizi de İslami STK olarak tanımlıyoruz” 

diyor. 

Dağ’ın da İslamcılık ve İslami kavramların eş anlamlı kullandığı ve dava edinmek gibi 

ideolojik-siyasal bir söyleme doğru yaklaştığı görülür. 

İYAK’tan dernek temsilcisi serbest meslek sahibi B. Uygar, kendimizi “muhafazakâr 

ve İslamcı olarak tanımlıyoruz. Yaptığımız hizmet ve faaliyetler de bütün insanlığa özellikle 

afete maruz kalmış herhangi bir canlı üzerine arama kurtarma ve iyileştirmeyle ilgili çalışmalar 

şeklinde yürütüyoruz” diyerek İslamcılık kavramı sonrası ek bir açıklamayla İslamcılık 

anlayışlarını faaliyetleri üzerinden açıklama gayreti içine girdiği gözlenmiştir. 

Platform temsilcisi eğitimci E. Aslan, “kendimizi doğrudan İslamcı olarak 

tanımlayabiliriz. Biz kendimizi baştan beri hep şöyle gördük; ‘İçinizden hayra çağıran, iyiliği 



38 

 

emredip kötülüğü meneden bir topluluk bulunsun’ Ayet-i Kerime mucibince kendimizi hep bu 

şekilde konumlandırmıştık” diyerek toplumsal sorunlara İslam referanslı çözüm üretmek için 

toplumsal ve siyasal içerikli bir sorumluluk almaya çalıştıkları söylemlerinden anlaşılıyor. 

İHH’den H. Yıldırım, ben Müslüman’ım dedikten sonra, -cı eklemi gelecekse gelmeli 

midir, şart mıdır, şart değil midir? Orayı bilmiyorum ama ben kendimi İslamcı olarak tabir 

edilmesini isterim. Yine Yıldırım devamında Muhafazakâr bir yapı kabul etmiyorum, 

Muhafazakâr aynı yeri muhafaza edendir. Benim dünya görüşüm; İslam’ı referans alan bir 

dünya görüşüne sahibim.  

İslamcılık isimlendirmesinin salt beşeri/ideolojik bir söylem olarak -cı,-cu eklerle 

değerlendirilmesi üzerinden yapılan eleştirilerin farkında olan Yıldırım, dünya görüşünün 

İslam’ı referans alan bir dünya görüşü olduğunu vurguluyor ve modernleşmenin temel 

kavramlarından biri olan muhafazakârlık eleştirisi yapıyor. Aslında bu söylemiyle özel ve 

kamusal alana dair hayatın her alanının düzenlenmesinin kaynağı olarak İslam’ı göstermesiyle 

siyasal İslam/İslamcılık tercihinin bilinçli bir söylem olduğu söylenebilir (Çayır, 2015: 7). 

İMH’den mühendis işletmeci M. Ak, biz İslamcıyız fakat bu İslamcılığımız daha çok 

yerel kaynaklara bağlı kalmakla büyümüş, örülmüş İslamcılık olup tercüme edilen eserlerden 

ziyade yerel kaynaklara bağlı kalmıştır. Burada bizim hedefimiz, bu toplumun Anadolu 

insanının bin yıllık kadim kültüründen gelen etkileşimi, hamuru ortaya çıkarmak ve bunun 

üzerine de bir şeyler koyarak toplumu takva eksenine dönüştürebilmektir.  

Ak’ın kendini bu şekilde konumlandırması, İslamcılıkla ilgili ortaya atılan tercüme 

eserlerden etkilenen radikal İslam, kökleri dışarıda İslam tarzı eleştirilere cevap niteliği 

oluşturmakta olduğu görülmektedir (Türkmen, 2015: 135). Ayrıca Anadolu insanının bin yıllık 

kadim kültürü vurgusu ile kültürel değerlerle mezcedilmiş bir İslamcılık ayrımı yaptığı 

anlaşılmaktadır (Aslan, 2017: 254). Yine bireysel dindarlıktan ziyade toplumsal-siyasal, 

ideolojik bir söyleme sahip olduğu da söylenebilir. Ak’ın söylemini ilk dönemin İslamcılık ve 

Türkçülük akımlarının sentezlenmesi olarak da görmek mümkün olabilir. Akçura’nın 

makalesinde sonuçlandıramadığı İslamcılık mı ve Türkçülük mü sorgulaması (Akçura, 2019) 

Mehmet Ak’ın da düşüncelerinde adeta sentezlenerek söyleme dönüşmüş görülüyor.  

ADAP, Ensar Vakfı ve İMH üyesi eğitimci R. Aydın, Kendimizi ferdi olarak 

tanımlarken İslamcı olarak tanımlıyoruz. Muhafazakârlık bize biraz daha sığ geliyor.  İslamcı 

bir ekolun içerisinde bulunduk, geçmişimiz de böyle bir çalışma ile geldi diyerek İslamcılık 

düşüncesini muhafazakârlıktan özellikle ayrıştırmak istemesi dikkat çekmektedir. Yani 



39 

 

İslamcılar ve Müslümanlar ifadesini mülakat esnasında seçerek kullanmasıyla ve 

muhafazakârlık kavramını sığ bulmasıyla dikkat çeken R. Aydın, siyasal İslami düşüncelerini 

batılı kavramlardan ziyade İslami terminoloji üzerinden temellendirmeye çalıştığı 

görülmektedir. 

Gazipaşa’dan Çınar Derneği temsilcisi eğitimci Y. Enes, kendilerini tanımlarken 

milliyetçi- muhafazakâr demesine rağmen halk arasında İslamcı dernek bilindiklerini söylüyor. 

Enes’in halk arasında İslamcı dernek olarak biliniyoruz ifadesinden sonra her düşünceye 

saygımız var ifadeleriyle açıklama yapmaya çalışması dikkat çekiyor. Bu durumda Faaliyetlerin 

İslamcılıkla özdeşleştirilmesine rağmen tanımlamada milliyetçi muhafazakâr ifadelerine yer 

vermesi İslamcılık isimlendirmesi üzerine yapılan çeşitli eleştirilerden kurtulmak için 

İslamcılık algısını yumuşatma gayreti olarak algılanabilir. Üyelerin İslamcılık vurguları ve 

muhafazakarlık eleştirilerine rağmen süreç içerisinde muhafazakâr demokratlığı kimliksel 

tanımlamasında öne çıkaran AK Parti ile ilişkilerde ve yaşanan değişimler AK Partili yıllar 

bölümünde daha ayrıntılı incelendi.  

Kendisini doğrudan İslamcı olarak tanımlayan üyelerin İslamcılık anlayışları üzerine 

açıklama yaparken farklı yaklaşımları işaret etmeleri İslamcılık üzerine tek bir tanım yapmanın 

neredeyse imkânsız olduğunu gösteren bir örneklendirme olabilir. 

Kendini doğrudan İslamcı tanımlayan üyelerden sonra muhafazakârlık-İslam, İslam ve 

kültürel değerlerle ilgili açıklamalar yaparak kimliksel tanımlama yapanları kendi söylemleri 

üzerinden değerlendirildi. 

2.3.2. Kimliksel Geçişler/Kesişimler: Muhafazakâr, Muhafazakâr-Müslüman, 

Muhafazakâr-Mütedeyyin ve Muhafazakâr-Milliyetçi  

Üyelerin kendi kimliklerini muhafazakârlıkla ilişkilendirmelerine başlamadan 

araştırmacıların muhafazakârlığın mahiyetine ve kavramın kullanım sebebine dair 

yaklaşımlarından örnekler aktarılarak muhafazakarlığın söylemsel tercihlerinin sebeplerine 

dikkat çekildi. 

Muhafazakârlık: Manevi değerlerden yoksun, radikal Kemalist Modernleşmenin 28 

Şubat post modern darbesiyle birlikte doruk noktaya tırmanan yasakçı, sindirmeye dönük 

yaklaşım ve uygulamalarının olduğu bir dönemde platform üyelerinin sorunlarına çözüm için 

kimliksel tanımlamalarını yaparken tercih ettiklerine işaret eden muhafazakârlık yaklaşımını 

Aslan, “neredeyse her türlü düşünceyi/değeri kendi çerçevesi içinde değerlendirme imkânı 

sunan bir kavramdır” söylemiyle anlatıyor (Aslan, 2017: 249). Nuray Mert’in “Türk 



40 

 

muhafazakârlığı, ekonomik kalkınma ve teknolojik gelişme ile milli ve manevi değerleri 

uzlaştırma gayreti” olarak tanımlıyor (Yıldırım, 2016: 436). Yalçın Akdoğanın ise 

muhafazakârlığı; “geleneği dışlamayan modernlik, yerelliği kabul eden evrensellik, köktenci 

olmayan değişim talebinin tavır ve davranıştan çıkarak siyasal kurum kimliğine dönüşmesi” 

şeklinde tanımlamıştır (Yıldırım, 2016: 444). Karslı (2016: 49-50) ise Muhafazakârlık 

kavramının tercih sebebini şu şekilde açıklıyor: 

Sekülerleşmenin ve toplumsal dönüşümlerin ürettiği krizlere dindar orta sınıfın nesil sorununa ürettikleri 

bir çözüm olmanın yanında dindar orta sınıfın yaşam tarzının evrilmesine; kentleşme, sosyo-ekonomik 

dönüşüm, her türlü kazanım, siyasal tecrübe, kamusala açılan dini söylemler, dini grupların dünya 

ölçeğinde ürettiği travmalar muhafazakârlığın kimliksel tanımlamalardaki tercih sebebi olarak 

görülmektedir. 

Muhafazakârlıkla ilgili kısmen aldığımız liberal yaklaşımlardan sonra platform 

üyelerinin beyanlarındaki muhafazakârlık söylem ve ilişkileri aktarıldı. 

Birlik Vakfı Başkanı A. Doğru, kendilerini muhafazakâr-milliyetçi tanımlamasını 

yaparken aşağıda yaptığı açıklamalar Karslı’nın işaret ettiği “sosyo-ekonomik dönüşüm, her 

türlü kazanım, siyasal tecrübe, kamusala açılan dini söylemler” açılımıyla örtüştüğü 

görülmektedir. 

Kendimizi normal sivil toplum örgütü olarak tanımlıyoruz ama özünde çok da sivil toplum gibi 

davranamıyoruz. Genel bağlamda baktığınız zaman kurucularımız arasında Reis-i Cumhurumuz, TBMM 

başkanımız, başbakanlar, bakanlar var. İster istemez dışarıda siyasi, siyasete yakın bir STK algısı var. 

Kendimize kurumsal olarak Muhafazakâr, milliyetçi- muhafazakâr diyelim. Yani vakfın tavrı genelde bu 

şekilde. 

Kutup Yıldızı’ndan mimar A. Okumuş, Milli Gençlik Vakfı, AK Parti Gençlik kolları 

ve TÜGVA ile olan ilişkilerinden söz ederek geçmişte ilgili olduğu STK’lar üzerinden 

kimliğine dair işaretler verdikten sonra kimliksel tanımlamasını Aslan’ın “neredeyse her türlü 

düşünceyi/değeri kendi çerçevesi içinde değerlendirme imkânı sunan” bir kavram diye ifade 

ettiği muhafazakârlık yaklaşımı içerisinde olduğu aşağıdaki beyanında görülmektedir. 

Siyaseten yapamayacağınız birçok şeyi STK’lar yardımı ile yapabiliyorsunuz. İnsanların evlerine, 

 kalplerine STK ile girebiliyorsunuz ama siyaset ile giremiyorsunuz. Aynı zamanda insanlara insan 

 olmanın değerini yine STK’lar ile anlatabiliyorsunuz. Okumuş elbette ki siyasi görüş ve inanç olarak 

 hepimiz muhafazakâr insanlardık ve başta Allah rızası olmak üzere vatanın ve milletinin yanında 

 her türlü olaya müdahale edebilen, sağına soluna bakmadan bir adım öne çıkmaya çalışan bir gençlik 

 olsun istedik. 



41 

 

Araştırmacıların işaret ettiği gibi muhafazakârlık kavramı her türlü değerlendirmeye 

müsait yani amorf bir yapıya sahiptir. Gelenekten kopmadan ekonomik ve teknolojik 

gelişmeleri yakalayabilmek hedefleri ile milli ve manevi değerleri uzlaştırmada kolay tercih 

edilen bir kavram olmuştur. “Yereli kabul eden evrensellik, siyasal tecrübeyle beraber kamusala 

açılan dini söylemler” (Yıldırım, 2016: 436) muhafazakârlık içinde rahatça ifade 

edilebilmektedir. Müslümanların, dini grupların oluşturduğu travmatik sonuçlardan kurtulma 

ve geçmişleriyle bağlarını bir şekilde ifade etme arzuları nedeniyle muhafazakârlık sık tercih 

ettikleri bir kavram olmuştur. Bunlara bir de AK Parti’nin muhafazakâr-demokratlık önerisinin 

eklenmesi sonucu katılımcıların kimliksel tanımlamalarında muhafazakârlık kavramını farklı 

değer ifade eden kavramlarla beraber kullanarak kimliksel ifadelerinde yer verdikleri 

gözlemlenmektedir. Ayrıca bireysel ve toplumsal hedeflerine ulaşmak için muhafazakâr kimlik 

tanımlaması yapan üyeler, STK ve siyasal çalışmaları çok da farklı görmediklerini, Aslan’ın 

(2017: 253) amaçlarını “yaşatmak adına her şeyi değiştirmeye ve modernleştirmeye dünden 

hazır çelişkili bir muhayyile” diye tanımladığı muhafazakârlık yaklaşımıyla örtüşen bir yöntem 

izledikleri söylenebilir. Bu bağlamda eğitimci H. Mert kimliğini şu şekilde ifade ediyor: 

İletişim halinde olduğum sivil toplum kuruluşlarının genel amacı Allah rızasını kazanmak, ümmetin ve 

ülkemizin geleceği hem millet ve memleket hem de ümmet olarak nasıl daha iyi bir noktaya gelinebilir, 

güncel hayatta karşılaşılan eksiklik ve aksaklıklar nasıl giderilebilir konusunda doğru bildiklerimizi 

hayata geçirmek ve topluma yansıtmak. Toplumu her açıdan bir adım yukarı taşımaya çalışmak, daha 

iyiye taşımak amacı güdüyoruz.  

Eğitimci H. Mert, bulunduğu çevre ve iletişim kurduğu camia üzerinden kendisini 

muhafazakâr olarak ifade etmesine rağmen platformla çalışma gerekçesini açıklamaları İslamcı 

üyelerin yaklaşımından farklı olmadığı anlaşılıyor. Aslında Muhafazakârlığın kimliksel 

tanımlamada kullanımını “İlerlemeci/süreklilik” bir bakış açısıyla tarihsel ve kültürel değerlerin 

üzerinden modernliğin gereklerini nasıl yakalaya biliriz gayreti olarak da değerlendirilebilir 

(Yıldırım, 2016: 436). 

Eğitimci Y. Enes ve M. Yüce, de din, ahlak ve milli değerler üzerine yaklaşımları ve 

batılı anlamda bir muhafazakârlık yaklaşımından ziyade İslamcılık kavramına yapılan 

eleştirilerden korunma ve toplumsal ve siyasal ilişkileri kolaylaştırma gayreti veya “neredeyse 

her türlü düşünceyi/değeri kendi çerçevesi içinde değerlendirme imkânı sunan 

muhafazakârlığın amorf yapısından” faydalanmak için  AK Partinin muhafazakâr demokrasi 

önerisini takip eden bilinçli bir yöntemsel tercih olarak muhafazakârlık söylemini seçtikleri 

söylenebilir (Aslan, 2017: 249).  



42 

 

Muhafazakârlık, doğrudan İslamcı olduğunu ifade eden üyeler tarafından sığlık ve 

statükoculuk olarak görülürken aynı platformun üyesi farklı STK temsilciler tarafından 

kendilerini tanımladıkları kavramlardan biri olabiliyor. Muhafazakârlık kavramın köküne 

baktığımız zaman bunun çok da anormal bir durum olmadığı anlaşılmaktadır. Geçmişte çatışma 

sebebi olan yaklaşımların bugün aynı platform altında faaliyet gösterebilmeleri dikkat 

çekebilecek bir durum olarak görülebilir. Platform üyeleri oluşum sürecinde düşünce 

ayrılıklarına, ayrı hareket noktalarına rağmen ortak problemlerin, kaygıların; inanç özgürlüğü 

ve dünya genelinde Müslümanlara karşı işlenen zulme karşı direniş ortamlarının kendilerini 

ortak bir zeminde buluşturduğu ifadeleri (E. Aslan), Karslı’nın (2016: 57) Bourdieu ve 

Passerondan aktarımla: 

Yaşam biçimlerini analiz için kullanılan habitus ve alan kavramlarının somutlaştığı, kültürel sermayelerin 

bireyin kendi kendine oluşturup geliştirdiği mekanizmadan ziyade toplumsal etkileşimden doğarak 

geliştiğini, habitusun gelişiminin aileden okula, okuldan meslek hayatına ve kültüre kadar tüm toplumsal 

alanda telkin aygıtlarının bir üst düzeyin bir alt düzeyi belirlemesi prensibi üzerinden birbirlerini 

yönlendirmeleridir, düşüncesiyle örtüşmektedir. 

Platform üyelerinin kendi habituslarından beslendiği söylenebilir. Ayrıca Aslan’ın 

söylediği gibi muhafazakârlık kavramın “yapısı itibariyle muğlak bir muhtevaya sahip olması, 

her türlü düşünceyi/değeri bu kavram çerçevesinde ele almayı mümkün kılması” ve üyelerin 

farklı hikâyelere rağmen birlikte hareket etmelerini kolaylaştırdığı söylenebilir. Yani İslami 

STK’ların içinde bulundukları şartlar, kamusal alanda bir şekilde yer alma, kendi kimliksel 

tercihleriyle ve değerleriyle siyasal alanda etkinlik gösterme arzuları, farklı kesimlerce farklı 

gerekçelerle izah ve kabul edilebilirlik potansiyeli olan muhafazakarlık kimliksel tanımlama da 

tercih edildiği anlaşılmaktadır.  

2.3.3. Faaliyet Merkezli Kimliksel Söylemler  

Kimliksel tanımlamaların yaptıkları faaliyet alanında üretebileceği sorunlardan dolayı 

bazı katılımcıların İslamcı veya muhafazakâr kavramlarını kullanmaktan kaçındıkları 

gözlemlemiştir. Esasında siyasal ve toplumsal talep içeren kavramlar, bireylerin temsillerini 

tam karşılayamayabilir. Yine gelenek ve din referanslı birtakım kavramların yakın zaman 

tecrübelerde oluşturduğu kötü örneklerde doğrudan kimliksel kavramlaştırmalar yerine faaliyet 

merkezli tanımlamalara neden oluşturduğu anlaşılmaktadır. Bu durumu Karslı, ise şöyle ifade 

etmiştir. 

Bireyin modernliğin ürettiği simgesel-tematik kimlikler dünyasından ziyade aidiyetler dünyasından 

hareketle ait olduğu dinsel veya toplumsal referansı tercih etmesi, bir taraftan geleneksel diğer taraftan 

faaliyet merkezli söylemin içine eklemlenmesini zorunlu kılmaktadır. Çünkü aidiyetler bağlarında psişik 



43 

 

boyut ön plandadır. Diğer bir ifadeyle aidiyet gönüllülüğe ve içselleştirmeye dayanır. Aidiyet bağları 

tarihsel pratiklerin birikiminden beslenir (Karslı, 2016: 40).  

Geleneksel veya faaliyet merkezli STK algıları, aidiyetlerin kimliksel tanımlamalarına 

kurban edilmeme kaygısını da içerdiği ifade edilebilir.  

MANAD temsilcisi av. A. Şahin, kendi düşünsel kimliğini doğrudan isimlendirmek 

yerine faaliyetlerinin ve ilişkili oldukları kurumsal referans üzerinden bilgilendirmeyi tercih 

ediyor. Şahin ailelerin eğitimi ile ilgili çalışmalarını Konya Ribat Eğitim Vakfı iş birliğiyle 

gerçekleştirdiğini söylemesinden ve yönetime dair sorularımıza örneklerini Hz. Peygamber ve 

sahabeler döneminden seçmesi, yaşamlarına ve faaliyetlerine ilk kaynakları referans alan 

yaklaşımları bize İslamcı düşüncede olduğunu ama isimlendirmeden yukarda da ifade ettiğimiz 

pek çok nedenden dolayı kaçındıklarını gösteriyor. Ribat Eğitim Vakfı’nın internet sitesinde: 

Ribat Eğitim Vakfı’nın Vizyonuna Kur’an ve sünnet rehberlik eder. Çağlar üstü olarak gördüğü 

İslam Akidelerini insanlığın huzur ve saadeti için olmazsa olmaz olarak görüyor olmaları, tüm 

sorunlara çözüm adresleri olarak İslam ve kaynakları referans gösteriyor olmaları, İslamcılık 

görüşünden farklı olmadıklarının sadece söylem bağlamında bir farklılık yaşadıkları kanaati 

oluşturuyor https://www.ribatvakfi.org/kurumsal/4/Misyon-Vizyon (erişim tarihi: 06.05.2021). 

İslamcılık düşüncesiyle ilgili olumsuz değerlendirmelerin; kökü dışarıda, beşerî bir 

ideoloji algısı vs. ve kendini İslam’la özdeşleştiren dini grupların oluşturduğu kötü 

örnekliklerden ve olumsuzluklarından korunma kaygılarından doğrudan İslamcıyız ifadesini 

kullanmadıkları kanaatimizi güçlendirmektedir (Karslı, 2016: 49-50; Türkmen, 2015: 135). 

Meşveret grubu ve İHH ile kendisini irtibatlandıran din görevlisi A. Güzel kendini 

tanımlarken “sıfatlandırma yapmak istemiyorum Ayette geçen “sizin en hayırlınız takvaca en 

üstün olanınızdır” düsturunca bir Müslüman olarak takvalı olmayı amaçlıyorum. Allah için 

çalışmayı amaçlıyorum, biz dindar bir camiayız” ifadeleri kendini ve platformu İslamcı olarak 

tanımlayan dönem Başkanı E. Aslan’ın ifadeleriyle birebir örtüşmesi dikkat çekiyor. 

 İslam’ın içeriğine dair samimiyet, takva, ihlas, dindar, mütedeyyin, Müslüman vb. 

kelime ve kavramları kullanmakta sakınca görmüyorlar. İrtibatlı olduğu kurumlardan İHH 

internet sitesinde hakkımızda bölümünde misyon ve vizyon başlıkları altında yaptıkları 

açıklamada evrensel değerler üzerinden tanımlamalar dikkat çekiyor, özellikle din, mezhep, ırk 

ayrımı gözetmeden faaliyet yaptıkları ifade ediliyor https://www.ihh.org.tr/hakkimizda (erişim 

tarihi: 17.05.2020). 



44 

 

Sebilay Derneği temsilcilerinden serbest meslek sahibi M. İleri, cemaat geçmişi olarak 

Anadolu platformunu ifade ediyor. Kendinizi kimliksel olarak nasıl tanımlarsınız? sorusunu 

cevaplarken doğrudan bir isimlendirmeden kaçınıyor. Anadolu platformu internet sitesine 

baktığımızda, süreçleri başlığı altında İslamcılığın ilk temsilcileri olarak görülen isimlerden; 

Cemaleddin-Efgani’den Seyyid Kutup’a, Mevdudi’lere uzanan bir geçmişle kendilerini 

irtibatlandırmaları dikkat çekiyor https://www.anadoluplatformu.org.tr/anadolu-platformu-yeni/ 

(erişim tarihi: 06.05.2020). Ayrıca İslam dünyasının Müslüman coğrafyaların mazlum düştüğü 

durumlarda Türkiye'yi de ülke olarak İslam dünyasının gündemine sokabilmek gayesinden söz 

ediyorlar. Doğrudan isimlendirme olarak İslamcılık kullanılmasa da söylem ve geçmiş 

hikâyeleri İslamcı bir geleneğe işaret etmektedir. 

Alanya’dan eğitimci C. Demir, kendi kimliksel tanımlamasında; “İslami değerleri temel 

ilke sayan kişiler olduğunu ve dünyanın neresinde olursa olsun İslam’a veya Müslümanlara 

yapılacak saldırıyı kendilerine yapılmış sayarak oluşması gereken bireysel ve toplumsal 

tepkinin içinde olacakları söylemi” İslamcılık düşüncesinin farklı bir ifadesi olarak 

değerlendirilebilir.  

ANÇED Üyesi işletmeci mali müşavir H. Kurt, Kars’lının ifade ettiği “modernliğin 

ürettiği simgesel-tematik kimliksel adlandırmalara” karşıtlığını ve din ve geleneğin kadim 

kavramı müslüman kavramıyla tanımlamayı temellendirmesi kendi beyanlarında şöyle ifade 

etmiştir.  

İnsan zihni modern zamanlarda etiketle düşünmeye alıştı, bir etiketleme yapmadan düşünemiyor. Yani 

ben o anlamda muzdaribim. Yani bir etiket taşımak belki sıkıntılı olabilir. Ben kendimi bir Müslüman, 

sevabıyla-günahıyla olan Müslüman olarak düşünüyorum… Toplumun sosyal sorunlarına, kültürel 

sorunlarına, değer skalasını etkileyecek aktivitelerde bulunmaya devam ediyoruz diyerek Müslüman 

isminin üzerine ilave bir isimlendirmeden kaçındığını ifade ediyor.   

Yeryüzü Vakfı temsilcisi serbest meslek işletmecisi E. Can da kimliksel tanımlama için 

zaman ve şartların zorlamalarına karşı olup doğrudan isimlendirmeden kaçınıyor. “İslami çevre 

içerisinde olmak, Kur’an ve Peygamber ahlakı ile ahlaklanmak ve Allah’a Kulluk görevinden” 

söz ederek kimliğini faaliyet ve din anlayışı veya dinin temel değerleri üzerinden ifade ediyor.

  

İlim Yayma Cemiyetinden eğitimci Y. Deniz de kimliksel tanımlamada simgesel 

yaklaşımlara karşı bir yaklaşım içerisindedir. Kendisini din merkezli faaliyetler ve düşünsel 

aktarımlarla birlikte “Müslüman kimlik” ifadesini kullanarak tanımlamayı tercih ediyor.  



45 

 

Platform üyelerinin ‘evrensel niteliklere sahip’ dünya barışına katkı sunmak, hak ve 

özgürlük mücadelesi, ırk, din, mezhep farkı gözetmeksizin Acil Arama Kurtarma, Afet ve 

Yardım çalışmaları, çevre ve tüm canlının korunmasına kadar uzanan birtakım söylemlere 

sahipler. Bununla birlikte ideolojik niteliklere sahip, dini referans alan toplumu takva ekseninde 

dönüştürme, değiştirme, yönetme; yani Çayır’ın deyişiyle “özel ve kamusal alana dair hayatın 

her alanını kapsayan, sosyal-siyasal etkinlik, etkililik ve düzenleme” iddiası taşıyan söylem ve 

uygulamalar içinde olduğu anlaşılmaktadır (Çayır, 2015: 7). 

Her ne kadar farklı açılardan yaklaşarak ve farklı isimlendirmelerle kimliksel 

tanımlamalar yapsalar da ortak kaygılarının İslam ve İslam’ı referans alan bir bakış açısı olduğu 

söylenebilir. İslam’a, inanç, ahlak, milli ve manevi değerlere ortak vurguları ve Platform 

Başkanının “siyasi ortak görüşümüz İslami perspektifimizdir” beyanı ve üyelerin ulusal 

/merkezi kurumlarının internet sitelerindeki beyanlarına göre İslamcı kurum ve kuruluş 

olmaları dikkate alındığı zaman, söylemlerinin farklılıklar içermesine rağmen bu farklılıkların 

İslamcılığın farklı tonları olarak değerlendirmek gerektiği kanaatindeyiz. İsmail Kara’nın 

(1986: XV-XVI) İslamcılık tanımlamasında “aktivist, modernist ve eklektik yönleri baskın 

siyasi, fikri ve ilmi çalışmaların, arayışların, teklif ve çözümlerin bütününü ihtiva eden bir 

hareket” olarak işaret ettiği İslamcılık düşüncesinin farklı STK’lar üzerindeki kısmi yansımaları 

olarak görülebilir. ADAP üyelerinin sivil toplum hikâyelerinde geçmişte içinde bulundukları 

ve şimdi faaliyet gösterdikleri kuruluşların neredeyse tamamı İslami STK’lar diye bilinen 

kuruluşlarla örtüştüğü ya da doğudan veya dolaylı ilişkileri görülmektedir. ADAP üyeleri 

İslamcılık, Müslüman, muhafazakâr, milliyetçi mütedeyyin gibi farklı tanımlamaları kullanıyor 

olmasına rağmen kimliksel olarak Lütfi Sunar’ın (2018: 21) “varlığını ve gayesini İslami 

referanslarla açıklayan ve toplumu İslami açıdan bilinçlendirmeyi ve İslam değerlerinin hayata 

geçirilmesini kendilerine ana gaye olarak seçmiş, faaliyetlerini de bu yönde şekillendiren İslami 

STK’lar ile aynı kapsam da değerlendirilebilir. Özellikle farklı değerlendirilebilecek olan 

muhafazakâr ve milliyetçi yaklaşımların, düşünsel olarak İslami referanslar içermesi, hem de 

iletişim ve faaliyette bulundukları kurumsal yapıların İslami tasniflemede değerlendirilen 

kuruluşlar olmasını dikkate aldığımızda, Nuray Mert’in (2001: 238) “siyasal İslamcılık yerine, 

dinsel semboller üzerinden toplumun tutucu reflekslerini mobilize ederek, statükonun eleştiriye 

maruz kalmadan devamını sağlayacak alternatif bir dinsel söylemek oluşturmak için bilinçli 

tercihler” olarak değerlendirdiği Türkiye şartlarına özgü bir muhafazakârlık anlayışı olduğu 

gözlemlenmektedir. 

Bu tür tartışmalar veya farklı yaklaşımlar aslında yeni bir durum da değildir. Nuray Mert 

(2001: 235-237), 1921-1922 yıllarında Yahya Kemal ve Babanzade Ahmed Naim arasında 



46 

 

geçen; Tevhid-i Efkârda yazdığı Eyüp Sultan yazısı üzerine tartışmalarında Babanzade’nin 

Ümmetçi, hurafelerden arındırılmış, İslam yaklaşımına karşı Yahya Kemal’in, tarihi-kültürel 

değerlerle mezcedilmiş İslam vurgusundan söz eder. Yine aynı bakış açısının 1980’lere kadar 

İslamcılığın milliyetçi muhafazakâr vesayetin altında kaldığını ifade etmekte ve 1960’lardan 

sonra Seyyid Kutup, Mevdudi gibi radikal İslamcı yazarların tercüme edilen eserleri aracılığıyla 

ayrı bir İslamcı damarın gelişmeye başladığına dikkat çekmektedir. Bugün ADAP üyelerinin 

kendilerini farklı üslup ve ilişkilerle tanımlaması İslamcılığın tarihsel ve güncel hikâyelerindeki 

ilişkilerden kaynaklandığı söylenebilir. 

Platform üyelerinin kimliksel tanımlarından sonra düşünce dünyalarında, nasıl bir 

yönetim sistemi arzuladıkları, din ve siyaset ilişkisini kendi beyanları üzerinden değerlendirildi. 

2.4. ADAP Üyelerinde Din-Siyaset Algılamaları  

Din-siyaset ilişkisi akademik yazında oldukça zengin bir içeriğe sahip olup insanlık 

tarihinde daha özelde İslam düşünce geleneğinde oldukça tartışmalı bir geçmişe tekabül 

etmektedir. Esasında din-siyaset sorunsalı, modern bir sorundur ve içinde bulunduğumuz dini 

veya siyasal atmosferden hareketle geçmişe yönelik bir okuma olarak dikkat çekmektedir. 

Örneğin Hz. Peygamber’in devlet başkanlığı veya devlet yönetimi gibi başlıklar bugünkü din-

siyaset tartışmalarının iz düşümlerini taşımaktadır. Batı düşünce tarihinde cereyan eden 

Rönesans, reform, sanayi devrimi, endüstrileşme, Aydınlanma, Fransız İhtilali gibi gelişmeler 

ve etkileri din-siyaset bağlamında yeni tartışmaları veya gelişmeleri ortaya çıkarmıştır. Daha 

doğrusu bir ‘mesele’ olarak dinin kamusal ve siyaset alanında el çekilme aşamaları olarak 

okunabilir. Söz konusu gelişmelerin sonucunda sosyo-ekonomik alanlarda ortaya çıkan refah 

ve zenginleşme daha seküler ve pozitif hukukun ön plana çıkmasını sağlamıştır. Bütün bu 

ekonomik ve kalkınma temelli refah, dinin veya din algılarının da reformasyonunu üretmiştir 

(Gordon, 2015: 35-51). 

18. yüzyıl Batı düşünce tarihindeki din-siyaset tartışmaları, özellikle geri kamışlığın 

sorgulanması bağlamında İslam dünyasına da yansıdığı görülmektedir. Teknolojik yenilgi ve 

geri kalmışlık sorgulamalarında İslam, siyasal bir çözümleme olarak sunulmaya başlanmış ve 

geleneğin eleştirilmesi/aşılması veya yeniden yorumlanması şeklinde siyasal söylemler ortaya 

çıkmıştır. Bir modernleşme süreci anlamında İslamcılık düşüncesi, din-siyaset tartışmalarının 

verimli bir örneklemini oluşturmaktadır. Çalışma örneklemimiz verileri de İslamcılık 

düşüncesine gönderimler içermektedir. Bugün anlamaya çalıştığımız, din-siyaset ilişkisinin 

kaynağı; Tarık Z. Tunaya’ya göre (1991: 15-16), İslamcıların toplumu kendi inanç ve fikirleri 



47 

 

doğrultusunda kurumsallaştırarak devletin bütünlüğünü muhafaza edecek bir amaca yöneltmek 

için, fikri kaynağı “vahşet ve bedeviyet halindeki bir kavmin dünyanın en yüce 

imparatorluklarından biri haline yükselmesini sağlamış olan İslam’ın temel ilkelerine dönmekle 

gerçekleşeceğini iddia eden akımdır. 

Hatta yeni Rönesans hareketi olarak görülen bu akımın yönlendiricisi de Karpat’a göre 

zamanın halifesidir (Şentürk, 2015: 19). İslamiyet’i diğer dinlerden ayıran en önemli özelliği 

kendisine bağlı cemaatin sadece inanç sistemiyle/manevi hayatıyla ilgilenen bir din değil 

bilakis bağlılarının inançları, siyasi, ticari hayatları ve güvenlik sorunlarıyla doğrudan ilgilenen 

bir din olmasıdır. Hz. Muhammed bunu oluşturduğu Medine toplumu/devleti ile pratik hayata 

aktarmıştır. Hz. Muhammed Karşılaştıkları güncel hayata dair sorunları çözümüyle, sağlığında 

siyasal iktidarı ele geçirerek İslamiyet’in ilk yıllarından itibaren devlet düzen ve geleneğinin 

oluşmasını da sağlamıştır. Hz. Muhammed’den sonraki oluşan Hilafet makamı da yine din ve 

dünya işlerinde yetkili makam olarak geleneği devam ettiriyor (Sezer, 2011: 108-122). Bu 

durumu R. Garaudy (1990: 9-59) ise şöyle ifade etmektedir; Allah’ın Aşkınlığı yani insanın 

kendi kendine yeterliliği (gerçek büyük varlık insan) düşüncesi karşısında, her şeyin; ekonomik, 

siyasal ve kültürel tüm alanlar da son sözün kaynağının oluşacak şûra neticesinde Allah’a 

dayandırılması gerektiği şeklindedir. Başka bir deyişle “Medine toplumunun hükümeti içinde 

siyasi, sosyal, ekonomik ve ahlaki planda Hz. Muhammed’in kılavuzluk etmiş prensiplerinin 

bulunup çıkarılması şeklinde ifade etmiştir. 

Din-siyaset tartışmaları dinin, toplumun bütün katmanları ve pratiklerinde söz söyleme, 

kimliksek ve toplumsal talep oluşturmada ilke ve zihniyet bazında vurguları ön plana 

çıkarmaktadır. Siyasal alanın teolojik irtibatlandırmasındaki zorluk, kaçınılmaz olarak doğal ve 

ilke merkezli bağlantı kurmayı üretmiştir. Bu anlamda din siyaset zeminine yönelik yaptığımız 

mülakatta katılımcıların hayatın bütününe yönelik taleplerinde ilke merkezli dinsel kimlik 

vurguları dikkat çekmektedir.  

ADAP üyelerinden Av. A. Şahin, “İslam dini doğrudan devlet sistemi, devlet yönetim 

şekli emreder mi?” diye sorulduğunda şu şekilde cevap vermiştir: 

Belki benim eksikliğim böyle bir şey tespit edemedim, herhangi bir sistemin isim ve şekil itibariyle 

uygulamasıyla oluşan bir mutluluk ve huzur ortamının geldiğine dünya ölçeğinde rastlamadım, 

bilmiyorum şeklinde ifade ediyor.  Şahin, yönetimde asıl olanın, adalet, eşitlik, çoğulculuk, birlikte 

yaşama kültürünü oluşturabilmek, sistemlerin isimlerinden daha önemlidir. 

Verdiği bu cevapla kalıplaşmış bir sistem önerisinden ziyade ilkesel yaklaşımın uygunluğunu 

vurgulamıştır. 



48 

 

Müslümanların modernleşme süreci temsilcilerinden, Farid Esack ilerici/yenilikçi 

(progresif) yaklaşımı, “Müslümanlık, adaletsiz toplumları, adil toplumlara dönüştüren, 

insanları istismarın bir nesnesi olmaktan çıkarıp tarihin bir nesnesi haline getiren İslam 

anlayışı” tanımlaması yaparak ilkesel yaklaşıma dikkat çekiyor. İslam-siyaset/din-siyaset 

karşılaştırmalarında ön plana; hak, hukuk, adalet merkezli yönetim anlayışı ile ilkesel yaklaşım 

ve çoğulculuk kavramları öne çıkmaktadır. Avro-İslam terimini topluma kazandıran liberal 

İslamcı Bessam Tıbi, İslam’ın en önemli prensibi olarak görülen “din-devlet” prensibini 

tamamen kurgudan ibaret bir yaklaşım olarak görmektedir. Abdulkerim Suruş’un “dindar bir 

toplum aynı zamanda çoğulcu bir toplumdur; zira Allah’a ulaşmanın insanlar adedince yolu 

mevcuttur” diyerek çoğulculuğun önemine işaret ediyor (Büyükkara, 2016: 231-233). 

Gelenekten kopmadan modernleşme/ilerici ve çoğulcu yaklaşımın izlerini taşıyan 

Platform üyelerinden din görevlisi A. Güzel, doğrudan İslam ile özdeşleştirilen siyasal 

söylemlerin İslam’a zarar vereceğini ifade ediyor. 

Dünyada İslam’la isimlendirilen sadece İran İslam Cumhuriyeti var o da Müslümanların ve devletin 

yapmış olduğu hataların İslam’a mal edilmesi için özel kurulduğu iddia ediliyor. Âlimler bu tür 

isimlendirmeyi kabul etmiyor, bir devletin mensupları Müslüman olduğu gibi farklı dinlere mensup 

kişiler olabilir. Devlet aygıtı tüm tolumu kapsayacak şekilde olmalı. Devlet adaletle yönetilirse 

Müslümanlar dinlerini istediği şekilde yaşayabilir. Devletin dini değil adaleti önemlidir. 

 Din görevlisi A. Güzel, doğrudan ifade etmese de din devlet işlerinin birbirinden 

ayrılması, adalet, çoğulculuk vurguları ile modernleşmenin ne kadar benimsendiğinin tipik 

örneklerinden biri olarak değerlendirmek mümkündür. Islahatçı/modernist yaklaşımların 

gelenekçilerden farklılıklarından biri belirlenmiş bir sistemden ziyade dinin özünden 

kaynaklanan ilkelerin ışığında geliştirilecek fikirlerle oluşturulacak yeni siyasal ekonomik ve 

kültürel gelişmelerin mümkün hatta önemli olduğudur.   

ADAP üyelerinden işletmeci mali müşavir H. Kurt, açıklamalarında da din merkezli 

düşüncenin modernleşme sürecinin değişik ifadeleri olarak görülebilir. Din ve devlet 

karşılaştırması yapan Kurt, “devlet mikro tanrıdır ve otorite paylaşımları da aynıdır, Tanrı’nın 

devletinde otoritesi sorgulanmaz. Bu kavramları içinde bulunulan şartlar doğurur. Meclislerin 

kanun yapmasının doğaldır, meşruiyetini kanunları yapan kişilerin kimlik ve düşünce yapıları 

belirlemektedir” der. Yani Kurt, kişilerin düşüncelerinin kaynağının İslam olmasının yapılan 

kanunların meşruluğu için yeterli olduğu kanaatini paylaşarak R. Garaudy’nin de işaret ettiği 

kaynağını dinin esaslarından alan aklın işlevine gönderimde bulunduğu görülmektedir.     



49 

 

Hamidullah (1984: 205-207), din ve siyaset ilişkisine dair değerlendirmesinde insanın 

birey ve toplumsal boyutuna dikkat çekiyor. İnsan hayatının manevi, dini ve dünyevi üç hali 

vardır. Birey kendi manevi eğitimini mistik/tarikat, manevi halife veya şeyhler aracılığıyla 

gerçekleştirir. Dini ve Dünyevi işlerin birbirinden ayrılması mümkün değildir bu ayrımın çok 

yakın zamanda ortaya çıkan bir durum/uygulamadır. Hz. Peygamber’in Vahiy alma özelliği ile 

diğer insanlardan ayrılmıştır. Kur’an-ı Kerim 5/3 mealen: “Bugün artık sizin dininizi (hem 

dünya hem de ahreti içine alan biçimde) sizin için ikmal ettim ve nimetimi sizlere tamamladım 

ve benim için makbul ve muvafık olan, İslam’ın sizin dininiz olmasıdır” ayeti gereğince yeni 

bir vahye gerek yoktur. Kur’an ve hadisler hayatın pratik saha ve gayeleri için kâfidir. Onun 

için Hz. Peygamberin kullandığı başkanlık otoritesi doğrudan doğruya devlet 

Reislerinin/Halifenin otoritesinde toplanmıştır, Müslümanların dini ve dünyevi (camii ve kışla) 

işleri siyasal bir makam olarak görülen halifelik tarafından tek bir otorite tarafından yönetilmesi 

gerekir yaklaşımındadır. 

Günay’a göre (2017: 211-226) İslam kelamcıları, dini “Allah tarafından vahiy yoluyla 

ve Peygamberi aracılığıyla vazedilen saliklerini dünya ve ahirette saadet ve necata götüren, 

itikat ve amellerden mürekkep bir müessese” diye tanımlıyor. J. M. Yinger “Din bir halk 

gurubunun, onun vasıtasıyla beşer hayatının temel problemlerine çözümler aradığı bir inanç ve 

pratikler sistemidir” diyerek “dini”, “özel ve kamusal alana dair hayatın her alanını kapsayan, 

sosyal-siyasal etkinlik, etkililik ve düzenleme” referansı olarak değerlendirdiği anlaşılmaktadır. 

Din-siyaset bağlamında demokrasi, laiklik, siyasi partiler ve İslamcılık kavramlarının 

ilişkisi noktasında eğitimci E. Aslan, bu tür kavramların etiket olarak kullanılmasından dolayı 

yaşanacak bazı olumsuzluklara dikkat çekerek ilke merkezli yaklaşımın önemini anlatmak için 

şu ifadelere yer vermiştir: 

Burada bir ilkeler üzerinden yaklaşım var bir de olgular üzerinden yaklaşım var. Olgulardan bakacak 

olursak şu anda hangi cemaat gelirse gelsin diğer cemaatin fertleri isyan edecektir. Çünkü hiçbir cemaat 

diğerlerinin yöneticilerini veya tavırlarını beğenmiyor. Birisi de kılıç elinde olduğu için diğerinin katli 

vaciptir fetvasını çıkarması zor olmayacaktır. İslam’ın bu anlamda varyantları buna müsait. Yani iktidara 

gelen insan kendisine isyan edenleri cezalandırma hakkını görecektir kendinde. Şahsi kanaatim cübbeli 

gibi birisi başımıza gelse ben isyankâr olacağım için onun gelmesini istemem. Onun yerine bütün herkesi 

kucaklayacak bir anlayışı kim gösterecekse onun gelmesini isterim.  

Din-siyaset-toplum ve STK ilişkisinde İslamcılık perspektifini önemseyen 

katılımcımızın mekanik ve teokratik modellemeden ziyade laiklik, demokrasi, özgürlük ve her 

kesim için ifade özgürlüğünü savunuyor olması kaçınılmaz olarak ilke merkezli yorumları ön 

plana çıkardığı gözlemlenmiştir.  



50 

 

Her kesimin kendisini rahat ifade edebildiği ve özgürce yaşayabildiği bir yönetim eğer laiklik adı 

altındaysa ben laikliği savunurum. Ama Fransız modeli bir laiklik şekli vardır ki o da dinin toplumun 

gerek fertlerinden gerekse ilişkilerinden uzakta tutulmasıdır. Bu şekil bir laikliğin karşıtıyım ama her dini 

STK’nın kendi düşüncesini rahatça yaşayabildiği ve uygulayabildiği, desteklendiği, eleştiriye de açık 

olduğu, ilmen herkesin birbirini yücelttiği, toplumun huzurunda kimin hatalı kimin doğru şeklinde 

tartışılacağı ve buna rağmen insanları çekebildiği bir anlayışı savunuyorum. Fikirler yer altına 

sindirilmeye kalktığı zaman iş esrarengizleşiyor. Herkes bir şey var zannediyor. Ya devletten korkuyoruz! 

Ya da birbirimizden korkuyoruz! Çoğu fikirlerimizi birbirimizden gizleyerek kandırıyoruz. Gerçek 

fikrimiz hiçbir zaman gün yüzüne çıkmıyor. Kelimeye takılmayız. Demokrasi için de aynı şeyi 

düşünüyorum. Değerler yarışı söz konusu olması lazım. Kimin değeri bu noktada rağbet görüyorsa, kim 

kendini insanlara benimsetiyorsa ona bakarız. Ayrıca benimsemekten kastımız değerlerin yarışı 

anlamında ahlaksızlık değil. Bir gün gelir ahlaksızlık da kendisini benimsettirir (E. Aslan). 

Bu noktada katılımcılardan H. Yılmaz, ilke olarak adaletin önemli olduğunu fakat 

adaletin dayandığı temel paradigmanın daha önemli olduğunu ve bu adaletin de fıtrata 

uygunluğu dolayısıyla ancak İslam’da olabileceğini, dolayısıyla referansını dinden alan bir 

yönetim arzusunu kendi beyanlarında şöyle ifade etmiştir. 

Yani tabii ki adalet ama adaletin dayandığı temel paradigmanın ne olduğu önemli. O paradigma bizden, 

bizim tarihsel medeniyetimizin kökünden gelen inancımızdan, akidemizden gelen paradigmaya dayanan 

ve ondan neşet eden bir adalet olması lazım, bizim beklentimiz bu. Bu adalet bizim inancımıza göre 

sadece Müslümanlara lazım olan bir adalet değil bütün inanç sistemlerine lazım olan bir adalet olduğuna 

inanıyoruz. Bu adaletin sadece Türkiye'de, Anadolu'da değil sadece İslam coğrafyasında da değil bütün 

Dünyada hâkim olmasından, bütün insanlığın istifade edeceğini düşünüyoruz. Ama benim inancım ve 

akidem bu ki, sadece Müslümanlara sadece İslam coğrafyasına değil bütün Dünya’ya yeryüzüne lazım 

olan adalet, gerçek adalet İslam adaletidir. Neden: fıtrata uygundur, bizzat kâinatı içindekilerle birlikte 

yaradan Rabbimizin bizimle ilgili ortaya koymuş olduğu bir prospektüstür. 

Din-siyaset karşılaştırmalarında hâkim kavram olarak ön plana çıkan adalet merkezli ve 

ilkesel yaklaşım söylemi katılımcılar nezdinde tek düzeyde olmadığı gözlemlenmektedir. 

Nitekim bu adaletin içeriğine ilişkin vurgu bazı üyelerde, modern, pozitif hukuk merkezli 

olmayıp dini kaynaklı temellendirilmektedir. 

ADAP üyelerinin söylemlerinde, din-siyaset ilişkisine dair felsefi yaklaşımlardan 

geleneksel ve/veya tanrı merkezli dinlerin yerine insanı tanrılaştıran pozitivist yaklaşımın 

önerisi olan dinin, sosyal-siyasal hayattan çıkarılıp bireyin vicdanına hapsedilmesi veya 

çekilmesi gerekir din ancak bireyle tanrı arası bir ilişkidir düşüncesinde olan bir yaklaşım 

görülmemiştir. Bilakis inançlarının sosyal, ekonomik ve siyasal hayatın her alanında doğrudan 

veya dolaylı yönden belirleyici bir değer olduğu ifade edilmektedir. Tartışılan konu dinin 

doğrudan sınırları, kapsamı belirlenmiş bir devlet modeli veya yönetim şekli emrediyor mu? 



51 

 

Yoksa yönetime dair ilksel yaklaşımlar telkin edilerek zaman ve mekânın şartlarına uygun, 

fakat kaynağını itibariyle dini referans alan Müslümanların görüşleriyle oluşan, ismi ve şekli 

şartlara göre belirlenen bir siyasal bakış açısı olabilir mi? İkinci yaklaşım ağırlıklı olmak üzere 

her iki bakış açısının da üyelerin söylemlerinde olduğu görülmüştür. Yani üyeler doğrudan veya 

dolaylı olarak sosyal ve siyasal hayatın içindedirler. Hatta yeteri kadar etkin ve etkili olabilmek 

için platforma ihtiyaç duyduklarını ADAP’ın oluşum süreci değerlendirmelerinde tespit 

etmiştik. Aşağıda diğer üyelerin din-siyaset ilişkisine dair söylemlerini kendi beyanlarından 

sırayla aktardık. 

MANAD temsilcisi işletmeci A. Almaz, İslam'ın öngördüğü bir yönetim şekli, devlet 

yapılanması var mı? sorumuza cevaben; “var tabii ki, İslam'ın da kendine göre bir devlet sistemi 

var. Bu günümüzde ne kadar uygulanabilir ne kadar pratiği var bunu tartışmak lazım, şu an 

uygulanmakta olan İslam devleti var mı? Yok, adı İslam olan var ama kendisi İslam olan yok”. 

Almaz, her ne kadar İslam’ın bir devlet modeli var olduğunu söylese de günümüzde 

uygulanabilir mi bunu tartışmak gerekir diyerek modernleşmenin açtığı ilkesel yaklaşımla 

oluşacak yenilikçi çizgiye açık olduğunu ifade etmiş olmaktadır. 

ANÇED temsilcisi işletmeci O. Dağ, din-siyaset ilişkisine yaklaşımı Tocqueville’nin 

gelenekler ve inançların belirleyicisi olan din ile özgürlüklerin birleştirildiği toplumların, 

özgürlüklerin ön koşuludur (Aron, 2004: 191), düşüncesiyle örtüşen bir söylem geliştirdiği 

görülmektedir. Başka bir deyişle özgürlükçü, adalet ve liyakati esas alan çoğulcu bir bakış 

açısıyla din ve ideolojilere eşit yaklaşan bir devlet modeli arzusu kendi beyanlarında şu 

şekildedir.  

Devlet, halkına bir ideoloji, bir din veya başka bir şeyi baskı yaparak uygulamaya çalışmamalı. Devlet, 

devletliğini yapmalı; halkının istediği ne varsa onu yapmalı. Tony Buzan'ın su teorisinde: “Suyu damlatın 

mermerin üzerine, mermerin üzeri düz görünür ama o su yine kendine akacak bir mecra bir yol bulur 

gider” diyor. Yani vatandaş zaten kendisine bir ideoloji, bir din seçer, bir mezhep bir meşrep seçer, 

gidecek bir yol bulur. Ama bunu devlet baskı ile yaptığı zaman baskı ters tepiyor. Dünya tarihinde hiçbir 

medeniyette baskı ile başarılı olduğu görülmemiştir. Türkiye'de de muhafazakâr veya da İslamcı 

diyebileceğimiz parti iktidarda, bu partinin de baskı yapmadan, halkın istediği şekilde dozu iyi ayarlanmış 

din bilgisi vermesi lazım. Diğer taraftan Laiklere, komünistlere, sosyalistlere, liberallere de yaşama hakkı 

verilmesi lazım. Müsaade etmeyeceği tek şey, şiddete baş vuran kişilerdir. Devlet kendi içindeki 

farklılıklara eşit davranmalıdır. Örneğin: evinizde 5 tane çocuğunuz var, dindar olanı var, ateist olanı var, 

liberal olanı var, faşist olanı var.  Baba merhametiyle hepsine aynı şeyi yapabilirsiniz, Haa birini fazla 

sevebilirsiniz, o ayrı meseledir. Yönetimde Adalet, liyakat ve ehliyet olmalıdır, burada ‘dini ayrı tutmanız 

lazım’. Neden derseniz, devletin uçak pilotlarına ihtiyacı varsa uçak pilotlarını alır. Niye? dünya’nın her 

tarafına bilirler ki uçağı uçurmanın belli bir sistemi, kuralı vardır. O uçağı o şartlar içinde uçurtmak 

zorundadır. Bir maden mühendisi aldığınızda devlet olarak bilirsiniz ki ihtiyacınız olan madeni size 



52 

 

çıkartıp verecek olan bir maden mühendisinin rehberliğidir. Aynı şekilde bir din adamı ihtiyacınız varsa 

bunu da dışarıdan ihraç edemezsiniz. Yani size lazım olan kişilerin alanla ilgili eğitim, liyakat ve ehliyet 

sahibi olup olmadıkları önemlidir. Bunda kişi; Hıristiyan olmuş, Yahudi olmuş veya Ateist, Şintoist olmuş 

bunun bir önemi yoktur.  

İYAK temsilcisi serbest meslek sahibi B. Uygar, din siyaset ilişkisine dair açıklamasına 

kendilerini İslamcı olarak tanımladıklarını tekrarlayarak başladıktan sonra toplumda kendileri 

dışında toplumsal olgulara dikkat çekerek; “hümanist, ateist, Kemalist vb. farklı kesimler” var 

ondan dolayı iktidarı ele geçiren siyasal iktidarlardan beklentilerinin her kesimi kapsayacak 

“eşit ve adaletli” yaklaşım olduğunu belirtiyor. Yönetim şekline ilişkin isimlendirmelerin 

yanıltıcı olduğunu yönetim şekillerinden çok yönetenlerin önemine vurgu yapan Uygar, tüm 

farklılıkların huzurunu temin edecek liyakat eksenli adil bir yönetim isteğini kendi ifadesiyle 

örneklendirerek şöyle değerlendirmiştir. 

İktidarda olan hükümetin aslında ne kadar adaletli ne kadar vicdanlı olduğuyla ilgili, şeriatla yönetilen 

bir hükümette de bazen zulümler olabiliyor. Laiklikle de yönetilen bir ülkede insanlar özgür bir yaşam 

alanı bulamayabiliyor. Demokraside de bazı ülkelerde birçok insan zulüm altında. Aslında bana göre 

sistemlerden ziyade sistemi yöneten iktidarın vicdanı, merhameti, adaleti, liyakati daha çok önemli 

geliyor. Kimin yönettiği önemli bu noktada benim kabaca anladığım bu. Daha önceki iktidarlar 

döneminde “başörtülüler şuraya gitsin” denmesiyle başka hükümetin gelip “başı açıklar başka ülkeye 

gitsin” gibi söylemleri çok doğru bulmuyorum. Kim yönetirse yönetsin bu topraktaki insanlar 

dışlanmadan yönetilmeli diye düşünüyorum. 

 Demre Kültür ve Turizm tanıtma ve eğitim Derneği, Demre İmam-Hatip Geliştirme 

Derneği temsilcisi R. Balcı, din-siyaset ilişkisine bakış açısını insan düşüncesine dayanan 

sistemler ve İslamiyet’e (vahiy) dayanan yaklaşımlar şeklinde ayrıştırarak geçmişe ve 

günümüze dair düşünceleri kendi beyanında şöyle ifade etmiştir: 

İslam, vahye dayalı bir dindir, laiklik ile uyuşmaz, Cumhuriyet ve demokrasinin ise islamla uyuşan ve 

uyuşmayan yönleri olabilir. Peygamber efendimiz Medine’de İslam devleti kurmuş ve bütün teşkilat ve 

yönetim anlayışı bize hadisleri veya sünneti ile iletilmiştir. Ayni şekilde halifeler dönemi de örnektir. 

Günümüzde ise siyasal sistemi içinde partilerin İslami olduğunu düşünmüyorum ancak İslami anlayışları, 

düşünce ve söylemleri ağır basan partiler olabilir. 

 Birlik Vakfı temsilcisi av. A. Doğru, din-siyaset ilişkisi bağlamında mahiyeti itibarı ile 

İslam, laiklik vb. sistemlerle karşılaştırılabilmesi mümkün değildir çünkü karşılaştırılabilmesi 

için aynı değerlerde olması gerekir diyerek İslam dininin kaynağı itibariyle üstünlüğe sahip bir 

yönetim sistemi vardır şeklinde düşündüğü anlaşılmaktadır. Fakat yönetim sisteminin şekil 

veya isimlendirmesinden ziyade adaleti önemlidir. Buradan kaynağını dinden alan, adaleti tesis 



53 

 

eden, Asr-ı Saadet dönemi vurgularından siyasette dinin belirleyici olması arzusu kendi 

beyanlarında şöyle ifade edilmiştir. 

İslam laiklikle çatışır mı, ortak noktaları olur mu? İslam’la laikliğin çatışabilmesi için ikisinin de aynı 

 değerde olması lazım. İslam’ın öyle bir derdi yok. İslam’la laikliğin karşılaştırılması bir hatadır. İslam 

 yönetim olarak ne öneriyor? Herhangi bir yönetim modeli mi var? İslam’ın devlet şeklinin insanlık için, 

 toplum için nasıl faydalı olduğu tarih sürecinde görülmekte zaten. Dolayısıyla laiklik hem kökü 

 itibariyle hem oluşa gelmesi itibariyle hem de bizdeki kullanımı itibariyle bırakın karşılaştırmayı, aynı 

 anda bu kavramların birlikte kullanılmasını bile yanlış buluyorum. Devletin dini mi yoksa adaleti mi 

önemli? devletin isminden çok adaleti önemlidir. Siz adaletle yönettiğiniz zaman gerisi gelir. İslam dini 

zaten adalet mekanizması üzerine kuruludur. Filanca İslam Cumhuriyeti gibi bir isim olmasının hiçbir 

önemi yok. Evet devletin dini olur ki olması gerektiğini de düşünüyorum ama asıl olan toplumsal bir 

dayatma yapılmadan, Asr-ı Saadet’teki örneklerde olduğu gibi bir adalet sisteminin işlemesidir. 

 ANÇED temsilcisi eğitimci C. Demir, batılı kavramların siyasal hayatta referansının 

tamamen beşerî kaynaklı veya seküler olması ve İslam dinin ise; siyasal, sosyal, ekonomik ve 

ahlaki hayata dair ilke ve prensiplerin kaynağının aşkın olana yani tanrının emirlerine tabi 

olmayı gerektirdiğini ifade etmiştir. Bununla beraber Demir, islamın siyasal zemini, adalet, 

liyakat ve istişaredir, bu prensipleri uygulayan her siyasal sistemle birlikte olabileceğini ifade 

ederek içeriğin önemini vurgulamaktadır. Yani kaynağını dinden almak suretiyle yönetim 

şekillerinde modernleşmede bir sakınca görmediği kendi beyanlarında şu şekilde ifade 

edilmiştir. 

Devlet yönetimi ve bireysel temelde laikliği tanımlar mısınız? 

 Laiklik hem bireysel hayatta hem de devlet yönetiminde, aşkına ait direktiflerin, normların, ahlaki ve 

sosyal hayata dair ilkelerin olmaması demektir. Avrupa’da ortaya çıktığı zeminde kavramın içeriği aşağı 

yukarı böyledir ve bir kavram onu ortaya çıkaran coğrafyanın rengini taşır. Aynı zamanda ilk ortaya 

çıktığı anlam çerçevesi genel-geçer anlam kalıplarını oluşturur. İslam’da laik bir yönetim olabilir mi? 

Laikliği yukarıdaki anlam çerçevesinde tanımlarsak –ki ben tanımın âcizane öyle olduğunu 

düşünüyorum; İslami bir sistemin asla laik olamayacağını düşünüyorum. Çünkü İslam, her şeyi ile 

Allah’a, evrenden aşkın olana ittiba etmeyi gerekli kılar. 

Cumhuriyet, demokrasi yönetim şekli olarak İslam’a uyar mı? 

İslam’ın temel ilkeleri bellidir. Ancak ne Cumhuriyet ne de Demokrasi denilen sistemlerin tam tanımları 

yapılamamaktadır. İslam’ın siyasal zeminde adalet, liyakat ve istişare zeminini oluşturmaya çalıştığını, 

bunları sistemleştiren her rejimle de birlikte olabileceğimi ifade etmek isterim. 

İslam dininin öngördüğü bir yönetim şekli var mı? 

İslam’ın herhangi bir yönetim şekli belirlememekle beraber, yöneticilerin de bölge ya da ırk olarak 

herhangi bir yerden olmasına dair bir normunun olmadığını düşünüyorum.  



54 

 

Sizin tasavvurunuzdaki ideal devleti tanımlar mısınız? devletin dini olur mu? Siz 

devletin uygulamada adaletine mi bakarsınız yoksa dini kimliğine mi bakarsınız? Dünya da 

dine uygun olduğunu düşündüğünüz devlet var mı?   

Devletin dini olur mu?” sorusunun doğru bir soru olmadığını bunun laiklik tartışmalarında insanları daha 

seküler bir zemine dâhil etme gayretlerinin ürünü olduğunu düşünüyorum. İdeal anlamda sorduğunuz için 

söyle ifade edebilirim; ideal anlamda bir devletin yöneticilerin bilge elitler olması gerektiğini 

düşünüyorum. Tabii ki bu bilgelerin Mü’min olmaları iyilik üstüne iyiliktir. Siyasal Partilerin 

İslamlığı konusunda ne düşünüyorsunuz? 

İnsanların, grupların ya da partilerin dışardan tanımlanma yerine, kendi kendilerini tanımlama şekillerinin 

esas alınması gerektiğini düşünüyorum. Bu açıdan insan hayatının tüm yönlerine ve doğal hayatın 

tamamına dair politikalarını İslam’ın yönlendirmesiyle belirleyeceğini deklare eden ve bunun pratik 

olarak da gösteren siyasal oluşumlar İslami oluşum olarak değerlendirilebilir. Şahsen bu açıklıkta bir 

siyasal bildiriyle çok da karşılaşmadık.  

Kutup Yıldızı Derneği temsilcisi mimar A. Okumuş, din-siyaset ilişkisinde devletin 

kurumsal yapısı veya tüzel kişiliği ile düşünsel yapısını ayırmaktadır. İslam devleti olabilir ama 

devlet İslam olmaz. Devlet vatandaşına düşünce özgürlüğü ve insan hakları bağlamında yaşama 

imkânı sağlamakla görevlidir diyen Okumuş, toplumun mozaik yapısından dolayı her kesin 

haklarının korunduğu adaletli, çoğulcu, denetleyici İslami bir devlet düşüncesi kendi 

beyanlarında şu şekilde ifade edilmiştir. 

İslam devleti olabilir ama devlet İslami olmaz. Devlet namaz kılar mı? kılmaz, oruç tutar mı? tutmaz. 

Ama devlet, düşünce özgürlüğü ve insan hakları bağlamında o imkânları insanlara sağlar. Devletin dini 

mi yoksa adaleti mi önemli? Ben bugün Müslüman çoğunlukta olduğu bir ülke yerine başka dinin 

çoğunlukta olduğu bir ülkede de yaşıyor olabilirdim. Onların bana sağlayacakları adaleti, biz İslam ülkesi 

olarak onlara sağlayabiliyor muyuz? Önemli olan budur. Tabii bunun sınırları da sonsuz değil, kırmızı 

çizgileri olan bir konu, insan hakları derken misyonerlik çalışmalarından bahsetmiyorum tabii ki. Devlet 

denetimi ve müdahalesi dâhilinde. 

Alanya Sebilay Derneği temsilcisi eğitimci O. İlhan, din-siyaset ilişkisine dair fikir 

dünyasının yansımalarını İktidarların politikaya dönüştürülmesini istediğimiz olumlu veya 

olumsuz öncelikli gündemleriniz nedir? sorusuna verdiği cevaplarında yaşamlarını 

düzenlemede kendi dini inançlarının belirleyici olması arzusu taşımaktadır. Bu durum kendi 

beyanında şöyle ifade edilmiştir. 

Mesela “Batı” tarzı yaşam şekli hala dayatılıyor. Geçmişte iktidarlar bu toplumun genleri ile uyuşmayan 

Batı tarzı bir yaşamı kanunlarla, nizamlarda devam ettiriyorlardı ama şu anda da farklı değil. Bu kadar 

uzun bir iktidar döneminde birtakım değişikler olması gerekirken herhangi bir rahatlama sağlamış değil. 

Yani kanunlarımız batının kanunları, hala biz daha Batı tarzı bir hayata mahkûm durumdayız. Dolayısıyla 



55 

 

toplum yapısı zedeleniyor. Mesela: İstanbul Sözleşmesi’nden kaynaklı olarak Türkiye'deki boşanmaların 

artması, aile huzursuzluklarının yaşanması ciddi bir problemdir. 

 O. İlhan, söyleminde toplumsal ve bireysel yaşama ilişkin yasal düzenlemelerin kendi 

inanç değerlerine göre yeniden düzenlenme talepleri ve bunların iktidar değişimlerinden 

etkilenmeyecek şekilde kanunlaşma talepleri öne çıkmaktadır. Bu söylemine, %90’ı Müslüman 

olan bir toplumuz, her şey buna göre şekillenmelidir” diye mi düşünüyoruz? Buradaki ana 

felsefeniz nedir? diye sorduğumuzda yukarıda da ifade ettiğimiz, Tocqueville’nin gelenekler 

ve inançların belirleyicisi olan din ile özgürlüklerin birleştirildiği toplumsal ve yasal şartlar 

önerisiyle örtüşen bir devlet sistemi oluşturulması arzuları kendi beyanlarında şöyle ifade 

edilmiştir.   

Şimdi biz birilerinin hayat tarzımıza müdahale edelim anlayışında değiliz. Yani bu toplumda Yahudi’si, 

Hristiyan’ı hangi inanç ve mezhepten, hangi etnik topluluk olursa olsun rahat şekilde yaşayabilsin 

istiyoruz. Hiçbir kesim baskı altında kalmasın istiyoruz. Ama Müslümanların bu memleketin öznesi 

olduğunu da düşünüyoruz. Yani Müslümanlar öz yurtlarında parya muamelesi görmesin, geçmişte 

gördüler. Ama bugün de hala Müslümanlara bu baskı devam ediyor. Yani ne kadar da rahatlama olursa 

olsun Müslümanların talepleri karşılık bulmuyor. Neden mi? biz şunu görüyoruz, mesela birçok 

değişikliğe rağmen köklü kanunlar getirilip bu toplumda özgürlüklerimiz hala teminat altına alınmamış 

durumda. Başta Kur'an okuyan, müslüman insanlardan oluşan bir iktidar var ama daha hala 

müslümanların özgürlükleri sadece onların varlığı ile garanti altında. Onlar, Allah muhafaza, başına bir 

iş gelse tekrardan geçmişte yaşanan sıkıntılı dönemler yaşanacak. Yani oturmuş bir sistem yok, bıçak 

sırtında bütün özgürlükler. 

 O. İlhan, yukarıdaki açıklamaları bağlamında toplumu oluşturan her kesimin özgürlüğü 

laiklik uygulamasıyla olabilir mi? diye sorduğumuzda bunun” batının ikiyüzlü bir aldatmacası 

olduğunu buna rağmen Türkiye ve Ortadoğu ülkelerinde batılılaşma taraftarı toplum 

kesimlerinde karşılık bulduğunu” ifade etmiştir. Aslında gerçek çözümün; “Hz. Peygamberin 

Medine sözleşmesiyle oluşturduğu Medine toplum modeli” olduğu vurgusu ile siyasal hayatın 

dinin ilk kaynaklarına dayandırılarak düzenlenmesi talebini dile getirmiştir. Fakat bu 

yaklaşımlar diğer üyelerde de farklı şekilde dile getirilirken idealize ettikleri devlet modeli ile 

dini hassasiyetleri koruyan yasal düzenlemeleri sağlayacak bir laiklik anlayışına nasıl 

bakarsınız sorusuna verilen cevaplar bağlamında değerlendirildiğinde onun aslı bizde var 

niteliğinde cevaplar olmaktadır. 

 Eğitimci H. Mert, devlet yönetim felsefesini Kuran ve sünnet bağlamında ilk günkü 

yaşanmışlıklara yani Hz. Peygamberin uygulamalarına dayandırıyor. Hatta Hz. Peygamber 

sonrasından bugüne kadar uygulana gelmiş yönetim şekillerini kısmi uygulamaları nedeniyle 

İslami yönetim diyemeyeceğini belirten Mert, Peygamber dönemi vurgusuna ilaveten bilge 



56 

 

kişilerden oluşan şuraya dayalı bir yönetim anlayışında olduğu ve demokrasi, laiklik vb. seküler 

yaklaşımların çözüm olamayacağı kendi beyanlarına göre aşağıdaki gibidir.  

İslam’ın doğrudan bir yönetim şekli var mı? Elbette İslam’ın yönetim şekli var mı yok mu tartışmak bile 

abestir. İslam’ın yönetim şekli; Peygamber Efendimiz zamanında her şeyi ile yaşanmıştır. Örneklik 

oradadır.  İslami yönetimi belirleyen temel özellik nedir? Peygamber Efendimizden sonraki yönetim 

şekillerine ben İslami yönetim diyemem. Onlar İslam’ın istediği yönetim şeklinin bir kısmını aldılar, bu 

yüzden de bazı aksaklıklar ortaya çıkmıştır. Ayrıca günümüze kadar yönetim şekli bir hayli değişti, ilk 

günkü gibi günümüze gelmedi. Aradaki dönemlerde mevcut olan devletlerin hepsinin kendine has bir 

yönetim şekilleri vardı. Benim İslami yönetimden anlayışım bu yönetimler olamaz. Benim İslami 

yönetimden anladığım, Peygamber Efendimiz’in döneminde yaşatılan ve inandığım Kur’an’ın hayata 

aktarılmış uygulamalarıdır yani sünneti baz alırım.  

Bugünün şartlarında İdealinizdeki devlet nasıl olmalıdır? diye soruyu yenilediğimizde 

Mert’in her ne kadar ilk toplum vurgusu yapsa da birçok araştırmacının işaret ettiği ilkesel 

yaklaşım veya aydınların, ilim ehlinin temel kaynaklardan günün sorunlara çözüm üretebilmeye 

dikkat çekmesi şura ve şurayı oluşturan kişilerin niteliklerine dair söylemlerinden 

anlaşılmaktadır. Yine kendi toplum ve değerlerinden uzak batılı devlet ve yönetim sistemlerinin 

İslam toplumlarında çözüm oluşturmaktan uzak olduğunu vurgulayan Mert’in kendi 

beyanlarındaki ifadeler aşağıdaki gibidir.  

Peygamber Efendimiz zamanı ile bugünün arasında büyük farklar var. Elbette o günlerde yapılan her şeyi 

birebir günümüze uygulayalım demiyorum. Biz Kur’an’a baktığımızda ana konulara değindiğini 

görüyoruz. Demek istediğim şu; hak hukuk konularının çerçevesi bizim kitabımızda var. Bu kitap 

Peygamberimiz zamanında da vardı. Onlar uyguladı da biz niye uygulayamıyoruz? Benim anladığım 

yönetim şekli toplumun şura şeklinde yönetilmesidir. Ben demokrasi olayına çok katılamıyorum. 

Demokraside herkes yönetime katkıda bulunuyor. Ama yönetime katkı sunan insanların ne istediği, neyi 

ne için istediğini kim ne kadar bilerek istiyor? Şurada ise herkesin olması mümkün değil. Toplumu 

temsilen bilinçli insanların oluşturduğu bir yönetim şeklini kastediyorum. İslam’ın yönetim şekli seçilmiş, 

bilinçli insanlardan oluşan ve o insanların daima toplumla ilişkisi olan bir yönetim şeklidir. Demokrasi, 

Neyi desteklediğini, neyi niçin desteklediğini bilmeyen insanların evet veya hayır dediği çok basite 

indirgenmiş bir yönetim şekli bence. İslam laiklikle uyuşur mu? Onu söylemek mümkün değil. 

 Platform Üyesi eğitimci Z. Yavuz, din ve siyaset ilişkisine dair yaklaşımları, temel insan 

hakları, özgürlük ve adaleti esas alan ilkesel yaklaşımların dinin asıl gayesi olduğunu, dinin 

doğrudan bir yönetim şekli emretmediğini dinin asıl amacına uygun olmak şartıyla toplumların 

istediği yönetim şeklini tercih etmesi gerektiği düşüncesi taşmaktadır. Yönetim şekillerinin; 

cumhuriyet, laiklik ve demokrasinin İslamla ilişkisi nedir? devletin dini olur mu? devlete 

yaklaşırken dinine mi bakarsınız adaletine mi? sorularına ise Yavuz, gerçek laikliğin Batıdan 



57 

 

önce İslam’da olduğunu çeşitli örnek ve açıklamalarla izah etmektedir. Kendi beyanlarında 

aşağıdaki şekilde ifade edilmiştir. 

Biz inanç ve değerlerimiz açısından baktığımızda İslam’ın herhangi bir yönetim biçimi  önermediğini 

görüyoruz. Peki, ne öneriyor? Adaletin, özgürlüğün sağlanması, temel hakların korunmasıdır. Belirli 

standartları var. Allah’ın yarattığı hiçbir canlı haksızlığa uğramasın ama hak ettiğinin ötesinde de haklara 

sahip olmasın. Hiçbir baskı altında kalmasın. Kendi özgür iradesiyle inançlarını, değerlerini belirlesin. 

Bu standartları korumayı emreden İslam, yönetim konusunda açıkça şunu uygulayın demiyor. Kraliyet 

döneminde siz demokrasiyi getirmeye çalışırsanız tüm krallıklar İslam’a düşman olacak. Tersini düşünün, 

demokrasinin olduğu bir yere krallık getirmeye çalışırsanız bu da olmaz. İslam, temel hakları korumayı 

esas alırken yönetim biçimini toplumların tercihine bırakmış. Laiklik ise Laiklik 1789’da Fransız 

Devriminden sonra çıkan bir şey. Oysa İslam kendi inanç sistemi dışındaki bütün dinleri koruyan gözeten 

ve yaşaması için tüm ortamları oluşturan bir inanç sistemidir. Fransa, Cezayir’e girdiğinde Cezayirliler 

kendi dillerini unuttular. Laik Fransa’nın dilini konuşmaya başladılar, hani özgürlük? Bırakın din 

özgürlüğünü bırakın dil özgürlüğü bile bırakmadılar. Burada gerçek laiklik; Allah’ın yarattığı tüm 

canlılara hayat hakkı tanıyan inanç sistemi olan İslam’dır. Laiklikle İslam barışır mı? İslam laiklikten çok 

önce gelmiş ve insanların din özgürlüğünü sonuna kadar korumuştur. Modern dünyada inançların 

özgürlüğü laiklikle ifade etmek gerekirse devlet hiçbir dini vatandaşlarına zorlayamaz. Devlet dindar 

olamaz ancak vatandaşların özgür iradeleri ile herhangi bir dini yaşaması, inandığı dini başkalarına 

anlatması Laikliğin bir gereğidir   

İHH temsilcisi emekli memur H. Yıldırım, din-siyaset ilişkisine dair felsefesini 

doğrudan Hz. Peygamber ve Kur’an-ı Kerim’e dayandırarak İslam dininin telkin ve 

uygulamaları üzerinden adalet ve çoğulcu yaklaşımına dikkat çekiyor. Yine Medine vesikası, 

haramlar, helaller gibi kavramlar üzerinden yaptığı değerlendirmelerle, Hz. Peygamber 

başkanlığında oluşturulan Medine devletinin toplumsal düzen ve kapsayıcılık sağlayan en ideal 

sistem olduğunu fakat yönetim şeklinin isimlendirmesinin ise serbest bir seçim olarak 

görüldüğünü kendi beyanlarından da aşağıda aktardık. İslam’ın doğrudan öngördüğü veya dikte 

ettiği bir yönetim şekli var mı?  

İslam'ın yönetim şekli: Allah resulü devlet kurduktan sonra ona bir isim verme, isim bulma ihtiyacı 

hissetmedi. Eğer doğrudan O’ndan örnek alacaksak, Medine Vesikası ile yasal zemini ve toplumun 

hukuki altyapısını oluşturdu ve adaleti tesis etti. Ama şunu da söyledi: Bu topraklarda İslam vardır artık. 

Temel kural, haramlar, helaller belli bu çerçevede yaşamak serbest dedi. Bu insanların başka milletlerden, 

başka toplumlardan, başka dinlerden olması önemli değil, ana kaynağımıza(anayasamıza) ters düşmemek 

 üzere istediği kurallar, kaideler ile yaşamakta serbesttirler. Yani devletin temel kaynaklarımızı referans 

alarak adaleti tesis etmesi önemlidir, öngördüğü şekil budur; “İslam Devleti”, “İslam Demokrasisi”, 

“İslam Cumhuriyeti”, “İslam Krallığı”, “İslam Emirliği” İslam… vs. gibi isimlendirmelere ihtiyacı 

 ihtiyacımız yok. 



58 

 

İslam dini Laiklik, Cumhuriyet, Demokrasi ile uyumlu olabilir mi? yoksa yönetim şekli 

daha özgün bir şey mi? ne düşünüyorsunuz? sorusuna Yıldırım, islamın farklı inançlara karşı 

hoş görüsü, kapsayıcılığı ve evrenselliğine ilişkin değerlendirmelerde bulunuyor. Fakat 

belirleyici otoritenin İslam dini olması noktasında H. Yılmaz gibi parantez açıyor. Bu bağlamda 

H. Yıldırım’ın kendi beyanları aşağıda aktarıldı.   

Bana göre İslam daha özgün bir şeydir, daha evrenseldir. İslam, toplum huzurunu, toplum barışını 

emreder. “Selim” den “Selam’dan gelir; Allah'ın isimlerinden bir tanesidir. Yani bireyi düşünür, toplumu 

düşünür, devleti düşünür, insanların birbirleri arasında ilişkileri düşünür. Bana göre ne demokrasi ne 

cumhuriyet ne de komünizm insanların özgürlükleri noktasın da kesinlikle İslam kadar evrensel veya 

kapsayıcı değildir. İslam başta bireye dini tercihini sorar; Müslüman mısın, değil misin? diye ve dinini 

yaşama noktasında da karşı dinden olan insanlara asla inançlar dayatmaz, kendi dinlerini yaşama 

noktasında imkânlar verir. Ama propaganda noktasında, vatandaşını Allah’ın dinine uyan bir kişi olarak 

ahrete gönderme prensibi ile hareket ettiğinden dolayı, bulunduğu bölge içerisinde diğer dinlerin 

propagandasına müsaade etmez. 

 Alanya Sebilay Derneği temsilcisi serbest meslek sahibi M. İleri, din-siyaset ilişkisine 

bakış açısının adalet ve sosyal adalet üzerinden temellendirdiği dikkat çekiyor. Her ne kadar 

adaleti tesis edenin veya zulmedenin kimlik ve sahip olduğu yönetim şeklinin isminin önemli 

olmadığını ifade etse de değerlendirmelerinde referans olarak islamın ilk dönemi ve Hz. 

Peygamberin uygulamalarını ölçü alması dinin siyasal, sosyal ve ekonomik hayatta belirleyici 

olmasını savunan felsefeyle örtüştüğü gözlenmiştir. Kendi beyanları da devlet yönetiminde 

yönetim şekillerinin bir önemi var mı? Laiklik, Cumhuriyet, Demokrasi veya İslam vb. 

düşüncenizde ideal bir devlet yönetim şekli var mı? Sorusuna verdiği cevaplar aşağıdaki gibidir.  

Allah Resulü hani sahabeye “Gidin, orada adaletli bir hükümdar var.” diyerek Necaşi'ye sahabeleri 

gönderiyor ya benim de gözümde aynı şey var. Eğer yöneten alnı secdeli ama hırsızsa, oruç tutan bir 

alçaksa, Ben Müslüman’ım diyen bir adi ise kardeşim o olacağına adaletli bir Yahudi vs. olsun. 

Müslüman’ın da kâfirin de sosyalistin de faşistin de ateistin de ateşperestin de herkesin sosyal hukukunu 

koruyan bir Yahudi olsun. Yani devletin dininden daha çok adaletini önemsiyorsunuz? Toplumu ayakta 

tutan şey adalettir, devleti yöneten insanların kıldığı namaz, ifade ettiği kimlik değildir. Devlet adaletli 

olursa devlettir. Necaşi örneğinde bahsettiğim gibi.  Allah Resulünün, duralım, Oturalım, direnelim, 

savaşalım, ölürsek şehit oluruz, kalırsak gazi oluruz dememiş, gidin Necaşi'ye sığının orada adaletli bir 

hükümdar var demiş. Bir Yahudi ile bir Müslüman’ın arasında gerçekleşen ticari bir hikâye var. Hz. 

Muhammed'e soruyorlar, böyle böyle oldu diyorlar, benim onda alacağım var vermiyor, Hz. peygamber 

şöyle şöyle yapın diyor şahitlik isteyen hükme güvenmeyerek bir de Hz. Ömer’e gidiyorlar da Hz. Ömer: 

Allah'ın Resul’ünün verdiği hükme razı gelmemenin hükmü budur diyerek adamı orda öldürdüğü bir 

hadise anlatılır. Eğer adalet kılıcını kendi insanından, kendi tarafından yana kullanırsan onun adı ne adalet 

olur ne İslam olur. Yani STK’ların duruşu da bu anlamda olmalı benim gözümde. Yani hakkı, hukuku 



59 

 

kim olursa olsun savunacak; Yahudi, Hıristiyan karşındaki dinsiz diye adaleti terk edemez. Müslüman 

yanlış yaptıysa sen yanlış yapmışsın kardeşim, o Yahudi ama haklı diyebilecek STK ve devlet olmalı. 

 Platform üyesi mühendis işletmeci M. Ak, din-siyaset ilişkisinde toplumsal yapının 

önemine dikkat çekerek toplum Müslüman’sa devletin dini olabileceğini belirtiyor. Ak, 

devletin dini olabileceğini söylemesine rağmen partilerin İslamlığı konusunu sorduğumuzda ise 

parti İslamcı olmaz olmamalı olursa kaybeder diyerek toplum yapısından kaynaklanan 

kaygılarını dile getirmiştir. Aslında beyanlarında Hz. Peygamber’e atıfta bulunarak devlet 

yönetimine dair felsefesi; şura, liyakat, şeffaflık kavramları ekseninde bilge kişiler tarafından 

gerçekleşmesi gerektiği ve bunun demokrasiden ayıran bir özellik olduğu vurgulanmaktadır. 

Ak yakın zamana devlet ve sivil toplum uygulamalarındaki zorlaştırıcı ve despotik 

yaklaşımların sivil toplumu illegaliteye veya gizli yapılanmalara yönelttiğini FETÖ üzerinden 

yaşanılan sapmalara ve bunların sistemlerin ürettiği problemler olduğunu kendi beyanlarından 

aktarıldı. 
FETÖ, bir STK olayı olarak karşımıza çıktı. Bunun kontrolü mümkün müydü? devlet şeffaf olmazsa 

STK'lar başka yollara sapıyor. Bu konumlara gelebilmek için gizlenme ihtiyacı duyuyorlar. Hâlbuki 

liyakat ekseninde olsa bu problemler yaşanmazdı. Bu sistem baştan beri böyle olduğu için onlar da 

kendilerine bir yol aradılar, saklandılar, yer altına girdiler. İllegal örgüt kurdular ama yasalmış gibi 

davrandılar niye? çünkü okullarda, askeriyede ve polisteydiler. Bu yapılanmalar birincisi şeffaf olacak 

ikinci temel düstur istişareye dayalı olacak yoksa diğer türlü burada bir karanlık nokta oluşuyor. 

STK’ların kurumsallaşma süreci ve birtakım yasal hak ve imkânların tanınması nasıl bir 

etki oluşturdu?  
 Dernekler, vakıflar kesinlikle çok açık ve şeffaf olması gerekiyor. Eğer yönetim şekli jakoben, baskıcıysa 

bunları mutlaka etkiler ama asıl hareketi yönlendirenleri etkilememesi lazım. Bu kurum ve kişiler baskı 

var diye yollarından vazgeçmez başka yol ararlar. Yukarda belirttiğim gibi resmiyet altında gizliliklerde 

olabiliyor. 

Devletin dini mi yoksa adaleti mi adalet önemlidir? 
Adalet olmadan hükümranlık olmaz, dağılır. Zulmün olduğu yerde iktidar kalmaz. Fakat devletin dininin 

olup olmaması konusu yani yönetim şekli dediğimiz şeydir. İslam toplumuysak, yani toplum Müslümansa 

olur. 

İslami yönetim şekli budur diye tabir edebileceğiniz bir yönetim şekli var mı? sorumuza 

Ak, modern sistemin işleyişindeki aksaklıklardan bahsederken çözüm olarak şura ve sivil 

toplum kuruluşlarının güçlendirilmesine vurgu yapması dikkat çekmektedir.   
İslam’ın yönetim şekli şura, istişaredir. Demokrasi gibi anlaşılmaması gerekiyor. Sahasında uzman, ehil 

kişilerin toplanmasıyla mümkündür. Ama devlet başkanının bu şurada olması gerekir mi gerekmez mi 

konusu biraz karışık ben orayı netleştiremiyorum, çünkü devlet başkanı orada olursa baskın çıkabilir. Şu 

an demokrasilerde doğru söyleyenler mi başa geliyor, yoksa para ve güç sahipleri mi? görüyoruz ki paraya 

sahip olanlar başa geliyor. İslam toplumunda bu nasıl olabilir? tamamen toplumun, STK'ların 



60 

 

örgütlenmesi, kuvvetlenmesi ile olur. Bir yere STK'lardaki bilirkişiler giderse oraya devlet başkanı ya da 

silahlı kuvvetler etki edemez. Çünkü arkasında halk vardır. 

Siyasi partilerin İslamlığı konusunda ne düşünüyorsunuz? sorusu karşısında ise Ak 

İslam’ı günlük siyasal tartışmaların üzerinde veya ayrı konumlandırması günün şartlarındaki 

siyasal olumsuzlukların İslam dininden kaynaklandığı algısına sebebiyet vermesinden duyduğu 

endişe olarak görülebilir. İslamın içinde barındırdığı din ve siyasal bütünlüğün kişi ve 

kurumların oluşturduğu sorunlar yüzünden dinle yapılacak eşleştirme veya özdeşleştirmelerden 

kaçınılması gerektiği Ak’ın kendi beyanlarında ifadesi aşağıda aktarıldı. 
Parti İslamcı olamaz, böyle bir iddiası olursa kaybeder. Biz İslamcıyız derken etrafımıza iktidara gelmek 

için bir şey vaat  etmiyoruz. Bizim vaat ettiğimiz şey bu toplumu takva ekseninde dönüştürmek. Bura da 

İslamcılık veya İslami parti gibi bir şeyin olmaması lazım. 

Platform Üyelerinden serbest meslek sahibi M. Yüce, din-siyaset bağlamında yönetim 

felsefesinin kaynağını Kur’an, Peygamber belirler, benim kurallarımı İslam belirler fakat 

kurallar kadar uygulayanlar önemlidir. İster laik isterse İslam olsun, söylemler ne kadar 

mükemmel olursa olsun uygulayan önemli, onun için isimlendirmelerden ziyade adaletin, 

huzurun tesisi önemlidir. Bunu gerçekleştiren her sistemin altında yaşanabilir diyen M. Yüce, 

bu düşüncesini her Peygamberin farklı uygulamaları üzerinden temellendirerek sistemlerin 

şekil ve uygulamalar açısından doğrudan bir öneri içermediği, yönetim şekillerinin bir inanç 

konusundan ziyade uygulama konusu ve uygulamalarında yönetenlerin yetkinlik ve 

anlayışlarıyla ilgilidir kanaatinde olduğu anlaşılmaktadır. Yönetim şekillerinin sivil toplum 

üzerine etkileri, Laiklik, demokrasi, cumhuriyet, şeriat, krallık, monarşi vb. yönetim şekilleri 

ve sivil toplum anlayışına ilişkin sorulara verdiği cevaplarda konuya ilişkin düşünceleri kendi 

beyanlarında şöyle ifade etmiştir. 

Aslında laiklik  denilen kavram Avrupa’nın kendi içerisinde dine karşı olan tepkisinin 

isimlendirilmesidir. Bizde Osmanlı sonrasında Avrupalılaşma sevdasıyla laikliğe bir kayış olmuştur. 

Laiklik, dinle devlet işlerinin ayrılması, dinin devlete, devletin dine karışmaması şeklinde ifade edilir. 

Fakat uygulamada asla öyle olmadı. Din devlete müdahale etmez ama devlet dine müdahale eder. Tabi 

bu laiklik değildir. Hatta laiklik anlayışının zıttı bir uygulamadır. Bu açıdan laikliğin çok verimli bir 

anlayış olduğunu düşünmüyorum. 

Tarih boyunca insanlık hep farklı yönetim biçimleriyle yönetilmiş. Peygamberler bile aynı yönetim 

biçimini benimsememişlerdir. Dolayısıyla tek tip yönetim tarzı veya böyle bir arzu insan fıtratına çok 

uygun değil. Farklı yönetim biçimleri ortaya konulabilir fakat önemli olan adalettir. Çünkü yönetim 

şeklinin adının ne olduğunun bir önemi yoktur. İnsana adil davranabiliyorsa ve toplumun rahat ve 

huzurunu sağlayabiliyorsa biz ona ne dersek diyelim fark etmiyor. Sonuçta asıl olan insanın dünyadaki 

yaşayış şeklinin adilane ve faydalı bir sistem olabilmesi bunu sağlayabilecek yönetim şeklinin adının ne 

olduğundan ziyade anlayış ve uygulamasının nasıl olduğudur. Bunu sağlayan her türlü yönetim şekli 

altında yaşanabilir. 



61 

 

Bu çerçevede sivil toplum sadece x ortamında çok iyi iş yapar da y ortamında verimsiz olur demek doğru 

değil. Adının ‘İslam Cumhuriyeti’ olması da bir şeyi değiştirmez. Bize göre en mükemmel kural 

Kuran’dır, İslam’dır. Yönetenlerin yönetim anlayışı kuralların uygulanmasında çok etkilidir. Yazılı 

kuralların çok mükemmel olması, o kuralları uygulayanların o mükemmelliği yansıtmadığı takdirde sonuç 

olarak bir adalet ortaya çıkmaz. Kısacası; kuralın mükemmel olması kadar o kuralı hayata geçiren 

idarecilerin de aynı mükemmellikte hareket etmesi gerekir ki toplumda huzur ve adalet ortaya çıksın. 

Yüce, Türkiye’deki laiklik uygulamalarının ürettiği sorunlara veya devlet dini 

oluşturma anlamındaki laiklik ve din anlayışına karşı gerçek laiklik bu değil yaklaşımı 

toplumsal ve dini hassasiyetlerin gözetildiği alternatif yaklaşımlara açıklık ifadesi olarak 

görülebilir. 

ADAP üyelerinden eğitimci R. Aydın, devlet, yönetim şekilleri ve İslam dini üzerine 

sorularımıza cevaben; din siyaset ilişkisine dair felsefesini Endülüs, Osmanlı, Avrupa ve 

Türkiye üzerinden yaptığı örneklendirmeleri, İslam’ın ilk dönemi ile kıyaslayarak Hz. 

Peygamber uygulamalarına işaret etmiştir. Bu uygulamalar Medine tolumun da 

gerçekleştirmiştir diyerek ilke ve prensiplerin referans kaynağı olarak dinin temel kaynaklarına 

işaret etmektedir. Batılı yönetim şekilleri ve kavramlarına ihtiyaç olmadığını belirtmekle 

birlikte çoğulculuğun, hak ve adaletin tesis edildiği bir sistem olursa, Demokrasi, Krallık vs. 

sistem isimlerinin önemli olmadığı düşüncesini paylaşmaktadır. R. Aydın’ın ilk toplum 

vurgularının da tamamen modernleşme veya laiklik karşıtlığı olarak düşünmekte doğru 

olmadığı kanaati oluşturmakta çünkü açıklamaları dikkatle incelendiğinde, en iyi laiklik 

uygulamasını biz yaptık mesajı içerdiği görülmektedir. Tarihsel süreçten örnekleri ve 

isimlendirmelerin önemsizliğine ilişkin açıklamaları ortaya konulan çözüm alternatiflerinin 

toplumsal farklılıkları barındırabilecek eşitlik, adalet, hak ve özgürlükleri sağlayacak çoğulcu 

bir yaklaşım içermesi halinde her sisteme açıklık ifade etmektedir. Bu bağlamda Laiklik 

İslam'la uyuşur mu uyuşmaz mı? Birey ve devlet yönetimi açısından laikliğin Türkiye’de ve 

dünyadaki uygulamaları hakkındaki düşüncelerini kendi beyanlarından aktarıldı. 
Hem Endülüs’te hem de Osmanlı'da laiklik diye bir kavram yok. Laiklik kavramını Avrupa'nın bakış 

açısıyla bizim bugüne kadarki laiklik kavramına bakış açımızı değerlendirdiğimizde, Osmanlı tam bir laik 

gibi geliyor bana. Kendi içerisindeki dini topluluklar; Hıristiyan, Yahudi ve Müslümanlar inançlarında 

özgür, vb. şekilde etnik topluluklara baktığımızda Araplar Arapça, Sırplar Sırpça, Yunanlar Yunanca, 

Kürtler Kürtçe eğitim görmüş. Osmanlı devleti kendi toprağı içerisinde kim varsa, hiçbir topluluğun dil 

eğitimine karışmamış, dinine zaten karışmamış hatta yardımcı olmuş. Endülüs'te de bunun aynısını 

görüyoruz. Avrupa da ise son dönemde Orta Çağ’daki Hıristiyanlık anlayışının baskısından kurtulabilmek 

için laiklik kavramı oluşturulmuş. Çünkü Kilise’ den çok çekmişler. Devlet ile kiliseyi ayırmışlar. 1900’lü 

yıllardan sonra Türkiye'de laiklik kavramıyla din-devlet işleri birbirinden ayrılsın denirken, uygulama da 

devlet, Müslüman halkın inançlarına, ibadetlerine hatta her şeyine karışmaya çalışılmıştır. Laikliği 

korumak için kanun, yasa koymuşlar. Bu yasa anayasanın 162 ‘ci maddesidir. Bu maddeye dayanarak 



62 

 

sokakta takke giymişse ceza veriliyor, devlet dairesinde namaz kılana ceza veriliyor. Okullara başörtülü 

gelmek yasaklanıyor. Hepsi laiklik gerekçesiyle yapılıyor. Avrupa'da baktığımız zaman hiç de öyle değil. 

Bu bağlamda baktığımızda Laiklik kavramı bu topluma oturtulabilir mi? Biz niye bu kavram üzerinden 

hareket ediyoruz ki? Biz laikliği kaldırıyoruz diyebilmeliyiz çünkü biz insanlara bu haklarını zamanında 

vermiş miyiz, örneğimiz var mı geçmişte? var.  İslam'ı ilk dönemlerine, Hz. Peygamberin Medine'deki 

uygulamalarında Yahudiler, Hıristiyanlar, Müslüman olmayan Araplar ve Müslüman Araplar ortak bir 

sözleşme yapıyor. Yönetimleri beraber ve herkesin eşit hakları var. 

İslam'ın ideal bir devlet tipi var mı? İslami devlet, demokrasi, Cumhuriyet hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 
Tomasso Campanella'nın bir Güneş Ülkesi devlet anlayışı, bir de Farabi’nin Medinet’ül-Fazılası vardı. 

Şahsen İslami Devlet kavramını çok fazla benimsemiyorum. Bununla beraber: Allah bir toplumu, 

insanları yaratmışsa ve Allah bu insanların inançlarına da karışmamışsa ki karışmıyor, Allah ideal olan 

bir şey söylüyor ama zorlamıyor. Diyor ki: “doğru budur!”. Biz de o zaman bu ideal içerisinde insanların 

hepsinin haklarını vermemiz lazım, en ideal sistem bu. Yani Hıristiyan kendi inancı doğrultsun da Yahudi 

kendi inanç boyutunda yaşayabilmelidir. Bir de insanların kendi içerisinde ırklara ayrımı var ki ırkların 

oluşumunda hiçbir bizim dahlimiz yok, dahlimiz olmayan şeylerde yani temel haklarda; dil hakkı, inanç 

hakkı vb. hakların verilmesi lazım. Yani ideal bir devlette herkesin, her kesimin hakları korunduğu adil 

bir devlet olması lazım. O zaman ister demokrasiyle seçilenler, isterse kral gelsin yönetimlerin adı şekli 

önemli değil. 

Yeryüzü Vakfı temsilcisi serbest meslek işletmecisi E. Can, din-siyaset ilişkisinde dinin 

doğrudan belirleyici olması gerektiğini düşünüyor. Adalet ve liyakate dayanan bu uygulamanın 

Asr-ı Saadet döneminde gerçekleştiğini, bu dönemin insanlığın mutluluğu için gerekli olan; can, 

mal, nesil, akıl ve inanç özgürlüğünü sağlayan bir model olmuştur. Ama bunun uygulaması 

öncelikle insanların gönlerinde yer bulmasıyla mümkün olacağı inancındadır. Can laiklik ve 

demokrasi gibi kavramların islamla uyuşmadığını fakat hedeflerini gerçekleştirebilecekleri en 

uygun yönetim şeklinin düşünce özgürlüğü sağlaması nedeniyle demokrasi olabileceği kendi 

beyanlarında şöyle ifade edilmiştir.  
Laiklik İslami literatürde olmayan bir şeydir. İslamın ortaya koyduğu esasların içerisinde 

 yönetim de vardır. Dolayısıyla devletle dini birbirinden ayırma şansınız hiçbir şekilde yoktur. Ama 

 laiklik ismi veya bu model hep konuşulur. Laik devletin olduğu söylenir ama aynı devletin dinle ilgili 

 kurumları vardır, bakanlığı vardır. Diğer ülkelerde de böyledir. Dolayısıyla İslami çalışmaların ya da 

 STK’ların çalışmalarında en güzel tarif edebileceğimiz ortam ‘demokrasidir’. İnsanların fikirlerini 

 özgürce ifade edebildiği bir ortamdır. 

 İslam’ın kendine özgün bir devlet modeli, yönetim şekli var mı?  İslam, demokrasi ya 

da cumhuriyetle uyuşur mu? 
Hayır, uyuşmaz. İslamın kendine has bir yönetim şekli vardır. Ne demokrasiye ne cumhuriyete ihtiyacı 

yoktur. İslami bir yönetim aslında bütün insanların zihninde oluşmuş can, mal, nesil, akıl gibi bütün 

emniyetleri ortaya koyan özelliğe sahiptir. Dolayısıyla insanların arzu ettiği mutluluk aslında Allah’ın 

ortaya koyduğu yönetim şeklindedir. Ama hayata geçirmek bunu insanların önce gönül dünyalarında 



63 

 

kabulüyle mümkündür. Böyle bir dönem olmuş mudur? Olmuştur. O döneme Asr-ı Saadet denmiştir. 

Adaletin, liyakatin olduğu bir dönemdir. İnşallah Rabbim bütün insanlara adaletin ve liyakatin olduğu bir 

yaşamı nasip eder. 

Siyasal partilerin İslami olmalarıyla ilgili yapmış oldukları söylemlere ne diyorsunuz? 

Onlar siyasi olarak söylenip geçilen altı boş cümlelerdir. İnsanların duyguları düşünceleri istismar 

edilerek oy avcılığı yapılmamalıdır. İnsanlara vaat edilen şey adalet, güven, huzur, sosyal hakların 

kullanılabilirliği olmalı. Türkiye’deki siyasi anlayış İnşallah daha düzgün hale gelir.  

Gazipaşa Çınar Derneği temsilcisi eğitimci Y. Enes, İslam ve diğer yönetim şekilleri 

üzerine değerlendirmelerinde, Asr-ı Saadet dönemi ve Osmanlı devletinin uygulamaları 

üzerinden örneklendirerek yönetim anlayışını İslami referanslara dayandırması ve laikliği 

batının veya batılılaşma taraftarlarının dayatması olarak görmesi, yönetimde dini referansları 

arzuladığı şeklinde yorumlanabilir. Fakat laiklik tanımı ve uygulamalarını değerlendirirken 

laikliği Ak partinin uyguladığını ve bu uygulamayı onaylamış görüntüsü bir paradoks olarak 

görülebilir. Ya da yönetim anlayışları kaynağını dinin temel kaynaklarını referans alan günün 

şartlarına göre oluşturulacak kavram ve yönetim şekillerine açıklık içerdiği şeklinde de 

yorumlanabilir.  Konu kendi beyanlarında şu şekilde dile getirilmiştir. Laiklik, Demokrasi ve 

Cumhuriyetle İslam çelişir mi? yoksa uyum sağlayabilir mi? ye cevaben; 

İslamiyet gelmeden önce ve geldikten sonra da STK vardı. Hilfü'l-Fudûl örneğinde olduğu gibi. Laiklik; 

konusunda bizim anladığımız laiklik ile Batı’nın anladığı laiklik farklı, Batıda laiklik din ve devlet 

işlerinin birbirinden ayrı olmasıyken biz de laikliği, demokrasi gibi yorumlamaya çalışıyoruz. Yani laiklik 

ile demokrasi her gruba, her fikre saygılı olmak olarak algılandığında aslında bir sıkıntı yok, çatışma yok. 

Fakat uygulamada laikliği, demokrasiyi kullanarak toplumu kendi istedikleri gibi yönetmeye çalışıyorlar. 

Yani keyfilik söz konusu. 

Laiklik, Devlet’in bir çatı kuruluşu denetleyici ve toplumun her kesimine, her inanca 

eşit yaklaşmayı sağlamaya yönelik bir uygulama olsa buna karşı değiliz mi diyorsunuz?   

Şu anki, uygulama, AK Parti iktidarının algıladığı veya uygulamak istediği Laiklik tanımı o şekilde. 

Bütün gruplara, her isteyen inanç grubuna, mezhebe  özgürlüklerin diğerlerini rahatsız etmediği sürece 

ve devlet ’in bekasına yönelik bir sıkıntı yaratmadığı sürece bu haklar veriliyor. Özellikle Alevilerin uzun 

süredir dillendirilen birtakım beklentisi vardı ama şu anda karşılandı gibi. Alevilerin eskiden sık sık 

protestoları oluyordu şimdi olmuyor, muhtemelen talepleri karşılandı. Ama bu ülkeyi şu an yönetenlerin 

siyasi görüşünden dolayı böyle yoksa her parti böyle mi düşünüyor hayır. Artık Türkiye'de, iktidara talip 

olanlar tekrar 28 Şubat sürecin sıkıntılı günlerine dönmeyi unutmalılar. Her gruba, herkese yönelik 

özgürlük alanı oluşturmamız lazım. Ama bizde laiklik kavramı hala sıkıntılı bir şey onun için kabul 

ettiğimiz bir kavram değildir. Ama bu tür tartışmaya girerek de lüzumsuz gündem oluşturmak istemeyiz.  

Devlet’in dini mi adaleti mi önemli? devlet ’in dini olur mu? İslam, liberal, demokrat, 

laik vb. ifade edilen yönetim şekilleri nitelendirmelerinden hangisini neden tercih edersiniz. 
 Bizim bu konuda örneklerimiz var. Efendimizin uygulamaları, Asr-ı Saadet döneminde uygulamaları, 

Osmanlı dönemi çok ciddi uygulamalar var. Devlet’in dini İslam ama her gruba karşı hizmetleri olmuş, 



64 

 

onların taleplerine cevap vermeye çalışmış. Günümüzde zaten biraz o yönde çalışmalar var. Devlet’in 

dini de olabilir ama dini kimseye zorla dikte etmemesi lazım, her görüşte insana saygı ve adalet önemli 

olması lazım. Bu konuda Osmanlı örneği önemli. Yaklaşık 700 yıl üç kıtaya hükmediyor. Her görüşten, 

inançtan ve birçok ırktan insan huzur içinde yaşıyor. Orada, o sistem nasıl kuruldu nasıl uzun süre gitti 

tabiki adaletinden dolayı. Şu anda bizim savunduğumuz da günümüzde uygulanmaya çalışılan da odur. 

İlim Yayma Cemiyeti temsilcisi eğitimci Y. Deniz, din-siyaset ilişkisi bağlamında 

olması gerekenlere dair fikir dünyasında devlet veya yönetim şekillerinde dinin ve yaşanılan 

toplumun kültür ve değerlerinin önemine işaret edilmektedir. Modernleşmenin getirdiği batılı 

kavramların teorisinin önemli olmadığını çünkü uygulamada devletlerin keyfiliklerinin ön 

plana çıktığını belirtmektedir. Farklılıklara dikkat çekerek sistemlerin isimlerinden çok 

içeriklerinin önemli olduğu vurgulanırken yönetimde adalet önemlidir, İslam’da adaleti temsil 

eder diyen Deniz’in yönetimlerin isimlerinden ziyade içeriğine dair referansının din ve 

toplumların kendi kültür ve değerlerinden oluşması gerektiği düşüncesi kendi beyanlarında şu 

şekilde ifade edilmiştir: 
Sivil toplumun gelişmesinde devlet yönetim şeklinden ziyade, devletin yönetenlerinin anlayışları, 

düşünceleri önemlidir. Mesela krallıkların çok kötü yönetim şekli olduğu söylenir ya “Monarşi, tek adam 

yönetimi” vs. Ee, yerine Cumhuriyet getiriyorsunuz ne değişti? ben yıllarca cumhuriyetin demokrasi 

anlamına geldiğini zannettim sonradan öyle olmadığını anladım. Sovyetler de Çin de bir Halk 

Cumhuriyeti hala İngiltere bir Meşruti Krallıkla yönetiliyor ama örnekleri çok değiştirmiyor. Yani aslında 

yönetenlerin halkı ile olan ilişkisi önemlidir. Bugünkü demokratik sistemler içerisinde emniyet sübobları 

var. Dünya’nın en iyi demokrasisi olarak ifade edilen İngiltere'de parlamento askıya alındı, sonra 

mahkeme durumu düzeltti yani mahkemenin böyle bir yetkisi varmış. Amerika'da hepimiz biliyoruz, 

neticede profesyonel çalışmalar bu şekilde gelişiyor, vatandaş da buna oy vermiş oluyor, adam yerine 

konduğunu zannediyor. Laiklik de Cumhuriyet tanımı gibi bir şey. Yani herkesin doğduğu yer, diyoruz 

ya Fransız laikliği, Anglosakson laikliğini veya Komünistlerin anladığı laiklik; onlar da Laikliği bir 

şekilde anlıyorlar ama onların Laikliğinde Ateizmin propagandası serbestti, dinin anlatılması yasaklıydı. 

Dolayısıyla Laiklik, İslami anlamda düşünürsek, apayrı bir şeydir.  

Sınırları belirlenmiş bir laiklik; devletin denetleyici olduğu, mezheplere, meşreplere, 

etnisitelere, dinlere eşit davranan bir Laiklik tanımlaması uygulanmış olsa nasıl olur? 
 O mümkün değil sadece bir teoridir. Tarih bu noktada çok hoşgörülü  olanların hep kaybettiklerini 

göstermiştir. Örneğin: Nizamiye Medreselerine kadar İslam dünyasında düzenli eğitim kurumları yoktu, 

hepsi özerk ve sivil eğitim kurumlarıydı. Ama bu sivil eğitim kurumları o günkü Bâtınilerin art niyetli, 

mezhepçi çalışmaları ile baş edemeyen Devletin, devreye girip ve standart bir eğitim şeklini getirmesiyle 

sonuçlandı. Neticede bu standart eğitimle toplumu şekillendirdi, bir kalıba soktu sokmamış olsaydı 

devletin bir şeyi kalmayacaktı. 

Müslüman kimliğimizle örtüşen şu an temsil edildiğimiz veya yakın bulduğumuz 

İslam'la yönetilen bir devlet var mı?  
 Bilemiyorum. Devletlerin iç çalışma prensiplerini bilemiyoruz, ama bildiğimiz bir şey var: İslam yönetim 

şekline değil nasıl yönetildiğine bakar. İslam'da asıl olan millettir, bir yönetim şeklini dikte etmediğini 



65 

 

biliyoruz. Devletin dini İslam ise İslam adaleti ifade eder. Şimdi, Abdurrahman Dilipak; Türkiye 

Kemalizm, İran da Şii’izm, Suudi Arabistan da ise Sünni İslam adına halkına zulmediliyor. Neticede 

zorbalığın kimin  tarafından yapıldığı çok önemli değil. İslam dünyasında Selçukludan itibaren, 

 gayrimüslimlere çok geniş alanlar açılmış ve onların özgürlüğü olabildiğince sağlamıştır. Kendi inanç 

sistemine zarar verebilecek misyonerlik faaliyetlerine engel olunmuştur ama kendi içlerinde 

 inançlarını yaşamalarında alabildiğine rahat bırakmıştırlar. Ayni şekilde tehlikeli gördüğü zaman İslami 

cereyanlarda da çok ceberut durabilmiştir. Bunu Safevi İran'ında Bâtıni çalışmalarında, Selçuklularda, 

Memluklularda, Osmanlılarda farklı şekillerde görüyoruz. Yani devlet neticede kendi milletini oluşturma 

çabasına giriyor. 
ADAP üyeleriyle din-siyaset ilişkisi bağlamında gerçekleştirilen mülakatta şu farklı 

yaklaşımlar gözlemlenmiştir. 

 Örneklemimizden 23 kişinin 11’i İslam dininin doğrudan bir yönetim şekli 

önermediğini düşünüyor (E. Aslan, A. Şahin, A. Güzel, H. Kurt, H. Yılmaz, B. Uygar, C. 

Demir, A. Okumuş, Z. Yavuz, M. İleri, Y. Deniz). Bu grupta kendi içinde farklılıklar 

göstermekle beraber söylemlerinin ana teması toplumsal huzurun temeli olarak gördükleri; 

adalet, eşitlik, hak ve özgürlüklerin sağlanmasını ve hatta bunun toplumun farklı kesimleri 

içinde temin edilmesini sağlayacak, zamanın ruhuna uygun herhangi bir yönetim modeliyle 

uyum içinde çalışabilecekleri ifade edilmektedir. Böyle bir sistem yeterlidir diyen üyelerin 

gerekçeleri dinin temel gayesinin toplumsal huzuru sağlamak olduğu ve bunu sağlayacak olan 

değerlerin asıl kaynağının ise dine dayanmasıdır. Ondan dolayıdır ki sistemin ismi ve şeklinden 

ziyade içerik ve sonuçlarının önemine inandıkları gözlemlenmiştir. 

Örneklemimizden 12 kişi ise İslam dininin doğrudan bir yönetim şekil ve modeli 

önerdiğini düşünüyor (A. Almaz, H. Yılmaz, R. Balcı, A. Doğru, O. İlhan, H. Mert, H. Yıldırım, 

M. Ak, M. Yüce, R. Aydın, E. Can, Y. Enes). Geneli bu modelin İslam’ın ilk dönemine; Medine 

toplumu/devleti örnekliğine işaret ediyor. Bu söylemlerine rağmen yönetimlerin 

isimlendirmeleri veya şeklinden ziyade islamın temel kaynaklarının; Kur-an’ı Kerim ve sünnet 

’in referans alınarak oluşturulması kaydıyla zamanın gereklerine göre isimlendirme veya şekil 

belirlenebileceği kanaatlerinin nihai düşüncelerini oluşturuyor denilebilir. 

Örneklemimizden 4 kişi toplumsal farklılıklara dikkat çekerek devletin dininin 

olmaması gerektiğini; devlet ve siyasal sistemin/hükümetlerin ayrı değerlendirilmesine işaret 

ederek; devlet tüm din ve ideolojiler üzerinde konumlanarak fırsat eşitliği oluşturarak her 

kesimin mutluluk ve huzuruna zemin oluşturmalıdır kanaati taşımaktadır (A. Güzel, O. Dağ, R. 

Balcı, A. Okumuş). Bu sayede toplumsal farklılıklar kendi inanç, hak ve özgürlüklerine sahip 

olacak tır. Bir üye İslami isimlendirmelerin maksatlı olarak İslam dinine zarar vermek için 

yapıldığını; İslam’la isimlendirilen siyasal sistem veya devletlerin yaptığı hataların doğrudan 

İslam’la özdeşleştirilme sebebi olduğu için kesinlikle olmaması gerektiğini düşünmektedir. O 



66 

 

nedenledir ki Müslümanların inancını yaşama fırsatı sağlayan her sistemin kendileri için 

uygunluğu ifade dilmiştir. Aslında toplumsal farklılıkların fırsat eşitliği tüm üyelerin 

söylemlerinde değişik şekillerde ifade edildiği gözlemlenmiştir. 

Üç üye yönetim şekilleri ve isimlerden ziyade içerik üzerinden ilkesel yaklaşımların 

önemine vurgu yapmaları yanında İslam’ın yönetim anlayışında laiklik ve hatta demokratik 

yöntemlerinde uygun olmadığını yönetimin bilge kişiler tarafından oluşması gerektiğini 

belirtmişlerdir (H. Mert, M. Ak, C. Demir). Ayrıca iki üye de (R. Balcı, B. Uygar) İslam da 

yönetim şekli vardır ama bugün uygulanabilir mi bilemem beyanlarıyla günün şartlarına işaret 

etmiştir. 

Genel olarak İslamcıların ve bu dönem araştırmacıların yaklaşımlarında din ve siyasetin 

referanslarının İslam’ın temel kaynaklarına dayandırılması gerektiği anlaşılmaktadır. Buna 

rağmen İslam dünyasında Osmanlının son dönemlerinde yani 19.yüzyıl sonlarında devlet 

yönetim şekli tartışılmaya başlamış ve uygulamalarda da kendini göstermiştir. Batıda 

gerçekleşen fikri, siyasi, endüstriyel ve sanayi alanındaki gelişmelere bağlı olarak; Osmanlı 

aydınları son yüz yılda bilim ve teknoloji alanındaki gelişmişlik karşısında adeta acze, 

umutsuzluğa düşmüşlerdir. Din merkezli düşüncelerin yenidünya düzeni içinde var olabilmek 

için ürettiği veya üretmeye çalıştığı çözüm arayışları; din-siyaset ilişkisini iki ayrı kurumsal 

ilişki bağlamında tartışma zeminini doğurmuştur. Bu bağlamda birincisi dinle ilişkisini 

koparmadan modernleşme çizgisini farklı renk veya tonlarını takip eden yaklaşımlar içeriyor. 

Akçura (2019: 65), “Osmanlı memleketinde Batı’dan feyiz alarak kuvvet kazanma ve ilerleme 

arzuları uyanalı takip edilen belli başlı üç siyasi yol olarak İslamcılık, Osmanlıcılık ve 

Türkçülük akımlarını” görüyor. Bu akımlardan İslamcılık, Osmanlıcılık birinci yaklaşımı; din 

ve siyasetin referanslarının İslam’ın temel kaynaklarına dayandırılmasını temsil ettiği 

söylenebilir. Üçüncü akım daha çok Batı toplumlarında yaşanan değişimlerin din karşısında 

geliştirdikleri tutumu; “bir toplumun kendi kaderi üzerinde bilinçli ve örgütlü bir biçimde 

denetim kurabilmesinin sadece bilimsel bilinç ile mümkün olabileceğidir”. Bu bağlamda 

Comte’nin de iddia ettiği ‘bilimsel bilinç’ dışındaki diğer bilinç biçimlerinin (mitoloji, teoloji 

ve dinin sunduğu bilinç şekilleri) toplumsal hiyerarşideki yerinin daha alt kademelerde yer 

alması öngörülmektedir (Sezer, 2011: IX).  

Aslında İslamcı modernistler ile batılı modernistlerin yaklaşımları kaynağı itibarıyla 

paradoksal bir durum arz etse de din devlet ilişkilerinin gelişimini her ikisi de sekülerleşme 

yönünde etkilemiştir. Aynı zamanda Osmanlı devletinin Berlin antlaşması ile topraklarının 

%83’ünü kaybetmiş olması da sekülerleşme sürecine hız veren sebeplerden olmuştur. Böylece 

Osmanlı, Anadolu merkezli ve çoğunluğu Müslüman Türklerden oluşan bir devlet durumuna 



67 

 

düşmüştür. Bu şartlarda kurtuluş reçetesi olarak ortaya atılan akımların başlangıçta en güçlüsü 

olan İslamcılık ve Osmanlıcılık akımları geri plana itilerek İslam’la sentezlenen Türkçülük 

akımının güçlenmesi sonucunu sağlamıştır (Gürboğa, 2013: 9). Başlangıçta İslami referanslar 

üzerine bina edilen cumhuriyetin ilanı ile batılı anlamda kurumsal bir yönetim şekline 

geçilmiştir. Bu geçişi başlangıçta dinin şura anlayışı ile meclis işleyişinin eşleştirilmesi pratik 

hayata uygulanmasını kolaylaştırılıyor fakat bu durum pek fazla sürmez. Daha sonraki 

aşamalarda saltanattan sonra hilafetin kaldırılması ve laiklik ilkesinin kabulü ile din bireysel 

tercih alanına itilerek siyasetin kontrol ve denetimi altına alınmıştır. 

Din-siyaset ilişkilendirmeleri toplumsal ve kimliksel talepleri olan iki kurumun 

karşılaştırılmasını içeren çok daha genel bir toplumsallığı içermektedir. Bundan dolayıdır ki, 

günlük politik tartışmalarından çok daha önemli ve bir o kadar da kadim bir konudur. Dini algısı 

ve siyasal tercihlerin bu konuda kimi zaman uylaştırıldıklarını kimi zaman da çatıştırdıklarını 

gözlemlemekteyiz. Kesişmenin ve sınırlandırmaların nerede başladığı, hangi noktalarda ortak 

kümeye katıldıkları üzerinde mutabakata varmak imkânsız gözükmektedir. Genel din siyaset 

algısı zemininin teorik yorumlamasından sonra din-devlet, hilafet, laiklik, demokrasi gibi daha 

spesifik alanlardaki karşılaştırmalarından hareketle İslami STK’ların cari iktidarla ilişkisine 

kapı aralanması daha metodolojik olacaktır. 

2.4.1. Din-Siyaset Tartışmalarının Riskli Zemini: Devlet ve Din İlişkileri  

Devlet kavramı tarihsel süreç içerisinde diğer siyasal, sosyal ve kültürel kavramlarda 

olduğu gibi farklı değerlendirme ve tanımlamalara maruz kalmıştır. 18. yüzyılın ortalarına 

kadar olan dönemde sivil toplum, siyasal toplum ve devlet eş anlamlı kullanılır ve Calvin, 

Luther, Bossuet gibi ilahiyatçılara göre devletin dinden bağımsız bir varlığı yoktur ve devlet 

dinden neşet eden ilkeler ve normlar uyarınca hayat bulan bir kurumdur. Bu bağlamda devlet 

bir kilise devletidir ve siyasal iktidara yani devlete karşı çıkmak adeta Tanrıya karşı çıkmakla 

eş anlamlıdır (Köktaş, 1997: 42-43). Bu “devlet dinden neşet eden ilkeler ve normlar uyarınca 

hayat bulan bir kurumdur” yaklaşımı, Osmanlı devletinin son dönemine veya cumhuriyetin 

başlangıcına kadar İslam dünyasında da aynıdır. İslamcılık değerlendirmelerinde İslam 

dünyasından din siyaset ilişkisine dair düşünce aktarımlarının tekrar etmemek için burada yer 

vermeden genel bir ifadeyle geçildi. 

Keane’e göre (1993: 48-49) de “1750-1850 arası dönem sivil toplum çok farklı 

boyutlarıyla tartışıldığı dönemdir ve 19. yüzyıl başları sivil toplum-devlet ve din-devlet 

ayrışmasının başladığı dönemdir. Bu dönemi M. Emin Köktaş’tan aktarımla; Kaynağını 

Batı’dan alan din- devlet ayrışmasının siyaset felsefesindeki yerini Nur Vergin, M. Barbier’e 



68 

 

dayandırarak; Dinsel, Araçsal, Liberal ve Eleştirel olmak üzere dört başlık altında aşağıdaki 

şekilde değerlendirmiştir. 

Calvin, Luther, Bossuet gibi ilahiyatçılara göre devlet kaynağını dinden alan ilkeler ve 

normlar uyarınca yaşamını devam ettiren bir kurum olup devletin dinden bağımsız bir varlığı 

yoktur. Devlet gücünü dinden aldığı sürece vardır. Dolayısıyla devlet adeta “kilise devletidir” 

ve siyasal iktidara karşı çıkmak tanrıya karşı çıkmak veya inkâr etmek anlamına gelir.  

Machivelli, Hobbes, Montesquieu ve Rousseau gibi düşünürler siyaset-din ilişkisinin 

gerekliliğine inanmakla birlikte; siyasetin din üzerindeki üstünlüğünü savunmaktadır. Yani bu 

anlayışa göre din siyasetin emrinde olmalıdır. Bu bağlamda, Machivelli’e göre gerekli olan bir 

devlet dinidir. Devletin ihtiyaçlarına cevap veren bir din olmalı. Yani kilise milli bir kilise, milli 

politika ve milli çıkarlara hizmet eden bir kilise olmalı. Hobbes’a göre din sadece insanlara 

değil topluma ve bilhassa devlete de lazımdır. Rousseau’ya göre de iyi bir yurttaş, sadık bir 

vatandaş oluşturabilmek içinde sivil bir dine ihtiyaç vardır. Başka bir deyişle toplum ve devletin 

idamesi için gerektiği kadar araçsal bir dine ihtiyaç vardır.  

J. Locke, din ile siyasetin ayrılması ve kilisenin devletin karşısında bağımsız kalması 

gerektiğini düşünüyor. Tocquevilli ise devletin din konusunda yetkisiz olduğunu, dinin 

özgürleştirilmesinin ve özerk bir alana sahip olması gerektiğini ve bunun demokrasinin gereği 

olduğunu savunuyor. Devletin resmi felsefeler üreterek dine sahip çıkmasına karşı çıkan 

Tocquevilli, dinin toplumsal önemine vurgu yaparak “bu denli önemli ve ebedi bir kurumun, 

zaman ve mekâna bağlı, değişkenlik arzeden devletten tümüyle bağımsız kalması gerektiğini 

savunuyor”. Bu ayrışmanın da dine hizmet edeceğini belirtiyor. 

Dördüncü yaklaşım ise yaşanılan problemlerin kaynağı olarak görülen geleneksel dinin, 

problemlerin çözüm kaynağı olmaktan çıkarılarak tolumun sorunlarını aşabilmek için pozitif 

bir din kurmayı amaçlamaktadır. Dinin toplumsal etkisinin farkında olan A. Comte, bir şekilde 

ruhbanlığın etkisi olmadan toplumun kendini idame etmesi ve geliştirmesinin mümkün 

olmadığını düşünmektedir. Ancak Hıristiyanlığın toplumun ihtiyaç hissettiği manevi gücü 

temsil etmekte yetersiz kaldığını da düşünmektedir. A. Comte, bu şartlarda yeni bir din 

kurmanın gerektiğini iddia etmektedir. Bu dinin ise tamamen laik olan ve aşkınlığı yani tanrıyı 

dışlayan, pozitivizmin temsil edildiği “insanlık dinidir”. Bu insanlık dinin geleneksel dinin 

yerini alabilecek, aynı işlevi görecek bir din olduğunu düşünmektedir (Köktaş, 1997: 42-43). 

Comte’nin üç aşamasındaki ilk iki aşama teoloji ve metafizik dönemdir. ilk iki aşama da birey 

ve toplumun yaşamsal ve yönetsel faaliyetlerinin kaynağına dair referanslarının inançlar olması 

ortak noktadır. Din-devlet veya din-siyaset ayrışmasının düşünsel farklılıklarının kaynağı 



69 

 

sayılabilecek olan üçüncü aşama da insanlar mutlak nedenler arayışını terk ederek toplumsal ve 

fiziksel dünyayı akıl ve bilim yoluyla keşfetme dönemine gelmiştir (Rıtzer ve Stepnisky, 

2018:161). Din-devlet ilişkilerinde dinin, devletin var olma ve geleceğinin teminatı görülen 

dönemden dinin ve devletin ayrıştırılarak dinin, devletin hegemonyasına dahil edilmesi ve 

devletin ve toplumun geleneksel dinlerden tamamen arındırılarak “insanlık dinin” yani 

pozitivizmin insanlık için yeterli olacağı iddialarının yaşandığı 18. yüzyıldan günümüze kadar 

devam eden süreç, olgular üzerinden değerlendirildiği zaman sanıldığı gibi dinin ve dini temsil 

konumunda olan kurum ve kuruluşların siyasal hayattan çekilmediği görülmektedir. Köktaş’a 

göre, ABD ve Batı ülkelerinin anayasaları ve kiliselerin toplumsal ve siyasal hayatın içindedir. 

Geçmişten farklı olarak kiliselerin toplumu ve siyaseti bütünüyle kontrol etme ve denetimleri 

altında bulundurma güçlerini kaybetmişlerdir ama siyasal hayatın önemli bir aktörü olarak var 

olmaya devam etmektedirler (Köktaş, 1997: 61). 

Dünya ülkelerindeki din devlet ilişkilerinin ayrıntılı değerlendirmesi konumuzun 

sınırlarını aşacağı için genel bir değerlendirme ile yetinildi. Türkiye’de din-siyaset veya devlet-

din ilişkilerini, düşünce ve uygulamalar bağlamında tarihsel sürecini literatürden aktarıldı. 

Din devlet ilişkileri konusunun içeriğine dair tartışmaların aslı; dinin/ İslamiyet’in bir 

devlet ve yönetim şekli teklif edip etmediğidir. Yukarıda yaptığımız açıklamada verdiğimiz 

referanslar; cumhuriyet öncesi dönemde insan hayatının manevi ve dünyevi diye ayırmadan, 

İslam’a dayandırılmasıdır. Bununla beraber İslam’ın ilk döneminden günümüze kadar gelen 

uygulama ve düşünce farklılıkları İslam’ın doğrudan bir devlet, hükümet ve yönetim sistemi 

önermediği baskın olan görüş denilebilir. Kur’an ve Hadislerde ilkelerin vaaz edildiği bu 

ilkeleri benimseyen ve uygulayan sistemlerin şeriata uygun olacağı yaklaşımı hâkimdir. 

Osmanlı’nın 18. ve 19. yüzyılda içinde bulunduğu siyasi, iktisadi ve fikri alandaki buhranlı 

durum, oryantalistlerin çalışmaları, sefirlerin ve batıda eğitim gören Müslüman aydınlarında 

batıya hayranlık duymaya başlamaları ile oluşan atmosferde; gelişmenin, ilerlemenin önündeki 

engelin; sahip oldukları dini inançların yaşama ve düşünce tarzlarının olduğu hissiyatına 

kapılmaları neticesinde; Ziya Gökalp’in sistemleştirmeye çalıştığı Türkleşmek-İslamlaşmak-

Muasırlaşmak diye kitaplaştırdığı Türk-İslam’ı radikal Türk- Modernizmine dönüşmüştür 

(Kara, 1986: LIV). Osmanlının son döneminde Türkçülük akımını ve Türkleşmeyi 

İslamlaşmayla eşleştiren Yusuf Akçura, 1924’te bütçe görüşmelerinde; Halifeliğe ödenek veren 

bölüm bizim esaslarımıza ve cumhuriyetimizin temeline tamamen aykırıdır demektedir. Bu 

yaklaşımıyla Halifeliğin kaldırılması hususunda İsmet Paşa’nın, kurtuluş savaşında Halifelik 

Anadolu davasını desteklemedi ve aleyhte çalıştı sözlerine destek vermekteydi. Halifelik 

kaldırılırken halifeliğin cumhuriyet ve hükümet kavramlarının özünde bulunduğu vurgulanarak 



70 

 

kısmen Müslümanların gönlünün alınıyor tepkiler engellenmeye çalışılıyor. Bütçe 

görüşmelerinde konuyla ilgili iki yasa daha çıkartılır. Şeriye ve Evkaf Vekâleti kaldırılıp yerine 

Başbakanlığa bağlı Diyanet işleri Reisliği ve Vakıflar Umum Müdürlüğü kurulmuştur. İkinci 

yasa da ise Tevhid-i Tedrisat Kanunu çıkarılmıştır. Ülkede eğitim birliğini sağlamak için 

çıkarılan bu yasayla bütün okullar Maarif Vekâletine bağlanır ve bir süre sonra bütün 

medreseler kapatılır (Demirel, 2013: 31). Böylece batı medeniyetinin doğu medeniyetine 

üstünlüğünün sebebi olan bilim, akıl ve mantık ekseninde ilerleyerek batı uygarlığına 

ulaşmanın yolu açılıyor ve geri kalmışlığın sebebi görülen dinden uzaklaşılmaya çalışılıyor. 

Sezer’e (2011: 147-158) göre batının doğu üzerindeki egemenliğini sürdürebilmesini 

sağlayacak en etkili güç olarak sosyalizmin ana ilkelerinden biri olan laiklik görülüyor. Laikliği 

gerçekleştirme adına Tek partili dönemin sonuna kadar batılılaşma ve ilerleme gerekçesiyle çok 

katı uygulamalar gerçekleştiriliyor. Buna rağmen günümüz yazarlarından Erdoğan Aydın, 

laiklik uygulamalarının Fransa’daki kadar radikal uygulamalar olmadığını iddia etmektedir. Bu 

uygulamaları yetersiz gören Aydın, dinin izlerinin tamamen silinmemesinden şikâyet 

etmektedir. Diyanet işleri reisliğinin kurulmasının eski sistemin etkilerini devam ettirdiğini 

iddia eden Aydın, toplumun tek tipleştirilmesinde Sünni İslam’ın temel kimlik değeri 

sayıldığını söylemektedir. Üst yapı aracılığıyla yapılan baskıya dayalı Batılaşma çabalarını 

yetersiz görerek Hilafetin ve Şeriye Vekâletinin dayatma ve tehditlerle tasfiye edilmesinin 

gerekirse bu yolda kellelerin alınmasını demokratikleşmenin gereği olarak görüyor olması Türk 

modernleşmesindeki radikalizmin anlaşılması için önemli ipuçlarından bir olarak görülebilir 

(Aydın, 2013: 43-56). Tek partili dönemde din siyaset ilişkisinden ziyade devletin veya siyasal 

iktidarın belirlediği din statüsünden söz edilebilir. Bu dönemde ne sivil toplum ne de İslamcı 

STK’lardan söz etmek mümkün değildir. Toplumsal baskılar neticesinde 1946’dan sonra çok 

partili sistem ve toplumsal talepler konuşulmaya başlar. Din devlet ilişkilerindeki değişim 

süreçlerini Çetin özek dinin dinamik yapısına dikkat çekerek “Din, insan ilişkilerinin ve onun 

oluşturduğu toplumsal yapıların dışında soyut bir olgu veya kavram olarak değerlendirilemez”. 

Başkalaşan, değişen insan ilişkilerinin toplumsal yapıya olan etkileriyle beraber din’ in kavrayış 

ve oluşum biçimleri de değişmektedir. Bu ilişkilerin sonucu siyasal yapılar, dinsel ögeler ve 

iktidarlar arası ilişkiler düzeni farklı yapıların, yapılanmaların gelişmesine sebep olurlar. Doğal 

olarak din-devlet veya iktidar ilişkileri düşünce ve uygulama alanında sürekli bir değişim 

yaşamaktadır şeklinde özetlemektedir (Özek, Devlet ve Din: 7-12). 

Türkiye’nin modernleşme, batılılaşma ve Batılılaştırma çabalarının Cumhuriyet öncesi 

döneme yani Osmanlı’nın son dönemlerine dayandığını daha önce ifade edilmişti. Osmanlı 

Devleti son döneminde modernleşme arzusuyla başlayan çalışmaların; tam bir batılılaşma ve 



71 

 

Batılılaştırma çalışmasına dönüşmesi; laik bir devlet, seküler ve Batılı bir toplum oluşturma 

çalışmaları; Cumhuriyetin kuruluşu sonrası olduğu görülmektedir. 

Cumhuriyetin kuruluşunda ve 1924 Anayasasında, “İslam Türkiye Cumhuriyeti 

devletinin dinidir.” maddesi vardır. Fakat ileride kaldırılacak olan bu maddenin mevcut olduğu 

zamanda da köklü değişiklikler devlet tarafından başlatılmış; yasal düzenlemelerde kendini 

doğrudan göstermeye başlamıştır. Bu yasal düzenlemelere bakılınca yapılan düzenlemelerin 

devlet din ilişkilerinde yönetsel bir ayrıştırmadan ziyade top yekûn toplumu sekülerleştirme 

oluğu dikkat çekmektedir. Bu sekülerleştirme köklerini muhafaza eden modernleşmeden de öte 

dini hayatı siyasal ve toplumsal hayattan tamamen çıkartıp vicdanlara hapseden bir bakış 

açısına sahip olduğu görülmektedir. Bu yasal düzenlemeleri başlıklar halinde M. E. Köktaş’tan 

(1997: 180-182) alıntıyla kronolojik olarak aktardık. 

1924’te anayasa da devletin dini İslam’dır yazmasına rağmen halifeliğin kaldırılması.  

1924’te yine siyasal ve toplumsal kararların ve olayların İslam’a uygunluğunu denetleyen şeyhülislamlık 

makamının kaldırılması. 

1924’te Tevhid-i tedrisat kanunun kabulü ve medreselerin kapatılması, şer ’iye ve evkaf Bakanlığının 

kaldırılıp Diyanet İşleri Başkanlığının kurulması. 

1925’te şapka kanunu ve miladi takvimin kabul edilmesi, tekke ve zaviyelerin kapatılarak tüm 

faaliyetlerinin yasaklanması. 

1926’da İsviçre medeni kanunu ile borçlar kanunu ile İtalya ceza kanunun kabul edilmesi 

1928’de harf inkılabı ve anayasadan devletin dini İslam ibaresinin kaldırılması, anayasadaki yemin 

metinlerinin değiştirilerek laikleştirilmesi. Bu nedenle yeminle ilgili maddelere “vallahi” ifadesi yerine 

“namusum üzerine söz veririm” ibaresi konulmuştur. 

1929’da Alman ceza muhakemeleri usulü kanunu ve İsviçre icra iflas kanunu kabul edilir. 

1930’da imam hatip okulları kapatılır. 

1931’de Türk dil Kurumu’nun kuruluşu ile Arapça ve Farsça kökenli kelimelerin Türkçe ’den 

ayıklanması çalışmalarının başlatılması. 

1932’de ezan ve kamet’ in Türkçeleştirilmesi. 

1934’e hafız, ağa, efendi, molla, şeyh, paşa gibi lakap ve unvanlarla beraber bazı kisvelerin yasaklanması. 

1935’te hafta sonu tatilinin Cuma gününden pazar gününe çevrilmesi. 

1937’de laiklik kavramının anayasa maddesine çevrilmesi. 

Laikliğin anayasaya yerleştirilmesinden sonra yeni yasal düzenlemelerden ziyade 

oluşturulan yasaların topluma uygulamasının yapılma mücadelesi daha ön plana çıkmıştır. 



72 

 

1937’de mecliste yapılan laiklik görüşmesinde içişleri bakanı Şükrü Kaya’nın “laiklikten 

maksadımız dinin memleket işlerinde müessir ve amil olmamasını temin etmektir. Bizce 

laikliğin çerçevesi ve hududu budur. Biz diyoruz ki, din vicdanlarda ve mabetlerde kalsın, 

maddi hayat ve dünya işlerine karışmasın. Karıştırmıyoruz ve karıştırmayacağız” söylemi 

devlet yöneticilerinin din devlet ilişkilerine dair felsefelerini açıklamaya dair gösterilebilecek 

önemli örnekler olduğu kanaatindeyiz. Yukarıda 1924’te bütçe görüşmelerinde Akçura’nın 

beyanlarını da dikkate aldığımızda devlet yöneticilerinin ya da günün siyasal iktidarının; dine, 

dindarlara, dini yaşama dair ceberut yaklaşımını göstermektedir. Binnaz Toprak’tan aktarımla 

reformlar; Osmanlı-İslam uygarlığının simgelerini yıkıp batıdaki karşılıklarını koymayı 

amaçlamaktadır (Köktaş, 1997: 180-182).  

Cumhuriyet döneminde kuruluştan çok partili döneme kadar olan yaklaşımın 1946’dan 

sonra toplumsal tepkiler karşısında sürdürülemez olduğunun farkına varan devlet, değişim 

sinyalleri vermeye başlamıştır. Özek’in din siyaset ilişkisindeki değişim sürecine ilişkin 

değerlendirmeler konusunda çağlar boyunca siyasal kuramlardaki değişimlere rağmen 

karşısında değişmeyen gerçeğin dinsel ögelerin toplumsal yapılar üzerindeki etkinliği 

demektedir ve yasalarla ve güvenlik uygulamalarıyla toplumsal değişimlerin sağlanamadığını 

belirten Fransa örneğiyle açılım getirmektedir çözüm olarak İslam dininin özelliklerini dikkate 

alarak Laiklik ilkesiyle din özgürlüğünün birlikte çatışmadan uygulanabilmesi için yeni 

kavramsal yaklaşımlar önermektedir. Devletin kişinin siyasal ve toplumsal yapısıyla ilgili yasal 

düzenlemeler yapması gerektiği yine kişilerin sahip olduğu dinsel yapı ve işleyişlerine 

karışmaması gerektiği vurgulanmaktadır.  Başka bir deyişle laiklik: dinsel kurallara göre 

oluşturulmaması ve kişilere dinsel inanç özgürlüğünün tanınması şeklinde tanımlana bileceği 

ifade edilmektedir (Özek, Devlet ve Din: 7-16).  

Bu tespitlerden sonra çok partili döneme geçişle beraber başlayan devletin din ve 

toplumla olan ilişkilerindeki değişim ve dönüşümü; çalışmamızın konusu olan İslami STK’ların 

oluşum ve iktidarlarla ilişkileri bağlamında değerlendirmeler şeklinde yapılmıştır. 

Türkiye’de 1990’lı yıllar ve sonrasında ortaya çıkan platform çalışmaları; çok partili 

döneme geçildikten sonra İslami çevrelerin toplum da değişik şekillerde kendini göstermeye 

başlamalarıyla zemin bulmuştur. Hak ve özgürlük talepleri zamanın siyasileri üzerinde baskı 

oluşturmaya başlamıştır. Bu durum ister toplumsal taleplere cevap oluşturmak için isterse 

toplumu kendi siyasal çizgisinde toplayarak iktidarını pekiştirmek amacıyla olsun demokrat 

Parti (DP) 1950-1965 Adnan Menderes döneminde “muhafazakâr modernleşme” sürecini 

başlatıyor. Demokrat parti sonrası 1965’te Adalet Partisinin (AP) iktidara gelmesiyle 



73 

 

“Demirel’in Kentli ve Modern kesimlerle daha Dindar ve Milliyetçi kesimleri dengeleme 

gayreti” içinde olması, 1970 yılında Millî Görüş çizgisinde İlk İslamcı söylemlere sahip Milli 

Nizam Partisinin ve devamı niteliğindeki Milli Selamet Partisinin Erbakan öncülüğündeki 

faaliyetleri siyasal İslamcıların örgütlenme çabalarını güçlendirmiştir. 1980 sonrası Turgut 

Özal Anavatan Partisi ile (ANAP) İslamcılığa dolaylı yollardan katkı sağlamayı tercih ederek 

bürokrasi ve iktisadi hayatta önlerini açmıştır. Erbakan’ın Refah Partisi yoksul kesimlere olan 

vaat ve faaliyetleriyle yerel yönetimler ve merkezi yönetimde iktidar olmayı başarmasıyla resmi 

zeminlerde siyasal ve sivil örgütlenmelere zemin hazırlamıştır. AK Parti’nin veya Recep 

Tayyip Erdoğan’ın demokratikleşme süreçlerinde attığı adımlar, doğrudan ve dolaylı darbe 

girişimlerine karşı duruşları, süreklilik kazandırdığı iktidarıyla siyasal İslamcıların ve 

geleneksel cemaatlerin sivil ve siyasal alan da ve farklı farklı alan ve amaçlarla 

örgütlenmelerine, güç edinmelerine zemin sağlamıştır. 80 darbesi sonrası ve tek partili dönemin 

oluşturduğu din üzerindeki despotik uygulamaların 90’lı yıllarda bir nebze olsun esnetilmesiyle 

sivil inisiyatiflerin örgütlenme süreci hızlanıyor (Taşkın, 2013: 140). İslamcı veya siyasal 

İslamcı diye nitelendirilen grupların 12 Eylül 1980 darbesiyle dağıtılmış olan yapıları 1985 yılı 

sonrası farklı mekân ve düşüncelerde toparlanma ve yapılanma sürecine girmiştir. 80 darbesi 

sonrası mecburi ayrılık ve örgütlenme içinde olan yapılar karşılaştıkları sorunlarla mücadele de 

başarılı olabilmek için azami müştereklerde bir araya gelebilme aracı olarak; 90’lı yıllarda 

platform çalışmaları başlatılıyor. H. Türkmen, kedilerini Tevhidi uyanış sürecinin yolcuları 

gören cemaat, grup veya çevrelerin oluşturduğu platformları şu şekilde sınıflandırarak 

aktarmaktadır; 

Türkiyeli Müslümanlar Platformu: Yöneliş, Tevhit, Rahmet, Malatyalılar, Yeryüzü, Tohum, Dünya, 

1991-1998. 

Mazlum-Der Platformu: İslami camianın önde gelenlerinden 55 kişi kurucu, 1991. 

Müslüman Gençlik Platformu: 1980 sonları tevhidi duruş söylemindeki gençlerin ortak faaliyette buluşma 

ortamı. 

FFD/Filistin Dayanışma ve Dostluk Derneği: İslami duyarlılık sahibi çevrelerin katılımı ve 25 kurucu, 

1995. 

Özgürlük Girişim Platformu ve Özgür-Der: 1997 de 28 Şubat darbesi sonrası oluşan başörtüsü yasaklarına 

karşı üniversiteli gençlerin direniş hareketlerinin buluşma ortamı,1997. 

Filistin Dostları Girişimi ve Kudüs Dergisi: Siyonistlerin 2002 de Filistin’in Cenin Şehrinde 

gerçekleştirdiği katliam karşısında Ne yapabiliriz? Diye yola çıkan Haksöz, Buruc, Pınar, İnsan, Akdav, 

Akabe, Yeryüzü, Dünya, Hikmet, İHH, Mazlum Der, Özgür Der, İlkav, Genç Birikim vb. Dergi, Yayın 

Evi, Dernek ve Vakıf’lar tarafından 26 Ekim 2002 yılında kuruluyor. 



74 

 

Savaşa ve İşgale Hayır Platformu: Türkiye’nin ABD’nin yanında 2. Körfez savaşına katılmaması için 

birtakım gazeteci, yazar, yayıncı, avukat, sendikacı kuruluşlar, cemaat temsilcilerinin organize ettiği bir 

platform olup Cuma namazı sonrası Eylemleri, Form, Panel, Basın Açıklaması, Afişlemeler ve değişik 

şekillerde Mesaj Organizasyonları gerçekleştirdiler. 26 Ocak 2003 Beyazıt Meydanı, 1 Mart 2003 Ankara 

Sıhhiye Meydanı, 15 Mart 2003 Sabiha Gökçe Havaalanın da Emperyalizme karşı “hayır” eylemleri 

düzenlediler. Türk askerinin ABD yanında Irak halkına karşı savaşına onay isteyen 1 Mart Tezkeresinin 

geçmemesine bu faaliyetlerin önemli katkı sağladığı düşünülmektedir (Türkmen, 2014: 97-109). 

Elbette ki çok partili dönemin din devlet ilişkilerini bu anlattıklarımızla tam olarak ifade 

etmek mümkün değil, çok partili dönem siyasal partiler, geleneksel cemaatler, yasal 

düzenlemeler, toplumsal tepkiler, din alanındaki radikal yapılanmalar, darbeler ve 90’lı yılların 

sivilleşme ve sivil toplum çalışmaları çok daha kapsamlı çalışmaları gerektirdiği kanaatindeyiz. 

Burada devlet yöneticilerinin veya siyasal iktidarların din-devlet ilişkilerine fikirsel 

yaklaşımı, uygulamaları ve bunun toplumsal karşılıkları çerçevesinde İslami hassasiyet sahibi 

toplum kesimlerinin oluşturduğu toplumsal değişim talep ve tavırları, değişim ve gelişimleri; 

merdiven altı diye de tabir edilen gayri resmi yapılanmaların resmi kurumsal yapılanmalara 

dönüşmeleri ve gerekçeleri, siyasal iktidarların sivil toplum adı altında gerçekleşen yeni ilişki 

şekilleri analiz edilmiştir. 

Cumhuriyet Dönemi din-devlet ilişkilerine dair yaptığımız literatüre dayalı 

değerlendirmeden sonra çalışmanın örneklemini oluşturan ADAP üyelerinin şahidi oldukları 

dönem olarak, 1980 ve sonrasından günümüze kadar olan sürece ilişkin, din-devlet ilişkilerine 

dair yaşam hikâyeleri, söylem ve eylemleri üzerinden yukarıda işaret ettiğimiz çerçevede İslami 

sivil toplum kuruluşlarının siyasal iktidarlar ve devlet ilişkilerini dönemsel farklılıklar da 

dikkate alarak analiz edilmiştir.  

2.4.1.1. Din-Devlet İlişkilerinde 1990’lı Yıllar ve 28 Şubat Süreci 

1990’lı yıllar, Türkiye sivil toplum çalışmalarının artarak devam ettiği dönem olması 

bakımından önemli bir zaman dilimidir. Temsile dayalı siyaset yapma imkânı sağlayan klasik 

liberal demokrasinin toplumun ihtiyaçlarına cevap verememekte ve toplumsal problemleri 

çözmede yetersiz kalan siyasal krizlerin aşılabilmesi için adeta “demokrasinin 

demokratikleştirilmesi” sürecine geçilmeye çalışılan bir dönem olarak ifade edilebilmektedir. 

Yani 4-5 yılda bir yapılan seçim sonuçlarına bağlı kısmen gerçekleştirilen temsili vatandaşlık 

görevi yerine yaşamın her aşamasında katılımcılığın gerçekleştirilebildiği demokratik sistem 

tartışmalarının yapıldığı; toplumsal sorunların çözümü için sivil toplum örgütlerinin 

katılımlarının sağlandığı yani her alanda ve zaman diliminde iletişime açık, katılımcı devlete 



75 

 

geçiş çalışmaların olduğu yıllardır (Tekeli, 2005: 20). 1980’li yıllarda devletçi anlayışa karşı 

gelişen liberalizm, demokratikleşme, insan hak ve özgürlükleri, çevreyi ve doğayı koruma, 

kadın hakları gibi temaların yanı sıra sivil toplum, din ve vicdan özgürlüğü de dönemin 

aydınlarının önemli gündem maddelerini oluşturmaktadır. Devlet yöneticilerinden özellikle 

Özal, liberalizm ve sivil toplum savunucusu olarak dikkat çekmektedir. Yeni oluşan bu 

sivilleşme atmosferinde, siyasal ilişkileri zımni olarak devam eden İslami gruplar; dernek, 

vakıf, platform vb. kurum ve kuruluşlar aracılığıyla resmi düzeyde siyasal katılımcılığın 

paydaşı olmaya başlamıştır. Ancak “İslamcıların” sivilleşmeleri ve siyasal alanın 

paydaşlarından biri olma faaliyetleri 28 Şubat 1997 darbesiyle önemli bir travma yaşamıştır 

(Çaha, 1997: 28-63). 28 Şubat sonrası devlette din ve inanç özgürlüğünün garantisi olarak 

görülen laiklik gerekçe gösterilerek, din ve devlet işlerinin birbirinden ayrılması şeklinde bir 

söylem geliştirirken, uygulamada devlet; bürokrasi ve siyasal iktidarların da gönüllü veya 

zoraki katılımlarıyla kendi istedikleri kadar bir din anlayışı ikame etme çalışmaları İslami 

kesimlerin zor zamanlar yaşamasına neden olmuştur. Bir taraftan Diyanet İşleri Başkanlığı, 

İmam Hatip Okulları, İlahiyat Fakülteleri, ilköğretim de din kültürü dersleri ile kendi istedikleri 

gibi bir din anlayışı oluşturmaya çalışıyorlar. Diğer taraftan ise laiklik karşıtlığı, irticai, yıkıcı 

ve bölücü faaliyetlerle ilişkilendirilerek İslamcı ve muhafazakâr yapılar top yekûn yok 

edilmeye çalışılıyor. Bunlar bir dönem Genel Kurmay Başkanı Yaşar Büyükanıt’ın konuşmaları 

ve Başbakan Bülent Ecevit’in yayınladığı irtica ile mücadele genelgesinde şu şekildedir. 

Merkez teşkilatta ilgili Bakanlıklar, Taşra Teşkilatlarda ise Valilikler ve Kaymakamlıklar 

aracılığıyla; dinin siyasi, ekonomik, ticari ve sosyal alanlardaki istismarı gerekçesiyle; İslami 

dernekler, vakıflar, yurtlar, pansiyon ve kurslar hatta belediyelerin faaliyetleri üzerinde sıkı bir 

denetim ve gözetim gerçekleştirilecektir. Uygulamalar tüm resmi ve sivil toplum kuruluşları ve 

medya faaliyetlerini de kapsayarak acımasızca ve en katı şekliyle uygulamaya konulmuştur 

(Okumuş, 2011: 39-47, 135-137). Bu uygulamaların boyutlarını anlamak açısından yönetimin 

en üst temsilcisi Cumhurbaşkanı Süleyman Demirel’in bir televizyon programındaki 

konuşmalarında başörtülü kızlara, kamu düzeni gerekçesi ile beğenmiyorsan Suudi Arabistan’a 

gidin söylemi önemli olduğu kanaatindeyiz https://www.youtube.com/watch?v=grBe_jA5m74 

(erişim tarihi: 28.05.2021). 28 Şubat dönemi devlet ve vatandaş ilişkilerinde söylem ve 

uygulamaların, geçmiş dönemlerin “komünistler Moskova’ya” söylemlerini, bu sefer farklı 

çevreler üzerinden kendi bekalarını tesis etmek için yeniden uygulamaya koydukları 

anlaşılmaktadır. 

Cumhuriyet’in kuruluşundan 1980’li yıllara kadar çalışmalarına veya mücadelelerine 

zımni olarak devam eden İslami kesimler toplum ve devlet huzurunda resmiyet ve görünürlük 



76 

 

kazanma mücadelesi verdiği 90’lı yıllarda 28 Şubat uygulamaları ile baş başa kalıyor. 28 Şubat 

süreci ve sonrası resmi olarak görünürlük kazanma veya kurumsal zeminini kaybeden İslami 

STK’ların tekrar resmileşme süreçleri 2002 AK Parti dönemiyle gündeme gelebilmiştir. 

Sivilleşme ve darbe süreçlerinin beraber yaşandığı 90’lı yıllarda İslami kesimlerin yaşadıkları 

sorunları birçok dernek ve vakfın çatı kuruluşu olan ADAP üyelerinin yaşadıkları sorunlar, 28 

Şubat algıları ve yine 28 Şubat algıları temelinde devlet tasavvurlarını, devletle olan 

bağlantılarını kendi beyanlarından aktarıldı.  

Üyelerden A. Güzel, O. Dağ ve B. Uygar’ın insan hak ve özgürlüklerine, inanç 

özgürlüğüne yapılan müdahaleleri ve bu süreçte yaşanılan sıkıntıların şiddetini kendi 

yaşanmışlık ve gözlemleri üzerinden anlatımları aşağıdaki gibidir.  

O süreçte imamdım, çok büyük baskı gördük. Okulum devam etmesine rağmen beni zorla askere 

gönderdiler. Askerde de çok büyük ıstırap gördük. 28 Şubat sürecinden sonra da gördüğümüz zulümler 

hep belleğimizde kaldı, hiç unutmadık. Beni öldürtmek için bir suikastçı ayarlamışlar. Suikastçı ile 

günlerce beraber nöbet tuttuk. Çocuk daha sonra bana kendi itiraf etti. Bir daha da seni ömür boyu 

görmem dedi ve o zamandan beri birbirimizi görmedik. Böyle bir süreçten çıktık geldik. Çok kayıplarımız 

oldu (A. Güzel). 

2004’te biz ANÇED kuruluncaya kadar ki faaliyetlerimizin ana sebeplerinden bir tanesi 28 Şubat’tır. 28 

Şubat'ta biz evlerde sohbetler ve Kur'an dersleri yapardık, bu sosyolojik bir ihtiyaçtı. İnsanlar aç, susuz 

kalmış olabilirler ama mabetsiz, tapınaksız, ibadetsiz kalmamışlardır. Hangi dine, hangi ideolojiye veya 

hangi tanrıya veya neye inanıyorsalar. Aynı şekilde bizim de ihtiyaçlarımız inançlarımız vardı. 98’ler de 

STK’lar henüz resmileşmiş değildi. Devlet de bu STK'lara çok da kolay izin vermiyordu. 2000 ve bundan 

öncesine baktığınızda karakollarda işkence var, karakollara gidenlerin gelmediği günler var. Hangi 

karakola gitti, giden kişiyi aramaya gidemiyorsunuz, korkuyorsunuz karakollarda her türlü şey var. 

Veyahut hapse giriyor; 10 gün sonra, 3 ay sonra, 5 ay sonra hapse giren eşinizin, dostunuzun, 

arkadaşınızın, akrabalarınızın, çocuğunuzun veya babanızın cesediyle karşılaşabiliyorsunuz. 2000 

sonrasına baktığımızda Türkiye'de bu şartlar değişti (O. Dağ).    

 Serbest meslek sahibi B. Uygar, “28 Şubat döneminde arkadaşlarımızın eşleri 

etiketlendiler, bizler üzüldük. O dönemde yaptığımız bazı faaliyetlerden dolayı yargılandık”. 

 Üyelerden R. Balcı, A. Doğru ve E. Can, 28 Şubat’ta yapılan baskı ve zulümlerin 

olduğunu ayrıntıya girmeden işaret ederek bu müdahalelerden sonra sivil toplum olarak 

kendilerine dönük öz eleştirilere yönelmeleri dikkat çekiyor. 

 İş adamı R. Balcı, 28 Şubatçıların vb. baskıcı rejimlerin müdahaleleri karşısında sivil 

toplum hareketlerinin kurumsallaşma ve prensip sahibi olmamaları nedeni ile dağılıp yok 

olduklarını ve bu tür müdahalelerle baş edebilmenin prensip sahibi kurumsallıklarını 

gerçekleştiren yapılarla olabileceğini kendi beyanlarında aşağıdaki gibidir. 



77 

 

28 Şubat döneminde birçok cemaatler ve dernekler bulunmaktaydı ama 28 Şubatçılar vitrine bir taş attı 

vitrinde hiçbir şeyin olmadığını gördük. Birçok teşkilat darmadağın oldu. Teşkilatlı ve belli prensibi 

olanlar çalışmalarına devam etti. Prensipli teşkilatlar devlet zulmü görseler de yılmadılar hedefleri için 

inandığı yolda çalışmalarına devam ettiler, etmektedirler. 

Av. A. Doğru, 90’lı yıllar ve 28 Şubat sürecinde toplumsal mağduriyetler karşında 

MAZLUMDER aracılığı ile mücadele ettiklerini ve asıl sivil toplumculuğun o zamanlarda 

yapıldığını, o günlerin zorlaştırıcı şartları nedeniyle sivil toplum kuruluşlarının örgütlenmesi ve 

STK’lara ulaşmanın zorluğuna dikkat çekmektedir. Fakat doğru, bugün örgütlenme ve 

STK’lara ulaşma sorunu yerine sivil toplum olabilme özelliklerindeki ortaya çıkan sorunlara 

dikkat çekmektedir. 

90’lı yıllar ve 28 Şubat sürecindeki yaşanılanları tasvip etmenin mümkün olmadığını 

belirten serbest meslek sahibi E. Can, 

28 Şubat’ın İslami çalışmaları ve kurumsallaşma faaliyetleri açısından planlananın 

zıddına olumlu sonuçlara sebep olduğunu kendi beyanlarından aktardık. 
Neyin hayır neyin şer olduğunu bilemiyoruz. Yaşadıktan sonra şer gibi gördüklerimizin bazen hayra 

vesile olduğunu görüyoruz. Mesela 28 Şubat bunlardan bir tanesi. Öncesinde İslami çalışmaların 

içerisindeydik ama bazen ayağımızın yere basmadığını gördük. 28 Şubat sonrasında daha oturaklı, 

kendimizin farkında ne yaptığımızı ne yapacağımızı öğrendiğimiz bir süreci yaşadık. O süreç bazı şeyleri 

görmemizi sağladı. Hayal dünyamızdakilerin gerçekte olmadığını gördük. 28 Şubat’tan sonra İslami 

çalışmalar kurumsallığa önem verildi. Çalışmaların daha verimli hale geldiğini, daha geniş kitlelere 

ulaşabildiğimizi gördük. Sosyal medyayı kullanma, eğitime önem vererek insan kalitesini artırmak vb. 

faaliyetlerimizle daha güzel hale geldik.  
Üyelerden eğitimci C. Demir ve işletmeci A. Almaz ise 28 Şubat’ın siyasal ve sivil 

toplum üzerine olan etkilerin farklılaşarak ve derinleşerek devam ettiğine işaretletmektedir. 

Eğitimci C. Demir, 28 Şubat döneminin İslami yapılar üzerindeki derin etkileri, yani 

modernitenin dayattığı “ulusalcılık” ve “laiklik” uygulamalarının sonuçlarını vurgularken bu 

etkilerin kendi sınırları veya dönemi içinde kalmayıp etkilerinin ideolojik anlamda hala devam 

ettiğini belirtiyor. “28 Şubat bütün İslamcı yapıları derinden etkiledi. Ulusal ve seküler (laik) 

bir yapıya mensup devlet yapılanması ile İslami söylem arasındaki farklılıklar büyük oranda 

devlet lehine değişti.”   

Eğitimci C. Demir, 28 Şubat döneminin ideolojik etkilerinin halen devamını ve 

toplumsal yansımalarının İslami yapılara karşı ötekileştirici etkilerinin son dönemde yaşanılan 

“FETÖ” olaylarıyla da pekişerek artığı fikrini, Platform üyesi A. Almaz’ın ifadelerine 

yansıması aşağıdaki şekilde beyan edilmiştir.  



78 

 

28 Şubat sürecinde çok büyük darbeler yedik. Manavgat’ta yaşadığımız evleri, sohbet yaptığımız 

mekânları bastılar, ifademizi aldılar, psikolojik baskı uyguladılar ve dağıldık. Ve hala şu anda da onun 

olumsuz etkilerini yaşıyoruz. Dışarıdan sohbet grubumuza değişik arkadaş grubunu çağırdık mı da 

gelmiyor. Hala bu baskıların etkileri devam ediyorken şimdi bir de FETÖ eklendi, İslami sivil toplum 

örgütlerinin işi biraz daha zorlaştı. Manavgat'ta biz eski potansiyelimizi yakalayamıyoruz, 28 Şubat 

sürecinden ve 15 Temmuz’dan sonra sivil toplum kuruluşlarının aynı kefede tartılır olması İslami 

STK’ları olumsuz etkilemiştir.  

Eğitimci E. Aslan, 90’lı yıllar ve 28 Şubat ‘ta sivil örgütlenme haklarının 

engellenmesini, inanç özgürlüğü ve eğitimi üzerine yapılan baskıların toplum üzerin de 

oluşturduğu travmaları ve psikolojik etkilerini kendi yaşadıkları ve gözlemlere dayanarak 

aşağıdaki gibi ifade etmiştir. 

28 Şubat döneminde STK’ cılık yapamıyorduk; süreçte ders programlarını iptal etmiştik. Çünkü sivil 

polisler evimizi gözetliyor, her ders programında kapımızda arabalar bekliyordu. Hemen alır götürürlerdi 

günlerce onlardan haber alamazdık. Evlerimize şafak baskınları yapılırdı, başörtüsü problemleri yaşardık. 

Anlattıklarım 1986 da Ankara İlahiyat ve iletişim fakültesinde okuduğum yıllarda bizzat yaşadığımız 

hadiseler, mücadeleler. Babam, Süleyman Efendi talebesidir, kendi hocasından aldığı gizli dersleri ve 

uğradığı zulümleri anlatırdı. Biz de 12 Eylül öncesini gördük, 12 Eylül’ü yaşadık; okuduğumuz Kuran 

kursları kapatıldı, dışarıda kaldık. İran Devrimi’nin etkisiyle Türkiye’de oluşan rüzgâra karşı rejimin 

gösterdiği tepkiyi yaşadık. 28 Şubat dönemi zirve yaptığında artık gına geldik, o günler bitsin bu zulüm 

dediğimiz bir dönemdi. Bunlara bir de ekonomik krizler ve ahlaki da dejenerasyon eklenince iyice 

bunaldık.  

Mimar A. Okumuş, 28 Şubat döneminde Millî Görüş Vakıf’larının birçok şubesinin 

kapatılmasına ve çektikleri sıkıntılara rağmen daha objektif bir sivil toplum mücadelesi 

verdiklerine vurgu yapmıştır ve sonraki dönemde kendilerine yakın iktidar döneminde ise sivil 

toplum olarak iyi bir sınav veremediklerini anımsatan açıklamaları aşağıdaki gibidir. 

28 Şubat sürecinde iktidar, bizim düşüncemize yakın olan insanlardan oluşmuyordu. Ama 28 Şubat 

döneminde STK’lar daha objektif bakabiliyordu, açık açık doğruya doğru yanlışa yanlış diyebiliyordu. 

Mesela, 28 Şubat sürecinde Millî Görüş Vakfı’nın birçok şubesine el konuldu. Ama bu demek değil ki, o 

gün bunlar bize böyle yapmıştı, bugün de biz onların çalışmalarına set koyalım. Devlete ihanet içermediği 

müddetçe, herkesin kendisini özgürce ifade edebileceği sivil toplum örgütleri olmalı ve bunların da önü 

açılmalı. 

İşletmeci H. Yılmaz, 90’lı yıllar ve 28 Şubat döneminde işlenen zulümlerin ve insan 

hakları ihlallerinin bizzat askeriye ve sivil ayakları olarak gördüğü Batı Çalışma Grubu ve 

Ergenekon örgütü tarafından planlı ve bilinçli bir şekilde gerçekleştirilen olaylar olduğuna 

kendi yaşam hikâyesinden örneklendirerek aşağıdaki gibi aktarmıştır: 



79 

 

28 Şubat dönemi, 90'lı yılların sonu, insan hakları noktasında baktığımızda müthiş bir sorun, sıkıntı ve 

kaos dönemiydi ve bizlerin ekmeğimizle oynanmıştı. O dönem de hakkımızı aramak, savunmak şöyle 

dursun; “Hak” deyip ortaya çıkmak bile bir cesaret istiyordu. Ordudan atıldıktan sonra da çeşitli zulümlere 

maruz kaldık.  O günler çok fecaatti. Bizim o günkü sivil direnişin mayası olma konusundaki 

çalışmalarımız çok önem arz ediyordu çünkü biz darbenin ve vesayetin planlandığı kışladan, 

karargâhlardan çıkıp gelmiştik. Yani onların kalbinden, onların gözlerin içine baka baka, o günleri, o 

tecrübeleri yaşayarak gelmiştik; tecrübemiz çoktu. O günlerde, o süreçte atılan 2 bine yakın personel 

hepsi sivil direnişin mayası olma idealiyle sine-i millete döndüler ve sürekli Silahlı Kuvvetlerdeki 

“Vesayet düzenini açıkça deşifre ettiler. O günkü BCG’nin, Ergenekon'un ülkede yapmak istedikleri 

planlı, projeli bütün çalışmaları deşifre ettiler ve sivil direnişin mayası oldular. O yıllarda İslami 

kesimlerde, devletten kaçan, devletle savaşmaya kalkan, bu devlet benden değil, “Devlet küfür Devleti” 

hükmü veren kesimler vardı. Yani İslami kesimin gözünde devlet, kendinden kaçılması, yıkılması, 

ortadan kaldırılması gereken bir olguydu. Devlete sızmaya çalışan bir ekipler vardı.  

Eğitimci O. İlhan, 90’lı yıllar ve 28 Şubat sürecinde İslami yapıların kurumsallaşma 

istekleri karşısında maruz kaldıkları engelleri, algı yönetimi için oluşturulan sosyal hadiseleri, 

İslami dernek ve vakıfların tasfiye süreçleri ve bu süreçlerde bireylerin maruz kaldığı yargı 

süreçleri ve suç isnatlarını kendi beyanlarından aktardık. 

Alanya'da İslami mücadele noktasında bir vakıf çalışması düşündük, planladık. İsmi “TEKDAV” yani 

Toros Eğitim Kültür ve Dayanışma Vakfı olacaktı. Müracaatımız, hedefleriniz gösterdiğiniz mal varlığı 

ile gerçekleşmez, mal varlığı yetersiz diyerek reddedildi. O şartları da yerine getirmiştik ki Türkiye'nin 

dört bir tarafında Fadime Şahin vb. olaylar baş gösterdi. Ondan sonra Milli Gençlik Vakfı’nın şubelerine 

baskınlar düzenlendi. Vakıflar, dernekler kapatılmaya başlandı. Biz de korktuk, Ya bizim mal varlığımız 

da elden gidecek diyerek vakıf kurmaktan vaz geçtik. Bir süre vakfı kurmadan çalışmalarımızı devam 

ettirdik 28 Şubat süreci yaşandı. Bizim gibi düşünen dostlara operasyonlar yapıldı. Malatya İslami 

Dayanışma Vakfı kapatılarak sorumluları tutuklandılar. Mahkemelerde hiçbirisine bir suç isnat 

edememelerine rağmen gelecekte ülke için tehdit oluşturacak bir şeriat devleti kurabilirler diyerek bir” 

Olasılık” davası diye bir dava sonucu tutuklandılar. 28 Şubat sürecinde İbretlik bir şekilde geleceğe dönük 

bir yargılama yapılmıştı. 

Eğitimci Z. Yavuz,  

28 Şubat sürecinde özellikle İslami değerleri olan kişiler büyük bir baskı altındaydı. En görünür şekliyle 

başörtüsü olanlar, namaz kılanlar takip ediliyordu. Fikir ve düşüncelerimizi özgürce paylaşamıyorduk. 

Ben öğretmenim, bir öğrenciyle yakın olunca hemen “sen bu öğrencinin beynini mi yıkıyorsun” gibi 

eleştiriler alıyorduk. Fikirleri başkasıyla paylaşma noktasında ciddi olarak takip altındaydık. Cemaatler, 

dernekler, vakıflar da benzer şekilde zanlı olarak değerlendiriliyordu. 

Mali müşavir H. Kurt,  

İktidarlar ideolojik yaklaşımlarını gerçekleştirmek için her dönmede olduğu gibi bugün de sivil yandaşlar 

ediniyorlar. Bu da toplumsal bir gerçekliktir. 28 Şubat döneminde de iktidarların sivil ayaklarının önde 



80 

 

gelenleri, geçmişin iktidarı yanında konumlanan bugünün muhalif grupları olan Atatürkçü Düşünce 

Derneği, Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği vb. bir dönem iktidarın ideolojik aygıtı halindeydi. Hala 

daha farklı kesimleri temsil eden yapılardır. 

Emekli memur H. Yıldırım, 

O dönemlerde, 2004 öncesinde ciddi sıkıntılarımız vardı; başörtüsü meselemiz vardı, imam hatipler 

sorunu vardı, Kur 'an kursları sorunu vardı, ifade özgürlüğü noktasında problemler vardı, STK 

temsilcilerinin katılımcılık ruhuyla hareket edememesi sorunu vardı, baskılar vardı. 

Serbest meslek sahibi M. İleri, 90’lı yıllarda ve 28 Şubat döneminin bürokratik yapısı 

üzerinden çektikleri sıkıntılara aşağıdaki ifadelerle yer vermiştir. 

Türkiye 80'lerden 2002-2003 2008’lere kadar çok sıkıntılar çektik. O dönemler çok yazıldı, çizildi. 

Başbakan oturuyor, imza başkasının imzası. Bürokrat metni getirmemiş, bürokrat Başbakan’ın yapması 

gereken şeyi Sümen altı etmiş vs. Böyle bir Türkiye’ydi. 

Mühendis işletmeci M. Ak, 28 Şubat döneminde yaşadıkları sosyal, siyasal ve 

bürokratik sorunları, etnik, ideolojik ve mezhepsel sorunları kendi beyanlarından aktarıldı. 
  

Çalışan öğretmenler arkadaşlarımız olmasına rağmen 28 Şubat sürecinde eşim, çarşaflı olduğu için veli 

olarak okula gidemiyordu. Çocuklar öğlen yemeğine eve gelecekleri için anneleri almaya giderdi, Onu 

okulda gören idareciler bu İranlı kadın buraya neden gelmiş? burada ne işi var diyor, çocuklar, 

öğretmenler parmaklarıyla gösteriyorlardı. Yani sözlü saldırılarda bulunuyorlardı. Hanım iki sene 

boyunca okula çocukları almaya gidemedi. Çocuklarımızı 15 yaşından küçük oldukları için camiye 

gönderemiyorduk. Çünkü hocalar 15 yaşından küçükleri camiye alamam, Milli Eğitim ve Diyanet'ten 

birileri denetlemeye gelip “bu çocuğu neden camiye aldın?" diyorlardı. Yine 28 Şubat sürecinde 

üniversitelerdeki bacılarımızı, kızlarımızı attılar, başlarını açtılar, sürdüler, mezuniyetlerine katılmalarına 

izin vermediler. Bu dönem alevi dernekleri ve Kürt sorunu açısındanda sıkıntılı zamanlardı. Biz üniversite 

yıllarında illegal bir örgütlenme ile çalışıyorduk ve devlet ile barışık olmamız mümkün değildi. Niye? 

Çünkü devlet seküler, laik bir hayat tarzı dayattığı için bunları kabul etmedik. Devlet çok agresifleşti. 

Kemalistler Kemalizm’i veya laikliği bir din haline getirip insanları buna zorladılar örneğin: başörtüsünü 

açmayan insanlar meclisten çıkarıldı, okumalarına engel olundu, okullardan atıldı. Tepeden inme 

yaklaşımlar Müslüman gençliği daha değişik yöntemlerle çalışmaya zorladı, gözaltına alınanlar, 

tutuklananlar, değişik suç isnat edilenler oldu. Tüm bu olanlar toplumun ruhunda olan bir şeyin 

sindirilmesiydi. Toplum buna tepki olarak ister istemez AKP'ye yöneldi. 

Eğitimci R. Aydın, 90’lı yıllar ve 28 Şubat dönemi için bazı sivil toplum kuruluşlarının 

devlet kurumu gibi sahiplenilirken İslami sivil toplum kuruluşlarının ötekileştirildiğini hatta 

zulme baskıya uğradığını kendi ifadeleriyle aşağıda aktarıldı. 
Bu konuda geçmiş çok kötü örneklerle dolu. Düşünce yakınlığı olanlar mesela: Atatürkçü Düşünce 

Derneği ve Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği sanki devletin bir kurumuymuş gibi hareket etmeye 

başladı. Ama öbür tarafta İslami STK’lara baktığım zaman hiç ilgilenilmedi hatta ötekileştirdi. Mesela: 



81 

 

Ensar Vakfı; bütün amacı öğrencilere yönelik yardım ve öğrencilerin eğitimine destek olmaktı. 28 Şubat 

sürecine geldiğiniz zaman devlet Ensar Vakfı'nın hiçbir suçu olmamasına rağmen bütün şubelerini 

kapattı, Hakyol Vakfının şubeleri Türkiye genelinde kapattı. Aynı şekilde Milli Gençlik Vakfı'nın bütün 

şubelerini kapattı ve 99'a geldiğimizde de bunların genel merkezlerin de kapatılması için başvuruldu. O 

dönem Ne Ensar Vakfı'nın ne Hakyol Vakfı'nın ne de MGV’nin devlete karşı bir tane suç işlemişliği 

yoktu. 1900 yıllarından 2000 yıllara gelene kadar Devlet halkından hep tedirgin olmuş, şüpheci bakmış 

ve bu hala devam ediyor. Bu dönemde Türkiye'de laiklik ve anayasanın 162. maddesi gerekçe gösterilerek 

sokakta takke giyene ceza, bir devlet dairesinde seccade koymuş, namaz kılana ceza veriliyordu. Okullara 

başörtülü gelmesi yasaktı. Böyle enteresan tipik şeyler vardı.  
  Eğitimci Y. Enes, 90’lı yıllar ve 28 Şubat dönemlerine dair düşünce ve yaşanmışlıklar 

üzerinden yönelttiğimiz sorulara şu şekilde cevap vermiştir: 
İnsan haklarıyla ilgili geçmişte tabi çok sıkıntı yaşandı. Özellikle inançlı kesimden birçok kişi; Din eğitimi 

alan, başörtüsü takan, farklı dini eğitim kurumlarına giden gençlerin birçoğu sıkıntı yaşadı. Yine 28 Şubat 

sürecinde, sorgusuz-sualsiz tamamen zorbaca, zulümle birçok birey ve kuruma ansızın baskınlar, baskılar 

oldu, kapatmalar oldu, ev kapatmaları oldu. O zaman çok tepki göstermiştik. 
İlim Yayma Cemiyetinden eğitimci Y. Deniz, 28 Şubat ve 90’lı yıllar için darbe 

dönemlerine dikkat çekerek dönemlerin etkin güçleri veya yöneticilerinin baskıcı yaklaşımları 

yanısıra ideolojik yapılanmaların ve sivil toplum kuruluşlarının ise ancak müsaade ettikleri 

kadar hak ve özgürlükleri olabildiği dönemler olduğunu aşağıdaki şekilde beyan etmiştir. 
Cemiyet kuruluşundan; (1951) bu yana zaman zaman devletin müdahalesiyle karşı karşıya kalmış. 60 

ihtilalinde, 71 muhtırasında, 80 İhtilalinde kayyum ile geçen dönemler var. Yine 28 Şubat sonrası süreçte 

darbecilerin şu sözleri; “bir sivil toplum gerekiyorsa o sivil toplum örgütlerini de biz kurarız” demeleri 

manidardır.   

Eğitimci Y. Deniz, dönemin iktidar ve sivil toplum ilişkisine ilişkin sorumuza verdiği 

cevaplarda devletlerin veya sultanların gücü elinde tutma arzusu hep vardır. Her dönemde 

toplum mühendisliği faaliyetleri olmuştur diyor. Yani 28 Şubat dönemini de kapsayan geçmiş 

dönem uygulamalarından verdiği Halk Evleri ve ADD örneğinden yola çıkarak toplumu tek 

tipleştirme faaliyetlerine işaret etmektedir. Fakat Deniz’in söylemlerin den bu uygulamaları 

olağan gördüğü aşağıdaki gibi ifade etmiştir.  

Bir zaman “Halk Evleri” vardı, görüntüde sivil olan şeylerdi ama gerçekte o günün, tek partinin istediği 

insan tipinin oluşturulması için devlet kurumlarının dışında insanları kontrol edebilmek için oluşturulmuş 

örgütlerdi. Şimdi “ADD” örneğinde olduğu gibi 28 Şubat sürecinde gördük bazı sivil görünümlü yapılar 

devletle ittifak içinde idi. Odaların vs. tek düzeye konduğu, sendikaların üyelerinin aleyhine bir tutum 

sergileyerek devletle, o günkü “güçle ittifak” ettiği günleri gördük. Yani düşündüğümüz zaman böyle bir 

şey; özgünlük ve özgürlük henüz yok. 

Av. A. Şahin, 28 Şubat’ta dair değerlendirmeleri her ne kadar devletle ilişkilerimizde 

sorun yaşamadık tarzında olsa da bunu gerekçelendirirken söyledikleri 28 Şubattaki mağduriyet 



82 

 

hikâyelerini destekler mahiyette; yani resmî ideoloji ve siyasal söylemlerle çatışmadan, sistem 

tarafından öngörülen faaliyetler de bulunmanın karşılığı olduğu kendi beyanlarında aşağıdaki 

gibidir.     

Manavgat’ta insanlar bizleri tanıdığından dolayı herhangi bir sıkıntımız olmadı. Bizim devletten, resmi 

makamlardan herhangi bir beklentimiz zaten yoktu. Yaptığımınız çalışmalar da herhangi bir rahatsızlık 

verici yönü olmayan çalışmalar olduğu için de genelde fikri yapısı, inanç dünyası ne olursa olsun 

insanların bize yakın olduğunu hep hissettik. Çok fazla bir sıkıntı çekmedik diye düşünüyorum. 

90’lı yıllar ve 28 Şubat dönemine ADAP üyelerinin bakış açısını değerlendirmek üzere 

sorularımıza verdikleri cevaplar doğal olarak kendi faaliyet ve ilgi alanlarının farklılıklarından 

dolayı değişiklikler göstermektedir. İttifak ettikleri konu 90’lı yıllar ve özellikle de 28 Şubat 

sürecinde İslami kesimlerin devletle ilişkilerinin çok sıkıntılı ve zorluklar içeren bir zaman 

olduğu dur. ADAP üyelerinin 28 Şubat dönemine dair değerlendirmelerinde öne çıkan 

kavramlar; din ve vicdan özgürlüğü, inanç özgürlüğü kapsamında değerlendirdikleri Kur’an 

kursları, imam hatip okulları, dernek ve vakıflar aracılığıyla siyasal sisteme katılma arzularının 

engellenmesi, başörtüsü takma, namaz kılma vb. ibadetleri nedeniyle irtica gerekçesiyle 

meslekten ihraç edilme, eğitim haklarının hem sivil hem de resmi alanda engellenmeye 

çalışılması, siyasal sosyal alanlardaki müdahaleler ve ekonomik alandaki bürokratik engeller, 

süresiz tutuklamalar ve can güvenliği gibi şikâyetlerin dile getirildiği dönemde; hak, hukuk, 

adalet, eşitlik, özgürlük ve insan hakları gibi kavramların  hiçe sayıldığı mağduriyetlerin ön 

planda olduğu gözlenmiştir. 

Bir insanın yaşamsal faaliyet alanlarının tamamını kapsayan sosyo-psikolojik, sosyo-

ekonomik, sosyo politik ve inanç dünyasını top yekûn ilgilendiren olaylar çok geçmeden siyasal 

alanda planlananların dışında yeni bir siyasal süreci hazırladığı anlaşılmaktadır. S. S. Öğün’ün, 

modern ordunun inşası sürecine ilişkin; “askeri aklın dışa dönük bir açılım taşımaktan çıkıp 

savunmacı, yani içe dönük yeni bir nitelik kazanmasına bağlı olarak askeri aklın politikleşmesi 

ve hatta kendilerini politik aklın belirleyicisi görmeye başlamalarının ürettiği yeni sosyo-

kültürel ve ideolojik yapılanmaların oluşumu sonucunda ilmi ve siyasal derinliklerin 

kaybolmasına bağlı ortaya çıkan yeni zihni modellemelerden söz ediyor (Öğün, 2010: 41-47). 

Bu tespitinin, toplumsal krizin zirve yaptığı 28 Şubat sürecinde vücut bulduğunu söylemek 

abartılı bir durum olmayacaktır. Toplumsal sorunların doruk noktaya tırmandığı bu süreç, bir 

kısım ADAP üyelerinde açıkça ifade ettiği gına gelme noktasının sonucu çok farklı kültür ve 

düşüncelerin bir araya gelerek yeni bir çıkış yolu aramalarına sebep oluyor. Yani örneklemimizi 

oluşturan İslami yapılar mesafeli durdukları siyasal mücadeleye entegrasyonlarının sebebi 

olarak bu toplumsal bunalmışlıktan çıkış arayışı olarak ifade ediyorlar.  Yani İslami sivil toplum 



83 

 

kuruluşları muhalif oldukları devlet veya siyasal iktidar döneminden sonra kendisiyle 

özdeşleştirdiği AK Parti dönemiyle yeni bir sivil toplum iktidar ilişkisinin yaşandığı döneme 

giriyor. 

Şimdi de AK Parti dönemi ve İslami sivil toplum kuruluşlarının iktidarla ilişkilerini 

örneklemimizi oluşturan ADAP üyelerinin beyanlarından aktarıldı.  

2.4.1.2. Din-Devlet İlişkilerinde AK Partili Yıllar, İslami Sivil Toplum Kuruluşları ve 

Devletle İlişkiler 

Osmanlı devleti sonrası Türkiye Cumhuriyeti devletine geçiş; yönetim sistemi, 

kurumsallaşma ve ideolojik bir değişiklik gerektirmesinden dolayı sıkıntılı bir süreçtir. 

Osmanlının düştüğü bunalımlı dönemlerin sebebini dinde gören Türk aydınları, ilerlemeyi 

gerçekleştirecek çıkış yolu olarak akıl, bilim ışığında batılılaşmayı tek yol olarak görüyorlardı. 

Bunun ise toplumsal iknadan ziyade tepeden yapılacak uygulamalarla modernitenin dayattığı 

seküler ve ulus devletin gerçekleştirilmesiyle mümkün olacağı idi. Türkiye, Fazlıoğlu’nun 

“‘Biz’ dediğimiz bir eylemdir, bir hadisedir, mukayyettir; tarihi süreklilik içinde yol alır, var-

olur ve var-ölür” diyerek önemine vurgu yaptığı her alanda sürekliliğin idrakinde olanlarla, tüm 

geçmişi yok sayarak, yeniden bir nesil, toplum var etme gayretine kapılanların mücadele 

ortamına dönmüştü. Hem geçmişi hem anı hem de geleceği bir arada tutacak bilincin süreklilik 

anlayışı olduğunu belirten Fazlıoğlu (2018: 210-211), sürekliliğin olmadığı yerde düzen, 

nedensellik, yasallık vb. hiçbir şey olmaz derken cumhuriyet dönemi toplum devlet ilişkilerinde 

yaşananların sebebini özetlediği kanaatindeyiz. Literatür taramamızda ve ADAP üyelerinin 

mülakatlarından edindiğimiz kanaat; devlet yöneticileri laiklik üzerinden sürdürdükleri 

sekülerleşme çalışmalarında toplumsal reflekslere göre sertleşme ve yumuşama yaşandığı 

görülmektedir. Devletin kendi uhdesinde bir din oluşturmak için Diyanet İşleri Başkanlığı ve 

Millî Eğitim Bakanlığı bünyesine oluşturduğu kurumsallaşma çalışmaları toplumun tatmin ve 

kontrolünü bu yolda gören aklın ürünüdür.  Fakat bu çalışmaları zaaf olarak değerlendirip, batılı 

değerlerden, sekülerleşme veya modernleşmeden sapma olarak gören ve kendilerine Fransız 

modernleşmesini örnek alan kesimler dinin kamusal ve toplumsal alandan çekilip bireyin 

vicdanına hapsedilmesi konusunda kararlı bir tutum sergilemektedirler. 28 Şubat süreci de bu 

uygulamaların zirve yaptığı bir dönem olarak gözlenmiştir. 28 Şubat süreci bazı aydınlara göre; 

alternatif olma kapasitesini oluşturamayan sol partilerin ümitsizliğinden dolayı, radikal İslamcı 

siyasal yapılanmalara karşı ılımlı İslamın ve büyük Ortadoğu projesinin gerçekleşmesi için; AK 

Partiyi iktidara taşımanın ön hazırlıklarıdır! 1994-95’li yıllarda yerel yönetimlerde ve merkezi 

yönetimlerde başarılı olan Refah Partisi tehlikeli görülüyor ve 28 Şubat sürecinde, Refah-Yol 



84 

 

hükümeti devirerek Laiklik karşıtlığı ve irticai eylemlerin odak noktası olması gerekçesiyle 

kapatılıyordu. Böylece radikal İslami çalışmalar engellenmiş! iki ayrı yeni parti kurulmasıyla 

radikal yapılanma parçalanmış oluyordu.  İslamcıların parçalanması sonucu oluşan yenilikçi 

gurubu temsil eden AK Parti ile bölgesel hedeflerine ulaşabileceklerine inandıkları için, AK 

Partiyi iktidara taşıdıkları iddia edilmiştir (Aydın, 2013: 232-33).  

Ak Parti’ye yüklendiği iddia edilen bu yeni misyon H. Türkmen’e (2014: 139-150) göre; 

Müslümanlar adına yeni pragmatik bir kimlik inşasıdır. Yani AK Parti çevresindeki oluşturulan 

algı arzulanan hedefe ulaşmak için takip edilen yeni bir yöntemden ibarettir.  Bu iddiasını; Bilgi 

ve Düşünce Dergisinden Ali Bulaç, Yalçın Akdoğan, Kadir Canatan, İhsan Eli Açık vb. 

yazarlardan ayrıca Ahmet Taşgetiren, Fehmi Koru ve Ruşen Çakır dan aktarımlarla İslamın 

Türkiye için ılımlı, hoşgörülü, demokratik ve özgürlükçü bir yorumuyla İslamcılığın, içinde 

barındırdığı yeniden kendini üretme potansiyelini ortaya çıkarma çabası olarak 

tanımlamaktadırlar. 28 Şubat sürecinde yaşanan toplumsal ve siyasal travmalardan sonra 

radikal söylemlerle mevcut sistem içerisinde mücadele etmenin zorluğunu gören İslamcılar 

için, AK Parti’ye yakın aydınların, “sistemin hassas çizgileriyle kompleksiz bir ilişki 

kuracaksınız ve bunu yorumlarken kendi değerlerinizle çatıştırmayacaksınız” (A. Taşgetiren)  

veya “içerden zorlayarak ülkeyi anayasada yazılı Cumhuriyetin niteliklerine içerik 

kazandırarak dönüştürebileceksiniz” (F. Koru) önerileri taraf bulmakta zorlanmamaktadır. E. 

Okumuş (2011: 75) TBMM Başkanı Bülent Arınç’ın Türkiye Demokrasi Vakfında yaptığı 

konuşmada; “iktidara giderken bir takoza ayağınızın takılıp da düşmemek için yalan 

söylemeye, samimiyetsiz davranmaya, takiyye yapmaya mecbursunuz” söylemi de Türkmen’in 

iddialarını destekler niteliktedir. Yani AK Parti’nin ılımlı İslam ve BOB projelerinin oluşumuna 

zemin hazırlamak için bir üst akıl tarafından kuruldu iddiasına karşılık, İslamcı çevrelerde 

hedeflerine ulaşmak için takip edilen ilmi siyasetin gereği olarak algılanmaktadır. 

İslamcı sivil toplum kuruluşlarının anlaşılmasına katkı sunacağını düşündüğümüz 28 

Şubat süreci ve AK Partinin oluşum felsefesi üzerine yaptığımız değerlendirmeden sonra 

İslamcı ve Muhafazakâr STK’lardan oluşan ADAP üyelerin AK Parti döneminde iktidar ve 

devlet ilişkilerini kendi beyanlarından aktarıldı. 

ADAP üyelerinden eğitimci E. Aslan, 2002 öncesi fikir dünyalarında demokratik 

usullerle İslami mücadele olmayacağına inanılan ekoller içinde olduklarını ifade ediyor, fakat 

28 Şubat sürecinde yaşadıkları zor şartları özetledikten sonra o dönemin şartlarında önlerine 

çıkan siyasal temsiller içinde kendileri gibi düşünen ve yaşayan insanlardan oluşan AK Partiyi 



85 

 

görünce içinde bulundukları şartlarında zorlamasıyla AK Partiye destek olmayı bir çıkış yolu 

olarak gördüklerini söylemektedir. Cem Küçük, Erol Mütercimler’le söyleşişinde,  

28 Şubat olmasaydı Recep Tayyip Erdoğan’ın iktidar olmasının önünün açılması mümkün değildi, Recep 

Tayyip Erdoğan’ın önünün açılması bir derin devlet operasyonu mudur? Cevap: AK Partinin iktidara ve 

Erdoğan’ın Başbakanlığa geliş süreci genişletilmiş Ortadoğu projesi ve ABD’nin ılımlı İslam projesiyle 

ilintilidir. Milletin Baykal’a dönüp neden önünü açtığını sorması lazım demektedir (Mütercimler, 

2009: 22).  

AK Parti iktidarını ister bir üst akıl planlamış olsun isterse de AK Partili aydınların; 

“sistemin hassas çizgileriyle komplekssiz bir ilişki kuracaksınız ve bunu yorumlarken kendi 

değerlerinizle çatıştırmayacaksınız” veya “içeriden zorlayarak ülkeyi anayasada yazılı 

Cumhuriyetin niteliklerine içerik kazandırarak dönüştürebileceksiniz” diye ifade ettikleri 

bilinçli bir ilişkinin sonucunda iktidar olsun, gerçek olan İslamcıların o günden bugüne iktidar 

da kalmayı başarmış olmalarıdır. İddiaların mahiyetini sorgulamak çalışmamızın kapsamını 

aşmaktadır.  AK Partinin iktidara geliş süreci ve İslamcı STK’ların AK Parti ilişkilerini 

gerekçelendirme nedenleri platformun dönem başkanı Aslan’a göre de kendi beyanlarından 

aktarıldı.   

28 Şubat dönemi zirve yaptığında artık gına geldik. Artık bitsin bu zulüm dediğimiz bir dönemdi. Buna 

bir de ekonomik krizler ve ahlaki da dejenerasyon eklenince iyice bunaldık. Ondan sonra böyle bir 

yönetici gelince biz beklentimizin çok çok üzerinde huzur yakalamış olduk. Bunun tadını on sene yaşadık. 

Eğitimci E. Aslan, 28 Şubat sonrası AK Parti ile başlayan dönemin İslamcı STK’lar 

üzerine etkileri veya sivil toplum kuruluşlarının iktidarla olan ilişkileri ve doğurduğu sonuçları 

değerlendirmek üzere sorularımıza verdiği cevaplarda iktidarın makul yaklaşımlarının 

kurumsallaşma sürecini hızlandırdığını, kurumsallaşmanın kurum ve bireyler arası iletişimi 

kuvvetlendirmesi, yasakların kalkıyor olmasıyla yaklaşık 10 yıl göreceli bir huzur yaşadıklarını 

belirtiyor.  Fakat bu süreçte kendilerini tekrar sorgulama ihtiyacı hissettiklerini ve sonuçta 

resmileşmenin kendilerinde; “samimiyet, feragat ve fedakârlık” konusunda olumsuz etkiler 

oluşturduğunu; özellikle kurumlaşmanın sonucu gelişen “devlet projeleri” kapsamında alınan 

paralar nedeniyle; kurumlara girdi sağlayan “ekmek teknesi” gözüyle bakmaya başlayanların 

olması, sivil toplum faaliyetlerine samimiyet ten daha çok şekilsel bir boyut kazandırdığını 

ifade eden Aslan, özeleştiriyi kendi beyanlarında şu şekilde devam ettiriyor: 

2002’ye kadar İslamcılar olarak hep mağdur, mazlum durumdaydık. Bu dönemde net bir muhaliftik ve 

söylemlerimizde bu duruşu tanımlayan sözlerdi. Hatta iktidar veya devletle neredeyse karşılıklı 

düşmandık söz konusuydu. Şimdi geldiğimiz nokta ise; bir kısmımız eski duruşunu korumaya çalışsa da 

genel olarak kendimizi iktidarın sözcüsü, iktidarı savunan duruma geldiğimizi fark ettik. Bizim gibi 



86 

 

düşündüğünü zannettiğimiz bir iktidar gelince kendimizi göreceli bir huzur ortamında bulduk. İktidarla 

olan ilişkilerimizde; kurbağa-kazan hikâyesinde olduğu gibi fark etmeden rejime eklemleniyor muyduk? 

sorusunu kendimize sorunca buna dair işaretler de gördük ve STK ’cılığımızı sorgulama gereği hissettik. 

Biz kendimizi, asıl misyonumuz olan; “İçinizden hayra çağıran, iyiliği emredip kötülüğü meneden bir 

topluluk bulunsun” ayet-i kerime mucibince konuşlandırmıştık. Saray uleması olmayacak, Rejimle bir 

göbek bağı kurmayacaktık. Bu bağlamda bir sivil toplum kuruluşu olarak doğru ve yanlış karşısında 

tarafsız bir duruş sergileyebilmek için kendimizi üçüncü bir göz olarak konumlandırmayı seçtik. Bu 

duruşun gereği olarak; Son zamanlarda iktidardaki birtakım yanlışları, gerek milliyetçi yaklaşımları, Kürt 

yaklaşımları, helaller-haramlar noktasındaki duruşları, birtakım ahlaki yozlaşmaya giden hadiselerden 

dolayı hükümete karşı, İslamcı STK’lar olarak ilk dönemlerdeki gibi kucaklayıcı, sorgulamadan, 

kabullenici davranışlardan ziyade daha mesafeli ve sorgulayan bir pozisyon almaya başladık. 

Eğitimci E. Aslan’ın iktidar sivil toplum ilişkilerinde 28 şubat sürecinde yaşanılan 

dışlanmışlık, her türlü ötekileştirme ve zorluklara rağmen sivil toplum vasıflarının daha güçlü, 

şahsiyetli, samimiyet, fedakarlık ve feragat örnekleri taşıdığını fakat kendileri ile özdeşleştirme 

durumunda oldukları AK Parti döneminde ise iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmenin ,iktidara 

eklemlenmenin sivil toplum duruşlarını olumsuz etkilediğini ve bunun la ilgili sorgulama süreci 

yaşadıklarını ifade etmesi gönüllü teşekküller çerçevesinde değerlendirilen STK’ların bu 

tecrübeler sonrası daha çok  kere ve farklı yönleriyle dikkatle inceleyecekleri bir gerçektir.  

Eğitimci C. Demir, 28 Şubat’la hedeflenen dinin veya dindarların kamusal alandan ve 

sosyal hayattan dışlamak için laiklik ve irtica gerekçeleriyle yapılan mücadeleden olumsuzluk 

anlamında çok etkilendiklerini beyan etmiştir. Fakat bu uygulamalarla başaramadıkları din dışı, 

akıl ve bilim eksenli sekülerleşme dayatmalarının AK Parti döneminde dini referanslar 

üzerinden geliştirilen ulusal devlet ve sekülerleşme söylemlerinin kendi söylemleri haline 

dönüştüğünü beyan etmiştir. Bunun   Aydın ve Türkmen’den yukarıda aktardığımız çözüm 

üretme veya üretkenlik adına ılımlı İslam faaliyetlerinin meyveleri olarak görülebilir. Demir’in 

söylemini kendi beyanlarından aktardık. 

28 Şubat bütün İslamcı yapıları derinden etkiledi. Ulusal ve seküler (laik) bir yapıya mensup devlet 

yapılanması ile İslami söylem arasındaki farklılıklar devlet lehine büyük oranda değişti. AK Parti 

tecrübesi ile de bu farklar tamamen devlet lehine olacak şekilde maalesef ortada kalmış gibi duruyor. 

Yani Ulusal söylemler tamamen, Seküler söylemler ise ama fakat’ lar la bizim söylemlerimiz haline 

gelmiş gibi duruyor.  

Emekli memur H. Yıldırım, insan hakları ve özgürlük bağlamında iktidar sivil toplum 

ilişkisine dair sorularımıza verdiği cevaplarda AK Parti ve İslami sivil toplum ilişkilerinde 

geçmiş dönemlerde yaşadıkları yasaklar, baskı ve dışlanmalar aksine iktidarla olan ilişkilerin 

doğurduğu farklı sorunlara işaret etmektedir. Besim Delaloğlu’nun işaret ettiği İslamcıların 



87 

 

topluma ve kamusal’a açılma arzularının oluşturduğu sekülerleşme tarzıyla Yıldırım’ın 

açıklamalarının birebir örtüştüğü gözlenmiştir https://www.youtube.com/watch?v=CHdLcbdHXv0 

(erişim tarihi: 02.05.2021). İslamcı sivil toplum kuruluşları dinlerini kendi alanları dışına, yani 

cemaatlerinden cemiyete hatta kamusal alana taşıma arzuları, AK Parti iktidarının sivil toplum 

kuruluşlarıyla birlikte çalışma söylemleriyle buluşunca İslamcıların sekülerleşme süreci hızla 

gerçekleştiği görülmektedir. İslamcı STK’lar yıllarca dışlandıkları veya ötekileştirildiklerini 

düşündükleri, karşı karşıya oldukları hatta tüm kurum ve kuruluşlarıyla muhalif oldukları devlet 

ve iktidardan sonra, ayni mahallenin mensubu olduğuna inandıkları AK Parti iktidarı ile rahat 

bir nefes alıyorlar. Bu da resmileşme ve siyasallaşmayı normalleşmenin gereği olarak görmeleri 

ve yaşama süreçlerini başlatıyor. Sekülerleşmenin ve iktidarla beraber olmanın sunduğu 

imkânlar; para, mevki makam veya yürütülen “din gerekçeli hizmetler” için daha fazla pay 

alabilme arzularının iktidarla olan ilişkilerde bağımlılığa veya vazgeçilemez bir boyuta 

dönüştüğü anlaşılmaktadır. İktidarla kurulan ilişkilerin özgün ve özgür duruşlarına olan 

olumsuzluk ve etkilerini H. Yıldırım’ın beyanlarından aktarıldı.   

Fikir özgürlüğü noktasında hiçbir STK'nın konuştuktan sonra başıma iş gelir, başım ağrır diye bir 

korkuyla karşılaşmamalıdır. Fakat bugün düşündüğünü, fikrini söylemek çok zor, söylendiğin takdirde, 

sen nasıl böyle söylersin, sen filancalarla birlikte mi oldun. Onlarda aynısını söylüyor kelimesini 

duymaktan gerçekten korkar olduk. Herhangi bir görüşten; solcu, faşist, dinsiz, feminist olan birisi ile 

haklı oldukları aynı doğruyu ifade ettiniz mi vay halinize! Bu insanla sen aynı şeyi söylüyorsun deniliyor. 

Bu durumda ister istemez sivil toplum kuruluşun bir üyesi olarak ötekileştirilmemek adına, sükût 

ediyoruz. Çünkü bu toplumda ötekileştirme ve veba mikrobundan daha kötü bir şey. Yaftalandığın 

takdirde bun dan kurtulamıyorsun. Hizmetlerinin yürümesi adına, yaftayla yaftalanmamak için ne 

yapıyorsunuz! Sükût ediyorsun. Ben özgün ve özgürlüğümü %90 kullandığım kanaatindeyim. %100 

olmasını isterdim.  

Av. A. Doğru, iktidar sivil toplum ilişkisine ilişkin sorularımıza verdiği cevapla 

STK’ların iktidarla girdikleri ilişkiler de iktidara angaje olmakla ve geçmişte eleştirdikleri 

olumsuzluklarla baş başa kaldıkları kendi beyanlarında şu şekilde ifade edilmiştir.  

Genel merkez yönetiminde mevcut iktidarın üst düzey yöneticilerinin olmasından dolayı gerektiğinde 

bile, siyasete karşı duruş koymada zorluk yaşadık. Çünkü iktidarın bizim sivil toplum örgütlerimize yakın 

olması ve doğrudan cebinize giren tarzda olmasa da dolaylı yoldan sağlanan desteklerin; belediyelerden 

çeşitli ihtiyaçlar için otobüs, konferans salonları kullandırılması ve sosyal yardımlar kapsamındaki 

destekler, sivil toplum temsilcileri veya üyelerin kendileri ve yakın çevrelerinin siyasal iktidarda ve 

bürokratik yapıda görev alma arzuları, olması gereken veya geçmişteki sivil toplum anlayışımızı bozdu. 

Öyle ki sivil toplum olarak iktidar üzerinde etki oluşturmayı bırakın, iktidar partisinin, mevcut idarenin 

gençlik kolları, kadın kolları gibi, sivil toplum kolları gibi çalışır duruma düştük.  Hâlbuki biz sivil 



88 

 

toplumun, derneğin vakfın ne olduğunu ne işe yaradığını 28 Şubat’ta öğrendik. Şu anda resmen iktidara 

angaje olmuş durumdayız. Maalesef bugün 28 Şubat’ta eleştirdiğimiz pek çok şeyi yapıyoruz. 

Y. Fincancı’nın (1991: 14), sivil toplum kuramlarının ortak özellikleri olarak; “temel 

hak ve özgürlüklerin tam ve eksiksiz varlığını veri saymak ve ortak amaçlarını, merkezi 

otoritenin toplumsal, sivil yaşama kural koyarak, müdahale yetkisini sınırlamak” diye 

özetlediği fonksiyonlarından kopmayı, ayrışmayı Doğru’nun değerlendirmelerin de “biz 

iktidarı değil iktidar sivil toplum kuruluşlarını yönetiyor algısı oluştu” söyleminde karşılığını 

bulduğunu söylemek mümkündür. 

STK’lar, AK Partili dönem için, toplumsal olarak yaşadıkları sorunların farklılaşarak 

devam ettiğini; hukukun işleyişi ve bunun toplumsal algı üzerindeki etkilerini kendi 

beyanlarında; “15 Temmuz ‘FETÖ’ darbe girişimi sonrası tüm STK’larının aynı kefede tartılır 

olmasının olumsuz etkilendiklerini yaşıyoruz” diyerek anlatmıştır. Ayrıca iktidarların 

değişmesiyle akredite edilen sivil toplum kuruluşlarının farklılaşmasını da “yanlış buluyorum 

iktidarın sunduğu imkânları kullanmanın iktidarı her haliyle; doğru, yanlış kabul etmeye 

zorunlu kılıyor. Hâlbuki “sivil toplum kuruluşları iktidarla iş tutarken sivil toplumun asıl 

fonksiyonuna uygun davranması gerekir, mali ilişkiler teslimiyetçi yaklaşımları beraberinde 

getirmektedir” ifadeleri İslamcı STK’ların içinde bulunduğu iktidar ilişkisinden yansıyan 

rahatsızlık ifadeleri olarak değerlendirmek mümkündür.  

Din görevlisi A. Güzel, ifadelerinde İslamcı STK’ların iktidarla girdikleri ilişkide 

ulaşılan duygusal boyutu farklı üyelerde de görmek mümkün. Geçmiş dönemlerde yaşadıkları 

sıkıntılı süreçlerden sonra AK Parti iktidarıyla gelişen ilişkilerde kendilerini sorumlu 

hissederek oluşturdukları sivil toplum taleplerini, kendileriyle özdeştirdikleri iktidarın, 

yaptığını, yapacağını düşündüklerini fakat bu düşüncede yanıldıklarını, asıl hedef ve amaçları 

noktasında arzulanan samimiyeti görmediklerini hatta iktidarın sağladığı farklı imkânların asıl 

amaçlarından sapmalara sebep olduğu belirtilmiş olup kendi beyanlarına aşağıdaki gibi 

yansımıştır. 

Şimdiki iktidarda ilk dönemlerde bir şeyler elde ettik gibi düşündük, bir rehavete kapıldık. Elde 

ettiklerimizin de elden kayıp gittiğini gördük, şu anda Müslümanların yeniden dirilişe ihtiyacı olduğunu 

düşünüyorum. Özgürüz ama davayı kaybediyoruz, müminler artık birbirlerinin derdini düşünmez oldu. 

Rahatız ama çalışmayı bıraktık. Bu iktidar bizim iktidarımız, iktidar yapar dedik, rehavete kapıldık. Bir 

kısmımız da makam, mevki, para gibi bir şeyler elde etme gayreti içine girdi. Türkiye’deki siyaset de 

davasından sapmış gibi geliyor, belki sorunlar büyük, belki bizlerin bilmediği şeyler var ama sonuçta ilk 

dönemdeki ihlas ve samimiyet olmadığı da kesin.   



89 

 

 Din görevlisi A. Güzel’in ifadelerine baktığımızda eğitimci E. Aslan’ın, kurbağa- kazan 

hikâyesiyle anlatmaya çalıştığı sistemin sivil toplumu fark ettirmeden kendisine 

eklemlendirmeyi başardığını anlatımın ve bundan duydukları rahatsızlığın farklı bir ifade şekli 

denilebilir. 

İşletmeci O. Dağ, AK Parti dönemine dair değerlendirmeleri şu şekildedir: 

28 Şubat’ta yaşadıklarımızdan sonra, AK Partinin kurumsallaşmayı kolaylaştırıcı yaklaşımı bizim 

resmileşme sürecimizi hızlandırdı. AK Parti öncesi dönemde gizli gizli yapmaya çalıştığımız ve 

engellenen faaliyetlerimizi; dini alandaki eğitim eksikliklerimizi bu dönemde resmi ortamlarda serbestçe 

giderebilmeye başladık. Hatta 2010’lardan sonra devlet Diyanet İşleri Başkanlığı ve Millî Eğitim 

Bakanlığı bünyesinde açtığı Kur’an Kursları, İmam Hatip Okulları, Milli Eğitim programlarında seçmeli 

Arapça, Kur’an-ı Kerim, Siyer-i Nebi dersleri vermeye başladı. Bu durum İslami STK’ların faaliyet 

alanını daralttı ve pasifleştirdi. Bu durumda devletle örtüşen görüntüsünden ve resmileşme sonucu gelişen 

ilişkilere bağlı olarak, devletin belirlediği program çerçevesinde uygulanan programlardan dolayı sivil 

toplum kuruluşundan sivil devlet kuruluşuna mı dönüştüğümüz konuşulmaya başladı. Ama şu var her 

STK da kendine göre bir eğitim sistemi ve müfredat istediğinden dolayı her mezhebin, meşrebin veyahut 

derneğin, vakfın farklı görüşü olduğundan dolayı, her STK’yı aynı düzeyde memnun etmek mümkün 

değil çünkü herkes kendi görüşünün anlatılmasını ister. Bu manada Devletin verdiği şeyler STK’ları 

tatmin etmeyebilir ama devletin, eğitimde din eğitimini kendi uhdesine alması başlı başına bir devrimdir. 

Bunu karşı STK’lar, Sol veya Kemalist STK’larda söylüyorlar. İnsan Hakları konusuna gelince 2000 

öncesi ve 2000 sonrasına baktığınıza Türkiye'de insan hakları ihlallerinde %70-80 bir azalma var. Ufak 

tefek, sağdan soldan sesler çıkıyor ama bunlar doğru mu değil mi araştırmaya muhtaç, bilgi kirliliği var. 

İşletmeci O. Dağ, konuşmalarının devamında KHK’lar nedeniyle oluşmuş 

mağduriyetlerin olduğunu fakat içinde bulunulan özel şartlardan kaynaklandığını belirtirken 

kayyum atamalarında ise devleti haklı bulmaktadır. Çünkü onların devletin imkânlarını 

vatandaş yerine terör örgütlerine aktarmakta oluğunu düşünmektedir. Yine Avrupa'da olmayan 

basın özgürlüğü Türkiye'de var. 2000’den sonrası kastederek, hiç kimsenin dinine, diline, 

adetlerine, geleneklerine, göreneklerine, düşüncesine, dünya görüşüne hiçbir baskı 

yapılmadığını belirtmiştir. Üyelerde genel olarak eleştiri konusu olan konularda; kayyum 

atamaları insan hak ve özgürlükleri vb. durumlarda iktidarın söylemlerini ve bilgilendirmelerini 

doğru kabul ederek değerlendirmelerde bulunmaları dikkat çekmektedir. 

Serbest meslek sahibi B. Uygar, AK Parti döneminde sivil toplum olarak iktidarla olan 

ilişkileriniz ve beklentileriniz, sorunlarınız nedir? sorusunu cevaplarken 28 Şubat döneminde 

kurumsallaşmadan önce yaşanan olumsuzluklara işaret ettikten sonra AK Parti döneminde olan 

kurumsallaşma sürecinde sivil toplum olarak bir olumsuzluk kısıtlama yaşamadıklarını ifade 

etmiştir. Fakat kendilerinin tamamen gönüllülük esasına göre kamunun yapması gereken işleri 



90 

 

insani ve İslami bir sorumluluk olarak yaptıklarını bu faaliyetlerin devletin yükünü hafiflettiğini 

bunların daha kapsamlı yapıla bilmesi ve iktidarlara göre değişmeden devam edebilmesi için 

gereken yasal düzenlemelere ve mali destek sağlanmasına dönük istek veya eleştirilerini kendi 

beyanlarından aktarıldı.  

28 Şubat dönemini arkadaşlarımızın eşleri etiketlendiler, yaptığımız bazı faaliyetlerden dolayı 

yargılandık, üzüldük. Bugün faaliyet gösterdiğimiz alanlarda kendimizi özgür hissediyoruz fakat bu 

özgürlükler kalıcı olmalıdır. Bunların meclisten geçirilip, kanunlarla sabitlenip hükümetten hükümete 

değişmemesi gerekiyor. Devlet kendi kurumlarına nasıl bütçe ayırıyorsa bu işi gönüllü olarak yapan 

STK’lara da yasal olarak bütçe ayırmalıdır. Devletin bu konuda belli bir standardı yakaladığını tam olarak 

söyleyemeyiz ama bu alanlarda eksikliğin farkında. Uluslararası standartlar incelediğinde; kamu kurum 

ve kuruluşları STK’ları da çalışmalarına dâhil ederek belli bir seviyeye yükselmeye çalıştıklarını 

görüyoruz. Bizler herhangi bir afette devletin yanında olurken orada başımıza gelecek risklerle alakalı 

devlette tedbirler almalı. Orada çalışma esnasında özgürlüğümüzü sağlamalı; riskler, yaralanmalar, 

ölümle karşılaşılacak kazalarda devletin kendi kurumundaki personelin hakları neyse sivil toplumunda 

kazaya maruz kalmış bireylerini aynı şartlarda korunması kollanması gerekiyor. Mali yönden ise özellikle 

afet bölgesine ulaşım ve faaliyet süresince barınma desteğinin olması gönüllülerin artmasına katkı 

sağlayabilir. Biz bu giderleri tamamen yardım severler ve cebimizden karşılıyoruz hâlbuki devlet bu tür 

çalışmalara yönelik istihdam yapacak olursa; ne zaman, hangi süreyle olacak belli olmayan afet için 

yıllarca sürecek istihdamlara gerek kalmaz, sadece öncü, rehberlik yapacak nitelikli ekip istihdamı 

yapması yeterli olur. Diğer elemanları ise gönüllülerle sağlamak daha ekonomik ve verimli olur. 

  Üyelerin farklı alanlarda söylemleştirdikleri iktidarlara göre değişmeyen yasallaşma 

talepleri devlet ve iktidar ayrımının yapıla bildiği bir bilinçlenme sürecine işaret etmekte olduğu 

gibi yorumlamak mümkündür fakat üyelerin geçmiş dönemlerde yaşadıkları dışlanmışlık ve 

ötekileştirme hatta zulüm görme ki ‘olasılık davası’ gibi ucube durumların yaşandığı günlerin 

geri gelme korkusu, kazanımların kaybı endişesi olarakta yorumlana bilir. Bu her iki durumda 

dikkatle incelenmesi ülkenin geçmiş olumsuzluklara düşmesini önlemek açısından hiç 

kuşkusuz çok önemlidir. Devlet bütünlüğünü kaybetmiş komşu ülkelerin örnekliği ve iktidar 

değişimlerinin sağladığı ortam ve fırsatlar değiştirilmesi yıkılması gerekenin devlet değil 

iktidar olduğu bilinçlenmesi güçlü toplum güçlü devlet bilinçlenmesini zorunlu kılmaktadır. 

Son günlerde bu devleti yıkmalıyız yeni bir devlet kurmalıyız diyen bir millet vekilinin 

söylemleri de bu bilinç yoksunluğunun ürünü olarak görülebilir 

https://www.takvim.com.tr/guncel/2021/06/07/tip-milletvekili-ahmet-siktan-skandal-sozler 

(Erişim tarihi: 18/06/2021). Diğer yönden 28 Şubat dönemi İslamcıların devlete bakış 

açlarındaki yıkılacak, değiştirilecek devlet düşüncelerinin sebep sonuç ilişkisi bağlamında 

farklı kesimlerin taleplerindeki en saçma gelen söylemlerin gerekçeleri devlet ve toplumsal 

huzurun temini için dikkatle incelenmeyi gerekli kılmaktadır. 



91 

 

İş adamı R. Balcı, Ak Parti döneminde: devlet kurum ve kuruluşları ile çok rahat bir 

ilişki içinde olduklarını sivil toplumun asıl görevinin devletin yapamadıkları konularda devlete 

yardımcı olmaları gerektiğini bu davranışın da toplumsal karşılığının olduğunu hatta bu amaçla 

devletin ve hükümetin sözcülüğünü bilerek yaptıklarını ifade etmiştir. Fakat buna rağmen 

“devlet yönetiminde gelenek haline gelen her iktidar kendi yandaşlarını koruma ve kollaması 

noktasın da AK Parti sınıfta kalmıştır” diyerek eleştirmiştir.    

Mimar A. Okumuş, sivil toplum kuruluşlarının iktidarla olan ilişkilerinin kendine 

gözlemlerine göre muhalif iktidar zamanın da olduğu kadar net olmadığını genellememek kaydı 

koyarak asıl misyonlarındaki değişmelerin gerekçelerine göndermeler yapmaktadır. Üyenin 

kendi beyanlarındaki anlatımı aşağıdaki gibidir. 

Maalesef günümüzde iktidarın görüşü bizlerin görüşüne yakın olması sebebiyle, üzülerek söylüyorum, 

28 Şubat dönemindeki ruh yok. Niye? Çünkü “bu bizden, bunun yaptığını görmezden gelelim” gibi bir 

tavır var. Bir kısım STK’larda makam, mevki, itibar isteği insanları devlete daha da fazla yaklaştırdı. 

Beklentiler insanları konuşmalarında, söylemlerinde yumuşamalar meydana getirdi. Ben bu tavra 

katılmıyorum. 28 Şubat döneminde STK’lar daha objektif bakabiliyordu, açıkça doğruya doğru yanlışa 

yanlış diyebiliyordu. Şu anda devlet STK’lara ciddi destekler veriliyor, Allah’a şükürler olsun. Fakat 

devlet destekleri karşılıklı, şartlı vermese de bu destekleri alan STK’lar bunların karşılıklı olduğunu 

düşünerek tavırlarını yumuşatabiliyorlar. İktidarlar dengeyi kaybettiği zaman güç zehirlenmesi 

yaşıyorlar. Biz bunu yakın çevremizde de görüyoruz. ‘Benim olmayan hiç olmasın’ düşüncesi olmamalı, 

Müslüman bu şekilde düşünmemeli. Şehir Üniversitesi konusunun arka planını bilmiyorum ama 

hakkaniyetli davranılması gerekiyor. Antalya’da da neredeyse bir derneğe bu şekilde kayyum atanacaktı. 

Aynı durumda başka kesim vardı, ona bu şekilde muamele edilmedi, Şehir Üniversitesi’ne de bu muamele 

yapılmamalıydı.  

İşletmeci H. Yılmaz,  

AK Parti iktidarı sivil bir tepki, tabiri yerindeyse bir “Devrim” di. AK Parti ile yeni bir süreç; 

“Normalleşme süreci” başladı. Şu anda AK Parti iktidarının da tabiiki eleştirecek yanları var, kusursuz 

değil.  Ama 90'lı yıllarda yaşadıklarımızla bugünkü yaşadıklarımız kıyaslanamaz seviyede iyi. Bugün 

tartışma konuları; rahatlığın getirmiş olduğu atalet, dejenerasyon vb. Bunlarla ayrı mücadele edilmesi 

gerekiyor. O dönemlerde başörtüsü gibi temel, standart İslami yaşantımızın izleri olabilecek şeyleri bile 

yaşamak için mücadele verirken bugün o yaşanabilir şeylerin niteliği, kalitesi konusunda tartışma 

durumundayız. Özgürlükler arttı ama kalite düştü, böyle bir paradoksa girdik. Özgürlüğü elde ettik. 

Devletle ortak projelere katılıyoruz mesela: Beyaz Baston derneğinde bende yönetim kurulu üyesiyim. 

Engelli derneği olarak Avrupa'ya Brüksel'deki engelli derneklerinin çalışmaları görmek üzere bir kapasite 

eğitimi için bizde gittik. Sivil toplum devlet ilişkisinde örnek olabilecek ilişkiler gördük. 

İşletmeci H. Yılmaz, 28 Şubat dönemi sonrası AK Parti iktidarı ile başlayan sürecin 

oluşturduğu daha demokratik ortamın ve iktidarla olan ilişkilerin İslami yapılara sağladığı 



92 

 

kazanımların sivil toplum üzerinde oluşturduğu sekülerleşme ve çıkar odaklı yaklaşımların 

iddia konusu olan doğrularından uzaklaşmalarını ifade ederken bir taraftan da geçmiş 

yaşanmışlıklar üzerinden kıyaslayarak öz eleştiri yaptıkları da söylenebilir. Bir başka açıdan 

baktığımızda, iktidarların toplumları değiştirmek için verdikleri zorlayıcı, dayatmacı 

yaklaşımlar; Kemalizm, laiklik ve irtica eksenli 28 Şubat örneğinde olduğu gibi devlet toplum 

ayrışmasını arttırmıştır. İnsan hak ve özgürlüklerini dikkate alarak toplumsal farklılıkların çıkar 

ortamlarına; siyasal, bürokratik ve ekonomik ortamlara dâhil edilmelerinin ise farklılıkların 

mevcut sistemlere eklemlenmelerini kolaylaştırdığı anlaşılmaktadır. Her iki dönemin sorunu 

olan toplumsal kutuplaştırmaların doğru bilinen davranışlardan uzaklaştırdığı gözlenmiştir.  

Üyelerin 28 Şubat dönemi devletle olan ilişkilerin muhaliflikten öte düşmanlık noktasında iken 

iktidarın sağladığı ilişki ve imkânlarla ortaya çıkan davranış ve söylem değişiklikleri dikkat 

çekmektedir. Bu gözlemlerimizi doğrular nitelikteki açıklamaları işletmeci H. Yılmaz ’ın 

ifadelerinden aktarıldı.  
Şimdi geldiğimiz noktada sahip olduğumuz özgürlükler birtakım kazanımlar getirdi. Demokrasinin bu 

kazanımları; kimimize makam, kimimize işte rahatlık, kimimize de para olarak döndü. Şimdi kaybedecek 

çok şeyimiz var. Dolayısıyla artık o günkü kadar dik, o günkü kadar net olamıyoruz. 28 Şubat dönemi 

yani 90'lı yıllarda Silahlı Kuvvetlerde bizi törpülemeye çalışan sistem tıpkı bir materyalin taşa yan 

sürtmesi gibiydi. Yani sürttükçe sivriliyorduk, keskinleşiyorduk. 90'lı yıllardan sonra bu törpülenme 

burnundan oldu, dikine. Yani kütleştiriyor adeta törpülemeye başladı. Sivil toplum, sivil toplum 

özelliğini, elde ettiği haklar arttıkça kaybetti. Bizler inancımız gereği “Aklıselim” ile hareket ederek 

muhalefetimizi yapmamız gerekirdi. Fakat biz hakları elde ettikçe söylediğim gibi bir sorunu ele alırken 

40 kere düşünüyoruz. Acaba bu sorunu söylersem bundan kim yararlanır, kim zarar görür, kime dokunur 

ve eninde sonunda bu iş bana nasıl döner. Bunun başka bir sebebi de aynı sorunları farklı ideolojik 

yaklaşımlarla söyleyenlerle aynı safta olma endişesine kapıldık. 

Eğitimci O. İlhan, AK Parti dönemini değerlendirirken öncelikle 28 Şubat döneminin 

devam eden etki ve uygulamalarına dikkat çekmektedir kendi beyanlarına yansıyan ifadeler 

aşağıdaki gibidir. 
Türkiye’de darbeler döneminde birçok parti kapatıldı, toplumun tercihlerine engel olundu, normalleşme 

sürecini başlatan AK Partiye iktidarı döneminde kapatma davası açıldı ve biz 28 Şubat dönemi anlayışın 

devamı bürokratik yapılar üzerinden uygulamaya konulunca ADAP olarak AK Parti'yi kapatmak isteyen 

hâkimin yanlı tavırlarını gördük ve reddi hâkim talebinde bulunduk demektedir.  

Eğitimci O. İlhan’a son zamanlarda seçimle gelen başkanların yerine kayyum 

atamalarını ve bazı sivil ve yarı resmi kuruluşlara yapılan müdahaleler konusundaki görüşleri 

sorulunca şu şekilde cevap vermiştir.  

Seçilmiş birilerinin görevden alınması etik değil, doğru değil fakat bu seçilenler milletin özgür iradesi ile 

seçilmiyor, bunları millete dayatıyor ve baskıyla millete seçtiriyorlar ve geldikleri zaman da millete 



93 

 

hizmet yerine terör örgütlerine ve dış mihraklara hizmet ediyorlar. Bundan dolayı da devletin yaptığı 

yerinde bir uygulama diye düşünüyorum.  

Eğitimci O. İlhan’ın beyanından iktidarın “Beka” “Birlik beraberlik” söylemlerinin 

etkili olduğu, resmî açıklamaları doğru kabulle değerlendirmelerde bulundukları 

anlaşılmaktadır. Geçmiş dönemlerde iktidarların söylemlerini doğru kabul etmek bir yana 

savaşılması gereken bir devlet anlayışından sonra iktidarın İslami kesimlerin taleplerine kendi 

beyanlarına göre kısmen bile karşılık verilmesi iktidara ve devlete bakışı, etki boyutu dikkat 

çekmektedir. İlhan, mülakatımızın devamında: “AK Parti iktidarı bazı alanlarda rahatlama 

sağlamakla beraber adalet noktasında, ismi Adalet ve Kalkınma Partisi olmasına rağmen ciddi 

sorunları var; Kur'an-ı Kerim'de Allah’u Te-ala diyor ki: Bir toplum kendini değiştirmediği 

zaman Allah onların hallerini değiştirmez” demektedir. AK Parti'nin iç işleyişini eleştirdikten 

sonra AK Partinin Sekülerleşme ve hala Batı tarzı yaşamı dayattığı kendi beyanlarından 

aktarıldı. 
Geçmişte iktidarlar bu toplumun genleri ile uyuşmayan Batı tarzı bir yaşamı kanunlarla, nizamlarda 

devam ettiriyorlardı ama şu anda farklı değil, bu kadar uzun bir iktidar döneminde birtakım değişikler 

olması gerekirken herhangi bir rahatlama sağlamış değil. Yani kanunlarımız batının kanunları, hala daha 

biz Batı tarzı bir hayata mahkûmuz.  
Eğitimci O. İlhan, kısmi olarak sağlanan hak ve özgürlüklerin iktidarın kendi varlığı ile 

ilişkili durumda bırakılıp yasal düzenlemelerle her döneme has kılınmamasını AK Parti 

döneminin devam eden sorunu olduğunu aşağıdaki gibi ifade etmektedir: 
Bu toplumda Yahudi’si, Hristiyan’ı hangi inanç ve mezhepten, hangi etnik topluluk olursa olsun rahat 

şekilde yaşayabilsin ama Müslümanların da bu memleketin öznesi olduğu da bilinmeli. Geçmişte olduğu 

gibi ‘öz yurdunda parya’ muamelesi görmemelidir”. Bugün bir miktar rahatlama olsa da hala 

Müslümanlara baskılar devam ediyor, Müslümanların talepleri karşılık bulmuyor mesela: hala 

özgürlüklerimiz kanunlarla düzenlenerek teminat altına alınmamıştır. Kur'an okuyan, Müslüman 

insanlardan oluşan bir iktidar var ama hala Müslümanların özgürlükleri sadece onların varlığı ile garanti 

altında. Onlara, Allah muhafaza, başına bir iş gelse tekrardan geçmişte yaşanan sıkıntılı dönemler 

yaşanacak. Biz hoş görmemekle beraber Türkiye’de insan hakları ihlallerinin meşru görülmesi düşüncesi 

maalesef var. Yani Devletin bekası her şeyin üzerindedir, “devleti yaşat ki insan yaşasın” felsefesi doğru 

olmamakla beraber Devletin bekası adına ortaya konulan icraatlar vardır fakat bu durum aslında ne İslam 

hukukuna ne de mevcut hukuka oturmamaktadır.  
Eğitimci O. İlhan’ın söylemlerinden AK Parti dönemi öncesi devlet veya iktidarla 

İslamcı STK’lar ve toplum arasında yaşanılan dayatmacı yaklaşımların kaldırılmasının yasal 

zeminlerden yoksun olup mevcut iktidarın inisiyatifleriyle devam eden fırsatlar veya hak ve 

özgürlükler olarak değerlendirdiği için tüm eksikliklerine rağmen mevcut iktidarla karşılıklı 

ilişkileri zorunlu olarak devam ettirdikleri anlaşılmaktadır. 



94 

 

 H. Mert, AK Parti dönemine dair değerlendirmelerde farklı konular üzerinden 

sorularımıza verdiği cevaplarda iktidarla doğrudan ve dolaylı ilişki içerisinde olduklarını ve 

bunun olması gereken bir durum olduğunu belirtiyor. Özellikle eğitim de imam hatip okulları 

konusunda nitelik olarak yetersiz olmakla beraber nicelik açısından yeterli düzeye geldiklerini, 

nitelik sorununu çözmeye dönük çalışmaları ve diğer sosyal, kültürel taleplerinde iktidarla ve 

bürokrasiyle yaşadıkları sorunları aşağıdaki gibi dile getirmektedir. 

Taleplerimizin istenildiği şekilde ele alındığını söylemek mümkün değil. Her alanda olduğu gibi bu 

alanda da eksiklikler, aksaklıklar var. Bir konuyu direk yetkili kişiye ulaştırdığınızda maalesef 

çözülmüyor. Bu sebeple konuyu ilgili ilgisiz birçok kişiye ulaşmak zorunda kalıyoruz. Ya da direk en 

üste taşımak gerekiyor, buna rağmen konu çözülemiyor. Bazen çözülen, gerekli katkının alındığı 

durumlar da oluyor. Asıl olan ideal gerçeklerle ülke gerçeklerini birlikte dikkate alarak hareket etmektir.  

Fakat ülkemiz açısından söyleyecek olursak maalesef ülkeyi yönetenlerin istekleri, arzuları, beklentileri, 

sivil toplum kuruluşlarının hareket tarzlarını etkiliyor diyebiliriz. Çünkü ülkenin ekonomik durumu, sivil 

toplum örgütleri için büyük sıkıntı oluşturuyor. Kimisi belediyelerle birlikte faaliyet yapıyorlar ya da 

devletin benzer kurumlarından doğrudan olmasa da dolaylı olarak faydalanabiliyorlar.  

Eğitimci H. Mert, açıklamalarında İslamcı STK’ların AK Parti iktidarı ile ilişkilerde 28 

Şubat dönemi devlet sivil toplum çatışması kalmadığı anlaşılmaktadır. Artık iktidarla ilişkilerde 

taleplerin karşılık bulup bulmaması, siyasal ve bürokratik yapı işleyişlerinin mahiyeti 

sorgulanırken bir taraftan da sivil topluma sağlanan imkân ve içinde bulunulan mali 

imkânsızlıklar neticesi asıl misyonlarına dair yaşanılan paradoksal ilişkiler neticesi STK’ların 

kendi sorgulamaları dikkat çekmektedir. Mert insan hakları ve hukuki süreçlere ilişkin; “insan 

hakları ihlalinin olmadığını söylemek de büyük bir iddiadır. Kürt sorunu gibi bir problem var 

fakat toplumun değişik kesimlerinde iktidara karşı algı yönetimi de” diyerek temkinli ifadelerde 

bulunmaktadır.  

Eğitimci Z. Yavuz, AK Parti döneminde sendikal çalışmalar ve geleneksel yapıların 

temsil konumunda olan dernek ve vakıfların işleyişi konusunda yaşanılan tecrübeler üzerinden 

iktidar ve sivil toplum kuruluşları arası ilişkilerin ortaya çıkardığı kimlik, misyon sorunları ve 

gerekçelerini kendi beyanlarından aktarıldı.  

Birçok konuda devlet politikasını etkilediğimizi düşünüyoruz. Örneğin: Mavi Marmara yolculuğu ve 

İsrail’e olan tepkiler sürecinde Müslümanların uğradığı haksızlıklar konusunda yaptığımız faaliyetlerle 

iktidarı bilgilendirdik. İktidarın politikalarını belirlerken fikirlerimizi dikkate alındığından eminiz. Bugün 

STK’lar, özellikle sendikalar evrensel standartları yakalamaya çalışıyorlar. Fakat kaynak ve yetişmiş 

eleman yetersizliği nedeniyle bazen yol kazaları yaşadık. STK’lar gaye ve amacına hizmet etmesi 

gerekirken bazen kendi çıkarlarına göre hareket etmeye kalktılar. Görüldü ki, Geleneksel birtakım 

dernekler, vakıflar siyasilerin etkisine girdiği zaman onların iktidar tarafından kullanıldığını fark ettik. 

STK mutlaka özgür, bağımsız olmalı ve devlet arasında bir mesafe olmalıdır. STK’lar, milletin yararına 



95 

 

konularda iktidarla birlikte çalışılabilir. Fakat iktidarın hiçbir STK’yı bir başkasına benzetmesine 

müsaade edilmemeli. STK’lar İktidarların etkisinde inanç ve değerlerinden taviz verdiği zaman, temsil 

ettiği toplum nezdinde itibarını kaybetmektedir. 

 Eğitimci Z. Yavuz’un söylemlerinde 28 Şubat dönemi iktidar veya devlet ilişkilerindeki 

karşıtlık ve öteki muamelelerinden kurtulmuş, yeni bir ilişki şeklinden söz etmektedir.  

Keyman’ın sivil toplumun “olmazsa olmazlarından gördüğü; gönüllülük, dostluk ve 

dayanışma” ilişkilerini anımsatan bir benzerlik olmakla beraber iktidarın ve çıkarların 

belirleyici olduğu ilişkilerin ürettiği sorunlara işaret etmektedir. Sivil toplum kuruluşlarının 

etkin ve etkili olabilmelerini özgür ve iktidar ilişkilerindeki mesafeli ilişki ve özgünlüklerini 

korunabilmesiyle mümkün olabileceğine işaret etmesi, İslamcı STK’ların içine düştüğü yeni 

problem veya iktidara eklemlenmenin oluşturduğu asli fonksiyonlarındaki sorunsalın öz 

eleştirisi olarak görülebilir.  

İşletmeci Mali müşavir H. Kurt, söylemlerinde AK Parti dönemi iktidar sivil toplum 

ilişkileri değerlendirmelerinde; ideal anlamında Murat Belge’nin modern zamanda 

demokraside yaşanan temsil problemlerinin aşılmasında etkili olabilecek yöntem; “sivil toplum 

ve siyasetin geliştireceği sağlıklı ilişkinin; yani sivil toplumun siyasetin, siyasetin sivil 

toplumun yerini almayacağı bir tarzın geliştirilebilmesi ile mümkün fakat buda siyasetin 

müdahalesiyle engellenmektedir” düşüncesi Kurt’un beyanlarıyla birebir örtüştüğünü 

söylemek kanaatimizce de abartılı olmaz https://www.youtube.com/watch?v=ucTDBsXsmns 

(erişim tarihi: 28.05.2021). H. Kurt’un geçmiş dönemleri de içine alan açıklamasının sadece 

AK Parti dönemi kısmı aktarıldı.  

Ulusal ve uluslararası faaliyet gösteren STK’larla Türkiye’nin politikalarını etkileyebildiğimizi 

gözlemledik; İsrail ile ilişkiler konusunda, Suriye’deki yardımlaşma çalışmalarında ve yine başka 

uluslararası alanlardaki etkiler; Nitekim biz Antalya’daki bu tür etkinliklerle görev aldık, organizasyonlar 

yaptık. Bu organizasyonların devletin dış politikasında belirleyici veya etki edici, yön belirleyici rol 

oynadığını düşünüyorum. Bu faaliyetlerimiz esasında bir karşı duruş değil sistemin aksayan yönlerinin 

yenilenmesi anlamında bir eleştiri mekanizması olarak düşünmek gerekir. STK’ların en temel problemi 

kendisi esasında sivil mi yoksa iktidar tarafından mı oluşturulmuş olduğudur. STK’lar alttan gelen bir 

oluşum ise gerçekten faydalı bir şey fakat siyasi aktörlerin alt ayaklarını kendisi için oluşturduğu bir 

mekanizmaysa sıkıntılar olduğunu düşünüyorum; Burada şeffaflık, dürüstlük, adil olmak, doğruyu-iyiyi-

güzeli aramaktan ziyade yapılan her şeyi olumlayan bir STK modeli çıkar ki bu sivil toplumdan öte siyasi 

ideolojik aygıtlara dönüşür. Bunun birçok örneği Türkiye’de var. Sonuçta tabandan gelen bir STK 

örgütlenmesinin faydalı olduğunu düşünüyorum. Sivil toplum her neyi istiyorsa iktidardan istemeli ve 

Sivil toplumun karar vericileri kendisi için bir şey istememeli. Çünkü kendisi için olan talepler sivil 

toplumu sivil toplum olmaktan çıkarıyor. Daha çok iktidara ve kendisine yürüyeceği bir yol haline 

dönüşüyor. Belki de yıllardır toplumun ürettiği katma değerden pay almamış insanlar bunları kaybolmuş 



96 

 

haklarını savunmak bağlamında meşru, doğru görülebilir. Fakat bir süre sonra bakıyorsunuz sivil 

toplumda etkin olmuş insanların, bir sonraki aşaması siyasetin içerisinde karar verici konumda olması. 

Türkiye de her ne kadar sivil toplum konuşuluyor olsa da hala devlet olgusunun, siyasetin en temel 

belirleyici olduğu sistem devam ediyor. 

 İşletmeci mali müşavir H. Kurt, sivil toplumun olumlu etkilerini uygulamalardan 

örneklendirmesine rağmen ortaya çıkan olumsuzlukları; STK’ların bireysel ve siyasal amaçlara 

alet edilmesinin olumsuzluklarına da dikkat çekiyor. Bu olumsuzluklarında “birçok örneği 

Türkiye’de var, şu anda kendimizi içinde hissettiğimiz oluşumlar da dâhil olmak üzere, eğer 

siyasette muhalif bir kimliğin içerisinde değilseniz, STK’nın ekseriyeti iktidarı olumlama 

yönünde sürekli rol oynadığını gözlemliyorum” diyerek iktidar sivil toplum ilişkisinde ortaya 

çıkan sorunlara işaret etmektedir.  

Serbest meslek sahibi M. İleri, platformda oluş amaçlarını açıklarken iktidarla olan 

ilişkilerde gelinen son durumu ifadelerinde karşılaştıkları problemi aşağıdaki gibi beyan 

etmiştir. 

Hem Türkiye hem de İslam dünyası dairesinde yaşanan olumsuzluklara el atabilme, eksik gördüğümüz 

unsurları tamamlayabilmek için gerek yardım çalışmaları gerek İslam dünyasının mazlum düştüğü 

durumlarda Türkiye'yi ülke olarak gündeme sokabilmek amacıyla platformlara katıldık. Başlangıçta 

platform içerisindeki derneklerin, vakıfların, sendikaların dertleri yüklenme azmi, gayreti daha fazlaydı. 

Bugün biraz tabiri caizse Alanya dili ile iğdiş edilmiş bir çalışma içerisindeler. Bu kurumlar, cemaatler; 

her şeyi hükümete bıraktılar. 

Serbest meslek sahibi M. İleri, AK Parti döneminde STK’lar son gelinen nokta olarak 

üretkenliklerini kaybedip iktidara eklemlendiklerini doğrudan ifade ettiği görülmektedir.

 Ayrıca insan hak ve özgürlükleri konusunda da siyasal yetkililere; “Referandumundan 

birkaç hafta önce Ankara'da Mehmet Pamak’ın konferansı iptal ediliyor ve iki gün gözaltında 

tutuluyor. Halen bir insan düşüncesinden dolayı gözaltına alınıp programı iptal edilebiliyor” 

dedim asker emeklisi misin denildi. Yani iktidar: “Benim çizdiğim sınırlar dâhilinde özgürsün, 

benim çizdiğim özgürlük boyutu kadar özgürsün. Bunun dışına çıktığın zaman, benim de işime 

gelmediği zaman orada o özgürlüğü bitiririm! anlayışı var” demektedir. 

Mühendis işletmeci M. Ak, 

2002’de Ak Parti'nin iktidara gelmesi ile biraz rahatladık, 2007'den sonra ise AKP kurumlara yerleştikçe 

28 Şubat'ın baskıcı fertleri ortadan kalktıkça sistem biraz rahatladı ve bazı şeyler gündemden çıktı. Ak 

parti döneminde insanlara bir yaşam şekli dikte edilmiyor. Mesela: başı açık olan bir bayanın 

ötekileştirildiğini, toplumdan uzaklaştırıldığını görmedim, duymadım. Alevilik mevzusunda da böyle bir 

şey yok, şu an da Cem evleri, Bektaşi Dernekleri yaygınlaşıyor, destek de görüyor. Kürt meselesi de 



97 

 

önemli oranda çözüldü; Kürtçe öğrenmedeki serbestlik az buz şeyler değil. Kürtçe konuşulabiliyor hatta 

mahkemelerde tercüman bile tevdi edildi, çözüm sürecinde çözüm adına mahkemeyi gidip sınıra kurdular. 

Ancak özgürlükler alanında hata var mı evet; Bilim Sanat Vakfı'na el konulup kayyum atanmasıdır.  Bilim 

Sanat Vakfı Müslümanların nev-i şahsına münhasır çok güzel bir örneğiydi. Çok değerli ilim adamları 

yetişti, bilimsel çalışmalar yapıldı, yapılıyordu. Bunu kabul etmek mümkün değil. Yine devlette liyakat 

eksenli şeffaf bir yapılanma yapılmadığı için ‘fetö’ darbesiyle karşılaşıldı.  

15 Temmuz'dan sonra STK'lara vakıflar genel müdürlüğü vasıtasıyla bazı yurtlar ve okullar verildi. Bir 

de şu an da projeler vasıtasıyla katkı sağlanıyor. İktidar bu projeler aracılığıyla kendi düşüncesinden 

insanlara ortam açabiliyor. Diyanet Vakfı, Tügva, Türgev gibi iktidarın kontrolünde deki kuruluşlara 

destek yapılıyor. Diğer STK’lar korunuyor mu korunmuyor mu, ne kadar arka bahçesi oluyor 

bilemiyoruz. Bu çok reel bir durum. Daha önce Ensar Vakfı, İlim Yayma kötüydü. Biz teröristtik. Şimdi 
Çağdaş Yaşamı Destekleme, Atatürkçü Düşünce Derneği vs. söndü. Bunların yerine diğer sivil toplum 

kuruluşları öne çıkarıldı.   

Mühendis işletmeci M. Ak’ın yukarıda aktardığımız beyanlarından geçmişte yaşanılan 

sıkıntılardan kurtulduklarını ve iktidar ve bürokraside pozitif ayrımcılık yaşadıklarını bununda 

reel bir durum olduğunu ifadeleri hatta iktidarın arka bahçesi olma durumlarından söz etmesi 

dikkat çekiyor. Tüm bunlarla birlikte yapılan hatalar arasında liyakatin gözetilmemesi ve yine 

Müslümanların bazı kurumlarına el konulmasına itiraz etmesi dikkat çekiyor. Kendi içinde 

çelişkiler içeren beyanlar iktidar sivil toplum ilişkilerindeki problemlerin mahiyetine dair de 

önemli ipuçları verdiğini söylemek mümkündür.  

 Serbest meslek sahibi M. Yüce, “Devlet-hükümet bizim zihnimizde aynı yeri teşkil 

ediyor. Sivil toplumun devletle ilişkisinin birbirine egemen olma çabası dışında bir hal alması 

gerekiyor” diyerek sivil toplumun devlet üzerinde etki oluşturabilmesinin yolunu toplumsal bir 

talebe dönüştürülen projelerle gerçekleşebileceğini belirtiyor. Geliştirdikleri projelerin ülke 

geneli bir hassasiyete dönüştürülmesi sayesinde iktidar tarafından uygulamaya konulduğunu 

18. milli eğitim şura toplantısından örneklendiriyor. Devlet kurumlarıyla yürüttükleri ortak 

proje çalışmaları olması da iktidarla yakın ilişkiler içinde olduklarını göstermektedir. Bu 

durumu “İçinde bulunduğu topluma katkı sunan insanların, o toplumdan istifade etmek istemesi 

gayet doğal bir şeydir diyerek ilişkilerinin doğallığını vurgulamaktadır.  Yüce, hak ve 

özgürlükler konusunu sorduğumuzda “marjinal grupların söylemleri devletin herkesi memnun 

etmesi mümkün değil” diyerek şikayetleri önemsizleştirdiği gözlemlenmiştir.  

 Eğitimci R. Aydın 2002 öncesi dönemde devletin İslami STK’lara “şaşı bakması ve 

ötekileştirmesi” sonrası iktidara gelen AK Partinin İslami STK’ları ve İslami eğitim 

faaliyetlerini serbest bırakması ve devletin kendi okullarında İslami eğitime ağırlık vermesi; 

“Kur'an-ı Kerim, Hz. Muhammed'in hayatını ders olarak milli eğitim programına koyması” 

toplumun ihtiyacı olan dini bilgileri önemli bir oranda almasını sağladı. Bu durum STK’ların 



98 

 

farklı alanlarda; eğitim yanında acil arama kurtarma, yardımlaşma gibi faaliyetlere yöneltti. 

Sosyo-kültürel ve insani yardım faaliyetlerin İslami STK’ların toplumsal kabullerini 

kolaylaştırdığını ve yine kurumsallaşmaları sayesinde devlet kurum ve kuruluşları ile ortak 

proje ve faaliyetler gerçekleştirdiklerini örnekler üzerinden anlatırken eski ve yeni dönem 

karşılaştırmaları yaparak; devlet sivil toplum çatışmasından devlet sivil toplum dayanışmasına 

gelindiği izlenimi vermektedir. Aydın’ın kendi beyanından örnek aktarımlar aşağıdaki gibidir.  
17 Ağustos 1999 gölcük depremi; insan ölmüş, binalar yıkılmış, arama kurtarma neredeyse hiç yok 

denecek derecede, insanlar aç, İslami STK’ların bir kısmı sadece insani yardım için orada insanlar aç ve 

açıkta yemek dağıtmak istiyorduk devlet, İslami STK’ları muhatap almıyor hatta mağdur insanlara yemek 

bile dağıttırmak istemiyordu. Şimdi geldiğimiz durum çok memnuniyet verici; Dağcılık eğitiminde 

AFAD’la beraber çalışma yapılıyor, Elâzığ depreminde İçişleri Bakanlığı, Valilik ve STK’lar ideolojik 

ayrıma tabi tutmadan iş birliği içinde çalıştık.   

 Eğitimci R. Aydın’ın devlet ve sivil toplum ilişkisine nasıl bakıyorsunuz sorusuna 

cevabı: “Menfaat dağılımı veya dağıtması konusunda iktidar kendisine yakın olan STK’lara 

biraz daha toleranslı davranabilir. Ama öbür taraftaki öbür STK’ları itelememesi lazım” 

yaklaşımı geçmişe dönük sorgulamalardaki:” Atatürkçü Düşünce Derneği ve Çağdaş Yaşamı 

Destekleme Derneği sanki devletin bir kurumuymuş gibi hareket etmeye başladı. Ama İslami 

STK’lara baktığım zaman hiç ilgilenilmedi hatta çok ötekileştirdi” değerlendirmelerinin 

unutulup idealize edilen devletin ve milletin geleceği, devlet yönetiminde adalet, hak, hukuk ve 

eşitlik söylemlerinde şartlara göre pozitif ayrımcılığın olabilirliği noktasına dönüştüğü 

gözlemlenmiştir. R. Aydın’ın iktidarın sivil toplum kuruluşlarını dikkate alıp almadığı son 

zamanlarda ilişkilerin hangi aşamada olduğu sorusuna cevabı.   
Şu anda AK Parti kendi örgütlerinden gelen şeyleri bile dikkate almayıverdi. Şimdi daha çok İstihbarat, 

biraz da polis ve askeri İstihbarat’a güvenerek hareket ediyor. 15 Temmuz ‘FETÖ’ darbe girişişimi 

sonrası devlet hala kendisini rahatlatamadı. Bu rahatsızlık devam edince tabanda adaletsiz davranmasına 

ve insanların bir kısmını mağdur etmesine sebep oluyor. 

Kayyum atamaları ve Ahmet Türk meselesini sorunca ise aşağıdaki şekilde cevap 

vermiştir. 
Güneydoğu’daki bir kısım olaylara devlet, PKK olayını bastırabilmek için biraz da ideolojik yaklaştı. 

Nasıl ‘FETÖ’ meselesinde şartlar gereği bazı haksız karar verdikleri noktalar olduysa, Kürt halkı 

içerisinde silahlı bir örgütün varlığı da zaman zaman böyle kararların alınmasına sebep oldu. Ahmet Türk 

de bu şartların oluşturduğu mağdurlardan. 

 AK Parti kuruluş aşamasında oluşturduğu söylem ve iktidarın ilk yıllarında yaptığı 

uygulamalarla yıllarca ötekileştirilmiş ve kendisine dayatılmış dinden arındırılmış seküler 

yaşam dayatmalarından sonra bir iktidar tarafından muhatap alınıp birçok konuda rahat hareket 

etme fırsatı yakaladığı, doğrudan ve dolaylı sağlanan imkânlarla oluşan kurumsal rahatlık ve 

muhataplıklardan sonra, iktidarın tutum ve davranışlarındaki değişimin farkında olmasına 



99 

 

rağmen olağan üstü şartlara bağlayarak temkinli ve teville değerlendirmeler yaptığı 

gözlenmiştir.   

 Serbest meslek sahibi E. Can, AK Parti döneminde İslami çalışmaların önünün açılması 

kurumsallaşma sürecini hızlandırdığı, toplumsallaşmalarını ve resmi kurum ve kuruluşla 

birlikte çalışma fırsatı oluşturduğu kendi beyanlarından aktarıldı.   

28 Şubat’tan bu yana İslami çalışmalarda biraz daha kurumsallığa önem verildi. Bu sayede dernek ve 

vakıflar devlet kurumları ile projeler kapsamında birlikte faaliyetler gerçekleştirdi, bizde Yeryüzü Vakfı 

olarak yer aldık mesela: Antalya’da yaklaşık 400 öğrenciye okuma-yazma, Türkçe öğrenme noktasında 

Valilik, MEB ve Yeryüzü Vakfı olarak beraber çalıştık. 

Can’a bu tür organizasyonlarda İslami STK’lar bir pozitif ayrımcılığa sahip mi 

dediğimizde; “Devlet kurumları ortaya koyduğu projede ortak hareket edeceği ilgili dernek ve 

vakıfları çağırması olağan ama toplumun tamamını ilgilendiren bir mesele ise herkese eşit 

yaklaşmalı” demektedir. İktidara eleştirileri veya iktidardan beklentilerini soruduğumuzda 

“İstanbul sözleşmesi ve 2684 nolu yasa aile yapısını bozuyor, kaldırılmalı ve Müslümanların 

haram ve helal hassasiyetleri dikkate alınmalı çünkü devlet her zaman adil olmalı ve halkının 

değerlerine önem vermeli. İnançların başkalarına zarar vermemek kaydıyla yaşana bilirliği 

ortaya konulmalı” şeklinde ilk talepleri dikkat çekiyor. 

 Eğitimci Y. Enes, 

Gazipaşa’daki 50 dernek içerisinde resmî kurumlarla en çok faaliyet yapan, ortak proje üreten dernek 

biziz fakat bu projeleri yaparken devlet kurumlarından, resmî kurumlardan maddi destek alamıyoruz. İlçe 

müftülüğü, milli eğitim müdürlüğü, spor müdürlüğü ile ortak faaliyet yaptık, yapıyoruz. Bir kısım 

derneklerin kuruluş amaçları devletten maddi destek almak. Çeşitli bakanlıkların, kurumların verdikleri 

projelere katılıyorlar ve iyi olduğu siyasilerden, belediyelerden destek alıyorlar. Biz Kurulurken hiçbir 

siyasi gruptan maddi destek almayalım kararı aldık çünkü maddi destek aldığınız zaman onların 

yapmasını istedikleri şeyleri yapmak zorunda kalıyorsunuz. Bizim iktidardan isteğimiz, STK’larla sürekli 

iletişim halinde olmaları çünkü toplumun rahatsız olduğu konular var. Örneğin: İstanbul Sözleşmesi, 

cezalarla ilgili çok eleştiri var; bazı suçlara verilen cezalar çok hafif, adam çıkıyor tekrar aynı suçu tekrar 

işliyor.  İnsan haklarıyla, adaletle alakalı sorunlar ve eğitim konusunda sorunlar var. Çözüm için devlet-

STK iş birliğinin önemli olduğunu düşünüyoruz. 

Bazı kayyum atamaları ve vakıflara müdahaleleri nasıl değerlendirdiği sorusuna şu 

şekilde cevap vermiştir: 
Devlet kayyum atarken de oradaki bizim bilemediğimiz bazı bilgilere ulaşıyor, gördüğümüz kadarıyla 

oraya giden kaynakların terör örgütü olarak kabul edilen gruplara aktarılması ve devlet aleyhine 

kullanılmasından dolayı Devlet, kayyum ataması yapıyor ve bu konuda halkın da çok tepkisi yok. Vakıflar 



100 

 

konusunda gördüğümüz kadarıyla tamamen siyasi çekişmeden dolayı STK’ya yönelik devletin bir 

kurumunun müdahalesi oldu.  

Eğitimci Y. Enes’in değerlendirmelerinde iktidarla ilişkileri olduğu fakat bunu daha da 

geliştirme arzusu içinde oldukları söylene bilir. Her ne kadar maddi bir ilişki içinde olmadıkları 

ve bunu arzulamadıkları gerekçelendirilse de birçok çok STK’nın bu amaçlar için kurulduğunu 

ifadesi ve kendilerinin bulundukları ilçede resmî kurumlarla en çok ortak proje yapan STK 

olduklarını belirtmesi de STK’ların doğrudan ya da dolaylı mali ilişkilere işaret etmektedir. 

Ayrıca insan hakları ve kayyum atamalarına ilişkin değerlendirmelerdeki devlet beyanları 

doğrultusundaki değerlendirmeler “düşman devlet “‘ten açıklamaları, telkinleri kabul görmüş 

“savunulan/anlatılan devlet” yaklaşımlarının hâkim olduğu görülmektedir.   

Eğitimci Y. Deniz, İlim yayma cemiyeti olarak eğitim ve yurt çalışmaları kapsamında 

faaliyetlerinin olması nedeniyle ihtiyaçları olan; “ana maliyeti devletin vermiş olduğu öğrenci 

katkı payı karşılıyoruz”, sosyal faaliyetler için gerekli olan salon vs. ihtiyaçlar için üniversite 

ve yerel yönetimlerin konferans salonlarını kullanıyoruz” diyor. Deniz’e iktidardan doğruda 

destek alıp alamadıkları ve yönlendirilip yönlendirilmediklerini sorduğumuzda; 
Sayın Cumhurbaşkanımızın “dindar nesil yetiştirmek” gibi bir ifadesi vardı, Cemiyetinde kuruluş 

amacının; vatana ve millete hayırlı, Allah'a, Kitaba saygılı bir nesil, gençlik yetiştirme idealinin 

örtüşmesine bağlı bir iktidar yakınlaşması olabilir ama bu hükümetin kontrolünde olduğumuz anlamına 

gelmez. Ama dindar nesil üzerinden vardığımız amaç birlikteliğinin getirdiği dayanışma muhakkak 

vardır. Devlet KYK’ da kalan çocuklara yaptığı yardımı aynısıyla derneklere yapıyor ama Milli Eğitim 

hepsini aynı şekilde denetliyor. 

Eğitimci Y. Deniz, geçmiş dönemlerle kıyaslama yaparak; “iktidarın kontrolünde 

ideolojik bir sivil toplum ilişkisinden söz etmek mümkün değil ama bu ilişki TÜRGEV, 

TÜGVA için kısmen düşünülebilir fakat bu da geçmişteki iktidarların Ülkü Ocakları ve MGV 

ile olan ilişkilerle mukayese edilebilecek çapta bir şey yok” demektedir.   

2.4.1.3. İslamcı STK’ların Mali Kaynakları ve İktidar İlişkileri 

Dünya Yerel Yönetim ve Demokrasi Akademisi’nin hazırladığı “Sivil Toplum 

Örgütleri” adlı kitabın “Başyazı” bölümünde (2001: 32) sivil toplum örgütleri mali kaynakları 

açısından sınıflandırılırken kamuoyu, kamu fonlaması ve fon toplayıcı STÖ’ler şeklide 

yapılmıştır. Bu sınıflamada bizim STK’ların söylemlerinden oluşturarak yaptığımız 

sınıflamanın örtüştüğü görülmektedir. İktidarların bazı STK’ları kamuya yararlılık kapsamına 

alması ve bazı STK’larına açıktan yardımda bulunmaları kamuoyu oluşturmanın başka bir 

ifadesidir. Yine fon toplayıcı STÖ’leri de gönüllü kuruluşlar kategorisinde değerlendirmek 

mümkündür. Mali kaynaklar ve iktidar ilişkisin gösteren farklı verileri yukarıda zaman zaman 

farklı başlıklarda değinmiş olsak da doğrudan mali kaynaklarını sorduğumuzda aldığımız 



101 

 

cevaplar bize dolaylı verilerle karşılaştırma imkânı sunmuştur.  Buda STK’ların iktidar 

ilişkisini mali kaynaklar bakımından daha anlaşılır kılmıştır. Üyelerin mali kaynaklarınızı nasıl 

oluşturuyorsunuz sorusuna verdikleri cevaplarda ittifak ettikleri nokta sivil toplum 

kuruluşlarının mali kaynaklarını kendilerinin ve gönüllülük esasına göre oluşturduklarıdır. 

Hatta iktidarlardan alınacak desteklerin özgünlüklerini ve özgürlüklerini sınırlayacağını 

düşünmektedirler. Fakat bu bağlamda her ne kadar platform temsilcisi E. Aslan ve H. Yılmaz 

hiçbir devlet yardımı almadıklarını ve bunun kedilerini güçlü ve etkili kılan en bariz özellikleri 

olduğunu söylese de üyelerin beyanına göre 13 derneğin, merkezi ve yerel yönetimlerle ortak 

projeler yaptığı kendi beyanlarında görülmektedir. Yine E. Aslan’ın, İYAK’ın ve İMH’nın 

yönetiminde, H. Yılmaz’ın ise Beyaz Baston Derneğinin yönetiminde olduğunu farklı 

sorulardaki cevaplardan tespit edebiliyoruz. Bu da bize mali kaynak olarak sorduğumuzda 

nakdi yardımın algılandığını gösteriyor. Halbuki mali yardım doğrudan ve dolaylı şekilde elde 

edilebilmektedir. Gözlemlerimizde doğrudan nakdi yardıma rastlanmamıştır. Fakat dolaylı mali 

destek kapsamında değerlendirilebilecek olan mali imkanları nereyse örneklemimizdeki her 

STK ‘da olduğu görülmektedir. Yukardaki açıklamalar ve üyelerin mali kaynaklara ilişkin 

söylemleri de dikkate alınarak iktidar ve sivil toplum ilişkileri mali kaynakları açısından şu dört 

kategoride ele alınabilir. 

1. STK’ların en büyük gelir kaynağı olan gönüllü bağışçılık hukuki ve idari imkânlarla 

desteklenir. (Kamuya yararlılık, Yöneticilerin bazı STK’lara açıktan yardımda 

bulunması vs.) 

2. Doğrudan nakdi yardım, 

3. STK’lara araç-gereç, mekân vb. imkânlar sunma, 

4. STK’ların devletin farklı birimleriyle yürüttükleri projeler veya fonlama yoluyla 

mali kaynak oluşturması.     

Sivil toplum iktidar ilişkilerini olması gereken konumlarını genellikle siyasal iktidarlar 

lehine değiştiren en temel etken çıkar ilişkileridir. Çıkar ilişkileri de doğrudan ve dolaylı mali 

kaynak aktarımları, itibar devşirme, siyasal ve bürokratik kariyer edinme vb. şekillerde 

gerçekleşebilmektedir. Bu başlık altında iktidar sivil toplum ilişkilerinin mali kaynaklar 

açısından değerlendirilmesi yapılmıştır. Bu bağlamda ADAP üyelerinin öncelikle kamu kurum 

ve kuruluşlarıyla ortak faaliyetleri ve mali kaynaklarına ilişkin söylemlerini kendi 

beyanlarından aktarıldı.  

İşletmeci A. Almaz, “Nakdi yardımları üyelerimiz ve gönüllü diğer kardeşlerimizden 

alıyoruz. Projeler bağlamında ise sadece Diyanet ile ortak bir seminer yaptık." 



102 

 

Serbest meslek sahibi B. Uygar biz mali imkânlarımızı ekibimiz içindeki yardımseverler 

ve kendi cebimizden harcıyoruz. Devletin bu alanda STK’nın önünü açması; ulaşım, afet 

bölgesindeki barınma gibi giderlere destek verirse ihtiyaç olduğunda personel istihdam 

etmeden birçok gönüllü katılımcıyı yanında görebilecektir. AFAD ile eğitim çalışmaları 

yapıyoruz. 

İş adamı R. Balcı projeler için imam hatip okulları ve sivil toplum kuruluşları olarak 

tüm devlet kurumlarıyla rahatça görüşmekteyiz. Kaynağımız gönüllüler ve üyelerimizin 

yardımlarıdır. 

Av. A. Doğru mali yönden doğrudan destek almıyorsunuz ama birtakım faaliyetlerde 

kolaylıklar sağlanıyor; belediyelerden otobüs, sosyal yardımlar veya salonları kullanma gibi 

dolaylı yardımlar alınıyor. Bu destek doğrudan cebinize giren bir para değil, cebinizden para 

çıkmasını engelleyen bir destek. Birlik Vakfı ve pek çok STK’da bu yapılıyor. 

Eğitimci C. Demir kaynaklarımızı üyelerimizin bağışlarıyla oluşturmaktayız. Fakat 

Hukuksal normlara aykırı olmamak kaydıyla siyasal iktidarlar belirli kesimlere pozitif 

ayrımcılık yapması ya da belirli kesimlerin pozitif ayrımcılık beklemeleri yanlış olmayacağını 

düşünüyorum. Müftülükle iş birliği halindeyiz, yaz Kur’an Kursu çalışması yapmaktaydık. 

Eğitimci H. Mert STK’lar kendi kaynaklarını gönüllülük esasına dayanarak elde etmesi 

gerekiyor. Fakat hem sistematik olarak takibinin zor olması hem de ülkenin ekonomik durumu 

sivil toplum örgütleri için büyük sıkıntı oluşturuyor. Kimisi belediyelerle birlikte faaliyet 

yapıyorlar ya da devletin benzer kurumlarından doğrudan olmasa da dolaylı olarak 

faydalanabiliyorlar. Nakdi değil de ayni şekilde yardımlar alarak faaliyetlerini yürütüyorlar 

diyebiliriz. Nakdi yardımları da gönüllüler vasıtasıyla topluyorlar. 

Eğitimci Z. Yavuz memur sendikalarında devletin katkısı var. Memur gönüllü olarak 

sendikaya girdiyse aidat ödemek durumundadır. Sendika dışındaki STK’lar kaynaklarını 

gönüllülerinden oluşturmalıdır. STK’lar ilk kuruluşlarında maddi olarak birtakım vakıf ve 

kuruluşlardan destek aldı. Bu yüzden özgür olamadı. Özgünleşmesi için kendi kaynaklarını 

oluşturması gerekir. 

Mali müşavir H. Kurt STK’nın ekseriyeti iktidarı olumlama yönünde rol oynadığını 

gözlemliyorum. Doğrudan ve dolaylı mali ilişkilerden dolayı.  

Mühendis işletmeci M. Ak 15 Temmuz’a kadar üyelerin desteğiyle, bağışla gidiyordu. 

Ama 15 Temmuz'dan sonra STK'lara, Vakıflar vasıtasıyla bazı yurtlar ve okullar verildi. Bunlar 

devletin sağlamış olduğu imkânlar. Cemaat ve derneklerin asıl kaynakları bağış ve aidatlardır. 

Bir de projeler vasıtasıyla katkı sağlanıyor. Devlet bu iş ile kendi düşüncesinden insanlara ortam 

açabiliyor.   



103 

 

Serbest meslek sahibi M. Yüce ilk sene tamamen kendi kaynaklarımızla bu projeyi 

yürüttük. İkinci sene ise proje İçişleri Bakanlığı’ndan onay bulduğu için bakanlıktan bir miktar 

proje desteği verdiler. Projelerimizi ağırlıklı olarak; Valilik, Milli Eğitim, Gençlik Spor 

Müdürlüğü ve Diyanetle beraber çalışmak durumundayız. 

Eğitimci R. Aydın dağcılık eğitiminde AFAD’la beraber çalışma yapıldı, Türkiye’deki 

bizim derneklerinin çoğunun kaynakları kendi içlerinden toparlanıyor. Devlet’in izin verdiği 

uluslararası yapılardan veya Avrupa Birliği ülkelerinin projeler karşılığı kaynak aktarımı var. 

Serbest meslek sahibi E. Can Platform olarak ortak bir proje yapılacaksa gönüllülük 

esaslı yardımlarla yapılıyor. Fakat biz bazı projelerde; örnek olarak, Türkçe öğrenme 

noktasında Valilik, MEB ve Yeryüzü Vakfı olarak beraber hareket ettik. 

Eğitimci Y. Enes Mali işlerimizi gönüllülük esasıyla, bağışlarla yapıyorduk. Tabi ciddi 

sponsorlarımız olmayınca çok büyük bütçesi olan faaliyetler yapamadık. Dolayısıyla resmî 

kurumlarla da en çok faaliyet yapan, ortak proje üreten dernek biziz. 

Av. A. Şahin Çalışmalarımıza duyarlı bir çevremiz var. İhtiyaçlar iletildiği zaman 

gönüllülerden karşılayarak ekonomik bir yapı oluşturulabiliyor. (Kamusal alanlardan 

faydalanmayı biz başaramadık bizim eksikliğimiz diyerek yerel yönetimlere yaptığı başvurudan 

söz etmektedir)  

Din görevlisi A. Güzel İHH’daki çalışmalarımızda kaynaklarımız hibe, sadaka, zekât ve 

bağış usulüyle gerçekleşti. Devletten hiçbir kuruş istifademiz olmamıştır. (Devletten hiçbir 

fayda görmedik diyerek serzenişte bulunduğu gözlenmiştir)  

Eğitimci E. Aslan Maddi bağımsızlık, kimseye hesap vermeme, daha rahat proje ortaya 

koyabilme kabiliyeti oluşturuyor.  Bizi biz yapan en önemli gücümüzden biri, maddi bağımlılık 

içinde olmayışımızdır. Biz 23 STK’yız ve bunun en az 20 tanesi şu ana kadar proje yapmış 

değil. (Vakıflardan yurt ve okul binaları almış olan ve farklı ortak projeleri olan İMH’nın 

yönetim kurulu üyesi olması bir söylem ve eylem paradoksu olarak dikkat çekmektedir) 

 Mimar A. Okumuş Finansal anlamda gayri ahlaki şeylerin yaşanmaması lazım. 

İnsanların düşüncelerini net olarak ifade edebilmeleri gerekir. Devlet mümkün olduğunca 

imkânlarını açacak, kısmayacak. Sivil toplumla ilgili çıtanın daha yükseğe çıkması için elinden 

geleni yapacak. Denetimini de mutlaka düzenli olarak yapacak. (Denetime tabi olmak kaydıyla 

devletin sivil toplumu desteklemesi fakat bunun yandaşlık beklentisi de içermemesi talebi 

gözlemlenmiştir).  

İşletmeci H. Yılmaz ADAP’ın özgünlüğü, özgürlüğü burada, hiçbir fona ihtiyaç 

duymuyor, tamamıyla %100 gönüllü. ASDER de hiçbir yerden fon almıyor. Sivil toplumun 



104 

 

böyle de bir güzelliği var (Avrupa destekli beyaz baston projesinin paydaşı olduğu kendi 

beyanı). 

Eğitimci O. İlhan, bütün organizasyonlarınızdaki dayanak noktamız kendi infaklarımız. 

İktidarlarla olan sivil toplum ilişkileri de bunun üzerinden gelişirse daha sağlıklı olur. Çünkü 

iktidardan sivil toplum olarak herhangi bir güç alıyorsa, herhangi bir destek alıyorsa ondan 

sonra da gebe kalıyor, sivilliğini kaybediyor. 

Eğitimci Y. Deniz, Eğitim faaliyetlerini mümkün mertebe para ödemeden yapmaya 

çalışıyoruz.  Devlet yurtta kalan öğrenciler için, KYK ’ya verdiği katkının aynısını kamu 

yararına derneklere de veriyor, bu da öğrencinin barınması ve yeme içmesi ile ilgili önemli bir 

katkı sağlıyor. Ancak konferans, seminer gibi faaliyetler yaparken farklı STK’larla veya 

belediyelerle iş birliği yapıyoruz. Salon noktasında kendi salonlarımızı, üniversitenin 

salonlarını veya yerel yönetimlerin salonlarını kullanıyoruz. 

Geçmiş yıllarda terör örgütü muamelesi gören sivil toplum gruplarının zımni olarak 

yürüttükleri faaliyetleri iktidarın sağladığı hukuki ve idari yasal zeminin sağladığı imkanlarla 

daha kolay yapabilmektedirler. İktidarın sağladığı hukuki, idari, siyasal ve toplumsal meşruiyet 

ile resmi ve açıktan faaliyet yapabilir durumda olmaları ve bu STK’ların önemli bir kısmının 

kamuya yararlılık statüsüne alınmaları, STK’ların daha kolay toplumsal karşılık bulmaları 

“Kamuoyu fonlamasıyla” birebir örtüşmektedir. İktidarın taraf olması neticesinde yöneticilerin 

bazı STK’lara açıktan bağışta bulunmaları da gönüllü bağışçılığı yönlendirme ve 

desteklemektedir. STK’lar akredite edilmede yaşadıkları pozitif ayrımcılık için düşünce 

anlamında ayrımcılığa karşı olduklarını belirtmelerine rağmen devlet kurumları ve uluslararası 

kurumların fonlarına ilgi ve iştirakleri gözlemlenmektedir. Bir kısmı iktidarlara yakın 

STK’ların menfaatlenmesinin bir gelenek olduğunu, bu dönemde en azından diğer STK’lar 

ötekileştirilmediğini söylerken bir kısmı da geçmiş dönemler dışlanmışlıkların telafisi 

anlamında pozitif ayrımcılığı kendilerine hak gördükleri üyelerin söylemlerinden 

anlaşılmaktadır. R. Balcı iktidarı desteklemelerine rağmen yeterince destek görmediğini beyan 

etmiştir. A. Doğru, H. Mert ve H. Kurt başta olmak üzere bazı üyeler doğrudan nakdi yarım 

olmasa da dolaylı olarak yapılan ayni yardımların cepten para çıkmadan birçok faaliyetin 

yapılmasına imkân sağladığı belirtilmiştir. Bu dolaylı yardımların da sivil toplum 

kuruluşlarında iktidarın doğru veya yanlış her durumunu olumlama veya onaylama yanlışına 

sebep olduğu beyanlarında tespit edilmiştir.  



105 

 

2.4.1.4. ADAP Üyelerinin Devlet- Sivil Toplum İlişkileri Bağlamında Cari Devlet veya 

İktidar’a Bakışı  

 Bu başlık altında genel devlet algıları, sivil toplum algıları, sivil toplum kuruluşlarının 

denetlenmesi, insan hak ve özgürlükleri gözlemleri ve sivil toplum devlet ilişkileri Bağlamında 

sorularımıza verilen cevaplardan oluşmaktadır. Bir önceki başlıkta kullanılan AK Partili yıllar 

ile cari olan devlet aynı iktidar ve devlet olmasına rağmen böyle bir başlığı tekrar etme sebebi 

veya farkı nedir?  Önce sorgulamada kavramsal olarak din, din-devlet ilişkilerini ve sebep-

sonuçlarını ortaya çıkarmayı amaçlayan kavramlar üzerinden analiz yapılmakta iken bu başlıkta 

din ilişkisi oluşturulmadan doğrudan devlet, bürokrasi ve iktidar ilişkisi analiz edilmektedir. 

Tabiki çalışmanın bir ayağını siyasal İslamcılık, ılımlı İslam, dindar söylem ve hedef kitlesine 

muhafazakâr toplum ve nesil vadeden bir iktidar oluşturduğu diğer ayağını ise İslami STK’ların 

oluşturduğu unutulmamalıdır. Bu zorluk içerisinde Devlet ve STK’lar üzerine üyelerin 

beyanlarında geçen ortak kavramsal ifadeleri bir arada aktardıktan sonra üyelerin tek tek 

değerlendirmelerinden önce olumlu veya olumsuz tespit edilebilen ortak görüşleri, ortak 

noktaları üzerine bir ön değerlendirme yapıldı. Üyelerde öne çıkan farklı değerlendirmeleri de 

her üyenin beyanlarına giriş bölümü açılarak analizleri yapıldı. 

 Üyelerin mevcut ilişkiler bağlamında devletle ilgili kullandığı dikkat çeken kavramlar; 

devlet otoritedir, devlet düzendir, devlet mikro tanrıdır, devlet-ebed- müddet, Ya devlet nerede, 

baş başa bağlı baş sultana bağlı, devletin bekası önemlidir, devlet; normalleşme ve barış ortamı, 

devlet şirk kabul etmez, devlette güç paylaşılmaz, insanı yaşat ki devlet yaşasın, devlette asık 

suratlı ve emredicidir, devlet; hakların inşası ve korunmasıdır, devlet güvenliktir, muhafazakar 

devlet kavramları farklı üyeler tarafından bazen soruların cevabında; bazen normallik ifadesi 

olarak, bazen iktidar uygulamalarının kıyas yoluyla meşrulaştırım aracı, bazen de STK’larla 

devletin, işlevsel etkinlik ve etkililik alanlarının farklılıklarına dikkat çekmek amaçlı 

kullanımları gözlemlenmiştir.  

 Üyelerin geçmiş dönem değerlendirmelerinde ve karşılaştırma zemininde devlete ilişkin 

öne çıkan kavramlar ise; zalim devlet, kafir devlet, yasakçı devlet, ötekileştiren devlet, tek 

tipleştirici devlet, sızılması ve savaşılması gereken devlet, laik veya seküler devlet gibi 

olumsuzluklar zinciri oluşturmaktadır. 

 Üyelerin STK’larla ilgili öne çıkan kavramlar ise STK; akl-ı selimdir, dayanışmadır, 

toplum-devlet arası kılcal damardır/taşıcıdır, gerçeklik zemininde iletişimdir, doğruya doğru 

yanlışa yanlış demektir, gönüllülüktür, yerli yerince eleştirendir, hak arama-alma aracıdır, 

toplumsal baskı aracıdır, millet- devlet arası köprü, devletin millete uzanan elidir, kamuya 

yararlılık ilkesidir gibi olumlu kavramsallaştırmalar yanında eleştirel anlamda “devletin 



106 

 

ideolojik aygıtı” olarak STK , zaman zaman “ekonomik, siyasal ve bürokratik çıkar odağı”, 

“sıçrama tahtası” olarak STK, “sivil devlet kuruluşu”(SDK) olarak STK değerlendirmelerinin 

yapıldığı kavramsal yaklaşımlar tespit edilmiştir.  

 STK üyelerinin devlet/iktidar ve STK konusunda genel olarak ittifak etiği noktalar: 

Devlet otorite ve bekası gereklidir. Fakat devlet bekası gerekçesiyle temel insan hak ve 

özgürlükleri ihlal edilmemelidir. Neticede devlet insan içindir. 

Devlet, toplumun güvenlik ve huzurundan sorumlu bir otorite olarak sivil toplum 

kuruluşlarını tüzüklerine uygun faaliyetlerde olup olmadığını, mali kaynakları ve harcamalar 

konusunda yerindelik kontrolü ve denetimi zorunludur. Fakat denetimlerin sivillik çerçevesinde 

ilgili kurumlarca yapılması gerekir. Askeri disiplin görüntüsü oluşturulmamalı. 

Devlet ve sivil toplumun ilişki tarzında karşılıklı, kamu menfaatlerinde dayanışmacı, 

birlik beraberlik içinde fakat yanlış görülen noktalarda eleştiri ve önerilere açık etkin, 

özgürlükçü karşılıklı saygı ve hoşgörüye dayanan siyasal ve sivil toplum konumlarının hak ve 

hukukunun korunduğu bir yasal ilişki zeminin tesis edilmesi sağlanmalıdır. 

Özellikle STK temsilcilerinin siyasal ekonomik ve bürokratik hedefler için STK’ları 

sıçrama tahtası kullanımları, STK’ları teslimiyetçi, emir alan ve iktidarlara eklemlenmeye 

sebebiyet veren duruma düşürmekte olması nedeniyle engellenmelidir. 

STK’lar genellikle iki istisna dışında devleti önemsemekle birlikte insan öncelikli bir 

yaklaşımla güçlü millet, güçlü devlet ve güçlü ordu sıralamasını tercih etmemişlerdir. 

İnsan hak ve özgürlükleri konusunda geçmiş dönemle kıyaslayınca %70-80 daha iyi 

olduğu konusunda kanaatler olmakla birlikte hak ihlalleri, özgür düşünce ve ifade özgürlüğü 

engelleri var olduğu da kabul edilmektedir. Bu ihlallerin normalliği açıklanmaya çalışılmakta 

olup siyasal kaygı, terör ve beka sorunu ile gerekçelendirilmeye çalışılması ortak noktalarıdır. 

STK’lar İstanbul sözleşmesi ve 2684 nolu yasa, eğitimin millileştirilememesi, geçmişte 

mağdur oldukları baş örtüsü, STK’ların konumları vb. birçok konunun yasal ve kalıcı çözüme 

kavuşturulması ortak taleplerindendir. İktidarlara göre değişmeyecek yasal zeminlerin 

oluşturulmamasını, iktidara bağımlılık sigortası gibi veya biz varsak sizde varsınız algısına 

sebep olduğu izlenilmiştir.  

Her ne kadar iktidarla ilişkilerde memnuniyetler ifade edilse de üyelerin adalet, liyakat, 

şeffaflık ve eşitlik talebi vurguları dikkat çekmektedir.  

Yukardaki genel tespitlerden sonra üyelerin cari devlet-sivil toplum ilişkileri farklılıklar 

bağlamında kendi beyanlarından aktarıldı. 



107 

 

İşletmeci A. Almaz, STK’ları iktidarların arka bahçesi olmaması gerektiğine vurgu 

yaparak devlet, sivil toplum ilişkilerine dair açıklamalar yapmıştır. Bu düşünceleri kendi 

beyanlarından aktarıldı.  
Devlet ve sivil toplum örgütleri ilişkisi birbirine müdahale etmeden herkes kendi sınırlarında kalarak 

görevini yapmalıdır. Sivil Toplum devlet ’in arka bahçesi olmamalıdır ama ekonomik harcamalarını, gelir 

ve giderlerini ve faaliyetlerinde kuruluş maksadına uygunluk denetlemesi yapmalı fakat çalışma içeriğine 

karışmamalıdır. “Adalet mülkün temelidir” devlette söylemden çok adalet önemlidir. Güçlü millet, güçlü 

devlet, güçlü ordu sloganlarında tercihimiz; Güçlü millet, güçlü devlet, güçlü ordu dur. Çünkü bize şu 

öğretmişti; “İnsanı yaşat ki devlet yaşasın” yani önce insan olması lazım, insanın olmadığı bir yerde devlet 

de olmaz. 
Av. A. Şahin, devlet sivil toplum ilişkilerinin objektif kriterler den oluşup iktidarların 

değişiminden etkilenmemesi gerekli söylemi öne çıkmakta olup devlet sivil toplum ve ilişkileri 

ve öne çıkan toplumsal sorunlara bakışları kendi beyanından aktarıldı.    
İktidar devlet ilişkisi objektif kriterler olursa sağlıklı yürüyebilir, ama yerel ve genel anlamda olsun 

iktidarlar değiştikçe desteklenen, yardımcı olunan derneklerin, sivil toplum kuruluşlarının isimleri 

değişiyor. Yani herkes kendine yakın, kendi söylemini ilerletecek olan derneklere, sivil toplum 

örgütlerine imkânlarını açılıyor. Bu da çok ahlaki gelmiyor. Yani devletin adaleti önemlidir, adaletin ve 

şeffaflığın, İnsanlar arasındaki eşit muamele yönleri çok önemlidir. Birlikte yaşama kültürü gelişmiş 

yönetimlerin ismi ne olursa olsun daha sağlıklı yürüdüğüne inanıyorum. Türkiye’de hala insan hakları 

İhlalleri var.  Yani İdeal bir yönetim biçimi şu an için çok fazla görmüyorum. İktidar gözünde benzer 

durumdaki insanların kimisinin muteber, kimisinin muteber olmayan hayatlarının olduğunu her gün 

yaşıyoruz, görüyoruz. Devlet sivil toplum ilişkisine gelince devletin belirli şartlarda denetlemesi 

gerekiyor. Cemaat ve tarikatlarda menfaat çarkı dönmemesi gerekiyor. Cemaatlerde eski tasavvuf 

geleneğindeki ahlaki eğitim yok, denetleme olmadan işler yürümeyeceği anlaşılıyor. Kontroller adaletli 

olabilirse, kişiye ve iktidara göre değişmezse iyi olur. Bir slogan olarak, “Güçlü ordu, güçlü devlet, Güçlü 

millet söyleminde tercihimiz; Millet varsa devlet var, devlet varsa ordu var. Yani devlette ordu da insanı 

yaşatmak için. İnsanı yaşat ki devlet de yaşasın. 

Din görevlisi A. Güzel, devletin bir din ile kain, kaim olmadığını onun için farklılıkları 

kuşatacak adaletli şemsiye bir devlet, denetleyici bir devlet anlayışını vurgulayan görüşleri 

kendi beyanlarından aktarıldı. 

Alim birçok zat devlette İslam isimlendirmesini kabul etmiyor. İnsanlar Müslüman olabilirler fakat devlet 

bir din ile kâin, kaim değildir. Devlet sonuçta çalışan bir kurum, bir anayasadır. Müslümanların hak ve 

hukuku vardır. Toplum adaletle yönetilirse zaten dindarlar, Müslümanlar istediği gibi dinini 

yaşayabilecektir. Devlet iyi şeyler de yapar yanlış şeyler de yapar. STK’lar devleti uyarmak ve devletin 

çalışmayan organlarını faaliyete geçirmek için vardır. Devlet STK’ları ele geçirirse işlevliğini kaybeder, 

devletin herhangi bir kurumu olarak çalışır. Bu da toplumsal sorunların üst mercilere ulaştırmada sıkıntı 

oluşturur. STK’lar devleti temsil eden güvenlik kuvvetlerinden ziyade STK ile ilgili birimler tarafından 

denetlenmesi gerekir. Örnek: cemaatleri diyanet eliyle denetlenmesi gibi. Devletin dininden çok adaleti 

önemlidir. Ama dinsizlik üzerine bir adalet inşa edilmeye çalışılırsa, bu da yanlıştır. Herkes temel hak ve 



108 

 

özgürlüklere sahip olmalı. Bunlar; dindir, adalettir, hukuktur, ananedir, gelenektir, örf ve adetleridir, 

kendi eğitimidir. Müslümanlar olarak devletten beklentimiz bazı hakların yasa ile koruma altına 

alınmasıdır. Mesela başörtü, dernek ve vakıfların meselesi muallaktadır ve benzeri birçok konu pamuk 

ipliğine bağlıdır. Güçlü Millet, Güçlü Devlet, Güçlü Ordu sloganlarına gelince önce millet güçlü olacak, 

millet güçlü olunca devlet de güçlü olacak, devlet güçlü olunca da ordu da güçlü olacaktır.  

İşletmeci O. Dağ, geçmiş ve güncel iktidar/devlet yaklaşımlarını kıyaslayarak bugün 

diyanet ve milli eğitimde dini eğitim alanında yapılanları bir devrim olarak nitelendirmektedir. 

Devletin geçmiş dönemlerde yaptığı kutuplaştırıcı, ötekileştirici hatalara düşmemesi ve 

iktidarın toplumsal farklılıklarla liyakat eksenli ilişkilere açık olması gerektiği 

vurgulanmaktadır. Yine “FETÖ” nün oluşturduğu travmanın etkisiyle yaşanan kısmi 

mağduriyetler olduğunu belirten Dağ’ın görüşleri kendi beyanlarında aşağıdaki gibidir.     

Geçmişte dini gereksinimlerin karşılanabilmesi için sivil toplum kuruluşlarının oluşmasına iktidar/devlet 

çok kolay izin vermiyordu. 2002 AK Parti döneminde STK'ların önü açıldı. Hatta sivil toplum 

kuruluşlarının yapmaya çalıştığı birçok işi devlet bizzat kendisi STK’larla birlikte yapmaya başladı. Bu 

nedenle STK’lara sivil devlet kuruluşuna dönüştünüz eleştirileri başladı. Aslında geçmişle kıyaslayınca 

bugün dini eğitim alanında diyanet ve milli eğitimde yapılanlar bir devrim niteliğindedir. Bugün 

anlaşılıyor ki devlet, halkına bir ideoloji, din vs. dayatmazsa ve halkının istediği ne varsa onu yaparsa 

devlet toplum ilişkileri düzeliyor. Şimdi iktidarda muhafazakâr, İslamcı diyebileceğimiz bir parti var. Bu 

parti de geçmiş dönemlerin tersi bir dayatmada bulunmamalı, halkın isteyeceği şekilde din bilgisi vermeli 

veya vermemelidir. Yani Laikler, komünistler, sosyalistler, liberaller ve İslamcılar; herkesin talebini 

dikkate alan bir devlet anlayışını arzuluyoruz. Tek istisnası kendi düşüncesini devlete ve toplumun diğer 

kesimlerine şiddet ve dayatma girişimleri olmalı o zaman devlet müdahaleci tavrını göstermesi gerekir. 

Devlet, Liyakat esaslı çalışmalı fikri, düşünsel yakınlık tercihleri; mesela: eski adalet bakanının Mehmet 

Moğultay söyleminde zirve yapan CHP örneği de yanlış; şu anda AK Parti'de aynı, benzer şeylerin örtülü 

bir şekilde yapılıyor olması da yani her ikisininki de yanlış şeyler. Temel ilkelerimiz; adalet, liyakat ve 

ehliyet olması lazım. Türkiye'de insan hakları ihlalleri konusunda da 2000 öncesi ve 2000 sonrasına 

baktığınıza %70-80 bir azalma var. Şu anda içeride olan suçsuz insanların olduğuna ben de inanıyorum. 

Ama devleti bir ahtapot gibi sarmış farklı niyetli kişilerin yanlış istihbarat vererek devleti yanıltıyorlar. 

Güney doğu ve doğuda kayyum atamaları ve bazı dernek ve vakıflara kayyum atamalarında devlet haklı 

görülmektedir. Çünkü devletin kaynakları kullanılması gereken yerlerde kullanılmıyor terör örgütlerine 

ve gayri meşru alanlara aktarılıyor. Demokratik ortamlarda bazen istenilmeyen sonuçlar doğurabiliyor. 

Oralarda bizim bilmediğimiz ama devletin bildiği şeyler var. STK-devlet karşılıklı birbirini 

denetleyebilmelidir ve ilişkiler özellikle de mali ilişkiler tam bir şeffaflık içinde yürütülmelidir.  Yakın 

zamanda yaşanılanlar gösteriyor ki devletin beka sorunu ön plana çıkarsa: Devlet şirki kabul etmez burada 

devlet, kendine paralel yapılanmalara yönelen oluşumları, yapıları ortadan kaldırılması gerekir. Önce 

millet, devlet, ordu sıralaması tercihimizdir çünkü eğitimli insan her sorunun çözüm merkezindedir. 

Devletten öncelikli beklentiler aile düzenini bozan İstanbul sözleşmesi gibi uygulamalardan vazgeçmesi 

ve toplumun değerleriyle buluşmasıdır. 



109 

 

 Serbest meslek sahibi B. Uygar, acil arama kurtarma ve yardımlaşma faaliyetlerinde öne 

çıkan bir kurum olarak şu an yeterince özgür ve devlet kurum ve kuruluşları ile iş birliği içinde 

olduklarını ve bunu daha ileri boyutlara taşımanın devlet ve toplum çıkarları için gerekliliği ve 

nasıl olacağına dair çözüm önerileri kendi beyanlarından aktarıldı.  
Devlet, kentsel arama kurtarma ile ilgili dünyada bir standart var onu kendi kurumlarına ve STK’lara 

uygulamaya çalışıyor. Sürekli hem kendini yenileme hem de STK ile ortak çalışma konusunda 

yönetmelikler hazırlıyor toplantılar yapıyor. STK’larda kendilerine uygun olan birkaç alanda devletle 

iletişime geçip belki protokol yaparak faaliyet yürütseler çok daha başarılı olurlar. Devlet nasıl ayırt 

etmeden siyasal partilere belirli şartlara bağlı bütçe ayırıyorsa STK’nın faaliyetine göre bir bütçe 

ayırılması ve kanunlarla sabitlenmesi toplum ve devlet ilişkilerini daha faydalı olmasını sağlar. Sivil 

toplum bir afette devletin yanında olurken orda başına gelecek risklerle alakalı devlet orda çalışma 

esnasında gerekli tedbirleri sağlaması gerekiyor. Risklere, yaralanmalara, ölümle sonuçlanan kazalarda 

da devlet, kendi kurumundaki personelin hakları neyse sivil topluma da sağlamalıdır. Burada devletin 

politikası kazan-kazan gibi olması gerekiyor. Afetler her zaman olmaz ne zaman olacağı belli olmayan 

afet için mesela 50 kişilik personel barındırması gerekirken STK gönüllü ekiplerini destek olarak gördüğü 

zaman 3-5 kişilik personeliyle 50 kişilik olaya müdahale edebilmektedir. Sadece bir afet zamanı 

sağlayacağı sigorta, ulaşım, yakıt, barınma desteği gönüllülüğü artırdığı gibi devletin işini de kolaylaştırır. 

Biz insan hak ve özgürlükleri ve millet, devlet, ordu sıralamaları konusunda faaliyet gösterdiğimiz alanda 

kendimizi özgür hissediyoruz ve öncelikli tercihimiz millet devlet ve ordu doğrultusundadır. 

 Eğitimci E. Aslan, kimliksel benzeşimin ve bazı taleplerin ivedilikle karşılanmış 

olmasının eski STK anlayışlarındaki değişim ve iktidara eklemlenme sürecine doğru bir eğilim 

yaşadığını fark ettiklerini ve bununla ilgili öz eleştirileri ve sorgulama yaptıklarını belirtiyor. 

Bu bağlamda ayrıntılı açıklamalarda bulunan Aslan’ın iktidar sivil toplum ilişkilerine dair görüş 

ve düşünceleri kendi beyanlarından aktarıldı. 
Uzun bir dönemden sonra bizim gibi düşünen insanların iktidara gelme özlemi gerçekleşmişti.  Allah 

diyen bir başbakan bizim için çok önemliyken şimdi cumaya gitmekle kalmayıp 5 vakit namaz kılan, 

Kur’an okuyan, dindar yöneticileri olan bir iktidar görünce biz umduğumuzdan çok daha fazlasını bulmuş 

fazlasıyla mutlu olmuştuk. Bizim için bu ilk dönemlerde yeterliydi. Bu kazanımlarla bir 10 sene bu şekilde 

gitti (2002-2012). Fakat FETÖ olayları, İslamcıların bakış açısını çok değiştirdi. Biz dinin nasıl suiistimal 

edilebildiğini bizzat “FETÖ” üzerinden yaşayınca ve AK Partinin bu ilişkide çok masum olmadığını fark 

edince, İslamcılar olarak bir kez daha duruşumuzu test edelim gözden geçirelim dedik. AK Parti kendisini 

bu noktada kenarda tutmaya çalışsa da ben bu işte masum dese de -FETÖ kadar olmasa da- belli bir 

oranda suç ortağı. Biz bunu İslamcılar olarak yaşadık gördük. Platformdaki arkadaşlarımızdan bu 

anlamda ihale peşinde koşturan, rejimle/iktidarla göbek bağı yaşayan olmadı. Hepsi en fazla olsa öğrenci 

yurdu, öğrencisine burs çerçevesinde destek almıştır. 

İktidarla ilişkilerde sivil tepkiler olarak, İsrail’in Gazze’ye saldırdığı dönemde Erdoğan Antalya’ya geldi. 

STK’lar olarak meydanda İsrail aleyhine slogan atarak tepki koyduk ve Erdoğan İsrail’le alakalı en sert 

demecini orada verdi. Erdoğan, İslamcılar olarak bizden önce bizim söyleyeceğimizi söyleyen bir lider 

oldu. Yani bizden daha radikal söylemleriyle tabiri caizse bizim havamızı söndürüyor ve açığa 



110 

 

düşürüyordu. Bu bizim hoşumuza gitmekle birlikte fonksiyonumuzu da yitirmemize sebep oluyordu. 

Bundan da ötesi bir söylem üretemez hale geldik. Süt bankacılığı ve İstanbul sözleşmesinde ters düştük. 

O konularda da olumlu cevaplar aldık.  

Maddi bağımsızlık ve fikri özgürlük STK’cılığın ana omurgasıdır. Türkiye’de, AK Parti CHP’den daha 

mı fazla helalleri yaptı? Dine çok mu yaklaştırdı ki bu kadar sahipleniyorsunuz? diyen STK’lar hala var, 

25 sene önceki halini muhafaza ediyor. AK Parti bizleri büyük oranda siyasal İslamcılığın içine çekti. Bu 

sorgulanması gereken bir tavırdır ve şu anda bunu tartışıyoruz.  

Sivil toplum iktidar ilişkisinde Gannuşi modelini beğeniyorum. İlla ben iktidar olayım kaygısı taşımıyor. 

Gannuşi iktidara gelebilecekken hatta kendisi de cumhurbaşkanı olabilecekken olmadı. Partisini de birinci 

parti yapmadı yani Mursi’nin düştüğü hataya düşmeden siyasal süreci yürüttü. Hala Gannuşi tabana 

yaydığı fikirle olayı götürüyor. Fikri donanımı çok güçlü olunca hangi konu olursa olsun önce fikir 

düzleminde konuyu topluma yansıtıyor. Liberali, solcusu, sağcısı, İslamcısı kim varsa önce fikirlerini 

sunuyor. Bizdekinden farkı bu. Bizde bloklaşma olduğu için haklı-haksız yok. Muhalefet ve iktidar var. 

İktidar bir şeyi derse muhalefet onun zıttını yapar. Muhalefet iyi bir şey derse de iktidar onu yapmaz. 

Türkiye’de doğru-yanlış üzerinden olay yürümez. Olayların ilkesel ve değerler üzerinden yürütülmesi 

başarılamadı. 

Türkiye’de en önemli sorun toplumsal uzlaşma. Toplumun üzerinde ciddi şekilde bloklar üzerinden bir 

muhalefet rüzgârı üretiliyor. Artık iktidar-muhalefet, sadece partilerde değil tabana da yayıldı. KHK’ler 

mağdurlar üretti ve masumlarla suçlular birbirine karıştı. Atatürkçüler ve Atatürkçü olmayanlar, AK 

Partili olan olmayanlar gibi tasnifleri var. Bu tasnifler toplumu gittikçe geriyor. Sivil toplum iktidar olma 

arzusunda olmamalı ki iktidarı gerekli şekilde denetleyebilsin istisna durumlarda devlet sivil toplumu 

denetlemeli, sivil toplumu en iyi gönüllüleri denetler. Ayrıca sorduğunuz ilişki de önceliğimiz Güçlü 

millet, güçlü devlet, güçlü ordu şeklinde olur. 

İş adamı R. Balcı, hükümetle birlikte çalışma ve bilerek sözcülüğüne yapmakta 

olduklarını ama farklı grupların kendilerinden daha çok iktidardan faydalandıkları düşüncesi 

kendi beyanlarından aktarıldı. 

Geçmişte iktidar sivil toplum ilişkisinde bir gelenek olmuştur her iktidar kendi yandaşlarını her zaman 

koruyup kollamıştır. Ak parti iktidarı bu hususta sınıfta kalmıştır. Kendi yandaşlarından ziyade sosyal 

demokratların işi daha çok olmuştur.  Biz faaliyetlerimizde devlet politikalarını ve devlet adamlarını 

bilerek ve isteyerek dikkate alıyoruz ve bazen millet yararına olduğu için devletin ve hükümetin doğrudan 

sözcülüğünü de yapıyoruz. İnsan hakları ihlalleri özellikle inanç özgürlüğü konusunda hala var ama 

olmamalıdır. Önce insan diyoruz. Sloganlar konusunda da güçlü millet, güçlü devlet ve güçlü ordu 

sıralamasını tercih ediyoruz. 

Av. A. Doğru, sivil tolum kuruluşlarının doğrudan siyasal alana dahil olma arzularının 

STK’ların siyasetin ürettiği kutuplaşmanın taraftarı ve siyasete angaje olma sonucunu 

doğurduğu düşünceleri kendi beyanlarından aktarıldı. 



111 

 

Aslında sivil toplum olarak devlet ve iktidardan alanlarımız farklı olması gerekir fakat milliyetçi, 

muhafazakâr, Müslüman bir iktidar var düşüncesiyle iktidara tamamen angaje olmuş durumdayız. Yeri 

geldiğinde bu yanlış arkadaş diyebilmeliyiz ama diyemiyoruz. Sivil toplum olarak muhalif olmamız 

gereken durumlarda bile toplumdaki kutuplaşma yüzünden gerekli muhalefeti yapamıyoruz. Sizin sivil 

toplumunuz sizin derneğiniz, bizim sivil toplumumuz vakfımız, bizim derneğimiz gibi bir algı var şu 

anda. Yani sivil toplumun yöneticilerinde iktidarda veya idarede görev alma hedefi olmamalı. Bizim sivil 

toplum örgütleri bir şekilde iktidarın x yerinde veya idarenin x görevinde bulunmak istiyor. Haliyle o 

zaman idareye mecburen yanaşmak zorunda kalıyorsunuz. 

Devlet-sivil toplum ilişkisinde olması gereken güçlü devlet güçlü STK’yi; güçlü STK güçlü devleti 

doğurmasıdır.  Ama bizdeki sistem güçlü STK varsa zayıf devlet, güçlü devlet varsa zayıf STK vardır. 

 İnsan hakları mevzuunda bir hukukçu olarak; Esas yönünden yani mevzuat noktasında hiçbir sıkıntımız 

yok sadece işleyiş yönünden bir kısım sıkıntılarımız olabilir. Devlet sivil toplum örgütlerinin tüzüklerinde 

belirtilene göre denetler başka hiçbir şekilde denetleme yapamaz. Devletin denetimi genelde mali alanları 

ve mevzuatla ilgili kısımları kapsar bir de bekasına yönelik bir eylem varsa denetler. Fakat beka meselesi 

de iktidarlara göre farklar gösterebilmektedir! 

Eğitimci C. Demir, devlet sivil toplum ilişkilerinde etkinlik alan ve sınırları, 

kutuplaştırma ve sonuçlarından güç paylaşımına kadar birçok alanda devlet-sivil toplum 

ilişkisine dair düşünceleri kendi beyanından aktarıldı. 

Devletseniz bünyenizde faaliyet gösteren yapıları, nasıl davrandıklarını, kimlerle çalıştıklarını, ideallerini 

bilmek durumdasınız. Ancak STK’lar için asıl sorun neyin sivil alan, neyin devletin alanı tam olarak 

belirlenmemiş olmasıdır. Devlet, STK’ları birçok konuda kendisinin uzantı gibi hareket etmeye 

zorlamaktadır. Bu da doğal olarak STK kimliği yerine SDK (sivil devlet kuruluşu) gibi ucube bir kimlik 

üretmektedir. Hâlbuki devlet, STK’lara daha fazla alan açmalı ve kendi uzantısıymış gibi tepkiler 

vermesini beklememelidir. Bu şartları hukuksal normlarla güvence altına almalıdır. Mevcut şartlarda 

Siyasal iktidara taraftar ya da muhalif olan genel çerçevesini onların belirlediği siyasal, toplumsal ve 

hukuksal bir çevrede yaşamaktayız. Bundan dolayı siyasal iktidarın görüşleri doğrudan ya da dolaylı 

olarak karar verme süreçlerimizde etkili olmaktadır. Bir de siyasal ve toplumsal kutuplaşmanın 

eklenmesiyle STK’larda olması gereken hak temelli muhalif duruş yerine ya tam taraf ya da tam muhalif 

yapılar oluşuyor. Ülke sathında üyeleri, mahalle seviyesine inecek kadar sorumluları olan siyasal 

iktidarlar güç olarak kendilerine göre çok küçük kalan STK’ların uyarıcı olmasından çok çalışmalarının 

payandası olmalarını istemektedir. Kısacası iktidarlar “güç paylaşılmaz” demektedir. Güçlü devlet, güçlü 

STK ise bir ütopya gibi duruyor. 

Devlet toplum ilişkisinde tercihimiz, “Güçlü Türkiye (devlet), güçlü ordu”. Özgürlük konusuna gelince, 

STK’lar siyasal/politik konularda özgürlük söz konusu bile olamazken, yardımlaşma alanındaki 

çalışmalarda kısmen de olsa özgür davranış sergileyebilmekteler. En önemli ihlaller insan onuruna, insan 

canına ve ırkına yönelik olduğunu düşünüyorum.  Özellikle insan onuru ve canı tüm devlet 

menfaatlerinden daha değerlidir, hiçbir devlet menfaati uğruna feda edilemez.  



112 

 

Devlet-sivil toplum ilişkilerinde olması gereken devletin, toplumsal meşruiyetle ve yasal normlar 

çerçevesinde oluşturulan STK’ların her türlü faaliyetlerinin önünü açması ve denetlemedir. STK’larda 

tüm faaliyetler şeffaf hale getirmelidir. Devlet denetimi STK formatında hukukçulardan oluşan kurumsal 

bir yapı gözetiminde yapmalıdır. Böylece STK’lar tüzüklerinde yer alan ve deklare edilmiş toplum 

hizmeti çalışmaları kapsamında kalması sağlanmış olur. Devlet, toplum ve STK ilişkileri olması gereken 

sağlıklı zeminine kavuşur. 

Mimar A. Okumuş, insan hakları ihlallerinin güç zehirlenmesinin sonuçları olarak 

görmesi ve STK’ların/yöneticileri siyasal erk’ten/devlet iradesinden uzak olması talebi vb. 

ilişkilere dair düşünceleri kendi beyanından aktarıldı. 

Biz devletin uzantısı olalım durumuna hiç girmedik. Devlet bir yanlış yapıyorsa bu yanlışlığı da dile 

getirmekten hiçbir zaman çekinmedik. Sivil toplum devlet iradesinden uzak olmalı.  Sağ-sol diye ayırırsak 

en basitinden; sağ kesim iktidara geldiğinde sağ görüşlü STK’lar, sol kesim iktidara geldiğinde sol görüşlü 

STK’lar öne çıkmalı diye bir şeyi ben kabul etmiyorum. Devlet sivil toplum ilişkisi bir denge üzerine 

olmalıdır.  Devlet bekasıyla insan hakları çelişmez fakat iktidarlar belirli bir güce ulaşınca güç 

zehirlenmesi yaşıyorlar. Birtakım kayyum atamaları bu bağlam da değerlendirilebilirler. Devlet, millet, 

ordu kavramları sıralamasında güçlü millet, güçlü devlet ve güçlü ordu tercihimizdir. 

İşletmeci H. Yılmaz, iktidarla elde edilen kazanımların kaybedilme korkularının siyasal 

eklemlenme, siyasete angaje olma sonuçlarını getirdiğini ve kutuplaştırmaların da zorunlu 

taraftarlık sebebi olduğu kanaati taşımaktadır fakat her şeye rağmen devletin tüm toplumsal 

gruplarla geçmiş dönemlerden daha barışık ve özgürlükçü olduğu düşüncesini de 

vurgulamaktadır. Sivil toplumun devlete, iktidara eklemlenmesi endişesi sivil toplumun 

konumlanmasında “üçüncü göz” olma vasfına ilişkin tanımlama veya açıklamaları da dikkat 

çekici niteliktedir. Yılmaz’ın düşüncelerine dair ifadeler kendi beyanlarından aktarıldı.  

Sivil toplum, devletin, hükümetin dışında, resmi olan her şeyin dışında, devletin ulaşamadığı noktaları ya 

da devletin ulaşıp da yanlış yaptığı noktalarda farklı bir göz olarak hiçbir bağımlılığı olmadan, sorunlara 

çözüm üretebilen, çözüm sunabilen, “Aklıselim” ile muhalefet yapabilen yapılar olmalıdır. Biz hakları 

elde ettikçe bir sorunu ele alırken 40 kere düşünüyoruz. Acaba bu sorunu söylersem bundan kim 

yararlanır, kim zarar görür, kime dokunur ve eninde sonunda bu iş bana nasıl döner. Bunun sebebi de 

siyasal ve toplumsal kutuplaşmalardan kaynaklanıyor. Farklı ideolojik söylemlerle aynı safta olma 

endişesine kapılıyoruz. Şu ana kadar biz Başörtü haktır, şu haktır, bu haktır diye diye hak temelli geldik 

bir şikâyetimiz yoktu ama öyle bir noktaya gelindi ki LGBT hakları, eşcinsel hakları ve diğerleri 

benimsemeyeceğimiz başka tür haklarla aynı safta, hak temelli bir dernek statüsüne düşmüş durumdayız. 

İktidara tepkisel veya uyarıcı olma konusunda; Süt Bankacılığı politikası, İstanbul Sözleşmesi, 6284 sayılı 

yasa üzerinde çok ciddi tepkiler gösterildi sonuçlarda alındı. 2000'li yıllardan sonra Devlet hakikaten o 

normalleşme sürecinde; her kesimle aradaki mesafeleri kaldırırken İslami kesimle de kaldırdı. 



113 

 

Devlet-sivil toplum ilişkileri çerçevesinde İslamcılar devletle münasebetlerinde; devletten kesinlikle 

kaçan, devletle savaşan, devlet benden değil, küfür devleti hükmü veren gruplar, devlete sızmaya çalışan 

gruplar boyutunda idiler. Şimdi birçok alanda birlikte faaliyetler yapılıyor. Açıkçası Müslümanlarla bir 

barış ortamı oluştu.  Yani biz artık devlet ve rejimin ayrı bir şey olduğunu 2000’li yıllardan sonra anladık.   

Güneydoğu'daki vatandaşlarla, çeşitli etnik gruplarla devlet arasındaki duvarlar yıkıldı. Laik ve Kemalist 

sivil toplum kuruluşları 90'lı yıllardaki duruşu neyse bugün duruşu, desteği ve imkânları da aynı. Yani 

devletin toplumsal farklılıklar korunarak ilişkiler kurabildiği görülmüş oldu.  

Eğitimci O. İlhan, kimseyle hiçbir ekonomik bağlarının olmadığı vurgusunda bulunmasına 

rağmen iktidarın kalıcı yasal düzenlemelerde bulunmamasının kazanımların tamamen kaybı olacağı 

endişesini “Allah muhafaza iktidarın başına bir şey gelse” şeklinde ifade etmeleri dikkat çekmektedir. 

Bununla birlikte eleştiri, olumlama ve meşrulaştırım içerikli açıklamaları kendi beyanlarından aktarıldı.    

Sivil Toplum bir yönüyle bağımsız olurken diğer yandan devletle diyalog içerisinde olmalı. Biz 

gücümüzü herhangi bir holdingden, siyasi bir oluşumdan ya da Emperyalist bir güçten almıyoruz. Biz 

gücümüzü kendimizden alıyoruz. Geçmişteki kanunlarla dayatılan Batılı yaşam tarzı şu anda farklı değil, 

bu kadar uzun bir iktidar döneminde birtakım değişikler olması gerekirken herhangi bir rahatlama 

sağlamış değil. İktidarın Allah muhafaza, başına bir iş gelse tekrardan geçmişte yaşanan sıkıntılı dönemler 

yaşanacak.  İstanbul Sözleşmesi’nden kaynaklı aile huzursuzlukları ciddi bir problem olarak devam 

ediyor. Devlet STK’ları mali kaynaklar, usul ve esaslar açısından denetlediği gibi Toplumun genel 

menfaatleri, kamu menfaatleri çiğnenip terörle ilgili durumlarda müdahalesi gerekir ama STK’ların 

tüzüğüne uygun iç faaliyetlerine müdahil olan bir devlet yaklaşımını kabul etmiyoruz. Sivil toplumun 

özgür bir şekilde çalışmasına olanak sağlanmalı. Güçlü sivil toplumun olması devleti de İktidarı da 

güçlendirir. 15 Temmuz darbe girişiminde olduğu gibi. Yani Devletin bekası her şeyin üzerindedir, 

evladır fakat “insanı yaşat ki devlet yaşasın” felsefesi de bir o kadar önemlidir. Türkiye'de eğitim özgür 

değil, eğitim kurumlarının üzerindeki bu baskıcı, ideolojik dayatmaların kalkması lazım. Bu topluma 

dayatılan eğitim değerlerimizden kopuk, Batı medeniyetinin ürünüdür. 

Eğitimci H. Mert, iktidar STK ilişkilerindeki usul sorunundan iktidar ve yöneticilerin 

yönlendirici taleplerinin STK’ların duruşunu etkilediği ve ilkesel ilişki zeminin olmayışına 

işaret eden açıklamaları kendi beyanından aktarılmıştır. 

Ülke olarak problemimizi talepleri yetkililere yeterince ve sağlıklı şekilde ulaştırılamaması ve bu 

yöneticilerin toplumu yeteri kadar dikkate almamalarına yol açıyor. Ülke gerçekleri ve yöneticilerin 

dünya görüşü, tavırları ayrı bir şey. Bu ikisini birbirinden ayırt etmemiz gerekiyor. Ülkeyi yönetenlerin 

istekleri, arzuları, beklentileri, sivil toplum kuruluşlarının hareket tarzlarını etkilediği de ayrı bir gerçek. 

En temel sorunlardan biri de her zaman ve herkes için geçerli olacak bir standardımızın olmaması.  Ben 

yönetici olsam işini, görevini en iyi yapana kendimi daha yakın hissederim. Devletin belirlemiş olduğu 

sınırlar çerçevesini görevini icra ediyorsa benim için bu yeterlidir. Ölçümüz liyakat, standart kriterler 

olmalıdır. Güncel olarak eleştirdiğimiz konular; Eğitim ve İstanbul Sözleşmesi ve 6284 nolu kanun.  



114 

 

Eğitimci Z. Yavuz, asıl olan insan, insana hizmet, insanın mutluluğu dur. STK’ların her 

söylemle iktidarla aynileşmesinin bir problem olduğu fakat muhalefet için muhalefet 

anlayışında da olmadıklarını belirten Yavuz, gerekli şartlarda iktidar veya devletle iletişim 

kurulmalı doğrularda dayanışma, gönüllülük ve dostluk içinde çalışmaların da STK 

faaliyetlerinin gereği olduğu belirtilmiştir. Devlette adalet ve liyakat olması, devletin dinsel 

tercihlerde farklılıklara saygı duyması ve bu saygının laikliğinde gereği olduğu öne çıkan 

düşünceler olarak tespit edilmiştir. Konuyla ilgili düşünce ve değerlendirmeleri kendi 

beyanlarından aktarıldı.  

Devlet de STK’lar da milletindir. Devlet bütün STK’lara aynı mesafede olmalı ve milletin yararına 

konularda birlikte çalışmalıdır. STK, iktidarla doğru ve yanlışları ayırt etmeden ortak eylem ve söylem 

gerçekleştirirse veya iktidarların etkisinde birbirine benzer ya da bütünleşmiş olursa STK olmaktan çıkar, 

etkisizleşir, toplum nezdinde itibarını kaybeder. Bununla birlikte İdealleri gerçekleştirmek için iletişim 

çok önemli. Yani dengeli iletişim lazım. 

Biz STK’lar olarak gerektiğinde tepkiler koyabilen kurumlarız. Mesela: Mavi Marmara hadisesinde ya 

da İsrail’e olan tepkilerimizle Müslümanların uğradığı haksızlıklar konusunda iktidarı ve politikalarını 

etkilediğimizi düşünüyoruz. Ama devlet dindar olamaz ancak vatandaşların özgür iradeleri ile herhangi 

bir dini yaşaması, inandığı dini başkalarına anlatmasına fırsat sağlar bu da laikliğin bir gereğidir. 

Devlet yönetiminde adalet önemlidir. Devletin varlık nedeni insanların hak ve özgürlükleridir. Meşhur 

bir âlimin ifadesiyle bir gemi dolusu eşkıya olsa içinde bir de masum olsa o gemiyi batıramazsınız diyor. 

Her dönemde az ya da çok ihlaller olmuştur. Fakat cumhuriyet tarihine baktığımızda son dönemde daha 

az olduğunu söyleyebiliriz. STK’lar olarak iktidarın, devletin adaleti ayakta tutmasını, torpilden uzak 

liyakat esaslı çalışmasını isteriz. Vatandaş şöyle demeli, Ankara’da hâkimler var, ülkemin yasaları var 

benim hakkımı savunur. Ancak bugün çok uzağız bu durumdan. 

İkinci olarak devletin vatandaşlarına çalışabilecekleri imkânlar sunmalı. Herkesin işi aşı olsun. Kimse 

kimseye muhtaç olmasın. Devlet STK ilişkilerinde devletin STK’ları kuruluş amacına uygunluk ve mali 

işler yönünden mutlaka denetlemesi gerektiğini düşünüyoruz. 

İşletmeci mali müşavir H. Kurt, geçmişte birtakım derneklerin siyasal sistemin ideolojik 

aygıtları olma hatasına muhafazakâr STK’larında düşme eğiliminde olduğunu vurgulamaktadır. 

STK’ların siyasetin karar mekanizmalarına katılmakla siyasetin asıl belirleyicisi olan devlet 

olgusunun ideolojik aygıtına dönüşmekle baş başa olduğu, devletin sahip olduğu tanrısal 

özellikleri taklitten kaynaklanan güçlü yapısının STK’ları farkında olmadan devletin siyasal ve 

ideolojik aygıtı olmaya zorunlu kıldığı kendi beyanlarından aktarılmıştır.   

Geçmişte Atatürkçü Düşünce Derneği’nden tutun da Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği; bunların hepsi 

bir dönem iktidarın ideolojik aygıtı halindeydi. Şimdi tersinden aynı şey; muhafazakâr kesime ait sivil 

toplum niteliğindeki örgütlenmeler baktığınızda bunlar da bugün iktidarının ideolojik aygıtına dönüşme 

eğilimi içindeler. Yıllardır bu toplumun ürettiği katma değerden pay almamış insanlar bunları bu durumu 



115 

 

kendileri için meşru, doğru görülebilir. Ama bakıyorsunuz sivil toplumda etkin olmuş insanların bir 

sonraki aşaması siyasetin içerisinde karar verici konumda olması. Hâlbuki Türkiye de her ne kadar sivil 

toplum konuşuluyor olsa da hala devlet olgusunun siyasetin en temel belirleyicisi olduğu, baskın bir rol 

oynadığı sistem devam ediyor. 

Devlet-toplum ilişkisinde şunu bilmekte fayda var; devletin bekası aslında içerisinde yaşayan insanların 

bekasıdır. Yani devlet denen şey soyut bir varlıktır, tüzel kişiliktir. Kendisi ne bir harekette bulunabilir 

ne de kendisini koruyabilir, savunabilir, onu temsil eden kişiler vasıtasıyla mevcuttur. Son dönemde 

bakıyorsun cemaatler, cemiyetler, şunlar, bunlar birbirlerini adeta eziyorlar. Kendisi gibi olmayanı 

eziyorlar. Bu da bir insan hakları ihlalidir. Bunları bir zafiyet olarak görüyorum. Bu konularda da devlet 

denetleme görevini yapması gerekiyor. Çünkü denetim dışı kalan her şey, herkes için bir risk. Devlet 

yanında sivil toplum kuruluşlarının en çok mücadele edeceği şeylerden bir tanesi sivil toplum görünümü 

adı altında gayrı ahlaki, gayrı nizami bir sürü şeyler yapılıyor. Mesela: adam sivil toplum adı altında 

kumarhane işletiyor. Her türlü güç ve yetki sahibi olan devlet adeta “mikro bir tanrıdır”. Bakın devletin 

bütün enstrümanları, dinin enstrümanlarına benzer. Mesela dinin bayramları vardı, devletin bayramları 

vardır; dinin cezası vardır, devletin de cezası vardır; dinin törenleri vardır, devletin de vardır; din insanları 

affetmeyi emreder, devlet de affeder. Allah kimseye hesap vermez, devletin başındaki kral da kimseye 

hesap vermez. Yani bakın bu kötü bir kopyadır ama maalesef böyledir. Yani o zaman devlet görevini 

yapmalıdır. 

Emekli memur H. Yıldırım, SDK ve STK değerlendirmeleriyle sivil toplum 

ilişkilerindeki sapmalardan duyduğu endişeleri dile getirmektedir. Özellikle SDK; “devamlı 

alkışlar, onaylar vardır bir hikmeti der, bir taraftar gözüyle bakar” ifadeleri ve devamında 

ötekileştirilme korkusuyla bugün yanlışları söylemenin zorluğuna işaret etmiştir. STK’ların 

söylemlerinden çıkarılan ortak değerlendirmeleri de dikkate alındığında sivil toplum iktidar 

ilişkisinin içinde bulunduğu problem daha anlaşılır olacaktır. Yıldırım’ın kendi beyanlarındaki 

ifadelere çerçevesinde düşünceleri aktarıldı.   

Sivil toplum-İktidar ilişkisi bağımsız olmalı. Sivil devlet kuruluşu değil, sivil toplum kuruluşu olmalıdır. 

Sivil devlet kuruluşu devamlı alkışlar, onaylar vardır bir hikmeti der, bir taraftar gözüyle bakar, Sivil 

toplum kuruluşu ise kendi çapında, kendi penceresinden baktığında görebildiği yanlışlıkları söyleyebilir. 

Fakat bugün düşündüğünü söylemek çok zor, söylendiğin takdirde nasıl böyle söylersin, bu noktada sen 

filancalarla birlikte misin onlarda aynısını söylüyor kelimesinden gerçekten korkar olduk. Bugün tabiri 

caizse tatlı su mücahitliği, tatlı su Müslümanlığı daha fazla revaç görüyor. 

Devlet toplum ilişkisi kapsamında değerlendirilebilecek olan kayyum atamalarında terörle ilişiği olan 

kurumlara kayyum atanması elbette doğrudur, yani devletin bekasını önemlidir. Fakat üniversitelere, 

vakfa kayyum atanması ile siyasi partiye kayyum ataması arasında çok fark görüyorum orada farklı bir 

hesaplaşma olabilir. Güçlü millet, güçlü devlet, güçlü ordu sloganlarında tercihimiz “Milleti yaşat ki 

devlet yaşasın” olur. Çünkü devleti kutsayan bir yapıya geçtikten sonra çoğu noktalarda özgürlükler rafa 

kaldırılmıştır. Devlet kuvvetini, varlığını her yerde hissettirecek onda şüphe yok. Ama devlet adil, şeffaf 



116 

 

yapısını ortaya koymalı ve toplum kendini çok rahat hissetmeli. Farklı sesler çıktığı takdirde büyük millet 

olabileceğimiz kanaatindeyiz. 

Serbest meslek sahibi M. İleri, varoluş sebebi insan olan devletin, devlet-ebed-müddet 

anlayışı veya iktidarların güç paylaşımındaki isteksizliklerinin oluşturduğu kısır döngüye 

muhafazakâr STK’ların sessizliğini devletleşme sorunsalı olarak değerlendirip bundan kurtulup 

asıl sorumluluklarına dönmeleri gerektiğini belirtmektedir. Konuyla ilgili düşünceleri kendi 

beyanlarından aktarıldı. 

Devletle ilgili düşüncem; gördüğüm kadarıyla hiçbir devlet sahip olduğu gücü paylaşmak istemiyor. 

Bizde oluşmuş bir gelenek var, “Devlet- Ebed- Müddet” devlet kalsın ama kim yıkılırsa yıkılsın anlayışı 

var. Hâlbuki adalet ayakta tutulmalı, devlet gerekirse yıkılsın, devlet tekrar adaletle ayağa kaldırılır ama 

adaleti yıkarsan, ayaklar altına alırsan onu tekrar ayağa kaldırması zordur. Yani beka gerekçesi ile insan 

hakları ihlalleri yapılmasını doğru bulmuyorum. Mesela: Referandumundan birkaç hafta önce, Ankara'da 

Mehmet Pamak’ın bir konferansı iptal ediliyor iki gün gözaltında tutuluyor bir insan düşüncesinden 

dolayı gözaltına alınıp programı iptal edilebiliyor. STK’ların özgürlükleri hükümetin istediği kadar mı 

olacak? geçmiş yıllarda Tayyip Bey, Dernekleriniz, vakıflarınız çalışsın, insan yetiştirsin demişti. Şimdi 

ise: “Benim çizdiğim sınırlar dâhilinde özgürsün, benim çizdiğim özgürlük boyutu kadar özgürsün bunun 

dışına çıktığın zaman özgürlüğü bitiririm!” anlayışı var. Yani Bugün yeterince özgürlük ortamı yok. 

Devlet STK ilişkilerinde bugün STK'lar da aynı, hiç mi söyleyecek bir şeyiniz yok, hiç mi eleştirilecek 

bir tarafı yok devletin, hükümetin? her şey dört dörtlük mü? değil, ama bugün her yapılana “Aferin!” diye 

şakşakçılık yapılıyor. Ancak STK’lar şak şak yeri değildir, STK'nın amacı vatandaşın hakkını korumak, 

vatandaşın sıkıntılarını gidermek adına yapılacak çalışmaların bir basamağı olmalıdır. Bunu yaparken de 

kendi gücü yetmediği yerde devletin gücünü kullanacak bir baskı oluşturmalı. Birçok kişi STK’ları 

bürokrasi ve siyaset için sıçrama tahtası olarak kullanıyor. Siyasetçiler/devlet ise çok fazla fikir üretme, 

akıl verme sadece git yardımını yap, öyle birtakım suya sabuna dokunmayan çalışmalar da bulun, 

çağırdığımda gel yemeğini ye plaketini al mantığında bir yaklaşımları var. Yani STK’lar Hakkın, 

hakkaniyetin, hukukun savunucusu, koruyucusu, devlet ve milletin arasındaki köprü olma vasfından 

uzaklaştığını görüyorum. Devletin ise eş, dost, akraba kayırmacılığından kurtulup bir an önce adaleti tesis 

etmesi gerekiyor. Yine devlet sivil toplumu mali işler ve maksadına uygun tüzüğü çerçevesinde hareket 

edip etmediğini denetlemeli ki STK’lardaki yanlış yollara sapmaları önlenmelidir. STK’lar 

devletleşmemeli devletin ama her platformda çekinmeden uyarı görevini yapabilecek kadar yasal hak ve 

özgürlüklere sahip olmalı.  

M. Ak, güçlü sivil toplum güçlü devlet derken birbirinin tamamlayıcı özelliklerine 

vurgu yaparak asık suratlı emredici devletin iletişim sorunlarını liyakat sahibi gönüllü 

kuruluşlar ve dayanışmacı kültürle kolaylıkla çözülebileceğini ve geçmişin ayrıştırıcı, 

tektipleştirici ve yasakçı devlet yaklaşımlarının problemin çözümünü ötelemek ve üzerini 

örmekten başka bir işe yaramadığını tarihsel ve yakın zaman tecrübelerinden aktarmıştır. Sivil 

toplum olarakta hatalar yaptık lüzumsuz abartılı bir Atatürk düşmanlığı yaptık ve netice de 



117 

 

bugün Kemalizm’e yenildik diyerek bu konuda yaptıkları Atatürk ve Kemalizm açıklamalarıyla 

dikkat çekiyor. Ak’ın bu ve benzer düşüncelerini kendi beyanlarından aktarıldı. 

Devletin genellikle asık bir suratı ve emredici bir tavrı vardır. Buda toplumsal ilişkileri güçleştirir. 

Devletin sağlıklı bir toplumsal ilişkiyi geliştirmesinin yolu sivil toplum kuruluşları aracılığı ile olur. 

STK'lar gönüllülük esasına dayandığı için insanlar bunu sevimli ve hoş görüyor. Bu nedenle devlet 

STK’lara karşı adaletli olmalı işlerini liyakat ve şeffaflık içinde yürütmeli, kimliksel ayrıştırmada 

bulunmamalıdır. Tarihsel tecrübelerde gösteriyor ki sivil toplum güçlü ise devlet daha güçlü olmuştur. 

Baskıcı, tektipleştirici yaklaşımlar toplumsal problemleri çözmez sadece üzerini örter, yeraltına yani gayri 

remi alanlara yöneltir yani mutlaka kendilerine farklı bir yol bulurlar. Geçmiş dönemlerde Ensar Vakfı, 

İlim Yayma kötüydü. Biz teröristtik, Çağdaş Yaşamı Destekleme, Atatürkçü Düşünce Derneği vs. öne 

çıkarılıyordu şimdi bazı muhafazakâr dernekler vakıflar öne çıkarılıyor bürokraside yer ediniyor. Diyanet 

Vakfı, Tügva, Türgev gibi direk devletin ya da iktidarın kontrolünde olanlarda var. Bu ayrıştırmaları 

yanlış buluyorum, devlet ve STK’lar birbirini kullanmaya yönelik davranışlar yerine milletin ve devletin 

ortak menfaatleri doğrultusunda liyakat eksenli ve tam bir şeffaflık içerisinde ilişki kurmalıdır. Farklı 

düşünceler baskılanmamalı dışlanmamalıdır. Mesela bugün Kemalizm haklı çıktı niye? Geçmişte abartılı, 

lüzumsuz bir Atatürk düşmanlığı yaptık yaptırıldı. Normalde Atatürk ve Kemalizm ayrı 

değerlendirilebilecek bir şeyken; Atatürk düşmanlığı yapıldığı için Kemalizm her yanımıza siniyor. 

Atatürk, İsmet Paşa, Abdülhamid, Abdülmecit, Celal Bayar, Menderes ve diğerleri bu toplumun ferdidir. 

Herkes bu topluma bir fayda vermiştir. Eksik tarafı vardır fazla tarafı vardır. Abartılı yaklaşımlar dan 

kaçınmalı ve sivil toplum devlet veya iktidardan para, mevki makam talep etmemeli bunlar beraberinde 

emir almayı getirir. STK’lar yukarıda ifade ettiğimiz ilkelerle gönüllülük esasıyla ve devletle ilişkisi 

karşıtlık veya taraftar olmadan hakkaniyet ölçüsünde olmalı. 

Serbest meslek sahibi M. Yüce, iktidarla yapıcı, dayanışmacı ve dostane iş birliğinin 

egemenlik mücadelesine dönüşmeden sürdürmenin faydalarını anlatan beyanlarda 

bulunmuştur.  

Devlet-hükümet bizim zihnimizde aynı yeri teşkil ediyor. Sivil toplumun devletle ilişkisi birbirine 

egemen olma çabası dışında bir hal alması gerekiyor. Hizmet etme gayreti, bu çerçevede çaba sarf etme 

ve alanında toplumun eksiğini giderme durumunda olmalı. Eğer devlet talimat verme noktasında olursa 

ortaya çıkan sonuç verimli ve toplumun faydasına olmaz. Özgürlükler konusunda genellikle sistemin 

dışında kalanlar hak ihlalinden söz ederken sisteme eklemlenenlerde ortamdan memnuniyetlerini ifade 

edeceklerdir. Devletin toplumsal düzen için ne kadar gerekliyse toplumun hassasiyetlerinin devlete 

taşınabilmesi için sivil toplum kuruluşlarına da bir o kadar ihtiyaç vardır. Yani her iki kurum da durması 

gereken yeri doğru belirlediğinde birbirini güçlü kılacaktır.  

Eğitimci R. Aydın, söylemleriyle sivil toplum olarak misyonlarını gönüllülük esasıyla 

çalışan ve yine dostane, dayanışmacı, birlik beraber içinde tolumun menfaatlerinde devletin eli 

olma durumunda konumlandırdığı anlaşılmaktadır. Devletin adaletli davranması durumunda 

STK’lar olarak fertlerin devlet adına bağlılık ve ahlaken eğitimlerine katkı sağlamayı bir görev 



118 

 

bilmekteler. Hatta iktidarların yakın STK’lara menfaat dağılımında toleranslı davranışları 

normal görmesi adalet vurgusunu öne çıkaran bir üyede paradoksal bir durum olarak karşımıza 

çıkmıştır. Devletin özgürlükler ve insan hakları konusunda iddia edilen ihlaller içinse 15 

Temmuz darbe girişimine ve istihbarat zafiyetlerine bağlaması da mevcut iddia edilen sorunları 

zamansal ve şartlara bağlı geçici durum olarak değerlendirdiği anlaşılmaktadır. Hatta geçmişte 

yaşanılan toplumsa kutuplaştırma, ötekileştirme ve ayrıştırmalardan bugün devletin neredeyse 

tamamen kurtulduğu gibi değerlendirmeler kendi beyanlarından aktarılmıştır.  

İdeal bir devletin ana gayesi insanların hiçbir ayrım yapılmadan herkesin, her kesimin haklarının verildiği 

bir devlettir. O zaman ister demokrasiyle seçilsin ister kral gelsin yeter ki adaletle herkese haklarını versin. 

o zaman yönetimlerin adının şeklinin önemi olmaz. 

STK’larda ise temel amaç; devletin içerisinde devletin ulaşamadığı noktalarda halka yardımcı olmaktır. 

Yani devletin topluma uzanan elleridir. İslami STK'ların temel amaçlarından biri de fertleri devletine 

bağlılık noktasında ve ahlaken eğitmektir. STK’lar bu faaliyetlerini gönüllülük esasına göre yapmaktadır. 

Buda toplum üzerinde, eğitim faaliyetlerinde daha etkili kılmaktadır. 

Devlet sivil toplum ilişkilerinde ise geçmişte çok yanlışlar yapıldı; Atatürkçü Düşünce Derneği ve Çağdaş 

Yaşamı Destekleme Derneğine sanki devletin bir kurumuymuş gibi davranılırken İslami STK’larla hiç 

ilgilenilmedi hatta çok ötekileştirdi. Bugün devlet bu hatasından döndü, herkese yaptıkları faaliyet 

oranında yardımcı oluyor ve ötekileştirmemeye çalışıyor. 

İslami STK’ların kollanıp gözetildiği iddiası pek doğru değil, hâlbuki Menfaat dağıtımı, dağılımı 

konusunda iktidar kendisine yakın olan STK’lara biraz daha toleranslı davranması normal karşılanabilir. 

Yeterki diğer STK’ları ötekileştirmesin. Türkiye geneli çalışma yapan İslami STK’lar geçmişte devletine 

karşı bir suçu olmamasına rağmen kapatıldılar. Şimdi devlet kendisine karşı suç işlemeyen STK’ları 

kimliksel bir ayrıma tabi tutmadan eşit tuttuğu kanaatindeyim. 

Devlet geçmiş darbeler ve 15 Temmuz darbe girişimi nedeniyle biraz fazla temkinli korkularından 

kurtulamıyor. Fakat her şeye rağmen devletin STK’ların önünü daha çok açması ve özgürleştirmesi devlet 

toplum dayanışmasını daha güçlendirecektir. Devletin STK’ları tüzüğüne uygun hareket edip etmediği ve 

mali kaynakları açısından ilkeli bir şekilde denetleme yapmasını doğru buluyorum.  Selçuklu – Osmanlı 

tecrübesi gönüllü kuruluşların devletin ulaşamadığı yerlere ulaşarak sorunları devletin yetkililerine 

ulaştırmada etkili olduğunu göstermektedir. Bizim STK geleneğimizde devlete muhaliflik diye bir şey 

yoktur bilakis toplumun menfaatleri için devletle gönüllü dayanışma kültürü vardır. 

Bugün iktidarın, işleyişinde görülen eksiklik veya şikâyetler eğitim ve adalet alanındaki eksikliklerdir. 

Kayyum atamaları, insan hak ve özgürlükleri ile ilgili konulardaki mağduriyetlerin sebebini ise yanlış 

istihbaratlar ve içinde bulunulan özel şartlar olduğu kanaatindeyim. Bundan dolayı AK Parti kendi parti 

örgütlerinden gelen şeyleri bile dikkate almıyor, sadece istihbarat teşkilatlarının haberleri doğrultusunda 

hareket ettiğini duyuyoruz. Sorulan millet, devlet, ordu kavramlarının sıralamada tercihimiz Güçlü 

millettir. Çünkü güçlü millet hem devletini hem ordusunu oluşturur.    



119 

 

E. Can, STK’lar tamamen sivil olmalı devletle veya iktidarla ilişkiler ise kamuya 

yararlılık kapsamında ve kamuya yararlılığın nesnel şartlarda belirlenip iktidar değişimlerinden 

etkilenmeyecek şekilde yasalaşması gerekir. STK’ların veya üyelerin geçmişte yaşanılan; 

problemli yani dayatmacı, ötekileştirici devlet- sivil toplum ilişkilerinin zihinlerde tazeliğini 

koruduğu anlaşılmaktadır. Bu gerekçeyle kazanımların yasallaşması ve STK’larla birlikte iş 

tutma veya denetim süreçlerinin askeri bir diplinden uzak sivillik ölçütlerinde gerçekleşmesi 

talepleri Can’ın beyanlarında da görülmektedir. Kendi beyanları ise aşağıdaki gibidir. 
Devlet ve ordu insan için vardır. Devleti oluşturan millet, erdemli ve ahlaklı olması devletin de ordunun 

da güçlü olmasını sağlar. Bundan dolayı güçlü millet, güçlü devlet ve güçlü ordu yaklaşımını doğru 

buluyorum. Devletin topluma karşı sorumluluklarını yerine getirirken adil olması gerektiğini 

düşünüyorum. Özellikle devlet sivil toplum ilişkisinde iktidarlara göre değişen kamuya yararlılık esas 

alınmalı ve kamuya yararlı kuruluşlar iktidar değişimlerinden etkilenmemelidir.  Farklı zamanlarda ve 

projelerdeki tercihler STK’ların alanla ilgi, bilgi ve uygulamaları çerçevesinde olmalıdır. Mesela bizim 

eğitimle ilgili çalışmalarımız nedeniyle valilik ve milli eğitim kurumlarıyla ortak projeye dahil 

edilmemizin sebebi budur. Bizim STK olarak iktidarla ilişkilerimizde muhalif veya taraftar olmak gibi 

bir düşüncemiz yok. Doğru gördüğümüz noktalarda destekliyor yukarda ifade ettiğim gibi ortak projelere 

dahil oluyoruz ama yanlış bulduğumuz konularda bir sivil toplumun gösterebileceği tüm tepkileri de 

gösteriyoruz mesela: süt bankacılığında, teröre finansal destek noktasında birkaç hususta yapmış 

olduğumuz çalışmalar oldu tepkilerimiz sonuçta verdi. STK olarak bu konuda; eleştiri ve destek 

konusunda yeterince özgür ve özgün olduğumuzu düşünüyorum. Devlet sivil toplum ilişkisinde STK’lar 

tamamen sivil olmalı ve bu çerçevede mutlaka denetlenmeliler. Biz insan hakları konusunda çok 

mücadele ettik hiçbir insanın temel hakları devletin bekası da dahil feda edilemez, bunun istisnası terör 

ve savaş halidir. Bazı olayları bu bağlamda değerlendiriyorum. 

 Eğitimci Y. Enes, sivil toplum ve iktidar ilişkisini değerlendirmede sivillikten siyasal 

topluma geçiş endişesi dikkat çekiyor. Daha önce bazı üyelerin Sivil Devlet Kuruluşu (SDK) 

diye kavramsallaştırdığı sivil toplumdan devletleşmeye geçiş basamağı siyasal toplum olarak 

tanımlanıyor ve sakıncaları vurgulanıyor. Toplumun ortak menfaatlerinde ise devlet veya 

iktidarla ilkesel iş tutmakta da bir sakınca görmediği anlaşılmaktadır. Yine gerçekliği az da olsa 

var kabul edilen insan hak ve özgürlük ihlalleri için terör ilişkisi ve beka endişesine bağlanıyor. 

Bugün etnik, ideolojik, din ve mezhepsel ayrımcılığın kalmadığı düşünceleri aşağıda kendi 

beyanlarından aktarıldı. 

Türkiye’de siyasal yapıya baktığımız zaman iktidarların yakınlık ilişkisi devam edecek gibi görünüyor. 

Geçmiş dönemlere baktığımızda bugün çok rahatlama olduğunu herkesin istediği gibi yaşama imkânı 

bulduğunu düşünüyorum. Bugün Kürt-Türk, Sol-Sağ veya mezhep ayrımı kalmadı. 

Devlet -toplum ilişkilerinde bazı kayyum atamaları duyumlarımıza göre terör kapsamında 

değerlendiriliyor. Yakın zamanda ve çevremizde yaşanılan tecrübeler devletin bekasının önemli olduğunu 

gösteriyor. Vatandaşın hakları terör gruplarına aktarılamaz. Vakıflara müdahaleler ise sivil toplum 



120 

 

temsilcilerinin siyasete dahil olmaları sonucu siyasal hesaplaşma olarak görülmektedir. Bununla birlikte 

eskisi kadar olmasa da adalet, insan hakları, eğitim ve özgürlükler konusunda şikayetlerin olduğu bir 

gerçektir. 

STK’ların devletle kayırmacı ilişki içinde olması siyasal iktidarın isteklerine tabi olmayı beraberinde 

getiriyor. Biz devlet kurum ve kuruluşlarıyla en çok iş yapan STK’yız ama mali destek almıyoruz. Milli 

ve manevi bilinç oluşturma ortak paydamız olması nedeniyle eğitim ve gençlik faaliyetlerinde ortak 

hareket etme zeminimiz oluyor. İktidarla doğrudan ilişkide olan STK’ları sivil toplumdan çok siyasal 

toplum olarak görüyoruz. Sivil toplum, devleti doğru yanlış ayıt etmeden alkışlayamaz alkışlarsa STK 

asıl amacından kopmuş olur. Yani tamamen muhalif olma veya tamamen yandaş olmak sıkıntı. Devlet 

sivil toplumu güçlendirici işler yapmalı fakat mali açıdan ve özellikle amaçları, tüzükleri doğrultusunda 

faaliyet yapıp yapmadığını denetlemesi gerekiyor. Yani güçlü toplum, güçlü devlet önemli dengeyi 

gözetmek gerekiyor. 

Eğitimci Y. Deniz, iktidarların sivil toplumu kendi konumlarıyla dikkate almayıp baş 

başa bağlı baş Sultana bağlı geleneğinin devamı olarak STK’ları devletin bir aygıtı olarak 

kullanma isteğine dikkat çekerek birçok kuruluşunda sistemin ideolojik aygıtı durumunda 

olduğuna dikkat çekmektedir. Kendi benzeşmeleri veya eklemlenme görüntüsünü İlim Yayma 

Cemiyetinin misyonuyla iktidarın muhafazakâr nesil yetiştirme söylemiyle amaçsal örtüşmenin 

sonucu görmektedir. Bu durum iktidara angaje olduğumuz anlamına gelmez demektedir. Kendi 

beyanlarındaki anlatım aşağıdaki gibidir. 

Siyasal otoriteler ortak kabul etmiyor. “Ya devlet nerede, baş başa bağlı baş sultana bağlı” derler bizde. 

Tek partili ve ideolojik parti dönemleri, sağ ve muhafazakâr parti dönemleri hep aynı sivil toplumu çok 

dikkate aldığını düşünmüyorum. STK’ların doğrudan devlet politikasını etkileyebildiği kanaatinde 

değilim, ondan çok uzağız. Cumhuriyetin kuruluş yılları Halk evleri zamanın iktidarının istediği insan 

tipinin oluşturulması için, devletin insanları kontrol edebilmesi için oluşturulmuş örgütlerdi. Daha sonra 

fikir partileri; MHP’nin Ülkü Ocakları veya Alperen Ocakları yine Millî görüşün Milli Gençlik Vakfı 

(MGV), Anadolu Gençlik Derneği (AGD) ve bugün TÜRGEV, TÜGVA AK Partinin siyasal uzantısı 

denilebilir. Cumhurbaşkanımızın “dindar nesil yetiştirmek” düşüncesi ile İlim Yayma Cemiyeti amacının; 

vatana, millete hayırlı, Allah'a, Kitaba saygılı bir nesil, bir gençlik yetiştirme idealinin örtüşmesine bağlı 

bir iktidar yakınlaşması olabilir ama bu hükümetin kontrolünde olduğu anlamına gelmez. Fakat 

TÜRGEV, TÜGVA için belki düşünülebilir. 

Türkiye de Odalar, sendikalar vs. kesinlikle bir sivil toplum örgütleri değil, devletin ana aygıtıyla kontrol 

edemediği yapıları kontrol altında tutmak için oluşturduğu kuruluşlar. STK’lar illaki muhalif olmak 

durumunda değiller ama yanlışa yanlış, doğruya doğru diyebilecek kadar özgür olmalılar. Normalde sivil 

toplum halkın taleplerini yukarıya ileten kılcal damarlardır. Güçlü sivil toplum güçlü devlet demektir, 

sivil toplum zayıflatıldı mı devlet otoriterleşir. 

İktidarlar toplumun hak hukuk ve ihtiyaçları içindir. Bugün 18 yıldan beri muhafazakâr bir iktidar var 16 

yaşında kendi rızası ile evlenen insanlara tecavüzcü muamelesi yapıp içeriye tıkıyorlar ama 16 yaşındaki 

gençlerin gayrı resmi birlikteliklerine ses çıkarmıyor “Gönüllü birliktelik” diyor. Yine yargısız infaz 



121 

 

diyebileceğimiz bir süreç daha kadının beyanı esastır dayatması üzerinden devam ediyor. Elbette devlet 

düzenini oturtmak zorundadır, devlet, başlı başına düzen demektir. Fakat devlet vatandaşının 

mutluluğunu gözetmek zorundadır yani sivil toplum devlet arsı ilişkiler bir denge üzere olmalıdır. Devlet 

STK’ları kuruluş amacına uygunluk bakımından, mali kaynakları ve harcamalarının denetlemelidir bunu 

da sivil anlayış içinde gerçekleştirmelidir. Yani güçlü millet, güçlü, devlet ve güçlü ordu dengesi 

sağlanmalıdır. 

Sivil toplum kuruluşlarının beyanlarında cari devlet, iktidar ilişkisi 

değerlendirmelerinde yapılan tespitler yanında STK’ların anlayış, tavır ve davranışlarında 

önemli değişimler dikkat çekmektedir. Cumhuriyetin kuruluşundan AK Parti dönemine kadar 

devlet tarafından Batılılaştırma, sekülerleştirilme çalışmalarına zorlanan İslami kesim, kendi 

ifadelerine göre daha çok inançlarına sahip çıkmışlar hatta radikalleşme eğilimleri 

göstermişlerdir. Bu da ayırt etmeksizin iktidar ve devlet düşmanlığına dönüşmektedir. Devlet 

gözlerinde kafir, zorba, yıkılması gereken bir kurum olmuştur. AK Parti iktidarı ile örgütlenme 

haklarına kavuşan STK’lar birçok taleplerini gerçekleştirmesi, toplumsallaşma ve kamusal 

alana dahil edilmeleriyle beraber yeni bir sürece dahil olmaktadırlar. Artık yıkılması gereken 

devlet yerine uğrunda ölünecek devlet vardır. Bu anlayışların söylemden öte 15 Temmuz darbe 

girişiminde devletle gösterdikleri dayanışma ile ortaya koydukları ifade edilmektedir. Yine ilk 

defa devlet iktidar ayrıştırması yaparak aslında karşı oldukları devletleri değil iktidarların 

ideolojik tavırları olduğu vurgulanmaktadır. İslami STK’ların asıl görevi devlete ahlaken bağlı 

nesil yetiştirmenin asıl görevleri olduğunu söylemektedirler. Milli manevi değerlere bağlı nesil 

yetiştirme projeleri devletle ortak paydaları olarak görülmektedir.  Yıllarca laiklik karşıtlığıyla 

suçlanan, gericilikle dışlanan kesimler bugün Sekülerleşmenin batılılaşmanın karşıtı 

açıklamalarına rağmen laiklik uygulamasının özel şartlara bağlamak kaydıyla Medine toplumu, 

Osmanlı uygulamaları ve AK Parti uygulamalarıyla özdeşleştirilerek bizde bu uygulamalar 

zaten var denilmektedir. Adaletin tesisi hak ve özgürlüklerin korunması eşitlik, şeffaflık gibi 

kriterlerin yerine getirilmesi, bireysel ve toplumsal huzurun sağlanması durumunda 

yönetimlerin adına şekline bakmayıp birlikte yaşama ve tabi olmakta sakınca görmedikleri 

birçok üyenin söylemleri olmuştur. Devlet sivil toplum ilişkilerinde devlet otoritesinin düzenin 

tesisi ve devletin bekası önemsenmekte olup bu kapsamda kısmi mağduriyetler normal 

görülebilmektedir. Sivil toplum denetimini sivillik şartların uygunluk içinde mutlaka olması 

gerektiği vurgulanmaktadır. Çünkü “FETÖ” vb. yapılanmaların ve gayri ahlaki işlerin kılıfı 

olarak sivil toplum kullanılmasının önüne geçmenin yolu tüzüğe uygunluk ve mali kaynak 

denetimleri olduğu belirtilmektedir. İktidar değişimine bağlı kazanımların kaybı endişeleri 

toplumsal farklılıkların tamamını kapsayacak kalıcı yasal düzenlemeler talebine dönüşmüştür.   



122 

 

SONUÇ 

 Din siyaset bağlamında İslami STK’ların iktidar ilişkisi araştırma ve değerlendirme 

çalışması örneklemini oluşturan Akdeniz Dayanışma Platformu (ADAP) üyeleri, katılım 

sağladıkları dernek ve katıldıkları platformda yöneticilik yapmış olmaları veya kurumlarınca 

kendilerini temsil edebilir yeterlilikte görülmeleri, eğitim ve örgütsel tecrübeleri nedeniyle 

düşünsel düzeyde etki oluşturabilme potansiyelleri olduğu görülmüştür. Temsil ettikleri sivil 

toplum kuruluşlarının genelinin ulusal çapta bir sivil toplum kuruluşu ile doğrudan veya dolaylı 

ilişki ağlarının olduğu kendi ilişkisel referanslarından anlaşılmaktadır.  Platformu oluşturan 

STK ve temsilcilerinin farklılıklarına rağmen birlikte söylem ve eylem geliştirme kabiliyetleri 

yüksek olduğu anlaşılmaktadır. Grupsal özelliklerini koruyarak ortak hareket edebilme 

kabiliyetleri, ulusal, uluslararası gündem oluşturabilme veya oluşan gündemlere katılabilmeleri 

dikkat çeken özelliklerinden denilebilir. Örneklem konusu olarak seçilen platform, bölgesel ve 

ulusal ilişkileri, etkinlikleri dikkate alındığında, iktidar-STK ilişkileri bakımından ülke geneli 

iktidar- STK ilişkilerinin anlaşılma ve anlamlandırılmasına ışık tutabilecek verilere ulaşma 

imkânı sağlamaktadır. Örneklemi oluşturan STK’ların öznel hikâyelerinden kimliksel 

yapılarının İslamcılığın farklı tonları olarak İslamcı, muhafazakâr ve milliyetçi (Millet 

bağlamında) söylemler tespit edilmiştir. Platformun sahip olduğu kimliksel yapıları mahiyeti 

itibariyle sosyal, ekonomik ve siyasal hayatla ilişkiyi zorunlu kılmaktadır.  

Literatür ve yarı yapılandırılmış mülakat yöntemiyle gerçekleştirilen saha çalışmasından 

elde edilen bulgular çerçevesinde İslami kesim 1990’lı yıllara kadar siyasal ilişkilerini zımni 

olarak sağlamıştır. Doksanlı yıllarda neoliberal söylemlerin etkisiyle ülkemizde de modern 

anlam da sivil toplum kuruluşları yaygınlaşırken İslami STK’larda resmileşme, kurumsallaşma 

sürecine dahil olur. Özellikle inanç özgürlüğü, eğitim, insan hak ve hürriyetleri, aile eğitimi 

gibi temel hak arama alanlarında başlayan kurumsallaşma süreci bin bir zorluklarla ilerlerken 

28 Şubat 1997 de tekrar kesintiye uğrar. 2002 AK Parti iktidarı ile İslami kesim cumhuriyetin 

kuruluşundan günümüze ilk defa engelle karşılaşmadan hatta hukuki ve idari kolaylıklar 

sağlanarak sivil örgütlenmelerini gerçekleştirir. İslamcı STK’ların devlet/iktidar ilişkilerini 

doğru analiz edilebilmesi için 90’lı yıllar ve AK Parti dönemini karşılaştırmalı değerlendirmek 

devlet toplum ilişkisini analizde daha isabetli olduğu kanaatindeyiz. Dayatmacı toplumsal 

değişim taleplerinin oluşturduğu travmaların izleri İslamcı kesimin zihinlerinde tazeliğini 

koruduğu ve geri dönüş korkusu zoraki sessizliklere sebep olduğu anlaşılmaktadır. Şimdi 

literatür taraması ve üyelerin beyanlarını esas alarak doksanlı yıllar ve 28 Şubat dönemi 



123 

 

değerlendirmelerinden çıkarılan sonuçlar aktarıldı. 1980 ve 90’lı yılların başı, sivil toplumun 

kurumsallaşma, söylem geliştirme ve etkinlik oluşturma bakımından, devletçi veya otoriter 

devlet anlayışlarına karşı gelişen liberalizm, demokratikleşme, insan hak ve özgürlükleri, 

çevreyi ve doğayı koruma, kadın hakları gibi temaların yanı sıra sivil toplum, din ve vicdan 

özgürlüğü gibi konular da dönemin aydınlarının önemli gündem maddelerini oluşturmaktadır. 

Bu çalışmalar farklı kesimleri bir arada buluşturarak siyasal etkileşimlerin oluşmasını 

sağlamaktadır. Fakat 28 Şubat 1997 darbesi İslami STK’ların tamamen tasfiyesine dönüşüyor. 

Toplumun Fransız tarzı batılılaşma yani üstsel ve dayatmacı (jakoben) yaklaşımlarla, yasalarla 

ve kuvvet yoluyla Batılılaştırmaya çalışılması İslamcı STK‘larda silinmesi zor travmalara yol 

açtığı anlaşılmaktadır. 

Üyelerin beyanlarından öne çıkan sonuçlar; batılılaşmanın önünde engel görülen din 

kamusal alan ve bireyin hayatında belirleyici olmaktan tamamen çıkartılmak istenmekte ve 

bunu gerçekleştirmeyi yasalar ve güvenlik tedbirleriyle gerçekleştirilmeye çalışılmaktadır. 

Fakat tarihsel tecrübe ve bilgiler, üyelerin beyanları göstermiştir ki yasal düzenlemeler ve 

zorunluluklar bireysel ve toplumsal değişimi gerçekleştirmiyor. Bilakis kuvvet uygulamaları 

insan hak ve özgürlüklerini engelleyen davranışlar toplumsal düzeni sağlamak yerine bozuyor. 

Adalete güvenin sarsılması dayatmacı yaklaşımlar yer altı örgütlenmelerine sebep olmuştur. 

İktidarların kayırmacı tavırları karşıt gruplarda daha çok uzaklaşma sebebi olmaktadır. Bugün 

örneklendirmelerde sık sık Atatürkçü Düşünce Derneği, Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği, 

Halk Evleri muhafazakâr veya İslamcı derneklerle karşıt cepheler olarak kıyaslanması bu 

kayırmacı tavırların oluşturduğu sonuçlar olduğu anlaşılmaktadır. İktidarların ideolojik ve 

kimlik dayatmaları üyelerin beyanlarında görüldüğü gibi toptan bir devlet düşmanlığına 

dönüşmüştür. Laiklik, sekülerleşme, kimliksel değişim baskıları toplumsal karşılık bulmadığı 

gibi kimliklerin belirginleşmesine ve laikliğe karşı direniş oluşmasına sebep olmuştur.   

ADAP üyelerinin 2002 AK Parti iktidarı ve cari devlete bakışlarından, kendi beyanları 

çerçevesinde çıkarılan sonuçlar; artık devlet iktidar ayırımı yapılıyor, siyasal ve sivil toplumun 

tamamını kapsayan devlet varlığının korunması bilinci gelişiyor. Ya da iktidar değişiminin 

sağladığı imkân ve fırsatlar iktidarın geçici devletin bâkî olduğu bilinçlenmesini sağlıyor. 

İktidarın toplumun örgütlenme veya kurumsallaşma hakkını tanıması, hukuki ve idari 

kolaylıklar sağlaması, toplumsal talep ve ihtiyaçlarına cevap vermesi sistemi sahiplenmeyi 

sağlamıştır. Yasalar ve güvenlik tedbirleriyle sağlanamayan batılılaşma devrim yasalarının 

vazgeçilmez şartı laiklik yorumlanarak kabul edilmektedir ve sekülerleşme değişik gerekçelerle 

içselleştirilmektedir. İslami STK’ların değişim sürecine iktidarın ekonomik, siyasal, idari ve 

toplumsal menfaat dağılımlarına İslami STK’ların dahil edilmesinin etkili olduğu üye 



124 

 

beyanlarından anlaşılmaktadır. Mali kaynak aktarımı noktasında iktidarın sivil toplum 

kuruluşlarına nakit yardım aktarımları tespit edilmemiştir. Fakat sivil toplum kuruluşlarına 

hukuki, idari kolaylıkların sağlanması ve ulusal ve uluslararası ortak projelere dahil edilmeleri, 

yönetimler tarafından konferans salonları kullandırma, ulaşım destekleri vs. yardımlar ve 

kamuoyu oluşturma ve meşrulaştırımsal ilişki ve yaklaşımlar üyelerin beyanlarında 

gözlemlenmiştir. STK ve bireyler tarafından elde edilen siyasal ve ekonomik kazanımlar 

bilerek veya bilmeyerek siteme entegrasyonu sağlıyor. ADAP üyelerinin söylemlerine göre AK 

Partinin hedeflediği muhafazakârlaşma gerçekleşmediği gibi bilakis İslami kesiminde değişim 

yönünün modernleşme, sekülerleşme şeklinde olduğuna işaret etmektedir. Ekonomik, sosyal ve 

siyasal alandaki kazanımlar ve bu kazanımları kaybetme korkuları STK’ların olması gereken 

uyarıcı fonksiyonunu yok ettiği belirtilmektedir. Üyelerin ifadeleriyle STK’lar SDK’ya 

dönüşmektedirler. İktidar değişiminde tekrar geçmiş dönemlerin yaşanma endişesi sosyal ve 

siyasal kazanımların korunması amacıyla iktidar değişiminden etkilenmeyecek yasal zemine 

kavuşturulması baskın bir talep olmuştur. Sivil toplum kuruluları öz eleştiri yapma noktasına 

gelmiş olup STK’lar veya STK yöneticileri, önde gelen temsilcileri STK’ların siyasal ve 

bürokratik hedefleri için araçsallaştırılmasına karşı çıkmaktadırlar. STK’lar “FETÖ” vb. kötü 

örneklerin oluşturduğu mağduriyetlerin yaşanmaması ve kurumsal disiplinlerin oluşabilmesi 

için bizzat kendileri düzenli denetlenme taleplerinde bulunmaktadırlar. Denetlemenin askeri 

disiplin izlenimi oluşturmadan sivillik şartlarında; hukukçulardan oluşan sivil bir heyet 

gözetiminde, tüzüklerine uygunlukları, mali kaynakları ve harcamaları, devletin ve toplumun 

temel değerlerine yönelik faaliyetler açısından ve yasadışı, gayrı ahlaki işlerin meşrulaştırım 

için kullanılıp kullanılmadıkları kapsamında yıllık denetimlerinin yapılması talep edilmiştir. 

STK’lar sosyal, siyasal kazanımlara rağmen içinde bulundukları ilişki tarzından rahatsız olup 

sivil toplum ve siyasetin geliştireceği sağlıklı ilişkinin; yani sivil toplumun siyasetin, siyasetin 

sivil toplumun yerini almayacağı bir tarzın geliştirilebilmesi için sorgulama sürecinde oldukları 

tespitlerine ulaşılmıştır. Fakat İktidarda görülen eleştiri konusu olabilecek durumların; 

ötekileştirilme korkusu, beka endişesi, kazanımların kaybı ve geçmişe dönme endişeleri 

nedeniyle gündeme alınmadığı veya tehir edildiği izlenimi üyelerin beyanlarından edinilen 

sonuçlardır. 

   



125 

 

KAYNAKÇA 

ADAP, “Hakkımızda”. http://www.adapplatformu.org/hakkimizda/ (erişim tarihi: 10.04.2020). 

Ahmet Şık, “Skandal sözler”. https://www.takvim.com.tr/guncel/2021/06/07/tip-milletvekili-

ahmet-siktan-skandal-sozler (Erişim tarihi: 18/06/2021).  

Ak Parti, “Parti Programı”. https://www.akparti.org.tr/parti/parti-programi/ (erişim tarihi: 

29.05.2021). 

Akçura, Y. (2019). Üç Tarz-ı Siyaset. Karbon Kitaplar, İstanbul. 

Akıncı, S. (2014). “Sivil Toplum, Sivil Toplum Kuruluşları ve Sivil Toplum Kuramcıları”. 

Gümüşhane Üniversitesi Sosyal Bilimler Elektronik Dergisi, 11: 234-240. 

Aktay, Y., “Darbeler Tarihi- ODTÜBİRDER Hasbihal”. 

https://www.youtube.com/watch?v=4- wAH5hpZWI (erişim tarihi: 29.05.2020).  

Aktüel Video, “Süleyman Demirel “Başörtülüler Arabistan’a 

Gitsin!””.https://www.youtube.com/watch?v=grBe_jA5m74 (erişim tarihi: 28.05.2021). 

Anadolu Platformu, “Hakkımızda”. https://www.anadoluplatformu.org.tr/anadolu-

platformuyeni/ (erişim tarihi: 06.05.2020). 

Aron, R. (2004). Sosyolojik Düşüncenin Evreleri. (Çev. K. Alemdar), Bilgi Yayınevi, İstanbul.  

Arslan, A. (2017). Kıbleyi Kaybettiren Dönüşüm. Beyan Yayınları, İstanbul. 

Aydın, E. (2013). İslamcılık ve Din Politikaları. Literatür Yayınları, İstanbul. 

Başlar, K. (2005). Uluslararası Hukukta Hükümet Dışı Kuruluşlar. Nobel Yayın Dağıtım, 

Ankara. 

Belge, T. U. (1998). “HYD ve Türkiye’de Örgütlenme Sorunu Üzerine Notlar”, Merhaba Sivil 

Toplum. T. U. Belge (drl.). Helsinki Yurttaşlar Derneği Yayın Dizisi, İstanbul. 

Bolay, S. H. (1997). Sivil Toplum ve Manası. Yeni Türkiye, 3(18), 7-8. 

Boztekin, N. (hzl.). (2005). İki Sempozyum Türkiye’de Sivil Toplum Kuruluşları. Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, İstanbul. 

Büyükkara, M. A. (2016). Çağdaş İslami Akımlar. Klasik Yayınları, İstanbul. 

Cevizci, A. (2000). Paradigma Felsefe Sözlüğü. Paradigma Yayınları, İstanbul. 



126 

 

Cündioğlu, D., “Türkiye'de İslamcılık/Mehmet Akif'ten İsmet 

Özel'e”.https://www.youtube.com/watch?v=dHHMI  lR6w (erişim tarihi: 09.05.2020). 

Çaha, Ö. (1997). 1980 Sonrası Türkiye’sinde Sivil Toplum Arayışları. Yeni Türkiye, 3(18), 28-

63. 

Çaha, Ö. (2012). Aşkın Devletten Sivil Topluma. Orion Kitabevi, Ankara.  

Çayır, K. (2015). Türkiye’de İslamcılık ve İslami Edebiyat. İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul. 

Demirel, A. (2013). “Tek Partili Dönem”. A. Demirel ve S. Sözen (Ed.). Türk Siyasal Hayatı. 

Anadolu Üniversitesi Yayınları, Ankara, 28-58. 

Dinçer, Ö. (2017). Bilgi ve Hikmet Sahiplerinden Yönetim Dersleri. Alfa Yayınları, İstanbul. 

Doğan, D. M. (1988). Büyük Türkçe Sözlük. Beyan Yayınları, İstanbul. 

Dünya Yerel Yönetim ve Demokrasi Akademisi. (2001). “Başyazı”. Sivil Toplum Örgütleri: 

Neoliberal Araçlar mı, Halka Dayalı Alternatifler mi? (Çev. I. Ergüden). Dünya Yerel 

Yönetim ve Demokrasi Akademisi Yayınları, İstanbul, 11-42. 

Eren, (1997). Yeni Türkiye’den. Yeni Türkiye, 3(18), 5-6. 

Fazlıoğlu, İ. (2018). Soruların Peşinde. Papersense Yayınları, İstanbul. 

Fincancı, Y. (ed.). (1991). Sivil Toplum. Anadolu Matbaası, İstanbul.  

Garaudy, R. (1990). İslam ve İnsanlığın Geleceği. (Çev. C. Aydın) Pınar Yayınları, İstanbul. 

Gençoğlu Onbaşı, F. (2013). “Şerif Mardin ve İdris Küçükömer’de “Sivil Toplum” Kavramı”. 

T. Takış (Ed.). Şerif Mardin Okumaları. Doğu Batı Yayınları, İstanbul, 43-69.    

Gordon, S. (2020). Sosyal Bilimler Tarihi ve Felsefesi. (Çev. H. Kösebalaban ve Ü. Tatlıcan), 

Küre Yayınları, İstanbul. 

Günay, Ü. (2017). Din Sosyolojisi. İnsan Yayınları, İstanbul. 

Gürboğa, N. (2013). “II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Türkiye’de Siyasal Yaşam (1908-

1923)”.  A. Demirel ve S. Sözen (Ed.). Türk Siyasal Hayatı. Anadolu Üniversitesi 

Yayınları, Ankara, 2-27. 

Hamidullah, M. (1984). İslam Hukuku Etüdleri. Bir Yayıncılık, İstanbul. Hasgüler, M. Ve 

Uludağ, M. B. (2017). Devletlerarası ve Hükümetler Dışı Uluslararası Örgütler. Alfa 

Yayınları, İstanbul. 



127 

 

İHH, “Hakkımızda”. https://www.ihh.org.tr/hakkimizda (erişim tarihi: 17.05.2020). 

İnalcık, H. (1998). “Tarihsel Bağlamda Sivil Toplum ve Tarikatlar”, Küreselleşme Sivil Toplum 

ve İslam. A. Y. Sarıbay ve E. F. Keyman (drl.). Vadi Yayınları, Ankara. 

Jupp, V. (2006). The SAGE Dictionary of Social Research Methods. Sage Publications, Oxford.  

Kara, İ. (1986). Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi. Risale Yayınları, İstanbul. 

Karaman, H., “’İslamcılık’ İhtiyaca Binaen Oluşan Bir İslami Faaliyettir”. 

https://www.haksozhaber.net/islamcilik-ihtiyaca-binaen-olusan-bir-islamifaaliyettir-

103047h.htm (erişim tarihi: 10.05.2020). 

Karslı, B. (2016). Dindar Orta Sınıfta Nesil Farklılaşması X ve Y Nesillerinin Din Algıları ve 

Değişen Yaşam Tarzları. İlahiyat Yayınları, Ankara. 

Keane, J. (1993). “Despotizm ve Demokrasi”, Sivil Toplum ve Devlet.  J. Keane (drl.). Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul. 

Keyman, F. (2004). “Türkiye’de ve Avrupa’da Sivil Toplum”. Sivil Toplum ve Demokrasi 

Konferansı. İstanbul, No: 3, 1-35.  

Köktaş, M. E. (1997). Din ve Siyaset. Vadi Yayınları, Ankara. 

Mardin, Ş. (1995). “Civil Society and Islam”. J. A. Hall (Ed.). Sivil Society: Theory, History 

and Comparison. Cambridge, Polty Press, 285-286.    

Mardin, Ş. (2006). “Türk Toplumunu İnceleme Aracı Olarak Sivil Toplum”, Türkiye’de Toplum 

ve Siyaset. M. Türköne ve T. Önder (drl.). İletişim Yayınları, İstanbul. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü. (Çev. D. Kömürcü ve O. Akınhay), Bilim ve Sanat 

Yayınları, Ankara. 

Medyascope, “Toplum ve Siyaset (10): Popülizm nedir, ne değildir? Konuk: Murat 

Belge”.https://www.youtube.com/watch?v=ucTDBsXsmns (erişim tarihi: 28.05.2021). 

Medyascope, “Toplum ve Siyaset (19): Besim Dellaloğlu ile Türkiye’de muhafazakârlaşma ve 

sekülerleşme”. https://www.youtube.com/watch?v=CHdLcbdHXv0 (erişim tarihi: 

02.05.2021). 

Mert, N. (2001). Hep Muhalif Olmak. İletişim Yayınları, İstanbul. 

Miller, D. (1995). “Sivil Toplum”. Blackwell’in Siyasal Düşünce Ansiklopedisi II (K-Z). Ümit 

Yayıncılık, Ankara, 2. Cilt, 288. 

Mosca, G. (2019). Siyasi Doktrinler Tarihi. (Çev. S. Tiryakioğlu), Bilge Yayıncılık, İstanbul. 



128 

 

Mütercimler, E. (2009). “Devletin Refleksi”. C. Küçük (Ed.). Derin Devlet. Profil Yayıncılık, 

İstanbul, 11-32. 

Okumuş, E. (2011). Siyasette Din İstismarı Tartışmaları. Özgü Yayıncılık, İstanbul. 

Öğün. S. S. (2010). Politika ve Kültür. Dora Yayınları, Bursa. 

Özek, Ç. (Devlet ve Din). Devlet ve Din. Ada Yayınları, İstanbul. 

Rıtzer, G. ve Stepnisky, J. (2018). Modern Sosyoloji Kuramları. (Çev. H. Hülür), De Ki Basım 

Yayım, Ankara. 

Ribat Eğitim Vakfı. “Misyon Vizyon”. https://www.ribatvakfi.org/kurumsal/4/Misyon-Vizyon 

(erişim tarihi: 06.05.2021). 

Sezer, B. (2011). Toplum Farklılaşmaları ve Din Olayı. Kitabevi, İstanbul. 

Sunar, L. (2018). Türkiye’de İslami STK’ların Kamusal Yapı ve Faaliyetlerinin Değişimi. 

 Elektronik ISBN 978-605-65233-8-0 (Erişim tarihi: 28/05/2020) 

Şentürk, H. (2015). Türkiye’de İslami Oluşumlar ve Siyaset İslamcılık. Çıra Yayınları, İstanbul. 

Taşkın, Y. (2013). “Din, Devlet, Laiklik”. A. Demirel ve S. Sözen (Ed.). Türk Siyasal Hayatı. 

Anadolu Üniversitesi Yayınları, Ankara, 140-168. 

Tekeli, İ. (2004). “Katılımcı Demokrasi, Sivil Ağlar ve Sivil Toplum Kuruluşları”. Türkiye’de 

Sivil Toplum Kuruluşları. İTÜ Maçka Sosyal Tesisleri, 11-137. 

Tunaya, T. Z. (1991). İslamcılık Akımı. Simavi Yayınları, İstanbul. 

Turan, İ. (1991). “Sivil Toplum Kurumları ve Özerklik”. Y. Fincancı (Ed.). Sivil Toplum. 

TÜSES Yayınları, İstanbul, 27-34. 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri. “Siyaset”. https://sozluk.gov.tr/ (erişim tarihi: 05.06.2021). 

Türkmen, H. (2014). Türkiye’de İslamcılık ve Özeleştiri. Ekin Yayınları, İstanbul. 

Türkmen, H. (2015). İslami Uyanış Sürecimiz ve İslamcılık Söyleşileri. Ekin Yayınları, 

İstanbul. 

Uslu, Ş. (2004). “Laiklik – Din İlişkisi”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

16(16): 235-250. 

Yeni Şafak. (2008). İngilizce-Türkçe Türkçe-İngilizce Büyük El Sözlüğü. Alfa Yayınları, 

İstanbul. 



129 

 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2016). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Seçkin 

Yayınları, Ankara.  

Yıldırım, E. (2016). Neoliberal İslamcılık. Pınar Yayınları, İstanbul. 

  



130 

 

EK 1- Yarı Yapılandırılmış Mülakat Metni 

1- STK’larla tanışma hikâyenizi anlatır mısınız? 

2- Kurumsal olarak kendinizi tanımlar mısınız? (Kimlik, hedef kitle ve amaçları) 

3- Sivil toplum kuruluşu nedir? Hangi kuruluşları sivil toplum kuruluşu olarak 

görüyorsunuz? 

4-  Size göre Cemaatler bir sivil toplum kuruluşu mudur? 

5-  ADAP platformuna neden ihtiyaç hissettiniz? Amaçlarınız neydi ulaşabildiniz mi?  

6- ‘İslamcıların’ / ‘dindarların’ kurumsallaşmalarının kazanımları oldu mu? Varsa 

olumsuzlukları nelerdir? 

7- Bugün STK’lar olarak öncelikli söylemleriniz nelerdir? 

8- Sivil toplum kuruluşlarının yaygınlaşması farklılaşması için neler gerekiyor? 

9- 28 Şubattan bu yana İslami STK’ları değerlendirir misiniz? (Devlet politikaları 

açısından) 

10-  Türkiye’de STK’ların yeterince Özgün ve Özgür olduğunu düşünüyor musunuz? 

11- Devlet kurum ve kuruluşlarıyla gerçekleştirdiğiniz veya devam etmekte olan 

projeleriniz var mı? Örneğin: Valilik, milli eğitim, gençlik ve spor, emniyet, 

diyanet vb. kuruluşlar. 

12- İktidarların STK akreditasyonları (Akreditasyon denetlemek ve uygunsa 

yetkilendirmek ve sonrasında periyodik olarak sürekli denetlenmek demektir) 

konusunda ne düşünüyorsunuz?  

13- Devlet politikalarında sivil toplum kuruluşlarının önemli olduğunu düşünüyor 

musunuz?  İktidardan politikaya dönüştürülmesini istediğiniz önerileriniz var mı? 

(Yerel yönetimle ve merkezi yönetimle ilgili olabilir) 

14- AK Parti iktidarı döneminde; iktidarın imkânlarını kullanmada biraz pozitif 

ayrımcılık hakkımız, her iktidar kendi düşüncesini besler yaklaşımına ne dersiniz? 

15- Mali kaynaklarınızı nasıl oluşturuyorsunuz?  

16- STK’ların itibar ve saygınlık durumu hakkında ne düşünüyorsunuz? Özellikle fetö 

sonrası? 

17- Sizin politikalarınızda karar verme sürecinde devlet politikalarını ve devlet 

adamlarının görüşlerini dikkate alıyor musunuz? 

18- Sivil toplum devlete muhaliftir sözüne katılır mısınız, Muhalefet fonksiyonu 

olarak STK’ları değerlendirir misiniz? Hiç devletin veya hükümetin sözcülüğünü 

yaptığınız hissine kapıldınız mı? 



131 

 

19- Neden muhalifken sivil toplumun, iktidara gelince, güçlü devlet yapısının 

gerekliliği savunulur, ne düşünürsünüz? Güçlü sivil toplum ve güçlü devlet aynı 

anda mümkün mü?   

20- Aşağıdaki sloganlardan hangisini kabul edersiniz: 1- Güçlü ordu güçlü Türkiye 2- 

güçlü Türkiye güçlü ordu 3- güçlü millet güçlü devlet ve güçlü ordu. 

21- Sivil toplum kuruluşlarının iktidarlarla ilişkisi nasıl olmalı? 

22- Size göre sivil toplum kuruluşlarının gelişiminde yönetim şekillerinin etkisi var 

mı? Cumhuriyet, laiklik, demokrasi vb. 

23- Devlet yönetimi ve bireysel temelde laikliği tanımlar mısınız? 

24- İslam’da laik bir yönetim olabilir mi?  

25-  Cumhuriyet, demokrasi yönetim şekli olarak İslam’a uyar mı? 

26- Direkt olarak İslam dininin öngördüğü yönetim şekli var mı? (İslami Devlet, İslam 

Devleti, Hilafetin gerekliliği vb.) 

27- Sizin tasavvurunuzdaki ideal devleti (ilkeler bağlamında) tanımlar mısınız? 

Devletin dini olur mu? Siz devletin uygulamada adaletine mi bakarsınız yoksa dini 

kimliğine mi bakarsınız? Dünya da dine uygun olduğunu düşündüğünüz devlet var 

mı? 

28-  Siyasal Partilerin İslamiliği konusunda ne düşünüyorsunuz?  

29- Size göre insan hakları nedir? İnsan hakları ihlali var mı? Varsa hangi alanlarda 

olduğunu düşünüyorsunuz? 

30- Devletin bekası için insan hakları ihlal edilebilir mi? İnsan hakları mı öncelikli, 

devletin bekası mı?  

31- Bugün ülkemiz dışında yaşamak isteseniz hangi ülkeyi tercih edersiniz? (Rusya, 

Çin, Avrupa, ABD, İslam ülkeleri.) neden?   

32- Hangi STK’lar ile faaliyet yapabilirsiniz, yapıyorsunuz? (Çevre sorunları, insan 

hakları, demokratik haklar, eğitim ve sağlık sorunları, insani yardım, yurtiçi veya 

yurt dışı göçlerle ilgili, feminist hareketler, dini hak ve özgürlükler) 

33- STK’lar üzerinde bir denetim gerekli mi?  Gerekli ise STK’ların özel çalışma 

alanlarını kapsamalı mı? Denetim toplum yararına mı, değil mi? gibi genel 

prensiplerde mi kalmalı ne düşünürsünüz? 

34- STK’ların denetimi kim tarafından yapılmalı: devlet denetimi, yargı denetimi, 

kamuoyu denetimi, sivil toplum kuruluşlarının kendi aralarında belirleyecekleri bir 

denetim sistemi mi? Ya da başka ne olabilir? 

 
  



132 

 

EK 2- Mülakat Yapılan Kişiler 

 

Sayı İsim Doğum Yılı      Eğitim 

Durumu 

Mülakat 

Tarih 

Mülakat 

Yapılan 

Üyenin Katılım 

Yeri 

2 Ak, M. 1964 Lisans 29 Şubat 

2020 

Korkuteli, 

Antalya 

7 Almaz, A. 1966 Lise 15 Şubat 

2020 

Manavgat, 

Antalya 

4 Aslan, E. 1969 Lisans 

Üstü 

8 Şubat 2020 Serik, Antalya 

15 Aydın, R. 1962 Lisans 15 Şubat 

2020 

Serik, Antalya 

3 Balcı, R 1973 Ön Lisans 11 Mayıs 

2020 

Demre, Antalya 

8 Can, E. 1967 Lise 12 Şubat 

2020 

Muratpaşa, 

Antalya 

21 Dağ, O. 1969 Lisans 16 Şubat 

2020 

Alanya, Antalya 

9 Demir, C. 1980 Lisans 

Üstü 

18 Nisan 

2020 

Alanya, Antalya 

23 Deniz, Y. 1971 Lisans 22 Şubat 

2020 

Muratpaşa, 

Antalya 

5 Doğru, A. 1977 Lisans 

Üstü 

29 Şubat 

2020 

Konyaaltı, 

Antalya 

13 Enes, Y. 1978 Lisans 

Üstü 

16 Şubat 

2020 

Gazipaşa, 

Antalya 

1 Güzel, A. 1971 Ön Lisans 29 Şubat 

2020 

Muratpaşa, 

Antalya 

12 İleri, M. 1974 Lise 16 Şubat 

2020 

Alanya, Antalya 



133 

 

11 İlhan, O. 1968 Lisans 

Üstü 

16 Şubat 

2020 

Alanya, Antalya 

6 Kurt, H. 1969 Lisans 

Üstü 

16 Şubat 

2020 

Alanya, Antalya 

14 Mert, H. 1972 Lisans 

Üstü 

01 Mart 2020 Konyaaltı, 

Antalya 

16 Okumuş, A. 1977 Lisans 29 Şubat 

2020 

Alanya, Antalya 

17 Şahin, A. 1963 Lisans 15 Şubat 

2020 

Manavgat, 

Antalya 

19 Uygar, B. 1971 Lise 09 Şubat 

2020 

Serik, Antalya 

20 Yavuz, Z. 1964 Lisans 

Üstü 

12 Şubat 

2020 

Muratpaşa, 

Antalya 

22 Yıldırım, M. 1967 Ön Lisans 22 Şubat 

2020 

Kepez, Antalya 

18 Yılmaz, H. 1969 Lisans 

Üstü 

22 Şubat 

2020 

Konyaaltı, 

Antalya 

10 Yüce, M. 1967 Lise 22 Şubat 

2020 

Kepez, Antalya 

  

 Mülakat yapılma tarih aralığı 12 Şubat-11 Mayıs. 
Örneklem yaş aralığı: 40-60 yaş aralığında (1980- 1960 doğumlu).  

Örneklem eğitim durumu: 5 lise, 6 lisans, 3 ön lisan ve 9 lisans üstü.   

  



134 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve SOYADI İzzet YILMAZ 

EĞİTİM DURUMU 

Mezun Olduğu Lise Serik İmam Hatip Lisesi 

Lisans Diploması 

Atatürk Üniversitesi Diş Hekimliği Fakültesi 

Anadolu Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Kamu 

Yönetimi  

Tez Konusu  

Yabancı Dil / Diller İngilizce ve Arapça 

BİLİMSEL FAALİYETLER 

 

İŞ DENEYİMİ 

Çalıştığı Kurumlar Serbest Meslek / Sağlık Sektörü / Diş Hekimliği 

 

 
 
 
 

 


