
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ALMANYA’DAKİ NSU CİNAYETLERİNİN  

KURUMSAL IRKÇILIK BAĞLAMINDA  

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

Büşra ELVAN 

 

Kütahya - 2021 



 

 

T.C. 

KÜTAHYA DUMLUPINAR ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

ALMANYA’DAKİ NSU CİNAYETLERİNİN  

KURUMSAL IRKÇILIK BAĞLAMINDA  

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 
 

 

 

 

Danışman: 

Prof. Dr. Hüsamettin İNAÇ 

 

 

 

 

 

 

 

Hazırlayan: 

Büşra ELVAN 

 

 

 

 

 

 

Kütahya - 2021 



 

 

Kabul ve Onay 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürlüğüne, 

 

Bu çalışma, jürimiz tarafından 

Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak 

kabul edilmiştir. 

 

            Tez Jürisi 

 

                  İmza 

      Kabul     Red 

Prof. Dr. Hüsamettin İNAÇ (Danışman) 

 

 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Cantürk CANER 
 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Volkan TURAN 
  

 

 

Onay 

 

                                                                                                      

                                                                                     Prof. Dr. Şahmurat ARIK 

                                                                                            Enstitü Müdürü 



 

 

Bilimsel Etik Bildirimi 

Yüksek Lisans tezi olarak hazırladığım “Almanya’daki NSU Cinayetlerinin 

Kurumsal Irkçılık Bağlamında Değerlendirilmesi” adlı çalışmanın öneri aşamasından 

sonuçlandığı aşamaya kadar geçen süreçte bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle 

uyduğumu, tez içindeki tüm bilgileri bilimsel ahlak ve gelenek çerçevesinde elde ettiğimi, 

tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığımı, bu çalışmamda doğrudan veya dolaylı 

olarak yaptığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada 

gösterilenlerden oluştuğunu beyan ederim. 

 

                                                                                                      …./…/2021           

 

                                                                                                 Büşra ELVAN 

 

  



 

 

Özgeçmiş 

Büşra Elvan, Pankratius Grundschule Gescher, Staedtische Realschule Gescher 

ve Geschwister Scholl Gymnasium Stadtlohn’da eğitimini tamamladıktan sonra 

Türkiye’ye dönüş yaparak eğitim hayatına burada devam etti. 2014 yılında Kütahya 

Dumlupınar Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Siyaset Bilimi ve Uluslarası 

İlişkiler Bölümü’nde başlayıp 2019’de mezun olmuştur. 2019 yılında ise Kütahya 

Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Siyaset Bilimi ve Uluslarası İlişkiler 

Ana Bilim Dalında yüksek lisans eğitimine başladı. 

Yüksek lisans tez çalışmamda bana yol gösteren, içinde bulunduğumuz pandemi 

sürecine rağmen yardımlarını ve desteğini esirgemeyen, değerli hocam Sayın Prof. Dr. 

Hüsamettin İNAÇ’a çok teşekkür ederim.  

 

 



v 

 

ÖZET 

ALMANYA’DAKİ NSU CİNAYETLERİNİN KURUMSAL IRKÇILIK 

BAĞLAMINDA DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

ELVAN, Büşra 

Yüksek Lisans Tezi, Siyaset Bilimi ve Uluslarası İlişkiler Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Hüsamettin İNAÇ 

Haziran, 2021, 93 sayfa 

 

Irkçılık ve ırkçılığın getirdiği birçok olumsuzluğu tarihi süreçte tecrübe etmek 

suretiyle milyonlarca insanın hayatını kaybetmesine neden olan Almanya, 2000-2007 

yılları arasında dokuz etnik göçmenin öldürülmesine ve üç bombalama olayına tanık 

olmuştur. Hedefler rastgele seçilmiş gibi görünse de Türk kökenli olduğu düşünülen 

Yunan kurban dışında tüm kurbanlar Türk kökenliydi. Ayrıca, kurbanların ortak 

özellikleri Türk kökenli ve küçük işletme sahibi olmalarıydı. Alman ve dünya 

kamuoyunda NSU davası olarak bilinen hukuki süreçte, yüzlerce duruşma, 11 parlamento 

soruşturma komitesi ve önemli sayıda yayın ve kamuya açık tartışmalarla Alman tarihinin 

en önemli vakalarından biri olarak gösterilmiştir. NSU cinayetleri ise, kamuoyu ve 

basının da etkisiyle sulandırılmış ve kurumsal ırkçılık hiçbir şekilde aşırı sağcı, Alman 

örgütleri soruşturmaya dâhil etmemiştir. Sekiz yıl boyunca, polis soruşturmaları ağırlıklı 

olarak göçmenlerin ailelerine, onların Türk mafya gruplarıyla ve uyuşturucu 

kaçakçılarıyla iddia edilen bağlantılarına odaklanmıştır. Söz konusu süreç aşırı sağ ve 

ırkçılığın Alman devlet sisteminde kurumsal bir şekilde yer aldığı iddialarını 

desteklemiştir. NSU cinayetleri, saldırıları ve soygunlarının 10 yıldan fazla süre Alman 

polis ve istihbarat teşkilatları tarafından ortaya çıkarılamamasında kurumsal ırkçılığın 

payı olduğu değerlendirilmektedir. Başta Türk toplumu olmak üzere Almanya dâhilinde 

yaşayan ve sosyalleşen her topluluğu sessiz ama derinden takip eden bir sistemin 

istihbarat kuruluşlarının da kabul ettiği gibi neo-Nazi örgütlerini takip etmemeleri 

düşünülemeyecektir. Başta NSU evraklarının imha edilmesi olmak üzere gerek 

soruşturma aşamasında gerek mahkeme sürecinde yaşanan çok sayıda husus NSU 

cinayetleri ve saldırılarının uzun süre çözülememesi ve aksine göçmenlerin üzerine 

yıkılmaya çalışılması kurumsal ırkçılığın Alman devlet sistemindeki gücünü ortaya 

koyması bakımından oldukça önemlidir. 

Anahtar Kelimeler: Almanya Türk Toplumu, Irkçılık, Kurumsal Irkçılık, Neo-Naziler 



vi 

 

ABSTRACT 

AN ASSESSMENT OF NSU MURDERS IN GERMANY IN THE CONTEXT OF 

CORPORATE RACISM 

 

ELVAN, Büşra 

Master Thesis, Deparment of Political Science and International Relations 

Supervisor: Prof. Dr. Hüsamettin İNAÇ 

June, 2021, 93 pages 

Germany, which caused millions of lives to die by experiencing many adversities 

brought about by racism and racism in the historical process, witnessed the killing of nine 

ethnic immigrants and three bombings between 2000-2007. Although the targets 

appeared to be randomly selected, all victims were of Turkish origin, with the exception 

of the Greek victim, who was thought to be of Turkish origin. In addition, the common 

features of the victims were Turkish origin and small business owners. In the legal process 

known as the NSU case in the German and world public, it has been shown as one of the 

most important cases in German history with hundreds of hearings, 11 parliamentary 

investigative committees, and a significant number of publications and public debates. 

The NSU murders, on the other hand, were diluted by the influence of public opinion and 

the press, and institutional racism did not in any way include far-right, German 

organizations in the investigation. For eight years, police investigations focused mainly 

on the families of immigrants and their alleged links to Turkish mafia groups and drug 

traffickers. The process in question supported the claims that far-right and racism took 

place institutionally in the German state system. Institutional racism is considered to have 

contributed to the fact that the NSU murders, attacks and robberies could not be 

uncovered by the German police and intelligence agencies for more than 10 years. It 

would be unthinkable for a system that silently but deeply monitors every community 

living and socializing in Germany, especially the Turkish society, that they would not 

follow neo-Nazi organizations, as the intelligence agencies admit. The destruction of 

NSU documents, many issues during both the investigation and the court process, the fact 

that the NSU murders and attacks cannot be solved for a long time, and on the contrary, 

trying to bring down the immigrants is very important in terms of revealing the power of 

institutional racism in the German state system. 

Keywords: Institutional Racism, Neo-Nazis, Racism, Turkish Community in Germany 



vii 

 

ÖNSÖZ 

Frankfurt bürosu avukatlarından Seyran Kerdi - Elvan ve Seda Başay’a bu tezde 

bana yol gösterdikleri için ve yardımlarını hiç esirgemedikleri için, 

Berlin bürosu avukatı Sebastian Scharmer bana müvekkili ile iletişim kurmama 

yardımcı olduğu için,  

Benimle birebir görüşmeyi kabul edip, bu görüşmeleri tezimde kullanmama izin 

veren Gamze Kubaşık, Kerim Şimşek, Yunus ve Mustafa Turgut, 

Ayrıca TBMM üyesi Mustafa Yeneroğlu ve Prof. Dr. Faruk Turhan hocama da 

değerli görüşlerini benimle paylaştıkları için teşekkürlerimi bir borç bilirim. 

Bu çalışmayı, eğitim hayatım boyunca ve özellikle de tez araştırmalarım 

esnasında desteğini benden hiç esirgemeyen annem, babam ve kardeşime ithaf ediyorum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

TABLOLAR LİSTESİ .................................................................................................... x 

KISALTMALAR ........................................................................................................... xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL BİR ÇERÇEVE: ETNİSİTE, IRK VE IRKÇILIK 

 

1.1. ETNİSİTE KAVRAMI ......................................................................................... 5 

 

1.2. IRK VE IRKÇILIK KAVRAMI .......................................................................... 7 

 

1.2.1. Irkçılığın Kavramsal Gelişimi .......................................................................... 9 

1.2.2. Irkçılığın Türleri ............................................................................................. 11 

1.2.2.1. Bilimsel Irkçılık ................................................................................... 11 

1.2.2.2. Sömürgeci Irkçılık ............................................................................... 12 

1.2.2.3. Kültürel Irkçılık ................................................................................... 13 

1.2.2.4. Kurumsal Irkçılık ................................................................................. 15 

1.2.3. Irkçılığın Türevleri ......................................................................................... 15 

1.2.3.1. Soykırım ............................................................................................... 15 

1.2.3.2. Ayrımcılık ............................................................................................ 17 

1.2.3.3. Yabancı Düşmanlığı............................................................................. 19 

1.2.3.4. Sosyal Dışlama..................................................................................... 20 

 

1.3. AŞIRI SAĞ VE AŞIRI SAĞ ŞİDDETİ KAVRAMLARI ................................ 22 

 

1.4. IRKÇILIĞA TEMEL TEŞKİL EDEN AŞIRI SAĞ İDEOLOJİLERİ .......... 26 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ALMANYA’DA AŞIRI SAĞ HAREKETLER VE KURUMSAL IRKÇILIĞIN 

TARİHİ ANALİZİ 

 

2.1. WEİMAR DÖNEMİ ALMANYA’SINDA AŞIRI SİYASİ HAREKETLER 29 

 

2.2. NASYONAL SOSYALİST ALMAN İŞÇİ PARTİSİ’NİN (NSDAP) 

KURULUŞU VE İDEOLOJİSİ .......................................................................... 33 

 

2.3. NAZİLERİN İKTİDARINDA ALMANYA ...................................................... 36 

 

2.4. AŞIRI SAĞ KAVRAMI VE AŞIRI SAĞ HAREKETLER ............................. 38 

 

2.4.1. Aşırı Sağ Siyasi Şiddeti ve Terörizm ............................................................. 38 

2.4.2. Alman Demokratik Cumhuriyeti’nde (DDR) Aşırı Sağ Hareketler .............. 39 



ix 

 

2.4.3. Federal Almanya Cumhuriyeti’nde Aşırı Sağ Hareketler .............................. 42 

 

2.5. BİRLEŞME SONRASINDA ALMANYA’DA AŞIRI SAĞ HAREKETLER 44 

 

2.5.1. 1990’larda Almanya’daki Aşırı Sağ Hareketiler ........................................... 44 

2.5.2. Aşırı Sağ Hareketlerin Alman Politikasına Etkileri ....................................... 45 

2.5.3. 2000 Sonrasındaki Aşırı Sağ Hareketler ve Saldırılar ................................... 49 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ALMANYA’DA KURUMSAL IRKÇILIĞIN NSU YARGILAMALARINA 

ETKİLERİ 

 

3.1. NSU CİNAYETLERİ .......................................................................................... 52 

 

3.1.1. NSU Örgütünün Siyasi Amaçları ................................................................... 57 

3.1.2. NSU Cinayetlerinin Korku İklimi Yaratma Etkileri ...................................... 59 

3.1.3. NSU Cinayetlerinde Sivillerin Hedef Alınması ve Eylemlerin Sembolik 

Özellikleri ....................................................................................................... 60 

 

3.2. NSU TARAFINDAN İŞLENEN SUÇLARA İLİŞKİN POLİS 

SORUŞTURMALARI ......................................................................................... 60 

 

3.3. NSU YARGILAMALARI ................................................................................... 66 

 

3.4. ALMAN KURUMLARI VE KURUMSAL IRKÇILIK SORUNU ................. 68 

 

SONUÇ ........................................................................................................................... 75 

 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 77 

 

DİZİN ............................................................................................................................. 93 

 

  



x 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Sayfa 

Tablo 2.1: 1990-1993 Yıllarında Almanya’daki Şiddet Eylemler ................................. 44 

Tablo 3.1: NSU Cinayetleri ve Kurbanları..................................................................... 56 

Tablo 3.2: NSU’nun Bombalı Saldırıları ....................................................................... 56 

 

 

  



xi 

 

KISALTMALAR 

ABD  Amerika Birleşik Devletleri 

AfD   Almanya için Alternatif-Alternative für Deutschland 

CDU  Hıristiyan Demokrat Parti 

DDR  Alman Demokratik Cumhuriyeti 

DVU  Alman Halk Sendikası 

ECSC  Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğu 

KPD  Almanya Komünist Partisi 

NPD  Almanya Ulusal Demokratik Partisi 

NSDAP Nasyonal Sosyalist Alman İşçi Partisi 

NSU  Nasyonal Sosyalist Yeraltı 

OEEC  Avrupa Ekonomik İşbirliği Teşkilatı 

REP   Almanya'da Cumhuriyetçiler 

SPD  Almanya Sosyal Demokrat Partisi 

THS  Thüringen Muhafızları 

TLfV              Thüringen Eyalet Anayasayı Koruma Teşkilatı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZ METNİ



1 

 

GİRİŞ 

Tarih boyunca meydana gelen değişimler modern çağın getirdikleriyle birlikte 

de farklı kavramların ve yaklaşımların ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Bu 

değişimlerin başında dünyayı derinden etkileyen Fransız Devrimi, halkın özellikle 

“özgürlük, eşitlik, kardeşlik” fikri bağlamında yeni bir düşüncel akım olarak algıları 

derinden etkilemiştir. Farklı milletlerden, geçmişlerden, dinlerden, mezheplerden ve 

kültürlerden gelen insanlarla bir imparatorlukta yaşama yaklaşımlarındaki değişim, 

devrimin ardından derinden sarsılmış, Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi, 

imparatorlukların gerileme çağını ortaya çıkararak, yeni, merkezi, ulus temelli ve kimlik 

odaklı bir devlet örgütünü kurmuştur. Bu örgüt, sosyal ve politik yaşamın oluşumunu ve 

gelişimini sağlamada basitçe ulus devlet olarak adlandırılmakla birlikte, devletlerdeki 

homojenleşmeyi sağlamıştır.  

Diğer yandan, ulusal kimliğin ortaya çıkışı, tarih sahnesinde ulus devletlerin 

inşasıyla aynı dönemde ortaya çıkmaktadır. (İnaç 2016). Ulus devlet inşasından önce, 

kapsama alanı olarak ulusal kimliğin önemi ve vatandaşlığın tanımı devletlerin temel 

konuları değildir. Bununla birlikte, devletlerin meşruiyeti, kitlesel bağlılığa bağımlıdır. 

Bu nedenle, modern devletler kendi toprakları üzerinde bu meşruiyeti sağlamak için çok 

sayıda faaliyette bulunmaktadır. Bu bağlamda, yeni bir ulus yaratma yönündeki tüm 

çabalara modern devlet tarihinde ulus inşası denilmektedir. Bir ulus inşa etmek, devletin 

topraklarındaki tüm kimlikleri kapsayan bir ana kimliği tanımlama sürecidir (İnaç, 

2004a). Kimlik oluşturma süreçleri ulus devletlerde son derece önemli bir rol oynamakta 

olup, genellikle bu süreçte ideolojik bir düşman belirlemek suretiyle ortak bir amaca 

ulaşılması hedeflenmekte, toplumun iktidarın iradesi doğrultusunda yönlendirilmesi 

sağlanmaktadır. 

Nitekim ulus devletler, homojenlik düzeyleri birbirinden farklı olsa da kimlik 

oluşturma politikaları uygulamaktadır (İnaç 2017). Ulus devletler eğitim araçları, askeri 

kuvvetler, yasalar, ideolojiler ve popüler kültür ve spor faaliyetleri aracılığıyla ulusal 

kimlik ve asimilasyon politikalarını kullanırlar. Genellikle bir ulus devletin inşası milletin 

bağımsızlığıyla başlamaktadır. Yerleşik bir ulus devlet, iç ve dış ayrılıkçı hareketlere 

karşı ulusal dayanışmasını koruma süreçlerine devam etmektedir. Bu durum da dünyada 

milyonlarca insanın hayatını kaybetmesine neden olan olayların ırkçılık kavramı 

temelinde ele alınmasına neden olmuştur. Yaşanılanlar anılan kavramın farklı türleri 



2 

 

olduğunu ortaya koymakla beraber, en tehlikelisinin belirli bir ideolojik çerçevedeki 

kurumsal ırkçılık olduğunu ortaya koyduğu söylenebilecektir.   

II. Dünya Savaşı sonrasında meydana gelen köklü değişimler, uluslararası 

sistemin ve kurumların yeniden düzenlenmesi tüm dünyada olduğu gibi Batı Avrupa’da 

da yeni bir sosyal, politik ve iktisadi düzen tesis edilmesine yol açmıştır. Bu dönemde 

ortak düşman olan Sovyetler Birliği’ne karşı bir araya gelinmesi düşüncesi Avrupa’da 

yeni bir birliğin meydana gelmesine neden olmuştur. Sovyetler Birliği'ni kendileriyle aynı 

değerleri paylaşmayan “öteki” olarak konumlandıran Batı Avrupa devletleri, ortak Sovyet 

tehdidi karşısında bir araya geldiler ve anti-Sovyetizm yoluyla ortak kimliklerini 

tanımladılar (İnaç, 2004a). Bu gelişmeler sonucunda milliyetçiliği ön plana çıkaran ve 

biyolojik, etnik, kültürel ırkçılığı savunan aşırı sağcı oluşumlar ve dolayısıyla siyasi 

partiler marjinal alana itilmiş, savaş sonrası yeni düzenin kurulmasına öncülük eden 

merkez sağ ve sol partiler, siyasetteki egemen söylemin sahibi olmuştur. Ortak bir 

tehdidin varlığı, bu tehdidin merkez partiler ve medya tarafından sürekli dile getirilmesi 

ve refah düzeyindeki gelişmeler gibi faktörler, toplumların farklı bir siyasi alternatif 

aramasına engel olmuş ve uzak söylemlerin kamuoyunda kabul görmesini engellemiştir.  

Soğuk Savaşın bitmesi, iki kutuplu dünyanın ortadan kalkması ve 

küreselleşmenin yaygınlaşmasıyla birlikte, sermaye ve işgücü hareketleri artmış, kültürler 

arası etkileşim artmaya başlamıştır (İnaç, 2018). Söz konusu etkileşim aşırı sağın ve 

ırkçılığın yeniden yükselmesine de yol açmıştır. Almanya özelinde Berlin Duvarı’nın 

yıkılmasıyla birleşen Federal Almanya ve Demokratik Almanya Cumhuriyetleri gerek 

ekonomik gerek siyasi gerekse de toplumsal birtakım problemlerin meydana gelmesine 

neden olmuştur. Yaklaşık 30 sene farklı iktisadi yapılar, farklı ideolojik yönetim şekilleri 

ve tüm bunların bir sonucu olarak farklı toplumsal yapılarda yaşayan Almanların bir araya 

gelmeleri farklı sorunlar doğurmuştur. Hâlihazırda da etkileri görülen, yabancı 

düşmanlığı, ırkçılık ve İslamofobi gibi kavramların olumsuz etkilerinin farklı 

kültürlerden gelen Almanlar veya Almanya’da yaşayan topluluklar üzerinde acı sonuçları 

olmuştur. Bu sorunlara sistemin NSU davasında da görülebileceği gibi cinayetlerin 

faillerinin ikisinin öldürülmesi ve birinin cezalandırılmasıyla sistemin kendisini aklaması 

da eklenince kurumsal bir ırkçılık ve ötekileştirmeden bahsetmenin yerinde olacağı akla 

gelmektedir.   



3 

 

Popülist, ırkçı ve yabancı düşmanı bu yaklaşımın ortaya çıkması günümüzde 

anılan hareketlerin AfD (Almanya için Alternatif-Alternative für Deutschland) gibi siyasi 

partilere dönüştüğü ve mecliste temsil edilebildiği de gözlemlenmektedir. 

Muhafazakârlık, yabancı düşmanlığı, İslam karşıtlığı, Yahudi düşmanlığı ve göçmenlik 

karşıtlığı gibi birçok fikri benimseyen bu hareketler, “popülist radikal sağ” ve “yeni aşırı 

sağ” tanımları ile “ulusal popülist” olarak nitelenmektedir (İnaç, 2021). Özellikle göç, 

çok kültürlülük, suç, Avrupa entegrasyonu ve ekonomik kriz gibi konuları popülist bir 

söylem olarak kullanan hareketler NSU ve Hanau cinayetlerinde de görüldüğü gibi 

yabancıların katledilmesiyle sonuçlanabilecek olaylara fikri ve ideolojik bir temel teşkil 

etmektedir (Kutlu, 2013). 

Tez çalışmasının birinci bölümünde, etnisite, ırk ve ırkçılık terimleri kavramsal 

bir çerçevede ele alınmaya çalışılmaktadır. Irkçılığın tarihi ve gelişimi, ırkçılığın çeşitleri 

ile soykırım, ayrımcılık, yabancı düşmanlığı ve sosyal dışlanma gibi türevleri ele 

alınmaktadır. Ayrıca, aşırı sağ kavramı, ırk ayrımcılığı yaratan aşırı sağ ideolojiler de bu 

bağlamda tartışılmaktadır. 

Irkçılığa ve aşırı sağa tarihi perspektifin kurulmaya çaba sarf edildiği çalışmanın 

ikinci bölümünde, Alman tarihindeki bu olumsuz yaklaşımlar I. Dünya Savaşı 

sonrasındaki Weimer Cumhuriyeti kapsamında ele alınmaktadır. Nasyonal Sosyalist İşçi 

Partisi’nin kuruluşu, ideolojisi ve iktidarı ele geçirmesiyle yaşanan süreç de gerek ırkçılık 

gerek farklı olana düşmanlık çerçevesinde Almanya’nın bu konudaki geçmişini 

değerlendirmek bakımından önemli olacaktır. Öte yandan, aşırı sağ kavramı ve aşırı sağ 

hareketlerin tartışılacağı bu bölümde, aşırı sağ ve terörizm hem Almanya’nın birleşmesi 

öncesindeki iki cumhuriyette hem de birleşme sonrasında ve özellikle son dönemde ele 

alınmaktadır. 

Son bölümde ise, NSU cinayetleri, anılan cinayetlerin arkasında yatan siyasi 

Saikler, NSU yargılamaları ile bu süreçte yaşananlar, Alman kurumları ve kurumsal 

ırkçılık ve Alman güvenlik birimlerinde kurumsal ırkçılık sorunu analiz edilmeye 

çalışılmaktadır.  

Nitel araştırma tekniğinin kullanıldığı tez çalışması kapsamında, ikincil 

kaynaklar olan Türkçe, İngilizce ve Almanca metinlerden istifade edilmek suretiyle, 

konuya ilişkin basılı materyaller, teorik çerçeveye ilişkin kitaplar, makaleler, analizler ve 

haberler kullanılmakta, internet yayınlarından da faydalanılmaktadır. 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL BİR ÇERÇEVE: ETNİSİTE, IRK VE IRKÇILIK 

  



5 

 

1.1. ETNİSİTE KAVRAMI    

Etnisite, hem akademik hem de medya alanında son elli yılda hakkında en çok 

yazılan sosyal bilim kavramlarından biri haline gelmiştir. Irk, ulus, din ya da insanları 

betimlemek üzere kullanılan etnisite kavramı, esasında kolektif kültürel farklılığı ifade 

etmektedir. Etnisite üyeleri, ortak bir soya sahip olmakla birlikte akrabalık biriminden 

daha geniş ve kültürel manada ayırt edici nitelikteki kolektivite olarak açıklanmaktadır. 

Prototip, onu başka topluluklardan farklı kılan kültürel karakterleri paylaşan yerel içsel 

nüfustur (Williams, 1997). Weber (1980, s. 237) etnik grupları, kendi kökenlerine karşı 

öznel bir inancı paylaşan insan toplulukları olarak tanımlamıştır.  

 Etnisite ve etnik kelimeleri, yaygın olarak bilindiği üzere Yunan dilinden 

türetilmiştir. Homeros zamanında (M.Ö. 750-650) ethnos terimi, çeşitli büyük ve 

farklılaşmamış gruplar için kullanılmış; kalabalık ve sürü gibi anlamlar taşımıştır. 

Aristoteles (M.Ö. 384-322) ise bu kavramı, Helen uygarlığından farklı olarak yabancı 

veya barbar grupları belirtmek için kullanmıştır. Ethnos kelimesinin tarihsel süreçteki 

kullanımına bakıldığında, başlangıçta yalnızca yabancılar için kullanıldığı 

anlaşılmaktadır (Gabbert, 2006). Barth (1969), etnisiteyi özel bir sosyal kategorizasyon 

biçimi olarak görmüş ve kavramı ortak soy fikrine bağlamıştır. Etnisite kavramının 

geçmişi, atıfta bulunduğu ilişki duygusu, grup dayanışması ve ortak kültür kadar eski 

kabul edilmektedir. Etnisite, her dönem ve kıtada mevcut olmuş ve tüm toplumlarda 

önemli bir rol oynamıştır (Hutchinson ve Smith, 1996). 

Etnisite teriminin modern akademik alanda kullanımı ise 19. yüzyılın başlarında 

gerçekleşmiştir. 1830 ve 1840'lı yıllarda, Avrupa ve ABD'de dünyanın farklı halklarının 

kökenini, özelliklerini ve ilerlemesini incelemeye çalışan bilimsel etnolojik toplumlar 

kurulmuştur. Etnisite terimi din, davranış ya da yaşam tarzı farklılıklarını belirtmek için 

kullanılmıştır (Gabbert, 2006). Etnisite, birçok tarihsel toplumun göze çarpan bir özelliği 

olmuştur. Modern ortamlarda, etnisite öncelikle temel ikilemleri içeren kolektif bir 

kimliğe atıftan oluşmaktadır. Birbiriyle bağlantılı olarak, etnik grupların farklı profillerini 

ve zıt varlıkları oluşturdukları dereceyi açıklamaktadır. Öte yandan etnisite, çok 

kültürlülük kavramını doğrulayarak, modern ortamların sistemik tutarsızlığını ve 

parçalanmasını artırmaktadır. Küreselleşme çağında hala güçlenen bu gelişmeler, ulus 

ötesi diasporaların ortaya çıkmasına neden olmaktadır (Ben-Rafael, 2001). 



6 

 

Etnisitenin nesnel bir gerçeklikten ziyade toplumsal bir yapı olduğunu iddia eden 

Hall (1997), etnisiteyi incelemek için etnik kimliği ve etnik grupları diğer sosyal 

kimliklerden ve sosyal gruplardan açıkça ayrılması gerektiğini savunmuştur. Hall, dilsel, 

dini veya kültürel özelliklerin sadece etnisitenin göstergeleri olduğunu; bu özelliklerin 

kendi başlarına etnik kimliği tanımlamak için yeterli olmadığını belirtmiş; etnik köken 

için gerekli ve yeterli faktörlerin ortak soy efsanesi, paylaşılan bir bölge ve paylaşılan 

tarih duygusu olduğunu iddia etmiştir. Kısacası Hall, etnik köken anlayışını aşağıdaki 

şekilde özetlemiştir.  

 Etnisite biyolojik bir fenomenden ziyade sosyal bir fenomendir. Fiziksel 

göstergeler yerine sosyal ve söylemsel olarak oluşturulmuş kriterlerle 

tanımlanmıştır. 

 Genetik, dilsel, dini veya ortak kültürel özellikler nihai olarak etnik grubu 

tanımlamamaktadır. Bunlar, öznel olarak oluşturulmuş tanımlayıcı sınırlara göre 

manipüle edilen sembollerdir. 

 Etnik grup, belirli bir bölge ve ortak soy efsanesi ile diğer sosyal ve çağrışımsal 

gruplardan ayrılmaktadır. Bu soy kavramı, gerçek olmaktan ziyade varsayım 

saldır ve fikir birliği ile değerlendirilmektedir.  

Etnisiteler hem ilksel hem de koşulludur, bazıları akışkandır, diğerleri katıdır, 

bazıları yüzyıllar boyunca dayanır, bazıları ise kısa ömürlüdür (İnaç 2004a). Uzun vadede 

çok fazla değişiklik gözlemlenebilmektedir. Ancak, kısa vadede bir ömür veya birkaç 

kuşakta, güçlü etnik sınırlar genellikle sosyal, ekonomik ve politik statüdeki büyük 

eşitsizlikler, güçlü bir şekilde hissedilen şikayetler ve tutkulu taahhütler, dayanışmalar ve 

çatışmalarla ilişkilendirilmektedir. Günümüzün muazzam göçler ve hızlı ekonomik ve 

politik değişimler dünyası, genellikle etnisitelerin değişmesine ve birleşmesine neden 

olmakta ve bireyler sıklıkla birden fazla etnik kimliğe sahip olmaktadır. Yine de 

etnisitenin ortadan kalkacağına dair bir ihtimal bulunmamaktadır. Üyelik atfedilen bir 

statü olduğundan, etnik-içi ilişkiler yaygın ve tikel olma eğilimindedir. Aynı nedenle 

etnik siyaset de dışlayıcı olma eğilimindedir. Bu nedenle, etnisiteler kökenlere ve tarihe 

geriye doğru bakarken, aynı zamanda ortak farklılığı paylaşan kişilere yandan, ortak 

kaderin geleceğine doğru ileriye bakarlar (Williams, 1997). 



7 

 

1.2. IRK VE IRKÇILIK KAVRAMI     

Irk, insan türünün kalıtsal, fiziksel ve davranışsal farklılıklar temelinde farklı 

gruplara ayrıldığı fikrini temel almaktadır (İnaç, 2021). 20.yüzyılın sonlarında yapılan 

genetik araştırmalar, biyogenetik olarak farklı ırkların varlığını çürütmüş ve bilim 

adamları ırkların 15. yüzyılda başlayan Batı Avrupa fetihlerinin ardından farklı 

popülasyonlara empoze edilen belirli tutum ve inançları yansıtan kültürel müdahaleler 

olduğunu ileri sürmüştür. İnsanlara atıfta bulunarak ırk teriminin modern anlamı 17. 

yüzyılda ortaya çıkmaya başlamıştır. O zamandan beri ırk kavramı, Batı dünyasının 

dillerinde çeşitli anlamlar kazanmıştır. Bu çerçevede, tanımların çoğunun ortak noktası, 

insanları öncelikle fiziksel farklılıklarına göre kategorize etme girişimidir. Örneğin, 

Amerika Birleşik Devletleri’nde ırk terimi genel olarak cilt rengi, saç dokusu, yüz 

özellikleri ve göz oluşumu gibi bazı görünür fiziksel özelliklere sahip olan bir grup insanı 

ifade etmektedir. Bu tür ayırt edici özellikler, coğrafi olarak ayrılmış büyük 

popülasyonlarla ilişkilidir ve bu kıtasal kümeler aynı zamanda ırk olarak, “Afrika ırkı”, 

“Avrupa ırkı” ve “Asya ırkı” olarak adlandırılmaktadır (Takezawa, Smedley ve Wade, 

2004). 

Irklar, belirli genlerin görülme sıklığı bakımından farklılık gösteren, ancak 

gerçekte onları ayıran sınırlar (genellikle coğrafi) boyunca gen alışverişi yapan veya 

potansiyel olarak değiş tokuş edebilen popülasyonlar olarak tanımlanmaktadır 

(Dobzhansky, 1968). Irk terimi aynı zamanda dilsel gruplara (Arap ırkı veya Latin ırkı), 

dini gruplara (Yahudi ırkı) ve hatta fiziksel olarak az olan veya hiç olmayan siyasi, ulusal 

veya etnik gruplara da uygulanmıştır. Bunları komşularından ayıran özellikler (İspanyol 

ırkı, Slav ırkı, Çin ırkı vb.) şeklinde de ifade edilmektedir. 20. yüzyılın büyük bir 

bölümünde, Batı dünyasındaki bilim adamları insan ırklarını belirlemeye, tanımlamaya 

ve sınıflandırmaya, onların farklılıklarını ve aralarındaki ilişkileri belgelemeye 

çalışmıştır. Ancak, ırkların anlamı ve tanımlanmasında mutabakat eksikliği 21. yüzyıla 

kadar devam etmiştir (Takezawa, Smedley ve Wade, 2004). 

Irk ve etnisite, nüfusun belirli kesimlerini sınıflandırmak için kullanılmaktadır. 

Temel terimlerle, ırk fiziksel özellikleri tanımlamakta, etnisite ise kültürel kimliği ifade 

etmektedir (İnaç, 2004b). Irk, miras alınan bir şey olarak tanımlanabilirken, etnisite 

öğrenilen bir şey olarak kabul edilmektedir. Çoğu sosyal bilimci için söz konusu bu iki 

kavram birbirinden farklıdır. Irk biyolojik bir temel varsayıma dayanmakta, algılanan 



8 

 

ortak fiziksel özelliklerle ayırt edilmektedir. Etnisiteler ise algılanan ortak miras, tarih ve 

kültürel uygulamalarla tanımlanmaktadır (Cornell ve Hartmann, 2006). Örneğin, 

Asyalılar ifadesi bir ırkı tanımlamakta kullanılırken, Tibetliler ifadesi etnistiteyi 

çağrıştırmaktadır.   

Irk kavramı ilk olarak halkları ve toplumları etnisite veya ulusal kimlik şeklinde 

tanımlamak için kullanılmıştır (İnaç, 2003). Ancak, Avrupalılar 17. ve 18. yüzyıllarda 

Avrupa dışı medeniyetlerle karşılaştıkça, bilim adamları ve filozoflar ırka biyolojik bir 

anlam vermiş; bir alt sınıflandırma olarak bitkilere, hayvanlara ve insanlara 

uygulamışlardır. Böylelikle ırk, insan türünün biyolojik veya doğal bir gruplandırma 

sistemi olarak anlaşılmıştır. Batı sömürgeciliği ve kölelik genişledikçe, kavram beyaz 

olmayan şeklinde ırklaştırılmış insanlara karşı sömürü, tahakküm ve şiddeti 

meşrulaştırmak için kullanılmıştır (Clair ve Denis, 2015). Anlaşıldığı üzere, ırk ve etnisite 

birbirinden açıkça ayrı ve ilgisiz fenomenler değildir. Irk, etnisitenin gerekli veya 

silinemez olduğu, hiyerarşik hale getirildiği zaman dönüştüğü kavram olarak 

tanımlanmaktadır. Bu açıdan ırkçılık, etnik merkezciliğin kötü ikizi şeklinde tezahür 

etmektedir (Fredrickson, 2002). 

Irkçılık kavramı genellikle önyargı (önyargılı duygular), basmakalıp (önyargılı 

düşünceler ve inançlar, kusurlu genellemeler), ayrımcılık (farklı muamele veya eşit 

muamelenin olmaması) ve bağnazlıkla (hoşgörüsüzlük veya nefret) eş anlamlı olarak 

kullanılmaktadır. Bu yaklaşım ırkçılığı, bireylerin psikolojilerinin altında yatan bir dizi 

temel sosyal-psikolojik süreç olarak kavramsallaştırmaktadır (Salter, Adams ve Perez, 

2018). Grosfoguel (2011) ırkçılık kavramını, kapitalist, ataerkil, batı merkezli ve modern 

dünya sistemi kurumları tarafından yüzyıllardır politik, kültürel ve ekonomik olarak 

üretilen, küresel bir üstünlük ve aşağılık hiyerarşisi şeklinde tanımlamıştır.  

Irkçılık kavramını, bireysel ve kurumsal yaklaşımlar şeklinde değerlendirmek 

yerinde olacaktır. Burada, ırkçılığın şekli, ırkçılıktan kimin etkilendiği, sorunun nedeni 

ve çözümüne ilişkin algıların dikkate alınması gerekmektedir. Bireysel ırkçılık anlayışına 

göre, bir kişi sevmediği bir ırksal grubun üyesine zarar vermek için düşmanca tavır 

sergilerse, ayrımcı bir olay ırkçı bir olay olarak kabul edilecektir. Buna karşılık kurumsal 

ırkçılık anlayışı, kurumların ve prosedürlerin kasıtlı veya kasıtsız olarak toplumdaki alt 

grupların üyeleri üzerinde orantısız bir şekilde uygulanmasını ifade etmektedir. Bu 

bağlamda, bireysel ırkçılık anlayışından farklı olarak, kurumsal ırkçılık anlayışında 



9 

 

ırkçılık eylemi önyargılı bireylerin kastı olmadan da gerçekleşebilmektedir (Unzueta ve 

Lowery, 2008). Burada önemli olan husus, ayrımcı eylemlerin toplumu yöneten kurumlar 

tarafından işlenmesi ya da göz yumulmasıdır.   

1.2.1. Irkçılığın Kavramsal Gelişimi  

Tarihi kriterler açısından ırk kelimesi nispeten yeni kabul edilmektedir. 

Fransızca’ya Latince’den geçen bu kelime, başlangıçta hayvan yetiştiriciliğinde 

kullanılan bir terim olup, nispeten yakın tarihe kadar insanlar için kullanılmamıştır. 16. 

yüzyılda İspanyolların Amerika kıtasında yürüttüğü uygarlaştırma misyonu, yerli 

Amerikalıların topraklarını İspanyolların fethine ve yerleşimine izin vermiştir. 

Dolayısıyla ırkçılık, bir halkın istila ve tahakkümünü haklı çıkarmaya yönelik sistematik 

girişim olarak ilan edilmiştir. Doğuştan kazanılan kimi özellikler nedeniyle kendini üstün 

görme anlayışı, Antik Yunan medeniyetine kadar dayanmaktadır. Aristo, köleliğe dayalı 

ve kendince haklı bir sosyal düzeni savunmuştur (Memmi, 1994). Orta çağ Avrupa'sında 

bölünmenin kaynağı çoğunlukla din olmuştur. Bu dönemdeki ırkçılık, 19. ve 20. 

yüzyıllarda gelişen sonraki ırkçılıklardan farklı görüldüğü için proto-ırkçılık olarak 

adlandırılmıştır (Richards, 2004). 

Irkçılık terimi ilk olarak, ABD'nin Yerli Amerikalılara yönelik politikasının bir 

açıklaması bağlamında Oxford İngilizce Sözlüğünün 1902 baskısında görülmektedir 

(Howard, 2016). 20. Terimin kullanımı sosyal bilimlerde ise nispeten yeni kabul 

edilmekle birlikte konuya ilişkin ilk eserler Ruth Benedict'in Irk: Bilim ve Politika 

(Benedict, 1940) ve Edmund Soper’ın Irkçılık: Bir Dünya Sorunu (Soper, 1947) isimli 

kitaplarıdır. Benedict’in amacı, inananların ırksal eşitsizlik konusundaki bilimsel 

iddialarını çürütmek, ancak aynı zamanda ırksal ve dini hoşgörüsüzlük arasındaki ilişkiye 

hem tarihsel bir açıklama hem de teorik bir tartışma sağlamaktı.  

Etnosentrizm ve yabancı düşmanlığı kavramları ırkçılık kavramıyla 

karıştırılabilmektedir. Tüm bu kavramlar "biz" ve "diğerleri" arasındaki sorunlu ilişkiye 

atıfta bulunurken, yine de bire bir örtüşmemektedir. Etnosentrizm, “bizim” ait olduğumuz 

insan grubunun dünyanın merkezi olduğu algısı ve başkalarını yargılamak için atıfta 

bulunduğumuz ölçü olarak ifade edilmektedir. Bu yaklaşıma göre, her insan grubu kendi 

gururuna ve kibrine sahip olmakta, üstünlüklerini iddia etmekte, yabancıları 

küçümsemekte ve sadece kendi alışkanlıklarının iyi olduğuna inanırken, diğerlerininkileri 



10 

 

hor görmektedir (Sumner, 1906). Yabancı düşmanlığı ise, yabancı olan herkese ve 

özellikle de yabancıların kendilerine karşı düşmanlık anlamına gelmekte; belirli ya da 

tüm diğer etnik gruplar için olumsuz ve karamsar görüşler beslemektir (Jucquois, 2005). 

Tanımlardan anlaşılacağı üzere, etnosantrizmin ve yabancı düşmanlığının 

ırkçılıkla benzer unsurlara sahip olduğu, ancak bununla birlikte aynı olmadığı 

görülmektedir. Irkçılık kavramı, etnosantrizm veya yabancı düşmanlığından daha 

fazlasını kapsamaktadır. Çünkü sadece duygulara, tutumlara ve davranışlara değil, aynı 

zamanda bir doktrin haline gelebilecek bir ideolojiye de atıfta bulunmaktadır (Priester, 

1997). Etnosantrizmin ve yabancı düşmanlığı, eski zamanlardan beri varlığını korumakta 

ve tüm insanlarda ortak olan evrensel fenomenlerdir. Fredrickson (2011), bu iki kavrama 

kıyasla ırkçılığın 14. yüzyıldan 21. yüzyıla kadar izlenebilen tarihsel bir yapı olduğunu 

vurgulamaktadır. Etnosentrizm ve yabancı düşmanlığı birçok bakımdan ırkçılığın 

habercisi olarak görülmektedir.  

Irkçılığın öncü tarihçisi olarak 1920'lerde Belçika Sömürge Bakanlığının 

kütüphanecisi Theophile Simar kabul edilmektedir. “La doctrine des races” adını verdiği 

çalışma, 1922 yılında Brüksel'de yayımlanmıştır. Eleştirilerinin çoğunu Germen 

doktrinine odaklayan Simar, diğer Avrupalılara özellikle de 16. yüzyıl Pan Almancılığına 

ve 18. yüzyıl Fransız teorisine, sınıf farklılıklarının ırksal kökenlere atfedilebileceğine 

dair Latin halklarına karşı Cermen üstünlüğü fikrini reddetmiştir. Simar, bu şekilde 

kullanılan ırk kavramının bilimsel geçerliliğe sahip olmadığını ve siyasi amaçlar için 

tasarlandığını savunmakta zamanının ilerisinde yer almıştır. Çoğu zaman, ırksal üstünlük 

iddialarının sınıf çıkarlarının savunulması için bir bahane olduğunu iddia etmiştir 

(Fredrickson, 2002).  

Tarihsel süreçteki iki gelişme ırkçılık kavramını popüler hale getirmiştir. İlki, 

1930'lu yıllarda ve İkinci Dünya Savaşı sırasında Almanya'daki Yahudileri hedef alan 

anti-semitizme karşı propaganda olarak kullanılmasıdır. İkincisi ise, 1960'lı yıllarda ABD 

vatandaşlık haklarına, güneydeki veya başka yerlerdeki siyah ve beyaz Amerikalılar 

arasındaki ekonomik eşitsizliğe, Asya ve Afrika’daki eski kolonilerin haklarına ilişkin 

aktivistlerin çalışmalarıdır (Bowser, 2017). Fredrickson (2002), İkinci Dünya Savaşı'nı 

izleyen dönemin modern ırkçılık tarihinde bir dönüm noktası olduğunu savunmuştur.  

Faşizmin yenilgisinin ardından, egemenliğin ve hiyerarşinin resmi yapılarını 

değiştirmeye çalışan, eskiden zayıf olan siyasi, sosyal ve entelektüel hareketler dünya 



11 

 

çapında güç toplamıştır. Ayrıca bu dönemde bilim, daha güçlü ve daha birleşik bir sesle, 

ırk ve ırk kategorilerinin çok az bilimsel anlam taşıdığını iddia etmeye başlamıştır. 

Dekolonizasyon, ayrımcılığı sona erdirmeyi hedefleyen sosyal hareketler ve ırkçılık 

karşıtı sosyal bilim gündemi, insanları ve ülkeleri ırkçılıktan uzaklaştırmada etkili 

olmuştur. Yirminci yüzyılın ikinci yarısında dünya değiştikçe, ırkçılık azalmış, ancak 

daha önce tanımlanan ırklar ve ırksal sınırlar birçok toplumda anlamlı sosyal kategoriler 

olarak kalmıştır (Hirschman, 2004).  

1.2.2. Irkçılığın Türleri 

Irkçılığın türleri kapsamında bilimsel ırkçılık, sömürgeci ırkçılık, kültürel 

ırkçılık ve kurumsal ırkçılık alt başlıklar halinde aşağıda açıklanmıştır.  

1.2.2.1. Bilimsel Irkçılık  

On dokuzuncu yüzyılda köklerini bulan ırkçılık teorisi bilimsel ırkçılık olarak 

adlandırılmaktadır. Irkları biyolojik olarak tanımlayan bu teori, fiziksel özelliklerin 

göstergesi olarak doğasal karakteristik unsurları kullanmış, zihinsel ve ahlaki üstünlük/ 

aşağılık olgusunu savunmuştur. Bu tanımlama Aryan ırkını diğer tüm ırklardan üstün 

görmüş ve spesifik olarak Yahudileri Asyalı insanlar şeklinde tanımlayarak hiyerarşinin 

en altına yerleştirmiştir (Yılmaz, 2008). 

Yepyeni entelektüel çaba olarak adlandırılan bilim, on sekizinci yüzyılın 

sonunda teoloji ve ahlak felsefesine meydan okuyan Batı kültürünün ayrı bir alanı olarak 

ortaya çıkmaya başlamıştır. On sekizinci yüzyılın ortası ile yirminci yüzyılın şafağı 

arasında bilim, vahşilerin uygar toplum üyelerine göre ırk bakımından daha aşağı 

oldukları "gerçeğini" belirlemede önemli bir rol oynamıştır. Zencilerin ve Kızılderililerin 

vatandaşlığa veya özgürlüğe layık olmayan vahşiler olduğunu açıklamak için aşağı ırklar 

hakkında bilimsel çalışmalar yürütülmüştür (Baker, 1998). Anlaşıldığı üzere bilimsel 

ırkçılık, sömürgeciliği mazur gösteren bir anlayış olarak Batılı devletlerce 

benimsenmiştir.  

Bilimsel ırkçılığa bir katkı da Charles Darwin'in doğal seleksiyon ve evrim 

teorisi aracılığıyla gelmiştir. Darwin'in fikirleri ilk başta bilimsel ırkçılıkla pek uyumlu 

olmamıştır, zira bilimsel ırkçılık sabit bir kavramken evrim teorisi açık bir şekilde sabit 

değildi. Ancak 1880'lerde Avrupa'da bu iki fikir Sosyal Darwinizm olarak birleşmiş ve 



12 

 

ABD'ye de yayılmıştır. Sosyal Darwinistler, doğa kanunlarını toplum kanunlarına 

uyarlamışlar ve öjenik akıma yol açmıştır (Drouard, 2015). Öjenik, çeşitli hastalıklardan 

ve sakatlıklardan muaf olacak bir ırkı iyileştirme ve yaratma amacı taşıyan toplumsal bir 

akımı ifade etmektedir (Emiroğlu ve Aydın, 2003).  

Bilimsel ırkçılık bağlamında Gumplowicz (1980), insanlar arasında bir ırk 

mücadelesi olduğunu ileri sürmüştür. Spencer (1872) da benzer şekilde, en uygun olanın 

hayatta kalması fikrini ortaya atmıştır. Öjeni uzmanları, uygarlık düzeyi nedeniyle doğal 

seçilimin başarısız olduğunu iddia etmiştir. Negatif öjeni, ayrımcılıktan kısırlaştırmaya 

kadar çeşitli yöntemlere başvurarak kalıtsal hastalıkları olan kişilerin evlenmesini 

önlemeyi amaçlamaktadır. Pozitif öjeni ise, elverişli fiziksel ve entelektüel özelliklerin 

taşıyıcıları olan üstün yetenekli veya güçlü bireyleri kendilerini olabildiğince çoğaltmaya 

teşvik etmeyi hedeflemektedir (Drouard, 2015). 

Bilimsel ırkçılığa yönelik büyük bir eleştiri, Boas ve Columbia 

Üniversitesi'ndeki Amerikan antropolojisinin kurucuları olarak kabul edilen 

öğrencilerinden gelmiştir. Boas (1965), dikkati evrimden kültüre kaydırmış ve kültürel 

görecelik kavramını tanıtmış; hiç kimsenin ırksal olarak aşağı veya üstün olmadığını, 

yalnızca farklı kültürlere sahip olunduğunu savunmuştur. Bilimsel ırkçılığa ilişkin bir 

diğer eleştiride de Bois (1999) tarafından yapılmış; bilimsel ırkçılığı ve öjeniyi reddetmiş; 

Afro-Amerikalıların sorunlarının yapısal sosyal eşitsizlik nedenlerinden kaynaklandığını 

iddia etmiştir. 

1.2.2.2. Sömürgeci Irkçılık  

Sömürgeci ırkçılığa ilişkin önemli çalışmalardan biri olarak kabul edilen Frantz 

Fanon’un ilk monografisi Siyah Deri, Beyaz Maskeler, hem Karayipler’deki Fransız 

kolonilerindeki günlük yaşamı hem de Fransız metropolündeki siyahi göçmenlerin 

deneyimleriyle ilgili olarak sömürgeci ırkçılığın psikolojik etkilerini ele almaktadır. 

Fanon (2008), sömürgeci ırkçı deneyimlerin olası etkileri arasında pasiflik, saldırganlık, 

aşağılık duyguları ve aşırı derecede telafi etme çabası şeklinde sıralamaktadır. Fransız 

imparatorluğundaki siyahların temel hissi yabancılaşma, beyazlarınki ise kendilerini 

üstün görme duygusu olmuştur.  

Sömürgeci ırkçılığın mekanizmaları ile ilgili olarak Fanon (2008), epistemik 

yönlerin, bilginin ve kültürel alanların önemini vurgulamıştır. Sömürgeleştirilmiş 



13 

 

insanların uygarlaştıran dil aracılığıyla asimile edilmeye çalışıldığını savunmuştur. Diğer 

önemli bir bileşen olarak ekonomiyi gösteren Fanon, siyahların bireysel çabalarının 

maddi mücadelelerle birleştirilmesini gerektirdiğini; dünyayı yeniden yapılandırmaya ve 

sosyal yapıda bir değişikliğe ihtiyaç duyulduğunu belirtmiştir.  

Sömürgeci ırkçılığın diğer büyük teorisyeni ve şiddet içeren mücadelenin 

kaçınılmazlığının savunucusu Memmi (2000), ırkçılığı hem sömürgeleştirileni hem de 

sömürgeciyi nihayetinde zayıflatan bir kısır döngü içinde tuzağa düşüren patolojik bir 

durum olarak kavramsallaştırmıştır. Memmi’ye göre, sömürgeci ırkçılığın üç ana 

ideolojik bileşeni bulunmaktadır. Birincisi sömürgeci ve sömürgeleştirilmiş kültür 

arasındaki uçurum; ikincisi bu farklılıkların sömürgecinin yararına kullanılması; 

sonuncusu ise bu varsayılan farklılıkların mutlak gerçeklerin standartları olarak 

kullanılmasıdır.  

II. Dünya Savaşı öncesi pek çok Batı Avrupa ülkesinde ırkçılık, günümüzden 

daha yaygın, görkemli ve büyük bir fenomeni ifade etmiştir. Sömürgeci ırkçılık olarak 

nitelendirilen bu dönem, sömürge altındaki ırkların daha aşağı nitelikte olduğunu 

varsaymıştır (İnaç, 2020). Irkçılığı teoriye döken farklı yaklaşımların içinde, 

sömürgeciliği meşrulaştırma aracı olarak bu kavramın tanımlandığını ortaya koyanlar da 

bulunmaktadır. Kapitalist dünya ekonomisinin gelişimi ışığında ele alınan ve ırkçılığı 

sömürgeyi meşrulaştırma aracı olarak gören yaklaşım Miles (2000) tarafından “Sömürge 

Paradigması” olarak adlandırılmıştır. Klasik geleneksel Marksist açıklamalara dayanan 

bu ifade, ırkçılığın sömürgecilik ve emperyalizmin sonucunda ortaya çıkarıldığını 

vurgulamaktadır. Miles ayrıca, kapitalist üretim biçiminin insanları ekonomik 

durumlarına göre belirli gruplara ayırdığını ve bu sınıflandırmanın işgücü ile sınırlı 

kalmayıp ideolojik olarak da belirdiğini iddia etmektedir. Buna göre, kapitalist üretim 

süreci içinde oluşan ekonomik ilişkiler, yeniden yapılandırdığı sınıfsal fraksiyonlar 

nedeniyle dışlanma ya da ırkçılığa karşı duruşu açıkça olmasa da ortadan kaldırmaktadır.  

1.2.2.3. Kültürel Irkçılık  

Biyolojik ırkçılık, 1950 ve 1960'lı yıllara kadar saygın kalabilmiştir. Ancak 

değişen yenidünya düzeninde ırkçı pratiğin artık yeni bir teoriye ihtiyacı olmuştur. Bu 

teori oluşturma çabaları modernleşme teorisiyle son bulmuştur. Modernleşme teorisi 

özünde, Avrupalı olmayanların ırksal olarak olmasa da, Avrupalılara kıyasla, tarihleri ve 



14 

 

kültürel gelişmişlik düzeyleri nedeniyle geri kaldıklarını savunmuştur. Bu nedenle, 

Avrupa'nın rehberliği ve vesayeti altında, geri kalmışlığın üstesinden gelebilmek için 

Avrupalılar tarafından izlenen yolu takip etmeleri gerekmektedir. Esasında kültürel 

ırkçılığın gerçek özü bu görüşe dayanmaktadır. Bir teori olarak kültürel ırkçılığın amacı, 

Avrupalıların üstünlüğünü kanıtlamak ve bunu dinden ve biyolojiden gelen eski 

argümanlara başvurmadan yapmaktır (Blaut, 1992).  

Soğuk Savaş döneminde zemin değiştiren ideolojiler ve özellikle 1980’lerde 

yeni nesil göçmen topluluklarının göç ettikleri ülkelerde kendi yaşamlarını ifade eden 

siyasi ve kültürel tanımlama içine girmeleri ırkçılığın bilimsel alandan çıkarak daha 

sosyal bir fenomene dönüşmesine ve farklı unsurlarla beslenmesine neden olmuştur. 

“Kültürel Irkçılık” olarak adlandırılan bu yeni ırkçılık biçimi, geçmişte Avrupalı devletler 

tarafından domine edilen ve sömürgecilik tarihinin bir parçası olan bilim destekli 

düzeyinden ziyade, büyük ölçüde yabancı ve zayıf olarak algılananlara karşı yöneltilen 

bir olgu haline gelmiştir (Yılmaz, 2008). 

Kültürel ırkçılık, beyaz kültürün diğer kültürlerden üstün olduğu inancıyla 

sonuçlanmaktadır. Bu ırkçılık biçimi, genellikle, ırksal azınlıkların kültürel 

uygulamalarını veya değerlerini sınırlandırmaya, patolojileştirmeye, egzotikleştirmeye 

veya tamamen ihmal etmeye neden olmaktadır (Thompson ve Neville, 1999). Powell 

(2000) kültürel ırkçılığı, insan farklılıklarına dayalı olarak öğretilen fikirler, duygular ve 

nihayetinde sosyal etkileşimler olarak tanımlamıştır. Powell ayrıca, tarihsel olarak 

kültürel ırkçılığın, belki de liberal veya ilerici gibi görünen, ancak özünde beyaz davranış 

standartlarına dayanan bir eritme potası perspektifine dayanan birçok eğitim 

uygulamasına yerleştirildiğini savunmuştur.  

Yeni ırkçılığın tanımlanmasında etkili unsurlardan biri olan göç olgusu, göçün 

ekonomi politiği çerçevesinde ırkçılaşma sürecini açıklamakta kullanılmaktadır. Değişen 

dünya ve toplum düzeni ile birlikte ırkçılığın dayandığı maddi faktörler, biyolojiden 

ekonomiye, sosyolojiden kültüre kayarak ırkçılığın belli dönemlerde farklı biçimlere 

bürünmesine neden olmuştur. Kültürel ırkçılık, yabancı düşmanlığını doğal bir biçimde 

üreten etnosantrizimden güç almaktadır. Buna göre, yabancılar yerli kültüre yeterince 

ayak uyduramadığından geri gönderilmelidirler. Biyolojik üstünlüğü değil de kültürel 

ayrımcılığı hedefleyen bu ırkçılık türü, geleneksel ırkçılık gibi kimi zaman bir aşırı sağ 



15 

 

partide farklı kanatlarda temsil edildiği gibi kimi zaman da bir veya bir grup parti 

tarafından savunulmaktadır (Taş, 1999).  

1.2.2.4. Kurumsal Irkçılık  

İlk olarak Stokely ve Hamilton (1967) tarafından tanımlanan kurumsal ırkçılık, 

işgücü piyasası veya ulus devlet gibi örgütsel veya kurumsal bağlamlarda ırk ayrımcılığı, 

eşitsizlik, sömürü ve tahakkümün belirli ve genel örneklerini ifade etmektedir. Kurumsal 

ırkçılık aleni olabileceği gibi (örneğin, belirli bir ırkın başvuru sahiplerini dışlamak için 

resmi politikaya sahip bir firma), daha çok farklı etkiye sahip vakaları açıklamak için 

kullanılmaktadır. Burada kuruluşlar veya toplumlar açık bir şekilde bir gruba diğerinden 

daha fazla kaynak dağıtmaktadır (Clair ve Denis, 2015). 

Genel anlamda ırkçılık, renkleri, kültürleri veya etnik kökenleri nedeniyle 

insanları avantajlı veya dezavantajlı kılan davranış veya sözlerden veya uygulamalardan 

oluşmaktadır. Kurumsal ırkçılık ise, bir kuruluşun renkleri, kültürleri veya etnik kökenleri 

nedeniyle insanlara uygun ve profesyonel bir hizmet sunmadaki toplu başarısızlığından 

kaynaklanmaktadır. Azınlık etnik halkı dezavantajlı kılan unsurlar, önyargı, cehalet, 

düşüncesizlik ve ırkçı klişeleştirme yoluyla ayrımcılığa varan süreçlerde, tutumlarda ve 

davranışlarda görülebilmektedir (Macpherson, 1999). 

Kurumsal ırkçılık kavramı, daha sonra ABD’den sonra Birleşik Krallık siyasi ve 

sosyolojik söyleminde de benimsenmiştir. İngiliz toplumunda ve özellikle de ceza adaleti 

sisteminde kurumsal ırkçılığın varlığı hakkında politik tartışmaların varlığına rağmen, 

kurumsal ırkçılığın özelliklerine ilişkin görece az teorik düşünce ve analiz bulunmaktadır. 

Bu bağlamda Miles (1989), kavramın Birleşik Krallık'ta tanıtıldığını, ancak çok az 

analitik titizlikle kullanıldığını belirtmiştir (O’Grady vd. 2005). 

1.2.3. Irkçılığın Türevleri  

1.2.3.1. Soykırım  

Soykırım kavramı Raphaël Lemkin tarafından 1944 yılında yayımlanan Axis 

Rule in Occupied Europe adlı kitabında ortaya atıldı. Lemkin kavramı bir ulusun veya bir 

etnik grubun yok edilmesi olarak tanımladı. Irk veya kabile anlamına gelen eski Yunanca 

kelime genos ve öldürme anlamına gelen Latince cide kelimelerinden türetilen kavram, 



16 

 

Lemkin'in kitabı bazı gaz odalarının hala faaliyette olduğu zamanlarda ortaya çıkmıştır. 

Nazi Almanya’sının eylemlerini yalnızca devletlere ve ordularına değil, halklara karşı bir 

savaş olarak tanımlanmıştır (Lemkin, 2005). Ayrıca, Lemkin, soykırımın 

gerçekleştirildiği politik, sosyal, kültürel, ekonomik, biyolojik, fiziksel, dini ve ahlaki 

olmak üzere sekiz farklı alan belirlemiştir. 

Soykırım, bir ulusun tüm üyelerinin kitlesel katliamları dışında, mutlaka bir 

ulusun derhal yok edilmesi anlamına gelmemekle birlikte, ulusal yaşamın ana temellerini 

yok etmeyi amaçlayan farklı eylemlerin koordineli bir planını ifade etmektedir (İnaç 

2021). Başka bir ifadeyle, ulusal bir grubu yok etmek için kullanılan her teknik ve fiil 

soykırım olarak tanımlanmaktadır. Örneğin, Lemkin yerel dili okullarda kullanma ve 

basım yasağını kültürel soykırım olarak tanımlamaktadır. Çünkü, bu durumun ulusun bir 

unsuruna yoğunlaştırılmış ve koordineli bir saldırıyı temsil ettiği ifade edilmektedir 

(Jacobs, 2012). 

Lemkin'in özellikle ulusal gruplardan soykırım hedefi olarak bahsetmesi ve 

Yahudileri bu sınıflandırmanın dışında tutarken, Naziler tarafından diğer tüm ırkları 

baltalayan ve zehirleyen bir ırk olarak görülmesi dikkat çekicidir. Ulusal bir grubun 

üyeleri olarak ulus içindeki siyasi grupların ve sınıfların, öldürülen veya hapsedilen 

üyeleri olarak düşünülmüştür (Fein, 2002). Ancak, Nazi Almanya’sının Avrupa 

anakarasını kavuran II. Dünya Savaşı kesin bir sona gelene kadar bu canice fikir 

uygulanamayacaktı. İngiltere, Rusya ve Amerika Birleşik Devletleri (ABD) Moskova 

Deklarasyonu'nu Ekim 1943'te imzalayarak zulüm, katliam veya infazların tüm faillerine 

ve iştirakçilerine cezaya çarptırılacaklarını belirten bir uyarı yayımladı. İngiltere, Fransa, 

Rusya ve ABD imzacılarından oluşan 8 Ağustos 1945 tarihli Dört İktidar Anlaşması’na 

dayanan Uluslararası Askeri Mahkeme Şartı oluşturulmuştur. Anılan mahkemenin yetki 

alanına giren barışa karşı suçlar; savaş suçları ve insanlığa karşı suçlar gibi üç tür suç 

bulunmaktadır (Kuper, 2002). 

Diğer yandan, Nürnberg Duruşmaları, 11 Aralık 1946 tarihli BM Genel 

Kurulu'nda alınan kararın başlangıcı olmuştur. Söz konusu karar soykırımı, tüm insan 

gruplarının var olma hakkının reddi olarak tanımlamış, çünkü cinayet, bireysel insanların 

yaşama hakkının inkârı olarak ifade edilmiştir. Varoluş hakkının bu şekilde reddedilmesi 

insanlığın vicdanını sarsacağı, insanlığa büyük kayıplar vereceği, bu bağlamda da ahlaki 

yasalara ve Birleşmiş Milletler ‘in ruhuna ve amaçlarına aykırı olduğu kaydedilmiştir. Bu 



17 

 

tür soykırım suçlarının çoğu, ırksal, dini, politik ve diğer gruplar tamamen veya kısmen 

yok edildiğinde meydana geldiği vurgulanmış, soykırım suçunun cezalandırılması 

uluslararası bir endişe konusu olarak nitelenmiştir. Bu nedenle, BM Genel Kurulu 

soykırımın uluslararası hukuka göre medeni dünyanın kınadığı bir suç olduğunu ve hangi 

ilkelerin ve suç ortaklarının ister özel şahıslar ister kamu görevlileri ister devlet adamları 

olsun, suçun dini, ırksal kişilere işlendiğini, siyasi veya diğer gerekçelerle 

cezalandırılabileceğini ifade etmiştir (UN, 2012). 

Bu tanım, Raphaël Lemkin tarafından oluşturulan ilk tanıma pratik olarak 

benzemektedir. Ulusal gruplar, ırksal, dini, politik ve diğer grupları kapsayacak şekilde 

genişletilmiştir. Soykırımın cezalandırılabileceği gerekçeler arasında dini, ırksal ve 

siyasal yer alırken, başka gerekçeler de dâhil edildiğinde daha da kapsamlı hale 

gelmektedir. Bu, ırksal ve ulusal grupların imhası olarak tanımlandığı Nürnberg 

duruşmaları sırasında kullanılan tanımlamadan daha kapsamlıydı. Bununla birlikte, 

kararın hala üye devletlerin imzalarına ihtiyacı bulunmaktaydı. Hangi grupların 

korunacağı büyük tartışmalara yol açmış, niyet sorunu kültürel soykırımın dâhil edilmesi, 

uygulama ve ceza sorunu, yıkımın boyutu ve suçun asli niteliği saptanmıştır (Kuper, 

2002). 

8 Aralık 1948 tarihinde BM Soykırım Sözleşmesinin nihai metni hazırlanmış ve 

birkaç gün içinde Amerika Birleşik Devletleri ve Fransa da dahil olmak üzere 20 ülke 

tarafından imzalanmıştır. Bir yıl içinde aralarında Sovyetler Birliği'nin de bulunduğu 21 

devlet daha Sözleşmeyi imzalamıştır (UN, 1948). Sözleşmede soykırım, Birleşmiş 

Milletler ‘in ruhuna ve amaçlarına aykırı ve medeni dünya tarafından kınanan uluslararası 

hukuka göre bir suç olarak ifade edilmiştir. 

1.2.3.2. Ayrımcılık  

Ayrımcılık terimi, benzer yaklaşımlar arasındaki farklılıkları algılamak veya 

kişinin yargısına göre seçici olmak anlamına gelen Latin ayrımcılığından türetilmiştir 

(Pettigrew ve Taylor, 2000). Ayrımcılığın çeşitli disiplinler açısından incelenmiş olması, 

konunun karmaşıklığına işaret etmektedir. Pek çok sosyal psikoloğa göre ayrımcılık, bir 

sosyal gruba ve onun üyelerine yönelik olumsuz ya da olumlu herhangi bir önyargılı 

muameleyi kapsamaktadır (Smith, Mackie ve Claypool, 2015). Önyargı ise, ön görüşe 

atıfta bulunarak, yeterli izin olmaksızın başkalarının olumlu ya da olumsuz 



18 

 

değerlendirilmesi olarak tanımlanmaktadır (Allport, 1958). Bu nedenle, ayrımcılık 

çoğunlukla psikoloji disiplininde önyargının davranışsal bileşeni olarak ele alınmakta ve 

grup üyeliğine dayalı olarak insanlara kısmi veya önyargılı bir muameleyi ifade 

etmektedir. 

Diğer taraftan, ayrımcılığın mutlaka önyargının sonucu olması gerekmeyecektir 

(Giddens, 2006). Örneğin, sosyoloji disiplininde ayrımcılık, bir bireyin veya belirli bir 

grubun eğitim, sağlık, barınma, istihdam, yasal haklar gibi sosyal kaynaklara ve krediler 

veya sembolik ve politik güç gibi fırsatlara erişimi kısıtlamak suretiyle, haksız ve 

yaralayıcı muamelelere maruz kalması durumu olarak tanımlanmaktadır. (Scott ve 

Gordon, 2009). Sosyolojik bir bakış açısıyla, ayrımcılık aynı zamanda bir kişiye veya 

belirli bir grup insana, özellikle ırk, din, sınıf, cinsiyet, siyaset temelinde diğer insanlara 

davranış şeklinizden adil olmayan kültür, yaş, etnik köken gibi farklı muamele olarak 

tanımlanmaktadır. Öte yandan, İnsan Hakları Komitesi ayrımcılığın herhangi bir ayrım, 

dışlama veya öncüle dayanan ve tüm kişilerin, tüm hak ve özgürlüklerin tanınmasını, 

kullanılmasını veya kullanılmasını geçersiz kılma veya bozma amacına veya etkisine 

sahip olan kısıtlama veya tercih olarak nitelenmektedir (UNHRC, 1989). Bu nedenle, 

ayrımcılık tüm hak ve özgürlüklerin herkes tarafından tanınması ve kullanılması 

sayesinde tecrübe edilmemiş olacaktır. 

Felsefi açıdan ayrımcılık, eşitlik ve eşitsizlik konularının bir uzantısı olup, tüm 

eşitsizlik ve ayrımcılıkların düzeltilmesi gereken sosyal adaletsizlik olarak görülmektedir 

(Pettigrew ve Taylor, 2000). Başka bir deyişle, ayrımcılık, insan haklarının temel bir 

ilkesiyle, yani tüm insanların haysiyet bakımından eşit olduğunu ve aynı temel haklara 

sahip olduğunu öne süren yasa önünde eşitlik ilkesiyle çelişmektedir. Bu ilke, her temel 

insan hakları belgesinde tekrarlanmaktadır. Örneğin, İnsan Hakları Evrensel 

Beyannamesi'ne göre ve Uluslararası İnsan Hakları Sözleşmelerinin hepsi yasa önünde 

eşittir ve ayrım gözetilmeksizin yasa tarafından eşit korunma hakkına sahiptir. Yıllar 

içinde eşitlik hususunda bir iyileşme olmuşsa da, yine de farklılıkların varlığından dolayı 

eşitlikçi bir toplumun varlığından söz etmek mümkün değildir (Salman, 2007).  

Bu açıdan gruplar arası farklılıkların ayrımcılığın temelini oluşturduğunu 

söylemek mümkündür, ancak farklı grupların bir arada yaşamasının imkânsız olduğunu 

söylemenin mümkün olmayabileceği değerlendirilmektedir. Irk, etnisite, dil ve cinsiyet 

gibi potansiyel olarak ayrıştırıcı unsurlar çıkarılırsa ve “öteki” ve “farklı” için yasalar 



19 

 

yeniden oluşturulursa, farklı grupların farklılıklarıyla birlikte yaşamaları mümkün ve 

hatta muhtemel olabilecektir. Aslında bütünleşmek ve topluma dâhil olmak isteyen farklı 

kimliklerin de içinde yer alabileceği daha esnek ve kapsayıcı kategorilere açık olunması 

önem arz etmektedir. Tüm bunları sağlayan, sosyal sözleşmeler olarak adlandırılan 

anayasalardır (Kaya, 2006). Ancak, farklılıkları bir arada tutabilmek için başvurular 

anayasal değerlere dönüştürülmeden önce daha adil olmalıdır. 

Özetlemek gerekirse, literatüre göre sosyal yaşamdaki ayrımcılık, belirli insan 

gruplarına karşı hukuk gözünde sosyal normları ve eşitlik ilkesini ihlal ederek 

gerçekleşen bir ayrım eylemidir. Bu nedenle, ayrımcılığın önlenmesi için oluşturulan 

eşitlik ilkesinin dezavantajlı azınlıklar söz konusu olduğunda işlemediği düşünülebilir. 

Bu bağlamda, ayrımcılık tanımındaki vurgulardan biri avantajlı ve dezavantajlı 

gruplardan oluşan azınlıklar ile çoğunluk arasındaki ilişkidir. Çünkü ayrımcılık, bir kişiyi 

veya bir grubu çoğunluktan ayırma ve onları paylaşılan ortamdan dışlama meselesi olarak 

ifade edilmektedir (Akpınar ve Karam, 1999). 

1.2.3.3. Yabancı Düşmanlığı   

Yabancı düşmanlığı (Xenophobia) etimolojik olarak, yabancı anlamına gelen 

Yunanca xeno ve korku anlamına gelen phobia kelimelerinden oluşmaktadır. Bu nedenle, 

yabancı düşmanlığı, yabancılardan korkma anlamına gelmektedir (van der Veer vd. 

2013). Anılan yabancı korkusuna dayanarak, çağdaş bir yabancı düşmanlığı anlayışı onu 

mültecilere veya yabancılara karşı bir antipati olarak görmektedir (Hjerm, 2007). Yabancı 

düşmanlığı da şiddetin bir biçimi olarak tanımlanmıştır. Bu görüşe göre önyargı, yabancı 

düşmanı şiddeti motive etmekle, yabancı düşmanlığı, mültecilerin, sığınmacıların ve 

göçmenlerin kurbanı olduğu yaygın bir önyargı saiki biçimi olarak 

değerlendirilebilmektedir. Öte yandan yabancı düşmanlığını (xenophobia) kışkırtan en 

önemli unsurlardan birisi ekonomik krizler ve bu krizlerin yarttığı işsizlik ve kamu 

imkânlarından yeterince yararlanmama sorunudur (Tutar, İnaç ve Güner, 2006). 

Diğer yandan, yabancı düşmanlığı genellikle yabancılardan veya kişinin 

kendisinden farklı olanlardan korkması veya hoşlanmaması için kullanılmaktadır. Ayrıca, 

yabancı düşmanlığı, yabancıların, yani “diğerlerinin” hoşgörüsüzlüğünü de içerir. Bu 

korku, hoşlanmama veya hoşgörüsüzlük, kıt kaynaklar, istihdam, barınma, hizmetler, 

tesisler ve hatta basit fiziksel alan için rekabetten kaynaklanabilmektedir. Bu korku, 



20 

 

hoşnutsuzluk ve hoşgörüsüzlük, yerel halktan mültecilere veya yabancılara şiddet, 

kızgınlık, düşmanlık ve hem sözlü hem de fiziksel olarak taciz şeklinde yabancı düşmanı 

tepkilere yol açabilmektedir (Lesetedi ve Modie-Moroka, 2007).  

Anılan yaklaşıma benzer şekilde, yabancı düşmanlığının, bir anlamda farklı 

(gerçek veya kendilerinden veya ait oldukları grup(lar)dan duygusal bakımdan gerekli 

olan korkuyu barındırması da gerekmektedir. Bu tanıma göre, bireylerin kendi 

konumlarının veya gruplarının konumunun başkaları tarafından tehdit edildiğini 

algılaması bir durum korku yaratmaktadır. Yabancı düşmanlığının bir diğer önemli 

bileşeni, bir toplulukta yabancıların, örneğin mültecilerin, varlığı ve bunların ev sahibi 

topluluğun kültürel, ekonomik ve sosyal sermayesi üzerindeki etkilerinden kaynaklanan 

rahatsızlık hissidir (Esses vd. 2001).  

Yakushko (2009) da yabancı düşmanlığının göçmenlere ve yabancı olarak 

algılanan diğerlerine yönelik tutumsal, duygusal ve davranışsal bir önyargı biçimi olarak 

tanımının da altını çizmiştir. Yakushko'ya göre yabancı düşmanlığı terimi, Amerikalıların 

ABD'ye yeni gelen göçmenlere ve Türkiye gibi kitlesel mülteci akını alan diğer ülkelere 

yönelik önyargılı tutumlarını anlamak için en uygun kavram olarak 

değerlendirilebilecektir (Yakushko, 2009). 

Yabancıların yerlilere zarar verebileceği ve güvenilmeyeceği hissini 

vurgulayarak, korku benzeri duyguları içeriyor gibi göründüğünü ve bir kırılganlık hissini 

ima ettiği de ayrıca vurgulanmaktadır. Grup içi ve grup dışı etkileşim bağlamında, grup 

içi üyeler için, grup dışı üyeler düşmanca algılanabilmekte ve iç grup üyelerine zarar 

verebilmektedir. Bu tehdit temelli zihniyet, bir güvensizlik, korku hissi veya grubun 

üyeleri arasında şüpheyle sonuçlanabilmektedir. Kişisel ve toplumsal zarara neden 

olabilen “öteki” korkusu, yabancı düşmanlığının tek temel yönü olarak ifade edilmektedir 

(van der Veer vd., 2013). 

1.2.3.4. Sosyal Dışlama  

Sosyal dışlanma kavramı geniş çapta tartışılmakta ve yine de dikkate alınan 

önceliklere bağlı olarak çeşitli şekillerde tanımlanmaktadır. Literatürde ne monolitik bir 

tanımın ne de tek bir sosyal dışlama çözümünün olmadığı açıktır. Sosyal dışlanmayı 

yorumlamanın farklı söylemleri ve yolları, farklı nedenlerin ve kaygıların yanı sıra 



21 

 

çözümlerin vurgulanmasına yol açmaktadır. Sosyal dışlanma kavramı o kadar anımsatıcı, 

belirsiz, çok boyutlu ve geniş ki birçok farklı şekilde tanımlanabilmektedir (Silver, 1995). 

Sosyal dışlanma literatüründe, geçmişi 1960'lara kadar uzanan Fransız sosyal 

politikasında sosyal dışlanmanın tarihsel kökenlerinin izini sürmek oldukça yaygındır. 

Anılan kavram, Fransa'da 1960'lı yıllarda yoksullara belirsiz bir şekilde atıfta bulunmak 

için kullanılmıştır (Çakır, 2002). Bununla birlikte, dışlamaya ilişkin akademik 

araştırmaların çoğunda atıfta bulunulduğu üzere, dışlanma tanımı yoksul insanların 

ötesine geçmiş ve ana akım topluma uyum sağlayamayanlar ile Fransız nüfusunun onda 

birine karşılık gelen uyumsuzlukları tanımlamıştır. İlerleyen yıllarda artan işsizlik, kalıcı 

yoksulluk, zayıf aile bağları, imkânlar denenmiş yardımlar, izole bireylerin artması ve 

sosyal ilişkilerin kopması gibi sosyal sorunların artmasıyla sosyal dışlanma referansını 

genişlemiş, marjinaller, anti sosyal insanlar, fiziksel ve zihinsel engelliler, okulu terk 

edenler, istismara uğrayan çocuklar, göçmenler, bekar ebeveynler ve sosyal uyumsuzlar 

gibi gruplar da dahil edilmiştir (Silver, 1995, Rawal 2008). 

Sosyal sorunların artmasıyla birlikte, güncel sosyal politika tartışmalarında kilit 

bir tema haline gelen sosyal dışlanma kavramı, kökleri Avrupa refah devleti fikrine 

dayanan sosyal haklar kavramıyla birlikte gelişmiştir (UNDP, 2011). Refah devleti 

felsefesinin etkisi ve sosyal sorunları ele almadaki başarısızlığı, sosyal dışlanmaya ilişkin 

sosyal kategorilerin genişlemesinde belirgindi. 1990'lı yıllarda sosyal dışlanma kavramı 

popüler hale geldiğinde ve yaygın olarak kullanıldığında, onun nasıl tanımlanacağına ve 

etkili faktörlerin yanı sıra, göstergelerinin nasıl değerlendirileceğine daha fazla vurgu 

yapılmıştır. İlk ortaya çıkışından bu kadar zaman geçmesine rağmen, sosyal dışlanmanın 

hala üzerinde mutabık kalınmış bir tanımı bulunmamaktadır. 

Paugnam (1996), sosyal dışlanmanın, toplumun işlev bozukluklarının farkına 

varmanın ve olası çözümler aramanın bir yansıması olduğunu ileri sürmektedir. Bir 

toplumun performansını ve risklerini sosyal dayanışma ve refah açısından 

değerlendirmenin bir yoludur. 1970'li yılların işgücü piyasasında yeni risklerin ortaya 

çıkması, geleneksel toplulukların ve sosyal bağların bozulması ve vatandaşlığı yeniden 

tanımlayan politik ve yapısal değişiklikler gibi sosyo-ekonomik değişiklikler nedeniyle, 

perspektifte bir değişiklik gerekli hale gelmiştir. Sonuç olarak, sosyal dışlanma 

kavramının refah devleti krizi anında yukarıda belirtilen bağlamsal değişiklikler 



22 

 

nedeniyle ortaya çıkması, statik yerine dinamik ve tek boyutlu odak yerine çok boyutlu 

olduğunu ve ilişkisel odak kadar dağılım gerektirdiğini ifade etmektedir. 

Sosyal dışlanma kavramı geniş bir tanımda yoksullukla örtüşmektedir. Ancak, 

yoksulluğun ilişkisel ve dağıtımsal yönlerinin altını çizerek yoksulluğun ötesine 

geçmektedir. Sosyal dışlanma, sadece finansal bir yoksunluğu ifade etmekten ziyade, 

politik, kültürel ve sosyal boyutlara daha geniş bir odaklanmaktadır. Aynı zamanda devlet 

ve toplum arasındaki ilişkilerin bir yansımasıdır. Bir sosyal dışlama çerçevesi, temel 

hareket noktası olarak bağlam bağımlılığı ile toplumu ve yoksunluğu anlamak için 

analitik bir çerçevedir (De Haan, 1999).  

Bununla birlikte, sosyal dışlanma, bir dağıtım yönünün mü yoksa ilişkisel bir 

yaklaşımın mı literatürde yaygın olarak tartışılan başka bir özellik olup olmadığını 

vurgulamaktadır. Bahsedilen tartışma bağlamında, sosyal dışlanmanın öncelikle sosyal 

bağların olmaması, ayrımcılık, katılım ve karşılıklı yükümlülükler gibi ilişkisel konuları 

ele aldığı değerlendirilmektedir. Oysa yoksulluk, kaynak eksikliği olarak öncelikle 

dağıtım sorunlarına odaklanmaktadır. Bununla beraber, birçok tartışma, dışlayıcı 

süreçlerin iç içe geçmiş doğasına odaklanmakta olup, dağıtımsal ve ilişkisel boyutları 

birbirinden ayırmayı imkânsız hale getirmektedir (Saraceno, 2000). 

1.3. AŞIRI SAĞ VE AŞIRI SAĞ ŞİDDETİ KAVRAMLARI 

Aşırı sağ şiddetin 1980'de Bologna'daki tren istasyonuna düzenlenen bombalı 

saldırı ve 1995'teki Oklahoma Şehri bombalanması gibi toplu katliamlar da dâhil olmak 

üzere birçok ülkede uzun ve acı dolu bir geçmişi bulunmaktadır. Aşırı sağ, yakın zamana 

kadar, az sayıda ölümle birlikte nispeten sık olaylarla nitelendiriliyordu. Son 20 yılda 

büyük ölçekli, yüksek kayıplı radikal İslami terörizminin gölgesinde kalan aşırı sağ 

terörizmi, güvenlik gündeminin alt sıralarında yer aldı. Bununla birlikte, aşırı sağcı 

aktivistlerin küçük ölçekli saldırıları bile aşırılık yanlıları İslamcılardan daha çok 

yaşanmıştır. Ayrıca, 22 Temmuz 2011 tarihinde Norveç'te ve 15 Mart 2019 tarihinde Yeni 

Zelanda'nın Christchurch kentindeki cami saldırıları, aşırı sağ görüşlerden ilham alan 

yalnız aktörlerin çok sayıda insanı öldürmeye istekli ve muktedir olduklarını gösterdi. Bu 

toplu katliam olayları artık istisnai vakalar değil, yeni nesil aşırı sağ teröristler için yeni 

bir standart oluşturmuş gibi görünüyordu. Tek başlarına hareket eden bu saldırganlar, 

internetteki sanal topluluklar aracılığıyla birbirine bağlılar. Daha fazla politika yapıcı, 



23 

 

politikacı ve araştırmacının aşırı sağın terörist şiddet potansiyelini gecikmeli olarak fark 

etmesiyle, konu gündemdeki yerini muhafaza etmeyi sürdürmektedir. Bu tür konular 

hakkında, şiddetin hacmi, hedef seçimi, failler ve kolaylaştırıcı koşullar hakkında daha 

fazla araştırmaya dayalı bilgiye ihtiyaç bulunduğu aşikardır. 

Sol ve sağ terimleri Fransız İhtilali’nden kaynaklanmakta olup, eşitlikçilik 

fikriyle yakından ilişkilidir. Solcular genellikle sosyal eşitsizliği azaltmak için 

tasarlanmış politikaları desteklerken, sağcılar sosyal eşitsizliği ve buna karşılık gelen 

sosyal hiyerarşileri kaçınılmaz, doğal ve hatta arzu edilir olarak görürler (Bobbio, 1996). 

Geleneksel muhafazakâr partilerin sağında, aşırı sağ diyebileceğimiz, otoriterlik ve 

yerlilikle karakterize edilen geniş bir vizyon bulunmaktadır (Mudde, 1992). Ayrıca, 

radikal hareketlerin işe yaradığı hem aşırı sol hem de aşırı sağın radikal ve aşırı 

versiyonlarını ayırt edebilmektedir. Demokrasi çerçevesinde değişim, aşırılık yanlıları 

demokrasiyi reddederler ve hedeflerine ulaşmak için şiddet veya geleneksel olmayan 

diğer yöntemleri kullanmaya isteklidirler (Schmid, 2013). 

Aşırılık yanlılarını radikallerden ayıran şey, aşırılık yanlılarının demokrasiyi 

reddetmeleri ve şiddeti ya da diğer yasadışı veya demokratik olmayan araçları meşru 

bulmalarıdır. Bu üçüncü ailenin alt düzeyine inilirse, aşırı sağ hareketlerin üç ana ailesi 

olan kültürel milliyetçiler, etnik milliyetçiler ve ırksal milliyetçiler ayırt edebilecektir. Üç 

aşırı sağ grup arasındaki yukarıdaki ayrım, bu gruplar ve şiddet kullanma olasılığı en 

yüksek olan bireyler hakkında daha incelikli bir bakış açısı sağlamaktadır. Bunlar 

öncelikle aşırı sağda bulunmakla birlikte, bu akım içinde şiddet meşru, gerekli ve çoğu 

zaman takdire şayan bir eylem biçimi olarak kabul edilmektedir. Neo-Naziler, faşistler ve 

beyaz üstünlükçüler gibi ırksal milliyetçiliğin taraftarları, aşırı sağ şiddetin failleri 

arasında üst sıralarda yer bulmaktadır (Ravndal ve Bjorge, 2018b). 

Diğer yandan, aşırı sağ şiddet kavramı aşırı sağ terörizmden daha geniş bir saldırı 

yelpazesini kapsamaktadır. Hedef seçimi aşırı sağ inançlara ve göçmenler, azınlıklar, 

siyasi muhalifler veya hükümetler gibi düşman kategorilerine dayalı tüm şiddet içeren 

saldırılar, sağcı şiddet olarak nitelendirilmektedir. Bu aynı zamanda Vandalizm’i ve 

kendiliğinden şiddeti de içerebilmektedir. Terörizm olarak kabul edilebilmesi için, bir 

saldırının önceden tasarlanması ve siyasi bir sonucu etkilemek için daha geniş bir nüfusa 

korku aşılaması amaçlanması gerekmektedir (Ravndal ve Bjorge, 2018a). 



24 

 

Öte yandan, üçüncü ve kısmen örtüşen nefret suçu kategorisi debu bağlamda 

değerlendirilebilmektedir. Nefret suçları, aşırı sağ şiddet veya terörizm olarak 

nitelendirilen olayları içerebilir, ancak aynı zamanda ırkçı taciz ve nefret söylemi gibi 

şiddet içermeyen eylemleri de içerir. Nefret suçları ulusal mevzuatla tanımlanır. Genel 

olarak, dini, ırksal veya cinsel azınlıklar veya engelliler gibi belirli kategorilerdeki 

insanlara karşı önyargı veya nefretle güdülenen suçlardır. Bununla birlikte, nefret suçu 

yasasıyla korunan kişi kategorileri, farklı ülkeler ve yasalar arasında önemli ölçüde 

farklılık gösterir (Hall, 2013). Örneğin, Norveç dahil çoğu ülkede eşcinseller, özellikle 

nefret suçu yasasıyla korunmaktadır, ancak tuhaf bir şekilde, trans bireylere yönelik 

nefret içeren, muhtemelen yanlışlıkla korunmamaktadır. Ayrıca, 49 Avrupa ülkesinden 

23'ünde cinsel yönelimler nefret suçu yasasıyla korunmamaktadır (Godzisz ve 

Pudzianowska, 2016). Bu nedenle, yasal olarak “nefret suçu” olarak tanımlanan şey, 

ülkeler arasında önemli ölçüde farklılık göstermekte ve politik rüzgarlar, hangi tür hedef 

grupların dahil edileceğine karar vermede önemli bir rol oynamaktadır (Garland ve 

Funnel, 2013). 

Nefret suçları sıklıkla sağcı aşırılık dışındaki konular tarafından motive edilen 

kişiler tarafından işlenir, Sünni Müslümanların Şiilere veya Yahudilere karşı nefreti bu 

konudaki ilginç örneklerin başında gelmektedir. Pek çok Batı Avrupa ülkesinde Yahudi 

karşıtı nefret suçlarının çoğu aşırı sağcılar tarafından değil, Müslümanlar tarafından 

işlenmektedir. Nefret suçu yasasına göre nefret suçu olmayan birçok aşırı sağ şiddet veya 

terörizm vakası da bulunmaktadır. Örneğin, Anders Breivik’in 22 Temmuz 2011 

tarihinde Norveç’teki hükümet bölgesine ve siyasi gençlik kampına yönelik saldırıları 

kesinlikle aşırı sağcı terörist saldırılar olarak nitelendirilmiştir. Ancak, hedefler hükümet 

binaları ve İşçi Partisi genç aktivistleri olduğu için nefret suçu mevzuatına 

girmeyeceklerdi. Buna karşılık, Yeni Zelanda'daki Müslümanlara yönelik son saldırılar 

kesinlikle üç kategoriye de uyacaktı (Enstad, 2017). 

Anılan kavramlar genellikle belirsiz bir şekilde tanımlandığından ve birbirinin 

yerine kullanıldığından, ne tür bir şiddetten bahsedildiğini bilmek zor olmakta ve 

istatistiklerde de genellikle yanıltıcı bir şekilde yer almaktadır. Aşırı sağ şiddet, terörizm 

ve nefret suçlarının sıklık düzeyleri ve eğilimlerine ilişkin istatistikler genellikle zaman 

içinde ve ülkeler arasında karşılaştırılamamaktadır. Çünkü ulusal istatistikler, farklı 

etiketler altında aynı tür olayları veya aynı etiket altında farklı olay türlerini saymaktadır. 

Europol'ün yıllık Terörizm Durumu ve Eğilim Raporu'nda, sağcı terörizm ihmal edilebilir 



25 

 

bir sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun nedeni kısmen, bazı Avrupa ülkelerinin 

bu tür olayları terörizm olarak değil, nefret suçu, aşırı sağ şiddet veya sadece sıradan 

şiddet olarak kaydetmesidir (Hall, 2013). 

Siyaset bilimi uzmanları, aşırı sağcılık kavramını tanımlamanın zorluğu 

konusunda hemfikirdirler, ancak bazıları bu partilerin aslında Nazizm ve faşizm gibi II. 

Dünya Savaşı'nda yenilmiş milliyetçi ideolojileri temsil ettiğini iddia etmektedir (Banafi 

2017). Aşırı sağ, genellikle bir hareket veya ideoloji olarak tanımlanır, ancak en yakın 

açıklama, farklı aşırılık yanlısı hareketlerin veya ideolojilerin faaliyetlerini birleştirmeyi 

amaçlayan bir siyasi bloktur. Aşırı sağcı sorunlar öncelikle ırk, kültür, göçmenlik, kimlik 

veya homofobiye dayanmaktadır. Bu inançlar, aşırı sağın yerel ve uluslararası düzeylerde 

üzerinde çalıştığı kültürel ve İslami çoğulculuk gibi uzun vadeli endişeler yaratmıştır. 

Aşırı sağcılık için aşırı sağ, alt-sağ ve aşırı sağ gibi çok sayıda kavram bulunmaktadır. 

Örneğin, aşırı sağcılık, bireylerin ve grupların karmaşık, tutarsız ve örtüşen bir 

hareketidir, ancak azınlıklara yönelik nefret ve ırkçılıkla ilgili ideolojileri 

benimsemektedir (CTED, 2020). 

Diğer taraftan, Bevensee ve Ross (2018), aşırı sağ partilerin devasa sosyal medya 

verilerini kullanarak aşırılık yanlısı şiddeti teşvik eden ve büyük ölçekte yanıltıcı 

kampanyalara girişen, beyaz ırkçıların fanatik bir faşist hareketi olduğunu 

değerlendirmektedir. Faşizm, aşırı milliyetçilik, ırkçı ve otoriter üstünlük, evrensellik 

karşıtlığı ve anti-liberalizmle de uyumludur. Vandiver (2018), alternatif sağın, beyaz 

Amerikan milliyetçiliği de dâhil olmak üzere siyasi ve sosyal ideolojilere dayanan ve 

Avrupa kültürel düşüncesine ve onun kültürel düşüncesine uyum sağlayan geç 

modernliğin siyasi ortamında ortaya çıkan önceki radikal sağ hareketlerin bir parçası 

olduğuna inanmaktadır.  

Aşırı sağ, toplumu ve kültürü korumayı amaçlayan kapsamlı bir terim olduğu 

için gizemli bir kavram olarak nitelenmektedir. Aşırı sağ, beyaz milliyetçiliğin acısını ve 

Batı medeniyetinin çöküşünün başlangıcına ve liberalizmin başarısız olduğuna olan 

inancını göstermeye dayanmaktadır, tüm bu başarısızlık kültürel çoğulculuktan 

kaynaklanmaktadır. Alternatif sağ, beyaz kimliğin ve Batı medeniyetinin korunması gibi 

birleşik ideolojiler üzerinde bir araya gelen aşırı sağ grubunun bir parçası olarak kabul 

edilmektedir (ADL, 2020). 



26 

 

1.4. IRKÇILIĞA TEMEL TEŞKİL EDEN AŞIRI SAĞ İDEOLOJİLERİ 

1980'den sonra, tüm Avrupa ülkeleri aşırı sağcı propagandayı ve ırk 

ayrımcılığını yasaklayan yasaları kabul ettiler, ancak çok kültürlü toplumların ortaya 

çıkması ve bilgi ve iletişim teknolojilerinin hızlı gelişmesinden sonra, hükümetlerin 

ırkçılık ve nefreti izlemesi ve bunlarla mücadele etmesi oldukça zor hale gelmiştir 

(Fennema, 2000). Bununla birlikte, aşırılık yanlıları şu anda ideolojilerini, özellikle göç 

ve yabancı karşıtı, ulusal ve dini fanatizm ve egemen siyasi sınıfın eleştirisinde temsil 

edilen ırkçı sahnelerin platformları olarak iletişim sitelerini kullanarak ilerletmek için 

çalışmaktadır. 

Chetty ve Alathur (2018), nefret söyleminin bir tür terörizm olarak görüldüğünü 

tespit etmiştir. Nefret söylemi, terör örgütlerinin ideolojisini ifade eden bir saldırgan 

iletişim mekanizması olup, mağdurlara doğrudan veya dolaylı olarak zarar vermekte ve 

ayrıca ırkçılığı motive etmektedir. Böylece nefret söylemi sosyal platformlarda bir mesaj 

olarak yayımlanmaktadır (Chetty ve Alathur 2018). Farklı diller kullanan ve internette 

yayınlanan çeşitli türden terör konuşmalarının şiddetin varlığına, cana ve mala tehdit 

içeren militanların yaratılmasına yol açması anılan araştırmanın önemli bir yönü 

olmuştur. 

Dünyanın dört bir yanındaki birçok siyasi parti ve hükümet, radikal sağa karşı 

koyma taahhütlerini nefret ve ırkçılıkla mücadelede yoğunlaştırmıştır. Bunun en son 

örneği, 2020 yılının sonlarında Alman hükümeti tarafından aşırı sağcılık, ırkçılık ve 

antisemitizmle mücadele konulu dört yıllık bir program için 1 milyar Euroluk bir bütçenin 

ayrılması olmuştur (https://www.auswaertiges-amt.de/en/aussenpolitik/ cabinet- 

committee-fight-against-racism-right-wing-extremism/2421250, 2021). Hiç şüphe yok 

ki, bu tür siyasi gündemler iyi niyetlidir ve çoğu yurttaş ırkçılığın toplumlarının 

demokratik değerleriyle tutarlı olmadığı konusunda hemfikirdir. ABD Başkanı Joe 

Biden'in 6 Ocak 2021 tarihinde ABD Kongre Binası'nda yaşanan bakından iki hafta sonra 

başkanlığı devraldığı konuşmasında belirttiği gibi, “Tarihimiz, hepimizin eşit 

yaratıldığına dair Amerikan ideali ile sert, çirkinler arasında sürekli bir mücadele 

olmuştur. Irkçılığın, doğuşçuluğun, korkunun ve şeytanlaştırmanın bizi uzun süredir 

parçalara ayırdığı gerçeği yadsınamaz. Savaş uzun ömürlüdür” (https://www. 

whitehouse.gov/briefing-room/speeches-remarks/2021/01/20/inaugural-address-by-

president-joseph-r-biden-jr/, 2021). 

https://www.auswaertiges-amt.de/en/aussenpolitik/


27 

 

Diğer yandan, radikal sağın bazı unsurları, özellikle Müslüman karşıtı ırkçılığı 

ifade ederek özellikle İslam'a karşı harekete geçerler. Bu, genellikle “cihat karşıtı” 

hareketler olarak anılan hareketler ve 2010'ların ikinci yarısında Avrupa ve Avustralya'yı 

kasıp kavuran İslam karşıtı protestolar için geçerlidir. Beyaz olmayan insanlar genellikle 

İslam karşıtı duyguları paylaştıkları sürece orada hoş karşılanırlar. Örneğin, araştırmamın 

çoğunun yapıldığı Avustralya'da, bu mitinglerde Aborijin bayrakları sergileyen ve 

Avustralya'yı yerli Avustralyalılar adına da İslam'dan geri aldıklarında ısrar eden radikal 

sağ protestocuların görülmesi alışılmadık bir durum değildi. Bu İslam karşıtı gruplar ve 

hareketler beyaz üstünlük örgütlerinden farklıdır. Neo-Nazi inançlarına sahip bazı 

radikal-sağ gruplar, stratejik olarak Müslüman karşıtı hareketleri beyaz üstünlüklerine ve 

Yahudi karşıtı gündemlerine daha fazla insan almak için kullandılar. 

Radikal-sağ hareketlerle ilişkili veya onlara sempati duyan insanlar genellikle 

ırkçı görüşlere sahip gibi görünürken, belirli etnik, ırksal, kültürel veya dini azınlıklara 

karşı bu tür dışlayıcı veya önyargılı tutumlara sahip olanların çoğunluğu, aşırı sağcı veya 

radikalizmle bağlantılı değildir. Kuzey Amerika, Birleşik Krallık ve Avrupa'dan 

Avustralya'ya kadar Batı dünyasındaki tutum anketleri, çoğu kişi tarafından ifade edilen 

yüksek oranlarda Müslüman karşıtı duygu ve önyargı olduğunu göstermiştir. Bazı 

anketler, yanıt verenlerin önemli bir kısmının biyolojik ırkçı görüşler de ifade ettiğini 

ortaya çıkarmıştır. Avrupa Sosyal Araştırması'nın birkaç yıl önceki sonuçlarına göre, 

İngiliz örnekleminin %18'i bazı ırkların veya etnik grupların daha az zeki doğduğu 

konusunda hemfikirdi. Sosyal istenirlik etkilerinin olasılığını göz önünde bulundurarak, 

yalnızca bu rakamın biyolojik ırkçılığın gerçek yaygınlığını hafife alıp almadığına dair 

spekülasyon yapabilmektedir (Kelly vd., 2017). 

  



28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ALMANYA’DA AŞIRI SAĞ HAREKETLER VE KURUMSAL IRKÇILIĞIN 

TARİHİ ANALİZİ 



29 

 

2.1. WEİMAR DÖNEMİ ALMANYA’SINDA AŞIRI SİYASİ HAREKETLER 

Weimar Cumhuriyeti Alman tarihinde derin sosyo-kültürel değişikliklerin 

yaşandığı aydınlık bir dönem olmakla birlikte, hükümetin 1933'te çökmesiyle karanlığa 

bürünmüştür. Bu sürecin siyasi ve ekonomik açıklamaları gizlenmiş ve yaygın olarak 

kabul edilen görüş, kurulduğu zamandan beri yeni doğan cumhuriyetin Versay 

Antlaşması'nın ilk imzalanmasının mahkûm olan siyasi bir hata olduğudur. Siyasi 

başarısızlıklarla bağlantılı olarak, 1922'deki hiperenflasyon ve 1929'daki Büyük Buhran, 

bilim adamlarının demokratik hükümetin düşüşünü açıklamaya ve anlamaya çalışırken 

atıfta bulundukları başlıca noktalar olmuştur. Bununla birlikte, Weimar Cumhuriyeti'ni 

parçalayan şiddet güçlerini tam olarak anlamak ve açıklamak için, Alman kültürünün 

dokusunu derinlemesine araştırmak ve Weimar döneminde Alman gelenekçileri ile 

ilericiler arasında meydana gelen muazzam çatışmayı incelemek gerekir. Anılan dönemi 

ve bu dönemde yaşanan aşırılık yanlısı siyasi hareketleri anlamak için Weimar’ın kısa 

tarihine bakmak faydalı olacaktır. 

19. yüzyılın sonu Almanya olumlu başlamış. Fransa-Prusya Savaşı'nda Fransa'yı 

küçük düşüren çeşitli Alman krallıkları 1871'de birleşmişti. Alman İmparatorluğu, Orta 

Avrupa'da baskın güç haline gelmiş, imparatorluğun ilk Şansölyesi Otto von Bismarck, 

modern Alman kültürünün tonunu Prusya gelenek ve otorite modeline dayandırarak 

belirlemişti (Orlow, 2008). Goethe ve Schiller'in romantik Alman idealleri geride kalmış, 

onların yerini 1862'de Bismarck'ın Blut und Eisen (Kan ve Demir) konuşmasında 

somutlaştırılan ileriye dönük, hırslı ve geleneksel Prusya ilkeleri almıştı. Birleşik bir 

Almanya, geleneksel Prusya militarizmi ve siyaseti tarafından kontrol edilen bir ülkeye 

dönüştürülmüştür. Bu çerçevede, herhangi bir ilerici hareket güçlü ordu tarafından hızlı 

ve kararlı bir şekilde ele alınmıştır (Fulbrook, 1991). 

Büyük Savaş'ın patlak vermesiyle Almanya, kendisiyle diğer iki önde gelen 

Avrupalı büyük güç olan Fransa ve İngiltere arasındaki boşluğu kapatmıştı. Alman 

sanayileşmesi, diğer tüm Avrupa uluslarını yakalamış ve hatta bazı bölgelerde aşmıştı. 

Bir nesilden biraz fazla bir süre içinde Alman çelik, enerji ve kimyasal üretimi, kıtanın 

bir önceki lideri Büyük Britanya'yı geride bırakmıştı. Yine de görünüşe göre Alman 

halkının yeni yüzyıla girme gururu, İngilizlerin egemenliği ve Fransız kültürü tarafından 

kontrol altındaydı. Almanlar için Büyük Savaş, Avusturya Arşidükü Franz Ferdinand'ın 

öldürülmesiyle ateşlenen basit bir çatışmadan daha fazlasını temsil etmiş, daha ziyade 



30 

 

Alman kültürünün 20. yüzyılda hayatta kalma ve gelişme hakkını da somutlaştırmıştı. 

Almanlar savaşa “hayat veren bir ilke” ve “kültür için ödenmesi gereken bedel” olarak 

yaklaşmıştır. Almanlar kendi büyüklüklerine giden yollarını oluşturmak istemiş, ancak 

kendilerini doğudaki Rusya kültürü ile batıdaki Fransa, Büyük Britanya ve Amerika'nın 

kudretli medeniyetleri arasında sıkışmış halde bulmuştur (Eksteins, 1989). 

Bu çerçevede, Weimar Cumhuriyeti I. Dünya Savaşı'nın hemen ardından 

kurulmuştu. Parlamenter hükümet, hain olarak görülen ve Almanya'yı arkadan 

bıçaklamaktan sorumlu olan politikacıların beyni olarak değerlendirilmiştir. Weimar 

dönemi, özünde sosyalistlerin egemen olduğu parlamenter hükümetin ilerici gündemini 

ilerletmek için kitlelerin iradesine karşı Almanya'da liberal değişimi zorladığı ikinci bir 

Kulturkampf olarak nitelenmiştir. Weimar döneminde gerçekleşen bu yaklaşım 

Bismarck'ın Kulturkampf'ında olduğu gibi başarısız olmuş, kendini barışçıl bir şekilde 

çözmek yerine demokratik hükümetin parçalanmasına neden olmuştur. Weimar 

Cumhuriyeti'nin çöküşüne yol açan tüm faktörleri doğru bir şekilde açıklayabilmek için, 

onun başarısızlığına, yalnızca politik kuruma karşı olmaktan ziyade, savaş sonrası Alman 

toplumuna karşı popüler bir tepki olarak bakmak gerekmektedir. Cumhuriyetin çalkantılı 

ilk yıllarında, suikastlar sıklıkla görülmüş ve Almanya'nın Versay Antlaşması sonrasında 

kendisini içinde bulduğu durumdan duyduğu hoşnutsuzluğu ifade etmek için 

kullanılmıştır. Bu cinayetler hem aşırı sağın hem de aşırı solun takipçileri tarafından 

gerçekleştirilmiştir. Öncelikle politikacılara karşı yürütülen bu suikastlar, zaten çalkantılı 

olan Weimar Cumhuriyeti'ni daha da istikrarsızlaştırmış ve tüm Almanların kafasında 

demokratik hükümetin tam olarak gelişip gelişemeyeceği konusunda şüpheler 

uyandırmıştır (Weitz, 2007).  

Versay Anlaşması’nın mimarlarından olarak görülen ve Weimar 

Cumhuriyeti’nin Şansölye yardımcılığını yapan Matthias Erzberger’in devrim ayları 

boyunca Almanya'yı karakterize eden bu “Vahşi Batı” ortamında 26 Ağustos 1921 

tarihindeki suikastının Weimar’a verdiği destek ve müttefiklerle barış anlaşmasının 

kabulü ve imzalanmasına katılımıyla doğrudan bağlantılı olduğu ifade edilmektedir. 

Erzberger suikasti, yalnızca yeni başlayan cumhuriyeti istikrarsızlaştırmak amacıyla 

değil, aynı zamanda Almanya'nın savaştan sonra seçtiği yol hakkında bir açıklama 

yapmak olan bir dizi siyasi suikastın başlangıcı olarak görülmüştür. Suikastlara verilen 

tepki, Alman halkının demokratik hükümete karşı hissettiği genel güvensizliği ve 

kararsızlığı yansıtmıştı. Alman halkı için dürüstçe savaşan ve ülkenin talihsizliklerini 



31 

 

tersine çevirmeye çalışan siyasetçiler, bu dönemde mahkemelerden çok az tepki alarak 

ya da hiç tepki göstermeden hedef alınmış ve öldürülmüştür (Gay, 1968). 

Alman halkından gelen tepkiler ve protestolar, zaman zaman önemli olsa da 

yaygın olarak görülmemiş ve siyasi ölçeğin her iki tarafındaki şiddet yanlısı siyasi 

grupların gücüne kıyasla zayıf kalmıştı (Weitz, 2007). Walter Rathenau'nun 22 Haziran 

1922 tarihinde öldürülmesi muhalefetin cumhuriyeti baltalamak için ne kadar istekli 

olduğunu ortaya koyduğu söylenebilmektedir. Başarılı bir iş adamı ve Dışişleri Bakanı 

olan Rathenau, imzalanan olumlu Rapallo Antlaşması'nın müzakeresinde bulunmuştur. 

Suikasttan iki ay önce. Rathenau, yaygın enflasyonu frenlemeye başarılı bir şekilde 

yardımcı olmaktan sorumlu olduğu Yeniden Yapılanma Bakanı’ydı (Mommsen, 1996).  

Hem Erzberger hem de Rathenau'nun siyasi suikastları, katillerin gerçek 

niyetlerini ortaya koymuştur. Her iki siyasetçi de işleyen ve müreffeh bir hükümetin 

kurulmasına yardımcı olmalarına rağmen, yine de Alman toplumuna hain ve tehdit olarak 

görülmüştür. 1918 ile 1922 arasındaki dönem boyunca yaşanan toplam 376 suikasttan 

354'ü aşırı sağcı gruplarla bağlantılıydı. Ancak, suikastlar dizisi Alman mahkemeleri 

tarafından derinlemesine ele alınmamıştı (Gay, 1968).  

376 suikasttan sadece 18'i kovuşturulmuş ve bu adli süreçten sadece birinin aşırı 

sağcı biriyle ilgili olduğu tespit edilebilmiştir. Weimar Cumhuriyeti'nin yargı sistemi, 

esasen İmparatorluğun yargı sistemiyle aynıydı. Görevde bulunan yargıçların 

konumlarını korumalarına izin verilmiş ve onlarla Alman toplumunun yaratılışından önce 

yaygın olan zihniyetin aynısı getirilmiştir (Mommsen, 1996). Sağın işlediği suçlar 

yüzeysel olarak ele alınırken, soldan gelen suçlar, suikast davalarında ölüm cezası da 

dâhil olmak üzere, şiddetle ve yasanın en geniş kapsamına kadar kovuşturulmuştur (Gay, 

1968). Bu süreçte adli sistem geleneksel siyasi kültüre tehdit oluşturduğu düşünülen 

kişilere zulmetme aracı olarak kovuşturma yetkisi kullandırılmıştır. Siyasi aşırılık 

yanlılarının yargılanmasında yaşananlar yargı sisteminin geleneksel geleneklere 

bağlılığını yansıtmaktaydı. Mahkemeler, siyasi partilerin var olma özgürlüğüne doğrudan 

saldıramasalar da muhalif olarak görülenlerin cezalandırıldıkları bir ortam yaratmıştır. 

Weimar Cumhuriyeti'nin siyasi sahasında yeni ses bulan iki grup aşırı sol ve aşırı 

sağdı. Daha önce yolun ortası bir siyasi ideolojiyi takip eden Alman halkı, ya aşırı uçlara 

göç etmek ya da ortada sessiz kalmaya zorlandı (Berghahn, 1987). Merkez Parti 

(Zentrumpartei) ve Almanya Sosyal Demokrat Partisi (SPD-Sozialdemokratische Partei 



32 

 

Deutschlands) gibi önceden kurulmuş siyasi partiler, üyelerinin daha radikal gruplara 

yöneldiğini gördüler. Bu değişimin gerçekliği, SPD'nin 143 ve Merkez Partisi’nin 68 

sandalyesine kıyasla, aşırı Almanya Komünist Partisi (KPD- Kommunistische Partei 

Deutschlands) ve Nasyonal Sosyalist Alman İşçi Partisi (NSDAP-Nationalsozialistische 

Deutsche Arbeiterpartei) partilerinin toplam 184 sandalye kazandığı 1930 parlamento 

seçimlerinde doruğa ulaşmıştı. Bu istatistik, 1928'de, SPD'nin 153 ve Merkez'in 62 

sandalyesine kıyasla, bu iki partinin bir araya gelmesiyle yalnızca 66 sandalye elde ettiği 

düşünüldüğünde, özellikle çarpıcı olarak değerlendirilmektedir. Cumhuriyetin sonraki 

yıllarında seçmenler, aşırı uçlar NSDAP ve daha az ölçüde KPD lehine SPD ve Merkez 

Partilerini terk etmeye başlamıştır. Her iki uç da parlamentoya katılmalarına rağmen 

Weimar Cumhuriyeti'ni bir felaket olarak değerlendirmiştir. Aşırı sağ, hükümeti barış 

anlaşmasındaki rolünden dolayı suçlamış ve iktidara gelirse Versay’ın prangalarını 

çözeceğini iddia etmişti. 1930 seçimlerinde NSDAP, 1928'deki 810.000'e (%2,6) kıyasla 

6.409.600 oy (%18,3) almıştı. Buna karşılık, SPD neredeyse 1 milyon oy kaybetmiş ve 

Cumhuriyet'in çöküşüne kadar da desteğini kaybetmeye devam etmişti. 5 Mart 1933 

tarihindeki seçimlerde NSDAP, SPD ve Merkez Partisi’nin toplam 12 milyon oyuna 

kıyasla 17 Milyon Alman'ın desteğini almıştı (Pinson, 1966). 

Diğer yandan, aşırılara meyletme Alman halkının Cumhuriyet'e duyduğu 

kaygının somutlaşması olarak da nitelenmiştir. I. Dünya Savaşı'nın sona ermesinin 

ardından Almanya'da ortaya çıkan komünist hareket ve diğer hareketler, aktivistlerin 

1914'teki düşmanlıkların patlak vermesinden öncelikli olarak sorumlu olduğunu iddia 

ettikleri Alman toplumunun yapısını kökten değiştirme motivasyonunu somutlaştırmıştı. 

Sol ve komünist gruplar savaşçı gruplar oluşturmuş, şehirlerde yürüyen ve yerel siyasi 

pozisyonlar için koşmuştu. Bu komünist gruplar, savaşın ardından Almanya'nın yeterince 

değişmediği gerekçesiyle Cumhuriyete karşı çıktılar. En büyük gerekçeleri de I. Dünya 

Savaşı sırasında Almanya'yı yıkımın eşiğine getiren aynı kapitalistler ve siyasi 

yetkililerin hâlâ Cumhuriyet içinde iktidar konumunda olmalarıydı (Weitz, 2007).  

Bu çerçevede, KPD ve diğer komünist örgütler için sorunun, Alman sınıfsal 

yapısından ziyade siyasi kurumların sorunu olmadığı ortaya çıktı. Her iki aşırılık da 

Alman manzarasını zehirlediğini düşündüklerine dair tiksintilerini ifade etmek için şiddet 

kullanmıştı. Freikorps olarak nitelenen paramiliter bir temelde hayal kırıklığına uğramış 

savaş gazilerinden oluşan örgütlenme, yaşamlarında istikrar yaratmanın bir yolu olarak 

katı askeri yapıya dayanıyordu. Freikorps üyeleri, şiddet ve gelenekçilik yoluyla bir 



33 

 

ütopya yaratma niyetindeydi (Herf, 1984). Grup başlangıçta hükümet tarafından 

komünist huzursuzlukla mücadele etmek için tutulmuş, ancak daha sonra soldaki 

muhaliflere karşı acımasız şiddet kullandığı için geri çevrilmiştir. Solcu KPD'nin önde 

gelen isimlerinden Rosa Luxemburg ve Karl Liebknecht, Ocak 1919'da Freikorps üyeleri 

tarafından öldürülmüştür. 

Bu şiddet sarmalındaki Weimar Cumhuriyeti’nde aşırı sol da rakipleriyle 

ilişkilerinde daha az şiddetli değildi. Almanya'da bir toplumsal devrime neden olma 

mücadelesi, siyasi muhalefetle kendini göstermiş, komünistler emeğin hâkim olacağı bir 

Almanya için savaşmıştı. Weitz, eğer cumhuriyet ekonomik ilerlemeyi 

destekleyebilseydi ve siyasi katılım yolları sağlayabilseydi, bu işçilerden en azından bir 

kısmının kendi tarafına kazanılabileceği yorumunu yapmaktadır. İlerleme ve siyasi 

özgürlüğün yeterli olmadığını gözlemleyen komünistleri kazanmanın rasyonel olacağı 

düşünülmekle birlikte, KPD’nin kuruluşundan itibaren cumhuriyetle sürekli çatışmaya 

kararlı olduğu değerlendirilmektedir (Weitz, 2007). Ayrıca, bu süreçte Almanya'daki 

değişimi sağlamanın tercih edilen yöntemi şiddet yoluyla olmuştur. 

2.2. NASYONAL SOSYALİST ALMAN İŞÇİ PARTİSİ’NİN (NSDAP) 

KURULUŞU VE İDEOLOJİSİ 

Nasyonal Sosyalist Alman İşçi Partisi’nin (NSDAP-Nationalsozialistische 

Deutsche Arbeiterpartei) kurulması, I. Dünya Savaşı’nın sonunda Almanya içindeki 

koşullara bir cevap olarak yorumlanmaktadır. Bununla birlikte, NSDAP’nin ilk 

kurucularının savaşın ilk aşamalarında siyasi olarak aktif olduğu ve Şubat 1920'de 

NSDAP'ın kurulmasının Alman savaşı üzerine siyasi bir diyaloğun doğrudan sonucu 

olduğunu ortaya koymaktadır. 1915'te sanayici Alfred Hugenberg tarafından başlatılan 

ve 1918'de ordu, işçi ve halk hareketinin temsilcilerini içeren hedefler 1930’larda 

bambaşka bir sürece evirilmiştir Cumhurbaşkanı Hindenburg, 30 Ocak 1933 tarihinde 

kabinedeki en yüksek pozisyon olan Şansölyeliği NSDAP lideri Adolf Hitler'e teklif 

etmişti. Bu sayede iktidarı ele geçiren Hitler, demokratik yönetim yapılarını ortadan 

kaldırmak için yola çıktı. Şubat ayında Reichstag binasında çıkan ve tarihe Reischstag 

Yangını olarak geçen olay NSDAP’nin işini kolaylaştırmış, 28 Şubat 1933 tarihli Yangın 

Kararnamesi, Weimar Anayasasının güvence altına aldığı ifade özgürlüğü, basın ve 

toplanma özgürlüğü gibi yurttaşlık haklarını süresiz olarak askıya almıştır (Hatheway, 

1994). 



34 

 

Nasyonal Sosyalist Alman İşçi Partisi’nin (NSDAP) ideolojisi ile Hitler’in 

kişisel Nasyonal Sosyalizm varyantının özü, iç içe geçmiş yeni yaşam alanlarını 

fethetmek, ırksal saflığı sürdürmek ve ekonomik otarşi elde etmek gibi üç ilkeye 

dayanıyordu. Hitler için hayat, sınırlı kaynaklar üzerindeki ırklar arasında bitmek 

bilmeyen bir mücadeleydi. Bu radikal Darwinci dünya görüşü, kişisel ideolojisinin her 

yönünü şekillendirmişti. Hitler’e göre siyaset, bir ırkın hayatta kalma mücadelesi 

sanatından başka bir şey değildi. Dış politika, fethi kolaylaştırmak için savaş ve ittifak 

kurma yoluyla yaşam alanını güvence altına alma sanatıydı. İç politika tamamen ırksal 

olarak saf insan gücü ve yaşam alanı elde etmek için savaş açmak için ideolojik telkin 

sağlamaya adanmıştı. Nazi ideolojisi, Hitler’in dünya görüşüyle eş anlamlıydı. Buna göre 

insanlar arasında eşitlik yoktu, sadece ırksal bir hiyerarşi vardı. Bu görüşe göre sarışın, 

mavi gözlü İskandinav Alman Aryanları en üstte, Yahudiler ise en alt basamakta yer 

alıyordu (Snyder, 2015). 

Hitler’in ırkçılığı, Charles Darwin ve Herbert Spencer gibi düşünürlerden ödünç 

alınmıştı. Darwin, bitki ve hayvanların oluşumunu evrim ve doğal seleksiyon 

kavramlarıyla açıklamaya çalışan bir doğa bilimciydi. Herbert Spencer daha sonra en 

güçlü olanın hayatta kalma fikrini ekledi. Bu düşünceye göre, yeryüzünde sadece değişen 

iklim koşullarına uyum sağlayabilen türler hayatta kaldı. Darwin'in tamamen doğal bir 

seçilim süreci olduğunu düşündüğü şeye insan müdahalesini asla savunmadığını 

bilinmektedir. Ancak, fikirleri ırkçı düşünürler ve politikacılar tarafından fethedilen 

halklar üzerindeki imparatorluk yönetimini haklı çıkarmak için kullanılmıştı. Bu 

bağlamda, Nazi argümanı basitti, en güçlü ırk hayatta kalacak ve zayıf olanlar yok 

olacaktı. Aryan ırkı en iyisiydi. Saflığını korumalı, güçlenmeli ve dünyaya hâkim 

olmalıydı. Hitler’in ideolojisinin diğer yönü, jeopolitik yaşam alanı (Lebensraum) 

kavramıydı. Bu kavramla yerleşim için yeni toprakların alınması gerektiğine inanan 

NSDAP ideolojisi, ana ülkenin alanını genişletirken yeni topraklardaki yerleşimcilerin 

menşe yerleriyle yakın bir bağ kurmalarını sağladığını, aynı zamanda Alman ulusunun 

maddi kaynaklarını ve gücünü artıracağını ileri sürmektedir (Snyder, 2015). 

Diğer taraftan, Hitler’in ekonomi politikaları da bu yaklaşımın bir uzantısıydı. 

Savaşlarını kovuşturmak için silah ve yiyecek üretiminde kendi kendine yeterliliği 

sağlamak için otarşi arayan Hitler’in zihninde, fetih yoluyla ırksal hayatta kalma savaşı 

ve ırksal saflığın korunması aynı şey olarak yer almıştı. Devletler, ırksal olarak homojen 

oldukları sürece güçlüydüler, saflığın kaybolduğu an yeni yaşam alanlarını fethetme ve 



35 

 

dolayısıyla artan nüfusu destekleme yeteneği de kaybolacaktı. Silahlar, teknoloji ve 

eğitim, ırksal saflığın sürdürülmesine kıyasla üçüncül öneme sahipti. Saflık konusundaki 

bu saplantı, onun otarşi arayışında da su yüzüne çıkmıştı. Otarşi, pragmatik düzeyde, 

Hitler'in yaşam alanı savaşlarını kovuşturmak için endüstriyel bir motor yaratmasına 

olanak tanımasına imkân vermişti. Hitler, ideolojik düzeyde eş zamanlı olarak kapitalist 

serbest ticaretin İngiltere tarafından yürütülen barışçıl ekonomik savaş için bir cephe 

olduğunu ve Almanya'nın ırksal saflığı korumak için uluslararası sistemden kendisini 

kapatması gerektiğini savunmuştu (Steinback, 2019). 

Fetih, saflık ve otarşi temel ilkelerini desteklemek için, kişisel ideolojisi içinde 

hem geleneksel hem de sosyalist halkçı eğilimlerinden alınan bir dizi fikri uyarlayan 

Hitler, geleneksel völkisch ideologlarından ırksal milliyetçilik, Yahudi düşmanlığı, 

Slavofobi, enternasyonalizm karşıtlığı ve tarım romantizmi kavramsallarını uyarlamıştı. 

Alman Volkschgemeinschaft üyeliğini yalnızca kana dayalı olarak kavramsallaştırmış, 

böylece hiçbir ırksal yabancı asimile edilemeyecekti. Bu nedenle, toplumdaki etnik 

olmayan Alman unsurları yabancı kabul edilmiş, tecrit veya sürgün için hedef alınmıştı. 

Hitler, algılanan yabancı etkiye duyduğu antipatinin üzerine inşa ederek, 

enternasyonalizmin sembolleri olarak Yahudilere, Marksistlere ve hatta Katoliklere 

saldırmıştı (Steinback, 2019). 

Hitler'e göre, etnik bir grup, ideoloji, din veya ulusal sınırları aşan herhangi bir 

topluluk Alman ırksal saflığını alçaltmayı amaçlayan uluslararası bir komplo 

oluşturmaktaydı. Şehir hayatı, doğası gereği saf tarımsal yaşamın aksine ahlaksızlık, ırk 

karışımı, pasifizm ve Yahudi yerleşimlerinin yuvaları olarak görülmüştür. Bu nedenle, 

halkının çoğu saf bir tarımsal yaşam tarzına geri döndürülebilseydi, bir Reich ancak o 

zaman başarılı olabilecekti. Bu dünya görüşünde, yeni fethedilen yaşam alanlarını 

sömürmek ve üretken emek gücünden yoksun olduğuna inandığı ve bu nedenle de ayakta 

kalamayacağına inandığı Yahudilere karşı imparatorluğunu korumak için Almanya'nın 

köylülüğünü genişletmek gerekliydi. Bu arada, Hitler eşzamanlı olarak völkisch 

ideolojisinin sağcı sosyalist unsurlarını ödünç almış, ancak bu kavramları her zaman 

ırksal milliyetçi gündemine uyacak şekilde değiştirmiştir. Dahası, Hitler’in sağcı sosyalist 

unsurları uyarlaması, nasyonal sosyalizmin Yahudi düşmanlığı ve anti-kapitalizm 

temelinde ulusal yeniden doğuşu hedefleyen, daha radikal, kitlesel eylem ve işçi tabanlı 

bir form oluşturması çağrısında bulunan bir kolu olan Strasserismus etkisi eksikliği 

sergilemiştir. Halkçı sosyalistlerinden uyarladığı temalar arasında kapitalizm karşıtı, 



36 

 

askeri sosyalizm ve çeşitli burjuva karşıtı duygular da mevcuttu. Sanayileşmeyi savaş 

silahları üretmenin bir aracı olarak kabul etmesine rağmen, toplum üzerinde 

enternasyonalist bir felaket olarak kapitalizmin kendisine şiddetle karşı çıkan bu anlayış, 

kapitalizmin bir ulusun genişleme savaşları başlatma istekliliğini baltaladığını ve 

uluslararası ticaret yoluyla ırkların karışmasını kolaylaştırdığını savunmuştur (Steinback, 

2019). 

2.3. NAZİLERİN İKTİDARINDA ALMANYA 

İktidarı ele geçiren Hitler, demokratik yönetim yapılarını ortadan kaldırmak için 

yola çıkmış, şubat ayında Alman Parlamento Reichstag’da çıkan bir yangın, hareketini 

kolaylaştırdı. İfade, basın ve toplantı özgürlüğü gibi yurttaşlık haklarını süresiz olarak 

askıya alan NSDAP, komünistleri baş düşmanları olarak almış ve şiddetli baskılar 

uygulamıştı. Yarım milyon nüfuslu küçük bir şehir olan Düsseldorf'un hayatta kalan 6808 

tutuklama dosyasından 1440'ı yalnızca komünistlere aitti. Bununla birlikte, komünistler 

ülke genelinde Naziler tarafından zulüm gören 52 kurban türünden sadece biriydi. 3 Mart 

1933 tarihinde ünlü Yetkilendirme Yasası kabul edilmiş ve bu kanunla Almanya'da Nazi 

diktatörlüğü kurulmuştur. Hitler'e Parlamentoyu kenara almak suretiyle kararnameyle 

yönetme yetkisi verildi. Nazi Partisi ve üyeleri dışında tüm siyasi partiler ve sendikalar 

yasaklanmış, devlet ekonomi, medya, ordu ve yargı üzerinde tam kontrol kurmuştur 

(Stone, 2014). 

Ayrıca, Nazilerin istediği şekilde toplumu kontrol etmek ve düzenlemek için 

özel gözetleme ve güvenlik güçleri oluşturulmuş, hâlihazırda var olan yeşil üniformalı 

normal polis ve Fırtına Birlikleri (SA-Sturmabteilung) dışında, Gestapo (Die Geheime 

Staatpolizei), SS (Schutzstaffe), kriminal polis ve Güvenlik Servisi (SD- 

Sicherheitsdienst) gibi paramiliter örgütler de mevcuttu. Nazi devletine en korkunç suç 

devleti olarak ün kazandıran, bu yeni örgütlenen güçlerin anayasal olmayan yetkileriydi. 

İnsanlar Gestapo işkence odalarında alıkonulabiliyor, toplanıp toplama kamplarına 

gönderilebiliyor, isteyerek sınır dışı edilebiliyor veya herhangi bir yasal prosedür 

olmaksızın tutuklanabiliyordu. Polis güçleri cezasız bir şekilde yönetme yetkilerini elde 

etmişti (Bozkanat, 2021). 

Dış politikada da Hitler hızlı başarılar elde etmişti. 1933'te Milletler 

Cemiyeti'nden çekilmiş, 1936'da Rheinland'ı yeniden işgal etmiş ve 1938'de Tek halk, 



37 

 

Tek imparatorluk ve Tek lider sloganı altında Avusturya ve Almanya'yı ilhak etmişti. 

Daha sonra Almanca konuşan Sudentenland'ı Çekoslovakya'dan güreşmeye devam etmiş 

ve tüm ülkeyi yutmuştu. Bütün bunlarda, Versay kararını çok sert bulan İngiltere'nin 

sözsüz desteği önemli bir rol oynamaktadır (Deringil, 1994). 

Diğer yandan, Naziler iktidara geldikten sonra, geniş imparatorlukta 

"istenmeyen" olarak görülen herkesi fiziksel olarak ortadan kaldırarak saf Almanlardan 

oluşan ayrıcalıklı bir ırksal topluluk yaratma hayallerini hızla uygulamaya başladı. 

Naziler yalnızca "saf ve sağlıklı İskandinav Aryanları" toplumu istiyordu. Sadece onlar, 

"istenmeyen" olarak sınıflandırılan diğerlerine karşı zenginleşmeye ve çoğalmaya layık 

görülüyorlardı. Bu, saf olmayan veya anormal görülen Almanların bile var olmaya hakkı 

olmadığı anlamına geliyordu. Ötenazi programı kapsamında, zihinsel veya fiziksel olarak 

uygun olmadığı düşünülen birçok Alman'ı ölüme mahkûm edilmişti. Ayrıca, Yahudiler, 

"istenmeyen" olarak sınıflandırılan tek topluluk değildi. Nazi Almanya'sında yaşayan 

birçok Çingene ve siyah, "üstün Aryan" ırkının biyolojik saflığını tehdit eden ırksal 

"aşağı" olarak görülüyordu. Ruslar ve Polonyalılar bile insanlık dışı ve dolayısıyla 

herhangi bir insanlığı hak etmeyenler olarak görülüyordu. Almanya Polonya'yı ve 

Rusya'nın bazı kısımlarını işgal ettiğinde, esir alınan siviller köle işçi olarak çalışmaya 

zorlandı, birçoğu zorlu çalışma koşulları ve açlık nedeniyle hayatlarını kaybetti (Ritschl, 

2019). 

Nazi Almanya'sının diğer birçok unsura uyguladığı politikalar yanında 

Yahudilere yönelik icra ettiklerine ayrı bir bahis açmak gerekmektedir. Nazilerin 

Yahudilere karşı duydukları nefret geleneksel Hıristiyanların Yahudilere yönelik 

düşmanlığının bir öncüsüne sahipti. Mesih'in katilleri ve tefeciler olarak klişeleşen 

Yahudilerin Orta çağ’a kadar toprak sahibi olmaları yasaklanmış, esas olarak ticaret ve 

borç verme yoluyla hayatlarını idame ettirmişlerdir. Yahudiler, tarih boyunca getto 

denilen ayrı ayrı işaretlenmiş bölgelerde yaşamış ve düzenli aralıklarla organize edilen 

şiddet ve topraktan atılma yoluyla zulümler görmüşlerdir. Bununla birlikte, Hitler'in 

Yahudilere olan nefreti, din değiştirmenin "Yahudi sorununa çözüm olmadığını savunan 

sözde bilimsel ırk teorilerine dayanıyordu ve bunların tamamen ortadan kaldırılmasıyla 

çözülebilecekti. Naziler 1933'ten 1938'e kadar Yahudileri terörize etmiş, yoksullaştırmış 

ve ülkeyi terk etmeye zorlamıştır. Bir sonraki aşama olan 1939-1945 dönemi ise, 

Yahudileri belirli alanlarda yoğunlaştırmayı ve sonunda Polonya'daki gaz odalarında 

katletmeyi amaçlamıştır (Rees, 2006). 



38 

 

Polonya da Yahudilerle birlikte en çok Nazilerin katliam ve aşağılamalarına 

maruz kalmış, Naziler savaşın gölgesi altında, öldürücü, ırkçı ideallerini gerçekleştirmeye 

başlamıştır. Soykırım ve savaş aynı madalyonun iki yüzü olmuş, işgal altındaki Polonya 

bölünmüştür. Kuzeybatı Polonya'nın çoğu Almanya'ya dâhil edilmiş, Polonyalılar işgal 

altındaki Avrupa'dan getirilen Almanlar tarafından işgal edilmek üzere evlerini ve 

mülklerini geride bırakmaya zorlanmıştır. Polonyalılar daha sonra Alman 

imparatorluğunun tüm istenmeyenlerinin varış noktası olan genel hükümet olarak 

adlandırılan diğer kısımlara sürülmüştür. Polonyalı entelijansiyanın üyeleri, tüm halkı 

entelektüel ve ruhsal olarak köleleştirmek üzere katledilmiştir. Aryanlara benzeyen 

Polonyalı çocuklar zorla annelerinden koparılmış, "ırk uzmanları" tarafından muayene 

edilmek suretiyle, testleri geçerlerse Alman ailelerinde büyütülmüş ve yetimhanelere 

yerleştirilmiştir.  

2.4. AŞIRI SAĞ KAVRAMI VE AŞIRI SAĞ HAREKETLER 

2.4.1. Aşırı Sağ Siyasi Şiddeti ve Terörizm 

Genel anlamda siyasi şiddet, her zaman siyasi değişime yönelik siyasi amaçlar 

için kasıtlı eylemi içerir (Enzmann 2013). Bununla birlikte, bu kavram literatürde pek 

kabul görmemekte veya ana hatları açıkça belirtilmekte, ancak daha ziyade terörizm, 

siyasi suikast, maddi imha veya isyan gibi birçok şiddet biçimini geniş bir şekilde 

kapsamaktadır (Schmidt ve Jongman 2005). Sağcı aktivizmin özel alanına bakıldığında, 

farklı aşırılık ve şiddet biçimleriyle karşılaşılmaktadır. Aşırı sağcı çevre bir varlık 

değildir, aktörler açık ideolojilere göre ya da değil, gruplar halinde ya da tek başlarına, 

açık ya da örtülü olarak hareket ederler. Geniş bir genelleme olarak, aşırı sağcı siyasi 

şiddet ve terörizmin, savaşan tarafların başarısız özlemleri ve şikâyetlerinden sorumlu 

tutulan belirli toplulukları ve aktörleri hedef alan aşırılık yanlısı ve şiddet içeren siyasi 

faaliyetleri bir araya toplamak için uygulanan bir şemsiye terim olduğu 

söylenebilmektedir (Taylor ve Holbrook 2013). 

Wilhelm Heitmeyer, aşırı sağcı bir yönelimin temel unsurlarını, insanlar 

arasındaki eşitsizliğin doğal, önceden verilmiş bir ilke olarak kabul edildiği ve şiddeti 

meşru bir eylem şekli olarak değerlendirildiği bir ideoloji olarak görmektedir (Heitmeyer, 

1992). Bu durumda, 

 Aşırı sağcı ideolojiden esinlenerek, 



39 

 

 Matthew Goodwing ve Vidhya Ramalingam'ın önerdiği gibi, çeşitli hedeflerin 

peşinden koştukları bir taktik olarak şiddet ve / veya terörizm kullanılmaktadır. 

Aşırı sağ aşırılığın önemli unsurları, demokratiklerin değerlerinin, 

prosedürlerinin ve kurumlarının reddedilmesi veya baltalanması ile anayasal devlet ve 

temel insan hakları ilkesinin reddi olarak öne çıkmaktadır. Sağcı siyasi partilerin aksine, 

şiddet yanlısı gruplar yalnızca ikinci ilkeyi reddetmekle kalmamakta, aynı zamanda 

partileri azınlık gruplarına veya çok kültürlülüğü teşvik etmekten ve etnik çeşitliliği 

arttırmaktan sorumlu kabul etmektedirler (Goodwing ve Ramalingam 2012). 

Sağcı siyasi şiddetle ilgili literatürde daha yerleşik hale gelen bir siyasi şiddet 

anlayışından bir diğeri de nefret suçudur (Bjørgo 1995). Nefret suçu terimi, AGİT 

tarafından toplumdaki belirli bir gruba karşı hoşgörüsüzlükten kaynaklanan bir suç olarak 

tanımlanmakta olup, bu din veya ırk gibi özelliklere karşı önyargı saiki olarak 

değerlendirilmektedir. Bu nedenle, nefret suçları daha geniş bir ideolojik dünya 

görüşünün dışında yürütülmemekte, aksine sadece bu önyargı tarafından motive 

edilmektedir (OSCE, 2013). Anılan kavram, vaka analizi için bir miktar analitik 

uygulanabilirlik sağlamakta ve bazı aşırı sağ şiddet eylemlerini kavramsallaştırmanın iyi 

bir yolu olarak da ifade edilmektedir. Bununla birlikte, Tore Bjørgo nefret suçu etiketinin 

olgunun cezai yönünü, olası daha geniş siyasi bağlamından ve suç dışı faaliyetlerinden 

ayırma eğiliminde olduğunu eleştirmektedir (Bjørgo, 1995). 

Buna ilave olarak, aşırı sağ terör eylemleri muhtemelen "suç" ve "önyargı saiki" 

kriterlerine de uyacağından, kavram diğer siyasi şiddet biçimlerinden net bir ayrım 

yapılmasına imkân vermemektedir. Siyasi şiddetin örneğin nefret suçları biçiminde bittiği 

yerde, ancak terörizmin nerede başladığı netleştiğinde ortaya çıkabilecektir. 

2.4.2. Alman Demokratik Cumhuriyeti’nde (DDR) Aşırı Sağ Hareketler 

Alman Demokratik Cumhuriyeti (DDR-Deutsche Demokratische Republik), 

doğuda Polonya'ya, güneyde Çekoslovak Sosyalist Cumhuriyeti'ne ve batıda Federal 

Almanya Cumhuriyeti'ne (Bundesrepublik Deutschland) komşu 108.298 km'lik bir 

alanda kurulmuştur. Doğu Almanya'daki insanların çoğu Halle, Leipzig, Karl Marx Stadt 

ve Dresden gibi büyük sanayi şehirlerinde yaşıyordu. Sovyetler Birliği öncesi dönemde, 

aynı bölgeler tarım ve az gelişmiş köyler gibi yerler iken, Sovyet Komünizmi neticesinde, 

bölgelerin geri kalmışlıkları giderilmeye çalışılmıştır. Batı Almanya, Doğu 



40 

 

Almanya'dakiler için aynı koşullar mevcut olmadığından, II. Dünya Savaşı tarafından 

tahrip edilmeyen endüstriyel bölüme sahipken, Demokratik Almanya'yı geliştirme görevi 

büyük ölçüde Sovyetler Birliği'nin sorumluluğuna bırakılmıştır (Braunthal, 2009). 

Sovyetler Birliği'nin 1945'te Almanya'yı işgal etmesi ve daha sonra askeri bir 

yönetim kurmasıyla çok partili dönem de başlamış, bu değişiklikle birlikte ilk anti-faşist 

partiler kurulmuştur. Öte yandan, Doğu Almanya için demokratikleşme ve demokrasi 

kavramları sadece isimde kalmıştır. Alman hükümeti partilerin ve derneklerin 

kurulmasına izin vermesine rağmen, aslında kendi kurallarını dayatmıştır. Bu siyasi 

düzlemde ise, Komünist Alman Partisi (KPD) ve Sosyal Demokrat Parti (SDP) anti-faşist 

demokratik blokta yerlerini almıştır (McCauley, 1983). 

Diğer yandan, Alman Demokratik Cumhuriyeti'ndeki aşırı sağ hareketlerin 

özelliklerinden biri de söylenenle icraların aynı olmamasıdır. Kamuoyuna söylenenler, 

anayasada yazılan makaleler ve temel fikirler Doğu Alman halkına uygulanmaktan 

oldukça uzaktı. Ancak, aşırı sağcı kanadı destekleyen liderler çok güçlü olduğu için bu 

gruplar geri adım atmamıştır. 1980'lerin başında aşırı sağ gruplar sıkı bir şekilde 

örgütlenmişti. Devlet Güvenlik Bakanlığı'nın yayımladığı bir rapora göre, 730 askerin bu 

tarz hareketlerin olaylarına karıştığı belirlenmiştir (Braunthal, 2009). 

Doğu Almanya'ya bakıldığında hem siyasette hem de sosyal alanda çeşitli 

organizasyonların olduğunu söylemek mümkündür. Siyasette yüksek rolleri olmasına 

rağmen mutlak bir güç kazandığını söylemek yanlış olacaktır. Bu bağlamda, Doğu Alman 

siyasi hayatına kısa bir göz atmak gerekirse, KPD Sovyetler Birliği'nin desteğiyle 

kurulmasına rağmen özünde Sovyet sosyalizminden farklı temalar içermesi nedeniyle 

ayrı bir konumda bulunmaktadır. Sovyet Rejimi, Doğu Almanya'yı kontrolü altına almak, 

bir uydu hükümet kurma ve bölgeye hâkim olma hedefi gütmüş ve bunun için kendine 

yakın komünist topluluğun oluşturulmasıyla işe başlamıştır. Binlerce Yahudi ve 

Komünistin toplama kamplarında gördüğü eziyet sonucunda Hitler'e nefret besleyenler 

Komünist Parti etrafında yoğun bir katılımla toplanmaya başlamıştır. Siyasi hayatta her 

partinin normal şartlarda bir manifestosu bulunmamaktadır. Ancak, Alman KPD'nin 

herhangi bir manifestosu yoktu ve doğrudan Moskova'ya bağlıydı. Öte yandan, KPD'den 

sonra ikinci en yüksek oy oranına sahip olan Alman Sosyal Demokrat Partisi de KPD ile 

yakın bir ideolojik altyapıdan beslenmekteydi. Ancak, KPD daha çok işçi ve Alman işçi 

örgütlerinin çıkarlarını vurgularken, SPD demokratik devlet ve sosyalist ekonomik 



41 

 

toplum modelini desteklemiştir. KPD'nin tek merkezden idare edilmesi nedeniyle, ortak 

merkezi yönetimde herkesin söz sahibi olacağı SPD'nin demokratik siyasi hayatı, her iki 

partinin üyelerinin birbirlerinden etkilenmesine ve yerlerinden edilmesine neden 

olmuştur (McCauley, 1983). 

1970'lere gelindiğinde Doğu Alman halkında milliyetçilik duygusu oluşmaya 

başlamış ve Doğu Almanya'nın liderleri bunu anayasaya kendileri ilave etmişti. 1949'da 

Alman ulusu üzerine inşa edilmiş bir sosyalist devlet olan Alman Demokratik 

Cumhuriyeti, 1974'e gelindiğinde işçi ve köylülerin de sosyalist olarak kabul edildiği bir 

düzene evirilmiştir. Toplumun büyük çoğunluğunda refah ve gelir artışının, sosyal 

eşitliğin ve mülkiyet güvenliğinin insanların özgürlüğünü engellediğini ifade edilirken, 

ülkenin güçlenmesinin sonucunda askerlerin bile bu gruplara kaydığı vurgulanmaktadır 

(Braunthal, 2009). 

 Diğer yandan, 1980'lerde Doğu Almanya’daki aşırı sağcıların oranı, Federal 

Almanya'daki aşırı sağ hareketten farklı değildi. Batı Almanya’daki sağ gruplar veya 

benzerleri burada da mevcuttu. Örneğin, Batı Almanya'da hareketlerden etkilenen Doğu 

Almanya'daki aşırı sağ örgütler, devletin gözünde tehdit oluşturmaya başlamıştı. Doğu 

Almanya'daki devlet yetkilileri, Batı Almanya'daki aşırı sağ hareketten Batı Almanya'nın 

sorumlu olduğunu resmî açıklamalarında yer vermiştir. 1980'lerin ortalarında gelişmeye 

başlayan Demokratik Almanya Cumhuriyeti ruhu, ancak batıdakilerden sonra 

toparlanmış ve tam anlamıyla örgütlenmeye başlamıştır. Toplumun çalışan kesimi, genel 

olarak ya devlet idaresinde ya da ağır sanayide çalıştıklarından, herhangi bir din, dil ya 

da milliyetten bağımsız olarak yeni kuşağa göre belli bir kalıba uymuyordu. Ancak, 

çocukları ailelerinin aksine toplumda var olabilmek için belli bir sınıfta bulunmaları 

gerektiğini düşünmüş ve bu tür organizasyonlara katılmışlardır. Başlangıçta apolitik 

olarak ortaya çıkan Dazlaklar Çetesi, giderek politik bir ortam oluşturmuş, daha sonra 

şiddet içeren fiillerde bulunan Dazlaklar ortaya çıkmıştır. Batı Almanya'daki dazlaklar 

gibi, bu Dazlaklar da sarı ayakkabı bağcıkları ve siyah çizmelerinden hemen uzakta olan 

diğer insanlardan ayıran özelliklere sahipti. Temelde benzer olmakla birlikte, bu Dazlak 

gruplar 1980'lerin başında diğer Almanya gibi yabancı düşmanlığını benimsemiş ve 

oldukça da saldırgan davranmışlardır (Clarke ve Wölfel, 2011). 

1986-1990 arasında aşırı sağ gruplar da Demokratik Almanya Cumhuriyeti'nde 

oldukça popüler hale geldi. Politikacılar, gençleri etkilemek ve yanlarına çekmek için 



42 

 

siyasi söylemlerinde istedikleri dili konuşmaya başladılar. Komplo ortamı, Alternatif 

Milliyetçi ve Özgürlükçü Alman İşçi Partisi, Alternatif Alman ve Ulusal Cephe gibi 

partiler tarafından desteklendi. Bu gruplar, 1500'den fazla üyesi olması ve Batı 

Almanya'daki gruplarla iletişim halinde olması açısından önemlidir. Doğu Berlin'deki 

aşırı sağcılar 1988'de, Hitler'i tanımlayan ve ortak bir ideoloji ilan eden bir Yoldaşlık 

(Kameradschaft) düzenlemişlerdir. Bu grup kendilerini "30 Ocak Hareketi" olarak 

adlandırmış ve 1933 Hitler Almanya'sını işaret etmişti. Bu paramiliter gruplar genellikle 

16-22 yaşlarındaki gençlere hitap etmek suretiyle liderleri erken dönemlerinde 30’larında 

olan gençlerden müteşekkildi (Braunthal, 2009). 

2.4.3. Federal Almanya Cumhuriyeti’nde Aşırı Sağ Hareketler 

Hem Federal Almanya Cumhuriyeti hem de Almanya Demokratik 

Cumhuriyetlerinin anayasası, birleşmeyi kolaylaştıran sıcak ve elverişli hükümler 

içermesine rağmen, her ikisinin de dayandığı ilkelerin bir sonucu olarak bir ayrım vardı. 

Federal Almanya Cumhuriyeti'nin kuruluşundaki en temel mesele Demokrasi iken, 

Demokratik Almanya Cumhuriyeti'nin özü Marksist-Leninist düşünceye dayanıyordu. 

CDU (Hıristiyan Demokrat Parti) hükümeti, Batı'nın elindeki Federal Almanya'da 1949 

seçimlerinde seçildi. Konrad Adaneur, Batı Almanya'nın ilk Şansölyesi seçildi ve FDU 

(Hür Demokratik Parti) ile başarılı bir hükümet kurdu. Adaneur Avrupa devletleriyle 

ilişkileri geliştirmeye çalışmış, zira Batı Almanya’nın ABD ile aynı düzlemde olduğu 

zaman güçlü olacağını düşünmüştü. Federal Almanya Cumhuriyeti, batılıların desteğini 

almak için her türlü organizasyona girmeye çaba sarf etmiştir. Ancak, bu şekilde Batı 

Almanya'nın bir Avrupalı gibi yaşayabileceği değerlendirilmiştir. Bunun için 

Avrupa'daki uluslararası kuruluşlara katılmaya öncelik veren Batı Almanya, 1949'da 

OEEC'e (Avrupa Ekonomik İş birliği Teşkilatı) ve ardından ECSC'ye (Avrupa Kömür ve 

Çelik Topluluğu) üye olmuştur (Oran, 2011). 

Federal Almanya Cumhuriyeti hem ABD'nin hem de Batı Avrupa'nın desteğiyle 

ekonomisini hızla geliştirmiş ve neticede kendi nüfusundan daha fazla işçiye ihtiyaç 

duymuştur. Bu dönemde işsizlik oranı Federal Almanya'da çok düşük, vatandaşların 

yaşam koşulları oldukça iyiydi, ekonomik refah Doğu Almanya'ya kıyasla çok daha iyi 

durumdaydı. Bu dönemde Doğu Almanya'dan kaçıp göç eden insanlar Batı Almanya'da 

iş imkânlarına kavuşup, daha iyi koşullarda çalışmaya başlamışlardır. 1970'lerin başında 

küresel bir bunalım yaratan Petrol Krizi, Federal Almanya Cumhuriyeti'ni de etkilemiş 



43 

 

ve yurtdışından işe alımları duraklatmak zorunda kalınmıştır. Öte yandan, Almanya'da 

yabancı düşmanlığı yabancı işçilerin ailelerini yanlarına almalarıyla başlamıştı (Özdemir 

ve Bakan, 2016). 

Federal Almanya Cumhuriyeti'nde Nazi eylemlerinin ortadan kaldırılmasının 

kamuoyu yoklamalarına da yansıdığı söylense de büyük hasara yol açtığı bir gerçektir. 

Nazilerin oranı zaman zaman düşse de Naziler Almanya'da yeni radikal ulusal sağ 

örgütler kurmaya devam ettiler. Weimar Cumhuriyeti'nden 1940'lara kadar ulusal 

muhafazakârlardan Neo-muhafazakâr örgütler bayrağı devralmış görünüyordu. Batı 

Almanya'daki Neo-Nazizm yeni tartışmalara neden oldu. Bu çerçevede, Batı Almanya'nın 

en çok uğraştığı sorunlardan biri neo-Nazilerdi. Neo-Nazilerin doğrudan hedefi 

demokratik sistemdi. Liderleri, neo-Nazi ve aşırı sağ olarak küçük grupları harekete 

geçirmekteydi. Bazı liderler halka şiddet ve terörizm dayatmaya çalışıyordu. 

Sempatizanlar genellikle vasıfsız işçiler, zanaatkârlar veya işçiler ya da düşük bütçeli 

ailelerden gelen kişilerdi. Bu gençlik grupları çok saldırgan, öfkeliydi ve fanatik bir 

şekilde demokratik sisteme karşı çıkarak Nazi imajını diriltmeyi hedefliyorlardı. 

1970'lerde, aşırı sağcı partilerin gerilediği zaman, neo-Naziler de düşüşteydi. Neo-

Naziler, genellikle sola ve yabancılara karşı eylemler planlıyordu. Bu gruplar genellikle 

silahlanma konusunda geniş bir seçeneğe sahipti. Patlayıcılardan bazukalara, otomatik 

fırlatıcılardan tabancalara kadar çok çeşitli silahlara sahipti. Bu Neo-Nazi grupları, her 

iki Almanya için de rahatlatıcı bir dönem yaratan Şansölye Willy Brandt ve Doğu 

Almanya Başbakanı Willi Stoph'a suikast düzenlemeye kadar oldukça geniş bir faaliyet 

alanına sahip olabilmişleridir (Braunthal, 2009). 

Batı Almanya’daki bir diğer aşırı sağ grup Dazlaklar Çetesi olarak 

tanımlanmaktadır. Dazlaklar'daki neo-Nazilerin şiddetle bağlantısı açıkça görülmekteydi. 

Dazlaklar Çetesi, 1980'lere kadar devam eden FRG partisiyle İngiltere'de oluşturulan bir 

grubun yansımasıydı. Batı Alman siyasi olarak bölünmüş, bir yanda sol, diğer yanda sağcı 

gruplardan oluşan Genç Kızıl-Dazlaklar mücadelesini sonlandırmak kolay olmamıştı. 

Dazlaklar, kotlarına iliştirilmiş geniş kayışları ve bombardıman ceketleri, büyük ve ağır 

dövmeleri ve adından da anlaşılacağı gibi saç tıraşı ile diğer insanlardan kolayca ayırt 

edilebiliyordu. Alman çocukları korumayı hedeflediklerini söyleyen Dazlakların en 

büyük düşmanları solcular, aşırı zengin yabancılar, küçük "kirli" işletmelerin sahipleri, 

evsizler ve eşcinseller olarak sıralanmıştır. 1980'lere gelindiğinde Dazlak Çetelerinin 

%10-15'inin siyasi olarak aşırı sağ kanatta olduğu belirtilmektedir (Braunthal, 2009). 



44 

 

2.5. BİRLEŞME SONRASINDA ALMANYA’DA AŞIRI SAĞ HAREKETLER 

Berlin Duvarı'nın yıkılmasının ardından 31 Ağustos 1990 tarihinde birleşme 

anlaşması imzalanarak, 3 Ekim 1990 tarihinde Federal Almanya'ya katılacağı resmen ilan 

edilen Demokratik Almanya toprakları, Federal Almanya'ya dâhil edilmiştir. Anayasa 

olarak Federal Alman anayasası revize edilmiş ve yürürlüğe girmiştir. Bu birleşme / 

füzyon anlaşmasıyla garantör devletler olan SSCB'nin, ABD'nin, İngiltere'nin ve 

Fransa'nın mutlak hakları kaldırılmış ve 45 yıllık bir ayrılığın ardından Almanya'nın 

bütünlüğü sağlanmıştır (Mora, 2009). 

2.5.1. 1990’larda Almanya’daki Aşırı Sağ Hareketiler 

Pek çok Üçüncü Dünya ülkesinde ve eski Doğu Bloku ülkelerinde ekonomik 

durgunluk, borçlanma ve ödeme acizliği, yabancı ülkelerden gelen işçilere olan talebi 

azaltmıştır. Batı'daki ekonomik düşüş nedeniyle Almanya'da işsizlik rekor seviyeye 

ulaşmıştı. 1993 Kasım verilerine göre Doğu ve Batı Almanya'da toplam 3.524.000 işsiz 

tespit edilmiş, bunlardan 2.358.000'i eski Federal eyaletlerde de işsizdi. Yeniden birleşme 

sonucunda artan göç nedeniyle yabancı düşmanlığı da artmaya başlamıştır. 1990-1993 

yılları arasında Doğu ve Batı Almanya'da icra edilen yabancı düşmanı şiddet eylemlerinin 

sayısı aşağıda gösterilmiştir. 

Tablo 2.1: 1990-1993 Yıllarında Almanya’daki Şiddet Eylemler 

 

1990 

Batı Almanya 70 

Doğu Almanya 36 

 

1991 

Batı Almanya 990 

Doğu Almanya 493 

 

1992 

Batı Almanya 1719 

Doğu Almanya 865 

 

1993 

Batı Almanya 748 

Doğu Almanya 223 

Kaynak: Mora, 2009. 

Aşırı sağ hareketlerin ve yabancı düşmanlığının ekonomik boyutlarının yanı sıra 

sosyal ve sosyal hayata etkileri de yadsınamaz. Yeniden birleşmeden sonra Almanya'da 

milliyetçi, sağcı hareketler güçlenmiş, ülkede yaşayan Çingeneler, Yahudiler, engelliler, 

eşcinseller ve solculara yönelik saldırılar da artmıştır. Yoksulluktan kaçan üçüncü dünya 

ülkelerinin vatandaşları, gelişmiş ülkelere göçü bir kurtuluş olarak görürken, aynı 

zamanda göç ettikleri ülkeden dışlanmışlar, hatta canlarından olmuşlardır. Halk 



45 

 

arasındaki yabancı düşmanlığı hem siyasetçilerin hem de basının kışkırtmalarıyla 

alevlenmiştir.  

Nüfusun yaklaşık %15'ini oluşturan Almanya'da 12 milyona yakın yabancı 

yaşamaktadır. Yabancıların topluma uyumlarına ilişkin talep ve ihtiyaçlarının Alman 

makamlarınca oldukça geç karşılanmaya başlandığı gözlemlenmiştir. Öte yandan, 

Almanya'da yaşayan göçmenlerin kendi kararlarını vermeleri, toplumun siyasi, 

ekonomik, sosyal ve kültürel alanlarda eşit haklara sahip olmak için örgütlenmesinin 

yolunu açmıştır. Ancak, sosyal saldırganlığa dönüşen bu durum hem yabancılar hem de 

ırkçı Almanlar için rahatsızlık yaramıştı. 1990'larda dünya çapında iletişim kanallarının 

varlığı ve Almanya'da yaşayan yabancıların adaletsizlikleri eş zamanlı olarak tüm 

dünyaya farkındalık getirmiştir. Almanya'daki yabancı düşmanlığı kavramı ile ırkçılık 

arasındaki fark, ayırt edilmesi gereken kavramlardır. Hıristiyan Demokrat Parti'nin 

(CDU) eski genel sekreteri Friedrich Merz'in Öncü Kültür tezine göre, Alman kültürü 

azınlıklar ve yabancılar tarafından tehdit edilmekte ve çoğunluğun, yani Alman 

kültürünün benimsenmesi gerektiği iddia edilmektedir (İnce, 2011). 

2.5.2. Aşırı Sağ Hareketlerin Alman Politikasına Etkileri 

Avrupa siyasetinde aşırı sağın yükselişinin birincil göstergesi, başta yerel 

seçimlerde olmak üzere bazı ulusal ve AP seçimlerinde de aşırı sağ partilerin yükselişidir. 

1970'lerde Batı Avrupa'da yeni aşırı sağ partiler ortaya çıksa da etkileri 1980'lere kadar 

artmamıştır (Hainsworth, 2008). Ancak, yeni aşırı sağ için 11 Eylül'den sonra, göçmenler, 

özellikle de Müslüman göçmenler, Batı medeniyetinin en ciddi tehdidi haline gelmiş ve 

genellikle asimile edilmesi en zor grup olarak gösterilmiştir. Son yıllarda, özellikle Batı 

Avrupa'da aşırı sağ partilerin odak noktası radikal İslam, ardından göç, özellikle suç ve 

terörizm olmak üzere güvenlikle bağlantılıdır. Üçüncü konu ise, göçün ulusun refahına 

ve refahına bir tehdit olarak görüldüğü ekonomidir. Elitlerin, göçü mali ve politik kazanç 

için kullandığı suçlaması da ayrıca aşırı sağın konularının başında gelmektedir (Mudde, 

2012). 

Aşırı sağ partilerin seçim başarısı, Almanya'da olduğu gibi genellikle yerel 

olarak elde edilmektedir. Bu tür yerel ve bölgesel başarılar, ulusal seçimlerde uzun vadeli 

başarı elde etmek için özellikle önemlidir (Langenbacher ve Schellenberg, 2011). Aşırı 

sağ partilerin başarısı yalnızca söylemlerindeki aşırılığın derecesine bağlı değildir. 



46 

 

Ancak, organizasyon, liderlik ve hükümete katılım deneyimi gibi diğer faktörlerle de 

ilişkilidir (Wilson ve Hainsworth, 2012). Başarılı aşırı sağ partiler genellikle ılımlı bir 

ideoloji, güçlü bir organizasyon yapısı ve karizmatik bir liderle karakterize edilmektedir 

(Mudde, 2007). 

II. Dünya Savaşı'ndan sonra, Almanya'daki Nazi geçmişinden kaynaklanan 

hassasiyetler nedeniyle, Almanya'daki aşırı sağcı partiler için yalnızca sınırlı bir siyasi 

alan mevcuttu. O zamandan beri, demokratik rekabeti sürdürürken, partiler arası fikir 

birliği yoluyla aşırı sağ partiler dikkatli bir şekilde bastırılmıştır (Howard, 2001). Ancak, 

Almanya'daki aşırı sağ bir dizi faktör tarafından radikalleşmiş, bunların başında da 

Hıristiyan Demokrat Parti’nin (CDU) köklü bir göç karşıtı pozisyona sahip olması 

gelmiştir. Avrupa'da, özellikle Almanya'da, göç ve İslam hakkındaki siyaset, medya ve 

kamusal söylemler de aşırı sağın destek düzeyini etkilemiştir (Williams, 2010). 

Diğer Batı Avrupa ülkeleriyle karşılaştırıldığında, Almanya'daki aşırı sağ 

partiler federal seçimlerde görece çok az seçim başarısı elde ettiler. Almanya'da 

Cumhuriyetçiler (REP) ve Alman Halk Sendikası (DVU) gibi birkaç aşırı sağ parti 

bulunmuştur. REP, 1989'daki Avrupa Parlamentosu (AP) seçimlerinde %7,1 oy almasına 

rağmen Federal Meclis'e girememiştir. Bölgesel düzeylerde ise aşırı sağ partilerin önemli 

bir gücü bulunmaktadır. NPD, DVU, REP, Yabancıları Durdur Eylem Grubu ve Pro-Köln 

Grubu’nun hepsinin çeşitli yerel meclislerde ve belediye meclislerinde sandalyeleri 

olmuştur. Öte yandan, NPD birçok üyesi eski Naziler olmak üzere 1964'te kurulmuştur. 

Partinin ilk programı Nazi yanlısı, anti-Komünist ve Katolik unsurları içeriyordu. Udo 

Voigt, 1996-2011 yılları arasında liderlik yapmış, Holger Apfel Aralık 2013'te yerini Udo 

Pastörs'e bırakmıştır. Partinin ulusal sosyalizm ve anti-kapitalist ve milliyetçi devrimci 

unsurları içeren yeni programı 1996'da hazırlanmıştır. Parti, iktidar sistemine düşman 

olmakla birlikte, göçmenlerin sınır dışı edilmesini destekleyen biyolojik bir ırk anlayışını 

yaymaktadır (Schellenberg, 2011). Aşırı politikalarına rağmen, 2002'de Yüksek 

Mahkeme, devletin NPD'yi yasaklama girişimini reddetmişti. DVU, Ocak 2011'de NPD 

ile birleşmiş, ancak Münih Bölge Mahkemesi birleşmeyi geçersiz ilan etmişti 

(Schellenberg, 2011). 

Tüm bu gelişmeler son dönemin önemli popülist ve ırkçı partisi olan AfD’nin 

gelişiminde önemli kaldırım taşları olmuştur. Yaşanan birtakım krizleri iyi değerlendiren 

AfD, oy oranını artırmış ve Reichstag’a bile girmiştir. Euro krizi, AfD'nin oluşumu için 



47 

 

bir fırsat sunmuştur. Parti, 2014 parti programında “tek para birimi Euro'nun felakete yol 

açtığını” belirtmiş, Euro’nun tasfiye edilmesi çağrısında bulunmuştur (AfD, 2014).  

Diğer gelişme ise terörist saldırılardır. Avrupa'nın kalbindeki terörist tehditler ve 

saldırılar, popülist ve aşırı sağcı partilerinin gücünü artırdı. Parti liderleri, vatandaşları 

yabancılara karşı korumaktan bahsederken, Avrupa'daki terör saldırıları, AfD dâhil diğer 

tüm popülist partilerinin argümanlarına meşruiyet sağlamıştır. Diğer gelişme, benzer 

milliyetçi talepleri tetikleyen Brexit süreci olarak ifade edilebilmektedir. Popülist ve aşırı 

sağcı parti liderleri taleplerini daha yüksek sesle dile getirmeye başlamış, ulusal çıkarların 

ve sorumlulukların uluslararası endişelerin ve sorumlulukların üzerinde olması 

gerektiğini savunmuşlardır. Benzer şekilde AfD, AB'nin ulus devletlerin çıkarlarına 

dayalı bir ekonomik birliğe geri dönmesini savunuyordu. Aksi takdirde parti 

Almanya’nın AB’den çıkmasını isteyecekti. En önemli gelişme ise mülteci krizi 

olmuştur. Popülist ve aşırı sağcı partileri için önemli bir kampanya konusu haline gelen 

mülteci krizi AfD için bir armağan olarak nitelenmiştir. Mülteci krizi sayesinde AfD, 

seçmenlerin korkularıyla oynayarak, mültecilerin Almanya'nın kültürel birliğine ve 

değerlerine yönelik en büyük tehdit olduğunu iddia etmiştir. 2017 Alman federal 

seçimlerinin sonuçları, AfD'nin siyasi söyleminin sağcı seçmenleri kazanmak için ana 

akım partiler tarafından kullanıldığını ortaya koymuştur. Parti, ana akım partileri sağa 

çekmede önemli bir rol oynamıştır. Ülkenin yeni İçişleri Bakanı Horst Seehofer, İslam’ın 

Almanya'ya ait olmadığını, Almanya’nın Hıristiyanlıkla şekillendiğini ifade etmiştir 

(Telegraph, 2018). Bir başka örnekte de Merkel'in açık kapı mülteci politikasını eleştiren 

SPD'nin eski lideri Martin Schulz’un çoğu kontrolsüz bir şekilde Almanya'ya bir 

milyondan fazla mülteci geldiğini vurgulaması olarak verilebilecektir (Politico, 2017a). 

AfD, ana akım Alman politikacılar tarafından NPD gibi aşırı sağ bir parti olarak 

etiketlenmiştir. Alman siyaset kurumu, AfD'nin özünde antidemokratik bir parti olduğuna 

inanmıştır. Ana akım Alman politikacılar bunu “demokrasiye düşman” olarak 

tanımlamıştır. AfD’nin parti programları ve parti yetkililerinin açıklamaları kesinlikle 

yerlilere yönelik argümanlarla doludur. Ancak, programı aynı zamanda demokratik 

düzeni korumaya da söz vermektedir. Parti, temsili demokrasiden çok doğrudan 

demokrasiyi savunur. Partinin demokrasi konusundaki tutumu onu aşırı sağ partilerden 

ayırmıştır, zira aşırı sağ partiler demokrasiyi tamamen reddediyorlardı (Mudde, 2014: 

98). AfD, CDU'nun sağındaki ve NPD'nin solundaki alanı işgal ederek, diğer bir deyişle, 



48 

 

aşırı sağ parti NPD ile muhafazakâr sağ parti CDU arasında yer almaktadır (Kundnani, 

2017). 

AfD için bugün ana tehdit İslam’dan gelmektedir. AfD de İslam Almanya'ya ait 

değildir demektedir (AfD, 2017). AfD politikacıları defalarca İslam'ı ve Müslümanları 

bir tehdit olarak görmüştür. AfD sözcülerinin İslam’ı bir dinden ziyade toplumun her 

alanına nüfuz etmeyi amaçlayan siyasi bir doktrin olarak değerlendirmeleri ve 

demokrasiyle "bağdaşmaz" olduğunu iddiaları bunu ortaya koymaktadır. Almanya'nın 

artan İslamlaşması, kültürel kimlik ve iç barış ile kamu düzeni ve devlet düzeni için acil 

bir meydan okuma oluşturduğunu savunan AfD sözcüleri, İslam’ın bir çarpıtması olarak 

sunulan İslam ve İslamcılık arasında yaygın olarak kullanılan bir ayrımın reddedilmesi 

gerektiğini vurgulamaktadır (RT, 2017). 

Diğer yandan, İslamofobik ve yabancı düşmanı bir hareket olan PEGIDA 

(Patriotische Europäer Gegen Islamisierung Des Abendlandes-Batı'nın İslamlaşmasına 

Karşı Vatansever Avrupalılar) Alman ana akım partileri tarafından hızla kınanırken, 

AfD'nin konumu daha olumlu olmuştur. PEGIDA'yı AfD'nin doğal müttefiki olarak 

tanımlanmış ve AfD ve PEGIDA'nın “aynı madalyonun iki yüzü” olduğunu ileri 

sürülmüştür (Grimm, 2015). Göçmenlik karşıtı söylem, AfD'nin en temel temalarından 

biridir. Parti için göçmenler Alman kültürü, geleneği ve dili için büyük bir tehdit 

oluşturmaktadır. Bu bağlamda, AfD'nin sloganlarından biri, “yerli” Alman nüfusu içinde 

daha yüksek doğum oranı gerektiren “kitlesel göç yerine daha fazla Alman çocuğu” 

olarak öne çıkmaktadır. Parti, göçmenler arasında doğum oranının yükselmesi nedeniyle 

toplumdaki etnik-kültürel değişimlerin hızlanacağını savunmaktadır (AfD, 2017). 

Bu kapsamda, AFD seçim kampanyası sırasında göçmen karşıtı konumunu 

gösteren “İltica dolandırıcılığına son!” gibi sloganlar ve posterler kullanmış, “Sınırları 

emniyete alın. Sosyal devleti koruyun” (Politico, 2017) ve “Almanlar sizin için daha iyi 

bir yaşamı finanse etmeyecek” sloganıyla bir grup göçmeni göstererek Alman 

siyasetindeki yabancı ve mülteci karşıtlığının lokomotifi olmuştur (CNBC, 2017a). Parti 

ayrıca, Alman ailesinin yok olma tehlikesiyle karşı karşıya olduğunu iddia etmektedir. 

 AfD, siyasi sığınmaya ilişkin kısıtlamalar, sığınma hakkı olmayan mültecilerin 

sınır dışı edilmesi de dahil olmak üzere mevcut yasaların daha güçlü şekilde 

uygulanmasını talep etmektedir. Parti, hükümetin ulusal kimliği koruması gerektiğini 

vurgulamaktadır (Bloomberg, 2016). Partinin gençlik örgütü (Junge Alternative) başkanı 



49 

 

Marcus Frohnmaier, 2016'da Facebook'ta Merkel'in "bu ülkeye Afrika ve Doğu'dan gelen 

kalitesiz proletaryayla doldurma" kararından "en çok kendi kuşağının zarar göreceğini" 

yazmıştı (Deutsche Welle, 2016). Kuzey Ren-Vestfalya'daki AfD'nin başkanı olan 

Marcus Pretzel’in mültecilerin Alman sınırını geçmesini önlemek için sınır kontrol 

memurlarının ateşli silah kullanmasının meşruiyetini savunması da ayrıca çarpıcı 

açıklamalardan olmuştur (Jäckle ve König, 2016).  

Diğer taraftan, AfD Merkel'in mülteci politikalarının terörü teşvik ettiğini iddia 

etmiş, Almanya’nın dünyanın her yerinden suçlular ve teröristler için güvenli bir liman 

haline geldiğini ifade etmiştir. Alman topraklarında ciddi cezai suçlar işleyen 

göçmenlerin ve mültecilerin zorla sınır dışı edilmesini de talep eden AfD, Almanya'nın 

Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi tarafından çıkarılan ve Avrupa ülkelerini mültecileri 

“güvensiz” kabul edilirlerse kendi ülkelerine geri göndermekten yasaklayan bir 

düzenlemeden muaf tutulması gerektiğinin altını çizmiştir (RT, 2017).  

2.5.3. 2000 Sonrasındaki Aşırı Sağ Hareketler ve Saldırılar  

Almanya’da aşırı sağ hareketleri, şiddet olaylarıyla özdeşleştirilmektedir. 

Almanya, Batı Avrupa ülkeleri arasında en fazla aşırı sağ hareketlerin şiddet olaylarının 

görüldüğü ülke olarak nitelenmektedir. Almanya’da bölgesel olarak yabancıların sayıca 

az olduğu yerlerde şiddet olaylarının ve ırkçılık yabancı düşmanlığı gibi düşüncelerin en 

fazla olduğu yer olması dikkat çekmektedir. Almanya’da aşırı sağ denildiğinde öncelikle 

Doğu Almanya’nın bazı bölgeleri öne çıkmaktadır. Örneğin, Hoyerswerda ve Rostock’da 

mültecilerin kaldığı hostellerdeki aşırı sağ kaynaklı şiddet eylemleri, 2000 sonrasındaki 

NSU cinayetleri genellikle birbiriyle paralellik gösteren bölgelerde meydana gelmiştir. 

Irkçı temalı şiddet olayları neticesinde Solingen ve Mölnn’deki saldıralar neticesinde bazı 

sağ örgütler yasaklanmıştır. Bunun sonucu olarak geniş sağ gruplar yerine az sayıda 

kişilerden oluşan küçük gruplar halinde örgütlenme şekline gitmişlerdir. Yaşanan hak 

ihlalleri “öteki”nin hayat hakkına zarar verecek kadar ileri gitmiştir. Günümüzde yabancı 

düşmanlığı denildiğinde ilk akla gelen ülkelerden biri olan Almanya, zaman içerisinde 

farklı bölgelerden, farklı tür ve şekillerde yabancılara karşı işlenen suçları tecrübe 

etmiştir. 1970’lerde küresel olarak yaşanan Petro Krizi ve yarattığı ekonomik krizle 

beraber Almanya’daki yabancı düşmanlığı daha da öne çıkmıştır. 1980’ler Türkler dışarı 

“Türken Raus” ya da Türkleri öldürün “Erschlagt die Türken” söylemlerinin duyulduğu 



50 

 

bir dönem olarak tarihe geçmiş, 1989 sonrasında ise yabancı düşmanlığı artık neo-Nazi 

söylemlerine dönüşerek farklı bir boyut kazanmıştır. 

Neo-Nazi gruplarının hedeflerinden biri de mülteciler ve yabancılardı. 1992 

yılında Lampertheim’de Sri Lankalıların ölümü, 1996 yılında Lübeck’teki bir mülteci 

yurdunun kundaklanması Almanya’nın tarihinde en büyük kundaklamaydı. Saldırılar 

1990’lı yıllarda son bulmamakla beraber daha da artış göstermiştir. Yabancı düşmanlığı, 

İslamofobi’nin Almanya’da yayılmasıyla birlikte boyut değiştirerek İslam düşmanlığına 

dönüşmüştür. Böylece ırkçı, neo-Nazi saldırılarının hedefi haline gelen camiler, mülteci 

kampları artık güvenli değildi. 2013 yılında 69, 2014 yılında 199, 2015 yılında 1029’a 

varan saldırılar gerçekleşmiştir. 2016 yılında ise 1800 saldırı yaşanmıştır. Mültecileri ve 

yabancıları koruyan kimseleri de kendilerine hedef alan grupların eylemleri geniş alana 

yayılmıştır. Bu durumda kayıtsız kalan polislerin neticesinde bu tür olayların genellikle 

üstü hep örtüldüğü için bilinmeyen ve kayda geçmeyen pek çok şiddet eylemlerinin 

yaşandığı tahmin edilmektedir (Öner, 2014). 

  



51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ALMANYA’DA KURUMSAL IRKÇILIĞIN NSU YARGILAMALARINA 

ETKİLERİ 



52 

 

3.1. NSU CİNAYETLERİ 

Alman neo-Nazi terör örgütü olan Nasyonal Sosyalist Yeraltı (NSU-

Nationalsozialistischer Untergrund) 1998 ile 2011 yılları arasında 10 cinayet, üç bombalı 

saldırı ve 15 banka soygunu gerçekleştirmiştir. 4 Kasım 2011 tarihine kadar kolluk 

kuvvetleri tarafından keşfedilmeyen NSU, politikacılar ve ana akım medya tarafından 

Alman kolluk kuvvetlerinin ve gizli servislerinin en büyük "başarısızlıklarından" biri 

olarak adlandırılmıştır. Bu başarısızlıkların, bireysel “hatalardan” ve sorumlu makamlar 

arasındaki koordinasyon ve rekabet eksikliğinden kaynaklandığı iddia edilmektedir 

(Koehler, 2017). Ancak, muhbir ağı (V-Mann) ve diğer tüm teknik ve yasal imkânlarına 

rağmen, böyle bir örgütün Alman kolluk kuvvetleri ve istihbarat kurumları tarafından 

tespit edilmeyip, 10 yıldan fazla faaliyetlerini sürdürmesi “içerden” bir destek olmaksızın 

bunların yapılamayacağını akla getirmektedir. 

Başka bir ifadeyle, NSU istihbarat servisleri ile neo-Nazi hareketi arasındaki 

yakın bağlantının ve kolluk kuvvetleri içindeki yapısal ırkçılığın eşi görülmemiş bir 

örneği olarak nitelendirilmektedir. NSU grubu, 2000 ile 2007 yılları arasında Almanya'da 

10 kişiyi öldürmüştür. Kurbanlardan sekizi Almanya’daki üç milyondan fazla üyesi 

bulunan Türk toplumuna aitti. Son kurban ise, 2007 yılında vurularak öldürülen bir 

Alman polisiydi. Bu terör hücresi, bu dönemde birçok soygun ve bombalama da 

gerçekleştirmiştir. NSU, örgütün operasyonlarını finanse etmek amacıyla 1998 ile 2007 

yılları arasında ve 2011'de toplam 15 banka, postane ve bir süpermarket soygunu 

gerçekleştirdi, bu sırada iki kişi vurulmuş, ancak hayatta kalmıştır (Von Der Behrens, 

2018). NSU bu soygunlardan 1998-2001 arasında 212.000 Mark, 2001-2011 arasında ise, 

486.000 Euro nakit para elde etmiştir (Koehler, 2017). 

2000-2007 yılları arasında Almanya'da faili meçhul 10 kişi öldürülmüştür. 

Kurbanların sekizinin Almanya’daki üç milyon mensubu bulunan Türk toplumuna 

mensup olması garip bir tesadüftü. Bu dönemde birçok soygun ve bombalama da 

meydana gelmiştir. NSU'nun tarihi, ortaya çıkışı ve faaliyetlerine ilişkin bilgiler ile 

NSU'nun su yüzüne çıkışı hususunda Daniel Koehler'in çalışması literatürde oldukça 

önemli ve değerli bir yer tutmaktadır. 

Kasım 2011'de, Thüringen eyaletinin Eisenach kasabasında bir tesadüf ve 

başarısız banka soygunu, Alman polisini şüpheli soyguncuları bulmayı umdukları bir 

karavana götürmüştür. İki şüpheli, yakalanmalarından kısa bir süre önce, polisle kısa bir 



53 

 

çatışmanın ardından intihar etmiş, hemen ardından da karavan yanmıştır. Polis ve 

itfaiyeciler enkazı aradıklarında, büyük miktarlarda para ve 2007'de suikasta kurban 

giden bir polis memuruna ve onun ağır şekilde yaralanmış meslektaşına ait iki silah da 

dâhil olmak üzere geniş bir cephane buldular. Yaklaşık üç saat sonra, 180 kilometre 

uzaklıktaki Saksonya eyaletinin Zwickau kasabasında yaşanan bir başka olayda ise, bir 

apartmanda bir patlama meydana gelmiş, polis siteyi aramış, 2000-2006 yılları arasında 

dokuz kurbanın hayatına mal olan çözülmemiş cinayet çılgınlığına ait silahı da dâhil 

olmak üzere ek silahlar ve para bulunmuştur. Polis, dairede resmi olarak kayıtlı kadını 

ararken, kültür ve basın kuruluşları kendisini Nasyonal Sosyalist Yeraltı (NSU) olarak 

adlandıran bir gruptan çok sayıda DVD’de siyasi ve dini paylaşımlar almıştır. Video, 

cinayetlerin grafik görüntülerini ve bir Pembe Panter çizgi filmiyle harmanlanmış ek 

patlayıcı saldırıları içeriyordu. Patlamadan dört gün sonra, kayıp kadın Beate Zschäpe 

teslim oldu. Alman yetkililer parçaları bir araya getirmeye başlayınca, aranan en az üç 

neo-Nazinin yeraltı hücresini keşfettiklerini fark ettiler (Koehler, 2017). 

Kamuoyundaki şok hızla bu terör hücresini 10 yıldan fazla bir süredir tespit 

edemedikleri için güvenlik teşkilatlarına, özellikle de kriminal polise ve istihbarata büyük 

bir eleştiriye dönüşmüştü. Buna ek olarak, siyasetçilerden ve gazetecilerden gelen bilgi 

taleplerinin yanlış kullanılması, örneğin, talep edildikten sonra dosyaların imha edilmesi 

gibi vakalar kolluk kuvvetlerinde daha fazla güven kaybına neden olmuştur. Takip eden 

soruşturmalar sırasında, bariz iş birliği eksikliği, ücretli muhbirlerin katılımı, polis güçleri 

içindeki ırkçılık ve sağcı terörizm alanındaki analitik kaynaklar konusundaki geniş çaplı 

yetersizlik hakkında giderek daha fazla ayrıntı ortaya çıkmıştı. NSU hücresinin geniş bir 

ulusal destek ağı, hücrenin tam bir izolasyon içinde çalışmadığını, aslında daha geniş bir 

hareketle aktif bir değişim içinde kaldığını göstermiştir. Sonuçta, NSU Almanya'nın II. 

Dünya Savaşı'ndan sonra iç güvenlik sistemi bakımından 11 Eylül olarak adlandırdığı bir 

süreçle şiddetli bir krize neden olmuştur (FAZ, 2012).  

Şimdiye kadar 1998 ile 2011 yılları arasında toplam 10 suikast, üç bombalı 

saldırı ve 14 banka soygunu NSU'ya ve hayatta kalan son üye Beate Zschäpe'ye karşı en 

kapsamlı terör suçlaması Münih'teki davayla atfedilmiştir. Cinayetlerin arkasında sağcı 

bir arka plan olduğu şüphesi de dâhil olmak üzere, yetkililerin her düzeydeki başarısızlığı 

hala hararetle tartışılan bir konu ve çok sayıda parlamento soruşturma komisyonunun 

hedefi olmaya devam etmektedir (Koehler, 2017). 



54 

 

Soruşturma sırasında Beate Zschäpe, Uwe Mundlos ve Uwe Böhnhardt adlı 

teröristlerin NSU’nun çekirdek üyeleri olduğu ortaya çıkmıştır. 13 yıldan fazla birlikte 

yaşayan üçlü, 1990'ların başında Doğu Almanya'nın Jena kasabasında bir araya gelmişti. 

Düzenli olarak gençlik kulübü Winzerclub'u ziyaret ederek, aşırı sağ hareketin diğer 

aktivistleriyle tanışmışlar ve sonraki terörist faaliyetleri için yeterli hale gelmişlerdir. Ralf 

Wohlleben ve André Kapke de bu sözde aktivistler arasındaydı. Almanya'nın yeniden 

birleşmesinden çok öncesinde de Jena aslında aşırı sağcı geleneğe sahipti ve ülke 

çapındaki hareket içinde köklü bir üne sahipti. Örneğin, kötü şöhretli ve militan Anti-

Antifa stratejisi 1994 yazında Thüringenli aktivistler tarafından Heimatschutz örgütünün 

kurulmasına ve 1996'da Thüringer Heimatschutz'un (THS) kurulmasına yol açmıştı. Bu 

süreçte, NSU'nun üç çekirdek üyesi gizli tutulmuş, düzenli olarak aşırı sağcı mitinglere 

katılmışlar, propaganda malzemesi dağıtmışlar ve farklı siyasi suçlardan hüküm 

giymişlerdir. Eylül 1996'da André Kapke, Uwe Mundlos, Uwe Böhnhardt ve Ralf 

Wohlleben eski bir sağcı terörist Manfred Roeder'ın davasını dazlak üniformasıyla takip 

etmiştir. Ayrıca, grup sessiz gözlemci rolünde kalmamış, mahkeme salonunun önüne 

“Büyükbabalarımız suçlu değildi” yazan bir pankart da açmıştı (Senf ve Kovahl, 2012). 

Neo-Nazi terör örgütü NSU’nun varlığı ancak, 4 Kasım 2011'de Thüringen, 

Eisenach'ta başarısız bir banka soygunu sonrasında iki üyesi Uwe Mundlos ve Uwe 

Böhnhardt'ın intihar etmesinden sonra ortaya çıktı. Saatler sonra üçüncü üye Beate 

Zschäpe'nin delilleri yok etmek üzere Saksonya’nın Zwickau kentindeki Frühlingsstraße 

No: 26 adresindeki ortak dairelerini ateşe verdiği iddia edilmiştir. Yangın, potansiyel 

olarak ciddi bir patlamaya neden olmuş, dört gün sonra, 8 Kasım 2011 tarihinde ise 

Zschäpe, Jena'da polise teslim olmuştur. Bu süre zarfında, adı geçenin Almanya'yı 

dolaştığı ve iddiaya göre NSU'nun 10 cinayet ve iki bombalı saldırının sorumluluğunu 

üstlendiği ifade eden bir video içeren birkaç DVD dağıtmıştı. Bu video, cinayetleri alaycı 

bir şekilde tasvir etmek için Pembe Panter adlı çizgi film figürünün kullanılması 

bakımından oldukça şok edici ve korkunç olarak nitelenmiştir (Spiegel, 2011). 

Sonraki günlerde, Zschäpe ve iki erkek komplocu ortaklarının 1998'den beri 

yeraltında yaşadıkları ortaya çıktı. 26 Ocak 1998 tarihinde polis Thüringen'in Jena 

kentinde üç kişinin 1,4 kg TNT depoladığı ve inşa ettiği bir garaja baskın düzenlemiş ve 

sadece patlayıcıların eksik olduğu birkaç boru tipi bomba ele geçirmiştir. O zamanlar, 

otoriteler tarafından ırkçı, anti-Semitik ve neo-Nasyonal Sosyalist fikirlerin peşinde 

koşan çok aktif ve radikal neo-Naziler olarak tanınan 1994 yılında kurulan ve Almanya 



55 

 

çapında militan neo-Nazilerden oluşan ağın gevşek bir parçası olan neo-Nazi örgütü 

Thüringer Heimatschutz (THS-Thüringen Muhafızları) bünyesinde örgütlenmişlerdi. 

Thüringer Heimatschutz, Thüringen yerel gizli servisinin muhbiri olan Tino Brandt 

tarafından yönetiliyordu. En önemli muhbirler, ikisi de Thüringen’in gizli servisi için 

çalışan Tino Brandt ve Marcel Degner ile Brandenburg'un yerel gizli servisi için çalışan 

Carsten Szczepanski ve her ikisi de federal gizli serviste çalışan Ralf Marschner ve 

Thomas Richter olarak kayıtlara geçmiştir. Servisler, aksi yöndeki tüm kanıtlara karşın 

ne kendilerinin ne de diğer muhbirlerin Zschäpe, Böhnhardt ve Mundlos'u tutuklamak 

için yeterli bilgi vermediğini iddia etmiştir (Von Der Behrens, 2018). 

20’li yaşlarının başlarındaki Mundlos, Böhnhardt ve Zschäpe, 1998 yılında 

Jena'daki garaja yapılan baskından sonra kaçmayı başarmıştır. Thüringer 

Heimatschutz’dan neo-Nazi yoldaşların yardımıyla sahte kimlikler edindiler ve iddia 

edilenlere göre yakalamadan kaçarak sonraki 13 yıl boyunca Saksonya eyaletinde 

yaşadılar (Senf ve Kovahl, 2012). 

Federal savcılığın iddianamesine göre, bu süre zarfında Mundlos, Böhnhardt ve 

Zschäpe, temel amacı özellikle Türk kökenli göçmenleri öldürmek olan terör örgütü 

NSU’yu kurdu. Bu göçmenleri “Alman ulusunun düşmanları” olarak adlandırdılar ve 

topluluklarında korku yaymayı umdular. Eylemleriyle mesajlarını yaymak için ideolojik 

inançları ve taktiksel hareket tarzları doğrultusunda, suçlarının sorumluluğunu hiçbir 

şekilde üstlenmediler (Yeni Hayat, 2016). 

NSU cinayetlerinin ve patlayıcı saldırıların listesi aşağıdaki tablolarda 

verilmiştir. Tablonun incelenmesinden görüleceği üzere, 2000-2001 döneminde 

yoğunlaşan saldırılar 2004’e kadar ara vermiş, 2005-2007 yıllarında da devam etmiştir. 

  



56 

 

Tablo 3.1: NSU Cinayetleri ve Kurbanları 

Tarih Yer Kurban 

9 Eylül 2000 Nürnberg, Bavyera Enver Şimşek 

13 Haziran 2001 Nürnberg, Bavyera Abdurrahim Özüdoğru 

27 Haziran 2001 Hamburg Süleyman Taşköprü 

29 Ağustos 2001 Münih, Bavyera Habib Kılıç 

25 Şubat 2004 Rostock, Mecklenburg-Vorpommern Mehmet Turgut 

9 Haziran 2005 Nürnberg, Bavyera İsmail Yaşar 

15 Haziran 2005 Münih, Bavyera Theodoros Boulgarides 

4 Nisan 2006 Dortmund, Kuzey Ren Vestfalya Mehmet Kubaşık 

6 Nisan 2006 Kassel, Hesse Halit Yozgat 

25 Nisan 2007 Münih, Bavyera Michéle Kiesewetter 

Kaynak: Koehler, 2017. 

Zschäpe ve diğerleri aleyhindeki davada federal savcının iddianamesine göre, 

NSU 2000 ile 2007 yılları arasında 10 cinayet işledi. Kurbanlar, Türk kökenli sekiz erkek, 

bir Yunan kökenli erkek ve bir Alman kökenli kadın polisti. Alman kökenli olmayan 

dokuz kurban da aynı silahla, susturuculu Česká 83 tabancasıyla infaz tarzında vuruldu. 

Maktüller görünüşe göre rastgele seçilmiş olup, tek kriter Türk kökenli olmaları veya 

Yunan mağdurda olduğu gibi Türk kökenli olduklarının düşünülmesidir. Kurbanlar farklı 

Alman şehirlerinde yaşıyorlardı ve hepsi küçük dükkânların ve işletmelerin sahipleriydi. 

10 cinayetin tümünün işleyiş şekli aynıydı; kurbanlar dükkânlarında veya polis 

memurlarının durumunda arabalarında vurulmuş ve failler bisikletlerle kaçmıştır. 

Bildiğimiz kadarıyla, bisikletler daha sonra park edilmiş bir karavana yüklenmiş ve 

suçlular şehirden kaçarak sığınaklarına geri dönmüşlerdir. 

Tablo 3.2: NSU’nun Bombalı Saldırıları 

Tarih Yer Tür 

23 Haziran 1999 Nürnberg, Bavyera Boru Tipi Bomba 

19 Ocak 2001 Köln, Kuzey Ren Vestfalya Paket Bombası 

9 Haziran 2004 Köln, Kuzey Ren Vestfalya Paket Bombası 

Kaynak: Koehler, 2017. 

1999-2004 yılları arasında da ikisi Köln’de biri Nürnberng’de olmak üzere üç 

bombalı saldırı düzenlenmiştir. Bu saldırılardan ikisi kargo göndermek suretiyle paket 

bombasıyla gerçekleştirilmiş, birinde ise boru tipi bomba kullanılmıştır. NSU göçmenleri 

hedef alan üç çivi bombalı saldırı düzenledi. Bunlardan ilki 23 Haziran 1999 tarihinde 

Bavyera'nın Nürnberg kentinde bir barın Türk sahibinin yaralanmasıyla meydana geldi. 

İkincisi, 19 Ocak 2001 tarihinde, Kuzey Ren-Vestfalya'nın Köln şehrinde, İranlı bir çiftin 

işlettiği bir markette unutulmuş olduğu anlaşılan bir pasta kutusuna gizlenmiş bir bomba, 

şiddetli yanıklara maruz kalan kızları tarafından açıldığında meydana geldi. Son saldırı 



57 

 

ise, 9 Haziran 2004 tarihinde Türk kökenli kişilerin sahip olduğu mağaza ve restoranların 

yer aldığı Köln'ün Keupstrasse merkezinde gerçekleşti. Bir berber dükkânının önüne 

bırakılan bir bisiklete yerleştirilen ve içinde bol miktarda barut ve 10 cm uzunluğunda 

800 çivi bulunan bomba 23 kişiyi ağır şekilde yaraladı (Von Der Behrens, 2018). 

NSU terör örgütünün 9 Haziran 2004 tarihinde gerçekleştirdiği çivi bombalı 

saldırı, Köln'de bir Türk mahallesinde meydana gelmiş ve 22 kişinin yaralanmasına neden 

olmuştur. Soruşturmayı yürüten müfettişler başlangıçta cinayet teşebbüsünü Türk kumar 

mafyasına bağlamış, yetkililerin şüphelerini sağcı teröristlere kaydırması yıllar geçmişti. 

Soruşturmanın ilk yıllarında, mağdurların aile üyeleri, eşlerinin, oğullarının ve erkek 

kardeşlerinin suç teşkil eden faaliyetlere karıştıkları iddialarıyla karşı karşıya kaldılar ve 

bu da onları suç gruplarının hedefi haline getirmiştir (Saha, 2020). Anılan olayda Alman 

kolluk kuvvetlerinin konuya yaklaşımı ve kurbanların ailelerini suçlamaları bile “olağan 

şüpheli” Türk göçmenlere yönelik kamu kuvvetlerinin kurumsal ırkçılıkla yaklaştığını 

ortaya koyduğu değerlendirilebilecektir. Bununla ilgili Gamze Kubaşık’in açıklaması şu 

şekilde olmuştur: “Soruşturma esnasında sürekli babamı suçlayıp durdular, bir keresinde 

annem polislere ‘Nazilere baktınız mı, ben onlardan şüpheleniyorum’ demiş. Polis ise 

asla böyle bir ihtimalin bile olmadığını iddia etmiş, Naziler olsaydı bir işaret 

(Bekennerzeichen)  bırakırlardı demişler”1  

3.1.1. NSU Örgütünün Siyasi Amaçları  

Suç eylemleri sürekli bir temel üzerine inşa edilmiştir (Haviland 2002: 49). 

Alman Federal Meclisi NSU Soruşturma Komisyonu'nun "politikada, basın ve fikir 

özgürlüğünde temel bir değişiklik olmadıkça, faaliyetler devam edecek" cümlesiyle 

“sözler değil, eylemler” ilkesi vurgulanmıştır. Bu açıklama yalnızca NSU’nun günah 

çıkarma videolarının ilk birkaç saniyesinde söylediklerini yansıtmakla kalmamış, aynı 

zamanda NSU'nun eylemlerinin altında yatan siyasi boyutu ve motivasyonu da açıkça 

vurgulamıştır. NSU cinayetleri sırasında açıkça siyasi bir mesaj ya da talep iletmemiş olsa 

da, bu durum cinayetlerin gerçekten siyasi bir arka planı olduğunu ve siyasi statükonun, 

çok kültürlü bir toplumun olmadığını göstermektedir (Deutscher Bundestag 2013). 

                                                 

1 Gamze Kubaşık ile 16 Mayıs 2021 tarihinde yaptığım mülakat 



58 

 

Böylelikle, bu bağlamdaki temel siyasi amacın “Alman ulusunun korunması” (Apabiz, 

2011) ve eski güzel günlere dönüş olarak ifade edilmiştir (Crossland, 2011). 

Diğer yandan, Mundlos, Böhnhardt ve Zschäpe, 1990'ların başında Alman 

Demokratik Cumhuriyeti'nin (DDR) eski eyaletlerinden biri olan Thüringen'deki küçük 

bir üniversite kasabası olan Jena'da gençler ve genç yetişkinler olarak radikalleşmişlerdir. 

1980'lerde Batı Almanya'daki neo-Naziler kendilerini farklı parti ve organizasyonlarda 

örgütlemeye çalıştı. Bunlardan bazıları yasaklandıktan sonra, bir şemsiye örgüt altında 

sözde bağımsız yoldaşlıklara (Freie Kameradschaften) başvurdular.1990'da Doğu ve Batı 

Almanya'nın birleşmesinden sonra, Almanya'nın her iki bölgesindeki neo-Nazi 

örgütlerinde bir patlama yaşanmıştır. Batı Alman neo-Naziler, modellerini yoldaşlıkların 

da ortaya çıktığı Doğu'ya ihraç etmiş, bir kısmı ise yasal neo-Nazi partisi, Almanya Ulusal 

Demokratik Partisi NPD’ye (Nationaldemokratische Partei Deutschlands) katılmıştır. Bu 

yaklaşımlar, partinin izleyeceği yola ilişkin parti içinde çatışmalara yol açmıştı. Aynı 

zamanda neo-Nazilerin görünüşte örgütlenmemiş saldırıları da artıyordu. Saldırıya 

uğrayanlar, başta göçmenler ve mülteciler olmak üzere faillerin dünya görüşüne 

uymuyordu. Bu saldırıların bazıları, sıradan vatandaşlar tarafından açıkça desteklendi. 

Pek çok insanı öldüren ve ağır şekilde yaralayan bu katliamların en kötüsü, Almanya'nın 

Hoyerswerda (1991), Rostock-Lichtenhagen (1992), Mölln (1992) ve Solingen (1993) 

şehirlerinde meydana geldi. 1990'dan 2013'e kadar Almanya'da sağcı nedenlerden dolayı 

184 kişi öldürüldü. Neo-Naziler ayrıca, Alman Anayasasında tanımlandığı şekliyle 

bireysel sığınma hakkının ciddi şekilde kısıtlanması ve 1994 yılındaki reformlarla 

mültecilerin haklarının ciddi şekilde sınırlandırılmasıyla ana hedeflerinden birini de 

gerçekleştirmişlerdir (Spiegel, 2013). 

Bu tür tartışmalar ile neo-Nazi hareketinin 1990'ların başında genel 

radikalleşmesi arasında bir bağlantı mevcuttu. Bu radikalleşme ve militarizasyon, neo-

Nazilerin evlerini ararken düzenli olarak ateşli silahlar ve bombalar bulan kolluk 

kuvvetleri tarafından açıkça görülmüştür. Bu tehlikeli durum, Yugoslav iç savaşından 

savaş deneyimleriyle geri dönen Alman neo-Naziler tarafından daha da kötüleştirilmiştir. 

NSU üyeleri ve destekçileri bu siyasi durum ve iklimde daha da radikalleşmişti. Aynı 

zamanda, kendilerini büyüyen bir hareketin üyeleri olarak düşünmelerine neden olan da 

söz konusu iklim olarak değerlendirilmektedir. Bu nedenle, ırkçı saldırılarının ortalama 

Alman nüfusu arasında destek bulacağına ve ayrıca neo-Nazi hareketi içinde eylemleriyle 

örgütlenip radikalleşebilecek insanlar olduğuna inanmışlardı. NSU yalnız değildi ve 



59 

 

1990'larda ve 2000'lerin başında kurulan diğer bazı neo-Nazi terörist grupları da saldırılar 

planladı ve gerçekleştirdi. Görünüşe göre, yetkililere bilgi veren muhbirler nedeniyle bu 

grupların hiçbiri önemli ölçüde büyüyemedi. Bununla birlikte, gruba yakın birçok muhbir 

olmasına rağmen, iddiaya göre toplanan bilgilerin hiçbirinin yetkililerin onları bulması 

için yeterli olmadığı için bu model NSU için doğru değildi. 

3.1.2. NSU Cinayetlerinin Korku İklimi Yaratma Etkileri 

Alman Federal Anayasayı Koruma Dairesi son raporlarında, NSU'nun 

eylemlerinin göçmenler arasında belirsizliğe ve sağcı sahnenin bazı kısımlarında bir 

dereceye kadar onaylanmasına yol açtığını belirtmiştir. Bu nedenle, "iletişimsel bir etki 

geliştirmek için nitelikli" bir terör ve korku yaratma iklimi oluşturduğu ifade edilmektedir 

(BfV 2012). 

Yunus Turgut konuyla ilişkin hisslerini şu şekilde dile getirmiştir: “Yüksek 

ihtimal ögtünün amacı birkaç yabancıyı katletip, diğerlerinin korkup memleketlerine 

dönmesini sağlamaktı”.2  

Öte yandan, NSU cinayetleri göçmen komunitelere kendilerini aşırı sağcı terörist 

saldırıların potansiyel bir hedefi olma korkusunu hissettirmiştir. Buna ilave olarak, 

Almanya'daki Türk göçmenlerin NSU terör hücresi tarafından işlendiği iddia edilen 

cinayet dizisi sonucunda Alman devletine olan inançlarını yitirdikleri değerlendirilmiş 

olup, yapılan araştırmalar göçmenlerin %75’inden fazlasının ırkçılık ve aşırı sağ saikli 

bir cinayetin kurbanı olmaktan korktuğunu ortaya koymaktadır (Hansen ve Sander, 

2014). Kerim Şimşek NSU Örgütüne yardım edenlerin hala dışarda serbest olmasının 

kendisini korkutup kokutmadığına dahil sorulan soruya verdiği cevap bu bağlamda kayda 

değerdir: “Benim şahsımı korkutmuyor ama yine de aynı olayın tekrar yaşanmayacağına 

dahil bir garanti yok. Daha çok yakınlarım için korkuyorum”.3  

Raporların bir kısmı aynı zamanda yakın kurbanların yakınlarının deneyimlerine 

de odaklanmakta ve cinayetlerin onları nasıl psikolojik olarak etkilediğini ve büyük bir 

endişe, kalıcı korku ve güvensizlik içinde yaşamaya yol açtığını göstermektedir 

(Sundermann, 2013). Öte yandan, NSU’nun kurbanların da ötesinde toplumsal psikolojik 

etkilere sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Bu toplumsal psikolojik durum belirli 

                                                 

2 Yunus Turgut ile 11 Nisan 2021 tarihinde yaptığım mülakat 
3 Kerim Şimşek ile 21 Mart 2021 tarihinde yaptığım mülakat 



60 

 

gruplar arasında, özellikle de göçmen kökenli olanlar arasında, toplum bir bütün olarak 

değerlendirildiğinde psikolojik olarak etkilenmemiş olsa bile, bir korku ikliminin 

yaratılması olarak yorumlanabilecektir.  

3.1.3. NSU Cinayetlerinde Sivillerin Hedef Alınması ve Eylemlerin Sembolik 

Özellikleri 

Alman Federal Meclisi Soruşturma Komisyonu'nun belirttiği gibi, NSU 

kurbanlarını kasıtlı olarak seçmişti. Başlangıçta, güney Avrupalı, çoğunlukla Türk 

kökenli göçmenler rastgele seçilmiş ve ateşli silahlarla infaz edilmiştir (Deutscher 

Bundestag 2013). Bu yaklaşım, göçmenlere yönelik eylemlerin gösterildiği ve alay 

konusu edildiği NSU videolarında görülmüştür (Apabiz, 2011). Kurbanların herhangi bir 

durumda savaşçı olmadığı açık olan günlük yaşamlarında yakalanmış "sıradan" insanlar 

oldukları vurgusu oldukça önemli olup, böylece bireyselleşme kavramına uymakta ve 

toplumsal korku atmosferini beslemektedir. 

NSU, politikacılar gibi yüksek profilli hedeflere saldırmak yerine, çoğu esnaf, 

sekizi Türk ve bir Yunanlı ve bir Alman polis memuru olmak üzere dokuz göçmeni 

öldürdü. Dahası, NSU, ayrıntılı listeleri tuttukları potansiyel kurbanları görünüşte 

titizlikle araştırmıştı. Buna ek olarak, politikacıların yanı sıra Türk veya İslami tesisler 

gibi sembolik hedefleri de araştırmışlardır (Crossland, 2013). Tüm bu noktalar, bir 

yandan, NSU'nun kurbanlarının rastgele seçildikleri için kasıtlı olarak sivilleri hedef 

aldığını göstermekte ve sadece etnik kökenleri nedeniyle öldürüldüklerini ortaya 

koymaktadır. Etnik kökenlerinin “temsilcileri” olarak seçilmeleri anlamında sembolik 

olarak görülebilmektedir. Genel olarak, NSU cinayetlerinin daha geniş bir izleyici 

kitlesini şok etmek için kullanılan sivilleri kasıtlı ve bireyselleştirilmemiş hedefleme 

kriterini yerine getirdiği değerlendirilmektedir. 

3.2. NSU TARAFINDAN İŞLENEN SUÇLARA İLİŞKİN POLİS 

SORUŞTURMALARI 

NSU tarafından işlenen suçlara ilişkin polis soruşturmaları birçok farklı eyalet 

yetkilisi tarafından gerçekleştirildi ve federal polis tarafından merkezileştirilmedi. Polis 

yetkilileri, Česká 83 tipi susturuculu silahla infaz edilen dokuz göçmenin ve polisin 

öldürülmesi, üç bombalı saldırı ve soygunlar arasında hiçbir bağlantı görmedi. Aynı 

silahla öldürülen dokuz göçmen cinayetiyle ilgili olarak soruşturmalar neredeyse sadece 



61 

 

mağdurlar ve onların organize suçla, Türk mafyası, uyuşturucu ticareti ve PKK ile sözde 

ve gerçekte var olmayan bağlarına odaklandı. Polisin bu eylemlerin sağ kanat tarafından 

işlenmiş olabileceği ihtimalini araştırdığı bir olayda, bunu çok yüzeysel olarak yaptılar 

ve ipuçlarını neredeyse hiç takip etmediler. Polis yetkililerinin cinayetleri çözmedeki 

sürekli başarısızlığı, kurbanların Türkiye'deki geçmişine ve aile üyelerinin polisle iş 

birliği yapma konusundaki sözde isteksizliğine bağlanmıştır. Bu iddianın "kanıtı", her 

ailenin polise kimin olabileceğine dair hiçbir fikri olmadığını söylemiş olmasıdır (Parallel 

Report, 2015). 

Aynı model bombalı saldırılarla ilgili soruşturmalarda da görülebilecektir. 

Polisin bağlantılı bulmadığı her üç vakada da polis mağdurlara yakın veya organize suçla 

bağlantılı şüphelileri aramış ve neo-Nazi şüphelileri hiçbir zaman ciddi olarak 

değerlendirilmemiştir. Köln'deki Keupstraße'de meydana gelen bombalı saldırı 

vakasında, polis saldırının terörist niteliğini inkâr etmiş ve yine de bombalama organize 

suça atfedilmiştir. Bunun reddi, gizli servisin ve polisin dâhili analiziyle çelişiyordu, buna 

göre suçun arkasında ırkçı bir neden olabilirdi. Bir zamanlar canlı alışveriş caddesi olan 

Keupstraße, turistler ve şehrin diğer kısımlarını oluşturan insanlar oraya gitmekten 

korktukları için ekonomik bir düşüş yaşamıştır. Bombalı saldırının birçok kurbanı küçük 

dükkân sahibi olduğu için, bundan özellikle etkilendiler. Ayrıca, Keupstraße'deki 

saldırının kurbanları için ağır sonuçları göz önüne alındığında, soruşturmalar daha sonra 

"bomba sonrası bomba" olarak anıldı. 15 soygunun çoğunun bağlantılı olduğuna 

inanılıyordu çünkü suçlular her zaman olay yerinden bisikletle kaçarken görülen iki genç 

adamdı. Ancak birçok tanığın ilgili suçların sahnelerine yakın iki genç bisikletli adam 

görmesine rağmen, soygunlar ile cinayetler ve / veya bombalamalar arasında hiçbir 

bağlantı kurulmadı. 

Cinayet ve bombalama olaylarını kimin gerçekleştirdiği bilinmediği için, bu 

saldırılar Türk toplumu içinde korku yaymıştır. Sekizinci ve dokuzuncu cinayetlerin 

ardından aile üyeleri, Kassel ve Dortmund kentlerinde bir gösteri düzenlemiş ve 

cinayetlerle ilgili kapsamlı bir soruşturma yapılması çağrısında bulunmuştur. Bu 

gösteriye katılanların neredeyse tamamı aynı zamanda mağdurların ait olduğu topluluğun 

da üyeleriydi. Halit Yozgat adındaki maktülün 6 Nisan 2006 tarihinde Hessen, Kassel'de 

öldürülmesi özellikle dikkate değerdir. Binada birkaç müşteri varken, internet kafesinde 

başından vurulmuştur. Bu "müşterilerden" biri, Hessen eyalet gizli servis ajanı olan 

Andreas Temme idi. Temme, polise olay mahallinde bulunduğunu bildirmemiş, ancak 



62 

 

polis tarafından bir tanık ifadesi ve kullandığı bilgisayardaki giriş verileriyle saptanmıştır. 

Temme, cinayetten iki hafta sonra tutuklanmış ve bir gün sorgulanmıştır. Ancak, Ajan 

Temme cinayete tanık olduğunu veya ateş edildiğini duyduğunu reddetmiştir. Oysa 

soruşturma, Temme'nin cinayet işlenmeden önce kafeden ayrılması için yeterli zamanı 

olmadığını ortaya koymuştur. Ajan Temme polise haber vermeme gerekçesi olarak, bir 

gizli servis ajanı olarak o internet kafede olmaması gerektiğini ve evli bir adam olarak 

flört web sitelerinde gezinirken utandığı gibi anlamsız ve saçma iddialarda bulunmuştur 

(Fekete, 2013). 

Diğer yandan, Kassel’deki Nazi takibindeki iki muhbirden sorumlu olduğu 

düşünüldüğünde Ajan Temme’nin suç mahallindeki varlığı pek çok soruyu gündeme 

getirmiştir. Temme ve Benjamin G. adındaki muhbirlerinden biri, cinayetten hemen önce 

15 dakikadan fazla bir süre telefonda konuşmuştu. Bu bağlamda, gizli servis ajanının 

muhtemelen bir cinayetin olacağına işaret eden bilgiden haberdar olduğuna inananlar 

sadece mağdurların aileleri değildi. Dahası, Temme'nin cinayet silahının markasını bu 

bilgi halka açılmadan önce bildiğine dair kanıtlar da bulunmaktadır. 2006 yılında 

tutuklanmasının ardından, Hessen gizli servisi Andreas Temme'yi korumaya ve polis 

soruşturmasını kontrol etmeye çalışmıştı. Halit Yozgat cinayetini soruşturan cinayet 

bölümünün önde gelen bir üyesi, mahkemede Andreas Temme'nin katilleri gördüğüne ya 

da bir şekilde suça karıştığına ikna edildiğine dair ifade vermiştir (NSU Trial Report, 

2015).  

Andreas Temme'nin neden olay yerinde olduğu, gördükleri ve Halit Yozgat 

cinayetiyle ilgili muhtemelen bildikleri soruları hayati önem taşımakta olup, Hessen 

Eyalet Parlamentosu’nun bir soruşturmasına da yol açmıştır. Ancak, tüm bu sorular ve 

çelişkili ifadeler cevapsız kalmıştır (Von Der Behrens, 2018).  

Cinayet dizisindeki son suç olan polis memuru Michèle Kiesewetter'in 

öldürülmesi ve 2007'de Baden-Wuerttemberg Heilbronn'da bir meslektaşının 

öldürülmeye teşebbüs edilmesi de, özellikle cinayetin nedenine ilişkin pek çok soruyu 

gündeme getirmiştir. Her iki polis memuru da bir eğlence fuarı için kullanılan geniş bir 

alan olan Heilbronn'daki Theresienwiese'de öğle yemeği yerken arabalarında otururken 

başlarından vurulmuşlardır. Failler sadece onları vurmakla kalmamış, aynı zamanda 

hizmet silahlarını ve diğer ekipmanlarını da almıştır. Ayrıca, diğer tüm cinayetlerin 

aksine, polis memurlarının aileleri hakkında soruşturma yapılmamış, bunun yerine fuar 



63 

 

alanında bulunan bir grup Çingene hakkında kapsamlı soruşturmalar yürütülmüştür. 

Soruşturmanın ana odağı haline gelen grubun bazı üyeleri, suçla herhangi bir ilgisi 

olduğuna dair herhangi bir somut kanıt olmaksızın Avrupa çapında izlenmiştir. Ancak, 

2011 yılında NSU'nun suçu işlediği ve ayrıca NSU, destekçileri ve Thüringen'deki küçük 

bir kasabadan gelen öldürülen polis memuru arasında bağlantılar olduğu ortaya çıkmıştır. 

Bugüne kadar federal savcı polis memuru ile NSU arasında herhangi bir bağ olmadığı ve 

Michèle Kiesewetter'ın Thüringen'den olmasının tamamen tesadüf olduğu görüşündedir. 

Bu ve cinayetle ilgili daha birçok soruyu yanıtlamak için Baden-Württemberg Eyaletinde 

bir parlamento soruşturma komitesi oluşturulmuştur. Ancak, komite de Michèle 

Kiesewetter'in rastgele seçildiğini ve kadın polis olduğu için öldürüldüğü sonucuna 

varmıştır. Neo-Nazilerin bu benzeri görülmemiş suç dizisinden sorumlu olduğu ancak 4 

Kasım 2011 tarihinden sonra öğrenilebilmiştir (Koehler, 2017). 

4 Kasım 2011 tarihinden sonra davanın resmi cezai soruşturması, Federal 

Savcılık (Generalbundesanwalt-GBA) ve Federal Polis (Bundeskriminalamt-BKA) 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Federal savcı Kasım 2012’deki iddianamesinde, NSU'nun 

yalnızca üç kişiden oluşan izole bir hücreden oluştuğunu, başka hiç kimsenin suçlar 

hakkında doğrudan bilgi sahibi olmadığını ve gizli servisler veya muhbirlerinin herhangi 

bir müdahalesi olmadığını iddia etmiştir. Görev gücünün ana görevlerinden biri NSU 

tarafından kullanılan 20 silahın nereden geldiğini araştırılmış, mağdurların ve 

avukatlarının bu dava dosyalarına erişimini engellenmiştir. Soruşturmada bu ve benzeri 

çok sayıda “gariplik” yaşanmıştır. 26 Ocak 1998 tarihinde Jena'daki garajın aranması 

sırasında yapılan birçok ciddi hata ve ardından meydana gelen polis avı, üç şüphelinin 

kasıtlı olarak yeraltına girip girmediği veya yetkililerin onları bulmakla ilgilenip 

ilgilenmedikleri sorusunu gündeme getirmiştir. Birçok yüksek rütbeli ve nüfuzlu neo-

Naziler, yerel gizli servisin muhbirleriydi. Polis tarafından yapılacak ev aramaları 

konusunda uyarıldıkları yönünde iddialar bulunmaktadır. Dahası, yurtiçi gizli servis 

teşkilatlarının birçok muhbirlerinin Mundlos, Böhnhardt ve Zschäpe'nin nerede olduğu 

ve 1998-2011 yılları arasındaki faaliyetleriyle ilgili bilgileri üzerine ne ölçüde hareket 

ettiği belirsizdir. Gizli servisler üç teröristin nerede olduklarını ve faaliyetlerini bildikleri 

ve en azından tutuklanmalarına neden olmadıkları kamuoyunda tartışılmaktadır. Bununla 

birlikte, tüm parçaları bir araya getirebilecek ve resmi hikâyedeki boşluklara işaret 

edebilecek olan davanın dikkatli bir şekilde değerlendirilmesi, davayı çevreleyen birçok 

komplo teorisi tarafından zorlaştırılmıştır. Federal Anayasayı Koruma Dairesi 



64 

 

(Bundesamt für Verfassungsschutz-BfV), iki federal parlamento soruşturma komitesinin 

merkezinde yer almış olup, Mundlos, Böhnhardt ve Zschäpe'nin de parçası olduğu neo-

Nazi örgütündeki yedi muhbirle ilgili istihbarat dosyaları 11 Kasım 2011 tarihinde 

NSU'nun suçları ortaya çıktıktan hemen sonra kasıtlı bir şekilde imha edilmiştir. Bunlar 

arasında yeraltına indikten sonra Mundlos, Böhnhardt ve Zschäpe'nin saklanmasına 

yardım etmesi istenen muhbir Michael See'nin dosyası da bulunmaktaydı (Spiegel, 2012). 

Bugüne kadar, ne parlamento soruşturma komiteleri ne de uzman grupları 

dosyaların imhası konusunda ikna edici açıklamalar yapamamıştır. Bu dosyalara ek 

olarak, farklı gizli servis yetkilileri tarafından tutulan daha birçok ilgili dosya, 2012 

yazından önce imha edilmiştir. O sırada, 11 Kasım 2011 tarihinde dosyaların imha 

edildiği biliniyordu ve kamuoyunun protestosunun ardından soruşturmalar tamamlanana 

kadar potansiyel olarak ilgili hiçbir dosyanın imha edilmemesini şart koşulmuştur. 

Tüm bu kurumsal “ihmal” ve planlı faaliyetlere ilave olarak, polisin ailelerden 

gelen görünürdeki bilgi eksikliğine ilişkin tek bir açıklaması bulunmaktaydı. Bu 

açıklama, kurbanların kendi değerleri ile “paralel bir toplumda” yaşadıkları ve bu da 

onların polisle konuşmalarını engellediği gibi kurumsal ırkçılık çağrıştıran açıklamalardı. 

Aileler polis tarafından defalarca, genellikle bir seferde tam gün sorgulandıklarından bu 

ve benzeri iddialar olaya karışanlar için hem yanlış hem de oldukça rencide ediciydi. 

Dahası, aileler polis soruşturmalarında tam bir iş birliği yapmış, katilin bulunmasına 

yardımcı olacağı umuduyla ellerinde bulunan her türlü bilgiyi polise iletmişlerdi. Bu 

çerçevede, mali durumları, özel sorunları ve hatta Türkiye'de polisin ilgilendiği uzaktan 

akraba kuzenleri hakkındaki bilgileri ifşa ettiler (TBMM Raporu, 2012). Ancak, Alman 

kolluk kuvvetleri ve adalet sisteminden bekledikleri sonuç odaklı yaklaşım yerine 

etnisitelerinin ve aile hayatlarının eleştirildiği yaklaşımlar başta kurbanlar ve kurban 

aileleri olmak üzere tüm Almanya Türk toplumunu derinden etkilemiştir. Ayrıca, 

toplumun Alman devletine ve sistemine olan inancını sorgulamasına neden olmuştur. 

Buna ilişkin Gamze Kubaşık’ın ifadeleri oldukça çarpıcı olmuştur: “En çok üzüldüğüm 

olaylardan biri şudur: Angela Merkel 23 Şubat 2012’de NSU kurbanları için düzenlenen 

anma töreninde bizlere suçluların hak ettiği cezayı alacağına dâhil söz vermişti ve o 

konuşma bizlere umut olmuştu. Sırf o konuşmanın bana verdiği güvenden dolayı ben son 

güne kadar davanın olumlu sonuçlanacağına inandım. Sonuç olarak Alman devletinin 



65 

 

başı Angela Merkel, biz eğer ona da inanamayacaksak, kime inanacağız? Bu saatten sonra 

ortaya çıkıp özür dilese bile benim için hiçbir anlam ifade etmez”.4 

Diğer taraftan, katilin kim olduğunu bilmeden ve sevdiklerinin öldürülmesinden 

ötürü mağdurların ailelerinin çoğu, şimdi kendilerini polis soruşturmaları ve medya 

tarafından saldırıya uğradı. Hayatlarını kaybedenlerin ailelerinin itibarları, o andan 

itibaren organize suçla ilişkilendirildikleri için karartıldı. Kurbanların aileleri polisten suç 

için sağcı bir neden olasılığını düşünmesini istese bile, bu işe yaramadı. Ek olarak, polis 

yetkilileri, Alman polisinin talebi üzerine FBI tarafından yürütülen bir Ceza Soruşturma 

Analizini görmezden geldi. Bu analiz, kurbanların “Türk kökenli oldukları için” 

öldürüldükleri sonucuna varmıştır. Ancak, bu bulgular bu iddiaların geçerliliğine yönelik 

herhangi bir ciddi soruşturmayı tetikleyemedi (Bundestag, 2013). 

Bu süreçte medyanın rolü de oldukça önemli olmuş ve başta kamuoyu olmak 

üzere soruşturmanın yönlendirilmesinde etkili olmuştur. Medyanın çoğu polis bilgilerini 

sorgulamadan haberlerinin temeli olarak kabul etmişti. Suçlardan Türk mafyası veya 

benzeri grupların sorumlu olduğu ve ailelerin Alman polisiyle iş birliği yapmayı 

reddettiği iddialarını yaymaktan büyük ölçüde sorumluydular. Alman medyasının ürettiği 

“Dönermorde” (Döner kebap cinayetleri) kavramı özellikle cinayet haberlerinin taşıdığı 

ırksal çağrışımı göstermiş olup, yaşananların sulandırılmasına hizmet etmiştir. Ayrıca, bu 

kavram çok geçmeden cinayet dizisinin sloganı haline de gelmiştir. Cinayetlerin Türk 

toplumu için bir iç sorun olarak algılanması ve mağdurların ailelerinin damgalanması, 

kısmen medyanın suçlara yer vermesinden kaynaklanıyordu. Polisin onuncu cinayeti, o 

ve meslektaşı farklı bir silahla vurulduğu için dizinin bir parçası olarak görülmedi 

(Gritmann vd., 2015). 

  

                                                 

4 Gamze Kubaşık ile 16 Mayıs 2021 tarihinde yaptığım mülakat 



66 

 

3.3. NSU YARGILAMALARI 

Polis soruşturmalarında bunca şaibe ve kurumsal ırkçılık emarelerinin görüldüğü 

NSU cinayetlerinin bir diğer önemli aşaması da yargı sürecedir. NSU davası, 6 Mayıs 

2013 tarihinde Münih Yüksek Bölge Mahkemesinin 6. Ceza Dairesinde aralarında Beate 

Zschäpe ile Ralf Wohlleben ve André Eminger'in de yer aldığı NSU üçlüsünün "yakın 

çevresinde" olduğu düşünülen şüphelilerin hazır edilmesiyle başlamıştır. Mahkemede, 

Zschäpe 10 cinayet, kundakçılık, terör örgütü kurmak ve terör örgütüne üye olmakla 

suçlanmıştır. Aşırı sağcı NPD’nin eski bir yöneticisi olan Ralf Wohlleben, 29 Kasım 2011 

tarihinde gözaltına alınmış ve terör örgütünü desteklemek ve altı cinayetle suç ortaklığı 

yapmakla suçlanmıştır. André Eminger ise, NSU uzmanları tarafından NSU’nun yakın 

çevresinin bir üyesi olarak değerlendirilmiştir. Bir pazarlama ve medya şirketinin sahibi 

olan Eminger, NSU'nun sorumluluğu üstlendiği ifade edilen ve saldırılarla alay eden 

sofistike bir video oluşturmasına yardım etmişti. Dazlak grubu Brigade Ost'un (Doğu 

Birliği) üyesi olduğu ve 24 Kasım 2011 tarihinde tutuklandığı ifade edilmiştir. Federal 

Başsavcılık adı geçeni soygun ve terör örgütüne destek olmak üzere Köln'de bir 

bombalama olayına yardım etmekle suçlamıştır (Koehler, 2017). 

Yaklaşık beş yıl süren duruşmaların ardından, Münih Yüksek Bölge Mahkemesi 

11 Haziran 2018 tarihinde kararını açıklamıştır. Beate Zschäpe, 10 cinayet, 43 cinayet 

teşebbüsü, iki bombalama saldırısı, 15 banka ve diğer soygunlarda suç ortağı olmaktan 

suçlu bulunmuş ve ömür boyu hapis hükmü verilmiştir (Rosa Luxemburg Stigtung, 

2018). Ralf Wohlleben, cinayete yardım ve yataklıktan 10 yıl hapis cezasına çarptırılmış, 

olayların yaşandığı esnada sırada çocuk olan Carsten Schultze, NSU'ya tabanca ve 

susturucuyu vermekten suçlu bulunarak üç yıl hapis cezası almıştır. Holger Gerlach 

doğum belgesini ve diğer kimliğini NSU üyesi Uwe Mundlos'a verdiği için üç yıl hapis 

cezasına çarptırılmıştır. Son olarak, André Eminger'e bir terörist gruba yardım ettiği için 

sadece 2,5 yıl ceza verilmiş ve duruşma sırasında hapis yattığı için serbest bırakılmıştır 

(BBC, 2018).  

Mahkeme kararının açıklanması sırasında ve öncesinde Almanya’da görülmesi 

beklenmeyen anlara sahneler yaşanmıştır. Mahkeme salonu çok kalabalıktı ve bazı 

katılımcılar bir gece önce odaya girmek için sıraya girmişti. Birçok neo-Nazinin de 

salonda hazır bulunduğu ifade edilmiştir. Salonda bulunan katılımcıların çoğu, karar 



67 

 

okunmadan önce NSU kurbanları için bir dakikalık saygı duruşunda bulunmuştur 

(Knight, 2015). 

Diğer yandan, Münih Yüksek Bölge Mahkemesi’nin kararı özellikle bu ciddi 

suçların sınırlı sayıdaki suç ortağına verilen hafif cezalar nedeniyle geniş çapta 

eleştirilmiştir. NSU üzerine bir kitabın ortak yazarı olan Dirk Laabs, Zschäpe ve 

komplocularının cezalarını "yumuşak karar" olarak nitelendirmiştir. Aynı kişiler “İslami 

hücreler”e silah ve lojistik sağlamakla suçlansaydı, kapsamlı bir şekilde 

soruşturulacaklardı (Aust ve Laabs, 2014).  

NSU mağdurlarının akrabaları, arkadaşları ve destekçileri de 600'den fazla 

tanığın katıldığı beş yıllık davanın kapsamı hakkında herhangi bir bilgi vermediğini ileri 

sürdüler. Federal Anayasa Koruma Dairesi (BfV) bu cinayetlerin farkında olduğunu iddia 

ettiler. Davayı eleştirenlere göre polis yıllarca kurbanların aralarında bir çete savaşına 

karıştığına dair yanlış varsayım temelinde cinayetler için herhangi bir ırkçı teşviki de 

reddetmişti. Bu bağlamda, yargılama sırasında neo-Nazi gruplarına ilişkin bilgilerin 

defalarca istihbarat birimlerine ödenerek iletildiği öğrenildi. Ayrıca, Nisan 2006'da 21 

yaşındaki Halit Yozgat cinayeti sırasında, Hessen merkezli bir istihbarat ajanı cinayetin 

işlendiği kafede bile hazır bulunmuştu, ancak olay görmezden gelindi. Ayrıca, duruşma 

sırasında bir Federal Anayasa Koruma Dairesi (BfV) personeli, 2011'de NSU hücresinin 

ortaya çıkmasından birkaç gün sonra yedi muhbirin dosyalarını imha ettiğini itiraf etti 

(Oltermann, 2018). 

Bu bağlamda, özellikle André Eminger'e yönelik yumuşak yargı kararı, yaygın 

eleştiriyi tetikledi. Eminger'in eşiyle birlikte 13 yıldır üç ana NSU failinin en yakın sırdaşı 

olduğu iddia edilmişti. NSU üyeleri, onun yardımı sayesinde 10 yıldan fazla bir süre 

yeraltında yaşayabildiler. Savcının talep ettiği gibi cinayet teşebbüsüne yardım etmekteki 

rolü nedeniyle 12 yıl hapis cezası yerine Eminger, terör örgütüne yardımdan sadece 2,5 

yıl hapis cezasına çarptırıldı ve neo-Nazi destekçilerinin alkışlarıyla serbest bırakıldı 

(Gaisenkersting, 2020). 

Münih Yüksek Bölge Mahkemesi, kararından neredeyse iki yıl sonra, kararının 

gerekçesini 21 Nisan 2020 tarihinde yayımladı. Gerekçeli kararın yayınlanmasının 

ardından savunma avukatlarının yeniden yargılama için karara itiraz etmelerinin mümkün 

olduğu ifade edilmişti. Babası NSU tarafından öldürülen davacılardan birinin avukatı, 

davanın asıl amacının sadece NSU'nun hayatta kalan tek çekirdek üyesini mahkûm etmek 



68 

 

olmadığını öne sürmüştür. Mahkeme, daha da önemlisi, NSU'nun suçlarının ayrıntılarına 

ışık tutmalıydı. Avukat özellikle, mahkemenin Almanya'nın iç istihbarat teşkilatının 

(Bundesverfassungsschutz) kusurlarını araştırmış olması gerektiğini vurgulamıştır. 

Ancak avukat, kararın suçlarını kolaylaştıran yapısal sorunlardan ziyade izole ve 

radikalleşmiş bir hücreye işaret ettiğini ifade etmiştir. Mağdurların yakınları ve 

avukatları, Zschäpe aleyhindeki karara itiraz etmemiş, ancak yazılı muhakemenin 

kayıtsız dilini ciddi şekilde eleştirmişlerdir. Mahkemede mağdurların yakınlarından 

birkaçının ifade verdiği, ancak ifadelerinden hiçbir sözün 3025 sayfalık kararda yer 

almadığına da ayrıca dikkat çekmişlerdir (Fürstenau, 2020). 

3.4. ALMAN KURUMLARI VE KURUMSAL IRKÇILIK SORUNU 

Kurumsal ırkçılık, bir kurumun ırkları, kültürleri, inançları ve/veya etnik 

kökenleri nedeniyle bireylere veya gruplara uygun şekilde hizmet etmedeki toplu 

başarısızlığını ifade eder. Ulus devletler, farklı mekanizmaları kullanarak, ırksal 

eşitsizliği geliştirme ve ekonomik kaynaklara, sosyal hizmetlere ve ceza adaleti sistemine 

eşit olmayan erişimi geliştirme gücüne sahiptir. Başlıca sosyal politika alanlarında belirli 

grupların ısrarla beğenilmemesinden kaynaklanan politika çıkarımları, makro ölçekte 

kurumsal ırkçılığın varlığını göstermektedir. Etnik izleme, ırksal grupların önceden 

kriminalize edilmesi, anahtar hizmetlere erişimlerinin olmaması, sınırlı olması ve ırkçı 

siyasi söylemlerin tümü, devlete yerli olmayanlar için yapısal engelleri sürdürmede 

hizmet eder (Macpherson, 1999). 

NSU davasıyla ilgili olarak Almanya'da kurumsal ırkçılığın varlığına ilişkin 

temel argüman, polis soruşturmasının aynı tür silahla dokuz göçmen cinayeti, bir Ceska 

83, bombalı saldırılar ve banka soygunları arasında bir bağlantı kuramamasıdır. Vakalar 

arasındaki benzerliklere rağmen soruşturma kurbanlara, uyuşturucu kaçakçılığı yapan 

Türk mafyasıyla var olmayan ilişkilerine ve kişisel kan davaları olasılığına odaklandı. 

Böylece, NSU kendisini fail olarak ortaya çıkarana kadar kurbanlar kendi cinayetlerinden 

sorumlu tutuldu. Köln’deki Keupstrasse'de düzenlenen bombalı saldırıda yaralanan 

esnaflardan biri, polisin Türk kurbanları Beate Zschape'in hissettirdiğinden daha fazla 

suçlu hissettirme eğilimini dile getirmiştir. Ayrıca, soruşturma sırasında neo-Nazi 

bağlantısının ortadan kaldırılması, suçluların yerinin tespit edilememesinin nedenleri 

hakkında şüpheler uyandırdı (Koehler, 2017). 



69 

 

Böhnhardt, Mundlos ve Zschäpe üçlüsü 1998 yılında boru bombalarının, 

patlayıcıların ve ırkçı propaganda malzemelerinin depolandığı bir garaja polis 

baskınından sonra yetkililer tarafından tespit edilmiş olsa da, grup yıllarca yer altına 

kalmayı başardı. Çarpıcı bir şekilde, istihbarat servislerinin, çevrelerine yakın birçok 

muhbirin varlığına rağmen, üçlüyü takip etmek için nasıl yeterli bilgi toplayamadığı 

belirsizdir. NSU'nun Kasım 2011'de keşfedilmesinden hemen sonra neo-Nazi çevreleri 

içinde aşırı sağ muhbirlerin işe alınmasına ilişkin önemli istihbarat dosyalarının yok 

edilmesi, yerel gizli servisin başka bir örtbas iddiasıyla karşı karşıya kalmasına neden 

oldu (Spiegel Online, 2012).  

Bürokratik birimler arasındaki iletişimsizlikten, muhbirlerini korumak için 

sınırlarını aşan istihbarat servislerine ve devlet kurumlarındaki yapısal ırkçılığa kadar, 

yetkililerin bu görevi neden başaramadığına dair pek çok senaryo, hepsi tarafından ortaya 

atılan sorulara kurbanların aileleri için tatmin edici cevaplar üretemedi (Kushner, 2019). 

Sonuç olarak, Almanya’nın Federal Anayasayı Koruma Teşkilatı Başkanı ve üç Eyalet 

Anayasayı Koruma Teşkilatı başkanı istifa etti. Ancak bu istifalar, bu kurumların kamusal 

imajını güçlendirmeye yönelik eylemler olarak yorumlandı (Behrens, 2017). 

Kurumsal ırkçılık tartışmaları bağlamında, ayrımcılık algısı, bir adaletsizlik 

duygusuyla uyarılma eğilimindedir. Bu algılanan ayrımcılık, bir kişi, ırk, etnik köken, 

cinsiyet ve grubun toplumdaki yeri dâhil olmak üzere grubunun konumu nedeniyle 

ayrımcılığı kabul ettiğinden, öznel deneyimle güçlü bir şekilde ilişkilidir (Liu ve diğerleri, 

2014). Kurumsal ayrımcılığın hedefi haline gelmenin, hedeflenen bir ırk grubuna ait 

bireylerin psikolojik durumu üzerinde yıkıcı bir etkisi olabilir. Bu nedenle, göçmen 

gruplar arasındaki ayrımcılık algısı, ev sahibi devlete aidiyet duygusu ile grubun devlet 

kurumlarına olan güveni arasındaki ilişkide merkezi bir rol oynar. Göçmen gruplarının 

yanı sıra, algılanan kurumsal ırkçılık, çoğunluk grupları arasında adalet duygusunu 

etkileyebilir. Bu açıdan bakıldığında, bu araştırma kurumsal ırkçılığa ilişkin atıfların Türk 

toplumu üyeleri ve yerli Almanlar için nasıl farklı anlamlar taşıdığını keşfetmeyi 

amaçlamaktadır. 

Almanya'da uzun yıllar faaliyet gösteren terör örgütü NSU göçmen kökenli 

dokuz kişiyi ve göçmen olmayan bir polis memurunu ırkçı bir şekilde öldürdü. Polis, 

savcılık, Anayasa Koruma Dairesi ve İçişleri Bakanlığı büyük olasılıkla bilinen aşırı sağ 

grupları NSU soruşturmasına şüpheli olarak dâhil etmedi. Aksine, ırkçı bir şekilde 



70 

 

öldürülenlerin aileleri sistematik olarak şüpheli olarak görüldü ve delil olmamasına 

rağmen takip edildi. Yetkililer, göçmen kökenli mağdurların yakınlarına tek taraflı olarak 

ırkçı bir şekilde muamele etmeselerdi, sofistike ve profesyonel kriterler kullanarak, 

cinayetler önlenebilirdi. Hem Federal Hükümetin hem de Türingen Eyalet 

Parlamentosunun nihai raporları, polisin, Federal Anayasa Koruma Dairesinin (BfV), 

savcılığın ve İçişleri Bakanlığının sistematik başarısızlığını ortaya koydu. Bu bağlamda, 

polis ve diğer görevlilerin Federal Almanya Cumhuriyeti'nde de ırkçı olarak 

sınıflandırılabilip sınıflandırılamayacağı, Alman olmayan, beyaz olmayan, Hristiyan 

olmayan veya yerleşik olmayan gruptaki kişiler cezalandırılmış kişiler olarak kabul edilip 

edilmeyeceği tartışmaya açılmaktadır. Ancak, şu bir gerçek olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Almanya'da polis, savcılık, Federal Anayasa Koruma Dairesi (BfV) ve İçişleri 

Bakanlığı'nda sistematik bir kurumsal ırkçılıktan bahsetmek mümkündür. 

Anılan kavrama ilişkin benzer bir süreç 1990'ların başında Birleşik Krallık'ta 

yaşanmıştır. Stephen Lawrence isimli siyahi bir genç ırkçı saldırı sonucu hayatını 

kaybetmişti. Polis ve savcılığın özensiz davrandığı soruşturmada, kanıtlar 

soruşturulmamış, tanıklar sorgulanmamıştı. Ancak, siyahi İngiliz toplumunun ve 

kurbanın yakınlarının protestolarına yanıt olarak bir soruşturma komisyonu kurulmuş ve 

poliste kurumsal ırkçılığın sistematik olduğu ortaya çıkmıştır. Lawrence Soruşturması, 

emniyet sistemindeki değişiklik için önemli bir kaldıraç görevi görmüştür. En olumlu 

değişikliklerden biri, polis memurlarının ırkçı dil gibi belirli davranış biçimleri ya da 

azınlık topluluklarıyla etkileşimler ve daha da önemlisi, durdurma ve arama kullanımı 

gibi polislik faaliyetlerinin alanları nedeniyle artan saldırı algılarına ilişkin faaliyetler 

olmuştur. Bu çerçevede, denetleme görevlileri ve yöneticiler tarafından yeniden 

gözetimler ve karşı önlemler uygulanmıştır (Foster, Newburn ve Souhami, 2005). 

Almanya'daki ırkçı cinayetlerin ardından polisin birçok benzer davranışına 

rağmen, polis teşkilatında kurumsal ırkçılıkla ilgili sistematik bir iyileştirme yapılmadığı 

gibi bu konuda herhangi bir araştırma bile yapılmamıştır. Bu çerçevede, polisin ve 

savcılığın ırkçı ve aşırı sağ cinayetlerinde savunmacılar karteli gibi davrandığını 

yorumları yapılmaktadır. Postdam'daki 2006'da yaşanan Ermyas Mulageta saldırısı 

(Schauka, 2007) ve Oury Yallon'un Dessau'daki bir karakol hücresinde öldürülmesi 

(Jakob, 2013) ırkçı cinayetler veya nüfusun bir kısmının öldürmeye teşebbüsünün yanı 

sıra, ırkçı şiddetin kolluk kuvvetlerinin tutum ve davranışlarında da geçerli olduğu 

kaydedilmektedir.  



71 

 

Kurumsal ırkçılık sorununu açıklığa kavuşturmak için Federal Meclis'in NSU 

Nihai Raporu (2013) önem arz etmektedir.  Alman Federal Meclisi'nin nihai raporunda 

bu eylemlerin önlenememesi ve faillerinin tespit edilememesi Alman güvenlik ve 

soruşturma kurumları için utanç verici bir yenilgi olduğu ifade edilmektedir. NSU 

soruşturmasındaki eksiklikler özetle şöyle bildirilmektedir. 

 Polisin infazlarda kullanılan silahı sadece Türklere soruldu. Ancak, uyruğu ne 

olursa olsun gerçek gerçeği araması gerekirdi. 

 NSU cinayetlerinde dokuz kurbanı soğukkanlılıkla ve ırkçı nedenlerle insanlık 

dışı bir şekilde öldürüldü.  

 Fail, bombalı saldırı kurbanlarıyla nereden geldiklerini konuştu. Dokuz erkek, ya 

ten renginden, isimlerinden ya da Alman olmayanları temsil eden ana dillerinden 

dolayı öldürüldü. 

 Sadece göçmen kökenli Türkler seçildi. Çok az yetkili, bu cinayetlerin aşırı sağ 

veya ırkçı cinayetler olabileceğini ve her durumda talimatlara uyulmadığını ancak 

eleştirildiğini belirtti.  

 Soruşturma, olay mahallinin yakınında bulunanları olağan şüpheliler olarak gören 

Romanlara karşı, polisin sistematik geleneksel Çingene karşıtlığında yürütüldü. 

Yalnızca Roman ve Sinti oldukları için şüpheli kabul edildiler ve takip edildiler. 

 Göçmen toplulukları içerisindeki tüm araştırmalar başarısız olsa da, bu çalışmalar 

genişletildi ve devam ettirildi. Diğer izler, yani ırkçı ve aşırı sağcı kişi veya 

grupların izleri ile göçmen olmayanların izleri üzerinde durulmadı.  

 Anılan araştırma uygulaması açıkça kurumsal ırkçılık olarak tanımlandı, çünkü 

insanlar milliyetlerine ve ırklarına göre sınıflandırıldı ve Alman olmayan 

bölümler sistematik olarak suçlu olarak kabul edildi. 

 Almanlar olarak kategorize edilen bölümler hiçbir zaman şüpheli olarak 

görülmedi ve takip edilmedi. 

Diğer yandan, kurbanların avukatları NSU cinayetlerine ilişkin Federal Meclis 

raporunun yayınlanmasıyla ilgili bir açıklama yayımladı (https://www.belltower. 

news/heute-ist-nicht-der-tag-des-grossen-abhakens-nsu-nebenklagevertreter-kritisieren-

abschlussbericht-36412/, 2021). Açıklamada, soruşturma makamlarının memurların 

zihniyetine ve kişisel niyetlerine bakılmaksızın kendi kurumsal mantıklarını, normlarını 

ve değerlerini takip etmesi gerektiği, bu yapılmayınca da ırkçı sonuçların NSU'nun 



72 

 

cinayet ve saldırılarına yönelik soruşturmalarda da olduğu gibi görüleceği 

vurgulanmaktadır. 

Bu çerçevede, Thüringen Eyalet Meclisi'nin 21 Ağustos 2014 tarihinde "Sağ 

Terörizm ve Resmî Kurumların Tutumu" başlıklı nihai raporu açıklanmış ve önemli 

hususlara değinmiştir:  

 Militan aşırı sağ yapıların ortaya çıkışı fazla dikkat çekmedi veya daha doğrusu 

uygun şekilde değerlendirilmedi ve küçümsendi. Bunun yerine, toplumun belirli 

kesimlerinde, siyasi karar alıcılarda, belediye ve devlet kurumlarında sağ 

hareketleri önemsizleştirme ve depolitize etme gibi ciddi eğilimler görüldü. 

 Aşırı sağın doğrudan oluşumuna veya yapıların kurulmasına ilişkin soruşturma 

komisyonu hiçbir kanıt bulamadı. Ancak, bu tür yapıların dolaylı olarak 

Thüringen Eyalet Anayasayı Koruma Teşkilatı (TLfV) tarafından 

desteklenmesinin Thüringen Heimatschutze (THS) örgütünün oluşumunda, 

seyahatlerin finansmanında, propaganda materyallerinde ve eylemlerinde ön alıcı 

olduğu değerlendirildi. 

 Garaj araması, Böhnhardt, Mundlos ve Zschäpe'nin ortadan kaybolmasının 

ardından yapılan aramaların ardından dezenformasyon, hatalı organizasyon, 

normal uygulamalardan sapmalar, umut verici izlerin peşinden koşamama ve 

izlerin ihmal edilmesi bu kadar korkunç boyuttadır.  

 Yapılan hatalar veya alınmayan kararlar ve basit standartlara uyulmaması, hedef 

sabotajı şüphesi yaratmakta ve kasıtlı olarak sızıntıların bulunmasını 

engellemektedir. 1998-2003 yılları arasında faaliyetlere katılanların soruşturmaya 

dâhil edilmemiş olması da felaket olarak değerlendirilmelidir.  

 Thüringen Eyaleti Ceza Soruşturma Dairesi (TLKA-Thüringer 

Landeskriminalamt), kaçakların aranmasını hedef soruşturma birimine ve 

Anayasa Koruma Teşkilatına bıraktı ve ne sonuçları ve bilgileri birleştirdi ne de 

kendi görevinin aksine gerekli değerlendirmeleri yapmadı.  

 Thüringen Anayasayı Koruma Teşkilatı'nın kaçakların saklanmasına doğrudan 

katıldığına dair hiçbir kanıt bulunmamaktadır.  

 Böhnhardt, Mundlos ve Zschäpe üçlüsünün etrafında bazı istihbarat ajanları 

mevcuttu. 



73 

 

 Thüringen Eyaleti Suç Araştırma Bürosu ile düzenli iletişim ve kişisel bilgilerin 

iletilmesi gerekirdi, ancak özel olarak Thüringen İçişleri Bakanlığı'na aktarılmadı.     

Öte yandan, Thüringen Eyaleti Suç Araştırma Bürosu ve Federal Anayasayı 

Koruma Teşkilatı tarafından yapılan yanlış tahminler, ihmaller ve kural ihlalleri listesi 

oldukça etkileyicidir. Patlayıcılarla donanmış ve muhtemelen silahlı aşırı sağcı 

teröristlere rağmen, hem federal hem de bazı eyaletlerde polis, savcılık, anayasal koruma 

örgütleri ve içişleri bakanlıkları tarafından yürütülen soruşturmalardaki kurumsal ırkçılık 

birçok aşırı sağcının yakalanmamasına neden olmuştur. 

Prantl yazısında devletin suçlu, en azından kayıtsızlıktan suçlu olduğunu ifade 

etmiştir. Eyalet Anayasa Koruma Dairesi bu örgütü engelleseydi NSU cinayetleri 

önlenebilirdi. Anayasayı Koruma Teşkilatı, aranan ve kaçak neo-Nazilere yer altında 

kalma fırsatı sağladığını, polislerin soruşturma grubunu uyardığını kaydetmiştir. 

Yazısında devamla, kurumlara ceza verme imkânı bulunsaydı, Anayasayı Koruma 

Teşkilatı’nın en büyük cezayı alması gerektiğini, polisin de araştırmayı savsakladığını ve 

görmezden gelme havasında olduğunu kaydetmiştir. Soruşturma komisyonunun 

soruşturma sonuçları, memurlara işyerinde şüphe duyulmasının ötesinde bir şey olduğunu 

göstermiştir (Prantl, 2014). 

    Polis, Anayasa Koruma Teşkilatı, savcılık ve İçişleri Bakanlığı'nın göçmen 

olmayan mağdurlara farklı davranıp davranmadığı sorusu "Evet" olarak cevaplanmalıdır. 

Bu açıdan bakıldığında Almanya'da polis ve resmî kurumlarda sistematik bir kurumsal 

ırkçılık bulunduğu açıktır. Bu bağlamda, NSU cinayetlerinin kurbanlarının avukatları 

yaptığı açıklamada şunlar dikkat çekmektedir: 

 Her şeyden önce müvekkillerimiz cinayet ve eylemlerden sonra yıllarca nasıl 

soruşturmanın merkezinde bulunmak zorunda kalmıştır. 

 Mağdurların yakınları ve yaralılar, soruşturma makamlarının sistematik 

başarısızlığının kurumsal ırkçılığa dayandığını siyasetin de kabul etmesini talep 

etmektedir. Sorun açıkça ifade edilmelidir ki gelecekte benzer menfur hadiseler 

tekerrür etmesin.  

 Gelecekteki her şiddet suçu için, soruşturma makamları olayda ırkçı veya neo-

Nazi fikirli bir model olmadığı kanaatindeyse, bu zamanında ve tutarlı bir şekilde 

kaydedilmeli ve gerekçelendirilmelidir. 



74 

 

 Tüm polis memurlarının kurumsal ve bireysel ırkçılığa karşı eğitim almalarını ve 

bu kapsamda mesleki yeterliliklerinin sürekli geliştirilmesini talep ediyoruz. 

Ayrıca, belirli çevreler hakkında bilgisi olan özellikle sağcı şiddetle uğraşanlar ve 

anayasal düzenin sürdürülmesine ilişkin suçlar hakkındaki genel bölümlerindeki 

görevliler ile eyalet emniyet teşkilatlarında uzman departmanların yeniden 

yapılandırılmasını ve görevlendirilmesini talep ediyoruz.  

 Savcılıklarda sağcı şiddet bağlamında eğitilmiş ve bu olaylardan özellikle 

sorumlu olan yeni bölümler oluşturulmalıdır. Genel anlamda “siyasi saikli” 

suçlardan veya polisler tarafından veya polislere karşı işlenen suçlardan sorumlu 

birimler kesinlikle yeterli değildir. 

 Aşırı sağcı ve ırkçı şiddet mağdurlarına danışmanlık hizmeti veren kurumlar 

Almanya'nın her yerine yayılmalı ve teşvik edilmelidir. 

 Soruşturma makamları tarafından kurumsal veya bireysel ırkçılığa maruz kalmış 

kişiler veya muhbirler için federal ve eyalet düzeyinde bağımsız muhatap kontrol 

panelleri oluşturulmalıdır. Bu delegasyonlara parlamento tarafından atanmalı ve 

etkin kontrol yetkileri verilmelidir. 

Ancak, şu ana kadar ki hareketsizliğe bakılırsa, ideali İngiltere'yi örnek almak 

olan kurumsal ırkçılıkla mücadelede gerekenlerin yapılması bir yana, bu konuda kayda 

değer bir araştırma ve soruşturma raporunun bile bulunmadığını ifade etmek abartılı 

olmayacaktır. 

  



75 

 

SONUÇ 

Batı Avrupa'da 1980'den sonra yükselen aşırı sağ eğilimler, çeşitli nedenlerle her 

ülkede aynı etkiyi yaratamamıştır. Bunlardan bazıları, ülkelerin siyasi yapıları, 

toplumlarının eğilimleri, konjonktürle gelişmelerden etkilenme düzeyleri ve yakın 

geçmişte yaşanan olayların devam eden etkileridir. Soğuk Savaş sırasında milliyetçilik 

ortak düşmana, Sovyetler Birliği'ne karşı birlik fikri ile arka plana itilmiş ve merkez 

partiler hegemonik siyasi söylemin üreticileri haline gelerek aşırı sağın marjinal bir 

eğilim olarak konumlanmasına neden olmuştur. Soğuk Savaş'ın sona ermesi, 2000'lerde 

ve 11 Eylül saldırıları nedeniyle yaşanan döngüsel gelişmeler Batı Avrupa siyasetinde 

ciddi değişikliklere neden olmuştur. Sovyetler Birliği'nin dağılmasıyla ortaya çıkan yeni 

bir öteki arayışı, 11 Eylül saldırılarıyla cevap bulmuş, yeni dönemde Batı Avrupa 

devletleri, ülkelerindeki yabancıları ve özellikle Müslümanları ötekileştiren söylemleri 

dolaşıma sokmuşlardır. Bu, aşırı sağcı eğilimlerin lehine olmuştur. Merkezi temsil eden 

siyasetçilerin söylemleri aşırı sağdakilere benzediği için, aşırı sağın marjinal söylemleri 

meşru bir söylem haline gelmiştir. 

Almanya'da aşırı sağ eylem denilince akla ilk gelen devletler doğu eyaletleri 

olup, Doğu Almanya'yı terk eden birçok yabancı başka eyaletlere taşınmıştır. 

Birleşmeden önce yabancılara yönelik bireysel saldırılar şeklindeki eylemleri günümüze 

kadar gelmiştir. 2011'deki Arap Baharı nedeniyle birçok yabancı Almanya'nın kapısına 

dayanmış, siyasi suçlar, savaş tehdidi ve ölüm korkusu nedeniyle vatanlarını terk eden 

göçmenler, Avrupa'nın yolunu açarak hayatta kalmaya çalışmıştı. Öte yandan, Almanya 

göç konusunda oldukça katı davranarak sağcı grupların istediğini vermiştir. Almanya'nın 

göç politikalarının yeterli olmadığını savunan birçok aşırı sağcı örgüt, hükümete bazı zor 

ve caydırıcı kararlar alması için baskı yapmıştır. Bu nedenle, ülkeye giriş engeli dışında 

yaşayan milyonlarca yabancının da çeşitli uygulamalara tabi tutulması talep edilmiştir.  

Tüm bu gelişmeler neticesinde tüm dünya Almanya'ya dönerken, ülkede birlikte 

yaşama duygusunun hem Almanlar hem de yabancılar için çok zorlaştığını söylemek 

mümkündür. AfD'nin ulusal parlamentoya gitmesiyle sağ kanat boyut değiştirmiş ve aşırı 

sağ hareketlerden etkilenmeye başlamıştır. Nazilerin kara lekesi ve aşırı sağcı grupların 

baskısıyla sağ partiler, bu grupların liderlerini veya grubun saygın üyelerini partilerine 

davet etmek için yarışmışlardır. 2013 yılındaki PEGIDA gösterileri bölgedeki aşırı sağ 

hareketleri sorgulamasına neden olmuştur. Sosyal medyada grup olarak toplanmaya karar 



76 

 

veren kişi ve gruplar o dönemde her pazartesi sokaklarda yürüyüşler düzenlemiş ve 

yabancılara baskı yapmıştı. Bu protestoları destekleyenler arasında siyasi parti 

yetkililerinin varlığı, parlamentoda aşırı sağ hareketlerin güç kazanmasının 

sorgulanmasına yol açmıştır.  

Anılan tüm bu toplumsal zeminin yanı sıra, aşırı sağ ve ırkçılığın Alman devlet 

sisteminde kurumsal bir şekilde yer aldığını söylemek abartılı olmayacaktır. NSU 

cinayetleri, saldırıları ve soygunlarının 10 yıldan fazla süre Alman polis ve istihbarat 

teşkilatları tarafından ortaya çıkarılamamasında kurumsal ırkçılığın payı olduğu 

değerlendirilmektedir. Başta Türk toplumu olmak üzere Almanya dâhilinde yaşayan ve 

sosyalleşen her topluluğu sessiz ama derinden takip eden bir sistemin istihbarat 

kuruluşlarının da kabul ettiği gibi neo-Nazi örgütlerini takip etmemeleri 

düşünülemeyecektir. Aksine birçok eyalet anayasayı koruma teşkilatının raporunda yer 

aldığı üzere, birçok örgütte muhbir olarak yer alan çok sayıda istihbarat elemanı 

bulunmaktadır. 

NSU kurbanlarından Halil Yozgat’ın işlettiği internet kafede vurulması sırasında 

kafede bulunan ajanın varlığı tesadüf veya kendi ifadesiyle çapkınlıkla açıklanamayacak 

kadar ciddidir. Ancak, bu durum ciddi bir idari ve adli soruşturmaya tabi tutulmamıştır. 

Öte yandan, Keupstrasse’de yaşanan çivili bombalı saldırıda yaralanan 23 insan ve 

yakınları uzun süre kökenleri, mezhepleri, mafyayla ilişkileri, ailevi sorunları gibi 

soruşturmayla doğrudan ilgili olmayan hususlarla uğraşmak zorunda kalmıştır. NSU 

cinayetleri ise, kamuoyu ve basının da etkisiyle uzun süre Dönermorde cinayetleri olarak 

sulandırılmış ve kurumsal ırkçılık hiçbir şekilde aşırı sağcı, safkan Alman örgütleri 

soruşturmaya dâhil etmemiştir. Ayrıca, başta NSU evraklarının imha edilmesi olmak 

üzere, gerek soruşturma aşamasında gerek mahkeme sürecinde yaşanan çok sayıda 

anlaşılmaz ve anlamsız husus NSU cinayetleri ve saldırılarının uzun süre çözülememesi 

ve aksine göçmenlerin ve Romanların üzerine yıkılmaya çalışılması kurumsal ırkçılığın 

Alman devlet sistemindeki kavi durumunu ortaya koyması bakımından oldukça 

çarpıcıdır. 

 

 

 



77 

 

KAYNAKÇA 

ADL, (2020). Extreme Right / Radical Right / Far Right. Anti-Defamation League. Erişim 

Adresi: https://www.adl.org/resources/glossary-terms/extremeright-radical-right-

far-right 

AfD, (2017). The Political Program of The Alternative for Germany. 

AfD, (2014). English Summary of The Party Program of The Alternative For Germany 

For The 2014 European Parliament Election. 

Akpınar, A. ve Karam, A. (1999). Discrimination & Violence Towards Minority Young 

Women in Europe: Report of The Seminar Held in Botkyrka, Sweden, 24-31 May 

1998. In Discrimination and Violence Towards Minority Young Women in 

Europe, Botkyrka, Sweden, 24-31 May 1998. Mångkulturellt Centrum. 

Apabiz, (2011). Transkript Bekennervideo NSU. Berlin: Antifaschistisches Pressearchiv 

und Bildungszentrum Berlin E.V. Erişim Adresi: http://www.apabiz.de/ 

publikation/NSU-Transkript.pdf 

Aust, S. & Laabs, D. (2014). Heimatschutz: Der Staat Und Die Mordserie Des NSU 

München: Pantheon Verlag. 

Baker, L. D. (1998). Columbia University’s Franz Boas: He Led The Undoing of 

Scientific Racism. The Journal of Blacks In Higher Education, 22, 89-96. 

Banafi, R. (2018). The Rise of The Extreme Right, Causes and İmplications: An 

Analytical Study. The Arab Democratic Center. May 12. 

Barth, F. (1969). ‘Introduction’ In Ethnic Groups and Boundaries. Universitetsforlaget, 

Bergen. 

BBC, (2018). Beate Zschäpe Given Life in German Neo-Nazi Murder Trial. BBC News, 

Erişim Adresi: https://www.bbc.com/news/world-europe-44764827 

BBC, (2017). German Election: Merkel Vows to Win Back Right-Wing Voters. 25 

September 2017, Erişim Adresi: http://www.bbc.com/news/world-europe-

41384550 

Berghahn. V. R. (1987). Modern Germany Society, Economy and Politics in The 

Twentieth Century. Cambridge: Cambridge University Press. 



78 

 

 

Bevensee, E. & Ross, A. R. (2018). The Alt-Right and Global İnformation Warfare. 2018 

IEEE International Conference on Big Data (Big Data). Ken. 2010. Business 

Statistics For Contemporary. United States of America: John Wiley and Sons. 

Baltes, P. B. (2001). International Encyclopedia of The Social & Behavioral Sciences. 

Amsterdam: Elsevier. 

Benedict, R. (1945). Race and Racism. London: Routledge and Sons. 

Blaut, J. M. (1992). The Theory of Cultural Racism. Antipode, 24(4), 289-299. 

Boas, F. (1965). The Mind of Primitive Man. New York: Free Press. 

Bois, W. E. (1999). Darkwater: Voices From Within The Veil. New York: Dover 

Publications. 

Bowser, B. (2017). Racism: Origin and Theory. Journal of Black Studies, 48(6), 572-590. 

Behrens, A. (2018). Lessons from Germany’s NSU Case. Race &amp; Class, 59(4), 84–

91. 

Bjørgo, T. (1995). (Ed.) Terror From The Extreme Right. Cass Series on Political 

Violence, 1. London: Frank Cass. 

Bloomberg, (2016). Germans Turn To Trump-Style Politics in Challenge to Merkel. 

Erişim Adresi: https://www.bloomberg.com/news/articles/2016-03-13/german-

antiim migration -party-surges-to-record-high-in-votes 

Bobbio, N. (1996). Left and Right: The Significance of A Political Distinction, Trans. 

Allan Cameron, Chicago: University of Chicago Press. 

Bozkanat, E. (2021). Algı Yönetimi ve Propaganda: Nazi Almanyası Üzerinden Bir 

Değerlendirme. Marmara Üniversitesi Öneri Dergisi, 16(55), 74-94. 

Braunthal, G. (2009). “The German Right-Extremist Scene”, Right-Wing Extremism In 

Contemporary Germany. Londra: Palgrave Macmillan. 

Bundestag, (2013). Beschlussempfehlung und Bericht, Drucksache 17/14600, dated 

Erişim Adresi: http://dipbt.bundestag.de/dip21/btd/17/146/1714600.pdf 

BfV, (2012). Verfassungsschutzbericht 2011. Berlin: Bundesamt für Verfassungsschutz. 

Erişim Adresi: http://www.verfassungsschutz.de/download/vsbericht-2011.pdf 

https://www.bloomberg.com/news/articles/2016-03-13/german-antiim%20migration
https://www.bloomberg.com/news/articles/2016-03-13/german-antiim%20migration


79 

 

Clair, M. & Denis J. S. (2015). Sociology of Racism. In International Encyclopedia of 

The Social & Behavioral Sciences, 2nd Edition, 19, edited by James D. Wright. 

Elsevier. 

Clarke, D. & Wölfel, U. (2011). Remembering The German Democratic Republic In A 

United Germany, Palgrave Macmillan, United Kingdom. 

CNN, (2017). First Day on The Job: Meet Germany’s New Far-Right Politicians. Erişim 

Adresi: http://edition.cnn.com/2017/10/24/europe/afd-germany-parliament-first 

day/ index.html 

Crossland, D. (2011). 'Shameful' Crime: German Officials Under Fire in Neo-Nazi Terror 

Case. In: Spiegel Online, Erişim Adresi: http://www.spiegel.de/international/ 

germany/shameful-crime-german-officials-under-firein-neo-nazi-terror-case-a-

797572.html 

Cornell, S. & Hartmann, D. (2006). Ethnicity and Race: Making Identities in A Changing 

World. Thousand Oaks: Pine Forge Press. 

CTED, (2020). Member States to Their İncreasing Concern At The Growing And 

İncreasingly Transnational Threat Posed By Extreme Right-Wing Terrorism. 

CTED Trends Alerts 2-5. Erişim Adresi: https://www.un.org/sc/ctc/wpcontent/ 

uploads/2020/04/ CTED_ Trends_Alert_Extreme_Right-Wing_Terrorism.pdf 

Çakır, Ö. (2002). Sosyal Dışlanma. DEÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 4(3), 83-104. 

De Haan, A. (1999). Social Eclusion: Towards An Holistic Understanding of 

Deprivation', Department For International Development, London. 

Deringil, S. (1994). Denge Oyunu, ‘İkinci Dünya Savaşı’nda Türkiye’nin Dış Politikası’. 

İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Deutscher Bundestag, (2013). Beschlussempfehlung und Bericht des 2. 

Untersuchungsausschusses Nach Artikel 44 des Grundgesetzes. Drucksache 

17/14600, Berlin: Deutscher Bundestag. Erişim Adresi: http://dipbt.bundestag. 

de/dip21/btd/ 17/146/1714600.pdf 

Dobzhansky, T. (1968). Science and The Concept of Race. New York: Colombia 

University Press. 

http://edition.cnn.com/2017/10/24/europe/afd-germany-parliament-first%20day/
http://edition.cnn.com/2017/10/24/europe/afd-germany-parliament-first%20day/
http://www.spiegel.de/
https://www.un.org/sc/ctc/wpcontent/uploads/2020/
https://www.un.org/sc/ctc/wpcontent/uploads/2020/


80 

 

Drouard, A. (2015). Social darwinism. In J. D. Wright (Ed.), International Encyclopedia 

of the Social & Behavioral Sciences, Elsevier, 686-691. 

Eidelson, B. (2015). Discrimination and Disrespect. Oxford: Oxford University Press. 

Eksteins, M. (1989).  Rites of Spring. New York: Houghton Mifflin Company.  

Emiroğlu, K. ve Aydın, S. (2003). Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Enstad, J. D. (2017). Antisemitic Violence In Europe, 2005-2015: Exposure And 

Perpetrators In France, UK, Germany, Sweden, Norway, Denmark and Russia. 

Oslo: C-REX/HL-senteret. 

Enzmann, B. (2013). Politische Gewalt: Formen, Hintergründe, Überwindbarkeit. In: 

Enzmann, Birgit (Ed.): Handbuch Politische Gewalt: Formen - Ursachen - 

Legitimation - Begrenzung 44-52. Wiesbaden: Springer. 

Esses, V. M., Dovidio, J. F., Jackson, L. M., & Armstrong, T. L. (2001). The İmmigration 

Dilemma: The Role of Perceived Group Competition, Ethnic Prejudice, And 

National İdentity. Journal of Social Issues, 57, 389-412. 

Fanon, F. (2008). Black Skin, White Masks. 1952. Trans. Richard Philcox. New York: 

Grove Press. 

Fredrickson, G. M. (2011). Rassismus. Stuttgart: Philipp Reclam jun.  

--------------- (2002). Racism: A Short History. New Jersey: Princeton University Press.  

Fein, H. (2002). Genocide: A Sociological Perspective In Genocide: An Anthropological 

Reader, ed. Alexander Laban Hinton, (Malden, Massachusetts: Blackwell Pub. 

Inc. 

Fekete, L. (2015). German Justice: From Jeremiah Duggan to Halit Yozgat. 

http://www.irr.org.uk/news/german-justice-from-jeremiah-duggan-to-halit-

yozgat/ 

Fekete, L. (2013). German Justice: From Jeremiah Duggan to Halit Yozgat. Erişim 

Adresi: http://www.nsu-watch.info/2015/03/german-justice-jeremiah-duggan-

halit-yozgat/ 

Foster, J., Newburn T. ve Souhami, A. (2005). Assessing The İmpact of The Stephen 

Lawrence Inquiry, Home Office Research, Development and Statistics 



81 

 

Directorate. Erişim Adresi: http://citeseerx.ist.psu.edu/viewdoc/ 

download?doi=10.1.1.364. 7992 &rep=rep1&type=pdf 

Fulbrook. M. (1991). A Concise History of Germany, Cambridge, UK Cambridge: 

University Press. 

Fürstenau, M. (2020). Germany: NSU Murder Verdict Facing Challenges From All Sides. 

Deutsche Welle, Erişim Adresi: https://www.dw.com/en/germany-nsu-murder-

verdict-facing-challenges-from-all-sides/a-53453001 

Gabbert, W. (2006). Concepts of Ethnicity. Latin American and Caribbean Ethnic 

Studies, 1(1), 85-103. 

Grosfoguel,  R. (2011).  Decolonizing Post-Colonial Studies And Paradigms of Political-

Economy: Transmodernity, Decolonial Thinking And Global Coloniality. 

Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic 

World, 1(1), 1-38. 

Gaisenkersting, D. (2020). Verdict Published İn NSU Trial: German Court Protects Neo-

Nazi André Eminger. Web Portal, World Socialist Website, Erişim Adresi: 

https://www.wsws.org/en/articles/2020/05/11/nsut-m11.html 

Garland, J. & Funnell, C. (2016). Defining Hate Crime Internationally: Issues and 

Conundrums, In Schweppe And Walters, The Globalization of Hate: 

Internationalizing Hate Crime. Oxford: Oxford University Press,  

Gay, P. (1968). Weimar Culture: The Outsider As Insider. New York, New York: Harper 

and Row Publishers. 

Giddens, A. (2006). Sociology, 5th Edition. Cambridge: Polity Press. 

Godzisz, P. & Pudzianowska, D.  (2016). Do Some Identities Deserve More Protection 

Than Others? The Case of Anti-LGB hate Crime Laws in Poland, in Schweppe 

and Walters, The Globalization of Hate: Internationalizing Hate Crime. Oxford: 

Oxford University Press. 

Goodwin, M. & Ramalingam, V. (2012). The New Radical Right: Violent And Non- 

Violent Movements In Europe. London: Institute for Strategic Dialogue. 

Gordon, D. (2017). Why The Alt-Right is Right. The Critique, January 16. 

 

http://citeseerx.ist.psu.edu/viewdoc/download?doi=10.1.1.364.%207992
http://citeseerx.ist.psu.edu/viewdoc/download?doi=10.1.1.364.%207992


82 

 

Grimm, R. (2015). The Rise of The German Eurosceptic Party Alternative Für 

Deutschland, Between Ordoliberal Critique and Popular Anxiety. International 

Political Science Review, 36(3), 264 –278. 

Grittmann, E., Thomas, T. & Virchow, F. (2015). Das Unwort Erklärt Die Untat. Die 

Berichterstattung Über Die NSU-Morde – Eine Medienkritik. Otto Brenner 

Stiftung, Arbeitsheft.  

Gude, H. (2014). Neo-Nazi Mole: Could The NSU Murders Have Been Prevented?. 

Spiegel Online International, Erişim Adresi: http://www.spiegel.de/ 

international/germany/former-neo-nazi-informant-sheds-new-light-on-nsu-

murders-a-955787.html 

Gumplowicz, L. (1980). Outlines of Sociology. New Brunswick: Transaction Book. 

Hainsworth, P. (2008). The Extreme Right In Western Europe. New York: Routledge. 

Hall, N.  (2013). Hate Crime. 2nd ed. London: Routledge. 

Hall, J.M. (1997).  Ethnic Identity In Greek Antiquity. Cambridge University Press.  

Haviland, W. A. (2002). Kültürel Antropoloji. (Çev. Hüsamettin İnaç), İstanbul: Kaknüs 

Yayınları. 

Hirschman, C. (2004). The Origins and Demise of The Concept of Race. Population and 

Development Review, 30(3), 385-415. 

Howard, G. (2016). The Easiest Way To Get Rid of Racism? Just Redefine İt. The New 

York Times Magazine. Erişim Adresi: https://www.nytimes.com/2016/08/21/ 

magazine/the-easiest-way-to-get-rid-of-racism-just-redefine-it.html 

Hutchinson, J. & Smith A.D. (1996). Ethnicity. Oxford University Press.  

Hansen, F. & Sanders, E. (2014). An İncomplete Explanation: The NSU-Committee 

Presents its Final Report. Erişim Adresi: http://www.nsu-watch.info/2014/03/an-

incomplete-explanation-the-nsu-committee-presents-its-final-report/ 

Hatheway, J. (1994). The Pre-1920 Origins of The National Socialist German Workers' 

Party. Journal of Contemporary History, 29(3), 443-462. 

Heitmeyer, W. (1992). Rechtsextremistische Orientierungen Bei Jugendlichen. 

Weinheim/ München: Juventa-Verlag, 4th edition. 

http://www.spiegel.de/%20international/
http://www.spiegel.de/%20international/


83 

 

Herf, J. (1984). Reactionary Modernism. Cambridge: Cambridge University Press. 

Holroyd, J. (2018). The Social Psychology of Discrimination. in Lippert-Rasmussen (ed.) 

2018, 381–93. 

Howard, M. M. (2001). Can Populism Be Suppressed in A Democracy?, East European 

Politics and Societies, 14(2), 18-32. 

Hjerm, M. (2007). Do Numbers Really Count? Group Threat Theory Revisited. Journal 

of Ethnic and Migration Studies, 33(7), 1253–1276. 

İnaç, H. (2003). Makro Toplumsal Teoriler Açısından Postmodernizm. DPÜ Sosyal 

Bilimler Dergisi, 8, 341-351. 

İnaç, H. (2004a). Identity Problems of Turkey During the European Union Integration 

Process. Journal of Economic and Social Research, 33-62. 

İnaç, H. ve Demiray, M. (2004b). Siyasal Bir İdeoloji Olarak Neo-Liberalizm. DPÜ 

Sosyal Bilimler Dergisi, 11, 163-184. 

İnaç, H. (2016). Türkiye’nin Kimlik Problemleri. Ankara: Adres Yayınları. 

İnaç, H. (2017). Identity Problems of Turkey During The European Union Integration 

Process. In European Union: Decide or Perish (ed. Berting, J., S. Devetak, H. İnaç 

and C. Villain-Gandossi), pp. 157-175. ISCOMET, Maribor, Slovenia. 

İnaç, H. (2018). The Possibility of Multicultural Practice During The Age of Collective 

İentities in Line With Arab Spring. Akademik Bakış Uluslararası Hakemli Sosyal 

Bilimler Dergisi, 65, 306-315. 

İnaç, H. (2020). Pandemi Sonrası Yeni Dünya Düzeni ve Türk Dış Politikası. Kütahya 

Dumlupınar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Dergisi, 1-20. 

İnaç, H. (2021). Faşizmin ve Sosyalizmin Sosyopolik Kökenleri. İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat Yayınları. 

İnce, O. (2011). Almanya’da Farklı Olmak: Entegrasyon ve Hoşgörü Kavramına Eleştirel 

Bir Bakış. Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 58, 173-202. 

İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi, Erişim Adresi: https://www.ohchr.org/ 

en/udhr/pages/ Language.aspx?LangID=eng 



84 

 

Jakob, C. (2013). Motherfucker, ich Bringe Dich Um. TAZ, Erişim Adresi:  

https://taz.de/Morddrohung-im-Fall-Oury-Jalloh/!5058828/ 

Jacobs, S. L. (2012). Lemkin On Genocide. Lanham, Maryland: Lexington Books. 

Jäckle, S. ve König, P. D. (2016). The Dark Side of The German ‘Welcome Culture’: 

Investigating The Causes Behind Attacks on Refugees in 2015. West European 

Politics, 1-29. 

Kaya, A. (2006). Avrupa Birliği Bütünleşme Sürecinde Yurttaşlık, Çokkültürcülük ve 

Azınlık Tartışmaları: Birarada Yaşamanın Siyaseti. A. Kaya, & T. Tarhanlı (Eds.). 

Türkiye'de ve Azınlık Politikaları: AB Sürecinde Yurttaşlık Tartışmaları, 35-57. 

İstanbul: TESEV Yayıncılık. 

Kelley, N., Khan, O, & Sharrock, S. (2017).  Racial Prejudicei Britain Today. NatCen 

Social Research, Erişim Adresi: https://natcen.ac.uk/media/1488132/racial-

prejudice-report_v4.pdf 

Knight, B. (2018). Neo-Nazi NSU Member Beate Zschäpe Found Guilty of Murder, 

Sentenced to Life in Prison, Erişim Adresi: https://www.dw.com/en/neo-nazi-nsu-

member-beate-zsch%C3%A4pe-found-guilty-of-murder-sentenced-to-life-in-

prison/a-44626859 

Koehler, D. (2017). Right-Wing Terrorism In The 21st Century. New York, NY: 

Routledge. 

Kuper, L. (2002). Genocide: Its Political Use In The Twentieth Century In Genocide: An 

Anthropological Reader. ed. Alexander Laban Hinton, Malden, Massachusetts: 

Blackwell Publishers Inc.,  

Kundnani, H. (2017). Why the AfD Could Be Good For German Democracy. Foreign 

Affairs. 

Kutlu, Z. S. (2013). Avrupa'da Yükselen Aşırı Sağ: Fransa ve Danimarka Ülke Örnekleri 

(Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi). Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Çanakkale.  

Langenbacher, N. ve B. Schellenberg, (2011). Introduction: An Anthology About The 

Manifestations and Development of The Radical Right in Europe. In: N. 

Langenbacher & B. Schellenberg (eds.), Is Europe on the “Right” Path?: Right-



85 

 

wing Extremism and Right-wing Populism in Europe. Friedrich Ebert Stiftung, 

Forum Berlin, 11-25. 

Landtag T. (2014). Bericht "Rechtsterrorismus und Behördenhandeln" Zugriffsdatum. 

Erişim Adresi: http://www.thueringer-landtag.de/landtag/aktuelles/data/ 

80919/index.aspx 

Lesetedi, G. N. & Modie-Moroka, T. (2007). Reverse Xenophobia: Immigrants Attitudes 

Towards Citizens In Botswana. In African Migrations Workshop: Understanding 

Migration Dynamics in the Continent, Centre for Migration Studies, University of 

Ghana, Legon-Accra, Ghana. 

Lemkin, R. (2005). Axis Rule In Occupied Europe: Laws of Occupation, Analysis 

Government, Proposals For Redress. Clark, New Jersey: The Lawbook 

Exchange, LTD. 

Liu, D., Yu, X., Wang, Y., Zhang, H. & Ren, G. (2014). The İmpact of Perception of 

Discrimination And Sense of Belonging on The Loneliness of The Children of 

Chinese Migrant Workers: A Structural Equation Modeling Analysis. 

International journal of mental health systems, 8(1), 52. 

Macpherson, C. (1999). The Stephen Lawrence Inquiry: Report Of An Inquiry. Stationary 

Office. 

Memmi, A. (2000). Racism. Minnesota: University of Minnesota Press. 

--------- (1994). Le Racisme. Paris: Gallimard. 

Miles, R. (2000). Irkçılık. Çev: Sibel Yaman, İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

McCauley, M. (1983). The German Democratic Republic Since 1945. Palgrave 

Macmillan, UK. 

Mommsen, H. (1996). The Rise and Fall of Weimar Democracy Translated By Elborg 

Forster And Larry Eugene Jones. Chapel Hill: The University of North Carolina 

Press.  

Mora, N. (2009). Alman Kültüründe Düşman İmgesi. İstanbul: Altkitap Yayınevi. 

Morin, A. (2020). The Difference Between Race and Ethnicity. Erişim Adresi: 

https://www.very wellmind.com/difference-between-race-and-ethnicity-5074205 



86 

 

Mudde, C. (2014). The Far Right and The European Elections. Current History, 113(761), 

98-103. 

Mudde, C. (2013). Three Decades Of Populist Radical Right Parties in Western Europe: 

So What?. European Journal of Political Research, 52(1), 1-19. 

Mudde, C. (2012). The Relationship Between Immigration And Nativism In Europe And 

North America. Washington. 

Mudde, C. (1992). The Ideology of The Extreme Right. Manchester: Manchester 

University Press. 

Nedelcu, H. ve C. Miller, (2011).  Migration and The Extreme Right İn Western Europe. 

Review of European and Russian Affairs, 6(1), 55-64. 

NSU Trial Reports, (2014). On the Murder Of Halit Yozgat: Massive Obstruction of The 

Police İnvestigation By The Domestic Secret Service Andreas Temme Knows 

More Than He Admits. Erişim Adresi: https://www.nsu-nebenklage.de/ 

en/2014/08/06/6-august-2014/ 

O’Grady, A., Balmer, N., Carter, B., Pleasence, P., Buck, A. & Genn, H. (2005). 

Institutional Racism and Civil Justice. Ethnic and Racial Studies, 28(4), 621-622. 

Oltermann, P. (2018). German Neo-Nazi Beate Zschäpe Sentenced to life for NSU 

Murders, The Guardian, Erişim Adresi: https://www.theguardian.com/ 

world/2018/jul/11/german-neo-nazi-beate-zschape-gets-life-for-nsu-murders 

Oran B. (ed), (2011). Türk Dış Politikası Kurtuluş Savaşından Bugüne Olgular, Belgeler, 

Yorumlar. Cilt I: 1919-1980, İstanbul: İletişim Yayınları. 

OSCE (2013). Hate Crime. Vienna: Organization for Security and Co-Operation in 

Europe (OSCE), Erişim Adresi: https://www.osce.org/odihr/108395 

Öner, S. (2014). Avrupa’da Yükselen Aşırı Sağ, Yeni ‘Öteki’ler ve Türkiye’nin AB 

Üyeliği. Ankara Avrupa Çalışmaları Dergisi, 13(1), 163-184. 

Özdemir, H. ve Bakan, S. (2016). Ulus Devletin Oluşumu ve Sorunları Açısından 

Almanya İle Fransa’nın Karşılaştırılması. Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 5, 19-58. 



87 

 

Pettigrew, T. F. & Taylor, M. C. (2000). “Discrimination” in Gale Encyclopedia of 

Sociology. Erişim Adresi: https://www.hse.ru/data/2010/01/20/1229134130/ 

Gale%20 Encyclo pedia %20of%20Sociology%20Vol%201.pdf,  

Pinson, K. S. (1966). Modern Germany: Its History And Civilization, New York: 

Macmillan Publishing. 

Powell, R. (2000). Overcoming Cultural Racism: The Promise of Multicultural 

Education. Multicultural Perspectives, 2(3), 8-14. 

Priester,  K. (1997). Rassismus Und  Kulturelle  Differenz.  Münster:  LIT Verlag.  

Prantl, H. (2014). Süddeutsche Zeitung 23-24. Erişim Adresi: http://epaper. 

sueddeutsche.de/app/service/epaper-mobil/article.php?id=197505&etag=140 874 

4800 

Rawal, N. (2008). Social Inclusion and Exclusion: A Review. Dhaulagiri Journal of 

Sociology And Anthropology, 2, 161-180. 

Richards, G. (2004). Race, Racism And Psychology Towards A Reflexive History. 

Hoboken: Taylor and Francis. 

Rosa, L. S. (2018). NSU Trial Verdict Announced: After 438 Trial Days, A Verdict in The 

NSU Case Has Been Delivered. Erişim Adresi: https://www.rosalux.de/en/news/ 

id/39094/nsu-trial-verdict-announced/. 

O’Grady, A., Balmer, N., Carter, B., Pleasence, P., Buck, A. & Genn, H. 

(2005). Institutional Racism and Civil Justice. Ethnic and Racial Studies, 28(4), 

620–628. 

Orlow, D. (2008). A History of Modern Germany 1871 To Present, Upper Saddle River. 

New Jersey: Pearson Education. 

Parallel Report, (2015). Institutional Racism As Exemplified By The Case of The Terror 

Group National Socialist Underground (NSU) And Necessary Steps To Protect 

İndividuals and Groups Against Racial Discrimination. Erişim Adresi: 

http://www.mobile-opferberatung.de/doc/jointparallelreport_institutionalracism 

nsu.pdf 

https://www.hse.ru/data/2010/01/20/1229134130/Gale%20%20Encyclo%20pedia%20%20of%20Sociology%20Vol%201.pdf
https://www.hse.ru/data/2010/01/20/1229134130/Gale%20%20Encyclo%20pedia%20%20of%20Sociology%20Vol%201.pdf
http://www.mobile-opferberatung.de/doc/jointparallelreport_


88 

 

Paugam, S. (1996). Poverty and Social Diaqualification: A Comperative Analysis of 

Cumulative Social Disadvantage İn Europe. Journal of European Social Policy, 

31(4), 643-67. 

Politico, (2017). In pictures: Keeping (some) AfD Posters Just Out of Reach. 23 

September 2017, Erişim Adresi: http://www.politico.eu/interactive/in-pictures-

keeping-some-afd-posters-justout-of-reach/ 

Ravndal, J. A. & Bjørgo, T.  (2018). Investigating Terrorism From The Extreme Right: 

A Review of Past And Present Research. Perspectives on Terrorism, 12(6), 5-22. 

Rees, L. (2006). The Nazis: A Warning From History. BBC Books. 

Ritschl, A. (2019). The New Globalisation And İncome İnequality. VOX, CEPR Policy 

Portal, Erişim Adresi: https://voxeu.org/article/new-globalisation-andincome-

inequality 

RT, (2017). Islam a ‘Political Doctrine,’ Not Just A Religion – Co-Chair of Germany’s 

Afd Party. Erişim Adresi: https://www.rt.com/news/403737-afd-islam-germany-

doctrine/ 

Saha, M. (2020). NSU: What You Need To Know About Germany’s Neo-Nazi Terror 

Group. Deutsche Welle, Erişim Adresi: https://www.dw.com/en/nsu-germany/a-

39777036 

Salman, F. (2007). Hep Yenik Başlama Duygusu Türkiye'de Ayrımcılık Uygulamaları: 

Mağdurlar ve Uzmanlar Anlatıyor. Ankara: Odak Ofset Matbaacılık. 

Salter, P. S., Adams, G. & Perez, M. J. (2018). Racism in the Structure of Everyday 

Worlds: A Cultural-Psychological Perspective. Current Directions in 

Psychological Science, 27(3), 150-155.  

Saraceno, C. (2000). Social exclusion. Cultural Roots and Diversities of A Popular 

Concept. University of Turin. Paper Presented At The Conference On Child Social 

Exclusion. 

Schauka, F. (2007). Rassismus Vergeblich Gesucht. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 

Erişim Adresi: https://www.faz.net/aktuell/politik/fall-ermyas-mulugeta-rassis 

mus- vergeblich-gesucht-1435472.html 

https://www.faz.net/aktuell/politik/fall-ermyas-mulugeta-rassismus-
https://www.faz.net/aktuell/politik/fall-ermyas-mulugeta-rassismus-


89 

 

Schmid, A. (2013). Radicalisation, De-Radicalisation, Counter-Radicalisation And 

Literature Review: A Conceptual Discussion. ICCT Research Paper, 4, 2. 

Schmid, A. P. & Jongman, A. J. (2005). Political Terrorism: A New Guide To Actors, 

Authors, Concepts, Data Bases, Theories, And Literature. Piscataway: 

Transaction Publishers. 

Scott, J. & Gordon, M. (2009). A Dictionary of Sociology. 3 rd Edition. Oxford & New 

York: Oxford University Press. 

Sen, A. (2000). Social Exclusion: Concept, Application, And Scrutiny. Master of Trinity 

College, Cambridge, and Lamont University Professor Emeritus, Harvard 

University, Office of Environment and Social Development Asian Development 

Bank. 

Schellenberg, B., (2011). The Radical Right in Germany: Its Prohibition and Reinvention. 

In: N. Langenbacher & B. Schellenberg (eds.) Is Europe on the “Right” Path?: 

Right- Wing Extremism and Right-wing Populism in Europe, Friedrich Ebert 

Stiftung, Forum Berlin. 

Senf, A. ve Kovahl, E. (2012). Eine Chronik des NSU, DerRechteRand, Erişim Adresi: 

http://projekt-dimensionen.de/cms/upload/PDF/NSU_Chronik_der_rechte_rand_ 

anonym.pdf 

Smedley, A., Wade, P. & Takezawa, Y. I.. (2020). Race. Encyclopedia Britannica, Erişim 

Adresi: https://www.britannica.com/topic/race-human 

Smedley, A. (2020). Racism. Encyclopedia Britannica. Erişim Adresi: 

https://www.britannica.com/ topic/racism 

Smith, E. R., Mackie, D. & Claypool, H. M. (2015). Social Psychology. 4th Edition. New 

York and London: Psychology Press, Taylor & Francis Group. 

Snyder, T. (2015). Black Earth: The Holocaust As History And Warning. New York: Tim 

Duggan Books. 

Spiegel Online, (2013). The Official Statistics “Only” Count 58 Victims: Cold Cases: 

Germany May Revise Up Statistics İn Far-Right Killings. Erişim Adresi: 

http://www.spiegel.de/international/germany/german-police-may-have-to-

sharply-revise-figures-in-far-right-killings-a-937169.html 

https://www.britannica.com/


90 

 

Spiegel Online, (2012). Neo-Nazi Cell Scandal İntelligence Agency Under Fire For 

Shredding Files. Erişim Adresi: http://www.spiegel.de/international/germany/ 

intelligence-agency-slammed-for-shredding-files-linked-to-zwickau-cell-a-

841759.html 

Spiegel Online, (2011). Photo Gallery: Neo-Nazis Bizarre Video Manifesto. Erişim 

Adresi:http://www.spiegel.de/fotostrecke/photo-gallery-neo-nazis-bizarre-video- 

manifesto-fotostrecke-75101.html 

Soper, E. D. (1947). Racism: A World Issue. New York: Abingdon-Cokesbury Press.  

Spencer, H. (1872). The Survival of The Fittest. Nature, 5(118), 263-264. 

Steinback, A. (2019). Thinking Beyond the Führer: The Ideological And Structural 

Evolution Of National Socialism, 1919-1934. Master of Arts in Social Sciences 

and Globalization, California State University, San Bernardino. 

Stone, N. (2014). WWII, ‘A short history’, Penguin Books. 

Sumner, W.G. (1906). Folkways. Boston: Ginn. 

Sundermann, T. (2013). Der Albtraum nach dem Mord. Zeit Online, Erişim Adresi: 

http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2013-11/nsu-prozesskubasik/ 

komplettansicht 

Tafira, K. (2011). Is Xenophobia Racism?. Anthropology Southern Africa, 34 (3-4), 114-

121. 

Takezawa, Y. I., Smedley, A. & Wade, P. R. (2004). Encyclopedia Britannica. Erişim 

Adresi: https://www.britannica.com/topic/race-human 

Taş, M. (1999). Avrupa’da Irkçılık, Göçmenler ve Aşırı Sağ Partiler. Ankara: İmge 

Kitabevi. 

Taylor, M., Holbrook, D. & Currie, P. M. (2013). Extreme Right Wing Political Violence 

And Terrorism. New Directions in Terrorism Studies. Bloomsbury: Bloomsbury 

Academic. 

Thompson, C. E. & Neville, H. A. (1999). Racism, Mental Health, And Mental Health 

Practice. Counseling Psychologist, 27, 155-223. 

http://www.spiegel.de/fotostrecke/photo-gallery-neo-nazis-bizarre-video-
http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2013-11/nsu-prozesskubasik/


91 

 

TBMM İnsan Haklarını İnceleme Komisyonu, (2012). 2000-2006 Yıllarında Almanya’da 

Neo-Nazilerce İşlenen Cinayetler. Erişim Adresi: https://www. 

tbmm.gov.tr/komisyon/insanhaklari/docs/2012/raporlar/neo_nazi_cinayetleri. 

Tutar, E., İnaç, H. ve Güner, Ü. (2006). Dış Kaynak Kullanımının (Outsourcing) Makro 

Ekonomik Etkileri. AKÜ İİBF Dergisi, 8(2), 279-296. 

UNDP, (2011). Regional Human Development Report -Beyond Transition: Towards 

Inclusive Societies. Erişim Adresi: http://www.undp.org/content/dam/undp/ 

library/Democratic%20Governance/Beyond%20Transition-%20Towards%20 

Inclusive %20 Societies.pdf 

United Nations, (2012). Resolutions Adopted By The General Assembly During its First 

Session, Erişim Adresi: http://daccess-dsny.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/ 

NR0/033/47/IMG/ NR003347.pdf?OpenElement 

United Nations, (1948). United Nations Treaty Collection. Erişim Adresi: 

http://treaties.un.org/Pages/ ViewDetails.aspx?src=TREATY&mtdsg_no= IV1& 

chapter=4&lang=en,  

Unzueta, M. M. & Lowery, B. S. (2008). Defining Racism Safely: The Role of Self-İmage 

Maintenance on White Americans’ Conceptions of Racism. Journal of 

Experimental Social Psychology, 44, 1491-1497. 

Weber, M. (1980). Wirtschaft und Gesellschaft. Mohr, Tübingen. 

Weitz. E. D. (2007). Weimar Germany, Princeton, New Jersey: Princeton University 

Press. 

Williams, M. H. (2010). Can Leopards Change Their Spots? Between Xenophobia 

Andntrans-Ethnic Populism Among West European Far Right Parties. 

Nationalism and Ethnic Politics, 16, 111-134. 

Williams, R.M. (1997). Ethnic Conflicts. Earl and Edna Stice Lecture in Social Sciences, 

University Of Washington, Seattle, 52-57. 

Wilson, R. & Hainsworth, P. (2012). Far-right Parties and Discourse in Europe: A 

Challenge for Our Times. Report Of European Network Against Racism, Brussels, 

1-28. 

https://www.tbmm.gov.tr/%20komisyon/insanhaklari/docs/2012/raporlar/neo_nazi_cinayetleri.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/%20komisyon/insanhaklari/docs/2012/raporlar/neo_nazi_cinayetleri.pdf
http://www.undp.org/content/dam/undp/%20library/
http://www.undp.org/content/dam/undp/%20library/


92 

 

Van der Veer, K., Ommundsen, R., Yakushko, O., Higler, L., Woelders, S. & Hagen, K. 

A. (2013). Psychometrically and Qualitatively Validating A Cross-National 

Cumulative Measure of Fear-Based Xenophobia. Quality & Quantity, 47(3), 

1429-1444. 

Vandenhole, W. (2005). Non-Discrimination And Equality In The View Of The UN 

Human Rights Treaty Bodies. Oxford: Intersentia. 

Vandiver, J. (2018). The Radical Roots of The Alt-Right. Cengage Learning (EMEA) Ltd. 

Von Der Behrens, A. (2018). Lessons From Germany’s NSU Case. Race & Class, 59(4), 

Yeni Hayat, (2016). NSU Hücresi’nin Üçlüsü. Erişim Adresi: https://yenihayat.de/ 

2016/10/31/nsu-huecresinin-uecluesue/ 

Yakushko, O. (2009). Xenophobia: Understanding the Roots and Consequences of 

Negative Attitudes Toward İmmigrants. The Counseling Psychologist, 37(1), 36-

66. 

Yılmaz, F. (2008). Avrupa’da Irkçılık ve Yabancı Düşmanlığı. Ankara: USAK 

(Uluslararası Stratejik Araştırmalar Kurumu).  

  



93 

 

DİZİN 

-A- 

Almanya, iv, v, ix, x, xi, 2, 3, 10, 16, 

30, 31, 33, 34, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 

42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 

53, 54, 55, 56, 59, 60, 65, 67, 69, 70, 

71, 74, 75, 76, 77, 85, 88 

Ayrımcılık, viii, 18 

-F- 

Fransız Devrimi, 1 

-I- 

Irk, 5, 7, 8, 9, 16, 19 

Irkçılık, iv, v, viii, 8, 9, 10, 11, 12, 14, 

15, 86 

-N- 

NSU, v, vi, ix, x, xi, 2, 3, 51, 52, 53, 54, 

55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 63, 64, 65, 

67, 68, 69, 70, 72, 74, 77, 78, 79, 82, 

83, 84, 85, 87, 88, 89, 90 

-S- 

Sosyalist, xi, 3, 33, 34, 35, 40, 53, 54, 

56 

Soykırım, viii, 16, 17, 39 

-T- 

Terörizm, viii, 24, 25, 39, 73 

 

 

  



94 

 

 


