
 
 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİNLER TARİHİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

HIRİSTİYANLIĞIN TARİHİ SÜRECİNDE KUTSAL 

KİTAP TERCÜMELERİ 

 

 

RABİA GÖKSEL 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. AHMET ARAS 

 

 

 

 

KONYA-2021 



 



 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

 

 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI 

Bu tezin hazırlanmasında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet 

edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar 

çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel 

kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm.  

Rabia GÖKSEL 

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

 
Adı Soyadı 

 

 

  Rabia GÖKSEL 

Numarası 
 

  18810201039 

Ana Bilim / Bilim 
Dalı 
 

  Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı/Dinler Tarihi Bilim Dalı 

Programı   Tezli Yüksek Lisans       X  

  Doktora   

 
Tezin Adı 

 

  Hıristiyanlığın Tarihi Sürecinde Kutsal Kitap Tercümeleri 

 

 



i 
 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

ÖZET 

 

 

HIRİSTİYANLIĞIN TARİHİ SÜRECİNDE KUTSAL KİTAP 

TERCÜMELERİ 

Milâttan Önce 180’de Kutsal Kitabın ilk tercümesi olarak karşımıza çıkan Septuagint ile 

başlayan Kutsal Kitap tercümeleri günümüzde de hâlen devam eden, Hıristiyanlık tarihi açısından 

önemli çalışmalardır. Reform öncesinde de birçok dile tercümesi yapılan Kutsal Kitabın özellikle 

Reform ve sonrasında Batı dillerine tercümesi hız kazanmıştır. Katolik Kilisesi’nin Latince dışında 

başka dillere tercümesine izin vermediği dönemde Kutsal Kitabın tercümeleri âdeta durma noktasına 

gelmiştir. Katolik Kilisesi tarafından tercüme yapanlara yönelik baskı ve şiddet tercüme faaliyetlerini 

olumsuz etkilemiştir. Reform ile birlikte Kutsal Kitap tercümelerinin artması önemli bir gelişme 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Yapılan tercümelerde farklı metotlar kullanılmış olsa da Reformcuların 

ortak amacı Kutsal Kitabı halka ulaştırmak ve onların kendi dillerinde Kutsal Kitabı okuyup 

anlamasıydı. Katolik Kilisesi bu durumdan rahatsız olmuş ve Kutsal Kitabın tercümelerini yasaklayan 

bir tutum benimsemiştir. Trent Konsili’nde alınan kararlar neticesinde Kutsal Kitabın tercümelerini ve 

Reformcuların eserlerini yasaklayan Index Librorum Prohibitorum (Yasaklı Kitaplar Dizini) 

yayımlanmıştır. Bu yasaklar dizinine rağmen Kutsal Kitap tercümeleri yapılmıştır. 1966’da ise bu 

uygulama tamamen kaldırılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Hıristiyanlık, Katolik Kilisesi, Kutsal Kitap, Reform, tercüme. 

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

 
Adı Soyadı 

 

 

  Rabia GÖKSEL 

Numarası 
 

  18810201039 

Ana Bilim / Bilim 
Dalı 
 

  Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı/Dinler Tarihi Bilim Dalı 

Programı   Tezli Yüksek Lisans       X  

  Doktora   

 
Tezin Adı 

 

  Hıristiyanlığın Tarihi Sürecinde Kutsal Kitap Tercümeleri 

 

 



ii 
 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

ABSTRACT 
 

 

BİBLE TRANSLATİONS İN THE HİSTORİCAL PROCESS OF CHRİSTİANİTY 

Bible translations, which started with the Septuagint, which appeared as the first translation 

of the Bible in 180 BC, are still ongoing today and are important works in the history of Christianity. 

The Bible, which was translated into many languages before the Reform, accelerated its translations 

into Western languages, expecially during and after the Reform. When the Catholic Chuch was not 

allowed to translate into languages other than Latin, the translations of the Bible became standstill. 

The pressure and violence against translators by the Catholic Church negatively affected translation 

works. The increase in Bible translations with the Reform has emerged as an important development. 

Although different methods were used in the translations, the common goal of the Reformers was to 

bring the Bible to the people and to read and understand the Bible in their own languages. The 

Catholic Chuch was disturbed by this situation and adopted an attitude that prohibited the translations 

of the Bible. The Catholic Church published the Index Librorum Prohibitorum (Forbidden Books 

Index), which banned translations of the Bible and the works Reformers as a result of the decisions 

taken by the Council of Trent. Despite this index of prohibitions, Bible translations were made. In 

1966, this practice was completely removed. 

Key Words: Christianity, Catholic Church, Bible, Reform, translation.  

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

Adı Soyadı    Rabia GÖKSEL 

Numarası 
 

   18810201039 

 
Ana Bilim / Bilim Dalı    Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı/Dinler Tarihi Bilim Dalı 

Programı 

  Tezli Yüksek Lisans       X 

 

   Doktora  

Tez Danışmanı    Doç. Dr. Ahmet ARAS 

 

Tezin Adı 

 

   Bible Translations in the Historical Process of Christianity.  

 



iii 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET.. .................................................................................................................................. i 

ABSTRACT ......................................................................................................................... ii 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................... iii 

KISALTMALAR ................................................................................................................ vi 

ÖNSÖZ .............................................................................................................................. vii 

GİRİŞ…. .............................................................................................................................. 1 

    A- Tezin Konusu ve Önemi ............................................................................................. 1 

    B- Tezin Amacı ................................................................................................................ 1 

    C- Tezin Yöntemi, Sınırları ve Kaynakları ...................................................................... 1 

I. BÖLÜM: ........................................................................................................................... 3 

HRİSTİYANLIĞIN GENEL DURUMU VE TERCÜMELER ........................................... 3 

     A- Kutsal Kitabın Tedvin Süreci ..................................................................................... 3 

     B- Reforma Kadar Hıristiyanlığın Genel Durumu ve Tercümeler .................................. 5 

     C- Reform ve Sonrası Yaşanan Gelişmeler ve Tercüme Faaliyetleri ........................... 19 

II. BÖLÜM: ....................................................................................................................... 23 

İLK ON ASIRDA KUTSAL KİTAP TERCÜMELERİ .................................................... 23 

     A- Grekçe Tercümeler................................................................................................... 23 

     1. Septuagint ........................................................................................................... 23 

       1.1. Yahudilerin Septuagint Üzerinde Yaptıkları Tercümeler ............................ 25 

      1.1.1. Kaige Tercümesi .................................................................................... 25 

      1.1.2. Aquila’nın Tercümesi ............................................................................. 27 

      1.1.3. Theodotion’un Tercümesi ...................................................................... 28 

      1.1.4. Symmachus’un Tercümesi ..................................................................... 28 

      1.2.Hıristiyanların Septuagint Üzerine Yaptıkları Tercümeleri ........................... 28 

      1.2.1. Origen’in Hexapla’sı .............................................................................. 28 

      1.2.2. Lucian’ın Tercümesi .............................................................................. 29 

     B- Ârâmîce Tercümesi: Targum ................................................................................... 30 

     C- Süryânîce Tercümesi: Peşitta ................................................................................... 32 

     D- Gotça Tercümesi ...................................................................................................... 32 

     E- Kıptîce (Koptça) Tercümesi ..................................................................................... 32 

     F- Habeşçe Tercümesi ................................................................................................... 33 

     G- Ermenîce Tercümesi ................................................................................................ 33 

     H- Gürcüce Tercümesi .................................................................................................. 34 

III. BÖLÜM: ...................................................................................................................... 35 

11-17. YÜZYIL ARASI YAPILAN KUTSAL KİTAP TERCÜMELERİ ........................ 35 



iv 

 

     A- Latince Tercümeler .................................................................................................. 35 

     1. Eski Latince Tercümesi ...................................................................................... 35 

     2. Vulgata ................................................................................................................ 35 

     3. Desiderius Erasmus’un Tercümesi ..................................................................... 36 

     4. Santes Pagninus’un Latince Tercümesi .............................................................. 38 

     5. Theodore Beza’nın Latince Tercümesi ............................................................... 39 

     B- İngilizce Tercümeler ................................................................................................ 39 

     1. Reform Öncesi Tercümeler ................................................................................. 39 

       1.1. Eski İngilizce Tercümeler ............................................................................ 39 

       1.2. John Wycliffe’in Tercümesi ......................................................................... 40 

     2. Reform ve Sonrası Tercümeler ........................................................................... 41 

       2.1. William Tyndale Tercümesi ......................................................................... 41 

       2.2. Miles Coverdale’in Tercümesi ..................................................................... 42 

       2.3. Thomas Matthew’in Tercümesi (Matthew Bible) ........................................ 43 

       2.4. Büyük İncil (Great Bible) ............................................................................. 44 

       2.5. Cenevre Kutsal Kitabı (Geneva Bible) ......................................................... 45 

       2.6. Piskoposlar Kutsal Kitabı (Bishops Bible) ................................................... 47 

       2.7. Douay-Rheims Kutsal Kitabı ....................................................................... 48 

       2.8. King James İncili.......................................................................................... 48 

      C- Almanca Tercümesi ................................................................................................ 50 

    1. Eski Almanca Tercümesi ..................................................................................... 50 

    2. Zürih İncil ............................................................................................................ 52 

    3. Martin Luther’in Tercümesi ................................................................................. 52 

      D- Slavca Tercümesi .................................................................................................... 58 

      E- Arapça Tercümesi.................................................................................................... 59 

      F- Hollandaca Tercümesi ............................................................................................. 59 

      G- Fransızca Tercümesi ............................................................................................... 60 

      H- İspanyolca Tercümesi ............................................................................................. 62 

      I- İtalyanca Tercüme .................................................................................................... 64 

      İ- Polyglot İncil ............................................................................................................ 64 

      J- İskandinav Dillerine Tercümesi ............................................................................... 65 

      K- İsviçre Tercümesi .................................................................................................... 66 

      L- Macarca Tercüme .................................................................................................... 66 

      M- Türkçe Tercüme ..................................................................................................... 66 

     1. Yahya b. İshak’ın Tercümesi .............................................................................. 68 

     2. Ali Ufkî Bey’in Tercümesi ................................................................................. 68 

      N- Katolik Kilise’nin Tercüme Yasakları .................................................................... 69 



v 

 

SONUÇ .............................................................................................................................. 73 

KAYNAKÇA ..................................................................................................................... 75 

KUTSAL KİTAP TERCÜMELERİ KRONOLOJİSİ ....................................................... 82 

EKLER ............................................................................................................................... 86 

ÖZ GEÇMİŞ ...................................................................................................................... 99 

            



vi 

 

KISALTMALAR 

  

a.g.e. adı geçen eser 

a.g.k. adı geçen kaynak 

a.g.m. adı geçen makale 

A.Ü.İ.F.D. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

bk. bakınız 

b. bin, ibn 

c. cilt 

d. doğum 

DİA Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

ed. editör 

M.Ö. Milâttan Önce 

M.S. Milâttan Sonra 

No. Numara 

ö. ölüm 

s. sayfa 

St. Saint (Aziz) 

TDV Türkiye Diyanet Vakfı 

trc. tercüme eden 

vb. ve benzeri 

vol. volume 

 

 

 



vii 

 

ÖNSÖZ 

Bir eser veya yazının başka bir dile nakledilmesi olarak ifade edilen tercüme, 

özellikle Kutsal Kitap söz konusu olduğunda önemi daha da fazla artan bir kavram 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Septuagint ile başlayan Kutsal Kitap tercümeleri gerek 

sosyal ve siyasî gerekse dinî açıdan Hıristiyanları önemli ölçüde etkileyen 

faaliyetlerdir. Reform öncesinde yapılan tercümeler olmakla birlikte özellikle Katolik 

Kilisesi’nin dinî anlamda egemenliği eline aldığı Orta Çağ ile birlikte Kutsal Kitap 

tercümelerinde azalma olmuştur. Kutsal Kitabın sadece Latince tercümesine izin 

verilen bu zaman diliminde halk Kutsal Kitabı kendi dilinde okuyamamış ve 

anlayamamıştır. Reform ile birlikte Kutsal Kitabın daha geniş kitlelere ulaştırılması 

için birçok dile tercümesi yapılmıştır. 

Dinler Tarihi alanında bu konuyla ilgili çalışmaların eksikliğinden dolayı 

danışman hocamın tavsiyeleri doğrultusunda seçtiğim Kutsal Kitap tercümeleri 

konusu için kullanılan en temel kaynak Kutsal Kitap’tır. Daha sonra Yahudi ve 

Hıristiyan kaynakları ile birlikte Türkçe kaynaklar ve bu konuda bilgiler içeren diğer 

yerli ve yabancı kaynaklardan faydalanıldı. Kutsal Kitap tercümelerini anlattığımız 

çalışmamızın ilk bölümünde Kutsal Kitabın tedvin süreciyle birlikte Reforma kadar 

Hıristiyanlığın genel durumu ve tercümeler hakkında ön bilgiler verildi. Daha sonra 

ise Reform dönemi ve sonrasında yaşanan gelişmeler ve bu gelişmelerin tercümelerin 

üzerindeki etkisinden bahsedildi. Bu bilgileri vermekteki amacımız, tercümelerin 

yapıldığı zamanlardaki Hıristiyan dünyada meydana gelen olayların tercümelere 

etkisini anlatmaktır. İkinci bölümde Septuagint’ten itibaren yaklaşık on asırlık sürede 

Kutsal Kitabın farklı dillere yapılan tercümelerine yer verildi. Üçüncü bölümde ise 

11-17. yüzyıl arası yapılan Kutsal Kitap tercümeleriyle birlikte Katolik Kilisesi’nin 

tercümelere karşı gösterdiği tepkiler ve aldığı önlemler anlatıldı. Sonuç kısmında ise 

çalışmanın değerlendirmesi yapılırken, kronolojik tabloyla birlikte ekler kısmında da 

bazı tercümelere ait fotoğraflara yer verildi. Bu çalışmayı hazırlarken yardımlarını 

esirgemeyen danışman hocam Doç. Dr. Ahmet Aras’a teşekkürlerimi sunarım.    

Rabia GÖKSEL 

                                                                                                             Konya-2021



1 

 

GİRİŞ 

            A- Tezin Konusu ve Önemi 

Tezin konusu, Kutsal Kitabın Septuagint’ten itibaren 17. yüzyıla kadar 

yapılmış olan tercümelerin araştırılıp sunulmasıdır. Dinler Tarihi çalışmalarında 

Hıristiyanlığın genel durumu ve Reform hakkında geniş bilgiler yer alırken, Kutsal 

Kitap merkezli tercümelere hemen hemen hiç değinilmemektedir. Oysaki bu tür bir 

çalışma konunun temelini teşkil etmektedir. Kutsal Kitap ile ilgili tercümeler sadece 

Reform döneminde Protestanlığın doğuşuyla ortaya çıkmamıştır. Tercüme 

faaliyetlerinin en yoğun olduğu dönem Reform dönemi olmakla birlikte, tercüme 

çalışmalarının başlangıç tarihi daha gerilere götürülebilir. Reform öncesinde 

tercümeler sayıca az olmasına rağmen, Reform ve sonrasında yaşanan dinî, siyasî ve 

sosyal gelişmeler tercüme faaliyetlerinin artmasına zemin hazırlamıştır.    

           B- Tezin Amacı 

Hıristiyanlık tarihinde Kutsal Kitabın tedvin süreci ve tercümeleri ilk 

dönemden itibaren karşılaşılan bir durumdur. Fakat genelde tercüme faaliyetleri 

hakkında bilgiler oldukça azdır. Çalışmamızın temel amacı bu konuya daha geniş yer 

vererek Reform öncesi, Reform dönemi ve sonrasında Kutsal Kitap tercümelerini 

detaylı olarak inceleyip, bu tercümelerin ortaya çıkmasına sebep olan olaylar ve 

kişileri araştırmaktır.  

            C- Tezin Yöntemi, Sınırları ve Kaynakları 

Bu çalışma hazırlanırken Dinler Tarihi’nde yararlanılan deskriptif yöntem 

kullanılmıştır. Ayrıca tercümeler arasındaki benzerlikler ve farklılıklar 

karşılaştırılmalı olarak ele alınmıştır. Tez çalışması yapılırken, tezin kapsamı ve 

amacı gereği 17. yüzyıldan sonra yapılan tercüme çalışmalarına yer verilmemiştir. 

Bir tercüme çalışmasının tez çalışması kapsamına alınması için çeşitli ölçütler göz 

önünde bulundurulmuştur. Bu bağlamda Septuagint’ten itibaren 17. yüzyıla kadar 

Kutsal Kitabın birçok tercümesi yapılmış, fakat tezde bütün bu çalışmaları dile 

getirmemiz tezin kapsamı açısından mümkün olmamıştır. Tezde bahsedilen tercüme 

çalışmalarını seçerken kullanılan kriterler arasında öncelikle tercüme çalışması 



2 

 

hakkında yeterince kaynağın olup olmamasıdır. Hakkında daha fazla bilgi bulunan 

tercümeler tezde kullanılmıştır. İkinci olarak, tercümelerin yazıldığı dönemde halk 

tarafından benimsenip kabul edilen ve döneminde meşhur olan tercümeler ele 

alınmıştır. Üçüncü olarak, Reform dönemi ve sonrasında yapılan tercümeler, 

dönemin dinî ve siyasî atmosferini yansıttığından tezde anlatılmıştır. Tezde, 

tercümeleri yapan kişilerin tercüme yapmaktaki amaçları ve bu konuyla ilgili 

fikirlerine de yer verilmiştir. Tercümelerdeki eksik ve hatalı olan yerlere değinilmiş, 

olumlu anlamda tercümelere sağlanan katkılardan da bahsedilmiştir. 

Bu çalışma hazırlanırken tarihî süreç olarak Kutsal Kitabın Eski Ahit 

kısmının en eski Grekçe tercümesi olan Septuagint’ten itibaren 17. yüzyıla kadar 

yapılmış olan tercümelerin ele alındığı tezimizle ilgili siyasî, dinî ve tarihî kaynaklar 

yanında Hıristiyan coğrafyada, özellikle Reform ve tercümelerle ilgili bu konuda 

yazılmış makaleler, kitaplar ve internet kaynaklarından istifade edilmiştir. Tez 

çalışmasıyla ilgili kaynaklar konusunda Türkçe bir çalışma bu güne kadar yüksek 

lisans seviyesinde yapılmamış olup, bu konuyla ilgili sadece birkaç makale 

bulunmaktadır. Bunun dışında konuyla ilgili bilgilere yabancı kaynaklar, 

ansiklopedik kaynaklar ve Dinler Tarihi konuları içerisindeki Kutsal Kitap ile ilgili 

bölümlerde kısmen rastlanmıştır. Bu yönüyle çalışmamızda kitap ve makale bulma 

açısından zaman zaman zorluklar yaşanmıştır. Tezde kullanılan kaynaklardan 

bazıları şunlardır: 

1- ÇİNPOLAT, Salih, Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe’ye Çeviri Süreci ve Ali Ufki 

Bey’in Çevirisinin Önemi, Dini Araştırmalar 23/59, Aralık 2020. 

2- RUEF, Beni, Bible Translation in the Middle Ages, Seminar Thematizing 

Language in Medieval English Literature, 2003. 

3- KREUZER, Siegfried (ed.), The Bible in Greek: Translation, Trasmission and 

Theology of the Septuagint, SBL Press, Atlanta, 2015. 

4- AEJMELAEUS, Anneli, The Origins of the Kaige Revision, ed.: R. Hakola, P. 

Huotari, J. Orpana, Scriptures in the Making: Texts and Their Transmission in Late 

Second Temple Judaism, Peeters, 2021.  

 



3 

 

I. BÖLÜM: 

HRİSTİYANLIĞIN GENEL DURUMU VE TERCÜMELER 

             A- Kutsal Kitabın Tedvin Süreci 

 Hıristiyan Kutsal Kitabı’nın ilk bölümünü oluşturan Eski Ahit, Yahudi 

Kutsal Metinlerinden oluşmaktadır. Yahudiler Eski Ahit’in orijinal dili olan İbrânîce 

nüshasını, Hıristiyanlar ise Kutsal Kitabın Yunancaya yapılan tercümesi olan 

Septuagint’i esas almışlardır.1 Hıristiyanlar İsa’ya kadar olan dönemin Yahudi Kutsal 

Metinlerini kendilerine özgü olarak tasnif edip ayrıca Yahudilerin apokrif saydığı 

bazı bölümleri de ekleyerek buna “Eski Ahit” adını vermişlerdir. İsa’dan sonraki 

dönemde çeşitli yazarların yazmış olduğu dört İncil, Habercilerin İşleri, yirmi bir 

Mektup ve Vahiy adlı kitaplar da bir araya getirilerek “Yeni Ahit” oluşturulmuştur.2 

Toplamda yirmi yedi kitaptan oluşan Eski Ahit Grekçe yazılmıştır.3 Ayrıca 

Hıristiyan anlayışına göre Kutsal Kitap, Kutsal Ruh’un ilhâmı ile yazılmış eserler 

olarak görülmüştür.4  

İlk Hristiyan toplulukları, İsa’nın yaptıklarını ve söylediklerini ezberlemiş, 

diğer nesillere sözlü olarak aktarmıştır. Fakat İsa’yı görenlerin zamanla ölmesi, 

Hıristiyanlığın geniş bir coğrafyaya yayılması ve Hıristiyan yaşantısının büyük 

ölçüde şekillenmesi gibi sebeplerden dolayı yazılı kaynaklara ihtiyaç duyulmuştur. 

Bu ihtiyaçtan dolayı İsa’yı görenler ve Havariler bu sözlü metinleri yazıya geçirerek 

yazılı metinleri oluşturmuşlardır. Bu yazılı metinler yaklaşık elli yıllık bir zaman 

dilimi içerisinde, doğrudan Tanrı’nın gözetiminde en az dokuz müellif tarafından 

yazılmıştır. Fakat bu yazım işlemi sonucunda tarih ve içerik açısından birbiriyle 

çelişen metinler ortaya çıkmıştır. Bu sorun çözüme kavuşturulmak için M.S. 325’te 

toplanan İznik Konsili’nde ele alınmıştır. Bu konsilde kitaplar elemeye tâbî tutulmuş, 

sahih kabul edilenler seçilip karara bağlanmış ve bunun sonucunda kanonik kitap 

listesi oluşturulmuştur. Ancak Protestanlar Kutsal Kitabın kanonikliği hususunda 

bazı kitapların kanonik değil, apokrif olduğunu ileri sürmüştür. Bunun üzerine Trent 

                                                           
1 Ömer Faruk Harman, Kitâb-ı Mukaddes, DİA, c. 26, Ankara, 2002, s. 75, 76. 
2 Mehmet Alparslan Küçük, Kutsal Kitap Anlayışı, Berikan Yayınevi, Ankara, 2009, s. 87, 92.  
3 Harman, Kitâb-ı Mukaddes, s. 75, 76. 
4 Küçük, a.g.e., s. 87, 92.  



4 

 

Konsili’nde (1546) bu konu gündeme gelmiş, Protestanların apokrif olarak 

değerlendirdiği kitaplar, Deuterokanonik (İkinci Kanon) olarak kabul edilmiştir.5  

Hıristiyanlığın Kutsal Kitabı’nın ilk kısmını oluşturan Eski Ahit’in içerdiği 

kitapların sayısı konusunda Hıristiyanlar arasında farklı görüşler bulunmaktadır. 

Genelde Hıristiyanlar Eski Ahit’teki kitap sayısını otuz dokuz kabul ederler. 

Katolikler ve Ortodokslar Protestanlardan farklı olarak Deuterokanonik olarak 

adlandırılan Tobit, Judit, Makkabi (1 ve 2) ve Baruh gibi kitapları Eski Ahit içinde 

sayarlar. Eski Ahit’in ilk bölümünü oluşturan Tevrat; Tekvin, Çıkış, Levililer, 

Sayılar ve Tesniye kitaplarından oluşur. Yahudiler tarafından Ketuvim olarak 

adlandırılan bölüm ise Mezmurlar, Süleyman’ın Meselleri, Neşîdeler Neşîdesi vb. 

kitaplardan meydana gelir. Neviim (Nebîler) bölümünde ise İşaya, Yeremya, 

Hezekiel, Danyal ile 12 Küçük Peygamber olarak adlandırılan Hoşea, Amos ve Yoel 

gibi metinler yer alır.6   

 Yeni Ahit’in ilk kısmını oluşturan İnciller İsa’nın hayat hikâyesini anlatan 

kitaplardır. Matta, Markos ve Luka arasında Markos İncili’nin tarihî bakımdan 

diğerlerinden önce olduğu konusunda bilim adamları arasında genel bir uzlaşı vardır. 

Markos İncili’nin yaklaşık olarak M.S 65-70’te Roma civarında derlendiği tahmin 

edilirken; diğer iki İncil’den Matta’nın 80 civarında Suriye’de, Luka’nın ise 80-90 

yıllarında Antakya’da yazıldığı sanılmaktadır. Yuhanna İncili’nin ise kesin 

olmamakla beraber 85-150 yılları arasında derlendiği ifade edilmektedir.7 İkinci 

Bölüm olan Habercilerin İşleri bölümü ise İsa’nın ölümü ve dirilişinden sonra 

meydana gelen olayları, Hıristiyanlığın yayılmasını ve ilk Hıristiyan gruplarının 

yaşantısını anlatmaktadır. Üçüncü kısım Luka tarafından yazılan Havarilerin 

Mektuplarını içerir. Yirmi bir tane olan Mektuplar, Pavlus, Yakup, Petrus, Yuhanna 

ve Yahuda’ya aittir. Bazı Mektuplar kısa olup bir iki sayfa tutarken, bazıları ise 

özellikle Pavlus’un Mektupları daha uzundur. Bu Mektuplar havariler tarafından 

çeşitli gruplara, bazen de tek bir kişiye yazılmıştır. Bu Mektuplarda Havariler 

Hıristiyan akidelerinin birkaç noktasını ele alıp bu kişi ve gruplar için 

                                                           
5 Küçük, a.g.e., s. 90-91. 
6 Şinasi Gündüz, Hıristiyanlık, 6. Basım, TDV Yayınları, Ankara, 2017, s. 53. 
7 Gündüz, Hıristiyanlık, s. 55, 56. 



5 

 

açıklamışlardır. Yeni Ahit’in son kısmını oluşturan Vahiy ise Yuhanna tarafından 

esrarengiz bir üslupla yazılmış olup gelecekte yaşanacak olan olaylardan bahseder.8 

Yukarıda bahsedilen metinlerin dışında Hıristiyanlık tarihinde birçok Kutsal 

Metin vardır. Kanonik (sahih) olmayan bu metinlere apokrif denilmektedir. Bu 

metinler arasında Tomas İncili, Yakup İncili, Yahuda İncili, Filip İncili, Mısırlılar 

İncili, Hakikat İncili, Çocukluk İncilleri vb. birçok İncil vardır. Bunların bir kısmı 

erken dönemlere aittir. Asılları büyük ölçüde kaybolmuş olan bu İncil metinlerinden 

bir kısmı “Kilise Babaları” olarak adlandırılan erken dönem Hıristiyan yazarların 

eserlerinde alıntılar halinde bahsedilmektedir. Bir kısmının metinleri ise yakın 

geçmişte arkeolojik bulgular sonucunda ortaya çıkarılmıştır.9         

            B- Reforma Kadar Hıristiyanlığın Genel Durumu ve Tercümeler 

Hıristiyanlık; müntesiplerinin sayısı itibariyle dünyada önde gelen dinlerden 

biridir. Yunanca “hristos” kelimesinden türeyen Hıristiyan, “mesihe bağlı olanlar, 

mesihçiler” anlamına gelmektedir.10 

           İsa, Kral Herodes’in zamanında Yahudiye’nin Beytlehem kasabasında 

doğmuştur.11 Aslen Yahudi olan ve Yahudi toplumu içerisinde büyüyen İsa’nın 

hayatına ve mucizelerine dair İncillerde pek çok bilgi yer almıştır. İnsanlara sözü 

yaymaya başlaması12, hastaları iyi etmesi13, ölüyü diriltmesi14, kör adamın gözlerini 

açması15 gibi pek çok olay İsa’nın Tanrı’nın mesajını insanlara yaymasında etkili 

olmuştur. 

Havarileri ile birlikte Tanrı’nın mesajını insanlara ulaştıran İsa, bu 

faaliyetlerinden dolayı Yahudilerin ve Romalıların hedefi haline gelmiştir. Yahudiler 

bekledikleri Mesih’in İsa olmadığını görünce hayal kırıklığına uğramışlardır. Bu 

sebepten Hıristiyanlığa karşı çıkmışlardır. Romalılar ise siyasî açıdan, devleti ele 

                                                           
8  Xavier Jacob, İncil Nedir? Tarihi Gerçekler, Kent Matbaacılık, Ankara, 1985, s. 8, 9. 
9  Gündüz, Hıristiyanlık, s. 60. 
10 Gündüz, Hıristiyanlık, s. 15.             
11 Matta, 2/1. 
12 Matta 4/17. 
13 Matta 4/23-25. 
14 Luka 7/11-17. 
15 Yuhanna 9/1-12. 



6 

 

geçirir endişesiyle İsa ve taraftarlarına karşı muhalefet beslemişlerdir.16 Hahamlar 

meclisi İsa’nın öldürülmesine karar vermiştir.17 

İsa, son akşam yemeğinde ekmeği alıp kutsayarak “Alın bu benim 

bedenimdir”, kâseyi kaldırıp “Bu benim akıtılan kanımdır” dedi. On iki havarisinden 

biri olan Yahuda İşkariyot İsa’yı ele verdi. İsa kurulda yargılandı ve Roma valisi 

Platus tarafından çarmıha gerilsin diye askerlere teslim edildi. İsa’yı “kafatası” 

anlamına gelen Golgota denilen yere getirdiler ve çarmıha gerdiler.18 

İsa’nın çarmıha gerilmesinin ardından Roma hükümeti ve Yahudiler 

tarafından havarilere yönelik baskılar artmıştır. Filistin bölgesindeki faaliyetleri 

sınırlanan havarilerden bazıları Filistin dışındaki bölgelerde Hıristiyanlığı yaymak 

için harekete geçmişlerdir. Bunun sonucunda Antakya ve Şam gibi bölgelerde 

Hıristiyan gruplar oluşmuştur.19 

İsa’nın vefatından sonraki dönemde Pavlus’u görüyoruz. İsa zamanında 

Hıristiyanlığa karşı düşman olan Pavlus, Şam’da gördüğü bir vizyon üzerine 

Hıristiyan olmuş ve Hıristiyanlığı yaymaya başlamıştır.20 Pavlus, mektuplarında 

kendisinin Tanrı tarafından seçildiğini söylemiş ve gördüğü bu vizyonla elçilik 

görevine başlamıştır.21 İsa’ya iman etmemesine ve öğrencilerinden olmamasına 

rağmen kendisini “Gentileler havarisi”22 olarak ilân etmiştir. Misyon seyahatlerinde 

öğretilerini Anadolu, Makedonya, Balkanlar, Yunanistan vb. bölgelerde yaymıştır.23 

Pavlus’un misyon faaliyetleri 30 yıl kadar sürmüş, M.S. 66-70 yılları arasında 

İmparator Neron (d. 37-ö. 68) döneminde sona ermiştir.24   

                                                           
16 Mehmet Aydın, Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, 3. Baskı, TDV Yayınları, Ankara, 

2007, s. 18. 
17 Matta 26/57-68. 
18 Markos 14/22-65, 15/6-41. 
19 Gündüz, Hıristiyanlık, s. 28.   
20 Habercilerin İşleri 9/1-22. 
21 Şinasi Gündüz, Pavlus Hıristiyanlığın Mimarı, 4. Basım, Ankara Okulu Yayınları, Ankara, 2014, s. 

45. 
22 Hıristiyanlığı Yahudi olmayan topluluklarda yaydığı için bu ad verilmiştir. (Mehmet Aydın, 

Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, s. 19). 
23 Gündüz, Pavlus Hristiyanlığın Mimarı, s. 30, 31. 
24 M. Hans Lietzmann, Eski Kilise Tarihi 1. ve 2. Cilt, trc: Mehmet Aydın, Sebat Ofset ve Matbaacılık, 

Konya, 2016, s. 127.  



7 

 

Yakup ilk Hıristiyan grubun lideriydi. Yahudi-Hıristiyanlar olarak 

adlandırılan bu gruba “Ebionitler” adı verilmiştir. “Ebionit”, “fakirler” anlamına 

gelmekle birlikte Kudüs grubu kendini bu şekilde nitelemiştir. Matta İncilini 

kullanmışlar ve ibadet vaktinde Kudüs’e yönelmişlerdir.25 Romalı yöneticiler ve 

Yahudilerle karşı karşıya gelen Kudüs grubu, Pavlus’un önderliğini yaptığı Antakya 

grubunun hızla yayılması ve Pavlus ile arasında yaşadığı İsa ile ilgili görüş ayrılıkları 

yüzünden zamanla yok olmuştur.26 

Hıristiyanlığın Roma’da hızla yayılmaya başlaması ile birlikte Hıristiyanlara 

yönelik baskılar daha da şiddetlendi. İlk başlarda İsa, Pavlus ve Petrus devlet 

yönetimi tarafından öldürüldü ve misyonu yayan diğer önderler de buna benzer 

uygulamalarla karşı karşıya kaldılar. Roma’da İmparator ilâh kabul edilir ve 

tapınılırdı. Bununla birlikte Romalıların birçok tanrısı vardı. Roma tanrılarına ve 

İmparatora tapınmanın Hıristiyanlarca reddedilmesi Roma yöneticilerinin şiddeti 

artırmasına sebep oldu. Bunlardan ilki 64 yılında İmparator Neron’un Hıristiyanlara 

yönelik yaptığı zulümlerdir. İmparator Neron Roma’da yangının çıkması ve büyük 

bölümünün yanmasından Hıristiyanları sorumlu tuttu. İmparator Domitianus (d. 51- 

ö. 96), İmparator Traianus (d. 53- ö. 117) ve İmparator Marcus Aurelius (d. 121-ö. 

180) dönemlerinde de Hıristiyanlara yönelik baskı ve şiddet sürdü. Tüm bu şiddet ve 

baskılara rağmen Hıristiyanlık hızla yayılmaya devam etti.27  

İmparator Konstantin (d. 272- ö. 337) dönemine gelindiğinde Hıristiyanlık 

açısından dönüm noktası olan bir olayla karşılaşılmıştır. Roma İmparatoru 

Konstantin, M.S. 313 yılında yayımladığı Milan Fermanı ile Hıristiyanlığın Roma’da 

serbestçe yayılmasına izin vermiştir. M.S. 380 yılında da İmparator Theodosius (d. 

347- ö. 395) Hıristiyanlığı Roma’nın resmî dini olarak ilân etmiştir.28 

İmparator Konstantin döneminde serbestçe yayılma imkânı bulan 

Hıristiyanlık, ayrıca bu dönemde dinî açıdan tartışmaların yapılması ve ilk genel 

                                                           
25 Lietzmann, a.g.e., trc: Mehmet Aydın, 2016, s. 127, 175. 
26 Gündüz, Hıristiyanlık,  s. 35. 
27 W. Ward Gasque, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: Mayıs 2004, Yeni 

Yaşam Yayınları,  İstanbul, 2004, s. 82-84. 
28 Mehmet Aydın, Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, s. 22.  



8 

 

konsilin M.S. 325 yılında İznik’te toplanması ile dünya çapında evrensel bir din olma 

yolunda önemli bir adım atmış oldu. 

Hıristiyanlık tarihinde ilk genel konsil, İmparator Konstantin döneminde M.S. 

325 yılında İznik’te toplandı. Kuzey Afrikalı bir rahip olan Arius’a göre, Oğul 

yaratıktır ve bu sebeple Oğul’un bir başlangıcı vardır. Baba ise ezelî ve ebedîdir, 

başlangıcı ve sonu yoktur. Oğul, Baba ile doğrudan ilişkisi olmamasına rağmen, 

mükemmel bir beşerdir. Oğul sadece Baba’yı insanlara göstermek için Baba’dan 

yeterli bilgeliği ve ışığı almıştır. Arius’a göre, Tanrı yani Baba hiyerarşinin en üst 

kısmındadır. Oğul’u da Tanrı olarak kabul eder, fakat O, Baba ile aynı cevherden 

değildir.29 Arius’un bu fikirleri konsilde tartışıldı. I. Theodosius döneminde 381 

yılında İstanbul’da toplanan konsilde ise Kutsal Ruh’un da Tanrı olduğu kabul edildi. 

Bu konsilden sonra Hıristiyanlar arasında Meryem’e Tanrı annesi denilip 

denilemeyeceği tartışma konusu oldu. İstanbul Patriği Nestorius, İsa’da insanî ve 

ilahî olmak üzere çift tabiatın bulunduğunu, dolayısıyla Meryem’in sadece insanî 

olan tabiatını doğurduğunu bundan dolayı ona Tanrı annesi denilemeyeceği görüşünü 

savundu. İskenderiye Patriği Cyril ise bu görüşe karşı çıktı. Bu konuyu çözüme 

kavuşturmak için İmparator bir konsil toplanmasını istedi. 431 yılında Efes’te 

toplanan konsil sonunda Meryem, Tanrı annesi anlamına gelen “theotokos” ünvanını 

aldı, Nestoryus ise aforoz edilip sürgüne gönderildi. Tüm bu konsillere rağmen 

Hıristiyanlar arasındaki tartışmalar devam etti. Bu sefer İsa Mesih’in tabiatından 

kaynaklı tartışmalar başladı. İsa Mesih’in sadece ilahî tabiatı olduğunu savunanlara 

karşı, ilahî tabiatının yanında beşerî tabiata da sahip olduğunu savunanlar karşı 

karşıya geldi. Bu tartışmaları sona erdirmek adına 451 yılında Kadıköy’de bir konsil 

toplandı. Bu konsilden İsa Mesih’in hem ilâhî hem de insanî tabiata sahip olduğu 

kararı çıktı. İsa Mesih’te tek tabiat bulunduğunu söyleyenlere “monofizitler”, çift 

tabiat bulunduğunu savunanlara ise “diyofizitler” adı verildi. Ermenî, Süryânî, 

                                                           
29 Ahmet Aras, Elmalılı Hamdi Yazır’ın “Hak Dini Kur’an Dili” Tefsirinde Hıristiyan Mezhepleri İle 

İlgili Görüşleri, Türk İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, Yıl: 8, Sayı: 16, Konya, 

2013.  



9 

 

Habeşistan ve Kıptî Kiliselerine, İsa Mesih’te tek tabiat olduğunu savundukları için 

“Monofizit Kiliseler” adı verildi.30 

476 yılında Batı Roma’nın yıkılmasının ardından Hıristiyanlar arasında 

bölünmeler başladı. Roma piskoposları, Batı Roma’nın yıkılması, imparatorların 

etkinliklerini yitirmesi ve geniş topraklara sahip olmalarından dolayı Roma ve 

İtalya’da büyük bir güç elde ettiler. Batı Avrupa’nın liderliğini elde etmek isteyen 

Antakya, Roma, İskenderiye ve Konstantinopolis gibi şehirlerin piskoposları bu 

amaç doğrultusunda hareket ettiler. Özellikle Batı Roma ve Doğu Roma arasında 

süregelen üstünlük yarışı bu iki önemli şehri rakip haline getirdi.31 

476 yılında Batı Roma’nın yıkılışıyla kendini gösteren bu ayrılık, IX. yüzyıla 

gelindiğinde daha da belirgin hâle gelmiş, kesin ayrılış ise 1054 yılında yaşanmıştır. 

Bu ayrılığa sebep olan konu Kutsal Ruh’un çıkış noktasıdır. Batı kilisesi Kutsal 

Ruh’un çıktığı yeri Baba ve oğul olarak kabul ederken; Doğu kilisesi ise sadece 

Baba’dan çıktığı görüşünü benimsemiştir. Doğu ve Batı kiliseleri arasındaki ayrılığın 

bir diğer sebebi de Papa’nın otoritesi ve yanılmazlığı konusunda çıkan tartışmadır. 

Batı kilisesi Papa’nın otoritesini ve yanılmazlığını kabul ederken; Doğu kilisesi 

Papa’nın otoritesini ve yanılmazlığını reddetmiştir.32 Tüm bu sebepler neticesinde 

1054 yılında iki kilise birbirinden kesin olarak ayrılmıştır. Kiliseler Kutsal Ruh’un 

çıkış noktası konusunda anlaşmaya varamamışlar ve bunun sonucunda birbirlerini 

aforoz etmişlerdir. Bundan sonra Doğu kilisesi “Ortodoks” (gerçek imanı koruyan) 

ismini alarak kendine Rum Ortodoks Kilisesi unvanını vermiş, Batı kilisesi ise 

“Katolik” (birlik içinde evrensellik) adını alarak kendine Latin Katolik Kilisesi 

vasfını vermiştir.33 

Katolik ve Ortodoks ayrışmasını körükleyen bir diğer olay ise 1204 yılında 

Dördüncü Haçlı Seferi sırasında meydana gelmiştir. Batı, İstanbul üzerine saldırmış, 

                                                           
30 Gündüz, Hıristiyanlık, s. 122-125.  
31 Harry Rosenberg, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 230, 231. 
32 Mehmet Aydın, Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, s. 25-27. 
33 Mehmet Aydın, Batı ve Doğu Hıristiyanlığına Tarihi Bir Bakış, A.Ü.İ.F.D., c. 27, Ankara, 1985, s. 

128, 137, 138.  



10 

 

ikonlar kırılmış, rahipler asılmış, İstanbul’a Papa tarafından Latin bir patrik 

atanmıştır.34 

Hıristiyanlık tarihinin dönüm noktalarından birini teşkil eden Reform 

hareketinin ortaya çıkması birdenbire olmamıştır. İlerleyen zamanda Kutsal Kitap 

tercümelerinin artmasına sebep olacak olan Reform hareketini tetikleyen birçok olay 

Hıristiyan Avrupa’da meydana gelmiştir. Reform gibi büyük kitleleri etkileyen bir 

hareketin elbette birçok sebebi vardır. Çalışmamızın bu kısmında, Reformdan önce 

meydana gelen sosyal, siyasî ve dinî olayların yanı sıra, Katolik Kilisesi’nin 

durumunun ele alınıp incelenmesi, Kutsal Kitap tercümelerinin hangi şartlar altında 

yapıldığını anlayabilmemiz açısından elzemdir. Şimdi bu olaylar hakkında bilgi 

verelim: 

X. yüzyıl, halkla din adamları arasında kilisenin denetimine ilişkin 

mücadelelerin başladığı bir dönemdir. Bu dönemde feodal asiller kilisede 

görevlendirilmek üzere adaylar seçiyor ve kilisenin denetimini elinde 

bulunduruyorlardı. Bu durumu tam tersine çevirmek adına 910 yılında Fransa’da 

Cluny sistemi kuruldu. Cluny Manastırı’nda reform hareketi başlatıldı ve bu yenilik 

sebebiyle Katolik Kilisesi Avrupa’nın denetimini ele geçirdi. Bu yenilik sayesinde 

kurulan manastırlar sadece Papa’ya bağlıydılar. İlerleyen zamanlarda bu hareket 

başkalarına da esin kaynağı oldu. Bunlardan birisi de Papa II. Urbanus’tu. Papa’ya 

göre Kilise özgür olmalı, sadece Tanrı’nın emirlerine boyun eğmeli ve Kilise din 

adamlarının hiyerarşisiyle yönetilmelidir. Papa, bütün devlet yöneticilerinden üstün 

olmakla birlikte herkes ona boyun eğmeliydi. Reformcularla imparatorlar arasında 

çıkan bu anlaşmazlıklar, üst görevlerdeki din adamlarının atanması meselesinde daha 

da arttı. Papa II. Nicolaus bir bildiri yayımlayarak Papa seçimlerini kardinallerin 

yapacağını ilân etti. İlerleyen zamanda Papa VII. Gregorius yeni bir bildiri 

yayımlayarak, din adamı olmayanların rahipleri atamasını yasakladı ve Papa’nın, 

imparator ve kralları azletme yetkisini kendisine verdi. İmparatorlukla Papalık 

arasında süregelen çekişmeler XII. yüzyılda da çözüme kavuşmadı. Papa III. 

                                                           
34 Olivier Clément, Din Fenomeni (Ortodoksluk Mezhebi),  trc: Mehmet Aydın, 4. Baskı, Sebat Ofset 

Matbaacılık, Konya, 2011, s. 202, 203. 



11 

 

İnnocentius, M.S. 1215 yılında yönettiği IV. Latran Konsili’nde35 din adamları ve 

Papa’nın toplumun önderleri olduğunu vurguladı.36 

Papalığın dünyevîleşmeye başladığı, imparator ve krallara karşı üstünlük 

kurduğu bu dönemde, Katolik Kilisesi otoritesini kaybetmemek adına bir dizi 

önlemler almıştır. Kendi düşünce ve çıkarlarına ters düşen hareketleri bastırmak 

amacıyla “engizisyon” ve “Haçlı Seferleri” gibi birtakım baskı yöntemlerini 

uygulamaya koymuştur.37  

 

İlk 3 Haçlı Seferlerinin gerçekleştirildiği güzergâh38 

XI. yüzyıl, kiliselerin sadece Katolik-Ortodoks olarak ayrılmasına değil aynı 

zamanda Haçlı Seferleri’nin de düzenlenmeye başlandığı bir zaman dilimidir. 

Katolik Kilisesi, 1095 yılında Papa II. Urbanus’un çağrısıyla Türklere karşı ilk Haçlı 

                                                           
35 Papa III. İnnocentius tarafından 1215’de toplanan bu konsil, üç oturum halinde 11 Kasım’dan 30 

Kasım’a kadar devam etmiştir. Konsil babaları on konuyu oylamaya sunmuş, bunun sonucunda 

Fransa’da bulunan ve heretik kabul edilen Katharlar mahkûm edilmiş, Evharistiya’daki ekmek ve 

şarabın İsa’nın eti ve kanına dönüştüğü kabul edilmiş, Katolikler için her yıl bir defa günah itirafı ve 

Komünyon mecbur kılınmıştır. (Mehmet Aydın, Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, s. 163). 
36 Robert G. Clouse, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 262-264, 269. 
37 Ali Erbaş, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 1. Baskı, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara, 2015, s. 19-23, 30. 
38 Ahmet Aras, Harita ve Grafiklerle Dinler ve İnançlar Coğrafyası, Emin Yayınları, Bursa, 2016, s. 

80. 



12 

 

Seferi’ni düzenledi. Amaç, Kudüs’ü Türklerin elinden geri almaktı. Papa, bu amacı 

gerçekleştirmek ve Haçlı Seferleri’ne katılımı artırmak amacıyla çeşitli teşvikler 

yayımladı. Bunlardan bazıları; Haçlı Seferleri’ne katılanlara endüljans verilip 

cennete doğrudan kabulleri sağlanması veya cehennemde kalma sürelerinin 

kısaltılması, borç ve vergi muafiyeti, sefere katılanlarının ailelerinin ve mallarının 

koruma altına alınmasıdır. Haçlı Seferleri’nin başlatılmasında anlaşıldığı üzere dinî, 

sosyal ve ekonomik sebepler etkili olmuştur. 1095 yılında yapılan ilk Haçlı Seferi 

sonunda Haçlılar Kudüs’ü ele geçirmişlerdir. İlk Haçlı Seferi başarılı olmasına 

rağmen, düzenlenen diğer Haçlı Seferleri’nde istenilen başarılar elde edilememiştir. 

İlk başta Kudüs’ü ele geçirme düşüncesiyle Türklere karşı düzenlenen Haçlı 

Seferleri, zamanla Konstantinopolis’teki Ortodoks Hristiyanlara ve Katolik krallara 

karşı da yapılmaya başlamıştır. Dördüncü Haçlı Seferi’nin Ortodoks Hıristiyan 

dünyasına yapılması ve halkın bundan zarar görmesi sonucunda Batı ile Doğu 

arasındaki son bağlar da kopmuştur.39 

 

13. yüzyılda gerçekleştirilen haçlı seferleri40 

                                                           
39 Robert G. Clouse, John Clare, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 278-283. 
40 Aras, Harita ve Grafiklerle Dinler ve İnançlar Coğrafyası, s. 81. 



13 

 

Haçlı Seferleri’nin Hıristiyan Avrupa’da büyük etkileri olmuştur. Toplumda 

huzursuzluk yaratan kişiler Haçlı Seferleri sayesinde Doğu’ya gitmişler, bu durum 

kralların ve feodal beylerin güçlenmesine sebep olmuştur. Haçlı Seferleri’nin ilk 

başlarda başarılı olması Papa’ya ve Katolik Kilisesi’ne karşı güven duygusu ve 

saygınlık kazandırmış, ancak seferlerden istenilen başarının elde edilememesi 

sonucunda kilisenin gücü azalmıştır. Dinî kuruluşlardan toplanan vergiler de 

tepkilere sebep olmuştur.41 

XII. yüzyıla gelindiğinde Katolik Kilisesi’nin baskı ve zulümleriyle dolu bir 

tablo karşımıza çıkmaktadır. Çünkü engizisyon mahkemelerinin kurulması bu 

dönemde gerçekleşmiştir. “Engizisyon”, Hıristiyanlıktan sapan veya dinî esaslara 

aykırı davrananları cezalandırmak amacıyla Katolik Kilisesi tarafından kurulan 

mahkemelerdir. “Bezdirici, baskıcı soruşturma ve sorgulama” anlamına gelen 

engizisyon, her ne kadar Papa IX. Gregorius zamanında kurulmuş olsa da Papa III. 

İnnocentius zamanında inançlara karşı çıkanlar hakkında soruşturma yapılmıştır. III. 

İnnocentius Yahudilere karşı baskı yapmış, Hıristiyan inançlarına aykırı davranan 

Kathar hareketinin devamı olarak kabul edilen Albililere42 karşı savaş ilân edip, 

Sistersiyenler43 ve St. Dominik gibi yandaşlarını kullanarak onları yok etmeye 

                                                           
41 Işın Demirkent, Haçlılar, DİA, c. 14, İstanbul, 1996,  s. 544.   
42 12. ve 13. yüzyıllarda Batı Avrupa’da ortaya çıkan Katharlar (Saf Olanlar), kendilerinden önceki 

Mani dinine inananlar gibi düalist bir Tanrı anlayışına sahipti. İki Tanrı’ya inanan Katharlara göre, 

görünen maddî dünyayı yaratan kötü Tanrı, görünmeyen ruhsal dünyayı yaratan ise iyi Tanrı. İnsan 

bedenini ve maddeyi yaratan Tanrı kötüydü ve bu Tanrı’yı Eski Ahit’in Tanrısı ile özdeşleştirdiler. 

Onlara göre, bu Tanrı insan ruhunu bedene hapsetmiş, ölüm ise ruhun insan veya hayvan bedenine 

göçüydü. Bu durumdan kurtulmak için iyi olan Tanrı Oğlu İsa Mesih’i dünyaya insanlığa kurtuluşun 

yolunu göstermek üzere göndermiştir. Katharlar bazı Hıristiyan öğretilerini ve İncil’i kabul etmekle 

birlikte, ruhla maddeyi tamamen birbirinden ayrı tuttuklarından dolayı İsa Mesih’in bedenlenmesini 

ve ekmek şarap ayinini, vaftiz ve evlenme gibi törenleri kabul etmemişlerdir. Onlara göre Kilise, İsa 

Mesih’in buyruk ve öğretilerini saptırmış ve kötü Tanrı’nın esiri olmuştur. 1140’dan sonra Katharcılık 

Batı Avrupa’ya yayılırken, Güney Fransa’daki Albi’de yoğun olarak bulunduklarından dolayı 

kendilerine Albililer denilmiştir. Sade yaşam tarzlarına karşılık, Katolik Kilisesi’nin zenginliği ve din 

adamı sınıfının bozulması durumu büyük bir halk kitlesi tarafından Katharcılığın Katolikliğe karşı 

benimsenmesine sebep olmuştur. Tüccarlar ve asillerin koruması altında olan Katharlar, Papa III. 

İnnocentius’u Haçlı Seferi düzenlemeye sevk etmişti. Sapkınlıkla itham edilen Katharlar, hızla 

büyümeye başlayınca Papalık ve kilise bu durumu bertaraf etmek için önlemler almak zorunda 

kalmıştır. Papa III. İnnocentius 1208 yılında Katharlara yönelik bir Haçlı Seferi düzenlemiştir. 

1250’de Katharların politik gücünü ortadan kaldıran sefer başarılı olmuştur. Engizisyon mahkemeleri 

kurularak Katharlara çeşitli zulümler yapılmıştır. (John Clare, (Katharlar), a.g.e., trc: Sel, Kınran, s. 

324, 325).         
43 Sistersiyenler (Cistercianlar veya Beyaz Keşişler), 1098 yılında kurulan ve merkezleri Citeaux 

Manastırı (Fransa) olan bir gruptu. Sade ve katı yaşantılarıyla dikkat çeken Sistersiyenler, daha fazla 

kişiyi gruba katmış ve 12. yüzyılın sonunda yüzlerce Sistersiyen manastırı kurulmuştur. Batı 



14 

 

çalışmıştır. XII. yüzyıl sonlarında uygulanmaya başlanan, dinden ayrılanları kazıkta 

yakma âdeti Yahudileri de kapsamaya başlamış, 1288’de Yahudiler Fransa’da 

kitleler halinde kazıklarda yakılmışlardır. Engizisyon, Fransa ve İtalya’da yayıldıktan 

sonra başta Almanya olmak üzere İngiltere hariç diğer Katolik ülkeleri kaplamıştır.44 

Katolik Kilisesi tarafından Orta Çağ’da başlatılan bir diğer uygulama da 

“endüljans” belgesi dağıtmaktı. Endüljans, “bağışlama” anlamına gelen ve sadece 

Katolik Kilisesi’ne ait bir ifadedir. Tanrı’nın bağışladığı günahların dünyevî 

cezalarının kilise tarafından affedilmesi olarak dile getirilen endüljans, XI. ve XII. 

yüzyıllarda uygulanmaya başladı. XIII. yüzyılda ise endüljansın meşruiyeti kabul 

edildi. Zamanla endüljans belgeleri parayla satılmaya başladı.45 Rönesans döneminde 

mimarî, resim ve heykel alanında yapılan eserler ihtişama önem veren Katolik 

Kilise’nin dikkatini çekti ve bunun sonucunda kilisenin maddî ihtiyaçları arttı. Bu 

ihtiyaçları karşılamak için Papa IV. Sixtus, 1476 yılında Hıristiyanların ârafta kalan 

yakınlarının ruhları için de endüljans satın alabileceğini ilân etti. Endüljans 

uygulamasının bir gelir kapısı haline geldiği bu dönemde Papa II. Julius, Aziz Petrus 

Kilisesi’nin yapımı için para toplamak amacıyla endüljans belgelerinin dağıtılacağını 

duyurdu. Almanya’da Keşiş Tetzel adında bir din adamı durumu daha ileri bir boyuta 

taşıyarak, sadece işlenmiş günahları değil aynı zamanda işlenmemiş günahları bile 

bağışlayabileceğini söyledi. Kilisenin bu tutumu ilerleyen zamanda Martin Luther’in 

eleştirilerine ve Reform hareketinin başlamasına sebep oldu.46 

XIV ve XV. yüzyıllar Avrupa’da yeni ekonomik gelişmelerin yanında, 

Papalığın bölünmesi, Coğrafî Keşifler ve Rönesans gibi Orta Çağ toplumunun ana 

hatlarını değiştiren dönemlerdir.  

                                                                                                                                                                     
Avrupa’da da yayılan Sistersiyen manastırları, katılığı ve kurmuş oldukları organizasyon sayesinde 

başarılı olmuştur. El emeğini önemseyen ve çalışmayı dua etmek olarak kabul eden bu grup, kendi 

işlerini kendileri yapan, çiftçilikle uğraşan, en ıssız yerlerde manastırlarını kuran, hiçbir unvan ve 

hediyeyi kabul etmeyen, süs ve kıymetli eşyaları olmayan insanlardan oluşuyordu. Bu başarılarına 

rağmen Sistersiyenler zamanla katı yaşantılarından sapmışlar ve zenginleşmişlerdir. 

(Robert G. Clouse, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 269-271, Ronald Finucane, Hıristiyanlık 

Tarihi, trc: Sel Kınran, s. 313-316).      
44 Kürşat Demirci, Engizisyon, DİA, c. 11, İstanbul, 1995, s. 238, 239. 
45 Ömer Faruk Harman, Endüljans, DİA, c. 11, İstanbul, 1995, s. 209, 210. 
46 Erbaş, a.g.e., s. 21-23, 26. 



15 

 

Orta Çağ sonlarına doğru toprak sahibi olmak önemini yitirirken ticarete olan 

rağbet hızla artmaktaydı. Ticarette yaşanan bu gelişme işçilerin köylerden şehirlere 

göç etmelerine sebep oldu. Böylece geleneksel Orta Çağ toplum düzeni yavaş yavaş 

ortadan kalkmaya başladı.47 XIV. yüzyılda Avrupa’da toprakların dörtte biri Katolik 

Kilisesi’ne aitken; Avrupa’da sanayi ve ticaretin gelişmesiyle “burjuva” adı verilen 

bir sınıf ortaya çıktı, bu sınıf ellerindeki ekonomik güce dayanarak feodalite ve 

Katolik Kilisesi’yle ardından da monarşilerle savaştılar. Bu sebepten feodalite 

zayıfladı.48 Bir taraftan Coğrafî Keşiflerle yeni topraklara yayılan Avrupa, diğer 

taraftan salgın tehdidi ile baş etmek zorunda kalıyordu. Kara veba olarak anılan 

salgın üç yılda Batı Katolik nüfusunun neredeyse üçte birini yok etti. Coğrafî 

Keşiflerle paralel ilerleyen politik gelişmelerden biri de Avrupa’da ulusların ortaya 

çıkmasıdır. İngiltere, Fransa ve İspanya’da kurulan monarşiler hızla büyüyordu.49 

Katolik Kilisesi’nin otoritesine ilk seküler karşı çıkış Fransa Kralı IV. Philip 

zamanındadır. Ticarî gelirlerinin artması ve zenginleşmesiyle IV. Philip Fransa’daki 

kilisenin mal ve mülküne el koydu. Bu duruma direniş gösteren Papa VIII. 

Bonifacius da Fransa’da üç gün boyunca hapsedildi. 1305 yılında Papalık seçiminde 

Fransa’nın desteklediği V. Clemens Papa seçildi. Fransa Papalığı Roma’dan 

Avignon’a taşıdı. Bu durum 1378 yılına kadar devam etti50 Papalığın Roma’ya 

dönüşünden sonra Papa’nın İtalyan olmasını isteyenler çoğunluktaydı. Kardinaller de 

halkın çoğunluğunun bu fikrine uyarak VI. Urbanus’u Papa olarak seçtiler. Diğer 

taraftan seçim sırasında uygunsuz davranışlarda bulunduğu gerekçesiyle bazı 

kardinaller ise toplanarak V. Clemens’i Papa olarak seçtiler. Roma’nın kontrolünü 

ele geçirmek isteyen iki rakip Papa'nın askerleri arasında savaş vardı. Savaşlardan 

sonra Papa V. Clemens Roma’dan ayrılarak Avignon’a gitti. Fransa ve ona bağlı 

bölgeler, İskoçya ve İspanya V. Clemens’i desteklerken; Cermen İmparatorluğu, 

İtalya, Doğu ve İskandinav ülkeleri, İngiltere ve Macaristan gibi ülkeler ise VI. 

Urbanus’a destek verdiler. Kardinaller arasında yaşanan anlaşmazlıklar iki Papa’nın 

ortaya çıkmasına sebep oldu. Karşıt kardinal grupları Papalar arsındaki bu 

                                                           
47 Ronald Finucane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 332. 
48 Erbaş, a.g.e.,, s. 26, 27.  
49 Philip McNair, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 355, 356. 
50 Kaan H. Ökten, Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş, 1. Baskı, Alfa 

Yayınları, İstanbul, 2003, s. 103. 



16 

 

anlaşmazlığı ve ayrılığı gidermenin yollarını arıyorlardı. Fakat iki Papa da Papalık 

hakkından vazgeçmedi. Bunun üzerine kardinaller Pisa’da bir konsey topladı. 

Papalar ise bu konseye gelmedi. Kardinaller de onları azlederek yerine V. 

Alexander’ı seçti. Bu seçim sonucunu ne Avignon Papa’sı ne de Roma Papa’sı kabul 

etti. Böylece ortaya üç tane Papa çıkmış oldu. Bu konsey sonucunda Papalığın 

üstünlüğü sorgulanmaya başlandı. Pisa’da konular çözüme kavuşmayınca Constance 

Konseyi düzenlendi. Konsey sonunda, V. Alexander’ın yerine geçen XXIII. 

Johannes Papalıktan vazgeçmek zorunda bırakılırken; XII. Gregorius da istifa etti. 

Tek Papa olarak kalan XIII. Benedictus da azledildi. Tekrar bir Papa seçmek gerekti 

ve V. Martinus Papa olarak seçildi.51  

 

14. yüzyılda Roma ve Avignon Papalıklarını destekleyen ülkeler52 

Constance Konseyi’nde konuşulan bir diğer konu ise ekmek şarap töreniyle53 

ilgiliydi. Jan Hus54 (d. 1370- ö. 1415) ekmek şarap töreninde şarabın kâsesini halkla 

                                                           
51 Bekir Zakir Çoban, Geçmişten Günümüze Papalık, İnsan Yayınları, İstanbul, 2009, s. 120-128. 
52 Aras, Harita ve Grafiklerle Dinler ve İnançlar Coğrafyası, s. 83. 
53 Evharistiya konusunda Katolikler ve Protestanlar arasında anlayış farklılıkları vardır. Katolikler 

kendi inançları açısından net bir tutum belirtmekle birlikte, Protestanların bu konu ile ilgili görüşleri 



17 

 

paylaşmadığı için kiliseyi eleştirdi. Jan Hus konseyde ölüme mahkûm edildi. 

Husçular55 ise ekmek ve şarabı bütün Hıristiyanların paylaşması gerektiğini 

söylediler. Constance Konseyi bunu yasakladı.56 

Reform hareketine zemin hazırlayan diğer iki önemli gelişmeden birincisi 

Rönesans, ikincisi ise Hümanizmdir. Bilimde ve sanatta yenileşme hareketi olarak 

anılan Rönesans, Katolik Kilisesi’nin skolastik düşünce yapısına ve dogmalarına 

karşı bir isyan niteliğindedir. Bilim adamları kilisenin dogmatik öğretilerine karşı 

koyarak eleştirmekte, sanatçılar da yenileşme amacına dönük eserler vermektedirler. 

Katolik Kilisesi’nin bu eleştirilere tepkisi sert olmuş, birçok bilim adamı 

engizisyonda yargılanmış ve diri diri yakılma cezasına çarptırılmıştır. XV. yüzyılda 

etkili olan bir diğer akım ise Hümanizmdir. Thomas More, Desiderius Erasmus ve 

John Colet gibi hümanistler Katolik Kilisesi’nin sivil alandaki otoritesini, inanç ve 

öğretilerini tenkit etmişlerdir. Erasmus gibi hümanistler insan haklarına dikkat 

                                                                                                                                                                     
net değildir. Katoliklere göre, İsa Evharistiya’da hazır bulunur, ekmek ve şarabın cevheri İsa’nın 

gerçek etine ve kanına dönüşür. Aynı zamanda Evharistiya’nın kurban özelliği de vardır. Luthercilere 

göre ise İsa Evharistiya’da hazır bulunmakla birlikte, ekmek ve şarabın cevheri ile İsa’nın bedeni ve 

kanının cevheri birlikte bulunur. Onlara göre Evharistiya’nın kurban niteliği yoktur. Protestan 

olmalarına rağmen Calvin ve Zwingli’nin bu konudaki görüşleri Luther’den ayrılır. Calvin ve Zwingli 

Evharistiya’nın kurban niteliği taşıdığını kabul etmez. Zwingli’ye göre İsa göğe yükseldikten sonra 

hiçbir şekilde yeryüzünde bulunmamıştır. İsa yeryüzünde ruhen bulunur. İsa’nın bu konudaki sözlerini 

sembolik olarak algılamak gerekir. Calvin ise İsa’nın Evharistiya’da hazır bulunduğunu, ekmek ve 

şarabın cevher değiştirmediğini dile getirdi. (Ahmet Hikmet Eroğlu, Ekmek Şarap Ayini (Evharistiya) 

Konusunda Katolikler ve Protestanlar Arasındaki Anlayış Farklılıkları, A.Ü.İ.F.D., c. XXXIX, 

Ankara, 1999, s. 453.)    
54 Jan Hus, bireysel dindarlık ve erdemli yaşamın önemini vaaz ve yazılarında ön plana çıkarmış ve 

“Kilise Üzerine” adlı eserinde İsa Mesih’i kilisenin başı, kiliseyi de İsa’nın bedeni olarak görmüştür. 

Wycliffe’in İncil hakkındaki görüşlerinden etkilenen Hus, Kutsal Kitabın kilisede yetkin olduğunu, bu 

yüzden ayinlerde vaaz vermenin önemine dikkat çekmiştir. Sadece Tanrı’nın günahları 

bağışlayabileceğini savunmuş, Papa ve kardinaller İncil’le uyuşmayan bir uygulama getirdiğinde 

halkın bunu benimsememesi gerektiğini dile getirmiştir. Kilisenin para karşılığında günahları 

bağışlamasını, din adamlarının yolsuzluklarını ve ekmek şarap ayininde kiliseyi şarap kâsesini halkla 

paylaşmadığı için eleştirmiştir. (Caroline T. Marshall, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 338). 

Vaaz konularının serbestçe seçilmesi, din adamlarının ahlâksız davranışlarının cezalandırılması ve 

mülk edinip refah içinde yaşamalarının yasaklanmasını savunmuştur. (Ökten, a.g.e., s. 110).  
55 Jan Hus’un kilise tarafından ölüme mahkûm edilmesi Bohemya’da (bugünkü Çek Cumhuriyeti) 

büyük tepkilere neden olmuştur. Halk tarafından “din şehidi” olarak kabul edilmiş ve krala karşı 

ayaklanmalar başlamıştır. 1417 yılında Hussitlerin (Husçular) isyanı iç savaşa sebep olunca halk, 

yönetim ve kilise “Prag maddeleri” adı verilen şartlar konusunda anlaşmaya varmıştır. (Ahmet Aras, 

Protestanlık Tarihinde Kalvinizm, Konya, 2004, s. 40). Prag maddeleri: “Din adamı dışındaki halka da 

Evharistiya Ayini’nde kutsal şaraptan tattırılacaktır. Hus’a göre vaaz konuları serbestçe seçilecek, din 

adamlarının mülk edinmesi ve zenginlik içinde yaşamaları yasaklanacaktır. Din adamlarının yaptıkları 

ahlâksız davranışlar cezalandırılacaktır.” (Ökten, a.g.e., s. 110).  
56 Ronald Finucane, Caroline T. Marshall, a.g.e., trc: Sel, Kınran, s. 337-339. 



18 

 

çekmişlerdir.57 Hümanizm58 düşüncesinde zamanla sapmalar olmuş, Tanrısız bir 

dünyanın kurulması ve insanın yüceltilmesi ön plana çıkarılmıştır.59 

Hıristiyan Avrupa’da yaşanan tüm bu olaylara ilâve olarak ruhban sınıfındaki 

çöküş de Katolik Kilisesi’nde köklü bir Reformun habercisi olmuştur. Ruhban sınıfı 

içerisinde ahlâkî açıdan zaaf gösterenlerin sayısının artması, makamların para ile 

satılması, piskopos olabilmek için Papalığa büyük meblağlarda bağışlarda 

bulunulması, halk ile İncil arasında Katolik Kilisesi ve ruhban sınıfının yer alması60, 

yüksek rütbeli papazların istikrarsız duruma düşmesi, keşişler ve piskoposlar 

arasında yaşanan otorite çatışmaları ve yüksek rütbeli papazların cehaleti61 gibi 

sebepler de Katolik Kilisesi’ne karşı eleştirilerin artmasına sebep olmuştur. 

Katolik Kilisesi ve Hıristiyan Avrupa’da yaşanan bu gelişmeler Reformun 

başlamasına paralel olarak Kutsal Kitabın başka dillere tercüme edilmesinde etkin rol 

oynadı. Kutsal Kitap tercümeleri sadece Reformla birlikte ortaya çıkmamakla 

birlikte, Reform öncesinde de Kutsal Kitabın çeşitli dillere tercümesi yapıldı. Bu 

tercümeler az sayıda olmakla birlikte, tercümelerin sayısını artıran en önemli olay 

Reformun başlamasıdır. Kutsal Kitabı anlayıp yorumlamak ve halka anlatmak görevi 

Katolik Kilisesine aitti. Halk, Kutsal Kitabı okuma ve anlama şansına sahip değildi. 

Kutsal Kitabın sadece Latince tercümesi kullanılıyor, başka dillere tercüme 

edilmesine izin verilmiyordu. Tüm bu sebepler Kutsal Kitabın başka dillere tercüme 

edilmesinin önünde büyük bir engel teşkil ediyordu.62    

Katolik Kilisesi’ne başkaldırı niteliğindeki Reform hareketini başlatan Martin 

Luther, Hıristiyanlık tarihinde devrim mahiyetinde bir ilke imza atmıştır. Martin 

Luther’den önce de Katolik Kilisesi’nin reforma tâbî tutulması gerektiğini ifade 

edenler olmuş, fakat Kilise’nin baskı ve cezalarıyla reform gerçekleştirilememiştir. 

                                                           
57 Şinasi Gündüz, Hıristiyanlık, s. 132.  
58 Reformcular Tanrı merkezli bir din anlayışını savunurken; Hümanistler dinin merkezine insanı 

koymuşlardır. Hümanistlere göre insan her şeyi kendi iradesiyle elde edebilirken; Reformculara göre 

ise bu, insanın iman ve teslimiyetine bağlı olup Tanrı’nın inayetiyle mümkündür. (Aras, Protestanlık 

Tarihinde Kalvinizm, s. 44).  
59 Erbaş, a.g.e., s. 29.  
60 Erbaş, a.g.e., s. 30, 31. 
61 Roger Mehl, Din Fenomeni (Protestanlık Mezhebi), trc: Mehmet Aydın,  2011, s. 241. 
62 Hakan Olgun, Luther ve Reformu Katolisizm’i Protesto, 2. Baskı, Eskiyeni Yayınları, Ankara, 2016, 

s. 148-152, 154.  



19 

 

Reform aniden ortaya çıkmış bir hareket olmamakla birlikte, Martin Luther’den önce 

yaşayan ve Reformun altyapısını hazırlayan öncü reformistlerden bahsetmemiz 

Reformu ve Kutsal Kitap tercümelerini anlayabilmemiz açısından önemlidir. John 

Wycliffe, Jean Hus ve Desiderius Erasmus, Reformun ortaya çıkmasında önemli rol 

oynayan öncülerdir. İlerleyen zamanda Martin Luther Almanya’da, John Calvin 

Fransa’da, Huldreich Zwingli ise İsviçre’de Reformu başlattı. Philip Melanchthon, 

Martin Bucer ve Theodore Beza gibi reformistler de Reformu destekledi ve devam 

ettirdi.63 

 C- Reform ve Sonrası Yaşanan Gelişmeler ve Tercüme Faaliyetleri 

Latincede “bir şeye yeniden şekil verme” manasına gelen “reformare” ve 

“reformato” kelimesinden türeyen reform ve reformasyon kavramları, özellikle XIV. 

yüzyılda Katolik Kilisesi’ni eleştirmek ve Kutsal Kitabı temel alarak Hıristiyanlığın 

özüne dönülmesini savunan hareketin adıdır. Kilise tarihindeki reform hareketi Batı 

Avrupa’da XVI. yüzyılda gerçekleşse de kökenleri daha eskilere dayanır. XII. 

yüzyılın sonunda Petrus Valdus, dinî ritüellerin bütünüyle Kutsal Kitaba dayalı 

olması gerektiğini söylemiş, XIII. yüzyılın başında kurulan Dominiken ve Fransisken 

tarikatları ise reform hareketlerini manevî hayat anlamında halka daha yakın bir form 

sunan oluşumlar olarak sunmuştur.64 

Reform hareketi öncesinde Katolik Kilisesi’nin reforma tâbî tutulması 

yönünde çağrılar yapan düşünürler var olmakla birlikte, bunlardan biri İngiliz 

düşünür ve Kutsal Kitap tercümanı olan John Wycliffe’dir. Wycliffe’e göre ideal ve 

ebedî bir gerçeklik olan kilise ile bu kiliseye uygun olarak otorite sahibi olabileceğini 

ifade ettiği maddî âlemdeki kilise arasında açık bir ayırım vardır. Doktrin belirleme 

noktasında sadece Kutsal Kitabın yetkili olduğunu savunmuş, Papa’nın otoritesini ve 

manastır hayatını kabul etmemiştir. Diğer bir reform öncüsü de Çek teolog ve din 

adamı Jan Hus’tur. Wycliffe’in görüşlerinden etkilenen Hus, vaazlarında kilisenin 

yanlış yönlendirmelerini ve kilisedeki din adamlarının ahlâksızlıklarını eleştirmiştir. 

Prag Üniversitesi rektörlüğü de yapmış olan Hus, Constance Konsili’nde (1414-

1418) sorgulanmış, fikirlerinde ısrarcı olmasından dolayı sapkınlıkla suçlanarak 

                                                           
63 Erbaş, a.g.e., s. 63, 64. 
64 Jacques Waardenburg, Reform, DİA, c. 34, İstanbul, 2007, s. 530. 



20 

 

öldürülmüştür. Halk tarafından büyük tepki çeken bu olay karşısında Hus, hem şehit 

hem de millî kahraman ilân edilmiştir. Onun fikirlerini savunan taraftarları 

Bohemya’da kilisenin de içinde yer aldığı sosyal ve siyasî bozulmalara karşı sert bir 

muhalefet başlatmış, kilise ve Husçular arasında bu gerginlik savaş halini almıştır. 

Uzun yıllar süregelen savaşlar Katolik Kilisesi’nin galibiyetiyle sonuçlanmıştır.65  

XVI. yüzyılda gerçekleşen Reform hareketi kilise ile irtibatını tamamen 

koparan bir hareket olmuş, bunun sonucunda reformist gruplar ortaya çıkmıştır. 

Martin Luther ve John Calvin Reformun öncüleri olarak kabul edilmiştir. Luther, 

kilisenin endüljans uygulamasına karşı çıkmış, 1517 yılında Wittenberg’deki 

kilisenin duvarına doksan beş maddelik metni asarak bu duruma tepki göstermiştir. 

Sadece Kutsal Kitabın Hıristiyanların hayatları ve inançları için esas alınması 

gerektiğini, insanın kurtuluşunun sadece Tanrı’ya ve Mesih’e olan inancına bağlı 

olduğunu söylemiştir. Katolik Kilisesi’nin öğretilerinin ve uygulamadaki bazı 

hususların Kutsal Kitaba aykırı olduğunu dile getirmiş, Papalık makamını “Deccal’in 

makamı” olarak nitelendirmiştir. Luther’in bu görüşleri halk arasında büyük bir 

etkiye sebep olmuştur. Reformcuların görüşleri Avrupa’yı hızla etkisi altına almaya 

başlamış, Luther halkın okuyabilmesi için Kutsal Kitabı Almancaya tercüme etmiştir. 

Bu gelişmelerden sonra Luther’in başlattığı çizgide devam eden hareket Almanya’da 

yayılmış, 1536-1540 yılları arasında bütün İskandinavya Protestan olmuştur. Buna 

ilaveten Reform İsviçre’de Zürihli bir teolog olan Ulrich Zwingli tarafından 

yayılmış, Zürih şehir konseyi 1523’te Zwingli’nin reformunu kabul etmiştir. 

Fransa’da John Calvin, reformcu Martin Bucer’in görüşlerinden etkilenerek 

Cenevre’ye gitmiş ve burada kendi fikirlerine uygun reformist bir kilise kurmuştur. 

Özelde Hıristiyanları, genelde tüm toplumu reforme etmeyi amaçlayan Calvin’in 

kurduğu kilise sosyal hayatı doğrudan kontrol altında tutma görüşünü benimsemiş, 

bu durum da tutucu bir yönetimin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Cenevre’de ise 

Protestan fikirler Theodore Beza tarafından devam ettirilmiştir. Avrupa’da Reformun 

yayılması, İngiltere’de Hümanizma akımı ve Erasmusçu geleneğin ortaya çıkışı, 

Wycliffe’in fikirleri ile birleşince kilise içerisinde çatışmalar baş göstermiştir. Kral 

VIII. Henry, Katolik Kilisesi’nden ayrılmış, İngiltere kilisesi artık Papa’nın değil, 

                                                           
65 Waardenburg, Reform a.g.e., s. 530. 



21 

 

kralın otoritesi altına girmiştir. Kilise yeniden yapılandırılmış, reformcu Anglikan 

mezhebi ortaya çıkmıştır.66 

Reform ile birlikte Avrupa’da siyasî, ekonomik, sosyal ve askerî açıdan 

önemli sayılabilecek gelişmeler meydana gelmiştir. XVII. yüzyılın ortalarına kadar 

birçok ülkede din adına Katolikler ve Protestanlar arasında birçok savaş meydana 

gelmiş, bu savaşlar sonucunda Avrupa’nın büyük bir kısmı harap olmuştur. Savaşlar 

çoğunlukla Protestanların yenilgisiyle sonuçlanmıştır. Avrupa’da savaşlar 

yaşanırken, aynı zamanda Batı ve Orta Avrupa’da şehirleşmenin ve orta sınıfın 

ortaya çıkışı, ticarî anlamda yeni yolların açılması, demokratik anlamda gelişmeler 

ve asillerin güç kaybetmesi Reformun başarıya ulaşmasına önemli bir katkı 

sunmuştur. Çok hızlı gelişen toplumlarda Katolik Kilise’nin otoritesi zayıflarken, 

toplumsal hayata din adamları yerine laikler yön vermeye başlamıştır. Reformun bir 

diğer önemli sonucu ise Roma Katolik Kilisesi’nin gerçek Hıristiyanlığı hatasız bir 

şekilde temsil ettiği iddiasını kırmış olmasıdır. Buna bağlı olarak Reform ile birlikte 

millî kiliseler kurulmuş, bu kiliselerde yegâne dinî otorite olarak Mesih ve Kutsal 

Kitap kabul edilmiştir. Ayrıca Reformcular Kutsal Kitabı okumaya da çok önem 

vermişlerdir. Reformla birlikte halk, bir yandan kilisenin doktrin ve uygulamalarına 

aynı zamanda sosyal ve siyasal feodal yapılara karşı büyük bir tepki göstermiştir. 

İnanç, ahlâk ve düşünce konusunda kendini en yetkin olarak gören Katolik Kilisesi, 

1545-1563 yılları arasında Trent Konsili’ni düzenlemiş, bu konsilde kilisenin 

içyapısının yeniden düzenlenmesi yönünde kararlar alınmıştır. Konsil sonucunda 

Reform hareketi sapkın ve düşman olarak ilân edilmiş, bu durum ise Reformcuları 

daha da Katolik karşıtı yapmaya sevk etmiştir.67 

Reform sosyal, siyasî ve dinî anlamda kendini göstermekle birlikte aynı 

zamanda Kutsal Kitabın başka dillere tercümesini artıran önemli bir hareket 

olmuştur. Reform öncesi dönemde Katolik Kilisesi Kutsal Kitabın Latince tercümesi 

dışında bir tercümesinin yapılmasına izin vermemiş, ayrıca halkın Kutsal Kitabı 

okuyup anlamasını istememiştir. Halka Kutsal Kitabı anlatacak yegâne makamın 

Katolik Kilisesi’ne mensup din adamlarının olması da bu dönemde tercüme 

                                                           
66 Jacques Waardenburg, Protestanlık, DİA, c. 34, İstanbul, 2007, s. 351-354. 
67 Waardenburg, Reform s. 532. 



22 

 

faaliyetlerinin yeteri kadar yapılamamasına neden olmuştur. Reform öncesi dönemde 

tercümeler yapılsa da matbaanın olmamasından dolayı bu tercümelerin basımı ve 

dağıtımı mümkün olmamıştır. Tercümeler el yazmasıyla birkaç nüsha haline 

getirilmiş, bunlar da pahalı fiyata satılmıştır. Mütercimler vaazlarında bu 

tercümelerinden yararlanmışlar, fakat halkın tamamına ulaştırılması pek de mümkün 

olmamıştır.  

Gutenberg’in matbaayı icat etmesi şüphesiz Kutsal Kitap tercümelerinin daha 

fazla yapılmasında önemli bir dönüm noktası olmuştur. Matbaanın icadı demek, 

Kutsal Kitabın farklı dillerdeki tercümelerinin basılıp halka ulaştırılması yolunda 

önemli bir adım atmak demekti. Sadece Kutsal Kitap değil, aynı zamanda 

Reformcuların fikirlerini de içeren eserlerin basılıp yayımlanması Reformun başarıya 

ulaşmasında etkin rol oynamıştır. Reformcular bireyi ön plana çıkararak halkın 

Kutsal Kitabı kendi dillerinde okuması ve anlaması için tercümeler yapmışlar, 

matbaanın da yardımıyla halk bu tercümelere ulaşıp Kutsal Kitabı okuma fırsatı 

bulmuştur.  

Halkın Kutsal Kitabı okuma fırsatı bulması ve bu durumdan hoşnut olması 

sonucunda Katolik Kilisesi Reformculara ve onların yaptıkları bu tercümelere karşı 

önlem almak zorunda kalmıştır. Index Librorum Prohibitorum (Yasaklı Kitaplar 

Dizini) adını verdikleri bir dizin yayımlayarak Reformculara ait Kutsal Kitap 

tercümelerinin ve eserlerinin yasaklanmasına karar verilmiştir. Tüm bu yasaklara 

rağmen tercümeler yapılmaya devam etmiş, alınan kararlar başarıya ulaşamamıştır.68 

 

  

                                                           
68 Robert D. Linder, Hıristiyanlık Tarihi,, trc: Sel, Kınran, s. 245. 



23 

 

II. BÖLÜM: 

İLK ON ASIRDA KUTSAL KİTAP TERCÜMELERİ 

           A- Grekçe Tercümeler 

           1. Septuagint 

Pek çok dile tercümesi yapılmış olan Eski Ahit’in en eski ve en önemli 

tercümelerinin başında Septuagint gelmektedir. “Septante” veya “Yetmişler” adı da 

verilen bu tercüme Eski Ahit’in Grekçe’ye tercümesidir.69 Septuagint’in (Yetmişler-

LXX) yapılması ile ilgili bir rivayete göre, Mısır’ın Makedon Kralı II. Ptolemy’nin 

(d. 308- ö. 246) isteği üzerine baş kâhin Eleazar Kudüs’ten İskenderiye’ye yetmiş iki 

kişi göndermiş, giden bu heyet Pharos Adası’nda (Mısır) Tevrat’ı İbrânîceden 

Yunancaya yetmiş iki günde tercüme etmiştir. Gerçekte ise Eski Ahit, İskenderiye’de 

yaşayan, İbrânîce bilmeyip Grekçe konuşan Yahudilerin yararlanması için 

İskenderiye’de yaşayanlar tarafından çevrilmiştir. Bugün Yahudilerin kullandıkları 

İbrânîce metin ile Septuagint arasında büyük farklılıklar vardır. Yahudilerin 

“apokrif”, Katoliklerin ise “deuterokanonik” olarak kabul ettikleri kitaplar Masoretik 

metinde70 olmamasına rağmen Septuagint’te vardır. Yahudiler Tevrat’ın Yunancaya 

tercüme edildiği zamanı uğursuz saymışlar ve Grekçe yapılan bu tercümeyi kabul 

etmemişlerdir. Hıristiyanlar ise Yetmişler tercümesini yapan kişilerin Tanrı’dan 

ilham alarak tercümeyi yaptıklarını dile getirmişler ve Eski Ahit’in bu tercümesine 

büyük önem vermişlerdir. Septuagint’e ait en eski yazma nüshalar, M.S. IV. yüzyıla 

kadar götürülmektedir. Bu tercüme ilk defa İspanya’da 1517 yılında neşredilmiştir.71 

İlk önce sadece Tevrat tercüme edilmiş (M.Ö. III. yüzyıl), diğer kitapların 

tercümesi ilerleyen zamanda yapılmıştır. (M.Ö. 180). Başlangıçta dönemin Yahudi 

otoriteleri tarafından önemli bir konuma sahip olan Septuagint, erken dönem 

Hıristiyan kiliseleri tarafından kullanılmaya başlanınca milâdî I. asırdan sonra 

                                                           
69 Salime Leyla Gürkan, Yahudilik, 6. Baskı, TDV Yayınları, Ankara, 2017, s. 142.  
70 Eski Ahit’in Yahudi yazıcılar ve Kutsal Yazı uzmanlarından oluşan bir grup (masoretler) tarafından 

M.S. 6. ve 10. yüzyıllar arasında hazırlanan metnidir. (Yusuf Besalel, Yahudilik Ansiklopedisi, c. II., 

Birinci Baskı, Gözlem Gazetecilik Basın ve Yayın A. Ş., Tiglat Matbaacılık, İstanbul, 2001, s. 387).  
71 Ömer Faruk Harman, Ahd-i Atîk, DİA, c. 1, İstanbul, 1988, s. 495, 496.   



24 

 

Yahudiler kullanımına son vermişlerdir. Tevrat kısmı Masoretik metinden ziyade 

Sâmirî72 Tevrat’ı ile benzerlik gösterirken; Tevrat dışındaki bölümler ise Masoretik 

metinden ziyade Ölüdeniz Yazmalarıyla73 uyuşma göstermektedir. Bu yazma 

İbrânîce Tanah’ı oluşturan yirmi dört kitapla birlikte Yahudi Apokrifa’sı74 olarak 

sayılan on dört kitabı kapsar. Bu on dört kitap Septuagint’te yer almış, herhangi bir 

kutsiyet atfedilmese de okunabilir kabul edilmiştir.75 

“Septuagint” tabiri, önce Tora’ya daha sonra Yahudi Kutsal Kitabındaki tüm 

kitaplara verilmiştir. Bu kitapların dizilimleri İbrânice versiyondan farklı olmakla 

birlikte Makkabiler gibi apokrifalar da dâhil edilmiştir. Değişik tercümanlar ve 

muhtelif çevirilerin değişik zamanlarda yapılmasından dolayı Septuagint 

tercümesinde çeviri stili bütünlük göstermemektedir. Halk arasında kabul görmüş; 

sınırlı ve basit kelime hazinesinden dolayı benimsenmiştir. Septuagint sayesinde 

diğer halklar Yahudi kültürü hakkında bilgi edinmişlerdir. Diğer taraftan bazı Yahudi 

bilgeleri Septuagint tercümesini İbrânîceyi tehdit eden bir tehlike olarak 

algılamışlardır. Bu tercüme, Helenistik dönemde Yahudilerin mecazlar muhteva eden 

nutukları için malzeme teşkil etmiş, Hıristiyanlar da Yahudilere karşı tartışmalar 

açmak için bu tercümeyi kullanmışlardır. Septuagint için Yahudi bilgeler şöyle 

demişlerdir: “Tora’nın tercüme edildiği gün altın buzağının yapıldığı gün kadar 

korkunçtu.”(Soferim, 1).76 

                                                           
72 Talmud’da Sâmirîler’den “Kutim” olarak bahsedilir ve onları Yahudi kökenli olmayan kabilelerden 

gelen, fakat Yahudiliği kabul etmiş kişiler olarak tanımlar. Tora’yı kabul etmekle birlikte Talmud ve 

Kutsal Kitaba dâhil edilmiş diğer kitapları tanımazlar. Kendilerine özgü sözlü gelenekleri olan 

Sâmirîler kendilerini “Bene Yisrael” yahut “Şomenim” (Yasa’yı uygulayanlar) olarak adlandırırlar. 

Talmud’un küçük fasıllarından biri olan “Kutim”, Sâmirîlerin genel olarak Yahudilere benzediğini, 

bazı açılardan ise benzemediğini ifade eder. Sâmirîlerin Tora’sı, eski Fenike alfabesinin tarzında 

yazılmış, Yahudi Tora’sında olmayan değişik ögeler içermektedir. (Yusuf Besalel, Yahudilik 

Ansiklopedisi, c. III, Birinci Baskı, Gözlem Gazetecilik Basın ve Yayın A. Ş., Tiglat Matbaacılık, 

İstanbul, 2002. s. 560). 
73 1945-46 yılları arasında İsrail’de Ölü Deniz’in kuzeybatısındaki Kumran Mağaraları’nda İbrânîce 

ve Ârâmîce dillerinde Kutsal Yazıların el yazmaları bulunmuştur.  Kumran Yazmaları olarak da 

bilinir. (Besalel, a.g.e., c. II, s. 390). 
74 İkinci Tapınak döneminin sonlarına ait olan ancak Yahudi Kutsal Kitap kononuna dâhil edilmeyen 

yazılardır. Bu yazılar 14 tanedir. Bunlar: Tobit, Yudit, Ester (eklerle birlikte), Bilgelik, Sirak, Baruh 

(Yeremya’nın Mektubu ile birlikte), Daniel’in ekleri (Azarya’nın Duası ve Üç Genç Adam’ın İlâhisi, 

Suzanna, Bel ve Ejderha), I. Makkabiler, II. Makkabiler, III. Makkabiler, IV. Makkabiler, Menaşe’nin 

Duası, III. Ezra (I. Esdras), IV. Ezra (II. Esdras). (Gürkan, a.g.e., s. 143). 
75 Gürkan, a.g.e., s. 142, 143. 
76 Besalel, a.g.e., c. III, s. 591.  



25 

 

Septuagint’in en meşhur el yazmaları şunlardır: 

1- Codex Sinaiticus (S) : Yeni Ahit’in en eski ve en önemli Grekçe 

yazmalarından biri olan bu el yazması IV. yüzyıldan kalmadır. Codex Sinaiticus, 19. 

yüzyılda Mısır’a ait Sina Yarımadası’nda Sina Dağı eteklerinde St. Catherine 

Manastırı’nda bulunmuştur. Daha sonra İngiliz hükümeti tarafından 100.000 sterline 

Sovyetler Birliği’nden 1933 yılının Noel günü satın alınmıştır.77 

 2- Codex Bezae: Cambridge’de bulunmaktadır ve V. yüzyıla aittir. 

Kitapçıkların çoğuyla Elçilerin İşleri, Latince ve Grekçe olarak karşılıklı sayfalar 

şeklindedir.78 

3- Codex Washingtonianus: İncil’in ilk dört kitabının neredeyse tümünü 

ihtiva eder.79 

4- Codex Alexandrinus (A) : Yeni Ahit’in büyük bir bölümünü içeren önemli 

bir el yazması da IV. yüzyıldan kalma Codex Alexandrinus’tur. Bugün Londra’daki 

British Kütüphanesi’nde bulunmaktadır.80 

5- Codex Vaticanus (B) : IV. yüzyıldan kalmadır ve Yeni Ahit’in son birkaç 

sayfası eksiktir.81  

Septuagint üzerine Yahudiler ve Hıristiyanlar çeşitli tercümelerde 

bulunmuşlardır. Bunlar şu şekildedir: 

            1.1. Yahudilerin Septuagint Üzerinde Yaptıkları Tercümeler 

            1.1.1. Kaige Tercümesi 

Yahudiye Çölü’nde Ölü Deniz’in yakınında bir kanyon olan Nahal Hever’den 

On İki Küçük Peygamber’in82 el yazmasının olduğu parşömenin keşfiyle birlikte, 

                                                           
77 Larry W. Hurtado, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 132-134. 
78 a.g.e., s. 132-134. 
79 a.g.e., s. 132-134. 
80 a.g.e., s. 132-134. 
81 a.g.e., s. 132-134. 
82 Amos, Hoşea, Yoel, Obadya, Nahum, Mika, Habakkuk, Yunus, Haggay, Tsefenya, Zekarya, 

Malaki.   



26 

 

Demonique Barthélemy83 (d. 1921- ö. 2002)  bu keşiften yola çıkarak Septuagint’in 

“kaige” adını verdiği bir revizyonundan bahsetmiştir. Kaige metni Septuagint’in 

sadece tercümesi olmamakla birlikte, aynı zamanda gözden geçirilmiş, düzeltilmiş 

metnini temsil etmektedir. M.S. I. yüzyıla tekabül eden bu çalışma, Barthélemy’nin 

adlandırdığı “kaige grubu” tarafından yapılmıştır. Barthélemy kaige metninin, 

gramer ve üslupla ilgili değişikliklerin yapıldığı bir İbrânîce revizyonun sonucu 

olduğunu göstermiştir. Ayrıca bu revizyonda daha da önemli olan sadece çeviri 

tekniğinde bazı özellikler göstermesi değil, aynı zamanda Grekçe Septuagint 

metninin Masoretik metne doğru bir revizyonunu temsil etmesi gerçeğidir. Çeviri 

tekniğini anlamak açısından bu örnek verilebilir: שופר, kelimesi İbrânîcede 

“koçboynuzu” anlamına gelirken; bu kelime bağlama uygun olarak Grekçeye  

σάλπιγξ, “trompet/boru” şeklinde tercüme edilmiştir. Bu örnekte ayrıca İbrânîce 

“koçboynuzu” olan kelimenin işlevsel tercümesinin, Grekçe trompet kelimesi ile 

değiştirilmesi gibi anlamsal değişiklikleri de içerir.84 Görüldüğü gibi orijinal İbrânîce 

metne mümkün mertebe bağlı kalınmış, kelimeleri motomot tercüme edebilmek için 

itina gösterilmiştir.  

Kaige revizyonunun izleri özellikle tarihî kitaplar olan Hâkimler, Samuel-

Krallar adlı kitaplarda bulundu. Ayrıca Kaige revizyonunun dışsal ve teolojik bir 

motivasyonu vardır. Bu durum İbrânîce Kutsal Kitapların kelimesi kelimesine 

yorumlanmasının yükselişiyle ve özellikle tarih kitaplarının kutsal metin statüsünün 

ortaya çıkmasıyla bağlantılıydı, bu da bu kitapların tefsir nesneleri olarak ilgi 

görmeye başlaması anlamına geliyordu. Tarih kitaplarına olan ilginin artması, bu 

metinleri kutsal yazı olarak görülmeye, yaşam ve inanç meselelerinde yorumlanmaya 

daha uygun hâle getirmek için İbrânîce metin üzerindeki yazı işleri ile ilgili faaliyetin 

artması anlamına gelmektedir.85  

                                                           
83 1957-1992 yılları arasında Fribourg’da (İsviçre) profesörlük yapmış, Yunan İncil’i ve Eski Ahit’in 

metinsel eleştirisi üzerine referans çalışmaların yazarıdır.  

(https://www.unifr.ch/institut-barthelemy/en/institute/history.html, 13.02.2021). 
84 Siegfried Kreuzer (ed.), The Bible in Greek: Translation, Transmission and Theology of the 

Septuagint, SBL Press, Atlanta, 2015, s. 33, 67, 154.  
85 Anneli Aejmelaeus, The Origins of the Kaige Revision. ed.: R. Hakola, P. Huotari, J. Orpana, 

Scriptures in the Making: Texts and Their Transmission in Late Second Temple Judaism, Peeters, 

2021, s. 1-18.  



27 

 

                  1.1.2. Aquila’nın Tercümesi 

M.S. II. yüzyılda Eski Ahit’in Yunancaya çevrilmiş üç versiyonun olması 

dikkate değer bir gerçektir. Bunların yalnızca parçalı kalıntıları, özellikle Origen’in 

Hexapla adlı eserinde korunmuştur. İlki ve en orijinali, Yahudi olan ve Rabbi 

Akiba’nın (d. 40 veya 50-ö. 135) öğrencisi olarak tanımlanan, Pontus’ta bir Sinop 

yerlisi olan Aquila86 tarafından yapılmıştır.87 Onun bu versiyonun amacının, 

Yahudilere Hıristiyanlarla olan tartışmalarında yardım etmek olduğu varsayılmıştır. 

Buna ilaveten, Yunanca konuşulan pek çok ülkedeki Yahudilerin, kendileri için 

aslına atıfta bulunacak kadar İbrânîce ile yeterince tanışmamış olmaları da 

mümkündür. Bu nedenle, tartışmalarında güvenle kullanabilecekleri bir Yunanca 

tercümesi istemişlerdir. Jerome, yazılarının çeşitli kısımlarında, bazen aşağılayıcı 

bazen de övgü açısından ondan bahsetmiştir: İlki, Aquila’nın doktrinsel 

önyargılarına, ikincisi ise İbrânîce hakkındaki bilgisine ve çevirmedeki aşırı 

titizliğine atıfta bulunmuştur. Aquila sık sık İbrânîce kelimelerin etimolojisini 

yakından takip etmeye çalışmış gibi görünmüştür.88 Dördüncü ve beşinci yüzyıllarda 

Yunanca konuşan Yahudiler arasında tercih edilen bu çalışma, altıncı yüzyılda 

sinagoglarda halka açık okuma için Doğu Roma İmparatoru I. Justinianus (527-564) 

tarafından onaylanmıştır. Origen ve St. Jerome, orijinal metnin ve Hıristiyanlığın ilk 

yıllarındaki Yahudi yorumlama yöntemlerinin incelenmesinde bu tercümeyi değerli 

bulmuşlardır.89   

                                                           
86 Aquila (Akilas), M.S. 140 civarında Eski Ahit’in Yunancasına birebir tercümesini tamamlamış ve 

bu tercüme Kilise Babaları tarafından (III. yüzyılda Origen, IV. ve V. yüzyıllarda Jerome) 

kullanılmıştır. Epiphanius yazılarında, Aquila’nın Kudüs’ü yeniden inşa etmek için onu çalıştıran 

Roma İmparatoru Hadrian’ın akrabası olduğu yönündeki popüler Hıristiyan geleneğini korumuştur. 

Hıristiyan olmuş fakat pagan astrolojisini uyguladığı için kınanınca Yahudiliğe geri dönmüştür.  

Talmud, Aquila’nın çeviri yaparken Rabbi Akiba ben Joseph’ten etkilendiğini belirtmiştir. Aquila’nın 

versiyonu, yalnızca Origen’in Hexapla’sının mevcut kısımlarında ve Kahire’de Ezra Sinagogu’ndaki 

genizada (kitapların bulunduğu sinagog deposu) bulunan el yazmalarında olmak üzere, yalnızca 

parçalar halinde hayatta kalmıştır. Aquila’nın titiz tercümesi, Kutsal Kitabın orijinal İbrânîce 

metninden ortaya çıkardıkları ve aynı zamanda kendi zamanında İbrânîce öğrenmenin durumu 

hakkında gösterdikleri şeyler açısından önemlidir. (https://www.britannica.com/biography/Aquila-

ancient-biblical-scholar, 05.11.2020). 
87 https://www.newadvent.org/cathen/15367a.htm, 05.02.2021. 
88 https://www.biblicalcyclopedia.com/G/greek-versions-of-the-holy-scriptures.html, 05.02.2021. 
89 https://www.newadvent.org/cathen/15367a.htm, 05.02.2021. 



28 

 

                  1.1.3. Theodotion’un Tercümesi 

Septuagint’in ikinci revizyonu bir Efes yerlisi olan Theodotion90 (ö. M.S. II. 

yüzyıl) tarafından yapılmıştır. Revizyonu İbrânîce metinde bir tekrarlama 

niteliğindedir. Yunanca okunabilir bir metin veren Theodotion’un Daniel versiyonu 

tamamen Septuagint’in yerini almıştır. Çevirileri zaman zaman Septuagint’in el 

yazmaları içinde bulunmakla birlikte, eserinin bölümleri Origen’in91 (d. 185-ö. 254) 

Hexapla adlı eserinde de vardır.92  

                  1.1.4. Symmachus’un Tercümesi 

            Septuagint’in üçüncü revizyonunu gerçekleştiren Symmachus, Aquila’nın 

yaptığı Yunanca çeviriyi, Septuagint ve Theodotion’un yaptığı çeviriyi kullanarak 

düzeltmeye çalışmıştır. Epiphanius’a (d. 315- ö. 403) göre Symmachus, Yahudi olan 

bir Sâmirîyeli idi. Eusebius (d. 260- ö. 339) ve Jerome (d. 347- ö. 420) ise onun bir 

Ebionit olduğunu söylemiştir.93  

            1.2.Hıristiyanların Septuagint Üzerine Yaptıkları Tercümeleri 

            1.2.1. Origen’in Hexapla’sı 

Origen, ilk kilisenin en büyük Kutsal Kitap araştırması sayılan Hexapla’yı 

M.S. III. yüzyılda yazmıştır ve bu eserini Eski Ahit yorumları için temel almıştır. 

Kilise vaazları ve Kutsal Kitap yorumları, herhangi bir Kutsal Kitap metninde üç 

anlam aşaması olduğu yönünde teorisini ortaya koymuştur: Kelime anlamı, ahlâkî 

                                                           
90 Theodotion, Helenistik Yahudi bilim adamı, dilbilimci ve Eski Ahit’in Yunanca tercümesini yapan 

kişidir. Erken dönem bazı Hıristiyan yazarlarına göre Theodotion kesin olmamakla birlikte Küçük 

Asya’daki (Anadolu) Efes’ten gelmiştir. Gnostik olduktan sonra Yahudi inancını benimsediğini 

söylemiştir. İlk tarihçiler onun çeviri çalışmalarını M.S. 180-190 yılları olarak belirlemişlerdir. 

Theodotion’un versiyonu, Eski Ahit’in 3. yüzyıldaki versiyonu olan Origen’in Hexapla’sının altıncı 

sütununda yer almıştır. Bazı İbrânîce sözcükler, ya varsayımsal okumalardan kaçınmak ya da sürüme 

renk katmak için tercüme edilmemiştir, ancak Yunan harfleri ile yazılmıştır. İlk kilisede 

Theodotion’un tercümesinin popülerliği, Yeremya’nın Septuagint metnindeki boşlukları dolduran 

parçalarından ve Septuagint çevirisinin yerini alan Daniel versiyonundan anlaşılabilir. Bununla 

birlikte Theodotion metninin mevcut el yazmaları 1875’te yayımlanmıştır. 

(https://www.britannica.com/biography/Theodotion, 05.11.2020).      
91 Kutsal Kitap araştırmacısı ve tercümanı olan Origen, yaşadığı dönemdeki Platoncu felsefî 

düşüncenin etkisinde kalmış ve bu düşüncenin etkisiyle Hıristiyan inancını anlatmaya çalışmıştır. 

Ruhların önceden var olduğu ve evrensel kurtuluş gibi bazı fikirleri Katolik Kilisesi tarafından 

reddedilmiş ve onun dışlanmasına sebep olmuştur. M.S. 254’de İmparator Decius döneminde yapılan 

zulümlerden dolayı ölmüştür. (Everett Ferguson, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 108). 
92 Crawford Howell Toy, Richard Gottheil, The Jewish Encyclopedia, ed.: Isidore Singer , vol.: 3, 

New York and London, 1901-1906, s. 187.   
93 Toy, Gottheil, a.g.e., s. 187. 



29 

 

uygulaması ve Hıristiyan imanındaki gizemlerle ilgili ruhsal anlam.94 Origen, bu 

eserinde, Kutsal Kitabı altı katmana ayırmıştır. İlk sütunda İbrânîce karakterlerle 

İbrânîce metin, ikincisinde İbrânîce metnin Yunanca transkripsiyonu, üçüncü 

Aquila’nın Grekçe tercümesi, dördüncü Symmachus Grekçe tercümesi, beşinci 

Septuagint ve altıncı Theodotion’un Grekçe çevirileri paralel sütunlar şeklinde 

bulunur. Origen’in Hexapla’yı ortaya koymaktaki amacı, Septuagint ile orijinal 

İbrânîce metni karşılaştırmak ve iki metin arasında karışıklığa yol açacak 

uyumsuzlukları gidermektir.95 Bir diğer amacı ise, hahamlarla tartışmak için güvenli 

bir zemin hazırlamaktı. Mezmurlar söz konusu olduğunda Origen iki versiyon daha 

eklemiştir. Bunlardan biri Ürdün Vadisi’nde bir kavanozda kendisinin keşfettiği 

parşömen metnidir.96 Jerome97 Hexapla’da İbrânîce kelimelerin de kendi harfleriyle 

kopyalandığını ve komşu sütunda Yunanca harflerle ifade edildiğini söylemiştir. 

Origen tarafından, bazıları köle olabilecek asistanlar ve yazarlar ekibiyle çalışmanın 

tamamlanmasının yaklaşık yirmi yıl sürdüğü düşünülmektedir. Bu çalışmayı ortaya 

koyarken çok önemli bir kütüphane toplamıştır, ancak onun tam içeriği hakkında çok 

az bilgi mevcuttur. Orijinal Hexapla’nın yaklaşık 6000 sayfadan oluştuğu tahmin 

edilmektedir. Kesin olmamakla birlikte üretiminin maliyetli olmasından dolayı 

sadece tek bir tam kopyası mevcuttu.98 Hexapla, bir bütün olarak kopyalanması pek 

olası olmayan büyüklükte bir eserdi. Origen, sadece son dört sütunu içeren 

“Tetrapla” adlı kısaltılmış bir baskı üretmiştir. Hexapla bugün ise sadece parçalar 

halinde yaşamaktadır99 

            1.2.2. Lucian’ın Tercümesi 

Antakya papazı ve Antakya Okulu’nun kurucusu olan St. Lucian’ın (d. 240- 

ö. 312), Suriye’nin Kommagene vilayetindeki Samosata’da (şu anda Samsat, 

                                                           
94 Everett Ferguson, a.g.e., trc: Sel, Kınran, s. 108. 
95 https://www.newadvent.org/cathen/07316a.htm, 02.01.2021. 
96 Henry Chadwick, https://www.britannica.com/biography/Origen, 05.01.2021.  
97 Kutsal Kitap çevirmeni ve Kilise Babası olarak bilinen Jerome, Kutsal Kitabı Latinceye tercüme 

etmiş, ayrıca yorumlar da üretmiştir. Grekçe ve İbrânîce bilmesi, eski Hıristiyan toplulukların yazıları 

ile ilgili derin bilgiye sahip olması ve Kutsal Kitap ile ilgili bazı yerlere yaptığı ziyaretler dolayısıyla 

Kutsal Kitap ile ilgili yaptıkları yorumlar önemlidir. Jerome, Antakya ve Mısır gibi yerleri ziyaret 

etmiş ve M.S. 386 yılında Beytlehem’de manastıra kapanarak zamanını Kutsal Kitabı Latinceye 

tercüme etmek ve yorumlar yazmakla geçirmiştir. (Bruce A. Demarest, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, 

Kınran, s. 198, 199).  
98 https://www.historyofinformation.com/detail.php?id=3359, 02.01.2021. 
99 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Origens-Hexapla, 31.01.2020. 



30 

 

Türkiye) III. yüzyılın ortalarında doğduğu rivayet edilir. Hem bir din adamı, hem de 

bir Kutsal Kitap âlimi olarak büyük beğeni toplamış, kilise yazarları tarafından 

yalnızca büyük, bilgili bir adam değil, aynı zamanda dindarlığı ile de anılmıştır. 

Eusebius’a göre O, “hayatı boyunca kusursuz karakterli bir insandır”. Jerome ise, 

Kilise Yazarları Kataloğunda (c. 77), şunu bildirir: “Lucian, Kutsal Yazıların 

incelenmesinde o kadar zahmetliydi ki, kendi zamanında Kutsal Yazıların bazı 

kopyaları Lucian adıyla biliniyordu”. Lucian’ın Eski Ahit’in Septuagint tercümesini 

revizyonu genellikle Konstantinopolis’ten Antakya’ya kadar kiliselerde 

kullanılmıştır.100    

            B- Ârâmîce Tercümesi: Targum 

Tanah’ın Ârâmîce tercümesine verilen addır. Targum kelimesi, kesin 

olmamakla birlikte Hititçede olan “Tarkumai” (tercüme etmek, açıklamak) 

sözcüğünden gelmektedir. Targum’un günümüze kadar gelen ilk el yazması Ölü 

Deniz Yazmaları arasında keşfedilmiş ve M.Ö. II. yüzyıldan kalma oldukları 

belirlenmiştir. Targumlar Erets Yisrael’de (İsrail) ve Babil’de geliştirilmiştir. Galile 

Yahudi Ârâmîcesi’nde ve Babil edebî Ârâmîcesi’nde Yahudi Kutsal Kitabı’nın 

tercümeleri yapılmıştır. Babil Targumları İbrânîce orijinal metinden kelimesi 

kelimesine yapılmış bir edebî tercümeyken; Erets Yisrael’de yazılan Targumlar 

İbrânîce metinde olmayan yorumlar ihtiva eder ve açıklamalar şeklindedir. 

Targumlar, Yahudi Kutsal Kitabındaki kişi ve yerlerle ilgili açıklamalarda bulunur. 

Burada Tanrı’ya atfedilen antropomorfik tanımlamalar kabul edilmez.101  

Tamamen Yahudi Kutsal Kitabını kapsayan Targumlar olduğu gibi, özellikle 

Tora ile ilgili yapılmış birçok Targum vardır. Onkelos, Erets Yisrael Targumları ve 

ikisinin karışımı olan Psödo-Yonatan Targumu buna örnek olarak verilebilir.102 

Targumların sayısı çok olmakla birlikte önemli olan birkaç tanesini zikretmekle 

yetineceğiz: 

                                                           
100 https://www.biblicalcyclopedia.com/L/lucian-(2).html, 14.11.2020.  
101 Besalel, a.g.e., c. III, s. 723, 724. 
102 Besalel, a.g.e., c. III, s. 724. 



31 

 

 a) Onkelos/Babil Targumu: Onkelos Targumu’nun aslı, Tevrat’ın halk 

tarafından anlaşılması için Ezra döneminde yapılan tercümeye dayandırılır.103 Yemen 

sinagoglarında umumî ibadet sırasında halen kullanılmaktadır. Orta Çağ’a ait 

yüzlerce el yazmasında bulunur.104 En eski Targumlardan birisidir. Lehçesi temelde 

Filistin lehçesidir fakat birçok noktada Ârâmîce’ye uygundur. Onkelos Targumu’nun 

önemli sayıda kopyası korunmuştur.105 Tevrat’ın Ârâmîce tercümeleri arasında en 

meşhuru olan Onkelos Targumu, bir mühtedi olan Onkelos tarafından yapılmıştır. Bu 

tercümenin Yahudi dinî yaşantısında önemli bir yeri vardır. Her cuma akşamı 

İbrânîce Tevrat’tan sonra bu tercümeden bir bölüm okumak gerekir.106 

b) Erets Yisrael Targumları: Parçalar halinde Kahire’deki Ben-Ezra 

Sinagogu’nun genizasında bulunmuştur.107 

c) Peygamberler Targumu: Peygamberlerin en tanınmış Targumu Rabbi 

Hillel’in öğrencisi Jonathan Ben Uzziel’e atfedilmiştir. Oldukça iyi bir tercüme 

sunmakla birlikte, tercümesinde birçok yorum bulunur. Onkelos Targumu gibi bu 

Targum’un da Babil’e taşındığı ve orada bir dereceye kadar kullanıldığı 

düşünülmektedir.108 

d) Ketuvim’e ait Targumlar: Daniel, Nehemya ve Ezra hariç, Ketuvim’i 

içerir.109 

e) Filistin Targumu: Yeruşalim Targumu olarak adlandırılmakla birlikte, 

dilsel ve köken olarak Filistin bölgesine ait bir targumdur.110 

f)Sâmirî Targumu: Sâmirî Tevratı’nın Ârâmîce tercümesi olan bu targumun, 

IV. yüzyılda Markah adlı bir kişi tarafından yapıldığı kabul edilmektedir.111  

                                                           
103 Gürkan, a.g.e., s. 144. 
104 Besalel, a.g.e., c. III, s. 724. 
105 www.biblegateway.com/resources/encyclopedia-of-bible/Targum, 24.12.2019. 
106 Baki Adam, Tevrat, DİA, c. 41, İstanbul, 2012,  s. 42.  
107 Besalel, a.g.e., c. III, s. 724.  
108 www.biblegateway.com/resources/encyclopedia-of-bible/Targum, 24.12.2019. 
109 Wilhelm Bacher, The Jewish Encyclopedia, ed.: Isidore Singer , vol.: 12, New York and London, 

1901-1906, s. 61.  
110 Bacher, a.g.e., s. 57-63. 
111 Mahmut Salihoğlu, Sâmirîler, DİA, c. 36, İstanbul, 2009, s. 80. 



32 

 

C- Süryânîce Tercümesi: Peşitta (II-III. yüzyıl)  

Kutsal Kitabın Süryânîce tercümesine verilen isimdir. M.S. III. yüzyılın 

sonlarından itibaren Suriyeli Hıristiyan kiliseler tarafından Kutsal Kitap olarak kabul 

edildi. Basit veya ortak anlamına gelen “Peşitta” adı ilk olarak 9. yüzyılda Süryânî 

Ortodoks Kilisesi’nin piskoposlarından biri olan Moses bar Kepha tarafından metnin 

ortak kullanımda olduğunu göstermek için kullanıldı. Peşitta daha sonra Yunan metin 

ilkelerine göre revize edilmiş olmasına rağmen, Eski Süryânîce’deki en eski 

bölümlerin Edessa’daki (bugünkü Şanlıurfa) Yahudi Hıristiyanlar tarafından İbrânîce 

veya Ârâmîce metinlerden tercüme edildiği düşünülmektedir. Yeni Ahit Peşitta’nın 

en eski varyantları ise V. yüzyıla aittir.112   

            D- Gotça Tercümesi (IV.yüzyıl) 

Gotların batı kolu olan Vizigotlar Roma eyaleti olan Datça’yı ele geçirdi ve 

bunun sonucunda Romalı tutsaklar sayesinde Vizigotlar Hıristiyanlıkla tanıştılar. 

Romalı Hıristiyan esir bir ailenin çocuğu olan Ulfilas (d. 311- ö. 382), Arius113 (d. 

250- ö. 336) taraftarı bir piskopos tarafından Vizigotların başına getirildi. 

Ariusçuluğu benimseyen Vizigotlar diğer Cermen boylarının çoğuna Hıristiyanlığı 

yaydılar. Hıristiyanlığın Cermen boylarında yayılmasında etkili olan olay şüphesiz 

Ulfilas’ın, Kutsal Kitabı Got diline çevirmesidir. Bunun için Got alfabesi üreten 

Ulfilas birçok bakımdan Gotlara hizmet etti; Gotçayı icat ederek Kutsal Kitap’taki 

bütün kitapları Gotçaya çevirdi. Krallar kitabı sıklıkla savaşlardan bahsettiği için bu 

kitabı özellikle çevirmedi. Gotlar ise savaşa çok meyilliydi. Savaşmalarının kontrol 

altına alınması gerekmekteydi.114 

            E-Kıptîce (Koptça) Tercümesi 

Antik Mısır’da ve günümüzde Kıptî halkın kullandığı dil olan Kutsal Kitabın 

Kiptîceye tercümesi M.S. II. yüzyıla kadar uzanıyor. Başlangıçta bazı misyonerler 

                                                           
112 https://www.britannica.com/topic/Peshitta, 23.12.2019. 
113 İskenderiyeli rahip ve bilgin Arius, teslis ile ilgili bir görüş ileri sürmüştür. Bu görüşe göre, Oğul’u 

Baba’ya bağlayıp, Oğul’a dolaylı olarak Tanrı denilebileceğini söylemiştir. Hıristiyan topluluklar 

arasında büyük bir yankı uyandıran bu tartışmayı çözüme kavuşturmak için İmparator Konstantin 

İznik’te ilk genel konsili M.S. 325 yılında toplamıştır. Konsilde Baba ve Oğul’un tabiatı sorunu 

tartışılmış, konsil sonucunda her ikisinin de aynı cevheri taşıdığı kararına varılmıştır. İznik konsilinde 

alınan bu karar Hıristiyan Credosu’na (iman ikrarı) dâhil edilmiş ve bunun sonucunda Arius aforoz 

edilmiştir. (Mehmet Aydın, Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, s. 23, 24).   
114 Richard A. Todd, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 189, 190. 



33 

 

sözlü veya gayri resmî olarak, bazı pasajları Yunancadan Kıptîceye misyonerlik 

çalışmalarında kullanmak üzere tercüme ettiler.115 Hıristiyanlığın Grekçe bilmeyen 

Mısırlılar arasında yayılması Kutsal Kitabın Kıptîceye çevrilmesini gerekli kıldı. Bu 

tercümelerin büyük ölçüde Grekçe Kutsal Kitabı temel aldığı düşünülebilir. Ayrıca 

Old Latin (Kutsal Kitabın eski Latince tercümesi) ile yakınlıklar sergiler. Kıptîce 

tercümeler hakkında kesin bir şey bilinmemekle birlikte bilinen en eski el yazmaları 

kesin olmamakla birlikte III. yüzyılın sonuna denk gelir.116 Kıptîce çeviriler çeşitli 

lehçelerde yapıldı. Bunlar; Bohairic, Fayumic, Sahidic ve Akhmimic lehçeleridir.117  

            F- Habeşçe Tercümesi 

            Etiyopya IV. ve V. yüzyıllarda Hıristiyanlığa dönüştürülmüş ardından Kutsal 

Kitap Habeşçeye tercüme edilmiştir. En eski Kutsal Kitap kesin olmamakla birlikte 

Grekçe versiyonlara dayanıyordu. Bununla birlikte var olan en eski el yazmaları 13. 

yüzyıla aittir. 14. yüzyıldan kalma çoğu el yazması Arapça veya Kıptîce etkisi 

yansıtıyor gibi görünmekle birlikte bunların orijinal çeviriyi mi yoksa daha sonraki 

çevirileri mi temsil ettiği belli değildir.118     

           G- Ermenîce Tercümesi 

Kutsal Kitabın Ermenîce tercümesi, V. yüzyılın ortalarında Mashdots olarak 

da bilinen St. Mesrob’un (d. 360- ö. 440) kiliseden ayrılmasını sağlayan milliyetçi bir 

hareketin ifadesidir. Geleneğe göre St. Mesrob119, ilk olarak Süryanîce Özdeyişler 

                                                           
115 https://www.historyofinformation.com/detail.php?id=157, 26.01.2021. 

116 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Origens-Hexapla, 03.01.2020. 
117 https://www.newadvent.org/cathen/16078c.htm, 26.01.2021. 
118 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Origens-Hexapla, 03.01.2020. 
119 St. Mesrob, Daron ilinin Hatzegatz köyünde doğdu. İlk yıllarında hem Yunanca hem de Farsça 

öğrendi. Ermeni kraliyet sarayında görev yaptı. Daha sonra din adamlarının saflarına girmeye karar 

verdi. Bazı gençlerle birlikte M.S. 395 civarında Koghtn vilayetinde vaaz vermeye gittiği bu dönemde 

Ermeni halkının kendilerine ait bir alfabeye büyük bir ihtiyaç duyduğunu gördü. Bu yüzden Katolikos 

Sahag’a dilekçe verdi ve Kral Vramshabouh’un yardımını talep ettiler. Pek çok araştırma ve geziden 

sonra St. Mesrob, bir alfabenin iskeletini bulmayı başardı. Ancak Ermeni dilinin ihtiyacını 

karşılamadı. Geleneğe göre, St. Mesrob, Palu Köyü yakınlarındaki bir mağarada meditasyon yaparken 

“Tanrı’nın eli alfabeyi ateş harfleriyle yazdı” şeklinde bir vizyon gördü. Katolikos ve krala döndükten 

sonra büyük bir onur ve sevinçle karşılandı. Alfabenin keşfedilmesinden hemen sonra çevirmenler 

İncil’i tercüme etmek için çalıştılar. Ermenîce yazılmış ilk sözler Özdeyişler Kitabı’ndan alınmıştır: 

“Hikmet ve öğretimi bilmek; akıllıca kelimeleri algılamak” (Özdeyişler, 1/2). Ayrıca öğrencileri 

arasında ünlü tercümanlar Yeğişeh, Movses, Tavit ve Vartan’ın da bulunduğu yeni keşfedilen alfabeyi 

öğretmek için okullar açtılar. Alfabenin keşfinden sonra, St. Mesrob uzun yıllar edebî ve dinî eserleri 

tercüme edip yazdı. Paganizmin hâlâ var olduğu birçok vilayete gitti ve İncil’in ışığında Tanrı’nın 

sözünü halkın kendi dilinde duyurdu. Bu süre zarfında, aynı şekilde ilgili yerel dillere uygun alfabeler 



34 

 

kısmını tercüme etti. Bununla birlikte Ermenîce tercümenin el yazmaları Hexaplaric 

Septuagint’e120 dayanmaktadır ancak bazı kısımlarında Peşitta (Kutsal Kitabın 

Süryânîce tercümesi) etkisini göstermektedir.121 

           H- Gürcüce Tercümesi 

Ermeni geleneğe göre Kutsal Kitabın Gürcüce tercümesi St. Mesrob 

tarafından yapılmış fakat Gürcüce Eski Ahit’in en eski kısmı olan Mezmurların 

tercüme zamanı kesin olmamakla birlikte V. yüzyıldan daha erken değildir. Bazı el 

yazmaları Yunanca, bazıları ise Ermenîce yazılmıştır.122 

 

 

  

                                                                                                                                                                     
icat ettiği Gürcistan ve Kafkas Arnavutluğu’na davet edildi. St. Mesrob, onuruna bir katedralin inşa 

edildiği Vaspouragan eyaletindeki Oshagan’da gömüldü. St. Mesrob, Ermeni yazar ve şairler için 

ilham kaynağı oldu. Ermeni Kilisesi’nde kullanılan Ritüel Kitabı “Mashdots” adını taşır ve bu kitap 

ona ithaf edilmiştir. Daha sonraki bir tarihte derlenmiş olmasına rağmen, Mashdots’a atfedilen daha 

önceki bir kutsal antolojiye dayanmaktadır. (https://armenianchurch.us/essential_grid/st-mesrob-

mashdotz/, 28.11.2020).        
120 Origen, Kutsal Kitabı altı katmana ayırmıştır. İlk sütunda İbrânîce metin, ikincisinde Yunanca 

transkripsiyon, üçüncü, dördüncü ve beşinci sütunda sırasıyla Aquila, Symmachus ve Septuagint 

çevirileri, altıncı sütunda ise Theodotion’un çevirisi paralel sütunlar şeklindedir. (Everett Ferguson, 

Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 108).  
121 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Origens-Hexapla, 03.01.2020.   
122 a.g.k., 03.01.2020. 



35 

 

III. BÖLÜM: 

11-17. YÜZYIL ARASI YAPILAN KUTSAL KİTAP TERCÜMELERİ 

           A- Latince Tercümeler 

     1. Eski Latince Tercümesi (Old Latin, Vetus Latina veya Vetus Itala) 

Hıristiyanlık, İsa’dan sonraki ilk yüzyıllarda Roma İmparatorluğu’na 

yayıldıkça, Yeni Ahit’in Grekçesini veya Septuagint’i anlayamayanlar için Latince 

tercümelerini üretmek gerekli hâle geldi. İlk çeviriler, kendi toplulukları içinde 

kullanılmak üzere Hıristiyanlar tarafından bireysel olarak yapıldı. Bunlar Eski 

Latince veya Vetus Latina olarak bilinir. IV. yüzyılın sonlarına doğru Papa I. 

Damasus, Jerome’dan İncil’in gözden geçirilmiş bir versiyonunu yazmasını istedi. 

Jerome’un Vulgata adlı tercümesinin temel Latince İncil olarak yerleşmesi uzun 

yıllar aldı. Bu arada Eski Latince versiyonları kullanılmaya devam etti. Bu 

tercümelerin bazıları İncil el yazmalarında, Kilise Babalarının yazılarında ve erken 

Hıristiyan ayinlerinde korunmuştur. Bu metinler erken kilise tarihini ve İncil’in 

aktarımı açısından büyük önem taşımaktadır. Eski Latince çevirilerin çoğu artık var 

olmayan Grekçe el yazmalarından yapılmıştır. Bu belgelerin dili ve tarihi de erken 

Hıristiyan topluluklarının sosyal geçmişi ve Kilise’nin yayılması hakkında bilgi 

sağlar.123  

Eski Latince tercümelerdeki kaba konuşma tarzı, bunların kültürlü seçkinler 

için değil, eğitimsiz kişiler için hazırlandıklarını açıkça ortaya koymaktadır.124 Vetus 

Latina’nın Yeni Ahit kısmının yaklaşık otuz sekiz el yazması ele geçirilirken, Eski 

Ahit metni yalnızca bölümler halinde hayatta kalmıştır.125  

               2. Vulgata 

Jerome, Latince Kutsal Kitap çevirisinde şöyle demiştir: “Rabbin bazı 

sözlerinin düzeltilmesi gerektiği ya da ilahî yoldan vahyedilmediğini söyleyecek 

kadar akılsız değilim; ama Latince el yazmaları aralarındaki farklılıklardan 

                                                           
123 www.vetuslatina.org, 12.02.2021. 
124 https://www.encyclopedia.com/philosophy-and-religion/bible/bible-general/vulgate, 14.02.2021. 
125 https://www.newadvent.org/cathen/15367a.htm, 14.02.2021. 



36 

 

görüleceği gibi, bir sürü hata içeriyor. Amacım bu el yazmalarını özgün Grekçe 

metne uygun hâle getirmektir, beni acımasızca eleştirenler de biliyor ki bu Grekçe 

metinler de çeviridir.” (Jerome). Bu amaç doğrultusunda Jerome Kutsal Kitabı 

Latinceye tercüme etmiş ve “Vulgata Kutsal Kitabı” olarak bilinen bu çeviri Batı 

kilisesi tarafından resmî Latince tercüme olarak kabul edilmiştir. Papa I. Damasus, o 

zamanlar kullanılan Kutsal Kitabın Latince el yazmalarının sebep olduğu 

karışıklıkları gidermek için Kutsal Kitabın Latinceye çevrilmesini istemiştir. Jerome, 

İncilleri, Mezmurları ve Eski Ahit bölümlerini tercüme etmek için Septuagint ve 

orijinal Grekçe Yeni Ahit’ten yararlandı. Daha sonra Jerome, Eski Ahit’in Grekçe 

metinden değil de İbrânîce orijinal metinden tercümesinin yapılması gerektiği 

sonucuna varmıştır. Kendi yaptığı Latince çevirinin İbrânîce metne yakın olması için 

tercümeyi yeniden yapmıştır. 23 yıllık bir çalışmanın sonunda Jerome, Kutsal Kitabı 

Latinceye tercüme etmiştir. (382-405). Orta Çağ’da bu tercüme üzerinde hatalar 

bulunmuş ve bu hatalar düzeltilmiş, fakat üstünlüğü Trent Konsili’nde126 (1545-

1563) yeniden kabul edilmiştir.127 Vulgata’ya Yahudilerin Apokrif kitapları da 

alınmıştır.128 

               3. Desiderius Erasmus’un Tercümesi 

Hollandalı hümanist Erasmus’un129 (d. 1466?- ö. 1536) adını unutulmaz kılan 

ve en önemli başarısı olarak hatırlanan çalışması Grekçe Yeni Ahit’i ilk defa 

                                                           
126 1542’de Papa III. Paul tarafından toplanan bu konsilin ilk sekiz oturumu 1545’ten 1547’ye kadar 

Trente’de (İtalya) devam etmiştir. Dokuzdan on bire kadar olanları 1548’de Bologna’da (İtalya), on 

ikiden on altıya kadar olan oturumlar ise 1551-1552 yılları arasında Papa III. Jule tarafından Trente’de 

yapılmıştır. On yedi ve yirmi beşinci oturumlar ise Papa IV. Pie’nin başkanlığında 1562-1563 yılları 

arasında Trente’de yapılmıştır. Gelenek ve asli suç ve bu suçtan temizlenme, kutsal doktrin gibi 

dogmatik konulardaki kararlar Kilise Babaları tarafından formüle edilmiş, azizler kültü, ayin 

takdimesi ve sakramentlerle ilgili Katolik doktrini belirlenmiştir. (Mehmet Aydın, Hıristiyan 

Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, s. 165). Ayrıca bu konsil, İncil’in Latince tercümesini doğru kabul 

etmiş ve Reformculara yönelik karşı bir reform özelliği taşımıştır. Aldığı kararlara rağmen Luther, 

Calvin ve diğer reformcuların sebep olduğu dinî bölünmeleri ortadan kaldıramamıştır. (Mehmet 

Aydın, Hıristiyan Genel Konsilleri ve II. Vatikan Konsili, Selçuk Üniversitesi Basımevi, Selçuk 

Üniversitesi Yayınları No: 93, İlahiyat Fakültesi Yayınları No: 4, Konya, 1991, s. 48, 50). 
127 Bruce A. Demarest, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran s. 198. 
128 Hikmet Tanyu, Yahudiliğin Kutsal Kitapları ve Esasları, İlmî İnceleme ve Tenkidi, A.Ü.İ.F.D., c. 

14, Ankara, 1966, s. 109, 110. 
129 Hollandalı bir düşünür olan Erasmus, Cambridge Üniversitesi’nde teoloji alanında profesörlük 

yapmıştır. Felsefe ile uğraşmış, özellikle ahlâkî meselelere çözüm bulmaya çalışmış ve çağdaşları 

üzerinde büyük bir etki bırakmıştır. O, Katoliklerle aynı safta yer almadığı gibi Protestanları da 

desteklememiş, fakat kilise ve ruhban sınıfının suistimallerine yönelik eleştirilerinden dolayı Reform 

hareketini hızlandıran bir zemin hazırlamıştır. (Aras, Protestanlık Tarihinde Kalvinizm, s. 42, 43).   



37 

 

matbaada basıp yayımlamasıdır. Bu çalışmanın ortaya çıkması için Erasmus’un, 

İncilleri Latinceye tercüme etmesi gerekti.130 Tercüme yapmasını gerektiren 

sebeplerden birisi Hıristiyanlığın kaynaklarının yeniden ortaya çıkarılması ve gerçek 

inancın hiçbir dogmayla karışmamış saf haliyle sunulmasıdır. Diğer bir sebep ise 

İsa’nın hayatının sadece Latince bilenler ve rahipler tarafından bilinmesi değil aynı 

zamanda halkın da bundan payını alması gerektiğini savunmasıydı.131 Erasmus bu 

düşüncesini şu şekilde dile getirmiştir: “Keşke Kutsal Yazılar tüm dillere 

çevrilebilseydi. Böylece yalnız İskoçlar ve İrlandalılar değil, Türkler ve Araplar da 

onları okuyup anlayabilirdi. Çiftçi toprağı sürerken onları söylesin, dokumacı mekik 

sesleri arasında mırıldansın; yolcu, yolculuğun tekdüzeliğini onların öyküleriyle atsın 

istiyorum.” (D. Erasmus)132 Tercümenin yapılma sebeplerinden biri de Katolik 

Kilisesi’nin onayladığı Kutsal Kitap tercümesi olan Vulgata’nın da sonradan 

anlamını bulandıran pek çok değişikliğe maruz kaldığı ve filolojik açıdan tartışmalı 

olduğudur. Oysa gerçek, her türlü hatadan arınmış olmalıdır. Bu doğrultuda Erasmus 

Kutsal Kitabı Latinceye tercüme etmek, özgün metinden sapmaları ve daha özgür 

tercüme edilen kısımları ayrı bir açıklamada eleştirel bir tutumla ortaya koymak için 

çalışmalara başlamıştır.133 

İlk önce Jerome’un Vulgata tercümesinin anlamında meydana gelen 

değişiklikleri düzeltmesi gerekliydi. Çünkü bu değişiklikler Jerome’un özgün 

tercümelerini yansıtmıyordu. Öncelikle Vulgata’yı yeniden Jerome’un tercüme ettiği 

gibi orijinal hâle getirebilmesi için bu tercümeye temel teşkil eden Yunanca metinleri 

tamamen anlaması gerekiyordu. Bu sebepten Yunanca öğrenmesi gerekiyordu. Bu 

çalışma için Grekçe yazılmış İncil ve ilahî metinlerini aramaya başladı. Aynı 

zamanda İbrânîce de öğrenmeye başladı fakat kendi ifadesiyle dilin garipliği ve 

yaşamın kısalığı sebebiyle bundan vazgeçti. Uzun çalışmalar sonucunda Kutsal Kitap 

1516’da Latince ve Yunanca olarak Basel’de Froben Yayınevi’nde basıldı. İlk başta 

“Novum İnstrumentum” adıyla basılan tercümede Erasmus’un açıklayıcı notları 

                                                           
130 James McConica, Düşüncenin Ustaları Erasmus, trc: Cemal Atila, 1. Baskı, Altın Kitaplar 

Yayınevi, Akdeniz Yayıncılık, İstanbul, 2002, s. 49, 50.  
131 Stefan Zweig, Rotterdamlı Erasmus Zaferi ve Trajedisi, trc: Ahmet Cemal, 9. Baskı, Can Sanat 

Yayınları, İstanbul, 2019, s. 87, 88. 
132 Philip McNair, Hıristiyanlık Tarihi,  trc: Sel, Kınran, s. 367. 
133 Zweig, a.g.e., trc: Ahmet Cemal, s. 88. 



38 

 

Yunanca metinden ve onun paralelindeki Latince tercümeden ayrı basıldı. Daha 

sonra buna açıklayıcı notlar da eklendi. Bu çalışmanın birden fazla baskısı yapıldı.134 

Çalışma iki bölümden oluşuyordu: İlk bölümde yan yana Yunanca ve Latince 

metinlerin bulunduğu iki paralel sütun bulunurken, ikinci bölümde belirli kelimelerin 

veya kelime öbeklerinin çevirileri için bir yorum ve alternatif öneriler 

bulunmaktaydı.135  

Erasmus, Kutsal Kitap tercümesini Papa’ya ithaf etmiş, kendisi de bir 

hümanist olan Papa X. Leo (d. 1475- ö. 1521) Erasmus’a yazdığı mektupta bu yapıtı 

övmüş ve çok sevindiğini belirtmiştir.136 Erasmus’un 1519 tarihli Latince baskısı 

Luther’in (d. 1483- ö. 1546) Almanca tercümesinde temel kaynak olmuş, Robert 

Estienne’nin Yunanca İncili’nin baskısı vasıtasıyla Erasmus’un bu çalışması 

Theodore Beza’nın137 (d. 1519- ö. 1605) Yunanca İncili’ni etkilemiştir.138 

               4. Santes Pagninus’un Latince Tercümesi 

Santes Pagninus’un139 (d. 1470- ö. 1536) İncil’i Latinceye tercümesi, Kutsal 

Kitabın IV. yüzyıldaki Jerome’un Vulgata tercümesinden bu yana orijinal İbrânîce ve 

Grekçeden yaptığı ilk tam tercümesidir. 1528’de Lyon’da yayımlanan çeviri Latin 

Vulgata’nın orijinal İbrânîce ve Yunancadan ne kadar saptığını gösterdi. Bu basım 

aynı zamanda metnin numaralı pasajlara ayrıldığı en eski basımdı. Ancak 

Pagninus’un pasaj bölümleri daha sonraki İncil çevirmenleri tarafından kabul 

edilmedi.140  

                                                           
134 McConica, a.g.e., trc: Cemal Atila, s. 58, 60, 65, 68, 69. 
135 https://www.bl.uk/collection-items/erasmus-novum-testamentum-omne, 07.03.2020. 
136 Zweig, a.g.e., trc: Ahmet Cemal, s. 88. 
137 Theodore Beza, Calvin’den sonra Calvinci Protestanların önderi haline gelmiş, hukuk eğitimi almış 

ve ayrıca şairdir. Lozan Üniversitesi’nde Grekçe profesörü olarak görev yapmış, 1559 yılında Cenevre 

Akademisi’nin ilk rektörü olmuştur. Kutsal Kitabı Latince ve Grekçeye yeniden tercüme etmiştir. 

Yaptığı bu çeviri Cenevre İncili ve King James İncili’nin tercüme edilmesine kaynaklık etmiştir. 

Ayrıca Clément Marot’un başladığı Mezmurlar’ın tercümesini de tamamlamıştır. Calvin’in 

biyografisini de yazan Beza sayesinde Cenevre kenti Calvinci Protestanlığın merkezi haline gelmiştir. 

(Robert V. Schnucker, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 384).   
138 McConica, a.g.e., trc: Cemal Atila, s. 70. 
139 İtalyan yazar ve çevirmen olan Pagninus’un Latince tercümesi son derece gerçekçiydi. Kullandığı 

kaba üsluba rağmen İncil’i birkaç kez yeniden basıldı. Tercümesi Vulgata’dan daha doğruydu, 

dolayısıyla İbrânîce ve Yunanca konusunda yardıma ihtiyaç duyan diğer Kutsal Kitap çevirmenlerine 

büyük ölçüde yardım etti. (https://www.britannica.com/biography/Santes-Pagninus, 17.11.2020).    
140 https://hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-exhibits/from- geneva- 

the-first-english-study-bible/, 05.06.2020. 



39 

 

                5. Theodore Beza’nın Latince Tercümesi  

Yeni Ahit’in Yunanca metninin birkaç basımını yayımlayan Theodore 

Beza’nın daha etkili çalışması Latince tercümesidir. Onun bu tercümesi Cenevre 

İncil’i ve Kral James İncil’inin çevirmenleri tarafından yaygın olarak kullanıldı. 

Beza, hayatı boyunca Latin İncil’inin birkaç basımını yayımladı ve ölümünden sonra 

da yayımlanmaya devam edildi.141 İlk defa ise 1556’da yayımlandı.  

Theodore Beza, 1550 tarihli Grekçe Yeni Ahit’in yayıncısı olan Henri 

Estienne (d. 1528- ö. 1598) ve babası Robert Estienne (d. 1503- ö. 1559) tarafından 

toplanan metinsel varyantları kullandı. Metin ayrıca Peşitta ve Lyons’ta keşfettiği 

Codex Bezae’den142 okumaları da içeriyor. İlk sütun Beza tarafından düzenlenen 

Yunanca metindir; ikincisi ise onun Latinceye tercümesi; üçüncüsü de Vulgata 

sürümüdür. İncil metninin altında Beza’nın yorumlamaları için gerekçe sayılan ek 

açıklamalar bulunmaktadır.143    

           B- İngilizce Tercümeler                

           1. Reform Öncesi Tercümeler 

           1.1. Eski İngilizce Tercümeler   

   Reform öncesi dönemde tam anlamıyla bir Anglo-Saxson İncil, hatta Yeni 

Ahit bile yoktu. Bu dönemin çevirileri satır arasına yazılmış dipnotlar ve kelime 

kelime çeviri şeklinde olmuştur. Eski Ahit’in öyküsel pasajlarının tercümeleri 

Aelfric’in vaazlarında ortaya çıkmıştır. O, Yaratılış 1-35 ve önemli eksiklikler ile 

Çıkış 1- Yeşu 11’in tercümesini yapmıştır. Bunlar aynı zamanda çok sayıda alıntı 

içermiştir.144  

                                                           
141 a.g.k., 05.06.2020. 
142 Cambridge’de bulunan Codex Bezae V. yüzyıldan kalmadır ve kitapçıklarının çoğuyla 

Habercilerin İşleri, Grekçe ve Latince olarak karşılıklı sayfalara yazılmıştır. (Larry W. Hurtado, 

Hıristiyanlık Tarihi., trc: Sel, Kınran, s. 134).   
143 https://library.dts.edu/Pages/TL/Special/sc_bibles.shtml, 05.06.2020. 
144 F.L.Cross, E.A. Livingstone, The Oxford Dictionary of the Christian Church, 2. Baskı, Oxford 

University Press, ABD (New York), 1974, s. 169. 



40 

 

                 1.2- John Wycliffe’in Tercümesi 

Papalığa ve Roma Katolik Kilisesi’nin hatalarına karşı konuşan Oxford 

Üniversitesi profesörü ve teolog olan John Wycliffe145 (d. 1330 ö. 1384), İngiliz 

halkının kendi dillerinde anlayabilecekleri bir İncil’e ihtiyaç duyduğuna inanıyordu. 

Bu görüşü doğrultusunda 1380’de Yeni Ahit’in ilk İngilizce tercümesini tamamladı. 

İki yıl sonra da Kutsal Kitabın tamamı tamamlandı. Matbaanın icadından yaklaşık 

altmış yıl önce, Wycliffe İncil’i yayımlandı ve elle kopyalandı. Wycliffe İncil’in ilk 

baskısı Latin Vulgata’nın Orta İngilizceye146 kelime kelime tercümesi idi. Tercüme 

Latinceyi o kadar yakından takip etti ki, İngilizcede anlam genellikle belirsizdi. 

Kutsal Kitabın yayımlanmasından altı yıl sonra (ve Wycliffe’nin ölümünden dört yıl 

sonra) takipçisi John Purvey (d. 1354) İngilizcede daha okunabilir bir düzeltme yaptı. 

Bu İncil, William Tyndale’ın  (d. 1490-94- ö. 1536)  yaklaşık 150 yıl sonra yapacağı 

tercümesine kadar baskın İngiliz İncil’iydi.147  

Katolik Kilisesi Wycliffe İncil’ini kınadı. Okurken yakalanan herkes ağır para 

cezasına çarptırıldı. Wycliffe’in bazı taraftarları, boyunlarına asılan Wycliffe İncil’i 

ile yakıldı. Tüm bu yasaklara rağmen, insanların Wycliffe İncil’i okumakla daha 

fazla ilgilendikleri görülmüştür. İngilizler Kutsal Kitap’la daha fazla ilgilenmekle 

kalmadı, aynı zamanda okuma ve yazma istekleri de arttı. Constance Konseyi’nde 

(1414-1418), Wycliffe’in yazıları kınandı ve kemikleri mezardan çıkarılıp yakıldı. 

                                                           
145 Wycliffe “De Dominio Divino” adlı eserinde İsa’nın öğretilerini ve yaşamını temel aldığını iddia 

eden kilisenin zenginleşmesini eleştirmiş ve eserin temeline egemenliği koymuştur. Vaaz yoluyla 

insanlara kilise hakkındaki gerçekleri anlatması ve İsa’nın yaşamını hayatında benimsemesi halk 

tarafından ilgi ile dinlenmesini sağlamıştır. Wycliffe, İncil’i dönemin şartlarına göre değerlendirmiş, 

İsa’nın fakir ve alçakgönüllü olduğunu, bu yüzden de kilisenin fakir olması gerektiğini savunmuştur. 

Ona göre kilisenin başı sadece İsa olmakla birlikte, Papa ise Deccal’in ta kendisiydi. İncil’i 

İngilizceye çevirerek insanların hakikati öğrenmelerini ve kilisenin batıl inançlarından kurtulmalarını 

sağlamak için çalışmıştır. İngilizce İncil çevirisinin basımının ve çoğaltılmasının maliyetli olması 

sebebiyle, İncil’i halka Wycliffe’in “fakir rahipleri” vaaz yoluyla anlatmışlardır. İncil’i halka 

anlatmak konusunda kendisi de yoğun çaba harcayan Wycliffe, kilisenin büyük tepkisini çekmiştir. 

Halk, İncil’i okumaya başlamış ve kiliseye karşı tepki göstermiştir. Vefatından iki yıl önce 

Oxford’dan sürülmüş ve kilise tarafından toplanan bir konsey sonucu heretik (sapkın) ilan edilmiştir. 

Eserleri yasaklanan ve yakılan Wycliffe, hapis ve ölüm cezası almamış fakat sürgün edilmiştir. (Banu 

Çetin Ünal, Avrupa’nın Felaketler Yüzyılında Bir Devrimci Olarak John Wycliffe’in Etkisi, Ortaçağ 

Araştırmaları Dergisi, c. 2, sayı: 1, 2019, s. 80-91). 
146 Orta İngilizce dili, İngiltere’de yaklaşık 1100-1500 yılları arasında konuşulan ve yazılan bir dildir. 

Eski İngiliz dilinin torunu ve Modern İngilizcenin atasıdır. (https://www.britannica.com/topic/Middle-

English-language, 18.03.2021). 
147 https://www.gotquestions.org/Wycliffe-Bible.html, 03.06.2020. 



41 

 

Wycliffe, öğretisinin etkisi ve İncil’i yerel dile tercüme etmesi sebebiyle, sık sık 

“Reformun Sabah Yıldızı” olarak anılır.148 

            2. Reform ve Sonrası Tercümeler      

            2.1. William Tyndale Tercümesi  

Eski Ahit ve Yeni Ahit’in bir kısmını kapsayan ilk İngilizce Kutsal Kitabı 

William Tyndale yayımladı. İngilizce Kutsal Kitap tercümesiyle meşhur olan 

Tyndale’a, Eski Ahit’in ilk beş bölümünün tercümesinde Miles Coverdale149 (d. 1488 

?- ö. 1569) yardım etmiştir. Tyndale tercüme hakkında şunları söylemiştir: “Eğer 

Tanrı bana uzun ömür verirse, çok geçmeden, saban süren bir çocuğun Kutsal 

Yazılar hakkında sizden daha fazla şey öğrenmesini sağlayacağım.” (Tyndale) Bu 

sözüyle Tyandale hayatı boyunca bu çalışmayı vazife edinmiştir. Piskoposlar 

1408’den itibaren İngilizce Kutsal Kitabı yasaklamışlardı. John Wycliffe’in 

tercümesi sadece Vulgata’dan yapıldığı ve hatalar içerdiği için, Tyndale tercümesini 

yaparken Grekçe ve İbrânîce metinlerden yararlanmıştır. Londra Piskoposu Cuthbert 

Tunstall’ın (d. 1474- ö. 1559) desteğini almayı umuyordu fakat piskoposlar Kutsal 

Kitap çalışmalarını desteklemek yerine Lutherci fikirlerin yayılmasını engellemeye 

çaba harcıyorlardı. Bunun üzerine Tyndale, Humphrey Monmouth gibi bazı Londralı 

tüccarların desteğini sağladı.150 

İngiltere’nin Kutsal Kitap tercümesini yapmak için güvenli bir yer olmadığını 

anlayan Tyndale, bir daha dönmemek üzere Avrupa’ya gitti. 1525 yılının başlarında 

tercümesi baskıya hazırdı. İngilizce Kutsal Kitabı yayımlama sırasında gemi kazası 

geçirdi, el yazmalarını yitirdi, gizli ajanlar tarafından izlendi, dostlarının ihanetine 

uğradı ve tercümeleri izinsiz olarak başkaları tarafından yayımlandı. Köln’de 

                                                           
148 a.g.k., 03.06.2020.  
149 İngiliz piskopos ve Kutsal Kitap tercümanı olan Coverdale, Augustinian rahibi ve aynı zamanda 

Lutherci görüşleri benimseyen bir din adamıydı. İncil araştırmalarıyla meşgul oldu ve vaazlar 

vermeye başladı. İncil’i tercüme etti ve daha sonra İngiltere’ye dönerek Reform davasını üstlendi. 

Büyük İncil’i düzenledi. (1539). 1540 yılında İngiltere Kralı VIII. Henry’nin (d. 1491-ö. 1547) dinî 

politikaları onu kaçmaya zorladı ve Strasbourg’a (Fransa) yerleşti. Kral VIII. Henry’nin ölümünden 

sonra İngiltere’ye döndü. Protestan dinî çizgisini destekledi ve Exeter (İngiltere) piskoposu oldu. 

(1551). Roma Katolik Kraliçesi I. Mary’nin (d. 1516- ö. 1558) yönetimi zamanında piskoposluğunu 

kaybetti. Danimarka’nın aracılığıyla yanmaktan kurtuldu. 1559’a kadar İngiltere dışında yaşayan 

Coverdale, 1559’da İngiltere’ye döndü. (https://www.britannica.com/biography/Miles-Coverdale, 

19.11.2020).  
150 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 399, 400. 



42 

 

tutuklanmaktan son anda kurtuldu, 1525 yılının sonlarında ise Worms’ta 

tercümesinin basıldığını gördü. Tyndale’ın tercümesi çok etkin olduğu için kendisine 

“İngilizce Kutsal Kitabın Babası” unvanı verildi. Bu yüzyıla kadar yapılan İngilizce 

İncil tercümelerinin neredeyse tamamı Tyndale tercümesinin yenilenmiş baskısıdır. 

Kullandığı kelimelerin yaklaşık yüzde doksanı King James tercümesine, yaklaşık 

yüzde yetmiş beşi de Yeni Standart Çeviriye (Revised Standart Version) aktarıldı. 

Ayrıca Eski Ahit’in ilk beş bölümünün yanı sıra diğer bazı bölümlerini de çevirdi. 

1535’te ihanete uğrayıp Brüksel civarlarında tutuklanınca Eski Ahit’in tercümesini 

tamamlayamadı. 1536 yılında ise boğularak öldürüldü ve yakıldı.151 

            2.2. Miles Coverdale’in Tercümesi 

Miles Coverdale’in adını taşıyan “Coverdale Bible” Eski ve Yeni Ahit’in 

tamamını içeren, basılmış ilk İngilizce İncil tercümesidir. Coverdale, tercüme için 

Tyndale İncil’inin Yeni Ahit kısmını kullandı ve Tyndale’ın Eski Ahit ve Apokrifa 

üzerindeki çalışmalarını bitirdi. İbrânîce orijinal metinden tercüme etmek yerine, 

Luther’in Almanca çevirisini, Ulrich Zwingli’nin Zürih İncil’ini ve Latin Vulgata’yı 

Eski Ahit tercümesinin temeli olarak kullandı.152 

Coverdale Bible’nin ilk baskısı İngiltere dışında yayımlandı. 1535 yılında 

Antwerp’te basıldıktan sonra, 1537’de Londra’da iki baskısı yapıldı. Eski ve Yeni 

Ahit’in yanı sıra Apokrifa’yı da içeren Coverdale Bible, İngiltere Kralı VIII. 

Henry’e153 adandı. Coverdale Bible metni iki sütun halinde basıldı ve sayfalara 

açıkça yerleştirildi. Gezinmeyi kolaylaştırmak için her sayfanın üstünde birkaç kenar 

notu, bölüm başlığı ve kitap başlığı içermiş ve ayrıca cilt boyunca 150’den fazla 

resme sahip olmuştur. Başlık sayfası Hans Holbein (d. 1497-98- ö. 1543) tarafından 

tasarlanmıştır.154   

                                                           
151 a.g.e., s. 400.  
152 https://www.gotquestions.org/Coverdale-Bible.html, 27.05.2020. 
153 Kral VIII. Henry döneminde İngiltere Katolik Kilisesi’nden ayrılmış ve Anglikan Kilisesi 

kurulmuştur. (Erbaş, a.g.e., s. 98). 
154 https://www.bl.uk/collection-items/coverdale-bible, 27.05.2020. 



43 

 

            2.3. Thomas Matthew’in Tercümesi (Matthew Bible) 

Matthew İncil, İncil kitaplarının İngilizceye tercümelerinin erken bir 

derlemesiydi. Bir İngiliz olan John Rogers155 (d. 1500- ö. 1555) hem kimliğini 

korumak hem de William Tyndale’ın projeye katılımını gizlemek için “Thomas 

Matthew” takma adını kullandı. Çünkü o zaman, İngiltere’de İncil’i İngilizceye 

tercüme etmek yasa dışıydı. Buna rağmen Matthew İncil 1537’de John Rogers 

tarafından yayımlandı. Matthew İncil’in Yeni Ahit bölümünün tamamı ve Eski 

Ahit’in çoğu Tyndale İncil’inden olmakla birlikte, Eski Ahit’in geri kalanı ve 

Apokrifa’nın çoğu Miles Coverdale’in eseriydi. John “Menaşşe’nin Duası” kısmını 

ise kendisi tercüme etti. Matthew İncil Tyndale versiyonuna çok bağlı olduğundan 

genellikle “Matthew-Tyndale İncil’i” olarak adlandırılır. Matthew İncil 1549’da 

ikinci bir baskıdan geçti. Bu ikinci baskıyı Edmund Becke denetlediği için bu sürüme 

“Becke Sürümü” denir. Matthew İncil’in son baskısı 1551’de yapıldı ve 

yayımlanmasından iki yıl sonra İngiltere Kralı VIII. Henry, Matthew İncil’e çok 

benzeyen Büyük İncil’in tercümesini onayladı. Büyük İncil tamamlanana kadar 

Matthew İncil’in kullanılmasına izin verdi.156  

1553’te Mary Tudor İngiltere’nin kraliçesi oldu. Katolikti ve İngiltere’yi 

Katolikliğe geri döndürmeye kararlıydı. Kraliçe Mary, John Rogers’ı tutuklattı ve 

Newgate Hapishanesi’nde hapsetti. 1555’te hapishaneden çıkarıldı ve öldürüldü.157      

                                                           
155 İngiliz reformcu ve tercüman olan John Rogers, 1526 yılında Cambridge Üniversitesi’nden mezun 

oldu. Rektörlük yaptı ve bir süre sonra Antwerp’te İngiliz tüccarların papazı oldu. William Tyndale 

orada, Protestanlık için Roma Katolikliğini terk etmesi yönünde onu etkiledi. Tyndale 1536 yılında 

idam edildikten sonra Rogers, Tyandale’ın Eski Ahit çevirisini, başka bir İngiliz bilgin Miles 

Coverdale’in tercümesinden kalan kitaplarla birleştirdi ve Tyndale’ın Yeni Ahit’ini (1526) ekledi. 

Coverdale’in Apokrifa çevirisini de içeren tam İncil’in bu versiyonu ilk olarak 1537’de “Thomas 

Matthew” adıyla Antwerp’te basıldı. Rogers’ın baskısı kısa bir süre sonra İngiltere’de basıldı. 

Rogers’ın gerçek çeviriyle pek ilgisi olmasa da, yapmış olduğu bu çalışma İncil’in ilk İngilizce 

yorumunu oluşturan notlar ve değerli önsözler sağladı. Onun çalışmaları Büyük İncil (1539), 

Piskoposlar İncili (1568) ve Kral James İncili’nin (1611) temelini oluşturdu. Rogers, Wittenberg’teki 

bir Protestan grubuna hizmet ettiği Almanya’dan 1548’de İngiltere’ye döndü ve Alman Reformcu 

Philipp Melanchthon’un “Augsburg Geçici Düşünceleri” kitabının bir çevirisini yayımladı. Kısa süre 

sonra teoloji hocası olan Rogers, 1553’te tahta çıkan Roma Katolik Kraliçesi I. Mary zamanında 

Katolik karşıtı bir vaaz verdi ve hemen ev hapsine alındı. Ocak 1554’te Londra Piskoposu onu bir yıl 

hapis cezasına çarptırıldığı Newgate’e gönderdi. 1555’te sapkın ilân edildi ve yakılarak öldürüldü. 

(https://www.britannica.com/biography/John-Rogers-English-religious-reformer, 16.11.2020).       
156 https://www.gotquestions.org/Matthew-Bible.html, 03.06.2020. 
157 a.g.k., 03.06.2020. 



44 

 

            2.4. Büyük İncil (Great Bible) 

“Cromwell İncil”, “Whitchurch İncil” ve “Zincirli İncil” olarak bilinen Büyük 

İncil, 1539 yılında İngiltere’de yayımlandı. Büyük İncil’in yayımlanmasına kadar 

geçen süre zarfında İngiltere’de İngilizce İncil’in yazılması ve dağıtılması yasa 

dışıydı. Bu bakımdan Büyük İncil, İncil’in İngilizceye ilk yetkili (onaylanan) çevirisi 

olmuştur. İngiltere Kralı VIII. Henry, İngiltere’de kilise hizmetleri esnasında yerel 

dilde yüksek sesle okunabilecek bir İncil olması için Büyük İncil’in oluşturulmasına 

izin verdi.158 Kraliyet sekreteri ve dini konularda başkan yardımcısı olan Thomas 

Cromwell159 (d. 1485-ö. 1540) tarafından sipariş edilen çalışma, Canterbury 

Başpiskoposu Thomas Cranmer (d. 1489– ö. 1556) tarafından da onaylandı.160  

1541 yılının sonunda Büyük İncil’in yedi basımı yapıldı. Thomas Cranmer 

önsözünü ikinci baskıya yazdı. Büyük İncil, büyük boyutu sebebiyle “büyük” olarak 

adlandırıldı. On dört inçten daha uzun olan Büyük İncil’in kürsü İncil’i olması 

amaçlanmıştır ve kaldırılmasını önlemek için kilisede bir şeylere zincirlenmiştir. Bu 

nedenle “Zincirli İncil”, ayrıca Büyük İncil’in yazıcısı Edward Whitchurch olduğu 

için “Whitchurch İncil” olarak da anılmıştır. Büyük İncil’in sadece kiliselerde 

tutulmasına izin verilmiş, kişisel çalışmalar için eve götürülememiştir. İngiltere’de 

Kutsal Kitabın ilk yasal İngilizce çevirisi olmasıyla önemli bir yere sahiptir.161 

Büyük İncil’in çoğunluğu William Tyndale’ın “Tyndale İncil”ine 

dayanmaktadır. Tyndale ölümü sebebiyle Eski Ahit’in tercüme edemediği kısımlarını 

Miles Coverdale tercüme etti.162 Bu çalışma ayrıca Sebastian Münster’in (d. 1488-ö. 

1552) Latince Eski Ahit’ini Erasmus’un Yunanca Yeni Ahit’ini ve Complutensian 

Polyglot’a dayanan düzeltmelerle birlikte “Matthew İncil”in revizyonunu da 

içeriyordu.163  Bu yüzden, 1537’de John Rogers tarafından yayımlanan “Matthew 

                                                           
158 https://www.gotquestions.org/Great-Bible.html, 25.05.2020.  
159 İngiltere Kralı VIII. Henry döneminde başpiskopos olarak görev yapmıştır. (Gündüz, Hıristiyanlık, 

s. 146). 
160 https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison2017/English 

Bibles/00006, 25.05.2020. 
161 https://www.gotquestions.org/Great-Bible.html, 25.05.2020. 
162 a.g.k., 25.05.2020. 
163 https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison2017/English 

Bibles/00006, 25.05.2020. 



45 

 

İncil’e benzerdi. Büyük İncil, Piskoposalar İncil’i de dâhil olmak üzere İncil’in 

İngilizce çevirileri üzerinde güçlü bir etkiye sahip oldu.164          

            2.5. Cenevre Kutsal Kitabı (Geneva Bible)  

1553’te İngiltere’nin yeni kraliçesi olan Mary Tudor (I. Mary) İngiltere'de 

Protestan etkilerini ortadan kaldırmaya ve Roma Katolikliğini resmî din olarak 

restore etmeye karar verdi. Onun yönetimi altında Protestanlara, “Marian Zulmü” 

olarak bilinen birçok zulüm yapıldı. Bu zulümlerden dolayı Kraliçe I. Mary’e “Kanlı 

Mary” adı verildi. Bu dönemde 300’den fazla Protestan yakıldı ve birçoğu Roma 

Katolikliğini desteklemediği için başka ülkelere kaçtı. Bu süre zarfında birkaç İngiliz 

Protestan lideri de İsviçre’nin Cenevre kentine kaçtı. Bunlar arasında Miles 

Coverdale, John Foxe, Thomas Sampson ve William Whittingham vardı. John 

Calvin165 (d. 1509- ö. 1564) ve İskoç Reformcu John Knox’un (d. 1514-ö. 1572) 

desteğiyle bu İngiliz reformcular İngilizce bir İncil yayımlamaya karar verdiler. 

William Tyndale (Tyandale Bible) ve Miles Coverdale (Great Bible) gibi daha 

önceki İngilizce İnciller üzerine inşa edilen Cenevre İncil, Eski Ahit’in tümünün 

doğrudan İbrânîce el yazmalarından tercüme edildiği ilk İngilizce çeviriydi. Tercüme 

çalışmalarının çoğu William Whittingham tarafından yapıldı.166 Calvin’in yanı sıra 

Theodor Beza’nın da fikirlerinden etkilenen Cenevre İncil, William Whittingham 

tarafından yayımlandı.167 

1557’de İngilizce Yeni Ahit kısmı, 1560’da hem Yeni Ahit hem de Eski 

Ahit’in yanı sıra önemli çeviri notları da içeren Cenevre İncil İsviçre’de yayımlandı. 

                                                           
164 https://www.gotquestions.org/Great-Bible.html, 25.05.2020. 
165 Fransız reformcu, teolog ve devlet adamı olan John Calvin’e göre Kutsal Kitap ilahî bir karaktere 

sahip olup kutsaldır. Calvin, Kutsal Kitabın Oğul’un ilhamı ve Tanrı’nın insanlara tavsiyelerini 

içerdiğini, Tanrı ve O’nun toplumu arasındaki anlaşma olduğunu ve yanılmazlığını dile getirmiştir. 

Kutsal Kitaba kesin bir bağlılık duyan Calvin, kilisenin asıl görevinin Kutsal Kitap’tan ilham alınarak 

halk arasında imanın yerleştirilmesi noktasında yardımcı olmasıdır. Ayrıca Calvin, herkesin Kutsal 

Kitabı rahatlıkla okuyup anlayabileceğini savunmuştur. Kutsal Yazıları gerçek dinin kaynağı olarak 

kabul etmiş, kilise hakkındaki fikirlerini de “görünen kilise” kavramıyla açıklamıştır. Kiliseyi 

“görünmeyen manevi bir birlik” olarak gören Luther’in aksine Calvin, görünen bir kilisenin 

kurulabileceği düşünmüş ve bu doğrultuda Cenevre Kilisesi’ni kurmuştur. Ona göre kilise, doğru 

imanın yaşandığı, Tanrı’nın sözünün dinlendiği, tüm dünyada inananlar birliğinin oluşturulduğu, 

sakramentlerin doğru bir şekilde uygulandığı ve gerçek dinin yaşandığı yerdir. Katolik Kilisesi’ni bu 

özellikleri taşımadığından dolayı eleştirmiştir. (Aras, Protestanlık Tarihinde Kalvinizm., s. 101,102, 

111, 113).     
166 https://www.gotquestions.org/Geneva-Bible.html, 18.05.2020.  
167 Cross ve Livingstone, a.g.e., s. 170.  



46 

 

Bu yeni İngilizce Kutsal Kitap Kraliçe I. Mary’nin ölümünden sonra 1558’de 

İngiltere Kraliçesi olarak taçlandırılan Kraliçe I. Elizabeth’e168 (d. 1533- ö. 1603) 

ithaf edildi. Kraliçe I. Elizabeth döneminde Protestanlara yapılan zulümler durdu ve 

yeni kraliçe İngiltere’yi Protestanlığa doğru yönlendirmeye başladı. Bu durum 

İngiltere’de Cenevre İncil’in yayımlanmasına neden oldu. Toplamda 150’den fazla 

sürüm yayımlandı ve 1644’te yayımlanan sürüm son sürüm oldu. Cenevre İncil 16. 

yüzyılda İngiliz Protestan Reformcuları tarafından kullanılan birincil İngiliz İncili 

idi. William Shakespeare, John Milton, John Knox ve John Bunyan bu İncil’i 

kullanmışlardır. Cenevre İncil’indeki ek açıklamalar veya notlar belirgin olarak 

Calvinist ve Püriten169 düşünceler içeriyordu. Cenevre İncil’indeki Protestan 

Reformcular tarafından yazılan bazı notlar Roma Katolik Kilisesi için tehdit olarak 

görülmüştür.170   

İncil’in en eski örneklerinden biri olarak kabul edilen Cenevre İncil, ayrıntılı 

notlar, pasajların çapraz referans edilmesine olanak veren İncil ifadeleri ve kitap 

tanıtımları, haritalar ve gravürler içeriyordu. En az üç farklı boyutta basılmış ve en 

düşük ücretli çalışanların bile satın alabildiği makul fiyatlı bir çalışmadır.171  

  Cenevre İncil, İngilizce İnciller içerisinde birkaç ilk içeriyordu: 

                                                           
168 Kraliçe I. Elizabeth başlangıçta Protestanlığı desteklemiş ve Cenevre İncili’nin kullanılmasına ve 

okunmasına izin vermiştir. Fakat bu durum İngiltere’deki Katolik piskoposların Kraliçe I. Elizabeth’in 

otoritesine saldırmasına sebep olmuştur. Kraliçe bunun önüne geçmek için piskoposlardan oluşan bir 

grubun Kutsal Kitabı tercüme etmesine izin vermiştir. Bu doğrultuda Piskoposlar İncili adını alan 

tercüme ortaya çıkmıştır. (James Atkinson, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 392).  
169 Püritenlik, 16. ve 17. yüzyılların sonlarında İngiltere Kilisesi’ni, Püritenlerin iddia ettiği Roma 

Katolik “papazlığı” kalıntılarından “arındırmaya” çalışan bir dinî reform hareketidir. Püritenler, 17. 

yüzyılda yaşam tarzları hakkında bilgi veren ahlâkî ve dinsel bir samimiyet ruhuyla dikkat çektiler ve 

bu yaşam tarzlarını tüm ulus için model haline getirmek amacı taşıdılar. Bunu gerçekleştirmek için bir 

kilise reformu yapmaya çabaladılar. Ülkeyi dönüştürme çabaları, Püriten yaşam tarzının çalışma 

modelleri olarak hem İngiltere’de iç savaşa hem de Amerika’da kolonilerin kurulmasına sebep oldu. 

Püritenler, kişinin günahkâr durumundan kurtulmak için Tanrı ile bir antlaşma ilişkisi içinde olmanın 

gerekli olduğuna, Tanrı’nın vaaz yoluyla kurtuluşu açıklamayı seçtiğine ve Kutsal Ruh’un kurtuluşun 

aracısı olduğuna inanıyorlardı. Calvin’in teoloji anlayışı ve politikanın Püriten öğretilerinin 

oluşumunda önemli etkileri olmakla birlikte, bu durum doğal olarak, o zamanki Anglikan ritüelinin 

özelliği olan pek çok şeyin reddedilmesine yol açtı, bunlar “papalık putperestliği” olarak görülüyordu. 

Günlük deneyimlerden ve Kutsal Kitap’tan yararlanarak vaaz etmeyi vurguladılar.  

(https://www.britannica.com/topic/Puritanism, 24.11.2020).    
170 https://www.gotquestions.org/Geneva-Bible.html, 18.05.2020. 
171 a.g.k., 18.05.2020. 



47 

 

Metnin daha kolay okunmasını sağlayan siyah harf yerine Roma tipi 

kullanıldı. Metni pasajlara bölerek çapraz referansları ve uyumları kullanmayı 

kolaylaştırdı. Orijinal Yunanca veya İbrânîce olmayan ancak İngilizce olarak 

anlaşılması gereken kelimeler için italik kelimeler eklendi. Ek olarak; bölüm özetleri 

her bölümün önüne, konu başlıkları da her sayfanın üst kısmına yerleştirildi. Her 

kitaptan önce bir özet vardı. Eski Ahit’te 26 illüstrasyon ve ayrı sayfalara beş harita 

dâhil edildi. Son ekler, Kutsal Yazıların temel öğretilerini ve İncil kronolojisi vb. 

bilgiler içeriyordu.172       

            2.6. Piskoposlar Kutsal Kitabı (Bishops Bible) 

Kraliçe I. Elizabeth döneminde Cenevre İncil’i (Geneva Bible), Büyük 

İncil’in (Great Bible) hâlâ sahip olduğu kraliyet ve dinî yetkilerden yoksun olmasına 

rağmen İngiltere’de popülerlik kazandı.173 Bu durum Püritenlere ve Calvinistik 

doktrine174 karşı olan Kraliçe I. Elizabeth’in, Cenevre İncili’nin bu popülaritesine 

karşı yeni bir Kutsal Kitap tercümesinin yapılması gerektiği kararını almasına sebep 

oldu. Çünkü Cenevre İncil’inde Calvinci düşünceler yer alıyordu. Ayrıca Büyük İncil 

Latin Vulgata’dan tercüme edildiği için eksiklikler içeriyordu. Kraliçe I. Elizabeth bu 

nedenlerden dolayı Canterbury başpiskoposu Matthew Parker’a (d. 1504- ö. 1575) 

kendi yönetiminde bir Kutsal Kitap tercümesini yapılmasını istedi. Metnin bölümleri 

çoğunluğu piskopos olan çeşitli kişilere verildi.175 Bu yeni çeviriyi piskoposlar 

yaptığı için “Bishops Bible” (Piskoposlar İncili) adı verilirken, bu tercüme 1568’de 

yayımlandı ve 1572’de revize edildi. Bu tercüme yapılırken Pagninus’un Yunanca ve 

Münster’in İbrânîce metni dikkate alındı. Hafiflik veya müstehcenlik ifade eden 

kelimeler değiştirildi. Birleştirici olmadığı düşünülen pasajlar halka okunmadı.176  

Cenevre İncil’ine karşı tüm önyargılara rağmen bu İncil Piskoposlar İncili’nin 

temelini oluşturdu. Anti-episkopal (piskopos karşıtı) ve Calvin’in düşüncelerini 

içeren notlar çıkarıldı. Tercüme esnasında bazı mütercimler Cenevre İncili’ni, 

                                                           
172 https://hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-exhibition/from- 

geneva-the-first-english-study-bible/, 05.06.2020. 
173 Cross ve Livingstone, a.g.e., s. 170.  
174 Calvin’in Tanrı ve Kutsal Kitap anlayışı, kilise, sakramentler ve devlet düzeni hakkındaki 

görüşleri. (bk: Erbaş, a.g.e., s. 96-98).  
175 https://www.gotquestions.org/Bishops-Bible.html, 12.05.2020. 
176 Cross ve Livingstone, a.g.e., s. 170. 



48 

 

bazıları da Büyük İncil’i temel aldılar. Bu da çeviride tutarsızlıklara sebep oldu. 

Örneğin; Eski Ahit’in çoğunda “YHWH” tetragramması “Rab” ile, İbrânîce 

“Elohim” ise “Tanrı” ile temsil edilir. Ancak bu uygulama Mezmurlar’da tam 

tersidir. İlk baskısı 124 sayfa çizim içeren Piskoposlar İncili, Tyndale’ın çevirisinden 

ve Cenevre İncil’inden farklı olarak nadiren yeniden basılmıştır. Tercüme yapılırken 

Calvinci ve anti-episkopal notların çıkarılması Piskoposlar İncili’nin Cenevre İncil’i 

kadar halk tarafından benimsenmemesine neden olmuştur.177   

Piskoposlar İncili tarihteki o zamana kadar herhangi bir İngilizce Kutsal 

Kitabın en iyi resimlerini içeriyordu. Yeni Ahit için kullanılan kâğıt Eski 

Ahit’inkinden daha kaliteliydi. Çünkü Parker, Yeni Ahit’in daha sık kullanılacağını 

ve istişare edileceğini düşünmüştür.178    

            2.7. Douay-Rheims Kutsal Kitabı 

Apokrifa’yı da içeren Douay-Rheims Kutsal Kitabı, Latin Vulgata’nın 

tercümesidir ve Katolik Kilisesi tarafından resmî olarak yetkilendirilen ilk İngilizce 

İncil çevirisidir. William Allen’in (d. 1532- ö. 1594) sponsorluğunda, Oxford 

eğitimli bir kişi olan Gregory Martin (d. 1540-ö. 1582) tarafından tercüme edildi. 

Yeni Ahit 1582’de Rheims’de ortaya çıktı. Tüm Douay-Rheims İncil’i revize edildi 

ve 1749-1752’de Piskopos Richard Challoner tarafından Latin Vulgata ile 

karşılaştırıldı. Metinde yer alan notlar Challoner tarafından yazıldı. Bu İncil, 

Jerome’un orijinal İbrânîce ve Grekçe metinden Latinceye tercüme ettiği Vulgata’nın 

İngilizceye tercümesidir. Dolayısıyla bu tercüme orijinal İbrânîce ve Grekçe 

metinden tercüme edilmemiş, Latin Vulgata’nın bir çevirisidir. Yani çevirinin 

çevirisidir. Bir dilden diğerine tercümede anlam ve netlik her zaman bozulduğundan 

bu durum Douay-Rheims İncil’inin dezavantajlarından sayılmıştır.179    

            2.8. King James İncili  

Protestanlık, ülkede Roma Katolikliğini yeniden kurmaya çalışan İngiltere 

Kraliçesi I. Mary’nin kısa hükümdarlığından sonra İngiltere’nin resmî mezhebi 

                                                           
177 https://www.gotquestions.org/Bishops-Bible.html, 12.05.2020. 
178 https://library.garrett.edu/collections/special-collections/rare-bible-digital-exhibit/pre-1600/ 

bishops-bible-1568, 12.05.2020.    
179 https://www.gotquestions.org/Douay-Rheims-Version-DRV.html, 03.06.2020. 



49 

 

olarak eski haline getirildi. 1604’te, James’in (d. 1566- ö. 1625) İngiltere kralı olarak 

taç giymesinden kısa bir süre sonra bir konferans toplandı. Konferansa katılan kilise 

mensupları, mevcut çevirilerin bozuk olduğu ve orijinal metinleri yansıtmadığı 

gerekçesiyle İngilizce İncil’in revize edilmesini istediler. İngiltere Kralı VIII. Henry 

tarafından yetkilendirilen Büyük İncil popülerliğe sahipti fakat ardışık sürümleri 

birkaç tutarsızlık içeriyordu. Piskoposlar İncil’i ise din adamları tarafından iyi 

karşılandı ancak İngiltere Kraliçe’si I. Elizabeth’ten resmî izni alınamadı. En popüler 

İngilizce tercüme olan Cenevre İncil’i ise Kraliçe I. Mary tarafından zulüm gören 

İngiliz Protestanların Cenevre’ye kaçıp orada yaptıkları tercümeydi. Kraliyet 

tarafından asla yetkilendirilmedi ve özellikle Püritenler arasında popülerdi. Yeni bir 

yetkili çeviriye duyulan ihtiyaç göz önüne alındığında, Kral James 54 revizörün 

listesini onaylamış, ancak mevcut kayıtlar 47 bilginin katıldığını göstermektedir. Her 

biri Westminister, Oxford ve Cambridge’de kendilerine atanan İncil’in bölümlerinde 

ayrı ayrı çalışan altı toplulukta örgütlendiler. Canterbury Başpiskoposu Richard 

Bancroft ise gözetmen olarak görev yaptı.180  

Çeviri yapılırken, bireysel eğilimleri engellemek, çevirinin akademik ve 

partizan olmayan karakterini sağlamak için ayrıntılı bir kurallar seti oluşturuldu. 

Daha önceki uygulamaların aksine, yeni versiyon Kutsal Yazıları popüler ve tanıdık 

hâle getirme amacına uygun olarak, kaba isimlerin yerine daha uygun isimler 

kullandı. Örneğin; İbranice “Yonah” için “Jonas” veya “Jonah” ismi kullanıldı. 

Tercümanlar William Tyndale’ın çevirisi de dâhil olmak üzere sadece İngilizce 

çevirileri kullanmayıp aynı zamanda çalışmalarına rehberlik etmek için Yahudi 

yorumlarını da kullanmışlardır. Yeni versiyon Kutsal Kitabın orijinal dillerine daha 

sadık ve öncekilerden daha bilimseldi. Orijinal İbrânîce’nin revizörler üzerindeki 

etkisi o kadar belirgin olmuştur ki, İbrânîce Kutsal Yazıları tercüme ederken ritmini 

ve stilini taklit etmek için bilinçli bir çaba sarf etmişlerdir. King James Versiyonu 

(KJV) da denilen, Kral James İncili veya Yetkili Versiyon, İngiltere Kralı James’in 

himayesi altında 1611’de yayımlanmıştır. Aynı yıl iki baskısı yapılmış, sonraki 

baskılarında ise bazı hatalar tespit edilmiştir. Çeviri, İngiliz edebî tarzı üzerinde 

                                                           
180 https://www.britannica.com/topic/King-James-Version, 09.06.2020.  



50 

 

belirgin bir etkiye sahip olmuş ve genellikle 17. yüzyılın ortalarından 20. yüzyılın 

başlarına kadar standart İngilizce İncil olarak kabul edilmiştir.181        

           C- Almanca Tercümesi 

            1. Eski Almanca Tercümesi 

Şu anda sadece Almanya’da değil, Avusturya ve Lüksemburg’da, Fransa ve 

İsviçre’nin bazı bölgelerinde konuşulan Alman edebî dili, daha sonraki Alman 

İmparatorluğu’nun bölümlerinde yaşayan farklı Cermen kabilelerinin konuştuğu 

dillerden büyümüştür. Çünkü Batı Cermen halkları şimdiki Almanca konuşan 

nüfusun atası olarak düşünülmelidir. Alman dilinde bilinen ilk çeviri, genellikle ilk 

Gotik İncil çevirisi olarak adlandırılan Ulfilas’ın IV. yüzyılda yaptığı Gotça Kutsal 

Kitap tercümesidir. Kutsal Kitabı Gotçaya çeviren Ulfilas Cermen değildi. Yirmi 

dokuz yaşında piskopos olarak atanan Ulfilas, M.S. 350 yılında çeviri çalışmalarına 

başlamış, fakat Gotik savaşçıların dili olan Gotçanın nispeten küçük bir kelime 

dağarcığı olmasından dolayı büyük sorunlarla karşı karşıya kalmıştır. Kutsal 

Yazıların içeriklerini ifade etmek için uygun bir dil olmamasına rağmen Ulfilas, Got 

dilini icat etmiş ve Kutsal Kitabı Gotçaya tercüme etmiştir. Ulfilas’ın Gotça Kutsal 

Kitabı’nın bilinen ve en değerli kopyası İsveç’teki üniversite kütüphanesinde 

bulunan Codex Argenteus’tur. 1550’de bulunan 330 sayfanın ise sadece 187 tanesi 

kalmıştır.182  

 Matta’nın Latinceden Bavyera lehçesine deyimsel bir tercümesinin yapıldığı 

VIII. yüzyıldan önce Almanya’daki yerel Kutsal Yazılar hakkında hiçbir şey 

bilinmemektedir. Günümüzde Almanya’nın Hessen eyaletinde yer alan bir şehir olan 

Fulda’da yaklaşık 830 yılında İncil’in Doğu Frankonya Almanca183 tercümesi 

gelmekle birlikte, aynı dönemde İncil’in çok yönlü bir versiyonu olan Heliand 

(Kurtarıcı) üretildi. Bu tür şiirsel tercümeler, tam anlamıyla çeviri olarak kabul 

edilmemekle birlikte, 9. yüzyıldan itibaren Almanca Mezmurlar’ın varlığına dair 

kanıtlar vardır. 13. yüzyıla gelindiğinde Almanya’daki dinî durumu karakterize eden 

                                                           
181 a.g.k., 09.06.2020. 
182 https://wol.jw.org/en/wol/d/r1/lp-e/1965845, 06.02.2021. 
183 Frankonya lehçesi ve Thüringen lehçesi, modern standart Almancanın temelini oluşturmaya 

yardımcı olan lehçelerdir. Kuzey Bavyera’da Doğu Frankonca, Kuzey Baden-Württemberg’de Güney 

Frankonca konuşulmaktadır. (https://www.britannica.com/topic/Franconian-language, 13.02.2021). 



51 

 

farklı mezhepler ve hareketler, İncil’in okunmasını teşvik etti. Tüm erken basılmış 

İnciller, 14. yüzyılın sonlarına ait el yazmalarından oluşan tek bir aileden türetildi. 

Tam bir Yeni Ahit’i barındıran Augsburg İncili 1350 tarihlidir. 1389 ile 1400 yılları 

arasında Almancaya tercümesi yapılan Eski Ahit, Wenzel İncili olmakla birlikte, bu 

tercümenin Kral Wenceslas tarafından emredildiği ve çok sayıda el yazmasının 

korunduğu söylenmektedir. İlk basılı Almanca İncil (Mentel İncil), en geç 1466’da 

Strasburg’da çıktı ve 1522’den önce on sekiz baskısı yapıldı. Dinî otoritenin bu yerel 

gelişmeye tam olarak olumlu bakmadığına dair bazı kanıtlara rağmen, basılı 

Almanca İncil Almanya’da daha önce, daha fazla sayıda ve başka herhangi bir yerde 

olduğundan daha fazla sayıda yayımlandı.184 

İlk Almanca çevirilerde Latince metinlerin Almanca ek açıklamaları (metin 

üzerine yorumlar) daha önceki dönemlerden bilinir. Metne açıklama yaparken din 

adamlarına yardımcı olması gereken bu ek açıklamalar, genellikle yalnızca metnin 

çoğaltmaları değil, daha çok açıklamaları olduğu için yüksek kalitede metinler kabul 

edilmemişlerdir. Sekiz yüz satır arası çeviri mevcut olmakla birlikte, bu çeviriler 

yapılırken Latince kelimelerin üzerine karşılık gelen Almanca kelimeler yazılmıştır. 

Kesin olmamakla beraber bu metinler manastırlarda kullanılmıştır.185  

M.S. 1000 yıllarında İsviçre’de Notker Labeo (d. 950- ö. 1022) tarafından 

Mezmurlar’ın tercümesi yapıldı. Onun tercümesi Mezmurlar’ın Almancaya daha çok 

çevirisi için yüzlerce yıldır orijinal metin olarak kullanıldı. Yeni Ahit’in bilinen en 

eski Alman çevirisi, “Mondseer Matthew” adı verilen sekizinci veya dokuzuncu 

yüzyıldan kalma Matta İncil’inin bir çevirisidir. Mondseer Matthew’in 23 sayfası 

restore edildi. Sayfalarının el yazısıyla yazılmış kopyasının sol tarafında Latin 

Vulgata, sağ tarafında Almanca metin Frankish-Bavarian lehçesinde bulunur.186  

Martin Luther ve Gutenberg’ten187 (d. 1398- ö. 1468)  önce Kutsal Kitabın 

tamamı Almancaya tercüme edilmiştir. Yapılan çevirilerin hiçbiri geniş bir dağıtıma 

                                                           
184 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Medieval-and-modern-versions-Dutch-French-

and-German, 06.02.2021. 
185 https://wol.jw.org/en/wol/d/r1/lp-e/1965845, 06.02.2021. 
186 a.g.k., 06.02.2021. 
187 Gutenberg, Kutsal Kitabı tercüme etmemiştir. Latin Vulgata’yı matbaada basmıştır. (Philip 

McNair, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 361). 



52 

 

sahip değildi. Bir yandan yeterli sayıda üretilemezken diğer taraftan bir kişinin satın 

alabileceğinden daha yüksek fiyatlara satılmaktaydı. Özellikle lüks yapılmış kopyalar 

sadece krallar ve prensler tarafından satın alınmaktaydı.188 

                2. Zürih İncil 

Almancaya yapılan bir diğer tercüme de “Zürih İncil”dir. Zürih İncil ilk 

olarak Christoph Froschauer (d. 1490- ö. 1564) tarafından 1525 ve 1529 yılları 

arasında altı cilt halinde yayımlandı. Metin, Luther’in İncil tercümesinin Zwingli189 

(d. 1484- ö. 1531), Leo Jud190 (d. 1482- ö. 1542) ve diğer papazların çevirileriyle 

tamamlanan kısmını içeriyordu.191 Zürih İncil’in İbrânîce (Eski Ahit) ve Yunancadan 

(Yeni Ahit) tercümesi Luther’in çevirisinden beş yıl önce yayımlandı.192  

                3. Martin Luther’in Tercümesi 

Katolik Kilisesi’ne karşı başlattığı Reform hareketiyle Hıristiyan dünyasında 

önemli bir yere sahip olan Martin Luther’in193 16. yüzyılda Kutsal Kitabı Almancaya 

                                                           
188 a.g.k., 06.02.2021. 
189 Huldrych Zwingli, Alplerde bir dağ köyü olan Wildhaus’ta doğmuş, on yaşındayken Latince 

öğrenmiş, 1498 yılında Viyana Üniversitesi’nde eğitim almıştır. Hümanizmle burada tanışmış, Basel 

Üniversitesi’nde teoloji ve felsefe gibi dersleri okumuştur. Üniversiteyi bitirdikten sonra 1506-1516 

yılları arasında papazlık yapmış, Basel’de Erasmus ile tanışma fırsatı bulmuş, Yunanca öğrenmiş ve 

Kutsal Kitap üzerine incelemeler yapmıştır. Erasmus’un orijinal dillerinden yapmış olduğu Kutsal 

Kitap tercümesinden yararlanmıştır. 1518’de Zürih Büyük Kilisesi’nde halk papazlığı görevine atanan 

Zwingli, Zürih’te Reform hareketine önemli katkılarda bulunmuştur. Bu anlamda halka Kutsal Kitabı 

öğretmeye başlamıştır. Ona göre, Kutsal Kitaba uygun olmayan hiçbir şey kabul edilemez ve ona itaat 

edilmemesi gerekir. Zwingli’ye göre selamet sadece Tanrı’nın lütfuyladır, Kutsal Kitabın otoritesi 

kesindir. Papa, Kutsal Ayin, âraf fikri, azizler, tarikatlar, din adamlarının evlenme yasağı, selamet için 

hayır işleri yapmak reddedilmelidir. Zürih Belediye Meclisi’nin Büyük Konseyi Zwingli’nin Reform 

hakkındaki görüşlerini kabul etmiş, böylece Zürih Reformasyonu resmiyet kazanmıştır. İsviçre’nin 

Bern Kantonu da 1528’de Zwingli’nin Reformunu benimsemiş ve hareket hızla yayılmaya 

başlamıştır. Ancak İsviçre’nin Katolik olan diğer kantonları Bern ve Zürih’te meydana gelen bu 

gelişmelerden memnun olmamışlardır. Bu durum üzerine büyük bir ordu toplayan Katolik kantonlar 

Kappel’de Zürih ordularıyla savaşmış ve savaşı Katolikler kazanmıştır. Zwingli bu savaştan ağır 

yaralı olarak kurtulmuş, tutuklanıp idam edilmiştir. (Ökten, a.g.e., s. 222-225).     
190 İsviçreli reformcu, Kutsal Kitap bilgini ve mütercimi. Basel Üniversitesi’nde (İsviçre) tıp eğitimi 

aldıktan sonra teolojiye döndü. Edebiyat kariyerinin çoğu, yakın arkadaşı Zwingli’nin teolojik 

polemiklerinin desteğine adanmıştı. Jud, kilisenin ve devletin karşılıklı bağımsızlığına inanıyordu. 

Ona göre devlet, kiliseyi kurtarma ve disipline etme görevinde engellenmemeli ve inanç meselelerinde 

herhangi bir zorlama olmamalıdır. İncil’in Almancaya (Zürih İncil) ve Eski Ahit’in Latinceye 

tercümesi de dâhil olmak üzere birçok tercüme yaptı. (https://www.britannica.com/biography/Leo-

Jud, 16.11.2020).  
191 https://net.lib.byu.edu/scm/reformers/zwingli.html, 12.06.2020. 
192 https://www.zb.uzh.ch/en/zuerich/reformation, 19.06.2020. 
193 Martin Luther, 1483’de günümüz Almanyası’nın doğusunda bulunan Eisleben kasabasında 

doğmuştur. Babasının isteği üzerine Luther, Erfurt Üniversitesinde hukuk eğitimi almaya başlamıştır. 

Bu üniversite Hümanizma akımının merkezlerinden olmasına rağmen, Luther bu akımdan fikir olarak 



53 

 

tercüme etmesi Protestan Reformunun halk arasında yaygınlaşmasına zemin 

hazırlamıştır. 

Martin Luther’in Protestan Reformunu başlatmasının arka planında olan en 

önemli sebeplerden birisi de şüphesiz onun Kutsal Kitap anlayışıdır. Luther’e göre 

bir Hıristiyan ancak Mesih’e iman ederse kurtuluşa erebilir, bu davranışı da onu 

özgür kılar. Luther’in Kutsal Kitap’ta keşfettiği bu öğreti Hıristiyan bir kimsenin 

nasıl özgürleşebileceği hususunda bilgiler sunmaktadır.194 Luther’in Kutsal Kitabın 

otoritesine yönelik yapmış olduğu vurgu Papa ve kilisenin konumuna karşı yönelttiği 

tenkitlerin sebebi olarak görülmektedir. Kilise kurumu ve Papa’nın insanları 

kurtuluşa eriştiremeyeceğini söyleyen Luther, ayrıca Kutsal Kitabı yorumlama 

hakkını elinde bulunduran Papa’nın kendini Kutsal Kitabın otoritesinden daha üstün 

görmesinin yanlış olduğunu dile getirmiştir. Ona göre Papalar kendi otoritelerini 

                                                                                                                                                                     
etkilenmiş fakat bu harekete fiilen katılmamıştır. Bir süre keşişlik yapan Luther, 1507’de papazlık 

yetkisi almıştır. Wittenberg Üniversitesinde teoloji eğitimine başlamış ve Hümanizma akımının 

etkisiyle Kutsal Kitabı Latince Vulgata tercümesinden değil de, Erasmus’un yeniden hazırladığı 

Yunanca ve İbrânîce olan aslından okumuştur. Wittenberg Üniversitesi’nde profesörlük yapan 

Luther’e göre; insanoğlu asli günah sebebiyle kötüdür ve insanları selamete kavuşturacak olan tek şey 

imandır. İnsanların kiliseye gitmek yerine bağışlanma belgesi (endüljans) aldıklarını görmüş, bu 

durumun kendi “doğru insan” fikrine uygun olmadığını anlamıştır. Ona göre, doğruluk imanla, iman 

da Tanrı’nın inayetiyle mümkündür ve günahı bağışlayacak olan yalnızca Tanrı’dır. Halka bağışlanma 

belgelerinin dağıtıldığı, hatta ölenlerin günahlarının dahi bu belgelerle bağışlandığı hususunda 

haberlerin yayıldığı böyle bir ortamda Luther “95 Tez”ini yayımlamıştır. Roma Kilisesi tarafından 

kabul edilmeyen bu tezlere karşılık endüljansların satışını üstlenen Keşiş Tetzel “106 Karşı Tez”ini 

yayımlamıştır. Luther, Papa X. Leo’ya tezlerini savunmak için bir mektup yazmıştır. Bundan bir 

sonuç alamamış ve öğretilerinden vazgeçtiğini söylemesi, aksi halde aforoz edileceği kendisine 

bildirilmiştir. Fikirlerinden vazgeçmemiş ve bunun sonucunda 1521’de aforoz edilmiştir. Kutsal 

Roma-Cermen İmparatoru hem Luther’in fikirlerini dinlemek, hem de onu bu sapkın fikirlerinden 

vazgeçirtmek için Worms’taki İmparatorluk Meclisi’ne çağırmıştır. Luther fikirlerinden vazgeçmemiş 

ve bunun sonucunda tutuklanıp Wartburg Şatosu’na hapsedilmiştir. Burada kaldığı süre boyunca Yeni 

Ahit’i on bir hafta gibi kısa bir sürede Yunancadan Almancaya tercüme etmiş, tercüme ettiği mevsim 

sebebiyle “Eylül İncili” olarak anılmıştır. Luther’in bu tercümesi Kuzey Almanya’da çok büyük bir 

etki bırakmış ve temel okuma kitabı haline gelmiştir. Daha sonra Eski Ahit’in tercümesine başlamış 

ve 1534’de Kutsal Kitabın tamamının Almanca tercümesini yayımlamıştır. Luther Wartburg’tan 

ayrılıp Wittenberg’e geri dönmüştür. Reform hareketinin hız kazandığı bu dönem ile birlikte Luther’in 

arkadaşı Philipp Melanchthon Luther’in öğretilerini sistemleştirmiştir. Böylece Reformun teolojik 

temelleri atılmış oldu. Luther’e göre gerçek sakramentler iki tanedir: Vaftiz ve evharistiya. Tövbeyi de 

vaftizin bir uzantısı olarak görür. Evharistiya ayininde ekmek ve şaraptan sadece din adamlarının 

tatmalarını yanlış bulmuş, halkın da ekmek ve şaraptan tatması gerektiğini söylemiştir. Ekmek ve 

şarabın İsa’nın gerçek bedenini ve kanını temsil ettiğini savunmuştur. Vaftiz için üç önemli husus dile 

getiren Luther, ilk olarak vaftize gerçek olarak iman etmenin gerektiğini söylemiştir. İkinci olarak 

vaftizi Tanrı adına yapmaktır. Son olarak vaftiz sırasında suya daldırmaktır. Vaftizle günahlar 

temizlenir ve vaftiz her zaman için geçerlidir. (Ökten, a.g.e, s. 153,155-157, 159, 161-166, 181-186, 

193-196).          
194 bk: Martin Luther, Hristiyan’ın Özgürlüğü, trc: Alper Özharar, 1. Baskı, İstanbul Luteryen Kilisesi, 

GDK Yayınları, İstanbul, 2015. 



54 

 

Kutsal Kitabın otoritesinden üstün gördükleri için hakikî imana erememişler ve 

dolayısıyla Kutsal Kitabı yorumlama gibi bir yetkileri yoktur.195    

Reform dönemi düşünüldüğünde, Papa’nın Kutsal Kitabı yorumlama hakkını 

elinde bulundurması, Luther’in de Papa’nın elinde bulundurduğu bu hakkı geri alma 

ve Hıristiyan halkı Kutsal Kitap ile bütünleştirme isteği Kutsal Kitabı çevirme 

düşüncesinde daha etkin rol oynamıştır. Luther’e göre kilisedeki din adamları ve 

Papalar dinde olmayan şeyleri onda varmış gibi göstermişler ve dinin özünü 

bozmuşlardır. Kilise kurumu Kutsal Kitabı yanlış yorumlayarak halkın yanlış 

bilgilendirilmesine sebep olmuştur. Kutsal Kitabın halk tarafından anlaşılamaması da 

Luther’in Kutsal Kitabı Almancaya tercüme etmesinde önemli bir sebeptir. Zira halk 

anlayabileceği bir dilde Kutsal Kitaba sahip olacak ve bunun sonucunda Tanrı’ya 

ulaşabilecekti. Çünkü Luther’e göre imanı olan her Hıristiyan, Kutsal Kitabı okuma 

ve yorumlama hakkına sahipti. Hıristiyan halk Papa’ya ve kiliseye ihtiyaç duymadan 

Kutsal Kitaba erişip okuyabilmeliydi. Yani Kutsal Kitap din adamlarının elinden 

alınıp halka verilmeliydi.196  

Luther’in tercüme anlayışını etkileyen Hümanizm önemli bir yere sahiptir.  

Latinceye karşı yerel dillerin gelişmesinde vaizlerin de etkisi büyük olmuştur. 

Hümanist düşüncenin etkisinde olan vaizler vaazlarını yerel dillerde vererek bu 

dillerin gelişmesine katkıda bulunmuşlardır.197 

Luther’in Kutsal Kitabı Almancaya tercüme etmesinin bir diğer sebebi de 

Kutsal Kitabın dili olan Latince ile halk Latincesinin birbirinden anlam bakımından 

farklı olmasıdır. Bundan dolayı halk Kutsal Kitabı anlayamamıştır. Luther 1517 

yılında Mezmurlar’ın, Worms Meclisi198 (1521) sonrasında Wartburg’da Yeni 

Ahit’in tercümesine başlamıştır. Luther öncesinde Vulgata temel alınarak on sekiz 

Almanca tercüme yapılmış fakat bu çeviriler hatalarla doludur. Orijinal bir tercüme 

                                                           
195 Hakan Olgun, Luther ve Reformu Katolisizm’i Protesto, 2. Baskı, Eskiyeni Yayınları, Ankara, 

2016, s. 148-150. 
196 Olgun, a.g.e., s. 151, 152. 
197 Olgun, a.g.e., s. 153. 
198 Luther, kilise hakkındaki söylemiş olduğu sözlerden dolayı aforoz edilmiş ve Worms Meclisi bu 

durumu doğrulamıştır. Bunun sonucunda Luther’in kanunî hakları elinden alınmıştır. (James 

Atkinson, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 369). 



55 

 

olması açısından çevirinin orijinal kaynaklardan yapılması önem arz etmektedir. 

Fakat gerek Yunanca ve İbrânîce’den Almancaya sözlük olmaması, gerekse Alman 

dilinin böylesi bir tercüme için kaba ve tam olarak kendini tamamlamamış olması 

Luther’in tercümesi açısından engel teşkil etmekteydi. Luther Kutsal Kitabı tercüme 

ederken Vulgata’dan değil, Erasmus’un 1516’da Latinceden değil Grekçeden yaptığı 

çeviriyi kullanmıştır. Tercüme lehçesi olarak da Saksonya bölgesindeki 

mahkemelerde kullanılan lehçeyi tercih etmiştir.199  

Daha önceleri Kutsal Kitap tercümeleri yapılırken Orta Çağ boyunca geçerli 

olan, yabancı dildeki metnin satırları arasına ana dilde karşılığı olan kelimeler 

yazılıyordu. Luther bu yöntemi benimsememiştir. O tercüme yaparken kelimenin 

somut anlamını vermiştir. Kelimenin anlamını korumak için Almancanın yapısının 

zarar görmesini önemsememiştir. Temel amacı kelimenin anlamını vermek olan 

Luther’in yaptığı bu tercüme literal bir tercümedir. Tercümeyi yaparken halkın 

konuşma yapısını, nasıl konuştuğunu dikkate almış, açık, anlaşılır ve saf bir Almanca 

kullanmaya özen göstermiştir. Bazen uzun bir süre bir tek kelimeyi araştırmış fakat 

bulamadığı da olmuştur. Tercümesi edebî Almancanın gelişmesine de katkı 

sağlamıştır. Luther’in yapmış olduğu bu tercümede onun güçlü bir dil yeteneğine 

sahip olduğu ve Almanca ifade gücünün de bir o kadar büyük olduğu anlaşılmıştır. 

Çağdaşları onun bu özelliğini fark edememiş dolayısıyla onu eleştirmişlerdir. 

Sonraları Herder, Lessing, Hamann ve Klopstock gibi birçok yazar Luther’in 

Almancasından esinlenmişlerdir. Hegel ise Luther’in İncil tercümesini, 

gerçekleşebilen devrimlerin en büyüklerinden biri olarak adlandırmıştır: “Bir şey 

ancak ana dilimde söylenmişse benim malımdır… Luther İncil’i Almancaya 

çevirmeden Reformu tamamlayamazdı. (Hegel)200  

Luther öncelikle kelimelerin orijinal sırasına göre literal bir çeviri yapmıştır. 

Sonra her sözcüğü ayrı ayrı ele almış, anlaşılması zor olan kelimeleri eş anlamlarıyla 

açıklamıştır. Bazı kelimeleri tam olarak tercüme edememiş, bu durumun çözümünü 

de kelimeyi yorumlamakta bulmuştur. Örneğin, yakut, zümrüt, akik ve safir gibi 

                                                           
199 Olgun, a.g.e., s. 154. 
200 Gürsel Aytaç, Yeni Alman Edebiyatı Tarihi, Üçüncü Basım, Gündoğan Yayınları, Form Ofset, 

Ankara, Kasım 1992,  s. 25.  



56 

 

değerli taşları, Saksonya Prensi’nin sarayındaki mücevherler olarak yorumlamış, 

Kutsal Kitap’ta geçen paralar için Wittenberg’teki para koleksiyoncularına müracaat 

etmiştir. Levililer bölümündeki kurban edilecek hayvanlar için de kasaplara 

başvurmuştur. Tercümesinde yorumsal farklılıklar da gözden kaçmamaktadır. 

Örneğin, “Tanrı’nın doğruluğu” ifadesini “Tanrı’nın huzurunda geçerli olan 

doğruluk” şeklinde çevirmiştir. Kutsal Kitap’ta olmayan bazı kelimeleri de 

tercümeye eklemiştir. Bu durumu, kelimeleri değil anlamları tercüme ettiğini, gerçek 

anlamın Almancaya çevrilmesi için de ek sözcükler kullanması gerektiğini 

söyleyerek açıklamıştır. Luther’in tercüme ederken karşılaştığı sorunlardan biri de 

deyimlerin nasıl tercüme edileceğiydi. Kutsal Kitap’taki deyimlerin anlamları 

Almancadaki deyimlerle uyuşmuyordu. Luther bu sorunu çözmek için Almanların 

anlayacağı deyimler kullanmıştır. Örneğin, “Selam, rahmetle dolu olan Mary” 

cümlesini “Sevgili Mary” deyimiyle tercüme etmiştir. Luther’in tercüme ettiği Kutsal 

Kitap’ta Eski Ahit’in ilk kısmı ve Yeni Ahit’in Vahiy kısmı resimlerle süslenmiştir. 

Tercümesinde ilk sırada Yuhanna İncil’i, sonra Pavlus’un Mektupları, sonra da 

Petrus’un Birinci Mektubu gelmektedir. Bunlardan sonra diğer üç İncil, İbrânîlere 

Mektup, Yakup’un Mektubu, Yahuda’nın Mektubu ve Vahiy gelmektedir.201  

Luther’in Wartburg’da 1521’de başladığı Yeni Ahit tercümesi öğrencisi ve 

arkadaşı olan Philipp Melanchthon’un202 (d. 1497- ö. 1560) yardımıyla 1522’de 

tamamlanmıştır. 1522’nin Eylül ayında yayımlandığı için ilk baskıya “Eylül Ahidi”  

adı verilmiş, ilk baskıda üç bin adet basılmış, üç ay içinde satılmıştır. Luther 

                                                           
201 Olgun, a.g.e., s. 155-157. 
202 Philipp Melanchthon 1467 yılında Pfalz Düklüğü’nün Bretten kentinde doğmuştur. Latince ve 

Yunanca dersleri almış ve Hümanizma akımın etkisiyle Rotterdamlı Erasmus’un eserlerini okumaya 

başlamıştır. Henüz on yedi yaşında Latin edebiyatçı ve düşünürler hakkında ders vermeye başlamıştır. 

İncil’i özgün dilinde okumuş ve Kilise Babalarının eserlerini incelemiştir. Wittenberg Üniversitesi 

rektörlüğünü yapmış, burada daha sonra Luther’in etkisiyle Kutsal Kitap üzerine tefsir ve iman akaidi 

dersleri vermiştir. Zamanla Luther’in liderliğinde Reform hareketine katılmış ve Luther’i bu konuda 

desteklemiştir. Luther’in aforoz edilmesi ve tutuklanmasının ardından onun yerine Melanchthon 

çeşitli yolculuklara çıkmış ve Protestanlığı anlatmaya başlamıştır. 1530’da Protestanların iman ve 

ibadet akaidini “Augsburg İman İkrarı” adlı belgeyle anlatmıştır. Protestanlar ile Katolikler arasındaki 

sorunların barışçıl yollarla çözülmesini isteyen Melanchthon, hem Papa’nın sözcüleri, hem de aşırı 

Lutherciler tarafından eleştirilmiş ve yoğun tepkilere maruz kalmıştır. (Ökten, a.g.e., s. 212-218). 

Protestanlık üzerine bazı konularda Luther’den daha fazla etkiye sahip olmuş, ekmek şarap ayininin 

sadece simgesel olmadığını iddia ederek Zwingli’ye karşı çıkmıştır. Ayrıca Luther’in Kutsal Kitabı 

Almancaya çevirmesine katkıda bulunmuştur. (R. Stupperich, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 

379).  



57 

 

hayattayken üç yüzden fazla baskı yapılmış, Wartburg’da İbrânîce bir sözlük 

olmadığından ve yeterli vakit olmamasından dolayı Eski Ahit’in tercümesi İbrânîce 

bilen Aurogallus’un (d. 1490- ö. 1543) yardımıyla yapılmış, bu tercüme de 1534 

yılında tamamlanmıştır. Luther’in bu tercümesiyle Kutsal Kitap diğer dillere hızla 

tercüme edilmeye başlanmıştır. Reformun başarılı olması için Kutsal Kitabın o 

ülkenin diline tercüme edilmesi gerektiği anlaşılmıştır. Buna ilave olarak 16. yüzyıl 

Kutsal Kitap çevirilerinin yoğun olarak yapıldığı bir yüzyıl olmuştur.203 Luther’in 

yaptığı tercümeden Almancaya yapılan diğer çeviriler de yararlanmıştır. Luther Bible 

olarak adlandırılan Luther Kutsal Kitabı 1534 yılının başlarında Benelüks 

Almancasına tercüme edilmiştir. Luther Bible sık sık yenilenmiş ve 1545’teki 

düzeltmesi son şekli olarak kabul edilmiştir. Luther tercümesi Almanca düzyazıyla 

yazılmış ilk sanat eseri olduğu için edebiyat dünyasını sarstığı söylenir.204   

Luther’in tercümesi ayrıca Alman edebiyatı tarihinde önemli bir çığır 

açmıştır. Onun çevirisi edebî Almancanın bugünkü haline gelmesinde önemli bir rol 

oynamıştır. Luther’den önce de Kutsal Kitabın Almanca tercümeleri yapılmış fakat 

hiçbirisi Luther’in tercümesiyle karşılaştırılacak kadar yeterli bulunmamıştır. Bu 

doğrultuda Luther’in tercümesinin gerçek Alman tercümesi olduğu ifade edilmiştir. 

Alman kültürüne de katkı sağlayan tercüme, aynı zamanda Kutsal Kitabın 

millileştirilmesi noktasında önem arz etmiştir. Luther, Kutsal Kitap’ta adı geçen 

kişileri Almanya’daki kişilere benzetmiştir. Örneğin, Musa ve Davut’u Saksonya 

Prensi III. Frederick ve kardeşi John’a benzetmiştir. Onun tercümesinin halk arasında 

yaygınlaşmasında matbaanın önemi de büyüktür. Zira matbaa sayesinde Luther’in 

Almanca tercümesi büyük kitlelere ulaşmış, halk da Kutsal Kitabın ellerinde 

olmasından dolayı hoşnutluk duymuştur. Tercümenin halk arasında yaygınlaşması 

kilisenin ve Papa’nın otoritesini sarsmış ve Reform hareketini hızlandırmıştır.205   

Luther’in tercümesi ibadet dilinin de Almanca haline getirilmesi açısından 

önem arz etmektedir. Luther halkın anlamadığı dil olan Latince ibadet yapılmasını ve 

Kutsal Kitabın da Latinceden okunmasını her zaman eleştirmiştir. Vaazlarını da 

                                                           
203 Olgun, a.g.e., s. 157. 
204 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 398.  
205 Olgun, a.g.e., s. 158, 159. 



58 

 

Almanca vermiş, vaftiz töreninin dahi Almanca yapılması gerektiğini söylemiştir. 

Ana dilde ibadeti ilk dile getiren kişi Luther değildir. Luther’den önce bazı kişiler de 

bu konuyu gündeme getirmişlerdir. Almanca Kutsal Kitap sayesinde halk kendi ana 

dilinde Kutsal Kitabı okumuş ve anlamış, dinî ritüellerini kendi diliyle 

gerçekleştirmiştir. Kutsal Kitabın yerel dillere tercümesi Latincenin önemini 

kaybetmesine ve bu durum da bu ülkelerde var olan kiliselerin evrensel etkilerinin 

kırılmasına neden olmuştur. Bunun sonucunda da din adamlarına ihtiyaç kalmamış, 

kilisenin ve Papa’nın yanılmazlığı ve otoritesi derinden sarsılmıştır.206                 

            D- Slavca Tercümesi 

863 yılında Moravia’da St. Cyril (d. 827- ö. 869) ve St. Methodius (d. 815- ö. 

884) kardeşlerle bağlantılı olan en eski Slavca tercümeler, Kutsal Kitabın ayin olarak 

kullanılan bölümlerini yerel dillerde yorumlama isteğinden kaynaklanmıştır. En eski 

el yazmaları 11 ve 12. yüzyıllardan kalmadır. En eski baskısı ise 1499 yılına aittir. 

Bu baskı 1633 yılında Moskova’da ve tekrar 1712’de revize edildi. Standart Slavca 

baskısı “Elizabeth’in İncili” olarak bilinen 1751’deki St. Petersburg revizyonudur. 

Ayrıca Kont Jan Ungnad, Protestanlığın güney Slavlar arasında yayılmasını 

sağlamak için 1560 yılında Urach’ta hem Glagolitik (bilinen en eski Slav dili olan 

kilise Slavcası için kullanılmış alfabe) hem de Kiril harflerinden Yeni Ahit tercümesi 

baskısı yayımladı. Luther Reformunun Avusturya’nın Slovence konuşulan illerine 

yayılması, yerel dillere Kutsal Kitabın çevirisini teşvik etti. Orijinal dillerden 

tercüme edilen ancak Luther’in Almanca çevirisine yakın bir referansla ilk eksiksiz 

Slovence Kutsal Kitap Jurij Dalmatin tarafından yapıldı. (Wittenberg, 1584). Kutsal 

Kitabın Belarus lehçesine çevirisi de Vulgata, Slavca ve Bohemya versiyonlardan 

yola çıkılarak Franciscus Skorina (Prag, 1517-1519) tarafından yapıldı. Çekçe ilk 

Kutsal Kitap çevirisi ise 1488 yılında heretik olarak görülen Hussite hareketi207 ile 

bağlantılı olmakla birlikte, daha önce bilinmeyen çevirilere dayanan bir metinde 

Prag’da yayımlandı. Klasik Çekçenin en iyi örneği olarak kabul edilen “Kraliçe 

                                                           
206 Olgun, a.g.e., s. 159, 160. 
207 Jan Hus’un ölümünden sonra Bohemya’da başlayan, Hus’un öğretilerini benimseyen hareket. 

(Aras, Protestanlık Tarihinde Kalvinizm, s. 40). 



59 

 

İncili” (1579-1593) standart Protestan versiyonu olmakla birlikte, bu tercüme Jan 

Blahoslav ile ilişkilendirildi.208      

            E- Arapça Tercümesi 

Saadiya Gaon209 (d. 882- ö. 942) ilk defa Eski Ahit’i İbrânîceden Arapçaya 

tercüme etmiştir. 10. yüzyılda yaptığı bu tercüme Arapça konuşan Yahudiler 

tarafından standart açıklama olarak benimsenmiştir. “Tefsîr” adı verilen bu tercüme 

Saadiya Gaon’un Eski Ahit’in çeşitli kitaplarıyla ilgili yorumlarını da içerir. Bu eser 

1546 yılında basılmış, daha sonra Joseph N. Derenbourg tarafından yayımlanmıştır; 

fakat bu neşir eksiktir. Saadiya Gaon tercüme yaparken kolay ve anlaşılabilir bir 

tercüme olması için, İbrânîce metindeki antropomorfik210 söylemleri ayıklamış, 

İbrânîce tabirlerin ve deyimlerin yerine Arapça ifade tarzını benimsemiş, anlamın 

daha iyi anlaşılması için sözcükler eklemiş, Arapça terkiplere uygunluğu sağlamak 

için bazı sözcükleri çıkarmış, yer ve kişi adlarının Arapça karşılıklarını vermiştir. 

Onun bu tercümesi metnin açıklanması şeklindedir.211 Yemen Yahudileri bu çeviriyi, 

İbrânîce metni ve Onkelos Targumu’nu ihtiva eden bir cilt olan, Tora’nın Tacı 

anlamına gelen “Tac” adı altında halen kullanmaktadırlar.212 

            F- Hollandaca Tercümesi 

Reforma kadar Kutsal Kitabın Hollandaca tercümeleri büyük ölçüde tek tek 

kitapların veya bazı bölümlerin çevirilerinden oluşmuştur. 12. yüzyılın sonundaki 

dinî bir canlanmanın etkisiyle Kutsal Yazılara olan talep artmıştır. Bilinen en eski 

Hollandaca tercüme Tatian tarafından yapılmıştır. Tatian, dört İncil’in karma bir 

tercümesini yapmıştır. Old Latin’den (Kutsal Kitabın eski Latince tercümesi) 

tercüme edildiğine inanılmaktadır. Johan Schutken’in Yeni Ahit ve Mezmurlar 

tercümesi (1384) kalitesiz olmasına rağmen, Orta Çağ Hollandaca versiyonları 

                                                           
208 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Slavic-versions, 04.02.2020. 
209 Yahudi din âlimlerinden biri olan Saadiya Gaon, İbrânî diliyle ilgili edebî ve dinsel eserler ortaya 

koymakla birlikte, Kutsal Kitap ile ilgili yorumlar da üretmiştir. Kutsal Kitabı Arapçaya tercüme 

etmesi en önemli başarısı kabul edilmektedir. Ayrıca yazmış olduğu eserler arasında dua kitabı, Orta 

Çağ Yahudi felsefesinin başlangıcı olan Sefer a Emunot ve a Deot (İnançların ve Kanaatlerin Kitabı) 

adlı kitabı da vardır. Maimonides, Gaon için şöyle söylemiştir: “Saadiya olmasaydı, Tora Yahudi 

halkının arasından yok olabilirdi.” (Yusuf Besalel, a.g.e., c. III, s. 555.)  
210 Tanrı’ya insanî özellikler atfetmek. (Gürkan, a.g.e., s. 156). 
211 Ömer Faruk Harman, Feyyûmî, Saîd b. Yûsuf, DİA, c. 12, İstanbul, 1995, s. 518, 519.      
212 Besalel, a.g.e., c. III, s. 555.  



60 

 

arasında en yaygın kullanılanı olmuştur. Reform ile Kutsal Yazılarla ilgili 

çalışmalara yeni bir ilgi gelmiştir. Martin Luther’in Kutsal Kitap tercümesi tekrar 

tekrar Flemenkçe’ye çevrilmiştir. En önemli versiyonu Jacob van Liesveldt’e (1526) 

aittir. Roma Katolikleri de Nicolas van Winghe tarafından kendi Hollandaca Kutsal 

Kitaplarını (1548) üretmişlerdir.213  

Hollanda dilinde Kutsal Kitap 15. yüzyılda yayımlanmakla birlikte Protestan 

Reform hareketinin ortaya çıkmasıyla bu yayınlar artmıştır. Reform dönemi 

Hollandaca ilk Kutsal Kitap 1558’de Emden’de basılmış ve 1560’da onu basan 

kişiye atfen “Biestkens Kutsal Kitabı” adı verilmiştir. Diğer adı “Mennocu Kutsal 

Kitabı”dır. Calvinciler ise genellikle Luther Kutsal Kitabına dayanan ve 1561-

1562’de yayımlanan bir tercüme kullanıyordu. 1637’de bu tercümenin yerini 

“Statenvertaling” veya “Eyaletler Tercümesi” almıştır. Bu tercüme Mennocular 

(Mennonite)214 tarafından kabul edilmiştir. Katolikler ise Nicolas van Winghe’nin 

1548’de Vulgata’dan yaptığı tercümeleri kullanıyordu. Bu tercüme yenilenmiş ve 

birkaç asır daha kullanılmıştır.215  

           G- Fransızca Tercümesi 

Fransızca Kutsal Kitap, 13. yüzyılda Paris Üniversitesi’nde üretildi. Fransızca 

Kutsal Kitabın gerçek tarihi Yeni Ahit’in 1523’te yayımlanmasıyla başladı. Eski Ahit 

Antwerp’te ve her ikisi de 1530’da Antwerp Kutsal Kitabı olarak ortaya çıktı. İlk 

Protestan versiyonu Neuchâtel yakınlarındaki Serrières’te beş yıl sonra Olivétan216 

                                                           
213 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Medieval-and-modern-versions-Dutch-French-

and-German, 14.01.2020. 
214 Mennocular, 16. yüzyıl Reformunun radikal bir reform hareketi olan Anabaptistler’den doğan 

Protestan üyeleridir. Adını, ılımlı Anabaptist liderler tarafından başlatılan çalışmaları pekiştiren ve 

kurumsallaştıran Hollandalı bir rahip olan Menno Simons’tan almıştır. Mennocular dünyanın birçok 

ülkesinde bulunurlar, ancak en çok ABD ve Kanada’da yoğunlaşmışlardır. Mennonitlerin kökeni 21 

Ocak 1525’te Zürih yakınlarında kurulan Anabaptist bir grup olan İsviçreli Kardeşler’e (Swiss 

Brethren) dayanmaktadır. Anabaptist hareket, uzun bir süre kendini yansıtma ve Kutsal Kitap 

incelemesinden sonra ona katılan Simons da dâhil olmak üzere bir dizi liderin ilgisini çekmiştir. 

Simons’un memleketinde bir Anabaptist’in idam edilmesi ve İncil çalışması, Anabaptistler’in vaftizle 

ilgili öğretisini kabul etmesine yol açmıştır. (https://www.britannica.com/topic/Mennonite, 

24.11.2020). Anabaptistler’in vaftiz anlayışına göre vaftiz, bebekler için değil yetişkinler için 

olmalıdır. (https://www.britannica.com/topic/Anabaptists, 24.11.2020). 
215 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 402. 
216 Olivétan, “Olivétan’ın İncili” olarak anılan, İncil’i Fransızca çevirisiyle tanınır. Orijinal İbrânîce ve 

Yunanca metinlerden Fransızcaya tercüme edilen ilk İncil’di. Aynı zamanda “Şehitler İncili” olarak 

da bilinir. Olivétan olarak da bilinen Pierre Robert, Calvin’in kuzeniydi. Orleans’ta okudu ve Martin 



61 

 

(d. 1506-ö. 1538) olarak bilinen Pierre Robert’ın çalışması olarak ortaya çıktı. Bu 

sürüm 16. yüzyıl boyunca revize edildi. En ünlü basımlar Calvin’e (1546) ve Robert 

Estienne’ye (1553) aittir. Roma Katolikleri ise Lefèvre ve Olivétan’ın çalışmalarına 

dayanan “Louvain Kutsal Kitap”ı  (1550) üretti.217   

Hümanist Jacques Lefèvre d’Étaples218 (d. 1455- ö. 1536) Yeni Ahit’in 

çevirisini 1523, Eski Ahit’in çevirisini ise 1528’de bitirdi, 1530 yılında Antwerp 

Kutsal Kitabı olarak yayımlandı. Bu yüzden Kutsal Kitabın Fransızcaya tercüme 

edilmesinin öncüsüdür. Bu tercüme Latince terimlere ve Vulgata metnine yakın 

olmakla birlikte daha sonra yapılan tercümelere de kaynaklık teşkil etti219 

1535’te Calvin’in kuzeni Olivétan, Valdocu kilisesinin mali yardımıyla 

“Neuchâtel Kutsal Kitabını” yayımladı. Bu tercüme özellikle Apokrifa ve Yeni Ahit 

açısından Lefèvre’nin çevirisine dayandı. Cenevre’deki Beza ve Calvin gibi 

reformcular da dâhil olmak üzere birçok reformcu bu tercümenin yenilenmiş halini 

yayımladılar. 1588’de Cenevre Kutsal Kitabı adıyla kesinlik kazandı. Daha az etkin 

olan ama yine de başarılı kabul edilen diğer bir tercüme de 1555’te Basel’de 

yayımlanan Sebastian Castellio’nun220 (d. 1515- ö. 1563) tercümesidir. Lefèvre’nin 

tercümesi 1550’de Roma Katolik versiyonunda Louvain’de yayımlandı. Bu 

                                                                                                                                                                     
Bucer ile İbrânîce öğrenmek için Strasbourg’a gitti. Kendini öğretmeye adayan Olivétan, Guillaume 

Farel ile birlikte Fransızca bir İncil yayımlamaya karar verdi. Farel, Olivétan’a çevirinin 

sorumluluğunu verdi. Görevi tamamlaması iki yılını aldı. Bu, İbrânîce ve Yunanca orijinal metinlerin 

Fransızcaya çevrildiği ilk zamandı. Lefèvre d’Étaples gibi bilim adamlarının çalışmaları Olivétan’a 

çok yardımcı oldu. İncili 1535’te Neuchâtel’de basıldı ve giriş, o zamanlar sadece yirmi beş yaşında 

olan Calvin tarafından yazıldı. Ayrıca Apokrif kitaplar da bu İncil’de basıldı.  

(https://www.museeprotestant.org/en/notice/olivetan-1506-1538-2/, 19.11.2020). 
217 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Medieval-and-modern-versions-Dutch-French-

and-German, 14.01.2020. 
218 Fransız teolog, hümanist ve tercümandır. Rahip olarak atandı, 1490’dan 1507’ye kadar Paris’te 

felsefe dersleri verdi. 1492 ile 1506 yılları arasında fizik ve matematik üzerine öğrenci el kitapları 

yazdı. 1509’da Mezmurların beş Latince versiyonunu yayımladı. Dinî ve diğer nesir eserleri için yerel 

dili kullanmanın önemini anladığında, İncil’in tamamını Vulgata’dan Fransızcaya tercüme etti. 

(1530). İncil çalışmaları, Mezmurlar baskısı ve St. Paul hakkındaki yorumları nedeniyle Reformcu 

olarak biliniyor. (https://www.britannica.com/biography/Jacques-Lefevre-dEtaples, 17.11.2020). 
219 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 398. 
220 Fransız teolog ve tercüman olan Castellio, aynı zamanda Yunanca ve İbrânîce uzmanıydı. Calvin, 

onu Cenevre’ye davet etti ve profesör olarak atadı. Cenevre’den ayrılmadan önce İbrânîce ve 

Yunancadan aldığı Latince versiyonu Basel’de tamamladı. Bu çalışmayı İngiltere Kralı VI. Edward’a 

(d. 1537- ö. 1553) ithaf etti. 1555’te ise İncil’in Fransızca versiyonunu yayımladı. Castellio’nun 

versiyonları birbirine aykırı düşen eleştirilere konu oldu. Latin İncil’i birkaç baskıdan geçti. 

(https://www.biblicalcyclopedia.com/C/castalion-castalio-or-castellio-sebastian.html, 19.11.2020). 



62 

 

tercümenin, 1578’de Louvain Kutsal Kitabı son şeklini alana kadar birkaç defa 

düzeltmesi yapıldı.221 

            H- İspanyolca Tercümesi 

Geç Orta Çağ boyunca İspanyolca İber Yarımadası’nda şekillenmeye başladı. 

Bu yeni dil, Kutsal Kitabı yaymak için önemli bir araç haline geldi. Kutsal Kitabın 

İspanyolcaya en erken çevirisi 13. yüzyılın başlarında İncil’in bazı pasajlarının 

tercümesini içeren kitap olan La Fazienda de Ultra Mar’da ortaya çıktı. Bu eser 

Pentateuch (Torah) ve İbrânîce Kutsal Yazıların yanı sıra İncilleri ve Mektupları da 

içeriyordu. Kilise yetkilileri bu çevriden memnun kalmamakla birlikte, 1234 yılında 

toplanan Tarragona Konseyi yerel dile çevrilen tüm Kutsal Kitapların yakılması için 

yerel din adamlarına verilmesi gerektiği kararına vardı. Fakat bu karar Kutsal Kitabın 

İspanyolcaya tercümesini durduramadı. Kral X. Alfonso (d. 1221-ö. 1284), Kutsal 

Kitabın İspanyolcaya tercüme edilmesini istedi ve bu tercümeyi destekledi. Bu 

dönemin İspanyolca tercümeleri, Alfonsine İncil’i öncesini ve zamanının 

İspanyolcasına en büyük tercüme olan Alfonsine İncil’ini içerir. Bu çalışmaların her 

ikisi de İspanyolcanın zenginleşmesine katkıda bulundular. Açık ve basit bir dile 

sahip olan İspanyolca tercüme Latince bilmeyen insanlar için gerekliydi. Bu ilk 

İspanyolca Kutsal Kitap, Latince çeviri olan Vulgata’dan tercüme edildi. 14. 

yüzyıldan itibaren ise Yahudi bilginler İbrânîce Kutsal Yazılardan yararlanarak 

birkaç İspanyolca tercümesini yaptılar. O zamanlar İspanya Avrupa’nın en büyük 

Yahudi grubuna sahip olmakla birlikte, ayrıca Yahudi tercümanlar tercümelerini 

yapmak için İbrânîce el yazmalarına erişebiliyorlardı.222  

15. yüzyılda tanınmış bir asilzâde olan Luis de Guzmán Kutsal Kitabı saf 

İspanyolcaya tercüme etmesi için Haham Moisés Arragel’i görevlendirdi. Bu isteği, 

zamanındaki insanların Kutsal Kitabı okuma ve anlama konusunda yoğun bir ilgisi 

olduğunu ortaya koymuştur.223  

                                                           
221 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi,  trc: Sel, Kınran, s. 398. 
222 https://www.jw.org/en/library/magazines/wp20140301/bible-translation-in-medieval-spain/, 

10.01.2020. 
223 a.g.k., 10.01.2020. 



63 

 

Orta Çağ mütercimleri ve kopyacılar sayesinde, İspanya’daki eğitimli kişiler 

Kutsal Kitabı ana dillerinde okuyabiliyorlardı. Bununla birlikte 15. yüzyılın sonlarına 

doğru İspanyol Engizisyonu, Kutsal Kitabın herhangi bir yerel dile çevrilmesine ve 

bulundurulmasına izin vermedi. Bu yasak üç yüzyıl boyunca devam etti. Bu süre 

zarfında bazı mütercimler İspanya dışında yeni İspanyolca sürümler üretti ve bunları 

İspanya’ya gizlice kaçırdı.224 

Kutsal Kitap İspanyolcanın diğer yerel dillerine de tercüme edildi. Bunlar şu 

şekildedir: 

Katalanca: Kutsal Kitap Katalancaya 13. yüzyılda tercüme edildi. “Rhymed 

Bible” olarak bilinen bir versiyon, okuyucunun metni ezberlemesine yardımcı olmak 

için kâfiyeli Kutsal Yazıların kısmî bir çevirisiydi. Aynı yüzyılda, 1287 ve 1290 

yılları arasında Jaume de Montjuich, Kutsal Kitabı ilk kez tam olarak Kral II. 

Alfonso’nun (d. 1152- ö. 1196) emriyle Katalancaya tercüme etti.225 

Valensiya: Bonifacio Ferrer (ö. 1417) 15. yüzyılın başlarında Kutsal Kitabı 

Valensiya diline çevirdi ve bu tercüme 1478’de basıldı. Bu Valensiya versiyonu 

İspanya’da basılan ilk Kutsal Kitap idi. İspanya’daki engizisyondan dolayı sadece 

son sayfası hayatta kalabildi. Bu sayfa New York’taki Amerika İspanyol Toplumu 

koleksiyonundadır.226  

Baskça tercüme: Jean de Liçarrague (d. 1506- ö. 1601), 1571 yılında Navarre 

Kraliçesi’nin desteği sayesinde Grekçe Kutsal Yazıları Bask diline tercüme etti.227 

Kutsal Kitabın tamamının İspanyolcaya ilk tercümesi ise eski bir keşiş olan 

Casiodoro de Reina (d. 1520-ö. 1594) tarafından 1569’da yayımlandı. 228  

İncil’in İspanyolcaya Yahudiler tarafından ilk ve tam çevirisi olan “Ferrara 

İncil”, 1553 yılında Ferrara’da yayımlandı. Ferrara İncil, çevirmen Abraham ben 

Solomon ve tipograf Yom-Tob Ben Levi Athias’ın en önemli eseridir. Bu kişilerin 

                                                           
224 a.g.k., 10.01.2020. 
225 a.g.k., 10.01.2020. 
226 a.g.k., 10.01.2020. 
227 a.g.k., 10.01.2020.  
228 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 402. 



64 

 

gözden geçirip çevirdiği İncil, Batı Avrupa ve Yahudi-İspanyol dünyasında önemli 

bir metin haline geldi. Ferrara İncil birden fazla sayıda çıktı. 1726’da Amsterdam’da 

da yayımlandı.229    

            I- İtalyanca Tercüme 

İtalyanca tercümeler yapılırken Vulgata’dan etkilenilmiştir. 12 ve 13. 

yüzyıllarda yapılan bu çeviriler hiçbir zaman orijinal dillerden yapılmamıştır. 13. 

yüzyılın başlarında doğrudan İbranîceden yapılan bir Yahudi çevirisi olduğuna dair 

kanıtlar vardır. İlk basılan İtalyanca Kutsal Kitap, 1471’de Niccolò Malermi (ö.  

1481) tarafından Latin Vulgata’dan tercüme edilmiş ve Venedik’te ortaya çıkmıştır. 

1559 yılında Papa IV. Pavlus, kilisenin izni dışında yerel dildeki Kutsal Yazıların 

tüm basımını ve okunmasını yasaklamıştır. Papa IV. Pius tarafından 1564’te yeniden 

teyit edilen bu hamle, önümüzdeki iki yüz yıl boyunca Katolik çeviri çalışmalarını 

etkin bir şekilde durdurmuştur.230 

İtalyanca Protestan Kutsal Kitabı ile ilgili ilk çalışmalar 1530’da Antonio 

Brucioli (d 1495- ö. 1566) tarafından başlatılmıştır. Diğerleri de onu izlemiştir. Fakat 

İtalyanca ilk Protestan Kutsal Kitap eski tercümelerin yenilenmiş şekli olmakla 

birlikte bu tercüme 1562 yılında Cenevre’de yayımlanmıştır. Kutsal Kitabın 

tercümesini yapan en önemli kişilerden biri de Giovanni Diodati’dir. (d. 1576- 

ö.1649). 1607 yılında Kutsal Kitabı İtalyancaya çevirmiş ve bu tercüme 1641’de 

yenilenmiştir. Bu tercüme 18. yüzyıla kadar güncelliğini muhafaza etmiş ve daha 

sonraları da kullanılmaya devam etmiştir.231 

            İ- Polyglot İncil 

Polyglot İncil, metnin paralel sütunlar halinde düzenlenmiş çeşitli dillerde 

tercümelerden oluştuğu Kutsal Kitabın sürümlerinden bir tanesidir. Bu tercüme, 

bilim adamlarının eski ve modern versiyonları karşılaştırmasına ve bir dilden 

diğerine tercümeyi yakından incelemesine olanak sağlamıştır. İlk ve en iyi bilinen 

çok dilli Kutsal Kitap 1502 yılında Toledo başpiskoposu Cardinal Francisco Jiménez 

                                                           
229 https://web.nli.org.il/sites/nli/english/library/reading_corner/pages/ferrara.aspx, 09.06.2020. 
230 https://www.britanica.com/topic/biblical-literature/Greek-Hungarian-Italian-and-Portuguese- 

translations, 15.01.2020.  
231 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 402. 



65 

 

de Cisneros’un (d. 1436- ö. 1517) desteğiyle başlatılan “Complutensian Polyglot 

İncil”dir. 1514-1517 yıllarında Madrid yakınlarındaki Alcalá de Henares 

Üniversitesi’nde basılmış ve 1522’de yayımlanmıştır. Complutensian Eski Ahit’in 

gözden geçirilmiş hâli Masoretik metni, Ârâmîce tercümeyi (Onkelos Targumu), 

Latince çeviri Vulgata’yı ve Grekçe tercümeyi (Septuagint’in Lucian versiyonu) 

kapsıyordu. Complutensian Yeni Ahit ise orijinal Grekçe versiyon ile Latince 

tercümenin birlikte sunulmasıyla ortaya çıkmıştır.232  

“Biblia Bible” veya “Antwerp Polyglot” (1569-1572) diğer önemli çok dilli 

Kutsal Kitaplardan bir tanesidir. İspanyol bilgin Benedictus Arias tarafından 

denetlenen eser Antwerp’te tanınmış bir yazar olan Christophe Plantin (d. 1520- ö. 

1589) tarafından basılmıştır.233 

En kapsamlı ve en iyisi olarak kabul edilenlerden biri “Londoninesis” veya 

“Waltonian” (1657) olarak da adlandırılan “London Polyglot”, Brian Walton’un 

derlemesiyle ve birçok çağdaş araştırmacıların yardımıyla basılmıştır. Altı cilt 

toplam dokuz dil içermektedir. Bu diller; İbrânîce, Sâmirî dili, Ârâmîce, Yunanca, 

Latince, Habeşçe, Süryanîce, Arapça ve Farsça.234     

           J- İskandinav Dillerine Tercümesi 

İskandinav dillerine Kutsal Kitabın tercüme edilmesi Reform öncesine 

dayanmakla birlikte, bu çeviriler Latin Vulgata temelinde ve kısmî tercümelerden 

oluşmaktadır. En eski ve en ünlü olanı eski Norveç dilinde ve kesin olmamakla 

birlikte 1300 yılındaki el yazmasıdır. Pentateuch ve Elçilerin İşleri’nin İsveççe 

versiyonları ise 14. yüzyıldan günümüze kadar ulaşmıştır. 1500’den itibaren 

Nicholaus Ragnvaldi’nin Yeşu ve Hâkimler bölümlerinin el yazmaları mevcuttur. 

Luther’in Yeni Ahit çevirisi Kutsal Kitabın Danca çevirisini etkilemiştir. İlk 

İzlandaca Yeni Ahit tercümesi Latin Vulgata’ya ve Luther’in tercümesine 

dayanmaktadır. Bu tercümeyi 1540 yılında Oddur Gottskálksson yapmıştır. 1584’e 

kadar Gudbrandur Thorláksson tarafından yürütülen İzlandaca Kutsal Yazıların 

tamamı basılmıştı. Thorlákur Skúlason, İzlandaca Kutsal Kitabı Hans Paul Resen’in 

                                                           
232 www.britannica.com/topic/polyglot-Bible, 08.05.2020. 
233 a.g.k., 08.05.2020. 
234 a.g.k., 08.05.2020. 



66 

 

Danca çevirisine dayanarak revize etmiştir. İsveççe ilk resmî Kutsal Kitap, İsveç 

Kralı olarak adlandırılan “Gustav Vasa İncil”i idi. Bu çeviri için Luther’in çevirisinin 

yanı sıra daha önceki İsveççe çeviriler de kullanılmıştır.235 İsveç’te 1541’de “Upsala 

Kutsal Kitap”ı adıyla standart bir tercüme de kullanılmıştır. Bu tercümeyi Laurentius 

Petri (d. 1499- ö. 1573) yapmıştır.236 

Reform dönemi Danimarka’da standart tercüme, 1550’de Kopenhag’ta 

basılan “III. Christian Kutsal Kitabı”dır. 1589 ve 1633’te yenilenmiş ve yenilenen bu 

baskılara kralların adları verilmiştir. Bu da Protestan Reformunun devletin sıkı 

kontrolünde olduğunu ispatlamıştır.237   

           K- İsviçre Tercümesi 

Kutsal Kitabın İsviçre versiyonları, Luther’in tercümesinin dört bölümünün 

1524-1525’te Zürih’teki Swyzerdeutsch lehçesinde yeniden basılmasıdır. 

Peygamberler ve Apokrif bölümler 1529’da ortaya çıkmıştır. Bir yıl sonra İsviçre 

Kutsal Kitabı yayımlanmış fakat Peygamberler ve Apokrifa bağımsız olarak tercüme 

edilmiştir. İsviçre Kutsal Kitabı 1660 ve 1882 yılları arasında sık sık revize 

edilmiştir. 1907 ve 1931 yılları arasında orijinal dillerden yeni bir çeviri 

yapılmıştır.238 

           L- Macarca Tercüme 

Lutheranizm’in yayılması, Kutsal Kitabın yerel Macar dillerine çevrilmesinde 

rol oynamıştır. János Slyvester, Grekçe yapılan çeviriden Yeni Ahit’i üretmiştir. 

(1541). Tamamlanan ilk Macarca Kutsal Kitap Vizsoly’de 1590 yılında 

yayımlanmıştır.239  

           M- Türkçe Tercüme  

Kutsal Kitabın Türkçeye birçok tercümesi yapılmakla birlikte, bunların 

içerisinde en önemlilerden sadece ikisini ele alacağız. Birincisi Yahya bin İshak’ın 

                                                           
235 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Slavic-versions, 04.02.2020. 
236 Tony Lane, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 402. 
237 a.g.e., s. 402. 
238 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Slavic-versions, 04.02.2020.  
239 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Greek-Hungarian-Italian-and-Portuguese- 

translations, 15.01.2020. 



67 

 

tercümesi, ikincisi ise Ali Ufkî Bey’in tercümesi. Tercümeler kısmına geçmeden 

önce Kutsal Kitabın Türkçeye tercümesinin arka planında oluşan süreci yakından 

takip etmemiz gerekir. 

16. ve 17. yüzyıllarda Protestanlar ve Katolikler arasındaki çatışmalar iyice 

derinleşmiş, bunun sonucunda Osmanlı Devleti ile Katolik olan Avusturya Habsburg 

Hanedanı ve Alman Kralı V. Şarlken arasındaki mücadelede Protestanlar Osmanlı 

Devleti’nin Katolikleri mağlup etmesini istemişlerdir. Osmanlı Devleti’nin 

Katoliklere baskısı neticesinde Protestanlar bazı haklar elde etmişlerdir. Osmanlı 

Devleti de Hıristiyanlar arasındaki bu bölünmüşlükten memnun olmuştur.240  

Protestanlığın ortaya çıktığı dönemde Katolikler, Kutsal Kitabın Almanca ve 

İngilizceye tercüme edilmesine şiddetle karşı çıkmış, dolayısıyla Kutsal Kitabın 

Türkçeye tercümesi edilmesi yönünde bir faaliyet göstermemişlerdir. Osmanlı 

Devleti ile mücadele eden Avusturyalı Katolik Habsburgların dinî ve siyasî açıdan 

yenilmesini isteyen Protestanlardan biri olan John Amos Comenius, Katoliklerden 

kaçarak gittiği Hollanda’da 1656-1670 yılları arasında Kutsal Kitabın Türkçeye 

tercüme edilmesi fikrini ısrarla savunmuştur. Comenius, Türklerin Kutsal Kitabı 

okuyup ruhsal bir aydınlanma yaşayacaklarını, bundan duyacakları minnettarlıkla 

Katolik Avrupa’ya karşı Protestanları destekleyeceklerini ummuştur. Comenius’un 

arkadaşı Mikulάš Drabík’in, Osmanlı Devleti’nin Habsburgları mağlup etmesinin 

ardından, Türklerin, Yahudilerin ve diğer din mensuplarının da Hıristiyanlığı kabul 

edeceğine yönelik beklentisi de tercüme çalışmalarını etkilemiştir. Drabík, Türklerin 

Mesih inancına dönmesinin Kutsal Kitabı kendi dillerinde okudukları zaman 

mucizevî bir şekilde gerçekleşeceğini savunmuştur.241 

Hollandalı Protestanlar Kutsal Kitabı Türkçeye tercüme etmeyi kararlaştırınca 

ayrıntılı bir plan yapmışlardır. Buna göre; Kutsal Kitabın tercüme çalışmasında 

kullanılacak olan mali desteği Hollandalı tüccar Laurens de Geer sağlamıştır. 

Tercümenin bilimsel açıdan gerekli kontrollerini Leiden Üniversitesi’nde Türk Dili 

profesörü olan Jacob Golius yapmıştır. Golius’un Halep’te yaşayan kardeşi Peter de 

                                                           
240 Salih Çinpolat, Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe’ye Çeviri Süreci ve Ali Ufki Bey’in Çevirisinin Önemi, 

Dini Araştırmalar 23/59, Aralık 2020, s. 433. 
241 a.g.m., s. 433-434. 



68 

 

baskıdan önce editör olarak görev almıştır. Tercümeyi yapacak kişileri belirlemek ve 

onlara ödeme yapmak için, Profesör Jacob Golius’un Doğu Dilleri bölümünden 

öğrencisi de olan İstanbul’daki Hollanda elçisi Levinus Warner (d. 1618- ö. 1665) 

görev almıştır. Warner, Kutsal Kitabı Türkçeye tercümesi etmesi için ilk olarak 

Yahya bin İshak’ı görevlendirmiştir.242        

           1. Yahya b. İshak’ın Tercümesi 

Kesin olmamakla birlikte İstanbullu bir Yahudi olan Yahya b. İshak, İbrânîce 

ve Türkçe bilmesinden dolayı Hollanda sefiri Levinus Warner tarafından Kutsal 

Kitabı Türkçeye tercüme etmekle görevlendirilmiştir. “Haki” mahlasını da kullanan 

Yahya bin İshak, 1657-1661 yılları arasında Kutsal Kitabın bazı bölümlerini 

İbrânîceden Türkçeye tercüme etmiştir. Levinus Warner, tercümeyi gerekli 

incelemenin yapılması için Hollanda’ya (Leiden) göndermiştir. Bazı bölümleri eksik 

olan bu tercümenin iki el yazması Leiden Üniversitesi Kütüphanesi’ndedir. Yahya 

bin İshak’ın yapmış olduğu bu tercüme tam olarak beğenilmemiş ya da 

onaylanmamış olduğu için basımı yapılmamıştır.243    

           2. Ali Ufkî Bey’in Tercümesi 

Kutsal Kitabı Türkçeye tercüme eden ilk mütercim Ali Ufkî Bey’dir. Bu 

tercüme Eski Ahit, Yeni Ahit ve Apokrif metinlerin Ali Ufkî Bey244 tarafından 

tercüme edilmesiyle oluşmuştur. O zamanki İstanbul sefiri müsteşrik Levinus 

Warner’in isteği ve mali desteği ile bu tercümeyi gerçekleştirmiştir. Eski Ahit’teki 

Ezra ve Yeremya bölümlerinden bir kısmı eksik olan bu tercüme 1666 yılında 

tamamlanmıştır. Bu eser Leiden Üniversitesi Levinus Warner koleksiyonunda yer 

                                                           
242 a.g.m., s. 434. 
243 a.g.m., s. 434-435. 
244 Leh (Polonya) asıllı bestekâr ve Kutsal Kitabı Türkçeye ilk tercüme eden mütercim. Asıl adı Albert 

Bobowski’dir. Bestekâr ve şair olan Ali Ufkî Bey, Sultan İbrâhim ve IV. Mehmed dönemlerinde 

sarayda görev almış, Doğu ve Batı dillerini ile birlikte Türk musikisini öğrenmiş, musiki ve dile dair 

eserler kaleme almış, tercümeler yapmıştır. Ayrıca Dr. Isaac Basire’ye 1666’da yazmış olduğu 

mektuplar ve Mezmurlar tercümesi tespit edilmiştir. Mezmurlar tercümesi, Hz Davud’un ilk on dört 

mezmurunun hece vezniyle Türkçeye çevrilmesi ile notalarından oluşmaktadır. (Turgut Kut, Ali Ufkî 

Bey, DİA, c. 2, İstanbul, 1989, s. 456, 457). 



69 

 

almıştır. Bu tercümenin Eski Ahit bölümü Kieffer’in tashihinden geçtikten sonra 

1819 yılında, tamamı da 1827’de yayımlanmıştır.245  

Ali Ufkî Bey’in Kutsal Kitabı tercüme ederken kullandığı kaynak, bazı 

araştırmacılara göre Fransızca, bazılarına göre ise Erasmus’un hazırladığı “Textus 

Receptus” adlı Grekçe metindir. Fakat onun bu tercümeyi yaparken hangi kaynağı 

kullandığı kesin olarak bilinmemektedir. Dönemin Hollanda elçisi olan Levinus 

Warner, bu tercüme sürecini İstanbul’da takip etmiş ve tercüme metinlerini kontrol 

ederek basılması için Hollanda’ya göndermiştir. Yaşanan bazı sorunlar nedeniyle, 

tercümenin basımı Paris’te 1827 yılında gerçekleşmiştir. Daha sonraki yıllarda bu 

tercüme dönemin dil özellikleri dikkate alınarak bazı değişiklikler ve düzeltmelerden 

geçerek 1878, 1885, 1886, 1901, 1941 ve 2001 yıllarında defalarca basılmıştır. 

Günümüzde kullanılan Kutsal Kitabın Türkçe tercümesi Ali Ufkî Bey’in tercümesine 

dayanmaktadır. Bu tercümede kullanılan dil gereği bazı değişikliklere gidilse de, 

günümüze kadar ulaşmasını sağlayan Kitab-ı Mukaddes Şirketi olmuştur. Ali Ufkî 

Bey’in tercümesi Türklere yönelik misyonerlik faaliyetlerde temel kaynak olarak 

kullanılmıştır ve kullanılmaya devam edilmektedir.246  

            N- Katolik Kilise’nin Tercüme Yasakları 

Katoliklerin Latinceyi zamanla kutsal bir dil olarak kabul etmesiyle birlikte 

din adamları Kutsal Kitap için uygun olan dillerin sadece Grekçe, İbrânîce ve Latince 

olduğunu savundular. Eğitimli kişiler Latinceyi kullanmaya devam etmişler fakat 

halk tarafından bu dil zamanla unutulmuştur. Buna rağmen Katolik Kilisesi Kutsal 

Kitabın diğer dillere tercümesine karşı çıkmıştır. 1079 yılında Bohemya Dükü 

Wratislaus, yerel kiliselerde Slavca kullanmak için Papa VII. Gregorius’tan izin 

istemiş, fakat Papa bu isteği hiçbir şekilde kabul etmemiştir. Buna gerekçe olarak 

Papa, Tanrı’nın Kutsal Yazıların bazı yerlerde gizli kalmasını istediğini, eğer 

bunların herkese açık hâle getirilirse sıradanlaşabileceğini ve saygısızlığa maruz 

kalabileceğini veya zekâ seviyesi düşük olan insanların onları yanlış anlayarak 

hataya düşebileceklerini göstermiştir. Sırf bu sebeplerden halk Kutsal Kitap’tan 

olabildiğince uzak tutulmuş, papazlar da bu durumu halk üzerinde güç sahibi olmak 

                                                           
245 Kut, Ali Ufkî Bey, a.g.e., s. 456, 457.  
246 Çinpolat, a.g.m., s. 437-443. 



70 

 

için kullanmışlardır. Papazlar bu durumun hep böyle devam etmesini istemişler, 

kendi özel alanları olarak saydıkları konulara halkın müdahale etmesini 

istememişlerdir. Katolik yetkilileri öğrettikleri şeylerin Kutsal Kitaba değil de Kilise 

geleneklerine dayandığını biliyorlardı. Halkın Kutsal Kitabı okuması demek Kilise 

öğretileriyle Kutsal Yazılar arasındaki çelişkileri görmek demekti.247      

Kutsal Kitabın farklı dillere yapılan tercümelerinin Katolik Kilisesi tarafından 

yasaklanması sadece Reform dönemi ve sonrasında yapılan bir uygulama değildir. 

Reform öncesinde de bu uygulamalar kendini göstermektedir. Bu yasakları iki 

bölümde incelemek gerekir: 

1. Reformdan Önce: Sapkın ya da tehlikeli sayılan kitapların yasaklanması, 

Papaların evrensel üstünlüğü ele geçirme girişimleri kadar eskidir. Gerçekte, bu tür 

yasaklar “Kilise dışında kurtuluş yoktur” teorisinden kaynaklanmaktadır. Bu 

bağlamda rahipliğin gücünü azaltabilecek tüm öğretileri ortadan kaldırmak gerekli 

hâle geldi. Bu gayret ilk başta dinsiz ve Yahudi yazılarına yönelikti, çünkü böyle bir 

şeyin okunmasının Hıristiyanlığı tehlikeye atmasından korkuluyordu. Kilise sapkın 

olarak gördüğü kitapları yasaklamakla yetinmedi, yakılmalarını emretti. Bu, ilk 

olarak Arius’un yazıları ile bağlantılı olarak denendi ve daha sonra kilisenin 

uygulamalarından biri hâline geldi. Özellikle Katolik Kilisesi, İncil’in tercümelerini 

okumayı düpedüz, insanlar için tehlikeli buluyordu. Böylelikle Papa VII. Gregorius, 

Bohemya Dükü Wratislaus’a yazdığı mektubunda Kutsal Kitabın yerel olarak 

okunmasını kınadı. Daha önce onaylanmayan Wycliffe’in eserlerinin okunması 

yasaklanırken; Hus’un eserleri tamamen sapkın olduğu gerekçesiyle kınandı. 

Matbaanın keşfedilmesiyle birlikte, tehlikeli kitapların yayımlanması yeni bir ivme 

kazanmış oldu. Piskoposlar ve rahiplere sapkın eserlerin görünümünü dikkatle 

izlemeleri ve yazarlara karşı para cezaları ve afarozları uygulamaları tavsiye 

edildi.248 

2. Reform ve Trent Konsili Sonrası: Reformasyon, Roma Katolik Kilisesi için 

son derece tehlikeli sayısız yazıya yol açmış ve tüm emirlere rağmen bu yazılar geniş 

                                                           
247 https://wol.jw.org/tr/wol/d/r22/lp-tk/102011443, 12.06.2020. 
248 https://www.biblicalcyclopedia.com/l/index.html, 29.11.2020. 



71 

 

çapta dağıtılmış, hevesle okunmuştu. 1546’da Louvain Üniversitesi, Roma 

İmparatoru V. Charles’ın (d. 1500- ö. 1558) emriyle, okunması tehlikeli ve 

dolayısıyla yasaklanmış olan bu tür kitapların hepsinin listesini yayımladı. Trent 

Konsili’nin askıya alınması sırasında Papa IV. Paulus, 1557’de belirli bir grup 

tarafından hazırlanmış bir başka yasaklı eser listesi hazırladı ve bu, Roma Katolik 

Kilisesi’nin ilk gerçek yasaklı kitaplar listesini oluşturdu (Index Librorum 

Prohibitorum). Genel olarak dizin yasaklı kitapların yazarlarını üç kısma ayırdı: 1- 

Tüm çalışmaları kesinlikle kınanmış olanlar, 2- Eserlerinden bazıları mahkûm 

edilenler, 3- 1519’dan beri ortaya çıkan isimsiz eserlerin yazarları. Trent Konsili 18. 

oturumunda yeni bir dizin hazırlamak için bir komite atadı. Bu komite 25. oturumda, 

dizine dâhil edilecek kitapların sayısı ve çeşitliliği nedeniyle anlaşamadıklarını 

bildirdi ve kitabın hazırlanması ve uygulanmasının Papa’ya bırakılmasını tavsiye etti. 

Yeni bir dizin hazırlandı. Bu dizindeki kurallara göre; Luther, Calvin, Zwingli gibi 

kişilerin eserleri tamamen yasaklanmış, dinle ilgili yazılar yazmayanların eserleri 

piskoposların ve soruşturmacıların emriyle, Katolik rahipler tarafından incelendikten 

ve onaylandıktan sonra okunmasına izin verilmiştir. Şimdiye kadar mahkûm edilmiş 

yazarlar tarafından yayımlanmış olan dinî tercümelerinin, sağlam doktrine aykırı 

hiçbir şey içermiyorsa okunmasına izin verilmiştir. Eski Ahit’in tercümelerine, ancak 

piskoposun takdirine bağlı olarak; bunları kutsal metin olarak değil, Kutsal Yazıları 

anlamak için yalnızca Vulgata’nın açıklamaları olarak kullanılmaları şartıyla izin 

verilebilir. Ancak Yeni Ahit’in çevirileri için hiçbir kimseye izin verilmez, çünkü 

çok fazla tehlike onları okumaktan kaynaklanır. Okunmasına izin verilen veya 

Vulgata basımına katılan versiyonlara notlar eşlik ediyorsa, şüpheli yerler bazı 

Katolik üniversitelerinin teoloji fakülteleri tarafından silindikten sonra, okunmalarına 

izin verilebilir. Rahibin tavsiyesi üzerine İncil’in Katolik yazarlar tarafından halk 

diline tercüme edilmesine izin verilebilecektir. Müdavimler, amirlerinden özel bir 

izin alıp bu İncilleri satın alıp okuyabileceklerdir.249 Tüm bunlarla birlikte Papa 

ayrıca belli aralıklarla listenin yenilenmesi için bir “Index Topluluğu” da atadı. Index 

uygulaması hem 16. yüzyılda, hem de onu izleyen yüzyıllarda çoğunlukla başarılı 

olamadı ve 1966 yılında yürürlükten kaldırıldı.250   Halkın konuştuğu dillerde Kutsal 

                                                           
249 a.g.k., 29.11.2020.  
250 Robert D. Linder, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sel, Kınran, s. 425. 



72 

 

Kitaba sahip olma veya dağıtımına yardım etme cesareti gösterenler Katolik 

Kilisesi’nin gazabına uğramışlardır. Birçoğu tutuklanmak, ömür boyu hapis cezasına 

çarptırılmak, direkte yakılmak gibi çeşitli cezalara çarptırılmıştır.251 

Yasaklara rağmen, Reform döneminde yeni ve devrimsel Hümanist görüşünü 

benimseyen Erasmus, Luther ve Tyndale İbrânîce ve Yunanca metinleri kullanarak 

tercüme yapmışlardır. Her ne kadar bu tercümeler orijinalin yerini alamasa da 

Reformun yolunu açmıştır.252    

 

                                                           
251 https://wol.jw.org/tr/wol/d/r22/lp-tk/102011443, 12.06.2020. 
252 Beni Ruef, Bible Translation in the Middle Ages, Seminar Thematizing Language in Medieval 

English Literature, 2003, s. 4.  

 



73 

 

SONUÇ 

Günümüzde birçok dile ve lehçeye çevirisi yapılan Kutsal Kitabın ilk 

tercümesi M.Ö. 180’de tamamlanan Septuagint’tir. Eski Ahit’in Grekçeye tercümesi 

ile başlayan Kutsal Kitap tercümeleri, Reform öncesi dönemde az sayıda olmakla 

birlikte özellikle Reform dönemi ve sonrasında artış göstermiştir. Kutsal Kitap 

merkezli dinî, sosyal ve siyasî meseleler tercüme faaliyetlerini daima etkilemiştir. 

Katolik Kilisesi’nin Kutsal Kitabın sadece Latince tercümesine izin verip diğer 

dillere yapılan tercümelere karşı çıkması ve Kutsal Kitabın halka anlatılması 

noktasında kendini yegâne otorite olarak görmesi bu meselelerden sadece birkaçıdır. 

Özellikle Reform öncesi ve sonrasında yapılan tercümelerde temel amaç farklı dilleri 

konuşan Hıristiyan halkın kendi dillerinde Kutsal Kitabı okuyup anlamasıdır. 

Günümüzde ise tercümeler, misyonerlik faaliyetlerinde önemli bir rol oynayarak 

Hıristiyanlığın birçok bölgede yayılmasına zemin hazırlamaktadır.  

Kutsal Kitabın farklı dillere tercüme edilmesinde değişik metotlar 

benimsenmiştir. Orijinal İbrânîce ve Grekçe metinlere erişimin zorluğu, özellikle iki 

dili de öğrenmenin zaman alması, ulaşım ve teknolojinin yetersizliği gibi sebeplerden 

dolayı orijinal metinlerden yapılan çeviriler azdır. Dolayısıyla birçok mütercim 

kendinden önce yapılmış olan tercümeleri esas alarak yeni bir tercüme ortaya 

koymuştur. Bu sebepten yapılan tercümeler, tercümenin tercümesi hâline gelmiştir.  

Özellikle Kutsal Kitabın Batı dillerine tercümesi için Vulgata ve Tyndale’ın çevirisi 

ağırlıklı olarak kullanılmıştır. Başka tercümelerden yararlanarak yapılan bu 

tercümelerde, esas aldığı tercümelerdeki hataların yeni tercümede yerini alması da 

kaçınılmaz olmuştur.  

Kutsal Kitabın eski tercümelerinde genellikle satır arasına yazılan notlar ve 

kelime kelime (motomot) çeviri şeklinde tercümeler yapılırken; Reform dönemi ve 

sonrasında yapılan tercümelere mütercimin yorumları, açıklayıcı notlar ve resimler 

eşlik etmiştir.  

Kutsal Kitabın Eski Ahit kısmı İbrânîce, Yeni Ahit kısmı ise Grekçeden 

oluşmaktadır. Bu dillere özgü kelime, deyim ve atasözleri gibi ifadelerin tercüme 



74 

 

edilen dilde tam karşılığının olmaması tercüme yapılırken karşılaşılan en önemli 

sorundur. Bu ifadeleri anlatabilmek için mütercimler kendi yorumlarını veya bu 

kelimelerin tam karşılığı olmasa da ona anlamca yakın olan kelimeleri 

kullanmışlarıdır. Dolayısıyla Kutsal Kitabın yapılmış olan tüm tercümelerinde 

eksiklik söz konusudur. Buna tercüme eden kişinin anlamadan veya yanlış tercüme 

etmekten dolayı yaptığı hatalar da eklenince, Kutsal Kitabın eksiksiz ve hatasız bir 

tercümesinin olmadığı kanaatine varılabilir. Nitekim yapılan birçok tercümenin 

hatalarının düzeltilmesi ve eksiklerinin giderilmesi yani revizyona tâbî tutulması bu 

düşünceyi destekler niteliktedir.  

Her ne kadar yapılan tercümeler eksikler ve hatalar barındırsa da halkın 

Kutsal Kitaba erişmesine ve kendi dillerinde Kutsal Kitabı okumasına önemli ölçüde 

yarar sağlamıştır. Özellikle Protestanlığın birçok yerde yayılmasında etkin rol 

oynayan tercümeler Katolik Kilisesi’nin tepkisini çekmiş ve bu doğrultuda tercüme 

çalışmalarının yasaklanması için Trent Konsili toplanmış ve bu konsil sonunda 

birtakım kararlar alınmıştır. Index Librorum Prohibitorum (Yasaklı Kitaplar Listesi) 

adı altında alınan kararlarda, Reformcuların tercümelerine ve eserlerine yönelik 

yasaklar getirilmiştir. Tüm bu yasaklara rağmen Kutsal Kitap tercümeleri daha fazla 

yapılmıştır. Katolik Kilisesi’nin bu yasakları amacına ulaşamadığından dolayı 1966 

yılında tamamen kaldırılmıştır.       

       

 

 



75 

 

KAYNAKÇA 

A- Kitaplar ve Makaleler 

ADAM, Baki, Tevrat, DİA, c. 14, İstanbul, 2012. 

AEJMELAEUS, Anneli, The Origins of the Kaige Revision, ed.: R. Hakola, P. 

Huotari, J. Orpana, Scriptures in the Making: Texts and Their Transmission in Late 

Second Temple Judaism, Peeters, 2021.  

ARAS, Ahmet, Elmalılı Hamdi Yazır’ın “Hak Dini Kur’an Dili” Tefsirinde 

Hıristiyan Mezhepleri İle İlgili Görüşleri, Türk İslam Medeniyeti Akademik 

Araştırmalar Dergisi, Yıl: 8, Sayı: 16, Konya, 2013. 

……………….., Harita ve Grafiklerle Dinler ve İnançlar Coğrafyası, Emin 

Yayınları, Bursa, 2016. 

………………..., Protestanlık Tarihinde Kalvinizm, Konya, 2004. 

ATKİNSON, James, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

AYDIN, Mehmet, Batı ve Doğu Hıristiyanlığına Tarihi Bir Bakış, A.Ü.İ.F.D., c. 27, 

Ankara, 1985.   

…………………., Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık, 3. Baskı, TDV 

Yayınları, Ankara, 2007. 

………………….., Hıristiyan Genel Konsilleri ve II. Vatikan Konsili, Selçuk 

Üniversitesi Basımevi, Selçuk Üniversitesi Yayınları No: 93, İlahiyat Fakültesi 

Yayınları No: 4, Konya, 1991. 

AYTAÇ, Gürsel, Yeni Alman Edebiyatı Tarihi, Üçüncü Basım, Gündoğan Yayınları, 

Form Ofset, Ankara, Kasım 1992.  

BACHER, Wilhelm, The Jewish Encyclopedia, ed.: Isidore Singer , vol.: 12, New 

York and London, 1901-1906. 

BESALEL, Yusuf, Yahudilik Ansiklopedisi, c. II., Birinci Baskı, Gözlem Gazetecilik 

Basın ve Yayın A. Ş., Tiglat Matbaacılık, İstanbul, 2001. 

…………………., Yahudilik Ansiklopedisi, c. III., Birinci Baskı, Gözlem Gazetecilik 

Basın ve Yayın A. Ş., Tiglat Matbaacılık, İstanbul, 2002. 

CLARE, John, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: Mayıs 

2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

CLÉMENT, Olivier, Din Fenomeni (Ortodoksluk Mezhebi), trc: Mehmet Aydın, 4. 

Baskı, Sebat Ofset ve Matbaacılık, Konya, 2011. 



76 

 

CLOUSE, Robert G., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

CROSS, F. L., LİVİNGSTONE, E. A., The Oxford Dictionary of the Christian 

Church, 2. Baskı, Oxford University Press, ABD (New York), 1974. 

ÇETİN ÜNAL, Banu, Avrupa’nın Felaketler Yüzyılında Bir Devrimci Olarak John 

Wycliffe’in Etkisi, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, c. 2, sayı: 1, 2019. 

ÇİNPOLAT, Salih, Kitab-ı Mukaddes’in Türkçe’ye Çeviri Süreci ve Ali Ufki Bey’in 

Çevirisinin Önemi, Dini Araştırmalar 23/59, Aralık 2020. 

ÇOBAN, Bekir Zakir, Geçmişten Günümüze Papalık, İnsan Yayınları, İstanbul, 

2009. 

DEMAREST, Bruce A., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

DEMİRCİ, Kürşat, Engizisyon, DİA, c. 11, İstanbul, 1995. 

DEMİRKENT, Işın, Haçlılar, DİA, c. 14, İstanbul, 1996. 

ERBAŞ, Ali, Hristiyanlık’ta Reform ve Protestanlık Tarihi, 1. Baskı, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2015. 

EROĞLU, Ahmet Hikmet, Ekmek Şarap Ayini (Evharistiya) Konusunda Katolikler 

ve Protestanlar Arasındaki Anlayış Farklılıkları, A.Ü.İ.F.D., c. XXXIX, Ankara, 

1999.  

FERGUSON, Everett, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

FİNUCANE, Ronald, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

GASQUE, W. Ward, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

GÜNDÜZ, Şinasi, Hıristiyanlık, 6. Basım, TDV Yayınları, Ankara, 2017. 

…………………., Pavlus Hıristiyanlığın Mimarı, 4. Basım, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara, 2014. 

GÜRKAN, Salime Leyla, Yahudilik, 6. Baskı, TDV Yayınları, Ankara, 2017. 

HARMAN, Ömer Faruk, Ahd-i Atîk, DİA, c. 1, İstanbul, 1988. 

………………….., Engizisyon, DİA, c. 11, İstanbul, 1995. 

………………….., Feyyûmî, Saîd b. Yûsuf, DİA, c. 12, İstanbul, 1995. 

…………………..,  Kitâb-ı Mukaddes, DİA, c. 26, Ankara, 2002. 



77 

 

HURTADO, Larry W., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

JACOB, Xavier, İncil Nedir? Tarihi Gerçekler, Kent Matbaacılık, Ankara, 1985. 

KREUZER, Siegfried (ed.), The Bible in Greek: Translation, Trasmission and 

Theology of the Septuagint, SBL Press, Atlanta, 2015. 

KUT, Turgut, Ali Ufkî Bey, DİA, c. 2, İstanbul, 1989. 

Kutsal Kitap ve Deuterokanonik (Apokrif) Kitaplar, Kitabı Mukaddes Şirketi, Korea, 

2015.  

KÜÇÜK, Mehmet Alparslan, Kutsal Kitap Anlayışı, Berikan Yayınevi, Ankara, 

2009.  

LANE, Tony, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: Mayıs 2004, 

Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

LİETZMANN, M. Hans, Eski Kilise Tarihi 1. ve 2. Cilt, trc: Mehmet Aydın, Sebat 

Ofset ve Matbaacılık, Konya, 2016. 

LİNDER, Robert D., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

LUTHER, Martin, Hristiyan’ın Özgürlüğü, trc: Alper Özharar, 1. Baskı, İstanbul 

Luteryen Kilisesi, GDK Yayınları, İstanbul, 2015. 

MARSHALL, Caroline T., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004.   

McCONİKA, James, Düşüncenin Ustaları Erasmus, trc: Cemal Atila, 1. Baskı, Altın 

Kitaplar Yayınevi, Akdeniz Yayıncılık, İstanbul, 2002. 

McNAİR, Philip, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: Mayıs 

2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

MEHL, Roger, Din Fenomeni (Protestanlık Mezhebi), trc: Mehmet Aydın, 4. Baskı, 

Sebat Ofset ve Matbaacılık, Konya, 2011. 

OLGUN, Hakan, Luther ve Reformu Katolisizm’i Protesto, 2. Baskı, Eskiyeni 

Yayınları, Ankara, 2016. 

ÖKTEN, Kaan H., Reformasyon Dönemi Siyasal ve Dinsel Düşünce Tarihine Giriş, 

1. Baskı, Alfa Yayınları, İstanbul, 2003. 

ROSENBERG, Harry, Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

RUEF, Beni, Bible Translation in the Middle Ages, Seminar Thematizing Language 

in Medieval English Literature, 2003. 



78 

 

SALİHOĞLU, Mahmut, Sâmirîler, DİA, c. 36, İstanbul, 2009. 

SCHNUCKER, Robert V., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: 

Mayıs 2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

STUPPERİCH, R., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: Mayıs 

2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

TANYU, Hikmet, Yahudiliğin Kutsal Kitapları ve Esasları, İlmî İnceleme ve 

Tenkidi, A.Ü.İ.F.D., c. 14, Ankara, 1966.  

TODD, Richard A., Hıristiyanlık Tarihi, trc: Sibel Sel, Levent Kınran, Basım: Mayıs 

2004, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul, 2004. 

TOY Crawford Howell , GOTHEİL Richard, The Jewish Encyclopedia, ed.: Isidore 

Singer , vol.: 3, New York and London, 1901-1906. 

WAARDENBURG, Jacques, Reform, DİA, c. 34, İstanbul, 2007. 

………………..., Protestanlık, DİA, c. 34, İstanbul, 2007. 

ZWEİG, Stefan, Rotterdamlı Erasmus Zaferi ve Trajedisi, trc: Ahmet Cemal, 9. 

Baskı, Can Sanat Yayınları, İstanbul, 2019.   

B- İnternet Kaynakları 

CHADWİCK, Henry, https://www.britannica.com/biograhpy/Origen, 05.01.2021. 

https://armenianchuch.us/essential_grid/st-mesrob-mashdotz/, 28.11.2020. 

https://hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-

exhibits/from-geneva-the-first-english-study-bible/, 05.06.2020. 

https://library.dts.edu/Pages/TL/Special/sc_bibles.shtml, 05.06.2020. 

https://library.garrett.edu/collections/special-collections/rare-bible-digital-exhibit-

pre-1600/bishops-bible-1568, 12.05.2020. 

https://net.lib.byu.edu/scm/reformers/zwingli.html, 12.06.2020. 

https://web.nli.org.il/sites/nli/english/library/reading_corner/pages/ferrara.aspx, 

09.06.2020. 

https://wol.jw.org/en/wol/d/r1/lp-e/1965845, 06.02.2021. 

https://wol.jw.org/tr/wol/d/r22/lp-tk/102011443, 12.06.2020. 

https://www.biblicalcyclopedia.com/C/castalion-castalio-or-castellio-sebastian.html, 

19.11.2020. 

https://www.biblicalcyclopedia.com/G/greek-versions-of-the-holy-scriptures.html, 

05.02.2021. 



79 

 

https://www.biblicalcyclopedia.com/index.html, 29.11.2020. 

https://www.biblicalcyclopedia.com/L/lucian-(2).html, 14.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/Aquila-ancient-biblical-scholar, 05.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/Jacques-Lefevre-dEtaples, 17.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/John-Rogers-English-religious-reformer, 

16.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/Leo-Jud, 16.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/Miles-Coverdale, 19.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/Santes-Pagninus, 17.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/Theodotion, 05.11.2020. 

https://www.britannica.com/biography/William-Tyndale, 28.11.2020. 

https://www.britannica.com/topic/Anabaptists, 24.11.2020. 

https://www.britannica.com/topic/Franconian-language, 13.02.2021. 

https://www.britannica.com/topic/Middle-English-language, 18.03.2021. 

https://www.britannica.com/topic/Peshitta, 23.12.2019. 

https://www.britannica.com/topic/Puritanism, 24.11.2020. 

https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Greek-Hungarian-Italian-and-

Portuguese-translations, 15.01.2020. 

https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Origens-Hexapla, 03.01.2020. 

https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Medieval-and-modern-versions-

Dutch-French-and-German, 06.02.2021. 

https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Slavic-versions, 04.02.2020. 

https://www.britannica.com/topic/King-James-Version, 09.06.2020. 

https://www.britannica.com/topic/polyglot-Bible, 08.05.2020. 

https://www.bl.uk/collections-items/erasmus-novum-testamentum-omne, 07.03.2020. 

https://www.bl.uk/collection-items/coverdale-bible, 27.05.2020. 

https://www.encyclopedia.com/philosophy-and-religion/bible/bible-general/vulgate, 

14.02.2021. 

https://www.gotquestions.org/Bishops-Bible.html, 12.05.2020. 



80 

 

https://www.gotquestions.org/Coverdale-Bible.html, 27.05.2020. 

https://www.gotquestions.org/Douay-Rheims-Version-DRV.html, 03.06.2020. 

https://www.gotquestions.org/Geneva-Bible.html, 18.05.2020. 

https://www.gotquestions.org/Great-Bible.html, 25.05.2020. 

https://www.gotquestions.org/Matthew-Bible.html, 03.06.2020. 

https://www.gotquestions.org/Wycliffe-Bible.html, 03.06.2020. 

https://www.historyofinformation.com/detail.php?id=157, 26.01.2021. 

https://www.historyofinformation.com/detail.php?id=3359, 02.01.2021. 

https://www.jw.org/en/library/magazines/wp20140301/bible-translation-in-medieval-

spain/, 10.01.2020. 

https://www.museeprotestant.org/en/notice/olivetan-1506-1538-2/, 19.11.2020. 

https://www.newadvent.org/cathen/15367a.htm, 05.02.2021. 

https://www.newadvent.org/cathen/07316a.htm, 02.01.2021. 

https://www.newadvent.org/cathen/16078c.htm, 26.01.2021. 

https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison

2017/EnglishBibles/00006, 25.05.2020. 

https://www.unifr.ch/institut-barthelemy/en/institute/history/html, 13.02.2021. 

https://www.zb.uzh.ch/en/zuerich/reformation, 19.06.2020. 

www.biblegateway.com/resources/encyclopedia-of-the-bible/Targum, 24.12.2019. 

www.vetuslatina.org, 12.02.2021. 

C- Fotoğraf Kaynakları 

TOY, Crawford Howell, Burkitt, FC, Ginzberg, Louis, 

www.jewishencyclopedia.com/articles/1674-aquila-akvlac-foreignchars-

v02p034001-jpg-foreignchars, 29.06.2020. (Aquila Tercümesi) 

https://www.hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-

exhibits/from-geneva-the-first-english-study-bible/, 30.06.2020. (Cenevre İncili) 

https://www.wdl.org/en/item/10636, 30.06.2020. (Complutensian Polyglot İncil) 

https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison

2017/EnglishBibles/00023-00033-00034, 30.06.2020. (Douay-Rheims İncili) 



81 

 

https://www.bl.uk/collection-items/erasmus-novum-testamentum-omne, 29.06.2020. 

(Erasmus İncili) 

https://dur.ac.uk/news/newsitem/?itemno=11654, 29.06.2020. (Habeşçe Tercüme)                                             

https://www.bible-history.com/ibh/Scrolls+and+Texts/Gospels/Gothic+Gospels, 

29.06.2020. (Gotça İncil) 

https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison

2017/EnglishBibles/00006, 30.06.2020. (Büyük İncil) 

SAUTER, Megan, https://www.biblicalarchaeology.org/daily/ancient-

cultures/ancient-near-eastern-world/what-is-coptic-and-who-the-copts-in-ancient-

egypt/, 29.06.2020. (Kıptîce İncil) 

https://www.bl.uk/collection-items/king-james-bible, 30.06.2020. (King James İncili) 

https://www.bl.uk/collection-items/luther-bible, 30.06.2020. (Martin Luther İncili) 

https://library.osu.edu/innovation-projects/omeka/items/show/17, 30.06.2020. (Miles 

Coverdale İncili) 

https://www.bibleblender.com/2019/biblical-lessons/biblical-history/ancient-

texts/the-complete-history-of-the-bible-translations-how-the-word-was-delivered-

from-god-to-our-modern-bibles/attachment/hexapla11, 29.06.2020. (Origen Hexapla) 

https://www.bl.uk/collection-items/syriac-bible, 29.06.2020. (Peşitta) 

https://www.hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-

exhibits/from-geneva-the-first-english-study-bible/, 30.06.2020. (S. Pagninus İncili) 

https://library.garrett.edu/collections/special-collections/rare-bible-digital-

exhibit/pre-1600/bishops-bible-1568, 30.06.2020. (Piskoposlar İncili) 

earlychurch.com/the-septuagint/, 29.06.2020. (Septuagint) 

targuman.org/2016/09/10/what-is-targum/, 29.06.2020. (Targum) 

https://www.hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-

exhibits/from-geneva-the-first-english-study-bible/, 05.06.2020. (T. Beza İncili) 

https://www.bl.uk/collection-items/matthews-bible, 30.06.2020. (T. Matthew İncili) 

https://www.bl.uk/collection-items/william-tyndales-new-testament,29.06.2020. 

(William Tyndale İncili) 

https://www.bl.uk/collection-items/the-harley-gospels, 29.06.2020. (Vulgata) 

https://net.lib.byu.edu/scm/reformers/zwingli.html, 30.06.2020. (Zürih İncil) 

https://www.bl.uk/people/john-wycliffe, 29.06.2020. (Wycliffe İncili) 

 



82 

 

KUTSAL KİTAP TERCÜMELERİ KRONOLOJİSİ 

 

Milâttan Önce        

III-II. yüzyıl          Eski Ahit’in Grekçeye tercümesi: Septuagint 

II. yüzyıl               Targum’un günümüze kadar gelen ilk el yazması 

Milâttan Sonra 

65-70 civarı          Markos İncili’nin derlenmesi 

80 civarı               Matta İncili’nin derlenmesi 

85-150 civarı        Yuhanna İncili’nin derlenmesi                 

I. yüzyıl                Septuagint’in Kaige tercümesi ve revizyonu 

II. yüzyıl               Aquila, Theodotion ve Symmachus’un Eski Ahit’i Grekçeye 

                              tercümesi ve revizyonu 

II. yüzyıl               Kutsal Kitabın Kıptîceye tercüme edilmesi 

II-III. yüzyıl         Kutsal Kitabın Süryânîce tercümesi: Peşitta 

III. yüzyıl             Origen’in Septuagint üzerine yaptığı tercümesi: Hexapla 

325                       İznik Konsili’nde Kutsal Kitap kanonunun oluşturulması  

IV. yüzyıl             Kutsal Kitabın Gotça’ya tercüme edilmesi 

IV. yüzyıl             Septuagint’in el yazmaları: Codex Sinaiticus, Codex Vaticanus ve  

                             Codex Alexandrinus 

382-405                Jerome’un Kutsal Kitabı Latinceye tercümesi: Vulgata 

IV-V. yüzyıl         Kutsal Kitabın Habeşçeye tercüme edilmesi  

V. yüzyıl              Septuagint’in el yazması: Codex Bezae 



83 

 

V. yüzyıl               Kutsal Kitabın Ermenîceye tercüme edilmesi 

863                        En eski Slavca tercümeler 

X. yüzyıl               Saadiya Gaon’un ilk defa Eski Ahit’i İbrânîceden Arapçaya  

                              tercümesi  

1000                      Notker Labeo’nun Memurları Almancaya tercümesi 

1287-1290            Jaume de Montjuich’in Kutsal Kitabı ilk kez tam olarak  

                             Katalancaya tercümesi 

XIII. yüzyıl          Kutsal Kitabın İspanyolcaya en erken tercümesi ve Katalanca’ya   

                             kısmî tercümesi 

1380                     John Wycliffe’in Yeni Ahit’in İngilizceye ilk tercümesi 

1384                     Johan Schutken’in Yeni Ahit ve Mezmurları Hollanda diline   

                             tercümesi 

1471                     Niccolò Malermi’nin Kutsal Kitabı İtalyancaya tercümesi 

XV. yüzyıl           Bonifacio Ferrer’in Kutsal Kitabı Valensiya diline tercümesi  

1516                     Erasmus’un Latince tercümesinin basılması 

1522                     Martin Luther Almancaya Yeni Ahit tercümesi 

1522                     Complutensian Polyglot İncil’in yayımlanması  

1523                     Jacques Lefèvre d’Étaples’in Yeni Ahit’i Fransızcaya tercümesi  

1525                     William Tyndale’ın Eski Ahit ve Yeni Ahit’in bir kısmını  

                              kapsayan ilk İngilizce Kutsal Kitap tercümesi  

1525-1529            Zürih İncil’in yayımlanması 

1528                     Santes Pagninus’un Latince tercümesinin yayımlanması 

1528                     Jacques Lefèvre d’Étaples’in Eski Ahit’i Fransızcaya tercümesi 



84 

 

1534                    Martin Luther’in Almancaya Eski Ahit’i tercümesi  

1535                    Eski Ahit ve Yeni Ahit’in tamamını içeren ilk İngilizce İncil olan 

                            Coverdale Bible’nin basılması 

1535                    Pierre Robert Olivétan’ın Kutsal Kitabı Fransızcaya tercümesi  

1537                    John Rogers’ın İngilizce tercümesinin yayımlanması 

1539                    Büyük İncil’in yayımlanması 

1540                    Oddur Gottskálksson’un Kutsal Kitabı ilk defa İzlanda diline  

                            tercümesi 

1541                    János Sylvester’ın Kutsal Kitabı Macarcaya tercümesi  

1545-1563           Trent Konsili’nde Vahiy Kitabı’nın Yeni Ahit metinlerine dâhil 

                            edilmesi 

1553                    Ferrara İncil’in yayımlanması 

1555                    Sebastian Castellio’nun Kutsal Kitabı Fransızca’ya tercümesinin  

                            yayımlanması                             

1556                    Theodore Beza’nın Latince tercümesinin yayımlanması  

1557                    Cenevre İncili’nin Yeni Ahit kısmının yayımlanması 

1560                    Cenevre İncili’nin hem Yeni Ahit hem de Eski Ahit kısmının 

                            yanı sıra önemli çeviri notlarını içeren bölümünün yayımlanması 

1568                    Piskoposlar Kutsal Kitabı’nın yayımlanması 

1569                    Kutsal Kitabın tamamının İspanyolcaya ilk tercümesinin  

                            yayımlanması 

1571                    Jean de Liçarrague’nin Kutsal Kitabı Bask diline tercümesi 

1582                    Douay-Rheims Kutsal Kitabı’nın Yeni Ahit kısmının yayımlanması 

1590                    Tamamlanan ilk Macarca Kutsal Kitabın yayımlanması 



85 

 

1607                    Giovanni Diodati’nin Kutsal Kitabı İtalyancaya tercümesi 

1611                    King James İncili’nin yayımlanması 

1657-1661           Yahya b. İshak’ın Kutsal Kitabın bazı bölümlerini İbrânîceden 

                             Türkçe’ye tercümesi 

1666                     Ali Ufkî Bey’in Kutsal Kitabı Türkçeye tercümesi 

 

                          

 

   

                          

 

                                      

 

  

 

   

  



86 

 

EKLER 
 

 

Şekil 1.1.253 Eski Ahit’in Grekçeye tercümesi: Septuagint.

 

Şekil 1.2.254 Origen’in Hexapla adlı eserinden fragman. 

                                                           
253 earlychurch.com/the-septuagint/, 29.06.2020.  

254 https://www.bibleblender.com/2019/biblical-lessons/biblical-history/ancient-texts/the-complete- 



87 

 

 

Şekil 1.3.255 Aquila’nın tercümesi. 

 

 

                                                                                                                                                                     
history-of-bible-traslations-how-the-word-was-delivered-from-god-toour-modern-day-bibles/ 

attachment/hexapla11, 29.06.2020. 
255 Toy, Crawford Howell, Burkitt, FC, Ginzberg, Louis, www.jewishencyclopedia.com/articles/1674- 

aquila-akvlac-foreignchars-v02p034001-jpg-foreignchars, 29.06.2020.  



88 

 

 

                            Şekil 1.4.256 Tanah’ın Ârâmîce tercümesi Targum. 

 

Şekil 1.5.257 Süryânîce yazılmış ve 463-464’e tarihlendirilmiş, İncil’in ilk beş kitabının erken kopyası. 

                                                           
256 targuman.org/2016/09/10/what-is-targum/, 29.06.2020. 
257 https://www.bl.uk/collection-items/syriac-bible, 29.06.2020. 



89 

 

 

        Şekil 1.6.258 St. Jerome’un tercümesi, Vulgata’nın en eski örneklerindendir. 

 

Şekil 1.7.259 Ulfilas’ın Gotça tercümesinin bazı bölümleri. Mor parşömen üzerine altın rengi harflerle 

yazılmış ve “Codex Argenteus” olarak bilinir. 

 

                                                           
258 https://www.bl.uk/collection-items/the-harley-gospels, 29.06.2020. 
259 https://www.bible-history.com/ibh/Scrolls+and+Texts/Gospels/Gothic+Gospels, 29.26.2020. 



90 

 

 

              Şekil 1.8.260 Erasmus’un Yeni Ahit Latince tercümesinin ilk baskısı. 

 

Şekil 1.9.261 M.S. IV-V. yüzyıla tarihlenen “Codex Glazier” Kıptî dilinde yazılmıştır ve Elçilerin İşleri 

Kitabı’nın bir bölümünü içerir. (1: 1-15: 3). 

                                                           
260 https://www.bl.uk/collection-items/erasmus-novum-testamentum-omne, 29.06.2020. 
261 Megan Sauter, https://www.biblicalarchaeology.org/daily/ancient-cultures/ancient-near-eastern-

world/what-is-coptic-and-who-were-the-copts-in-ancient-egypt/, 29.06.2020. 



91 

 

 

Şekil 1.10.262 Habeşçe Eski Ahit kitaplarının bilinen en eski kopyaları. (EMML 6977/Hill 

Müzesi ve El Yazması Kütüphanesi) 

 

 

Şekil 1.11.263 John Wycliffe İncili. 

                                                           
262 https://dur.ac.uk/news/newsitem/?itemno=11654, 29.06.2020. 
263 https://www.bl.uk/people/john-wycliffe, 29.06.2020. 



92 

 

 

Şekil 1.12.264 William Tyndale’ın Yeni Ahit tercümesinin 1526 baskısının bilinen üç 

kopyasından biri. Almanya’da basılmıştır. 

     

Şekil 1.13.265 Biblia Sacra, Amsterdam, 1648. Bu versiyonda Beza’nın Latince Yeni Ahiti’ni 

ve Francis Junius’un İbrânîce Eski Ahit’in Latince tercümesi bulunmaktadır. 

                                                           
264 https://www.bl.uk/collection-items/william-tyndales-new-testament, 29.06.2020. 
265 https://www.hbu.edu/museums/dunham-bile-museum/tour-of-the-museum/past-exhibits/from- 

geneva-the-first-english-study-bible/, 05.06.2020.  

 



93 

 

 

Şekil 1.14.266 Santes Pagninus tercümesi. Lyons, 1528. 

 

Şekil 1.15.267 Miles Coverdale tercümesi (1550). 

                                                           
266https://www.hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-themuseum/past-exhibits/from- 

geneva-the-first-english-study-bible/, 30.06.2020.  
267 https://library.osu.edu/innovation-projects/omeka/items/show/17, 30.06.2020. 



94 

 

 

Şekil 1.16.268 Thomas Matthew tercümesi. 

 

Şekil 1.17.269 Büyük İncil, London 1540. (00006) 

                                                           
268 https://www.bl.uk/collection-items/matthews-bible, 30.06.2020. 
269 https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison2017/ 

EnglishBibles/00006, 30.06.2020. 



95 

 

 

Şekil 1.18.270 Cenevre İncili, 1560. 

 

Şekil 1.19.271 Piskoposlar İncili, 1568. 

                                                           
270 https://www.hbu.edu/museums/dunham-bible-museum/tour-of-the-museum/past-exhibits/from- 

geneva-the-first-english-study-bible/, 30.06.2020. 
271 https://library.garrett.edu/collections/special-collections/rare-bible-digital-exhibit/pre-1600/ 

bishops-bible-1568, 30.06.2020. 



96 

 

 

    Şekil 1.20.272 Douay-Rheims İncili’nin Yeni Ahit kısmı. (Rheims-1582). (00023) 

 

Şekil 1.21.273 King James İncili. 

                                                           
272 https://www.smu.edu/Bridwell/SpecialCollectionsandArchives/Exhibitions/Harrison2017/ 

EnglishBibles/00023-00033-00034, 30.06.2020. 
273 https://www.bl.uk/collections-items/king-james-bible, 30.06.2020. 



97 

 

 

                                  Şekil 1.22.274 Zürih İncili, Zürih: Christoph Froschauer, 1560. 

 

Şekil 1.23.275 Luther’in Almanca tercümesinin ilk baskısı. 

                                                           
274 https://net.lib.byu.edu/scm/reformers/zwingli.html, 30.06.2020. 
275 https://www.bl.uk/collection-items/luther-bible, 30.06.2020. 



98 

 

 

Şekil 1.24.276 Complutensian Polyglot İncil. 

  

                                                           
276 https://www.wdl.org/en/item/10636/, 30.06.2020. 


