
T.C.
EGE ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI

ANDREİ ZVYAGINTSEV FİLMLERİNDE İKTİDARIN TEMSİLİ
OLARAK OTORİTE VE HEGEMONİK ERKEKLİK

YÜKSEK LİSANS TEZİ

Ceyda CURA

DANIŞMANI : Yrd. Doç. Dr. İlknur GÜRSES

Doç. Dr. Mehmet KOŞTUMOĞLU

Doç. Dr. Burcu BALCI

İZMİR-2017

1



Ege  Üniversitesi  Sosyal  Bilimler  Enstitüsü  Müdürlüğüne  sunduğum  “Andrei
Zvyagintsev Filmlerinde İktidarın Temsili Olarak Otorite ve Hegemonik Erkeklik”
adlı  yüksek lisans  tezinin  tarafımdan  bilimsel,  ahlak  ve  normlara  uygun bir  şekilde
hazırlandığını,  tezimde  yararlandığım  kaynakları  bibliyografyada  ve  dipnotlarda
gösterdiğimi onurumla doğrularım.

Ceyda CURA

İmza

2



3



ANDREI ZVYAGİNTSEV FİLMLERİNDE İKTİDARIN TEMSİLİ OLARAK 

OLARAK OTORİTE VE HEGEMONİK ERKEKLİK

YEMİN METNİ……………………………………………………………………..iii

TUTANAK…………………………………………………………………………..iv

İÇİNDEKİLER……………………………………………………………………..v

RESİM LİSTESİ……………………………………………………………………ix

GİRİŞ………………………………………………………………………………..1

BİRİNCİ BÖLÜM: HEGEMONİK ERKEKLİK VE ERKEKLİĞİN 
TOPLUMSAL YAPI İÇİNDE KURUMLAR ARACILIĞI İLE İNŞA SÜRECİ VE 
TOPLUMSAL CİNSİYET

1.1. Toplumsal Cinsiyet ve Feminizm Kuramı…………………………………..4 

1.1.1. Birinci Dalga Feminizm……………………………………………...6

1.1.2. İkinci Dalga Feminizm……………………………………………….9 

1.2. Erkeklik ve Hegemonik Erkeklik Kavramları………………………….....11

1.2.1. Antonio Gramsci’nin Hegemonya Kavramı Bağlamında Hegemonik 
Erkeklik…………………………………………………………………………….15

1.2.2. Hegemonik Erkekliğin inşası………………………………………...20

1.3. Toplumsal Yapı içinde Aile kurumunun Erkekliğin İnşasındaki Rolü…..26

1.3.1. Aile Kurumu ve Tarihsel Gelişimi…………………………………...27

1.3.2. Aile Kurumunun Çatışma Kuramı Açısından İncelenmesi………….31

1.3.3. Yapısal İşlevselci Kuram Açısından Aile Kurumu………………….32

1.3.4. Feminist Kuram Açısından Aile Kurumu…………………………...33

1.3.5. Toplumsal Cinsiyet Yapılanması Açısından Aile İçi Rollerin 
Belirlenmesi………………………………………………………………………...35

1.3.6. Aile Kurumu İçinde Baba-Oğul İlişkisinin İncelenmesi………….....38

1.4. Toplumsal Cinsiyet Yapılanması Açısından Devlet………………………40

4



1.4.1. Modern Devletin Doğuşu: Leviathan……………………………....41

1.4.2. Paternal Devlet Anlayışı………………………………………........44

1.4.3. Siyasal İktidarın Cinsiyeti………………………………………….48 

İKİNCİ BÖLÜM: GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE RUS SİNEMASINDA YER ALAN
ERKEKLİK VE OTORİTE TEMSİLLERİNİN SUNUMU

2.1. Lenin Dönemi: Çalışan Kadınlar ve Erkekler Arası Sınıfsal İlişkiler……51

2.1.1. Tretya Meshchanskaya ve Lenin Dönemi Ailenin İnşası…………...54

2.1.2. Ştaçka ve Toplumsal Erkeklik Kurgusu………………………….....61

2.2. Stalin Dönemi: Kutsal Aile ve Kahraman Erkekler………………….........66

2.2.1. Padeniye Berlina ve Kutsal Ailenin Geri Dönüşü……………….......70

2.2.2. Ivan Groznyy ve Stalin Kültü Olarak Kahraman Erkeklik……..........76

2.3. Lider Kültünün Zayıflaması ve Bireysel Kahramanın Yükselişi: 60’lar…78

2.3.1. Mne Dvadtsat Let ve Otoriter Kahramanın Ölümü………………….81

2.3.2. Ballada o Soldate ve Romantik Askerlik Temsili……………………84

2.4. Brezhnev Dönemi Sovyet Sinemasının Popüler Kahramanlar: 70’ler…...86 

2.4.1. Moskva Slezam ne Verit ve Otoriter Erkeğin Geri Dönüşü………...88

2.5. Perestroyka ve Glastnost Sonrası Yeni Kimlik Arayışı: 80’ler ve 90’lar…91 

2.5.1. Malenkaya Vera ve Krug Vtoray: Otoriter Babanın Ölümü…………95

2.5.2. Utomlennye Solntsem ve Yeni Eril Kahraman Miti…………………97

2.6. Putin Dönemi: Muzhik Erkeği………………………………………………97

2.6.1. Brat ve Yeni Milliyetçi Rus Erkeği……………………………101

5



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ANDREİ ZVYAGİNTSEV FİLMLERİNDE ERKEKLİK VE 
OTORİTE TEMSİLLERİNİN ANALİZİ

3.1. Araştırmanın Yöntem ve Tekniği…………………………………….106

3.2. Andrei Zvyagintsev Sinemasına Genel Bir Bakış……………….......107 

3.3. Vozvrashchenie (Dönüş, 2003): Hegemonik Erkeklik ve İktidar…...109

3.3.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası………………………….109

3.3.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri…..110

3.3.3. Babanın Ölümü ve Simgeselin Yeniden İnşası……………….115

3.4. Izgnanie (Sürgün, 2007): Aile İçi Yabancılaşma…………………….118

3.4.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası………………………….118

3.4.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri….121

3.4.3. Hegemonik Erkeklik Değerlerinin Yapısökümü……………..125

3.5. Elena (Elena, 2011): İktidar Aracı Olarak Sınıfsal İlişkiler……….127

3.5.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası…………………………127

3.5.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri….130

3.5.3. Hegemonik Erkeğin Ölümü ve Otoritenin El Değiştirmesi….132

3.6. Leviathan (Leviathan, 2014): Otoriter Devlet ve Birey İlişkisi…….136

3.6.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası…………………………136

3.6.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri….140

3.6.3. Leviathan/Devletin Otoriter Temsili………………………….142

6



3.7.Andrei  Zvyagintsev  Sinemasında  İktidar,  Otorite  ve  Erkeklik  Temsillerinin

Genel Değerlendirmesi…………………………………………………….146

SONUÇ…………………………………………………………………….150

KAYNAKÇA……………………………………………………………...157

ÖZGEÇMİŞ……………………………………………………………….172

ÖZET………………………………………………………………………173

ABSTRACT………………………………………………………………174

7



Resim Listesi

Afiş 1: Tretya Meshchanskaya (Bed and Sofa)- Abram Room (1927)

Fotoğraf 1: Bolşoy Tiyatrosu önündeki Apollo(n) heykeli ve Kolia

Fotoğraf 2: Ştaçka filminin son sahnesi

Afiş 2: Zhidimenya (Wait For Me)-Boris Ivanov (1943)

Afiş 3: Chapaev-Georgi Vasilyev (1934)

Fotoğraf 3: Natasha ve Alesha’nın kavuştuğu, Stalin’in zafer konuşması yaptığı son sahne

Fotoğraf 4: Ödül töreninde Natasha ve Stalin resmi

 Afiş 4: Ivan Groznyy (Ivan the Terrible)- Sergei Eisenstein (1943)

Afiş 5: Ivanovo detstvo (Ivan’s Childhood) – Andrei Tarkovski (1962)    

Afiş 6: Letyat Zhuravli (The Cranes Are Flying)- Mikhail Kalatazov (1957)

Fotoğraf 5: Sergei ve Moskova şehri

Afiş 7: Ballada o soldate (Ballad of a Soldier) - Grigorii Chuchrai (1959)

Afiş 8: Beloe solnce pustyny (Sun of Desert)- Vladimir Motyl (1970)                    

Afiş 9: Sibiriada (Siberiade)- Andrei Konchalovskiy (1979)

Afiş  10:  Moskva slezam ne  verit  (Moscow Does Not Believe  in  Tears)-  Vladimir  Menshov
(1980)

Afiş 11: Kommissar (Commissar)- Aleksandr Askoldov (1967)

 Afiş 12: Pokayaniye (Repentance)- Tengiz Abuladze (1987)

Afiş 13: Malenkaya Vera (Little Vera)- Vasili Pichul (1988)

Afiş 14: Krug Vtoray (The Second Circle)- Aleksandr Sokurov (1990)

Fotoğraf 6: Brat filmindeki başkarakter Danila

Fotoğraf 7: Andrei ve Ivan’ın babalarını gördükleri ilk an

Resim 1: İsa’ya Ağıt Tablosu (1480)

8



Fotoğraf 8: Ailenin akşam yemeği

Fotoğraf 9: Babanın, tekneyle birlikte denize batması

Fotoğraf 10: Izgnanie filmine ait bir sahne

Fotoğraf 11: Vera’nın cenaze sahnesi

Resim 2: Annunciaation (Müjdeleme)

Fotoğraf 12: Elena ve Vladimir kahvaltı sofrasında

Fotoğraf 13: Elena, oğlu Sergei ve ailesi

Fotoğraf 14: Vladimir’in ölümünü bekleyen Elena

Fotoğraf 15: Kolya ve evi

Fotoğraf 16: Piknik sahnesi

Fotoğraf 17: Leviathan ve Roma

9



1 

 

GİRİŞ 

Toplumsal cinsiyet kavramının 1960’lı yıllarda yaygınlaşmasının ardından, 

iktidar ile ilgili çalışmalarda kavram, sınıf ve ırk gibi değişkenlerle birlikte kullanılmaya 

başlanmıştır. Toplumsal olarak kurulan kadınlık ve erkeklik kimliklerinin hiyerarşik 

yapısı ve iktidar stratejileri arasındaki ilişki, hegemonik mücadele içinde bazı kişisel 

özelliklerin diğerlerine göre daha değerli olmasına neden olmaktadır. Oluşan bu 

hegemonik değerler, toplumsal cinsiyet kimliklerinin yol açtığı iktidarın 

meşrulaştırılması işlevine sahiptir. Bu açıdan çalışmada, Raewyn Connell’ın öne 

sürdüğü “hegemonik erkeklik” kavramı incelenmiş ve iktidarın gücünün meşru 

görünümü otorite ile olan ilişkisi vurgulanmıştır. Bir ideal olarak kurulan hegemonik 

erkeklik yoluyla meşrulaştırılan otorite, popüler film anlatılarında otoriter erkek 

temsilleriyle yeniden üretilmektedir. Otorite temsilleri hegemonik değerlere göre 

kurulmakta, ait olduğu dönemin erkeklik kimlikleri ve iktidar yapısı hakkında bilgi 

vermektedir.  

Çalışmanın ilk bölümde toplumsal cinsiyet kavramına ve feminizmin tarihsel 

gelişimine yer verilmiştir. 1800’lü yıllardan başlayarak kadınların eşitlik ve özgürlük 

için verdikleri mücadeleler ekseninde gelişen ve bir metedoloji haline gelen feminist 

çalışmalar, 1960’lara gelindiğinde toplumsal olarak kurulan kadınlık ve erkeklik 

kimliklerinin incelenmesine yönelmiştir. Bu bağlamda toplumsal cinsiyet kavramı 

açıklanmış ve erkeklik çalışmalarının tarihsel arka planı oluşturulmuştur.  

Ataerkil yapılanma karşısında kadınlık ve erkeklik kimliklerinin genelleyici 

tanımlarının değişmesiyle birlikte, kadınların ve erkeklerin sahip olduğu özelliklerin 

onların biyolojilerine bağlı olmadığı, toplumsal olarak oluştuğu düşüncesi, kadın ve 

erkek olma halini çeşitli değişkenleri dikkate alarak değerlendirmek gerekliliğini 

yaratmıştır. Dolayısıyla her bir kadın ve erkeğin içinde bulunduğu sosyal, kültürel ve 

politik koşullar, onların kimliklerinin oluşmasında etkiye sahiptir. Bu eksende erkeklik 

kimliklerinin analizi gerekli görülmüş ve 1970’li yıllarla birlikte erkeklik çalışmaları 

başlamıştır. Çalışmalarda kadınların ikincil konumlarının ortadan kalkması amaçlanmış 

ve ataerkil yapılanmanın erkekler üzerinde yaratığı baskının eleştirisi yapılmıştır.  



2 

 

Erkeklik çalışmalarının tarihsel gelişiminin anlatıldığı bölümün devamında, 

Raewyn Connell tarafından öne sürülen hegemonik erkeklik kavramı yoluyla toplumsal 

cinsiyet yapılanması açısından erkeklik değerlerinin oluşum süreçlerine vurgu 

yapılmakta, iktidar stratejileri hegemonya kavramı perspektifinden analiz edilmektedir. 

Ataerkil yapılanma içinde erkekler her an erkekliklerini kaybetme tehdidi altında 

hegemonik değerlere sahip olmaya çalışmakta ve bu yolla baskı altında tutulmaktadır. 

Böylece kurulan hiyerarşik yapı, hegemonik erkeklik yoluyla meşrulaştırılmakta ve 

otorite alanı yaratılmaktadır. 

Toplumsal cinsiyet yapılanması ve hegemonik erkeklik aile, eğitim, ordu gibi 

kurumlar ve devlet iktidarı aracılığıyla yeniden üretilmektedir. Bu açıdan aile 

kurumunun, toplumsal gelişmeler ekseninde geçirdiği değişimler, annelik ve babalık 

kavramları incelenmiştir. Geleneksel tarım toplumundan sanayi dönemine giden süreçte 

üretim ekonomisinin etkisiyle değişen aile içi roller erkeklik ve kadınlık kimliklerinin 

oluşumuna etki etmektedir. Aile, toplumun uyumlu birlikteliğini sağlayan bir yapı 

olarak görülmekle birlikte,  iktidar ve sınıf savaşının ya da cinsiyet eşitsizliğinin 

yaşandığı en küçük birim olarak da tarif edilmektedir. 

Birinci bölümün sonunda devletin iktidar mekanizmalarının eril ve cinsiyetçi dili 

açıklanmıştır. Babalık rolünün sahip olduğu otorite devletin gücünün 

meşrulaştırılmasını sağlamış ve oluşan paternal devlet anlayışının otoriter yapısı, 

Thomas Hobbes’un modern devletin bir örneği olarak tanımladığı Leviathan ile 

ilişkilendirilmiş ve siyasal iktidarın eril diline vurgu yapılmıştır. Bu yolla toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğine neden olan iktidar mekanizmaları ile eşitsizliğin sağladığı ideolojik 

kazançlar ortaya konulmaya çalışılmaktadır.  

 Çalışmanın ikinci bölümünde, Ekim Devrimi sonrasında kurulan Sovyetler 

Birliği’nden başlayarak değişen erkeklik temsilleri incelenmiştir. Çalışmanın evrenini 

oluşturan Rusya Sineması, dönemin sosyo-kültürel ve politik ortamını belirleyen 

liderler ve onların ideolojilerine göre dönemlere ayrılmıştır. Siyasal ve toplumsal 

gelişmelerin anlatılmasının ardından dönemin cinsiyet politikaları ve sinema alanında 

yaşanan gelişmeler incelenmiştir. Daha sonra her dönemde ele alınan örnek filmler 



3 

 

yoluyla hegemonik erkeklik temsilleri, aile kurgusu, devlet iktidarının yapısı toplumsal 

cinsiyet açısından analiz edilmiştir. Böylelikle siyasal liderlerin oluşturmaya çalıştığı 

kültürel politika ekseninde sinema alanında kullanılan erkeklik temsilleri, Sovyetler 

Birliği’nin kuruluşuyla birlikte başlayan Vladimir Lenin döneminden, Rusya 

Federasyonu’nun günümüz lideri Vladimir Putin dönemine kadar incelenmiştir.  

Rus yönetmenlerinden Andrei Zvyagintsev’in çekmiş olduğu Vozvrashchenie 

(2003), Izgnanie (2007), Elena (2011) ve Leviathan (2014) adlı dört filmde kullanılan 

erkeklik temsilleri yoluyla, iktidarın meşru gücü olarak otoritenin yapısı ve toplumsal 

cinsiyet rolleri analiz edilmiştir. Filmlerde görülen hegemonik erkeklik değerleri, 

ataerkil yapılanma karşısında erkeklerin yaşadıkları baskıyı ve erkekliklerini kaybetme 

endişesini vurgulamak adına incelenmiştir. Bu çalışmanın amacı, erkek kimliğinin 

inşası özelinde, ekonomik, politik ve kültürel değişimlerin günlük hayat pratiklerine 

hangi şekillerde yansıdığını keşfetmek ve aynı zamanda sözkonusu değişimlerin 

yarattığı kimlik oluşumlarının statik ve tek olmadığını, birbiriyle ve toplumsal olanla 

karşılıklı bir etkileşim alanı oluşturarak hegemonik mücadeleye dahil olduğunu ortaya 

çıkarmak amacını taşımaktadır. Diğer yandan Rusya coğrafyasındaki toplumsal 

değişmelerin tarihsel arka planına bakılarak Sovyetler dönemi ve Rusya’da erkek 

kimliğinin kuruluşu arasında oluşan farkların, hangi toplumsal ve ekonomik nedenlere 

bağlı olduğu, Rusya sineması ve özelde yönetmen Andrei Zvyagintsev filmleri 

aracılığıyla araştırılmaktdır. 

 

 

 

 

 

 



4 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: HEGEMONİK ERKEKLİK VE ERKEKLİĞİN 

TOPLUMSAL YAPI İÇİNDE KURUMLAR ARACILIĞI İLE İNŞA SÜRECİ VE 

TOPLUMSAL CİNSİYET 

Toplumsal cinsiyet kavramının kadınlık kimliklerinin analizinde kullanılmaya 

başlanması ile yaşanan gelişme erkeklik çalışmalarını da gerekli kılmıştır. Toplumsal 

olarak yapılanmış kadınlık ve erkeklik değerlerine göre inşa edilen kimlikler yoluyla 

oluşturulan hiyerarşik yapı ile iktidar arasındaki ilişkinin analizi ekseninde öne çıkan 

çalışmalardan biri Raewyn Connell tarafından geliştirilen “hegemonik erkeklik” 

kavramıdır. Hegemonik erkeklik yoluyla erkeklerin sahip olduğu iktidar alanları ve 

birbirlerine karşı konumları analiz edilmektedir. Aynı zamanda kültürel pratikler 

yoluyla üst yapı alanında yaygınlaşan hegemonik değerler, iktidarın stratejilerine paralel 

olarak kurulmaktadır. 

 Toplumsal cinsiyet yapılanması aile ve devlet yoluyla yeniden üretilmektedir. 

Aile içi roller ve siyasal iktidarın cinsiyeti eril kültürün hakimiyeti altında, kadınlar ve 

erkekler arasında yaşanan eşitsizliğin yeniden üretimine neden olmaktadır. Bu 

kurumların incelenmesi toplumsal cinsiyet rolleri ile iktidar mekanizmaları arasındaki 

ilişkilerin görünür hale gelmesine olanak vermektedir. Tarihsel ve kültürel olarak 

değişen aile kurumu sayesinde oluşturulan kadınlık ve erkeklik rolleri, iktidarın eril 

diline ve otoriter yönetim anlayışına hizmet etmektedir.  

1.1. Toplumsal Cinsiyet ve Feminizm Kuramı  

Feminizm kelimesi, Latince femina kelimesinden türemiş olup 1937 yılında 

Fransızca’da kullanılmıştır. Femina kelimesi “inanç, güven, namus ve güvenilirlik” 

anlamına gelen fe ve eksiklik anlamına gelen minus kelimelerinden türemiştir. 

Kavramsallaştırılması 20. yüzyıla denk gelse de, feminizm çok daha önce, 17. yüzyılda 

İngiltere’de kendilerinin dışlanmış olduğunu düşünen kadınların istekleri ve bu durumu 

çözmek için ileri sürdüğü düşüncelerin bir toplamı olarak ortaya çıkmıştır (Öztürk, 

2000: 58). 



5 

 

 Toplumsal cinsiyet kavramı, erkekler ve kadınlar arasında kurulan cinsiyet 

eşitsizliğinin toplumsal niteliğine vurgu yapmaktadır. ‘Dişi’ ya da ‘eril’ olmayı 

belirleyen cinsiyet (sex) kavramı ve toplumsal cinsiyet (gender) kavramı birbiriyle 

karşıtlığı içinde tanımlanmakta ve cinsiyet rollerinin tarih-dışı, sabit ve verili olmadığı 

belirtilmektedir (Savran, 2013: 233-234). Bu anlamda kavram, cinsiyet algılarını 

biyolojik temelli olandan, toplumsal temelli bir hale getirmiştir. Diğer yandan toplumsal 

cinsiyet yapılanması ve iktidar örüntüleri arasındaki ilişki analiz edilmektedir.  

Toplumsal cinsiyet ilişkilerinin devletin ihtiyaçları doğrultusunda değiştiği ve devletin 

varlığını meşrulaştırdığı düşünülmektedir (Scott, 207: 48).  

Feminist kuramlar, toplumsal yaşamın cinsiyetçi politikalardan arınarak, kadınlar 

ile erkeklerin eşit yaşam koşullarına sahip olmasını hedeflemektedir. Kadın ve erkeğin 

arasındaki farklılıkların biyolojiye dayanmadığı ön kabulü ile çalışmalarını yürüten 

feminist kuramcılar, toplumsal koşulların etkisiyle kadının erkeğe tabi olarak ikinci 

planda kalmasını analiz etmekte ve bu soruna çözüm yolları aramaktadır. Böylece 

cinsiyet eşitsizliği vurgulanarak, kadınların kendi potansiyellerinin farkına varmasına 

imkân yaratmaya çalışılmıştır. 

Feminist kuram, diğer kuramsal çalışmaların kullandığı “birey” kavramının 

yerine “kadın” kavramının kullanılmasının toplumsal cinsiyet eşitsizliğini görünür 

kıldığını vurgulamış, bu vurgu ile “kuram olmanın metodolojik temelleri”ni atmıştır 

(Ecevit, 2011: 11). Louise Althusser’e göre, bireyler ideolojiler tarafından çağrılarak 

özne olmakta ve kendilerinden beklenen rolleri yerine getirmektedir (2000: 65). Bu 

anlamda birey kavramıyla birlikte gelen özne olma durumu kadınlık ve erkeklikten önce 

gelmektedir. Feminist kuramcılar ise kadın olmaya engel bir özne durumunu 

reddetmiştir. Bir kuram olarak feminizm, birey ve kadın kavramları arasında yaptığı 

ayrımla epistemolojik bir fark yaratarak toplumsal olarak inşa edilen kimliklerin 

analizini kolaylaştırmıştır. Dolayısıyla Feminizmi açıklayabilmek için, geçirdiği tarihsel 

evrelerden bahsetmek, bu çalışma için faydalı olacaktır. Sırasıyla Birinci Dalga 

Feminizm ve İkinci Dalga Feminizm ele alınacaktır. 

 



6 

 

1.1.1. Birinci Dalga Feminizm 

18. yüzyıl ortalarında başlayan Birinci Dalga Feminizm’in en önemli amacı, 

liberal ideolojinin de etkisiyle kadın ve erkek eşitliğini sağlamak olmuştur. Bu anlamda 

Birinci Dalga feminist kuramcılar, yasal düzlemde gerçekleştirilmesi istenen 

değişiklikler, oy hakkı ve iş hayatında kadınların lehine yapılması beklenen 

düzenlemeler çerçevesinde çalışmalarını gerçekleştirmiştir. Bu kuramcılar, 19. yüzyıl 

ortalarından itibaren ise çeşitli haklar kazanmaya başlamış, aynı zamanda daha örgütlü 

bir mücadele alanı yaratmıştır (Bknz. Sevim, 2005, Ecevit, 2011, Kef, 2014). 18. 

yüzyılda Aydınlanma Dönemi ile birlikte ortaya çıkan toplumsal yenilikler, kadınları da 

kendi haklarını aramak üzere harekete geçirmiştir. Ortaçağ’ın en güçlü kurumu kilisenin 

etkisiyle oluşan ve toplumu şekillendiren dogmatik düşünceler yerine Aydınlanma 

Dönemi’nin temel belirleyeni, rasyonalite ve insan aklı olmuştur. Josephine Donovan’a 

göre bu dönemin aklı yücelten önermelerine bağlı olarak “Kuramcılar her alanda, belirli 

davranışları tanımlayan ve öngören temel ilkeleri anlamaya çalışmışlardır” (2015: 23). 

Amerikan Bağımsızlık Bildirisi (1776) ve Fransız İnsan Hakları Bildirisi (1789) ile 

insanların eşitlik, özgürlük gibi doğuştan gelen “doğal” haklara sahip olduğu ortak 

görüşüne varılmış, “vatandaşlık” kavramı ortaya çıkmıştır.  

Amerika ve Fransa’nın hazırladığı bildirilerin ortak noktasını oluşturan, üstünde 

fikir birliğine varılan “doğal” haklar yalnızca erkeklerin hakkı olarak düşünülmüş, 1689 

yılında yayınlanan Hükümet Üzerine İkinci İnceleme (Second Treaties of Government) 

adlı eserinde John Locke, insanın doğal haklarından bahsederken insan kelimesinin 

karşılığını “man”* kelimesini kullanarak vermiştir. 17. yüzyılda René Descartes’ın 

ortaya koyduğu “ikili karşıtlıklar düşünce sistemi” ile birlikte Kartezyen Felsefe, 

Aydınlama Dönemi’ni hazırlayan etkenlerden biri olmuştur. Bu anlamda akıl/ akıl 

                                                           
*Man kelimesi İngilizce’de, hem insan hem erkek anlamına gelmektedir. Liberalizm için burjuva 

toplumunu oluşturanlar erkek bireylerdir. Bu anlamda sözleşme yapabilme kapasitesine sahip görülen 

varlıklar erkeklerdir (Pateman, 1998: 5-6). 
Kartezyen Felsefe, fizik ve metafizik ayrımı üzerine kurulmuştur. Bu felsefeye göre, maddi, rasyonel 

olan aynı zamanda beden, manevi, irrasyonel olana, ruha göre daha değerli sayılmaktadır. Bilginin kesin 

ve hesaplanabilir olması önemli görülmektedir. Rönesans sonrası etkilerle gelişen 17. yüzyıl Kartezyen 

Felsefe düşünürlerinden olan René Descartes “Düşünüyorum, o halde varım” cümlesinde, kesin, açık ve 

şüphe edilemez olanın insan bilinci ve aklı olduğunu öne sürmektedir. İnsanın ancak aklı ile düşünerek, 

varlığını kanıtlayabileceğini belirtmektedir (Cevizci, 1999: 218-222). 



7 

 

dışılık arasında kurulan karşıtlık sonucunda, Aydınlanma, akıl dışı olan bütün öğeleri 

dışlamıştır (Öztürk, 2000: 53). Tarih boyunca akıl, erkek ile özdeşleştirilmiş ve 

Aydınlanma Dönemi’nde de rasyonel, akılcı, örnek gösterilen bireyin erkek olduğu 

varsayılmıştır. Karşıt düşünme biçimleriyle birlikte kadın, erkek olanın karşısında 

konumlandırılarak ikinci planda kalmış ve akıl-dışı olarak değerlendirilmiştir. Böylece 

kadın, akıl-dışı bir varlık olarak Aydınlanma Dönemi’nde bir kez daha dışlanmıştır. Bu 

anlamda 1830 yılında yapılan ve Fransız Devrimi’nin simgesi olarak kabul edilen 

Eugene Delacroix’un Halka Yol Gösteren Özgürlük adlı resimde, cumhuriyeti temsilen 

bayrağı elinde tutanın bir kadın olmasını ironik bir gösterge olarak yorumlamak 

mümkün görünmektedir. 

Diğer yandan eşitlik, adalet ve özgürlük kavramlarının güçlenmesi kadınların da 

kendi haklarını savunmasına olanak sağlamıştır. Bunun sonucunda Doğal Haklar 

bildirilerinin hemen ardından kadınlar da kendi haklarına dair bildiriler 

yayımlamışlardır (Michel, 1999: 45-50, Çakır, 2015:417- 428). Örnek olarak, Eylül 

1791 tarihinde Paris’te, Olympe de Gouges, Les Droits de la Femme (Kadın Hakları) 

adlı bir ilan hazırlamıştır. Bu ilandan bir yıl sonra Mary Wollstonecraft, İngiltere’de, 

feminist kuram tarihindeki ilk önemli çalışma olan Kadın Haklarının 

Gerekçelendirilmesi (A Vindication of the Rights of Woman) adlı eserini yayınlamıştır. 

Yazar, kadınların kapasitelerinin, içinde yaşadıkları koşullar tarafından belirlendiğine 

dikkat çekmiştir. Ona göre “ (…) “bizim büyümemiz”le birlikte gelişen, alışılmış bir 

fikirler bağlantısı vardır ki, insanlığın ahlaksal kişiliği üzerinde çok büyük bir etki 

yapar; bu bağlantı aracılığıyla, zihinde genellikle ömür boyu kalıcı olan bir dönüşüm 

yaratılır” (2012: 173). Bu bağlamda, kadınlara, kendini başkalarına beğendirmek için 

dayatılan narin, süslü, bakımlı olmak gibi zorunluluklar, onların “sahte kimlik”lerini 

üzerlerinden atmalarını engellemektedir. 

Dönemin düşünce akımı olarak 18. ve 19. yüzyılda ortaya çıkan Liberal Feminist 

Kuram, feminist tarihin başlangıcı olarak kabul edilmektedir (Kabadayı, 2013: 93). 

Liberal teori, kamusal alanda herkesin eşitliği fikri üzerine temellenmiştir. Bu anlamda 

Donovan’ın belirttiği gibi “Liberal teori tarafından getirilen önemli yasal değişiklikler, 

kadınların konumundaki ilerlemede önemli bir etkendir” (2015: 73). 19. yüzyılda 



8 

 

Liberalizmin etkisiyle, kadınlar, yasal olarak eşitlik, oy ve eğitim hakkı için çalışmalar 

yürütmüştür. Toplumsal alanda vatandaşlık kavramının ortaya çıkması ve vatandaş 

olanların yalnızca erkek olarak kabul edilmesi, bu dönem kadın mücadelelerinin 

kamusal alanda eşitlik isteği etrafında şekillenmesiyle sonuçlanmıştır (Kartal, 2016: 65). 

Bu anlamda Birinci Dalga feminist kuramcılar, liberalizmin fırsat eşitliği fikrinin 

etkileriyle kadın ve erkek eşitliği temelinde fikirler öne sürmektedir. 

Kadınlar, bu dönem verdikleri mücadeleler sonucunda belirli yasal haklar 

kazanmayı başarmıştır. Çalışma hayatında ve eğitim alanında kazanılan hakların yanı 

sıra, Avrupa’da 19. yüzyıl boyunca, Amerika ve İngiltere’de 20. yüzyıl başında kadınlar 

oy kullanma hakkı elde etmiştir Birinci Dünya Savaşı ile İkinci Dünya Savaşı arası 

yıllarda yirmi bir ülkede kadınlara oy hakkı tanınmıştır (Michel, 1999: 72).  Özellikle 

İngiltere’de 1918’de kazanılan oy hakkı, kadınlar tarafından kurulan Sufrajet 

birliklerinin mücadeleleriyle anılmaktadır. 

Cinsiyet eşitliğini kamusal alanda gerçekleştirmek için mücadele eden Birinci 

Dalga feminist kuramcılar, özel alan problemlerini ihmal etmekle eleştirilmektedir 

(Ecevit, 2011: 14). Ev işlerinde erkeğin yardım etmesi gerektiğini öne sürmüş olmakla 

birlikte, ev içi kadın erkek hiyerarşisini ve aile içi işbölümünü analiz etmekte yetersiz 

kaldıkları düşünülmektedir.  

Erkeklerin savaşa gitmesiyle birlikte, kadınların özellikle silah üretiminde 

duyulan işgücü ihtiyacı nedeniyle çalışma hayatına girmesi söz konusu olmuştur;  ancak 

her iki dünya savaşı sonrasında erkeklerin geri dönmesiyle, kadınlar kamusal alandan 

çekilmek durumunda kalmıştır. 1929 Ekonomik Bunalımı’nın da etkisiyle fabrikalardan 

toplu halde çıkarılan kadınlar, savaş sonrası azalan nüfus nedeniyle “çocuk 

doğurmakla” görevlendirilmiştir (Kef, 2014: 68). İşyerlerinde bulunan kreşler, 

bakımevleri kapatılmıştır. Bu gelişmeler sonrasında, 1930’lu yılların başında Avrupa 

ülkelerinde ortaya çıkan faşist yönetimler, kadınların haklarına kısıtlamalar getirmiştir. 

                                                           
 20. yüzyılın başlarında, oy ve eşitlik hakkı için kendilerini zincirlemek, protestolar yapmak, kamu 

binalarını kundaklamak gibi eylemler yapan kadın gruplarına verilen ad (Gölgelioğlu, 2011: 81). 



9 

 

Örnek olarak, Almanya bir yasa ile evli kadınları kamu işlerinden çıkarmıştır (Sevim, 

2005: 48). Tüm bu süreçler içinde feminist hareket durgunluk dönemine girmiştir.  

Çalışma ve oy hakkı gibi sorunlara odaklanan Birinci Dalga Feminizm ve 

yaşanan durgunluk dönemi sonrasında, 1960’lı yıllarda İkinci Dalga Feminizm’in ortaya 

çıkmasıyla, kadın kimliğinin toplumsal olarak inşa edildiğine vurgu yapılmış, 

çalışmalar, sınıf, ırk, din gibi özelliklerin de dikkate alınmasıyla devam etmiştir.  

1.1.2. İkinci Dalga Feminizm 

İkinci Dalga feminist kuramcılar, biyolojik farklılıkların cinsiyet ayrımına neden 

olduğu düşüncesine karşı çıkmış, toplumsal ve kültürel süreçlerin kadın ve erkek 

kimliklerini inşa ettiğine vurgu yapmış ve kadının cinsel/bedensel özgürlüğünü 

savunmuştur. Bu kuramcılar, Amerika’da 1960’ların ortaları ve Batı Avrupa’da 1970’li 

yılların başından itibaren kamusal alan özel alan ayrımı üzerinde durarak “özel alan”ın 

tanımlanması üzerine çalışmalar yapmıştır (Kef, 2014: 69). İkinci Dalga feministler’in 

diğer ele aldıkları konu ise politik alanların tanımı olmuştur. Kendini politik bir aktivist 

olarak tanımlayan (2013: 53) Kate Millet’ın Cinsel Politika (1969) adlı eserinden yola 

çıkarak, Carol Hanisch kişisel problemlerin hepsinin aslında politik problemler 

olduğuna vurgu yapmış ve bunu Kate Millet’ın alandaki çalışmaların temelini oluşturan 

“Kişisel olan politiktir” sözü ile dile getirmiştir (2013: 54). Bu politik tavrın temelinde 

özel alan ile ideolojinin etkileşim halinde olduğu düşüncesi yer almaktadır. Buna bağlı 

olarak özel alanda kadınların yaşadıkları sorunların toplumsal koşullar nedeniyle 

oluştuğu, onların kendi varoluşuyla ilgili olmadığı vurgulanmıştır (Milen, 2011: 120). 

Birinci Dalga Feminizm döneminde kamusal alanda kazanılan hakların, kadınların 

özgürleşmesini sağlamadığı ve onları erkeklerin baskısından kurtarmadığı görülmüştür. 

Bu yüzden ortaya çıkan İkinci Dalga Feminizm çerçevesinde ev içi emek, doğum-

kontrol politikaları, fiziksel ve psikolojik eril şiddet gibi özel alan sorunlarına yönelik 

yaklaşımlar gelişmiştir. 

İkinci Dalga feminist hareket toplumsal refahın yükseldiği, teknolojinin hızlı bir 

gelişim gösterdiği koşullar altında ortaya çıkmıştır. Kentlerde doğmuş olan, üniversiteli, 



10 

 

orta sınıftan gelen kadınlar, harekete destek vermiştir. Bu anlamda, Andree Michel’e 

göre, 1935- 45 yılları arasında doğan, ebeveynleri tarafından, faşizmin baskıcı yönetim 

anlayışına karşı verilen mücadele sonucu ortaya çıkan özgürlükçü ve eşitlikçi fikirlerin 

etkisiyle büyütülen bu kadınlar, eşitsizlikleri ve haksızlıkları kabul etmeyerek İkinci 

Dalga feminist hareketi oluşturmuştur (1999:  84).  

Hareketin önemli düşünürlerinden biri olan Simone de Beauvoir, “Kadın 

doğulmaz, kadın olunur” cümlesiyle kendinden sonraki çalışmaların yönünü belirlemiş; 

böylelikle toplumsal cinsiyet kavramının temellerini atmıştır (Butler, 2014: 54). 

Yazarın, kadına ait evrensel bir “doğa” anlayışına karşı çıkan İkinci Cins (1949) adlı 

eseri, İkinci Dalga Feminizm’e ait ilk çalışmalardan biri olarak sayılmaktadır. 

Kadınların çocuk bakımı ve ev işlerinin yüküyle kendilerini var etmeye olanak 

bulamadığını (1993: 39-40) belirten De Beauvoir’in feminist kurama katkısı “kadının 

kültürel ve siyasal konumunu açıklamak için varoluşçu bakış açısını kullanmış 

olmasıdır. Ona göre, bir kültürde erkek olumlu ve norm olarak kurulurken, kadın 

olumsuz, normal dışı, yani kısaca ‘öteki’ olarak kurulur” (Ecevit, 2011: 12). De 

Beauvoir, kendinden önceki düşünürler Mary Wollstonecraft,  John Stuart Mill gibi, 

kadınların eğitim görmelerini ve meslek edinmelerini gerekli görmüştür. 

Diğer yandan 1980’li yıllara gelindiğinde Üçüncü Dünya Ülkeleri’ndeki 

feministler, Avrupa ve Amerika’da gelişen feminist mücadeleler alanında kullanılan 

söylemin “orta sınıf, beyaz, Batı’lı” kadını temsil ettiğini ve hegemonik bir söylem 

olduğunu savunan çalışmalar yapmıştır*(Davis, 2010: 304). Batı dışındaki kadınların 

kendilerine ve toplumlarına ait özelliklerin analiz edilmesi gerekli görülmüştür. Bu 

eleştirilere göre, Amerika’da beyaz kadınların 1920’de oy hakkı kazanmış olması ve 

siyah kadın ve erkeklerin 1965’e kadar oy kullanmalarının engellenmesi örnek olarak 

verilmiştir (Donovan, 2015: 298). Kadınlık ve erkeklik kimliklerinin, toplumsal 

koşulların etkisiyle oluştuğu fikriyle birlikte, Batı’lı, beyaz, orta sınıf kadınlara ek 

                                                           
* Nükhet Sirman, “Batı’lı feminist söylem” ile ilgili bir çalışmasında Batı’lı kadınların Filistin’li 

kadınlara” neden doğum kontrolü kullanmıyorsunuz?” diye sorduğunu ve Filistin’li kadınların anlamadığı 

örneğini vermektedir   (2011: 305). 



11 

 

olarak siyahlar ve göçmenler gibi ırk, etnisite ve kültürlere göre ayrılan farklı örgütler 

kurulmaya başlamıştır.  

Feminizm kuramı ve Toplumsal Cinsiyet kavramı incelendikten sonra, Erkeklik 

ve Hegemonik Erkeklik, Antonio Gramsci’nin Hegemonya Kavramı Bağlamında ele 

alınacaktır. 

1.2. Erkeklik ve Hegemonik Erkeklik Kavramları 

Latince masculinas kelimesinden türeyen Fransızca’da kullanılan masculinité 

kelimesi, Türkçe ’de tam olarak erkeksilik anlamına gelse de toplumsal cinsiyet 

çalışmalarında erkeklik olarak çevrilmiştir. 

Erkeksilik ve erkeklik kelimelerinin anlamlarına bakıldığında aralarında 

ayrımlar olduğu görülmektedir. Erkeksi kelimesi TDK’ya bakıldığında “erkeği andıran, 

erkeğe benzeyen, erkek gibi, erkeğimsi, maskulen” anlamına gelmektedir. Anlam, 

biyolojik cinsiyetin erkek olması ön gerekliliği olmadan, erkekliği oluşturan davranış 

setine işaret etmektedir. Erkeklik kelimesi ise TDK’da “erkek olma durumu” ve 

“erkekçe davranış, yiğitlik, mertlik” olarak tanımlanmaktadır. Bu anlam, biyolojik 

cinsiyet ve bir takım “ahlaki” değerlere aynı anda işaret etmektedir. Dolayısıyla iki 

kelime arasındaki ayrıma bakıldığında, erkeklik hem biyolojik hem toplumsal cinsiyeti 

kapsarken, erkeksilik yalnızca sosyal ve kültürel açıdan erkeklik olarak tanımlanan 

değerlere işaret etmektedir. Erkeksilik, erkeklik denen kavrama göre biçimlenen bir 

kelime olması nedeniyle toplumsal cinsiyet çalışmalarının konusunu oluşturmuştur.  

Yabancı literatürde erkeksi anlamında kullanılan İngilizce masculinity kelimesi 

yerine, Türkçe literatürde erkeklik kelimesinin kullanılması, gramer açısından daha 

uygun görülmüştür (Renkmen, 2012: 15). Böylece profeministler* tarafından başlatılan 

“masculinity studies”, “erkeklik çalışmaları/ incelemeleri” olarak Türkçe’ye 

çevrilmiştir. Çalışmalar dahilinde “erkeksi davranışlar”ı oluşturan erkeklik rolleri 

                                                           
* Feminist hareketleri destekleyerek kadınların maruz kaldığı “şiddet, adaletsizlik ve eşitsizlik” karşısında 

onlarla birlikte mücadele eden erkekler (Kimmel, 1995: 8). 



12 

 

eleştirilmiş, bu rollerin tarihsel, sosyal ve kültürel olarak değişimlerine bakılmış, 

erkekliğin bu davranışlarla tanımlanmasının nedenleri araştırılmıştır.  

Toplumsal cinsiyet rolleri açısından erkeklik, kadınlıktan ayrı değerler 

içermektedir. Kadınlık ve erkeklik rollerini tanımlayan özelliklerin analiz edilmesi, 

cinsiyet eşitsizliğinin ve iktidar örüntülerinin anlaşılması açısından önemli 

görülmektedir. Bu bağlamda kadınlık ve erkeklik arasındaki ayrım TDK’da şu şekilde 

yapılmıştır.  Erkek “yetişkin adam, bay, er kişi, kadın karşıtı”, sıfat anlamında “sözüne 

güvenilir, mert”  olarak tarif edilmiştir. Kadın ise, “analık veya ev yönetimi bakımından 

gerekli erdemleri olan” şeklinde tanımlanmıştır. Kadına ve erkeğe uygun görülen bu 

değerler, her iki cinsin de tercih yapma hakkı olmadan kendine ait davranışlar setine 

uyarak kendini tanımlaması zorunluluğunu açığa çıkarmaktadır. Toplumsal cinsiyet 

kalıpları içinde güç ve bağımsızlık, erkeklerin erkeksi olarak nitelendirilmeleri adına 

önem taşımaktadır. Toplumsal olarak saldırganlık, cesaret ve korkusuzluk erkeklere ait 

davranış seti içinde yer almaktadır. Bu anlamda “18. yüzyıldan başlayarak “erkeklik”, 

görünüş ve davranış itibariyle bir dizi standartla tanımlanmaya başlanmıştır. 20. yüzyıla 

gelindiğinde ise, bu tanımlama derinleşmiştir; erkeklik, ordu, spor dalları ve eğitim 

kurumları aracılığıyla erkek bedenleri ve erkek karakterleri rekabetçilik, güç, 

dayanıklılık, sertlik ve kendine güven gibi özellikler ekseninde inşa ve disipline 

edilmeye başlanmıştır” (Kurtuluş, Tol, Küçükkural, 2004: 54). Bu anlamda toplumsal 

cinsiyet çalışmalarına paralel olarak gelişen erkeklik çalışmaları, erkeklik kimliğini inşa 

eden bu değerlerin, erkeklere birçok açıdan üstünlük sağlamakla birlikte, nasıl erkekler 

arası hiyerarşik bir yapılanma oluşturduğunu ve bir iktidar stratejisine dönüştüğünü 

analiz etmektedir.  

İkinci Dalga feminist kuramcılar, farklı kadın kimliklerinin varlığından 

bahsetmiş, tek ve genelleyici bir anlatının mümkün olmadığı düşüncesinden hareketle 

kadınlık algılarını analiz etmeye başlamış ve toplumsal cinsiyet kavramını geliştirmiştir. 

Bu döneme kadar feminist çalışmalar, erkekliği sadece ataerkil bir bütünlük olarak 

görmüştür; ancak farklı kadınlıkların olduğu fikri, farklı erkek kimliklerine bakma 

gerekliliği doğurmuş ve erkeklik çalışmaları gelişmeye başlamıştır. “Erkeklik 

çalışmaları, erkekliğin tarihsel, kültürel ve toplumsal bir kurgu olduğundan hareketle, 



13 

 

eril iktidarın kaynaklarına ve farklı tezahürlerine ışık tutmayı amaçlayan disiplinler arası 

bir akademik çalışma alanıdır” (Zeybekoğlu, 2010: 5). Böylece, iktidar kavramı 

çerçevesinde erkeklerin kendi aralarında kurdukları ilişkilere bakılmış, kadınlara 

uygulanan baskıyı ve toplumsal iktidar ilişkilerini anlamak açısından bu çalışmaların 

önemi vurgulanmıştır. Günümüzde “Erkeklik incelemeleri, erkek öznelliğinden erkek 

kimliğine, erkek sosyalizasyonundan spora, erkekler arası ilişkilerden erkeklerin 

çalışma yaşamlarına, erkeklerin duygusal ilişkilerinden erkek bedenine, erkek 

cinselliğinden erkeklerin medyadaki temsillerine ve erkeklik deneyimlerinden hiper-

erkeksiliğe değin erkekler ve erkekliklerle ilgili her şeyi eleştirel, yani (pro)feminist bir 

bakış açısıyla incelemektedir” (Bozok, 2011: 43). Bu anlamda, erkeklik her yönüyle 

analiz edilmeye başlanmış ve toplumsal cinsiyet çalışmalarına paralel olarak erkeklik 

çalışmaları gelişmiştir. 

1970’lerde gelişen toplumsal cinsiyet çalışmalarına paralel bir şekilde Sosyal 

Bilimler’e giren erkeklik çalışmaları, 1980’li yıllardan bu yana araştırma alanını 

arttırarak devam etmiştir. PsycInfo veritabanında 1985‐1989 yılları arasında yayınlanan 

makalelerden sadece bir tanesinde ‘erkeklik’ terimi kullanılmış, 1995-1999 yıllarına 

bakıldığında ise bu sayının yetmiş olduğu görülmüştür (Akt. Renkmen, 2012: 28).  

Erkeklik çalışmalarını üç dalgaya ayırarak inceleyen Tim Edwards’ın Culture of 

Masculinity (Erkeklik Kültürleri) adlı kitabından Emel Baştürk Akça ve Ebru Tönel’in 

aktardığı üzere, 1970’lerde toplumsal cinsiyet çalışmalarının etkisiyle başlayan ilk 

dönemden sonra, 1980’lerde İkinci Dönem çalışmalar ortaya çıkmış, söylemsel olarak 

inşa edilen erkek kimlikleri analiz edilmiştir (2011: 11-39). 1990’larda başlayan Üçüncü 

Dönem’de ise erkeklik çalışmaları disiplinlerarası bir biçim almıştır. 

Erkekliğin toplumsal olarak inşa edildiği fikri erkeklik çalışmalarının da 

gelişmesini sağlamıştır. Yeni bakış açısına göre, ““Erkeklik”, ezelî ve edebî değildir, 

doğal değil kültüreldir; dolayısıyla da kültürden kültüre değişebilen göreli bir pratiktir” 

(Atay, 2004: 14). Bu anlamda, toplumsal cinsiyet olarak erkeklik inşasının nasıl 

hiyerarşik bir yapılanmayı yeniden ürettiğini ve iktidar ilişkilerini etkileyen bir işleve 

dönüştüğünü analiz etmek gerekli görülmüştür. Böylece “Erkeklikler arasındaki farkları 

araştırmak önem kazanmış; beyaz, orta sınıf, heteroseksüel, orta yaşta, tam gün iş sahibi 



14 

 

erkeğin özelliklerine denk düşen “hegemonik erkeklik” tanımı ve bunun yanı sıra 

bundan sapan farklı erkeklik deneyimlerinin anlamı tartışılmaya başlanmıştır” (Sancar, 

2009: 27). Toplumsal cinsiyet kavramı etrafında şekillenen ilk dönem erkeklik algısı, 

ırk, kültürel yaşam, coğrafya, sınıf gibi özellikleri dikkate almaya yönelmiştir.  

Diğer yandan 1970’li yıllarda erkeklik çalışmalarında ana konulardan biri, 

erkeklerin de tıpkı kadınlar gibi diğer erkekler tarafından ezildiği fikri oluşturmaktadır 

(Alemdaroğlu ve Demirtaş, 2004: 210). Erkeklerin erki elde edebilmesi için, çeşitli 

sınavlarından başarıyla geçmesi gerektiği vurgulanmış ve erkeğin iktidarını kaybetme 

riskiyle her an karşı karşıya olduğu ve bunun baskı yarattığı savunulmuştur. Yine aynı 

fikirden yola çıkarak, Vietnam Savaşı’nın erkeklik kimliklerine etkisi araştırılmıştır. 

Askerlerin savaş sonrası yaşadığı sarsıntı, toplumsal açıdan farklı bir erkeklik tipini 

ortaya çıkarırken, erkeklerin ‘erkek olduğunu ya da olmadığını’ sınayan olaylardan biri 

olarak savaş olgusu ile toplumsal cinsiyet yapılanması arasındaki ilişki irdelenmiştir 

(Kidder, 2003: 304). Bu açıdan erkeksilik değerlerini yeniden üreten kurumların işleyiş 

mekanizmaları çalışılmış, devletin, ordunun, ekonomik düzenin, erkeksilik değerlerini 

yeniden üreten toplumsal yapılar olduğu varsayımı ortaya konulmuştur. 

Erkeklik çalışmaları alanında zaman içinde farklı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. 

Bu anlamda Bozok, üç farklı erkeklik yaklaşımı olduğunu belirtmektedir. Yazara göre 

“erkeklikçilik” (masculinism), “erkek kurtuluşçuluğu” (male liberationism) ve 

“(pro)feminizm” olmak üzere üç temel erkek hareketi bulunmaktadır (2011: 43- 45). Bu 

yaklaşımlar ataerkil yapılanma ile kurulan ilişkiye göre sınıflandırılmaktadır. Bozok, 

erkeklikçilik yaklaşımının, antifeminist bir yaklaşım olarak, ataerkil yapılanmadan yana 

bir bakış açısı olduğunu, erkek kurtuluşçuluğunu savunan erkeklerin ise ataerkil 

yapılanmanın erkekler üzerindeki bakısını kabul etmekle birlikte, kadınların ikincil 

konumlarını dikkate almadıklarını ve feminist hareketlere karşı kesin bir mesafeye sahip 

olduklarını belirtmektedir.  

Daha önce sözü edildiği üzere, erkeklik çalışmaları, profeministler tarafından 

ortaya çıkarılan bir kuramdır. Bozok’a göre, “(Pro) feminizmin temel amacı erkeklerin 

nasıl ataerkil erkekler olduklarını ve ataerkilliği nasıl ve hangi koşullarda 



15 

 

deneyimlediklerini ortaya koyarak erkekler ve erkekliklerin eleştirisini yapmaktır” 

(2011: 45). Profeministler erkeklerin duygularını göstermesinin ayıp sayılması ve 

birbirleri arasında sürekli iktidar kurmaya zorlanması gibi nedenlerle erkeklerin de 

kadınlar gibi ataerkil sistemden olumsuz etkilendiğini savunmakta ve bu şartlarla 

mücadele etmeyi hedeflemektedir (Akis, 2010: 302). Bu bağlamda, profeministler 

ataerkillik ile erkeklik arasında kurulan ilişkileri incelemektedir.  

Farklı erkek kimliklerinin kabulü ile, erkekler arası güç ilişkileri, eşcinsellerin ya 

da azınlıkta olan erkeklerin deneyimleri dikkat çekmeye başlamış, aynı zamanda bazı 

kadınların, eril iktidar ile anlaşma içinde olup iktidardan çıkar sağlayan konumları da 

tartışılmıştır (Sancar, 2009: 25). Raewyn Connell tarafından öne sürülen hegemonik 

erkeklik kavramı, bu tartışmalardan biri olarak erkeklik çalışmalarında sıklıkla 

kullanılmaktadır. Hegemonik erkeklik kavramıyla, erkekler arasında kurulan iktidar 

ilişkileri ve hegemonyanın oluşum süreci, yani bir grup erkeğin diğer erkekleri nasıl 

yönetimi altına aldığı açıklanmaya çalışılmıştır. 

1.2.1. Antonio Gramsci’nin Hegemonya Kavramı Bağlamında Hegemonik 

Erkeklik 

Ataerkil yapılanma, eril kültürün hâkim olduğu ve iktidarın erillik üzerine kurulu 

olduğu bir sistem olarak nitelendirilmektedir. Bu açıdan feminist kuram ve toplumsal 

cinsiyet kavramı, ataerkil sistemin analiz edilmesi üzerine eğilmektedir. Kuramcılar, 

ataerkil kültürü oluşturan devlet, aile, ordu gibi kurumların, ekonomik yapılanmanın ve 

kültürel pratiklerin cinsiyet eşitsizliğinin yeniden üretimindeki etkilerini incelemektedir. 

Çalışmalar, kadınların ikincil konumları ve cinsiyetler arası iktidar örüntülerinin analiz 

edilmesi üzerine düşünce üretmektedir. 

Kadınlığın, biyolojik kaynaklı değil, toplumsal koşullar tarafından 

yapılandırıldığı görüşü, genelleyici bir yaklaşım yerine, kadınların kendi koşulları 

içinde incelenmesini sağlamayı hedeflemektedir. Bu anlamda, “kadınlık” algıları, sınıf, 

ırk, yaşanılan coğrafya ve günlük hayat pratiklerinin etkileri dikkate alınarak analiz 

edilmektedir. Kadın kimliklerinin toplumsal olarak inşasını anlama çabasıyla birlikte, 

erkek kimliklerinin de daha yakından incelenmesi gerekli görülmüştür.  



16 

 

İktidar ilişkilerinin analizinde toplumsal cinsiyet yapılanması etken bir faktör 

olarak kabul edilmektedir. Bu anlamda erkeklik çalışmalarının bir bölümü, erkek 

kimliklerinin karşılıklı iktidar stratejileri üzerine yoğunlaşmış ve iktidar ilişkilerine 

açıklık getiren hegemonya kavramı, erkeklik çalışmalarında yer almıştır. Böylece, 

toplumsal olarak üstünlük kazanmış değerlere göre tanımlama yapmak amacıyla 

“hegemonik erkeklik” kavramı kullanılmaya başlanmıştır.  

Hegemonik erkeklik kavramı, Antonio Gramsci’nin hegemonya yaklaşımından 

yola çıkarak, ilk kez 1982’de sosyal bilimler alanında Avustralya’da liselerde yapılan 

bir saha çalışması sırasında Raewyn Connell tarafından kullanılmıştır. Kavram, 1985 

yılında Toward a New Sociology of Masculinity (Yeni bir Erkeklik Sosyolojisine Doğru) 

adlı makalede Connell, John Lee ve Tim Carrigan tarafından geliştirilmiştir. Sancar’a 

göre hegemonik erkeklik; “beyaz, orta sınıf, heteroseksüel, orta yaşta, tam gün iş sahibi” 

gibi özelliklerle tanımlamaktadır (2009: 27). Bu tanımlara uygun erkeklerin, diğer 

erkeklere göre daha fazla iktidara sahip olduğuna dikkat çekilmektedir. 

Hegemonik erkeklik kavramı, erkekler arası oluşan hiyerarşik yapılanmanın 

incelenmesinde kullanılmaktadır. Bu anlamda, kavramı açıklayabilmek için Antonio 

Gramsci’nin hegemonya yaklaşımını özetlemek gerekmektedir.  

Yeni Marksizm’in kurucu düşünürlerinden biri olarak kabul edilen İtalyan 

kuramcı Antonio Gramsci, çalışmalarını politika ve kültür alanında gerçekleştirmiştir. 

Gramsci, hegemonya kavramını kullanarak, “kültürel alanda kapitalist sistemin işleyiş 

yasalarını ortaya çıkarmaya” çalışırken, Marks’ın “alt yapı/ üst yapı” 

kavramsallaştırmasını kullanmaktadır. Ortodoks Marksist düşünceye göre aile, eğitim 

kurumları, kilise ve kültürü ifade eden üst yapı, ekonomik temeli ifade eden alt yapının 

ihtiyaçları doğrultusunda şekillenmektedir. Bu anlamda ekonomik yapılanma, toplumun 

kurumlarını ve kültürel değerlerini belirlemektedir; ancak daha sonra Yeni Marksistler 

bu düşüncenin didaktik ve determinist olduğunu savunmuş, üst yapının pasif bir şekilde 

konumlandırılmasını eleştirmiştir. Onlara göre alt yapı, üst yapıyı doğrudan 

                                                           
 Batı Marksizmi olarak da adlandırılan Yeni Marksizm’in düşünürleri arasında Georg Lukacs, Frankfurt 

Okulu düşünürleri ve Louis Althusser sayılabilir (Bknz. Smith, 2007: 59-84). 



17 

 

belirlemekte ise ekonomik yapılanmanın aynı olduğu her yerde aynı kültürel etkilerin 

görünmesini beklemek gerekmektedir. Bu çerçevede; 

“Determinist bakış açısına göre, üretici güçlerle üretim 

ilişkilerinin uyumlu olup olmamasına bağlı olarak beliren temel- 

üstyapı uyumu, Gramsci’ye göre otomatik, kendiliğinden işleyen bir 

sonuç değildi. Bu uyum sınıfsal aktörler tarafından her tarihsel 

konjonktürde ideolojik ve politik olarak oluşturulmak zorundaydı. 

Yani, ideoloji ve politika, temelin basit bir görüngüsü değil, tarihsel 

konjonktürün kurucu kerteleriydi” (Bekmen, 2015: 218). 

Bu durumda, Ahmet Bekmen’in yorumladığı şekliyle, alt yapı ve üst yapı 

arasında kurulan ilişki, ideolojik ve politik etkilerin de göz önünde bulundurulmasıyla 

yeniden tanımlanmakta ve sabit bir ilişki yerine her tarihsel dönemde yeniden kurulan 

dinamik bir yapının varlığına işaret edilmektedir. 

Gramsci, hegemonya kavramını kullanarak günlük hayatı ve kültürel pratikleri 

etkileyen iktidar mekanizmalarını analiz etmiştir. Ekonomik yapılanma tek başına 

iktidarın devamlılığını sağlamaya yetmemekte, üstyapı da iktidarın güçlenmesine etki 

etmektedir. Hegemonik perspektiften bakıldığında, üstyapıyı belirleyen kurumlar, 

egemen sınıfların çıkarlarına hizmet edecek biçimde oluşmaktadır. Devlet ve yönetici 

sınıfların, toplum içinde oluşan eğilimleri belirlediği ve böylece üstyapının şekillendiği 

düşünülmektedir. Hegemonik değerler üreten bu eğilimler, Smith’e göre “(…) eşitsizliği 

güçlendiren, eleştirel düşüncenin önüne geçen hâkim kültürel motiflerdir” (2007: 62). 

Bu anlamda ideoloji aracılığıyla hegemonikleşen kültürel değerler ve günlük pratikler 

üstyapıyı dönüştürmektedir. Hegemonyanın, ideolojik stratejiler yoluyla üstyapı 

alanında kazanıldığını vurgulayan Meral Özbek’e göre, “(…) aile, eğitim sistemi, dinsel 

kurumlar, kitle iletişim araçları ve kültürel kurumlar”da egemen sınıf, ideoloji 

aracılığıyla hegemonik güce sahip olmaktadır (2010: 79). İdeolojinin yayılması 

görevinin, organik aydınların* sorumluluğunda olduğunu düşünen Gramsci, papazların 

kilisede, gazetecilerin ise kullanılan haber diliyle kitlelerin düşüncelerini etkilediğini 

vurgulamaktadır. Gramsci, proletaryanın ancak hegemonik mücadele için kullanılan 

araçları kendi lehine çevirmesi ile başarı elde edebileceğini savunmuştur. Örnek olarak 

                                                           
* Egemenliği elinde tutan grupların hesabına yönetim işini yapanların organik aydınlar olduğu 

belirtilmektedir (Bağla, 1977: 86). 



18 

 

kiliseyi ele geçirmek, proleter sınıf için büyük bir kazanım olurken, burjuva sınıfı için 

kayıp anlamına gelmektedir (Gramsci, 1986: 159-172). Gramsci kültür ve ideoloji 

arasındaki ilişkileri analiz ederek, ekonomik yapının, üstyapıyı belirlediği fikrini 

eleştirmiştir. Gramsci’nin hegemonya kavramını “ikili bir kaygı” içerisinde 

geliştirdiğini ileri süren Gökçen Apaydın’a göre, hegemonya, “bir yandan, modern 

devleti anlama ve kavramsallaştırma çabası, öte yandan da proletaryanın ideal 

hâkimiyetini kurması için gerekli olan siyasi projenin temelini oluşturma çabası”ndan 

doğmaktadır (2001: 5). Bu çerçevede Gramsci’nin hegemonik mücadelelerin analizi 

yoluyla modern devleti incelediğini ve proletaryanın siyasal alanda izlemesi gereken 

stratejileri belirlemeye çalıştığını ileri sürmek olanaklıdır. 

Frankfurt Okulu’nun “Kültür Endüstrisi” kavramı gibi hegemonya kavramı da, 

modern devletin, iktidarını, öncelikle baskı yoluyla değil, ikna yolunu kullanarak kabul 

ettirdiği düşüncesini içermektedir. Egemen ideolojinin kitlelerin rızası yoluyla kendini 

meşrulaştırması, hegemonya kavramı ile açıklanmaktadır. Bu yolla egemen sınıflar, 

kendi ihtiyaçlarına göre bir toplum yaratmakta ve iktidarının devamlılığını 

sağlamaktadır. Egemen sınıfların kitleleri ikna etmesi, belli fikirleri ve yaşam 

biçimlerini yasaklamak yerine, “bütün çarpışan gerçeklik tanımlarını kendi kapsamları 

içine çerçevelemeye çalışarak” bu gerçeklik tanımlarına izin vermesiyle başarılmaktadır 

(Özbek, 2010: 80). Buna göre, egemen ideolojilerin, “tüm sınıfların ortak çıkarı”na 

hizmet ediyor gibi göründüğü, dolayısıyla şiddet kullanmaktan çok ikna yoluyla kitleleri 

yönlendirdiği ifade edilmektedir.  

Bağımlı sınıflar için hegemonya kavramı ile iktidar ilişkilerinde bir mücadele 

imkânı yaratmak mümkün görünmektedir. Bu çerçevede hegemonya, sabit ve verili 

değil, devamı için sürekli çalışılması ve kazanılması gereken, ancak kaybedilme ihtimali 

de olan bir alan olarak değerlendirilmektedir. Bu noktaya dikkat çeken Apaydın’a göre: 

                                                           
 1923 yılında Toplumsal Araştırmalar Enstitüsü olarak kurulan okul, Yeni Marksist hareket içinde, 

eleştirel teori çerçevesinde çalışmalar gerçekleştirmiştir. Bu çalışmalarda aydınlanma ve kapitalizm 

eleştirisi yapan Frankfurt Okulu,  kültür ve iktidar arasındaki ilişkileri inceleyerek kitlelerin nasıl kontrol 

edildiğini Kültür Endüstrisi kavramıyla açıklığa kavuşturmaya çalışmıştır (Bknz. Bottomore, 2013). 

Frankfurt Okulu düşünürleri arasında Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Herbert Marcuse, Jurgen 

Habermas bulunmaktadır. 



19 

 

“Bu kavramsallaştırma toplumu iktidar ilişkilerinin diyalektik 

bir alanı, kültürü de bu süre giden ilişkilerin gerçekleştiği alan olarak 

ortaya koymuştur. İktidar ise sadece edilgen olan kitleler üzerine 

dışsal bir güç uygulamanın otomatik etkisi olarak değil kompleks ve 

tarihsel bir süreç olarak kavramsallaştırılmıştır ve hem ekonomik hem 

de siyasi açıdan baskın olan sınıfların diğer toplumsal sınıflar üzerine 

kültürel bir otorite kurma çabasının bir sonucu olarak 

görülmüştür”(2001: 5).  

 Bu anlamda iktidar ilişkilerini düzenleyen “hegemonik mücadele”, kültürel 

süreçler içinde gerçekleşmekte, böylece toplumsal yapı oluşmaktadır. Ekonomik ve 

siyasi olarak hegemonik gücü elinde bulunduranlar, bu ayrıcalıklarını korumak için 

kültürel alanda mücadele etmektedir; ancak hâkim ideoloji kendi değerlerini yaymaya 

çalışırken, bağımlı sınıflar da hâkim kültürün çeşitli öğelerini araç olarak kullanmakta 

ve kendi kültürleri ile birleştirerek hegemonik değerler yaratabilmektedir. Bu yolla 

kendilerine bir iktidar alanı oluşturmaktadır. Örneğin ülkemizde 1970’li yıllarda 

oldukça popüler olan arabesk müzik türü, toplumsal olarak ikincil konumdaki kültürel 

değerlerin, egemen değerleri kullanarak yayılmasına örnek gösterilebilir. 

Üstyapı kurumlarında ve kültürel alanda gerçekleşen iktidar ilişkilerini 

değerlendirmek için yararlanılan hegemonya kavramı, toplumsal cinsiyet 

çalışmalarında, kadınların karşısında üstünlük kazanmak amacında olan erkekler 

arasında kurulan iktidar ilişkilerini anlamak için de kullanılmıştır. Böylece Connell 

tarafından öne sürülen hegemonik erkeklik kavramının anlaşılması, hegemonyanın 

açıklanmasıyla mümkün olmaktadır. Connell’ın deyişiyle, hegemonya “ (…) acımasız 

iktidar çekişmelerinin ötesine geçerek özel yaşamın ve kültürel süreçlerin 

örgütlenmesine sızan bir toplumsal güçler oyununda kazanılan toplumsal üstünlüktür” 

(1998: 246). Bu anlamda hegemonya kavramı, güç sahibi erkeklerin kadınlar ve diğer 

erkekler üzerindeki baskısını göstermekten çok, sistemli ve sürekli olarak yeniden 

üretilen, toplumun her alanına, bireylerin gündelik yaşamlarına etkide bulunan bir 

iktidar mekanizmasına işaret etmektedir. 

                                                           
 Meral Özbek, Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski adlı kitabında, arabesk müzik kültürünü 

hegemonya kavramını ve kültürel çalışmalar kuramını kullanarak analiz etmekte ve kente göçen kırsal 

sınıfların oluşturduğu kültürel dinamikleri anlamaya çalışmaktadır (Bknz. 2010).   



20 

 

Hegemonik erkeklik kavramının incelenmesi, toplumsal cinsiyet ve iktidar 

ilişkileri arasındaki ilişkiyi anlamak açısından önemli görülmektedir. Erkeklerin 

ulaşmaya çalıştığı “hegemonik değerler”in ve “hegemonik mücadele”nin analizi, 

toplumsal olarak kurulan erkek kimliklerinin, iktidarın varlığını sürdürmesindeki 

etkilerini ortaya çıkarmak açısından önem taşımaktadır. 

1.2.2. Hegemonik Erkekliğin İnşası 

Feminist kuram ve toplumsal cinsiyet çalışmaları, “kadın olma” düşüncesinin 

sadece cinsiyet üzerinden okunmaması gerektiğini vurgulayarak, “erkek olma” 

düşüncesini de cinsiyet temelinden çıkarmayı hedeflemektedir. 1970’li yılların 

sonlarından başlayarak tekil kategorilerin yerine birçok erkek kimliğinin olduğu fikri 

kabul görmüştür. Evrensel ve standart bir kadınlığın bulunmadığı düşüncesiyle birlikte, 

erkeklik rollerine de bakışın değiştiği bu dönemi değerlendiren Şahinde Yavuz’a göre: 

““Kadınlar arasındaki farklılıklar erkekler için de geçerli 

midir?” sorusu, erkek olarak doğmanın farklı ırk, yaş, iktidar 

olanakları açısından tüm erkekler için aynı sonucu doğurup 

doğurmayacağı konusunun araştırılmasını beraberinde getirmiştir. 

Erkekliğin biyolojiye dayandırılan farklılıklar zemininde değil, 

toplumsal zeminde kurgulandığı görüşü, farklı erkeklik biçimlerinin 

varlığının incelenmesini gerektirmiştir. Erkeklik biçimlerinde öne 

çıkan kavram, hegemonik erkekliktir” (2014: 111-112). 

Biyolojik olarak erkek olmak, tüm erkeklerin aynı özelliklere sahip olduğu 

anlamına gelmemektedir. Irk, sınıf, yaş gibi toplumsal faktörler, birbirinden farklı erkek 

kimliklerinin inşasına yol açmaktadır. Bu düşünce doğrultusunda anlamı çoğalan 

erkeklik biçimleri içinde hegemonik erkeklik kavramı ortaya çıkmıştır.  

Hegemonik erkeklik kavramı, erkeklerin toplumsal olarak konum alışlarının 

incelenmesinde önem taşımaktadır. Erkeklik kimliklerinin inşasında, “hegemonik 

mücadele” içinde hiyerarşik bir yapılanma oluşmaktadır. Bu nedenle farklı erkek 

kimlikleri birbirleriyle uyum içinde olmaktan çok, hiyerarşinin üst basamaklarında yer 

almak için birbirleriyle mücadele etmekte ve güç ilişkileri kurmaktadır (Connell, 1998: 

249). Hegemonik erkeklik değerlerinin incelenmesi, iktidar ilişkilerinin analizini 

yapmaya yardımcı olmaktadır. Serpil Sancar’ın belirttiği gibi, “Egemen erkeklik tarzları 



21 

 

ile iktidar ilişkileri arasında bağ kuran bir açıklama geliştirme gereği ve bütün 

erkeklerin bu iktidar örüntüleri ile olan ilişkilerine olan mesafesini anlama isteği” 

kavramın ortaya çıkmasına aracılık etmiştir (2009: 31). Bu anlamda hegemonik 

değerlere en yakın erkek kimliği, diğerleri üzerinde egemenlik kurmaktadır. Hegemonik 

erkeklik, erkeklerin kadınlar ve ikincil konumdaki erkekler karşısındaki üstünlüğünü 

kültürel pratikler ve kurumlar aracılığıyla yeniden üreten değerlerden oluşmaktadır.  

Hegemonik erkeklik kavramı, toplumsal olarak kurgulanan cinsiyetler 

düşüncesinden ortaya çıkmakta, sınıf, yaş, ırk gibi ayırt edici faktörlerle kendi içinde 

biçimlenmektedir. Buna göre Sancar, çeşitli sınıf, aile ya da din sistemleri içinde 

kurulan farklı erkeklik stratejileriyle her türün kendi içinde hegemonik erkeklik 

tanımlaması olduğuna dikkat çekmektedir (2009: 33). Bu anlamda yönetici ya da işçi 

olmak, Batı’lı ya da Doğu’lu olmak gibi farklılıkların hegemonik erkeklik değerlerinin 

inşasında önem taşıdığı düşünülmektedir; çünkü işçi sınıfı ya da yönetici sınıf 

erkeklerinin kendi hegemonik değerleri bulunmaktadır. Cenk Özbay’a göre bu erkek 

kimliklerinden; 

“(...) en az bir tanesi erkek öznelere en doğru, mantıklı, 

sağlıklı, normal, faydalı, makbul olanmışçasına (ve o doğrultuda 

tekmişçesine, zaten olması gerekenmişçesine) aktarılıyor, norm teşkil 

edermişçesine övülüyor ve erkek özneler de bu tip bir erkekliği 

benimsemenin, hayata geçirmenin, ona benzemenin ya da mümkün 

mertebe ona yaklaşmanın menfaatlerine olacağına inanıyor, kültürel 

dolayım ile inanmaya çağrılıyor, ikna ediliyorlar” (2013: 186). 

Böylelikle toplumsal yapı ve işleyiş, hegemonik değerleri kendi çıkarları 

doğrultusunda yönlendirenler tarafından inşa edilmekte, gündelik yaşam pratikleri de bu 

değerler üzerine kurulmaktadır. Bireyler, yüceltilen özelliklere ulaşmaya, güce erişmeye 

çalışmaktadır. Değerlere göre davrananlar toplumsal hiyerarşi içinde yükselmekte ve 

kurallara uyanlar fayda görmektedir. Böylece, gündelik yaşam pratiklerine yansımış 

olan hegemonik değerler ve hegemonik erkeklik biçimleri,  istemli ya da istemsiz bir 

biçimde yeniden üretilmektedir.  

Hegemonik erkeklik, ‘bir ideal olarak’ ulaşılması gereken bir kimliğe işaret 

etmektedir. Daha önce belirtildiği gibi, hâkim ideolojiyi meşrulaştıran hegemonya 



22 

 

kavramının doğası gereği, ataerkil ilişkileri meşrulaştıran hegemonik erkekliğin, somut 

bir erkeği tarif etmekten çok, “bir ideal olarak kurulduğu” düşünülmektedir. Bu 

yapılanmaya dikkat çeken Connell, hegemonik erkekliğin “erkeklerin büyük bir 

çoğunluğunun gerçek kişilikleriyle sıkı sıkıya örtüşmesi”nin gerekmediğini dile 

getirmiştir (1998: 247). Böylece hegemonik değerler, bir erkeğin sabit ve değişmez 

karakteri olarak değil, bireyin içinde yaşadığı sosyo-ekonomik koşullara uygun şekilde 

her seferinde yeniden kurulmaktadır. H. Bahadır Türk’ün belirttiği gibi hegemonik 

değerler; 

“İktidarı elinde tutan erkeklerin sahip olduğu erkeklik imajına 

işaret eden bir tahakküm modu olarak da okunabilir. Bu çerçevede 

hegemonik erkeklik denilen şey aslında belirli bir imaj setine işaret 

etmektedir. Bu imaj seti bulunulan tarih ve mekân içinde farklılık 

gösterebilir. İyi bir eğitim almış olmak, geliri yüksek bir işe sahip 

olmak gibi unsurların yanı sıra “bir aile babası” olmak, kaslı-atletik 

bir vücuda sahip olmak ve en önemlisi heterosekxüel olmak gibi” 

(2008: 122). 

Bu açıdan hegemonik erkeklik değerleri, tarihsel ve koşullara bağlı olarak 

değişebilmekte, her dönemde farklı davranış rolleri öne çıkmaktadır. “İdeal olarak 

kurulan” hegemonik erkekliğe ait değerlerin bir bütün olarak görülebildiği yerleri 

temsiller oluşturmaktadır. Söz gelimi filmlerde, ideal olduğu kabul edilen ve bu yolla 

normalleştirilen heteroseksüel, güçlü, özgüveni tam erkek kimliği, erkek seyirci için bir 

örnek oluşturmaktadır. Connell, hegemonyanın kazanılma sürecini irdelerken, 

Hollywood Sineması’nda Slyvester Stallone, John Wayne ve Humphrey Bogart gibi 

sinema sanatçılarının, erkeklik modellerinin yaratılmasında önemli rol oynadığını 

vurgulamaktadır (1998: 247).  

Erkeklik kimliğinin oluşumu esnasında, toplumdan topluma değişiklik görülse 

de çeşitli aşamalardan geçilmektedir. Bu aşamalardan başarıyla geçmek “erkek olmak” 

anlamına kişiyi daha çok yaklaştırmaktadır. Örnek olarak, Türkiye toplumunda sünnet, 

ilk cinsel ilişki, askerlik gibi aşamalar “erkek olmak” için geçilen süreçler olarak 

görünmektedir. Erkekliğin toplumsal yaşamda bu şekilde sınavlara tabi tutulmasını 

değerlendiren Deniz Kandiyoti’ye göre, “Erkeklik verili değil kazanılan, kaybedilme 

tehlikesi her zaman var olduğu için nihai olarak asla elde edilemeyen bir statüdür” 



23 

 

(2013: 82). Hegemonya kavramı ile ideal erkeklik kurulumu arasındaki bağ burada 

ortaya çıkmaktadır. Farkında olarak ya da olmayarak toplum içindeki bütün bireyler, 

iktidar kurmak üzerine eğitilmekte ya da iktidara maruz kalmaktadır. Hegemonik 

mücadele, kazananın ve kaybedenin sabitlenmediği bir yapı olmasından dolayı önemli 

görülmektedir. Özbek’e göre, “(…) hegemonyada önemli olan, onun verili ve sürekli bir 

durum olmaması; aksine, aktif bir biçimde kazanılıp korunması gerektiğidir. Çünkü 

kaybedilebilir de. Sürekli hegemonya yoktur; hegemonya somut tarihsel durumlarda 

sadece kurulabilir, analiz edilebilir” (2010: 80). Ulaşılması gereken ve bunun mümkün 

olmadığı bir erkeklik ideali peşinde koşan toplum, sürekli iktidar örüntüleri içinde 

hareket eden bir yapı olarak değerlendirilebilir. Bu anlamda farklı koşullarda iktidara 

sahip olma fırsatı, “ideal erkek” yanılgısı ile mümkün hale gelmektedir. Erkekler, kendi 

yaşam koşulları içinde kültürel olarak kurulan hegemonik değerlere uygun davranmakta 

ve üstünlük kurabilmektedir. Yine de, hegemonik erkeklik bir ideal olarak kurulmuş 

olduğundan, bütünlüğe ulaşmak mümkün olmamaktadır. Toplum için, hegemonik 

erkek, ulaşılması ve korunması gereken bir kurulum olmakla birlikte aslında bu ideal 

bütünlüğe ulaşamadıkça devam eden rekabet olgusu, kadınlara ve ikincil konumdaki 

erkeklere karşı kazanılmış üstünlüğü korumayı içermektedir. Kültürel alanda kurulan 

hegemonik değerler, egemen sınıflar tarafından belirlenmekte ve bu sınıfların 

üstünlüklerinin devamını sağlamaktadır. Kültürel üstünlük, iktidara sahip olmanın 

araçlarından biri olarak görülmektedir.  

Bu şartlar altında, toplumda tüm erkeklere ait ortak bir “erkek doğasının” 

olmadığı kabulüyle, mücadele halindeki erkek kimliklerinin yarattığı hiyerarşik 

yapılanmadan bahsetmek mümkün görünmektedir. Connell, Toplumsal Cinsiyet ve 

İktidar (1998) kitabında toplumsal cinsiyet yapılanmasının, iktidar ilişkilerinin 

sürmesinde önemli bir rol üstlendiğini belirtmekte ve hegemonik erkeklik kavramını 

öne sürerek, erkek kimliklerinin inşasını iktidarla ilintilendirmektedir. Erkeklerin 

kadınlar ve ikincil konumdaki erkekler üzerinde tahakküm uygulayabildiği 

düşünüldüğünde, erkekler iktidar alanlarını korumak için her zaman hegemonik 

değerlere sahip olmayı istemektedir. Bu anlamda  “Bir erkek için sıradan olmak, 

görünmez olmak; yani büyük bir makinenin değiştirilebilir bir parçası olmak aynı 

zamanda gerçek bir erkek olmamak anlamına gelir. Çünkü erkek olmanın sürekli olarak 



24 

 

sınanmak ve yeniden inşa edilmek gibi zorunlulukları vardır” (Korkmaz, 2014: 91). 

Hegemonik erkeklik tanımına uygun değerlere sahip olan erkeklerin, bu değerlere sahip 

olmayan erkekler ve kadınlar üzerinde iktidar kurmaları mümkün olmaktadır. 

Yapı ve pratik arasında karşılıklı etkileşimin olduğunu öne süren Connell’a göre, 

toplumsal cinsiyet yapılanması, emek, iktidar ve kateksis olmak üzere üç ana yapının 

toplamından oluşmaktadır (1998: 141-161). Bu sınıflandırmanın, toplumsal cinsiyet 

çalışmalarında yöntem açısından kolaylık sağlayacağı ve hegemonik erkeklik 

değerlerinin oluşmasında rol oynayan mekanizmaları açıklığa kavuşturacağı 

düşünülmektedir. Connell, toplumsal cinsiyet yapılanmasını oluşturan bu üç yapıyı şu 

şekilde açıklamaktadır: 

  “Bu yapılardan biri işbölümüyle ilgilidir: Ev işleri ve çocuk 

bakımının örgütlenmesi, ücretsiz ve ücretli iş arasındaki bölünme, 

emek piyasasının ayrımcılığı ve “erkeklere ait işler” ile “kadınlara ait 

işler yaratılması”, eğitim ve terfide ayrım güdülmesi, ücretler ve 

mübadelede eşitsizlik. İkinci yapı ise otorite, denetim ve zorlama ile 

ilgilidir: Devlet ve iş dünyasına içkin hiyerarşiler, kurumsal ve 

kişilerarası şiddet, cinsel düzenleme ve gözetim, ev içi otorite ve 

bunun mücadelesi. (…) Kısacası, üçüncü bir büyük yapı varmış gibi 

görünüyor. Bu yapı, nesne seçiminin, arzunun ve arzulanmanın 

örüntülenmesiyle; heteroseksüellik ve eşcinselliğin üretilmesi ve 

aralarındaki ilişkiyle, toplumsal olarak yapılanan toplumsal cinsiyet 

karşıtlığıyla (kadınlardan nefret, erkeklerden nefret, kendinden 

nefret); evlilikte ve diğer ilişkilerde güven, güvensizlik, kıskançlık ve 

dayanışmayla ve çocuk yetiştirmeyle ilgili duygusal ilişkilerle 

bağlantılıdır” (1998: 142). 

Connell’ın yaptığı sınıflandırma yorumlanacak olursa emek, cinsiyete dayalı 

işbölümünün incelenmesinde, iktidar, erkeklerin egemen konumları ve cinslerin 

karşılıklı olarak ve kendi aralarındaki güç ilişkilerinin analizinde kullanılmaktadır. 

Cinselliğin tarihi ve cinsellikle ilgili kurulu düzen ise, kateksis yapısı içinde 

değerlendirilmekte ve bu üç yapı, toplumsal cinsiyet yapılanmasının temel unsurlarını 

oluşturmaktadır. Bu yapıların, birbirlerinden bağımsız değil, karşılıklı ilişki içinde 

olduğu kabul edilmektedir.  

Farklı erkek kimlikleri arasındaki iktidar ilişkilerini anlayabilmek için, erkekler 

suç ortaklığı (complicity), madunluk (subordination ) ve marjinallik (marginilization) 

kavramları altında bir sınıflandırmaya tabi tutulmaktadır (Connell, 1998: 248-252). İlk 



25 

 

olarak “suça ortak olan erkekleri” analiz eden Connell, azınlık küçük bir grup erkeğin, 

tüm iktidar ve güce sahip olmasını meşrulaştırmaya yarayan hegemonik erkeklik 

değerlerinin, erkeklerin çoğunluğunun ulaşamadığı bir ideal olarak, yine aynı erkeklerin 

suç ortaklığı ile yeniden üretildiğini öne sürmektedir. Bu anlamda iktidarı elinde tutan 

erkekler ile onların gücüne onay vererek “suç ortaklığı yapan” erkekler bulunmakta ve 

sessiz kaldıkları için iktidardan pay almaya hak kazanmaktadır.  Söz konusu “suç 

ortaklığı”nın getirdiği ayrıcalıkları Sancar şu şekilde yorumlamaktadır: 

“Eril fantaziler yoluyla zevk almayı odağına alan erkek 

eğlenceleri dünyasına katılma, kadınsı-eşcinsel erkeklere aşağılayıcı 

ve dışlayıcı davranma özgürlüğü, alt-sınıf erkeklerin kızgınlıklarını 

boşaltmak için barlarda, sokaklarda, futbol maçlarında taşkınlık 

yapmalarına hoşgörü gösterme, erkeklerin kadınlar üzerinde 

sağladığı iktidardan yararlanma gibi ayrıcalıklardır bunlar” (2009: 

32). 

Bu anlamda “suç ortaklığı yapan” erkekler, “öteki”ler, yani diğer erkekler ve 

kadınlar üzerindeki iktidarın devamlılığını sağlamaktadır. Sancar’ın belirttiği gibi 

kamusal alanda, “homososyal mekânlar”da erilliğin her türlü gösterimine izin 

verilmektedir. 

 “Suç ortağı erkek” kimliğinden sonra ikinci olarak Connell, “madunları”, yani 

tabi kılınan erkeklikleri tanımlamak için eşcinsel erkekler ile heteroseksüel erkekler 

arasındaki ilişkiyi kullanmaktadır (1998: 249). Ona göre hegemonik erkeklik, 

heteroseksüel olmakla başlamaktadır. Bu anlamda, toplumsal yaşamda eşcinsel erkekler 

şiddetle karşı karşıya kalmakta ve madun olarak toplumun dışına atılmak istenmektedir. 

Üçüncü olarak “marjinal erkeklikler”, azınlıklara bağlı erkekler ve sınıfsal konumları 

düşük olan erkekler için söz konusu olmaktadır. Irk, etnisite ve/veya sınıf pozisyonları 

nedeniyle marjinalize olmak zorunda kalmış erkeklerin oluşturduğu bu grup, 

yorumlama çerçevesinde toplumsal hiyerarşide alt sıralarda yer almaktadır. 

Gittikçe artan bir şekilde iktidarla ilgili çalışmalara ırk, din, sınıf gibi 

değişkenlerle birlikte toplumsal cinsiyet pratikleri de dahil edilmektedir; çünkü 

erkeklerin ve kadınların kendi aralarında kurduğu iktidar ilişkilerini anlamak, topluma 

ait iktidar örüntülerinin daha görünür hale gelmesini sağlamaktadır. Erkekler arası 

mücadelede, tarihsel ve kültürel olarak kurulan hegemonik erkeklik pratikleri, toplum 



26 

 

içinde tüm bireylere sosyalleşme yoluyla yayılmakta ve “doğal” hale gelmeye 

başlamaktadır. Böylece çoğu erkek, ideal olan bu yere ulaşmaya gayret etmekte, uyum 

göstermekte ve eril iktidarın devamını sağlamaktadır.   

1.3. Toplumsal Yapı İçinde Aile Kurumunun Erkekliğin İnşasındaki Rolü 

Aile, kadın ve erkek kimliklerinin inşasında rol oynayan en önemli üstyapı 

kurumlarından biri olarak kabul edilmektedir. Kadın ve erkek için oluşmuş davranış 

rollerinin öğrenilmesi ilk olarak aile içi ilişkiler yoluyla gerçekleşmektedir. Aile 

kurumunun, toplumsal cinsiyet yapılanmasındaki önemine dikkat çeken kuramcılardan 

Raewyn Connell, daha önce de değinilen aile içindeki emek, iktidar ve kateksis 

yapılarını dikkate alarak, cinsiyete dayalı işbölümünü, ev içi güç ilişkilerini ve evlilik, 

cinsellik gibi duygusal bağlılıkları analiz etmiştir (1998: 167-172). Connell’a göre, 

ailenin “toplumsal cinsiyet rejimini” oluşturan bu üç yapı, belirli durumlarda birbiriyle 

çelişmekte ve uyumsuzluk, aile yapısının değişimine imkân sağlamaktadır. Yapıların 

incelenmesi ve aralarındaki ilişkilerin çözümlenmesi aile kurumunun, toplumsal 

cinsiyet oluşumlarındaki etkisini ortaya çıkarmaktadır. Pierre Bourdieu’ya göre aile 

kurumu, bilinçdışı yapılar üzerinde etkili olmakta ve eril tahakkümün yeniden 

üretiminde önemli rol oynamaktadır (2015: 109). Bu açıdan aile içi ilişkilerin analizi, 

kadına uygulanan baskıyı ve erkekler arası iktidar örüntülerini görünür hale 

getirmektedir. Toplumsal cinsiyet yapılanmasını analiz etmek açısından, aile kurumuna, 

kadın ve erkeğin aile içindeki görevlerine, kız ve oğlan çocukların yetiştirilmesindeki 

farklılıklara dikkat çekilmekte ve erkeğin “baba” ve “koca” olarak yüklendiği 

kimliklerin oluşturduğu egemen konum incelenmektedir.  

Vurgulamak gerekirse, kadınlık ve erkeklik kimlikleri öncelikle aileden 

başlayarak yapılandırılmaktadır. Çocuklar, yetişkinlerin kendilerine davranışlarından, 

aile birliği içinde kız ve oğlan çocuğu olarak büyümeyi öğrenmekte, cinsiyetlerinden 

beklenen rolleri yerine getirmek üzere eğitilmekte ve toplumsal cinsiyet kimliklerini bu 

doğrultuda oluşturmaktadır. Örnek olarak çocukluk döneminde alınan oyuncaklar kız ve 

erkek cinsiyeti ayrımına göre seçilmekte, bu “üretilmiş evren” kadınlık ve erkeklik 

hakkında ne hissedilmesi, nasıl davranılması gerektiğini vurgulamakta ve toplumsal 



27 

 

cinsiyet eşitsizliğin yol açmaktadır (Willis, 1991: 41). Üretilmiş olan bu evrende, kız 

çocukları içe kapanık yetiştirilmekteyken, oğlan çocuklarının öfke ve şiddet gibi 

duyguları yansıtmaları bir engelle karşılaşmamakta, eril davranış kalıplarına uygun 

davranması yetişkinler tarafından desteklenmektedir.  

Ailenin köklerinin evlilik sözleşmesine dayandığı bilinmektedir. Anthony 

Giddens’a göre, “Evlilik iki yetişkin birey arasındaki toplumsal olarak kabul edilen ve 

onaylanan bir cinsel birleşim olarak tanımlanabilir. İki insan evlendiğinde, birbirlerinin 

akrabası olurlar; bununla birlikte, evlilik bağı daha geniş bir hısımlar dizisini birbirine 

bağlar” (2012: 247). Tekeşlilik ideolojisi, evlilik yoluyla cinselliğin devlet tarafından 

denetim altına alınmasına yol açmaktadır. Ayrıca mülkiyet ilişkilerinin düzenlenmesi de 

aile kurumu ile mümkün hale gelmektedir. Bu konuyu yorumlayan Bourdieu’ya göre, 

“Evlilik zorunluluğundan giderek daha fazla bağımsızlaşıyormuş gibi görünse de, meşru 

cinsellik edimi zenginliğin meşru aktarım yollarından biri olan evlilik üzerinden miras 

aktarımı yoluyla düzenlenmeye ve buna bağlı kılınmaya devam eder” (2015: 122). Bu 

anlamda ataerkil sistemde evlilik sözleşmesi, cinselliğin denetim altına alınmasına, 

mülkiyet ilişkilerinin düzenlenmesine, miras hukukunun oluşturulmasına olanak 

sağlamaktadır. 

1.3.1. Aile Kurumu ve Tarihsel Gelişimi 

Ekonomik ve kültürel değişimlerin etkisiyle, tarih boyunca aile kurumu farklı 

anlamlara sahip olmuştur. Bu anlamda Giddens, The Family, Sex and Marriage in 

England, 1500-1800 adlı kitabında, Lawrence Stone’un aile kurumunun gelişimini üç 

evreye ayırdığını ve ilk evrede ailenin topluluk içinde varolan “açık uçlu, silik, duygusal 

olmayan, yetkeci bir kurum” olarak betimlediğini aktarmaktadır (2012: 249).  Bu 

dönemde erken ölümler veya çocukların evden erken ayrılması nedeniyle ailelerin 

ömrünün kısa olduğu belirtilmektedir. Cinselliğin, haz amaçlı olmak yerine soyun 

devamının sağlanması için yaşanıldığı düşünülmektedir. Günümüz bireyinin, ailesi ile 

kurduğu duygusal bağ ve ilişkilerin, topluluklar halinde yaşanan bu dönemde bir önem 

taşımadığı öne sürülmektedir. Bu nedenle toplumun iyiliğinin, bireyinkinden önce 

geldiği ve bireyin kendi başına karar alıp uygulayamadığı belirtilmektedir. Giddens’ın 



28 

 

aktardığına göre, ikinci evre olan, 1600’lerin başlarından 1700’lere kadar yaşanan geçiş 

evresinde, çekirdek aile, toplumun yüksek kesimleri arasında belirginleşmeye 

başlamaktadır (2012: 248-249). Bu dönemlerde aile üyelerinin ekonomik işbirliği içinde 

kendi ihtiyaçlarını karşıladığı bilinmekte, ev ve işyeri ayrımı henüz ortaya 

çıkmadığından babaların-erkeklerin ailenin diğer bireyleriyle birlikte evde uzun süreler 

vakit geçirdiği öne sürülmektedir. 

Günümüzde de devam etmekte olan aile yapısının, üçüncü dönemden itibaren 

geliştiği belirtilmektedir. Giddens’a göre, “Bu aile, yakın duygusal bağlarla bağlanan, 

ev mahremiyetinin yüksek bir derecesinin tadını çıkaran ve çocukların yetiştirilmesiyle 

uğraşan bir topluluktur” (2012: 249). Bu dönemde, önceleri hastalık olarak görülen, 

temelinde eşit ve karşılıklı bir ilişkiyi tanımlayan aşkın ve romantizmin önem kazandığı 

belirtilmekte ve cinselliğin haz amaçlı yaşanmaya başlandığı düşünülmektedir. 

Giddens’ın, tarihçi John Boswell’in Avrupa’da modernite öncesi ilişkiler üzerine yaptığı 

analizlerinden aktardığı üzere, kadın-erkek arasındaki ilişkiler, aileler arası mülk 

düzenlemelerine uygun olarak seçilen iki kişinin evliliği ile başlayıp zaman geçtikçe 

yaşamın birlikte ilerlemesiyle ortaya çıkan aşkla devam etmektedir. Modern dönemde 

ise tam tersinin yaşandığı, evliliğin aşkla başladığı ancak “mülk ile ilgili olarak”, aşkın 

çoktan bitmiş olmasıyla son bulduğu iddia edilmektedir (2012: 250). Bu anlamda 

geleneksel dönem ile modern dönem arasında kadın erkek ilişkileri açısından yaşanan 

değişimin nedenlerine bakmak gerekli görülmektedir.  

Aile kurumu, Sancar’ın belirttiğine göre, 19. yüzyılda başlayan üçüncü dönemde, 

toprağa bağlı üretimden kentteki endüstriyel üretime geçişle yapısal olarak değişmeye 

başlamıştır. Çiftçi ailelerinin oluşturduğu ‘hane’lerin, kendi topraklarını işleyerek, 

üretim yaparak kendi geçimlerini sağlaması, kapitalizmin ortaya çıkmasıyla değişim 

geçirmiş, erkek işgücü, sanayi işçisi haline gelmiş, kendi geçimini sağlayabilen 

‘hane’ler ortadan kalkmıştır. Sonuç olarak ekonomik sistemin hanelerden fabrikalara 

geçmesi, “üretim ve kamu alanlarının dışına itilen” yeni bir aile yapılanmasının 

oluşmasına neden olmuştur (Sancar, 2009:122). Bu anlamda Sancar, ailenin yaşa ya da 

güce bağlı olarak seçilen reisinin otoritesi altındaki patriarkal yapıya dayalı, kendi 

geçimini sağlayan hanelerin, sanayileşme ile birlikte geçirdiği değişimi analiz 



29 

 

etmektedir. Yazara göre modern ailelerde, aile reisinin, kapitalist piyasada sanayi işçisi 

olarak emeğini satarak ailesini geçindirmek için çalışan genç erkek olması, erkeklerin 

iktidar alanını daraltmış ve erkeklik krizine yol açmıştır.  

Bu değişimler çerçevesinde, geleneksel dönemde kadın-erkek ilişkileri açısından, 

aşk, sevgi, romantizmin, birlikteliğin başlangıcı için gerekli görülmediği, birlikte 

üretimin ve hane ile sınırlı kalmanın getirdiği etkilerle sonradan oluştuğu 

gözlemlenmiştir; ancak günümüzde ilişkilerin aşk ile başlaması sanayileşmenin “ev” ve 

“işyeri” olarak iki ayrı mekân kurgulamasıyla ilişkilendirilmiştir. Kadının, ev içinde, 

çocukların bakımıyla sınırlandırılması ve babanın/kocanın çalışmak için evden 

ayrılması nedeniyle aile üyelerinin birlikte vakit geçirme sürelerinin kısalması, eski 

düzeni değiştirmektedir (Giddens, 2012: 249). Önceki dönemde hanelerin yapısı 

nedeniyle, üyelerin birlikte fazla vakit geçirmelerinin, duygusal ilişkilerin sonradan 

kurulabilmesini ve birlik duygusunun daha güçlü hissedilmesini ortaya çıkardığı 

düşünülmektedir; ancak “modern aile”de, çalışma hayatı nedeniyle birlikte geçirilen 

vakitlerin kısaldığı gözlemlenmekte, bireyler sadece aşk kavramı aracılığıyla 

birbirlerine ilgi duyabilmektedir. Bu anlamda günümüzde birliktelikleri aşk ve 

romantizm duygusunun hissedilmesiyle başlamaktadır. 

Çalışma hayatı nedeniyle ev ile bağları zayıflayan erkek olgusu, yeni bir kültürel 

pratik yaratmıştır. Bu anlamda toplumsal pratikler ile etkileşim halinde değişen 

hegemonik erkeklik değerlerine göre, 19. yüzyılda babaların/kocaların evde vakit 

geçirmesi “erkeksi olmayan” davranışlar setine dahil edilmiş, 20. yüzyılda ise yeni 

toplumsal ve kültürel koşulların etkisiyle babalığa ilişkin değişen söylemlerle birlikte, 

erkek, tekrar ev içine dahil edilmeye başlanmıştır (Çabuklu, 2007: 102). Her dönemde, 

eril mekânlar olarak ev dışındaki homososyal mekânlar, hegemonik erkekliğinin 

işlemesinde etkili olmakta ve böylece erkek kimliğinin inşasında rol oynamaktadır.  

Geleneksel ilişki biçimlerinin aksine, kadın ve erkeğin seçim hakkının olduğu, 

aşk ile başlayan modern ailede, babanın/yaşlı erkeğin mutlak otoritesinin yerini, kadınla 

erkeğin eşitliğinin aldığı iddiası feministler tarafından kabul edilmemektedir. Feminist 

kuramcılara göre, geleneksel ailenin, daha özgürlükçü biçimlere yerini bırakmış olması 



30 

 

kadının ikincil konumunda bir değişim yaratmamaktadır. Evin yaşlı otoritesi babanın 

iktidarının yerini, modern aile de koca-erkek iktidarı almış, eril iktidar, “modern 

aile”deki cinsiyete dayılı işbölümü yoluyla devam etmiştir. “Kocalık” rolündeki 

erkekler için, “karısının faaliyet ve hareketlerini denetleme/izin verme/onaylama 

otoritesi, çokeşliliğin açık ya da zımni olarak kabulüne dayalı cinsel özgürlük ve cinsel 

ahlakta erkek üstünlüğünü sağlayan çifte standart; erkek çocuklara karşı aile, okul gibi 

yerlerde kayırma yapılması” söz konusu olmaktadır (Sancar, 2009: 123). Bu anlamda, 

aile içinde erkeğin ve kadının karı-koca olarak üstlenmesi beklenen roller ve görevler, 

eşitsiz cinsiyet rejiminin yeniden üretimine neden olmaktadır. Kadınlar, kocalarına ve 

babalarına bağımlı kabul edilmekte, onlara ait tüm kararlar aileleri ve erkekler 

tarafından verilmektedir. Kadınların aksine “(…) erkeklerin varoluşları bağımsızlık, güç 

ve başarı üzerinedir. Erkekler meslek sahibi olmalı, karar veren olmalı, ailesini 

korumalı, yaşamsal sorunlarla baş etmeli, dolayısıyla da güçlü olmalıdır” (Özkan, 2016: 

122). Kısaca, kadın, çocukların bakımı ve evin işlerinin sorumluluğunu taşırken, erkek, 

ailesinin güvenliğini ve evin geçimini üstlenmek zorunda görülmektedir. Bu görev 

dağılımı kadınları bağımlı, erkekleri ise ayrıcalıklı kılan yapının yeniden üretimine 

neden olmaktadır. 

19. yüzyıldan bugüne kadar, toplumsal yapı içinde aile kurumunun yeri ve 

işlevine dair farklı kuramlar ortaya çıkmıştır. Ailenin, erkeklik inşa stratejilerindeki 

etkisini kavrayabilmek için açıklanması gereken kuramlardan biri olan Çatışma Kuramı, 

aileyi sınıf ilişkileri bağlamında incelemektedir. Kurama göre ailede yaşanan cinsiyetçi 

işbölümü, kapitalist toplumun yeniden üretiminde temel dinamiklerden biri olarak 

görülmektedir. Yapısal İşlevselci Kuram ailenin bireye ve topluma sağladığı faydalar 

açısından, uyum ve istikrara olan katkısını analiz etmektedir. Bu kuram, toplumun 

sağlıklı bir şekilde devam etmesi için cinsiyet eşitsizliğini doğal kabul etmiş olması 

nedeniyle eleştirilmektedir.  Son olarak ele alınan Feminist Kuram ise aile kurumunu, 

toplumsal cinsiyet yapılanması ekseninde değerlendirmekte, aile içinde kadın ve erkek 

kimliklerinin oluşumlarını analiz etmektedir. 

1.3.2.  Aile Kurumunun Çatışma Kuramı Açısından İncelenmesi 



31 

 

19.yüzyılın ikinci yarısında kapitalist toplum düzenini analiz eden Karl Marx ve 

Friedrich Engels ile birlikte anılan Çatışma Kuramı, ‘tarihin sınıf mücadelelerinden 

oluştuğu’ düşüncesi çerçevesinde oluşturulmuştur. Bu anlamda, toplum üretim ve 

paylaşım sorunları nedeniyle çatışan sınıflara bölünmüştür.  

 1884 yılında yayınladığı Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni adlı kitapta 

Engels’e göre, ilk sınıf çatışması kadınla erkek arasında, evlilik sözleşmesinin 

gerçekleşmesiyle yaşanmış olup kadınlar sınıf baskısına maruz kalmıştır (1998: 64). 

Yine aynı eserde komünal anaerkil dönemden, ataerkil yapılanmaya geçiş süreci 

anlatılmış ve bu süreç Josephine Donovan’a göre “ekonomik gelişmelere, özellikle de 

özel mülkiyetin kurulmasına ve değişim ve kâr için kullanılan metaların ortaya 

çıkmasına” bağlanmıştır (2015: 146). Engels, ataerkiden önce komünal ev ekonomisinin 

geçerli olduğu ilk evrelerde, çocukların kadına ait görüldüğünü, soyun kadınlardan 

devam ettiğini belirtmiştir. Kadın sorunları ile ilgilenen yazarlar arasında erken 

dönemde anaerkilliğin geçerli olduğunu savunan başka düşünürler de bulunmaktadır. 

August Bebel’e göre, bu durum “kadının “Sonsuz” kabul edilen durumunun, toplumsal 

gelişimin çeşitli dönemlerinde daima değiştiğini” göstermektedir (1977: 21). 

Engels’e göre, işbölümünde erkek ve kadının farklı sorumluluklar alması 

toplumsal pratikleri etkilemiştir. Bu anlamda, kadınların çok eşli ilişkiler yaşayabildiği, 

evin yönetimini üstlendiği komünal dönemde, erkek, yiyecek sağlamaktan ve 

hayvanların bakımından sorumlu tutulmuş, görevleri nedeniyle ortaya çıkan gereklilik, 

onu, alet yapmaya yöneltmiştir. Aletler, üreten ve kullanan olarak erkeğe ait kabul 

edilmiştir. Bu anlamda erkek ve kadının ayrılması durumlarında erkeğin aletleri, kadının 

ise ev eşyalarını alması eğilimi gözlemlenmiştir. Aletlerin birikimi sonucu ortaya çıkan 

mülkiyet düşüncesi ve miras hukukuyla birlikte soyun devamı erkeğe geçmiş, ataerkil 

dönem başlamıştır. Böylece, erkeğin birikimini kime bırakacağı belirlenmiştir. Kadınlar 

ve erkekler arasındaki ilişkiye göre tarihsel olarak çeşitli evlilik biçimlerinin var 

olduğunu vurgulayan Engels, “grup halinde evlilik” ve “iki başlı evlilik” dönemlerinden 

sonra “tekeşli evlilik” döneminin yaşandığını ve ataerkinin bu dönemde ortaya çıktığını 

öne sürmüştür. Erkek egemenliğine dayalı tek eşli evliliğin belirginleştiği ve soyun 

babanın üzerinden devam etmeye başladığı bu dönemi Engels uygarlık aşaması olarak 



32 

 

adlandırmaktadır (1998: 37-72). Bu dönemde, özel-bireysel mülkiyet kavramının ortaya 

çıkmasıyla birlikte aile içerisinde baba hukuku egemen olmaya başlamıştır. Erkek, bu 

egemen rolde mülkiyetin yasal varisi sayılırken, kadın mülkiyet hakkından mahrum 

bırakılmıştır. Engels, erkeğin burjuva ve kadının proleter rolünü oynadığı aile 

yapılanmasında, kadının kurtuluşu için aile kurumunun ortadan kaldırılmasının ve 

kadının ev içi alandan çıkıp toplumsal üretime katılmasının gerekli olduğunu 

belirtmektedir. 

Çatışma Kuramı’na göre, çatışan taraflardan biri olarak evin geçimini üstlenen 

ve ekonomik üstünlük kuran erkek, genellikle tahakküm kuran tarafta yer almaktadır. 

Yani ekonomik koşulların, bir üst yapı kurumu olan aileyi belirlediği düşünülmektedir. 

Bu durumu yorumlayan Heidi Hartmann, ailenin duygusal bir şekilde kurulan bağlardan 

ziyade üretim ve yeniden bölüşüm alanı olduğunu belirtmektedir (1981: 368). Aile 

içinde ortaya çıkan paylaşım ve mülkiyet sorunları nedeniyle, aile üyeleri kendi 

aralarında güç ilişkileri kurmaktadır. Çatışma Kuramı’na göre, aile, eril tahakkümü 

devam ettirmekte ve kadınlar bu ilişkiler çerçevesinde ilk olarak babanın, daha sonra ise 

kocanın iktidarına boyun eğmek zorunda bırakılan bir meta konumuna 

indirgenmektedir. 

1.3.3.  Yapısal İşlevselci Kuram Açısından Aile Kurumu 

Sosyolojik bir yöntem olarak kullanılan Yapısal İşlevselci Kuram’ın temelinde 

toplumu oluşturan “alt sistemlerin” birbirleriyle aralarındaki ilişkinin toplumsal yapıya 

olan etkileri yer almaktadır. Bu anlamda değerlerin ahlaki açıdan işlevsel olması önemli 

görülmüş ve toplumsal istikrarın, toplumu oluşturan parçaların ahlaki yönden 

tutarlılığıyla sağlanacağı öne sürülmüştür. İkinci dönemde yaptığı çalışmalarla 

sanayileşmiş toplumları gözlemleyen Yapısal İşlevselci Kuram’ın temsilcilerinden,  

Amerikalı sosyolog Talcott Parsons’a göre, toplumun uyum içinde olması onu oluşturan 

parçaların işlevlerini yerine getirmesiyle mümkün olmaktadır. Parsons’a göre, toplumsal 

sistem her zaman dengeye ulaşmaya eğilim göstermekte, sistemi oluşturan parçalar 

arasında ilişki bulunmaktadır (Akt. Smith, 2007: 44-48). Kiliseler, okullar, aile gibi 

kurumlar toplumun “alt sistemleri”dir. Alan Swingewood’a göre, Yapısal işlevselci 



33 

 

Kuram, 1930’larda ABD’de yaşanan bunalım yıllarında toplumsal değerlerin 

zayıflaması nedeniyle, “temel değerlere duyulan ihtiyacı” vurgulamaktadır (1998: 269). 

Bu alt sistemlerden biri olan aile, Parsons’un araştırma konularından biri olmuştur. 

Ümit Meriç Yazan, İleri Endüstri Toplumlarında Aile Kurumu Üzerine Bir Araştırma 

adlı makalesinde, Parsons’ın sanayi toplumunun parçalarından biri olan çekirdek aileye, 

iki önemli işlev yüklediğini aktarmaktadır (1989: 154). İlk olarak, aile, çocuğun 

sosyalleşmesi ve kişiliğin bütünlüğe kavuşmasında önemli sayılmaktadır. Yazan’ın 

yorumuna göre, Parsons, kadın ve erkeğe ait kabul edilen rollerin cinsiyetçi ve 

ayrıştırıcı eğilimleri yeniden ürettiğini göz önünde bulundurmamıştır (1989: 155-157). 

Kadınlık ve erkeklik kimliklerinin, çocukluktan itibaren öncelikle aile içinde inşa 

edildiği düşünüldüğünde, Parsons için toplumsal uyumun cinsiyet eşitsizliğine bağlı 

olmadığı görülmektedir. İkinci olarak, Parsons, bireyin ve dolayısıyla toplumun istikrarı 

açısından ailenin işlevine bakmaktadır. Türkan Erdoğan’a göre, Yapısal İşlevselci 

yaklaşımın aileyi, toplumsal düzeni ve dengeyi koruyan temel unsur olarak görmesi ve 

istikrarın sağlanmasında cinsiyet rolü farklılaşmasının gerekli olduğunu ileri sürmesi, 

cinsiyet hiyerarşisinin aile içinde yeniden üretilmesinin yolunu açmaktadır (2008: 127). 

Bu anlamda Yapısal İşlevselci kuram toplumsal istikrarın sağlanması açısından aile 

içinde, kadının ev işleri ve çocuk bakımıyla sınırlandırıldığı ve erkeğin “evin geçimini 

sağlayan” olarak otorite kabul edildiği cinsiyet eşitsizliğini yaratan işbölümünü doğal 

kabul etmektedir. 

1.3.4.  Feminist Kuram Açısından Aile Kurumu 

Feminist Kuram’a göre, ataerkil/patriarkal bir yapılanma olarak aile, erkek 

egemenliğinin sürmesinde en önemli kurumlardan biri kabul edilmektedir. Çalışmalarda 

toplumsal cinsiyetin doğuştan kazanılmadığı, kültürel olarak aktarıldığı ve değişebilir 

olduğu vurgulanmaktadır.  

Marksist ve Sosyalist Feministler kadınların ev içi emeğine ve deneyimlerine 

odaklanmıştır. Bu kuramcılar, kadının ev içi görünmez emeğinin, kapitalist sistemin yol 

açtığı olgulardan biri olduğunu düşünmektedir. Çocukların bakımı ve ev işlerinin 

sorumluluğunu taşıyan kadınların emeklerinin, toplumsal açıdan değere sahip olmadığı 



34 

 

vurgulanmıştır. Erkeklerin ise evin geçimini sağlamak için çalışarak para kazanması 

nedeniyle diğer aile fertlerini ekonomik olarak bağımlı kıldığı, çocukları ve karısı 

üzerinde tam bir kontrol sağladığı belirtilmiştir. Sosyalist Feministler kadının “özel 

alan” ile sınırlandırıldığını ve kamusal alanın erkeğe ait görüldüğünü vurgulamıştır 

(Kasapoğlu, 2012: 112). Sonrasında 1960’lı yıllarda ortaya çıkan 2. Dalga Feminizm, 

kadınların özel alanda yaşadığı problemlere yoğunlaşmıştır.  

Erkekler açısından aile, kamusal alanda yaşanılan tüm zorlukların sonunda, 

erkeğin kendine güven ve güç kazanmasını sağlayan bir “sağaltım yeri” olarak 

düşünülmektedir. Bu durumu yorumlayan Olcay İmamoğlu’na göre “Erkekler kadınlara 

kıyasla eşleriyle çıkarlarının daha fazla uyuştuğunu ve daha çok bütünleşme içinde 

olduklarını düşünmektedirler. (…) Kadın kendisini baskı altında hissettiğinde, eşinin 

kendisine daha az anlayışlı davrandığını düşünmekte; eşine genelde ve bir kriz anında 

daha az güvenmektedir” (1993: 59). Belirtildiği gibi erkekler ailede desteklendiği 

hissini yaşamaktayken, kadınlar kendilerini yalnız ve güvensiz hissetmektedir. Yapılan 

araştırmalar sonucu evli erkeklerin intihar oranlarının evli olmayanlara göre daha düşük 

olduğu görülmektedir (Durkheim, 1977: 70). Aile içi roller açısından, kadınlara, eşine 

karşı şefkatli, anlayışlı ve sabırlı olması gerektiğinin öğretilmesi, erkeklerin bir kadına 

“sahip” olduğunda yaşamlarını kolaylaştırmaktadır. 

Evin işlerinden ve aile bireylerinin bakımından sorumlu görülen kadınlar, ek 

olarak çalışma hayatının gerekliklerini de yerine getirmektedir. Bu durumu yorumlayan 

Giddens, kadınların işyerinde geçirdiği zamanı “ikinci vardiya” olarak adlandırmıştır 

(2014: 259). Kadınların yüklerinin azalması için çocuk bakımı gibi nedenlerle gerekli 

olan izin ve ek ücret haklarını geliştirmeye çalışan Liberal Feministler ise, kadınların 

çalışma hayatına girmesinin, kadın-erkek eşitliğini sağlamak için gerekli olduğunu 

savunmuştur. Radikal Feministler ataerkil yapının ortadan kalkmasının ancak kültürel 

değişimlerle mümkün olacağını vurgulamış, cinsiyetçi işbölümünün ve kapitalizmin 

getirdiği eşitsizliklerin öncesinde de ataerkinin var olduğunu ve bu anlamda sistem ile 

sağlanan hiçbir uzlaşmanın, kadınlara faydası olmayacağını belirtmiştir. Ev içi cinsiyete 

dayalı işbölümü, varlığını, kadın haklarında yaşanan gelişmelere rağmen, ideolojik ve 

kültürel pratikler yoluyla devam ettirmektedir. Örnek olarak, Türkiye’de 1984 Medeni 



35 

 

Kanun Öntasarısı’nda, geçmiş kanunlara göre daha eşitlikçi bir aile hukuku 

oluşturulmaya çalışılmış, bu anlamda aile reisi erkek olarak belirtilmemiş ve ev 

yönetimi ve geçiminde cinsiyet ayrımı yapılmamış olsa da, Olcay İmamoğlu’na göre 

“(…) öntasarıda bile evi geçindirme işlevi için paylaşım öngörülürken, ev-içi faaliyetler 

yine kadının yükümlülüğünde ” (1993: 62) kalmıştır.  

Feminist Kuram açısından değerlendirildiğinde, ilk olarak Yapısal İşlevselci 

yaklaşım toplumsal cinsiyet rollerini doğal ve değişmez olarak görmekte, kadınlık ve 

erkeklik kimliklerinin kültürel etkilerle oluştuğunu göz ardı etmektedir. İkinci olarak 

Çatışma Kuramı ise toplumsal cinsiyet yapılanmasını dikkate almamakla ve sadece 

sınıflar arası güç mücadelelerine yoğunlaşmakla eleştirilmektedir.  

1.3.5. Toplumsal Cinsiyet Yapılanması Açısından Aile İçi Rollerin 

Belirlenmesi 

Geleneksel yapılardan modern aileye geçmiş olmakla birlikte, ailedeki rol 

dağılımı ve işbölümü, erkek egemenliğini destekleyerek cinsiyet eşitsizliğini yeniden 

üretmeye devam etmektedir. Aile içi rollerin analizi, gündelik yaşam pratiklerini 

etkileyen eril tahakkümün varlığını ortaya çıkarmaya çalışan incelemelerin odak 

noktasını oluşturmaktadır. 

Kadınların kamusal alandan dışlanarak, özel alan ile sınırlandırılması nedeniyle 

onların ev içindeki rollerine bakmak toplumsal cinsiyet çalışmaları açısından önem 

taşımaktadır. Genel olarak kadınlar, toplumsal yapılanma içinde, çocukların bakımından 

ve ev işlerinden sorumlu tutulmaktadır. Kadınların kamusal ve ekonomik kararlardan 

uzun zaman boyunca uzak tutulduğunu belirten Pierre Bourdieu, onların ev içinde soyun 

devamlılığıyla ilişkili, ailenin istikrarını sağlayan, onu dayanışma içinde tutan 

faaliyetlerle sınırlandırıldığını vurgulamaktadır; ancak yazara göre “Bu ev’cil çalışma 

çoklukla ya fark edilmez ya da küçümsenir (kadınların özellikle telefonda gevezelik 

etmeye ne kadar düşkün olduklarına ilişkin ritüel kınamalarla yapıldığı gibi); göze 

çarptığında da, ruhsallık, ahlak ya da duygusallık alanına kaydırılarak gerçeklikten 

çıkarılır, ki ücret mukabili veya “karşılık bekleyerek” yapılmaması bunu kolaylaştırır” 



36 

 

(2015: 123- 124). Bu anlamda kadının ev içi emeğinin ücret karşılığı bir değerinin 

olmaması onu görünmez kılmaktadır. Kadınlar da dâhil olmak üzere toplumun tüm 

bireyleri tarafından, ev içinde geçirilen zamana ve emeğe hiçbir değer biçilmemektedir. 

Erkekler ev işlerinde çok az sorumluluğa sahipken, kadınlar zorunlu olarak çocuklarla 

ilgilenmekte ve ailenin sosyal ilişkilerini organize etmekte, yemek pişirme, temizlik gibi 

işleri yapmak durumunda kalmaktadır.  

Geleneksel dönemde ev içinde kadının görevi olarak görülen işlerin birçoğunun, 

sanayileşme ile birlikte “erkek işine” dönüştüğünden bahseden Nesrin Tura, önceleri 

genellikle kadınlar tarafından evde yapılan biranın, sanayileşmeyle birlikte toplu 

alanlarda erkekler tarafından üretilmeye başlanmasını örnek olarak vermiştir (1998: 

124). Çalışma hayatında mesleklerin cinsiyetine ilişkin diğer bir gözlem de kadının 

kamusal alanda çalışmasına rağmen yine kadınlık rollerine uygun meslekler seçmesi, 

öğretmen, aşçılık, hemşirelik gibi eril tahakkümün onayladığı görevleri tercih etmesidir. 

Toplumsal cinsiyet rolleri açısından yapılan araştırmalara dikkati çeken Giddens’ın 

aktardığı üzere, 1990’lar da Britanya’da yapılan bir çalışma, şu an yasaklanmış olsa da, 

sağlık hizmetlerinde iş görüşmesi sırasında erkeklere hiç sorulmadığı halde, görüşülen 

her kadına çocuk yapmayı düşünüp düşünmediğinin sorulduğunu ortaya koymuş ve 

toplumsal pratikler açısından, çocuk bakımının tamamen annenin sorumluluğunda 

sayıldığını göstermiştir (2012: 257-258). Cinsiyet rejimi içinde, erkeklerden ailelerini 

geçindirmeleri, onların güvenliğini sağlamaları, güçlü olmaları beklenmektedir. 

Erkekler, “erkeklik kimliği” nedeniyle, eş ve baba olarak aile içinde duygularını 

göstermekten sakınan, genelde mesafeli tavırlar sergileyen davranış setine uygun bir 

kimlik edinmektedir. Kadınlar ise ev içindeki erkeklere destek olmakla, onların 

bakımlarıyla, sabırlı ve anlayışlı bir eş olmakla görevlendirilmektedir. 2010 yılında 

yapılan bir çalışmaya göre, bakım gerektiren çocukları olan kadınların %64,7’si çalışma 

hayatındayken, aynı yaşta çocukları olan erkeklerin %89,7’si çalışma hayatında yer 

almaktadır (Kurtulmuş, 2013: 54). Ailede, bireylere cinsiyetçi işbölümüne uygun roller 

verilmekte ve ilişkilerde karşılıklı olarak rollere uygun davranılması beklenmektedir. 

Özellikle Marksist Feministler, ekonomik koşulların, aile içinde erkek ve kadın 

kimlikleri üzerinde etkisi olduğunu düşünmektedir. Erkeklerin, ekonomik ve toplumsal 



37 

 

sermayesi azaldıkça aile reisliği görevine daha çok değer verdiği görülmektedir. Bu 

durumu yorumlayan Sancar’a göre, “‘Emeğinden başka satacak bir şeyi olmayan 

mülksüz erkekler’, üzerinde otorite sahibi olacakları bir ailenin geçimini sağlayarak o 

aileye "reis" olunca toplumda saygın bir statü elde ederler ve bu da en yaygın "erkeklik 

inşa stratejisi" haline gelmiştir” (2009: 63). Ekonomik ve kültürel sermayesi düşük olan 

erkekler için, bir aileye sahip olmak eril piyasada kuramadığı iktidarı yaşayabileceği bir 

alana, eril iktidara sahip olmak anlamına gelmektedir. Örnek olarak, Afrika’da yapılan 

bir araştırma işsiz erkeklerin, cinsel şiddete daha fazla başvurduklarını, aslında fiziksel 

güçleri yoluyla toplumda saygı kazanmaya çalıştıklarını, Amerika’da yapılan bir 

çalışma ise eşleri işsiz kalan kadınların daha fazla şiddete maruz kaldığını ortaya 

koymuştur (Türkoğlu, 2013: 41). Bu bağlamda ailenin, işgücünü yeniden üretmekle 

birlikte, erkekler için bir iktidar alanı oluşturduğu düşünülmektedir. Ailenin reisi olarak 

erkek, karısı ve çocukları üzerinde sahip olduğu hakla kendini güçlü hissetmektedir. 

Hiyerarşinin alt sıralarında yer alan erkekler, kamusal alanda kendine uygulanan iktidar 

nedeniyle erkekliğini kaybetme tehlikesiyle karşı karşıya kalmakta, aile içinde kadınlara 

ve çocuklara iktidar uygulayarak kendini ispatlamak istemektedir. Dış dünyada ezilmiş 

baskı altına alınmış, aile reisliği rolünü işsizliği nedeniyle yerine getiremeyen erkek, 

eksikliğini aile içindeki iktidarını güçlendirerek kapatmaya çalışmaktadır. 

 Cinsiyet eşitsizliğinin yeniden üretiminde önemli bir etkiye sahip olan aile 

kurumu, varlığına devam edebilmek için diğer üstyapı kurumlarıyla işbirliği 

yapmaktadır. Bu anlamda “sembolik sermayenin değişmez bekçisi” olarak aile, hukuk, 

kiliseler ve eğitim kurumlarınca desteklenmektedir (Bourdieu, 2015: 122). Bu yoruma 

göre üstyapı kurumlarının eril kültürü onayladığı görülmektedir. 

Çocukluk döneminden itibaren, ailenin içinde ortaya çıkan cinsiyet ayrımı, 

eğitim kurumlarında devam etmektedir. Bu anlamda “ (…) çocukların cinsiyetlerine 

bağlı olarak çok farklı kolektif beklentilerin nesnesi olduklarını ve eğitim durumunda 

oğlanların ayrıcalıklı bir muamele gördüğünü (öğretmenlerin onlara daha fazla zaman 

ayırdığı ve daha fazla soru sorduğu, onların sözünü daha az kestiği ve oğlanların genel 

tartışmalarda daha fazla yer aldığı gösterilmiştir) ispatlayan tüm gözlemleri sıralamak 

gerekir” (Bourdieu, 2015: 75). Bu durumu aşabilmek için alternatif eğitim sistemleri de 



38 

 

geliştirilmektedir. Örnek olarak, İsveç- Stockholm’de 2010 yılında kurulan ve eşitlik 

anlamına gelen Egalia adlı okul, 1-6 yaş grubundaki çocuklara eğitim vermektedir. 

Okulun müfredatı, cinsiyet ayrımcılığını ortadan kaldırmaya yönelik hazırlanmıştır. 

Handan Saatçioğlu’nun belirttiğine göre okulda kullanılan oyuncaklar kız ve erkek 

çocuk ayrımı yapılmadan tasarlanmıştır. Bu anlamda oyuncaklar arasında esmer tenli 

bebekler, cinsel organa sahip olan bebekler, sadece yemek pişirmek için değil 

saklanmak için de kullanılabilen fırınlar yer almaktadır. Okulun kütüphanesinde 

Külkedisi, Pamuk Prenses gibi masal kitapları yerine toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin 

yeniden üretimine izin vermeyen kitaplar bulunmaktadır. Handan Saatçioğlu, “evlatlık 

edinilen çocukların, tek ebeveynli aileler”in yer aldığı kitapların içinden, çocuğu 

olmayan bir zürafanın bir timsah yavrusu bulmasıyla başlayan ve üç kişilik bir aileye 

sahip olmasıyla sonuçlanan bir öyküyü örnek olarak aktarmıştır (Saatçioğlu, 2016). 

Çocukluktan itibaren toplumsal olarak inşa edilen kadın ve erkek kimlikleri, aile içinde 

oluşan görev ve sorumluluklar yoluyla yeniden üretilmektedir. Bu yolla cinsiyetler arası 

hiyerarşik bir yapılanma ortaya çıkmaktadır. 

1.3.6. Aile Kurumu İçinde Baba-Oğul İlişkisinin İncelenmesi 

İlk olarak aile içinde öğrenilen erkeklik pratiklerinde, babalık konumu önemli 

rol oynamaktadır. Babalık, çocuk ile baba arasında anne ile olduğu gibi dolaysız 

biyolojik bir bağ olmaması nedeniyle bazı sosyal ve siyasal dolayımları 

gerektirmektedir (Sancar, 2009: 120). Bu çerçevede evin geçimini sağlayan kişi olarak 

baba, işgücü piyasasında bir konum işgal etmektedir. Diğer yandan babalık kurumunun 

meşruluğu her zaman devlet tarafından geçerli sayılmaktadır. Son olarak babanın 

çocukları ve karısı üzerindeki hakları, sosyal ve hukuki olarak onaylanmaktadır. 

Böylece babalık “ailede “geçim sağlayan”, piyasada “çalışan” ve devletin karşısında 

“aile reisi” olarak konumlanan bir toplumsal pratik, bir “dolayım” konumu”dur (Sancar, 

2009: 121). Babanın dolaylı varlığı nedeniyle, babalık statüsü devlet, piyasa ve kültürel 

pratikler tarafından biçimlendirilmektedir.  

ABD’de yapılan araştırmaların sonuçlarına bakarak Güngörmüş ve Özkardeş, 

babalık kavramının, 18. yüzyıldan bugüne dört aşamadan geçtiğini belirtmektedir. 19. 



39 

 

yüzyıl başlarına kadar “ahlak öğretmeni” olarak görülen babalar, daha sonra “evin 

ekmeğini kazanan” kişi olarak tanımlanmıştır. 20. yüzyılın ortalarına kadar geçen bu 

ikinci aşamadan sonra, 1940 ile 1965 yılları arasında çocuğun cinsel kimliğini 

kazanmasına yardımcı olan babalar ortaya çıkmıştır. Günümüzde, babaların ilk iki 

görevinin devam ettiğini savunan yazarlar, çocuklarının bakımını üstlenen babalar ile 

birlikte dördüncü aşamaya geçildiğini öne sürmüştür (Güngörmüş ve Özkardeş, 2015: 

28-39). 

Kadınların toplumsal yaşamda değişen konumlarının, erkeklik ve babalık 

rolünün de değişmesine etki ettiği belirtilmektedir. Kadının eğitim alanında haklar elde 

etmesi, çalışma hayatına girmesi, ekonomik açıdan bağımsız hale gelmesiyle birlikte, 

erkekler evin ve çocukların sorumluluklarını almış, böylece iş bölümünde değişimler 

yaşanmaya başlanmıştır (Zeybekoğlu, 2013: 304). Bu durum, çeşitli Avrupa 

ülkelerinde, babalık izni gibi yeni yasal düzenlemeleri ortaya çıkarmaktadır. Değişen 

toplumsal koşullarla birlikte, evi ve çocuklarıyla daha çok ilgilenen yeni baba tiplerinin 

oluştuğu belirtilse de Giddens’a göre artan boşanma oranları, tek ebeveynli aileler gibi 

nedenler, babaların çocukları ile daha uzun vakitler geçirmesini engellemiş, bazıları 

“babanın ölümünü” ilan etmiştir (2012: 267). Bu anlamda ekonomik ve sosyal 

koşulların değişmesiyle birlikte babalık kimliği de farklılaşmakta, bu doğrultuda 

iktidarının da azaldığı savunulmaktadır. 

Günümüz aile yapılanmasında, geleneksel olandan farklı olarak, babalığın 

önemini yitirdiği bir “Patriarkal Kriz” yaşandığını öne süren Sancar’a göre, “Oğlun 

babası karşısındaki konumunda meydana gelen değişim, genç erkeğin hem “üretken 

işgücü” hem de “vatandaş” olarak endüstriyel kapitalist toplumun kurucusu ve onun 

“modern hukuku”nun “haklar” tanıdığı birey haline gelişinin sonucudur” (2009: 122- 

123). Aydınlanma Dönemi ile birlikte, bireyin öneminin artması ve Sanayileşme 

sonrasında ekonomik yapının değişmesi, çalışma hayatının haneler yerine fabrikalara 

geçmesi, babalık iktidarını zayıflatmıştır. Bu durumu yorumlayan Özkan, benzer bir 

şekilde 1950- 1970 yılları arasında Türkiye’de, tarıma dayalı ekonomiden endüstriye 

dayalı ekonomiye geçişin hızlandığını, bunun sonucunda yaşanan göç dalgasıyla aile 

yapılarının değiştiğini, baba oğul arasındaki iktidar ilişkisinde babanın hâkimiyetinin 



40 

 

kaybolduğunu belirtmiştir (2016: 130). Modern dönemde ortaya çıkan bu değişim, 

erkek kimliğinde bir krize neden olmaktadır. 

Değişen ekonomik ve toplumsal yapıyla birlikte, parasını ve otoritesini, 

babasından almak yerine, çalışmak koşuluyla piyasadan alan erkeklerin varlığı yeni bir 

erkek kimliği inşa etmektedir. Bu durumu yorumlayan Sennett’a göre “Yaşamın maddi 

örgütlenişi öylesine hızlı bir değişim içindeydi ki, güç iddiasını, sabit miktarda bir 

mülkü otuz ya da kırk yıl sonra bir başkasına devredebilme olanağına dayandıran biri 

kendisini tehlikeye atıyor demekti” (2014: 70). Bu anlamda erkekler, babalık 

konumunun verdiği güven duygusundan mahrum kalmakta, kapitalist yapı nedeniyle 

kendini yalnız ve güçsüz hissederek, korku ve kaygı içine düşmekte, iktidar kaybı 

yaşamaktadır. Bu durumu yaptığı araştırmalar sonucu yorumlayan Sancar’a göre, işçi 

babaları, piyasada ezilmelerinden dolayı aile içinde daha otoriter, “terbiye ve düzen 

sağlama” konusunda daha hassas olmaktadır (2009: 127).  Alt sınıf erkekler, kapitalizm 

nedeniyle yaşadığı baskı ve eziklik hissini, ev içinde kurdukları iktidarla göz ardı 

etmektedir. 

 1.4. Toplumsal Cinsiyet Yapılanması Açısından Devlet 

Eril bakış açısıyla şekillenen devlet yapısı, bu özelliğiyle cinsiyetçi bir söylem 

içermektedir. Devlet varlığını bu söylemlerle koruyup güçlendirirken, toplumsal 

cinsiyet yapılanması da devlet yoluyla yeniden üretilmektedir. Bu karşılıklı ilişki çeşitli 

mekanizmalar yoluyla sağlanmaktadır. Devlete atfedilen güçlü otorite kendini 

hegemonik bir yolla meşrulaştırmaktadır. Böylece yönetim altındakiler zor 

kullanılmadan ikna edilerek kontrol altında tutulmaktadır. Kadın ve erkek arası farkları 

vurgulayan, cinsiyet kimlikleri temelinde hiyerarşik yapıları var eden söylemler, devlet 

politikası tarafından kullanılmaktadır. 

1.4.1.  Modern Devletin Doğuşu: Leviathan 

Ortaçağ’da kilisenin manevi iktidarla birlikte siyasal iktidarı da elinde tutmak 

için ortaklık kurduğu krallıkların, sonrasında gücünün artmasıyla birlikte, bu gücün 

korunması için merkezileşme isteği doğmuş ve bu yeni durum, insanların nasıl bir arada 



41 

 

yaşayabileceklerine ilişkin düşünmeyi gerekli kılmıştır. Toplumsal yaşamın yasalarının 

belirlenmesi için, 16. yüzyıldan başlayarak, 19. yüzyıla kadar birçok toplumsal 

sözleşme kuramı öne sürülmüştür. Bu anlamda modern devletlerin, toplumsal 

sözleşmelerin yapılması ile ortaya çıktığı varsayılmaktadır. Devletin ne zaman 

doğduğuna dair net bir anın söylenemeyeceğini belirten Ernst Cassirer’e göre, bu dönem 

kuramcılarının “Aradıkları şey, bir başlangıç olmayıp, devletin “ilkesi” yani varlık 

nedenidir” (1984: 174). Bu anlamda Cassirer, devlet düzeninin tarihsel bir anlatısını 

yapmaktan ziyade, sistemin nasıl geçerli olabileceği üstüne düşünüldüğünü 

vurgulamıştır. Thomas Hobbes’un, 1651 yılında yazdığı Leviathan adlı eseri toplumun 

nasıl yönetileceğine ilişkin yapılan çalışmalardan biri sayılmaktadır. Hobbes, insanların 

güvenlikli bir ortamda yaşayabilmesi için yapılan toplumsal sözleşme sonucu oluşan 

yönetim sisteminin ilkelerini açıklamıştır. 

Leviathan adlı eserde insanların,  korku nedeniyle ve güvenlik isteğiyle kendi 

aralarında bir sözleşme yapıp, “doğa durumu”ndan (state of nature) çıkarak,  kendi 

haklarını bir egemene teslim edip güvenliklerini sağlama yoluna gittiği vurgulanmıştır 

(Hobbes, 2007: 127-130). Bir varsayım olarak, toplumsallaşma öncesi resmedilen 

toplumsallık öncesi dönemde Hobbes’a göre,  “İnsan insanın kurdudur” (2007: 11).  Bu 

cümle, “doğa durumu”nda insanların kendi çıkarları ve istekleri için, diğerlerine karşı 

her şeyi yapma hakkına sahip olduğu anlamına gelmektedir. Hobbes’a göre, “Devlet 

olmadıkça herkes herkese karşı daima savaş halindedir. Bundan şu açıkça görülür ki, 

insanlar, hepsini birden korku altında tutacak genel bir güç olmadan yaşadıkları vakit 

savaş denilen o durumun içindedirler ve bu savaş, herkesin herkese karşı savaşıdır” 

(2007: 94). Bu dönem, sürekli çatışma halinde geçen bir yaşam olarak tanımlanmış, 

kendi güvenlik ihtiyaçları, çıkar ve istekleri nedeniyle insanların diğerleri üzerinde 

egemenlik kurmaya çalıştığı varsayılmıştır. Bu anlamda “Her insanın her insanı 

öldürebileceğine dayanan mutlak eşitlik savı, bir yandan tabii halin ne kadar tehlikeli bir 

hal olduğunu gösterirken, öte yandan tabii halden sivil hale geçişi sağlayacak 

sözleşmeye biçimsel tutarlılık kazandıracaktır” (Akal, 2003: 95). Doğa durumunda 

insanın yaşamının “ölüm korkusu içinde, yalnız, yoksul, kötü, kısa ve vahşi” olduğunu 

belirten Hobbes, Kızılderilileri böyle bir topluma örnek olarak göstermiş, bir insanı 



42 

 

öldürmenin ya da bir yeri işgal etmenin kurallarla engellendiği bir duruma geçişin 

temellerini oluşturmaya çalışmıştır. 

Böylece Hobbes’a göre, doğa durumundan, aklın gösterdiği “uygun barış 

şartları” yoluyla yapılan bir toplumsal sözleşme ile haklarını seçtikleri bir egemene 

bırakan uyruklar, uygar topluma geçiş yapmıştır (2007: 130). Yani doğa durumundan 

kurtulmak akıl yoluyla mümkün görülmüş, böylece devletin temelleri atılmıştır. İnsanlar 

birbirleriyle anlaşmak yerine, kendilerini kuralları belirleyen üst bir otoriteye teslim 

etmiştir. Bu anlamda devletin doğuşunu yorumlayan Hobbes’a göre: 

"İnsanları yabancıların saldırısından ve birbirlerinin 

zararlarından koruyabilecek ve, böylece, kendi emekleriyle ve 

yeryüzünün meyveleriyle kendilerini besleyebilmelerini ve mutluluk 

içinde yasayabilmelerini sağlayacak böylesi bir genel gücü kurmanın 

tek yolu; bütün kudret ve güçlerini, tek bir kişiye veya hepsinin 

iradesini oyların çokluğu ile tek bir iradeye indirgeyecek bir heyete 

tayin etmeleridir. (… ) Bu onaylamak veya rıza göstermekten öte bir 

şeydir; herkes herkese, ‘senin de hakkını ona bırakman ve onu bütün 

eylemlerinde aynı şekilde yetkili kılman şartıyla, kendimi yönetme 

hakkını bu kişiye veya bu heyete bırakıyorum’ demişçesine, herkesin 

herkesle yaptığı bir ahit yoluyla, hepsinin bir ve aynı kişilikte 

gerçekten birleşmeleridir. Bu yapıldığında, tek bir kişilik halinde 

birleşmiş olan topluluk, bir DEVLET, Latince CIVITAS, olarak 

adlandırılır. İşte o EJDERHA’nıın veya daha saygılı konuşursak, 

‘ölümsüz tanrının’ altında, barış ve savunmamızı borçlu olduğumuz o 

‘ölümlü tanrının’ doğuşu böyle olur” (2007: 129, 130). 

Devletin kurulmasının en büyük nedeninin güvenlik olduğunu belirten Hobbes’a 

göre egemen olarak belirlenen kişi ya da meclisin temel görevi de halkın çıkarlarını 

korumak ve güvenliğini sağlamak olmalıdır. “İster bir monark olsun ister bir meclis, 

egemenin görevi, kendisine egemenlik gücünün veriliş amacında, yani halkın 

güvenliğinin sağlanmasında yatar; egemen, bu göreve doğa yasasıyla bağlıdır ve bunun 

hesabını, doğa yasasını yaratan Tanrı’ya ve sadece ona vermekle yükümlüdür. 

Güvenlikle burada kastedilen, sadece koruma değil; aynı zamanda, her insanın meşru 

emeğiyle, devlete tehlike veya zarar gelmeksizin elde edeceği, hayatın bütün 

konforlarıdır” (2007: 234). Bakış açısı nedeniyle Hobbes’un devlet anlayışını birey 

devlet ilişkisi bağlamında totaliter bulan yaklaşımlar bulunmaktadır.  



43 

 

Bu yaklaşımı destekleyen Alâeddin Şenel tarafından mutlak monarşinin 

kurucusu olarak değerlendirilen Hobbes “burjuvazinin amaçlarına hizmet eden yolda 

çalışmış” ve “bu yolda mutlak monarşi”yi tercih etmiştir (1996: 302). Yaşadığı 

dönemde gerçekleşen İngiliz İç Savaşı’nda kralın tarafını tutarak karşı devrimci bir 

politik görüş benimseyen Hobbes, aristokratların yanında yer almış olsa bile Şenel’e 

göre, toplum sözleşmesi, temelinde yer alan eşitlik ilkesi sonucu burjuvazinin fikirlerini 

temsil etmiştir.  Bu anlamda, bir egemene bırakılan tüm haklar ve hukuk, insanların eşit 

ve güvenlikte olmalarını sağlamak amacıyla da olsa mutlak monarşiyi getirmektedir. 

Aynı şekilde Hobbes’un mutlak monarşiyi benimsediğini savunan felsefeci Ahmet 

Cevizciye göre, “Leviathan, yani Ejderha, toplum sözleşmesinden sonra ortaya çıkacak 

devletin birey karşısında güçlü olması gerektiğini göstermek amacıyla, Hobbes 

tarafından bilinçli olarak seçilmiş bir terimdir. Buna göre, devleti, Fenike mitolojisinde 

bir su canavarı anlamına gelen Leviathan’a benzeten ve tüm yasaları yaratmak ve 

kaldırmak gücü ya da iktidarı olarak tanımlayan Hobbes, devletle ilgili olarak maddeci 

ve mutlakiyetçi bir görüşü benimsemiştir” (1999: 547). Devletin birey karşısındaki 

mutlak üstünlüğü canavar/dev anlamına gelen Leviathan kavramıyla tanımlanmıştır. Bu 

bağlamda toplum sözleşmesi bir “kulluk sözleşmesi” olarak görülmekte, egemenin 

sınırsız iradeye sahip olduğu, mutlak ve kutsal olarak en üstün güç haline geldiği 

belirtilmektedir (Çetin, 2003: 39). Önceleri güvenlik nedeniyle insanların kendilerinden 

daha üst bir kişiye ya da meclise verdiği yetkiler, bir süre sonra sınırlarını aşıp insanlara 

karşı bir yönetime dönüşmüştür. Aynı zamanda Leviathan’ın ilk baskısında yer alan 

kapak resminde dev bir insan figürü yer almaktadır. Devleti temsil eden, su canavarı 

anlamına gelen Leviathan’ın toplumsal sisteme yansıması, bu dev insan figürü ile 

sağlanmıştır. Kral olarak adlandırılabilecek bu figür, konumlandırılışıyla, dağların 

ardından doğmakta olan bir güneşe benzetilmiştir. Kral, sol elinde meşale, sağ elinde 

kılıç tutmaktadır. Resmin üstüne “Yeryüzünde onunla mukayese edilebilecek hiçbir güç 

yoktur” cümlesi yerleştirilmiştir. Aynı zamanda bu kralın gövdesi, insanlardan 

oluşmaktadır ve bu durum Mehmet Ali Kılıçbay’ın Leviathan kitabının önsözünde 

belirttiğine göre,  devletin kökeninin “tanrısal değil insani olduğunu” vurgulamaktadır. 

Ayrıca, Leviathan’ın elinde tuttuğu kılıç, insanların öncelikle güvenlik ihtiyacı 



44 

 

nedeniyle toplumsal sözleşme yapmasına atıfla güvenliğin garantisinin simgesi olarak 

okunmuştur (2007: 11).  

Hobbes’un devlet kurgusunu, eril iktidarın bir örneği olarak yorumlamak 

mümkündür. Bu anlamda “belirli bir alandaki eril bir hiyerarşinin egemenliği, adalet, 

düzen ve güvenliğin koruyucusu olan devletin nesnel tekilliğine; aksi ise feminen bir 

anarşinin korunaksız öznel çoğulluğuna, yâni sözde bir anarşiye denk düşmektedir” 

(Eken, 2015: 462). Bu açıdan Leviathan’ın, hiyerarşik ve eril bir kurguya sahip 

olduğunu söylemek mümkün görünmektedir.  

Sonuç olarak, birlikte yaşamın nasıl mümkün olacağı sorunsalı üzerinde 

temellenen Hobbes’un toplumsal sözleşmesinde, bireyler, özgürlüklerine karşılık, 

güvenlik ve barış ortamı kazanmıştır. Hobbes, insanın doğa durumundaki halini vahşi 

ve kötücül olarak betimlemiş, güçlü bir otoritenin gerekliliğine vurgu yapmıştır. 

1.4.2. Paternal Devlet Anlayışı 

Devlet olarak şekillenen otorite kullanıcısı, Leviathan, bireylerin tüm haklarını 

devretmesi nedeniyle paternalist söylemler barındırmaktadır. İnsanlar birbirlerine karşı 

sorumluluk almak yerine kendilerinden üst bir otorite makamı yaratarak haklarını bu 

kuruma devretmektedir. İktidara sahip devletin ya da bir yöneticinin “baba” rolünü 

üstlendiği ve halkın “çocuklar” olarak görüldüğü, paternalist yönetim anlayışı, bireyleri 

korumak bahanesiyle otoriter bir yapıya dönüşebilmektedir. Sancar, paternalizmi “Geniş 

akrabalık ve kandaşlık ilişkilerine dayalı hane-aile sistemleri içinde "baba" 

konumundaki erkeğin bütün aile fertlerinin gereksinmelerini karşılamakla yükümlü ve 

bu nedenle onların üzerinde bir otoriteye sahip olduğu toplumsal düzen” olarak 

tanımlamaktadır (2009: 302).  Nitekim, “hane içi üretimden”, “endüstriyel üretime” 

geçişle birlikte, paternalist düzen, modern devletin yönetim sistemine aktarılmıştır. Bu 

anlamda Sennett’a göre “(…) babalar ve patronları, babalar ve liderleri aynı zincirin 

halkası yapan metaforlar bunun örneğidir. (…) Aile dışındaki iktidarı aile içi rollere 

dayanarak meşrulaştırmak. Bunda başarılı olduğu ölçüde bir kişinin diğerini (bir 

yetişkinin diğer yetişkini) yargılama özgürlüğü aşınacaktı” (2014: 73-74). Paternalizmin 

yönetim sistemince devralınması, egemenlik altındakilerin söz söyleme özgürlüğünü 



45 

 

kontrol etmeyi sağlamıştır. Güçbilmez’e göre “halkın babası” söylemiyle oluşan otorite, 

halkını korumakta, güvenliğini sağlamakta ve bu da onu kutsal kılmaktadır (2005: 23). 

Böylece otoriteye karşı eleştiriler, duygusal bir zemine çekilerek önlenmektedir. 

Paternalist devlet anlayışı, liderlerin, yöneticilerin, bireyler için iyi ve gerekli olana, 

onlar adına karar vermesini, uymayanlara yaptırımlar uygulamasını, onların sosyal ve 

kültürel tercih özgürlüğüne müdahale edebilmesini mümkün hale getirmektedir 

(Türkkan, 2013: 2). Devletin, babalık rolünü üstlenerek meşrulaştırdığı uygulamaları, 

totaliter bir hale dönüşebilmektedir. Bu durumu yorumlayan Hüseyin Bal’a göre: 

“Paternalist bir anlayışa sahip olan bir devletin yerine göre “en 

despotik” siyasal yapı veya en tehlikeli totaliterizme bürünebileceği 

ifade edilmektedir. Bu çerçevede ortaya konulan argümanlarda, 

paternalist devletin koruyucu, kayırıcı, gözetici, himaye ve terbiye 

edici, kısaca “babacı-pederşahi” tutumu ve mahiyetiyle, 

vatandaşlarına sadece neleri yapmamaları gerektiğini söylemekle 

kalmadığı, aynı zamanda neleri, nasıl yapacaklarını da söylediği ileri 

sürülür. Buna göre, devlet sadece nelerin yapılmamasını söylemekle 

yetinseydi, otoriterlik noktasında kalacaktı. Ancak bu noktada 

kalmayıp, yapılacak şeyleri de dikte etmesi, devlet denen siyasal 

aygıtı, her yerde hazır ve nazır, vatandaşlara hiçbir boşluk ve 

inisiyatif alanı bırakmayan hakim, muktedir, müteşamil, mütekamil ve 

hikmetinden sual olunmayan kadir-i mutlak bir totaliter güce, 

Hobbes’un tasviriyle bir Leviathan’a dönüştürmektedir” (2014: 72). 

Bu anlamda, özgürlükler hakkındaki John Stuart Mill’in verdiği klasik örnek 

açıklayıcı görünmektedir. Örneğe göre, yıkılmak üzere olan bir köprüden geçmek 

isteyen birine, köprünün tehlikeli olduğunun haberi verilmeye zaman kalmamışsa kişi 

geçmeye engellenebilir çünkü kişi köprüden düşmeyi istememektedir; ancak kişiyi 

uyarmak mümkün olmuşsa ve kişi yine de geçmek istiyorsa, onun durdurulması 

müdahaleci bir davranış olarak yorumlanmaktadır (Mill, 2012: 133-134). Bu liberal 

görüntü, özgürlük hakkına sahip olanların önceden belirtilmiş olması ve onların yetkin 

sayılması nedeniyle baskıcı biçimlere dönüşmesi mümkün görünmektedir. Bu yolla, 

bazılarını –ki bunlar çocuklar, akli yetkinliğe erişememiş ve başkalarına bağımlı kişiler, 

uygar olmayan toplulukların üyeleri (Dülger, 2014) olarak tanımlanmaktadır,  köprüden 

tamamen uzak tutma hakkı elde edilmekte, yöneticiler, bu kişiler adına karar 

verebilmektedir. Bu kişilerin seçilmesinde, devlet çıkarlarına göre sınıflandırmalar 

yapabilmekte, hukuk anayasa gibi güçlerini kullanarak ayrımcılığı meşrulaştırmaktadır.  



46 

 

Bu anlamda aslında babalık rolü, gerçek bir babanın çocuklarına yaklaşımına 

benzememektedir. Yani, “Patrimoniyal* bir otoriteden farklı olarak, paternalist bir 

otorite, kendisine bağımlı olanlara kendi kaynaklarını bir lütuf gibi sunar. Bu lütfun 

koşullarıysa tümüyle kendi denetimindedir. (…) Stalin, “Ben sizin babanızım” 

dediğinde, gerçek bir baba ve çocukları arasındaki iletişime hiç benzemeyen bir dil 

konuşuyordu; çocuklarının huysuzluğuna hiç tahammülü olmadığı gibi, kendisini feda 

etmeye de hiç niyeti yoktu; asıl önemlisi, çocuklarını bağımsız olmaya özendirmiyordu” 

(Sennett, 2014: 99). Bu anlamda paternalist devlette, babalık rolünün getirdiği hakla 

meşrulaştırılan müdahaleler bulunmaktadır. Devlet, bu yolla totaliter yapılar 

kurabilmektedir. 

Devletin, doğum kontrolü ve kürtaj yasaları gibi baskıcı beden politikaları, 

sigara, alkol kullanımını yasaklamak gibi kararları, babanın çocukları üzerindeki 

denetimi algısıyla meşrulaştırılmaktadır. Bu denetim biçimleri, Michel Foucault’nun 

panopticon* olarak adlandırdığı kavram ile örtüşmektedir. Çocuklar, yaşlılar, akıl 

hastaları gibi grupların, devlete ait eğitim kurumları ve ıslahevlerinde, askeri 

yapılanmalarda, devletin gözetimi altında tutulması bir çeşit denetim olarak 

görülmektedir (Akt. Sarup, 2004: 103-105). Devletin örtük şekilde uyguladığı bu 

denetim, bireylerin tektipleştirilmesini hedeflemektedir. Eğitim kurumlarını bu duruma 

örnek veren Çabuklu’ya göre, ulus-devlet babalık kimliği altında şekillenmiş, devletin 

aile politikaları yoluyla, çocuklar “ “devlet babanın” tektipleştirici kurumları (okul, 

çocuk ıslahevleri, sosyal hizmet uzmanları vb.)” tarafından yetiştirilmeye başlanmıştır 

(2007: 104). Devletin, bireylerin davranışlarını, “onların iyiliği ve güvenliği için” 

denetleme yetkisine sahip olması, bireyleri egemenlik altında tutmayı 

kolaylaştırmaktadır. Sennett’ a göre babalık ve liderlik birbiriyle tamamlandığında, 

liderlik rolünün anlamı “hiçbir zaman tek başına sahip olamayacağı, duygusal iktidar 

anlamıyla, başkalarının sevgisine egemen olma iktidarı anlamıyla yoğrulur” (2014: 95). 

                                                           
* Modern Japonya ile örneklendirilen patrimonyal toplum, mirasın ve soyun erkekten devam ettiği ancak 

patriarşideki gibi ilişkilerin sadece akrabalık ile sınırlandırılmadığı erkek egemen sistemdir (Sennett, 

2014: 68-69). 
* Panopticon teması aynı anda gözetim ve gözlem, güvenlik ve bilgi, bireyselleştirme ve bütünleştirme, 

izolasyon ve şeffaklık” anlamına gelmektedir (1984: 217). 



47 

 

Bu anlamda kurulan hegemonik söylemler, bireylerin ikna edilmesini 

kolaylaştırmaktadır. 

Devletin doğum-kontrol ve kürtaj ile ilgili düzenlemeleri, annelik söylemine dair 

desteklediği politikaları, aslında devletin demografik iktidarını korumak isteği ve işgücü 

kapasitesi ile ilgilidir. Devlet demografik iktidarını, kadınlık ve annelik kimliklerini 

kullanarak sağlamaya çalışmaktadır (Davis, 2010: 54-55). Bu anlamda Davis, Rusya, 

Nazi Almanyası, Hindistan ve Çin’deki doğum kontrol politikalarını analiz etmiştir. 

Devrim ve iç savaş sonrasında azalan nüfusu dengelemek için Rusya’da doğum yanlısı 

uygulamaların yanı sıra, SS erkeklerin “(...) Ari kadınlardan mümkün olduğunca çok 

çocuk sahibi olmaya teşvik edildikleri Lebensborn programı ise” onların kadınlarla 

evlenmesini bile beklemiyor, çocuklar Nazi Almanyası Devleti tarafından 

yetiştiriliyorlardı” (Davis, 2010: 69). Yazar, fazla nüfusun yol açtığı riskler nedeniyle 

geliştirilen doğum-karşıtı politikalara da örnekler göstermektedir. Hindistan’da 

1970’lerde ilk olarak erkeklerin hedef alındığı hükümetin kısırlaştırma politikaları, oy 

kaybı nedeniyle kadınlara yönelmiştir ve Çin’de izin verilen sayının dışındaki 

çocuklara, ceza olarak eğitim hakkı verilmemesi uygun görülmüştür (Davis, 2010: 73-

74). 

 Babalık rolü üzerine kurulan devletin paternal söylem algısı, toplum üzerinde 

uygulanan eril tahakkümün varlığına işaret etmektedir. Devlet ve toplumsal cinsiyet 

politikaları iç içedir. Yukarıda sözü edilen denetimler, kadının ikincil olan konumunu 

kullanmakta ve yeniden üretmektedir. Bu bağlamda,  

“Devlet, cinsiyet ve toplumsal cinsiyet konularıyla ilgili pek 

çok ideolojik etkinlikle uğraşır; fazlasıyla değişken olan bu etkinlik,  

Hindistan ve Çin’de doğum kontrolünden, İran’da kadınların çadır 

denen çarşaflara sokulmasına ya da Sovyetler’in ücretli işte çalışan 

kadınların sayısını artırmaya yönelik çabalarına kadar değişiklik 

gösterir. Devlet cinselliği denetlemeye çalışır: Eşcinselliğin suç kabul 

edilmesi, reşit olma yaşı üzerine yasalar, cinsel hastalıklar, AİDS vb. 

Devlet, cinsiyete dayalı işbölümüne,  göçün desteklenmesinden eşit 

fırsat politikalarına kadar değişine biçimlerde müdahale eder. 

İşyerlerini ve aileleri düzenler, okullar açar, evler inşa eder” 

(Connell, 1998: 174). 



48 

 

Devlet politikaları ile aile, eğitim, ordu ve çalışma hayatı alanlarında cinsiyet 

eşitsizliğinin desteklendiği gözlenmektedir. Bu anlamda  “erkeklerin iktidarı”nın ve 

“iktidarın cinsiyeti”nin analiz edilmesi gerekli görülmektedir. 

1.4.3.  Siyasal İktidarın Cinsiyeti 

“Devlet baba” algısı, aynı zamanda iktidarın cinsiyetinin erkek olduğuna vurgu 

yapan bir tanımlamadır. Bu anlamda iktidarın, kelime olarak yaptığı çağrışımla birlikte 

erkek aklına ve kimliğine sahip olduğu belirtilmektedir (Akal, 1998: 213). Siyasal 

iktidarın cinsiyetinin erkek olması, devletin babalık rolünü meşru kılmaktadır. Babalık 

rolü ise, cinsiyet eşitsizliği temelinde gelişmekte ve toplumu denetim altına almaktadır. 

Siyasal iktidarın erkekliği, kadınları baskı altında tutacak pratikleri oluşturmakla 

birlikte, erkekler arası hiyerarşinin yaratılmasına ve erkeklerin kontrol altında 

tutulmasına imkân vermektedir. Bu durumu yorumlayan Connell’a göre “ (…) devlet 

gücünün en sürekli ve en genel kullanımları, erkekler tarafından erkeklere karşı 

olmaktır” (1998: 176). İktidarın erkekliği, erkeklerin ancak suç ortaklığı yaparak 

katılabilecekleri bir olgu olarak, onlardan ayrılmıştır. Erkeklerin iktidarından daha çok 

siyasal iktidarın erkekliğine vurgu yapan Cemal Bali Akal, Georges Balandier’in 

Siyasal Antropoloji kitabında yer alan Orta Afrika’daki Tshokweler yerlilerini, 

egemenliğin sınırları açısından örnek olarak göstermiştir. Buna göre, kral tahta oturduğu 

gece, evlenme şartlarına uygun tüm kadınları temsilen, duruma uygun bir kadınla cinsel 

ilişkiye girme hakkına sahip olmaktadır.  Akal’a göre, kralın sahip olduğu bu hak, 

kadınların ikincil konumunu vurgulamakla birlikte erkeklerinde, tıpkı Freud’un 

“babaları karşısında iktidarsızlaşan oğullar” kuramını çağrıştıracak bir şekilde, otorite 

tarafından iktidarsızlaştırıldığını göstermektedir. Bu anlamda, siyasi iktidar erkeği köle, 

kadını kölenin kölesi yapmaktadır  (Akal, 1998: 264-265).  

Aydınlanma Dönemi ile birlikte ortaya çıkan yurttaşlık kavramı sadece 

erkeklerle sınırlandırılmıştır. Bu anlamda “Modern devlet, ulusu kuran ana unsura 

mensup, sağlıklı ve heteroseksüel erkekleri ‘tam olarak’ yurttaşlar topluluğuna dâhil 

ederken, yoksul, etnik veya dini azınlık mensubu, göçmen ve eşcinsel erkekleri 

dışlamıştır” (Kartal, 2016: 61). Devlet ve yurttaşlık, erkek aklı olarak nitelendirilmiştir. 



49 

 

Modern ulus devletlerin anlayışı, toplumu aynı anneden doğan erkek kardeşler 

olarak kavramsallaştırmıştır (Najmabadi, 2000: 131). “Anavatan” ve “devletbaba” 

söylemleri ile eril iktidar arasında ilişki kurulmaktadır. Böylece oğullardan oluşan ulus, 

tıpkı annelerini korur gibi vatanı korumak algısıyla donatılmaktadır. Daha önce sözü 

geçen Fransız Devrimi’nin simgesi olarak kabul edilen Halka Yol Gösteren Özgürlük 

adlı tablo böyle bir okumaya uygun görünmektedir. Elinde bayrağı tutan genç kadın, 

korunması gereken bir kadın algısıyla vatanın göstereni haline dönüşmüştür. 

Aydınlanma ve modern dönem, erkeklerin bakışıyla kurulan, onların algı ve 

tecrübelerine dayanan bir temele sahiptir. Bu anlamda erkeklerin hâkimiyeti altında 

kurulan devletin, kadınların ihtiyacına cevap vermesi mümkün görünmemektedir. 

Connell’a göre devlet yapılanmasında “ (…) çok etkin bir toplumsal cinsiyet 

süreci, bir erkeklik politikası söz konusudur. Devlet hem hegemonik erkekliği 

kurumsallaştırır hem de onu denetlemek için çok büyük bir çaba sarf eder” (1998: 176-

177). Bu anlamda Connell’a göre suçluların ve polislerin erkeklik değerleri aynı 

kaynaktan oluşmakta, yani hegemonik erkeklik değerlerine göre şekillenmektedir. 

Devlet yöneticileri, bürokratlar genel olarak erkeklerden oluşmakta, erkekler 

siyasi iktidara sahip olmaktadır. Bu anlamda erkeklerden oluşan siyasi iktidar, eril 

iktidarı yeniden üretmektedir. Angela Merkel, Hillary Clinton, Margaret Thatcher, 

Tansu Çiller gibi kadın siyasetçiler bulunmakla birlikte, bu kadınlar eril düzene 

uymakla ve çatışmacı politikalar izlemekle eleştirilmiştir (Koyuncu, 2011: 100-101). Bu 

açıdan sadece kurumların değil, mesleklerin de cinsiyetlendirilmesi söz konusudur. 

Mesleklerin yapılış biçimleri ve işleyiş tarzları o mesleğin cinsiyetini belirlemektedir. 

Bu bağlamda da cinsiyeti ne olursa olsun birey/özne erilleşmekte ve bu mekanizmaların 

içinde ancak bu biçimde var olabilmektedir.  

Bu anlamda öncelikle eril düşünme biçimlerinin değiştirilmesi gerekli 

görülmektedir. Eril iktidar algısına dair Simona Sharoni yaptığı bir analize göre, 

İsrail’in Filistin kuşatmasına gerekçe olarak sunduğu argümanların bakış açısıyla, 

erkeklerin kadınları baskı altında tutmak için ürettiği bahaneler aynı kaynaktan 



50 

 

besleniyor görünmektedir (Akt. Eken, 2015: 463). Toplumsal ve bireysel alanların her 

ikisi de eril iktidar algısıyla şekillenmektedir. 

Toplumsal cinsiyet kavramının gelişmesiyle birlikte önemi artan erkeklik 

çalışmaları literatüründe yer alan hegemonik erkeklik, Gramsci’nin hegemonya 

kavramından yola çıkılarak ortaya konulmuştur. Modern devletin işleyiş 

mekanizmalarını anlama ve proletarya için direniş noktaları üretmek adına geliştirilen 

hegemonya kavramı çerçevesinde, toplumca kabul gören erkelik değerlerinin 

belirlenmesiyle hegemonik mücadele toplumsal cinsiyet alanında da gerçekleşir. 

Kültürel süreçler aracılığıyla hegemonyaya sahip olan egemen sınıf, erkeklik 

değerlerinin, her koşulda belirlenmesiyle iktidar ilişkilerinin devamlılığını sağlar. 

Erkeklik kimliklerinin, kültürel süreçlerin gerçekleştiği, aile, okul, ordu gibi üst 

yapı kurumları içinde inşa edilmesi yoluyla toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin yeniden 

üretimi sağlanmaktadır. Diğer yandan babalık otoritesinin, iktidarın yasa belirleyici 

gücüne aktarıldığı paternal yönetim anlayışına sahip liderlik türü ile birlikte gelen devlet 

şekli, modern devletin ilk türü olan Leviathan ile iç içe geçmiş bir şekilde, eril iktidarın 

siyasal alandaki gücünü arttırmaktadır. Ailenin reisi kabul edilen babadan, devlet 

liderlerinin halkın babası olarak kabul edilmesine giden yolda, erkeklik kimlikleri 

kurulmakta, ve bu kimlikler her zaman kadınların ikincil konumlarını devam ettirirken, 

hegemonik değerler yoluyla iktidar ilişkilerine dahil olmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 

İKİNCİ BÖLÜM: GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE RUS SİNEMASINDA YER ALAN 

ERKEKLİK VE OTORİTE TEMSİLLERİNİN SUNUMU 

Bu çalışmanın ikinci bölümünde, Rus sinemasında geçmişten günümüze 

erkeklik ve otorite temsilleri ele alınacaktır. Sözkonusu temsillerin daha iyi 

anlaşılabilmesi için, Rusya’nın tarihsel, sosyal, kültürel, toplumsal olarak geçirdiği 

evrelerden bahsetmek gerekmektedir. 

Geçtiğimiz yüzyılın başlarında yaşanan en önemli olaylardan biri olan Ekim 

Devrimi ile birlikte Rusya’da yıkılan Çarlık Yönetiminin yerini alan Sosyalist rejim 

varlığını yetmiş yıl boyunca sürdürmüştür. Devrimin ilk yıllarından başlayarak siyasal 

alanda sürekli değişimler ve dalgalanmalar yaşanmış, ekonomik istikrar 

sağlanamamıştır. İktidarın gücünü meşrulaştırmak için kullandığı toplumsal cinsiyet 

yapılanması da yaşanan değişimlerden etkilenmiş, kadınlar ve erkekler içinde 

yaşadıkları koşullara göre inşa edilen kimlikleri sahiplenmiş, aile yapılanmalarına tabi 

olmuştur.  

Filmler, çekildiği dönemin politik ve toplumsal yapısını analiz etmeyi mümkün 

kılan metinlerdir. Farklı dönemlerde uygulanan farklı politik stratejilerin etkisiyle 

toplumsal cinsiyet yapılanmasında yaşanan değişimler, kadınlık ve erkeklik 

temsillerinin incelenmesi yoluyla açıklanabilir. Bu açıdan sinemanın özellikle 

provakatif gücünün aktif bir şekilde kullanıldığı Sovyet filmlerinden günümüze kadar 

Rusya Sineması’nda hegemonik erkeklik temsillerinin incelenmesi, iktidar stratejileri ile 

cinsiyet kurguları arasındaki ilişkinin açıklanmasını mümkün kılmaktadır.  

2.1. Lenin Dönemi: Çalışan Kadınlar ve Erkekler Arası Sınıfsal İlişkiler 

1917 yılında gerçekleşen Ekim Devrimi, işçilerin patronlara ve yönetime karşı 

ayaklanmasıyla başlamış, sonucunda Bolşevikler iktidara gelmiş ve Sosyalist bir rejim 

yönetime hâkim olmuştur. Dönemin Rusya’sında var olan toplumsal yapının devrime 

etkilerinden bahseden Doğan Çetinkaya’ya göre, Avrupa’da yüz-iki yüz kişiden oluşan, 

kalabalık olmayan atölyelerin aksine Rusya’da, iki bin üç bin işçinin birlikte çalıştığı 

fabrika ortamlarında işçiler radikalleşmeye ve sınıf bilincine sahip olmaya başlamıştır. 



52 

 

Bu anlamda St. Petersburg, Moskova gibi şehirlerde oluşan “sanayi adaları”nda yaşayan 

işçilerin fazlalığı bir anda üç dört milyon kişinin greve gitmesi gibi sonuçlar ortaya 

çıkarmış, devrim için uygun koşullar oluşmuştur (Çetinkaya, 2013: 7:30- 9:25).  Sınıfsal 

eşitsizliğe ve kötü çalışma koşullarına maruz kalan işçilerin, Mart 1917’de St. 

Petersburg’da başlattığı ayaklanma sonucu Çarlık yönetimi son bulmuş, Ekim ayında 

Bolşevikler iktidarı ele geçirmiş, toprak mülkiyeti ortadan kalkmış, fabrikaların 

denetlenmesi işçilere bırakılmış, Rus olmayan halklara kendi kaderlerini tayin etme 

hakkı verilmiş ve devrim gerçekleşmiştir (Teksoy, 2005: 129).  

Ekim Devrimi’nden sonra toplumsal ve ekonomik değişimlerden tüm sanat 

dalları gibi sinema da etkilemiştir. Sosyalist sistem ve sinemaya yüklenen ideolojik 

görevlerin etkisiyle bu dönemde sinema endüstrisinin işleyişi, film anlatı ve biçimleri 

değişmiştir. Bu anlamda sinema, devrim düşüncesinin yayılmasında önemli bir 

propaganda aracı olarak görülmeye başlanmıştır. Öncelikle sektörün işleyişini yeniden 

düzenleen Komünist Parti’nin desteklemesiyle birçok film üretilmiş ve halkı sinema 

aracılığıyla eğitmek hedeflenmiştir. 

Ekim Devrimi ile birlikte, sinema diğer tüm sektörler gibi ulusallaştırılmış, 

devlet tarafından yönetilmiştir. Natalia Nussinova’ya göre, 27 Ağustos 1919 tarihinde 

“fotoğrafik ticaret ve sanayiinin” Narkompros'a (Halk Eğitim Komiserliği) devredilmesi 

hakkında çıkarılan kararnameyle Sovyet Rusya’da sinema endüstrisi ulusallaştırma 

projesine dahil edilmiştir (2008: 197). Kararname kapsamında, devrimin ilk yıllarında 

birçok sinema kuruluşu kamusal hale getirilmiş, sinema alanında devlete bağlı birimler 

oluşturulmuştur. 1922 yılında Lenin hükümeti Goskino adı verilen bir sinema örgütü 

kurarak, düzensiz durumdaki tüm sinema topluluklarını birleştirmiştir. “Goskino, 

1925’ten itibaren Sovkino adıyla, yapım, dağıtım ve her türlü kiralama işini yurtiçinde 

ve dışında yürüten bir devlet tekeli haline” gelmiş ve devletleştirme projesi ile birlikte 

Narkompros birimi filmlerin içeriklerini denetlemeye başlamıştır (Abisel, 2003: 214). 

Böylece film sektörünün kontrolüne sahip hale gelen devlet, halkı eğitici filmler 

yapmayı amaçlamış aynı zamanda oluşan özgürlükçü ortam birçok yeni biçim 

denenmesine olanak sağlamıştır. 



53 

 

Dönemin lideri Lenin sinemaya büyük önem vermiştir. Bu anlamda, okuma 

yazma bilmeyen halkın, devrim ideolojisini öğrenerek eğitilmesi için sessiz ve görsel 

olan film dili uygun görülmüştür. Sinema, daha çok kitleye hitap ederek yeni sistemin 

düşüncelerini yaymada önemli bir propaganda aracı olarak kabul edilmiştir (Teksoy, 

2005: 130). Böylelikle Ekim Devrimi’nin etkileriyle birlikte Toplumsal Gerçekçilik 

akımı hükümetin sanatsal politikası olarak kabul görmüştür (Coşkun, 2003: 46). 

Toplumsal Gerçekçilik, varolan gerçeğin eleştirisini yaparken, bir çıkış yolu 

sunmaktadır. Örnek olarak, Çarlık Rusya’sını eleştirirken, devrimin haklılığını ve 

gerekliliğini meşrulaştırmaktadır. Çarlık döneminde, tiyatronun etkisi ve sansür 

nedeniyle romantik tarihi dram türüne yönelen (Abisel, 2003: 210) sinema sektöründe, 

Birinci Dünya Savaşı’nın etkisiyle “içe dönük ve ağır bir tarz” ortaya çıkmış, “femme 

fatale, kurban kadın, nevrotik erkek” gibi temsiller (Tsivian, 2008: 196) kullanılmıştır. 

Ekim Devrimi ile başlayan yeni dönemde kültürel değişime uygun olarak sinemada “iyi 

kurulmuş olay örgüsü (syuzhet) ve hızlı anlatı” önemli hale gelmiştir (Tsivian, 2008: 

196). Diğer yandan ham film ve malzeme bulmakta zorlanan sinemacılar, uzun metrajlı 

filmlerden vazgeçerek haber filmi niteliğinde kısa belgeseller yapmaya yönelmiş, bazı 

yönetmenler “Rus Devrimi’nden gerçek sahneler”i perdeye aktarmıştır (Betton, 1990: 

13). Sanatın toplum için olduğu anlayışından beslenen bu akımın etkisindeki filmlerin 

özelliklerini inceleyen Paul Rotha’ya göre, 

“Bir film, komünist politikaya uygun olarak kitlesel 

düşünceye zemin hazırlayacak fikirler taşımak zorundadır. İlke 

olarak her film, insanların gündelik yaşantısı ile belirgin bir 

şekilde bağlantılı bir sorun ya da kuramı ortaya koyar. Bir 

sosyolojik önem kapsamı, tüm yapımların temelini oluşturur ve 

bunun etrafında bir anlatım öyküsü oluşturulur. Buna ek olarak, 

devrim olaylarını ve Çar rejimi altındaki yaşantıyı betimleyen çok 

sayıda yapım gerçekleştirilmiştir. Bunların her ikisinde de, 

hükümetin amacı doğrultusunda bir yöntem izlenecektir. Sinema, 

ticari, estetik ve politik olarak Sovyet İdeolojisinin ortaya konması 

için ideal bir araçtır” (Rotha, 1996, 146).  

Sinemanın bir propaganda aracı olduğunu vurgulayan Rotha, filmlerin Ekim 

Devrimi’ni destekleyen ve eski rejimin olumsuz yönlerini anlatan konulardan 

oluştuğunu belirtmektedir. Bu anlamda, önceki dönemde çekilen tarihsel dramalar ve 

Danimarka, İtalya melodramlarının etkisinden sonra (Tsivian, 2008: 195-196), Çarlık 



54 

 

rejiminin yıkılması sonucu anlatı biçimlerinde ortaya çıkan değişim, Abisel’e göre film 

adlarından belli olmaktadır. 1918 yılının ilk yarısında “Aşkı Yaratan Kadın, Dağ 

Kızları, Genç Hanım, Sokak Serserisi” gibi film adları, altı ay gibi kısa bir sürede, 

“Ekmek, Yeraltı, Ayaklanma, Sinyal, İzdiham” gibi adlara dönüşmüştür (2003: 212). 

Ekim Devrimi’nden sonra kurulan Sosyalist rejim, kadınlık ve erkeklik rollerini 

yeniden inşa etmeyi amaçlamış ve ortaya koyulan ideolojik anlayış, sinemanın 

toplumun fikir ve pratiklerini etkilemek için kullanılmasından yola çıkarak, yapılan 

filmler aracılığıyla desteklenmiştir. Bu dönem filmlerin tümünde ortak tema, devrim 

politikasının hedeflerini desteklemek olmuştur. Bu bağlamda, oluşturulmak istenen yeni 

kadın ve erkek tiplerini, filmler aracılığıyla ortaya çıkarmak mümkündür. Böylece, 

özellikle kadın konusunu irdeleyen Tretya Meshchanskaya (Yatak ve Kanepe, Abram 

Room, 1927) ve sınıflar arası ilişkileri eleştiren Ştaçka (Grev, Sergei Eisenstein, 1925) 

filmleri yoluyla, dönemin toplumsal cinsiyet politikası açısından erkeklik ve kadınlık 

kimlikleri, beden temsilleri ve ailenin inşası hakkında çıkarımlar yapılması mümkündür.    

2.1.1. Tretya Meshchanskaya ve Lenin Dönemi Ailenin İnşası 

Bolşevik iktidarın kadınlara bakışını yansıtan Tretya Meshchanskaya (Bed and 

Sofa)* filmi, 1927 yılında Abram Room tarafından çekilmiştir. Geleneksel evlilik ve 

cinsel yaşam kalıplarını kabul etmeyen film, Lenin döneminde gerçekleştirilen 

reformlara paralel bir anlatı kurmaktadır. Film, Moskova’da, küçük burjuva mahallesi 

olarak geçen Meshchanskaya sokağında yaşayan Liuda, eşi Kolia ve eşinin Kızıl 

Ordu’dan arkadaşı Volodia arasında yaşanan ilişkilere odaklanmıştır. Volodia, iş 

bulmak için Moskova’ya gelmiş ve çiftin evinde kalmaya başlamıştır. Bir süre sonra 

birbirine ilgi duymaya başlayan Liuda ve Volodia, iş seyahati için Kolia’nın evden 

ayrılmasıyla oluşan uygun koşullar sonucu birlikte olmuş ve Kolia geri döndüğünde 

Volodia durumu açıklamıştır. Böylece evden uzaklaşan ancak kalacak yer sıkıntısı 

yaşayan Kolia, Liuda’nın isteğiyle eve geri dönmüş ve üçlü birlikte yaşamaya devam 

etmiştir. Zaman geçtikçe Liuda, Kolia ile birlikte geçirdiği zamanlardaki yalnız, mutsuz 

hayatına geri dönmüş, yeni ilişkisinde de aynı sorunları yaşamaya başlamıştır. 

                                                           
* Tüm metin boyunca, filmlerin orijinal Rusça isimlerinin kullanılması tercih edilmiştir. 



55 

 

Liuda’nın hamile olduğunun ortaya çıkmasından sonra, her iki erkek de babasının 

belirsizliğinden dolayı bebeği istememiş ve Liuda’yı kürtaja ikna etmiştir. Bir kere 

kendi kararını vererek, birlikte olduğu erkeği seçme cesaretinde bulunan Liuda, elde 

ettiği bu güçle hastaneden kaçarak kürtajı reddetmiş ve bir mektup yazarak evi terk 

etmiştir. Liuda veda mektubunda, kendi hayatını tek başına çalışarak kurabileceğini ve 

hayatta kalabileceğini vurgulamıştır. Filmin son sahnelerinde, Liuda, gitmekte olan bir 

trenin penceresinden mutlu bir şekilde etrafı seyrederken görüntülenmiştir. Tretya 

Meshchanskaya filmi, evlilik kavramını, kürtaj olgusunu,  kadının özel alandan kamusal 

alana doğru değişen konumunu, erkekler arasında kurulan sınıf ilişkilerini ve Sosyalist 

ailenin inşasını irdelemesi açısından, dönemin ideolojik olarak oluşturulan 

özgürleştirici, eşitlikçi kodlarıyla paralel bir anlatıya sahiptir.  

 

Afiş 1: Tretya Meshchanskaya (Bed and Sofa)-Abram Room (1927) 

Tretya Meshchanskaya filmi, Liuda karakterinden yola çıkarak, Lenin 

yönetiminde kadınların, işgücüne katılmaları ve erkeğin vesayetinden, özel alandan 

çıkarak özgürleşmeleri için uygulanan politikaları destekleyen bir hikâye oluşturmuştur. 

Bu politikalara bakıldığında, kadının ekonomik ve toplumsal alanda yüklendiği 

sorumlulukların tanımının değiştiği görülmüştür. Hüseyin Kılıç’ın belirttiğine göre 



56 

 

Sovyetler Birliği’nde Lenin’in yönetime gelmesi ile çıkarılan birçok kararname yoluyla 

tarihte ilk kez “cinsel aktör (ahlak), evlilik, kadın ve erkek ilişkileri; gelenek ve boş 

inançlardan kurtarılarak, yaşamın tüm alanlarında her iki cinsin eşitliği ile birlikte ussal 

yaklaşımlarla belirlenmeye çalışılmaktaydı” (2000: 500). 1918 yılında yapılan Sovyet 

Anayasasında, kadınlara seçme ve seçilme hakkının verildiği 64. Maddede, aynı 

zamanda “ev işlerinden sorumlu olanlar” diye bir tanımlamayla (The Constitution of the 

Soviet Union 1918, Erişim Tarihi: 15 Kasım 2016), kadınların ev içi hizmetleri 

toplumsal üretime dahil edilmiştir. Böylelikle ev içi çalışmanın, üretimi verimli 

kılmaktaki önemine vurgu yapılmış, kadınlık rollerinin inşasında, hem önceki dönemin 

hem de Batı’nın algısından farklı bir anlayış oluşturulmaya çalışılmıştır. Bu maddede 

kadınların çalışma hayatına girmesine olumlu görülmekte ve çalışmayan tüm kadınların 

ev içi emeklerinin değerinin tanınmasına vurgu yapılmaktadır. Dolayısıyla kadının 

işgücüne katılması ve ev içi emeğin değer kazanmasını amaçlayan düşünce film 

aracılığıyla desteklenmektedir.  

Tretya Meshchanskaya filminde, Ekim Devrimi’nin bir sonucu olarak, özel 

alanda oluşturulmak istenen kadınlık algısı ve kadının, erkek karşısında kazandığı 

haklar vurgulanmaktadır. Volodia ile birlikte olduktan sonraki ilk sahnede, Liuda’nın 

yaptığı eylemden pişman olmadığı, evlilik aktini bozmasından dolayı suçluluk 

hissetmediği hatta mutlu olduğu izleyiciye aktarılmaktadır. Sovyetler Birliği’nde Kadın 

adlı kitabında George St. George, Tolstoy’un Anna Karanina (1877) romanını örnek 

göstererek, Çarlık döneminde kadınların eşlerini ancak intihar ederek ya da pek çok 

köylü kadının yaptığı gibi öldürerek terk edebildiğini, başka bir adamla ilişki kurmanın 

suç sayıldığını hatırlatmıştır (1987: 22). Ekim Devrimi’nin hemen sonrasında ise evlilik 

ve boşanma ile ilgili düzenlemeler yapılmış, aile reisinin otoritesi ve miras hakkı 

kaldırılmış, evlilik dışı çocuklar yasal kabul edilmiş, dünyada bir ilk olarak kürtaj yasal 

hale getirilmiş (Rosenberg, 1990: 101), geleneksel yapıların yıkılması amaçlanmıştır. 

Hatta kadının cinsel birliktelik yaşadığı erkekler arasından bebeğin kaç günlük 

olduğuna bağlı olarak seçim yapılmış ve yasal babalar bu şekilde belirlenmiştir 

(Kukterin, 2001: 73). Böylelikle Çarlık dönemine ait cinsiyet algılarının yıkılması 

amaçlanmıştır. Gerçekleştirilen yenilikler, geleneksel yapıların değiştirilmesi için 



57 

 

Bolşeviklerin aile kurumunun önemini azaltmak istediğini göstermektedir. Bu anlamda 

Orlando Figes’in belirttiğine göre, Bolşevikler için köylü kültürü  “Eski Rusya'nın 

ataerkil adetlerine ve geleneklerine çok sıkı bağlıydı, serbest ticaretin ve özel mülkiyetin 

ilkelerine ve alışkanlıklarına fazlasıyla batmıştı ve tam sosyalleşmeye gelmeyecek 

ölçüde aile "bencilliği"ne yatkındı” (2011: 120). Bu anlamda geçmişin ideolojik 

motiflerini taşıyan tüm kurumların kaldırılması amaçlanmaktaydı. Her ne kadar ailenin 

zayıflatılışının, devletin babalık rolünü arttırmak, köylü ailelerin sıkı birliklerini, aile 

reisinin kontrolünden kurtarmak için olduğu öne sürülmüş olsa da (Kukterin, 2001: 71-

90), aile ve evlilik adına gerçekleştirilen yenilikler, kadınlara eşitlikçi ve olumlu roller 

yüklemiştir. Ekim Devrimi aracılığıyla oluşturulmak istenen toplumsal yapının, filmler 

aracılığıyla aktarımı paralelinde Liuda karakteri bir kadın olarak eşini aldatmış ve filmin 

sonunda evini terk etmiş olmasına rağmen pişmanlık ya da suçluluk hissi 

hissetmemiştir.     

Eşinin sahip olduğu iktidar dolayısıyla toplumda bir anlam kazanan, bir erkeğin 

himayesi altında özel alana kapatılan Liuda karakteri, kendi kararını verme iradesi 

göstermiş ve özgürleşmeye başlamıştır. Bu ana kadar, bir iktidar figürü olarak Kolia’nın 

kamusal ve özel alandaki ayrıcalıkları vurgulanmıştır. Bolşoy Tiyatrosu’nun inşaatında 

yönetici olarak çalışan Kolia, bu sayede şehri, kamusal alanı, yüksek bir tepeden 

görmekte,  bu sırada evde bekleyen Liuda ise, ilk sınıf savaşının kadın ve erkek arasında 

olduğunu belirten Engels’in (1998: 64) düşüncesine uygun olarak zemin kat 

penceresinden, ancak insanların ayaklarını görebileceği bir perspektiften kamusal alana 

dahil olabilmektedir. Aynı şekilde Kolia’nın, erkek olması nedeniyle ev ortamında da 

her hakka sahip olduğu gösterilmekte, Liuda ise kadın olarak hizmet etmektedir. Film 

boyunca ev içi alanda eşitsizlik yaratan işbölümüne izleyicinin dikkati çekilmektedir*. 

Bu anlamda Judith Mayne, filmde kadının özel alanla sınırlandırılmasının ve erkeğin 

kamusal alanda sahip olduğu iktidarın gözlemlenmesinin mümkün olduğunu 

vurgulamaktadır (1989: 113). Liuda, bu döngüden, hayatına giren bir başka erkek 

sayesinde çıkabilmiş, Volodia ile sevgili olmadan önce vakit geçirdikleri sekanslarda bir 

                                                           
* Filmin ilk sahnelerinden itibaren ortaya çıkan ev içi rollerin eşitsizliği, Liuda’nın kahvaltıyı hazırlaması, 

Kolia’nın beğenmemesi, sigarasını bile söndürmeden evden çıkması gibi ayrıntılarla vurgulanmıştır. 



58 

 

uçağa binerek şehri tepeden izlemiş ve sinemaya gitmiştir. Volodia ev işlerinde 

yardımcı olan, Kolia’nın tam tersi bir karakter olarak gösterilmiş; ancak, Liuda’nın yeni 

ilişkisi zaman geçtikçe değişmiş, eski düzene geri dönülmüştür. Hatta bir süre sonra 

Volodia, onu eve kilitlemiş, dışarı çıkmasını yasaklamıştır. Liudia, Volodia ile yaşadığı 

ilişkinin başlarında hayallere kapılmış olsa da kısa bir süre sonra iki erkek arasındaki 

bütün farklar ortadan kalkmıştır.  Film burjuva ve işçi sınıfına ait iki erkek karakter 

özelinde erkeklerin farklı sınıflara ait olsalar da, kimliklerinin ataerkil yapıdan 

beslenmeye devam ettiğini vurgulamıştır.  

Gerçeği öğrenen ve evi terk eden Kolia, yağmurlu bir günde sokakta kalmış ve 

durumu gören Liudia, onu eve çağırmış böylece üç karakter yeniden birlikte yaşamaya 

başlamıştır. Zaman geçtikçe Liuda için durum daha da kötüleşmiştir. Erkeklerin 

aralarında kurdukları işbirliği sonucu yalnız ve mutsuz bir hayat süren Liuda ev içi 

alanda emeğinin ve dolayısıyla benliğinin değer görmemesi nedeniyle, kendi 

özgürlüğünü kazanmak için, sınırlandırıldığı özel alanı terk edip, tek başına çalışarak 

hayatta kalmayı tercih etmiştir. Üstelik bu kararı verirken, hamile olduğunu öğrenmiş ve 

kürtaj yaptırmayı da reddetmiştir. Filmde Liuda’nın, kendi hayatını kurabilmesi, o 

dönem çıkarılan yasalar tarafından desteklenmektedir. 1921 yılında Sovyet Rusya’da 

kendi başına yaşama hakkına ve cinsel anlamda özgürlüğe sahip olan yeni bir kadın 

tipinin ortaya çıktığı belirtilmiş (1976: 22), Liuda ise bu yeni kadın tipini temsil eden bir 

karakter olarak inşa edilmiştir.  

Diğer yandan, Ekim Devrimi’nden sonra kadınların çalışmasının 

desteklemesiyle birlikte, sosyal yaşamda eşitlik amaçlanmıştır. Tretya Meshchanskaya 

filminde, Liuda’nın evi terk ederken yazdığı mektupta çalışıp para kazanarak kendisini 

ve bebeğini geçindirebileceğini ve hayatta kalabileceğini belirtmesi yoluyla, kadınların 

çalışma hayatına yönlendirilmesi ile birlikte tek başına bir kadın olarak çocuğunu 

yetiştirmeyi başarabileceği bir toplumsal yapıya atıfta bulunulmuştur. Ekim Devrim’i 

sonrası kurulan Sosyalist rejimde, ekonomik alanda tam istihdamı sağlama amacı, 

kadınların da erkekler gibi toplumsal üretimde yer almasının yolunu açmıştır 

(Hasdemir, 1991: 82-83). Böylece çok sayıda kadın çalışmaya başlamıştır. Nitekim 

kadınların üretime dahil olmalarının, ilerici bir gelişme olduğunu ve onları 



59 

 

özgürleştireceğini savunan Vladimir İ. Lenin yeni ekonomik düzenin oluşturduğu 

toplumsal cinsiyet yapılanmasını şu şekilde yorumlamıştır 

Büyük-ölçekli sanayi daha önce ev, aile ilişkilerinin dar sınırından 

hiç çıkmamış olan nüfusun bu kategorilerinin ataerkil tecridini yıkarak ve 

bunları sosyal üretime doğrudan sokarak, gelişmelerini teşvik edip, 

bağımsızlıklarını arttırır, başka bir deyişle, pre-kapitalist ilişkilerin ataerkil 

hareketsizliğinden kıyaslanmayacak biçimde üstün olan yaşam koşullarını 

yaratır” (1975: 22).  

Devrimle birlikte, toplumsal üretim yapısının değişmesiyle, Sovyet Rusya 

Anayasası’nda, kadınların çalışma hayatına girmesini teşvik eden, kolaylaştıran 

düzenlemeler yapılmıştır. Çalışan kadınlar için öncelikle annelik izni, çocuk bakım izni 

gibi düzenlemeler gerçekleştirilmiş, kadınların ve çocukların eğitimine verilen önem 

artmıştır (Rosenberg, 1990: 101). Toplu halde yemek yenilebilen mutfaklar kurulmuş, 

çocukların ve yaşlıların bakımı düzenlenmiş, bu sorumluluğu devlet üstlenmiştir (Çakır, 

2015: 431). Bu anlamda Liuda, tek başına çocuğunu yetiştirmek ve çalışmak konusunda 

devlet tarafından desteklenmiş, bir kadın olarak toplumsal üretime katılması 

kolaylaşmıştır.  

Kadınlık rollerinde amaçlanan değişime odaklanan film, aynı zamanda erkekler 

arası kurulan ilişkiler açısından dönemin diğer filmleriyle aynı perspektife sahiptir. 

Tretya Meshchanskaya filminde, iki erkek karakter birbirine sınıfsal karşıtlık içinde 

konumlandırılmıştır. İlk sahnelerde Kolia ve Volodia’nın çalışma hayatı içindeki 

yaşamları paralel kurgu ile gösterilmiş ve iki erkek arasında zıtlık yaratılmıştır. Kolia 

yönetici olarak Bolşoy Tiyatrosu’nun inşaatında çalışmaktadır. Diğer yandan Volodia 

ise alt sınıftan biri olarak Moskova’ya yeni gelmiş iş ve kalacak yer arayan bir işçidir 

Kolia’nın iş yeri sahnelerinde sahip olduğu iktidar vurgulanmıştır. Devrimin ana fikri 

olan sınıfsal mücadele ekseninde, erkekler bu filmde birbirlerine sınıfsal olarak 

konumlandırılmıştır. Küçük burjuva sınıfını Kolia, işçi sınıfını Volodia temsil etmiştir 

(Mayne, 1989: 112). Liuda’nın, Volodia’yı seçmesinden önceki sahnelerde,  Kolia’nın 

diğer erkek karşısında sahip olduğu hegemonik üstünlüğe dikkat çekilmiştir. Kolia’nın, 

inşaatında yöneticilik yaptığı, Bolşoy Tiyatrosu’nun önünde bulunan Apollo (n)’nun üç 

atı sürdüğü heykele, sırtını yaslayarak şehri izlediği sahne, onun sahip olduğu eril 

iktidara dikkati çekmiştir. 



60 

 

Kolia, hareketli, neşeli, rahat ama karşısındakini rahatsız edici çocuksu 

hareketlere sahip, Volodia ise utangaç, sakin ve ağırbaşlı daha olgun bir karakter olarak 

çizilmiştir.  

 

 Fotoğraf 1: Bolşoy Tiyatrosu önündeki Apollo(n) heykeli ve Kolia 

 Kolia, iş seyahatine gitmek için eve gelip bavulunu Liuda’ya hazırlattığı 

sekansta, haberi duyan Volodia onun yokluğunda Liuda ile evde yalnız kalmasının 

uygun olmayacağını belirtmiş ve gitmek istemişse de Kolia buna engel olmuştur. 

Kolia’nın kendisine olan güveninin abartılı bir şekilde izleyiciye aktarıldığı bu 

sahnelerde, Kolia, Volodia’nın güçsüz bir bedene sahip olduğunu ima ederek kendi 

gücünü kaslarını sergileyerek göstermiştir. Bu anlamda hegemonik erkeklik 

değerlerinden biri olarak, beden politikaları içinde olumlanan atletik bir bedene sahip 

olmanın önemi filmde vurgulanmıştır. 

Liuda’nın evi terk ettiğini anladıktan sonra yaptıklarından pişmanlık duyan 

erkekler, son sahnede birbirlerine reçel ya da çay isteyip istemediklerini sormuş bu 

anlamda ev içi hizmetlerin, kadın evden gidince erkeklere kalması, kadına ev içi alanda 

yüklenen sorumluluğu ortaya koymuştur. Bir kadın hikayesi olmasından dolayı Liuda’yı 

kaybettikleri noktada eşitlenen Kolia ve Volodia’nın iktidarını kaybetmesi, kadının 

üzerinden anlatılmaktadır. Tretya Meshchanskaya filmi, kadınları ikincil konumda tutan 



61 

 

erkeklerin yerine Sosyalist rejimin amaçladığı erkeklik kimliğini desteklemiştir. Daha 

üst bir çerçeveden film, Çarlık yönetimi ile özdeşleştirilebilecek geleneksel aile kurumu 

içindeki cinsiyet rollerine karşı çıkarak,  iki erkek karakterin iktidarını zayıflatmış, 

kadının ataerkil ilişkilerden kurtulması ve özgürleşmesiyle son bulmuştur. Dolaylı 

olarak erkeğin iktidarının zayıflatılması aslında Çarlık kültürünün de ortadan 

kaldırılması paralelinde okunabilir. Böylelikle kadınların özgürleşmesi ve yeni düzen 

arasında ideolojik bir bağ kurulmaktadır. Filmde, yeni Sovyet tipi erkeğin, cinsiyeti 

yoluyla sahip olduğu iktidardan vazgeçmesi ve toplumsal eşitlik amacını taşıması 

desteklenmiştir. 

2.1.2. Ştaçka ve Toplumsal Erkeklik Kurgusu 

Sınıfsız toplum ideali içinde kadın ve erkeğin sınıfsal eşitliğini amaçlayan 

Sosyalist ideoloji, ”geleceğe bakan, dinamik işçi, daha iyi bir toplum üretmek için 

uğraşan, hem doğanın güçleri hem burjuvanın güçlerine karşı savaşan, kapitalistik 

etkilere başkaldıran bir erkeklik biçimi” inşa etmeye çalışmış (George, 1964: 270), 

filmler aracılığıyla yeni erkeklik anlayışı desteklenmiştir. Ştaçka (Grev, Strike),  

Bronyenosyets Potyomkin (Potemkin Zırhlısı, Battleship Potemkin, Sergei Eisenstein, 

1925) gibi başrol oyuncusu olmayan, geniş işçi ve halk kitlelerinin anlatıldığı filmler 

yapılmıştır. Bu filmlerde psikolojik bireysel öyküler ya da kahramanlardan daha çok 

patronlar ve işçiler, egemenler ve tabi olanlar üzerine hikayeler oluşturulmuştur. Bu 

dönem filmlerin erkekler için belirlediği hiyerarşi ya da tanımlamalar karşıt sınıflar 

üzerinden kurulmuştur. Bu anlamda filmlerde görülen hegemonik erkeklik değerlerinin, 

sınıfsal temelli oluşturulduğu düşünülebilir.  

Dönemin devrim propagandası için en önemli filmlerden biri sayılan Ştaçka, bir 

fabrikada yaşanan grev üzerinden sınıfsal mücadeleyi anlatmaktadır. Altı bölümden 

oluşan film, Sergei Eisenstein tarafından, 1925 yılında çekilmiştir. Filmde, ağır çalışma 

koşullarından kurtulmak isteyen işçi erkekler, kendi aralarında gizli toplantılar yaparak 

bir çözüm bulmaya çalışmaktadır. Durumu anlayan muhbirler yönetime bilgi 

vermektedir. Bu sırada, işçilerden biri patronlar tarafından hırsızlıkla suçlanmış ve 

masum olduğunu kanıtlayamayacağını düşünerek intihar etmiştir. Olayın etkisiyle 



62 

 

arkadaşlarının haksız yere öldüğünü düşünen işçiler ayaklanmış ve grev başlamıştır.  

Patronlarla, ortak bir noktada anlaşamayan işçiler daha çok yoksullaşmış, ayaklanmalar 

devam etmiştir. Sonunda askerler tarafından birçok işçi vurulmuş, film geniş bir alanda 

öldürülmüş işçilerin görüntüsüyle bitmiştir. 

 

 Fotoğraf 2: Ştaçka filminin son sahnesi 

Mike Wayne’ye göre filmin son katliam sahnesinde, “izleyici arındırıcı bir 

biçimde deneyimlemesi için aksiyonun içine çekilmez, ama bunun yerine olayları 

uzaktan izler; öfkeyle ama tarihsel sonuçlar çıkarılabilsin diye bir miktar nesnellikle” 

konumlandırılmıştır (2011: 87). Ştaçka filminin, Pravda dergisinde “sinemanın ilk 

devrimci yaratısı” olarak değerlendirildiği belirtilmekte (Abisel, 2003: 235 ), 

Eisenstein’ın Sosyalist kültüre mitolojik bir taban oluşturmayı amaçladığı 

vurgulanmaktadır (Mayne, 1989: 69).  

Bu dönemde, devrimi gerçekleştirmek için yaşanılan zorlukları ya da işçilerin 

gücünü anlatan filmlerde, genel olarak kitlelerden oluşan kahramanlar kullanılmıştır. 

Mayne’e göre, Eisenstein’in Sosyalist amaçlar için çektiği Ştaçka filminde, burjuva 

sanatından alışkın olunan bireysel kahraman anlatısı yerini, kitlelerin oluşturduğu 

kahramanların (mass hero) anlatılarına bırakmıştır (1989: 18). Bu fark, aynı zamanda 

Sosyalist ideolojinin oluşturmak istediği yaşam biçimini işaret etmektedir. Film 



63 

 

boyunca, işçilerin yaşamları üzerinden aile bağlarına gerek olmaksızın birlikte 

yaşanabileceğine ve patronların yalnızlığına ilişkin sahneler aktarılmıştır. Bu anlamda, 

erkeklik bireysel olarak değil topluluk içinde inşa edilmektedir. Sosyalist sistemde 

erkeğin gerçekliğinin yalnızca toplum içinde kurulduğu belirtilmiş, birey toplumun bir 

ürünü ve parçası olarak görülmüştür (George, 1964: 272). Birlikte yemek yiyen, 

eğlenen, isyan çıkaran, hak arayan insanlardan oluşan kalabalıkların karşısına, yalnız 

başına kahvaltı yapan bir patron yerleştirilmiş ve burjuva yaşamı karşısında Sosyalist 

değerler yüceltilmiştir.  

Diğer yandan tıpkı kadınların çalışma hayatına katılmasını desteklemek fikriyle 

paralel bir şekilde, erkekler için de en önemli değer çalışmak olarak kurgulanmıştır. 

Richard T. De George’ye, Marx’ın ve Lenin’in, erkeği maymundan ayıranın çalışmak 

olduğunu ve erkeğin çalışarak kendi doğasını ve dış dünyayı değiştireceğini 

savunduklarını belirtmiştir (1964: 262). Slava Gerovitch, yeni durumda Sovyet 

erkeğinin temel metaforunun, tekerleğin dişlisi olduğunu açıklamıştır (2007: 137). Bu 

dönem filmlerde, çalışma hayatı her zaman merkezi bir öneme sahiptir. Karakterlerin 

çalışkanlıkları önemli bir değer olarak görülmüştür. Tri pensi o Lenine (Lenin İçin Üç 

Şarkı, Three Songs of Lenin, Dziga Vertov, 1934) filminde geçtiği gibi “yorulmak nedir 

bilmeden çalışan” Lenin, bu anlamda devrimin önemli sembollerinden biri olmuştur. 

Fritzpatrick, Marksim Gorki’ye bir şantiye çalışanı tarafından yazılan “hiçbir yere ait 

olmayan bir insan, kederli bir adam olarak ben, tek bir ruha eklemlenerek, hayatı 

tanımanın ve yeniden düzenlenmesine katkıda bulunmanın ne denli zevkli olduğunu 

anladım” cümlelerini örnek göstermiş ve erkeklik kimliği açısından çalışmanın 

yüceltilmesinin hegemonik bir değer olarak görüldüğünü belirtmiştir (1999: 42).  

Filmin “eksantrik müzikhol geleneği” çizgisinde olduğunu düşünen Peter 

Wollen, mesleğine ajit-trenlerinde* karikatürist olarak başlamış olan Eisenstein’in, 

                                                           

*1919 yılında Kızıl Bayrak İçin, Korkusuz, Gözleri Açıldı veya İntikamın Ötesindeyiz gibi propaganda 

filmleri yapılmış Agitki (  ajitasyona yönelik eser) adı verilen bu tür Sovyet sinemasında önemli bir yere 

sahip olmuştur (Nussinova, 2008: 202). Bu filmler ajitasyon trenleriyle (ajit-tren) tüm ülkede 

gösterilmiştir. Vagonları sinema salonu haline getirilmiş bu trenler ile en uzak bölgelere kadar gidilmiş ve 

filmler halka gösterilmiş, bir yandan da film ekibi gidilen bölgelerde çekimler yapmış ve görüntü 

toplamıştır (Coşkun, 2003: 46). Ülkede yaşanan iç savaş sırasında birçok kameraman savaş alanlarında 



64 

 

lampoon adı verilen keskin bir taşlama türüne ve grotesk unsurlara ilgi duyduğunu 

belirtmiştir (2004: 58). Bu ilgi, Ştaçka filminde yer alan abartılmış, karikatürize 

karakterlerin kökenini açıklamaktadır. Patronlar, yaşlı, sürekli puro içen, haksız 

zenginliğin temsili olarak şişman ve oturmak dışında bir şey yapmayan karakterler 

olarak resmedilmiş, tıpkı muhbirler gibi karikatürize edilmiştir. Karikatür tiplemelerin, 

yabancılaştırma efekti için kullanıldığını belirten Mayne’e göre, filmde iyiler ve kötüler 

kesin bir şekilde ayrılmıştır (1989: 69). Eisenstein, filmi üstünde çalışırken oyunculuk 

açısından “tipleme” kuramını geliştirmiş, oyuncuları karaktere uygun görüntü ve 

ifadesel özellikleri olan kişiler arasından seçmiştir (Wollen, 2004: 37- 38). Tiplemeler, 

ayrıca ait oldukları sınıfın özelliklerini taşımaktadır. Bu anlamda şişman, sürekli puro 

içen patronların aksine işçiler genç, sağlıklı ve iyi görünümlü kişilerden seçilmiştir.  

Filmde kadın karakterler de burjuva ve proleter olarak ayrılmıştır. Yönetmenin 

filmlerinden örneklerle, kadınların hep yıkıcı bir işleve sahip olduğunu vurgulayan 

Mayne, genç bir işçinin tutuklandığı ve patronun yanına getirildiği sahnede yer alan 

kadın karakterin, burjuva patronlar gibi karikatürize edildiğini belirtmiştir. Bu anlamda 

kadının davranışlarında, kostüm ve makyajında patron ve muhbir tiplemelerinde olduğu 

gibi dışavurumcu bir biçim kullanılmıştır (1989: 79). Vahşi bir şekilde çığlıklar atarak 

işçinin öldürülmesini isteyen kadının, yakın plan etkili çekimleri ile burjuva kadınların 

sahiplendiği düşünülen ev içi alan ve yuvayı koruma isteği vurgulanmıştır.  

Bu filmlerin dışında,1926 yılında çekilen Mat (Ana, Mother, Vsevolod 

İllarionovich Pudovkin) filmi, eşini ve oğlunu kaybettikten sonra devrimci bir bilince 

sahip olmaya başlayan ve devrime katılan bir kadının hikayesine odaklanmış, toplumun 

tüm sınıfları için bir anne figürünün devrim yolunda ölmesi örnek bir figür olarak 

                                                                                                                                                                          
çekim yaparak Moskova’ya göndermiştir. Çekilen çok sayıda film, Dziga Vertov ve ekibi tarafından 

Moskova’da tekrar kurgulanarak, gösterime sokulmuştur (Abisel, 2003: 213). Vertov, çalışmalarında 

kino-glaz (sinema-göz) olarak adlandırdığı, kameranın bir göz gibi gelişigüzel kullanılarak kaydetmesi 

yöntemini kullanmış, böylece işçiler lehine yeni bir gerçekliğin oluşturulması amaçlanmıştır (Teksoy, 

2005: 136). Yönetmen,  gerçeği olduğu gibi aktarmayı amaçladığından kino-pravda (sinema gerçek) film 

türünü ortaya çıkarmıştır (Aykut, 2016: 64). “1918-20 yılları arasında, halkı Kızılordu’ya katılmak, 

buğdayını devlete vermek, düşmana karşı uyanık olmak gibi konularda” eğitici filmler yapılmıştır. Kısa 

ve bir mesajı aktarmayı amaçlayan bu filmlerde, mesajın anlaşılabilmesi için biçimden çok içeriğe önem 

verilmiştir (Teksoy, 2005: 131).  



65 

 

kurgulanmış, Ekim Devrim’i sırasında Bolşevik kadınların mücadelelerini konu 

edinmiştir. 1931 yılında çekilen Odna (Yalnız, Alone) filmi ise Leningradlı bir kadın 

öğretmenin kırsal kesimdeki tutuculuğa karşı te k başına verdiği mücadeleyi anlatmıştır. 

Kurgusal olan bu filmler dışında Dziga Vertov’un 1934 yılında çektiği, gerçek 

görüntüler içeren toplumsal gerçekçi filmi Tri pesni o Lenine (Three Songs of Lenin), 

Sosyalist birliğe katılan diğer ülke kadınlarının Lenin döneminde kazandığı haklara 

dikkati çekmiş, kadınların çalışma hayatına katılması ve eğitim görmesinin önemi 

vurgulanmıştır; ancak propaganda amaçlı yapılan bu film, kadınlara Lenin’i bir baba 

gibi kabul etmesini tavsiye ederek*,  paternal devlet anlayışını desteklemektedir. 

Lenin’e sık sık başvurulması, filmin yapıldığı dönemde bürokrasinin ağırlaşmaya 

başlamış olduğunun işareti olarak değerlendirilmektedir (Teksoy, 2009: 137). 1934 

yapımı bu filmde, kadınların özgürleşmesinin desteklenmesi ve “devlet baba”nın 

çocuklarını kontrol etmesi arasında ortaya çıkan çelişki, kadınların ve erkeklerin eşitliği 

adına çıkarılan yasalara rağmen, gündelik pratiklerin eril tahakkümün etkisi altında 

olduğunu düşündürmektedir.  

Sosyalist sistemde, kadınların çalışma hayatına girmesi onları ekonomik açıdan 

özgürleştirmiştir. Diğer yandan sınıfsal açıdan elde edilen bu radikal değişimin, kültürel 

pratiklere yerleşmiş eril iktidar algısını bir anda değiştirmesi mümkün olmamıştır. Bu 

bağlamda Trotskiy, 1936 yılında yazdığı İhanete Uğrayan Devrim eserinde, toplumun 

yoksulluk ve uygar olmaması nedeniyle aileyi yıkmanın mümkün olmadığını, yerine 

başka bir şey koymak gerektiğini savunmuştur (2006: 202). Özellikle kırsal kesimde 

kadınların bir meta gibi alınıp satıldığı, terhis olan askerlerin devrimin kendilerine böyle 

bir özgürlük verdiği inancıyla kadınlara tecavüz ettiklerine ilişkin hikâyelerin olduğu 

belirtilmiştir (George, 1987: 28). Bu anlamda kuramcılar, kadınların ev iç rollerini 

analiz etmiş, “ev işlerinin toplumsallaşması” üzerine çalışmalar yapılmıştır (Çakır, 

2015: 430). Kadınlar çalışma hayatına girerek özgürleşirken, erkeklerin ev içi alanda 

                                                           
*Filmde kadınlar, Lenin’e onları kurtarmasından ve özgürleştirmesinden dolayı büyük sevgi 

beslemektedir. “Onu hiç görmedik. Sesini duymadık. Ama babamız gibiydi. Hatta daha fazlasıydı. 

Lenin’in bizler için yaptıklarını, hiçbir baba çocukları için bile yapmamıştır” diyen kadınlar bir yandan 

çalışma hayatına dahil olarak özgürleşmekteyken, diğer yandan paternal devlet anlayışı içinde bağımlı 

hale gelmektedir. 

 



66 

 

rollerinin değişmediği ve hâkim konumunu korumaya devam ettiği vurgulanmış ve 

bunun nedenleri araştırılmıştır (İyon, 2002: 4). Böylece ev içi emeğin görünür hale 

gelmesi amaçlanmış, bir değere sahip olduğu vurgulanmıştır. Alexander Kollantai için 

“evlilikle mutfağın ayrılması kadın tarihinde Kilise ve Devletin ayrılmasından daha az 

bir reform değildir” (akt. Cliff, 1981: 161). Diğer yandan yasalar ve kadınların çalışma 

hayatına girmesinin kadınlar ve özel alan arasında kurulan ilişkiyi değiştirmeye yeterli 

olmadığı, bu gelişmelerin günlük pratiklere ancak yıllar içinde etkisi olacağını söylemek 

mümkündür. Tony Cliff’e göre 1920’lerde yaşanan kötü ekonomik koşullar nedeniyle, 

yeni yasaların getirdiği özgürlükler kadınların lehine gelişmiş, erkeklerin kolaylıkla 

aileyi terk etmesine, birçok evsiz çocuğa neden olmuştur (1981: 168- 169). Diğer 

yandan devrimin ilk on yılından sonra, Stalin döneminin yönetim anlayışında beliren 

baskıcı tutum, bu ilerleyişe engel olmuş, özel alan ile ilgili kazanılmış haklar 

kaybedilmiştir. Wayne’e göre “(…) Rusya’da 1920’lerin sonunda toplumsal devrimin 

olmayacağı açıktı: devrim politik iktidarı ele geçirerek durdu ve bunun başka yerlerdeki 

devrimlerin başarısızlığıyla ilgisi yoktu. Gelişmesi önlenmiş böylesi bir devrim yalnızca 

yeni sömürücü seçkinleri üretir” (Wayne, 2011: 39).  

1917 Ekim Devrimi ile birlikte yaşanan siyasal ve ekonomik değişimler erkeklik 

ve kadınlık kimliklerini etkilemiştir. Devrimin hemen sonrasında evlilik ve aile 

kurumuna ilişkin düzenlemeler, daha eşitlikçi cinsiyet ilişkilerinin hedeflendiğini 

göstermektedir. Aile yaşamına dair alışkanlıkların burjuva temelli olduğu düşünülmekte 

ve komünal bağlara aile ilişkilerinden daha fazla önem verilmektedir. Kadınlık ve 

erkeklik değerlerinde yaşanan değişimin izleri, sinema temsillerinde görülmektedir. 

Bekar anne temsillerinin yanı sıra, bireysel erkek kahramanlar yerine işçi sınıfını tasvir 

eden toplulukların oluşturduğu hikayeler, mücadele ve isyan anlatılarına sahiptir.  

2.2. Stalin Dönemi: Kutsal Aile ve Kahraman Erkekler 

Ekim Devrimi’nin önemli liderlerinden bir olan Josef Stalin, Lenin’in ölümüyle 

birlikte, gücünü arttırıp Sovyetler Birliği’nin lideri konumuna gelmiştir.  Stalin’in 

yönetimi altında 1929 yılında Pravda dergisinde çıkan “büyük kopuş yılı” başlıklı 

makaleyi örnek gösteren Orlando Figes, Stalin için büyük kopuşun “eski toplumun 



67 

 

topyekün çözülüşü ve yeni toplumun hummalı kuruluşu” anlamına geldiğini belirtmiştir 

(2011: 122). Yeni toplum sanayileşme ve tarımın kolektifleştirilmesi hedefine 

yöneltilmiş, devlet bürokrasisi güçlenmiş ve devlet kapitalizmi desteklenmiştir. Diğer 

yandan, Sovyetleri oluşturan tüm halklar arasında birlik oluşturmak için Rus kültürüne 

geri dönülmüş ve Stalin “Yeni Sovyet Adamı” (Homo Sovyeticus) yaratmak istemiştir 

(Onay, 2002: 28-33). Stalin’in İkinci Dünya Savaşı sonunda Japonya’nın teslim olması 

üzerine yaptığı konuşmayı örnek olarak gösteren Lucio Coletti’ye göre, Stalin o gün 

halka “kırk yıldır bu günü bekliyorduk” diyerek Çarlık rejiminin yenilgiye uğradığı 

Rus-Japon savaşından bahsetmiştir. Colletti, oysa bu yenilginin, devrim tarihi açısından 

önemli olan 1905 devrimiyle sonuçlandığını, bu anlamda Stalin yönetiminin, 

Bolşevizmin değil, Çarlık Rusya’sının politik geçmişini sahiplendiğini belirtmiştir 

(1977: 57). 

1930’ların ortalarında Adolf Hitler ve Benito Mussolini’nin artan iktidarlarına 

benzer şekilde Stalin’de gittikçe güçlenmiştir. Bu dönemde Sosyalizmin, işbölümünün 

uluslararası düzeyde örgütlenerek mal ve hizmetlerin değişim alanını genişletmek 

amacını taşıdığına olan inanç dolayısıyla kazandığı enternasyonal yapısı değişim 

geçirmiştir (Trostkiy, 2006: 400).  Enternasyonal anlayışın yerine tek ülkede sosyalizm 

anlamına gelen nasyonal sosyalizmi benimseyen Stalin’in iktidarında (Colletti, 1977: 

55), toplumsal alanda olduğu gibi, sinema alanında da gerileme yaşanmıştır. Mike 

Wayne’e göre “Rusya’da devrimci modernizmin gelişmesi, artık Stalin’in 

egemenliğinde olan Komünist Partisi’nin sanat dallarına resmi bir kültürel çizgiyi 

dayattığı 1932 yılında sona erdi” (2011: 46). Örnek olarak Zizek, Şoştakoviç’in 

müziğindeki değişimden bahsetmiş, 1935’ten önce “bütün engelleri ve hiyerarşileri 

kaldıran melodilerden” oluşan eserlerin, “acımasız ve tehdit edici bir nitelik” 

kazandığını savunmuştur (2008: 63). Diğer sanat dallarında olduğu gibi film 

anlatılarındaki biçimsel çeşitlilik kaybolmuştur. Stalin döneminde yaşanan “mütevazı 

çoğulculuğun yok edilmesi”, yönetimden yana olanlar için  “kültür devrimi” olarak 

nitelendirilmiş ve “Bunu yaparken hem mimetik kurgu geleneklerine uygun hem de 

Sovyet sistemini güçlendiren açık toplumsal mesajlar veren” Sosyalist Gerçekçilik 

akımı kullanılmıştır (Kenez, 2008: 446). Sansür mekanizması gelişmiş, Stalin bizzat 



68 

 

kendisi filmlerin senaryosunu kontrol etmiştir. İlk dönem kurulan toplumsal gerçekçilik 

fikri, içeriğini korumuş ancak biçimsel yenilikleri reddetmiş, gelenekçi bir anlayışa geri 

dönmüştür. Hatta bu dönemde Einstein gibi önemli birçok yönetmen, biçimci olmakla 

eleştirilmiş, bir filmin en büyük kriterlerinden birinin geniş halk kitleleri tarafından 

anlaşılabilmesi olduğu kabul edilmiştir. Bu anlamda Peter Wollen’e göre “Sanat 

alanındaki tutucular her zaman uyutucu olanı rahatsız edici olana tercih etmişlerse de 

"Gerçekçilik'i" kendilerine bir sığınak olarak görmüşlerdir. (…) "Gerçeğin" biçimi 

bozulmamış, un ufak edilmemiş, yalnızca fikir verici biçimleri statüko için hep en iyi 

propaganda aracı olmuştur” (2004:  52-53). Totaliter bir anlayışla geleneksel yapıların 

yeniden üretilmeye çalışıldığı bu dönemde, Stalin’in Sovyet insanını yaratma projesinde 

sinema aracılığıyla “Çarlık dönemine ait kültürel miras yeniden diriltilir” (Özcan, 2011: 

347).  Böylelikle eski kültürün etkisinin hakim olduğu türler olarak, “yerleşik salonlarda 

aktüalite filmleri, savaş belgeselleri ve yurt sevgisi ile Rusya'nın yenilmezliğini anlatan 

bazı tarihi filmler” gösterilmiştir (Betton, 1990: 63- 64). 

1928 yılında ekonomik yapılanma adına uygulamaya konulan Birinci Beş Yıllık 

Kalkınma Planı’nın kahramanlık çağını başlattığını öne süren Fitzpatrick, propaganda 

yoluyla parti liderlerinin, savaş pilotlarının ve kutup kaşiflerinin popülaritesinin arttığını 

belirtmiştir (1999: 21-26). Ortaya çıkan yeni algıyla beraber, 1930’lu yıllar boyunca 

kolektif yaşamın yarattığı mutluluk, müzikal ve danslı filmlerin yanı sıra, “Kaşiflerin, 

jeologların ve pilotların yiğitlikleri hakkında bir çok film yapılmıştır (Kenez, 2008: 

447). Bu anlamda 1937 yılında otomobil sektöründe çalışan gençler arasında yapılan bir 

çalışmada, film anlatılarına paralel olarak, onların savaş pilotu ya da sınır muhafızı 

olmak istediği, gençler arasında parti ve askeri liderler, savaş kahramanları, pilotlar, 

kaşifler, bilim insanları, satranç ustaları ve futbolcuların yer aldığı bireysel 

kahramanların popüler olduğu belirtilmiştir (Fitzpatrick, 1999: 29).  

Sosyalist Gerçekçi filmlerin olay örgüsü genellikle şu şekildedir: “Kahraman, 

olumlu bir karakterin, komünist sınıf bilinci gelişkin bir Parti liderinin vesayeti altında 

engellerin üstesinden gelir, kötü adamın, yeni Sosyalist topluma nedensiz nefret duyan 

bir kişinin maskesini düşürür ve süreç içinde kendisi üstün bilince ulaşır- yani daha iyi 

bir kişi olur” (Kenez, 2008: 447). Bu anlamda 1930’lu yıllarda erkeğin yeniden üretimi 



69 

 

söz konusu olmuş, mutsuz, yalnız bireyin, özellikle suçluların kolektif işe dahil edilmesi 

ve onların bu yolla hatalarını anlayarak erdemli ve çalışkan bir insana dönüşmesi gibi 

hikayeler popülerleşmiştir (Fritzpatrick, 1999: 44). Diğer yandan, özellikle devrimin ilk 

yıllarında ve İkinci Dünya Savaşı’na kadar filmlerde aile yerine topluluklar öne 

çıkarılmış, birlikte çalışan işçilerin oluşturduğu aile birlikleri yer almış, mutlu 

topluluklara yer verilmiştir. Sennett’in belirttiği üzere, 1948 tarihli Sem’ya i Şkola (Aile 

ve Okul) adlı dergide, “Sosyalist rejim, kapitalist dünya insanlarının çektiği yalnızlık 

trajedisini ortadan kaldırmıştır” denilmiş (2014: 93), bu anlayışta topluluk yaşamı her 

zaman bireyden daha önemli olmuştur.  

İkinci Dünya Savaşı’nın etkileriyle Sovyet sineması yeni bir durgunluk 

dönemine girmiştir. Bu dönemde kahramanlık ve tarih öykülerinin yanı sıra müzikal 

komedi türünde filmlerde yapılmıştır (Betton, 1990: 50-51). Savaş döneminde Rus 

halkının geçmişte elde ettiği zaferler üzerinden anlatılan kahramanlık öyküleri, 

Almanya karşısında savaşan Rusya’nın halk tarafından destek görmesi için ideolojik 

olarak kullanılmış, savaş zamanı filmlerinde, milliyetçilik duygularının etkisi 

görülmüştür (Oylum, 2016: 19). Genel olarak bu dönem filmlerinde, sinema ulusal 

mücadele ruhunu güçlendirmek için bir propaganda aracı olarak kullanılmıştır. 

Kahramanlık anlatısı içinde Chapaev (Çapayev, 1934), Shchors (Shors, 1939), Cephe 

(1943) filmlerini saymak mümkündür. Aynı zamanda, Kenez’in belirttiği üzere cephe 

gerisinde gündelik yaşamın zorlukları içinde Almanların işgal ettiği topraklarda süren 

partizan savaşının, kadın partizanlar üzerinde anlatıldığı, Ona Zashchishchaet Rodinu 

(İmkansız Aşk, No Greater Love, Fridrikh Ermler, 1943), Raduga (Gökkuşağı, The 

Rainbow, Mark Donskoy, 1944), Zoya (Zoya, Lev Arnshtam, 1944) gibi filmler 

yapılmıştır. “Üç filmde de kadınlar başkahramandır. Kadınların cesaret ve acısını 

göstererek hem zalim hem düşmana karşı nefret uyandırmayı hem de erkeklerin bu 

kadınların yaptığından daha fazlasını yapmaları gerektiğini aşılamayı amaçlamıştır” 

(2008: 451). Diğer yandan, kadınların sadakatini ve aile değerlerinin önemini açığa 

çıkaran Zhdimenya (Wait for Me, Boris Ivanov, 1943) gibi filmler de artmıştır 

(Dashkova, 2006: 7).  



70 

 

             

Afiş 2:   Zhidimenya (Wait For Me)       Afiş 3: Chapaev- Georgi Vasilyev (1934)                                                                           

Boris Ivanov (1943) 

İkinci Dünya Savaşı’nın göz ardı edilemez etkileriyle birlikte, toplumsal cinsiyet 

politikalarında yaşanan değişimin ve devletin totaliter anlayışının izlerine filmlerde 

rastlamak mümkündür.  Örnek olarak alınan Padeniye Berlina (Berlin’in Düşüşü, The 

Fall of Berlin, Mihail Çiaureli, 1949) filmi özellikle devlet kontrolünde olan özel 

yaşamın sınırlarını göstermek ve Ivan Groznyy (Korkunç Ivan, Ivan The Terrible, Sergei 

Eisenstein, 1945) filmi ise totaliter yönetim anlayışını incelemek açısından önemli 

görülmüştür. Stalin iktidarı boyunca aile değerlerinin yüceltilmesini önemli görmüş, 

aynı zamanda tek lider olarak gücünü meşrulaştırmayı hedeflemiştir. Böylelikle 

temsillerde, Rus İmparatorluğu’nun kurucusu Çar Ivan, Alexander Nevski gibi 

kahraman lider veya asker figürüne sıkça başvurulmuştur.   

2.2.1. Padeniye Berlina ve Kutsal Ailenin Geri Dönüşü 

1949 yılında Gürcü yönetmen Mihail Çiaureli tarafından çekilen Padeniye 

Berlina, bir aşk hikayesi eşliğinde İkinci Dünya Savaşın’da Stalin ve Sovyet halkının 

kahramanlıklarına odaklanmıştır. Çelik fabrikasında çalışan Alesha, yaptığı fazla üretim 

nedeni ile dünya rekoru kırmış, Stalin hükümeti tarafından ödüle layık görülmüş ve bu 

tören esnasında konuşma yapan öğretmen Natasha ile Alesha arasında bir yakınlık 

doğmuştur. Stalin’den madalya almak için Moskova’ya çağrılan Alesha, bu görüşme 



71 

 

sonrasında Natasha’ya açılır ve sevgili olurlar. Tam o sırada Alman uçakları 

bombardımana başlamıştır ve Almanlar savaş ilan etmiştir.  Natasha, Alman askerleri 

tarafından esir alınmış, Alesha ise Kızıl Ordu’ya katılarak, Almanlar ile savaşmaya 

cepheye gitmiş, savaş boyunca Natasha’yı bulmaya çalışmıştır. Filmde, Stalin, Hitler 

gibi tarihi kahramanlar ve cephe sahneleri ile birlikte Sovyetler’in Almanlar 

karşısındaki zaferi anlatılmıştır. Filmin sonunda zafer kutlamaları yapılırken, Stalin’in 

etrafında toplanan halk içinde Natasha ve Alesha karşılaşmış ve çift tekrar birbirine 

kavuşmuştur. 

Film bağlamında, bu dönemde kadınlara çalışma hayatı dışında toplumsal alanda 

verilen özgürlükler geri alınmıştır. Patriarkal kurumların yıkılması, kadınların eğitimi ve 

aile içi rollerin değişmesi için verilen sözlerden 1920’lerin sonuna doğru vazgeçilmiştir 

(Clements, 1982: 234-235). Sennet’in belirttiği üzere bu tarihlerden itibaren paternalist* 

anlayış, Sosyalist Sovyet liderleri tarafından benimsenmiştir (2014: 90). Trotskiy’ye 

göre dönemin “aile kültürünün altında yatan en önemli saik hiç kuşkusuz, bürokrasinin 

istikrarlı bir ilişkiler hiyerarşisine ve otoriteyle iktidarın dayanaklarını oluşturan kırk 

milyon ailenin disiplin altında tuttuğu bir gençliğe duyduğu bir gereksinimdir” (2006: 

209). Bu bağlamda, Stalin’in merkeziyetçi anlayışı, devletin babalık konumunu 

güçlendirmiş, totaliter bir biçime dönüşmesine neden olmuştur. Lewin, Stalin’in “Onlar 

[Ruslar] Çarsız yapamazlar” sözünü hatırlatmış ve Rusya’nın çarlık geçmişini ve eski 

geleneklerini kendi yönetiminin güçlenmesi için kullandığını belirtmiştir (2008: 188). 

Patriarkal kurumlar ve aile “çocukları kontrol altında tutmak için” ideolojik olarak 

kullanmıştır. Bu yüzden “patriarkal aile Rusya’nın modernize edilmiş otokrasisinin” 

temelini oluşturmuş (Clements, 1982: 235), Çarlık yönetiminin mirasını sahiplenmiş 

olan iktidarın anlayışı toplumsal cinsiyet yapılanmasında da ortaya çıkmıştır.  

Padeniye Berlina filminde, dönemin “kutsal aile” anlayışına uygun bir 

ideolojiye sahip görünmektedir. Belirtildiği gibi Stalin’in patriarkal kurumları 

kullanarak devlet yönetimini güçlendirmesindeki mantık bu filmde de görülmektedir. 

                                                           
* Paternalist bir toplumda erkek egemenliğinin babalık rollerine dayanarak sürdüğünü belirten Richard 

Sennett, “koruyucu, müsamahasız yargıç ve güçlü kişi” rolünün “paternalist bir toplumda hiçbir baba 

çocuklarına dünyada belli bir yer edineceğine dair güvence veremeyeceği;  yalnızca bir koruyucu olarak” 

davranacağından simgesel olarak devam ettiğini belirtmektedir (2014: 70).  



72 

 

Filmde kadın ve erkeğin aşkı, bir aile kurma arzusu ile Sovyetler Birliği’nin İkinci 

Dünya Savaşındaki zaferi özdeşleştirilmiştir. Slavoj Zizek’e göre bir aşk hikayesi 

aracılığıyla izleyiciye verilen ideolojik mesajın örtük karakterine bu filmde de 

rastlanmaktadır (Zizek, 2012: 01:14:26). Stalin’in ölümünden sonra hain ilan edilerek 

vurulan Lavrentii Beria’nın, Alesha’nın madalya almak için Moskova’ya Stalin ile 

görüşmeye gittiği sahnede yer alması nedeniyle filmden çıkarılan bu sahnede Stalin, 

Alesha’nın sıkıntılı olduğunu fark etmiş, Natasha’ya olan aşkı hakkında öğüt vermiş, 

Alesha’ı cesaretlendirmiş, şiir okumuştur.  Çiftin bu sahnenin hemen arkasından 

kavuşmasındaki anlam, Zizek’e göre, Stalin bir aşk öğüdü veriyorsa başarının 

kaçınılmaz olduğudur (2012: 01:12:26). Kavuşma sahnesinde beliren savaş engelinin 

çifti ayırmasından sonra Stalin bir kez daha “çöpçatanlık” işlevini yerine getirmiştir. 

Savaşın kazanıldığı ve zafer kutlamalarının yapıldığı bu son sekansta Natasha ve Alesha 

karşılaşmış ve birbirlerine kavuşmuşlardır ancak Zizek’e göre bu karşılaşma “Stalin’in 

rolünü en üstün ilahi çöpçatan olarak yeniden onaylayan oldukça ilginç bir şekilde” 

gerçekleşmiştir. Stalin’in zafer konuşması yapmak için halk ile buluştuğu sahnede 

Natasha, Stalin’i yakından görmek için ön sıralara geçmiş, onu ilk gördüğü andan sonra 

başını çevirmiş ve sevgilisi ile karşılaşmıştır. Bu sahnenin işaret ettiği ideolojik mesaj, 

ancak Stalin’in varlığı ile çiftin kavuşacağıdır (2012: 01:14:41). 

 

Fotoğraf 3: Natasha ve Alesha’nın kavuştuğu, Stalin’in zafer konuşması yaptığı son sahne  

1944 yılında çıkarılan Evlilik ve Aile Yasası, Stalin döneminin totaliter anlayışını 

ortaya koymaktadır (George, 1987: 65). Bu anlamda kadınların çalışma hayatına 



73 

 

katılması, ilk dönem kadın özgürleşmesi amacını terk ederek sadece üretimin ve 

istikrarın devam etmesi ve güçlü bir devlet olabilmek için desteklenmiştir. Stalin ile 

birlikte, “kutsal aile” anlayışına geri dönüldüğünü vurgulayan Serpil Çakır, boşanma 

hakkının kısıtlandığını, kürtaj hakkının kaldırıldığını, sadece siyasal alanda, çalışma ve 

eğitim hayatında kazanılan haklara dokunulmadığını belirtmektedir (2015: 431). Rands 

İyon’a göre bu dönemde kadınların rolleri, ekonomik ve demografik ihtiyaçlara göre 

düzenlenmiş ve kadınlar ev içi alandaki görevleri üzerinden tanımlanmıştır. Bu durum, 

devletin kamusal ve özel alanda toplumsal cinsiyet yapılanması üzerindeki hâkim 

rolünü göstermektedir (2002: 4).  Diğer yandan bekâr erkeklere uygulanan vergiler 

arttırılmış, boşanma sonrasında erkeklerin vermesi gereken nafaka arttırılmıştır (George, 

1987: 65-66). “Kötü bir babanın iyi bir yurttaş olamayacağı” (Reich, 1995: 240) 

belirtilmiş, önceki dönemde etkisi azaltılmaya çalışılan aile kurumu canlandırılmıştır.  

Stalin döneminde ailenin ve geleneksel bağların yüceltilmesinin, Lenin 

döneminde aile ve diğer patriarkal kurumlara karşı yürütülen zayıflatma politikası 

sonucu çıkan toplumsal karışıklığın sona ermesi için halkın birçoğu tarafından 

benimsendiği öne sürülmüş, boşanmanın kolaylaşması ve evlilik dışı çocukların yasal 

kabul edilmesinin birçok kadını zor duruma soktuğu, erkeklerin özellikle bebek 

olduktan sonra evden kaçtığı ve bir daha geri dönmediği belirtilmiştir (Friztpatrick, 

1999: 16- 19). Bu bağlamda Stalin döneminde kürtaj, boşanma gibi özel yaşam ile ilgili 

geleneksel algıya geri dönülmesinde toplumun desteği olduğu vurgulanmıştır. Birçok 

evsiz çocuğun olmasını, yuvaların ve kreşlerin ayrıcalıklı bir kesimin çocuklarına 

hizmet etmesini, fuhuşun artmasını, doğum ya da kürtaj sırasında ölen kadın ve çocuğun 

sayısının fazlalığını eleştiren Trotskiy, devletin bu konularda yetersiz ve isteksiz 

kaldığını, yasaklar yerine koşulları iyileştirmesi gerektiğini savunmaktadır (2006: 203- 

206). Diğer yandan, yine bu dönemde uygulanan doğum yanlısı politikaların, İkinci 

Dünya Savaşı’nda nüfusun azalması karşısında demografik dengeyi korumak için 

yapıldığı belirtilmiştir (George, 1987: 64). Her ne kadar güçlü bir aile anlayışı 

oluşturulmak istense de, yeni iktidarın katı tutumlarının aile bağlarına zarar verdiği 

belirtilmiştir. Fitzpatrick, anne ve babası ile ideolojik ayrılığa düşen ve aile bağları 

zayıflayan bireylerden ya da baskıcı rejimin tutuklamalarından kurtulmak için ayrı 



74 

 

yaşamak zorunda kalan aile üyelerinden örneklerle bu durumu savunmuştur (1999: 7). 

Ayrıca bu dönemde evli bir adamın eşiyle beraber yaşadığı evden başka bir ev edinip 

orada yaşama hakkına sahip olmaması ve yüksek nafaka ücretleri nedeniyle bitmiş ama 

yine de mecburi süren evlilikler sonucu birbirlerine yabancılaşmış ve öfke duyan 

çiftlerin aynı evde yaşamak zorunda kaldığı belirtilmiştir (George, 1987: 66-67). 

Lenin döneminde önemi azaltılan aile kurumunun, toplumsal pratiklerde 

yarattığı sorunlar ve İkinci Dünya Savaşı nedeniyle ortaya çıkan demografik 

dengesizliğin çözüme kavuşturulması için uygulanan “kutsal aile”yi geri döndürme 

projesi filmde kendini göstermektedir. Bizzat iktidarın kendisi kadın ve erkek arasındaki 

ilişkiye karışmakta ve çöpçatanlık yapmaktadır. Aşk ve kahramanlık hikayesinin 

birleştiği filmde Stalin karakteri de önemli bir figür olarak yer almaktadır. Sanatsal 

belgesel olarak nitelendirilen Padeniye Berlina filminde liderin babalık rolünü 

üstlenerek, kadınlara ve erkeklere uyguladığı iktidar görünür hale gelmiştir 

Padeniye Berlina filminin erkek karakteri Alesha, çalıştığı çelik fabrikasında 

rekor kırmış ve madalyaya layık görülmüştür. Kendisi için düzenlenen gecede Natasha 

ile tanışmış ve aşık olmuştur. Savaşın hemen öncesi bir zamanda geçen bu sahnelerde, 

yaratılmaya çalışılan Sovyet tipi erkeğin izlerini görmek mümkündür. Önceki döneme 

benzer bir şekilde önemini koruyan çalışmanın bir değer olarak erkek kimliklerini 

belirlemesi bu dönemde de devam etmiştir. Bu anlamda Zizek, Stalin’in “güçsüzlük, 

aylaklık, aptallık” gibi özellikleri kusur olarak gördüğünü, bir insanın “güçlü (ruhen), 

etkin, zeki (ya da becerikli)” olması gerektiğine inandığını belirtmiştir (2008: 28-29). 

Bireylere manipülatif yollarla çalışma hayatının yüceliği öğretilmeye ve verimlilikleri 

arttırılmaya çalışılmıştır. Bu yollardan biri olan, adını, yaptığı üretimle rekor kıran bir 

maden işçisinden alan Stakhanovite hareketi ile toplumun yararı için fazlasıyla çalışan 

tüm bireylerin ödüllendirildiği bir sistem oluşmuş, bu “sıradan ünlülerin” haberlerine, 

fotoğraflarına gazetelerin ilk sayfalarında yer verilmiş, hatta ödülü kazananlar arasında 

Stalin ile tanışma şansını elde edenlerin olduğu vurgulanmıştır (Fitzpatrick, 1999: 37). 

Padeniye Berlina filmi ise, Alesha’nın bu ödülü kazanması ve Stalin ile tanışmaya 

çağrılmasıyla başlamakta, dönemin düşüncesi vurgulanmaktadır. Bu bağlamda 

Stakhanovite hareketinin Stalin kültüne katkıda bulunduğu belirtilmiş, ödüle layık 



75 

 

görülen Pasha Angelina’nın Kremlin’de düzenlenen ödül töreninde, Stalin ile 

karşılaşması sonrasında yazdığı  “Sanki yeni bir masal dünyasına taşınmış gibi oldum. 

Hayır ‘mış’ gibi değil. Gözlerimin önünde gerçekten de mutluluk ve mantığın yeni bir 

dünyası açılıyordu ve beni bu dünyaya taşıyan büyük Stalin’di” cümleleri, o dönemde 

Stalin’e duyulan hayranlığa örnek olarak gösterilmiştir (Fitzpatrick, 1999: 40). Tıpkı 

filmde olduğu gibi, bu dönemde halkın büyük çoğunluğu için sahip oldukları başarı ve 

mutluluk Stalin’in tarafından yaratılmıştır. Stalin döneminin en önemli miti liderin 

büyük Sovyet ailesinin babası olduğu mitidir (Haynes, 2004: 116). Filmde Natasha’nın 

tören gecesi yaptığı konuşmada Stalin’e karşı hislerini anlattığı bölüm dönemin 

anlayışına uygundur.  Bu anlamda, yönetmenin Stalin figürünü, başkomutan olarak 

askeri yetenekler ve sıradan insanlarla empati kurabilen doğaüstü özelliklerle donattığı 

belirtilmiştir (Kenez, 2008: 454). Stalin’in varlığı yarı kutsal hale gelerek yaşamın 

güvencesi olarak görülmüştür.  

 

Fotoğraf 4: Ödül töreninde Natasha ve Stalin resmi 

Stalinist erkekliği vurgulayan ataerkillik, ideolojik bilinçlilik ve devletin tarihine 

bağlılık (Dumancic, 2010: 324) gibi özelliklere sahip olan Alesha karakterinde nasıl 

davranacağını ve konuşacağını bilen, kültürlü bir Sovyet adamı yetiştirme amacı 

kendini belli etmektedir. Bolşeviklere göre bir köylü ya da işçi kültürlenmiş olmalı, bir 

sigarayı bile sormadan almamalıdır, çünkü parti onu eğitmiştir (Fitzpatrick, 1999: 72). 

Bu anlamda filmde, karakterlerin müzikle, tiyatro ile ilgilendikleri, nezaket sahibi 



76 

 

oldukları görülmektedir. Diğer yandan, kahramanlık, cesaret, vatan sevgisi gibi 

özellikler, savaş sahneleri aracılığıyla hegemonik değerler olarak belirlenmiştir.  

2.2.2. Ivan Groznyy ve Stalin Kültü Olarak Kahraman Erkeklik 

1945 yılında çekilen Ivan Groznyy (Ivan the Terrible) filmi, İkinci Dünya 

Savaşı’nın yarattığı istikrarsız ortamın ve toplumda oluşan kaygı ve huzursuzluk 

duygularının bir yansıması olarak, kahramanlık anlatıları bağlamında, yenilmez lider 

temsillerinin yer aldığı örneklerden biri sayılmaktadır. Ivan temsili aynı zamanda, bir 

propaganda aracı olarak dönemin baskıcı lideri Stalin’in iktidarını meşrulaştırma 

işlevine sahiptir. 1930’ların ortalarından itibaren ortaya çıkan tarihsel kahramanlık 

anlatıları, Nazi tehdidi altında olan ve dünya çapında bir devrim fikrinden vazgeçerek 

nasyonal sosyalizme dönen Sovyetler Birliği’nin “ulusçu örnekler”ini oluşturmaktadır 

(Haynes, 2000: 162). Filme ismini veren Rus Çarı 4. Ivan zamanında Rusya 

İmparatorluğu’nun temelleri atılmıştır. Aynı şekilde, Stalin döneminde merkezi ve 

güçlü bir devlet kurma arzusu temel politik strateji haline gelmiş ve yabancıları 

sınırlardan uzak tutmak güdüsü gelişmiştir. Savaş karşısında iktidarın isteğiyle toplumu 

bir arada tutan olgu, komünizmi savunmaktan daha çok “Rus yurtseverliğini” savunmak 

olmuş, örnek olarak Stalin, Nazi ordularının Moskova’ya gelişi esnasında Kızıl 

Meydan’da Alexsander Nevski, Dimitri Poyarski, Aleksander Suvarov, Mihail Kutuzov 

gibi çarların ve generallerin kahramanlığına vurgu yapmıştır (Colletti, 1977: 57).  

1943 yılında Sergei Eisenstein tarafından çekilen Ivan Groznyy’nin ilk 

bölümünü, Stalin oldukça beğenmiş ve Ivan karakterini kendi ile özdeşleştirmiştir. 

Diğer yandan Ivan temsili filmin ikinci bölümde gittikçe kötüleşen ve iktidarını 

kaybetme korkusuna kapılarak ruhsal çöküntü yaşayan bir lidere dönüşmesi, Stalin 

tarafından filmin kabul edilmemesine yol açmıştır (Tsivian, 2001: 256). Çarlık 

kültürünün yeniden canlandırılmasının ve siyasette kullanılmasının, sinema alanında ilk 

örneğinin Alexander Nevsky (1938) olduğunu belirten N. A. Gourof’a göre iki film de 

birbirine benzemektedir (2014: 7). Dört yüz yıl öncesini anlatan tarihi bir tür olmakla 

birlikte, Ivan Groznyy çekildiği döneme ait politikaları yansıtan ve analiz etmeye imkan 

veren bir filmdir. Filmin ikinci ve üçüncü bölümleri yasaklansa da, özellikle birinci 



77 

 

bölüm, Rusya’nın batıya yönelmesiyle kurulan yeni diplomatik ilişkiler ve iç politikada 

uygulanan yeni stratejiler ile “Stalinist imparatorluk vizyonunu” tasvir etmiştir (Gourof, 

2014: 8).  

   

  Afiş 4: Ivan Groznyy (Ivan the Terrible) - Sergei Eisenstein (1943) 

Savaşın ve totaliter anlayışın etkileriyle yapılan bu dönem filmler de bütün ulusa 

bir baba atfedildiği ve anne figürlerine yer verilmediği belirtilmiş, Yeni Sovyet 

adamının babası karşısında tamamen pasif hale getirildiği vurgulanmıştır (Haynes, 

2000: 154). Bir ideal olması nedeniyle her anlamda tam olarak kurulmuş bir baba figürü 

olarak güçlü lider temsilleri aynı zamanda “yeni Sovyet adamının 1930’lardaki 

durumunun tam bir krizden oluştuğunu” (Haynes, 2000: 156) göstermektedir. Güçlü 

baba figürüne duyulan ihtiyaç eril kaygıların bir yansıması olarak ortaya çıkmaktadır. 

Aynı zamanda Ivan Groznyy’nin ikinci ve üçüncü bölümlerinde Ivan’ın ruhsal 

problemleri de dönemin Sovyet erkeğinin yaşadığı krizin bir yansıması olarak 

okunabilir.  

Stalin döneminde, savaşın yol açtığı kaygıların dindirilmesi için Çarlık 

dönemine ait kültürel birikim benimsenmiş, milliyetçi ve fanatik değerler hegemonik 

hale getirilmiş ve erkeklik kimliklerini etkilemiştir. Dolayısıyla temsillerde kahraman 

erkek lider figürlerine başvurulmuştur. Diğer yandan ideolojik olarak aile bağları ve 

babalık/eşlik kimliği yüceltilmiştir.   



78 

 

2.3. Lider Kültünün Zayıflaması ve Bireysel Kahramanın Yükselişi: 60’lar 

Stalin’in ölümüyle birlikte, parti genel sekreterleri arasına katılan Nikita 

Khrushchev, 1953 yılında birinci sekreter ve başkanlığa yükselmiştir. Khrushchev ’in 

1964 yılına kadar sürecek olan iktidarı, devlet politikasında ve toplumsal alanda 

özgürlüklerin arttığı bir dönem olarak değerlendirilmiştir. 1954 yılında İlya Ehrenburg 

tarafından yazılan Türkçesi Buzların Çözülüşü olarak çevrilen Otepel (The Thaw) adlı 

kitaptan ismini aldığı belirtilen bu dönem (First, 2008: 48), Çözülüş Dönemi olarak da 

adlandırılmaktadır. 

İktidara gelişinin ardından Khrushchev, 1956 yılında yapılan 20. Parti 

kongresinde, tarihe “gizli konuşma” olarak geçen, yabancı parti üyelerinin alınmadığı 

oturumda, Stalin’in totaliter uygulamalarını eleştirmiş ve bu uygulamaların değişmesi 

gerektiğini vurgulamıştır (Armaoğlu, 1999: 287). Khrushchev, Stalin’in politik ve 

kültürel olarak yerleştirmeye çalıştığı ilkeleri değiştirmeye yönelik bir politika 

izlemiştir. Karşı-devrimci olarak suçlanan birçok kişinin tutukluluğu kaldırılmış, katı 

ceza yasalarına ve keyfi uygulamalara son verilmiştir (Dobson, 2011: 908). Bu duruma 

örnek olarak Khrushchev’i devirmeye çalışan bir grup darbecinin yakalandıktan sonra 

cezaya çarptırılmadığı, yalnızca görevlerine son verildiği belirtilmiş, yeni politikanın 

ılımlı tavrı vurgulanmıştır (Lewin, 2008: 201-202). Yine bu dönemde Stalin’e rağmen, 

toplum için komünizm hala başarılı bir model olarak görülmüştür (Haynes, 2004: 117).  

Diğer yandan, 1956 yılında yapılan kongrede, “Barış içinde bir arada yaşama 

politikası” önemli stratejilerden biri olarak kabul edilmiştir (Armaoğlu, 1999: 287). 

İkinci Dünya Savaşı sonrası başlayan soğuk savaş ortamında Khrushchev daha ılımlı bir 

politika hedeflemiş, dış ülkelerle ilişkileri geliştirme yoluna gitmiştir. Bu süreçte, 

Moskova şehrinde 1957 yılında, otuz binden fazla yabancının katıldığı, iki hafta süren 

bir gençlik festivali düzenlenmiştir (Dobson, 2011: 910). ABD ile görüşmelerin, 

bilimsel ve teknolojik değişim programlarının başladığı bu dönemde Armaoğlu, barış 

politikasının, ekonomik gereklilikler nedeniyle bir taktik olarak görüldüğünü 

vurgulamaktadır (1999: 288). Bu anlamda uygulanan politika, önceki dönemlerden 

farklı olarak diplomasi yolu ile kurulan güç ilişkilerini içermektedir.  



79 

 

Stalin döneminde güçlendirilen kolektif çiftlikler satılmaya, tarım araçları da, 

sanayideki üretim araçlarına benzer şekilde mübadele aracı haline gelmeye, kapitalist 

ekonomi yayılmaya başlamıştır (Mikail, 2007: 53). Diğer yandan Moche Lewin,  

Khrushchev’in özel tarım arazilerindeki üretime sınırlama getirmesiyle açıkta kalan 

çoğu yirmi dokuz yaşın altında olan yaklaşık altı milyon tarım işçisinin 1959-1963 

yılları arasında köylerden kentlere göçtüğünün belirtmiş, sanayi alanında yapılan yanlış 

stratejilerle birlikte ülkede bir gıda kıtlığı yaşandığını vurgulamıştır (Lewin, 2008: 263-

264).  Yine bu dönemde konut politikalarında önemli projeler gerçekleştirilmiş, 1957 

yılında on yıl içinde konut sıkıntısına son verileceğinin sözü verilmiştir (Dobson, 2011: 

915).  

Diğer yandan bu dönemde Sovyetlere bağlı birlikler içinde yönetime karşı 

ayaklanmalar yaşanmıştır. Özellikle Macaristan, Polonya ve dönemin başında 

Yugoslavya’da Komünist Parti’ye karşı isyanlar olmuştur. Stalin sonrası ortaya çıkan 

boşlukta isyanlar çoğalmış, tüm ülkede bireyler, savaş sonrası yeni politikaların 

etkisiyle bir belirsizlik ortamıyla karşı karşıya kalmıştır. Khrushchev, Çin ile kurduğu 

ilişkilerin eleştirilmesi, ekonomik istikrarsızlık gibi nedenlerle 1964'te Komünist Parti 

tarafından başbakanlıktan ve parti sekreterliğinden uzaklaştırılmıştır (Teksoy, 2005: 

460). 

Yirminci Parti Kongresi’nde yapılan “gizli konuşma” sonrasında Stalinist 

anlayışa karşı kurulan politik tavır, sinema alanındaki eğilimleri de etkilemiştir. 1957-

1967 arasındaki on yıllık Thaw döneminde, yönetmeler eski döneme göre daha geniş 

özgürlüklere sahip olmuştur. Sosyalist Gerçekçilik akımının etkisi zayıflamıştır. Bu 

bağlamda, “gündelik hayatın bayağılığı konularını, dramatik olmayan anlatımı, olumlu 

ve aktif kahramanların olmayışını ve ‘yüzeydeki gerçekliğin’ temsilini” konu edinen 

filmler yapılmış ve bunlar Yeni Gerçekçi filmler olarak adlandırılmıştır (Kovacs, 2010: 

296-297). Bu anlamda “Avrupa’nın savaş sonrası döneminde rasyonalizme karşı 

şüpheyle yaklaşıldığından insan doğasının anlamına yönelik kuşkucu anlayış ve 

Sosyalist toplulukların doğayı fethetme ve erkekler arasında eşit ilişkiler yaratarak 

mükemmel insan kimliğine erişme arayışında olan Sovyet hümanizmi arasındaki mesafe 

gitgide açılmıştır” (Dumancic, 2010: 312). Kaba propaganda içinde savaş filmleri ya da 



80 

 

biyografik filmler yerine, bireysel konulara ve insanın iç dünyasına yönelen filmler 

yapılmaya başlanmıştır. Teksoy’a göre farklı konuları işleyebilme özgürlüğü ile birlikte, 

film sayısında artış olmuş, yılda ortalama 120 filmin çekildiği belirtilmiştir (2005: 460). 

Sansüre yol açan denetim mekanizması daha ılımlı bir hale getirilmiştir (Betton, 1990: 

76). Önceki dönemde başat olan Sosyalist Gerçekçilik’in yerini neyin alacağı ve neye 

dönüşmesi gerektiği sorgulanmıştır. Bu anlamda eserlerinde “doğruluk” ve “içtenlik”  

yakalamayı hedefleyen sanatçılar, Sosyalist gerçekliği reddetmemiş ancak sınırlarını 

yumuşatarak bireye odaklanmaya çalışmıştır (Johnson, 2008: 722).  Stalin dönemine 

özgü gösterişli anlatılar yerini, bireysel yaşamların ideolojik kaygılardan uzak 

sadeliğine bırakmış, dünya doğallığı içinde anlatılmak istenmiştir. İkinci Dünya Savaşı 

büyük kayıplar verilse de kazanılmış, yeni bir hayat umudu doğmuştur. Diğer yandan, 

savaş sonrası yaşanan ekonomik ve toplumsal istikrarsızlık, kentleşme olgusu, 

ayaklanmaların yarattığı güvensizlik ortamı ile artan kaygılar, sanat alanında yaşanan 

özgürleşmeyle birlikte, film kahramanlarını etkilemiş ve bireysel varoluş kaygıları 

taşıyan karakterler çoğalmıştır. 

Savaştan dönen çok sayıda gencin yeni bir hayata başlıyor olması, köyden kente 

göç sonucu kentleşme olgusu ve kıtlık, Sovyetlere bağlı diğer birliklerin ayaklanmaları 

ve yeni politika gibi nedenler, bireyi, birey algısını etkilemiştir. Marko Dumancic’e 

göre, 20. Parti kongresinden itibaren kahramanlığın ve erkekliğin nosyonunun tamamen 

değiştiğini belirtmiştir. Bu anlamda sinemada da öncelikle Stalin döneminde, Sosyalist 

Gerçekçilik akımı içinde yaratılan cesur, çalışkan, “kaslı bedenleriyle maden 

ocaklarından tonlarca kömür çıkaran, kutupta soğuk günlerde keşfe çıkan”, erkek 

kahramanların yerine, bireyin iç dünyasına eğilen, günlük yaşam öykülerine odaklanan, 

gerçek koşulları anlatan filmler yapılmıştır. Bu bağlamda,  “içen, illegal işlerle uğraşan, 

işte uyuyan, dinlenen ve zaman zaman yetkililere meydan okuyan çocuklar komünist 

sistemin liberalizasyonunda simgeleşen erkek tipi oldu” (Dumancic, 2010: 315). Bu 

anlamda Sosyalist realist kahraman figürlerinin yerini daha gerçekçi, insan ve dünya 

doğasını tartışan felsefik alt metinlere sahip, değişken ve çelişkili karakterler almıştır. 

John Haynes’a göre “Sovyet devletinin büyük ailesinin bilge babası miti”,  politik 

stratejilerle birlikte sinemada temsilini kaybetmiştir (2004: 116). Siyasal ve askeri 



81 

 

liderlerin kahramanca ve tanrısal anlatıları son bulmuş, Stalin miti yıkılmaya 

çalışılmıştır. Hatta lideri tasvir eden ve sergide bulunan birçok eser kaldırılmıştır (İlkan, 

2009: 84).  

                             

             Afiş 5: Ivanovo detstvo (Ivan’s Childhood)                  Afiş 6: Letyat Zhuravli (The Cranes Are Flying)

   Andrei Tarkovsky-1962                      Mikhail Kalatozov- 1957 

Diğer yandan, 1956-1960 arasında uluslararası festivallerde ödül alan filmler 

bulunmaktadır. Andrei Tarkovsky Ivanovo detstvo (Ivan’ın Çocukluğu, Ivan’s 

Childhood) filmi ile 1962 Venedik Film Festivali’nde Altın Aslan ödülünü kazanıştır. 

Mikhail Kalatozov ‘un Letyat Zhuravli (Leylekler Uçarken, The Cranes Are Flying) adlı 

1957 yapımı film, Cannes Film Festivalinde Altın Palmiye ödülünü 1958 yılında, 

Grigorii Chuchrai’nin Ballada o soldate (Askerin Türküsü, Ballad of a Soldier) 1959 

yılında almıştır (Prokhorov, 2001: 8).  

               2.3.1. Mne Dvadtsat Let ve Otoriter Kahramanın Ölümü 

Ulusun babası olarak resmedilen Stalin mitini takiben sinemada yer alan 

patriarkal kimliklere sahip güçlü baba imgeleri değişmiş, Thaw dönemi erkeklik, 

karakterlerin endişeleri ve içsel çelişkileri üzerinden anlatılmıştır (Haynes, 2004: 117). 

Bütünlüklü karakterlerin yerini iç çelişkileri ve karışıklıkları olan karakterlerin aldığı 

film öneklerinden biri olan Marlen Khutsiev tarafından 1965 yılında çekilen Zastava 

https://en.wikipedia.org/wiki/Marlen_Khutsiev


82 

 

Ilyicha (Lenin’in Muhafızları, Lenin’s Guard) filmi yeniden kurgulanmış Mne dvadtsat 

let (Yirmi Yaşındayım, I Am Twenty) olarak adlandırılmıştır. Savaşın bitmesiyle 

Moskovada’ki eski yaşamına geri dönem Sergei’nin ve arkadaşları Nikolai, Slava ve 

Anya’nın günlük yaşamına odaklanan filmde kahramanlar, bireysel varoluşları ile ilgili 

sorular sormakta, günlük yaşam içinde arzularını sorgulamakta, seyirciler onların 

yaşamına katılmaktadır (Neuberger, 2009: 82). 1960’lar sinemasında önemli bir yere 

sahip olan Khutsiev, Sovyet sinemasını domine eden neden sonuç ilişkisi üzerinden 

ilerleyen hikayeleri bırakıp bireysel kimliğin merkeze alındığı Sovyet Yeni Dalga 

filmlerini etkilemiştir (Prokhorov, 2010: 17). 

 

Fotoğraf 5: Sergei ve Moskova şehri 

Mne dvadtsat let filmi, dış mekan çekimlerinin fazlalığı ile dikkat çekmiş, açık 

hava sahneleri ve kentten görüntülere yer verilmiştir. Bu anlamda Johnson’a göre, “Bu 

filmde kent, genç erkeklerin kendileri kadar bir yıldızdır ve umut vericidir” (2008: 724). 

Sovyet sinemasında Tretya Meshchanskaya, Circus, Radiant Path gibi filmlerde 

modernitenin ve kitlelerin şehri olarak Moskova şehri kullanılmış ve gittikçe Stalinist 

hegemonya ile özdeşleşmiştir. Bu dönemde Moskova genelde havadan çekilmiş 

sahnelerle gösterilirken, bu filmde izleyici, şehrin içinde karakterler ile birlikte 

dolaşmaktadır (Coxe, 2008: 221). Alexander Prokhorov’a göre, totaliter Stalinist 

Moskova temsilini terkeden Khutsiev, kahramanlarının gözünden iyicil bir şehir tasviri 



83 

 

yaratmıştır. Kitlenin değil bireylerin hikayelerine odaklanan Khutsiev şehri farklı ve 

kendine has özellikleri olan kahramanların bir topluluğu olarak temsil etmeyi seçmiştir 

(Prokhorov, 2010: 14- 15).  

Kendisine rehberlik etmesi için babasının imgesini arayan Sergei’nin, bu 

bağlamda Hamlet figürüyle paralellik taşıdığı düşünülmektedir (Haynes, 2004: 117). 

Sergei babasının hayaletini bulmuş ve ona akıl danışmıştır; ancak babası yaşını sorunca 

Sergei yirmi üç yaşında olduğunu söylemiş ve babası sadece yirmi bir yaşında olduğunu 

ve bir şey yapamayacağını söyleyerek yok olmuştur. Sergei’nin, Hamlet figürüne 

benzetilmesi, Hamlet’in babasını kaybetmesi paralelinde, dönemin koşullarına 

bakıldığında Stalin’in ölümüyle, lidersiz, babasız kalmış bir toplumun betimlemesi 

olarak görülebilir. Bu sahne toplum durumu dışında lider mitine de gönderme de 

bulunmaktadır. Bu anlamda “Sadece Komünist Parti’nin babalarına gönderme yaptığı 

için değil aynı zamanda Stalin yönetiminin terörünü deneyimlemiş ve savaşa gitmiş 

jenerasyondan bahsettiği için de böylesi bir diyalog Sovyetler birliğinde provokatif 

bulunabilirdi” (Coxe, 2008: 216). Babanın yol gösterici olacak kadar olgun bir yaşta 

olmaması nedeniyle tehlikeli bulunan bu sahne, dönemin lideri Khrushchev tarafından 

tepkiyle karşılanmış, “Sovyet toplumunda tüm babalar oğullarına tavsiye verebilir, bu 

doğanın kanunudur hayvanlar bile yavrularına yol gösterir” (Coxe, 2008: 216) diyerek 

filmdeki babanın konumunu eleştirmiştir (Haynes, 2004: 117-118).  Bu anlamda önceki 

dönem erkekliğin güçsüz bir temsilini göstermesi açısından filmin bu sahneleri tepkiyle 

karşılanmıştır. 

Stalin kültünü yok etme politikaları, ekonomik değişiklikler, ayaklanmalar, 

kentleşme ve kıtlık gibi olgularla birleşip birey algısında değişikliğe neden olmuştur ve 

sinemadaki kahramanlarda bu yönde değişmiştir. Çalışkan, cesur işçi yerine tıpkı Mne 

dvadtsat let filmindeki kahramanlar gibi işinde uyuyabilen, aylak aylak gezen, aşk 

yaşayabilen, hayata karşı soruları olan erkek karakterler ortaya çıkmıştır. 

 

  



84 

 

2.3.2. Ballada o Soldate ve Romantik Askerlik Temsili 

İkinci Dünya Savaşı’nın büyük kayıplarla birlikte bitmesiyle, temsillerde 

gösterişli kahraman karakterlerin kullanılması son bulmuştur. Savaş hikâyelerinde 

yaşanan değişimin ilk örneklerinden biri Grigorii Chuchrai tarafından 1959 yılında 

çekilen Ballada o soldate (Askerin Türküsü, Ballad of Soldier) filmidir. Film, ilk 

sekansta öldüğünü öğrendiğimiz Alyosha adlı askerin, iki Alman tankını durdurması 

nedeniyle dört gün izin hakkı elde ederek annesini görebilmek ve evlerinin çatısını 

yapabilmek için yola çıkmasıyla başlamaktadır. 19 yaşındaki kahraman yol boyunca bir 

sürü aksilik yaşamış, insanlara yardım etmek zorunda kalmış ve Shura adlı bir köylü 

kızı ile aşık olmuştur. Genç kahramanın yolculuğu, aynı zamanda izleyiciye Rusya’nın 

savaş zamanı çektiği acılar ve sıkıntıları göstermiş olması bakımından farklılık 

taşımaktadır. Filmin sonunda annesini görmeye çok kısa süre vakit bulan asker, tekrar 

geri dönüş yoluna çıkmıştır. 1959 yılında çekilen Ballada o soldate filminin farkını 

vurgulayan Johnson’a göre önceki dönem savaş filmlerinde; 

“Rus askerleri beyaz kamuflaj elbisesi giyip bozulmamış 

simgesel bir kış manzarası içinde Almanlarla savaşıp kazandıkları 

halde, Thaw döneminin savaş filmlerindeki askerler dur durak 

bilmeksizin savaşırlarken çamurlara bulanmış durumdadırlar. 

Kasvetli, yıkık, çamurlu manzaralar egemendir ve yeni yüceltilmeyen 

bir savaş görüşüne işaret ederler. İlgi odağı, “halk”ı birleştiren ortak 

mücadele ve zaferden, savaşın bireylere ve ilişkilerine getirdiği yüke 

kaymıştır” (Johnson, 2008: 725).     

İkinci Dünya Savaşı sırasında provokatif bir şekilde çekilen kahramanlık 

hikâyeleri halkın kaygılarını dindirmekte ve zafer umutlarını korumalarını sağlamıştır; 

ancak savaş sonrası dönemde propaganda amaçlı cephe anlatıları yerine, tek tek 

bireylerin savaş nedeniyle yaşadıkları sıkıntılara odaklanılmıştır. Bu anlamda, Stalin 

döneminin önemli yapımlarından biri olan Padeniye Berlina filmindeki kahraman asker 

Alesha ile yeni dönem kahramanı arasındaki farklar oldukça belirgindir. Düşmanlara 

karşı cephede kahramanlık anlatısı filmin ilk sahnesinden itibaren tersine çevrilmiştir. 

Filmdeki asker Alyosha, tankerler karşısında oldukça korkmuş, kaçmaya başlamış ve 

ateş ettiği yeri bile bilmeden tanklara karşı durmuştur. Önceki dönem savaş filmlerinden 

farklı olarak bilinçli, güçlü ve korkusuz kahramanların, gösterişli bir hikâyenin yerini, 



85 

 

gündelik yaşam içindeki sıradan insanların hayatlarından kesitler almıştır. Nitekim 

Andras Balint Kovacs’a göre, bu filmlerdeki savaş kahramanları, kahramanlık kodlarını 

kaybetmemekle birlikte kahramanlıklarının sıradanlığı vurgulanmaktaydı; ancak 

temelde kahramanların ve kahramanlık algısının biçimsel olarak değişmemesi, 

içeriklerde değişim yapılması söz konusudur (Kovacs, 2010: 297- 299). Filmin 

başkarakteri Alyosha, bir asker olarak her zaman karşısına çıkan günlük durumlarda 

kahramanca ve doğru bir şekilde davranmıştır.  

   

Afiş 7: Ballada o Soldate (Ballad of a Soldier) - Grigorii Chuchrai (1959) 

Tıpkı Ballada o Soldate filminde olduğu gibi, savaştan arda kalan karmaşa 

filmlere aktarılmış, cephede savaşan askerler yerine, savaş sırasında günlük yaşamda 

insanların acılarına ve yokluklarına odaklanılmıştır. Barış içinde bir arada yaşama 

politikasına da paralellik gösteren doğal anlatımlar kurgulanmıştır.  

Lider kültünün ve savaş kahramanlıklarının yıkılmaya çalışıldığı, varoluşsal 

felsefelerin, bireysel kimliklerin ortaya çıktığı Katok i skripka (Silindir ve Keman, The 

Streamroller and the Violin, Andrei Tarkovski, 1961), Segodnya uvolneniya ne budet 

Bugün Kimse İşten Çıkarılamayacak, Andrei Tarkovski, 1959), Vesna na Zarechnoy 

ulitse (Spring on Zarechnaya Street, Marlen Khutsiev, 1956) gibi filmler, on yıllık Thaw 



86 

 

döneminin sanat anlayışını oluşturmuştur. Diğer yandan kapitalist ülkelerdeki ticari 

kaygılar nedeniyle çekilen, izlenmesi garanti popüler filmlerin yerine, bu dönem 

Sovyetler Birliği’nde estetik ve biçimsel denemelerde özgür olan ve ticari kaygısı 

olmayan sanatçılar, Sovyet sinemasına önemli katkılarda bulunmuştur.  

2.4. Brezhnev Dönemi Sovyet Sinemasında Popüler Kahramanlar: 70’ler 

1964 yılında göreve başlayan Leonid Brezhnev, 1982 yılına kadar iktidarda 

kalmıştır. İdeolojik olarak geleneksel anlayışa geri dönülen bu yıllarda Marksist kuram 

ile mülkiyet ilişkileri arasındaki analiz görmezden gelinerek “arzuların, hayal gücünün 

kontrolü ve emeğin örgütlenmesi” üzerine politika gerçekleştirilmiş, bu anlamda 

Sovyetler Birliği, Amerikan Emperyalizmi ile aynı baskı anlayışına sahip olduğu için 

eleştirilmiştir (Kovacs, 2010: 371). Diğer yandan, Andrei Amalrik bu dönemi “şiddetsiz 

Stalinizm” dönemi olarak adlandırmakta ve insanları işinden atmak gibi bürokratik 

tehditlerle uygulanan daha gizli bir şiddetin varlığını savunmaktadır (1971: 23). 

Çekoslavakya’da, Komünist Parti yönetimine karşı çıkan isyanların, Sovyet güvenlikleri 

tarafından şiddetle bastırıldığı 1968 Prag Baharı’nın ardından, aynı yıl Kasım ayında 

Brezhnev Doktrini kabul edilmiştir. Doktrine göre, Sovyetler Birliği’ne bağlı herhangi 

bir ülkenin yönetime karşı isyanı durumu, komünizm düşüncesine zarar vermesinden 

dolayı, tüm ülkeleri ilgilendiren bir sorun olarak kabul edilmiş ve müdahale hakkı 

meşru görülmüştür (Armaoğlu, 1999: 346). Bu anlamda Stalin’in ölümüyle birlikte 

ortaya çıkan iktidar boşluğunda, yönetime karşı yapılan isyanlar durdurulmaya 

çalışılmış, yeniden merkezi bir devlet oluşturma politikasına dönülmüştür.  

Sovyetler Birliği yine bu dönemde,  Avrupa ile kurulan ilişkilerin barışçıl bir 

şekilde ilerlemesi için, Helsinki’de yapılan Avrupa’da Güvenlik ve İşbirliği 

Konferansı’da imza atan ülkeler arasında yer almıştır. 1975 yılında imzalanan Helsinki 

Nihai Senedi’ne katılan ülkelerden biri olan Sovyetler Birliği, sonrasında Sosyalist 

Doğu Avrupa ülkelerinde aydınlar ve milliyetçiler arasında özgürlük ve insan hakları 

fikirlerinin gelişmesi ile birlikte, yönetime karşı mücadelelerle karşılaşmıştır 

(Armaoğlu, 1999: 539-540). Diğer yandan Brezhnev döneminin, gitgide durgunlaşan 

siyasi politikasıyla birlikte, yönetimdekilerin kendi ayrıcalıklarını korumakta olduğu ve 



87 

 

yolsuzluğun arttığı belirtilmiştir (Kotz ve Weir, 2012: 93). Artan, yolsuzluk, yönetim 

kadrolarındaki istikrarsızlık, sosyalizmin getirdiği ekonomik sıkıntılar, soğuk savaş 

nedeniyle savaş giderlerine ayrılan büyük bütçe toplumsal huzursuzluklar yaratmıştır 

(Oylum, 2016: 27).  

Brezhnev döneminde komünizm fikrinin tüketim kültürü, bireyselleşme ve 

konformizm olguları karşısında zayıfladığı belirtilmiştir (Dobson, 2011: 918). Stalin 

döneminin hedefi olan “Yeni Sovyet Adamı (Homo Sovieticus)”’u yaratmak, Brezhnev 

dönemi politikalarıyla paralel olsa da, ekonomik yapıdaki değişimler farklılıklar 

yaratmıştır. Bu yeni insan tipi, “rasyonel, risk kabul eden, kar odaklı,  kişisel ve ulusal 

hedefler peşinde bağımsızca hareket etmeye yetkili” olarak kabul edilmiştir (Blum, 

2007: 186).  

Sanat alanında sansürün arttığı Brezhnev döneminde baskılara karşı birlik olmak 

için 15 Eylül 1974 yılında düzenlenen birçok ressamın katıldığı, beklenmedik bir 

kalabalığın oluştuğu Buldozerniy Pogrom (Buldozerli Kıyım)-1974 olarak anılan 

sergiye, Sovyet polisleri tarafından şiddetli bir şekilde müdahale edilmesi, eserlerin 

araçlar tarafından ezilmesi sonrasında (Mehdiyeva, 2012: 215-216), birçok sanatçı 

tutuklanmış ya da ülkeyi terk etmiştir. Brezhnev döneminde gündeme gelen yasaklar 

nedeniyle doğrudan bir anlatım yerine imgesel bir dil kullanılmış ve edebiyat 

uyarlamalarının sayısı artmıştır (Oylum, 2016: 23). Johnson’a göre uyarlamalar yoluyla 

geçmişe geri dönüş fikrini, sadece dönemin politikasının çıkarcılığı olarak görmek 

yanlış olacaktır. Diğer yandan bu hareket, “tarihte ve ulusal gelenekteki ortak kökleri ve 

ortak belleği arama çabalarıdır” (Johnson, 2008: 729). Ekonomik durgunluk ve 

sansürün etkisiyle estetik yaklaşımlı filmlerin yerine popüler filmlerin sayısı artmış 

(Oylum, 2016: 25), Sovyet Western filmleri yapılmıştır (Plakhov, 1989: 41). Popüler 

filmler arasında 1970 yapımı Beloe solnce pustyny (Beyaz Çöl Güneşi, White Sun of the 

Desert, Vladimir Motyl),  1979 yılında yapılan Moskva slezam ne verit (Moskova 

Gözyaşlarına inanmaz, Moscow Does Not Believe in Tears) ve Sibiriada (Sibiryadan, 

Siberiade, Andrei Konchalovskiy, 1979)  filmleri örnek gösterilmektedir. Aynı zamanda 

kadınların ev ve iş yaşamı arasında yaşadıkları gerilimler filmlere konu olmuştur. 



88 

 

                                       

Afiş 8:   Beloe solnce pustyny (Sun of Desert)      Afiş9:Sibiriada(Siberiade)                                

Vladimir Motyl (1970)    Andrei Konchalovskiy (1979)       

2.4.1. Moskva Slezam ne Verit ve Otoriter Erkeğin Geri Dönüşü 

Devrimden elli yıl sonra kadınların, sosyalizm ile birlikte kazandıkları ya da 

kaybettikleri daha görünür hale gelmiş ve tartışma konusu olmuştur. Özellikle oldukça 

popüler olan ve ödül kazanan 1980 yılında Vladimir Menshov tarafından çekilen 

Moskva slezam ne verit (Moscow Does Not Believe in Tears) filminde 1958 yılında 

Moskova’da başlayan hikâye, işçi yurdunda kalan birbirinden farklı üç kız arkadaşın 

hayatlarına odaklanmış ve onların evlilik, anne olmak, çalışmak gibi süreçlerini, yirmi 

yıllık bir zaman dilimine yayarak anlatmıştır. Film aynı zamanda dönemin toplumsal 

yapısı hakkında bilgi verici bir eserdir. Kızların içindeki ana karakter, çalışkan ve 

idealist Katya, tek başına bir kız çocuğu büyütüp, kendi ayakları üzerinde durmuş, 

kimya mühendisi olarak bir plastik fabrikasının başında yönetici olmuştur. Nitekim 

Brezhnev’in yirmi yıllık iktidarı süresince kadının üretkenliğinin arttırılmasını 

hedeflediği belirtilmiş ve yapılan araştırmalardan verilen örneklerle 1970 ve 1980’li 

yıllarda kadınların toplam iş gücünün yarısına ulaştığı ve kendi bağımsızlıkları için 

çalışmaktan yana oldukları görülmüş, kadınlar tarım ya da inşaat, savcı, mühendis, 

ekonomist gibi pek çok konumda çalışmıştır (Hasdemir, 1991:  85- 89). Bu anlamda 

filmdeki kadın karakter Katya, çalışan Sovyet kadını imgesi ile paralellik 

göstermektedir; ancak çalışma hayatında yaşanan bu ilerlemeler özel alanda var olan 

çelişkilerin ortadan kalkmasını sağlamamıştır. Filmde Katya Sosyalist Gerçekçi 



89 

 

karakterlerde bulunan çalışkan ve idealist değerlere sahipken, o dönemden farklı olarak 

sadece çalışma hayatıyla değil, özel yaşamıyla da filme konu olmuştur (Johnson, 2008: 

730). Dolayısıyla Katya ve diğer kadın karakterlerin evlilik ve günlük yaşamları 

yoluyla, devrimin ilk döneminde amaçlanan “ev içi alanın toplumsallaşması” fikrinin 

geldiği nokta gözler önüne serilmektedir. Hatta kadınların ev içi işleri ve çocuk bakımı 

gibi sorumluluklarının devam etmesi, çalışma hayatıyla birlikte onların yükünü 

arttırmıştır. Bu dönemde en büyük problemlerden biri olan konut problemi ve iş 

yaşamındaki kötü koşullar birleşince kadınların, Sosyalist sistem içinde durumu 

kötüleşmiştir (Rosenberg, 1990: 22-34). Bu anlamda filmin bir sahnesinde Katya’nın 

istediği her şeyi elde eden biri olarak mutlu olmadığını belirtmesi, çalışma hayatındaki 

başarının, kadınların tüm sorunlarını çözmeye yetmediğini vurgulamıştır. Diğer yandan 

1969 yılında yeni bir Evlilik ve Aile Yasası, Sovyet ailesinin daha da güçlendirilmesini 

amaçlamış ve annelikle doğurganlığı yüceltmiştir (George, 1987: 99), ama alınan 

önlemler doğum oranlarındaki azalmayı durduramamıştır. Yüz kişi başına düşen doğum 

oranı, 1940’da 31,1 iken, bu oran 1968’de 17,3’e inmiştir (akt. Kılıç, 2000: 532). Bu 

genel durum filmin bir sekansında dile getirilmiştir. İnsanları evlendirmek için 

birbirleriyle tanışmalarını sağlayan kuruma giden Katya ile müdürün yaptığı konuşma, 

doğurganlığın azalmasını vurgularken, ilişkilerin geldiği noktayı olumsuz eleştirmiştir. 

Doğum oranlarının azalmasının ardında Hüseyin Kılıç’a göre, 50 yaşın altında okuma 

yazma bilmeyen üyesi kalmayan Sovyet kadınının çağdaş bilinci gelmektedir. Bu 

anlamda St. George, Engels’in “eğitim insan üreme güdüsüne gem vurmak için tek yol” 

sözünü örnek göstermiştir (George, 1987: 160).  



90 

 

              

Afiş 10: Moskva slezam ne verit (Moscow Does Not Believe in Tears)- Vladimir Menshov (1980) 

Stalinist politikalara dönüş, erkek temsillerini de değiştirmiştir. Khrushchev yedi 

yıllık kısa iktidarı süresinde ortaya çıkan bireysel modern kahramanların yerini daha 

erkeksi özelliklere sahip, karizmatik, cesaretli ve güçlü kahramanlar almıştır. 

Dumancic’e göre, Stalinist yönetim anlayışına geri dönüşün bir yansıması olarak, 

Stalinist erkekliğin “ataerkil, ideolojik bilinçlilik ve devlete ve tarihine bağlılık” gibi 

özellikleri bu dönem temsillerde kendini göstermiş, net ve erkeksi modeller tercih 

edilmiştir. Bu erkeksi temsillere uygun “(…) casus gerilimleri, polis hikâyeleri, cinayet 

hikayeleri ve tarihsel melodram” türünde filmler yapılmıştır (Dumancic, 2010: 324). 

Örneğin Moskva slezam ne verit filminde, erkeklerin, sürekli televizyon izlemesinden ya 

da arkadaşlarıyla içmesinden ve onların sadece şişmanlayıp tembelleştiğinden 

bahsedilmiş, bu anlamda Katya’nın sevgilisi Gosha lakablı Georgi, erkeksi 

özellikleriyle, bir kadının mutlu olmasını sağlayan ve tercih edilen bir karakter olarak 

tasvir edilmiştir. Yeni dönem erkeğin, Stalinist erkeklikten ayrılan yanları da vardır. 

Örnek olarak Gosha, filmin bir sahnesinde Katya’yı ve kızını etkilemek için onlara 

yemek yapmış ancak hemen arkasından gelen piknik sekansında yemeğe yardım etmek 

isteyen kadınlara, mangal yakmanın erkek işi olduğunu söyleyerek erkeklik kimliğini 

tekrar kuvvetlendirmiştir.  



91 

 

Bu anlamda özellikle Helsinki Konferası’ndan sonra yoğunlaşan uydu ülkelerin 

ayaklanmaları ve konut problemleri, ekonomik yetersizlik sonucu yaşanan toplumsal 

gerilimleri azaltmak için otoriter bir baba figürünün, aynı zamanda, kendinden emin, net 

ve yönetime bağlı güçlü erkek kimliklerinin gerekliliği söz konusu olmuştur. Böylece 

birliğin ve istikrarın sağlanması, dağılmanın önlenmesinin amaçlandığını söylemek 

mümkündür. Filmlerde ortaya çıkan güçlü, ideolojik bilince sahip erkek karakterler, 

babanın ve devletin gücünü temsil etmekte, bu anlamda dönemin politik ve toplumsal 

kaygılarını dindirme işlevini yerine getirmektedir. Aynı zamanda erkeklik kimliklerinin 

inşası da bu temsillerden etkilenmektedir.  

2.5. Perestroyka ve Glastnost Sonrası Yeni Kimlik Arayışı: 80’ler ve 90’lar 

1985 yılında iktidara gelen Mikhail Gorbachev, Komünist Parti’nin yetkilerini 

sınırlayıp iktidarın merkeziyetçi tutumunu değiştirmeye çalışmıştır. Roy Medvedev’e 

göre, demokratikleşmeye yönelik politikalar, Gorbachev dönemine kadar 

uygulanmamış, Perestroyka ve Glasnost’un ardından 1989 yılında yeni bir seçim 

sistemi ve Halk Temsilcileri Kongresi ile çok partili sistem ve demokratikleşme dönemi 

başlamıştır (2000: 3). Mihail Gorbachev, 1987 yılında Perestroyka (yeniden yapılanma) 

ve Glasnost (yönetimde açıklık) politikasını uygulamaya koymuştur. Bu dönemde 

totaliter fikirlerin değiştirilip demokratikleşme politikalarının uygulanmaya başlandığını 

belirtilmiştir (Ağır ve Baharçiçek, 2015: 47- 48). Perestroyka devletin liberalleşme 

süreci olarak tanımlanmaktadır (Novikova, 2000: 122).  Devletin merkeziyetçi yapısının 

yerine piyasa ekonomisinin mekanizmaları oluşturulmaya çalışılmıştır. İyi eğitim 

görmüş, şehirli nüfusun daha iyi evler, daha iyi yiyecek ve tüketim malları talebi, diğer 

yandan Regan yönetiminin askeri projelerine karşı durabilmek için ekonomik kaynak 

gerekliliği nedeniyle, iktisadi reformların yapılması gerekli görülmüştür (Kotz ve Weir, 

2012: 96). Bu bağlamda ekonomik alanda özel girişimcilik, tüketim için üretim gibi 

kapitalist stratejilere geçiş başlamıştır. Brezhnev döneminde başlayan devlet 

bürokrasisindeki yozlaşma ve yolsuzlukların engellenmesi için Glasnost politikası 

uygulamaya konulmuş, Gorbachev devlet hayatında “açıklık” ilkesinden yola çıkarak 

demokratik ve liberal bir yönetim anlayışına vurgu yapmıştır (Armaoğlu, 1999: 542); 

ancak Gorbachev’un, amacının, en temelde sosyalizmi köklü bir reformla dönüştürmek 



92 

 

olduğunu, kapitalizmi getirmek niyetini taşımadığı belirtilmiştir (akt. Kotz ve Weir, 

2012: 100). 

 “Barış içinde bir arada yaşama politikası”, Stalin’in ardından, özellikle 

Khrushchev ve Brezhnev dönemlerde benzer şekilde Sovyet Birliği’nin uluslar arası 

anlamda daha güçlü olması için bir taktik olarak kullanılmıştır. 1988’den sonra ise barış 

içinde bir arada yaşamanın anlamı, kapitalist ülkelerle işbirliği yapmaya dönüşmüş, 

Yeni düşünce ile sınıf mücadelesi kavramı yerine karşılıklı dayanışmayı koyan 

Gorbachev, temeli uyum olan yeni bir dünya tanımlamıştır (Kaya, 2008: 173). Bu 

dönemde, Sovyetler Birliğini demokratikleştirmek ve piyasa ekonomisine entegre 

olmak önemli görülmüştür (Kotz ve Weir, 2012: 98). Bu bağlamda sosyalizm fikrinin 

zayıflamaya başladığı 1990’lı yıllarda Batı demokrasisi ve liberalizme yakınlık 

başlamıştır. 

Batılı değerlerin yüceltildiği bu dönemde, yeniden yapılandırma projesi 

beklenen sonuçları vermediği gibi ülkeyi büyük bir çöküşe sürüklemiştir. Perestroyka 

dönemiyle birlikte çoğunlukla suçlu kimliğine sahip yeni bir tür iş adamı sınıfı doğmuş, 

yoksulluk artmış, kara borsa başlamış, toplumsal huzursuzluk yoğunlaşmış (Loffe ve 

White, 2014: 265-267) ve sonuçta Sovyetler Birliği yıkım aşamasına gelmiştir. 17 Mart 

1991 yılında yapılan referandumda büyük oranda evet oyuyla Rusya federasyonu halk 

tarafından kabul edilmiştir. Aynı yılın 17 Aralık tarihinde SSCB resmi olarak yıkılmış 

yerine Rusya Federasyonu kurulmuştur. 

Sovyetler Birliği’nin yıkılmasının ardından, Boris Yeltsin, Rusya’nın ilk başkanı 

olarak göreve atanmıştır. Helene Carrére D’Encausse’ye göre, bu dönemde Yeltsin, 

batıyla bütünleşmeyi ve batılı kimliğine sahip olmayı, ülkeyi hem demokrasi hem de 

pazar ekonomisine kavuşturmayı amaçlamıştır  (2013: 18). Yeni düzen ülkenin içinde 

bulunduğu sosyal ve ekonomik sıkıntıların derinleşmesine neden olmuş, 1998 yılında 

ekonomik kriz yaşanmıştır. Diğer yandan Birinci Çeçen Savaşı’nın (1994-1996) 

başarısızlıkla sonuçlanması devletin ve Rus ordusunun gücünü zayıflatmış, ordu bu 

başarısızlık nedeniyle imaj kaybına uğramıştır (Jafarov, 2007: 148).  Yeltsin’in sürekli 

tedavi görmesi nedeniyle ortaya çıkan yönetim boşluğunda, ülkeyi Kremlin’deki 



93 

 

seçkinlerin ve oligarkların yönettiği belirtilmiş, diğer yandan Yeltsin’in alkol sorunu ve 

sarhoş olarak görüntülenmesinin onun başkanlık iktidarını zayıflattığı öne sürülmüştür 

(Abdullayev, 2008: 234). Böylece, 1999 yılında Yeltsin dönemi birçok alanda kayıp ve 

başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Bu dönemde imparatorluk geçmişinin silinmesi pahasına, 

Rusya’nın Avrupalı bir ülke olarak dünyada kabul görmesinin en büyük amaçlardan biri 

olduğu belirtilmiştir (D’encausse, 2013: 20). 

Gorbachev döneminden itibaren ortaya çıkan toplumsal huzursuzluklara ek 

olarak, özellikle yıkılışın ardından serbest piyasaya geçişle birlikte yaşanan ekonomik 

değişimler, büyük oranda yoksulluğa neden olmuştur. İşsizlik ve yönetim eksikliği gibi 

nedenlerle şehirlerde suç oranı, uyuşturucu ve alkol kullanımı artmıştır. Yeltsin 

döneminin sonlarına doğru toplumun durumunu değerlendiren ve Rus halkının gelecek 

kaygısıyla dolu olduğunu belirten Onay’a göre, 

“Yaşam standartları Sovyetler Birliğinin Dağılmasından sonra 

giderek kötüleşmişti. Halk büyük umutlar bağladığı reformların 

bekledikleri refahı getiremediğinden şikayetçiydi. Örgütlü suç (Mafya) 

oldukça yaygındı. Rus kadınlarının çevre ülkelerdeki tanınma biçimleri, 

gerçekte çok derin bir kültür birikimine sahip Rus halkının gururunu 

büyük ölçüde yaralamıştı. Eski günlere duyulan özlem giderek 

artıyordu. Demokrasi geleneğinin ve kültürünün olmaması da Rusya’da 

otoriter faşist bir rejime ortam hazırlamaktadır” (2002:114).  

Sovyet tarihi boyunca desteklenen kadının çalışma hayatına girmesi bu dönemde 

yaşanan ekonomik sıkıntılar ve işsizlik nedeniyle tercih edilmemiştir. Kadınların bu 

yolla eşitlik kazandığı inkar edilmemiş olsa da yenilgiye uğramış bir deney olarak 

mitleştirilmiş, Gorbachev, kadınların evlerine dönmesi gerektiğini vurgulamıştır 

(Novikova, 2000: 35). Bu dönemde yaşanan ekonomik sıkıntılar ile birlikte evi 

geçindirme gücünü kaybeden erkeklerin, hem iş yaşamında hem de aile içinde güç 

kaybına uğradığını ve şiddet ve alkol gibi sorunların ortaya çıkmasına yol açtığı 

belirtilmiştir (Kiblitskaya, 2001: 90-95). 

Dönemin politik ve toplumsal koşullarına paralel olarak yozlaşma ve 

yabancılaşma gibi kavramları konu edinen filmler çekilmiştir (Oylum, 2016: 28). 

Yeniden yapılandırma döneminde, Stalin döneminin eleştirisini yapma özgürlüğünün 

ortaya çıkmasıyla, eski döneme ait yasaklı olguların abartılı temsilleri ve Stalin 



94 

 

döneminin eleştirilmesi söz konusu olmuştur (Johnson, 2008: 732). Bu anlamda 

Glasnost döneminin ilk filmi bir Stalin eleştirisi olan trajikomik Pokayaniye 

(Monanieba, Repentance, Tengiz Abuladze, 1987), toplumsal çürümenin yanında, 

siyasal başarısızlıklara da vurgu yapmıştır (Johnson, 2008: 732). Gorbachev 

döneminden itibaren, sansür politikasındaki yumuşama sonucu önceki dönemde 

yasaklanan birçok film gösterime girme imkânı bulmuştur. Yasaklı filmler arasında 

Aleksandr Askoldov tarafından 1967 yılında çekilen Kommissar (Komiser, Commissar, 

Aleksandr Askoldov) filmi büyük ilgi görmüştür (Oylum, 2016: 28).  

      

Afiş 11: Kommissar (Commissar)   Afiş12:Pokayaniye(Repentance)                              

Aleksandr Askoldov (1967)                            Tengiz Abuladze (1987) 

Yıkılıştan sonra artan ekonomik kriz ortamında yönetmenler filmlerine yatırımcı 

bulmakta zorlanmaya başlamış, dağıtım ağı ise işlevsiz hale gelmiştir (Oylum, 2016: 

30).  Yeltsin döneminde,  Amerikan filmleri ithal edilmiş, 1998 ekonomik krizi ile 

birlikte izleyici azalmış, bilet fiyatları 12 dolara kadar çıkmıştır (Menashe, 2001: 10). 

Sovyet sonrası on yıl boyunca sinemanın gerilediği, filmlerin çoğunun kendi yapım 

masraflarını karşılayamadığı belirtilmiştir (Larsen, 2003: 491).  Yine bu dönemde film 

endüstrisinde çoğalan Hollywood filmlerinin etkisiyle Sinemanın ulusal kimlikle olan 

bağlarının zayıflaması dolayısıyla ülkenin değerlerini öne çıkaran pozitif filmler için 

120 bin dolar ödül verilmesi söz konusu olmuştur (Menashe, 2001: 10).  

 



95 

 

2.5.1. Malenkaya Vera ve Krug Vtoray: Otoriter Babanın Ölümü 

Liberal özgürlük anlayışının yayılmasının etkisiyle Sovyetler zamanında tabu 

olan konular işlenmeye başlanmış, “cinsellik, şiddet, geçmiş dönem eleştirileri” üzerine 

denemeler yapılmış, bu bağlamda Vasili Pichul’un yönetmenliğini yaptığı 1988 yapımı 

Malenkaya Vera (Küçük Vera, Little Vera) filmi Sovyet sinemasında cinsel tabuları 

yıkan ilk film olmuştur  (Oylum, 2016: 29). Film, “siyah sözcüğünden türetilmiş 

edebiyat sinema ve sanatta kullanılmış, karanlığın ve negatif olanın temsili, hayatın kötü 

tarafının işlendiği” chernuka türünün bir örneği olarak görülmüştür (Beardow, 2003: 6). 

Bu film aynı zamanda dönemin içinde bulunduğu koşulları gerçekçi bir şekilde 

göstermiş, ailenin yaşadığı bunalım, konut sıkıntısı, alkol kullanımındaki artış gibi 

problemleri ortaya koymuştur. “Kuşak farkı, kayıp kuşak, alternatif hayat tarzları, 

gelenek ve konformite ve ahlaki sorgulamalarla” ilgili konuların işlendiği filmin 

kahramanı Vera’nın, devlet tarafından desteklenen ve ideal olarak kabul edilen 

“gençlik”ten farklı olduğu, ne eski ne de yeni kuşağın ideolojik kimliklerine uymadığı 

belirtilmiştir (Beardow, 2003: 6). 

          

                   Afiş 13: Malenkaya Vera (Little Vera)- Vasili Pichul (1988) 

1990 yılında yapılmış olması nedeniyle yıkılma aşamasına denk gelen Aleksandr 

Sokurov tarafından yapılan Krug Vtoray (The Second Circle) filmi, babasının ölümüyle, 

Moskova’dan dönen kahramanın yaşadıklarına odaklanmaktadır. Kahramanın babasının 



96 

 

cesedi karşısındaki şaşkınlığı ve aklının karışması, dönemin erkeklerinin durumuna 

paralel olarak okunabilir. Bu anlamda metafor olarak baba, yıkılmak üzere olan 

Sovyetler Birliği’ne işaret etmekte ve onun ölümüyle birlikte ne yapacağını bilmez bir 

belirsizliğe düşen oğul ise Rus toplumunun içinde bulunduğu sıkıntılara atıfta 

bulunmaktadır. Filmin özellikle biçimsel farklılığı yine Sosyalist Gerçekçilik’in ve 

Sosyalist fikrin zayıflamasına işaret etmektedir. Ayrıca film renk ve ses kullanımı 

açısından klasik anlatılardan ayrılmaktadır. Yönetmenin 1997 yapımı Mat i syn (Mother 

and Son) (1997) ve Krug Vtoray (The Second Circle) filmini karşılaştıran Fredric 

Jameson, bu filmlerin kendi zamanına uyan filmler olduğunu ve ilk filmde annenin 

acımasızca ölümünün, Krug Vtoray filminde babanın bedenini gömme arzusunun 

işlendiğini belirtmiştir (2006: 6). Bu anlamda Sovyet ailesinin ölümü ile devletin son 

bulması için duyulan arzu bu filmlerde görülmektedir. Batıya karşı duyulan özenme ve 

uluslar arası alanda Avrupalı olarak kabul edilme isteği ve yeni dönemde Batı’dan gelen 

baskının yansımalarını, Sokurov’un kurduğu “çaresizce esaret altında olan, dışarıya 

ulaşamayan ancak dışarının varlığını, baskısını ve tuhaflığını sürekli üzerinde hisseden”  

(Jameson, 2006: 7) karakter temsillerinde görmek mümkündür. 

                                  

          Afiş 14: Krug Vtoray (The Second Circle)- Aleksandr Sokurov (1990) 

 

 



97 

 

2.5.2. Utomlennye Solntsem ve Yeni Eril Kahraman Miti 

1999 yılından itibaren canlanmaya başlayan sinema endüstrisinde, Nikita 

Mikhalkov önemli bir yönetmen olarak yer etmiştir. Larsen’e göre, yönetmen 

filmlerinde, Sovyet sonrası dönemde Rus ulusal kimliği ve kültürel otoritesini odak 

noktası olarak almış olduğu ve erkeksi, çağdaş, yeni kahramanlar yaratmak istemiştir. 

Rus kimliğinin belirlenmesi konusunda yaşanan krizi, erkeklik onuru ve gururu 

üzerinden anlatmış, bu bağlamda ulusal kimlik, erkeklik otoritesiyle bir tutulmuştur.  

(Larsen, 2003: 493- 495). Mikhalkov’un 1994 yılında çekilen Utomlennye Solntsem 

(Güneş Yanığı, Burnt by the Sun) filmi Stalin döneminde geçmektedir. Filmde, Stalinist 

sinemadan alışık olduğumuz kahramanların, günümüze uyarlanmış çağdaş temsilleri söz 

konusudur. Kotov ve Mitia üzerinden iki ayrı kahraman türü anlatan Mikhaltov, 

geleneksel ve çağdaş olan erkeklik temsillerini tasvir etmiştir. Kotov, güçlü, aile reisi iyi 

bir baba ve eş özellikleriyle hegemonik Sovyet erkeğini yansıtmıştır. Mitia ise 

belirsizliği temsil etmiştir. Diğer yandan bu dönemin önemli yönetmenlerinde olan 

Nikita Mikhalkov, Rus film yapımcılarının Amerikan filmleriyle yarışmak için kendi 

izleyicilerine ihanet ettiğini belirtmiş ve Rus filmlerinin “kaynaksız ve amaçsız hale 

geldiğini, aşktan ya da acıdan beslenmediğini, sanatçının arzusundan doğmadığını ve 

sadece devletin isteklerini doğrultusunda filmler yapıldığını savunmuştur” (Menashe, 

2001: 13).  

Gorbachev döneminden itibaren sosyalizm fikri ile bağları zayıflayan Sovyetler 

Birliği’nin 1991 yılında yıkılmasıyla birlikte, Rus halkı için yeni bir dönem başlamıştır. 

Özellikle ekonomik istikrarsızlık ile birlikte, toplumsal alanda erkekler maddi güçlerini 

kaybetmişler ve iktidar kaybı yaşamışlardır. Diğer yandan liderlik kültürünün aksine 

yönetimde boşluklar oluşmuş ve toplumsal alanda krizler ortaya çıkmıştır. 

2.6. Putin Dönemi: Muzhik Erkeği 

Sovyetlerin yıkılmasından sonra değişen yönetim sistemi ile demokratikleşme 

projeleri yürütülmüş ancak Putin dönemiyle birlikte bunlar son bulmuş, devlet başkanı 

olarak Putin ülke hakkında karar veren tek kişi olarak görülmeye başlanmıştır (Ağır ve 



98 

 

Baharçiçek, 2015: 46). Gorbachev ve Yeltsin döneminde önem kazanan demokratik 

yönetim anlayışından güvenlik önceliği nedeniyle vazgeçilmiş, “güvenlik algısı 

Rusya’nın demokratik adımlar atmayarak otoriter bir rejim oluşturmasının veya 

demokratik çabalardan geriye dönüşünün en önemli nedenlerinden biri” olarak 

görülmüştür (Ağır ve Baharçiçek, 2015: 53). Bu dönemde, dış ve iç tehlikeler olduğu 

gerekçesiyle güvenliğin özgürlükten önce gelmesi kabul edilmiştir. Putin yönetiminin 

en temel hedefi, devletin ve bürokrasinin eskiden kalma güçlü merkezi yapısına 

kavuşması ve bu yapının korunması olmuştur. Bu durumu yorumlayan Nazim Jafarov’a 

göre, “süper güç” olma isteğini “Rusya’daki geleneksel yukarıdan reform anlayışının 

tarihi izdüşümü olarak görebiliriz. Nitekim Putin’in devraldığı Rusya’nın tekrar büyük 

güç olma amacı I. Petro, II Aleksander, Stolipin ve hatta Sovyet dönemi yukarıdan 

reform süreçlerindeki “büyük devlet” misyonuyla ciddi biçimde benzerlik 

göstermektedir.” (2007: 183). Bu anlamda geleneksel ve lider odaklı bir anlayış 

benimsenmiştir. Putin milliyetçiliği ve devletçiliği politik stratejisinin temeline almıştır 

(Onay, 2002: 141). Geleneksel ve milliyetçi politikaların yükselmesi nedeniyle, Putin, 

otoriter bir lider figürü olarak değerlendirilmiştir. Türmen, “Karizmatik bir lider, hukuk 

düzeninin, yürütmenin denetimi altında olması, muhalif basının sindirilmesi, halk 

desteğine ve ekonomik performansa bağlı bir meşruiyet arayışı” gibi özelliklerle 

tanımlanan otoriter demokratik yönetim anlayışının Rusya’da geçerli olduğunu 

savunmuştur (2010). 

Sovyetlerin yıkılmasından sonra nüfus açısından iki önemli sorun baş 

göstermiştir. Öncelikle Rusya’da yaşayan Rusların nüfusu azalmaktadır. Aynı zamanda 

“demografik çöküntü”  olarak adlandırılan nüfus yoğunluğunun oldukça az olduğu 

bölgelerin varlığıyla ortaya çıkan sorunlar söz konusu olmaktadır (Onay, 2008: 175). 

D’Encausse, nüfusun azalmasını önlemek için de çeşitli politikalar uygulandığını 

belirtmiştir. Bu bağlamda, öncelikle doğum yanlısı politikalar, sağlık sisteminde 

yenilenme ve ülke dışında yaşayan Rus nüfusunun ülkeye geri dönmesini teşvik eden 

çeşitli değişiklikler gerçekleştirilmiştir (2013: 55-59). Putin 8 Mart 2015 yılında yaptığı 

açıklamada, yirmi yıldan sonra düzenli bir doğum artışı olduğunu belirtmiştir 



99 

 

(https://tr.sputniknews.com/rusya/201503081014331830/, Erişim Tarihi: 7 Kasım, 

2016). 

Putin döneminde, eskiden kalma gelenekler canlandırılmış ve imparatorluk ve 

Sovyetlerdeki büyük devlet anlayışı korunmaya çalışılmıştır. Sovyetler Birliği’nin 

çöküşü ile birlikte yaşanan ekonomik değişim ve süper güç olma statüsünü kaybediş, dış 

ülkeler ile ilişkilerindeki değişimler, Rusları yeni bir ulusal kimlik arayışına 

götürmüştür (Gorp,  2011: 243). Ulusal kimliğin güçlendirilmesi hedefine uygun olarak 

2010 yılında Moskova okullarında hafızayı canlı tutacak ve ahlaki değerler oluşturacak 

ortak dersler verilmeye başlanmıştır (Wood, 2011: 178). Çöküşten hemen sonra 

Yeltsin’in politikaları yüzü Batı’ya dönük Avrupa’lı bir Rusya’nın inşasına ve 

ekonomik anlamda güçlenmeye odaklanmışken, Putin ile birlikte ulusal kimlik meselesi 

daha önemli hale gelmiştir.  

Putin kendi politikasını meşrulaştırma stratejisini kurarken maço erkek kimliğini 

kullanmıştır (Sperling, 2015: 29- 30). Rus kimliklerinin inşası sırasında Vladimir Putin 

kimliği hegemonik erkeklik değerlerinin kurulumunda önem taşımaktadır. Putin’in 

imajı, kendinden önceki Yeltsin’in aksine oldukça erkeksi bir lider olarak kurulmuştur. 

Yapılan imaj çalışmalarıyla bu durum desteklenmektedir. Aynı zamanda kendisinin 

asker kökenli KGB ajanı olması erkeklik kimliğine ve sert adam imajına katkı 

sağlamıştır. Politik olarak Putin’in kurduğu erkeklik imajı yoluyla Rus erkeğine sağlıklı, 

sert, yönetici, askeri ve demokratik bir kimlik tesis edilmeye çalışılmıştır.  

Putin’in söylemlerinde özellikle İkinci Dünya Savaşı’na vurguda bulunduğunu 

ve ulusu birleştiren bir geçmiş tarih yaratmak stratejisini uyguladığını belirten Elizabeth 

Wood, halkın onu doğal bir kahraman, bir savaşçı olarak gördüğünü belirtmiştir (Wood, 

2011: 172). Özellikle Çeçenistan savaşı sonrasında halk tarafından gördüğü desteğin 

artmasının (Onay, 2002: 141) en önemli nedenlerinden biri savaş stratejisi olarak 

sertliği benimsemesiyle birlikte cesaretli imajının güçlenmiş olmasıdır. Putin, 

Çeçenistan savaşı ile halkının güvenini kazanmış, bir kahraman olarak görülmeye 

başlanmıştır. Putin birçok açıdan erkeklik imgesini tamamlamaktadır. Wood’a göre, 

Putin’in erkekliği halkın her kesimini etkilemesi açısından “bazen hayırlı bir evlat, 

https://tr.sputniknews.com/rusya/201503081014331830/


100 

 

bazen çözüm getiren bir baba, bazen de erkeklerin lideri olarak görülmektedir”. 

Yeltsin’in aksine gaziler ve ailelerine ziyaretleri ve onların savaş anılarına olan ilgisi, 

kiliselere yaptığı ziyaretler, ordu için yeni üniformalar yaptırması gibi örnekler onun 

ülkenin “hayırlı evladı” olarak görülmesini sağlamış, diğer yandan halkının problemleri 

çözmeye çalışan “baba” konumunu da korumuştur (Wood, 2011: 172). Bu anlamda 

Putin’i eski dönem liderlerden ayıran en önemli özellik, onun erkekliğin her biçimine ait 

bir kimliğe sahip olmasıdır. Örnek olarak Putin erkeklik kimliğini, Stalin gibi sadece 

babalık rolü üzerinden kurmaya çalışmamış başka değerleri de benimsemiştir. Diğer 

yandan birçok Batılı liderin aksine Putin’in ailesiyle birlikte halkının karşısına 

çıkmadığını belirten Valerie Sperling, Putin’in eşi Lyudmila Putina ile yapılan bir 

söyleşiye yer vermiş ve aile reisi erkek kimliğini güçlendirilmesi amacını vurgulamıştır 

(2015: 35). Putin aynı zamanda Amerika ve Avrupa’da sağ görüşlü partiler tarafından 

dış politikadaki güçlü duruşu, aile değerlerini koruması gibi nedenlerle desteklenmiştir 

(Rutland, 2014: 580). 

Özellikle orduya ve onun güçlenmesine önem veren Putin, ülkesinin erkeklik 

kimliklerinin de askerlik üzerinden yaratılmasına gayret etmiştir (Wood, 2011: 182). Bu 

anlamda askerlik yoluyla sert, disiplinli ve savaşçı erkek kimliklerinin inşa edilmesi 

önem kazanmıştır. Putin’in erkeklik kimliğinin kurulmasında da onun askeri geçmişi 

fazlaca kullanılmıştır. Medyada birçok kez okla Sibirya kaplanı ya da balina gibi 

hayvanları avlaması gibi erkekliğinin gücüne ilişkin eylemleri ile haber olmuş, savunma 

sanatlarına olan yeteneği gösterilmiştir (Sperling, 2015: 29).  Gençlere kahramanlık, 

ülke için kendini feda etme, cesaret ve ulusçuluk gibi özelliklere sahip olmaları 

gerektiğini belirtmekte ve onların bu yönde eğitimine önem vermektedir (Wood,  2011: 

188). Diğer yandan 2008’den itibaren kızlar için askeri eğitim veren yatılı okullar 

açılmış ve dikiş dikmekten yemek yapmaya, bilgisayar öğrenmekten dil eğitimine çok 

kapsamlı bir ders programıyla eğitim vermeye başlamışlardır (Wood, 2011: 195).  

Rusya’da erkek anlamına gelen muzhchina sözcüğünden ayrılan muzhik 

kelimesinin eski dönemde yüceltilen işçi erkeklerin karşısında konumlandırılmış, gerici, 

cahil ve devrim karşıtı köylü erkekler için kullanıldığını belirten Sperling, yeni 

dönemde bu tip erkekliğin Rusya’nın erkek kimliklerinde norm haline geldiğini 



101 

 

savunmuştur. Yeni dönemde liberalizmle geleneksel değerlerin birleşimi sonucu oluşan 

muzhik kimliği, hem bedensel hem ruhsal olarak güçlü, aynı zamanda ulusalcı ve 

vatanına bağlı bir karaktere sahip olmuş ve Putin imgesiyle birlikte yükselişe geçmiştir 

(2015: 36-37). Kökleri Çarlık zamanına dayanan muzhik, yeni dönem Rusya’nın tıpkı 

Stalin ve Brezhnev dönemlerine benzer bir şekilde eski Rus kültürüne sahip çıkma 

politikası ile paralellik taşımaktadır. Peter Rutland’a göre Rusya’yı Çeçen teröristlerden 

koruma yeminiyle sert bir saldırıyla başlayan bu ağır erkeklik temsili, gitgide sertliğini 

arttırmış ve Putin ile birlikte “Rus gururu, geleneksel aile değerleri, sivil toplumun 

devlet aracılığıyla kurulması” gibi değerler geri kazanılmıştır (2014: 578). Çeçenistan 

Savaşının Rus milliyetçiliğini güçlendirdiği düşünüldüğünde, milliyetçi düşüncelerin 

hegemonik erkekliğinin maço olarak tarif edilen erkeklik olduğu söylenebilir. Bu 

anlamda Putin 21. yüzyıl Rusya’sının hegemonik erkekliğinin bir örneğini temsil 

etmiştir (Sperling, 2015: 41). Böylece yönetimin politikalarını meşru kılmak için 

kullanılan erkeklik değerleri sertliği, maçoluğu, kahramanlığı, cesareti ve vatanseverliği 

içermektedir.  

Putin döneminde, her ne kadar sinemacıların bir kısmı istemese de sinemanın 

özelleştirilmesi desteklenmiştir (Meshane, 2001: 13). Bu anlamda ulusal kimliğe ve her 

alanda güçlü bir devlete önem veren Putin, özelleştirme yoluyla, Rus sinemasında, 

Hollywood eksenli rekabetçi bir yapı kurmuştur.  Öte yandan bağımsız sinemanın 

2000’ler başında yükselişiyle birlikte, “gerçekçi, doğalcı kurgu sineması” ile birlikte  

“küçük insan” hikayelerini konu alan Natüralist Sinema (Natural’noe Kino) akımı 

içinde değerlendirilen filmler yapılmıştır (Aykut, 2016: 54). Akımın manifestosu, 

Aleksander Rastorguev ve Pavel Kostomarov tarafından 2009 yılında yayınlanmıştır 

(Aykut, 2016: 52). Kurallı bir kurgu kullanmayan, doğaçlama oyunculuklar ve 

diyaloglar oluşturmaya çalışan bu akım yeni dönem Rus Sineması’nda etkili olmaktadır. 

2.6.1. Brat ve Yeni Milliyetçi Rus Erkeği 

 Putin’in erkeksi kimliğiyle paralellik taşıyan erkeklik temsilleri sinemada da 

kullanılmıştır. Brat film serisi ile başlayan ve devam eden maço erkek karakter, birok 

filmde kullanılmıştır. 1997 yılında Aleksei Balabanov tarafından çekilen Brat (Kardeş, 



102 

 

Brother) filmi, büyük bir popülarite kazanmış ve filmin baş karakteri Danila’nın 

medyada “ulusal kahraman” olarak lanse edildiği belirtilmiştir (Önen, 2014: 49). 

Sinemayı hareketlendirmek adına çekilen filmlerin Hollywood sinemasının yetersiz bir 

takildi olarak kaldığını belirten Louis Menashe, Brat filmi ile Alexander Zeldovich’in 

Moscow (2000) filmlerini bir Tarantino özentisi olarak yorumlamıştır (2001: 14).  

 

Fotoğraf 6: Brat filmindeki başkarakter Danila 

Brat filminin kahramanı Danila, tüm karışıklıkların ardından Sovyet sonrası 

Rusya’da yeni tip hegemonik erkekliğin bir temsili olarak tanımlanabilir. 

Perestroyka’dan itibaren artan ekonomik sıkıntılar birçok erkeğin statüsünü ve maddi 

gücünü kaybetmesine neden olmuş, alkolizm, aile kavramının çöküşü gibi nedenler bir 

kriz yaratmış ve bu sinemaya da yansımıştır (Loffe ve White, 2014: 264). Danila, bir 

suçlu olmaktan ziyade kötüleri öldüren, adaleti sağlayan bir kahraman olarak 

kurgulanmıştır. Dönemin içinde bulunduğu yoksulluk ve işsizlik ortamında Danila, 

parayı önemsemeyen, erdemli bir kahraman olarak, gücün paradan gelmediği fikriyle, 

izleyicinin ekonomik kaygılarını yatıştırma işlevi görmüştür. Film, ekonomik gücün 

hegemonik gerçeğinin yerine manevi gücü ve içsel bütünlüğü daha önemli olarak kabul 

etmiştir. Pazarın ihtiyaçları doğrultusunda agresif olması gerektiği şeklinde kurulan 

erkeklik kimliği, milliyetçi ve geleneksel Rus erkekliği ile birleştirilmiştir (Novikova, 

2000: 122).  Bu anlamda Hollywood aksiyon filmlerinin fiziksel gücü ön planda olan 

kahraman erkeğinin aksine, Brat filminde içsel güç, Rus kimliğini ötekinden ayıran ve 

onu yücelten öne çıkarıcı özelliklerden biri olarak işlev görmüştür (Önen, 2014: 54). 



103 

 

Diğer yandan Brat filminde, Batılılar ve eski Sovyetler Birliği ülkelerine karşı 

ırkçı tavırlar yer almaktadır. Film boyunca Danila karakteri, Rus olmayan herkese karşı 

aşağılayıcı bir tavır sergilemiş, Rus milliyetçisi bir karakter olarak tanımlanmıştır. Rus 

kimliğinin otantik olarak korunması gerektiğini savunan ulusal kesim güçlü bir erkeklik 

imgesini söylem aracılığıyla sunmuş, bunu da batının ahlaksız etkilerinden Rusya’yı 

korumak için yapmıştır (Novikova, 2000: 122). Susan Larsen’e göre “Film, 

izleyicisinin, Danila’nın aşırı ulusalcı hareketlerini alkışlamasına izin vermiştir” (2003: 

504).  Filmde batının üstünlüğü reddedilmiş ve Rusların üstünlüğü vurgulanmıştır. 

Çeçen savaşının etkileriyle birlikte ve Rusya’da sayıları fazla olan Kafkas işçilerin 

gerçekleştirdiği terör saldırıları düşünüldüğünde filmin otobüste biletini vermeyen 

Kafkas ile Danila arasında kurulan güç ilişkini açıklamaktadır. 1997 yılında çekilen 

Brat 1 filminden farklı olarak, 2000 yılında çekilen Brat 2 filminde Amerika’ya giden 

kahraman, önceki dönemin aksine Batıyla ilişkisini sınırlandırmış Putin politikasına 

uygun olarak Batılı ötekilerin aşağılanması tüm film boyunca geniş bir yere sahip 

olmuştur. Bu anlamda filme adını veren eril kültürün bir parçası olarak gösterilen 

kardeşlik kavramı aslında ulusçulukla eş tutulmuştur, çünkü film birçok kez, Danila’nın 

kardeşi olarak kabul etmediği ötekileri vurgulamıştır.  

Brat filminde şehir, suç ve karmaşayla dolu olarak tasvir edilmiştir. Danila, 

şehirde karşılaştığı kötülüklere ses çıkarmış ve suçlu olanları cezalandırmayı 

başarmıştır. Dönemin içinde bulunduğu koşulların bir sonucu olarak suç oranları 

artmıştır. Hatta iş piyasası bir takım suçlulardan oluşmaktadır. Dönemin ekonomik 

sistemi “ganster kapitalizmi” olarak adlandırılmıştır (Rampton, 2008: 58). Bu anlamda 

kötü karakterlerin genelde iş adamı tiplemesine sahiptir. Putin döneminde siyasetle aktif 

ilişki halinde olan zengin sınıf oligarkların güçleri zayıflatılmaya çalışılmış, medya 

yayınlarına denetim getirilmiş ve karşı koyanların mülkleri ellerinden alınmıştır 

(Jafarov,2007: 213). Larsen, Mikhalkov ve Balabonov’un kahramanlarının asker 

olduğunu belirtmiş ve bunu “ulusal otoritenin eril kahramanlıkla birleştiği yer” olarak 

tarif etmiştir (2003: 129). Bu durum, Putin döneminin erkeklik algısının askeri kimlikler 

üzerinden oluşmasıyla paralellik taşımaktadır. Diğer yandan filmin ikili bir tepkiye 

sebep olduğunu anlatan Rampton, Danila karakterinin ikili yapısına vurguda bulunmuş, 



104 

 

bir taraftan Amerikan kahramanlarıyla yarışabilecek, Rus kimliğini dirilten onu dünyaya 

yeniden tanıtan bir etkiye sahip olduğu için onaylanırken, öte yandan ırkçı ve erkeksi 

tavırları ve şiddet teması nedeniyle tepki çekmiştir (2008, 50-53).   

Bu dönemde ortaya çıkan zor şartlar, bireyleri toplumsal bir belirsizliğe 

sürüklemiş ve erkeklik kimlikleri de kriz içine girmiştir. Özellikle ekonomik zayıflığın 

etkisi ve Sovyet’lerin kültürel hegemonyasının ortadan kalkması sonucu, erkeklik 

kimlikleri sarsıntıya uğramış, hegemonik değerler belirsizleşmiştir. Perestroyka 

döneminde erkekliğin eksikliği Komünist Parti’nin kuralları altında bireyselliğin 

gelişmemesi ve özel mülkiyetin kaldırılmış olmasına bağlanmış bu anlamda erkekleri 

güçlendirmek için ekonomik kaynak problemi çözülmek istenmiş ancak sonuçta Rus 

erkekliği daha büyük bir krize girmiştir (Zhurzhenko, 2016: 2). Sinema sektörünün bir 

nebze olsun hareketlenmeye başlamasıyla birlikte film kahramanları aracılığıyla 

hegemonik değerlerin belirlenmesine çalışılmıştır. Dönemin toplumsal iklimine paralel 

olarak popüler filmlerde suça karşı savaşan, adaletli ve erdemli, Rus milliyetçisi güçlü 

erkek karakterlerin yanında sanatsal filmlerde ise yaşanan erkeklik krizi açığa 

çıkarılmıştır. Bu anlamda Putin’in kimliği özelinde ve sinema temsillerinde kurulan sert 

erkeklik imajının, toplumsal alanda iktidar kaybı yaşayan erkeklerin bir yansıması 

olarak görmek mümkündür.  

Lenin döneminde Ekim Devrimi’nin etkisiyle sınıfsal olarak kurulan erkeklik 

temsilleri, sinema yoluyla sağlanmaya çalışılan sınıf bilincini yükseltme amacının bir 

sonucudur. 1930’lu yıllara gelindiğinde iktidarını sağlamlaştıran Stalin döneminde, 

geleneksel ve baskıcı anlayışın artmasıyla kadınların çalışma iznine dokunmamakla 

birlikte özel alanda verilen tüm haklar geri alınmıştır. Yaşanan gerilemeye paralel 

olarak filmlerde aile kurumunu yücelten anlatılara yer verilmiştir. Hitler’in 

liderliğindeki Almanya ile yaşanan askeri gerilimler ve İkinci Dünya Savaşı’nın 

başlamasıyla destansı savaş hikayeleri, kahramanlık anlatıları yaygınlaşmış ve yenilmez 

lider erkek karakterler yaratılmıştır. Stalin’in ölümünün ardından azalan sansür 

mekanizmasıyla birlikte, Sovyet yönetmenler devrimin ilk yıllarında olduğu gibi yeni 

biçimler ve anlatılar denemeye olanak bulmuştur. Thaw olarak adlandırılan on yıllık bu 

kısa dönemde, çelişkili, sıradan, hamlet benzeri erkek karakterler, sinemada kendini 



105 

 

göstermiştir. Brezhnev’in yirmi yıllık iktidarlığı boyunca yaşanan durgunluk 

döneminde, Stalinist kahraman ve lider erkek temsiller geri gelmiştir. Gorbachev 

dönemiyle birlikte Sosyalist anlayıştan uzaklaşılmaya başlanmış, perestroyka ve 

glasnost politikaları devamında, 1991 yılında Sovyetler Birliği yıkılarak, Rusya 

Federasyonu kurulmuştur. Bu dönemde yolsuzluk, ülkedeki ekonomik uçurum ve suç 

oranları artmıştır. Yeni düzenin getirdiği karışıklık temsillere de yansımış, diğer yandan 

bu dönemde Rusya’nın sinema tarihinde ilk kez popüler türler ortaya çıkmaya 

başlamıştır. 2000’li yılların başında Putin’in yönetime geçmesiyle Rusya, politik 

stratejilerine bağlı olarak güçlü, sert, adil, kahraman ve asker kimliklerini içinde taşıyan 

erkeklik temsillerini sinemada kullanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ANDREİ ZVYAGİNTSEV FİLMLERİNDE ERKEKLİK VE 

OTORİTE TEMSİLLERİNİN ANALİZİ 

3.1. Araştırmanın Yöntem ve Tekniği 

Çalışmanın Konusu: Ekim Devrimi’nden günümüz Putin Rusya’sına kadar 

geçen süreçte, ekonomik, politik ve kültürel değişimlerin erkeklik kimliklerinin inşasına 

olan etkisi ve bu etkiler sonucu sinemada değişen erkeklik temsilleri açısından son 

dönem Rus yönetmenlerden Andrei Zvyagintsev’in Vozvrashchenie (Dönüş, 2003), 

Izgnanie (Sürgün, 2007), Elena (Elena, 2011), Leviathan (Leviathan, 2014) 

filmlerindeki erkek karakterlerin, ailenin ve devletin ele alınışının analizi tezin 

konusunu oluşturmaktadır. 

Çalışmanın Amacı: Çalışma, erkek kimliğinin inşası özelinde, ekonomik, 

politik ve kültürel değişimlerin günlük hayat pratiklerine hangi şekillerde yansıdığını 

keşfetmek ve aynı zamanda bu değişimlerin yarattığı kimlik oluşumlarının statik ve tek 

olmadığını, birbiriyle ve toplumsal olanla karşılıklı bir etkileşim alanı oluşturarak 

hegemonik mücadeleye dahil olduğunu ortaya çıkarmak amacını taşımaktadır. Diğer 

yandan Rusya coğrafyasındaki toplumsal değişmelerin tarihsel arka planına bakılarak 

Sovyetler dönemi ve Rusya’da erkek kimliğinin kuruluşu arasında oluşan farkların, 

hangi toplumsal ve ekonomik nedenlere bağlı olduğu, Rusya sineması ve özelde 

yönetmen Andrei Zvyagintsev filmleri aracılığıyla araştırılmaktdır. Çalışmanın bir diğer 

amacı ise yönetmenin tüm uzun metraj filmlerine toplu bir bakış sunarak kendisinden 

sonraki Auteur merkezli çalışmalara bir zemin oluşturmaktır. 

Çalışmanın Yöntemi: Örneklem olarak alınan Rus yönetmen Andrei 

Zvyagintsev’in dört filmi niteliksel film analizi yöntemiyle incelenecektir. Niteliksel 

analiz kapsamında, göstergebilimsel eleştiri, sosyolojik, ideolojik ve feminist film 

eleştirisi yöntemlerinden yararlanılarak erkeklik temsilleri analiz edilecektir. Otorite ve 

iktidar temsillerinin analizinde ideolojik film eleştirisinin sınıf, devlet, yabancılaşma 

gibi kavramlarından yola çıkılırken; sosyolojik film eleştirisi bağlamında ise aile, 

eğitim, din gibi temel kurumların, erkeklik temsilleri ve iktidarla kamusal alanda nasıl 

konumlandıkları üzerinde durulacaktır. Aynı zamanda iktidarın kaynağı olan otorite 



107 

 

temsillerinin toplumsal cinsiyet noktasında ne türden meşrulaştırma ya da ötekileştirme 

pratiklerini mümkün kıldığını inceleyebilmek için feminist teorinin temel savlarından 

yararlanılacaktır. Böylece yönetmenin uzun metraj dört filmine odaklanan çalışma 

dolaylı olarak Zvyagitnsev sineması özelinde, erkeklik ve otorite ilgili ortak tema ve 

temsilleri bulmaya odaklandığı için, retrospektif bir şekilde yönetmenin Auteur bir 

kimliğe sahip olup olmadığını da tespit etmeye çalışacaktır.  

3.2. Andrei Zvyagintsev Sinemasına Genel Bir Bakış 

1964 yılında, Sibirya’da doğan Andrei Petrovich Zvyagintsev, 1984 yılında 

Novosibirsk Tiyatro Okulundan mezun olmuş, Moskova’da sinema eğitimi almış, 

tiyatro ve televizyon projelerinde oyunculuk yapmıştır. 2000 yılında The Black Room 

adlı üç bölümlük televizyon dizisinde yönetmelik yapmıştır. Daha sonra altı 

yaşındayken kendi babasının ortadan kaybolmasına benzer bir hikayeye sahip olan ilk 

filmi Vozvrashchenie’i (The Return) çekmiştir. Venedik Film Festivali’nde en iyi film 

ödülünü alan filmin ardından Izgnanie (The Banishment) filmi ise başrol oyuncusu 

Konstantin Lavronenko’ya en iyi aktör ödülünü kazandırmıştır. Yönetmenin 2011 

yılında çektiği Elena filmi ise Cannes Film Festivali’nde jüri özel ödülünü kazanmıştır.  

Yönetmenin filmlerinin Tarkovski’nin film ve anlatı biçiminden etkilendiği 

düşünülmektedir. Tüm filmlerinde genellikle yavaş kaydırma hareketiyle birlikte uzun 

planlar kullanmaktadır. Dolayısıyla sabit çekimler azdır. Diğer yandan daha soluk ve 

monochrome renkler ve dinsel ve kültürel metaforlar kullanımı açısından Tarkovski’nin 

tarzına benzemektedir. Anais Cabart’a göre senaryo ve karakterlerin gelişiminden çok 

biçimsel yeniliklere önem veren yönetmen, sosyalist realist akından uzak bir tarza 

sahiptir (2013: 51). Yönetmenin sanat anlayışı, 2009 yılında manifestosu yayınlanan 

Natüralist Belgesel akıma dahil edilmiştir (Aykut, 2016: 56).  

Andrei Zvyagitnsev filmlerinde gereksiz bilgileri vermeyerek eksiltmeli bir 

anlatım benimsemiştir. Kendisi bir röportajında “Ben izleyici ile ekran arasında bulucu 

olmak, izleyicinin kulağına ne gördüğünü fısıldamak istemiyorum” (Mcsweeney, 2013: 

95) diye belirtmiştir. Zvyaginstsev, açıklayıcı bilgilerden sakınmak, filmin zamanını 

belirtmemek gibi yollarla gizem yaratarak, Doğu Avrupa sanat geleneğini, daha klasik 



108 

 

ve batılı unsurlarla birleştirmiştir (Cabart, 2013: 59). Diğer yandan Tarkovski’nin 

üslubuna benzer şekilde İncil’in Katolik yorumuna yakın sembollerin kullanımına, 

yönetmenin filmlerinde sıkça rastlanmaktadır (Cabart, 2013: 54).   

2000’li yıllarla birlikte Putin dönemi popüler sinemasında yer alan erkeklik 

temsillerinin aksine Andrey Zvyagintsev’in filmlerinde erkek karakterlerin hepsi 

hegemonik erkeklik değerlerine (sert, maço, aile reisi) uygun karakterler olmalarına 

rağmen sonunda iktidar karşısında hep yenik duruma düşmektedir. Popüler filmlerde 

kahramanların her şekilde kurtulmasına ve mutlu sonla onların sahip oldukları 

değerlerin olumlanmasına rağmen, örnek aldığımız filmlerde erkek temsillerinin 

hepsinin gerek aile içinde gerekse devlet tarafından ellerindeki güçleri alınmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

 

3.3. Vozvrashchenie (Dönüş, 2003): Hegemonik Erkeklik ve İktidar 

Andrei Zvyagintsev’in 2003 yılında çektiği Vozvrashchenie (The Return) filmi, 

on iki yıl aradan sonra eve dönen bir babanın, çocuklarıyla birlikte çıktığı yolculuğu 

anlatmaktadır. Episodik bir anlatıma sahip olan ve Pazar günü başlayıp, yedi gün süren 

hikâye, babanın çocuklarını kendi yöntemleri ile hayata ve yetişkinlerin dünyasına 

hazırlamaya çalışması ve çocukların bu yeni durum karşısında yaşadıkları çatışmalar 

etrafında gelişmektedir. Film, ailenin içinde yasa ve yasaklarıyla otoritenin temsili olan 

baba figürü yardımıyla toplumsal alanda yasa ve yasak koyucu otorite temsillerinin 

işleyişini analiz etmeye olanak vermektedir. 

3.3.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası 

Babanın on iki yıl aradan sonra geri gelmesi, onu sadece fotoğraflardan tanıyan 

Ivan ve Andrei için farklı çatışmalar yaratmıştır. Bu anlamda, on iki yaşındaki Ivan ve 

on dört yaşındaki Andrei’nin babalarıyla kurdukları ilişki birbirinden farklılık 

göstermektedir. Bu fark daha babalarına kurdukları ilk cümlede kendini belli 

etmektedir. Andrei babasına hayranlık duymaya hazırken, Ivan onu gidişinden dolayı 

suçlamakta ve isyankar davranarak onunla özdeşleşmeyi reddetmektedir. Film boyunca 

Andrei ve Ivan arasındaki fark kendini korumaktadır. 

 Film, suların içinden yavaşça beliren “Dönüş” yazısının ardından, batık bir tekne 

görüntüsü ve  “Pazar” yazısıyla birlikte birkaç oğlan çocuğunun yüksek bir kuleden 

suya atlamasıyla devam etmektedir. Simgesel erkeklik yarışında oldukları 

söylenebilecek olan oğlan çocukları cesaretlerini göstermek suretiyle suya atlayarak 

erkekliklerini kanıtlamaya çalışmaktadır; ancak Ivan suya atlamaktan korkar ve diğer 

çocuklar ve abisi tarafından kulede terk edilir. Korkusu nedeniyle kuleden aşağı 

inemeyen Ivan’ın yanına güneş doğmak üzereyken annesi gelir. Ivan ağlamaktadır. 

Merdivenden inemeyeceğini, suya atlamazsa diğerlerinin ona korkak diyeceğini 

düşünmektedir. Annesi kimsenin bilmeyeceğini söylese de, Ivan için annesinin bilmesi 

yeterlidir.   

Pazartesi günü terk edilmiş bir inşaatta top oynayan çocukların yanına giden 

Ivan, cesaretli davranıp suya atlayamadığı için diğerleri tarafından dışlanır. Abisi 



110 

 

Andrei de onlara dahil olunca Ivan’la kavga etmeye başlar. Daha sonra birbirlerini 

şikayet etmek için koşarak annelerinin yanına giderler. Sokaklarda koşan iki kardeşin 

görüntüleriyle birlikte filmin jeneriği akmaktadır. 

3.3.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri 

Vozvrashchenie filmi, babaların, ataerkilliğin baskın olduğu Rusya toplumunun 

bir eleştirisini yapmaya imkan vermektedir; çünkü feminen olan her şey film boyunca 

dışlanmakta ve baba en çok şiddet yoluyla otoritesini kurmaya çalışmaktadır. Ivan 

karakteri yoluyla sembolik düzenin, kültürün eril düzenini açığa çıkarmak mümkündür. 

Psikanalitik kurama göre bir çocuğun yetişkin bir erkek olma sürecinde geçtiği 

aşamalar, toplumsal cinsiyet yapılanması yoluyla kurulan erkeklik değerlerini ne kadar 

içselleştirilebildiğine bağlıdır. Kadınsı olan her şeyin dışlanması ve babayla 

özdeşleşerek onun otoritesini kabul etmenin yetişkinliğe geçişte ilk aşama olduğu 

düşünülmektedir. Bu bağlamda anneden bir an önce kopmak erkek dünyasına adım 

atmanın ön şartıdır; ancak psikanalize, ataerkil düzenin kadın erkek ayrımını yaratan 

mekanizmaların savunanı değil, mekanizmanın nasıl işlediğini ortaya koyan olarak 

bakıldığında doğa kültür çatışması ortaya çıkmaktadır. Filmin ilk sahnesinde oğlan 

çocukları yüksek bir kuleden atlamaya cesaret ederek simgesel erkeklik yarışına 

girmektedir; ancak Ivan korktuğu, annesinden kopmayı reddettiği için suya atlayamamış 

ve diğer erkekler tarafından dışlanmıştır. Psikanalitik açıdan bakıldığında Ivan’ın suya 

atlamaya korkmasının nedeni simgesel düzene girmek, babanın adıyla karşılaşmak, yasa 

ve yasaklara tabi olmak istememesidir. Bu bağlamda Ivan, kültürlenmeyi 

reddetmektedir. Doğanın dişi olarak nitelenmesine karşın kültür eril kodlardan 

oluşmuştur. Ivan, bu durumda eril kodları da reddetmektedir. Simgesel düzende kurulan 

kültür, “babanın yasası” ile korunmaktadır. Saffet Murat Tura’ya göre “kültür, anne ile 

ilişkiyi simgesel bir ensest yasağında yasaklarken aslında dolayımsız tatmini, 

Nirvana’yı, ölümü yasaklar. Kültürel yaşamın düşmanıdır ölüm; yani anneye dönme. 

Eğer anne ile dolayımsız hazzın yasağı olmasa biyolojik varlık kültürel “özne”ye 

dönüşemez. Kültür’ün yasası olan “Babanın Yasası” bu nedenle Kültür için zorunlu; 

dolayısıyla evrenseldir” (1996: 50). Çocuk,  annesi ile olan dolaysız aşk ilişkisinin 

babası tarafından kesilmesini, babayla özdeşleşmeyi kabul ederek “gelişme” gösterip 



111 

 

kültüre dahil olmaktadır. Psikanalitik kurama göre kastrasyon korkusu, yetişkinliğe 

geçişi sağlamak yoluyla kültürün- ataerkil düzenin koruyucusudur. Lacan’a göre 

“insanlaştırıcı kastrasyon” olarak adlandırılan kültürlenmeyi Ivan redderek, babanın 

yasasıyla kurulan eril dünyaya girmeyi istememiştir. Psikanalitik kuramın fallus 

merkezli yorumları feminist yorumcular tarafından eleştirilmektedir. Gayle Rubin’e 

göre “Freudcu kuram, kadının ezilmesinin rasyonalizasyonu olduğu oranda, (feminist) 

eleştiri haklıdır. Kadınları ezen bir sürecin betimlemesi olduğu oranda da, bu eleştiri bir 

hatadır” (Akt. Donovan,2015: 197).  Bourdieu’ya göre erkek egemen kültürü yaratan 

fallus merkezli düşünce değildir aksine bu kültür sayesinde fallus merkezli düşünme 

pratikleri kurumsallaşmıştır (2001: 21-22). Bu anlamda kastrasyon korkusunun 

psikanaliz tarafından öne sürülmesi, kültürün ataerkilliğine bir kez daha işaret etmiştir. 

Psikanalitik kuramda öne sürülenler, içinde yaşanılan düzenin erilliğinin ispatıdır. 

Yükseklik korkusu nedeniyle suya atlayamayan ve annesi tarafından kurtarılan Ivan’ın 

abisi ve diğer oğlan çocukları tarafından dışlanması, onların Ivan’ı erkek cemaatinden 

dışlamaları anlamına gelmektedir. Diğer çocukların gözünde Ivan’ın cesaretsizliği, onun 

iktidarsız olduğunu düşündürmüştür. Ivan yoluyla liderlik kültürü, otoriter yapılanma, 

eril düzen eleştirilmiştir. “Babanın-erkeğin üstün gücüne göre düzenlenmiş bir anlam 

bütünü olan bu toplumda” (Özkan, 2016: 125) erkek kimliklerinin inşası süreci 

eleştirilmiştir.  

İki kardeşin kavgasıyla başlayan Pazartesi günü, eve ulaştıklarında on iki yıldır 

ortada olmayan babalarının döndüğünü öğrenmeleriyle devam eder. Babanın ani gelişi 

ekseninde gelişen film, yönetmen Zvyagintsev’in belirttiği üzere “ruhun metafizik 

canlanması anneden babaya doğru” olan hikayesini anlatmaktadır (2004: 22). Tarkovski 

izleri taşıdığı düşünülen yönetmen, The Mirror filmine benzer şekilde, Rusya 

sinemasında sık kullanılan bir motif olduğu belirtilen terk edilmiş anne karakterini 

kullanmıştır (Cabart, 2013: 51). Film boyunca kadınlar sessiz ve kabullenmiş olarak 

tasvir edilir. Yok olan babaların post-sovyet anksiyetesi olduğunu ve Brat, Vor gibi 

filmleri örnek veren Sweeeney’e göre, anne ruhundan babaya doğru geçiş, milliyetçi 

kimliğin güçlenmesinin işaretleri olarak görülmelidir (2013: 101). Filmdeki anne 

karakteri, uzun yıllar sonra gelen eşiyle fazla konuşmamakta ve pasif bir role sahip 



112 

 

görülmektedir. Evde bulunan diğer kadın ise, Rus kültüründe önemli bir yere sahip olan, 

evi çekip çeviren babushka olarak düşünülebilir. 1930’lu yıllarda Stalin döneminin 

yapısını anlatan Fitzpatrick,  özellikle anne tarafından büyük anne babushkaların, evde 

büyük sorumluluğa ve söz hakkına sahip olduğunu belirtmektedir (1999: 10). 

Vozvrashchenie filmindeki yaşlı kadının hiç konuşmaması ve tepki vermemesi, 

geleneksel aile modelinin yok olduğuna yapılan vurguyu arttırmaktadır.  

 

 Fotoğraf 7: Andrei ve Ivan’ın babalarını gördükleri ilk an  

Çocukların babalarıyla ilk karşılaşma anında babanın yatakta yatışının İtalyan 

Rönesans ressamı Andrea Magnetta’nin 1480 tarihli, İsa’ya Ağıt tablosuna atıfta 

bulunduğu söylenmektedir. Çarmıhtan indirilen ve gömülmeyi bekleyen İsa’nın ölü 

bedeninin yatakta resimlendiği bu tablo filmin sonunda babanın öleceğinin bir işareti 

olarak okunabilir.  

 

 Resim1: İsa’ya Ağıt Tablosu (1480) 



113 

 

Bu sahnede Ivan, Andrei’nin aksine babasına sadece bir anlığına dehşetle 

bakarak çatı katına koşmaya başlamaktadır. Alfred Hitchcock’un 1960 yılında yaptığı 

Psycho filmi hakkında Slovaj Zizek’in yaptığı analizi takip ederek çatı katının 

süperegoyu temsil ettiği kabul edilirse yolculuğun süperegoyu* aramak/babayla 

hesaplaşmak olduğuna vurgu yapıldığı düşünülebilir.  

Daha sonra Ivan, yanına gelen Andrei ile birlikte bir sandıkta, peygamberlerin 

hayatlarına dair illüstrasyonların bulunduğu bir kitabın içinde babasının fotoğrafını 

arayarak, aşağıda yatan adamın kim olduğundan emin olmak ister. Fotoğrafın 

bulunduğu sayfa, İbrahim peygamberin oğlunu tanrı için kurban edecekken gökten inip 

onu durduran meleğin hikayesinin illüstrasyonudur. Filmin sonundaki climatic kavga 

sahnesinde Andrei’yi elinde baltayla yerde tutmaya çalışan babanın karşısına adeta bir 

melek gibi Ivan’ın çıkıp kendini feda etmeye hazır olmasıyla bu mitik hikayenin 

tekrarlandığı düşünülebilir. Ayrıca bir sahnede Ivan’ın babasına karşı korkuları yine bu 

mite atıfla vücut bulmaktadır. Ivan, bu yabancı adamın babası olmasına şüpheyle 

bakarak, onun kendilerini ormana kaçırıp bıçakla öldürebileceğini Andrei’ye anlatarak 

onu da ikna etmek istemektedir. 

Babayla ikinci karşılaşma on iki yıl sonra gerçekleşen aile yemeğinde 

olmaktadır. Tüm ailenin yemek masasında buluştuğu bu sahne yine dinsel bir çağrışıma 

sahiptir. Leonardo Da Vinci’nin, İsa’nın Son Yemeği tablosunu hatırlatacak şekilde baba 

merkezde otorite figürü olarak yer almakta, şarap ve et servis etmektedir. Arkadaki 

siyah fona denk gelen babanın yanında, beyaz fonla bütünleşmiş oğullar yer almaktadır. 

Yine bu sahne de dilsel kodlar kullanılarak iki kardeş arasındaki fark ortaya 

çıkarılmıştır. Kendilerine “merhaba” diyen babalarına Andrei’nin “merhaba baba” diyip 

onun babalığını kayıtsız şartsız kabul etmesiyle film boyunca alacağı pozisyon 

                                                           
*Kurama göre her iki cinsiyetin kendi cinsiyetleri doğrultusunda özdeşleşme süreci süperegonun 

yapılanmasına yol açar. Ego’nun da anne ya da babayla özdeşleşmeyi desteklemesiyle birlikte, 

hemcinsinin süperegosuna sahip olan kız veya erkek çocuk, süperego ile yasak istekleri bastırmayı 

başarabilir. Süperego genel anlamda neyin yapılıp yapılmayacağını simgeleyen yargıç niteliğine bürünür. 

Erkek ve kız çocuklarının, kendi cinsleriyle özdeşleşerek kendi cinsel kimliklerini kazanmaları ve anne 

babalarının süperegolarını özdeşleşme yoluyla kendilerine aktarmaları, kız ve erkek çocuklarının cinsiyet 

rolleri açısından da farklılaşmasına neden olmaktadır (Arslan, 2000, s. 24-25). 



114 

 

özetlenirken, Ivan ise sadece mesafeli bir “merhaba”yla karşılık vererek kendini ortaya 

koymuştur.  

 

Fotoğraf 8: Ailenin akşam yemeği 

Ivan ile babası arasındaki ilk gerginlik yolculuğa çıkmalarından kısa bir süre 

sonra ortaya çıkmıştır. Ivan’ın baba demekte zorlanması babasının bu duruma müdahale 

etmesine neden olmuş ve onu kendisine baba diye seslenmesi için zorlamıştır.  “Babana 

baba demeye utanıyor musun?” sorusu aslında simgesel düzende babanın adının onun 

fiziksel varlığından bağımsız olarak yaşadığını hatırlatmaktadır. Freud’un Totem ve 

Tabu adlı eserine göre babalarını klandaki kadınlara sahip olmak için öldüren oğullar 

önce suçluluk duymuşlar ancak yasın üzerinden zaman geçtikçe babanın varlığını 

yücelterek mistifize etmişlerdir. Böylece babanın adı kendi fiziksel varlığından 

bağımsız bir şekilde insanoğlunun yaşamında var olmaya devam etmiştir; ancak 

simgesel düzene giremeyen Ivan, tıpkı kuleden suya atlamayı öğrenemediği gibi 

babanın adını da öğrenememiştir. (Bir ayrıntı olarak filmde ne annenin ne de babanın 

adı vardır). Fiziksel olarak ortaya çıkan baba kendi yasasını, otoritesini er ya da geç 

kabul ettirmeye çalışacak ve Ivan’ın kendisine baba diye seslenmesini sağlayacaktır. 

Ivan’ın arabanın dikiz aynası tarafından çerçevelenerek babasının bakış açısından 

görüntülediği bu çekimler simgesel dünyanın sınırlarını temsil etmektedir. Diğer yandan 

babanın otoritesi, onun kullandığı araba ve çizdiği rotada gidilecek olmasından dolayı 

oldukça merkezi bir konumdadır. 

Çocuklarına hayatı öğretmek isteyen baba, doğada tıpkı yavrularına avını 

parçalayıp getiren bir aslan gibi, kültürün içinde çocukları soymaya çalışan bir hırsızı 



115 

 

yakalayıp intikamlarını almaları için onu önlerine bırakır; ancak iki çocukta babanın 

yokluğunda yaşadıkları dişil dünyadan, doğadan daha çıkmamış ve kültürün diline haiz 

olmamışlardır. Bu nedenle avlarıyla ne yapacaklarını bilememiş ve babalarının 

söylediği gibi hırsızı dövmeyi reddetmişlerdir. 

3.3.3. Babanın Ölümü ve Simgeselin Yeniden İnşası 

 Yolculuk ilerledikçe doğanın kültüre karşı çıkardığı aksilikler devam ederken 

üçlü arasındaki gerilim de yükselmektedir. Tıpkı doğa gibi Ivan’da kendi 

kültürlenmesine karşı sürekli engel çıkarmak istemektedir. Bir süre sonra kayıkla adaya 

gitmek için yola çıkıldığında Ivan uzun sahneler sonra ilk kez mutludur. Çünkü denizin 

ortasındaki bir kayıkta tıpkı ana rahminde gibi hissetmektedir; ancak yağmurla birlikte 

gerilimli anlar da başlamıştır.  Tekne yolculuğu babanın otoritesinin aşırılaşmasıyla 

militarist hissiyatları olan bir sahneye dönüşmüştür. Babanın komutu eşliğinde tıpkı 

kürek köleleri gibi Ivan ve Andrei tekneyi ilerletmektedir. 

İlk sahnedeki kule gibi adada bulunan gözetleme kulesine manzaraya bakmak 

için çıkan Andrei ve babasının aksine Ivan yine korkusunu yenemeyerek yükseğe 

çıkamamıştır. Aynı zamanda kuledeki sahneler alt açı çekimle yüceltilerek Andrei’nin 

babasının yerini alacağı garantilenmiştir. Ivan ise korkularıyla yüzleşemeyerek simgesel 

düzene eril olana girememiştir -ki nitekim bu sahnenin hemen arkasından gelen yemek 

sahnesindeki görev bölüşümünde Ivan’a düşen görev bulaşık yıkamak gibi dişil bir iş 

olmuştur. Andrei’nin ilerlemesi babasına fıkra anlattığı sahnede de görülmektedir. Fıkra 

gibi uzlaşımsal kodlarla dilin dünyasına girerek toplumsallaşma denemeleri yapan 

Andrei henüz acemidir ve bu nedenle ölçüsünü kaçırıp fazla uzatmıştır; ancak babanın 

otoritesi ne kadar konuşacağına karar vererek durumu kontrol altına almıştır. 

Daha sonra gelen sahnede çocuklar balık avlamak isteyince onlara bir saatliğine 

izin veren baba zamanı kontrol etmesi için saatini Andrei’ye vermiştir. Babanın, 

kültürün doğayı zamansal olarak parçalamasının ürünü olan saati Andrei’ye vermesi 

onun kültürün yeni mirasçısı olduğunu göstermektedir. Çocukların geç kalmalarıyla 

birlikte ortaya çıkan kavgada Andrei’nin ilk defa babasına karşı gelmesi, psikanalitik 

kuram açısından artık onun nesne ilişkilerinde ilerlediğini babasıyla özdeşleşmeden 



116 

 

sonra arzu nesnesini bir nesneden diğerine kaydırabilecek yeteneğe eriştiğini 

göstermektedir. O artık hem annesinden hem de babasından bir adım öndedir. 

Aralarında çıkan tartışmada babasından çaldığı fallik gücü simgeleyen bıçağı çeken 

Ivan, babayı öldürme eylemini gerçekleştirememiş ve bıçağı atıp korkularıyla 

yüzleşmek, güç toplamak için korktuğu kuleye doğru koşmaya başlamıştır. 

Ivan’ın arkasından kuleye çıkıp ona kötü bir şey olmasını engellemek isteyen 

babanın kuleden düşmesiyle gerçekleşen fiziksel babanın fiziksel ölümü baba imgesiyle 

sınırlanmış libidinal normalliği ve kültürel normalliği getirmiştir. Babanın ölümünden 

sonra otorite pozisyonuna geçen Andrei tıpkı babasından öğrendiklerini uygularcasına 

onu taşımak için ağaç dallarından bir düzenek yapmıştır. Daha sonra ölü bedeni tekneye 

koyup anakaraya giderler. Adaya gidiş yolunda teknede babalarının otoritesi altında 

yönlendirilen çocuklar, dönüş yolundaki tekne çekimlerinde artık bir otorite boşluğuyla, 

ölü bir babayla karşı karşıya kalmışlardır. Teknenin ve babanın sulara gömülmesiyle 

baba imgesi artık tamamen bilinçaltlarına gömülmüş geriye kalan babanın yasası 

olmuştur. Diğer yandan babanın ölümüyle birlikte Ivan, sembolik düzene girmiştir. 

Babasına yaptığının aksine abisinin emirlerine uymaktadır. Andrei ölen babanın yerini 

almıştır. 

Diğer yandan film boyunca babanın davranışları belirsizlikle doludur. Bir 

balıkçı, eski bir asker ya da belki bir mafya üyesi olabileceği gibi filmin küçük ipuçları 

bu durumu yeterince aydınlatmaya yetmemektedir; ancak günümüz Rusya’sında 

erkeklik kimliklerinin kurulumunda asker kimliğinin önemli yer kapladığı 

düşünüldüğünde, filmdeki baba karakterine bu duruma uygun olarak kurulmuş, askerleri 

çağrıştıran özellikler verilmiştir. Babanın özellikleri, Stalin dönemine benzer şekilde, 

Putin dönemi muzhık erkeğine uygundur. 

Filmin 2003 yılında yapılması ve babanın on iki yıl sonra geri dönmesi, 

Sovyetlerin yıkıldığı 1991 tarihini hatırlatmaktadır. Bu anlamda babanın dönüşü 

metafor olarak Sovyet Birliği’nin sahip olduğu süper güç konumunun günümüzde 

devam ettirilmek istenmesine bağlı olarak görülebilir; ancak babanın filmin sonunda 

ölmesi, istekler ile gerçek olan arasındaki çelişkiyi ortaya çıkarmaktadır. Putin dönemi 



117 

 

kurulmak istenen erkeklik imajının ve devletin merkeziyetçi milliyetçi yapısı arasındaki 

ilişkinin yanı sıra var olan toplumsal çelişkiler ve huzursuzluklar aslında temsillerin 

gerçek erkek kimlikleriyle bir ilgisinin olmadığını göstermektedir.   

 

Fotoğraf 9: Babanın, tekneyle birlikte denize batması 

Hegemonik değerlerin, otoriter erkek temsillerinde ortaya çıkışı Vozvrashchenie 

filminde de görülmektedir. Filmde adı hiç geçmeyen baba, erkeklik temsilleri açısından 

iktidara sahip olan otoriter bir yapıya sahiptir. Filmin başında, oğlan çocukları arasında 

erkeklik kimliklerinin oluşmasını vurgulayan giriş bölümünün ardından film boyunca 

baba, çocuklarının “erkek olma”sını sağlamaya çalışmaktadır. İsa metaforunda 

cisimleşen baba karakteri, otoriter davranarak çocuklarını eğitmeye çalışmaktadır. 

Hegemonik değerlere uygun olarak bir arabaya ve yolculuk boyunca doğanın karşısında 

kültürlenmiş bir erkek olarak yaşamını sürdürebilecek yeteneklere sahiptir. Yönetmen, 

filmin sonunda babayı öldürerek, psikanalitik kuramda geçen aşamaların sonuncusunu 

yerine getirmiş ve Ivan’ın sembolik düzene girmesinin yolunu açmıştır.  Bu açıdan film 

boyunca ataerkil yapılanma içinde erkeklerin, psikanalitik söylem bağlamında erkeklik 

değerlerinin açığa çıkarılması mümkün olmaktadır. Otorite temsili olarak babanın 

yasası ile kurulan kültüre giriş ancak iktidarın kabullenilmesiyle gerçekleşmektedir. 

 



118 

 

3.4. Izgnanie (Sürgün, 2007): Aile İçi Yabancılaşma  

William Saroyan’ın Gülünecek Şey (1953) adlı kitabından uyarlanan yönetmenin 

2007 yapımı ikinci filmi (The Banishment) filminde olaylar,  Alex’in karısı Vera ve iki 

çocuğu Kir ve Eva ile birlikte doğduğu yere kırsal kesimdeki babasının evine iki 

haftalığına gitmesiyle başlamaktadır. Taşındıktan bir süre sonra Vera’nın bir 

başkasından hamile olduğunu öğrenen Alex bir karar vermek zorunda kalmıştır. Abisi 

Marx’a danıştıktan sonra çocukları ve erkeklik gururu arasında kalan Alex,  Vera’yı 

öldürmekten vazgeçmiş, karısının kürtaj olması şartıyla yeni bir hayata başlama kararı 

almıştır.  

3.4.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası 

Film doğanın içinde tek bir ağaç görüntüsüyle başlamaktadır. Kameranın 

hareketiyle birlikte kıvrımlı dar bir yolda, uzaktan gelen bir araba kadraja girmektedir. 

Bir süre sonra başlayan müzikle birlikte araba kırsal bölgeden şehrin caddelerine 

geçmiştir. Fabrika ve sanayi yapılarıyla gösterilen şehir alışık olunanın aksine 

bomboştur. Tren yolunda arabanın durmasıyla birlikte sürücünün kim olduğu gösterilir. 

Arabanın içinde kolunun yaralı olduğu anlaşılan Alex’in abisi Mark vardır. Bu sırada 

yağmur yağmaya başlamıştır. Yalnızlığı temsil eden tek ağaç ve doğa görüntülerinden,  

şehrin caddelerine olan bu geçiş doğadan kültüre olan bir geçişi temsil etmektedir. Bu 

anlamda Mark’ın kültürlenmiş bir erkek olarak kurulmuş bir karakter olduğu 

söylenebilir. Yaklaşık üç dakika süren bu sahnelerden sonra Mark, onu kapıda bekleyen 

erkek kardeşi Alex’in evine gelmiştir.  

Kolunda kurşun yarası olan Mark, yarasını tedavi için doktor gerektiğini 

söyleyen Alex’e itiraz eder ve kurşunu onun çıkarmasını ister. Biraz dinleneceğini ve 

Alex’in karısı ve çocukları uyanmadan evden gideceğini söyler. Böylece izleyiciye 

Alex’in bir aileye sahip olduğu aktarılır. Alex, abisinin kolundaki kurşunu çıkardığı 

sırada iki aylığına bir iş bulduğunu, şehirden ayrılacağını ve belki bu iş sayesinde bir 

araba alabileceğini anlatır. Mark ise ona, babalarından kalan evi satmasını ve böylece 

para sorununu çözmesini önerir. Alex, kurşunu çıkardıktan sonra, kanlı ellerini ve 

malzemeleri yıkar. Daha sonra karısının yanına gider ve yatar. Bu sekansta iki kardeş 



119 

 

arasında geçen diyaloglar genel olarak, karakterlerin sınıfsal durumuna işaret 

etmektedir.  Mark, illegal işler yapmakta, Alex ise mesleği belli olmamakla birlikte para 

kazanma sıkıntısı çekmektedir. Film de Mark’ın, Alex’e ihtiyacı olduğu için para 

vermesi gibi başka sahnelerle desteklenen karakterlerin meslekleri ve sınıfsal durumları, 

Rusya’da işsizlik, kapitalizmin getirdiği sıkıntılar ve artan suç oranlarına işaret 

etmektedir. Bütün bu sahneler boyunca devam eden sağanak yağmur ise kentin 

kasvetini, erkeklerin içinde bulunduğu sıkışmışlığı ve çaresizliği işaret etmektedir. 

Filmin iki erkek karakteri yoluyla Sovyetlerin yıkılışı sonrası ortaya çıkan sosyolojik 

durumun özetlendiği düşünülebilir. Para sıkıntısı çekme ya da yasa dışı işler yapmaktan 

başka seçeneği olmayan erkeklerin, değişen sistem içinde yaşadıkları krize vurgu 

yapılmaktadır. Erkeklik temsilleri açısından ise kurşun çıkarma sahnesi, erkek 

karakterlerin dayanıklı, güçlü ve sert kimliklere sahip olduğunu vurgulamaktadır. Bu 

anlamda birçok filmde kahraman erkek karakterlerin kendi yaralarını tedavi ettiği ya da 

normal şartlarda olanın aksine hastaneye gitmeyi reddettiği görülmektedir. Hastalığa ve 

acıya karşı dayanıklı olma gibi değerler, erkeklik kimliklerinin kurulumunda önemli bir 

yere sahiptir. Ancak erkekliğin güç gösterisi ve bu sırada yapılan konuşmalar, çelişkiyi 

ortaya çıkarmaktadır. İki erkek karakter her ne kadar acıya dayanıklı olsa da, ekonomik 

anlamda güçsüzlük ve çaresizlik içinde tanımlanmıştır.  

Bir sonraki sekans trende yolculuk yapan Alex ve ailesinin görüntüsüyle 

başlamıştır.  Alex ve çocuklar uyumaktaVera ise düşünceli ve üzgün bir şekilde uyuyan 

eşine, çocuklarına bakmaktadır. Yolcuklukları biten aile, kırsal bir bölgede, bir köy 

yolundan yürüyerek, daha sonra Alex’in on iki yıldır gelmediği baba evi olduğu 

anlaşılan, etrafında hiçbir yapının olmadığı ve yola uzun bir köprüyle bağlanan eski bir 

köy evine yerleşmeye başlarlar. Alex, pencereleri ve kapıları açtığı sırada, kamera 

aydınlanmaya başlayan evin içinde şömineye doğru yaklaşır. Yanmayan bu şömine aynı 

zamanda, ailenin çözülecek olmasının metaforu olarak okunabilir. Alex ve Vera’nın 10-

12 yaşlarında Kir adında bir oğlan ve 7-8 yaşlarında Eva adında bir kız çocukları vardır. 

Dört kişilik bu aile eve yerleşme sahnesinde ve film boyunca geleneksel aile kodlarına 

sahip olarak gösterilmiştir. Ev içi işbölümü cinsiyet rollerine göre bölünmüştür. Adam 

ağır işleri yapmakta, kadın ise temizlik ve yemekle uğraşmaktadır. Oğlan etrafta 



120 

 

dolaşıp, dışarı çıkıp incelerken, kız çocuk ise kendi odasını ve yatağını hazırlamakta, 

dışarıya ise pencereden bakmaktadır. Eve yerleştikten sonra Alex ve Vera çocukları 

yıkamış, ormanda gezintiye çıkmış ve akşam yemek yemişlerdir. Yemek sahnesi, 

pencere dışından yapılan bir çekimle gösterilmiştir. Bu kamera hareketi aslında, filmin 

konusuna paralel olarak toplum içinde uzaktan bir aileye bakışın ve içinde gizlenen 

durumların görülmediğinin bir göstergesi olarak okunabilir. Tüm bu sahneler boyunca 

izleyici, dört kişilik bir ailenin sıradan yaşamına tanık olur. Diğer yandan Vera ve Alex 

çocuklarla konuşmuş ama kendi aralarında hiçbir diyalog olmamıştır. Film boyunca aile 

kurumu ve kadınların bu kurum içinde bulunduğu yalnızlık hissi sorgulanmıştır.  

 

Fotoğraf 10: Izgnanie filmine ait bir sahne 

Çocuklar uyuduktan sonra kadın ve adam evin verandasında bir içki içmek için 

otururlar. Ancak Vera’nın cümleleri bir anda tanık olunan bu normalliği bozar. Vera, 

hamile olduğunu ama çocuğun Alex’ten olmadığını söyler. Alex elindeki kadehi fırlatıp 

hiçbir şey demeden ormanın içine doğru koşmaya başlar. Karanlıkta ağaçların arasında, 

uzaktan çekilmiş görüntüsü onun güçsüzlüğüne vurgu yapmaktadır. Alex artık bir 

sürgün hayatına geçmiştir. Alex, akıl almak için önce abisini aramış ama yolda uzun bir 

düşünmeden sonra eve geri dönmüştür. Aynı gün Kir, Alex çalışmak için evi terk ettiği 

sırada arkadaşı Robert’in eve gelip annesiyle vakit geçirdiğini anlatmış, sonraki gün 

Vera, Robert’i aramış ve telefonda konuşmuş böylece izleyicide Robert’in, Vera’nın 

aşığı olduğu şüphesi uyandırılmıştır.  

 



121 

 

3.4.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri  

Vera ve Alex arasında geçen konuşmalar, çiftin iletişimsizlik problemine işaret 

etmektedir. Alex, ortaya çıkan sorunu çözmek ve ailesinin devamı ve çocukları için bu 

ilişkiye devam etmeyi istemektedir. Vera ise her seferinde bebekten bahsetmek yerine 

aralarındaki ilişkinin geldiği hali sorgulamaktadır. Alex, bebek ile ilgili ne düşündüğünü 

sormuş, Vera ise önemli olanın Alex’in ne yapmaya karar verdiği olduğunu söylemiştir. 

Vera aslında, kocasının kendisine karşı olan gerçek hislerini görmek istemektedir. 

Yaşadıkları aile yaşamının ve ekonomik zorunlulukların sürüklediği alışkanlıkların 

dışına çıkmak istemektedir. Alex ise bu durumun farkında olmadan, çocukları için anne 

ve baba olarak bu hayata devam etmelerini ve çocuğu aldırmaları gerektiğine karar 

verir. Vera, Alex ne istiyorsa onu kabul edeceğini söylemiştir. Çocukların, Alex’in 

arkadaşı Victor’un çocuklarıyla vakit geçirmek için evden gitmesi ve Alex’in verdiği 

karardan sonra, Mark’ın şehirden getirdiği iki doktor, Vera’nın kürtaj operasyonunu 

gerçekleştirmiştir. Ancak Vera, sabaha karşı ölmüştür.  

 

Fotoğraf 11: Vera’nın cenaze sahnesi 

Vera’nın ölümünden sonra, Alex, çatı katındaki çekmecede duran silahı alıp 

Robert’i öldürmek niyetiyle, tıpkı filmin ilk sahnelerinde olduğu gibi yağmur altında 

Mark’ın geçtiği yollardan şehre gitmiştir. Ancak filmin bu son yarım saatinde, Robert’in 

evinde flashback yoluyla gerçek anlatılmıştır. Vera aslında, Alex iş için şehir 

dışındayken bir intihara kalkışmış bu sırada Robert’i arayarak yardım istemiştir. Aynı 



122 

 

zamanda hamile olduğunu öğrenmesinin ardından test kağıdına kocası için bir mektup 

yazmış; ancak bu mektupta yazanlar yönetmenin bir önceki filminde yer alan gömülü 

sandık gibi izleyiciden saklanmıştır. Vera’nın film boyunca kendini anlattığı tek kişi 

Robert, ona neden intihar ettiğini sorduğunda Vera’nın tüm çelişkisi ortaya çıkmıştır.  

“Korkuyorum. Ona hiçbir şey anlatamıyorum… Hamileyim… Onun 

çocuğu ve onun değil… Tabi ki onun çocuğu başka kimin olabilir. 

Ama çocuklarımızın sahibi olmadığımızı düşünürsek, değil. Yani, 

bir tek bizim değiller. Bizim, ailelerimizin çocukları olmadığımız 

gibi. Yalnızca onlara ait değiliz. Geceleri uyanıyorum ve sonra 

uyuyamıyorum. Onun nefes alıp verişini dinliyorum. Bize karşı 

bencilce bir sevgisi var. Bir eşya gibi. Tanrım. Yıllardır bu şekilde 

yaşıyorum. Niye bu kadar yalnızım? Niye benimle eskisi gibi 

konuşmuyor? Ya da ben öyle olduğunu sanıyordum. Ona asla hiçbir 

şey açıklayamayacağım. Bir şey yapmam lazım. Böyle giderse her 

şey ölecek. Ben dünyaya cansız bir varlık getirmek istemiyorum.  

Ölmeden de yaşayabiliriz. Bu da mümkün… Bilmiyorum ama var 

olduğuna eminim. Bu,sadece birlikte olursak mümkün. Birimiz 

diğerimiz için varolurda. Tek başımıza bu imkansız. Manası yok. Bu 

bir kısır döngü. Bunu ona nasıl anlatabilirim ki? Ne yaptığını 

görmesini nasıl sağlayabilirim?” 

Vera aslında aile bağlarının yarattığı zorunluluk nedeniyle, rutin ve bunaltıcı bir 

yaşamın içine hapsolmuştur. Alex, bir koca / baba olarak görevlerini yerine getirse de 

Vera kendisini ona karşı yabancı hissetmektedir. Aile kurumunun, bireyleri birbirine 

yabancılaştırdığını savunan yönetmen, kadınların yaşadığı duygusal boşluğa vurguda 

bulunmuştur. Anne olmak ve eşlik görevini yerine getirmek dışında başka işlevleri 

olmayan kadınların ikincil konumları nedeniyle yaşadıkları varoluşsal sıkıntılar Vera 

karakteri üzerinden aktarılmıştır.Vera kendini yalnız, güçsüz ve değersiz hissetmektedir. 

Bu nedenle intihara kalkışmış ama başaramamıştır. Alex’in sevgisine ve onu anlamasına 

ihtiyaç duymaktadır. Ancak Alex evi geçindirmek dışında başka bir yükümlülük 

hissetmemektedir. Evi geçindirecek parayı kazanarak iyi bir aile babası olmak üzerine 

kurulan erkeklik kimlikleri düşünüldüğünde film, Alex’in Vera’yı anlamasını imkânsız 

hale getirmiştir. Bu erkekler ve kadınların aile içi rollerinin yarattığı bir sorun olarak 

görülmektedir.  Eskiden evi geçindirmek üzerine bir ortaklık zihniyetiyle kurulan 

ilişkilerin modern dönemde aşk ile başlaması ve gitgide aşkın bitmesi ve hayatın 

zorluklarıyla ortaya çıkan gerçekler birçok ailenin dağılmasına ve kadınların ve 

erkeklerin birbirlerine yabancılaşmasına neden olmaktadır. Kır yaşamı ve sanayileşmiş 

şehir zıtlığıyla film de günümüz ailesinin geldiği nokta vurgulanmaktadır. 



123 

 

Film, Rusya’da bireyselleşme ve liberalleşme sürecinde geleneksel aile 

modelleri ile modern dönem aile yapılanması arasındaki çelişkiyi ortaya koymaktadır. 

Geleneksel aile yapılanmasında, kadının var olduğu yeri sorgulamadığı ve duygusal 

ihtiyaçların önem taşımadığı düşünüldüğünde, film, ekonomik ve kültürel koşullarla 

birlikte değişen birey için aile kurumunun artık bir işleve sahip olmadığını 

anlatmaktadır. Eskiden kendi içinde üretim yapan ve bu anlamda birlikte çok vakit 

geçirmeye imkanı olan ailelerin yerini kapitalist sistemle birlikte işgücünün devamlılığı 

için ekonomik bir birim olarak iş gören aile kurumu almıştır. Yeni düzende eşler 

birbiriyle vakit geçirmeye zaman bulamamakta, ekonomik zorluklar kadının özel alana 

daha fazla hapsolmasına ve çocukların ve evin sorumluluğunu tek başına üstlenmesine 

neden olmaktadır. Diğer yandan erkekler ise para kazanmak ve erkekliğini, iktidarını 

kaybetmek sıkıntısını yaşamaktadır. Bu anlamda film günümüz Rusya’sında aile içi 

iletişimsizlik ve yabancılaşma olgusunu işlemiştir.  

Aynı zamanda Putin döneminde kurulan erkeklik kimlikleri düşünüldüğünde 

feminen olan her şeyin dışlanması söz konusudur. Erkekler sert, güçlü ve duygularını 

saklayan bir karaktere sahip olmalıdır. Duygusal yakınlık ve bir kadına karşı anlayış 

kabul edilmemektedir. Sevgi bir değer olarak erkeklik kimliklerinden dışlanmaktadır. 

Böylece kadın ve erkeğin arasında aile yoluyla kurulan derin bağlar aslında her zaman 

yüzeysel kalmaktadır. Vera bir konuşması esnasında, Alex ve abisinin nasıl insanlar 

olduğunu bildiğini ve Kir’in de öyle olacağını söylemesi, ataerkilliğin çıkışsızlığını 

anlatmaktadır. Hatta Kir, evde Robert’i görünce bağırmış ve annesinden hesap 

sormuştur. Diğer yandan Alex’in Vera’nın kürtajına karar vermesi ve doktorların 

geldiği sahnenin ardından, çocukların hep birlikte Leonardo Da Vinci’nin Annunciation 

(Müjdeleme) tablosundan yapılmış yaptığı yap-boz sahnesi ekrana gelir. Da Vinci’nin 

bu tablosu, Cebrail’in Meryem’in hamileliğini müjdeleyişini anlatmaktadır. Meryem’in 

bir erkekle cinsel ilişkiye girmeden hamile kalmasına atıfla, Vera’da kendine uzak, hatta 

yok denebilecek kocasından hamile kalmıştır. Vera’nın kürtaj sekansında paralel 

kurguyla aynı zamanda bir kız çocuğunun İncil’den okuduğu bölümler, Vera’nın 

ölümünün sevgisizlikten olduğunu aktarmaktadır. “Sevgi sabırlı ve yumuşaktır. Sevgi, 

kıskanmaz veya övünmez. Sevgi, kaba veya çirkin değildir. Sevgi, kendi isteklerini öne 



124 

 

çıkarmaz. Sevgi, kolay kolay öfkelenmez. Sevgi, kötülüğün hesabını tutmaz. Sevgi 

yapılan hatalara sevinmez. Onun için asıl olan gerçektir. Sevgi her şeye katlanır. Sevgi 

her şeye inanır.” Bu anlamda Vera, Alex’in onu gerçekten sevse bebeğiyle birlikte kabul 

edeceğini, sadece çocukları ve evlilik bağı olduğu için bu hayata devam edemeyeceğini 

düşünerek, kürtajdan sonra uyku haplarını içerek tekrar intihar etmiş ve bu sefer başarılı 

olmuştur. Öldüğü sahnede gökyüzündeki martıların görüntüsü Vera’nın ölümle birlikte 

özgürlüğüne kavuştuğunu işaret etmekte ve kadınların aile içinde bulunduğu bu kısır 

döngüden çıkmanın imkansızlığını göstermektedir. Vera’nın cenazesinin ardından 

açılan pencereler kapanmış, aile dağılmış ev karanlığa gömülmüş ve tekrar yağmur 

başlamıştır.  

 

Resim 2: Annunciation (Müjdeleme) 

Diğer yandan erkeklik temsilleri açısından Alex ve Mark farklı kimliklere sahip 

karakterler olarak tasvir edilmiştir. Mark daha rasyonel, güçlü ve duygularını gizlemeyi 

başaran bir erkekken, Alex daha fazla çelişkiye sahiptir. Mark, dönemin artan suç 

oranlarına paralel olarak, yasa dışı işlerle ilgilenmekte ve para kazanmaktadır. Alex ise 

istikrarsızlık içinde geçici işler yapmaktadır. Bir sahnede Mark’ın, Alex’e ihtiyacı olur 

diye verdiği para bu durumu vurgulamaktadır. Mark ailesini terk edebilmiş ve çocukları 

hiç yokmuş gibi davranabilmiştir filmde neden terk ettiğinin ayrıntısı verilmese de. 

Alex’e akıl verirken kendinden emin hali ortaya çıkar. Ona ne karar verirse versin doğru 

olduğunu bilmesini söyler. Karısını öldürmesini de buna dahil eder ve karşı çıkmaz. 

Hatta silahın evde çatı katındaki çekmecede olduğunu söyler. Bu anlamda aynı olay 

Mark’ın başına gelse, onun karısını öldürebileceği düşünülebilir. Alex ise bir sahnede 

silahı almayı düşünmüş ancak çekmecede duran kendi ailesinin kırık çerçeve içindeki 



125 

 

resmi onu vazgeçirmiştir. Alex için önemli olan ailesini bir arada tutmak ve 

dağılmalarını önlemektedir –ki bu sahneden sonra Alex, Vera’ya hiçbir şey olmamış 

gibi kahvaltıyı hazırlamasını ve çocuklara bakarak “sen anneleri olacaksın, ben de 

babaları” demektedir. Bu nedenle Alex, çocukları ve aile birliği için ne olursa olsun 

karısını affetmeye ve yeniden denemeye hazırdır. 

3.4.3. Hegemonik Erkeklik Değerlerinin Yapısökümü 

Film boyunca baba evinin içindeki fotoğraflar yoluyla Alex, Mark ve anne 

babası gösterilir. Aynı zamanda ayrıntıları anlatılmasa da çocukların babalarıyla 

aralarında bir problem olduğu ve öldüğünde bile görüşmedikleri anlaşılmaktadır. 

Ailenin babanın mezarını ziyarete gittikleri sahnede Kir’in mezar taşında neden isim 

yazmadığını sorması, erkeklerin babalarının cenazeleriyle ilgilenmediğini ortaya 

koymaktadır.  

Mark’ın, Alex’e babalarından kalma evi satabileceğini söylemesi, onun 

köklerinden, babanın yasasından özgürleşip kendi erkeklik kimliğini hegemonik 

değerlere uygun olarak kurduğunu göstermektedir. Aynı zaman da daha filmin ilk 

sahnelerinde izleyiciye, Mark’ın kurşun yarası, yaptığı işlerin illegal olduğunu, bu 

anlamda  “erkeksi” kimliğine uygun olduğunu göstermektedir. Ancak onun bu çeşit 

işlere girmesi, para kazanmak zorunda oluşuyla paraleldir. Son yirmi yılda artan suç 

oranları, Sovyetler Birliği’nin Gorbachev döneminden itibaren girdiği yıkılma sürecinde 

başlamıştır. Bütün film boyunca Mark, az konuşan, kadınlarla ilişkisi olan, illegal işlerle 

uğraşan biri olarak Putin döneminin hegemonik erkeklik değerlerine uymaktadır.  Bu 

anlamda hegemonik değerler ve çelişkileri Alex ve Mark üzerinden gösterilmiştir. Alex 

için Mark baba rolünü oynamaktadır. Filmin ilk sahnelerinde Kir’in evin kokusu ve 

Mark’ın kokusunu birbirine benzetmesi bu duruma uygundur. Mark, film boyunca 

Alex’e destek olmuş, doktorları ayarlamış, cenaze işlemlerini soğukkanlılıkla 

halletmiştir. Alex, yaptığından pişman olmuş acı içinde vicdan azabı çekerken, Mark 

güçsüz kılacağı için bunları düşünmemek gerektiğini ve yapılması gerekene 

odaklanmak gerektiğini tekrarlamaktadır. Bu anlamda iki erkek arasındaki fark tekrar 

görünür olmuştur.   



126 

 

Cenazeden ve gerçekleri öğrendikten sonra Alex, filmin başında yer alan tek 

ağacın yakınında, doğanın içinde oturmuş ve etrafı izlemektedir. Bir süre sonra kalkar 

ve abisinden kalan arabaya biner. Araba uzaklaşırken, ekrana çalışan çiftçi kadınların 

görüntüsü gelir. Bir süre sonra kadınlar şarkı söylemeye başlar.  

 Izgnanie filminde aile içindeki ilişkilere odaklanmış, kadın ve erkek 

kimliklerinin oluşturulması için gereken değerlerin ve şartların bireyleri ittiği yalnızlık, 

yabancılaşma ve iletişimsizlik olgularına vurgu yapılmıştır. Filmin kadın karakteri Vera 

üzerinden, aile olmanın getirdiği zorunluluklar nedeniyle yalnızlaşan ve kendilerini 

sürgünde hisseden karakterler filmin ana temasını oluşturmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 

 

3.5. Elena (Elena, 2011): İktidar Aracı Olarak Sınıfsal İlişkiler 

2011 yapımı Elena filmi, Vladimir adında orta yaşlarını geçkin bir adamla, eşi 

Elena ve onların çocukları arasındaki ilişki etrafında gelişmektedir. Vladimir, hastanede 

yattığı sırada kendisine hemşirelik yapan Elena ile tanışmış ve onunla evlenmiştir; 

ancak evlilikleri, iki kişi arasında kurulan sevgi ilişkisinden farklı olarak, karşılıklı 

çıkara dayanmaktadır. Vladimir, kendisine bakması ve ihtiyaçlarını karşılaması için 

Elena’yla evlenmiştir. Elena’nın ise kalacak bir yere ve Vladimir’in maddi gücüne 

ihtiyacı vardır. İkili arasındaki ekonomik ve kültürel farklılıklar filmin ana temasını 

oluşturmaktadır.  

3.5.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası 

Otoritesini öncelikle maddi gücünden alan Vladimir, günümüz Rusya’sında var 

olan erkeklik kimliklerine örnek teşkil etmektedir. Sovyet sonrası dönemde, erkeklik 

kimliğini yakından ilgilendiren iş adamlığının, mafyatik ilişkilerle sağlanması olgusu, 

bir anda haksız yolla zenginleşen, oligark olarak adlandırılan bir sınıfı ortaya 

çıkarmıştır. Oligark sınıfına ait olarak düşünülebilecek Vladimir’in sahip olduğu serveti 

yoluyla oluşan otoritesi filmin sonunda gelen ölümü ile yok edilmektedir. Tıpkı 

Vozvrashchenie filmindeki baba karakterinin sulara gömülmesi, Izgnanie filmindeki 

Alex’in başarısızlıkla sonuçlanan erkeklik ısrarı gibi Vladimir’de otoritesini ölmesiyle 

birlikte kaybetmiştir.  

Film, yaprakları dökülmüş ağaç dalları ve arkasındaki bir apartman katının 

görüntüsüyle başlamaktadır. Fondaki karga sesleriyle birlikte dalların ucunda 

çerçevenin dışına doğru bir karganın görüntüsü netleşirken başka bir karga daha dala 

konar. Yavaş yavaş güneş doğarken kamera, lüks evin içine geçer. İki boş sandalye ile 

mutfak masasının, oturma odasının ve siyah beyaz bir kız çocuğu fotoğrafının 

bulunduğu bir çalışma masasının görüntüsünün ardından, saatin alarmından hemen önce 

uyanan Elena yataktan kalkar ve aynanın karşısında saçlarını toplar. Kadının sıkıntılı ve 

düşünceli bir hali vardır. Ayna da kendine bakar. Eline altın görünümlü, yüzüğü 

hatırlatan bir nesneyi alır; ancak hoşnutsuzlukla geri bırakır. Daha sonra kahvaltıyı 

hazırlar ve ardından kapısı kapalı bir odaya girer. Perdelerini açarak odayı aydınlatır ve 



128 

 

izleyicinin göremediği birini uyandırır. Yataktan kalkan yaşlı adam banyoya giderken, 

kadın adamın yatağını toplar. Filmin giriş bölümünü oluşturan bu sahneler boyunca 

izleyici için ikili arasındaki ilişkinin yapısı hakkında bir belirsizlik alanı yaratılmış, 

filmin ilerleyen bölümlerinde netlik sağlanmıştır. 

 

Fotoğraf 12: Elena ve Vladimir kahvaltı sofrasında 

Elena filminin iki erkek karakteri arasında yaşça büyük olan Vladimir, zengin, 

üst sınıfa ait kendine bakan, sağlıklı, spor yapan bir erkektir. Aynı zamanda disiplinli, 

prensipli ve çalışkandır. Büyük bir servete sahip olan Vladimir, kendisine bakması için 

mesleği hemşirelik olan Elena ile evlenmiştir.  Maddi olarak bu evliliğe ihtiyacı olan 

Elena, eşinin her ihtiyacını karşılayan bir hizmetçi konumundadır. Filmin girişinde 

yalnız başına uyuyan Elena kalkmış, kahvaltıyı hazırlamış, Vladimir’i uyandırmıştır. 

Kahvaltı sofrasında televizyon izlerken Vladimir’i bekleyen Elena, belli ki eşi 

hoşlanmadığı için, o gelir gelmez televizyonu kapatmış ve ikili kahvaltı etmeye 

başlamıştır. Bu ana kadar yalnızca birbirlerine günaydın diyerek öpüşen Elena ve 

Vladimir, kahvaltıda sohbet etmeye başlamıştır. Kahvaltı sırasında yaptıkları 

konuşmada, Elena’nın emekli maaşını alarak oğlu Sergei’yi ziyaret edeceğini öğrenen 

Vladimir, paraya ihtiyacı olan Sergei olduğuna göre onun annesinin yanına gelmesi 

gerektiğini söyler. Elena ise nasıl onunla kızı arasındaki ilişkiye karışmıyorsa, 

Vladimir’in de kendi oğluyla olan ilişkisine karışmamasını ister. Böylece diyaloglar 

yoluyla adam ve kadının çocuklarının olduğu ortaya çıkar. Elena ve Vladimir ilişkisi 

tüm bir bölüm boyunca belirsiz bırakılmıştır. İkisinin de parmaklarında yüzük yoktur. 

Aynı evde yaşayan iki arkadaş olabilecekleri gibi, Elena tüm işleri yaptığı için hizmetçi 

gibi de konumlandırılmıştır. Diğer yandan ikilli arasında evlilik ya da kardeşlik bağının 



129 

 

da olabilmesi mümkündür. Uzun açılış bölümünde varolan belirsizlik Elena’nın oğlu 

Sergei’nin yanına gitmeden önce bankadan maaşını çektiği sahnede parmağında görülen 

evlilik yüzüğü ile biraz netleşmiş, kadının Vladimir ile evli olduğunu ve ilk sahnede 

ayna karşısında Elena’yı sıkıntıya düşüren nesnenin yüzük olduğunu düşündürmüştür. 

Böylece film ilerledikçe Vladimir’in on yıl önce bir apandist ameliyatı için kaldırıldığı 

hastanede tanıştığı hemşire Elena ile iki yıllık bir evliliği olduğu ortaya çıkmıştır. Ayrı 

odalarda yaşayan, akşamlarını yalnız başına televizyon karşısında geçiren bu çiftin 

evliliği, Elena’nın ekonomik olarak Vladimir’e duyduğu ihtiyaç nedeniyle 

gerçekleşmiştir. Elena, Vladimir’in tüm isteklerini karşılamaktadır. Evin alışverişini 

yapmakta, temizlik ve yemekle ilgilenmekte, seks partnerliği yapmakta, Vladimir’in 

özel gereksinimlerini temin etmektedir. Tüm bu hizmetler karşılığında, kendisine 

kalacak bir yer sağlamış ve ihtiyaçlarını karşılamak için bir kaynak bulmuş, böylelikle 

maaşının tamamını saklayabilecek hale gelmiştir.  

Filmin diğer erkek karakteri Sergei, öncelikle işsiz, alt sınıftan bir erkektir. 

Elena, bankadan maaşını çektikten sonra uzun bir yolculuğun ardından oğlunun evine 

gelir. Bu ev merkezi yerlerden uzak, sanayi bölgesinde kalmış, ufak bir apartman 

katıdır. Sergei apartman blokların arasında bir balkonda sigara içmekte ve etrafında 

bulunan bir sürü eve bakmaktadır. Bir ara balkondan aşağı tükürür. Sergei evlidir ve 

ergen bir oğlan çocuğa ve bir kız bebeğe sahiptir. Vladimir’in aksine küçük ve eski bir 

apartman dairesine sıkışmış, ekonomik olarak kötü koşullarda yaşayan ailenin 

arasındaki iletişimsizlik ve yabancılaşma ilk andan itibaren ortaya çıkar. Karı koca 

arasında yaşanan çatışma dışında evin ergen oğlu Sasha’da annesi ile kavga etmekte ve 

baba Sergei de ilişkileri toparlamak konusunda umursamaz davranmaktadır. Bilgisayar 

oyunu oynayan genç oğlan Sasha, çalan kapıyı umursamamaktadır. İçeriden bağıran 

annesinin sesiyle Sasha yerinden kalkar ve kapıyı açar. Eve gelen Elena’nın elindeki 

torbaları zorla alır. Bu sırada balkondan içeri giren ve onu karşılayan oğluna, Elena 

maaşının bir kısmını verir. Sergei paranın yarısını kendine sakladıktan sonra içeri giren 

ve parayı isteyen karısı Tanya’ya kalan kısmını verir.  Tek geçim kaynakları Elena’nın 

yaptığı yardımlardır. Hep birlikte çay içtikleri sahnede filmin temel hikayesi olan 

Sasha’nın üniversiteye yazılarak Osetya’ya askere gitmemesi için gerekli olan paranın 



130 

 

karşılanması sorunu konuşulur. Sergei, annesini bu parayı Vladimir’den alması için ikna 

etmeye çalışmaktadır. Bu konuşmalar sırasında Elena, Vladimir’in insanlara önem 

vermediğini ama yine de ona şu anki durumları için borçlu olduklarını belirtir.   

3.5.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri 

Elena’nın Sasha için para istediği mektubu, Vladimir’in okumasından sonra 

kahvaltıda geçen diyaloglarda, Vladimir daha doğum kontrolü hakkında bile fikirleri 

olmayan Elena’nın oğlu ve ailesini aşağılamaktadır. Vladimir, Sasha gibi çocuklar için 

askerliğinde iyi bir eğitim süreci olduğunu söylerken bir yandan da Sergei’yi ailesini 

geçindiremediği, tembellik edip bir iş bulmadığı için eleştirmekte ve başarısız olduğunu 

düşünmektedir. Sergei, balkondan aşarı tüküren, alkol ve sigara kullanan, bilgisayarda 

oyun oynamak televizyon izlemek gibi işlerle zamanını tüketen bir karakter olarak 

tasvir edilmiştir. Vladimir, böyle bir adama para vermeyi reddetmekte, Sergei’nin kendi 

görevlerini kendi başına yerine getirmesini istemektedir. 

Bu konuşmalar sırasında bir yandan Elena ve Vladimir’in aralarındaki ilişki de 

netleşmektedir. Vladimir, Elena’nın karşısında kendi düşüncelerinden emindir, Elena’yı 

kendinden aşağı görmektedir. Vladimir ile Elena arasındaki fark, filmin tüm karakterleri 

arasında olduğu gibi yalnızca sınıfsal olarak değil kültürel olarak da yaşanmaktadır ve 

bu farkla kurulan bir iktidar söz konusudur.  Örnek olarak, Elena bu sahnede, 

Vladimir’in kızı Katya için kullandığı hedonist kelimesinin anlamını bilememiştir. 

Vladimir, sağlık için olsa başka düşüneceğini ancak Sergei’nin tembelliği nedeniyle, 

onlara para vermek zorunda olmadığını çok emin bir şekilde söyler. Üstelik Sergei üç 

yıl önce aldığı borcu bile ödememiştir. Bunun üzerine Elena, Vladimir’in kızına karşı 

gösterdiği hoşgörüyü eleştirir. Vladimir sinirlenerek, elinden geleni yaptığını ve kızının 

hedonist olmasına engel olamadığını belirtmekte ve onun karakterinin annesine 

benzemesinden şikayet etmektedir. Daha sonra adam bağırdığı için pişman olur ve 

tekrar düşüneceğini söyler. Vladimir’in kibirli ve aşağılayan hali karşısında Elena’nın 

özellikle hedonist kelimesini bilmemesi ironiktir. Sınıfsal konumu nedeniyle hedonist 

olmaya imkanı olmayan Elena, Vladimir’in karşısında varolma savaşı vermekte ve 

çaresizce onun dediklerini dinlemektedir. 



131 

 

 

Fotoğraf 13: Elena, oğlu Sergei ve ailesi 

Kahvaltı sofrasında geçen konuşmadan sonra Elena kırılmış olduğu için ilk başta 

reddetse de Vladimir’in isteği üzerine onunla seks yapar. Daha sonra ise adamın 

eşyalarını hazırlar ve Vladimir spor salonuna gitmek üzere evden ayrılır. Üst sınıftan 

olan Vladimir, yolda giderken karşıdan karşıya geçen işçiler nedeniyle durmak ve onları 

beklemek zorunda kalır ve sonrasında pembe tişörtlü iki genç kızın resepsiyonda 

müşterileri karşıladığı spor salonuna gelir. Spor yaparken,  genç bir kadına bakar 

böylece erkeklik kimliğine ait bir değer gösterilmiştir. Uzun yüzme sahnesinde 

Vladimir kalp krizi geçirir durumu fark eden genç kadın görevli suya atlar ve hareketsiz 

duran Vladimir’i kurtarır. 

Hastaneye kaldırılan Vladimir, Elena’dan kızı Katya’ya haber vermesini ister. 

Vladimir’in rahatsızlığına üzülen Elena, Katya’la babasıyla buluşmadan önce onu 

üzmemesi için uyarmak nedeniyle buluşur. Hatta konuşmanın sonunda kızın Vladimir’i 

görmesini istemese de engel olamaz. Katya farklı bir kişiliktir. Elena ile mesafelidir.  

Katya kendinden emin, duygusunu dışarıya taşımayan ve Elena’nın söylediklerini 

umursamayan bir tavırdadır. Onu küçük görmektedir. Hastanede babasının bilincinin 

yerinde olduğunu öğrenince şimdiden tüm hemşirelerle birlikte olmuştur diyerek 

Elena’yı düşünmeden kaba bir şaka yapmıştır. Elena kalp krizinin biraz da kızın suçu 

olduğunu söylerken, Katya ise Elena’nın babasına karşı olan duygularına inanmamakta 

ve bu evliliğe saygı duymamaktadır. Son olarak, Elena’nın kendisini iyileştirmesine 

ihtiyacı olmadığını ve babasının ise hiç umrunda olmadığını söyler ve sigarasını içmeye 

devam eder.   



132 

 

Yönetmen, Katya’nın hastanede babasını ziyaret ettiği sahnede ikilinin 

arasındaki ilişki yoluyla önceki üç filminde olduğu gibi ebeveynler ve çocuklar arasında 

kurulan ilişkinin yapısına odaklanmıştır. Katya, babasını parayı daha çok umursamakla 

suçlamakta, Vladimir ise kızına paranın değerini bilmediğini söylemektedir. Katya, 

istediği her şeye sahip olmasını sağladığı için babasını suçlar. Bu konuşmalar boyunca 

Katya’nın alkol ve uyuşturucu bağımlılığı olduğu ortaya çıkmıştır. Daha sonra 

yaşamının bir çocuk doğurursa düzene gireceğine inanan babasına çocuk doğurmak 

istemediğini ve çocuk doğurmayı “acı verici, pahalı ve amaçsız” olarak gördüğünü 

açıklar. Çocuk doğurmaktan sorumluluk almak istemediği için kaçtığını düşünen 

babasına,  insanlığın bu haline rağmen çocuk doğurmaya devam etmesinin sorumsuzluk 

anlamına geldiğini belirtir. “Sırf herkes çocuk yaptığı için, ulu bir amaç uğruna yapılan 

bir şey diye. Bizim de seçme şansımız yok tabi. Sadece bu amaca hizmet eden ürünleriz. 

Lezzetli biri olmalı. Milyonlarca sinek yanılıyor olamaz. Belki duymamışsındır. Zaten 

yakında Dünya’nın sonu gelecek.” Katya’da Sergei gibi otuzlu yaşlarında, Rusya’nın 

yeni nesli olarak kayıp bir kuşağı tarif etmektedir. Yıkılış zamanlarında doğan bu iki 

genç, Rusya’nın yeni halini temsil etmektedir. Katya’da, Sergei gibi bağımlı, umutsuz 

ve tutunamamış bir karakter olarak çizilmiştir. Farklı sınıflara ait olmalarına rağmen, iki 

karakter için de gelecek umut taşımamaktadır.  Katya’ya göre insanlık “kökleri kuru, 

kötü tohumlardır.” Yine de Katya ve babası filmin sonunda birbirlerine sarılıp 

öpüşürler. 

Yönetmen diğer iki filminde olduğu gibi Elena filminde de ebeveynler ve 

çocukları arasındaki ilişkiyi, aile kurumunu sorgulamıştır. Filmde aile içi ilişkilerin 

yapısı, kadınlık ve erkeklik kimlikleri ile birlikte ebeveyn ve çocuk ilişkileri de ele 

alınmıştır. Üç filmde de, insanların çocuklarını kendi mülkleri gibi görmesi 

sorgulanmıştır. Izgnanie filminde olduğu gibi Elena filminde de Katya böyle bir 

dünyaya çocuk getirmenin doğru olmadığını düşünmektedir. 

3.5.3. Hegemonik Erkeğin Ölümü ve Otoritenin El Değiştirmesi 

 Vladimir hastaneden çıkmasından sonraki sabah, kahvaltısını ve ilaçlarını 

yatağına getiren Elena’ya vasiyetini açıklar. Tüm malını kızı Katya’ya bırakmaya, 



133 

 

Elena’ya ise ölene kadar maaş bağlamaya karar vermiştir. Elena biraz hayal kırıklığına 

uğramıştır. Torunu Sasha’nın askerlikten kurtulması ve üniversiteye gitmesi için gerekli 

olan parayı, Vladimir’in verip vermeyeceğini çekinerek sorar. Vladimir ahlaki olarak 

parayı vermesinin doğru olmayacağını ve bir baba olarak Sergei’nin bu işi çözmesi 

gerektiğini söyler. Sergei’nin hiç düşünmeden iki çocuk doğurmuş olmasını ve 

başarısızlığını eleştiren Vladimir’e karşı, Elena Katya’yı öne sürer. Kendi oğlu gibi, 

Vladimir’in kızının da açıkları olduğunu savunur ve onun “düşüncesiz, terbiyesiz ve 

kısır” olduğunu söyler. Bu diyaloglar film boyunca vurgulanan sınıfsal ve kültürel 

farkların en yoğun yaşandığı bölümdür. Vladimir, Elena, Sergei ve ailesini küçük 

görmekte, sınıfsal ve kültürel zorunluluklarını onların suçu olarak kabul etmektedir. 

Kendisini ve kızını diğerlerinden üstün kabul etmekte ve onların kendilerini anlamaktan 

aciz olduğunu düşünmektedir. Elena bu duruma karşılık, Vladimir’e, parası olduğu için 

kendisini daha özel düşünmemesi gerektiğini ve tüm bunların geçici olduğunu söylerek, 

İncil’de geçen “sona kalan, ilk gelecek” cümlesini tekrarlar. Vladimir ise “fakirler ve 

aptallar” için uydurulmuş dini hikayelerin doğru olmadığını, “eşitlik ve kardeşlik”in 

sadece Elena’nın hayal dünyasında gerçekleştiğini belirterek vasiyetini yazması için 

kağıt kalem ister. 

Elena, Sergei’yi arayarak parayı alamadığını haber verir. Bir süre düşündükten 

sonra ilaçlar hakkında bilgi veren bir kitabı alarak viagra ile ilgili yazılanları okur. 

Banyodan aldığı ilacı, Vladimir’in yemeği öncesinde içmesi gereken diğer ilaçların 

arasına karıştırır. Oldukça soğukkanlı davranan Elena, ilaçları yemekten önce içmeyi 

unutan Vladimir’e içmesini bile hatırlatır. Kaygılı ve sıkıntılı bir şekilde beklemeye 

başlayan, Elena odasının duvarında asılı olan bir gençlik fotoğrafına bakmaktadır. Bu 

fotoğraf kadınını masum geçmişini kaybetmesini simgelemektedir. Bir süre sonra 

Vladimir’in odasına giden Elena adamın öldüğünü görür. Etrafı toplar, vasiyetnamenin 

yazıldığı kağıtları bir kapta yakar ve durumu haber vermek için telefona gider. Ölüm 

raporunu hazırlayan doktor, daha yeni kalp krizi geçirmiş birinin viagra içmiş olmasına 

şaşırarak Elena’yı eleştirir. Elena ise haplardan haberi olmadığını söyler. Cenaze 

töreninde Katya’nın aksine hıçkırarak ağlar.  



134 

 

 

Fotoğraf 14: Vladimir’in ölümünü bekleyen Elena 

Vladimir’in ölümünden sonra avukat, hukuki olarak mirasın Elena ile Katya 

arasında bölüneceğini açıklar. Katya, evdeki kasada bulunan paralardan bahseder. Elena 

onları çaldığı halde kasada para olmadığını söyler. Katya inanmaz. Sonrasında Elena, 

oğlunun evine gider. Sasha’nın kurtulmasını ve Tatya’nın üçüncü çocuğa hamile 

olmasını kutlarlar.  

Filmin son bölümünde Elena, Vladimir’in ölümünün ardından ailesini kendi 

yanına almıştır. Sergei karısı ve çocukları evdedir. Tıpkı filmin açılış sahnesindeki gibi 

dalların arasından evi görüntüleyen kamera bir süre bekler. Bu son sahnede karga 

yoktur ve evin ışıkları açıktır. 

Film boyunca sınıfsal olarak birbirine göre kurgulanan erkekler ve kadınlar 

arasında yaşanan kültürel hegemonya süreci vurgulanmaktadır. Vladimir orta yaşlarının 

sonuna gelmiş burjuva sınıfına ait, düzenli ve disiplinli, sportif ve sağlıklı, kendine 

güvenen bir karakterdir. Alt sınıfta yer alan Sergei ise tembel, işsiz, sigara ve alkol içen, 

sorumsuz bir erkektir. Ekonomik güçle belirlenen sınıfsal farklılıkların yanında iki 

erkeğinde kadınlar karşısındaki üstün konumu korunmaktadır. Aynı zamanda başarısız 

babalar olarak tasvir edilmektedirler. Bakıldığında yıkılma sonrası ortaya çıkan 

ekonomik ve kültürel karışıklık, ülkedeki insanların umutlarını kaybetmelerine yol 

açmıştır. Bu anlamda babaların çocuklarını yetiştirmedeki rolü erkeğin gücünü 

kaybetmesine paralel olarak değişime uğramıştır. Sergei’nin aile reisi olduğu sanayi 

bölgesinde dar ve küçük bir apartman katına sıkışmış ekonomik sıkıntı içindeki dört 

kişilik aile, alt sınıf yeni Sovyet ailesini temsil etmektedir. İşsiz bir babanın olduğu, aile 

içinde iletişimsizliğin yaşandığı, doğum kontrolünün uygulanmadığı bir aile temsili söz 



135 

 

konusudur. Vladimir ise yıkılma sonrası ortaya çıkan haksız zenginleşme ve servet 

dağılımındaki eşitsizliğin sonucunda ekonomik olarak artan uçurumun bir yansımasıdır. 

Ekonomik kriz ve yönetim boşlukları, hayali ticaret yoluyla bir anda zengileşen mafya 

kimliğine sahip oligark adı verilen kişilerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Putin ise, 

oligarkların siyasetten uzaklaştırılması için savaşmış, karşı koyan Boris Berezovskiy ve 

Vladimir Gusinskiy gibi oligarkların mülklerine el koymuştur (Jafarov, 2007: 213). 

Vladimir’in kendinden düşük sınıftan bir kadın tarafından öldürülmesi, Putin 

döneminde oligarkların haksız zenginleşmesine engel olunmasının yansıması olarak 

okunabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 

 

3.6. Leviathan (Leviathan, 2014): Otoriter Devlet ve Birey İlişkisi 

Yönetmenin 2014 yapımı Leviathan filmi, bir ailenin deniz kenarında sahibi 

olduğu eve, kasabanın belediye başkanı tarafından hukuksuz olarak el konulmasını 

anlatmaktadır. Film, evin sahibi Kolya’nın ikinci eşi Lilya ve oğlu Roma ile yaşadığı 

evi kurtarmak için askerden arkadaşı olan avukat Dima’nın Moskova’dan gelmesiyle 

başlamaktadır. Film boyunca Kolya’nın ailesi ve arkadaşı ile arasındaki gerilim gibi 

kişisel ilişkiler yanında filmin geçtiği kasabanın günlük yaşamı, siyaset ve din 

arasındaki ilişkilerin iktidar mücadelesindeki yeri gibi toplumsal sorunlar tartışılmıştır. 

Kolya’nın avukat arkadaşı Dima’nın evi kurtarmak için yaptığı tüm denemeler sonuçsuz 

kalmış ve filmin sonunda ev yıkılmıştır. Bu sırada Kolya, kendisine tuzak kurularak eşi 

Lilya’nın ölümüyle suçlanmış ve hapse atılmıştır.  

 

Fotoğraf 15: Kolya ve evi 

3.6.1. Sembolik Otorite İlişkilerinin İnşası 

Leviathan filmi deniz ve kayalıklardan oluşan doğa görüntüleriyle başlamakta ve 

bir süre sonra insanların yaşam alanlarına doğru yönelmektedir. Eskimiş ve kıyıda terk 

edilmiş tekne görüntülerinin ardından bir evin uzak plan çekimleri ekrana gelir. Bir süre 

sonra evden çıkan Kolya arabasına binerek tren garına gider. Moskova’dan gelen avukat 

arkadaşı Dima’yı karşılar. Lilya kahvaltıyı hazırlarken, Kolya’nın ilk eşinden olan 

onbeş onaltı yaşlarındaki evin oğlu Roma uyanır. Lilya ona günaydın diyerek saçını 

okşamak ister ama oğlan kaçar. Yönetmen her filminde anne ve oğul arasında 

gerçekleşen bu hareketi bu filmde de tekrar etmiştir. Diğer yandan Roma, Lilya’ya 



137 

 

sürekli ters davranmaktadır. Ebeveynler ve çocukları arasındaki çatışma bu filmde de 

devam etmektedir. Kavga devam etmekteyken Kolya ve Dima eve gelir. Oğlan koşarak 

onları karşılamaya gider ve Lilya üçlüyü evin penceresinden izler. Lilya’nın pencereden 

gerçekleştirdiği bu gözlem film boyunca devam etmektedir. Lilya her zaman olayları 

geriden izleyen bir aile üyesi olarak konumlandırılmıştır. Yönetmenin dört filminde de 

kadınlar olayları pasifize bir şekilde (Elena’nın viagrayla kocasını öldürmesi dışında) 

izleyen karakterler olarak anlatı içine yerleştirilmişlerdir. Öte yandan Zvyagintsev’in 

pasifize edilmiş kadınları, filmsel anlatının çözüme ulaştığı kapanış sekanslarında kendi 

etkin konumlarını yeniden inşa ederek iktidar üzerinden kurgulanmış otoriter erkeklik 

pratiklerinin dışında da varolabileceklerini doğrudan ya da simgesel olarak ispat etmeye 

çalışmaktadır. Daha sonra kahvaltı sahnesinde Roma’nın Lilya’ya hakaret etmesi 

sonucu Kolya’nın oğluna sertçe vurmasına Dima’nın verdiği tepki filmin geri kalanında 

devam eden iki erkek arasında var olan erkeklik ve iktidar gerilimini ortaya koyması 

açısından anlamlıdır. Dima, oğluna vurmaması gerektiğini düşünmekte, Kolya ise 

bunun “sevecen bir tokat” olduğunu söylemektedir. Bu sahneler boyunca tepki 

vermeyen Lilya’ya göre oğlun “adam mı maymun mu” olacağı babası Kolya’ya 

bağlıdır. Kolya ise oğlu ile hegemonik erkeklik değerlerinin hakim olduğu bir ilişki 

kurmaktadır. Ona asker diye seslenmekte, onunla dövüşmekte ve arabayı kullanmasına 

izin vermektedir. Bu anlamda özellikle babalar yoluyla, erkeklere aktarılan hegemonik 

değerler görünür hale gelmektedir. Kolya ve Dima üzerinde kurgulanan ve Roma 

aracılığı ile görünür hale gelen bu gerilim, Putin dönemi muzhik erkeklik ideali ve 

Zvyagintsev’in idealize ettiği erkeklik temsili arasındaki gerilimin bir tezahürü olarak 

yorumlanabilir.  

Diğer filmlerle benzer şekilde aile içi işbölümü toplumsal cinsiyet rollerine 

uygun olarak bölünmüştür. Lilya yemek, temizlik gibi evin tüm işlerini yapmaktadır. 

Diğer yandan evi belediye başkanına vermeyi kabul edip Kolya ve oğlu ile birlikte 

uzaklara gitmeyi istemekte ancak eşini ikna etmesi için Dima’dan yardım istemektedir. 

Bu bağlamda aile içi iletişimsizlik söz konusudur. Lilya eşini ikna edememekte ve bir 

başkasından yardım istemektedir. 



138 

 

Dima, elinde belediye başkanı Vadim ile ilgili usulsüzlük belgeleri olduğunu ve 

böylece onu tehdit ederek evi kurtarabileceklerini söylediğinde belgeleri görmek isteyen 

Kolya ve Dima arasında ilk çatışma yaşanır. Dima şehirli, eğitimli ve rasyonel bir 

karakter olarak tasvir edilmiştir. Kolya’ya karşı kendini üstün görmekte ve onu 

tepkilerini denetleyemeyen bir erkek olarak düşünmektedir. Diğer bir ifadeyle daha 

önce belirtildiği gibi Putin dönemi muzhik erkeklik tipi Dima yoluyla eleştirilmektedir.  

Kolya ise kendisine “patronluk taslamasını” istemediği Dima’nın karşısında gücünü 

kaybetmek istememektedir. Bu nedenle uzun mahkeme sahnesinden sonra kapıda 

beklerken kendisine talimat verir gibi gitmelerini söyleyen Dima’yı sigarasını bitirene 

kadar bekletir; ancak tepki olarak gösterdiği bu davranış aslında onun gücünü kaybettiği 

ilk andır. Yönetmenin tüm filmlerinde geleneksel erkeklik tipi ile Putin dönemi 

liberalizme uygun yeni erkek tipi arasında gerilim yaşanmaktadır. 

Akşam yemeğinde sarhoş olan erkekler ve Lilya sohbet etmektedir. Film 

boyunca oldukça fazla alkol tüketimi göze çarpmaktadır. Bu durum özellikle yıkılıştan 

sonra Rus erkeklerinin en önemli sorunlarından biri olarak görülen alkolizmle paralel 

bir şekilde ilerlemektedir. Kolya, Dima’ya yaşadığı topraklarda çok uzun bir geçmişe 

sahip olduğunu anlatmakta ve eski fotoğrafları göstermektedir. Lilya, Kolya’nın hep 

aynı şeylerden bahsetmesinden sıkıldığını belirtince aralarında tartışma yaşanır. Ortamı 

sakinleştirmeye çalışan Dima aslında Kolya’yı küçümsemeye devam etmektedir. 

Kolya’nın içinde bulunduğu çaresizlik ve acıya empati geliştirmemektedir. Lilya’ya 

bakarak gizli bir şekilde Kolya’nın sarhoşluğuna gülmüştür. Kendi gücünü diğer 

erkeğin güçsüz konumunda sağlamlaştıran Dima, beden diliyle de kendini üstün 

gördüğünü belli etmektedir. Kolunu, ona eski fotoğrafları gösteren Kolya’nın boynuna 

atar. Bir süre sonra Kolya aslında Dima’nın gerçekten onu dinlemediğini hisseder ve 

gerilim tırmanır. Lilya ise meyve yiyerek onları izlemektedir. Kadının izleyici konumu 

erkekler arası süren güç savaşının biraz da kadınlar karşısında üstün olma amacını 

taşıdığını ima etmektedir. Daha sonra Dima, umutsuzluğa kapılan Kolya’ya evi satıp 

Moskova’ya taşınabileceklerini önerir. Bir stüdyo daire tutabileceklerini, Kolya’nın her 

işi yapabileceğini ve Lilya’nın da şimdiki gibi balık temizlemektense mağazada 



139 

 

çalışabileceğini anlatır. Kolya ise üzgün ve sarhoş bir halde oğlu Roma’ya ne olacağını 

düşünür. Bu sırada dışarıdan gelen bir arabanın sesi duyulur.   

Kilisenin rahibiyle yemek yemiş olan belediye başkanı Vadim sarhoş bir 

haldedir. Film boyunca din ve devlet arasındaki ilişkilerin yozlaşması anlatılmıştır. 

Ekim Devrimi’nin ilk dönemlerine benzer şekilde zengin burjuva sınıfı üyesi olarak 

Vadim ve din adamı karikatürize bir tipe sahiptir. Yemek esnasında aralarında geçen 

konuşmada rahip, seçimi kazanmakla ilgili kaygıları olan Vadim’e sakin olmasını, tanrı 

ne istiyorsa onun olacağını söyler. Vadim ise kiliseye olan bağını, tüm vaazlere 

geldiğini ve yaptığı bağışları hatırlatarak rahibin desteği kazandığından emin olmak 

ister. Arka fonda İsa’nın Son Yemeği tablosunun asılı olduğu yemek odasında, genç bir 

erkek öğrenci saygılı ve çekingen bir halde ikiliye hizmet etmektedir. Film boyunca 

ikilinin birkaç bölümü daha bulunmakta ve aralarında geçen diyaloglar, tanrının para 

yoluyla satın alındığı, böylelikle dinin tekeline sahip olan din adamları ve politikacılar 

arasında iktidar ve iktidarın getirilerinin paylaşıldığı anlaşmalar yapıldığını 

vurgulamaktadır.  

Dışarıdan duyulan araba sesiyle eve geldiği anlaşılan Vadim çok sarhoş bir halde 

Kolya’nın evinin önünde onlara hakaret etmektedir. Evi artık aldığını söyler ve onlara 

gitmeleri için bağırır. Onların böceklere benzediğini söylemekte ve kendisini üstün 

görmektedir. Kısa boylu, şişman ve sarhoşluktan ayakta durmasına korumalarının 

yardım ettiği Vadim’in gitmesini sağlamak için Dima, elindeki bilgileri ima ederek 

yarın görüşmelerini, söyleyeceklerinin önemli olduğuna onu ikna ederek gitmesini 

sağlar. Dima içeri girdiğinde elinde tüfekle üzgün bir şekilde korkuyla ona bakan oğlu 

Roma ve Lilya ile oturan Kolya, Moskova’ya taşınmayacağını, kasabada kalacağını 

söyler.  

Vadim’in sahip olduğu gücün hukuksuzluğu ve sınırlarının genişliği filmin 

başında ailenin evini basmasıyla kendini açığa çıkarmaktadır. Belediye başkanı ne 

olursa olsun, kendisine karşı güçsüz halktan biri olan Kolya’nın evini alabileceğine 

emindir. Kolya ve diğerleri ertesi gün, Vadim’in eve yaptığı baskını şikayet etmek için 

karakola gitmişler ancak polisler dilekçeyi kabul etmemek için Kolya’nın ilk aşırı 



140 

 

hareketinde onu tutuklamıştır.  Ansızın tutuklanan Kolya’yı hapisten çıkarmak için 

birçok resmi kuruma başvuran Dima bir sonuca ulaşamamıştır. Sonrasında akşam 

sözleştikleri gibi Vadim’in ofisine gider ve yolsuzluklarla ilgili belgeleri gösterir. 

Ondan evin sahip olduğu gerçek değeri ödemesini ve anlaşma yapmalarını ister. 

Ofisine, Putin’in fotoğrafını asan Vadim teklifi kabul etmekle birlikte, avukatın 

gitmesinin ardından plan yapmaya başlar. Kasabanın emniyet müdürünü ve yönetici 

olan hakimleri toplayarak, Dima’nın sahip olduğu bilgilerin çok tehlikeli olduğunu 

söyler, seçimi kaybetmemek için adamlarına gereken neyse yapmalarını emreder. 

Duvarda asılı olan Putin fotoğrafı aslında belediye başkanının devlet yönetimini temsil 

eden bir aracı olduğuna işaret etmektedir. Bu açıdan yönetmen Vadim karakteri 

üzerinden, Rusya’nın yönetim anlayışındaki çarpıklığı eleştirmiştir.  

3.6.2. Çekirdek Ailenin Çözülüşü ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri 

Kolya’nın hapisten çıkmasını beklerken Lilya, Dima’nın otelinde onun kaldığı 

odaya çıkar ve onunla sevişmeyi ister. İkilinin sevişmesinin ardından Kolya arar ve 

hapisten çıktığını haber verir. Aynı zamanda kendisini almaya gelen kimse olmadığı 

için kızmıştır. Daha sonra arkadaşlarıyla birlikte gittikleri piknikte herkesten gizlenip 

sevişen Dima ve Lilya’yı, Roma görmüş ve ikilinin ilişkisi ortaya çıkmıştır.  

Piknik bölümünde erkekler ateş talimi yaparlar. Sırayla hepsi yerleştirilen 

hedefleri vurmaya çalışır. Filmin politik eleştirisi dahilinde hedefler arasında eski 

dönem liderlerden Lenin, Brezhnev ve Gorbachev bulunmaktadır. Ekim Devrimi’nin 

lideri Lenin ve Sovyetler Birliği’nin diğer liderlerinin hedef tahtası olduğu bu sahne, 

yönetmenin sadece Rusya’nın bugün içinde bulunduğu siyasal yapıyı değil tüm bir 

siyasal tarihi eleştirdiği anlamına gelmektedir. Yine filmin diğer bölümlerinde olduğu 

gibi erkekler fazla alkol tüketmiş ve sarhoş bir haldedir. Devamında belediye başkanı ve 

rahibin seçimle ilgili konuşmaları gelir. Her zaman olduğu gibi seçimi kazanma 

kaygısında olan Vadim’i sakinleştiren rahip ona dinsel öğütler vermektedir.  

 



141 

 

 

Fotoğraf 16: Piknik sahnesi 

Eşinin arkadaşıyla ilişkide olduğunu öğrenen Kolya’nın dövdüğü Dima, Lilya’ya 

kendisiyle Moskova’ya gelmesini teklif eder. Teklifi reddeden Lilya, günün sonunda 

Kolya ile yaşadığı eve geri döner ve eşine bir çocuk daha isteyip istemediği sorar. Lilya 

gitmek yerine Kolya ile kalmayı seçmiştir. Aslında Izgnanie filmindeki kadın karakter 

Vera’nın yaşadığı çelişkiye benzer şekilde Leviathan filminde de Lilya, eşiyle mutlu 

değildir. Aile içi ilişkilerde iletişimsizlik söz konusudur. Lilya, Dima’nın da bir çare 

olamayacağının farkındadır. Bu nedenle hayatını değiştirmeye cesaret edemez ve alıştığı 

düzene devam etmek tercihinde bulunur. Diğer yandan Lilya gelmeden önce Kolya’yı 

teselli eden Pasha ve Angela, filmde ve hatta yönetmenin tüm filmleri içinde sağlıklı 

iletişim kurabilen tek aile olarak tasvir edilmiştir. Kadının edilgen olmadığı bu aile de 

iki cinsinde eşitliği söz konusudur.  

Dima’nın evi kurtarmak için yaptığı planlar bir işe yaramamıştır. Vadim tehlikeli 

bilgilere sahip olan avukatı, arabasına alarak korumalarıyla birlikte ıssız bir yere 

götürmüştür. Vadim, korumalar tarafından dayak yiyen Dima’nın başına silahını dayar 

ve onu öldüreceğini söyler; ancak yere ateş ederek onu yeterince korkuttuğunu 

düşünmüştür. Avukatı ıssız alanda bırakıp arabasına binen Vadim, geri dönüş yolunda 

evi almasının önünde hiçbir engel kalmadığı için gerekli yerlere telefon eder ve açaçağı 

işletme ile ilgili planlara başlar. Ölümden dönen Dima ise kasabayı terk ederek 

Moskova’ya geri döner. 



142 

 

Evin eşyalarını toplayan Lilya ve Kolya bodrum katında sevişmeye başlarlar. Bu 

sevişme sahnesi aslında biraz tecavüze benzetilmiştir. Roma ise babası ve Lilya’yı görür 

ve koşarak evden uzaklaşır. Çünkü babasını aldattığını düşünen Lilya’yı affedememekte 

ve onun hayatlarından gitmesini istemektedir.  

3.6.3. Leviathan/Devletin Otoriter Temsili 

Fenike mitolojisinde deniz canavarı olarak geçen Leviathan adlı balıktan ismini 

alan filmin bu bölümünde Roma koşarak sahile gider ve oldukça büyük bir balık 

iskeletinin içinde oturur. Bir süre sonra eve döner ve Lilya’ya bağırarak ağlamaya 

başlar. Sabah olduğunda, gece boyunca ağlamış olan Lilya işe gitmek üzere yola çıkar. 

Ancak gitmeden önce kayalık bir yerden manzarayı izler. Bu esnada deniz canavarı 

Leviathan tekrar denizin içinde canlı bir şekilde görünür. Lilya uzaklara dalmış ve 

düşünceli bir haldedir. Büyük canavar balık bir balık olarak betimlenen Leviathan’ın 

Roma’nın olduğu sahnelerde ölmüş ve iskelete dönüşmüş olması çocuk için bir yaşam 

tehlikesi olmadığını betimlerken, eşini aldatan, evlilğinde mutsuz olan ve evi terk etmek 

isteyen Lilya ‘nın olduğu bu sahnede peygamberleri bile yutan balığın canlanmış olması 

Lilya’nın filmin sonunda ki simgesel ölümünü ima etmektedir. Leviathan figürü, 

yönetmenin diğer filmlerindeki gibi sanat tarihi ve mitoloji üzerinden karakterlerin 

anlatı içindeki yolculuğunun simgesel tasviri olarak kullanılmıştır. 

 

Fotoğraf 17: Leviathan ve Roma 

 



143 

 

Lilya’nın bu son sahnesinin ardından birkaç gün boyunca ondan haber alınamaz. 

Kolya, eşinin Dima ile Moskova’ya kaçtığını düşünmekte, alt üst olmuş bir halde 

sürekli içmektedir. Bir sabah gelen görevliler, Lilya’nın cesedinin sahilde bulunduğunu 

haber verirler. Cesedi teşhis etmeye giden Kolya, yağan yağmur altında Lilya’nın ıslak 

yüzünü ve saçlarını okşar. Yağmur ve su metaforu üzerinden Kolya’nın eşini affettiği 

ima edilmektedir. Leviathan birinci düzeyde büyük bir balık anlamına gelse de 

Hobbes’un devlet anlayışına uygun olarak olarak kadın etraflarında sürekli dönen 

tekinsiz ve uğursuz devlet imgesi tarafından da yutulmuştur. 

Sürekli içmeye devam eden Kolya kasabada karşılaştığı başka bir rahibe başına 

gelenlerin nedenini sorar. Tanrının adaletsiz olduğuna inanmaktadır ve kiliseye 

gelmediğini ve tanrıdan uzaklaştığını neden olarak sunan rahibe bunun bir işe 

yaramayacağını söyler. Rahip Kolya’ya, İncil’de geçen kendisi gibi hayatın anlamını 

araya Job adından bir adamın hikayesini anlatır. İnsanların uyarılarına rağmen “tozu 

tekmeleye devam eden” Job, tanrının kasırga şeklinde ortaya çıkarak ona gerçekleri 

açıklamasından sonra inançlı bir insan olarak yüzkırk yaşına kadar yaşayıp, ailesinin 

dört kuşağını görmüş, bilgelik kazanmıştır. Kolya yaşadığı tüm çatışmaları rasyonalize 

etmeye, başına gelenlere bir anlam vermeye çalışmaktadır. Ancak tüm bu olanlara 

dinsel öğretilerin cevap veremeyeceğini, tanrının yaşanan adaletsizlikleri önlemeye 

gücü yetmeyeceğini savunmaktadır. Rusya’da, Sovyetler Birliği sonrası kilise ve din 

algısı açısından değişimlerin yaşandığı görülmüştür. Putin iktidarı Sovyetler döneminde 

önemini kaybeden kilise kurumu ile ilişkileri geliştirmiş, din mistik boyutumdan öte 

devlet aygıtı haline gelmiştir. Yıkılış sonrası yükselişe geçen kilise ve din olgusu ilk kez 

Putin ile birlikte devlet politikasına dahil edilmiş, devlet ve kilise arası ilişkiler bu 

yönde gelişmiştir (Dualı, 2012: 212). Yönetmen dini bir kurum olarak kilisenin iktidar 

ile arasındaki işbirliğini film boyunca vurgulamış ve politika ve din arasındaki 

yozlaşmış ilişkileri eleştirmiştir. Belediye başkanının ortağı rahip ile Kolya’nın 

karşısına çıkan ikinci rahip karakteri arasındaki fark dinin politik yönü ve mistik yönü 

arasındaki farka işaret etmektedir. 



144 

 

Kolya’nın oğlu Roma’nın babasından daha fazla içmemesini istediği gecenin 

sabahında eve gelen polisler, Kolya’yı karısını öldürmek suçundan tutuklar. Onları 

engellemek isteyen Roma’ya ise çok sert davranırlar.  

Sorgulama sırasında Lilya’da tecavüz izleri olduğu ve kafasından vurulduğu 

ortaya çıkar. Kullanılan cinayet aletine uygun bir çekiç ise Kolya’nın evinde 

bulunmuştur. Kolya hıçkırarak ağlamaya başlar. Şaşkınlık içindedir ve suçlamalardan 

kurtulamayacağını bilmektedir. Üstelik eşi ile arasında son dönemde geçen tüm olaylar 

kendi aleyhinedir. Söylenenlerden bir şey anlamamış olan Kolya sadece evde yalnız 

kalan oğlunu düşünmektedir. Çıkarılan mahkemede suçlu bulunan Kolya, hapse girer. 

Mahkeme esnasında daha önce Vadim’im ortaklarından olan hakimler de 

bulunmaktadır. Kolya’ya yapılan bu suçlamalar aslında belediye başkanının bir planıdır. 

Her şey olup bittikten sonra telefonu çalan Vadim, Kolya’nın on beş yıl ceza aldığını 

öğrenir ve rahatlar. İktidarını kaybetme riskine katlanamayan Vadim, avukatın 

bildiklerinden dolayı Kolya’yı da bir tehdit olarak görmüş, evi alma amacına ulaşsa bile 

sonrasında sorun yaşamamak için önce Lilya’yı öldürtüp suçu Kolya’ya atmıştır.  

Olaylar sırasında beş gün boyunca evde tek başına kalan Roma’yı, aile dostları 

Pasha ve Angela evlat edinmek istemiştir. İkili oğlanın anne babasına karşı kendilerini 

sorumlu hissettiklerini ve Roma’yı devletin ilgilendiği kimsesizler yurduna bırakmak 

istemediklerini açıklar. Roma ise ilk başta yapılacak olan çocuk yardımı parası için 

onların kendisini evlatlık olarak istediklerini söylese de sonunda onlara inanır ve 

tekliflerini kabul eder. Yönetmen Roma’nın hikayesini umutlu bir şekilde bitirmiştir. 

Pasha ve Angela’nın devletin kurumlarına güvenemeyerek, Roma’yı bırakmak 

istememesi, devletin işleyişindeki bozuklukların bir kez daha eleştirildiği bir tablo 

çizmiştir.  

Leviathan filmi, kilisede film boyunca gördüğümüz Vadim’le işbirliği halinde 

olan rahibin verdiği vaazla biter. Ziyaretçiler arasında Vadim’in oğlu, kızı ve eşi de 

bulunmaktadır. Vadim ilk olarak bu bölümde ailesi ile birlikte görünür. Kilise çanları 

eşliğinde uzaktan çekilen makam arabalarının, vaaz sonrasında kiliseden ayrılmaları 

görüntüsüyle sonlanan film, baştaki batık tekneler ve deniz manzarasıyla biter. 



145 

 

Film, Thomas Hobbes’un Leviathan(1651) olarak adlandırdığı modern devletin 

doğuşunu simgeleyen devlet düzeninden adını almıştır. Yönetmene göre canavar olarak 

bilinen Leviathan’ın vücut bulmuş hali olan devlet, insanların güvenliğini sağlamak için 

kendi haklarını bir üst otoriteye teslim etmeleriyle elde ettiği gücü bir süre sonra onların 

aleyhine kullanmaktadır. Zvyagintsev, Rusya’da ki yaşamı, politik durumundan yola 

çıkarak, “mayın tarlasında”  olmaya benzetmiş ve hukukun üstünlüğünü ya da eşit 

haklara sahip olmak gerekliliğini tartışmanın imkansız olduğunu belirtmiştir (Walker, 

Erişim Tarihi: 10 Ocak, 2017). Bu durumun eleştiri olarak filmde, devlet yetkilileri, 

özel çıkarları için halkın tüm haklarını sömüren, kilise ile iktidar oyunlarına katılan 

karakterler olarak tasvir edilmiştir. Diğer yandan her kurumu ele geçirmiş olan bu güç 

hukuku da zaptetmiştir. Bu nedenle sıradan insanlar ne yaparsa yapsın haklarını 

koruyamamaktadır.  

Devletin iktidarının kaynağın olarak otorite temsili Vadim alabildiğine eril ve 

saldırgan bir karakter olarak tasvir ediliştir. Hegemonik bir nitelik arzeden bu eril 

otorite filmin kadın karakterini öldürmüş, küçük bir çocuğu yalnız bırakmış, suçsuz bir 

adamı hapse attırarak evine el koymuştıur. Leviathan filmindeki tüm hegemonik 

erkeklik temsilleri ya otoriteye dahil olarak (Vadim, hukukçular ve Rahip gibi) ya da 

otoritenin alanından uzaklaşarak (Dima gibi) varlıklarının sürdürebilmişlerdir. Böylece 

Zvyagintsev diğer filmlerinde de olduğu gibi simgesel bir şekilde otoriteyi filmin 

kahramanlarını kuşatan görünmez bir güç olarak tasvir etmekte; ancak belediye başkanı 

din adamı hukukçu gibi iktidar ve erkeklik temsilleri ile onları görünür hale 

getirmektedir.  

 

 

 

 

 



146 

 

3.7.Andrei Zvyagintsev Sinemasında İktidar, Otorite ve Erkeklik 

Temsillerinin Genel Değerlendirmesi 

Otorite temsilleri bağlamında incelenen Andrei Zvyagintsev filmlerinin 

merkezinde doğrudan ya da dolaylı bir şekilde sıklıkla ailenin, sınıfsal yapıların, 

devletin yer aldığı görülmekte; bu kurumların iktidar ilişkilerinin kuruluşunda kadınlık 

ve erkeklik kimliklerinin inşasına olan etkisini anlatan bir hikaye hegemonik erkeklik 

değerleri çerçevesinde işlenmektedir. Örneğin, Vozvrashchenie filminde nereden geldiği 

ve uzun zamandır nerede olduğu belli olmayan baba, simgesel bir şekilde bazen bir 

asker, bazen bir ajan bazen de mafyatik ilişkilerin merkezinde yer alan yasadışı bir 

karakter olarak temsil edilmektedir. Babalık otoritesi yoluyla iki çocuğunu terbiye 

etmeye çalışan baba ve çocukları arasında iktidar savaşı yaşanmakta ve kadınsı olan 

değerlerin dışlanmasıyla kurulan erkeklik kimlikleri eleştirilmektedir. Benzer bir temsil 

Izgnanie filmindeki Alex ve Mark kardeşler için de geçerlidir. Mafyatik ilişkilerin ya da 

yasadışı herhangi bir oluşumun üyesiymiş hissi uyandıran Mark ile aile değerlerine 

önem veren, çocuklarına karşı babalık görevini iyi bir şekilde yerine getirmeyi isteyen 

Alex, filmin sonunda sahip oldukları eril iktidarı kaybetmişlerdir. Alex ve Mark’ın 

hikayesi ataerkil yapılanma ile iktidar mekanizmaları tarafından oluşturulan değerlerin 

ve aile kurumunun, erkekler üzerinde yaratığı baskıyı, bireyler üzerinde yarattığı 

mutsuzluğu anlatmaktadır. Elena filminde ise iktidar ya da otoriter karakterler, Vladimir 

ve Sergei temsilleri yoluyla sınıfsal ilişkiler temelinde görünür kılınmaktadır. 

Geleneksel burjuva bir baba ya da eş olarak Vladimir karakteri sahip olduğu ekonomik 

güç sayesinde kendini her alanda üstün görmektedir. İktidarının temeli olan servetini 

kaybetmemek arzusu hayatına mal olmuştur. Zvyagitnsev, filmin diğer erkek karakteri 

Sergei aracılığıyla yeni dönem alt sınıf, diğer bir deyişle yoksul Rusya erkeğinin içinde 

bunduğu koşulların eleştirisini yapmaktadır. Yönetmenin 2014 yapımı son filmi 

Leviathan’da ise devletin simgesel ya da dolaylı çağrışımları tamamen ortadan 

kalkmaktadır. Bir belediye başkanı karikatürü olarak Vadim, yeteneksiz, eğitimsiz ya da 

kaba olmasına rağmen, bürokrasinin, gücün ve en önemlisi hegemonyanın vücut bulmuş 

hali olarak, dilediğini dilediği kişiye, dilediği şekilde ve gerekçesiz olarak yapma 

hürriyeti olduğunu düşünmektedir. Vadim karakteri yoluyla siyasal gücü elinde tutan en 



147 

 

tepedeki erkeklerin yozlaşmış siyaseti eleştirilmekte ve bu yolla iktidarı elinde 

tutanların hegemonik mücadele yolları ortaya çıkarılmaktadır. En nihayetinde devletin 

gücü iktidara sahip bir baba konumunda tüm erkeklerin boyun eğmesini 

kolaylaştırmaktadır.  

Otoriteyi meşru egemenlik ile ilişkilendiren Weber için meşruluk sorunu büyük 

önem taşımaktadır. İtaat eden tarafın itaat etmesi için maddi çıkarlar, duygusal bağlar, 

gelenekten gelen adetler tek başına yeterli olmamaktadır. Bu açıdan “her gerçek 

egemenlik ilişkisinin ayırt edici kriteri, en düşük düzeyde bile olsa, belli bir ölçüde 

gönüllü kabuldür: Yani itaatte (ister gizli müşevviklere, ister hakiki kabule dayansın) bir 

çıkarın bulunmasıdır” (Weber, 2005: 35). Weber, otoriteye maruz kalanların “gönüllü 

itaat” etmelerini, otoritenin meşruluğuna olan inancın kanıtı olarak görmektedir. 

“Meşruluğa inanmakla ve gönüllü itaatle ölçülen otorite; bu otorite yaklaşımı, modern 

sosyal düşünceyi büyük ölçüde etkilemiştir” (Sennett, 2014: 35). İktidarın sürekli olarak 

zora başvurma yöntemiyle kendi varlığını devam ettirmesinin mümkün olmadığı 

düşünülmekte, “her yeni grup, iktidarı ele geçirmiş olmasını; bunu meşru gösterecek bir 

ideolojiye, bir otoriteye ve bir ahlaka dayandırmak” istemektedir (Dönmezer, 1994: 

360-361). Weber’e göre otorite tipleri arasında sadece efendi köle ilişkisi zora dayalı tek 

örnektir ve diğer otorite tipleri zora dayalı olmak zorunda değildir. Bu anlamda bir 

fabrikada çalışan işçiler, askerler, derebeyinin hizmetindekiler, kamu görevlileri 

görünüşte özgürdür ancak onlar da otoriter uygulamalara maruz kalmaktadır. 

Siyasal ve toplumsal değişimlerin analizi yoluyla otoritenin meşrulaşma süreci 

ortaya çıkmaktadır. Otoritenin var olabilmesi için toplumda bireylerin eşitsiz olmaları 

ve bazılarının kendilerini diğerlerinden daha üstün ve güçlü görmekte ve otorite rolüne 

kendini kaptırmaktadır. Bu doğrultuda eşitsizlik toplumsal olarak inşa edilen kadınlık ve 

erkeklik kimlikleri yoluyla yeniden üretilmektedir. Erkekler, hegemonik değerleri elde 

etmeye böylelikle gücünü devam ettirmeye çalışmaktadır. İktidar stratejileri içinde 

meşrulaştırma işlevlerinden biri olarak yapılanan toplumsal cinsiyet ve hegemonik 

erkeklik, otoritenin oluşma nedenlerindendir.  Böylelikle iktidarın var olabilmesi için, 

herhangi bir topluluğun kültür sistemince, “otoriteler” diye nitelenen bazı kişilere 

boyun eğme zorunluluğunun yüklenmiş olması ve böylece, eşitlikçi olmayan ilişkilerin 



148 

 

resmen kurulmuş olması gerekir. Elinde iktidar bulunan kişinin bu niteliği otoritedir; 

daha da basitçe, elinde iktidar bulunan kişiye “otorite” denir (Duverger,1998:135). 

“Weber’e göre insanlar iktidar hakkında birçok açıdan düşünce üretirler; ancak 

yalnızca belirli bazı düşünceler, iktidardakileri otorite olarak algılamalarına yol açar ve 

bu düşünceler de iktidardakilerin uyguladığı çeşitli denetimler tarafından belirlenir” 

(Sennett, 2014: 38). Weber’in otoritenin meşruluğunu sağlayan üç durumdan 

bahsetmiştir. “Otorite algılayışlarını” göre ayrım yapan Weber, “Yönetimin (rule) daha 

geniş anlam yapılarına referansla meşrulaştırıldığını vurgulamış ve bu süreci anlamak 

için üç ideal tip (gerçeklik modelleri ya da gerçekliğin basitleştirilmiş versiyonları) ileri 

sürmüştür” (Smith, 2007: 32).  Bu doğrultuda geleneksel, karizmatik ve yasal-rasyonel 

otorite tiplerinin oluşumunda toplumsal cinsiyet yapılanması da etkilidir. Geleneksel 

roller çerçevesinde Weber’e göre ana-baba ve yaşlı otoritesi de geleneksel otorite türü 

içinde yer almaktadır (Weber, 2005, 133). Karizmatik otorite ise yine hegemonik 

değerler yoluyla kurulan ve Weber’in kuramında “tanrı vergisi” olarak tanımlanan 

ikinci tip otorite türüdür. Diğer yandan eril olarak kurgulanan siyasal iktidar, yasal- 

rasyonel otoritenin sahibidir.  

Geleneksel otorite tipine örnek olarak Vozvrashchenie filmindeki babalık ve 

Izgnanie filmindeki kocalık, ağabeylik otoritesi cinsiyete göre yapılanan aile içi 

rollerden kaynağını almaktadır. Aynı zamanda Leviathan filmindeki kilise de geleneksel 

otoriteye sahip bir kurumken, yasal- rasyonel otorite, Vadim karakterinde 

örneklendirilmektedir. Elena filminde de yasal-rasyonel otorite zorunluluk askerlik, 

ekonomik güç olgularında görülmektedir. 

Ayrıca yönetmenin filmleri hegemonik erkeklik değerlerinin erkekler üzerinde 

yarattığı baskıyı göstermektedir. Vozvrashchenie filminde çocukları karşısında 

otoritesini korumaya çalışan bir babanın, Izgnanie filminde çocukları, eşi ve ağabeyi ile 

kurduğu ilişkinin sorgulandığı bir ailenin reisinin, Elena filminde servetini korumak 

adına hayatını kaybeden yaşlı bir iş adamının ve Leviathan filminde ün peşinde koşan 

bir avukatın sahip oldukları iktidarı kaybetmemek adına ödedikleri bedeller 

anlatılmaktadır. İdealize edilmiş erkek karakter temsilleri ile oluşan Hegemonik 



149 

 

Erkeklik temsilleri yerine, iktidarlarını simgesel ya da doğrudan kaybeden erkekler 

yönetminin filmlerinde anlatının merkezinde yer almaktadır.  

Öte yandan Zvyagintsev’in tüm ana kahramanları çekirdek aile içinde 

konumlandırılmıştır. İster aile gönüllü olarak bir araya gelmiş olsun, isterse yapay bir 

birlikteliği kabullenmiş olsun; anne, baba ve çocuklardan oluşan üçgen her filmde tekrar 

edilmektedir. Burada dikkat edilmesi gereken nokta, Zvyagitnsev’in çekirdek ailesinin 

toplumun ya da son dönem Rusya’nın kültürel ve ahlaki değerlerinin yeniden üretildiği 

ve meşrulaştırıldığı bir alan olarak konumlandırılmamış olmasıdır. Zvyagintsev’in 

filmleri, yozlaşmış aile temsili yoluyla geleneksel ailenin artık çözülmeye başladığını 

göstermekte ve bunu yaparken de mutlaka anne stereotipini dönüşüme uğratıp, kadın 

karakteri öldürmesiyle onu tüm toplumsal cinsiyet rollerinden simgesel bile olsa 

özgürleştirmektedir. 

Toplumsal cinsiyet rolleri perspektifinden Zvyagintsev anlatısı, genellikle 

kalıplaşmış ve meşrulaştırılmış rollerin insanları mutsuz ve çaresiz bir atmosfere 

mecbur ettiğini göstermeye çalışmaktadır. Yönetmen otoriteyi yaratan hiyerarşik yapıyı 

reddetmektedir. Hegemonik erkeklik değerleri yenilgiye uğratılarak, erkek karakterler 

yoluyla, kurulmak istenen erkeklik kimlikleri ve iktidar ilişkileri eleştirilmektedir. 

Filmlerde kadınları ya daha fazla savaşmaya ya da simgesel veya doğrudan öldürerek bu 

bağlardan kurtarmaya çalışan anlatılarla birlikte, ataerkil yapı içinde toplumsal cinsiyet 

rollerinin, iktidar karşısında çaresiz kalan erkekleri dolaylı bir yıkıma sürüklediği 

gösterilmektedir. 

 

 

 

 

 

 



150 

 

SONUÇ 

Bu çalışmanın birinci bölümünde, toplumsal cinsiyet kavramıyla birlikte ortaya 

çıkan erkeklik çalışmaları ele alınmış ve erkeklerin toplumsal konumlarının 

incelenmesinin önemine değinilmiştir. Bu çalışmalar içinde gelişen hegemonik erkeklik 

kavramı, hiyerarşik yapılanma içinde var olan erkeklik kimliklerini incelemektedir. 

Hegemonik erkeklik, Antonio Gramsci’nin tanımladığı hegemonik mücadelenin doğası 

gereği, toplumsal cinsiyetin iktidar ile kurduğu ilişkiyi ortaya koymaktadır. Erkeklerin 

hegemonik değerler yoluyla hiyerarşik yapılanma içindeki yerleri iktidar stratejilerinin 

analizini mümkün kılmaktadır.  

Hegemonik erkeklik ile her dönemde her kültürel yapıda farklı değerlerin öne 

çıkarılması ve bu değerlere diğerlerine göre daha çok sahip olan erkeklerin tanımlaması 

yapılmaktadır. Değerler hegemonik gücü elinde tutanların üst yapı kurumları ve kültür 

aracılığıyla iktidarlarını korumaya paralel olarak üretilmektedir. Hegemonik erkeklik 

aile, ordu ve devlet gibi kurumların yardımıyla ve etkisiyle gelişmekte ve her dönem 

değişmektedir. Siyasal alanda yaşanan değişimlerin etkisiyle yaratılan değerler, iktidar 

örüntüleri içinde kadınlar ve erkeklerin kontrol edilmesini kolaylaştırmaktadır. Aile içi 

rollerin cinsiyet eşitsizliğine katkısı ve devletin “babalık” rolüyle yarattığı eril iktidar, 

hegemonik değerlerin sürekli olarak iktidarın çıkarına paralel olarak yeniden 

üretilmesine yol açmaktadır.  

Hegemonik değerlerin tanımlanmasındaki esnek ve değişken yapı onun arzu 

nesnesi haline gelmesine yol açan bir ideal olarak varlığını devam ettirmesini 

sağlamaktadır. Bir ideal olarak hegemonik erkeklik, kültürel bir ürün olan filmler 

aracılığıyla yayılmaktayken aynı zamanda oluşan değerlerin film anlatılarını 

etkilemeleri söz konusudur. Bu ikili etki iktidar stratejilerinin bir aracı olarak erkekler 

arası kurulan hiyerarşik yapılanma, kadınların ikincil konumlarını ve aile içi rolleri 

analiz etmeye olanak sağlamaktadır. Siyasal iktidarın eril hakimiyeti ve otoriter yapısı 

arasındaki ilişkiyi hegemonik erkeklik temsilleri yoluyla incelemek mümkündür. 

Çalışmanın ikinci bölümünde, Ekim Devrimi sonrası kurulan, Sosyalizm’in 

önemli örneklerinden biri olan Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği ve yıkılışıyla 



151 

 

birlikte yeni oluşan Rusya devletinin rejim değişikliğinin, erkeklik kimliklerine etkisini 

ve değişimin iktidar ile olan bağlantılarını filmler yoluyla anlatılmaya çalışılmıştır. Bu 

açıdan bakıldığında her dönem farklı erkek karakterler, dönemin liderinin siyasal 

ikliminin izlerini taşımaktadır. Sinemanın propaganda aracı olarak kullanıldığı başlıca 

ülkelerden biri olan Sovyetler Birliği döneminde toplumsal cinsiyet yapılanması ve 

iktidar stratejileri arasında yaşanan ilişkilerin filmler aracılığıyla görünür hale 

gelmektedir. 

1917 Ekim Devrimi sonrası Lenin’in liderliğinde kurulan Sovyet hükümeti, 

kadınların çalışma ve ev içi alandaki hizmetlerini yasalarla koruma altına almış ve 

toplumsal yapının değişmesini hedeflemiştir. Sosyalist ideoloji çerçevesinde toplumsal 

emeğin eşit olarak görülmesi kadınların da çalışmasının önünü açmıştır. Aile kurumu 

zayıflatılmış ve annelik babalık rolleri yeniden tartışılmaya başlanmıştır. Toplumsal 

alanda gerçekleştirilen yenilikçi hareketler sinema alanını da etkilemiştir. Çarlık 

döneminden kalan anlatılar son bulmuş, yeni biçim denemelerine imkan tanıyan siyasal 

yapı aynı zamanda filmler yoluyla devrim kültürünü anlatmak ve halkı eğitmek için 

sinemayı propaganda aracı olarak kullanmıştır. Bu açıdan kadınların özgürleşmesi, 

bağımsızlaşması adına kadınlık kimliklerinde yaratılmak istenen değişim, Tretya 

Meshchanskaya (1927) filminin kadın karakteri Liudia’nın hikayesi üzerinden 

anlatılmıştır. Aynı zamanda sınıf savaşının bir sonucu olarak erkeklik kimlikleri 

proletarya değerlerine göre kurulmak istenmiştir. Bireysel olarak kurulan erkek 

karakterler yerini topluluk yoluyla tanımlanan kimliklere bırakmıştır. Ştaçka (1925) 

filminde görüldüğü üzere erkekler iki sınıfa ayrılmıştır. Patronların oluşturduğu burjuva 

sınıfı ve işçilerden oluşan proletarya erkeklik temsillerini oluşturmaktadır. Ekim 

Devrimi sırasında yapılan kahramanlıkların sıklıkla anlatıldığı bu dönemde erkekler her 

zaman işçi sınıfı içinde bilinçlenen, birlikte hareket eden, mutlu gruplar olarak tasvir 

edilirken, patronlar, siyasetçiler ve bürokrasi karikatürize edilmiş tiplemelerden 

oluşmakta ve sahip oldukları iktidarın mutsuzluğu ve yalnızlığına mecbur kalmaktadır. 

Lenin’in 1924 yılındaki ölümünün ardından 1930’lara gelindiğinde iktidarını 

oldukça güçlendirmiş olan Stalin ile birlikte, Enternasyonal Sosyalizm fikrinden 

vazgeçilmiş, dönemin Almanya ve İtalya’sında olduğu gibi Nasyonal Sosyalist anlayış 



152 

 

benimsenmiştir. Bu bağlamda Rusya Çarlığı’nın kültürel motifleri önem kazanmıştır. 

Alexander Nevski, Ivan Groznyy gibi geleneksel kahramanların anlatıları değerlenmiş 

ve sinemasal temsilleri etkilemiştir. Çarlık dönemi kültürü yoluyla milliyetçilik 

propagandası yapılmıştır. Stalin’in oluşturmak istediği mutlak otoriteye sahip tek lider 

anlayışı, Ivan Groznyy (1945) gibi tarihsel kahramanlık anlatılarını işleyen filmlerle 

meşrulaştırılmaya çalışılmakta aynı zamanda yenilmez cesaretli bir önderin verdiği 

güven hissi Nazi tehtidinin ve yaklaşan İkinci Dünya Savaşı’nın yarattığı toplumsal ve 

eril kaygıları dindirme işlevi görmektedir. Stalin yönetiminin totaliter yapısı toplumsal 

cinsiyet alanında da gerileme yaşanmasına neden olmuştur. Kadınların ilk dönem 

kazandığı çalışma ile ilgili düzenlemeler dışında kalan özel alana ve beden 

politikalarına ait olan haklar geri alınmıştır. Aile kurumunun önemi yeniden arttırılmış, 

geleneksel rollere geri dönülmüştür. Babalık olgusu güçlendirilmiş ve erkeklik değerleri 

içinde yeniden önem kazanmıştır. İlk döneme benzer şekilde çalışmanın ve üretimin 

yüceltilmesinin kimliklerin inşasına olan etkileri temsillerde de görülmüştür. Dönemin 

en pahalı yapımlarından biri olarak ünlenen, Berlin’in İkinci Dünya Savaşı’nda Kızıl 

Ordu tarafından ele geçirilerek Alman Ordusu’nun ve Adolf Hitler’in yenilgisini anlatan 

Padeniye Berlina (1950) filmi hem otoriter liderlik anlayışını güçlendirmesi hem de 

ailenin kutsallığını anlatması bakımından dönemi yansıtmaktadır.  

 1953 yılında iktidara gelen Nikita Khrushchev’in liderliğindeki Thaw dönemi 

on yıl boyunca devam etmiştir. İkinci Dünya Savaşı’nın bitmesi ve dış ilişkilerde 

amaçlanan istikrarlı ilişkiler yoluyla ekonomiyi dengede tutmak gibi politik hedeflerin 

etkisiyle özgürlükçü bir toplumsal yapı gelişmiştir. Stalin döneminin sansür 

politikalarının son bulmasıyla Sovyet Sineması’nda, Ekim Devrimi’nin ilk yıllarına 

benzer şekilde yeni denemeler ve anlatılar gerçekleştirilmiştir. Baskıcı rejimin ve İkinci 

Dünya Savaşı’nın son bulmasının etkisiyle anlatı yapıları ve karakterler değişmiş, 

erkeklik temsilleri de farklı bir noktaya evrilmiştir. Bu anlamda önceki dönemde 

bütünlüklü ve güçlü erkeklerin yerine Mne dvadtsat let (1965) filminde 

örneklendirildiği gibi varoluşsal sorunlar yaşayan, hamletvari olarak nitelenen erkeklik 

temsilleri ortaya çıkmıştır. Totaliter yönetim anlayışının kahramanlık anlatılarına olan 

etkisi ve bu yolla savaş politikalarının meşrulaştıılrması, Thaw dönemi savaş 



153 

 

anlatılarında yaşanan değişime bakıldığında görünür hale gelmektedir. Önceki dönemin 

kahraman, cesaretli, yenilmez asker figürü yerini Ballada o Soldate (1959) filminde yer 

alan savaşmaktan korkan, çelişkiler, heyecanlar ve sıkıntılar yaşayan asker Alesha gibi 

karakterlere bırakmıştır. Aynı zamanda savaşın günlük yaşama ve toplumsal alana olan 

etkileri gerçekçi bir şekilde anlatılmıştır.  

Kısa bir ilerlemenin ardından 1964 yılında iktidara gelen ve 1985’e kadar süren 

Brezhnev iktidarı, Stalinist politikalara geri dönülmesi sebebiyle, yirmi yıllık bir 

durgunluk dönemi olarak tanımlanmıştır. Bu dönemde Sovyetler Birliğine bağlı uydu 

ülkeler sosyalist birlikten ayrılmak isteğiyle isyanlar çıkarmış ve toplumsal kargaşa 

yaşanmıştır. Çözüme yönelik olarak 1968 yılında Brezhnev Doktrini benimsenmiş ve 

ayaklanmalara karşı sert politikalar izlenmiştir. Stalinist politikalara geri dönüşün 

etkisiyle uygulanan baskıcı sansür anlayışı birçok sanatçının tutuklanmasına, ülkeden 

ayrılmasına ya da sürülmesine neden olmuştur. Brezhnev döneminin sonlarına 

yaklaşırken devlet yönetiminde yolsuzluklar artmış ve siyasi ilişkiler yozlaşmaya 

uğramıştır. Toplumsal cinsiyet rolleri açısından çalışmanın kadınlık ve erkeklik 

kimliklerine olan etkisi devam etmekte, azalan doğum oranları nedeniyle aile kurumu ve 

ebeveynlik yüceltilmektedir. Toplumsal cinsiyet rolleri açısından yaratılmak istenen 

yeni Sovyet adamı Moskva Slezam ne Verit (1980) filminde olduğu gibi Stalinist 

kahramanlara benzemekle birlikte, dünyanın geri kalanın da hızla gelişmekte olan 

liberal anlayışın etkisini taşımaktadır.  

Gorbachev döneminde artan yolsuzluklara ve ekonomik sıkıntılara çözüm olarak 

Perestroyka ve Glasnost politikalarının uygulamaya koyulmasıyla birlikte, 

Sosyalizmden ilk kopuşun gerçekleştiği düşünülmektedir. Demokratikleşme ve piyasa 

ekonomisine geçiş stratejilerinin uygulandığı bu dönem ve sonrasında 1991 yılında 

Sovyetler Birliği’nin yıkılmasıyla birlikte iktidara gelen Boris Yeltsin döneminde 

yaşanan siyasal değişimler toplumsal karışıklığa ve belirsizliğe neden olmuş; yoksulluk 

ve suç oranları artmış, karaborsa ve kıtlık baş göstermiştir. Yaşanan ekonomik ve 

siyasal iktidarsızlık erkeklerin gücünü azaltmış, bu durum sinema temsillerine de 

yansımıştır. Örneğin yıkılıştan bir yıl önce çekilen Krug Vtoray (1990) filmi babasının 

ölümüyle birlikte ne yapacağını bilemeyen bir erkeğin hikayesini anlatmakta, 



154 

 

Sovyetlerin yıkılmasıyla birlikte kaybolan baba konumundaki otoriter liderin ölümüne 

paralel olarak erkeklerin yaşadığı krizi açığa çıkarmaktadır. Diğer yandan Batılı 

değerlerin yüceltildiği bu dönemde, geleneksel olan ve yeni arasında yaşanan çatışma 

ise Nikita Mikhalkov’un Utomlennye Solntsem (1994) filmindeki iki erkek karakter 

üzerinden görülmektedir. 

2000 yılında iktidara gelen Vladimir Putin döneminde Rusya bir devlet olarak 

gücünü toplamaya çalışmış ve yeni politikalar izlemiştir. Özellikle yeniden “süper güç” 

olma hedefi, milliyetçilik fikrini yükseltmiş ve erkeklik kimlikleri, Putin’in liderlik 

imajında görülen şekliyle yeniden yaratılmaya çalışılmış, eski dönem kültüründe yer 

alan muzhik erkeğine ait değerler yüceltilmiştir. Hem sinemasal yenilik açısından hem 

de erkeklik temsilleri açısından önemli filmlerden biri sayılan Brat (1997) filminin 

başrolü olan Danila karakteri, alabildiğine milliyetçi, adaleti sağlamak adına kullandığı 

şiddeti meşrulaştıran, kadınlarla duygusal ilişkilere girmeyen, iyi dövüşen, sert, güçlü 

bir erkektir. Putin dönemi hegemonik erkeklik değerlerine örnek olarak gösterilebilecek 

bu karakter, toplumsal ve eril kaygıların varlığına da işaret etmektedir.  

Sovyetler Birliği’den, Putin’nin hala devam eden iktidarına kadar geçen süreçte 

siyasal ve kültürel alanda, toplumsal cinsiyet yapılanmasında yaşanan değişimlerin 

etkisinin filmlerdeki erkeklik temsillerine ve iktidar olgusuna olan etkisinin 

incelenmesinin ardından, çalışmanın üçüncü bölümünde yeni dönem Rus 

yönetmenlerden Andrei Zvyagintsev filmlerinde kullanılan otorite temsilleri, 

hegemonik erkeklik kavramı ekseninde analiz edilmektedir. Zvyagintsev’in filmleri, 

hiyerarşik yapıların oluştuğu iktidar ilişkilerinin kadınlık ve erkeklik kimliklerini 

kullanarak insanları mecbur bıraktığı çaresizlik, mutsuzluk ve yenilmişlik duygularının 

ve  “Rusya’nın anneden babaya doğru yönelen” eril dilinin eleştirisini yapmaya olanak 

sağlamaktadır. 

Yönetmenin, otorite sahibi tüm erkek karakterlerin yenilgiye uğraması, aile 

kurumunun baskıcı zorlayıcılığı ve devletin mutlak iktidar sahibi olmasının eleştirilmesi 

gibi ortak temalardan oluşan dört filmi; ideolojik ve sosyolojik olarak Sovyetler ve 

Rusya’nın baskıcı iktidar anlayışını olumsuzlamaktadır. Aynı zamanda hegemonik 



155 

 

mücadele içinde iktidara sahip olan lider ve onun yönetimindeki devlet mekanizmasının 

tek kazanan olarak sahip olduğu güç karşısında erkeklerin çaresizliğini anlatmaktadır. 

Bu açıdan toplumsal cinsiyet yapılanması ve iktidar stratejileri arasındaki ilişki görünür 

hale gelmektedir. 

Vozvrashchenie (2003) filminde geleneksel aile içi cinsiyet rollerine uygun bir 

aile temsili içinde sessiz ve pasif olarak konumlanan kadın karakterlerin karşısına, 

yetenekli, güçlü, atletik, cesaretli, otoriter bir erkek olarak çıkarılan baba figürü yoluyla 

liderlik kültürü ve totaliter anlayışın bir eleştirisi yapılmaktadır. Ansızın dönen bir 

babanın çocuklarının “erkek olmasını” sağlamak için onları çıkardığı yolculuk 

hikayesinin sonunda ataerkil yapılanmanın erkekler için yarattığı baskı ve onların 

kimliklerinin oluşma süreci açığa çıkmaktadır. Kadınsı tüm özelliklerden uzak 

durmanın erkek sayılabilmek için en önemli değerlerden biri olmasına yapılan vurgu, 

psikanalitik eleştiri yoluyla ataerkil düzenin yapısının ve eril kültürün iktidarını açığa 

çıkarmak açısından kullanılmıştır. Aynı şekilde Izgnanie (2007) filmi ebeveynler ve 

çocuklar arasındaki ilişkiye ve aile kurumunun yarattığı iktidar ve kontrol 

mekanizmalarına odaklanmaktadır. Evliliğinde mutsuz bir kadın kendini öldürerek 

özgürleşmekte ve geride kalanları cezalandırmaktadır. Vozvrashchenie filminde babalık 

rolünü gerçekleştirmekte ısrarcı olması nedeniyle filmin sonunda ölen erkek karakter 

gibi Izgnanie filminde de bildiği tek şey ailesini ne pahasına olursa olsun bir arada 

tutmak olan Alex karakteri, filmin sonunda eşinin dolayımıyla iktidarını 

kaybetmektedir. Erkeklik otoritesinin onaylandığı aile temsillerinin aksine iki film de 

aile kurumunun işlevsizliğine vurgu yapmakta ve geleneksel modelleri 

olumsuzlamaktadır. 

2011 yapımı Elena filminde, sınıfsal farklılıklar yoluyla kültürel alanda kurulan 

iktidarın bir yansıması olarak farklılaşan erkeklik kimlikleri, zenginlik ve yoksulluk 

olgularının yarattığı çatışmanın toplumsal cinsiyet rollerine etkisi vurgulanmıştır. 

Kutsallığını kaybetmiş aile kurumunun bir örneği olarak okunabilecek Elena filmi, 

servet düşkünlüğünün ölümle cezalandırılması ve zengin erkek karakterin iktidarını 

kaybetmesiyle son bulmaktadır. Sınıfsal yapılarla birlikte siyasal gücü elinde 

bulunduranların totaliter yapısı yönetmenin Leviathan (2014) filminde oldukça açık bir 



156 

 

şekilde işlenmiş ve devlet yönetimi karşısında iktidarını kaybeden erkeklik temsilleri 

kadınlar ve erkeklerin çaresizliği, yaşadıkları sıkıntılar, kafkaesk bir dille anlatılmıştır. 

Sonuç olarak, Sovyetlerden, Putin dönemine kadar incelenen filmlerde, iktidarın 

kaynağı olarak otorite temsillerinin, erkek karakterler yoluyla hegemonik değerlere 

uygun bir şekilde tasvir edildiği görülmektedir. Hegemonik değerler ise dönemin siyasal 

ve toplumsal gelişmelerinin etkisiyle üstyapıda ve kültürel alanda kurulmaktadır. 

Sözkonusu değerlerin analizi iktidar stratejilerini görünür kılmaktadır. Kültürel bir ürün 

olarak dönemin popüler türlerinde görülen toplumsal cinsiyet rolleri açısından inşa 

edilen erkeklik temsilleri, Andrei Zvyaginstsev filmlerinde farklılık göstermektedir. 

Yönetmen kahramanlık, milliyetçilik ve şiddet kullanımının yaygınlaştığı yenilmez 

erkek karakterlerin aksine, toplumsal ve eril kaygıların gerçekçi bir tasvirini içeren 

erkek karakterleri kullanmaktadır. Zvyagintsev filmlerinde, hegemonik erkeklik 

değerleri kayıplar ve ölümler yoluyla yenilgiye uğratılmakta ve alternatif olarak 

kurgulanan erkeklik değerleri hegemonya ile mesafeli olarak tasvir edilmektedir. Diğer 

bir ifade ile Zvyagintsev filmleri iktidarın temsili olarak otorite ile problemi olan 

filmlerdir. Otorite figürü olan tüm hegemonik erkeklik temsileri, teorinin doğası gereği 

popüler kültür ürünlerinde sıklıkla yer alan ve yeniden üretilen temsillerdir. Bu 

bağlamda, popüler kültür ya da anaakım sinemanın aksine, Zvyagintsev filmlerinde 

hegemonik erkeklik temsillerinin olumsuzlandığı ve iktidarla sorunlu/mesafeli erkek 

karakterlerin tasvirinin söz konusu olduğu sonucuna ulaşılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

KAYNAKÇA 

Abdullayev, Natig, Demokratikleşme Sorunsalı Çerçevesinde Rusya’da 

Hükümet Şekli Üzerine, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu 

Yönetimi Anabilim Dalı, Doktora Tezi, İstanbul, 2008. 

Abisel, Nilgün, Sessiz Sinema, İstanbul, Om Yayınları, 2003. 

Ahıska, Meltem, Sirman, Nükhet, Savran, Gülnur, “Feminizmin Öznesi Kimdir?”, 

İstanbul Amargi Feminizim Tartışmaları, İstanbul, Amargi Yayınevi, 295- 216, 

2011. 

Akal, Bali, Cemal, İktidarın Üç Yüzü,  Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 1998. 

Akça Baştürk, Emel, Tönel, “Ebru, Erkek(lik) Çalışmalarına Teorik Bir Çerçeve: 

Feminist Çalışmalardan Hegemonik Erkekliğe”, Medyada Hegemonik Erkek(lik) 

ve Temsil, edi. İlker Erdoğan, İstanbul, Kalkedon Yayınları, 11-39, 2011.  

Akis, Yasemin, “Profeminist Erkekler: Feminizmin Akademideki Gizli 

Müttefikleri Olabilir mi?”, Türkiye’de Neoliberalizm, Demokrasi ve Ulus Devlet, 

İstanbul, Yordam Yayınevi, 298- 316, 2010. 

Alemdaroğlu, Ayça, Demirtaş, Neslihan, “Biz Türk Erkeklerini Böyle 

Bilmezdik!: Mynet’ye erkeklik halleri”, Toplum ve Bilim Dergisi, sayı: 101, 

206-224, 2004. 

Althusser, Louis, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2000. 

Apaydın, Ertuğrul, Gökçe, “Popüler Kültür ve İktidar Sorunu”, Sosyal ve Beşeri 

Bilimler Araştırma Dergisi, İstanbul, İletişim Yayınları, sayı: 4, 2001. 

Armaoğlu, Fahir, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi, İstanbul, Alkım Yayınları, 1999. 



158 

 

Aykut, Öktem, “Rus Sinemasında Güncel Manifesto: Yeni Naturalist Gerçekçi 

Belgesel Sinema”, Sekans Sinema Kültürü Dergisi, sayı: 2, 51-68, 2016. 

Bağla, Lusin, “Antonio Gramsci ve Aydınların Rolü Sorunu”, Birikim Dergisi, 

sayı: 23, 84- 92, 1977. 

Baharçiçek, Abdülkadir, Ağır, Osman, “Rusya Federasyonu’nda Demokrasinin 

Yerleş(e)memesinin Nedenleri”, Akademik Yaklaşımlar Dergisi, sayı: 1, cilt: 6, 

45-63, 2015. 

Bal, Hüseyin, “Pozitif Özgürlük’ün Zorunlu Paternalizmi”, Turkish Studies - 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish 

or Turkic, sayı: 9, cilt: 1, İstanbul, 63-75, 2014. 

Beardow, Frank, Little Vera, I.B. Tauris, New York, 2003. 

Beauvoir, Simone de,  O Kadın “İkinci Cins”, çev. Bertan Onaran, İstanbul, 

Payel Yayınları, 1993. 

Bebel, August, Kadın ve Sosyalizm, çev. Sabiha Zekeriya Sertel, Ankara, Toplum 

Yayınevi, 1977. 

Bekmen, Ahmet, “Marksizm: ‘Praksis’in Teorisi”, Siyasal İdeolojiler: 19. 

Yüzyıldan 20.Yüzyıla, der. H. Birsen Örs, İstanbul, Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

165-252, 2015. 

Betton, Gerard, Sinema Tarihi (Başlangıcından 1986’ya kadar), çev. Şirin 

Tekeli, İstanbul, İletişim Yayınları, 1990. 

Blum, W. Douglas, National Identity and Globalization (Youth, State, and 

Society in Post-Soviet Eurasia), New York, Cambridge University Press, 2007. 

Bottomore, Tom, Frankfurt Okulu ve Eleştirisi, İstanbul, Say Yayınları, 2013. 



159 

 

Bourdieu, Eril Tahakküm, çev. Bediz Yılmaz, İstanbul, Bağlam Yayınları, 2015. 

Bozok, Mehmet, Soru ve Cevaplarla Erkeklikler, İstanbul, Sogep Yayınları, 

2011. 

Butler, Judith, Cinsiyet Belası (Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi), çev. 

Başak Ertür, İstanbul, Metis Yayınları, 2014. 

Cabart, Anais, “Andrei Zvyagintsev’s The Return: A Tarkovskian Initiation”, 

Close Up Film and Media Studies, sayı: 1, cilt: 2, 51-63, 2013. 

Can, Önen, “Sinema ve Erkeklik 5: Yeni Rusya sinemasında bir fantezi olarak 

‘ahlakçı erkek kahraman’, Azizm Sanat E-Dergi, sayı.74, 43-64, 2014. 

Cassirer, Ernst, Devlet Efsanesi, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1984. 

Cevizci, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, İstanbul, Paradigma Yayıncılık, 1999. 

Clements, Evans, Barbara, “Working-Class and Peasant Women in the Russian 

Revolution, 1917-1923”, The University of Chicago Press, sayı:  2, cilt: 8, 215-

235, 1982. 

Cliff, Tony, Kadınların Özgürlüğü ve Sınıf Mücadelesi, İstanbul, Ataol 

Yayınları, 1981. 

Colletti, Lucio, “Stalin Sorunu”, çev. Nazan Tukin, Bülent Aksoy, Birikim 

Dergisi, sayı: 30- 31, 46-60, 1977. 

Connell, R.W., Toplumsal Cinsiyet ve İktidar, çev. Cem Soydemir, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 1998. 

Coşkun, Esin, Dünya Sinemasında Akımlar, İstanbul, İzdüşüm Yayınları, 2003. 



160 

 

Coxe, Brinton, Tench, “Screening 1960s Moscow: Marlen Khutsiev’s İlich’s 

Gate”, Via Transversa: Lost Cinema of the Former Eastern Bloc, place and 

Location: Studies in Enviromental Aesthetics and Semiotics 7, 215-227, 2008. 

Çabuklu, Yaşar, Toplumsal Kurgular ve Cinsiyetçilik, İstanbul, Everest Yayınları, 

2007. 

Çakır, Serpil, “Ataerkil İktidarın Eleştirisi”, Siyasal İdeolojiler: 19. Yüzyıldan 

20.Yüzyıla, der. H. Birsen Örs, İstanbul, Bilgi Üniversitesi Yayınları, 413-475, 

2015. 

Çetin, Halis, Modernleşme ve Türkiye’de Modernleştirme Krizleri, Ankara, 

Siyasal Kitabevi, 2003. 

Çetinkaya, Doğan, Karşılaştırmalı Devrimler Tarihi-1917 Ekim Devrimi, 

İstanbul, İstanbul Özgür Üniversite, 2013. 

D’Encausse, Carrére, Helene, Tamamlanmamış Rusya, çev. Reşat Uzmen, 

İstanbul, Ötüken Yayınları, 2013. 

Davis, Yuval, Nira, Cinsiyet ve Millet, İstanbul, İletişim Yayınları, 2010. 

Dobson, Miriam, “The Post-Stalin Era: de-Stalinization, daily life, and dissent”, 

Kritika: Explorations in Russian and Eurassian History, 905- 924, 2011. 

Donovan, Josephine, Feminist Teori, İstanbul, İletişim Yayınları, 2015. 

Dönmezer Sulhi, Toplumbilim, İstanbul, Beta Yayınları, 1994. 

Dualı, Muhammed, Şir, XX. Yüzyıl Rusyası Sosyo-Politik Yapısında Rus 

Ortodoks Kilisesi’nin Rolü, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı Dinler Tarihi Bilim Dalı, Doktora Tezi, 

İstanbul, 2012. 



161 

 

Duman, Fatih, “Devlet”, Siyaset Bilimi, der. Halis Çetin, Orion Yayınları, 

Ankara, 76-114, 2012. 

Dumancic, Marko, Rescripting Stalinist Masculinity: Contesting the Male Ideal 

in Soviet Film and Society 1953-1968, Western Kentucky University, 2010. 

Durkheim, Emile, İntihar, çev. Zühre İlkgelen, İstanbul, Pozitif Yayınları, 1977. 

Duverger, Maurice, Siyaset Sosyolojisi, İstanbul, Varlık Yayınları, 1998. 

Dülger, Muzaffer, http://yenihukuk.blogspot.com.tr/2014/12/millde-kendine-

zarar-verme-ozgurlugu.html, Erişim Tarihi: 22 Eylül, 2016. 

Ecevit, Yıldız, “Toplumsal Cinsiyet Sosyolojisine Bakış”, Toplumsal Cinsiyet 

Sosyolojisi, der. Yıldız Ecevit, Nadide Karkıner, Açıköğretim Yayınları, 2-31, 

2011. 

Eken, Cumhur, Rusya’nın Batı’yla İlişkilerine Etki Eden İçsel Faktörler: Putin 

Dönemi (2000-2008), Harp Akademileri Stratejik Araştırmalar Enstitüsü, 

Doktora Tezi, İstanbul, 2015. 

Eken, Evren, Mehmet, “Feminizm, Maskülinite ve Uluslararası İlişkiler Teorisi: 

Uluslararası Siyasetin Toplumsal Cinsiyeti”, Uluslararası İlişkiler Teorileri, der. 

Ramazan Gözen, İstanbul, İletişim Yayınları, 2015. 

Engels, Friedrich, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni,  çev. Kenan 

Somer, Ankara, Sol Yayınları,1998.  

Erdoğan Türkan, “Toplumsal Sistemin Düzen Sağlayıcı Unsuru Olarak Cinsiyet 

Rolü Farklılaşması”, Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, sayı:3, cilt:4, 23-145, 

2008.  

Figes, Orlondo, Karanlıkta Fısıldaşanlar (Stalin Rusya’sında Özel Yaşam), çev. 

Nurettin Elhüseyni, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2011. 

http://yenihukuk.blogspot.com.tr/2014/12/millde-kendine-zarar-verme-ozgurlugu.html
http://yenihukuk.blogspot.com.tr/2014/12/millde-kendine-zarar-verme-ozgurlugu.html


162 

 

First, J. Joshua, Scenes of Belonging: Cinema and the Nationality Question in 

Soviet Ukraine During the Long 1960s, 2008. 

Fitzpatrick, Sheila, Everyday Stalinism Ordinary Life in Extraordinary Times 

Soviet Russia in the 1930s, New York, Oxford University Press, 1999. 

Foucoult, Michel, “Dicipline and Punish”, edit. Paul Rabinow, New York, 

Pantheon Books, 1984. 

George, De T. Richard, “The Soviet Concept of Man”, Studies in Soviet 

Thought, sayı: 4, 261-276, 1964.  

George, St. George, Sovyetler Birliğinde Kadın, çev. S. Özbudun, O.Yener, 

İstanbul, El Yayınları, 1987. 

Gerovitch, Slava, “New Soviet Man” Inside Machine: Human Engineering, 

Spacecraft Design, and the Construction of Communism”, The Self as Project: 

Politics and the Human Science Society Stable, sayı: 1, cilt: 22, 135-157, 2007. 

Giddens, Anthony, Sosyoloji, çev. Cemal Güzel, İstanbul, Kırmızı Yayınları, 

2012. 

Gorp, Van, “Jasmijn, Inverting film policy: film as nation builder in post-Soviet 

Russia, 1991- 2005”, Media, Culture & Society, sayı: 33, cilt: 2, 243-258, 2011.  

Gourof, N.A., “Stalinist Visioms of Empire: Sergei Eisenstein’s Ivan the 

Terrible, Part 1”, Strife Journal, sayı: 3, 7-13, 2014. 

Gramsci, Antonio, Hapishane Defterleri, İstanbul, Onur Yayınları, 1986. 

Hanisch Carol, Kişisel Olan Politiktir (Radikal Feminizm Üzerine), çev. A. 

Nazar Erişkin, Halil Duranay, İstanbul, Kült İletişim, 2013. 



163 

 

Hartmann, Heidi, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, çev. Aytül Kantarcı, 

İstanbul, Agora Kitaplığı, 1981. 

Hasdemir, Asrak, Tuba, “Sovyetler Birliği’nde Kadının Durumu”, Amme İdaresi 

Dergisi, sayı: 3, cilt: 24, 81-98, 1991. 

Haynes, John, “Brothers in Arms: The Changing Face of the Soviet Soldier in 

Stalinist Cinema”, Modern Humanities Research Association, 154-167, 2000. 

Haynes, John, “Reconstruction or Reproduction? Mothers and the Great Soviet 

Family in Cinema”, Woman in the Khrushhev Era, edi. Melanie Ilic, Susan E. 

Reid, Lynne Atwood, New York, Palgrave ve Macmillan, 114- 130, 2004. 

Hobbes, Thomas Leviathan (veya Bir Din ve Dünya Devletinin İçeriği, Biçimi ve 

Kudreti, çev. Semih Lim, İstanbul, YKY Yayınları Kazım Taşkent Klasik 

Yapıtlar Dizisi, 2007. 

https://www.marxists.org/history/ussr/government/constitution/1918/article4.ht

m 

İmamoğlu, E. Olcay, “Değişen Dünyada Değişen Aile-İçi Roller”, Kadın 

Araştırmaları Dergisi, sayı: 1, 59-68, 1993. 

İyon, Rands, “Gender and Family Roles in Post-Soviet Russia” 

Jafarov, Nazim, Rusya’da Ulusal Güvenlik Anlayışının Dönüşümü (1991- 2006), 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Uluslararası İlişkiler Anabilim 

Dalı, Doktora Tezi, Ankara, 2007. 

Jameson, Fredric, “History and Elegy in Sokurov”, The University of Chicago  

Press, sayı: 1, cilt: 33, 1-12, 2006. 

Johnson, Vida, “Thaw’dan Sonra Rusya”, Dünya Sinema Tarihi, edi. Geoffrey 

Nowell- Smith, çev. Ahmet Fethi, İstanbul, Kabalcı Yayınları, 722-733, 2008. 

https://www.marxists.org/history/ussr/government/constitution/1918/article4.htm
https://www.marxists.org/history/ussr/government/constitution/1918/article4.htm


164 

 

Kartal, Filiz, “Kadınların Yurttaşlığı ve Feminist Kuram”, Amme İdaresi Dergisi, 

sayı: 3, cilt: 49, 95-87, 2016. 

Kabadayı, Lale, Film Eleştirisi (Kuramsal Çerçeve ve Sinemamızdan Örnek 

Çözümlemeler, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2013. 

Kaya, Sezgin, Rus Dış Politikasında Gelenekçi-Modernist Unsurların Analizi ve 

Batı, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Uluslararası İlişkiler 

Anabilim Dalı, Doktora Tezi, Bursa, 2008. 

 Kef, Emine, Ekolojik Düşüncede Feminizm- Maskülinizm Diyalektiği, Doktora 

Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu Yönetimi Anabilim 

Dalı Kentleşme ve Çevre Sorunları Bilim Dalı, Danışman. Doç. Dr. Neslihan 

Sam, Bursa, 2014. 

Kenez, Peter, “Stalin Dönemi Sovyet Sineması”, Dünya Sinema Tarihi, edi. 

Geoffrey Nowell- Smith, çev. Ahmet Fethi, İstanbul, Kabalcı Yayınları, 446- 

455, 2008. 

Kılıç, Hüseyin, Antikçağdan Günümüze Batıda Kadın ve Cinsellik, İstanbul, 

Otopsi Yayınevi, 2000.  

Kiblitskaya, Marina, “‘Once we were kings’” Male experience of lossof status at 

work in post-communist Russia, Gender, State And Society in the Soviet and 

Post-soviet Russia, edi. Sarah Aswin, New York, Routledge, 71-89, 2000. (this 

edition published in the Taylor&Francis e-Library, 2001). 

Kimmel, Michael, The Politics of Manhood, edit. Michael Kimmel, 

Philadelphia, Temple University Press, 1995. 

Korkmaz, Uğur, Ferhat, “Parisli Bir Kasabın Erkeklik Halleri”, Ankara Üniversitesi 

İlef Dergisi, sayı: 1, 89-114, 2014. 



165 

 

Kotz, M. David, Weir, Fred, Gorbaçov’dan Putin’e Rusya’nın Yolu (Sovyet 

Sisteminin Çöküşü ve Yeni Rusya), çev. Cemile Çakır, İstanbul, Kalkedon 

Yayınları, 2012. 

Kovacs, Balint, Andras, Modernizmi Seyretmek (Avrupa Sanat Sineması 1950-

1960), çev. Ertan Yılmaz, Ankara, Deki Sinema Yayınları, 2010. 

Kukterin, Sergei, “Fathers and Patriarchs in Communist and Post-communist 

Russia”, Gender, State And Society in the Soviet and Post-soviet Russia, edi. 

Sarah Aswin, New York, Routledge, 71-89, 2000. (this edition published in the 

Taylor&Francis e-Library, 2001). 

Kurtulmuş, Miriş, Meryem, “Kapitalizm, Ataerki ve Kadın-Erkek Ücret Eşitliği”, 

Diskar Türkiye Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu Araştırma Enstitüsü, 

sayı: 2, 2013 

Kurtuluş, Cengiz, Tol U.Ulaş, Küçükkural, Önder, “Hegemonik Erkekliğin 

Peşinden”, Toplum ve Bilim, İstanbul, İletişim Yayınları, sayı: 101, 50-70, 2004. 

Larsen, Susan, “National Identity, Cultural Authority, and the Post-Soviet 

Bolockbuster: Nikita Mikhalkov and Aleksei Balabanov”, Slavic Review, sayı: 3, 

cilt: 62, 491-511, 2003. 

Lenin, Vladimir, Kadınların Kurtuluşu, İstanbul, Günce Yayınları, 1975 

Lewin, Moshe, Sovyet Yüzyılı, çev. Renan Akman, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2008. 

Loffe, G. Dennis, White, H. Frederick, “Taxi Blues: The anxiety of Soviet 

masculinity”, Journal of Europan Stuties, sayı: 3, cilt: 44, Sage Journals, 263-

280, 2014. 

Mayne, Judith, Kino and the Woman Question (Feminism and Soviet Silent 

Film), USA, Ohio State University Press, 1989.  



166 

 

Mcsweeney, Terence, “The End of Ivan’s Childhood in Andrei Zvyagintsev’s 

The Return (2003)”, International Journal of Russian Studies, sayı: 2, cilt: 1, 95-

108, 2013. 

Medvedev, Roy, Post- Soviet Russia (A Journey Through the Yeltsin Era), çev. 

George Shriver, New York, Colombia University Press, 2000. 

Mehdiyeva, Azizzade, “1960-70’li Yıllarda SSCB’de Sosyokültürel Ortam”, The 

Journal of the Soviets Between 1960-1970, sayı: 5, 209-225, 2012. 

Menashe, Louis, “Moscow Believes in Tears: The Problems (And Promise?) Of 

Russian Cinema in the Transition Period”, Cinéaste, sayı: 3, cilt: 26, 10-17, 

2001. 

Michel, Andree,  Feminizm, çev. Şirin Tekeli, İstanbul, İletişim Yayınları Cep 

Üniversitesi, 1999. 

Mikail, Hasan, Elnur, Yeni Çarlar ve Rus Dış Politikası, İstanbul, IQ Kültür 

Sanat Yayıncılık, 2007. 

Milen&Gülkan, “Pratik Amarşizmi ve Dalgalar Ötesi Feminizmi”, İstanbul 

Amargi Feminizim Tartışmaları, İstanbul, Amargi Yayınevi, 101- 1282011. 

Mill, Stuart, John, Özgürlük Üzerine, İstanbul, çev. Tuncay Türk, İstanbul, Oda 

Yayınları, 2012. 

Nagel, Joane. “Erkeklik ve Milliyetçilik: Ulusun İnşasında Toplumsal Cinsiyet 

ve Cinsellik”, Vatan, Millet, Kadınlar, der. Ayşe Gül Altınay, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2000, 65-102. 

Najmabadi, Afsaneh, “Sevgili ve Ana Olarak Erotik Vatan: Sevmek, 

Sahiplenmek, Korumak”, Vatan, Millet, Kadınlar, der. Ayşe Gül Altınay, 

İstanbul, İletişim Yayınları. 129-165, 2000. 



167 

 

Neuberger, Joan, “Marlen Khutsiev’s I am Twenty”, Studies in Russian and 

Soviet Cinema, sayı: 1, cilt: 3, 80-82, 2009. 

Nussinova, Natalia, “Sovyetler Birliği ve Rus Göçmenler”, Dünya Sinema 

Tarihi, edi. Geoffrey Nowell- Smith, çev. Ahmet Fethi, İstanbul, Kabalcı 

Yayınları, 197-208, 2008. 

Onay, Yaşar, Rus Stratejisinin Mimarları, İstanbul, İlgi Kültür Sanat Yayıncılık, 

2008. 

Onay, Yaşar, Rusya ve Değişim, Ankara, Nobel Yayınları, 2002 

Onur, Hilal, Koyuncu, Berrin, ““Hegemonik” Erkekliğin Görünmeyen Yüzü: 

Sosyalizasyon Sürecinde Erkeklik Oluşumları ve Krizleri Üzerine Düşünceler”, 

Toplum ve Bilim, İstanbul, İletişim Yayınları, sayı: 101, 31-49, 2004. 

Oylum, Rıza, Rus Sineması, İstanbul, Seyyah Yayınları, 2016. 

Özbay, Cenk, “Türkiye’de Hegemonik Erkekliği Aramak”, Doğu-Batı Toplumsal 

Cinsiyet Özel Sayısı, İstanbul, İletişim Yayınları, sayı:63, 185-205, 2013. 

Özbek, Meral, Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2010. 

Özcan, Ufuk, “Stalin Dönemi Sovyet Sinemasında Tarihsellik Öğesi ve Çarlık 

Döneminin Ulusçu Yorumu: Eisenstein Sineması Örneği”, Sosyologca, sayı: 1, 

2011. 

Özkan, Çetin, Zühal, “Geleneksel Türk Sinemasında Erkeğin Değişen İmgesi”,  

Erkek Kimliğinin Değişmeyen Halleri, der. Huriye Kuruoğlu, İstanbul, Nobel 

Yaşam Yayınları, 121-144, 2016. 

Özkardeş, Güngörmüş, Oya,  Baba Olmak, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2010. 



168 

 

Öztürk, Ruken, Sinemada Kadın Olmak, İstanbul, Alan Yayınları, 2000. 

Plakhov, Sovyet Sineması, çev.Yasemin Giritli İnceoğlu, A. Suha Çalkıvik, 1989. 

Prokhorov, Alexander, “The Unknown New Wave: Soviet Cinema of the 1960s, 

Springtime for Soviet Cinema: Re/Viewing the 1960s”, çev. Dawn Seckler, 

Pittsburg, Pittsburgh Russian Film Symposium, 29-50, 2001. 

Rampton, Vanessa, ‘Are You Gangsters?’ ‘No, We’re Russians’: The Brother 

Films and The Question of National Identity in Russia, Reaction and 

Reinvention: Changing Times in Central and Eastern Eurpoe, 49-68, 2008. 

Reich, Wilhelm, Cinsel Devrim, çev. Bertan Onaran, İstanbul, Payel Yayınları, 

1989. 

Renkmen, Seymen, Mert, Evlilik Programlarında Hegemonik Erkekliğin İnşası, 

Temsili ve Ataerkil Söylem, Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Sosyal Psikoloji (Psikoloji) Anabilim Dalı, Danışman. Prof. 

Dr. Zehra Yaşın Dökmen, Ankara, 2012. 

Rosenberg, Chanie, Kadınlar ve Perestroyka, çev. Osman Akınhay, İstanbul, 

Pencere Yayınları, 1990.  

Rotha, Paul, Sinema Tarihi ve Ülke Sinemaları, çev. Şener İbrahim, İstanbul, 

Sistem Yayıncılık, 1996. 

Rutland, Peter, “Explaning Pussy Riot”, Nationalities Papers, sayı: 42, cilt: 4, 

575-582, 2014.  

Saatçıoğlu, Handan, http://www.egitimpedia.com/cinsiyet-ayrimini-ortadan-

kaldiran-okul egalia/ , Erişim Tarihi: 10 Eylül, 2016. 

Sancar, Serpil, Erkeklik: İmkânsız iktidar (Ailede, Piyasada ve Sokakta Erkekler), 

İstanbul, Metis Yayınları, 2009. 

http://www.egitimpedia.com/cinsiyet-ayrimini-ortadan-kaldiran-okul%20egalia/
http://www.egitimpedia.com/cinsiyet-ayrimini-ortadan-kaldiran-okul%20egalia/


169 

 

Sarup, Madan, Post-Yapısalcılık ve Postmodernizm, çev. A. Baki Güçlü, Ankara, 

Bilim ve Sanat Yayınları, 1997. 

Savran, Acar, Gülnur, Beden Emek Tarih (Diyalektik Bir Feminizm İçin), İstanbul, 

Kanat Yayınları, 2013.  

Sennett, Richard, Otorite, çev. Kamil Durand, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2014.  

Sevim, Ayşe, Feminizm, İstanbul, İnsan Yayınları, 2005. 

Smith, Philip, Kültürel Kuram, çev. Selime Güzelsan, İbrahim, Gündoğdu, İstanbul, 

Babil Yayınları, 2007. 

Sperling, Valerie, Sex, Politics and Putin, New York, Oxford University Press, 

2015. 

Şenel, Alaeddin, Siyasal Düşünceler Tarihi, Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları, 

1996. 

Teksoy Rekin, Rekin Teksoy’un Sinema Tarihi, İstanbul, Oğlak Yayınları, 2009. 

Trotskiy, Davidoviç, Lev, İhanete Uğrayan Devrim (SSCB Nedir ve Nereye 

Gidiyor), çev. Kolektif, İstanbul, Alef Yayınları, 2006. 

Tsivian, Yuri, “Devrim Öncesi Rusya”, Dünya Sinema Tarihi, edi. Geoffrey 

Nowell- Smith, çev. Ahmet Fethi, İstanbul, Kabalcı Yayınları, 193-197, 2008. 

Tsivian, Yuri, “What is Wrong With the Beard: Eisenstein’s Ivan the Terrible as 

an Eccentric Tragedy”, Cinemas: Journal of Film Studies, sayı: 2-3, cilt: 11, 

255-270,  2001. 

Tura, Saffet, Murat, Freud’dan Lacan’a Psikanaliz, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 

1996. 

Tümay, U., Arslan, Bu Kabuslar Neden Cemil?, İstanbul, Metis Yayınları, 2005. 



170 

 

Türk, Bahadır H., “Eril Tahakkümü Yeniden Düşünmek: Erkeklik Çalışmaları İçin 

Bir İmkân Olarak Pierre Bourdieu”, Toplum ve Bilim, İstanbul, İletişim Yayınları, 

sayı: 112, 2008.  

Türkkan Erdal, “Paternalist Devlet Anlayışı ve Rekabet Kültürü”, Rekabet 

Forumu, sayı: 78, 2-7, 2013. 

Türkoğlu, Beril, “Fay Hattında Erkeklikler: Çalışma ve İşsizlik Ekseninde 

Erkekliğe Bakış”, Mülkiye Dergisi, sayı: 4, cilt: 37, 33-61, 2013. 

Türmen, Rıza, “Otoriter Bir Cumhuriyete Doğru” , Milliyet Gazetesi, 22 Mart 

2010. 

Walker, Shaun, https://www.theguardian.com/film/2014/nov/06/leviathan-

director-andrei-zvyagintsev-russia-oscar-contender-film, Erişim Tarihi: 10 Ocak, 

2017. 

Wayne, Mike, Politik Film (Üçüncü Sinemanın Diyalektiği), çev. Ertan Yılmaz, 

İstanbul, Yordam Yayınları, 2011. 

Weber, Max, Bürokrasi ve Otorite, çev. H. Bahadır Akın, Ankara, Varlık 

Yayınları, 2005.  

Willis, Susan, Gündelik Hayat Kılavuzu, çev. Aksu Bora, Asuman Emre, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 1993. 

Wollen, Peter, Sinemada Göstergeler ve Anlam, çev. Zafer Aracagök, Bülent 

Doğan, İstanbul, Metis Yayınları, 2004. 

Wollstonecraft, Mary, Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi, çev. Deniz 

Hakyemez,  İstanbul, İşbankası Yayınları, 2012. 

https://www.theguardian.com/film/2014/nov/06/leviathan-director-andrei-zvyagintsev-russia-oscar-contender-film
https://www.theguardian.com/film/2014/nov/06/leviathan-director-andrei-zvyagintsev-russia-oscar-contender-film


171 

 

Yavuz, Şahinde, “İktidar Olma Sürecinde Erkeklerin Erkeklikle İmtihanı”, Milli 

Folklor Uluslararası Kültür Araştırmaları Dergisi, Geleneksel Yayıncılık, sayı: 

104, 110-127, 2014. 

Yazan, Meriç, Ümit, “İleri Endüstri Toplumlarında Aile Kurumu Üzerine Bir 

Araştırma”, Sosyoloji Dergisi, sayı: 1, cilt: 3, 147-174, 1989. 

Zeybekoğlu, Özge, “Günümüzde Erkeklerin Gözünden Babalık ve Aile”, 

Mediterranean Journal of Humanities, sayı:3, cilt:2, 297-328, 2013. 

Zhurzhenko, Tatiana, “Capitalism, autocracy and political masculinities in 

Russia, Eurozine, www.eurozine.com. 

Zizec, Slavoj, Stalinizm (Ya da Stalin İnsanın İnsanlığını Nasıl Kurtardı?), çev. 

Sabri Gürses, İstanbul, Encore Yayınları, 2008. 

Zizek, Slavoj, Bir Sapığın İdeoloji Rehberi, Belgesel, 2012. 

____, ____, Women and Revolution, sayı: 11, cilt: 2, 18-22, 1976. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



172 

 

ÖZGEÇMİŞ 

1981 doğumlu olan Ceyda Cura lisans eğitimini 2005 yılında Ege Üniversitesi 

İletişim Fakültesi Radyo-Tv ve Sinema Bölümü’nde tamamlamıştır. Mezun olduktan 

sonra iletişim alanında özel kurum ve kuruluşlarda çalışmıştır. 2014 yılında Ege 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo- Tv Sinema Yüksek Lisans eğitimine 

başlamış ve aynı yıl Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo- Tv 

Sinema Bölümü’ne Araştırma Görevlisi olarak atanmıştır. 2014 yılından itibaren 

görevlendirme ile Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo- Tv Sinema 

Bölümü’nde araştırma görevlisi olarak çalışmaktadır. Ceyda Cura’nın iletişim alanı ile 

ilgili çeşitli akademik ve bilimsel yayınları bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

ÖZET 

1970’li yıllarla birlikte gelişen Erkeklik Çalışmaları içinde Raewyn Connell 

tarafından geliştirilen “hegemonik erkeklik” kavramı, toplumsal cinsiyet yapılanması ile 

sağlanan iktidar ilişkilerini analiz etmekte kullanılmıştır. Bu doğrultuda kültürel 

süreçlerde belirlenen hegemonik değerlerin bütünlüklü hali, sinema filmlerindeki 

temsillerde görülmekte ve söz konusu değerler bu yolla yeniden üretilmektedir. Üstyapı 

kurumları aracılığı ile desteklenen hegemonik erkeklik değerleri, kadınların ikincil 

konumlarını pekiştirmekte ve erkekler arası hiyerarşiye neden olmakta; böylece her 

seferinde yeniden üretilen erkeklik ve kadınlık kimlikleri nedeniyle toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği devam etmektedir. 

Rusya tarihi özelinde Ekim Devrimi ile birlikte geliştirilmek istenen cinsiyetler 

arası eşitlik fikri, siyasal hareketlerin etkisiyle tarih boyunca sürekli değişmiş, günümüz 

Rusya’sında ise güçlü, milliyetçi ve ahlaklı erkek kahramanların hegemonikleştiği 

görülmüştür. Bu çalışmada, son dönem Rusya Sineması’nın önemli yönetmenlerinden 

Andrei Zvyagintsev tarafından çekilen dört film (Dönüş-2003, Sürgün-2007, Elena-

2011, Leviathan-2014) bağlamında, Rusya’daki erkeklik kimliklerinin hegemonikleşme 

süreci incelenmiş ve filmlerdeki toplumsal cinsiyet temsilleri aracılığıyla erkeklik 

kimlikleri, otorite ve hegemonya kavramları çerçevesinde eleştirilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



174 

 

ABSTRACT 

The concept of “hegemonic masculinity” worked up by Raewyn Connell within 

the advancing studies of masculinity in 1970’s, has been used for analysing power 

relations ensured by social gender formation. Accordingly, the complete state of 

hegemonic values defined with cultural processes has been seen in the stage plays of 

cinema films, and the values in question have been reproduced. Hegemonic masculinity 

values supported by superstructure institutions consolidate the secondary state of 

women and lead to inter-men hierarchy. Thus, gender inequality resulted from 

masculinity and femininity identities reproduced at every turn has been in progress.  

Specific to Russian history, the idea of gender equality to be requested with the 

October Revolution has changed constantly under the effect of political movements; and 

strong, nationalist and moral men heroes have become hegemonic in today’s Russia. In 

this study, within the context of the four films shot by Andrei Zvygaintsev, one of the 

most remarkable directors of last period Russian cinema, (The Return-2003, The 

Banishment-2007, Elena-2011, Leviathan-2014), the process of becoming hegemonic of 

the masculine identities in Russia is analysed andthe concepts of masculine identities by 

means of the representations of social gender in the films are criticized within the scope 

authority and hegemony. 

  


