
T.C.

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

ALTAY, TUVA VE HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP 

DİRİLME MOTİFİ 

Kezban ÖRÜCÜ   

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

KIRŞEHİR-2022



©2022-Kezban ÖRÜCÜ  



T.C.

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

ALTAY, TUVA VE HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP 

DİRİLME MOTİFİ 

THE MOTİF OF RESURRECTİON İN ALTAİ, TUVA AND 

HAKAS EPİCS 

Hazırlayan 

Kezban ÖRÜCÜ  

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Danışman 

Prof. Dr. Salahaddin BEKKİ 

KIRŞEHİR-2022 



i 

KABUL VE ONAY 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı yüksek lisans öğrencisi, Kezban ÖRÜCÜ  tarafından hazırlanan “Altay, Tuva 

ve Hakas Destanlarında Ölüp Dirilme Motifi” adlı tez çalışması …………………tarihinde 

yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından 

oybirliği/oyçokluğu ile YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

Danışman: Prof. Dr. Salahaddin BEKKİ (İmza) 

Üye: Doç. Dr. Ezgi METİN-BASAT (İmza) 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Cavit GÜZEL (İmza) 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

…/…/2022 

Prof. Dr. Hüseyin ŞİMŞEK 

Enstitü Müdürü 



ii 

BİLDİRİM 

Hazırladığım tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik kopyalarının Kırşehir Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda 

saklanmasına izin verdiğimi onaylarım: 

 Tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir.  

 Tezim sadece Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi yerleşkelerinden erişime 

açılabilir. 

 Tezimin ……yıl süreyle erişime açılmasını istemiyorum. Bu sürenin 

sonunda uzatma için başvuruda bulunmadığım takdirde, tezimin/raporumun tamamı her 

yerden erişime açılabilir. 

…/…/2022 

Kezban ÖRÜCÜ  



iii 

ÖZET 

ALTAY, TUVA VE HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Hazırlayan: Kezban ÖRÜCÜ 

Danışman: Prof. Dr. Salahaddin BEKKİ 

2022–x+191 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Jür  i

Prof. Dr. Salahaddin BEKKİ 

Doç. Dr. Ezgi METİN-BASAT  

Dr. Öğr. Üyesi    Cavit GÜZEL

Türk Halk Edebiyatının önemli anlatı türlerinden olan destanlar, Türk milletinin tarihini, 

gelenek ve göreneğini, inanış ve düşünüş sistemini anlamanın kapılarını açan birer anahtar 

konumundadırlar. Arkaik dönemin izlerini taşıyan ve sözlü gelenekte oluşarak halkın belleğinde 

nesilden nesle aktarılan bu destanlar içerisindeki önemli motiflerden biri ölüp dirilmedir. 

Türk mitolojisinde ölüp dirilme iyi insanlar, özellikle toplumun menfaatini gözeten 

kahramanlar için tasarlanmış bir motiftir. Türk halk hikâye lerinde de görülen bu motif daha çok 

arkaik kahramanlık destanlarında ön plana çıkmaktadır. Destanlarda kahramanlar, genellikle Erlik 

Bey ve Erlik Bey’in hâkimiyetindeki kötü insanlar tarafından hileyle öldürüldüğünde 
diriltilebilmişlerdir. Dirilen kahraman, eskisinden daha güçlü ve daha bilge bir konuma ulaşarak 

yarım kalan mücadelesini tamamlamış, düşmandan intikamını almış ve halkını refaha ulaştırmıştır. 

Bu çalışmada ölüp dirilme motifi, oldukça zengin bir sözlü edebiyata sahip olan Altay, Tuva 

ve Hakas Türklerinin destanlarında incelenmeye tabi tutulmuştur. Altay sahasından 14, Tuva 

sahasından 8, Hakas sahasından 8 destanda ölüp dirilme motifi tespit edilmiştir. Tespit edilen her 

ölüp dirilme motifi, kahramanın ölüm nedeni, ölüm tipi, dirilme tipi ve dirilme sonrası olmak üzere 

dört kategoride ele alınmıştır. Çalışmada  ölüp dirilme motifinin destanın seyrine olan etkisi üzerinde 

durulmuştur. Ayrıca destan kahramanının ölüp dirilme şekli ile şamanın ölüp dirilerek erginlik 

kazanması arasındaki tipolojik benzerlik gösterilmeye çalışılmıştır. Bu çalışmada ölüp dirilme 

motifinin kendi içinde sınıflara ayrılması ve destan içerisindeki görevininbelirlenebilmesi 

amaçlanmıştır. Çalışma ölüp dirilme motifi üzerinde daha önce tez bazında çalışma yapılmamış 

olması münasebetiyle önem arz etmektedir.  

Anahtar Kelimeler: Altay, Hakas, Ölüp Dirilme Motifi, Şamanizm, Tuva 



iv 

ABSTRACT 

THE MOTİF OF RESURRECTİON İN ALTAİ, TUVA AND HAKAS EPİCS 

Ph. D. Thesis 

Preparer: Kezban ÖRÜCÜ  

Advisor: Prof. Dr. Salahaddin BEKKİ 

2022-x+191 

Kırşehir Ahi Evran University, Graduate School of Social Sciences 

Turkish Language and Literature Department 

Jury:  

Prof. Dr. Salahaddin BEKKİ 

Assoc. Prof. Dr. Ezgi METİN-BASAT  

Asst. Prof. Dr. Cavit GÜZEL 

The epics, which are one of the important narrative genres of Turkish Folk Literature, are 

the keys that open the doors to understanding the history, tradition and tradition, belief and thought 

system of the Turkish nation. One of the important motifs in these epics, which carry the traces of 

the archaic period and which is formed in the oral tradition and transferred from generation to 

generation in the memory of the people, is death and resurrection. 

In Turkish mythology, death and resurrection is a motif designed for good people, 

especially heroes who take care of the interests of society. This motif, which is also seen in Turkish 

folk tales, is more prominent in archaic heroic epics. In epics, heroes could be resurrected when 

they were killed by deceit, usually by Erlik Bey and bad people under Erlik Bey's rule. The 

resurrected hero reached a stronger and wiser position than before, completing his unfinished 

struggle, avenging the enemy and bringing his people to prosperity. 

In this study, the motif of death and resurrection has been examined in the epics of Altai, 

Tuva and Khakas Turks, who have a very rich oral literature. The motif of death and resurrection 

has been identified in 14 epics from the Altai area, 8 from the Tuva area, and 8 from the Khakas 

area. Each identified death and resurrection motif has been dealt with in four categories: the cause 

of death of the hero, type of death, type of resurrection and post-resurrection. In the study, the 

effect of the motif of death and resurrection on the course of the epic is emphasized. In addition, 

the typological similarity between the way the epic hero dies and comes to life and the shaman's 

death and resurrection has been tried to be shown. In this study, it is aimed to divide the motif of 

death and resurrection into classes and to determine its purpose in the epic. The study is important 

because there has not been a thesis-based study on the motif of death and resurrection. 

Keywords: Altai, Hakas, Resurrection Motif, Shamanism, Tuva 



v 

ÖN SÖZ 

Destanlar, toplumların tarihini, inanış ve düşünüş sistemini, gelenek ve göreneğini 

anlamanın kapılarını açan anahtarlardır. Halkın belleğinde oluşarak nesilden nesle aktarılan 

bu destanlar içerisindeki önemli motiflerden biri ölüp dirilmedir. Türk mitolojisinde ölüp 

dirilme, toplumun menfaatini gözeten kahramanlar için tasarlanmış bir motiftir. 

Destanlarda kahramanlar, genellikle Erlik ve avanesi tarafından hile ile öldürüldüğünde 

diriltilebilmişlerdir. Dirilen kahraman, eskisinden daha güçlü ve daha bilge bir konuma 

ulaşarak yarım kalan mücadelesini tamamlamış, düşmandan intikamını almış ve halkını 

refaha ulaştırmıştır. 

Toplumun kahramana yüklediği ayrıcalığın/kutsallığın bir göstergesi olan ve 

destanın seyri için son derece önemli olan ölüp dirilme motifi üzerine Türkiye’de, birkaç 

makale dışında tez bazında çalışma yapılmamış olması bu çalışmanın çıkış noktası 

olmuştur. 

Çalışmamız üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde çalışma için belirlemiş 

olduğumuz araştırma sahalarının ve sahalara ait destan metinlerinin tanıtımı yapılarak 

Altay, Tuva ve Hakas Türklerinin destancılık geleneklerihakkında bilgi verilmiştir. İkinci 

bölümde ölüp dirilme motifi hakkında bilgi verilerek konu hakkında çeşitli araştırmacıların 

görüşlerine değinilmiştir. Üçüncü bölüm inceleme bölümü olup üç alt başlıktan 

oluşmaktadır. Bu bölümün ilk kısmı Altay destanlarında tespit edilen ölüp dirilme 

motiflerine ayrılmıştır. Bu kısımda on dört Altay destanından tespit edilen ölüp dirilme 

motifleri teker teker, kahramanın ölüm nedeni, ölüm tipi, dirilme tipi, dirilme sonrası 

şeklinde dört kategoride incelenmiştir. İnceleme bölümünün ikinci kısmı Tuva 

destanlarında tespit edilen ölüp dirilme motiflerine ayrılmıştır. Bu kısımda da ilk kısımdaki 

tahlil metodu sekizTuva destanı için uygulanmıştır. İnceleme bölümünün son kısmı ise 

Hakas destanlarında tespit edilen ölüp dirilme motifine tahsis edilmiştir. Yine bu kısımda 

da diğer kısımlarda uygulanan tahlil metodu sekizdestan için uygulanmıştır. Üçüncü 

bölümün sonunda Altay, Tuva ve Hakas sahasına ait ölüp dirilme motifleri, kahramanın 

ölüm nedeni, ölüm tipi, dirilme tipi ve dirilme sonrası şeklinde sınıflandırılmış bir tabloda 

genel itibariyle gösterilmiştir. Çalışmaya Sonuç ve Kaynakça ile son verilmiştir.  

Lisans dönemimden beri her daim desteğini hissettiğim, ilim ve tecrübesiyle 

ufkumu genişleten, çalışma konumun belirlenmesinden kaynaklara ulaşmama kadar her 

konuda yanımda olan saygıdeğer hocam Prof. Dr. Salahaddin Bekki’ye; savunma jürisinde 



vi 

yer alan ve çalışmanın daha iyi bir noktaya ulaşabilmesi için kıymetli fikirlerini paylaşan 

hocalarım sayın Doç. Dr. Ezgi Metin-Basat ve Dr. Öğretim Üyesi Cavit Güzel’e; çalışma 

sürecinde desteklerini hissettiğim sevgili hocam Dr. Meltem Yılmaz’a; çalışmamın 

başından sonuna kadar sevgisi ve ilgisi ile bana destek olan sevgili annem Filiz Örücü’ye; 

çalışma sürecinde türlü fedakârlıklarda bulunarak hayatımı kolaylaştıran kıymetli eşim 

Burak Top’a; çalışma esnasında yardımlarını esirgemeyen arkadaşım Enis Yalçın’a ve bu 

süreçte manevi desteğiyle yanımda olan arkadaşım Pınar Yılmaz’a teşekkürü bir borç 

bilirim. 

Kezban ÖRÜCÜ  

Kırşehir-2021 



vii 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY ............................................................................................................... i 

BİLDİRİM ............................................................................................................................. ii 

ÖZET .................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ......................................................................................................................... iv 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................. v 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................... vii 

GRAFİKLER LİSTESİ ......................................................................................................... x 

TABLOLAR LİSTESİ ......................................................................................................... xi 

ŞEKİLLER LİSTESİ ........................................................................................................... xii 

HARİTALAR LİSTESİ ...................................................................................................... xiii 

KISALTMALAR ............................................................................................................... xiv 

BÖLÜM I: ARAŞTIRMA SAHALARI VE İNCELENEN DESTAN 

METİNLERİNİN TANITILMASI .................................................................................... 1 

1.1. ALTAY SAHASI VE ALTAY DESTANCILIK GELENEĞİ ............................. 1 

1.1.1. Altay Sahası ......................................................................................................... 1 

1.1.2. Altay Destanları ................................................................................................... 2 

1.1.3. AltayDestancılık Geleneği ................................................................................... 4 

1.2. TUVA SAHASI VE TUVADESTANCILIK GELENEĞİ .................................... 5 

1.2.1. Tuva Sahası ......................................................................................................... 5 

1.2.2. Tuva Destanları ................................................................................................... 6 

1.2.3. Tuva Destancılık Geleneği .................................................................................. 7 

1.3. HAKAS SAHASI VE HAKAS DESTANCILIK GELENEĞİ ............................. 8 

1.3.1. Hakas Sahası ........................................................................................................ 8 

1.3.2. Hakas Destanları .................................................................................................. 9 

1.3.3. Hakas Destancılık Geleneği .............................................................................. 10 



viii 

II. BÖLÜM: ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ ........................................................................ 12 

III. BÖLÜM: ALTAY, TUVA VE HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME

MOTİFİNİN TESPİTİ VE İNCELENMESİ .................................................................. 16 

3.1. ALTAY DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ ................................. 16 

3.1.1. Er Samır Destanı ................................................................................................ 16 

3.1.2. Kozın Erkeş Destanı .......................................................................................... 19 

3.1.3. Altay Buuçay Destanı ........................................................................................ 27 

3.1.4. Közüyke Destanı ............................................................................................... 33 

3.1.5. Oçı-Bala Destanı ............................................................................................... 36 

3.1.6. Kan-Ceeren Attu Kan-Altın Destanı ................................................................. 38 

3.1.7. Kögüdey-Kökşin Le Boodoy Koo Destanı ........................................................ 40 

3.1.8. Kan-Kapçıkay Destanı ....................................................................................... 45 

3.1.9. Ölöştöy Destanı ................................................................................................. 49 

3.1.10. Katan-Kökşin Le Katan-Mergen Destanı ........................................................ 54 

3.1.11. Ak-Biy Destanı ................................................................................................ 59 

3.1.12. Üç Kulaktu Ay Kara At Destanı ...................................................................... 63 

3.1.13. Alıp Manaş Destanı ......................................................................................... 65 

3.1.14. Maaday-Kara Destanı ...................................................................................... 68 

3.2. TUVA DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ .................................... 78 

3.2.1. Alday-Buuçu Destanı ........................................................................................ 78 

3.2.2. Kangıvay-Mergen Destanı ................................................................................. 84 

3.2.3. Boktu-Kiriş, Bora-Şeley Destanı ....................................................................... 90 

3.2.4. Han-Şilgi Attıg Han-Hülük Destanı .................................................................. 94 

3.2.5. Arzılan Kara Attıg Çeçen Kara Möge Destanı .................................................. 99 

3.2.6. Mögaa Şagaan Toolay Destanı ........................................................................ 102 

3.2.7. Tanaa Herel Destanı ........................................................................................ 110 



ix 

3.2.8. Ton Aralçın Haan Destanı ............................................................................... 114 

3.3. HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ ............................... 121 

3.3.1. Altın Çüs Destanı ............................................................................................ 121 

3.3.2. Ak Çibek Arığ Destanı .................................................................................... 126 

3.3.3. Altın Taycı Destanı .......................................................................................... 128 

3.3.4. Kara Kuzgun Destanı ...................................................................................... 136 

3.3.5. Altın Arığ Destanı ........................................................................................... 142 

3.3.6. Ay Huucın Destanı .......................................................................................... 157 

3.3.7. Han Orba Destanı ............................................................................................ 164 

3.3.8. Kün Sarığ Han Destanı .................................................................................... 168 

SONUÇ ............................................................................................................................. 183 

KAYNAKÇA .................................................................................................................... 187 

ÖZ GEÇMİŞ .................................................................................................................... 191 



x 

GRAFİKLER LİSTESİ 

Grafik 3.1. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Dağılımı 

Grafik 3.2. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tiplerinin Dağılımı 

Grafik 3.3. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tiplerinin Dağılımı 

Grafik 3.4. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Dağılımı 

Grafik 3.5. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Dağılımı 

Grafik 3.6. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tiplerinin Dağılımı 

Grafik 3.7. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tiplerinin Dağılımı 

Grafik 3.8. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Dağılımı 

Grafik 3.9. Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Dağılımı 

Grafik 3.10. Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tiplerinin Dağılımı 

Grafik 3.11. Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tiplerinin Dağılımı 

Grafik 3.12. Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Dağılımı 



xi 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 3.1. Tespit Edilen Ölüp Dirilme Motiflerinin Genel Tablosu 



xii 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 3.1. Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedeni Oranı 

Şekil 3.2. Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tipi Oranı 

Şekil 3.3. Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tipi Oranı 

Şekil 3.4. Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Oranı 



xiii 

HARİTALAR LİSTESİ 

Harita 1.1.Rusya Federasyonu İçinde Altya Cumhuriyeti’nin Konumu 

Harita 1.2. Altay Cumhuriyeti Coğrafi Konumu 

Harita 1.3. Rusya Federasyonu İçinde Tuva Cumhuriyeti’nin Konumu 

Harita 1.4. Tuva Cumhuriyeti İdari Bölge Haritası 

Harita 1.5. Rusya Federasyonu İçinde Hakas Cumhuriyet’nin Konumu 

Harita 1.6. Hakas Cumhuriyeti Haritası 



xiv 

KISALTMALAR 

AKAÇKM Arzılan Kara Attıg Çeçen Kara Möge 

Çev.  Çeviren, Çevirenler 

E.T. Erişim Tarihi 

KCAKAD Kan-Ceeren Attu Kan –Altın Destanı 

KKLBKD Kögüdey Kökşin Le Boodoy Koo Destanı 

KKLKMD Katan-Kökşin Le Katan-Mergen Destanı 

MŞT Mögaa Şagaan Toolay 

vb. ve benzeri 

vs. vesaire 



1 

 

BÖLÜM I: ARAŞTIRMA SAHALARI VE İNCELENEN DESTAN 

METİNLERİNİN TANITILMASI 

1.1. ALTAY SAHASI VE ALTAY DESTANCILIK GELENEĞİ 

1.1.1. Altay Sahası 

Güney Sibirya’da Rusya Federasyonu sınırları içerisinde yer alan Dağlık Altay 

Özerk Cumhuriyeti 92.900 kilometre kare büyüklüğündedir. Dağlık Altay Cumhuriyeti 

topraklarının % 85’i dağlıktır ve ¼’i ormanlarla kaplıdır. 4506 metreyle Sibirya’nın en 

büyük zirvesi olan Kadın-Bajı Dağlık Altay Cumhuriyeti’nin sınırları içerisinde yer 

almaktadır. Dağlık Altay’da çok sayıda nehir ve 7000 civarında göl bulunmaktadır. 

Cumhuriyet, Rusya Federasyonu içinde Tuva Cumhuriyeti, Hakas Cumhuriyeti, Kemerova 

bölgesi ve Altay bölgesi ile sınırdaştır. Ayrıca komşu olduğu ülkeler arasında Kazakistan, 

Çin ve Moğolistan da bulunmaktadır (Bekki 2009: 20). 

 

 

Harita 1.1.Rusya Federasyonu içinde Altay Cumhuriyeti’nin konumu 

Dağlık Altay Özerk Cumhuriyeti’nin toplam nüfusu 200.000 civarındadır. Bu 

nüfusun yaklaşık 65.000’ini Altay Türkleri oluşturmaktadır. Altay Türkleri Kuzey ve 

Güney olmak üzere iki gruba ayrılmışlardır. Kuzey Altay grubunu Tuba, Kumandı ve 

Çalkandı; Güney Altay grubunu ise Teleüt, Telengit ve Altay-kiji Türkleri oluşturmaktadır 

(Bekki 2009: 21). 

 

 



2 

 

Harita1.2. Altay Cumhuriyeti Coğrafi Konumu 

 

Bütün Türk boyları gibi oldukça zengin bir sözlü edebiyata sahip olan Altay 

Türklerinin folkloruyla ilgili ilk çalışmalar, XIX. yüzyılda Nikolay İvanoviç Ananin, Vasili 

İvanoviç Verbitski ve Wilhelm Radloff ile başlamıştır (Dilek 2002: 11). 

1.1.2. Altay Destanları 

Altay Türklerinin destanları üzerine Türkiye’de yapılan ilk çalışma Metin Ergun’a 

aittir. Metin Ergun çalışmasını, “Altay Türkleri’nin Kahramanlık Destanı Alıp Manaş” 

adıyla 1997 yılında yayınlamıştır. Çalışmanın ilk kısmı “Altay Türklerinin Destanları 

Üzerine Araştırmalar” başlığını taşımaktadır. Bu bölümde Altay destanları üzerine 

yapılmış çalışmalar kronolojik sırayla aktarılır. Bir sonraki bölümde“Altay Destancılık 

Geleneği ve Alıp Manaş” hakkında bilgi verilerek Alıp Manaş destanının Altay, Özbek 

Karakalpak, Kazak, Başkurt ve Tatar varyantları üzerinde durulmuştur. İlerleyen 

bölümlerde ise Dede Korkut hikâyeleri ve Alıp Manaş arasındaki uyuma değinilerek Alıp 

Manaş destanının teşekkül tarihi hakkında bilgi verilmiştir. Son bölümde ise 1775 

mısradan oluşan Alıp Manaş destan metni hem Altay hem Türkiye Türkçesi ile 

aktarılmıştır.  

Altay destanları üzerine yapılmış ikinci çalışma Emine Gürsoy-Naskali’nin 

yayımladığı “Altay Destanı Maaday-Kara” adlı kitaptır. 1999 yılında yayımlanan kitap 

“Sunuş”, “Giriş”, “Altay Destanı Maaday-Kara” ve “Dizin” bölümlerinden 

oluşmaktadır. 

Maaday-Kara destanı hakkındaki bir diğer çalışma Salahaddin Bekki’nin 2001 

yılında hazırlamış olduğu “Altay Türk Destanı Maaday-Kara” adlı doktora tezidir. Tez 

2007 yılında Manas Yayıncılık tarafından “Maaday-Kara Destanı” adıyla neşredilmiştir. 



3 

 

Eser dört ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölüm Altay-Türk destancılık geleneği ve 

Maaday-Kara ile ilgili araştırmaları içermektedir. İkinci bölümde genelde Altay 

destanlarının anlatıcıları, teren nüm düzenleri, konuları, teşekkül tarihi; özelde ise Maaday-

Kara destanının konusu, teşekkül tarihi, üslûbu gibi meseleler üzerinde durulmuştur. 

Üçüncü bölümde Maaday-Kara destanının motifleri tespit edilerek Stith Thompson’un 

Motif Index of Folk Literature adlı eserine göre incelenmesi yapılmıştır. Dördüncü bölüm 

motiflerin tahlilinden oluşmaktadır. Sonuç bölümünden sonra ise destan metnine yer 

verilmiştir.  

Altay destanları üzerine çalışan bir diğer isim İbrahim Dilek’tir. Dilek, başkanlığını 

Fikret Türkmen’in yürüttüğü Türk Dünyası Destanlarının Tespiti, Türkiye Türkçesine 

Aktarılması ve Yayımlanması Projesi kapsamında 3 ciltten oluşan bir eser yayımlamıştır. 

1. cildi “Altay Destanları I” adını taşımaktadır. Kitabın ilk kısmında destan anlatıcısı 

Nikolay Ulagaşeviç Ulagaşev hakkında bilgi verilmiştir. Ardından destanların teşekkülü ve 

tasnifi meselesine, destanlar hakkında yapılan çalışmalara ve destanların özetlerine yer 

verilmiştir. 2002 yılında Türk Dil Kurumu Yayınları arasından çıkan kitapta şu destanlar 

yer almaktadır: “Er-Samır (s. 33-111, 2664 dize)”, “Ak-Tayçı (s. 112-171, 2044 dize)”, 

“Kökin-Erkey (s. 172-199, 961 dize)”, “Altay-Buuçay (s. 200-228, 1016 dize)”, “Malçı-

Mergen (s. 229-251, 802 dize)”, “Kozın-Erkeş (s. 251-305, 1780 dize)” ve “ Közüyke (s. 

306-362,1947 dize)”. 

“Altay Destanları 2” başlığını taşıyan cildin giriş kısmında destan anlatıcısı 

Aleksey Grigoreviç Kalkin hakkında bilgi verildikten sonra destan özetlerine yer 

verilmiştir. Daha sonra ise şu destanlar Altay Türkçesinden Türkiye Türkçesine 

aktarılmıştır: “Oçı-Bala (s. 40-119, 3561 dize)”, “Ay-Sologoy lo Kün-Sologoy (s.120-135, 

698 dize)”, “Ösküs-Uul (s.136-216, 3655)”, “Kan-Kapçıkay (s. 217-242, 5080)”, “Kan-

Ceeren Attu Kan-Altın (s. 343-393,2234 dize)”, “Temene- Koo (s. 394-414,880 dize)”, 

“Kara-Taacı Kıs (s. 415-425, 485 dize)”, “Kögüdey-Kökşin le Boodoy- Koo (s. 426-445, 

876 dize)” ve “Altın-Ergek (s. 446-464, 827 dize) adlı destanlar bulunmaktadır. 

“Altay Destanları 3” başlığını taşıyan cildin ilk kısmında ise eserde yer alan 

destanların anlatıcıları hakkında kısaca bilgi verilerek destanların özetleri aktarılmıştır. Son 

kısımda ise sırasıyla şu destanlara yer almaktadır: “Eke-Koo (s. 32-67, 1612 dize)”, 

“Ölöştöy (s. 68-259, 8686 dize)”, “Katan-Kökşin leKatan-Mergen (s. 260-321, 2746 

dize)”, “Şulmıs-Şunı (s.322-369, 2151 dize)”, “Ak-Biy (s. 370-405, 1549 dize)” ve “Üç 

Kulaktu Ay-Kara At (s. 406-455, 2189 dize)” başlığını taşıyan destanlar yer almaktadır. 



4 

 

1.1.3. AltayDestancılık Geleneği 

Altay Türkleri, masal ve destan için genel olarak “çörçök” terimini, destanları 

masaldan ayırmak için ise “kay-çörçök” veya “kaylap aydar çörçök” terimini 

kullanmaktadırlar (Ergun, 1997: 19). Altay Türkleri, destan anlatıcılarına “kayçı” adını 

vermişler, destan söylemeyi ise kayla- fiili ile ifade etmişlerdir. Altaylarda destan, anlatım 

(icra) ve kay (gırtlaktan okuma) olmak üzere iki şekilde icra edilir (Bekki, 2007: 31).  

Altay destanları formül ifadelerle başlayıp bitmektedir. Başlangıç formülü olarak en 

çok “Ozo ozo ozo çakta” (çok çok eski zamanlarda) ifadesi tercih edilmiştir. Ayrıca 

destanlara başkahramanın yaşadığı yerin özellikleri, anne-babası ve atının tasviri ile de 

başlanabilmiştir (Bekki, 2007: 37). 

Şekil olarak art arda sıralanmış mısralardan oluşan Altay destanları, genellikle hece 

ölçüsünün 7-8’li kalıplarından vücuda getirilmiştir. Bir destanda 4, 5, 6 hatta 12 heceden 

oluşan mısraların varlığı da söz konusu olabilmektedir. Destanda mısralar arası ahengi 

sağlayan kafiye, redif, aliterasyon gibi sanatlardır. Destanın dili genel olarak mübalağa 

sanatı ile süslenmiştir (Bekki, 2007: 40). 

Altay Türklerinin destanlarında Altay yurdunu düşmandan koruyan, düşman 

yurtlarına akınlar düzenleyen ve halkına liderlik yapan idealize edilmiş bir kahraman tipi 

vardır. Altay destanları genel olarak bu idealize edilmiş tipin maceralarından oluşmaktadır. 

Olağanüstü bir şekilde dünyaya gelen bu kahraman doğduktan çok kısa bir süre sonra 

büyür ve maceraya atılır (Ergun, 1997: 44).  

Maaday-Kara Destanı adlı çalışmasında Salahaddin Bekki, genel itibariyle Altay 

destan kahramanın yeryüzündeki kötü niyetli hanlar ve yeraltı dünyasının hâkimi Erlik Bey 

ve avenesi ile mücadele etiğini belirtir. Aynı çalışmasında Bekki, İ. V. Puhov’ın Altay 

Kahramanlık Eposu isimli çalışmasında Altay kahramanlık destanlarında işlenen konuları 

beş maddede toplandığını da ekler. Maddeler şu şunlardır: 

1-Kahramanın ucubelerle savaşı 

2-Kahramanın Erlik ile mücadelesi 

3-Kahramanın evlenme elçiliği (Alplara mahsus evlilik) 

4-Kahramanın yabancı hanlarla mücadelesi  

5-Kahramanın zalim hanla mücadelesi (Bekki, 2007: 41). 



5 

 

1.2. TUVA SAHASI VE TUVADESTANCILIK GELENEĞİ 

1.2.1. Tuva Sahası 

Tuva Cumhuriyeti’nin güneyinde Moğolistan, kuzeyinde Krasnoyarks ve Hakas 

Cumhuriyeti, doğusunda Buryat Özerk Cumhuriyeti, batısında Altay Özerk Cumhuriyeti 

bulunur. Tuva Cumhuriyeti’nin yaklaşık 310.000 olan nüfusunun % 70’e yakınını Tuvalar 

oluşturmaktadır. 170.000 kilometre karelik bir alana yayılmış olan Tuva Cumhuriyeti’nin 

güneyi Tannu-Uula sıradağları, kuzeyi ise Sayan sıradağlarıyla çevrilidir. Ülke toprakları 

Yenisey’in üç ana kolu; Kaa-Hem, Bii-Hem ve Hemçik nehirlerinin çıkıp birleştiği nokta 

üzerindedir (Arıkoğlu, 2002: 296-306). 

Harita 1.3. Rusya Federasyonu içerisinde Tuva Cumhuriyeti’nin konumu 

Tuva’nın tarihi, demografik durumu, milli bilinç seviyesi ve coğrafik konumu ona 

Rusya Federasyonu içerisinde ayrıcalıklı bir konum sağlamıştır. Tuva Rusya 

Federasyonunun diğer üyelerinden farklı olarak, Bolşevik Devrimi’ni takip eden iç 

savaştan hemen sonra Sovyetler Birliği’ne dâhil olmamış, 1944 yılına kadar ayrı bir devlet 

olarak varlığını sürdürmüştür. 1944’e Sovyetler Birliği’ne dâhil olan Tuva, 1961 yılından 

itibaren otonom cumhuriyet statüsüne geçmiştir (Somuncuoğlu, 2002: 275-291). 

 

Harita 1.4.Tuva Cumhuriyeti İdari Bölge Haritası 



6 

 

Tuvalar Türk dilli bir halktır, ancak tarihi ve dini sebepler nedeniyle Moğol 

kültüründen etkilenmişlerdir. Bu ikili yapıdan dolayı Tuvaların kökeninin ne olduğu 

hakkında görüş ayrılıkları meydana gelmiştir. Bazı araştırmacılar Tuvaların dil yönünden 

Türkleşmiş, Moğol asıllı bir halk olduklarını savunsalar da Tuvalar sadece dil olarak değil, 

köken olarak da Türk’tür ve kökenleri Yenisey Kırgızlarına dayanmaktadır (Somuncuoğlu, 

2002:275-295). 

Çok zengin bir sözlü geleneğe sahip olan Tuva Türklerinin inanış ve düşünüş 

sistemini, gelenek ve göreneklerini, sosyal hayatını, geleceğe yönelik beklentilerini ve 

geçmişte vermiş olduğu mücadelelerini yansıtan çok sayıda destanları mevcuttur (Ergun ve 

Aça, 2004: 25).  

Tıpkı diğer Güney Sibirya Türk toplulukları gibi, Tuva Türklerinin sözlü geleneği 

de 19. Yüzyılın ikinci yarısından itibaren Wilhelm Radloff, Grigoriy Nikolayeviç Potanin, 

Nikolay Fyodoroviç Katanov gibi isimlerce araştırılıp incelenmeye başlanmıştır (Ergun ve 

Aça, 2004: 11). 

1.2.2. Tuva Destanları 

Tuva Türklerinin destanları ile ilgili Türkiye’de yapılan çalışmalardan ilki Tıva 

Kahramanlık Destanları adını taşımaktadır. Metin Ergun ve Mehmet Aça tarafından 

hazırlanan bu çalışma iki ciltten oluşmaktadır. 2004 yılında yayımlanan ilk cildin birinci 

bölümünde Tıva Türklerinin destanları üzerine yapılan çalışmalara yer verilmiştir. İkinci 

bölümde Tıva Türklerinin destancılık geleneği üzerinde durulmuştur. Üçüncü bölümde 

Tıva destanlarının motif yapısı incelenmiştir. Bibliyografyanın hemen ardından ise destan 

metinleri gelmektedir. “Metinler” başlığını taşıyan bu bölümde sırasıyla Alday-Buuçu, 

Boktu-Kiriş Bora-Şeeley, Kangıvay-Mergen, Aldın-Çaagay, Aldın-Kurgulday ve Erelzey-

Mergen Haragalzay-Mergen Alışkılar adlı destanlara yer verilmiştir.  

2005 yılında yayımlanan eserin ikinci cildi “Tıva Kahramanlık Destanlarının 

Poetikası”, “Tıva Kahramanlık Destanlarının Motif Yapısı”, “Bibliyografya” ve “Metinler” 

kısımlarından oluşmaktadır. Metinler Bölümünde sırasıyla Han-Şilgi Attıg Han-Hülük, 

Arı-Haan, Arzılan Kara Attıg Çeçen Kara Möge ve Şöögün Bora Attıg Şöögün-Köögün 

destanları yer almaktadır.  

Tuva destanları ile ilgili bir başka kaynak Ekrem Arıkoğlu ve Buyan Borbaanay 

tarafından hazırlanmıştır. 2007 yılında yayımlanan eser “Destanların Özetleri”, 

“Destanların Başka Baskı ve Nüshaları” ve “Destanlar” olmak üzere üç ana bölümden 



7 

 

oluşmaktadır. Kitapta sırasıyla Mögaa Şagaan Toolay, Tanaa-Herel, Ton-Aralçın Haan, 

Kangıvay-Mergen, Bayan-Toolay ve Aldın Çaagay adlı destanlar bulunmaktadır. 

Salih Mehmet Arçın ise Emine Gürsoy-Naskali danışmanlığında Tuva destanları ile 

ilgili bir yüksek lisans tezi hazırlamıştır. Tezin giriş kısmında Tuvalar ve dilleri hakkında 

bilgi verilerek inceleme bölümünde detaylı bir gramer incelemesi yapılmıştır. Son kısımda 

ise destan metnine yer verilmiştir. Çalışma 2014 yılında “Tuva Destanları 2: Haan 

Tögüldür ” adıyla Türk Dil Kurumu yayınları arasından yayımlanmıştır. 

1.2.3. Tuva Destancılık Geleneği 

Tuva Türklerinde hem destan hem de masal türünü karşılamak amacıyla “tool” 

terimi kullanılmaktadır. Kahramanlık destanlarına “maadırlıg tool” ya da “maadırlıg epos” 

denilirken destan için ayrıca “tooju” terimi de kullanılmaktadır (Ergun ve Aça, 2004: 25). 

Kahramanlık destanlarının dizelerindeki hece ölçüsü standart değildir. Genellikle 7 

ve 8 heceli dizeler birbirini takip ederken aynı metin içerisinde 4, 6, 8, 9, 10, 11 ve 13 

heceden oluşan dizelere de rastlanmaktadır. Fakat 7 ve 8 heceli dizeler Güney Sibirya’nın 

diğer Türk halklarının destancılık geleneğinde olduğu gibi Tuva Türklerinin destanlarında 

da ana ölçüyü oluşturmaktadır. Ayrıca destanlarda, dize başı kafiyeyi de sıklıkla görmek 

mümkündür (Ergun ve Aça, 2004: 29). 

L. V. Grebnev, Tuva kahramanlık destanlarını konu ve kompozisyon özellikleri 

bakımından üç gruba ayırmaktadır:  

1. Bahadırların sadece eş bulmak ya da aramak, için sefere çıkmalarını ve 

mücadelelerini anlatan destanlar. 

2. Bahadırların gelin ya da eş aramakla beraber hanlara karşı yürüttükleri 

mücadeleleri anlatan destanlar. 

3. Bahadırların sadece hanlara ve yabancı istilacılara karşı yürüttükleri ve 

kazandıkları mücadeleleri anlatan destanlar (Ergun ve Aça, 2004: 33). 

S. M. Orus-ool, Tuva Türklerinin destanlarının, Altay, Hakas, Şor Türklerinin 

destanlarında olduğu gibi arkaik unsurlarla dolu olduğunu belirterek destanlardaki ana 

konuların kahramanın nişanlı/kız peşinden gitmesi, hanın verdiği zor görevleri yerine 

getirmesi, kahramanın yabancı istilacı hanlarla mücadele etmesinden ibaret olduğunu ifade 

etmektedir. Ayrıca kahramanın yakın akrabaları tarafından ihanete uğramasını anlatan 

destan metinlerinin de olduğunu eklemektedir (Ergun ve Aça, 2004: 36). 



8 

 

1.3. HAKAS SAHASI VE HAKAS DESTANCILIK GELENEĞİ 

1.3.1. Hakas Sahası 

Kuzey ve doğusunda Krasnoyark, batısında Kemerova, güneyinde Dağlık Altay 

Cumhuriyeti ve Tuva Cumhuriyeti bulunan Hakas Cumhuriyeti’nin yüz ölçümü 62.000 

kilometre karedir. Hakas Cumhuriyeti Büyük Yenisey ırmağına katışan Uybat, Uyuş, Erba, 

Askiz ve Abakan nehirlerinin bulunduğu su bakımından zengin bir bölge üzerindedir. 

Ülkenin 2/3’si dağlık ve ormanlık alanlardan oluşmaktadır. Hakas Cumhuriyeti’nde %80’i 

Rus olmak üzere kırka yakın etnik grup bulunmaktadır. Bu Cumhuriyet içinde Hakasların 

nüfusu1989 yılı sayımlarına göre 80328 kişi olup genel nüfusun % 11.5’ini 

oluşturmaktadır (URL-1). 

Harita 1.5. Rusya Federasyonu içinde Hakas Cumhuriyeti’nin konumu 

 

Harita 1.6. Hakas Cumhuriyeti Haritası  



9 

 

Çin kaynaklarında eski Kırgız kelimesi Hia-kia-sseu, Hakas, Hyagas, Hagas, 

Syagesi, Hegesi, Hehe şeklinde kaydedilmiş ve Hakasların atalarının Kırgızlar olduğu 

belirtilmiştir. 1920’li yılların başında Sovyet ideolojisinin bir sonucu olarak bu terim 

yeniden diriltilmiş ve Yenisey’in Abakan kolu çevresinde yaşayan Türk boylarını 

birleştirmek amacıyla genel bir ad olarak verilmiştir. Ancak ne tarihin herhangi bir 

devrinde ne de günümüzde kendilerine “Hakas” adı verilen Türk boyları, bu adı kendi 

kimliklerini açıklayan bir kelime olarak kullanmıştır. Bugün “Hakas” olarak adlandırılan 

Türk boyları kendilerini “Tatar” kelimesi ile tanıtmaktadırlar. Ancak bu kelime de onlara 

Ruslar tarafından takılan bir addır ve genel kabul görmüştür (URL-2). 

1.3.2. Hakas Destanları 

Hakas Türklerinin sözlü geleneği üzerine yapılan çalışmalar, diğer Güney Sibirya 

Türk topluluklarında olduğu gibi 19. Yüzyılın ikinci yarısından itibaren başlamıştır. Hakas 

sözlü geleneği, özellikle de kahramanlık destanları üzerine yapılan çalışmalar çoğunlukla 

derleme ve metin neşri şeklinde gerçekleşmiştir (Ergun, 2010: 7). Hakas kahramanlık 

destanlarının düzenli olarak derlenmesi ve araştırılması çalışmaları, üç aşamada 

değerlendirilmiştir. 1) Sovyet öncesi dönemdeki çalışmalar; 2) Sovyetler Birliği 

Döneminde yapılan çalışmalar; 3) Sovyetler Birliği sonrasında yapılan çalışmalar. İlk 

dönem çalışmalarını başlatan isimler arasında M. Alexander Castren, V. Titov, A. 

Schiefner, Wilhelm Radloff, N. F. Katanov bulunmaktadır (Killi Yılmaz, 2013: 15). 

Hakas destanları ile ilgili Türkiye’de yapılan çalışmalar söz konusu olduğunda ön 

plana çıkan isim Ekrem Arıkoğlu’dur (Bekki, 2009: 24). Ekrem Arıkoğlu tarafından 

hazırlanan “Hakas Destanları 1” 2007 yılında Türk Dil Kurumu Yayınları arasından 

çıkmıştır. Kitabın giriş kısmında eserde yer alan destanlar ve destanların anlatıcıları 

hakkında bilgi verildikten sonra destanların özetlerine yer verilmiştir. Kitapta sırasıyla şu 

destanlar bulunmaktadır: “Altın-Çüs”, “Ak Çibek-Arığ” ve “Ay-Huucın”. 

Hakas destanlarından Türkiye’de yayımlanan ilk eser, Fatma Özkan’ın hazırladığı 

“Altın-Arığ Destanı”dır. 1997 yılında yayımlanmış olan kitap, giriş ve üç ana 

bölümdenoluşmaktadır. Giriş bölümünde Hakas Türklerinin tarihi hakkında bilgi 

verilmiştir. İlk bölümde Hakas destanlarının teşekkül devri, Hakas destan anlatıcıları, Altın 

Arığ destanının motifleri gibi konular üzerinde durulmuştur. İkinci bölümde Altın Arığ 

destanının özeti ve Hakas Türkçesinin ses özellikleri verilmiştir. Üçüncü bölümde ise Altın 



10 

 

Arığ destan metni, sözlük, bibliyografya ve Altın Arığ destanının Kril harfli metnine yer 

verilmiştir.  

Timur B. Davletov tarafından hazırlanan “Huban Arığ Hakas Türklerinin Kadın 

Yiğitlik Destanı” adlı eser Türksoy Yayınları arasında yayımlanmıştır. Eser giriş ve metin 

bölümlerinden meydana gelmektedir. Huban Arığ destanı 15587 dizeden oluşmaktadır.  

Ali Ilgın’ın hazırlamış olduğu “Hakas Destanları 2 / Kara Kuzgun Destanı” adlı 

çalışma Türk Dil Kurumu Yayınları tarafından 2008 yılında yayımlanmıştır. Kitabın 

girişinde Hakas Türklerinin kahramanlık destanları hakkında bilgi verildikten sonra 4244 

dizelik destan metnine yer verilmiştir.  

Pervin Ergun tarafından hazırlanan “Hakas Destancılık Geleneği ve Ay Huucın” 

adlı eser Kömen Yayınları arasında 2010 yılında yayımlanmıştır. Kitap dört ana bölümden 

oluşmaktadır. İlk bölüm Hakas destanları üzerine yapılan araştırmaları içermektedir. İkinci 

bölüm “Hakas Destancılık Geleneği” başlığını taşımaktadır. Bu bölümde on beş destan 

anlatıcısı (haycı) tanıtılmıştır. Üçüncü bölümde Ay Huucın destanındaki dünya, 

kahramanlar ve motifler üzerinde durulmuştur. Dördüncü bölüm Ay Huucın destanının 

anlatım unsurları ile alakalıdır. Bu bölümün ardından ise 8050 dizeden oluşan destan metni 

ile kitaba son verilmiştir.  

“Hakas Destanları 3 / Han Orbaa” adlı eser Erhan Aktaş tarafından hazırlanmış 

2011’de Türk Dil Kurumu Yayınları tarafından yayımlanmıştır. Kitabın giriş kısmında Han 

Orba Destanı ve destanın anlatıcısı Semen İvanoviç Şulbayev hakkında bilgi verilmiştir. 

Ardından destanın özeti ve 8705 dizelik destan metni gelmektedir.  

Gülsüm Killi Yılmaz’ın hazırlamış olduğu “Hakas Destanları 4 / Altın Taycı” adlı 

eser ise Türk Dil Kurumu Yayınları arasında 2013’de yayımlanmıştır. Eserde önce Hakas 

destanlarının derlenmesi ve araştırılması, Hakas destancılık geleneği ve Altın Taycı destanı 

üzerine bilgi verilmiştir. Daha sonra 3605 dizeden oluşan destan metnine yer verilmiştir. 

1.3.3. Hakas Destancılık Geleneği 

Hakas Türklerinin kahramanlık destanları “alıptığ nımah” ve seyrek de olsa “çaalığ 

nımah” yani, bahadırların askeri kahramanlıkları hakkındaki anlatmalar diye 

adlandırılmaktadır. “Nımah” terimi Hakaslar arasında masal ve efsane türlerini karşılamak 

amacıyla kullanılan bir terimdir. Bu terimin başına getirilen “alıptığ”, kahramanlık 

anlamına gelen bir kelime olup “alıptığ nımah” birleşimi kahramanlık destanı anlamına 

gelmektedir (Ergun, 2010: 31). 



11 

 

Hakas Türklerinin sözlü edebiyatında kahramanlık destanları yaygın olması 

bakımından en önemli edebî türdür. Hakas kahramanlık destanları “haycı” olarak 

adlandırılan kişiler tarafından söylenmiştir ve haycılar çoğunlukla Hakasların Kızıl 

boyundan yetişmiştir. Kaycı destanını çoğunlukla “çathan” denen yatık ve yedi telli bir 

sazla veya kopuzla söylemiştir (Ilgın, 2008: 15). 

Kahramanlık destanlarında ortak kalıp yapılar söz konusudur. Bütün destanlar 

yeryüzünün nasıl oluştuğunun tasviriyle başlar. Genel bir evren tasvirinin ardından 

kahramanın yurdu tasvir edilir. Burada yüksek zirveli dağlar bulutlarla birleşir, ucu bucağı 

görünmeyen ovalar göğün ufkuna kadar uzanır. Destanlarda zaman ve mekân çoğunlukla 

izafidir. Kahramanlar kısa süre içinde büyüyüp ata binerler. Rakipleriyle görüşmeleri 

bazen yıllarca sürebilir. Atlarıyla üst dünyaya, alt dünyaya yolculuk ederler. İyi 

kahramanlar düşmanlar tarafından öldürülemez; öldürülseler dahi yakınları tarafından 

yeniden diriltilirler. Hakas kahramanlık destanlarının diğer Türk boylarının kahramanlık 

destanlarından ayrılan en belirgin yönü ise başkahramanın çoğunlukla kadın olmasıdır. Bu 

kadın kahramanlar olağanüstü güçlere sahip olmalarının yanı sıra olağanüstü bir güzelliğe 

de sahiptirler (Arıkoğlu, 2007: 16). 

Hakas destanlarında ölçü birimi olarak hece öcüsü kullanılmıştır. Destanlarda 

ahenk ise aliterasyon, asonans, uyak gibi sanatlarla sağlanmıştır. Hakas destanlarında hem 

dize başı hem de dize sonu uyaklara sıklıkla rastlanmaktadır (Killi Yılmaz, 2013: 26). 

  



12 

 

II. BÖLÜM: ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ 

Kökü Latince “motivium” sözcüğünden gelen ve kelime anlamı “parça, bölüm, 

kısım” olan motif kavramı üzerine birden fazla araştırmacının tanımlaması mevcuttur. 

Arthur Christensen motifi, canlılıklarıyla kendilerini kabul ettiren, karmaşık bir psikolojik 

kanuna göre dinleyiciyi etkileyen ve ilkel fikir silsilelerinden yeni oluşumlara girmek için 

parçalara ayrılabilen unsurlar şeklinde ele alır. Max Lüthi’ye göre motif, kendisini 

gelenekte koruyabilen hikâye etmenin en küçük birimidir. Stith Thompson’a göre ise 

motif, gelenekte kalıcı bir güce sahip olan bir masaldaki en küçük elementtir (Gümüş, 

2015: 34). 

Türk mitolojisinde ölüp dirilme iyi insanlar, özellikle toplumun menfaatini gözeten 

kahramanlar için tasarlanmış bir motiftir. Türk halk hikâyelerinde de görülen bu motif 

daha çok arkaik kahramanlık destanlarında ön plana çıkmaktadır. Destanlarda 

kahramanlar, genellikle Erlik ve avanesi tarafından hile ile öldürüldüğünde 

diriltilebilmişlerdir. Dirilen kahraman, eskisinden daha güçlü ve daha bilge bir konuma 

ulaşarak yarım kalan mücadelesini tamamlamış, düşmandan intikamını almış, halkını 

refaha ulaştırmış ve huzurlu bir hayata kavuşmuştur. 

Dinler tarihçisi Mircea Eliade, ölüp dirilme motifinin eski yılın bitişi, yeni yılın 

başlangıcı ile ilgili olduğunu ifade etmiştir. Buna göre yaşamın yenilenişi demek olanbu yıl 

dönümü ayinsel bir arınmadır. Bu arınma, ifrit, hastalık, günah, açlık gibi insan yaşamını 

tehdit eden her türlü olumsuzluğun geride bırakılıp ilk yaratılıştaki temiz ve bereketli ana 

yeniden dönme anlamını taşımaktadır. Her ölüp dirilme hasta olanın öldürülüp daha 

güçlüsünün yeniden yaratılması anlamına geldiği için yıl dönümleri (karnaval, nevruz) 

törenlerle kutlanmıştır (Eliade, 1994: 64-75). 

Mircea Eliade, ölüp dirilme motifinin Şamanizm kökenli olduğuna da dikkat 

çekmektedir. Buna göre seçilen şaman adayının şamanlık vasfına ulaşabilmesi için eski 

kişiliğinden sıyrılıp yeni ve daha üstün bir kişilik kazanması gerekir. Bu ise sırra-erme 

töreninin geleneksel şemasını oluşturan “acı çekme, ölme ve dirilme” ile mümkündür 

(Eliade, 2018: 62). 

Eliade, ölüp dirilme sırasında şaman adayının vücudunun ruhlar ya da şaman atalar 

tarafından parçalara ayrılarak yıkandığını veya kazanlarda pişirildiğini, daha sonra bir 

araya getirilerek tekrar diriltildiğini bildirir. Şaman adayının vücudunun parçalara ayrılıp 



13 

 

(ölmek) tekrar birleştirilmesiyle (dirilmek) kazanılan erginlik, Eliade’nın verdiği şu 

örnekte net olarak görülmektedir: 

“Bir şaman adayı uzun süre bir çölde yürüdükten sonra bir dağ görmüş ve bulduğu 

ilk kovuktan içeriye girmiş. Karşısında kocaman bir ateşi körükleyen devasa boyutlarda 

bir adam duruyormuş. Ateşin üstünde ise çok büyük bir kazan duruyormuş. Adam onu 

görüp büyük bir kıskaçla tutmuş. Kafasını kesip bütün bedenini parçalara ayırmış ve 

kazanda üç yıl pişirmiş. Adam üç yılın sonunda şaman adayının kemiklerini toplayıp bir 

araya getirmiş ve etlerle kaplamış. Üç kemiğin fazla çıktığını görmüş. Bu üç şaman giysisi 

edinmesi gerektiğini gösteriyormuş. Adam, şaman adayının başını örste dövmüş ve içindeki 

harfleri nasıl okuyacağını öğretmiş. Şamanlık yaparken bedensel gözlerle değil 

tinsel/gizemcil gözlerle görebilsin diye gözlerini değiştirmiş. Kulaklarını delerek bitkilerin 

dilini anlayacak hale getirmiş. Bundan sonra şaman kendine gelmiş. Artık hiç yorulmadan 

sonsuza dek yır okuyabilir, şamanlık yapabilirmiş.” (Eliade, 2018: 72). 

Eliade’nın aktardığı bu örnekte bir şaman adayının vücudunun neden parçalara 

ayrıldığı ve bu sayede nasıl erginlik kazandığı açık bir şekilde görülmektedir. Örneğin 

şaman adayının kafasının örsle şekillendirilmesi, adayın düşünce yapısının değiştirilip ona 

çok daha bilge bir kişilik kazandırılmak istenmesi şeklinde yorumlanabilir. Ayrıca 

gözlerinin yerine yeni gözler takılması, kulaklarına müdahalede bulunulması onun eskiden 

göremediklerini görebilmesi, duyamadıklarını duyabilmesi için yapılmış uygulamalardır. 

Kısacası adayın bütün vücudunun baştan aşağı değiştirilmesi eski kişiliğini tamamen 

geride bırakıp yepyeni ve olağanüstü bir kişilik kazanması anlamına gelmektedir.  

Mircea Eliade, şamanın öbür dünyadaki serüvenlerini, esrime halinde yeraltına iniş 

ve göğe çıkışlarını, ölüp dirilerek sırra ermesi/erginlik kazanmasını destan kahramanlarının 

başından geçenlere benzetir. Güçlü bir olasılıkla da epik edebiyatta rastlanan çok sayıda 

konu, motif, kişi, imge ve klişenin esrime kökenli, yani insan-üstü dünyalardaki yolculuk 

ve serüvenlerini anlatan şamanların öykülerindenalınma olduğunu belirtmiştir (Eliade, 

2018: 620). Ayrıca şamanların ölüp dirilme ritüeli sonucu kazandıkları erginlik, destan 

kahramanlarında ölüp dirilme sonucu kazanılan fiziksel güç ve bilgeliğe denk gelmektedir. 

Dolayısıyla arkaik destanlarda görülen ölüp dirilme motifinin temeli şamanların sırra erme 

ritüellerine dayanmaktadır. 

Türkiye’de ölüp dirilme motifini konu edinen belli başlı çalışmalardan biri Mehmet 

Aça’nın kaleme aldığı “Şamanlığa Geçişteki Ölüp Dirilme Ritüelinden Türk 



14 

 

Destanlarındaki Ölüp Dirilmeye” adlı makalesidir. Aça bu çalışmasında şamanlığa geçiş 

ile belli bir yaş grubundan diğerine geçiş törenlerinde ve daha sonrasında ortaya çıkan 

ozanlık, âşıklık, cıravlık, vs. vasıflarını kazanmada görülen sembolik ölüp dirilme 

ritüelinin, sıradan bir kişiliğe sahip olan adayın önceki hayatını sona erdirip yeni bir kişilik 

kazanarak sanatını icra etmeye başlamasında önemli bir yere sahip olduğunu bildirir. 

Ancak Aça, bir yaş grubundan diğerine geçebilmek, gizli cemiyetlere ve kabile üyeliğine 

dâhil olabilmek için gerekli olan ölüp dirilmenin, bedenin ruhlar tarafından parçalara 

ayrılıp yeniden birleştirilmesinden ziyade, mezarlıklarda yatma ya da bir ölü gibi hiçbir şey 

yiyip içmeden kapalı bir mekânda günlerce beklemekten ibaret olduğunu da ekler. Buna 

göre aday, ölülerin bulunduğu bir mekânda geceler boyu kalmakta ve ölümü sembolik 

olarak yaşamaktadır. Sınavı başarıyla geçen aday yine sembolik olarak dirilmekte, eski 

kişiliğini yitirip yenisini kazanarak gizli cemiyetlere ya da kabile üyeliğine dâhil 

olabilmektedir.  

Aça, şamanlık vasfını kazanma, belli bir yaş grubundan ötekine geçiş ve kabile 

üyeliğini kazanma sırasında görülen ölüp dirilme ritüelinin, kamlıkla şamanlığın bir 

devamı olan Türk ozanlık ve âşıklık geleneğinde daha yumuşatılmış bir şekle dönüştüğünü 

ifade etmiştir. Ozanlık ya da âşıklık vasfını kazanacak olan adayların tıpkı şamanlığa geçiş 

törenlerinde olduğu gibi, dayak yeme, yorgunluk, ruhsal rahatsızlık gibi etkenlerle 

kendilerinden geçmeleri ve bu kendinden geçme sırasında kutsal varlıklar tarafından 

kendilerine ozanlık ya da âşıklık vasıflarının verildiğini söylemiştir. Bu hususun bir çeşit 

ölüp dirilme olarak kabul edilebileceğini ve kabile üyeliğini kazanma ritüeliyle paralellik 

oluşturduğunu da eklemiştir. 

Aça ölüp dirilme ritüelinin, ozan, cırav, kayçı, gibi sanatkârlar tarafından icra 

edilen Türk destanlarında da önemli bir motif olarak karşımıza çıktığını; destan veya halk 

hikâyelerinde yer alan bu motifin işlevinin, günümüze kadar, tabiatın ölüp dirilmesi, 

öldürülen kahramanın yeniden dirilerek intikam almak istemesi, reenkarnasyon gibi 

gerekçelere dayandırılarak açıklandığını dile getirmiştir (Aça, 2014: 75-85). 

Türkiye’de ölüp dirilme motifi üzerine yapılmış önemli çalışmalardan biri de Ali 

Berat Alptekin’in “Türk Halk Anlatmalarında Ölüp-Dirilme Motifi Üzerine” adlı 

makalesidir. Alptekin, çalışmasında ölüp dirilme motifinin Türk destanlarının dışında 

masal ve halk hikâyelerinde de görüldüğünü dile getirmiştir. Alptekin, Anadolu ve Kıbrıs 

sahasından derlenen masal metinlerdeki ölüp dirilme motiflerinde kaval sesi, kuş sesi, dua, 



15 

 

kurban, kan, elma, kemik, ağaç ve ot ile dirilme şekillerinin bulunduğuna dikkat çekmiştir 

(Alptekin, 2011: 177-188). 

Türkiye’de ölüp dirilme motifi üzerine yapılmış bir başka çalışma Fikret 

Türkmen’e aittir. Türkmen, “Türk Destan ve Halk Hikâyelerinde Ölümden Sonra Diriliş” 

adlı yazısında ölüp dirilme motifini daha çok reenkarnasyon ve tenasüh inancı açısından 

ele alır. Ölümden sonra ruhun başka bir surete geçmesi inancına yoğun olarak Bektaşilikte 

rastlandığını belirten Türkmen, konu ile ilgili menkıbelere yer verir. Türkmen, ölüp dirilme 

motifinin İslamiyetten sonra mistik bir özellik kazandığını ve peygamber mucizesi olarak 

karşımıza çıktığına değinir ve İslamiyet sonrası destan ve halk hikâyelerindeki ölüp dirilme 

motiflerine yer vererek çalışmasını sonlandırır (Türkmen, 2001: 15-19). 

Metin And ise “Oyun ve Bügü Türk Kültüründe Oyun Kavramı” adlı kitabında 

ölüp dirilme konusuna “Anadolu Dramatik Oyunları” başlığı altında değinmiştir. Buna 

göre Anadolu’da oynanan dramatik oyunların başında ölüp-dirilme, kız kaçırma ve ölüp- 

dirilme + kız kaçırma gelmektedir. And, Anadolu’da oynan bu dramatik oyunları eski 

ritüel kalıntıları olarak değerlendirmiş ve ölüp dirilme oyununu, çoğu kez iki hasım 

arasında bir savaş, bunlardan birinin ölmesi, daha sonra ölenin ya büyüyle ya da 

kendiliğinden dirilmesi şeklinde açıklamıştır. And, ölüp dirilmenin hayvansal ya da bitkisel 

yaşamın ölüp dirilmesiyle ilintili olduğunu belirtir. Buna göre aslında ölüp dirilme oyunları 

ile anlatılmak istenen kışın gelmesiyle tabiatın ölmesi, ardından yazın gelmesiyle tekrar 

tabiatın canlanmasıdır. Metin And, Anadolu’da oynanan ölüp dirilme oyunlarını 

değerlendirirken mitik anlatımlardan yararlanır: 

“Babilonya dinsel edebiyatında Temmuz veya Adonis her yıl ölüyor, onun kocası 

veya sevgilisi ana Tanrıça İştar mutlu toprak yüzünden, iç karartıcı toprak altına giren 

Tanrıyı aramaya koyuluyor. Onun yokluğunda sevgi tutkusu duruyor, insanlar, hayvanlar 

üremeyi unutuyorlar. Onların geri gelmesiyle bütün doğa uyanıyordu.” (And, 2012: 187). 

 

  



16 

 

III. BÖLÜM: ALTAY, TUVA VE HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME 

MOTİFİNİN TESPİTİ VE İNCELENMESİ 

İnsan hayatı tüm toplumlar için olduğu gibi Türk toplumları için de daima önemli 

olmuştur. Onlar mitolojik dönemlerden bu zamana ruhsal veya bedensel hastalıklardan 

sıkıntı çekmişler; avlanma, düşmanlarla mücadele, ekonomiye katkı, soyun devamı vb. 

gerekçelerle sağlıklı ve güçlü fertlere ihtiyaç duymuşlardır (Atnur, 2010: 51-70). Bu 

sebeple Türk milletinin tarihini, gelenek ve göreneğini, inanış ve düşünüş sistemini 

anlamak için birer anahtar konumunda olan destanlarda, toplumun gücünü simgeleyen 

kahramanların ya sağlıklı ve uzun yaşaması için yollar aranmış ya da ölseler dahi 

dirilme/diriltilmelerine olanak sağlanmıştır.  

Ölüp dirilme motifi, mit ile klasik anlamda epos (kahramanlık destanı) arasında yer 

alması, kahramanları mitik güçlere sahip olması ve olayları üç boyutlu bir dünya anlayışı 

çerçevesinde cereyan etmesi gibi nedenlerle ‘arkaik destan’ olarak tanımlanan Türk 

destanlarında ön plana çıkan bir motiftir (Bekki, 2002: 569-579). Ölüp dirilme motifi 

özellikle Güney ve Kuzey Sibirya ile Türkistan bölgesi Türk topluluklarının destanlarında 

görülmektedir (Aça, 2014: 75-85). Dolayısıyla bu çalışmada Altay Türklerinden on dört, 

Tuva Türklerinden sekiz ve Hakas Türklerinden sekiz destan incelenmiştir. Tespit edilen 

her “ölüp dirilme motifi” ölüm nedeni, ölüm tipi, dirilme tipi ve dirilme sonrası unsurları 

göz önünde bulundurularak değerlendirilmeye tabi tutulmuştur.  

3.1. ALTAY DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ 

3.1.1. Er Samır Destanı 

3.1.1.1. Ölüm Nedeni ve Tipi 

Er Samır destanında ölüp dirilen Er Samır’ın kardeşi Katan Mergen’dir. Katan 

Mergen, başıboş gezip milleti kırdığı, kan isteyip serserilik ettiği gerekçesiyle öldürülür. 

Katan Mergen’in atı Kara Kaltar ile kayınpederi Kün Kağan anlaşıp Katan Mergen’i 

yeraltında yakalar ve öldürürler. Er Samır, kardeşi Katan Mergen’in öldürüldüğünü Kara 

Kaltar’dan öğrenir: 

“Katan Mergen bahadır oğul 

Kün Kağan’ın kızını aldı 

Evine, yurduna uğramaz olup 

Altay üstünde başıboş gezdi, 

Halkı, milleti kırar oldu. 



17 

 

Bayan Sılu adlı hatununu 

Yıllarca terk edip bırakarak 

Kan isteyip serserilik eder oldu, 

Birçok halkı kırdı. 

Güçsüz Kün Kağan’la 

Doksan kulaç yeraltında 

Durdurup onu yıkarız diye 

Gizlice sözleşerek 

İstemeyerek yıktık, diye 

Kıymetli at söyledi.” (Dilek, 2002: 105). 

3.1.1.2. Dirilme Tipi 

Kardeşinin öldüğünü ve yeraltında olduğunu öğrenen Er Samır, onu yeraltından 

çıkarır ve em (ilaç) ile tedavi eder. Ancak Katan Mergen dirilmez. Bunun üzerine Er 

Samır, “Aydan aldığı altın ilaç, Güneşten aldığı gümüş ilaç” ile Katan Mergen’i iyileştirir: 

“Kün Kağan em ile  

Katan Mergen’i tedavi etse de  

Katan Mergen Dirilmedi. 

Kara gözünü açmaz oldu. 

Onu gören Er Samır 

Ak Sarı atından inip, 

Aydan aldığı altın ilaçla 

Güneşten aldığı gümüş ilaçla 

Kırılan kemiği tutuşturup 

Kesilen eti kavuşturup 

Katan Mergen’i iyileştirdi. 

Katan Mergen dirilip 

Şaşırıp, öteye beriye baktı, 

‘Ne kadar çok uyumuşum!’ diye 

Gerilip, kahkahalarla güldü.”(Dilek, 2002: 107). 

Jean-Paul Roux’a göre Altaylıların bir hastayı iyileştirmek için kullandıkları ilaçlar 

sözde bilimsel, deneysel ve büyüsel-homeopatik çeşitliliğe sahiptir (Roux, 1999: 54). 

Genel olarak Altay, Tuva ve Hakas Türklerinin destanlarında yapılan inceleme Türklerin 



18 

 

dinsel, büyüsel, bitki, hayvan, maden, vb. kaynaklı iyileştirme ve diriltme ritüellerinin 

olduğunu göstermektedir (Atnur, 2010: 51-70). Bu çıkarıma göre Er Samır destanındaki 

diriltme yöntemi daha çok dinsel/büyüsel bir kategoriye girmektedir. Er Samır, Katan 

Mergen’i önce normal bir ilaçla diriltilmeye çalışılır. Ancak dirilme gerçekleşmeyince Ay 

ve Güneşten alınmış ilaca başvurur. Bu durum Güneş ve Ayın kutsallığından 

kaynaklanmaktadır. Mircea Eliade, ilkel kültürlerde Gök Tanrı’nın niteliklerini Güneşe 

devrettiğini ve Tanrı’nın Güneş ile özdeştirildiğini belirtmektedir. Ayrıca Eliade, Güneşi 

“her sabah yeniden dirilen “ölünün” ilk örneği” olarak tanımlar. Buna göre batan Güneş 

yeraltındaki ölüler diyarından ölmeden geçer ve her sabah yeniden dirilir (Eliade, 2020a: 

165). Güneş ve Ay geleneksel Türk dini içerisinde de önemli bir yere sahiptir. Hatta 

Eberhard, eski Türk dinini “Güneş ve Ay kültlerinden müteşekkil Türk Gök Dini” şeklinde 

tanımlamıştır (Günay ve Güngör, 2019: 61). Eski Türk inancına dayalı sistemin bir parçası 

olanbu iki gezegen, insanın ölümlü olmasına karşılık ebedidirler; güçlerini ve ışıklarını 

Tanrı’dan almışlardır (Kıyak, 2010: 133-143). Dolayısıyla Güneş ve Ay, ilahi bir nitelik 

taşıdıkları ve her gün batıp yeniden doğarak ölüp dirilmeyi simgelediklari için ölüp dirilme 

ritüelinde kullanılmışlardır. 

3.1.1.3. Dirilme Sonrası 

Er Samır, Katan Mergen’i dirilttikten sonra onu döverek cezalandırır. Daha sonra 

ise Katan Mergen ile Bayan Sılu için büyük bir düğün yapılır: 

“Er Samır kardeşini 

İki elini kavuşturarak tuttu. 

‘Deli kişiyi dövmek için 

Diken kesip getirin’ dedi. 

Kün Kağan’ın alpleri 

Diken kesip getirdiler. 

Katan Mergen’i dört tarafından  

Dört kazığa bağladılar. 

‘Sen delirip yürüyerek, 

İnsanları boş yere  

Niçin kırdın?’ diye Er Samır 

Katan Mergen kardeşini 

Dikenle dövdü. 

(…) 



19 

 

Bayan Sılu adlı gencin 

Dokuz örgüsünü açıp 

İpek kuşağını çözüp 

Saçın önünde altı gelin, 

Saçın arkasında yedi gelin 

İkiye ayırıp taradılar. 

Dokuz yıl düğün etmeli diye 

Uzakta olanı yazıyla, 

Yakında olanı elçiyle,  

Davet edip düğün yaptılar. 

Dokuz yıl düğün yapıp, 

Otuz yıl oynayıp, 

Dağ gibi et yiyip, 

Deniz gibi rakı içip, 

Düğüne, eğlenceye başladılar.” (Dilek, 2002: 107-111) 

3.1.2. Kozın Erkeş Destanı 

3.1.2.1. Ölüm Nedeni 

Kozın Erkeş destanında başkahraman iki kez ölüp dirilmektedir. Kozın Erkeş’in ilk 

ölüm nedeni evlenmek istemesidir. Kozın Erkeş, evliliğe razı olmayan kızın babası ve kızla 

evelenmek isteyen rakipler tarafından hazırlanan suikast ile öldürülür: 

“(Bahadırlar): 

‘Kötü Kozın Erkeş’in 

Nerede olduğunu bulduk. 

Demir dağın öte yanında 

Demir kavağın dibinde 

Bayım Sur kızla ikisi 

Şatra oynayıp oturuyorlar.’ 

Bunu işiten Karatı Kağan 

Altı ikilici oğul seçtirdi, 

Altı matara içki hazırlatarak, 

Altı tekenin etini pişirip, 

Meyve, yemiş, yiyecek vererek, 



20 

 

Çabucak gönderdi. 

‘Birçok oyun oynayarak, 

Birçok kojon söyleyerek, 

Kayanatan çağırıyor diye söyleyin. 

Gelmezsen, öfkelenir diye söyleyin.’ 

Karatı Kağan kojoncularla, ikilicilere 

Öylece kesin talimat verdi. 

Evde oturan dünürleriyle, 

Emir bekleyen bahadırlarıyla 

Şöyle kurnazlık düşündüler: 

‘Kozın Erkeş bahadır gelirse, 

Önce içki içirelim. 

O sarhoş olduktan sonra, 

Otuz yıl boyunca acıtılan  

Sarı zehiri içirip, 

Onunla yakıp öldürelim.’ 

Böylece anlaşarak, 

Hazırlanıp, beklediler.” (Dilek, 2002: 277-278) 

3.1.2.2. Ölüm Tipi 

Kozın Erkeş, içki ile sarhoş edildikten sonra otuz yıl boyunca acıtılan sarı zehirle 

öldürülür. Zehirle kaburgaları eriyen, dizleri bükülüp kalan Kozın Erkeş demir bir sandığa 

konarak yakılır: 

“(Kozın Erkeş) 

Gümüş kadehi alarak 

Hiç artırmadan içti. 

Çok geçmeden, 

İki gözü mahmurlaştı, 

Er düşüncesi sarsıldı. 

Ateş gibi ses çıkardı. 

‘İçirecekseniz, doğru dürüst içirin!’ 

Kozın Erkeş bağırdı. 

Karatı Kağan’ın ak sarayının kapısını 

Ayağıyla teperek çıktı. 



21 

 

At direğine yaklaşmadan, 

Kozın Erkeş yüzüstü yıkıldı. 

Onu gören Ceti Sabar 

Hiddetli Karatı Kağan 

Güneş değmiş gibi sevindiler, 

Dökme demirden sandık yaparak, 

Ceti Sabar yedi kardeş, 

Hiddetli Karatı Kağan 

Kaburgaları eriyip yatan, 

Dizleri bükülüp duran, 

Kozın Erkeş’i yüklenip 

Getirip demirden sandığa soktular. 

Altı ormanın ağacını yığıp 

Dökme demir sandığı yaktılar. 

O zaman Bayım Sur genç kız  

Yeraltındaki sıçan şekline girip geldi. 

Kozın Erkeş’in öldüğünü görüp 

Öldüğüne inanamadı.” (Dilek, 2002: 282-283) 

3.1.2.3. Dirilme Tipi 

Kozın Erkeş, eşi Bayım Sur tarafından diriltilir. Bayım Sur, İçtiği kara suyu Kozın 

Erkeş’in yüzüne püskürterek onu diriltir: 

“Ondan sonra kara sudan içerek, 

Dökme demir sandığın içine  

Yeraltından kazarak geldi. 

Gelip sandığın içine girdiğinde, 

Demir sandık yeni ısınmaya başlamış. 

Kozın Erkeş’in yakılmasına  

Çok az zaman kalmış. 

Çaresiz, güzel Bayım Sur 

Ağzındaki suyu 

Kozın Erkeş’in yüzüne  

Çabucak sıçrattı. 

‘Oy, ben ne yaptım?’ 



22 

 

Kozın Erkeş böyle bağırarak 

Ayağa kalktığında, 

Dökme demir sandık parçalanıverdi.”(Dilek, 2002: 283-284). 

Zehir içirilerek öldürülüp demir sandık içerisinde yakılmak istenen Kozın Erkeş’i 

eşi Bayım Sur diriltir. Bayım Sur, Kozın Erkeş’in cesedi yanmak üzereyken ağzına aldığı 

suyu eşinin yüzüne akıtarak onu diriltir. Genel itibariyle su, diriltme ritüellerinde 

karşılaşılan önemli motiflerden biridir. İskender Oymak bir çalışmasında “Türkler 

arasında yer gök tanrılarının dışında, vatanı temsil eden bir takım yer-sular vardır” demiş 

ve bu yer-suların “izi” olarak da adlandırılan küçük tanrılar olduğundan bahsetmiştir. 

Oymak, Altaylara göre, insanları yaratan, kötü ruhlardan, felaketlerden ve ölümden 

koruyanın bu yer-su tanrıları olduğunu ifade etmiş ve genel olarak diriltme ritüellerinde yer 

alan tanrıların yeraltı su kaynakları, pınarlar, nehirler, dağ ve ateş gibi kutsal yerlerden 

geldiklerini bildirmiştir. Oymak’ın Sedat Veyis Örnek’ten aktardığına göre, yer-su ruhları 

merhametli ve koruyucu oldukları için, ırmaklar, dereler ve pınarlar gibi akıntılı olan bütün 

sular kutsal su kavramı içine girmektedir ve bu sular adetlerde, inanışlarda, dini ve büyüsel 

pratiklerde önemli bir rol almaktadır (Oymak, 2010: 35-55). Bahaddin Ögel ise Eski 

Türklerde can veren suya hayat suyu denildiğini ve bazı Altay efsanelerine göre bu suyun 

göğün on ikinci katına kadar yükselen Dünya Dağı’nın üzerindeki bir kayın ağacının 

dibinde yer aldığını belirtmiştir. Ögel, hayat suyunun ihtiyarları gençleştirip sonsuz bir güç 

verdiği gibi hastaları ve ölüleri de iyileştirdiğinden bahsetmiştir (Ögel, 2014: 120-121). 

Dolayısıyla bu örnekteki diriltme işleminde kutsal suyun gücünden yararlanılmıştır. 

3.1.2.4. Dirilme Sonrası 

Kozın Erkeş dirildikten sonra kimseye bir şey söylemeden atına biner ve uzaklaşır: 

“Kızıl Konır atına 

Gelip binerek, kamçıladı. 

Sis gibi yok oluverdi. 

Durduğu yerdeki izi artıp kaldı. 

Gittiği yer görünmedi. 

(…) 

Kara Küren ata binen 

Hiddetli Karatı Kağan’ın kendisi 

Ceti Sabar dünürleriyle 



23 

 

Kozın Erkeş’in gittiği yeri 

Bilmeden, kalakaldılar.” (Dilek, 2002: 284) 

3.1.2.5. Ölüm Nedeni 

Bayım Sur, günlerce kocasını arayıp bulmayınca Kodur Uul’un yardımına 

başvurur. Ancak Kodur Uul da yıllardır Bayım Sur’u sevdiği için bir ağacın altında 

uyuklayan Kozın Erkeş’i uykuda sıkıştırıp yok etmeyi tasarlar: 

“(Bayım Sur): 

‘Kodur Uul bahadıra geldi. 

Onun ayaklarına baş eğdi. 

‘Kızıl Konır atlı 

Kozın Erkeş’i arasan 

Ölüp, yaşadığını öğrensen 

Ölmezsem, 

(Senin için) Ot toplarım’ 

Bayım Sur böyle istekte bulundu, 

(…) 

‘Yıllar boyu niyetlendiğim gayemi 

Şimdi tam olarak gerçekleştireceği!’ 

Kodur Uul kendi kendine düşündü, 

Bayım Sur’u almayı düşündü.” (Dilek, 2002: 285-286) 

3.1.2.6. Ölüm Tipi 

Kodur Uul, “Eşin ölmeni istiyor.” diyerek Kozın Erkeş’e yalan söyler. Kozın Erkeş 

inanarak eşinin arzusunu yerine getirmek ister. Kodur Uul, silahıyla boynuna ve göğsüne 

vursa da Kozın Erkeş ölmez. Bunun üzerine Kozın Erkeş, ayak tabanının ortasından 

çıkardığı bıçağı Kodur Uul’a vererek kendisini öldürmesini ister: 

“(Kozın Erkeş): 

‘Benim eşim Bayım Sur 

Ölsün dediyse, ölürüm, 

Kinlenip, ona gitmem.’ 

İçinden böylece düşünerek, 

Öfkelenip, bağırdı: 

‘Sevgili Kodur Uul, 



24 

 

Senin sözlerine inanıyorum, 

Kara çelik palanı alıp, 

Kıl boynumu kesmek için vur. 

Sivri kara kargıyı alıp, 

Etimi, yüreğimi oyup, deş!’ 

Onu işiten Kodur Uul 

Kara çelik palasıyla 

Kıl boynuna vurdu, 

Palası tam ortasından kırıldı, 

Boynu sıyrılmadı bile. 

(…) 

Kat kat bronz kaplı ayak tabanının ortasından  

Sarı saplı değerli bıçağını 

Hızla çekip verdi. 

‘Azalarımın kemiklerini kes!” 

Böyle emrederek, düşüp yattı. 

Kozın Erkeş’in emrini 

Kodur Uul yerine getirdi.”(Dilek, 2002: 290). 

Bazı destan kahramanları her kılıçla ölmeyebilir. Böyle durumlarda kahramanı 

öldürebilecek tek silah yine kahramanın kendi silahıdır. Bunun nedeni kahramanın 

ruhunun bu silah içerisinde saklı olmasıdır. Salahaddin Bekki, bu durumu ölüm ruhu olarak 

adlandırır ve ölüm ruhu motifinin bir canlının ölebilmesi için vücutta veya vücut dışında 

bir nesne ya da bir hayvan şeklinde tasavvur edildiğini bildirir. Bekki, ölüm ruhunun 

bedenin dışında, ulaşılması ve bulunması zor yerde saklanma nedenini ise her an 

yaralanmaya ya da yok edilmeye açık olan bedenin korunmasına yönelik bir hareket olarak 

açıklar (Bekki, 2005: 34-47). Kozın Erkeş’in ruhu da ayak tabanının ortasında sakladığı 

bıçağındadır ve Kozın Erkeş yalnızca bu bıçakla ölür. 

3.1.2.7. Dirilme Tipi 

Kozın Erkeş’i ikinci kez dirilten yine eşi Bayım Sur’dur. Bayım Sur, Kozın 

Erkeş’in kemiklerini kutsal su ile yıkayıp, ak şal ile silerek birleştirir. Ancak diriltmeye 

gücü yetmez: 

“Ondan sonra Bayım Sur 



25 

 

Kozın Erkeş’in kemiklerini 

Yıkayıp yerli yerine yerleştirdi, 

Ak şalla silip yeniledi. 

Kozın Erkeş bahadırın 

Kemikleri tutuşuverdi. 

Genç eti canlanıverdi, 

Güzel yüzü doluverdi. 

Bunu gören Bayım Sur’un  

Ak siması aydınlandı. 

Fakat Kozın Erkeş bahadırı 

Canlandırmaya gücü yetmedi.” (Dilek, 2002: 295). 

Bayım Sur’un kullandığı altmış çeşit ilaç da işe yaramayınca ağlamaya başlar. 

Yukarı çıkan sesi Tanrı Ülgen tarafından, aşağı inen sesi Erlik tarafından duyulur. Göğü 

açıp yere bakan Tanrı Ülgen, kıza yardım etmez ve başkasıyla evlenmesini tavsiye eder. 

Erlik de yardım etmez ve kendi küçük oğluyla evlenmesini söyler. Bayım Sur teklifleri 

kabul etmez ve ağlamaya devam eder. Bu sırada Kozın Erkeş’in arkadaşı Baçıkay Kara 

gelerek Kozın Erkeş’i diriltmeyi dener: 

“Bahadır Baçıkay Kara 

Atından sıçrayıp indi. 

Ak şalı alarak, 

Kozın Erkeş bahadırın üstüne 

Öteye, beriye yayıp sürdü. 

Kozın Erkeş iki gözünü açıp baktı, 

Ayağa kalkıp yürüyerek 

Sonra tekrar devrildi, 

Yere yatıverdi.” (Dilek, 2002: 297). 

Daha sonara Kozın Erkeş’in atı Kızıl konır, toprağı eşeleyerek ortasından kırılan 

sarı saplı bıçağı Bayım Sur’a gösterir: 

“Ansızın Kızıl Konır at 

Şırıltı gibi kişnedi. 

Kozın Erkeş’in yanındaki  

Yerin kırtışını tepip eşeledi. 



26 

 

Tam ortasından kırılıp kalan 

Sarı saplı değerli bıçağı 

Yer üstüne çıkardı. 

Onu gören Bayım Sur 

Çarçabuk değerli bıçağı 

Eline aldı. 

Kutsal yeraltı suyuyla yıkadı. 

Kırılan yerini iyice tutuşturarak 

Kuvvetli altmış ilaçla  

Tutup sıvazladı. 

Ak ipek şalına 

Sararak yüreğine tuttu. 

‘Oy, ben ne çok uyumuşum!’ 

Kozın Erkeş böyle bağırarak, 

Yattığı yerden kalkıp yürüdü.”(Dilek, 2002: 298). 

Kutsal su, ak şal ve altmış çeşit ilaçla dirilmeyen Kozın Erkeş, yalnızca kendi 

bıçağıyla öldüğü gibi yineyalnızca bu bıçakla dirilir. Daha önce de bahsedildiği gibi bu 

durum Kozın Erkeş’in ruhunun bu bıçakta saklı olmasından kaynaklanmaktadır. Zira 

insanı sağaltmak veya diriltmek için uygulanan tekniklerin doğrudan bıçağa uygulanması 

da bu durumu kanıtlar niteliktedir. Öyle ki bıçak, Kozın Erkeş’in yüreğine tutulmadan önce 

kutsal su ile yıkanır, kuvvetli ilaçlarla sıvazlanır ve ak ipek bir şala sarılır. Diğer taraftan 

demir madeninin Türkler için çok önemli bir yere sahip olduğu bilinmektedir. Mircea 

Eliade, eski Türklerin demiri gök menşeli kabul ettikleri için kutsal saydıklarını ve dünya 

mitolojisinde olduğu gibi Türk mitolojisinde de demirin ve demircinin kutsallığının 

büyüsel-dinsel bir öneme sahip olduğunu belirtmiştir (Eliade, 2020b: 32.). Türklerin 

zihinsel algı tasarımında “Gök Tanrı” anlayışının merkezi konumunda olan demir, 

Tanrı’nın özüdür. Türkler doğrudan Tanrı ile bağlantısı bulunan bu madeni kötü ruhlardan, 

hastalıklardan ve ölümden kurtulmak için kullanmışlardır (Uğur Çerikan, 2014: 318). 

Ayrıca şamanın prototipini oluşturduğu destan kahramanı da şaman adayının ölüp dirilerek 

erginlik kazanması gibi bir olgunlaşma süreci yaşar. Eliade, bazı şaman adaylarının sırra 

erme/erginlik kazanma için yeraltına indiğini, burada vücudunun bir demircinin örsüyle 

şekillendirildiğini ve bu sayede sırra erdiğini belirtmektedir (Eliade, 2018: 72). Bütün bu 

açıklamalar Kozın Erkeş’in neden sarı saplı değerli bıçağıyla dirildiğini açıklar niteliktedir. 



27 

 

Kozın Erkeş, Tanrı’nın özü ve gücün temsilcisi kabul edilen demirle dirilerek aynı 

zamanda şamanların mistik sırra ermesi gibi bir olgunlaşma kazanır.  

3.1.2.8. Dirilme Sonrası 

Kozın Erkeş’in dirilme sonrası güç kazanması ise şu mısralarla anlatılır: 

“Evvelkinden daha iyi, 

İlk halinden iki kat daha iyi, 

Bahadır oluverdi. 

İki gözü çoban yıldızı gibi, 

İki yanağı kızıl çiçek gibi, 

Kozın Erkeş güzelleşti.” (Dilek, 2002: 299). 

Kozın Erkeş, ölüp dirilerek güç kazandıktan sonra kayınpederi Karatı Kağan’dan 

intikamını alır: 

“Benim kaynatam Karatı Kağan 

Çıkıp beni karşıla! 

Onu işiten Karatı Kağan 

(…) 

Kozın Erkeş’e karşı 

Hiddetlenip uçar gibi çıktı, 

Kara gözüne kan toplandı. 

Onu gören Kozın Erkeş 

Sivri kara kargıyı 

Üç sıçrayışta kladırdı, 

Şimdi Karatı Kağan’ın  

Yüreğine sapladı, 

Yerin yedi kat altına kadar 

İyice oyarak basıp batırdı.” (Dilek, 2002: 303). 

3.1.3. Altay Buuçay Destanı 

3.1.3.1. Ölüm Nedeni 

Altay Buuçay destanının başkahramanı olan Altay Buuçay, karısı Ermen Çeçen ile 

kızı Caraa Çeçen’in ihanetinden dolayı ölür. Altay Buuçay, ava gidip altmış yıl 



28 

 

dönmeyince Ermen Çeçen kocasının öldüğünü düşünüp Aranay ile Şaranay’a kızı ile 

kendisini almaları için haber gönderir: 

“(Ermen Çeçen) 

Yerinde oturamaz oldu. 

‘Altay Buuçay’dan korkmaz 

Alp yiğitler yaşıyormuş, 

Onlara elçi göndermeli’ diye 

Kendi kendine böylece düşündü. 

Kızına şunları söyledi: 

‘Baban otuz yıl için gitmişti 

Altmış yıla ulaştı. 

Tekrar bizlere geri dönmez, 

Ölüp kaldığı anlaşıldı. 

Onun için biz ikimiz  

O kağana elçi gönderelim. 

‘Sahipsiz mal kaldı, 

Ersiz yurt kaldı, 

Bizi gelip alsın!’ diyelim. 

Sen o kağana gidip gel, 

Benim mektubumu götürüp ver.’ 

Ak kâğıdı aldı, 

Altın suyla yazdı, 

‘Aranay, Şaranay, gelin’ dedi. (Dilek, 2002: 202) 

3.1.3.2. Ölüm Tipi 

Ermen Çeçen ve Caraa Çeçen Aranay ve Şaranay ile evlendikten sonra Altay 

Buuçay gelir. Ermen Çeçen Altay Buuçay’ı sarhoş ederek kara çelik bıçağı yüreğine 

saplar: 

“(Ermen Çeçen) 

Meyve, yemiş yiyeceği koydu, 

Sonra içki döktü. 

Altay Buuçay yiyecekten yedi, 

Sonra sert içkiyi içti. 



29 

 

(…) 

Kızgın demir gibi oluverdi. 

‘Daha içki var mı?’ diye 

Altay Buuçay tekrar sordu. 

‘Deri torbanın arkasına bak’ diye 

Hatunu cevabını verdi. 

Altay Buuçay ayağa kalktı, 

Deri torba arkasına elini soktu. 

İçkili matara yerine 

Aranay’la Şaranay’ın elinden tuttu. 

Kalkarak, tutuşuverdiler. 

(…) 

Altay Buuçay bağırdı: 

‘Evlendiğim eşim Ermen Çeçen, 

Beslediğim kızım Cara Çeçen, 

Bana yardım etmezlermiş. 

Öyle de olsa bir isteğim var: 

İki boz köpeğimi, 

İki kara doğanımı, 

Üç kıymetli atımı 

Salıp serbest bırakın 

Kıymetli at, kanatlı kuşa, 

Tırnaklı ite acıyın!’ 

Fakat aldığı eşi Ermen Çeçen 

Bu sözleri duymazlıktan geldi. 

Kara Çelik bıçağıyla 

Altay Buuçay’ın yüreğinin köküne 

Doğruca vurup sapladı. 

Altay Buuçay’ın yüreğinin kanı 

Rüzgâr gibi ses çıkardı. 

Aranay’la Şaranay iki kağan 

Ondan sonra Altay Buuçay’ı 

Bütün kemiklerini kestiler, 

Sıcak kanını döktüler. 



30 

 

Erkemel adlı erkek çocuğunu 

Babasıyla birlikte kestiler, 

Vücutlarını iyice parçaladılar.” (Dilek, 2002: 205-206-207). 

Bu örnekte Altay Buuçay ve Erkemel’in bütün kemiklerinin kesilme nedeni, 

kemiklerinden tekrar dirimelerini engellemektir. Zira ilkel toplumlar ruhun kemiklerde 

dolaştığına ve ölen insan veya hayvanın kemiklerinden tekrar dirilebileceğine 

inanmışlardır (Eliade, 2018: 211). 

3.1.3.3. Dirilme Tipi 

Atlar savaşta ve uğraşta kahramanların en yakını kabul edilmişlerdir. Bunun için 

ölen yiğidi, atı diriltmiş veya diriltmek için elinden gelen her şeyi yapmıştır. Bazen de atın 

biri sahibinin ölüsünü beklerken diğeri gerekli ilacı getirmek için mücadele vermiştir 

(Ögel, 2014: 743). Altay Buuçay destanında da durum tam olarak böyledir. Altay 

Buuçay’ın avlanırken bindiği Bay Çookır’ı, hayvan otlatırken bindiği Kayçı Ceeren’i, 

Savaşa giderken bindiği Kamçı Ceeren’i Altay Buuçay ve Erkemel’in kemiklerini 

saklayarak korurlar. Diğerleri kemikleri korurken Kamçı Ceeren ilaç aramaya gider. 

Sahibinin dokuz başlı Celbegen’in beni ile dirileceğini öğrenen Kamçı Ceeren, beni alarak 

Altay Buuçay’ı diriltir: 

“(Kamçı Ceeren) 

Altay Buuçay bahadırın 

İki parmağını iyice tuttu, 

İki ayağını iyice yerleştirdi, 

Üç yaşındaki koyun büyüklüğünde 

Kızıl kahverengi beni 

Kesilen yerine sürdü, 

Kara ipek şalla sildi. 

Artan beni alıp 

Altay Buuçay’ın ağzına koydu. 

Kırılan elini çektiğinde, 

Altay Buuçay kalkıp yürüdü, 

Yüksek sesle kahkaha atıp konuştu. 

‘Ne kadar uzun uyumuşum?’ dedi.” (Dilek, 2002: 216). 



31 

 

Orta Asya’daki Türk boylarına ait destanlarda öldürülmüş kişilerin 

diriltilebilmelerinin yolu onların kemiklerinin bulunmasından geçmektedir (Aça, 2011: 01-

20). Eliade, hem insanlar hem de hayvanlar için kemiklerin yaşamın en son kaynağını 

temsil ettiğini belirtir. Eliade’ya göre her iki türde de can/ruh kemiklerde bulunur ve 

dolayısıyla ölenlerin kemiklerinden yeniden dirileceklerine inanılır (Eliade, 2018: 211). Bu 

bakımdan Altay Buuçay’ın kemikleri de sâdık yardımcıları tarafından özenle korunmuştur. 

Kemikleri korunan Altay Buuçay, daha sonra Celbegen’in kızıl kahverengi beni ile tedavi 

edilmiştir. Celbegen’in benindeki sır ise onun ölüm ruhu ile alakalıdır. Canlılara Tanrı 

tarafından verilen yaşamsal güç (kut/ruh) vücudun çeşitli bölgelerinde; kanda, iskelette, 

saçlarda bulunur ve hareket halindedir. Ruhun bulunduğu uzuv yaralandığında canlı da yok 

olur (Bekki, 2004: 53-66). Celbegen’in ruhunun ise beninde olduğu anlaşılmaktadır ve 

beninin koparılması ruhunun yani canının alınması anlamına gelir. Destandan çok güçlü 

olduğu anlaşılan dokuz başlı Celbegen’in ruhu ile en az onun kadar güçlü olan Altay 

Buuçay diriltilir. Yani Celbegen’e Tanrı tarafından verilen can, Altay Buuçay’a aktarılmış 

olur. 

Altay Buuçay’ın oğlu Erkemel’i dirilten ise gökyüzünde yaşayan Teneri Kağan’ın 

kızı Temene Koo’dur. Temene Koo, Erkemel’i ak ipek şalla diriltir: 

“(Temene Koo) ak ipek şalı aldı, 

Erkemel’in kemiklerinin 

Hepsini iyice iyileştirdi, 

Şalla yenileştirdi. 

Erkemel adlı oğulcuk 

Eti, kanı doluverdi, 

Parçalanmış kemikleri tutuşuverdi.” (Dilek, 2002: 226) 

Altay Buuçay destanında yakın akrabanın ihaneti sonucu ölen kahramanlar, 

kemiklerden yeniden dirilmişlerdir. Kemikleri bir araya getirilen kahramanlardan Altay 

Buuçay, Tanrı kutunun içinde olduğu düşünülen Celbegen’in beni ile dirilirken, Erkemel 

Teneri Kağan’ın kızı tarafından ak şalla diriltilir. Kemiklerin içinde ve bende bulunan ruh 

ve Tanrı’nın kızının yardımı ile dirilme tanrısallığın işaretleridir. Ak şal ise aydınlığı, 

yüksekliği, mutluluğu simgeleyen renginin yanısıra muhtemelen sihirli bir nesne olduğu 

için dirilmede etkilidir. Dolayısıyla bu destandaki kemik, ben ve şal ile gerçekleştirilen 

dirilme yönteminde dinin ve büyünün birlikte yer aldığı görülmektedir. 



32 

 

3.1.3.4. Dirilme Sonrası 

Dirildikten sonra eski haline göre çok daha güçlü olma durumu bu destanda da söz 

konusudur: 

“Kayçı Ceeren ata binen  

Altay Buuçay bahadır 

İlk hâlinden on kat daha yakışıklı, 

Evvelki hâlinden iki kat daha güçlü 

İki gözü çaban yıldızı gibi, 

İki kızıl yaban gülü gibi, 

Bahadır siması yakışıklı 

Burada durdu.” (Dilek, 2002: 225). 

Altay Buuçay, dirildikten sonra kendisini öldüren Aranay ile Şaranay’dan 

intikamını alır:  

“ ‘Altay üstünü karıştırdınız, 

Huzurlu yaşayan halkımı 

Yurdundan sizler sürdünüz. 

Yavrulu kısrağın yavrusunu ayırıp 

Çok ağlatan sizler 

Şimdi bunun hesabını vereceksiniz!’ 

Altay Buuçay böyle söyleyerek, 

Kara çelik palasıyla 

Aranay, Şaranay ikisinin 

Yüreklerinin köküne sapladı, 

Yürek kanını akıttı, 

Buzlu dağı çekerek 

Onların cesedinin üstüne koydu.” (Dilek, 2002: 221). 

İntikamını alan Altay Buuçay, Tmene Koo ile evlenir: 

“(Temene Koo): 

‘Bana kurban kesmez  

Altay Buuçay’a yardım ettin 

Onunla birlikte yaşa, 

Benim yerime çıkma! diye 



33 

 

Babam bana kötü konuştu.’ 

‘Aldırma, Temene Koo! 

Babanın söyledikleri acı da olsa, 

Yarın, öbür gün tanışıp anlaşırız. 

Ateşimizi yakalım, 

Yatağımızı bir yere hazırlayalım, 

Hayatımızı birleştirip, 

Tek vücut olup yaşayalım. 

Tek oğluma ana ol, 

Bana eş ol!’ 

Altay Buuçay böyle konuştu.” (Dilek, 2002: 227) 

3.1.4. Közüyke Destanı 

3.1.4.1. Ölüm Nedeni 

Destanlarda genellikle ölüp dirilen müspet tiplerdir. Anacak Közüyke destanında 

menfi tiplerin ölüp dirildiği görülmektedir. Destanın başkahramanı Közüyke’ye kayın 

pederi ve kızı almak isteyen rakipleri tarafından tuzak hazırlanır. Közüyke, kendisi için 

hazırlanan tuzağa düşmanlarını düşürür. 

“İki dünür şu şekilde anlaştı: 

‘Kara yeraltı suyunu  

Zehir yapalım, 

Kara zehiri ise  

Yeraltı suyu yapalım’ diye 

İkisi böyle sözleşti.”(Dilek, 2002: 353). 

3.1.4.2. Ölüm Tipi 

Közüyke’yi bu tuzağa karşı uyaran eşi Bayan’dır. Bayan’ın ikazıyla Közüyke, 

kendisi için hazırlanan zehiri düşmanlarına içirir: 

“Kurban olduğum eşi Bayan 

İki gözüne yaş dolup, 

Közüyke’ye şöyle söyledi: 

‘Kara düşünceli benim babam 

Seni akraba yerine koyup çağırtmış değil, 

Kara başını yok etmek için 



34 

 

Kara düşnüp seni çağırıyor. 

Sen sana konulan aşı içme 

Söylenenleri dinleme.’ 

(…) 

Meyve, yemiş yiyecek 

Altın tabağa yığıldı. 

Közüyke bunlara bakarken gördü ki, 

Onun önüne konan et  

Sarı zehirde kaynatılmış. 

İnsanlara görünmeyen biricik dostu 

Ağaçkakanı saldı. 

Ağaçkakan insanlara bildirmeden, 

Tabakaları değiştirdi. 

(…) 

Sahtekâr Karatı Kağan 

‘İyi’ dünürü Sanıskan bay 

Onlardan başka diğer insanlar 

Oturdukları yerden kalkamadı, 

Ateşli köz gibi kızardılar. 

Çok zaman geçmeden 

Kurumuş odun gibi devrilip düştüler, 

Ak buhar gibi kaynadılar.” (Dilek, 2002: 353-354) 

3.1.4.3. Dirilme Tipi 

Közüyke, zehirli yemek yedirdiği düşmanlarını, yaptıklarının yanlış bir şey 

olduğunu anlamaları için yeraltının kutsal suyuyla yeniden diriltir: 

Bunu gören Közüyke 

Kahkahalarla güldü. 

Yeraltının kutsal suyuyla şimdi 

Dünürleri iyileştirdi. 

Sonra şöyle konuştu: 

‘İnsana kötü düşünme, dedi, 

Zararı sana çıkar. 

Öksüzü aşağılarsan,  



35 

 

Hiçbir zaman onmazsın.”(Dilek, 2002: 355). 

Közüyke destanında kutsal su/hayat suyu ile dirilme söz konusudur. Su, tüm dünya 

mitolojilerinde olduğu gibi Türk mitolojisinde de çok önemli bir yere sahiptir. Eliade, 

bütün potansiyel ve üretken güçlerin temsilcisi olan suların, varoluşun kaynağı olduğunu 

ifade eder. Buna göre dünyanın temelini ve bitkilerin özünü oluşturan su, yaratıcı bir 

güçtür, uzun ömür sağlar ve her derde devadır. Dolayısıyla dinsel açıdan önemli bir yere 

sahip olan su, dirilme ritüellerinde ölümsüzlük iksiri olarak kullanılmıştır. Temelde suya 

batma ve sudan çıkış ölüp dirilmeyi simgelemektedir. Buna göre suya batma, ilk biçime 

geri dönüşü yani biçimlerin biçimlerini kaybedişi ve varoluş öncesindeki ayrışmamış 

olanla yeniden bütünleşmeyi temsil eder. Sudan çıkış ise yeniden yaradılışı, biçimin ilk kez 

dışa vurulduğu yaradılış eyleminin tekrarını temsil etmektedir. Suyla temas etmek her 

zaman yenilenme anlamına gelmektedir; çünkü su temas ettiği her şeyi kötülüklerden, 

günahlardan, hastalıklardan arındırır (Eliade, 2020a: 216-217). 

Geleneksel Türk dini çerçevesinde su, gökle alakalı kabul edilmiş ve önemli bir 

dini anlam kazanmıştır. Bu bakımdan su kaynakları, pınarlar, göller, ırmaklar, vs. kutsiyet 

kazanmışlardır. Orta Asya Türklerinde, Oğuzlarda, Sibirya ve Altayların Türk 

topluluklarında suyu, ona tükürerek veya abdest bozarak kirletmek ve hatta bazen onu 

temizlik aracı olarak kullanmak bile yasaktır (Günay ve Güngör, 2019: 68). Dolayısıyla bu 

kadar kutsal olan bir maddenin Türk destanlarında hastalıkları iyileştirmede olduğu gibi 

ölüleri diriltmede de en etkili maddelerden biri olarak karşımıza çıkması doğaldır. Öyle ki 

Közüyke destanında bu kutsal madde, her derde deva olması, felaketi temizlemesi, ölümün 

ardından doğumu getirmesi gibi özellikleri sebebiyle diriltme ritüelinde tek başına 

kullanılmıştır. 

3.1.4.4. Dirilme Sonrası 

Közüyke, düşmanlarına ders vermek için onları önce öldürür, sonra diriltir anacak 

düşmanları bundan bir ders çıkarmazlar ve dirildikten hemen sonra Közüyke’nin peşine 

düşerler: 

“Kahraman askerlerini donattılar, 

Nice bahadırlarını donattılar. 

‘Ölmeyen Közüyke’yi  

Şimdi gidip öldürüelim’ dediler. 

Cük-Cürük adlı yere doğru, 



36 

 

Gürültüyle gittiler. 

(…) 

Şimdi attıkları ok, 

Közüyke’nin boynunu aştı. 

‘Şimdi belki ölmüştür’ deyip, 

Hepsi gelip yaklaştılar. 

Közüyke’yi tutmayı düşündüler. 

Okların içinde kaybolmuş Közüyke 

Yattığı yerden kalktı. 

Kara çelik palasıyla 

Sağı, solu kesti. 

Çok zaman geçmeden  

Askerlerin hepsini kırdı. 

En son gelerek, 

Karatı Kağan’la Sanıskan Bay’ı 

İkisini sıkıca tuttu, 

İki kırın üstünden fırlattı.” (Dilek, 2002: 358-359) 

3.1.5. Oçı-Bala Destanı 

3.1.5.1. Ölüm Nedeni 

Oçı-Bala destanında da menfi bir tip olan Ak Calaaölüp dirilmektedir. Bahadır bir 

kız olan Oçı Bala, Kan Taacı Kağan’ın oğlu Ak Calaa’yı yurdunu yağmalamak istediği için 

öldürür: 

“Yurdunu dağıtacak  

Yetmiş tümen asker hazır. 

Bütün servetini parçalayacak 

Otuz tümen bahadır hazır. 

Kağan Kan Taacı’nın  

Sert söylenmiş emri şu: 

Dinç atın Oçı Ceeren 

Atımızın kulunu olur, 

Sen, Oçı Bala 

Yurdumuzun kulu olursun. 



37 

 

Ak hayvanını vermezsen  

Başını kesipayağına asarım, dedi. 

Halkını vermezsen 

Ayağını kesip başına asarım, dedi. 

Keserek parçalayıp saçarız, 

Esir alıp gideriz, 

Yağmalayıp gideriz.” (Dilek, 2007: 52-53) 

3.1.5.2. Ölüm Tipi 

Oçı Bala, yurdunu yağmalama isteğiyle gelen Ak Calaa’yı döverek öldürür: 

“Oçı Bala onu görünce  

Ak Calaa’yı tutup  

Sırtına tepip,  

İki ayağına vurarak, 

İki bacağından da tutup, 

Ak boz atına yükleyip, 

Kanatlı ak boz atın  

Altın dizginini çekerek, 

Kan Taacı’nın yerine git deyip 

Ak boz atını saldı.” (Dilek, 2007: 55). 

3.1.5.3. Dirilme Tipi 

Ak Calaa’yı babası Kan Taacı Kağan diriltir. Ancak neyle dirilttiği belli değildir: 

“Bahadır oğlu Ak Calaa’nın 

Sırtını iyileştirdi, 

Bacaklarını iyileştirdi. 

Altmış tümen bahadırı toplayıp 

Oçı Balaa’nın Altay’ına 

Tekrar savaşçı gönderdi.” (Dilek, 2007: 60). 

3.1.5.4. Dirilme Sonrası 

Ak Calaa, dirildikten sonra tekrar Oçı Bala’nın yurduna savaşmaya gider ve yine 

Oçı Bala tarafından öldürülür. Oçı Bala, babasına oğlunu diriltmesi için tekrar gönderir. 

Fakat destanda ikinci bir diriltme motifi görülmemektedir: 



38 

 

“Altmış tümen bahadırı toplayıp 

Oçı Balaa’nın Altay’ına 

Tekrar savaşçı gönderdi. 

(…) 

Altın çölün bir ucunda  

Ak boz ata binen 

Ak Calaa duruyordu. 

Oçı Bala ona yeterek 

Sırtına vurup, 

Tepip omurgasını parçaladı, 

Kaburgasını büktü. 

İnce belini kırarak 

Ak boz atına yükledi. 

Bahadır delikanlının altın cesedini 

Tekrar götürüp ver, 

Ölen askerini yerine koysun, 

Ölen oğlunu diriltsin.” (Dilek, 2007: 60-66). 

3.1.6. Kan-Ceeren Attu Kan-Altın Destanı 

KCAKA destanında “ölüm nedeni, ölüm tipi, dirilme tipi ve dirilme sonrası” 

şeklinde oluşturduğumuz ölüp dirilme şemasına tam olarak uyan bir ölüp dirilme motifi 

yoktur. Ancak destanın başkahramanı Kan-Altın, altın kaval ile ölüm nedeni belli olmayan 

ve dirilme sonrası herhangi bir icraatta bulunmayan üç ölüleri diriltmektedir. Kan-Altın’a 

üç ölüyü dirilten altın kaval, doğrudan Tanrı tarafından verilmiş sihirli bir nesnedir. Kan-

Altın’ın eşi Altın Çaçak, üç göğün dibindeki Tanrı Ülgen’in kızıdır ve birbirine eş altın ile 

gümüş kaval Tanrı Ülgen tarafından Altın Çaçak’a çeyiz olarak vermiştir. Kan-Altın, altın 

kavalı çalınca üç ölüler dirilir, gümüş kavalı çalınca tabiat canlanır. Ancak yeraltının halkı 

ve şeytanları bu durumdan rahatsız olur: 

“Altın Çaçak eşli, 

Ak kilimin üstünde 

Kan Altın adlı bahadırım 

Kutsal kitabı okuyordu. 

Eşi Altın Çaçak 

Üç göğün dibindeki 



39 

 

Tanrı Ülgen’in kızıymış. 

İnmez yere inerek, 

Hayatı güzel yaşamış. 

Gelinmez yere gelerek, 

Gelin olup evlenmiş. 

Kan Altın’ın evinde 

Yıllarca eş olmuş. 

Kan Altın adlı bahadırım 

Ülgen Biy’den hisseli, 

Birkan Biy’in parçası 

Çeyiz olarak verilmiş 

Birbirine eş iki kavallı. 

Hünerli bahadıra 

Hazırlayıp verdiği hediyesi 

Ülgen Biy’in hissesi 

Üç ölüyü dirilten  

Bu altın kavalmış. 

Birkan Biy’in hissesi 

Hayvanı kuşu diriltir, 

Bol hayvanı çoğaltır 

Hünerli gümüş kaval 

Bahadırda varmış. 

Anlı şanlı Kan Altın 

Altın kavalını alarak, 

Altı boğumundan çaldı. 

Altı boğum çalınınca, 

Kuru ağaçtan kök çıktı. 

Yeraltı ülkesinin halkı  

Altı kez dönüp ürktü. 

Üç ölüler dirildi, 

Sönmüş ateşleri yandı. 

(…) 

Aysız yerde ay ışıdı, 

Güneşsiz yerde güneş ışıdı. 



40 

 

Gökyüzü ülkesinin halkının 

Kemikleri gevşedi. 

Yeraltı ülkesinin halkının 

Ay gibi kulakları sağırlaştı.” (Dilek, 2007: 346-347) 

Eliade, Şamanizm ile ilgili çalışmasında bazı enstrümanların ya da ok ve yay gibi 

bazı nesnelerin kendilerine has müzikal büyülerinin olduğundan bahsetmektedir. Buna 

göre enstrümanlar ya da ses çıkarmaya yarayan aletler genel itibariyle cin ve şeytan gibi 

kötü ruhları kovmak için yapılan gürültü büyüsünde kullanılmaktadır. Ancak şaman davulu 

ve kopuz gibi kutsal kabul edilen enstrümanlar, başlangıçta kötü ruhları kaçırmada 

kullanılsa da asıl işlevleri bu değildir. Şaman davulunun ve kopuzun işlevini belirleyen 

müzikal büyüdür. Buradaki ses artık gürültü sesi değil ruhların sesidir (Eliade, 2018: 228-

229). Dolayısıyla Kan-Ceeren Attu Kan-Altın destanında geçen üç ölüyü dirilten altın 

kavalın işlevinin de buradaki müzikal büyü ile alakalı olduğu düşünülebilir. Çünkü 

destandaki enstrümanın kutsallığı da doğrudan Tanrı’ya ait olmasından kaynaklanır. 

Destandaki yeraltı şeytanlarının sesten rahatsız olması gürültü büyüsü, ölülerin dirilmesi 

ruhların sesi yani müzikal büyü ile alakalı olmalıdır. Öyle ki bu ses sayesinde ölüler 

dirilmekte, tabiat canlanmaktadır. 

3.1.7. Kögüdey-Kökşin Le Boodoy Koo Destanı 

3.1.7.1. Ölüm Nedeni 

KKLBK destanında iki ölüp dirilme motifi söz konusudur. İlk ölüp dirilen kız 

kardeş Boodoy Koo’dur. Boodoy Koo, Celbegen ve Altın Targa tarafından öldürürlür. 

Celbegen ve Altın Targa’nın Boodoy Koo’yu öldürme nedenleri kızın yurdunu 

yağmalamak istemeleridir: 

“Celbegen şimdi şöyle dedi: 

‘Hey, hey delikanlılar, dedi. 

Kurnaz bahadırlar, dedi. 

Boodoy Koo yenine yaslandı, 

Kögüdey Kökşin ava gitti. 

Ak hayavanını sürüp getirin, 

Halkının hespsini göçürüp getirin. 

Yurdunu dağıtın, 

Ellerinize servetini yükleyin, 



41 

 

Ağaç yosununu kazıyın. 

Yabani hayvanı güdün’ diye, 

(…) 

Üç yiğidi saldı.” (Dilek, 2007: 433) 

3.1.7.2. Ölüm Tipi 

Boodoy Koo, yetmiş yedi başlı Celbegen’in eşi Altın Targa tarafından büyü 

yapılarak boğazına bağlanan iple öldürürlür: 

“Celbegen’in eşi  

Boodoy Koo’nun ince boynuna 

Kıldan ince kızıl ipi 

Büyü yapıp bağladı. 

(…) 

(Boodoy Koo) 

Kara dağın koltuğuna geldi. 

Altın Targa hatunun 

Büyü yapıp bağladığı 

Kıldan ince kızıl ip 

İnce boğazını sıktı. 

Ondan sonra Boodoy Koo 

Yüz üstü yıkıldı.” (Dilek, 2007: 432-433). 

3.1.7.3. Dirilme Tipi 

Boodoy Koo’yu dirilten ağabeyi Kögüdey Kökşin’dir. Kögüdey Kökşin, kız 

kardeşini ormanın ardıcı, kırın çalısıyla yedi gün boyunca yıkayarak diriltir: 

“(Kögüdey Kökşin) 

Boodoy Koo’nun ince boynundaki 

Kızıl ipi kesip attı. 

Ormanın ardıcıyla, 

Kırın çalısıyla 

Celbegen’in kirini 

Yedi gün boyunca yıkayıp çıkardı. 

O zaman Boodoy Koo 

Eskisinden on kat iyi 



42 

 

İlk halinden iki kat iyi olarak 

Ayağa kalaktı.” (Dilek, 2007: 436). 

Kögüdey Kökşin’in kız kardeşi Boodoy Koo’yu bitkilerle dirilttiği görülmektedir. 

Jean-Paul Roux, en mükemmel ilaçların bitki kökenli olduğunu ifade etmektedir. Roux’a 

göre bitkilerin gücü büyülü ve kesindir (Roux, 2000: 164). Gücü kesin olan bitkilerin 

başında kutsal ağaç/hayat ağacı gelmektedir. Ağacın kutsallığı, göğe doğru uzanması, 

yerden bitmesi, yapraklarını kaybedip yeniden kazanması, kendini birçok defa 

yenilemesiyle alakalıdır. Kutsal ağaç daha sonraki dönemlerde gençleştiren, uzun ömür 

bahşeden, ölümsüzlük veren bazı bitkilerin prototipi olarak düşünülmüştür (Eliade, 2020: 

298-323). 

Genel olarak bitkilerle ilgili inanış bu şekildeyken Türk mitolojisinde özellikle 

önem verilen bazı bitkiler bulunmaktadır. Örnekteki diriltme için kullanılan ardıç ağacı da 

bunlardan biridir. Türk toplumları ardıç ağacının tanrısal, sihirli bir gücünün olduğuna 

inandıkları için ardıç ağacını Tanrı ile özdeştirmişlerdir. Ardıç ağacını kutsal kabul 

ettiklerinden ona saygı duymuşlar ve temizlenerek yakınına gitmişlerdir. Ardıç ağacına 

karşı hiçbir şekilde olumsuz bir olay sergilememişler, sergiledikleri takdirde ölümle 

cezalandırılacaklarına inanmışlardır (Işık, 2019: 546-566). Ayrıca ardıç tohumunun 

Uygurlar arasında hastalıkları iyileştirmede çok etkili bir ilaç olarak kullanıldığı da 

bilinmektedir (Ögel, 2014: 602). Dolayısıyla Boodoy Koo, Türk mitolojisinde Tanrı ile 

özdeştirilen ardıç ağacının gücüyle diriltilmiştir. 

3.1.7.4. Dirilme Sonrası 

Dirildikten sonra eski haline göre çok daha iyi olan Boodoy Koo’nun intikamını 

abisi Kögüdey Kökşin alır: 

“Kögüdey Kökşin şöyle dedi: 

‘Rahattaki ak hayvanı 

Sahiplenmeye gelenler, 

Altayı güzel halkı  

Kul yapmaya gelenler, 

Celbegen’in şeyytanları 

Yeraltının canavarları 

(…) 

Altay üstünün altmış bahadırının 



43 

 

Evini yurdunu yağmalayan  

Kurnaz canavarların 

Kızıl kanını dökerim, dedi. 

(…) 

Kanlı savaşa girdi,  

Çekinmeden savaştı. 

Celbegen’in askerlerinin  

Aşağı inip, kırk binini, 

Yukarı çıkıp, yetmiş binini, 

Beri geçerken, elli binini 

Kesip, dağıttı.” (Dilek, 2007: 436-437) 

Celbegen’in askerlerini Kögüdey Kökşin öldürürken, Celbegenin kendisini ise 

Boodoy Koo öldürür. Boodoy Koo, tavşan kılığına girerek Celbegen’in önünden geçer. 

Celbegen baltasını tavşana vurmak isterken kendine vurur ve ölür: 

“(Celbegen): 

‘Alçağın ince belini 

Keskin baltayla keserim’ deyip, 

Ay gibi baltasını sallayıp  

Kara dağın başına 

Çıkarak bekledi. 

Anlı şanlı Boodoy Koo 

Boz tavşana dönüşüp, 

Önünden geçmek için koştu. 

Bunu gören ihtiyar Celbegen 

Y gibi baltasını sallayıp, 

Iskalayınca 

Kendi ayağını kesti. 

Acı acı bağırıp, 

Acı acı feryat edip, 

Yetmiş yedi başı  

Yenine ytaslanıp yıkıldı.” (Dilek, 2007: 442) 

3.1.7.5. Ölüm Tipi 



44 

 

Destanda ikinci olarak Kögüdey Kökşin ölüp dirilir. Kögüdey Kökşin’in belirli bir 

ölüm nedeni yoktur. Ani bir şekilde ölür: 

“Bahadır delikanlı Kögüdey Kökşin  

Gök boz atından yıkılıp 

Birden ölüverdi.” (Dilek, 2007: 437). 

3.1.7.6. Dirilme Tipi 

Kögüdey Kökşin’i dirilten kız kardeşinin alıp getirdiği Kara Taacı’dır. Kara Taacı, 

Ayı ve Güneşi indirip eşinin yüreğine bastırınca Kögüdey Kökşin dirilir: 

“Kağanın kızı Kara Taacı 

Kögüdey Kökşin bahadırın 

Uyuduğunu sanıp 

Yedi gün boyunca bekledi. 

Bahadır delikanlının öldüğünü 

Sekizinci günde ancak anladı. 

Acı acı ağladı, 

Çaresiz kalıp, yürüyüp durdu. 

En sonunda ayı, güneşi indirip 

Yüreğine bastırdı, 

Sönen ateşi yaktı, 

Ölen insanı diriltti.” (Dilek, 2007: 445). 

Yine bu destanda da Ayın ve Güneşin gücü ile dirilme söz konusudur. Eski 

Türklerde Güneş ve Ay kutsal varlıklar olarak kabul edilmişlerdir. Mircea Eliade, ilkel 

kültürlerde Gök Tanrı’nın niteliklerini Güneşe devrettiğini ve Tanrı’nın Güneş ile 

özdeştirildiğini belirtmektedir. Ayrıca Eliade, Güneşi her “sabah yeniden dirilen “ölünün” 

ilk örneği” olarak tanımlamaktadır. Buna göre batan Güneş yeraltındaki ölüler diyarından 

ölmeden geçer ve her sabah yeniden dirilir (Eliade, 2020a: 165). Ay ise “Mükemmel bir 

ritmik devir, ölüm ve yeniden doğuş simgesidir.” (Eliade, 2020a:184-238). Dolayısıyla 

Güneş ve Ayın kutsal olmaları, ışıklarını Tanrı’dan almaları, ölüm ve doğum yasalarıyla 

olan ilişkileri dirilme ritüellerindekullanılmalarında etkili olmuştur. 

3.1.7.7. Dirilme Sonrası 

Kögüdey Kökşin, dirildikten sonra eşi Kara Tacı ile birlikte uzun yıllar boyunca, 

varlık içinde yaşar. KKLBK destanı bu şekilde mutlu bir sonla biter: 



45 

 

“Canlanan Kögüdey Kökşin 

Kağanın kızyla selamlaşıp, 

Eli, halkıyla görüşüp, 

Boodoy Koo kız kardeşini  

Halkın içinde bulamadı. 

Eyerin kaşını okuyup, 

Tek kız kardeşinin  

Başına gelenleri öğrendi. 

Celbegen’den öcünü aldığını, 

Kağanın kızını getirdiğini 

Hepsini buraya yazmış. 

Böylece Kögüdey Kökşin 

Kağanın güzel kızıyla 

Ak hayvanı hayvandan çok, 

Halkı halktan çok 

Çağlar boyunca yaşadı.” (Dilek, 2007: 445) 

3.1.8. Kan-Kapçıkay Destanı 

3.1.8.1. Ölüm Nedeni 

Kan-Kapçıkay destanında bağışlanmış erkek çocuk ölüp dirilmektedir. Yurdu 

yağmalamak için gelenlerçocuğun anne ve babasını öldürür. Çocuk, yağmacılardan anne-

babasının intikamını almak isterken ölür: 

“(At anlatır): 

‘Bos Kağan’ın yurdundan 

Üç Monus çılarak 

Altayımızda savaştı. 

Bağışlanmış erkek çocuğu  

Babasının desteğini alıp, 

Annesinin öcünü alıp, 

Canavarla savaştı. 

Onun gücü yetmedi 

Güçlenmemiş, bağışlanmış delikanlıyı 

Canavarın büyüğü öldürdü. 



46 

 

Yerin göbeği kara taşı 

Sert taşla kesip, 

Üzerini yazarak, 

Bahadırı bastı.” (Dilek, 2007: 301-302) 

3.1.8.2. Ölüm Tipi 

Kan Kapçıkay, küçük erkek çocuğunun nasıl öldüğünü, mezarının başındaki yazıt 

ve görsellerden öğrenir: 

“Küçük çocuğu kağanlar 

Tepip omurgasını un ufak ederek, 

Tepip kaburgasını kırarak, 

Vurup başını oyarak, 

Ağaç kabuğu beşikte sallayıp, 

Taş mezara koyarak, 

Cesedini buraya gömmüşler. 

Yerin göbeği kara taşla 

Sonsuza kadar çıkamaz yapıp 

İyice bastırmışlar.” (Dilek, 2007: 304). 

3.1.8.3. Dirilme Tipi 

Bağışlanmış erkek çocuğunun yerini çocuğun atından öğrenen Kan Kapçıkay, 

çocuğu bulur ve diriltir. 

“Anlı şanlı Kan Kapçıkay 

Altın bezle 

Bahadır oğlanı yelpazeledi. 

Dokuz köşeli kara yada taşını 

İnce beline tuttu. 

Üç ölüyü dirilten 

Altın yüzüğü 

Ak bezden çıkarıp 

Yüreğine tuttu. 

Bağışlanmış küçük çocuk 

Gülümsüyordu, 

Rengi yavaş yavaş değişti. 



47 

 

Ay gibi kutsal kitabı alıp, 

Kan Kapçıkay baktı ki, 

Birbirine eş yedi kızıl kısrağın 

Sütünü duayla sağıp, 

Bağışlanmış oğulcuğun 

Ağzına damlatırsa 

Yeniden dirilirmiş. 

Çok geniş ak nehirden 

At başı gibi altın köpük alarak, 

Pınar suyunda bahadır oğlanı 

Yedi gün yıkarsa 

Bağışlanmış oğlan 

Tekrar kalkabilirmiş. 

(…) 

Bahadır Kan Kapçıkay 

Demir bukağıyı alıp, 

Birbirine eş yedi kzıl kısrağın 

Yedisini de bukağılayarak  

Bir kadehin içine sağdı. 

Yer iyesi yedi kısrağı  

Bukağıdan çözüp, 

Kemendini çıkardı. 

Kızıl kısrakların sütünü 

Bahadır delikanlının ağzına  

Altın kaşıkla damlattı. 

O vakit Kan Ceeren at 

Üçüncü göğün dibinden  

Ayın, güneşin altında yaratılmış 

Sudur nehri adlı nehirden  

At başı gibi altın köpüğü 

Getirip verdi. 

Kan Kapçıkay, bahadır oğlanı 

Pınar suyuna götürüp, 

Ak köpüğü sürüp, 



48 

 

Gece uyumadan, 

Gündüz dinlenmeden, 

Yedi gün baıyunca yıkadı. 

Bağışlanmış erkek çocuk 

Önceki hâlinden on kat iyi, 

İlk hâlinden iki kat iyi olup, 

Ne kadar derin uyudum deyip, 

Ayağa kalkıp yürüdü.” (Dilek, 2007: 306-307) 

Örnekte birden fazla dinsel-büyüsel nesne ile dirilme söz konusudur. Bunlardan biri 

yada taşıdır. Türk kültür tarihinde yada taşının önemli bir yeri vardır. Bu taş, özellikle 

yağmur ve kar yağdırmak, fırtına çıkarmak için kullanılmıştır. Hunların savaşta rakiplerini 

alt edebilmek için de bu taşı kullandıkları bilinmektedir. Kâhinler, savaşın akıbetine göre 

gerektiğinde kar, yağmur, dolu yağdırmak; fırtına ve rüzgâr çıkarmak için bu taşı 

kullanmışlardır (Öğreten, 2000: 863-900). Genel olarak hava olaylarında kullanılan taşlar, 

belli bir dinsel değere sahiptirler. Yağmur yağdıran bu taşlar kutsal ve çok bereketli bir yer 

olan gökten geldikleri için değerli sayılmışlardır (Eliade, 2020a: 255). Metinlerde yada 

taşının dokuz köşeli olarak tasvir edilmesi ise taşın kutsallığının bir başka göstergesidir. 

Zira Türk mitolojisinde yeryüzü ve gökyüzünün yedi veya dokuz katmandan oluştuğuna 

(Uğurcan, 2016: 100); insanoğlunun ise dokuz dallı bir ağacın altında yaratıldığına 

inanılmaktadır. 

Yine bu örnekte ölüyü diriltmek için madenin gücünden yararlanıldığı 

görülmektedir. Kan Kapçıkay, önce altın bezle çocuğun yüzünü yelpazeler. Daha sonra üç 

ölüyü dirilten altın yüzüğü yüreğine tutar. Eliade, doğanın bitkilerde ve hayvanlarda 

olduğu gibi metallerde de doğum-ölüm döngüsünü işlettiğini ancak altının, bu süreçte en 

çok zamana ihtiyacı olan metal olduğunu belirtir. Buna göre altın, metaller içerisinde en 

soylu ve en olgun olanıdır. Çünkü göğün, özellikle de Güneşin etkisiyle iyice arındırılmış 

olan altın, ateşin yakıp yok edemeyeceği bir özellik kazanmış, böylece Güneş ile 

özdeştirilmiştir (Eliade, 2020b: 54). Dolayısıyla hem yerin hem göğün kutsallığını aynı 

anda bünyesinde barındıran bu değerli maden diriltme ritüellerinin de önemli bir nesnesi 

olmuştur. 

Türkler için at çok önemli bir hayvandır. Bu yüzden örnekte yedi kızıl kısrağın ak 

sütünün duayla sağılıp çocuğunun ağzına damlatılmasından bahsedilmiştir. Buradaki süt 

motifi, Türklerin geleneksel inanç sistemindeki cennet betimlemesini hatırlatmaktadır. 



49 

 

Buna göre cennette “Süt gölü” adında bir göl bulunmaktadır. İnananlara ilk ruh ve ilk 

hayat bu gölden alınan damla ile verilmiştir. (Uraz, 1994: 101). Dolayısıyla kısrağın sütü 

ile hayat bahşeden süt birbiriyle özdeştirilmiş olmalıdır. En sonunda ise çocuk, Türkler için 

kutsal olduğu bilinen suda yedi gün boyunca yıkanarak diriltilmiştir. 

3.1.8.4. Dirilme Sonrası 

Dirilmeden sonra bağışlanmış çocuk (Altın Topçı) eski halinden on kat iyi olarak 

kendini öldürenlerden intikamını alır: 

“(Altın Topçı)  

Altın sırlı sandığı 

Altı yerinden kırdı. 

Güzel paltoya yaka olmaya yetmez, 

İyi avcıya pay olmaya yetmez 

Parıltılı su samurunun yavrusunu 

İkisini de sıkıca tutup 

Tam ortasından sıktı. 

‘Ee’ diye çıkan narayı 

Erlik Biy duydu. 

‘Ah’ denen bağırtıyı 

Ülgen Biy duydu. 

(…) 

Büyük boz at yelesine yaslandı 

Büyük Monus yenine yaslandı.” (Dilek, 2007: 339). 

3.1.9. Ölöştöy Destanı 

3.1.9.1. Ölüm Nedeni 

Ölöştöy destanında ölüp dirilen Ölöştöy’ün oğlu Erkin-Koo’dur. Erlik, Erkin-

Koo’nun eşi Caraa-Çeçen’e büyü yaparak kocasını öldürmesini sağlar. Erlik’in Erkin 

Koo’nun ölümünü isteme nedeni ise Caraa-Çeçen’in kendi gelini olmasını istemesidir: 

“Bahadır Erkin-Koo 

Bakır kapıyı çekerek açıp, 

Bakır eşiği adımlayıp, 

Geniş kara saraya 

Girerek, şöyle dedi: 



50 

 

‘Yerine zarar vermek için gelmedim, 

Bu kötülüğü sen başlattın. 

Benim evleneceğim kızı 

Zorla esir alıp götürdün.’ 

(…) 

Erlik Biy esneyerek konuştu. 

Güneşli yerin çocuğunu  

İsteyerek gelin etmek için aldım. 

İhtiyarlığımda 

Kazan astırmayı düşündüm. 

Dünürlü olduğunu bilemedim. 

Eşini sana vereceğim. 

(…) 

Sen yavrum, Caraa-Çeçen 

Seni kötüleyip, sana kinlenmedim. 

Hoşça kal! 

Elini uzat.’ diye 

Ata Erlik konuştu, 

Elini uzattı. 

Caraa-Çeçen bir şey sezmedi. 

Kötülük olacağını anlamadı. 

Erlik Biy’in elinden  

Kötü büyü 

Caraa-Çeçen’in parmağının dibine 

Giriverdi. 

Kötülüğünü akıtıp: 

‘Erkin-Koo’nun canına yet’ diye, 

Erlik Biy fısıldadı.” (Dilek, 2007: 157-158-159) 

3.1.9.2. Ölüm Tipi 

 Erlik’in yaptığı büyüyle aklı karışan Caraa-Çeçen, Erkin-Koo’nun ölüm ruhunun 

nerede olduğunu Erkin-Koo’dan öğrenerek onu öldürür: 

“Eşi Caraa-Çeçen  

Yüz çeşit sihir yaptı, 



51 

 

Yüz çeşit büyü yaptı, 

Kirişi sıvazladı. 

Altın bıçağı bulup aldı, 

Sihirle, büyüyle çekip aldı. 

(…) 

Avlanacak vakti geçirmeden, 

Altay’ın gövdesine çıkayım, diye  

Erkin-Koo konuştu. 

(…) 

Bahadır Erkin-Koo 

Vedalaştıktan sonra  

Hızla uzaklaşıp gözden kayboldu. 

‘Ayın başı dolanıp geldi, 

Avlanacağı yere yetti’ diyerek, 

Caraa-Çeçen hatun 

Altın bıçağı tuttu, 

Ak ipeğe sararak, 

Ayakkabısının kenarına dikti. 

(…) 

Caraa-Çeçen gelinin 

Aklı karışıp gitti. 

Zavallı anne Altın-Topçı 

Oğlu Erlik-Koo’nun öldüğünü 

Bilinmez yerden bildi.” (Dilek, 2007: 169-170-171). 

Daha önce de ifade edildiği gibi eski Türk inançlarından kaynaklanan ve değişerek 

günümüze kadar ulaşan ölüm ruhu motifi, canlıların ölebilesi, düşman ise öldürülebilmesi 

için vücutta veya vücuttan başka bir yerde bir nesne veya bir hayvan şeklinde tasavvur 

edilmiştir. Ölümün gerçekleşebilmesi için ölüm ruhunun ele geçirilmesi ve yok edilmesi 

gerekir (Bekki, 2004: 53-66). Erkin-Koo’nun ölüm ruhu ise kirişte sakladığı altın bıçağıdır 

ve Erkin-Koo, altın bıçak ele geçtiği için ölür. 

3.1.9.3. Dirilme Tipi 

Erkin-Koo’nun cesedini yeraltından oğlu Kan-Mergen bulur. Kutsal dağda yaşayan 

iki ihtiyar Erkin-Koo’yukemiklerinden tekrar diriltir: 



52 

 

“Kan-Mergen delikanlı 

Katlı ipeği alıp verdi, 

İki ihtiyar onu alarak, 

Açıp yaydılar. 

Bir parçasını ihtiyar kadın 

Ağzına soktu, 

Bir parçasını ihtiyar erkek  

Ağzına soktu. 

Kemikleri çekip çıkardılar, 

Ufakları yoktu. 

‘Ufak kemikleri getirin’ diye 

Canlılara emrettiler. 

İhtiyar kadın aşağı bakıp 

Etrafı inceledi. 

Kemik götüren canlıların 

Ölenleri olsa da 

Dirilenlerine emretti: 

‘Hemen gidip getirin’ dedi. 

Akarsuyun çamurunu alıp, 

Şekil verip ete benzettiler, 

Kurumuş kemiklere yapıştırdılar. 

‘Zor zamanda er iyisini  

Hemen diriltmek gerek” dediler. 

İki ihtiyar gece gündüz 

Eğilip çalıştılar. 

Kırılmış canı uzatıp 

Bedenine yapıştırdılar. 

Can verilince 

Kemikleri gerildi, 

Çamur bedeni ısıttı. 

Çamur damarlar birleşti, 

Canlanmaya başladı. 

Erkin- Koo derin bir nefes çekti, 

İki gözünü açtı.”(Dilek, 2007: 198-199). 



53 

 

Kemik hem insan yaşamının hem de tüm hayvanların pay aldığı büyük yaşamın öz 

kaynağını temsil etmektedir. İskelete indirgemekse büyük yaşam döngüsüne tekrar 

katılmak, mistik bir biçimde doğmaya hazırlanmakla eş değerdir (Eliade, 2018: 98). 

Şamanın kemiklerinin ve etinin parçalanıp arındırılarak tekrar birleştirilmesiyle erginlik 

kazanması gibi, destan kahramanı da öldükten sonra dağılan kemiklerinin bir araya 

getirilmesiyle tekrar dirilerek eskisinden daha güçlü olur. Bu yüzden destan kahramanı 

dirildikten sonra intikamını çok rahat bir şekilde alır.  

Bu dirilme ritüelinde dikkat çeken bir diğer husus akarsuyun çamurundan yapılmış 

et/vücuttur. Bu durum Türk mitolojik anlatılarının bazılarında geçen insanın balçıktan 

yaratılışını andırmaktadır. Örneğin Altay yaratılış mitinde şu ifadeler dikkat çekicidir: 

“Yine günlerden bir gün, Tanrı Ülgen denize, bakarak duruyordu, şaşırdı birdenbire. Bir 

toprak parçacığı, sularda yüzüyordu, toprağın üzerinde, bir kil görünüyordu. ‘Toprak 

üstündeki şey’ dedi, ‘nedir acaba?’ İnsanoğlu bu olsun, insana olsun baba. Görünmeye 

başladı, insan gibi bir şekil, birden insan olmuştu, toprak üstündeki kil”. Bu ilk insanın ise, 

adı olmuştu Erlik”. Yine Türkler arasında tespit edilen bir yaratılış mitinde ilk insan, ulu 

ata-ana mağarada tabiatın dört unsurunun iştiraki ile yani Güneşin (sıcaklık), toprağın 

(balcık), suyun (sel) ve rüzgârın vasıtasıyla oluşmuştur (Enveri, 2018: 91-99). Burada da 

Erkin-Koo’nun akarsuyun çamuruyla dirilmesi hem ilk yaratılış ile olan bağlantıdan hem 

de su ve toprağın kutsallığından kaynaklanmaktadır. 

3.1.9.4. Dirilme Sonrası 

Erkin-Koo dirildikten sonra, zamanında babası için türlü kötülükler yapmış olan, 

şimdi ise kendisi ve oğlu için kötü duygular besleyen dedesi Monıs-Kağan’dan intikamını 

alır: 

“(Erkin-Koo)  

Ölöştöy babamın öcü, diyerek 

Monıs-Kağan’ı kaldırdığı gibi, 

Kendi hazırladığı deliğe attı. 

Bahadır delikanlı Kan-Mergen 

Kas-Manday’ı tutarak 

Kocasının arkasından 

Deliğe fırlattı. 

Onun peşinden Kara-baatır’ı 



54 

 

İnleterek fırlatıp attı.” (Dilek, 2007: 206). 

3.1.10. Katan-Kökşin Le Katan-Mergen Destanı 

3.1.10.1. Ölüm Nedeni 

KKLKM destanında, Katan-Kökşin üç kez ölüp dirilmektedir. Katan-Kökşin’in üç 

ölümünün nedeni de karısını kaçıran adamlarının elinden onu kurtarmak istemesidir. 

Ancak temelde yatan asıl sebep Katan-Kökşin’in doyumsuzluğudur. Karısının ve 

kardeşinin tüm uyarılarına rağmen ikinci bir eş için yola çıkan Katan Kökşin, geri 

döndüğünde hem ilk eşini hem de yurdunu kaybeder. İlk ölümüne karısını kaçıran Eki-Toş 

neden olur: 

“(Katan-Mergen) 

‘Evlendiğim eşim Altın-Sırgaa 

Geriye kalan tek kardeşim 

Katan-Mergen, 

Siz beni dinleyin, dedi. 

Aylı, güneşli Altay’da 

İleri baksa, ay gibi, 

Beri baksa, güneş gibi, 

Tüyleri farklı hayvan besleyen, 

Dilleri farklı halk yöneten, 

Ak-Boro ata binen 

Altın-Tana adlı genç kızın 

Yaşadığını düşümde gördüm. 

Yaşayacağım hayatım  

Onunla birlikteymiş.’ 

Bunu işiten Altın-Sırga 

Birden öfkelendi. 

‘Bir eşle daha evleneceksen, 

Bunu onylayacak hâim yok. 

Başına bela getirip, 

Ağlayıp kaldın, Katan-Kökşin’ diye, 

Söyledi. 

‘Evini barkını terk edersen, 



55 

 

Yurtsuz yuvasız kalırsın, Katan-Kökşin 

Eş aramaya gidersen, 

Erlik’in eline düşersin’ diye, 

Katan-Mergen söyledi.” (Dilek, 2007: 283) 

Katan-Kökşin, ikinci eşi Altın-Tana’yı alıp yurduna geri döndüğünde ilk eşi Altın-

Sırga’yı Eki-Toş adlı kardeşlerin kaçırdığını öğrenir: 

“Katan-Kökşin bahadır 

Babasının yurduna  

Yetip geldi. 

Şimdi baktı ki, 

Halkın durduğu yerde, 

Concoloy otu yetişmiş. 

Hayvanların durduğu yerde  

Ayrık otu yetişmiş. 

Ak sarayı yıkılmış, 

Taş ocağı dağılmış. 

Katan-Kökşin öfkelenerek, 

Yerdeki taşı tepti, 

Taş altından bir mektup çıktı. 

Onu alıp baktı ki, 

Karısı yazmış: 

‘Katan-Kökşin bahadır, dedi, 

Beni tekrar arama, dedi, 

Yurdunda huzur içinde 

Altın-Tana’ya yaşa, dedi. 

Bu Altay’da onların 

Kızarıp akacak kanı yok, 

Eki-Toş adlı kardeşler  

Esir alıp götürdüler’ dedi.” (Dilek, 2007: 289-290) 

3.1.10.2. Ölüm Tipi 

Katan-Kökşin, eşini kurtarmak için gittiği Eki-Toş’un yurdunda dövülüp, etleri 

kesilerek öldürülür: 



56 

 

“İki yolun kavşağında  

Eki-Toş’un nöbet yeri vardır. 

Orada iki bahadır durur. 

(…) 

Katan-Kökşin onlarla 

Geri çekilmeden savaştı. 

Çok zaman geçmedi, 

İki bahadır delikanlı 

Katan-Kökşin’i tutup, 

İleri geri fırlatıp 

Oraya buraya vurdular, 

Kaşık kaşık kanını döktüler, 

Parmak parmak etini kestiler.” (Dilek, 2007: 291-292). 

3.1.10.3. Dirilme Tipi 

Katan-Kökşin’in öleceğini anlayan atı Kara-Küren, Katan-Mergen’e haber verir. 

Yardıma gelen Katan-Mergen abisini diriltir: 

“En sonunda Katan-Mergen 

Çeşit çeşit ilaç yaptı, 

Katan-Kökşin’i tedavi etti, 

Pınar suyundan getirip 

Ağabeyini yıkayıp içirdi. 

İlk halinden on kat iyi, 

Eski halinden iki kat iyi 

İki ayağının üstünde durdu.” (Dilek, 2007: 294-295). 

Bu destanda Katan-Mergen’in Katan Kökşin’i pınar suyu ile dirilttiği 

görülmektedir. Daha önce de bahsedildiği gibi Eski Türk inancında pınar suyu gibi akıntılı 

sular mukaddes su kabul edilmiş ve diriltme ritüelleri de dâhil olmak üzere birçok 

dinsel/büyüsel pratikte önemli bir rol üstlenmişlerdir (Oymak, 2010: 35-55). Bazı Altay 

efsaneerine göre göğün on ikinci katına kadar yükselen bir dağın zirvesinde yer alan bu 

hayat suyu ihtiyarları gençleştirdiği gibi hastaları veya ölüleri de iyileştirmiştir (Ögel, 

2014: 120-121). 

3.1.10.4. Dirilme Sonrası 



57 

 

Ölmeden önce eşini kurtarmayı başaramayan Katan-Kökşin, dirildikten sonra tekrar 

Eki-Toş’un peşinden giderek karsını kurtarmaya çalışır: 

“(Can-Toş) 

Söyledikleri şunlar oldu: 

‘Öcünü almaya geldiysen, 

Öleceğin yer burasıdır, dedi, 

Başını bulamayacaksan, 

Basılacağın yer burasıdır’ dedi, 

Yetip Katan-Kökşin’e geldi, 

Sağlı, sollu vurdu. 

(…) 

Kaburgadan tutunca, 

Kaşık kaşık kan saçıldı, 

Bedenden tutunca, 

İki tutam et koptu. 

(…) 

“Kara düşünceli Eki-Toş 

Şimdiyse Katn-Kökşin’i 

Vurup sert yere çarptı, 

Karnını, ciğerini parçaladı.” (Dilek, 2007: 300). 

Katan-Kökşin’i ikinci kez dirilten yine kardeşi Katan-Mergen’dir. Katan-Mergen, 

toprağın yetmiş çeşit ilacı, altmış çeşit pınar suyuyla ağabeyini diriltir: 

“Katan-Mergen bahadır 

Şimdi bakıp gördü ki, 

Katan-Kökşin ağabeyi 

Yenine yaslanıp ölmüş, 

Kara kanı akarak 

Kara göl gibi yığılmış. 

Toprağın yetmiş çeşit ilacını 

Hemen verdi, 

Altmış çeşit pınar suyuyla 

Hemen yıkadı. 

Ağabeyi Katan-Kökşin 



58 

 

İlk halinden on kat iyi 

Eski halinden on kat iyi 

Olarak ayağa kalktı.” (Dilek, 2007: 305-306). 

Katan-Kökşin dirildikten sonra yine eşi Altın-Sırga’yı kurtarmaya çalışır. Bu sefer 

eşi için yeraltına iner ve orada Koo-Şilti ile savaşarak ölür. Katan-Kökşin’i üçüncü ve son 

kez kardeşi Katan-Mergen ile Kara-küren atı diriltir: 

“(Katan-Mergen) şimdi baktı ki, 

Ağabeyi Katan-Kökşin 

Kara ağacın dibinde 

Yenine yaslanıp yıkılmış, 

Onun kara kanıysa 

Kara ırmak gibi akmış. 

(…) 

Katan-Mergen bahadır  

Şimdi duydu ki, 

Kıymetli at Kara-küren 

Şöyle dedi: 

‘yetmiş çeşit ilacı 

Altmış çeşit suyu 

Alıp bana ver, dedi. 

Katan-Kökşin bahadırı 

Ben hemen iyileştireyim’ dedi. 

(…) 

Kıymetli at Kara-Küren 

Katan-Kökşin’e yetip 

Yetmiş çeşit ilacı verdi. 

Katan-Kökşin bahadır 

İlk halinden on kat iyi, 

Eski halinden iki kat iyi halde 

Bedeni ayağa kalktı.” (Dilek, 2007: 313-314-315). 

Katan-Kökşin dirildikten sonra Katan-Mergen’le birlikte Altın-Sırga’yı ve onunla 

birlikte yeraltının demir sarayına hapsedilen halkı kurtarır: 



59 

 

“(Katan-Kökşin ve Katan-Mergen) 

Atlarını koşturup geldiler. 

Kara sarayın kapısını 

Geri çekip girdiğinde, 

Caan-Toş’un karısı 

‘Bilmiyorum’ diye ses çıkardı. 

Katan-Kökşin onu defalarca 

Kayış kamçıyla dövdü, 

Sayısız suçlarını söyletti. 

‘Altın-Sırga ise 

Bronz sarayın içinde’ dedi. 

Çeşit çeşit anahtarları 

Hemen alıp verdi. 

Bronz saraya yönelip, 

İki kardeş yürüyerek geldi, 

Kapısını tepip parçaladı. 

Altmış gelinin içinden 

Altın-Sırga göründü, 

Katan-Mergen öfkelenip 

Demir sarayı tepip parçaladı, 

Zorla getirilen halk 

Oradan çıktılar. 

‘Aylı, güneşli yurdunuza 

Rahat, huzur içinde dönün’ diye 

İki kardeş söyledi.” (Dilek, 2007: 317-318) 

3.1.11. Ak-Biy Destanı 

3.1.11.1. Ölüm Nedeni 

Ak-Biy destanında başkahraman Altın-Koo ölüp dirilmektedir. Altın-Koo’nun 

ölüm nedenievliliğine karşı gelinmesidir. Kızın ağabeyi Cüs-Kezer, kız kardeşini Kalcu-

Mize’ye verince Altın-Koo, kızı almak için mücadeleye girer: 

“(Altın-Koo) 

İlerleyip Cüs-Kezer’e şöyle dedi: 



60 

 

‘Çok iyi damadın diye, 

Kara-kaltar atlı 

Kalcu-Mize bahadıra 

Tek kız kardeşini  

Altın ve gümüşle bezeyip, etle 

Sütle verdin, 

Servete donatıp verdin, dedi. 

Yosunlu yurdunu dağıtırım, 

Başaklı yurdunu yıkarım, 

Bekle’ diyerek, 

Hızla yurduna doğru 

Uçup gitti.” (Dilek, 2007: 388) 

3.1.11.2. Ölüm Tipi 

Altın-Koo, nişanlısını alıp götüren Kalcu-Mize ile girdiği mücadelede oklanarak 

ölür: 

(Altın-Koo) 

Atını geceli, gündüzlü koşturup, 

Yazlı, kışlı yayıp, 

Çalkamlı ırmak geçip, 

Dumanlı dağ aşıp, 

Üstü karlı ırmak geçip, 

Yerin tam ortasına  

Gelip yetince baktı ki, 

Bahadır Kalcu-Mize 

İki vadiye dolan, 

Kalabalık askerini donatmış, 

Bütün halkı yığmış 

Tenek-Bökö bahadırla ikisi 

Burada bekliyorlarmış. 

Bunu gören bahadır Altın-Koo 

Ak yılan balığı gibi kılıcını çekip, 

Aya, güneşe karşı salladı. 

(…) 



61 

 

İleri doğru saldırıp, 

Altmış binini vurup kesti, 

Beriye doğru saldırıp, 

Elli binini vurup kesti. 

(…) 

Ne kadar böyle kırıp geçirse de, 

Ordu iyice çoğalıp, güçlenir oldu. 

Altın-Koo bahadıra 

Gelip saplanan oklar 

Kara ağaç gibi oldu, 

Atı Ak-Sur’a saplanan oklar 

Anlatılamayacak kadar çok oldu. 

(…) 

Ayakları takılıp yıkıldılar. 

Artık yapacak bir şeyi kalmayıp, 

Ölüm vakti geldi.” (Dilek, 2007: 388-389-390) 

3.1.11.3. Dirilme Tipi 

Altın-Koo, ölmek üzereyken Tanrı Üç-Kurbustan’dan yardım ister. Ettiği dua 

sonucunda gökten etkili bir ilaç düşer: 

“Tanrım bedenimi yarattınız, 

Tanrım bedenime kan verdiniz, dedi, 

Kanlı savaşa girdim, dedi. 

Ölmek üzereyim, dedi, 

İçim, yüreğim soğudu, 

Çaresiz kaldım, dedi. 

Gökyüzü ülkesi, Üç-Kurbustan 

Yardım edin 

Çare gösterin, dedi. 

İleri bakıp beri bakmaya fırsat olmadan, 

Ak beze sarılmış 

Bir şey dolanıp düştü. 

Birisi atıyla kendisinin paylaşıp yiyeceği 

Çok sert ilaçmış. 



62 

 

Altın-Koo bahadır aldığı gibi, 

Altın ilacı, sert ilacı 

Atıyla birlikte paylaşıp yedi. 

İlk halinden on kat iyi oluverdi, 

Eski halinden iki kat iyi oluverdi.” (Dilek, 2007: 390) 

Bu örnekte Tanrı’ya edilen dua sonucunda gökten düşen bir ilaç ile dirilme söz 

konusudur. Dua, gökteki Üç-Kurbustan’a edilir. Tanrı Üç-Kurbustan, Altın-Koo’nun 

duasını duyar ve çok etkili bir ilaç gönderir. Dolayısıyla bu dirilme ritüeli doğrudan 

Tanrı’nın elinde olduğu için dinsel bir özellik taşımaktadır. 

3.1.11.4. Dirilme Sonrası 

Altın-Koo dirildikten sonra Kolcu-Mize’den intikamını alır. Daha sonra on yıl 

süren bir düğünle evlenir: 

“Bronz okunu alır almaz, 

Sihir, büyü sözleri söyledi, 

Demir yayını çekti, 

Demir okunu çentiğe yerleştirdi. 

Akşam çekmeye başladı, sabah oldu, 

Sabah çekmeye başladı, akşam olup, 

Sihir, büyü sözlerini fısıldadı: 

‘Kara-kaltar atlı 

Kalcu-Mize’nin kalabalık ordusunu yak, 

İyi kalplilerini tutup ye, 

Küçüklerini kesip ye, 

Hepsini yak, dedi. 

(…) 

Bronz ok Kara-Kaltar atlı 

Kalcu-Mize bahadırın 

Kalabalık ordusunu kırıp geçirdi.” (Dilek, 2007: 390-391) 

Altın-Koo, Kalcu-Mize’den intikamını aldıktan sonra on yıl süren bir düğünle 

evlenir: 

Cüs-Kezer’in dünür gelen halkını 

Ak saraya indirip, 



63 

 

İçki, çegen doldurup, hürmet etti. 

Ondan sonra şölen düzenleyip, 

Dokuz yıl boyunca toy yapıp, 

On yıl boyunca eğlenip, 

Toy, şölen yaparak, 

Cüs-Kezer’in halkı 

Rahatlayıp yurtlarına, 

Rahat, huzurlu döndüler.” (Dilek, 2007: 397) 

3.1.12. Üç Kulaktu Ay Kara At Destanı 

3.1.12.1. Dirilme Tipi 

Üç Kulaktu Ay Kara At destanında ölüp dirilen genç kız Altın-Kıldıga’dır. 

Destanda Altın-Kıldıga’nın neden ve nasıl öldüğü yer almamaktadır. Altın-Kıldıga’nın 

ölüm ruhu olan “ay desenli örtü” yeraltındaki yedi şeytanın eline geçmiştir. Kan-Toodıy, 

genç kızın ruhunu yeraltı şeytanlarıyla savaşarak kurtarır ve kızı diriltir: 

“En sonunda Kan-Toodıy 

Yuvarlak başları kesiverdi. 

Yedisini keserek 

İkisine sordu: 

‘Altın-Kıldıga’nın  

Ay desenli örtüsünü verecek misiniz?’ dedi. 

İki yuvarlak baş 

İleri geri yuvarlanıp, 

Bir yerlerden bulup 

Ay desenli örtüyü getirip verdiler. 

Kan-Toodıy örtüyü alıp, 

Sağ cebine koyup 

Kalan iki yuvarlak başın 

Başlarını da kesti. 

(…) 

(Altın-Kıldıga) yarı canlı yatıyordu 

Ay deseni ipek örtüyü çekip verdiler. 

Ardıç otumla alasladı, 



64 

 

Ak sütümle yıkadı. 

Genç kız Altın-Kıldıga 

İç çekip nefes aldı, 

Islık çalıp içine rüzgâr çekti.” (Dilek, 2007: 431-432). 

Bu örnekte kişinin ölebilmesi için gerekli olan ölüm ruhu motifinin, dirilebilmesi 

için de gerekli olduğu görülmektedir. Altın-Kıldıga’nın ruhu olan ay desenli ipek örtü 

Altın-Kıldıga’ya verilir. Ardıç tohumu ve ak süt de diriltme ritüelinde kullanılan diğer 

nesnelerdir. Türk toplumları ardıç ağacının tanrısal, sihirli bir gücünün olduğuna 

inandıkları için ardıç ağacını Tanrı ile özdeştirmişlerdir. Ardıç ağacını kutsal kabul 

ettiklerinden ona saygı duymuşlar ve temizlenerek yanına gitme ihtiyacı hissetmişlerdir. 

Ardıç ağacına karşı hiçbir şekilde olumsuz bir olay sergilememişler, sergiledikleri takdirde 

ölümle cezalandırılacaklarına inanmışlardır (Işık, 2019: 546-566). Ayrıca ardıç tohumunun 

Uygurlar arasında hastalıkları iyileştirmede çok etkili bir ilaç olarak kullanıldığı da 

bilinmektedir (Ögel, 2014: 602). Süt motifi ise Türklerin geleneksel inanç sistemindeki 

cennet betimlemesini hatırlatmaktadır. Buna göre cennette ‘Süt Gölü’ adında bir göl 

bulunmaktadır. İnananlara ilk ruh ve ilk hayat bu gölden alınan damla ile verilmiştir. 

(Uraz, 1994: 101). Dolayısıyla Altın-Kıldıga’da ruhu kendisine verildikten sonra Türkler 

için önemli olan iki nesne, ardıç ve süt ile dirilmektedir. 

3.1.12.2. Dirilme Sonrası 

Altın-Kıldıga dirildikten sonra kızın babası Kan-Biley, kutsal kitaptan Altın-

Kıldıga ile Kan-Toodıy’ın evleneceklerini öğrenir. Kan-Biley iki gencin düğününü yapar: 

“Ak-Çaldar atlı Kan-Biley 

Şöyle konuştu: 

‘Aa, yavrularım, dedi, 

Kutsal kitabınızı okuyun, 

Kâğıdınıza bakın, dedi. 

Yaratıcı sizi eş mi yaratmış? 

Kürek kemiğine bir mi yazılmışsınız? 

Dedi. 

Kutsal kitaplarını açıp okusalar, 

Ak Kâğıtlarını tutup baksalar ki, 

Yaratıcı onları bir yaratmış, 



65 

 

Kürek kemiğine bir yazılmışlar, 

Dağa denk et doğradılar, 

Deniz gibi içki yığdılar. 

Alp Kan-Biley 

Halkına duyurdu: 

‘Tek kızımın, dedi, 

Ulu düğününü yapmak için, 

Ulu şöleni tertiplemek için gelin’ dedi. 

Tekrar düğün yaptı, 

Tekrar şölen yaptı. 

Altın takılar takıldı, 

Alpın yurdu coştu.” (Dilek, 2007: 433-434) 

3.1.13. Alıp Manaş Destanı 

3.1.13.1. Ölüm Nedeni 

Alıp Manaş, evlenme yolculuğuna çıkar. Ancak evlenmek istediği kızın babası, bu 

evliliğe razı değildir. Bu nedenle Alıp Manaş, kızın babası tarafından kuyuya atılır: 

“(Alıp Manaş) haykırıp bağırdı: 

Yerle göğün birleştiği yerde, 

Ak-Çal ata binen, 

Ak-Kağan vardır. 

Onun erkek yüzü görmeyen, 

Erkek eli değmeyen 

Erke-Karakçı diye kızı var. 

Ateşim onunla birlikte yanmış. 

Yatağım onunla birlikte serilmiş. 

Varıp onu almayınca, 

Kıçımı döşeğe koymam.” (Ergun, 1997: 99). 

3.1.13.2. Ölüm Tipi 

Bundan sonra Alıp Manaş, Ak-Kağan’ın yurduna ulaşır ve Ak-Kağan’ın adamları 

tarafından kuyuya atılır: 

“(Ak-Kağan) tekrar emir verdi, 

Doksan kulaç çukur kazın, 



66 

 

Alıp-Manaş’ı içine atın. 

Onu duyan bahadırları, 

Bütün benzer yiğitleri, 

Dokuz gün geçmeden, 

Doksan kulaçlık çukuru, 

Kazıp hazırladılar. 

Alıp Manaş bahadırı, 

Oraya yuvarlayıp attılar. 

Fakat Alıp-Manaş bahadırın, 

Ova gibi olan koşumu, 

Demir tarlası gibi yatıverdi. 

(…) 

Alıp Manaş bahadır, 

Dokuz ay uyanmadan 

Hareketsiz uyudu.” (Ergun, 1997: 111-112). 

Bu örnekte sembolik bir ölüm motifi söz konusudur. Sembolik ölüm, kişinin gerçek 

ölümü değil ölümüş gibi görünmesidir. Bu durumda kişi bedenen ölmez fakat sembolik 

olarak sıkıntılı bir durum içine girer ve ölmüş kabul edilir (Uğurcan, 2016: 235). Joseph 

Campbell kahramanın erginlenme yolculuğunun bir merhalesi olan ve ölmü andıran bu 

aşamayı balina evresi olarak adlandırır. Buna göre kahraman “bilinmeyenin içinde 

kaybolur ve ölmüş gibi görünür.” Ayrıca Campbell, balina karnının ana rahmini 

simgelemesinden dolayı ölen kahramanın yeniden doğumuna hazırlandığı yer olduğunu da 

belirtir (Campbell, 2013: 107, ). Destanlarda ise kahramanın ölmüş gibi görünmesi ya 

atıldığı bir 1çukurda uzunca bir süre uyumasıyla ya da yeraltına gidip gelmesiyle 

gerçekleşir. Öyle ki Alıp Manaş da atıldığı derince bir çukurda uzun bir süre uyuyarak 

sembolik olarak ölür. Mehmet Aça, bu uzun uykuyu “ölüp dirilme motifinin daha 

yumuşatılmış bir hâli” olarak açıklar. Aça, özellikle yeni girilen dinin etkisiyle kişilerin 

sadece kıyamet gününde dirileceği inancının ön plana geçmesinden dolayıreel ölümün 

yerini uyku motifine bıraktığından bahseder (Aça, 2014: 75-85). 

3.1.13.3. Dirilme Tipi 

                                                 
1 Kuyu, çukur, mahzen gibi mekânlar doğurgan rahmin bilinen folklorik imgeleridir. Fakat bu mekânların en 

önemli özelliği ölümü sembolize etmeleridir. Çünkü bu tür büyük delikler şeytanın açılmış ağzına 

benzetilmiş ve dolayısıyla cehennemin/yeraltının kapısı olarak tasavvur edilmişlerdir (Bahtin, 2016: 364). 



67 

 

Alıp Manaş’ı dirilten kutsal bir at olan Ak-Boz’dur. Ak-Boz at, rüyasında üç kutsal 

göl görür ve Alıp-Manaş’ı onunla dirilteceğini analar: 

“Kutsal Ak-boz at, 

At başınca altın köpüğü, 

Alıp Manaş’a getirdi. 

At kılı gibi incelip, 

Alıp Manaş’a götürdü. 

At başınca altın köpüğü 

Ortasından bölüp yuttu. 

Ak-boz at, 

Eskisinden altı defa, 

Öncekinden on defa daha iyileşti. 

Alıp Manaş bahadır, 

Eskisinden altı defa, 

Öncekinden on defa artık iyileşti.” (Ergun, 1997: 130-131). 

Bu destanda da kahramanı dirilten onun en sadık yardımcısı olan atıdır. İnsani 

niteliklere sahip olan at, sahibini diriltebilecek olan kutsal nesneyi rüyasında görür ve 

zaman kaybetmeden işe koyulur. Alıp Manaş, üç kutsal göl/süt gölünün köpüğüyle 

dirilmektedir. Türk inanış sistemine göre gökteki cennette yer alan bu göl, ilk hayatın, 

ruhun verildiği yerdir. Bu nedenle Altay Tatarları, Tanrı Ülgen’in yeni doğan çocuklar için 

bir elçi tayin ettiğine inanmışlardır. Buna göre elçi, yeni doğan çocuklaraverilecek hayati 

gücü, bu kutsal gölden bulup getirmiştir (Roux, 1999: 40). Dolayısıyla Alıp Manaş da ilk 

hayat, yaşam gücü anlamına gelen süt gölü ile dirilmiştir. 

3.1.13.4. Dirilme Sonrası 

Alıp Manaş, dirildikten sonra Ak-Kağan’dan öcünü almıştır: 

“Ak-Kağan pehlivanı, 

Alıp Manaş bahadır, 

Havaya tutup kaldırdı. 

Ak buluta gömdü. 

Gökyüzüne kaldırdı. 

Gök buluta soktu. 

Demir tayga kırına, 



68 

 

Üç adımda tepip vurdu. 

Demir tayga ortadan, 

Parçalanıverdi. 

Zalim Ka-Kağan’ı 

Yerin yedi kat dibine, 

Sokup batırdı.” (Ergun, 1997: 134). 

3.1.14. Maaday-Kara Destanı 

3.1.14.1. Ölüm Nedeni 

Kögüdey-Mergen, yurdunu yağmalayıp anne ve babasını kaçıran Erlik Bey’in 

damadı Kara-Kula’yı öldürür. Kara-Kula ölünce karısı Abram-Moos Kara-Taacı, 

Kögüdey-Mergen’e kendisini almasını söyler. Ancak Kögüdey-Mergen bu teklifi kabul 

etmeyince Kara-Taacı onu öldüreceğini söyleyip yeraltına kaçırır: 

“Şimdi kıymetli kara kızım 

Erlik Bey’in Abram-Moos 

Kara-Taacı’sı, dedi: 

‘Yeryüzüne hükmeden Kara-Kula 

Koluna yaslanıp öldü, dedi. 

Benim eşimi öldürdün, dedi, 

Şimdi ben ne yapayım? dedi. 

Ay ışığı olmayan dünyadan  

Ay ışığı olan yere geldim, 

Güneş ışığı olmayan dünyadan 

Güneş ışığı olan yerde yaşamaya alıştım, 

Büyük kağanın eşi olarak  

Rahat hayata alıştım ben. 

Kendi vatanıma dönmem, dedi, 

(…) 

Bende kin yok idi, dedi. 

Kin Kara-Kula’da idi, dedi. 

Seninle kalayım, dedi. 

Senin gibi bir gençle ev kurayım’  

dedi. 



69 

 

Kögüdey-Mergen genç bahadır 

Erlik Bey’in sevimli kızının 

İki gözüne tükürüp: 

‘Tüküreyim sana, sür git buradan! 

dedi. 

Yeraltının elçisi, dedi. 

(…) 

Hiç incinmemiş olan Kara-Taacı 

Şimdi çok incindi. 

Hiç aşağılanmamış olan Erlik’in kızı 

Şimdi çok aşağılandı. 

Kara-Taacı genç gelincik 

Sövüp saydı: 

‘Senin toprağında ben, dedi, 

Kuru dal olur, yatarım, dedi. 

Yoluna ben senin 

Köknar kütüğü olup yuvarlanırım, 

dedi, 

Canlı halinle, sen benimle 

Aynı evde yaşamak istemezsen, 

Cansız ruhunla yaşarım, dedi. 

Yedi kat yeraltına 

Çekerim ben seni, dedi. 

Ay ışığı olmayan dünyaya 

Götürürüm ben seni, dedi. 

Erlik Bey’in kapılarını  

Açtırırım ben sana, dedi. 

Atın ölümsüz mü görelim, dedi, 

Görelim sen de ölümsüz müsün’ 

dedi. (Bekki, 2007: 492-493) 

3.1.14.2. Ölüm Tipi 

Kögüdey-Mergen, Erlik Bey’in kızı Abram-Moos Kara Taacı’nın yaptığı büyüyle 

yeraltına kaçırılır: 



70 

 

“(Abram-Moos Kara-Taacı): 

‘Erlik Bey’in kapısına  

Neye binip geldiğini bir gör’ dedi. 

Vadi dolusu konır at yılkısı diye 

Kögüdey-Mergen’in gördüğü 

Zehirli sarı çekirgeler imiş. 

Ak renkli at diye 

Bahadır delikanlının görmüş olduğu  

Bu şey 

Meğer çayır çekirgeleri imiş. 

Yorga at olarak gördüğü 

Zehirli sarı yılanlar imiş. 

Yetmiş arşın boyundaki yılanı 

Güzel yorga bir ata dönüştürerek, 

Onu bu yılanın sırtına bindirmişti. 

Aklını kaybedince 

Kendi atını da kaybetmiş 

Şimdi ondan ayrı kalmıştı. 

Yedi kat yeraltına uzanıp gelmişti. 

Erlik Bey’in kapısına 

Büyü ile getirilmişti. 

‘Oy oy oğul, dedi, 

Artık geri dönemeyeceksin, dedi 

Şimdi kemiklerini yakacağım, 

Ruhunla yaşayacağım’ dedi.” (Bekki, 2007: 499-500). 

Daha önce de bahsedildiği gibi destanlardaki sembolik ölüm, kahramanın ya derin 

bir çukura atılmasıyla ya da ölüler diyarı olan yeraltına gidip gelmesiyle gerçekleşir. Bu 

destanda da Abram-Moos Kara-Taacı’nın yaptığı büyüyle yeraltına kaçırılan Kögüdey-

Mergen, yeraltına gidip gelmekle sembolik olarak ölüp dirilmektedir. Dahası Kögüdey 

Mergen’i yeraltına kaçıran Kara-Taacı, burada onun kemiklerini yakacağından ve ruhuyla 

yaşayacağından bahseder. Dolayısıyla bu Kögüdey-Mergen’in öldüğünün ancak kemikleri 

henüz yakılmadığı için yeniden dirilebileceğinin de imasıdır. 

3.1.14.3. Dirilme Tipi 



71 

 

Kögüdey-Mergen’i yeraltından çıkaran ve iyileştiren pamuk yeleli koyu kır attır. 

Koyu kır, Kögüdey Mergen’i süt gölünün suyu ile iyileştirir: 

“Değerli koyu kır at 

Sahibinin ruhunu korumaya alıp 

Ay ve güneşin altında duran  

Şifalı pınarın ak suyuna  

Güneşin ve ayın altındaki 

Dokuz benzer süt gölüne 

Kögüdey-Mergen genç bahadırı 

Batırıp çıkardı. 

Birbirine benzer dokuz ak göl 

Kaynayıp duruyordu. 

Üçü soğuk, üçü sıcak, 

Üçü ılık göl idi. 

Çıkıkları burada yerine geldi, 

Kırık kemikleri burada kaynadı. 

Ağrıyan yerlerini 

Şifalı pınarın suyu iyileştirdi.” (Bekki, 2007: 501). 

Maaday Kara destanında süt gölünün şifalı suyu ile dirilme söz konusudur. Daha 

önce de bahsedildiği gibi Türkler gökyüzündeki cennette ‘Süt Gölü’ adında bir gölün 

olduğuna ve insanlara ilk ruhun bu gölden alınan damla ile verildiğine inanmışlardır (Uraz, 

1994: 101). Ayrıca Türkler, süt gölünün doğum ilahesi Umay’ın meskeni olduğuna ve 

Umay’ın bu gölde beslenip arındığına inanmışlardır (Aktaş, 2016: 65-78). Dolayısıyla 

doğum ilhesi olan Umay ile süt gölünün birlikte anılması, süt gölünün ölüp dirilme 

ritüellerinde kullanılma nedenini açıklar niteliktedir. 

3.1.14.4. Dirilme Sonrası 

Kögüdey-Mergen dirildikten sonra evlilik yolculuğuna çıkar ve eşini alıp yurduna 

döndüğünde dokuz yıl süren bir düğünle evlenir: 

“Kögüdey-Mergen şöyle dedi: 

‘Durun, bekleyin anneciğim  

Babacığım, 

Amacıma ulaştım, dedi, 



72 

 

İstediğimi elde ettim, dedi. 

Ay-Kağan’ın kızını, 

Altın-Küskü’yü alıp geldim’ dedi. 

Dokuz yıl sürecek bir düğün  

Yapalım diye, 

Yedi yıl sürecek bir şenlik edelim  

diye, 

Tüm halkı bir araya topladılar. 

(…) 

Dokuz yıllık düğün yaptılar, 

Yedi yıllık şenlik yaptılar.” (Bekki, 2007: 554) 

Daha sonra Erlik, Abram-Moos Kara-Taacı’yı göndererek Kögüdey-Mergen’i 

çağırtır. Kögüdey-Mergen bunun üzerine Abram-Moos Kara-Taacı’yı öldürür: 

“Muhteşem Kögüdey- Mergen  

Erkek ayı gibi böğürüp, 

Erlik Bey’in sevimli kızını  

Ayağa fırlayıp, yakaladı. 

(…) 

Sarı dikenleri kırıp, toplayıp, 

Yetmiş çubuklu bir tutam yapıp, 

Yedi kemiği çıkana kadar, 

Arkasına, sırtına vurdu. 

(…) 

Yılan gibi kıvrılıp, 

Ölüverdi Kara-Taacı.” (Bekki, 2007: 556-557) 

Kögüdey-Mergen Abram-Moos Kara-Taacı’yı öldürdükten sonra ise Erlik’i 

öldürerek yeraltı halkını kurtarır: 

“Kögüdey-Megen’in attığı oku 

Erlik Bey’in halkını  

Kurbağa kılıklı bahadırlarını, 

Kan emen cinlerini, 

Domuz kılıklı muhafızlarını, 



73 

 

Yılan görünümlü lanetlilerini, 

Hepsini birden biçip geçti. 

Anlı şanlı Erlik Bey’i  

Bir daha canlanamayacak şekilde  

Kara kömür gibi yaktı. 

Bunları yaptıktan sonra  

Aylı güneşli Altay’ın 

Anlı şanlı bahadırları  

Aylı güneşli Altay’dan  

Yeraltına işkenceye getirilmiş olan 

İyi huyluları serbest bırakıp, 

Kötü huyluları orada bıraktı. 

(…) 

Kırlangıç sürüsü gibi çok halk 

Bahadırı şöyle övdü: 

‘Bizim sönmüş ateşimizi sen 

Canlandırdın, 

Ölmüş ruhlarımızı sen dirilttin. 

Bizim sıkıntılı günlerimiz sona erdi, 

dediler.” (Bekki, 2007: 562-563) 

  



74 

 

 

Grafik 3.1. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Dağılımı 

 

 

 

Grafik 3.2. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tiplerinin Dağılımı 

2

3

3

3

7

0 1 2 3 4 5 6 7 8

Yakın Akrabanın İhâneti

Eşi Kurtarma İsteği

Yurdun Yağmalanması

Evlenme İsteği

Diğer

Altay Ölüm Nedeni

1

2

3

5

6

0 1 2 3 4 5 6 7

 Kemik Parçalama

Sembolik Ölüm

Ölüm Ruhu

Dövüşerek

Tuzak/ Suikast

Altay Ölüm Tipi



75 

 

 

Grafik 3.3. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tiplerinin Dağılımı 

 

 

 

Grafik 3.4. Altay Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Dağılımı 

  

1

2

2

2

9

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

Dua

Kemik

Ay/ Güneş

Bitki

Kutsal Su/ Süt Gölü

Altay Dirilme Tipi

2

2

4

7

8

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9

Halkı Kurtarma

Mücadeleyi Tamamlama

Evlilik

Eski Hâlinden Daha İyi

 İntikam Alma

Altay Dirilme Sonrası



76 

 

Altay destanlarından tespit edilen ölüp dirilme motiflerinde ölüm nedenin 

genellikle toplumun bir geçiş dönemi olan evlilik olduğu görülmektedir. Evlenme isteğiyle 

yola çıkan başkahramanın önüne çıkan engeller, onun erginlik kazanarak emelini yerine 

getirebilmesi için birer araçtır. Başkahraman, evliliğini engellemek isteyen kişilerce 

öldürülür ve genellikle evlenmek istediği kız tarafından yeniden diriltilir. Böylece daha 

güçlü bir konuma ulaşan kahraman, eski toyluğunu da geride bırakarak olağanüstü bir 

kişiliğe bürünür ve amacına ulaşır. Altay destanlarındaki ölüp dirilme motifinin en önemli 

nedenlerinden biri ise yurdun yağmalanmasıdır. Oçı-Bala, Kögüdey Kökşin, Kan Kapçıkay 

destanlarında yurdu yağmalamaya gelen düşman, kahramanı öldürüp halkı esir alır. 

Kahraman, düşmandan intikamını alıp halkı kurtarması için tekrar diriltilir. Altay 

destanlarına ait ölüp dirilme motiflerinde etkili olan bir diğer ölüm nedeni yakın akrabanın 

ihanetidir. Bu yakın akraba genellikle kahramanın eşi, çocukları, kardeşleri ya da en yakın 

dostlarıdır. Kahramana olan yakınlıklarından dolayı kahramanın zaaflarını da en iyi 

bilenler yine bu kişilerdir ve böylece kahramanı öldürmeyi başarırlar. Örneğin Altay 

Buuçay destanında kahramana ihanet ederek onun ölümüne neden olan karısı ve kızıdır. 

Karısı Altay Buuçay’ın içkiye olan zaafını bildiği için önce onu sarhoş eder; daha sonra da 

evlenmek istediği kişi ile birlikte kocasını öldürür.  

Altay destanlarından tespit edilen ölüp dirilme motiflerinde kahramanın en fazla 

ölüm tipinin tuzak/suikast olduğu görülüştür. Kahraman sıra dışı bir güce sahip olduğu için 

kolay öldürülemez. Bu yüzden ona zehir içirmek, sarhoş etmek, uykuda yakalamak, gibi 

çeşitli tuzaklar hazırlanır. Er Samır, Kozın Erkeş, Altay Buuçay, Közüyke, Kögüdey 

Kökşin, Maaday Kara destanları bu ölüm tipine örnektir. Altay destanlarındaki ölüm 

tiplerinde dövüşmek ikinci sırayı alır. Kahraman, yurdunu yağmaya gelen düşmanla 

amansız bir mücadeleye girişir ve hayatını kaybeder. Altay destanlarındaki üçüncü ölüm 

tipi ölüm ruhu motifidir. Ne yapılırsa yapılsın bir türlü ölmeyen kahramanın ölüm ruhu 

bulunarak kahraman öldürülür. Kozın Erkeş, Ölöştöy, Üç Kulaktu Ay Kara At bu ölüm 

tipinin görüldüğü destanlardır. Reel ölüm tiplerinin dışında kahramanın sembolik ölüm 

tipleri de mevcuttur. Bunlar kuyuya hapsedilme, uzun uyku, yeraltına gidip gelme 

şeklindedir. Bu tipte kahraman doğrudan ölmez; ölüm vurgusu yapılır. Alıp Manaş ve 

Maaday Kara destanında sembolik ölüm tipi tespit edilmiştir. 

Altay ölüp dirilme motiflerindeki dirilme tiplerinde kutsal su birinci sırayı 

almaktadır. Destanlardaki dirilme ritüellerinde su: hayat suyu, pınar suyu, süt gölünden 

alınmış su gibi kategorilere ayrılarak karşımıza çıkmaktadır. Kozın Erkeş, Közüyke, Kan 



77 

 

Kapçıkay, Katan Kökşin, Alıp Manaş ve Maaday Kara bu dirilme tipine sahip destanlar 

arasındadır. İkinci olarak Altay destanlarda kahramanı diriltmek için en çok başvurulan 

kutsal nesnenin bitki olduğu görülmüştür. Bütün bitkiler önce yeşerip sonra kuruyarak ölüp 

dirilmeyi yaşadıkları için ölüp dirilme ile özdeştirilmişlerdir. Ancak Altay destanlarında 

özellikle ardıç ağacı ve ardıç tohumu diriltme ritüellerinde kullanılmıştır.  

Sekiz Altay destanında kahramanın dirildikten sonra düşmanından intikam aldığı; 

yedi destanda ise kahramanın eski hâline göre on kat daha iyi olduğu görülmüştür. Dört 

destanda ise dirildikten sonra kahramanın evliliği söz konsudur. İki destanda ise kahraman 

dirildikten sonra yarım kalan mücadelesini tamamlayıp halkını refaha ulaştırmıştır. 

  



78 

 

3.2. TUVA DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ 

3.2.1. Alday-Buuçu Destanı 

3.2.1.1. Ölüm Tipi 

Alday-Buuçu’nun oğlu Han-Buuday, evlilik yolculuğuna çıkar. Yolda karşısına 

çıkan üç adamı öldürür. Han-Buuday’ın bu adamları neden öldürdüğü tam olarak belli 

değildir. Ancak Han-Buuday’a engel oldukları vurgusu vardır. Han-Buuday, adamlardan 

ilkini altın sırlı kamçıyla, ikincisini tepip yuvarlayarak, üçüncüsünü ise altın örgülü 

kamçısıyla öldürür: 

“Erin eri er, yolda giderken 

‘Buraya böyle biri basmadı, gelmedi, 

Kara bağrına dek saplayıp vurayım’ diye 

Bağırıp haykıran birisi varmış. 

Han-Buuday bakıp görse ki, 

Yüzsamur kürkünden börkünü 

Yalçın alnına indirmiş, 

Ateşli okunu ucuna kadar 

Çekmiş, hazırlamış 

Erler eri bir er yatarmış. 

Han-Buuday’ın Han-Şilgi’si 

Bir şahin çevikliğiyle 

Kalkıp fırlayınca 

Boş yere ok atıp 

Bolçatılıg Bora Tepe’yi tam ortasından 

İkiye ayırıvermiş. 

Han-Buuday çaptırıp gelip: 

‘Serseri ok musun, 

Kuduran boğa mısın, adi? 

Irak-uzak yolun yolcusuyum ben. 

Seninle ok, sadakaçıp 

Silah çekecek halim yok’ diyerek 

Altın sırlı kamçısını 

Göğe dek kaldırıp vurup 



79 

 

Ortasından ikiye ayırıp 

Göğsünü bir nehre, 

Belini bir nehre tepip atıp 

Yönüne dönüp çaptırıp gitmiş. 

O, yoluna devam ederken, yine 

Erler eri biri bağırarak gelmiş. 

Han-Şilgi birden atlayınca vuramamış, 

Han-Buuday da vurup başını ikiye ayırıp 

Tepip yuvarlayıp 

Yönünü tutup gitmiş. 

O, yoluna devam ederken, yine 

Erler eri bir er 

‘Bu yere böyle biri gelmedi, 

Ayak basmadı, 

Kara bağrını vurup deleyim 

İki ağabeyimi öldüren adi’ diye 

Erlerin eri haykırmış. 

(…) 

(Han-Buuday): 

‘Yolcuyu engelleyen, 

Oturanı yoran 

Senin gibi biriyle oyalanacak 

Silah çekecek halim yok’ diyerek 

Altın örgülü kamçısını 

Aya dek kaldırıp 

Belinin ortasından parçalasın diye vurunca  

O erin beli kırılmamış. 

Han-Buuday kızıp şaşırıp gelip, 

Yedi bronz okunun birini hızla çıkarıp 

Kara bağrını delip 

Başını alt dünyaya  

Ucunu üst dünyaya 

Takıp dayamış da 



80 

 

Yönüne doğruluverince  

Deminki er, elleri ve ayaklarının yettiği yere kadar 

Yeri ezip tutup, vurup tepip 

Okta takılıp kalmış.”(Ergun ve Aça, 2004: 238-239) 

3.2.1.2. Dirilme Tipi 

Han-Buuday, yolda bu üç adamın annesinden iyilik gördüğü için geri dönüşte 

öldürdüğü adamları tekrar diriltir: 

“(Han-Buuday) Yollanıp giderken 

Oka takıp bağladığı 

Kişisine rastlayınca 

Hala bağırıp çağıran 

Canlı-yaşar haldeymiş. 

Dermanlı, şifalı otlarla 

Emleyip koyunca: 

‘Ben de ağamla birlikte  

Gideceğim!’ deyivermiş. 

(…) 

O, yolda giderken  

Ortada öldürdüğü kişiye çaptırıp gelip 

Belini bir nehirden  

Göğsünü bir nehirden bulup 

Birleştirip koyup 

Dermanlı, şifalı otuyla 

Emleyip koyunca: 

‘Ben de ağamla birlikte 

Gideceğim’ deyivermiş. 

(…) 

Yola devam ederken  

Başta öldürdüğü kişiye çaptırıp gelip 

Belini bir nehirden 

Göğsünü bir nehirden bulup 

Birleştirip koyup 

Dermanlı, şifalı otlarla 



81 

 

Emleyip koyunca: 

‘Ben de ağamla birlikte  

Gideceğim’ deyivermiş.”(Ergun ve Aça, 2004: 267-268). 

Bu örnekte Han-Buuday’ın üç kişiyidermanlı şifalı otlarla dirilttiği görülmektedir. 

Jean-Paul Roux, en mükemmel ilaçların bitki kökenli olduğunu ifade etmektedir. Roux’a 

göre bitkilerin gücü büyülü ve kesindir (Roux, 2000: 164). Gücü kesin olan bitkilerin 

başında kutsal ağaç/hayat ağacı gelmektedir. Ağacın kutsallığı, göğe doğru uzanması, 

yerden bitmesi, yapraklarını kaybedip yeniden kazanması, kendini sürekli yenilemesi, yani 

ölüp yeniden dirilmesiyle alakalıdır. Kutsal ağaç daha sonraki dönemlerde gençleştiren, 

uzun ömür bahşeden, ölümsüzlük veren bazı bitkilerin prototipi olarak düşünülmüştür 

(Eliade, 2020a: 298-323). Dolayısıyla bitki kutsaldır ve öleni diriltebilecek güce sahip 

olduğundan destanda diriltme unsuru olarak karşımıza çıkmıştır. Dirildikten sonra 

kardeşler, eski hallerinden tamamen farklı bir insana dönüşmüşlerdir. Ölmeden önce menfi 

tipte insanlar olan kardeşler, dirildikten sonra müspet tiplere dönüşüp Han-Buuday’a 

yoldaşlık etmişlerdir. Bu durum ölüp dirilmenin ardından gelen erginleşmenin bir 

sonucudur. 

3.2.1.3. Ölüm Nedeni 

Alday-Buuçu destanında başkahraman olan Han-Buuday da ölüp dirilmektedir. 

Han-Buuday, evleneceği eşini hem almaya giderken hem de alıp memleketine dönerken 

Erlik-Lovun kağanın huzuruna çıkmaya tenezzül etmediği için Erlik-Lovun tarafından 

öldürülür: 

“(Han-Buuday) 

Erlik-Lovun kağanın obasının ardında 

Hırçın deniz gibi göle gelip 

Altın boyunlu ördeğe dönüşüp 

Yüzüp geçer olmuş. 

Erlik-Lovun kağan koşup çıkıp: 

‘İleride yüzen ördek değil, 

Bizim âlemin ördeği değil, 

Aydınlıklar âleminin ördeğidir!’ diye 

Bağırınca: 

‘Adi şey, bizi tanıdı’ deyip 



82 

 

Han-Buuday, Kara-Bula ile birlikte 

Altın boyunlu güvel ördek oluvermiş. 

Erlik-Lovun kağan yine tanıyınca 

Altın başlı kaz oluvermişler. 

Yine tanıyınca, 

Su köpüğü olup  

Yüzüp çıkıvermişler. 

Erlik-Lovun kağan: 

‘Sen adi, Hüürtün-Kızıl tayganın hâkimi 

Çeeren-Demiçi atlı 

Alday-Buuçu’nun oğlu, 

Han-Şilgi atlı 

Han-Buuday’dırsın! 

Vardığında da döndüğünde de uğramadın, 

Sana ne yapacağım, gör!’ deyip 

Lanetler okuyup kalmış.”(Ergun ve Aça, 2004: 268-269) 

3.2.1.4. Ölüm Tipi 

Han-Buuday huzuruna çıkmadığı için öfkelenen Erlik-Lovun kağan, Han-

Buuday’ın karısını kaçırır. Bunun üzerine Han-Buuday, karısını bulmak için Erlik-

Lovun’un yurduna gider ve Erlik Lovun’un gök bağırışından ödü patlayıp ölür: 

“Erlik-Lovun kağan o an 

Çıkıp koşup gelmiş de  

‘Hüürtün-Kızıl tayganın hâkimi 

Çeeren-Demiçi atlı 

Alday-Buuçu’nun oğlu 

Han-Şilgi atlı 

Han-Buuday, demek gelip yettin mi?’ 

Deyince  

‘Evet, yetip geldim!’ demiş de 

Erlik-Lovun kağan 

Bağırmaz gök bağırışını bağırınca  

Han-Buuday’ın ödü patlayıp ölüvermiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 276-277). 

3.2.1.5. Dirilme Tipi 



83 

 

Han-Buuday’ın babası Alday-Buuçu, kutsal kara kitaptan oğlunun öldüğünü 

anlayınca sinirlenip Erlik-Lovun’un yurduna gider. Alday-Buuçu’dan korkan Erlik-Lovun, 

Han-Buuday’ı diriltmeye razı olur: 

“Erlik-Lovun kağan 

Han-Buuday’ı diriltivermiş. 

(…) 

Han-Buuday’ın kadını bunun üzerine: 

‘Diriyken ediğinin izini de 

Basmayayım diyen kişiyim ben, 

Han-Buuday beni özlediysen 

Bir kıpırdayıver’ demiş de, 

İç eteğiyle baldır kökünü yelleyip 

Üstünden atlayınca  

Bir kıpırdayıvermiş. 

‘Diriyken ediğini de  

Basmayayım diyen kişiyim ben, 

Han-Buuday beni özlediysen 

İki kere kıpırda!’ demiş de 

İç eteğiyle bel köküne yelleyip 

Üstünden atladığında 

İki kere kıpırdayıvermiş. 

‘Diriyken eteğinin ucuna da 

Dokunmayayım diyen kişiyim ben, 

Beni özlemiş isen 

Ayağa kalkıver!’ diyerek 

İç eteği ile boyun kökünü yelleyip 

Üstünden atlayıverince 

Han-Buuday: 

‘Of aman! Uyuya kalmışım ben!’ diyerek 

Yüzünü ovuşturup kalkıvermiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 278-279). 

Bu örnekte Erlik’in Han-Buuday’ı dirilttiği söylenmektedir. Ancak asıl diriltme 

ritüelini Han-Buuday’ın karısı gerçekleştirmektedir. Han-Buuday’ın karısı eteğinin ucuyla 

kocasının baldır, bel ve boyun köküne yelleyip üstünden atlayınca Han-Buuday dirilir. Bu 



84 

 

dirilme yönteminde herhangi bir kutsal madde, bitki ya da maden kökenli bir ilaç 

kullanılmamıştır. Erlik’in Han-Buuday’dan aldığı yaşama gücünü ona tekrar vermesinin 

ardından büyünün gücünden yararlanıldığı görülmektedir. Kadın sihirli sözler söyler ve 

eteğiyle kocasının belirli bölgelerini yelleyerek kocasını diriltir. Diriltme ritüelinde kadının 

iç eteğini kullanması cinsel güçten yararlanmış olma olasılığını akla getirirken; kocasının 

üstünden atlaması ise bir durumdan diğer duruma (ölü hâlden diri hâle) geçişi sağlamak 

için yapılmış bir hareket gibi görünmektedir. 

Mircea Eliade “her jestin bir ilk eylemi tekrarladığı ölçüde anlam ve gerçeklik 

kazandığını” ifade eder. Örnek olarak dansı ele alan Eliade, dansın ilk kez bir Tanrı 

tarafından yaratıldığını ve dolayısıyla “her zaman ya bir arketipik jesti taklit ettiğini ya da 

bir mitsel anı hatırlattığını” dile getirir (Eliade, 1994: 19-41-42). Bu açıklamaya göre 

kadının hareketleri arketipik dansa yönelik bir eylem olabilir. Ayrıca ilk eylem ile 

bağlantılı olarak düşünüldüğünde, kadının iç eteğinin diriltme ritüelinde kullanılmasıysa 

dünyaya ilk geliş anı olan anneden doğum olarak yorumlanabilir. 

3.2.2. Kangıvay-Mergen Destanı 

3.2.2.1. Ölüm Nedeni 

Bu destanda destanın başkahramanı olan Kangıvay-Mergen ölüp dirilmektedir. 

Kangıvay-Mergen eşinin ihaneti sonucunda ölür. Kangıvay-Mergen, yurdunu yağmaya 

gelen Han-Küçü’yü öldürüp derin bir çukura atar. Kangıvay-Mergen’in karısı Karan-

Çüzün, Han-Küçü’nün ölmediğini görüp çukurdan çıkarır ve onunla birlikte yaşamaya 

başlar. Sonuç itibariyle Kangıvay-Mergen, eşinin ihanetinden dolayı hem malından hem 

canından olur: 

“Karan-Çüzün kadın denileni 

Kangıvay-Mergen’in 

İzini izleyip yürüyüp, 

Kanlı savaşlar gören Han-Küçü bahadırın 

Gömüldüğü çukurun ağzını kapatan 

Kara buğranın cesedinin altında ölmeden 

Sağ-esen yattığını görüp getirip 

Otağının yerinde bulunan 

Çardağının altına 

Yetmiş bacak boyu çukur kazıp, 



85 

 

Gündüz olduğunda onu 

Gizleyip 

Gece olduğunda onunla 

Yatağı paylaşırmış. 

Bunun üzerine, Kangıvay-Mergen’in 

Üç vakitte sayılamayacak kadar çok malını, 

Kaç vakitte eksilmeyecek kadar çok etini 

Öten kuzgun ile 

Bağıran saksağan dahi bırakmadan 

Soyup yağma edip, 

Han-Küçü bahadırın yurduna doğru 

Göçüp gitmiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 503-504) 

3.2.2.2. Ölüm Tipi 

Bir gün Karan-Çüzün, kocası Kangıvay-Mergen’i sarhoş edip ölümüne zemin 

hazırlar. Kangıvay-Mergen’in cesedi bir şekilde hırçın sarı denizde kaybolur. Cesedi 

bulmak için Kangıvay-Mergen’in dünürü Demir-Möge, Sug-Han’dan yardım isterler: 

“(Aksagalday Sayın-Havıtçı anlatmış) 

‘Bütün halk ile  

Rakı içip eğlenmiştik. 

Fark ettim ki, 

Aksagalday Sayın-Havıtçı’yı 

Önce öldürürüz deyip 

Danıştıklarını duyup 

Doğanın çevikliğiyle 

Kartalın saldırışıyla 

Koşturup varıp 

İki atı çözüverip 

Zar zor sıvıştım dünürler’ 

Diye cevap vermiş. 

‘Kangıvay-Mergen dünürün 

Yaş cesedini yukarı çekip 

Kuru cesedini aşağıya çeksek’ deyip 

Bulamamışlar. 



86 

 

Yüksek yüksek yerlerden etrafı gözleyip 

Bel bel yerlerden iz sürüp 

Araya araya gelirken  

Dümdüz kuzey tarafa doğru 

Yerin kara toprağını  

Yarıp giden iz yatarmış. 

Takip edip yakalamak için 

İzleri sürmüşler. 

Yalçın kara kayanın tepesine 

İzleri takip ederek çıkıp 

Dalgalanıp duran hırçın denize 

İtip düşürmüşler.” (Ergun ve Aça, 2004: 506). 

Bunun üzerine Demir-Möge, hırçın sarı denize atlar. Kangıvay-Mergen’in cesedini 

bütün aramalarına rağmen bulamayınca Sug-Han’dan yardım ister: 

“Suyun hanı bin askerini  

Sevk etmiş. 

O asker de varıp, 

Bulamayınca 

Hanın huzuruna gelmişler. 

Ondan sonra han, Sarı Deniz’in 

Dört tarafına, 

Sarı Deniz’in ortasında  

Büyük toplantı olacak, 

Gece gündüz demeden orada toplanın-diye 

Ferman buyurmuş. 

(…) 

Sarı Deniz’in balıkları 

Denizin ortasına 

Kara çöp, süprüntü gibi 

Toplanmışlar. 

‘Kangıvay-Mergen’in cesedi hakkında  

Ne öğrendiniz, ne duydunuz?’ diye 

Sormuş. 



87 

 

Bunca canlının içinden 

Gören de yok,  

Bilen de yok, 

Meclis dağılmak üzere iken 

En sonunda zayıf 

Kırılgan Bel ile Mezil 

(…) 

Salına salına gelmişler. 

‘Bu Sarı Deniz’in içine  

Cesur-mert Kangıvay-Mergen’in 

Cesedi gelmiştir. 

Onu işiteniniz var mı?’ diye sormuşlar. 

‘Kaynayıp yatan hırçın Sarı Deniz’in 

Dipsiz göbeğinde 

Takılıp kalan 

Kara kaya parçası o olmasın?’ diye  

Soruya soruyla karşılık vermişler 

Bel ile Mezil. 

Bel ile Mezil’in yanına katıp 

Yollamış Sug-Haanı. 

Denizin dipsiz göbeğine vardıklarında  

Takılıp kalan kara kaya parçası 

Kangıvay-Mergen’in cesedi 

İmiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 506-507). 

3.2.2.3. Dirilme Tipi 

Demir-Möge ve kardeşleri Kangıvay-Mergen’i kutsal kuyu suyu ve iki atın nefesi 

ile diriltirler. Ancak Kangıvay-Mergen konuşma ve yürüme yetilerini yerine getiremeyince 

eksik kemikleri denizde aranır: 

“Kangıvay-Mergen’in cesedini  

Kutsal kuyu suyu ile yıkayıp 

İki atını soluk soluğa koşturup 

Ağzından burnundan nefes verip 

Ruhunu geri döndürüp 



88 

 

Diriltmişler. 

Dirilip gelse de 

Bir şey demeye sesi yoçk, 

Yürümeye ayağı basmaz 

Böyle durup dururmuş. 

Ne diye böyle oldu diye, 

Yüz sekiz kemiğini kontrol ettiğinde  

Konuşamamasının sebebi ağzında 

Bir dişinin olmaması, 

Yürüyememesinin sebebi ise 

Ayağının büyük parmağının 

Tırnak altında bir yuvarlak 

Parmağının olmaması imiş. 

Demir-Möge altın çantasının içinden 

Demir süzgeç çıkarıp getirip 

Sarı Deniz’i bir süzmüş 

Hiçbir şey çıkmamış, 

İkinci kez süzmüş, yine bomboş, 

Üçüncü kez süzmüş, bir tek yuvarlak 

Parmağı çıkıp gelmiş. 

Sarp kayalığın önünü 

Araştırıp dururken 

Su geçmez engel varmış. 

O engelin üstünde  

Dört yaşındaki inek gibi bir ak taşın 

Başı görünüp dururmuş. 

O ak taşı süzünce 

Kangıvay-Mergen’in dişi 

İşte oymuş. 

Dişini getirip yerine yerleştirirnce 

Sesi-sedası çıkıp 

Parmağını getirip taktığında 

Kalkıp yürümüş 

Kangıvay-Mergen.” (Ergun ve Aça, 2004: 507-508). 



89 

 

Kangıvay-Mergen, kutsal su ve atın nefesi ile yani anasır-ı erbaanın (dört unsur) iki 

unsuru olan su ve hava ile dirilir. Ancak bu unsurlarla her ne kadar dirilse de kemikleri 

eksik olduğu için konuşamaz ve yürüyemez. Mircea Eliade, bütün avcı halkların inancında, 

hem avcı hem de av için yaşamın en son kaynağının kemikler olduğunu ve canlı türünün 

bu kemiklerden tekrar türeyebildiğini ifade eder. Bu yüzden ilkel toplumlarda kemikler 

kırılmadan özenle toplanıp uygun yerlerde saklanmıştır (Eliade, 2018: 211). Dolayısıyla bu 

destanda da kemiklerin eksiksiz olması gerektiği aksi takdirde dirilme gerçekleşse dahi 

eksik uzuvların işlevsiz kalacağı vurgusu yapılmıştır. Kangıvay-Mergen eksik olan 

kemikleri bulunduktan sonra yürümüş ve konuşmuştur. 

3.2.2.4. Dirilme Sonrası 

Dirildikten sonra Kangıvay-Mergen, Han-Küçü’den intikamını alır: 

“(Kangıvay-Mergen): 

‘İşte, seninle hal hatır soracak 

Güç-kuvvetim de bitmiş, 

Karşılıklı içecek tütünüm de bitmiş, 

Güç-kuvvetin hediyesi budur’ deyip 

Altın küçük kamçısı ile 

Üç kez vurduğunda  

Han-Küçü bahadırın başı 

İğne yapraklı sarı kozalağın başından 

Daha beter yarılıp, 

Dağılmış imiş. 

-Eh! Adinin dersini verip 

Kirini yalatıp durunca 

Ölür demişler. 

Kurtla 

Kuşa yem olsun diye düşünüp 

Han-Küçü’nün başını 

İneğin yalayacağı kemik bırakmadan  

Tilkinin koklayacağı koku bırakmadan 

Çiğneyip ezip 

Bırakmış.” (Ergun ve Aça, 2004: 518-519). 



90 

 

3.2.3. Boktu-Kiriş, Bora-Şeley Destanı 

3.2.3.1. Ölüm Nedeni 

Boktu-Kiriş (erkek) ile Bora-Şeley (kız) iki kardeştir. Boktu-Kiriş daha öncesinden 

annesini ve teyzelerini yemek isteyen Şulbus’u öldürüp kemiklerini yakar. Bunun üzerine 

Şulbus’un kardeşi Amırga Moos, iki kardeşe düşman olur ve Şulbus’un intikamını iki 

kardeşten almak ister. Bora-Şeley’in ölüm nedeni Amırga Moos’un almak istediği bu 

intikamdır: 

“(Boktu-Kiriş’in) iyi atı duruverip: 

‘Er gövden erleşse de 

Er aklın yetmez’ diye 

Atı konuşup gidermiş. 

‘Güzel atım çok şey görüp 

Kalmışsındır. 

Nedir bu Şülbü, 

Nasıl düşmandır?’ diye 

Boktu-Kiriş atından sormuş. 

‘Ağabeyinin öcünü süren  

Yaktığının, öldürdüğünün öcünü süren 

Düşman olsa gerektir’ demiş. 

‘Kazan gibi koca gözlü 

Kara Şulbus’u öldürmüştün, 

Onun kardeşi altı başlı  

Amırga Moos’tur’ diye 

Anlatıvermiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 336) 

3.2.3.2. Ölüm Tipi 

Bir gün Boktu-Kiriş avlanmaya gittiğinde Bora-Şeley evde tek başına kalır. Ocağın 

ateşinin söndüğünü gören Bora-Şeley, Amırga Moos’tan ateş almaya gider. Bora-Şeley 

ateşi alıp giderken Amırga Moos kızın arka eteğine görünmez kızıl ipi bağlayıp kızın evini 

bulur. Kardeşlerin evine gelen Amırga Moos, Bora-Şeley’in kanını emerek öldürür: 

“(Amırga Moos)  

‘Ateş almaya gelen kızımın  

Çayını içmeye diye geldim’ diye 



91 

 

Demin ki ihtiyar işte girivermiş. 

‘Çay içmeden nasıl olur, 

Oturuverin’ derken 

Kaşla göz arasında 

Bora-Şeley’i tutup kavrayıverip 

Şahdamarının kanını ısırıp 

Hiçbir şey görmez kılıp 

Kanının hepsini soruverip 

Bırakıvermiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 341) 

3.2.3.3. Dirilme Tipi 

Bunun üzerine Boktu-Kiriş, Bora-Şeley’i günlerce ardıç-arça ile yıkayarak temizler. 

Derman veren otu kardeşinin ağzına koyunca Bora-Şeley dirilir: 

“(Boktu-Kiriş) Ölüp kalan kardeşini 

Günler geceler boyunca 

Ardıç-arça2 ile temizleyip 

Yıkayıp durmuş. 

Baldırının etini dört parmak gibi kesip 

Sürüvermez mi. 

Ölen canlıyı diriltebilir, 

Em veren, derman veren otunu 

Ağzına tutup yedirmez mi. 

Baldırında kesilen yerine 

Erteye yetmez em veren otunu, 

Öğleye yetmez derman veren otunu 

küvermiş. 

Yarası beresi de yok olup 

İyileşivermez mi.” (Ergun ve Aça, 2004: 344). 

                                                 
2 Yakutçadaki arçı sözcüğü “dumanla arındırma” anlamına gelmektedir. Bu sözcük Kazakça ile Kırgızcada 

bulunan ve “ardıç” anlamına gelen arça, arşa sözcükleriyle ilişkilidir. Ardıç dumanı ile arındırma pek çok 

Türk halkında görülen bir uygulamadır. Tuva şamanlarının ayinlerine başlamadan önce kostümlerini ve 

ellerini ardıç dumanıyla arındırdıklarına dair kayıtlar bulunmaktadır. Ayrıca Kırgızların, Kara-Han Oğlu 

Alman-Bet Destanı’nda geçen şu dizeler, ölüm/doğum/mezar ile ardıç bitkisinin ilişkisini göstermesi 

açısından önemlidir: “Bütün kutsal yerlerin takdisiyle doğmuştu, ardıçlı mearların tanrısıyla doğmuştu” 

(Hayırsever, 2019: 131). 



92 

 

Daha önce de bahsettiğimiz gibi ilkel dönemde en etkili ilaçlar, gücü büyülüve 

kesin olan bitkilerden elde edilmiştir (Roux, 2000: 164). Gücü büyülü ve kesin olan 

bitkilerin başında ise kutsal ağaç/hayat ağacı gelmektedir ve hayat ağacı daha sonraki 

dönemlerde ölümsüzlük veren bazı bitkilerin prototipi olarak düşünülmüştür (Eliade, 2020: 

298-323). Türk mitolojisinde ise kutsal kabul edilen bazı ağaçlar bulunmaktadır. Örnekteki 

diriltme ritüelinde kullanılmış olan ardıç ağacı da bunlardan biridir. Türk toplumları ardıç 

ağacının tanrısal, sihirli bir gücünün olduğuna inanmışlar ve ardıç ağacını Tanrı’yla 

özdeştirmişlerdir (Işık, 2019: 546-566). Ayrıca ardıç tohumunun Uygurlar arasında 

hastalıkları iyileştirmede çok etkili bir ilaç olarak kullanıldığı da bilinmektedir (Ögel, 

2014: 602). Dolayısıyla ardıç ağacı bu niteliklerinden dolayı diriltme işleminde 

kullanılmıştır. Ayrıca örnekte epiteti doğrudan “öleni diriltebilir” olan otun kıza 

yedirilmesiyle bitkilerin gücünden yoğun olarak yararlanıldığı görülmektedir. 

3.2.3.4. Dirilme Sonrası 

Dirilme sonrasında düşmandan intikamını dirilen kişinin kendisi alınırken bu 

destanda durum farklıdır. Ölüp dirilenBoktu-Kiriş’in intikamını Amırga-Kara-Moos’dan 

ağabeyi Boktu-Kiriş alır: 

“Amırga-Kara-Moos oba avlusuna yakın yerde 

Başı önünde yürüyüp gelirmiş. 

Ulu kara çadırın 

Eşiğinin ağzından giderken 

Döşünün üstündeki dört yaşındaki inek gibi 

Kara bene kendini kaybedercesine atılıp 

Kaşla göz arasında 

Kardeşini koltuklayıp 

Aylık, yıllık yere 

Bırakıvermiş. 

(…) 

Amırga-Kara-Moos’un  

Tepe gibi karnını  

Otuz kulaç çelik kılıcıyla 

Yarıverdiğinde 

Onun içinden eskiden yuttuğu, 

Yeni yeni yuttuğu kişileri 



93 

 

Çürüyüp kokmaktaymış.” (Ergun ve Aça, 2004: 343). 

3.2.3.5. Ölüm Tipi 

Bu destanda ölüp dirilen yalnızca Bora-Şeley değildir. Boktu-Kiriş de ölüp 

dirilmektedir. Boktu-Kiriş’in belirli bir ölüm nedeni yoktur. Bora-Şokar at, taşa takılıp 

düşünce Boktu-Kiriş’in boynu kırılır ve ölür: 

“O koşturup giderken 

Bora-Şokar atı, kara taşa 

Yan basıp takılıp düşmüş. 

Boktu-Kiriş’in boyun kemiğini 

Düşürüp kırmış. 

Bora-Şokar, orada kanını-sidiğini döküp 

Çokça üzülüp kederlenmiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 346). 

3.2.3.6. Dirilme Tipi 

Boktu-Kiriş’in dirilmesi için Bora-Şeley mücadele verir. Önce ağabeyinin cesedini 

otacının üç çeşit kutsal kuyu suyu ile yıkar ve yalçın sarı kayanın içine koyar. Bora-Şeley, 

ağabeyini gökteki üç altın prensesin iyileştireceğini haberci kutsal kitaptan öğrenir. 

Ağabeyinin kılığına girerek göğün üç prensesi için düzenlenen yarışa katılır ve bütün 

yarışları kazanarak prensesleri ağabeyinin yanına getirir: 

“Bu kadar yiğit eri  

Öldüğünde bırakmak  

Nasıl olur! deyip durmuşlar. 

Ay-Haan’ın altın prensesi de 

Altın ipek şalını çıkarıverip 

Üç öleni diriltir 

Üç söneni tutuşturur 

Altın ipek şalı ile 

Yüzünü örtüverip 

Üstünden atlayıvermiş. 

Bir dönüp uyuyup  

Kalıvermiş. 

Han-Haan’ın güzel prensesi ise 

Küren ipek şalını çıkarıp 



94 

 

‘Üç ölen canlı dirilmeli, 

Üç sönen ateş yanmalı!’ diyerek 

Küren şalıyla yelleyip 

Üstünden atlayıvermiş. 

Doğruluverip  

Boktu-Kiriş oturup oturup 

Geri düşüvermiş. 

Ulug ege-Haan’ın Ulaan-Saygıl prensesi 

Ayağa kalkıverip 

Dokuz öleni diriltir, 

Dokuz söneni tutuşturur 

Kızıl ipek şalını çıkarıp 

Üç dolandırıp yelleyiverip 

‘Cevher gibi er kişinin 

Eteğinden atlanmamalıdır, 

Üç defa atlamanın gereğidir’ diyerek 

Üç defa atlayıp 

İtip doğrultuvermiş. 

Boktu-Kiriş de doğrulup 

Ayağa kalkıvermiş.” (Ergun ve Aça, 2004: 412-413). 

Boktu-Kiriş’i göğün üç prensesi diriltir. Tanrıların kızları olan bu üç prenses öleni 

diriltebilen sihirli nesnelere sahiptir. Prenseslerin herbiri sihirli sözlerini söyleyerek, sihirli 

şallarını Boktu-Kiriş’in üzerinde sallayıp üçer defa atlayınca Boktu-Kiriş dirilir. Boktu-

Kiriş’in doğrudan Tanrıların kızları tarafından diriltilmesi, kızların diriltme işleminde 

sihirli nesneler kullanması bu diriltme ritüelinin dinsel-büyüsel bir özelliğe sahip olduğunu 

göstermekedir. Ayrıca bu örnekte üç formel sayısı dikkat çekmektedir. Mükemmellik ve 

bütünlük sayısı olarak kabul edilen üç sayısı, baba-anne ve çocuk şeklinde kutsal bir 

bileşimi veya beden-can-ruh üçlemesi şeklinde insanı sembolize etmek için kullanılmıştır. 

“Sembolize edilen üçlü yapı ilk Türk inançlarında gök-yer-yeraltı üçlemesi ve üçlü tanrı 

düşüncesiyle kutsallık kazanmıştır.” (Bozkurt ve Bozkurt, 2012: 717-728). Dolayısıyla 

kutsallık kazanan bu rakam diriltme ritüellerinde de kendisine fazlasıyla yer bulmuştur.  

3.2.4. Han-Şilgi Attıg Han-Hülük Destanı 

3.2.4.1. Ölüm Nedeni 



95 

 

Han-Şilgi Attıg Han-Hülük destanında Han-Hülük’ün ölümüne neden olan şey eşi 

Say-Kuu’nun ihanetidir. Say-Kuu, Kögeldey-Mergen ile yaşamak istediği için eşinin 

ölmesini ister: 

“(Say-Kuu, Kögeldey-Mergen’e) 

Biz ikimiz yaşayalım, 

Han-Hülük ha ölü 

Ha diri diyende, 

Kögeldey-Mergen buna: 

‘Ben Han Hülük’e 

Böyle bir şey yapamam, 

Onunla güreşip yenilip, 

Dokuz andını sözünü verip, 

Kardeş olup, 

Yılkısını götürmek için  

Yetip gelip, 

Daha yeni yattım, 

İşte’ demiş, 

Say Kuu kadın da: 

‘Han Hülük’ü ölümünün yerine 

Göndereyim. 

Seni ben kahverengi sandığın içine 

Koyup alayım’ diye  

Kandırıp aldatmaya 

Başlamış.” (Ergun ve Aça, 2005: 178-179) 

3.2.4.2. Ölüm Tipi 

Say-Kuu, Kögeldey-Mergen ile yaşayabilmek için eşi Han-Hülük’ü kandırarak 

sarhoş eder ve Han-Hülük’ü Kögeldey-Mergen’e öldürtür: 

“Han-Hülük dayanamayıp, duygulanıp, 

Çamçaktaki rakıyı alıp, 

Dibine denk içivermez mi. 

Bir çamçak zehiri doldurup verende, 

Tekrar dibine dek içivermiş. 



96 

 

(…) 

Yarı sarhoş haldeyken, 

Altındaki sandık içinden 

Çatır çutur şeyler duyulunca, 

Biri ayağa kalkıvermez mi. 

Kögeldey-Mergen ile Han-Hülük, 

Ulu otağı dağıtırcasına dövüşmeye başlamışlar. 

(…) 

Say-Kuu kadın Han-Hülük’ün 

Altına balta, küreği 

Salıp koyanda 

Han Hülük kayıp, 

Yıkılıp düşmüş. 

Kögeldey Mergen Han Hülük’ün 

Kutsal ak öküzünü boğazlayıp yüzüp, 

Han Hülük’ün başını ters çevirip, 

Ay balta ile birlikte sokup, 

Altmış kulaç kuru  

Çukura atıvermiş.”(Ergun ve Aça, 2005: 216-217) 

Han Hülük sarhoş edilip tuzağa düşürüldükten sonra kahraman ile karşı taraf 

arasında bir arbede yaşanır. Burada Han Hülük bedenen zarar görse de asıl ölüm vurgusu 

çukur motifiyle yapılmaktadır. Daha önce de ifade edildiği gibi çukura atılan kahramanın 

sembolik olarak ölüp dirildiği kabul edilmektedir. Dolayısıyla bu örnekte de sembolik bir 

ölüp dirilme motifi söz konusudur. 

3.2.4.3. Dirilme Tipi 

Han Hülük’ü gölün gök boğası, üç taylık Sagaan İngil dostları ve üst âlemdeki 

Aldın Noyun kardeşi diriltir: 

“Aldın Noyun kardeşi buna: 

‘Ben gideyim’ diyerek 

Üstüü Korzaytı kızıl taygasına 

Koşturup gidivermiş. 

Dokuz tayganın altın arjanını, 



97 

 

Ardıç, Sibirya ardıcını getirmiş. 

Han Hülük’ün etini kemiğini 

Onunla yıkamaya başlamışlar. 

(…) 

‘Han Hülük ağabeyim iyiysen,  

Yüzünü sıvazlayıp ayağa kalkıver!’ diyerek 

Üstünden atlayıvermiş. 

Han Hülük: 

‘Hay Allah! 

Uyuya kalmışım ben’ deyip 

Yüzünü silip ayağa kalkıp 

Gelivermez mi.” (Ergun ve Aça, 2005: 219-220) 

Bu örnekte dokuz dağın arjanı ve Sibirya ardıcı ile dirilme söz konusudur. Orta 

Asya halkları arjanı kutsal ve şifalı kaynak kabul etmişler ve şifalı suların, kaplıcaların 

koruyucu ruhuna arjan eezi adını vermişlerdir. Böylece şifalı suların koruyucu ruhu olan 

arjan eeziye hürmet edilmiş ve ona sunular bırakılmıştır (Burnakov, 2015: 9-22). Ardıç 

ağacı ise daha önce de bahsedildiği gibi Türklerin kutsal kabul ettiği ağaçlardandır. Türk 

toplumları ardıç ağacının tanrısal, sihirli bir gücünün olduğuna inandıkları için ardıç 

ağacını Tanrı ile özdeştirmişlerdir (Işık, 2019: 546-566). Dolayısıyla hem kutsal hem de 

şifalı kabul edilen bu iki unsur Han Hülük’ü diriltmek için kullanılmıştır. Ayrıca bu 

diriltme ritüelinde de diriltilmek istenen kişinin üstünden atlanmaktadır. Bunun nedeniyse 

hem dansın gücünden yararlanılmak istenmesi hem de bir taraftan diğer tarafa atlanarak bir 

durumdan diğerine yani ölü konumundan diri konumuna geçmek istenmesi olmalıdır.  

3.2.4.4. Dirilme Sonrası 

Han Hülük, dirildikten sonra kendisini öldüren Kögeldey Mergen’in obasına 

giderek intikamını alır: 

“Han Hülük Kögeldey-Mergen’in, 

Obasına koşturup geldiğinde, 

Say Kuu kadın bir kolunda, 

Çamçakta rakı tutmuş, 

Bir kolunda gök kumaş tutmuş 

‘Alçak kişinin yalanına 

Kandım’ diye titreyip 



98 

 

Dururmuş. 

Han Hülük durup: 

‘Senin acı suyunu içip, 

Canımı, hayatımı kaybettim’ diyerek, 

Kögeldey-Mergen’in yolunu kesip 

Sarı sırtın üstüne, 

Gizlenip yatmış. 

Kögeldey-Mergen karşısında, 

İşte bu, çaptırıp geliyor. 

Han Hülük ayağa kalkıverip atlanıp, 

Karşısında koşturup varıp, 

‘Peki, Kögeldey-Mergen seninle 

Selamlaşır selamım kalmadı, 

Söyler sözüm de kalmadı. 

Bunun cevabı budur!’ diyerek, 

Doksan öküz derisiyle sarılarak, 

Yapılan yuvarlak sarı 

Kamçısı ile boynunu üç kere dolayıp, 

Vurup çekende  

Yuvarlak kara başı, 

Sarı çamın kozalağı gibi, 

Kopup sıçrayıvermiş. 

‘Alçağın pisliğini yıkayıp, 

Belasını göstererek  

Öldüreceğim dediğimi 

Sonraki kötü ruhlu it yesin!’ diyerek, 

Yuvarlak kara başını 

Yılan koklayacak koku yok, 

Tilki koklayacak leş yok kılıp 

Çiğneyip ezmiş” (Ergun ve Aça, 2005: 221-222) 

Han Hülük, Kögeldey-Mergen’den intikamını öldürerek alırken eşi Say Kuu’dan bu 

şekilde intikam almaz. Say Kuu’yu atların kuyruğuna bağlayarak sürükler: 

“Han Hülük rengarenk yılkısını, 



99 

 

Sürüp yığıp, 

Emlik boz kısrağı yakalayıp, 

Rengarenk yılkısını sürüp, 

Sakin alaca kısrağı yaklayıp, 

Say Kuu kadını, 

İki kısrağın iki kuyruğuna  

Bağlayıp salıvermez mi. 

Arzaytı’nın güney tarafına  

Huysuz, yabani kısrak tekmeleyip koşup, 

Kızıl renkli sazlara 

Takılırcasına tepivermiş.”(Ergun ve Aça, 2005. 223) 

3.2.5. Arzılan Kara Attıg Çeçen Kara Möge Destanı 

3.2.5.1. Ölüm Nedeni 

AKAÇKM destanında destanın başkahramanı olan Çeçen Kara bahadır ölüp 

dirilmektedir. Çeçen Kara bahadır obası için tehlikeli olan iblislerle savaşırken bedeni 

parçalara ayrılarak ölür. Çeçen Kara bahadırın ölüm nedeni yurdu için tehlike arz eden üç 

iblisle savaşmaya gitmesidir. Çeçen Kara’nın iblislerle savaşmasını Dalay Baybın kağan 

ister. Çeçen Kara bahadır iki iblisi öldürür. Ancak üçüncüsüne yenilir: 

“(Dalay Baybın kağan) 

‘Hey, halkımın-kavmimin içinde, 

Ünlü erler eri olarak, 

Doğan kişisin. 

Bu Şil Tayga ile Şilen Tayga üstünde, 

Demir ağızlı kara mağarada, 

Üç iblis ortaya çıkalı, 

Üç yıl oldu. 

Onlar bu zamana kalırsa, 

Çok tehlikelidir. 

Onlar ile savaşmaz isen, 

Olmaz, oğlum’ diye bunu söylemiş. 

‘Peki, öyle olsun’ diyerek, 

Çeçen Kara bahadır otağına gelip, 



100 

 

Narın Dangına’sına söylemiş: 

‘Bu kara mağaradaki üç iblisi, 

Basıver dedi. 

Onlarla savaşacağım’ demiş.” (Ergun ve Aça, 2005: 324-325) 

3.2.5.2. Ölüm Tipi 

Çeçen Kara bahadır, üç iblisin ikisini öldürür. Ancak biri altın başlı ördek olup üst 

âleme uçar. Üst âleme uçan iblis, Çeçen Kara bahadırın inekleri arasında kel kara buzağı 

olarak tekrar doğar ve Çeçen Kara bahadırla savaşır. İblis, Çeçen Kara bahadırı bir dağdan 

diğerine çarpıp, bahadırın vücudunu parçalayarak öldürür: 

“Narın Dangına iyice 

Düşleyip ertesi gün, 

Çeçen Kara bahadıra söylemiş: 

‘Bizim bu sevgili buzağımız, 

Eski iblis odur. 

Onunla fark ettirmeden, 

Savaşmazsak olmaz’. 

Çeçen Kara bahadır onu duyup, 

Altmış kulaç altın ipini alıp 

Koşup çıkanda, 

Altın ördeğe dönüşüp, 

Üst âleme uçup gitmekteymiş. 

‘Şu iblisin altı boğumlu boynunu, 

Alt dolanıp girsin’ diyerek, 

Çeçen Kara bahadır, atıp kementleyip, 

Çekip oturanda, 

Çeçen Kara bahadırı iblis, 

Üst âleme alıp götürüp, 

Bir tayganın başına şak diye vuranda 

Çeçen Kara bahadırın beli kopup kalmış. 

Daha bir taygaya çarpanda, 

Göğsü yere düşüp, 

Çeçen Kara bahadır orada ölüp kalmış.” (Ergun ve Aça, 2005: 327-328) 



101 

 

3.2.5.3. Dirilme Tipi 

Çeçen Kara bahadırı, eşi Narın Dangına diriltir. Narın Dangına eşinin parçalara 

ayrılan vücudunu bir araya getirerek Şoraan Tayga Dağı’nın dokuz arjanı ve şifalı otlarıyla 

kocasını iyileştirir: 

“O bahadır ölünce, 

Prensesi sezmiş ki 

Çeçen Kara bahadırı ölmüş. 

Zavallı prenses kuş derisi, 

Donunu giyip arayarak 

Bir yerden belini bulmuş, 

Sonra gidip göğsünü bulmuş. 

Şoraan Tayga’nın tepesine çıkıverip, 

Dağın dokuz arjanı ile, 

Arındırıp yıkayarak, 

O tayganın şifalı, dermanlı, 

Otları ile emleyip, 

Diriltip iyileştirmez mi. 

Narın Dangına, Çeçen Kara bahadırın, 

Üstünden üç atlayıp, eteğinin içi içiyle 

Efsunlayıp, 

Altın yüzüğü ile efsunlayıp: 

‘Bu güne dek er kişinin, 

Vücudunun üzerinden atlamak bir yana, 

Eteğinin ucundan bile geçmemişim. 

Çeçen Kara bahadır, iyi isen, 

Yüzünü sıvazlayıp ayağa kalkıver’ demiş. 

‘Hay Allah, uyuyup geç kalmışım’ diyerek, 

Çeçen Kara bahadır ayağa kalkıvermiş.” (Ergun ve Aça, 2005: 328). 

Daha önce de bahsedildiği gibi bu destanda da şifalı arjan suyu, şifalı ot ve altın 

madeninin gücü ile dirilme söz konusudur. Yine bu destanda da ölen kişiyi diriltmek için 

üç defa üzerinden atlanmaktadır. Bu diriltme ayininde de doğanın ve büyünün gücünden 

aynı anda yararlanıldığı görülmektedir. 



102 

 

3.2.5.4. Dirilme Sonrası 

Çeçen Kara bahadır dirildikten sonra kendisini öldüren iblisten intikamını almak 

için iblisin peşine düşer. Çeçen Kara bahadır iblisi öldürür ancak ondan kurtulmak o kadar 

kolay değildir. Çeçen Kara ölen iblisin karnından çıkan bir tümen iblisle de savaşmak 

zorunda kalır. Kahraman en sonunda bütün iblisleri öldürerek hem intikamını alır hem de 

halkını iblis belasından kurtarır: 

“Çeçen Kara bahadır katı kara okunu, 

Vınlatıp çakıp, 

Altın başlı ördek iblisin, 

Altı boğumlu boynunu koparıp dürmüş. 

O iblisin içini kesip yaranda, 

Tümen iblis çıkıverip, 

Çeçen Kara bahadırı, atıp vurup, 

Dururlarmış. 

Çeçen Kara bahadır, iblisi, 

Bir atanda, iki olup, 

İki atanda, dört olup, 

Çoğalıp duranda, 

Narın Dangına, 

Bin kara fili basıp ezer, 

Korkmuş kara bahadırın haline, 

Bürünüp girip, 

Tümen kara fili, 

Basıp çiğner. 

Ürkütücü kara bahadırın, 

Görünüşüne bürünüp, 

Bolçaytılıg Bora Teyi, 

Tepip yarıp oturup, 

İblisleri vurup öldürmez mi.” (Ergun ve Aça, 2005: 329-330). 

3.2.6. Mögaa Şagaan Toolay Destanı 

MŞT destanında dede, baba ve oğulun hikâyesi anlatılmaktadır. Bu destanında 

Möge Şaagan-Toolay ve oğlu Möge Bayan-Talay ölür. Onları dirilmek için uğraşan kişi ise 



103 

 

Möge Şaagan-Toolay’ın torunu, Möge Bayan-Talay’ın oğlu Kara-Kögel’dir. Bunun 

dışında Kara-Kögel, bağırması sonucu ölen insanların yarısını dua ederek diriltir. 

3.2.6.1. Ölüm Tipi 

Kara-Kögel, kayınvalidesi tarafından sarhoş edilince “Yer anam, gök babam.” diye 

bağırır. Bunun üzerine gökten taş gibi dolu düşer ve halkın yarısı ölür: 

“Zavallı Kara-Kögel  

Mataradaki içkiyi matarasıyla  

Başına dikip içerek, 

Fıçıdaki içkiyi fıçısıyla 

Eğip içerek, 

Hanın evinden sövüp sayıp, 

Bağırıp çağırıp dışarı çıkınca, 

Otuzardan altmış pehlivan  

İki taraftan gelip tutunca, 

Altmış pehlivanı altı tarafa  

Arpa buğday gibi dağıtıp, 

‘Yer-anam, Gök-babam, ne yaptın, ne ettin?’ deyip 

Kara yeri sallayarak, 

Mavi göğü titreterek bağırınca, 

Gökten taş gibi dolu düşüp, 

Hanın halkının,  

Yetiştirdiği malının yarısını  

Yerle bir etmiş imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 165-167). 

3.2.6.2. Dirilme Tipi 

Kara-Kögel, bağırması sonucu hanın halkının ve yetiştirdiği malının yarısının 

öldüğünü uyanınca Altın kraliçeden öğrenir ve pişman olup dua ederek ölen insanları 

tekrar diriltir: 

“Zavallı Kanlı karalı Kara-Kögel 

Kara deriden çizmelerini 

Ayak başına giyer giymez, 

Kara ipekten elbisesini 

Omuzuna koyar koymaz, 



104 

 

Koşup çıkıp. 

‘Yer-anam, Gök-babam! 

İçkiden esriyip, 

Ağzımdan kaçırmışım 

Sıcak güneşi parlatıp iyilik edin!’ deyip 

Bağırdığına, 

Sıcak güneş parlayıp, 

Deminki ölen halkının  

Yarısı dirilip çıkıp, 

Yarısı ölmüş, 

Böyle imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 169). 

Bu destanda da olduğu gibi destanlarda Güneşin gücü ile dirilmeye sıklıkla 

rastlanmaktadır. Çünkü Güneş, ilkel kültürlerde çok önemli bir yere sahiptir. Mircea 

Eliade, ilkel kültürlerde Gök Tanrısı’nın niteliklerini Güneşe devrettiğini ve Tanrı’nın 

Güneş ile özdeştirildiğini belirtmektedir. Ayrıca Eliade, Güneşi “her sabah yeniden dirilen 

“ölünün” ilk örneği” olarak tanımlamaktadır. Buna göre batan Güneş yeraltındaki ölüler 

krallığından ölmeden geçer ve her sabah yeniden dirilir (Eliade, 2020a: 165). Bu 

özelliklerinden dolayı Güneş, ölüp dirilme ritüellerinde sıklıkla kullanılmış olmalıdır. 

Diğer taraftan bu destandaki dirilme ritüelinde esas rolü dua faktörünün oynadığı 

söylenebilir. Çünkü kahraman yer-anasına ve gök-babasına yakararak sebep olduğu 

felaketin Güneşin ışığı ile düzeltilmesini ister. Duanın hemen ardından da ölen insanlar 

dirilir. Dolayısıyla bu destanda duanın gücü ile ölenlerin diriltildiği sonucuna ulaşılmıştır. 

3.2.6.3. Ölüm Nedeni 

MŞT destanında ikinci ölüp dirilme ritüeli Kara-Kögel’in babası için 

uygulanmaktadır. Kara-Kögel’in babası Möge Bayan-Talay, Ak-Haan ve kardeşi Kadın-

Kara tarafından Möge Bayan-Talay’ın yurdunun yağmalanmak istenmesi nedeniyle 

öldürülür. Kara-Kögel, babasının nasıl ve neden öldürüldüğünü annesinden öğrenir: 

“(Kara-Kögel): 

‘Benim babamın nasıl öldüğünü  

Söylemezsen, 

Bu sıcak çaya 

İki elini sokacağım’ deyince, 



105 

 

Annesi: 

‘Söyleyeyim, söyleyeyim, oğlum, 

Sen karnımın içindeyken, 

Senin baban Möge Bayan-Talay’ı 

Tam kuzeyde 

Uzun Kara-Hem’de doğan, 

Kadın-Kara, Ak-Haan iki kardeş öldürüp, 

Halkımızı, yetiştirdiğimiz malımızı, 

Bütün varlığımızı 

Ganimet olarak alıp götürmüşlerdi, oğlum’ deyip 

Konuşmuş imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 177). 

3.2.6.4. Ölüm Tipi 

Möge Bayan-Talay, Ak-Haan’ın attığı ok ile ölür. Bu destanda kahraman, 

korkusuzluğun bir göstergesi olarak kendisine atılan oktan kaçmaz. Hatta düşmana 

göğsünü açarak yardımcı olur: 

“(Bayan-Talay) 

On sekiz düğmesini çözüp, göğsünü açıp, 

Arzılan-Kıskıl atının üstüne, 

Sandık gibi göğsünü 

Açıp oturmuş. 

Arzılan-Kıskıl atı: 

Babanın otuz iki kulaç kılıcının 

Üst kertiğinden tutunup, 

Üzengini kısaltıp, yukarı atlamaya bak, 

Yoksa bunlar seni vururlarsa, 

Kesin ölürsün, deyince, 

Bayan-Talay atına: 

Atıp öldürmek isteyen insanlara 

Daha iyi olur, deyip, 

Kılıcından öylesine tutunup, 

Eyerinin üstüne rastgele 

Oturmuş imiş. 

Öyle oturunca, Ak-Haan 



106 

 

Sabah başlayıp 

Sabaha kadar yayını gerip, 

Akşam başlayıp 

Sabaha kadar yayını gerip, 

Okun ucunu tuttuğu elinden 

Dumanı yükselip, 

Yay tuttuğu elinden 

Dumanı yükselip, 

Yay tuttuğu elinden 

Alevler yükselene kadar, 

Gerip gerip 

İndirip salıverince, 

Karaciğerinden  

Kara pıhtı kan çıkıp, 

Atının sağ tarafından 

Devrilip düşmüş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 67). 

3.2.6.5. Dirilme Tipi 

Möge Bayan-Talay’ı oğlu Kara-Kögel, atı Arzılan-Kıskıl’ın kan sidiği ve kan 

dışkısı ile diriltir: 

“(Kara-Kögel) 

Çinge-Kara-Hem’in başına 

Geldiğinde, 

Eskiden zengin bir obanın bulunduğu 

Yer var imiş. 

Onun tam karşısında kutsal boz tepenin başına 

Koşturup geldiğinde, 

Kemikleri kurumuş kişi yatıyormuş. 

Onun kemiklerini yerlerine koyarak, 

Arzılan-Kıskıl atının  

Kan sidiğini sidikletip, 

Kan dışkısını dışkılatıp, 

Birleştirip sürdüğünde, 

Yeni ölen kişi oluvermiş. 



107 

 

Ondan sonra 

‘Gerçekten benim babam Möge Bayan-Talay ise, 

Niye erken uyudum acaba’ deyip, 

‘Kalkıverip konuşmaya başlayacaktır’ deyip, 

Altından ağır kamçısıyla 

Beline büyüleyip vurup, 

Üzerinden atlayınca, 

O gerçekten kalkıverip, 

Konuşmuş ama kişinin anlayacağı 

Sözü, cümlesi yok. 

Öylesine mırıldanıyor. Böyleymiş. 

Sonra eski zamanların her şeyi bilen sarı sutrasını 

Çıkararak, baktığında, 

Babasının gırtlağının kıkırdağını 

Fare ısırıp yanına alarak, 

Yedi katlı yer, 

Dokuz katlı toprak altına girmiş imiş. 

Sonra derisi yüzülmez as’a dönüşüp, 

Peşinden girip, 

O fareyi öldürüp, 

Gırtlağının kıkırdağını alıp çıktığında, 

Babası yeniden ölmüş 

Yatıyormuş. 

Sonra deminki gırtlağının kıkırdağını 

Babasının ağzına sokup, 

Kendisi tekrar eski haline 

Dönüşüp, 

Kemiklerini yerlerine koyup, 

Deminki gibi dirilttiğinde, 

Babası başını kaldırıp, 

‘Niye erken uyudum acaba’ diye söylenerek, 

Kalkıvermiş imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 179-181). 



108 

 

Kara-Kögel, babası Möge Bayan-Talay’ı atının kan sidiği ve kan dışkısı ile diriltir. 

Jean-Paul Roux, ölüm ile ilgili bir çalışmasında kanın kutsallığından bahsetmektedir. Buna 

göre Tanrı’nın canlılara verdiği kut/ruh kemikler gibi kanda da bulunmaktadır. İlkel 

kavimler, ruh ile bir bütün olan bu kutsal maddeye son derece önem göstermişler ve kanın 

toprağa akıtılmasını dahi yasaklamışlardır (Roux, 1999: 117-123-127). Rus filozof ve 

edebiyat teorisyeni olan Mikhail Bahtin ise eski dünyanın ölüşü yeni dünyanın doğuşunu 

anlattığı karnaval kavramı içerisinde 3çiş ve dışkının doğum, doğurganlık, yenilenme ve 

bolluğu simgeleyen bir rolünün olduğundan bahsetmektedir. Buna göre “Dışkı ve çiş 

imgeleri müphemdir, tıpkı maddi bedensel alt bölgelere ait tüm imgeler gibi bu imgeler 

aynı anda itibarsızlaştırır, yıkar, yeniden hayat verir ve yinelerler; aynı anda kutsar ve 

alçaltırlar. O imgelerde ölüm ile ölüm sancıları, doğum ile doğum sancıları sımsıkı 

örülmüştür.” (Fırıncıoğulları, 2016: 445-459). Dolayısıyla bu dirilme ritüelinde kanın 

kullanılma nedeni içinde barındırdığı ruh; dışkı ve çişin kullanılma nedeni ise ölümden 

sonra doğumu simgelemesi, hayat vermesi ve canlandırmasıdır. Ayrıca bu örnekte de 

kemiklerin eksiksiz olması gerektiği vurgusu ve diriltilmek istenen kişinin üzerinden 

atlama uygulaması dikkat çeken unsurlar arasındadır. 

3.2.6.6. Dirilme Sonrası 

Möge Bayan-Talay dirildikten sonra kendisini öldüren ve obasını yağmalayan 

düşmandan intikam almak ister. Bayan-Talay, intikam isteğini dile getirir ancak 

düşmandan asıl intikamı alan oğlu Kara-Kögel olur: 

“Öyle dururlarken babası Möge Bayan-Talay: 

‘Kuzeyde intikamımı almaya, 

Güneyde öcümü almaya 

Gideceğim’ demeye başladığında, 

Oğlu: ‘Ben oraya gideyim, 

Sen ise kuzeydeki obamızı, yurdumuzu 

Kondurup, gözleyip, sahip çıkıp otur’ diye, 

Söylemiş imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 183). 

                                                 
3 Ayrıca Mikhail Bahtin, Ortaçağ Rönesans halk kültürünü ele aldığı bir çalışmasında dışkının eski 

eskatolojik imgelerde üreme güçleri ve bereketlilik ile ilişkili olduğundan bahseder. Buna göre dışkının, 

toprak ile beden arasında, bu iki maddeden doğmuş bir şey olduğu düşünülür. Ayrıca dışkı, toprağa, gübreye 

dönüşen, çürüyen canlı beden ile ölü beden arasında bir şeydir. Beden dışkıyı toprağa yaşarken verir; dışkı 

ise toprağı tıpkı ölen bedenin bereketlendirdiği gibi bereketlendirir. Dolayısıyla canlılar yaşarken dışkıları, 

öldüklerinde ise bedenleri ile toprak için süreklilik arz eden bir bereket ve canlılık zinciri kurarlar. Bu 

bakımdan Bahtin dışkıyı, mezarın ve doğumun en hafifletilmiş yüzü olarak nitelendirir (Bahtin, 2016: 193). 



109 

 

Kara-Kögel, babasını öldüren ve yurtlarını yağmalayan Ak-Haan ile Kadın-Kara’yı 

bulur ve babasının intikamını onları öldürerek alır: 

“Ak-Haan, Kadın-Kara iki kardeş 

Kat kat duruvermişler. 

Sonra zavallı Kanlı karalı Kara-Kögel 

Sabah başlayıp   

Akşama kadar yayını gerip, 

Okun ucunu tuttuğu elinden  

Dumanı yükselip, 

Yay tuttuğu elinden 

Alevleri çıkana kadar gerip, 

Üst ucunda yontulup yapılmış 

Otuz ejderhası bağrışıp, 

Alt ucunda nakşedilip yapılmış 

Altmış dağ keçisi 

Çarpışıp gelince, 

İndirerek bıraktığında, 

Ak-Haan, Kadın-Kara iki kardeşin göğsünü 

Sert inek postu gibi 

Delmiş imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 205-207) 

3.2.6.7. Ek 

MŞT destanında düşman saldırısı veya ihanet gibi nedenler olmaksızın eceliyle ölen 

insanların dirilişinin mümkün olmadığı da vurgulanmaktadır. Öyle ki Kara Kögel, 

yaşlandığı için ölüm vakti gelip ölen dedesinin kemiklerini bulur ve diriltmeye çalışır 

ancak başarılı olmaz. Ölen kişinin öbür dünyaya geçtiğini anlayıp diriltmekten vazgeçer: 

“İhtiyar şöyle konuşmuş: 

-Kara saçlarım ağarıverdi, 

Bembeyaz dişlerim sarardı, 

Tanrının cenneti denen yer varmış, 

Öbür dünyaya gitme zamanım geldi, diye 

Konuşarak: 

-Bu dokuz katlı cam evimin içinde, 



110 

 

Sekiz ayaklı masamın üzerinde, 

Sekiz katlı halımın üzerinde 

Yatıp öleceğim galiba, diye 

Konuşup oturmuş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 47-49) 

Dedesi öldükten sonra Kara-Kögel, dedesinin cesedini bulur. Ancak dedesi 

Tanrı’nın isteğiyle ecel vaktinde öldüğü için onu geri çeviremez: 

“Çinge-Kara-Hem’in ağzına koşturup geldiğinde, 

Dokuz katlı camdan ev var imiş. 

Onun dokuz kapısını büyüyle açarak, 

İçeri girdiğinde, 

Sekiz ayaklı masa üzerinde, 

Sekiz kat halı üzerinde 

Kişinin kemikleri kurumuş duruyormuş. 

Oradan dışarı koşup çıkarak, 

Arzılan-Kıskıl’ın kan sidiğini sidikletip, 

Kan dışkısını dışkılatıp, 

Birbirine katarak 

Deminki kemikleri yerlerine koyup, 

Sürüyormuş. 

Öyle yaptığında yeni ölen kişi oluvermiş. 

Sonra diriltmek üzereyken, 

Gri kemik olup kıtırdayıp düşüyormuş 

Böyle imiş. 

Sonra ikinci kez diriltmek için, 

Başaramayarak, 

‘Bu kişi de uğraşılmayacak, 

Öteki dünyaya geçmiş kişidir’ deyip, bırakıp, 

Dokuz katlı camdan kapısını  

Büyüyle kapatmış imiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 177-179). 

3.2.7. Tanaa Herel Destanı 

Tanaa Herel destanında ölüp dirilen kahraman değil kahramanın atıdır. At, iki kez 

ölür ve sahibi Tanaa Herel tarafından diriltilir. Bu destanda tıpkı kahramanın öldükten 



111 

 

sonra yarım kalan mücadelesine devam edebilmesi için diriltilmesi gibi at da sahibinin 

görevini tamamlayabilmesi için yeniden diriltilir: 

3.2.7.1. Ölüm Nedeni 

At Daş-Hüren’in ölüm nedeni sahibi olan Tanaa-Herel’e verilen zor görevdir. Bu 

zor görevi tamamlayabilmek için Daş-Hüren’in zehirli sarı denizden ve zehirli otların 

olduğu yerden geçmesi gerekmektedir. Daş-Hüren’e ve sahibi Tanaa-Herel’e verilen bu 

zorlu görev Daş-Hüren atın ölüm nedenini oluşturmaktadır. 

3.2.7.2. Ölüm Tipi 

Daş-Hüren, iki şekilde ölmektedir. İlki zehirli sarı denizden geçerken bir topuğunu 

zehirli suya sokmasıyla gerçekleşir. Destanda Daş-Hüren’in alt dünyada doğduğu için bu 

tip engellere takıldığı belirtilir. Atın ilk ölüm tipi zehirli denizde zehirlenmektir: 

“(Tanaa-Herel) 

Zehirli sarı denizin kıyısına gelince, 

O denizin yakınında duran  

Yüksek kaya dağları 

Temelinden kopararak, 

Denize atıp, 

Onların başlarına basarak 

Geçiyorlarmış. 

Geçerlerken, 

Alt dünyada doğduğu için, 

Tana-Herel’in Daş-Hüren atı 

Zehirli denize bir topuğunu 

Sokuvermiş. 

Soktuğu topuğu mahvolup şişerek, 

Daha sonra da ölmüş imiş.”(Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 249) 

Daş-Hüren atın ikinci ölüm tipi zehirli ot yemesidir. Daş-Hüren, alt dünyada 

doğduğu için kendini tutamayıp bir tane zehirli ot yer ve ölür: 

“Daş-Hüren at otları 

Zehirli yeri geçip, 

Diğer tarafa ulaşmak üzereyken, 

Alt dünyada doğduğu için, kendini tutamayıp, 



112 

 

Acıktığından, bir tane zehirli ot yiyerek, 

Zehirlenip ölmüş.” 

3.2.7.3. Dirilme Tipi 

Daş-Hüren iki defa ölüp dirilir. Daş-Hüren’i dirilten sahibi Tanaa-Herel’dir. Tanaa-

Herel’e yolculuğu sırasında rastladığı Hün-Haan’ın altın kraliçesi ve Ay-Haan’ın altın 

kraliçesi altın ve gümüş iple işlenen, sönen ateşi tutuşturan, ölen şeyi dirilten örtülerini 

veririler. Tanaa-Herel, Daş-Hüren’i bu örtülerle diriltir. Atın ilk kez zehirli denize 

topuğunu sokmasıyla ölmesinin ardından dirilmesi şu şekilde olmuştur: 

“Tanaa-Herel’in Daş-Hüren atı 

Zehirli denize bir topuğunu  

Sokuvermiş. 

Soktuğu topuğu mahvolup şişerek, 

Daha sonra da ölmüş imiş. 

Daş-Hüren ölünce 

Tanaa-Herel: 

-Ölen şey dirilir 

Sönen ateş tutuşur 

Demişti hani, 

Onların altın iple işlenmiş örtülerini 

Silkeleyin bakalım, demiş. 

Hakikaten, dalgalandırınca, 

Daş-Hüren sallanarak kalkmış. 

Ondan sonra şifalı 

Em, ilaç otuyla tedavi edip, 

İyileştirmişler.”(Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 249). 

Daş-Hüren atın zehirli otu yiyerek ikinci kez ölmesinin ardından dirilmesi ise şu 

şekilde olmuştur: 

“Alt dünyada doğduğu için, kendini tutamayıp, 

Acıktığından, bir tane zehirli ot yiyerek, 

Zehirlenip ölmüş. 

Atı ölünce, 

Tanaa-Herel: 



113 

 

-İki altın iple işlenmiş örtüleriniz 

Nerede, oğullar? 

Onları silkeleyiniz, demiş. 

Hakikaten, silkeleyince, 

Zavallı Daş-Hüren 

Sallana sallana kalkmış. 

Sonra Tanaa-Herel yine 

Em, ilaç otuyla tedavi edip, 

İyileştirdikten sonra, 

Yoluna devam etmişler.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 249). 

Bu örnekte Ayın ve Güneşin kraliçelerinin altın ve gümüş iple işledikleri örtüleri ile 

Daş-Hüren at dirilmektedir. Dolayısıyla Ayın ve Güneşin gücü altın ve gümüş 

madenlerinin gücü ile birleştirilmiş ve at diriltilmiştir. Bu örnekte ayrıca dikkat çeken bir 

husus ise şalların uzun epitetlerinden işlenme amaçlarının doğrudan öleni diriltmek 

oluşudur.  

3.2.7.4. Dirilme Sonrası 

Daş-Hüren at dirildikten sonra sahibi Tanaa-Herel ile birlikte yarım kalan 

görevlerini -Altın kraliçeyi kendi obasına getirme- yerine getirirler. Bu dirilme sonrasında 

da tıpkı kahramanın öldükten sonra yarım kalan mücadelesine kaldığı yerden devam 

etmesi gibi at da yarım kalan görevi tamamlamak için uğraşır. Dolayısıyla bu destandan 

çıkan sonuç, kahraman bir destan için hangi anlama geliyorsa atının da aynı anlamı 

taşıdığıdır: Bu nedenle at da ölüp dirilme motifinin başkahramanı olabilir: 

“Tanaa-Herel kendisi yine 

Halkını, altın kraliçesini 

Askerlerini yanına alıp, geldiği iziyle 

Gitmeye devam etmiş. 

Yolun ortasına gelip, 

Altın kraliçesini, halkını 

Askeriyle bırakıp, 

Boş-Dağ’ı temelinden söküp, 

Atına bağlayıp: 

-Çapraz çizdiğim yerde geceleyip, 



114 

 

Düz çizdiğim yerde yol alıp gelirsiniz, diye 

Nasihatini verip, 

Kendisi önden gitmiş. 

Gidip, 

Kendisinin obasına gelip, 

Arkasından gelenleri beklemiş, 

Gelmişler. 

İnsanları gelince, 

Doksan atın çeviremediği 

Yuvarlak ak sarayını kurup, 

Hazırlıyormuş. 

Yüz sekiz kadınlı Şan-Haan’ın yüz kadını 

Tanaa-Herel’in davet edip getirdiği 

Altın kraliçe kadınına 

Dua ediyorlarmış. 

Onların yüzü dua edip, sekizi: 

“Zaten kadın kişiye 

Kadın kişinin dua etmesine ne gerek?” deyip, 

Vazgeçmişler. 

Şan-Haan’ın dua eden yüz kadını 

Yüz oğlan doğurmuş, 

Dua etmeyen sekiz kadını 

Sekiz enik doğurmuş. 

Şan-Haan sekiz enik doğuran sekiz kadınına  

Doğurdukları sekiz eniğini yedirip, 

Evine geri göndermiş.”(Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 261-263) 

3.2.8. Ton Aralçın Haan Destanı 

3.2.8.1. Ölüm Nedeni 

Ton-Aralçın Haan, Toolay-Çeçen kraliçe ile evlenince Kızıl Rütbeli Bey bu 

durumdan rahatsız olur. Bey, Ton-Aralçın Haan’ı ve onun adamlarını Şulbustay’ın 

ülkesindeki savaşa gönderir. Beyin amacı Ton-Aralçın Haan’ın savaşta ölmesidir. Ancak 

Ton-Aralçın Haan savaşta ölmez, yanında götürdüğü adamları ölür. Sonuç itibariyle 



115 

 

adamaların ölüm nedeni Bey’in Ton-Aralçın Haan’dan kurtulma isteğidir ve bilinçli olarak 

ölüme gönderilirler: 

“Ton-Aralçın hanın 

Kızıl rütbeli beyi, 

Ton-Aralçın hanın Kurbustu’nun kızını 

Aldığını duyunca: 

‘Bu iş iyi olmamış. 

Ton-Aralçın hanı Kurbustu duysa, 

Ne olacak. 

Onu çağırtarak, 

Uzak bir yere göndermeli’ diye düşünüp, 

Ton-Aralçın hana haberci göndermiş.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 297) 

3.2.8.2. Ölüm Tipi 

Ton-Aralçın Haan’ın yanında savaşa giden adamların savaşma anları destanda 

anlatılmaz. Adamların öldüğü Ton-Aralçın Haan ile atı Bora-Hülük arasında geçen 

diyalogdan anlaşılır: 

“Bora Hülük 

-Arkanda, önünde, yanlarında giden 

Bütün insanların öldürüldü. 

Sen tek başına kalmışsın.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 307) 

3.2.8.3. Dirilme Tipi 

Ton-Aralçın han, birlikte savaşa gittiği adamlarını diriltmeden dönünce atı Bora-

Hülük, geri dönüp onları diriltmesini ister. Bunun üzerine Ton-Aralçın, eşinin 

yönlendirmesi ve yardımıyla ölen adamlarını diriltir: 

“Ton-Aralçın han: 

-Ne oldu? Niye otlamıyorsun? Diye sormuş 

Hülük-Bora at: 

-Sen olduğun için uyuyabiliyorsun. 

Ben ise uyumayı bırak, 

Boğazımdan ot geçmiyor. 

Benim önümden giden Buga-Kara kahraman, 

Arkamdan gelen Soybun yok, 



116 

 

Kötüyüm diye söylemiş. 

Ton-Aralçın han kadınına koşup gelip: 

-İşim kötü, kadın. 

Şulbustay’ın ülkesinde 

Savaşa gittiğimde, 

Önümden giden Buga-Kara kahraman, 

Arkamdan gelen Soybunum, 

Yanlarımdan giden gözcülerim, habercilerim. 

Öldürülmüştü. 

Onları nasıl diriltebilirim? 

Diye böyle konuşmuş. 

Toolay-Çeçen kadını: 

-Gidip dirilteceksin işte 

Oraya gittiğinde, 

Önceden gördüğün yıkık ev yoktur. 

Öldürülen insanlarını orada bulmak zordur. 

Bu ak örtüyü alıp, 

Onunla onların kemiklerini bulursun. 

Bu kırmızı örtüyü kendinde taşımalısın. 

Önceki tunç şamdanın bir köşesinde  

Biraz sade yağ olacak. 

Onu onların ağzına sürüp, 

Kendin oradan hemen kaçacaksın. 

Eğer oradan uzaklaşmazsan,  

Onlar seni öldürecekler? Diye söylemiş. 

(…) 

Az gitmiş, uz gitmiş. 

Şulbustay’ın ülkesine  

Ton-Aralçın han ulaşmış. 

Önceki yıkık ev de yok 

Hareket eden bir şey bile yokmuş. 

Ton-Aralçın han 

Ak örtüyü salladığında, 

Öldürülen adamlarının atlarının, 



117 

 

Kendilerinin kemikleri görünüp, 

Kendiliğinden yerlerine toplanmışlar. 

Kızıl örtüyü salladığında, 

Şamdan köşesindeki sade yağ 

Kaynayarak görünmüş. 

Öldürülen adamlarına, atlarına 

O yağdan sürüp, 

Uzaklaşıp, bakıyormuş. 

Öldürülen insanları ayağa kalkıvermişler, 

Ton-Aralçın hana 

Nişan alıp, ona doğru gelmeye başlamışlar. 

Onlara Ton-Aralçın han seslendiğinde, 

Zor tanıyıp, 

Atlarına binip, 

Yanına gelmişler.” (Arıkoğlu ve Borbaanay, 2007: 345-347) 

Bu diriltme işleminde beyaz ve kırmızı renkte şallar kullanılmıştır. Ak şal ile 

kemikleri bulup birleştiren Ton-Aralçın, al şalla da öleni dirilten bir yağ bulur ve bu yağı 

kemiklere sürünce askerleri dirilir. Örnekteki sihirli nesnelerin sırrı renklerindedir ve 

örnekte benzerlik ilkesinden yararlanılmıştır. Öyle ki ak şal yine kendisi gibi ak olan 

kemikleri aramak için kullanılmışken, al şal bulunan kemiklere can, kan vermek, onları 

canlandırmak için kullanılmıştır. Yani bu diriltme işleminde beyaz renk kemiği, kırmızı 

renk kanı simgelemektedir. Metin Ekici, al rengin kaynağının Gök Tanrı inancı olduğunu 

ve bu rengin insan yaşamı için vazgeçilmez olan bütün unsurlarda, ateşin sıcağı olan 

alevde, Güneş ışığında ve kanda görüldüğünü belirtir. Ekici, Türk kültüründe al rengin 

tanrısal bir ışık ve ısıdan geldiğini; dokunduğu varlık ve nesneleri dönüştürdüğünü ifade 

etmiştir (Ekici, 2016: 103-107). Renklerin başı olan ak renk ise Türk inançlarında, 

özellikle de Şamanizm’de büyüklüğü, adaleti, gücü temsil etmiştir. Savaşa giden devlet 

büyükleri temizliği, yüceliği, üstünlüğü simgeleyen beyaz renkten elbise giymişlerdir. 

Ayrıca Tanrı Ülgen dünyayı yaratırken sudan Ak-Ana çıkar ve Ülgen’e akıl verir; Ülgen’in 

kızlarının adı ak kızlardır ve ak kelimesi Altay Türkçesi’nde cennet anlamına gelir 

(Rayman, 2014: 10-15). Dolayısıyla Türk kültüründe bu denli önemli olan al ve ak renk 

dirilme ritüellerinde de önemli bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. 

  



118 

 

 

Grafik 3.5. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Dağılımı 

 

 

 

Grafik 3.6. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tiplerinin Dağılımı 

1

1

2

2

3

0 0,5 1 1,5 2 2,5 3 3,5

Erlik'e Saygı Göstermemek

Evlenme İsteği

Yakın Akrabanın İhaneti

Yurdun Yağmalanması

Diğer

Tuva Ölüm Nedeni

1

3

4

4

0 1 2 3 4 5

Sembolik Ölüm/Çukura
Atılmak

Tuzak/Sarhoş Edilmek

Diğer

Dövüşerek

Tuva Ölüm Tipi



119 

 

 

Grafik 3.7. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tiplerinin Dağılımı 

 

 

 

Grafik 3.8. Tuva Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Dağılımı 

  

1

2

2

2

3

3

0 0,5 1 1,5 2 2,5 3 3,5

Dua

Kutsal Su

Hayvan Kökenli

Sihirli Söz ve Hareketler

Sihirli Şal

Bitki Kökenli

Tuva Dirilme Tipi

1

1

1

3

5

0 1 2 3 4 5 6

Evlilik

Halkı Kurtarma

Mücadeleyi Tamamlama

Diğer

İntikam

Tuva Dirilme Sonrası



120 

 

Tuva destanlarından tespit edilen ölüp dirilme motiflerinde kahramanın ölümüne 

neden olan birincil etmen yurdun yağmalanmasıdır. Arzılan Kara Attıg Çeçen Kara ve 

Mögaa Şagaan Toolay destanlarındaki ölüm nedenleri buna örnektir. Tuva destanlarındaki 

ikinci ölüm nedeni yakın akrabanın ihanetdir. Kangıvay Mergen ve Han-Şilgi Attıg Han 

Hülük destanlarında kahraman yakınlarının ihaneti sonucunda ölür. Tuva destanlarındaki 

ölüm nedenlerinden biri ise Erlik’e saygı gösterilmemesidir. Alday Buuçu destanında 

Erlik, kahramanı huzuruna gelip kendisine saygı göstermediği için öldürür.  

Tuva destanlarındaki ölüm tiplerinde ilk sırayı dövüşmek alır. Dört tuva destanında 

kahraman düşmanıyla dövüşürken ölür. Bu destanlar Alday Buuçu, Arzılan Kara Attıg 

Çeçen Kara, Mögaa Şagaan Toolay ve Ton Aralçın Haan’dır. Üç Tuva destanında 

kahraman sarhoş edilip tuzağa düşürülerek ölür. Han Şilgi Attıg Han Hülük destanında ise 

sembolik ölüm söz konusudur. Derin bir çukura atılan kahramanın sembolik olarak öldüğü 

kabul edilir. 

Tuva destanlarındaki dirilme tiplerinden ilki bitki kökenli dirilmelerdir. Ardından 

sihirli şallar gelmektedir. Bu şalların özelliği altın ve gümüş iplerle işlenmiş olmalarından 

ve al ile ak renkten oluşmalarından kaynaklanmaktadır. Bu bölümde iki destanda kutsal su, 

iki destanda hayvanlar ile dirilme görülür. İki destanda ise ölen kahramanı iç etekle 

yelleyip kahramanın üstünden atlamak söz konusudur. Mögaa Şagaan Toolay destanında 

ise Tanrıya edilen dua ile dirilme görülmektedir. 

Beş Tuva destanında tespit edilen ölüp dirilme motifinde kahramanın dirildikten 

sonra intikam aldığı görülmüştür. Birer destanda ise evlilik, halkı kurtarma ve yarım kalan 

mücadeleyi tamamlama söz konusudur.  

  



121 

 

3.3. HAKAS DESTANLARINDA ÖLÜP DİRİLME MOTİFİ 

3.3.1. Altın Çüs Destanı 

3.3.1.1. Ölüm Nedeni 

Altın Çüs destanında Alp Han’ın zengin yurdunu yağmalamak ve alp Han’ın 

halkını himayesi altına almak isteyen Alp Kara Han, Alp Hartıga ve Çil Kara Kız, Alp 

Han’ı, karısı Altın Arığ’ı ve onların yeni doğan çocuklarını öldürmek için saldırıya 

geçerler: 

“Kara Han konuşuyor: 

‘Alp Han, yiğit Ak Kula atın 

At yaşlısı olmuş, 

Kendin er yaşlısı olmuşsun. 

Yazı dolusu malını  

Sürüp götüreceğiz, Alp Han, 

Ev dolusu ata yükleyip, 

Dönüp gideceğiz.’ 

Alp Han yanlarına gelmiş 

Alp Kara Han’a 

‘Yazı dolusu malı  

Atan mı yığıp bıraktı buraya, 

Ev dolusu eşyayı  

Anan biriktirip mi bıraktı sana!’ 

Sözle söz dalaşıp, 

Lafla laf dalaşıp, 

Yaka baştan kapışıp çekişmişler.” (Arıkoğlu, 2007: 51) 

3.3.1.2. Ölüm Tipi 

Bu destanda ölüp dirilen Alp Han’ın karısı Altın Arığ ile oğludur. Altın Arığ’ı Alp 

Kara Han’ın oğlu Alp Hartığa, örgü kamçıyla döverek öldürür: 

“Alp Hartığa yürüyüp gelerek, 

Altın Arığ’ı beliklerinden yakalayıp, 

Kara yere sırt üstü düşürmüş, 

Örülerek yapılan kamçıyla, 

Orada dövüp, orada vurmuş. 



122 

 

(…) 

Altın direk dibinde Altın Arığ’ın 

Temiz canını almış, 

Ak kanını yaymış. ”(Arıkoğlu, 2007: 57). 

Alp Han’ın yeni doğan oğlunu öldüren de Alp Hartıga’dır. Alp Hartıga, Altın 

Arığ’ı öldürdükten sonra küçük çocuğu bulur ve çocuğun bütün vücudunu aya benzeyen 

puladıyla parçalara ayırır. Çocuğun vücudunu parçalara ayırmasının nedeni kemiklerinin 

bir araya getirilerek tekrar canlandırılmasının önüne geçme isteğidir: 

“Oradan dönüp Alp Hartığa küçük çocuğu, 

Yassı taşın üstüne yatırıp, 

Ay gibi puladıyla 

Sağ elinin parmağından  

Başlayarak kesiyormuş. 

Kolunun köküne kadar kesiverdi 

Küçük çocuk bağırıp çağırıyor. 

Sol elinin parmağından başlayarak kesiyor, 

Kolunun köküne kadar kesivermiş. 

İki kolu yok, acıyla inliyor, 

Alp Han’ın çocuğu çok acı çekip, 

İnleyip, ıstırap çekiyor. 

Sağ ayağını bacağının köküne kadar kesmiş, 

Sol ayağını ucundan başlayarak kesiyor. 

Alp Hanın çocuğu 

Çok acı çekiyor: 

‘Öldüreceksen, Alp Kara Han oğlu, 

Eziyet etmeden öldür, 

Yatıracaksan, Alp Kara Han balası, 

İşkence etmeden öldür. 

İki eli yok, iki ayağı yok, 

Bağırıp çağırarak acı çekiyor: 

‘Temiz canımı al, ak kanımı yay. 

Temiz canımı alırsan, 

Ak kanımı yayarsan, 



123 

 

Yüce gök zirveden aşağı 

Akan benim kanım, 

Ak dere olup akar. 

Akıp gittikten sonra 

Çavdar başaklı otlar büyür, 

Aygırlı yılkı otlasa, 

Tüketene kadar otlayamaz. 

Akıp gittiği yerde, çukur yerde 

Kara yere sızar, 

Kara yere sızarsa  

Onun yerinde altın yapraklı 

Servi ağacı yetişir. 

Altın yapraklı servi ağacının başında 

At başı kadar guguk kuş öter.’ 

Alp Hanın biricik yavrusu 

Orada acı çekip inliyor. 

Alp Hanın biricik yavrusu 

Orada acı çekip inliyor. 

Alp Kara Hanın oğlu Alp Hartığa 

Küçük çocuğun temiz canını alıp, 

Ak kanını yaymış.” (Arıkoğlu, 2007: 69-71) 

3.3.1.3. Dirilme Tipi 

Ölen çocuğun akan kanından bir guguk kuşu meydana gelir. Guguk kuşunun 

feryadını duyan Altın Çüs, kuşla kendi arasında bir yakınlık hissedip kuşa yardım eder ve 

çocuğu diriltir: 

“(Altın Çüs) 

Küçük çocuğun kemiklerini birleştirip 

At başı kadar güzel guguk kuşu cebinden çıkarıp 

Ak kula atın kuyruğundan  

Üç tel kıl koparıp, 

Güzel guguk kuşunu üç kat sarmış. 

Kendi saçından üç tel kıl koparıp, 

Güzel guguk kuşunu bağlamış. 



124 

 

Sonra dönüp gelerek ölmüş olan  

Küçük çocuğun kemikleri içine sokup, 

Emini salıp emliyor: 

Emi em olmuş, eti kanı giriyor, 

Erkek çocuğu canı girip, 

Derin nefes alıp derin nefesverip, 

O zaman kalkmış. 

Erkeklik çağına ulaşmış. 

Er yiğidi orada oluvermiş.” (Arıkoğlu, 2007: 117) 

Bu örnekte kıl ile dirilme görülmektedir. İnanışa göre Sibirya halkları birden fazla 

ruha sahiptir ve bu ruh türlerinden biri de saçta bulunmaktadır. Kişinin üst dünya ile bağını 

temsil eden ve içerisinde ruhu barındıran saç kesilirse insanın yaşam döngüsüne olan bağı 

da kesilmiş olur (Okutan Davletov, 2020: 120). Bu bakımdan Roux, ölen kişiler 

gömülürken saçlarının korunmasına dikkat edildiğini belirtir. Diğer taraftan eğer kişi bir 

düşman tarafından öldürüldüyse öldürülen tarafından kafa derisinin yüzüldüğünü ve 

böylece saçlardaki gücün/kutun düşmana geçtiğini ifade eder (Roux, 1999: 128-129). 

Dolayısıyla bu örnekte ölen çocuğun saçın içinde bulunduğuna inanılan ruh ile dirildiği 

görülmektedir. Kıllardan yapılan ilacın çocuğun kemiklerinin içine sokulmasıysa 

kemiklerden tekrar dirilme inancına olan vurgudur. 

Dirilen çocuk annesinin ve babasının cesedini bulup diriltmek ister. Annesini 

diriltir ancak babasının dirilme zamanı geçmiş olduğu için onu diriltemez: 

“Ormanlı zirvenin üstüne çıkıp gelmişler. 

Alp Hanın ölen vücudu, 

Ormanlı zirvenin üstünde 

Ayda güneşte parlıyor. 

Altın Çüs, onu görüp konuşuyor: 

‘Şanlı, Alp Möke, 

Atan Alp Han yeniden dirilmez, 

Yeniden dirilecek zamanı geçmiş. 

Alp Hanın cesedini 

Ormanlı zirve üstünde 

Kayayla taşla gömmüşler. 

Obaya doğru inmişler. 



125 

 

Altın direk dibinde  

Altın Arığ anasının cesedi, 

Orada yatıyormuş. 

Attan inip atları bağlayıp, 

Altın Çüs, dönüp gelip, 

Altın Arığ’ın cesedini 

Bakıp inceliyor: 

‘Evet, Altın Arığ anan yeniden dirilir, 

Ölecek zamanı henüz gelmemiş.’ demiş. 

Altın Çüs orada emleyip, 

Orada ilaçlamış; 

Emi em olmuş, eti kanı girip, 

İlacı ilaç olmuş, canı gelmiş, 

Altın Arığ kadın kalkıvermiş.” (Arıkoğlu, 2007: 143-145) 

3.3.1.4. Dirilme Sonrası 

Alp Han’ın oğlu Alp Möge dirildikten sonra Altın Çüs ile birlikte Alp Kara Han’ın 

yurduna intikam almak için giderler: 

“Çil Kara kızla Alp Möge 

Koşup gelerek vuruşmuşlar, 

İnce belden kapışıp alplar 

Orada çekişip orada tutuşmuşlar. 

(…) 

Alp Möke, oturup kaldırmış, 

Kaldırıp altı kere dönüp, yedi kere çevirip, 

Çil Kara kızı fırlatmış. 

Kara yere düşecekken Çil Kara kız 

Un ufak olup parçalanıp gitmiş.” (Arıkoğlu, 2007: 135). 

Alp Möke’nin gücü yetmediği için Alp Kara Han’dan intikamı Altın Çüs alır: 

“Altın Çüs, Alp Kara Han’ı  

Oturup kaldırmış: 

Kara yerden kaptırmamış, 

Bitki kökünden tutturmamış,  



126 

 

Han göğün bağrına kaldırmış. 

Altı kez dönüp yedi kez çevrilmiş, 

Kaldırıp bırakmış: 

Don değiştirmeye, toparlanmaya aman vermemiş 

Kara yere düşmeden tepmiş, 

İnce belini tepip ayırmış, 

İnce omurgasını basıp kırmış. 

Alp Kara Han, acı çekip bağırıp, 

Ağrısını çekerek ölüp gitmiş.” ( Arıkoğlu, 2007: 137) 

3.3.2. Ak Çibek Arığ Destanı 

3.3.2.1. Ölüm Tipi 

Ak Çibek Arığ destanının başkahramanıolan Ak Çibek Arığ, yanlışlıkla yaşlı 

hizmetçiyi öldürür: 

“(Ak Çibek Arığ kız) 

Ormanlı zirvenin üstünde 

Ok yapıp, 

Kiriş hazırlamış. 

Yaşlı hizmetçinin  

Sağ koltuğundan giren ok 

Sol koltuğundan çıkmış 

Ala gözünün ateşi yayılıp, 

Aklı fikri dağılıp, 

Tatlı canı çıkıp 

Oraya yıkılmış.” (Arıkoğlu, 2007: 243) 

3.3.2.2. Dirilme Tipi 

Ak Çibek Arığ, hata yaptığını anlar ve yaşlı hizmetçiyi, öleni dirilten otla yapılan 

bir merhem kullanarak diriltir. 

“O zaman ölen kişiyi dirilten  

Ot çok var imiş. 

Koşup gidip, 

Ak ot başını ovalayıp, 

Merhemden güzel merhem yapıyor. 



127 

 

Gök ot başını ovalayıp 

İlaçtan güzel ilaç ediyor, 

İlacı ilaç olup, 

Yaşlı hizmetçi, derin nefes alıp, 

Sertçe öksürüp kalkmış.” (Arıkoğlu, 2007: 245) 

Ak Çibek Arığ, yaşlı hizmetçiyi öleni dirilten ottan hazırladığı merhem ile 

diriltmektedir. Roux, bitkilerin gücünün büyülü ve kesin olduğunu ve en mükemmel 

ilaçların bitki kökenli olduğunubildirir. Ayrıca Roux, bilimin gözünde de bitkilerin gerçek 

tedavi güçlerinin olduğundan söz etmektedir (Roux, 2000: 164). Bu örnekte de diriltme 

için bitkinin gücünden yararlanılmıştır. 

3.3.2.3. Dirilme Sonrası 

Bu destanda yaşlı hizmetçinin dirilmesinin destanın seyri için önemli olduğu 

görülmektedir. Destanın başkahramanı Ak Çibek Arığ, bilmesi gerekenleri yaşlı 

hizmetçiden öğrenecektir. Dolayısıyla ölen yaşlı hizmetçinin tekrar dirilmesi ve olanları 

kahramana anlatması gerekmektedir. Yaşlı hizmetçinin dirilme sonrası görevi, kahramanın 

mücadelesini tamamlayabilmesi için onu aydınlatmaktır: 

“Yaşlı hizmetçi, derin nefes alıp, 

Sertçe öksürüp kalkmış. 

Ağlayıp sızlayıp duruyor. 

-Şanlı Ak Çibek Arığ 

Niçin beni vurdun, 

Niçin beni öldürdün? 

Ak Çibek Arığ konuşuyor: 

-Hiç tanımadım. 

Hiç bilmedim, 

Şeytan yatıyor diye attım. 

Ak Hanın ölmesi, 

Hiç de üzücü değil, 

Eziyet içinde yaşayan halkına  

Çok yazık. 

Otlatılan malı, halkı 

Kimler sürüp götürdü? 



128 

 

Yaşlı hizmetçi konuşuyor: 

-Bay Kara Hanın oğlu 

Ak doru atlı Ay Molat, 

Ak Hanı o öldürdü, 

Halkı, malı o sürdü.” (Arıkoğlu, 2007: 245) 

3.3.3. Altın Taycı Destanı 

3.3.3.1. Ölüm Nedeni 

Altın Taycı’nın ölüm nedeni Tibet Han’ın kızı Tiben Arığ için yapılan karşılaşmada 

Hara Han’ın oğlu Hara Moos’u öldürmesidir. Bunun üzerine Hara Moos’un kardeşi Hara 

Ninci, Altın Taycı’dan intikam almak ister ve Alıp Huu İney’in de yardımıyla Altın 

Taycı’yı öldürür: 

“Altın Taycı Hara Moos’u  

Doladıkça dolayıp, büktükçe büktü. 

Göğün bağrına kaldırıp  

Fırlatmaya hazırlandığında  

Hara Ninci koşarak geldi,  

Yakalayıp tutamadı ağabeyini. 

Yakalamaya. Tutturmaya fırsat vermeden  

Alp doğmuş Altın Taycı, 

Üç kez dönüp, üç kez çevrilip 

Alp kişi Hara Moos’un  

Beline tekme attı. 

Yer yarılıp, Ülker kopup geçti, 

Alp Hara Moos’un nefesi kesildiğinde. 

Ters tüylü kara atı. 

Oraya dönüp, kaçarken 

İpek geminden yakalayıp  

İnce boynunun arkasına doğru, 

Kalın boynunun önüne doğru, 

Esnek çelik kılıcını çekip, 

Açık havada sallayıp  

Boynunu vurup kesti 



129 

 

Alp doğmuş Altın Taycı.” (Killi Yılmaz, 2013: 85) 

3.3.3.2. Ölüm Tipi 

Bu destanda Altın Taycı’nın hile ile öldürüldüğü görülmektedir. Altın Taycı’nın 

düşmanı Alıp Huu İney, bir plan kurar ve hazırladığı acı zehirle Altın Taycı’yı öldürür: 

“Her şeyi havalandıran Alıp Huu İney 

Rüzgarla kasırgayla ulaştı. 

Koyun postu kürkünü düğmelerini çözüp 

Kara yılan derisinden yapılmış 

Tulumlu şeyini çıkardı, 

Uçan Arığ ile Hara Ninci’yi bir kenara çağırıp 

Büyük bir akıl vermektedir. 

‘Benim yaptığım acı zehirher şeye uygundur. 

Bunu içirirseniz, Altın Taycı 

Onun gücüne dayanamayıp  

Nefes nefese kalır. 

İçi yüreği dayanamayıp 

Ak alev, gök alev ağzından çıkar, 

Ondan sonra ağzından çıkan 

Dokuz toygar havalanarak çıkar: 

Saf gücü, saf canı işte odur. 

(…) 

Yorga kula at bakıyor ki 

Sahibi Altın Taycı 

Ölmüş yatıyor.” (Killi Yılmaz, 2013: 127) 

3.3.3.3. Dirilme Öncesi 

Diğer örneklerin aksine Altın Taycı destanında intikam dirilmeden sonra değil 

dirilmeden önce alınır. Çünkü Altın Taycı’nın halası Altın Arığ, tıpkı Altın Taycı gibi yiğit 

bir kahramandır. Altın Arığ, Altın Taycı’nın intikamını aldıktan sonra onu diriltir: 

“Önce şu yatan  

Üskür Molat’ın sert göğsünü 

Delip geçeceksin! 

Şu giden iki kızın 



130 

 

Temiz nefeslerini keseceksin! 

Ondan sonra Alıp Hara Han’ın 

Sert göğsünü delerek geçip 

Okluğuna gireceksin! diye emir verip, 

Altın kertiğin arkasına aşırıp 

Yedi tetiğini çekti. 

Söylediği sözünü tamamen yerine getirip, 

Diri ıslıklı ok dönüp 

Okluğuna geri girdi.” (Killi Yılmaz, 2013: 131) 

3.3.3.4. Dirilme Tipi 

Altın Arığ, Altın Taycı’yı diriltmek için ölmüş olan iyi kişileri iyileştirecek üç 

boğumlu ak otu bulması için Ay Mirgen’i görevlendirir. Altın Arığ’ın kendisi ise Altın 

Taycı’nın dokuz toygar canının peşine düşer. Altın Arığ, Üzüt Han kızı Uçan Arığ’a 

dönüşüp Alıp Huu İney’i kandırarak Altın Taycı’nın canını yeraltından çıkarır ve Altın 

Taycı’yı diriltir: 

“Altın Taycı’nın yanına ulaşıp, 

Attan indi Altın Arığ. 

Dokuz toygarını çıkarıp 

Tütsüleyip temizlerken 

Ay Mirgen ulaştı, 

Üç boğumlu ak otu 

Halasının eline verdi. 

Ucundaki boğumu tutup kopardı, 

Ağzına atıp çiğnedikten sonra Altın Arığ, 

Altın Taycı’nın ağzına püskürtür. 

Kardeşinin kalın zırhının  

Dokuz düğmesini çekerek çözüp 

Üç boğumlu ak otu, çiğnedikten sonra 

Yüreğine basmaktadır. 

O arada damarlardan kan yürüdü, 

Altın Taycı derin soluyarak nefes aldı. 

İçine soluğu çekerken dokuz toygarı birer birer 

Ağzına vermektedir Altın Arığ 



131 

 

Dokuz toygarın hepsi girdiğinde 

Altın Taycı gerinip esnedi, 

Ayağa kalktı. 

‘Gitmiş olan bedenimi döndürdü, 

Ölmüş olan bedenimi diriltti 

Altın Arığ hala’, diye 

O anda boynuna sarılıp  

Gözyaşını kan etmektedir 

Alp kişi Altın Taycı”. (Killi Yılmaz, 2013:143) 

Bu örnekte de diğer birkaç örnekte olduğu gibi kişinin ölüm ruhu düşmanın eline 

geçmektedir. Altın Taycı’nın dirilebilmesi için ölüm ruhu olan dokuz toygar canı bulunur. 

Altın Taycı üç boğumlu ak ot ile tedavi edildikten sonra dokuz canı yutturulur. Bu 

destanda da bitkilerin gücü ve ölüm ruhu motifi ile dirilme söz konusudur. 

3.3.3.5. Dirilme Sonrası 

Altın Taycı destanında kahraman dirildikten sonra evlenme yolculuğuna çıkar: 

“Altın Arığ Altın Taycı’ya demektedir: 

‘Ay Mirgen’le biz toprağımıza döneceğiz, 

Sen Alıp Küreldey’in toprağına gideceksin. 

Alpların en iyileri, 

Atların en üstünleri orada toplandılar, 

Alacağın eş Han Sabah karşılaşma olacak. 

Kula atın yolda tökezlemez idi, 

Kendin de alp elinde sarsılmaz ol’, diyerek 

Altın Arığ ablası Ay Mirgen’i yanına alıp 

Atasının toprağına doğru yola düştü.  

Altın Taycı, atına atlayıp 

Küreldey’in toprağına yola koyuldu.” (Killi Yılmaz, 2013: 145) 

3.3.3.6. Ölüm Nedeni 

Altın Taycı’nın ikinci ölüm nedeni, arkadaşı Alıp Hırçotay’a yardım edebilmek için 

savaşa girmesidir. Alıp Hırçotay’ın öldüğünü arkadaşının atından öğrenen Altın Taycı, 

zaman kaybetmeden savaş malzemelerini alır ve yola çıkar: 

“Aran çula açık doru at 



132 

 

İnsan diliyle dile gelir: 

‘Sahibim yiğidim Altın Teek 

Alıp Hırçotay toprağında 

Alplara yeniliyor, yiğitlere kendine güldürüyor. 

 O yere büyük alplar geldiler: 

Közer Han’ın iki oğlu, 

Ottığ Kös ile Hannığ Kös. 

Üç kulaklı gök kır atlı 

 Kögey Kös kardeşkleri de orada, 

Ölmeye canı yok, dökülecek kanı yok onun. 

Uzanıp giden yer üstünde, 

Parlayıp duran gök altında  

Onun bilmediği şey yok. 

Alıp Hırçotay öldü. 

Onun çocuğunu aran çula kızıl kır at 

Kaçırıp götürdü’. 

Bunu duyan Altın Taycı’nın 

Solmayan yüzü şaşırıp kaldı, 

Kandan kızıl yüzü büsbütün çekildi. 

Ak saray evine girip 

Kalın zırhını alır, 

Dokuz düğmesini düğmelemektedir. 

Altı kulaç sadağını altı kez dolayıp 

Beline kuşanır. 

Savaşırken giydiği sorguçlu miğferini 

Düzgünce giyer. 

Han Sabah eşiyle kucaklaşıp  

Vedalaşarak, evinden çıktı. 

Atının ağzını çevirerek çekti. 

Yüce dağlara doğru salınarak ilerleyip 

[Atını] hızlandırarak gitti.” (Killi Yılmaz, 2013: 175-177) 

3.3.3.7. Ölüm Tipi 



133 

 

Alıp Hırçotay için çıktığı yolculukta Altın Taycı’ya kızı Han Tolay Arığ da eşik 

eder. Baba kız düşmanlarla savaşırlar ancak Gök kır atlı Kögey Kös ellerinden kurtulmayı 

başarır: 

“Altın Taycı Kögey Kös ile mücadele etmektedir. 

İp kadar bedeni, ipek kadar canı kaldı, 

Ottığ Kös ile Hannığ Kös 

Alp doğmuş olan Altın Taycı’yla 

Nice yıllar dövüşüp, 

Saf güçleri bitip, 

Kuvvetleri azalıp 

Yassı taşa serilerek, yuvarlak taşa yaslanarak 

Büyük güreşi izleyerek yatıyorlar. 

Ulaşıp Han Tolay Arığ söyler: 

‘Atam Altın Taycı’yı üçünüz 

Köpek gibi çembere mi aldınız, 

Öldürmeyip?’ 

Ottığ Kös’ün yanağına  

Vurup geçti kızın yiğidi. 

(…) 

Dokuz günün sonunda 

Han Tolay Arığ Otıığ Kös’ü 

Kara bulutların arasında döndürüp, 

Sırt omurgasını beş yerden tekme atıp kopardı. 

Alp kişi Ottığ Kös ölüp kaldı. 

(…) 

O arada alp doğmuş olan Altın Arçol, 

Kögey Kös’ü kara yerden kapıp, 

Göğün bağrına kaldırıp, 

Kara yere tekrar düşürüp 

Arka omurgasına tekme savururken 

Kögey Kös gök sise dönüşüp dağılıverdi. 

‘Babanın acısı, annenin feryadı oldu! 

Üstün akıllı Kögey Kös’ü  



134 

 

İki elimden nasıl bıraktım!’ diye 

Altın Arçol üzülüp, kızın arkasından 

Gök kayanın içine doğru koşarak girdi.” (Killi Yılmaz, 2013: 181-183) 

Bu şekilde ellerinden kurtulan Kögey Kös, sarhoş olduğu bir esnada Altın Taycı’yı 

pusuya düşürerek onu öldürür. Altın Taycı’nın bu şekilde öldüğünü atı haber verir: 

“Han Tolay Arığ memleketine dönüp 

Bir süre geçtikten sonra, yorga kula at, 

İpek dizginini sürükleyerek ulaştı. 

İnsan diliyle dile gelip konuşmaktadır 

‘Sahibim Altın Taycı  

Çarıh Köök’ün toprağından 

Çok sarhoş halde gelirken 

Gök kır atlı Kögey Kös 

Büyük dağların üstünde nöbet tutup, 

Baban Altın Taycı’yı vurup düşürmeyi başarmış. 

Aziz bedeni uzakta, ak yazının ortasında, 

Ay ışığında parlayarak kalmış’. 

Bunu duyan Han Tolay Arığ 

Üzülüp kederlendi, 

Babasının aziz bedenini bulmaya gitti.” (Killi Yılmaz, 2013: 187) 

3.3.3.8. Dirilme Tipi 

Altın Taycı öldüğünde onu ailesindeki kadınlar diriltmektedir. İlk öldüğünde halası 

Altın Arığ tarafından diriltilen Altın Taycı, ikinci öldüğünde ise halası Altın Arığ kadar 

güçlü ve cesur olan kendi kızı Han Tolay Arığ tarafından diriltilir: 

“Han Tolay Aığ’ı görüp, 

Halkı bağırmaya başladı: 

‘Yeryüzünün kenarına giden 

Han Tolay Arığ dönmüş!’ 

Ay Mirgen çocuğu Altın Kiris’le 

Evden aceleyle çıktılar. 

O arada Han Tolay Arığ 

Altın direğin dibine ulaştı. 



135 

 

Atın Kiris atının ağzını alıp 

Kendi kendini koltuklayıp attan indirmektedir. 

Ön terkiden iki tulum çözüp 

Altın Taycı’nın evine girdiler. 

Orada bengi suyla 

Ölmüş olan Altın Taycı’nın  

Kalın etini yıkarlar. 

Yaşam suyunu etine kemiğine püskürtürler. 

Ondan kalanını ağzını tutarak açıp 

Altın Taycı’ya yutturdular. 

Her damardan kanın aktığı hissediliverdi, 

Eli ayağı kımıldamaya başladı. 

Ala gözüne ateş girdi, 

Geniş göğsüne aklını topladı, 

Derince nefes alıp, derin derin soluyarak 

Altın Taycı ayağa kalktı. 

‘Gitmiş bedenimi döndüren, 

Ölmüş bedenimi dirilten 

Hanginizdi nazlılarım?’ [diye] sordu. 

Han Sabah aldığı [eşi] ağzını açıp anlatır: 

‘Toprağı başka yere samur tüylü 

Koyu al at [gitmek için] sıkıntı çekti. 

Suyu başka suyu dolanıp, biricik yavrun 

Han Tolay Arığ eziyet çekti.’ 

Yavrusunun boynuna sarılarak  

Ağzıyla altı kez öptü Altın Taycı. 

‘Gitmiş bedenimi döndürdü, 

Ölmüş bedenimi dirltti, 

Nazlım değerlim Han Tolay Arığ! 

Ömrün uzun olsun, talihin açık olsun’, [diye] 

Baba kişi hayır duası etmektedir.” (Killi Yılmaz, 2013: 201-203) 



136 

 

Bu örnekte kahraman hayat suyu ile dirilmektedir. Daha önce de bahsedildiği gibi 

hayat suyu kutsaldır ve ihtiyarlara gençlik verdiği gibi hastaları ve ölüleri de 

iyileştirmektedir. 

3.3.3.9. Dirilme Sonrası 

Altın Taycı, dirildikten sonra kızı Han Tolay Arığ’ı evlendirir. İşleri çocuklara 

devrederek dinlenmeye çekilir: 

“Kanatlı kan kızılı atlı 

Hırçotay oğlu Hannığ Hılıs 

Han Tolay Arığ’ı istemek için geldi. 

Yabancı sayılan Han Tolay Arığ’ı 

Hannığ Hılıs’a uygun görüp verdiler. 

Hayat öylece sürüp gitmektedir, 

Ay Mirgen’in oğlu Altın Kiris’e 

Altın Teek’in kızını  

Altın Tana’yı aldılar. 

Altın Taycı, Ay Mirgen’i hanlıktan çıkarıp 

Altın Kiris oğlunu han makamına çıkarıp han yaptı, 

Bey makamına bey olarak atayıp uygun gördü. 

Ay Mirgen kardeşine o zaman söyledi: 

‘Altın Taycı’yla Ay Mirgen [artık] 

Dinlenmeye çekildi.” (Killi Yılmaz, 2013: 203-205) 

3.3.4. Kara Kuzgun Destanı 

3.3.4.1. Ölüm Nedeni 

Kara Kuzgun ile Altın Arığ iki kardeştir. Altın Arığ kız ile evlenmek isteyen 

adaylar, sınanmak için dokuz kardeşe gönderilir. Adaylardan biri olan Hlanır Taycı dokuz 

kardeşi öldürür ancak bir anda ortaya çıkıp dokuz kardeşin intikamını almak isteyen Üzüt 

kızı Üzen Arığ’a yenilir. Dolayısıyla Hlanır Taycı’nın ölümüne evlenmek istediği kız için 

girdiği mücadele neden olur: 

“Bunu gören Kara Kuzgun 

Kızıl kır atlı Hlanır Taycı’ya konuştu: 

-Enişte olmaya geldiysen 

Dokuz yiğit-dokuz kardeşten 



137 

 

Gidip iste. 

Enişte olmaya gelen Sarı Taycı, 

Zayıf gücü yetmeyip, ölüverdi. 

Gelin almaya gelen H lanır Taycı, 

Niçin gidip almayayım- diye 

Vedasını edip, 

Büyük yurttan çıkıyor. 

(…) 

-Siz dokuzken ben öldürdüm, 

Kalan üçünüzü de keseceğim” deyip, 

Kalan başları da kesti. 

Er iyisi Hlanır Taycı 

Dönüp gideceği sırada, 

Tokat sesi duyuldu. 

Alp üstünü Hlanır Taycı 

Dönüp baktığında, 

Kendir belikli, kukla yüzlü 

Üzüt kızı Üzen Arığ vurmuş. 

‘Ölmüş babanı gidip sen bul, 

Yitmiş anneni gidip sen bul, 

Elinle ettiğin öcünü elle alayım’ diye, 

Sağ kolunu kaldırıp, 

Çevirerek vurmuş.” (Ilgın, 2008: 35-37) 

3.3.4.2. Ölüm Tipi 

Hlanır Taycı, evlilik öncesi sınanmak için gönderildiği dokuz yiğit kardeşi öldürür. 

Zaferle döneceği sırada karşısına Üzüt kızı Üzen Arığ çıkar. Dokuz gün boyunca Üzen 

Arığ ile kapışan Hlanır Taycı, dokuz günün sonunda daha fazla dayanamayıp ölür: 

“Kendirbelikli, kukla yüzlü 

Üzüt kızı Üzen Arığvurmuş. 

‘Ölmüş babanı gidip sen bul, 

Yitmiş anneni gidip sen bul, 

Elinle ettiğin öcünü elle alayım’ diye, 

Sağ kolunu kaldırıp, 



138 

 

Çevirerek vurmuş, 

(…) 

İyice tutuşmadan, 

İki gün geçirdiler 

İki günün sonunda, 

İyice, güzelce tutuşup, 

Yakadan fena kapıştılar. 

Yedi gün boyunca sarmaştılar 

Yere taşa düşmediler. 

Dokuzuncu güne kadar tutuştular. 

(…) 

Hlanır Taycı tam attığı sırada  

Alpına az tutundu, 

Ayasıyla yere çok dayandı. 

Aklı başındayken tutuşuyor. 

Aklı başından gittiğinde, 

Issız yerden bedenini izletiyor, 

Ovadan omzunu yağmalatıyor. 

Kendir belikli kukla yüzlü 

Üzüt kızı Üzen Arığ’ın 

Hlanır Taycı’yı tutup fırlatmaya 

Temiz gücü az geliyor, 

Kuvveti yetmiyor. 

Kaldırıp fırlatamayınca 

Omuzuna kaldırıp bıraktı.”(Ilgın, 2008: 39-41) 

3.3.4.3. Dirilme Tipi 

Hlanır Taycı’yı Kara Kuzgun’un eşi Han Kız, ak ipek şalı ile Aya ve Güneşe karşı 

büyü yaparak diriltir: 

“Eşim güzel ve hoş Han Kız, 

Altmış yeteneğin var ise, 

Kardeşimin beklediği kişini 

Diriltip geri döndürüver. 

-Altmış yılını döndürdüm, 



139 

 

Elli yılını çevirdim,- diye 

Güzel ve hoş Han Kız, 

Ak ipek şalını çıkarıp, 

Aya, güneşe tutup büyü yapıyor. 

Alp doğmuş Hlanır Taycı 

Ayağa kötü düştü, 

Güçlü vücudu kaybolmuş, 

Kuru kaval gibi kalmış.” (Ilgın, 2008: 55) 

Bu diriltme ritüelinde de sihirli bir nesne olan ak ipek şal kullanılmaktadır. Daha 

önce de üzerinde durulduğu gibi ak renk Türk kültüründe önemli bir yere sahiptir. Ak renk 

temizliğin, gücün, yüceliğin simgesidir. Ayrıca ak kelimesi Altay Türklerinde cennet 

anlamına gelmektedir (Rayman, 2014: 10-15). Han Kız, bu denli önemli bir mana taşıyan 

sihirli nesnesiyle Aya, Güneşe karşı büyü yaparak diriltme işlemine iki kat güç 

kazandırmıştır. Zira Ay ve Güneş ilkel dönemde kutsal kabul edilmişler ve diriltme 

ritüellerinde önemli bir rol üstlenmişlerdir. (Ay ve Güneş Er Samır destanında detaylı 

olarak ele alınmıştır.) Dolayısıyla bu diriltme ayini de kullanılan nesneler açısından dinsel-

büyüsel bir özellik taşımaktadır.  

3.3.4.4. Dirilme Sonrası 

Hlanır Taycı dirildikten sonra Altın Arığ’la üç gün süren bir düğün ile evlenir. 

“Alp doğmuş Hlanır Taycı, 

İçeri girip selam verdi. 

Yaklaşıp tokalaştı: 

-Vereceğin kardeşin için mi, 

Yoksa vermeyeceğin kardeşin için 

Mi verdim temiz canımı, güzel gücümü? 

Diyor Hlanır Taycı. 

Onu işiten Kara Kuzgun cevap veriyor: 

-Alp olmadığı için, 

Güzel gücünü verip, yürüdün mü? –diye, 

Kız düğününü yapmak için emir verdi. 

Üç günde düğün bittiğinde, 

Alp-yiğit Halnır Taycı 



140 

 

Altın Arığ’ı, 

Altın yüzük edip, 

Altın cebin dibine koyup, 

Vedasını edip, 

Kızıl kır ata atlayıp, 

Bağırarak kamçı vurdu, 

Sıçrayarak dört nala koştu. 

Evine-yurduna doğru koştu.” (Ilgın, 2008: 55-57) 

3.3.4.5. Ölüm Tipi 

Hlanır Taycı ile Altın Arığ’ın üç gün süren düğününün ardından Hlanır Taycı, eşini 

alıp memleketine dönmek için yola çıkar. Ancak dönüşyolunda kırk bahadırın eline 

düşerve mızrak, kılıç ile öldürülür. 

“(Han Kız konuşuyor): 

‘Alp doğmuş kızıl kır atlı 

Hlanır Taycı enişten buradan dönerek, 

Kırk Bahadır eline düştü. 

Temiz gücünü yola koyup, 

Ölümsüz ebediyete, çekilmez suya benzedi. 

Kırk Bahadır’ın yerinde  

Kızıl kır at altı yerden  

Okuyla delercesine, 

Alçaktan gelen okların, 

Ucuna basıp koşuyor. 

Yüksekten gelen okların  

Altından koşuyor. 

Hlanır Taycı enişten, 

Yedi yerden mızrakla vurulup, 

Mızraığı başından çekip çıkarıp, 

Kılıç ucuna yasalanıp düşüyor.” (Ilgın, 2008: 57) 

3.3.4.6. Dirilme Tipi 



141 

 

Hlanır Taycı, ilk dirilmesinde olduğu gibi ikinci dirilmesinde de bir kadın 

tarafından diriltilir. Destanda kız güzeli olarak adlandırılan kadın, Hlanır Taycı’yı altın 

sandıktan çıkardığı altın düğmeyle diriltir: 

“Altmış belik sırtına yayılan, 

Elli belik omuzuna inen 

Güzel ve hoş kız, 

Altın sandığa varıp, 

Altın sandığı açtı. 

Altın sandığın dibinden 

Ayda, güneşte ışıldayan 

Altın düğmeyi çıkarıp, 

Ayda güneşte parıldadıp, 

Hlanır Taycı’nın göğsüne dikti. 

Düğme dikilen Hlanır Tyacı 

Evvelkinden daha üstün, 

Öncekinden daha güzel oldu. 

Erimiş yeri eteğe kadar, 

Donmuş yeri diz kapağına kadar 

Basıyor.” (Ilgın, 2008: 73). 

Hlanır Taycı, göğsüne dikilen altın düğmeyle dirilmektedir. Altın, ölüp dirilme 

motifinde önemli bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Mircea Eliade, doğanın bitkilerde 

ve hayvanlarda olduğu gibi metallerde de doğum-ölüm döngüsünü işlettiğini 

belirtmektedir. Eliade, toprakta olgunlaşan altının göğün, özellikle de Güneşin etkisiyle 

iyice arındırıldığından ateşin yakıp yok edemeyeceği bir özellik kazandığını ve böylece 

Güneş ile özdeştirildiğini de ifade etmektedir (Eliade, 2020b: 54). Yine Eliade, ilkel 

kültürlerde Gök Tanrısı’nın niteliklerini Güneşe devrettiğini ve Tanrı’nın Güneş ile 

özdeştirildiğini belirtmektedir (Eliade, 2020a: 165). Altının Güneş ile Güneşinse Tanrı ile 

özdeştirildiği göz önüne alınırsa altının dirilme ritüellerinde kullanılması doğaldır. 

Dolayısıyla altının Güneşten aldığı ısı/ışık/kutu ölenin vücuduna tekrar aktarması ile 

diriltmeyi sağladığı yorumuna ulaşılmıştır. 

3.3.4.7. Dirilme Sonrası 

Hlanır Taycı, dirildikten sonra eskisine göre çok daha iyi bir şekilde dirilir. 



142 

 

“Düğme dikilen Hlanır Tyacı 

Evvelkinden daha üstün, 

Öncekinden daha güzel oldu. 

Erimiş yeri eteğe kadar, 

Donmuş yeri diz kapağına kadar 

Basıyor.” (Ilgın, 2008: 73). 

3.3.5. Altın Arığ Destanı 

3.3.5.1. Ölüm Nedeni 

Picen Arığ ile İcen Arığ iki kız kardeştir. Alp Han ölünce onun altı yaşındaki 

oğluna ve yurduna sahip çıkarlar. Ancak bir gün küçük çocuk ablalarının sözünü dinlemez. 

Picen Arığ ile İcen Arığ sinirlenip çocuğu öldürerek yerine han olmaya karar verirler: 

“-Hey, İcen Arığ, biz başkasının çocuğunu 

Bakıp büyütürsek, mutlaka 

O çocuk, büyüyünce, 

Bize köpek kadar değer vermez. 

Han olursa, han olmalıyız, 

Bey olursa, bey olmalıyız. 

(…) 

Han olabilirsem, 

Han olmak istiyorum, 

Bey olabilirsem, 

Bey olmak istiyorum! 

Hanın giyineceği altın yakalı kıyafeti 

Giyinebilirsem, giyinmek istiyorum, 

Altın bastona dayanmak istiyorum.” (Özkan, 1997: 41-47) 

Picen Arığ ile İcen Arığ, babalarından Alp Han’ın yurdunu Ak kayanın içindeki 

Altın Arığ’ın koruduğunu öğrenirler. Han olmalarına engel olmaması için Altın Arığ’ı da 

öldürürler: 

“Babası Altın Sayzan söyler: 

-Sen Picen Arığ, 

Huu İney’in huyunu bilsen de, 

Alp Hanın yerinde yurdunda, 



143 

 

Huu İney’den daha iyi bir şey var, 

Huu İney’den daha ileride bir şey var. 

Köyün ötesinde, yeryüzünün zirvesi 

Kirim Dağı duruyor, 

Kirim Dağının üzerinde 

Altı sivri başlı Ak kaya duruyor, 

Gece olunca, ay ışığıyla parlıyor, 

Onu sen hiç görmedin mi? 

Altı sivri başlı, 

Ak kayanın içinde dokuz kulaç boyunda, 

Altın yeleli, altın toynaklı 

Ak Sabdar at, kendi kendine yaratılmış. 

Altın Arığ kız, kendiliğinden yaratılmış. 

Yok olacak ruhu yoktur, 

Dökülecek kanı yoktur. 

Sonsuz ulu alp, 

Alp Hanın evine 

Altın Arığ bakar, 

Altı sivri uçlu Ak Kaya’dan 

Çıkma zamanı gelmiş.” (Özkan, 1997: 49) 

3.3.5.2. Ölüm Tipi 

Han olmak isteyen Picen Arığ ile İcen Arığ, hanın varisi olan oğlan çocuğunun 

başını kılıç ile keserek öldürürler: 

“Altı yaşındaki oğlan, onlara 

Doğru koşuyor, bağırıp ağlayarak: 

Ablalarım nerede idiniz? 

Sizler yok iken soğukta üşüyerek uyudum. 

Sizler yok iken aç kalıp geceledim. 

Koşup onlara yaklaşınca 

Picen Arığ saçlarından tutup, 

Yere iterek düşürüp 

Kirim tepesine doğru sürükleyip getirir. 

Altı ayrık uçlu Ak Kayanın  



144 

 

İçine sürükleyip  

Canlı, çelik kılıçla altı yaşındaki oğlanın 

Başını kesivermiş. 

Ak kanı akıp, temiz ruhu çıkıp 

Altı yaşındaki oğlan ölmüş. 

Picen Arığ, İcen Arığ, Ak kayanın 

Kapısını o zaman kapatmışlar.” (Özkan, 1997: 59-61) 

Picen Arığ ile İcen Arığ, Altın Arığ’ı babalarından aldıkları çelik topuz ile 

öldürmek isterler. Ancak topuz ile vursalar da Altın Arığ ölmez. Bunun üzerine yardıma 

gelen babaları Altın Sayzan, üç defa seslenip vurarak Altın Arığ’ı öldürür: 

“Ak kayanın içine  

Babaları Altın Sayzan koşarak girmiş: 

Akılsız Picen Arığ, 

Beyinsiz Picen Arığ, 

Büyük fıçıyı öyle karıştırmak olmaz. 

Büyük işe böyle başlamak olmaz! 

Picen Arığ’ın elinden 

Canlı çelik topuzu çekerek almış. 

Ytan Altın Arığ’ın yanına gelmiş. 

Altın Sayzan üç defa seslenmiş. 

Altın Arığ’a, canlı çelik topuz le vurmuş. 

Yatan Altın Arığ’ın 

Başını uçuruvermiş. 

Sonra dönüp gelmiş üç defa bağırmış. 

Duran Ak Boz atın  

Başını kesivermiş. 

Gövdesi düşüp, devrilmiş, 

Başı direkte asılı kalmış.” (Özkan, 1997: 59) 

3.3.5.3. Dirilme Tipi 

Ölen Alp Han’ın yurdunu koruyan yer iyesi bozkurt, Huu İney adında yaşlı bir 

kadına dönüşerek oğlu Hulatay’la birlikte mağarada öldürülen Altın Arığ’ın ve oğlan 

çocuğunun cesetlerini bularak diriltir: 



145 

 

“Huu İney, der: 

Kara Kula atını eyerle! 

Hulatay, Kara Kula adlı atını eyerlemiş. 

Huu İney, “Benimle birlikte gel”, der. 

Yerin zirvesi, Kirim dağına bakarak gitmişler. 

Kirim dağına yaklaşarak, 

Kirim dağına tırmanmışlar. 

Kirim dağının tepesinde Ak kaya vardır. 

Ak kaya, güneşle parlamaktadır. 

Ak kayaya yaklaşmışlar. 

Huu İney hayvan gibi seslenmiş, 

Kuş gibi ses çıkarmış, 

Ak kayanın kapısı açılmış. 

Ak kayanın içine girince, görürler ki, 

Altın Arığ’ın başı kesilmiş, yatıyor. 

Ak Boz atın başı direkte, 

Sallanıp duruyor. 

Altı yaşındaki oğlan çocuğunun 

Başı kesilmiş. 

Huu İney, Altın Arığ’ın  

Başını almış, 

Bedenine yaklaştırıp, 

Cebinden, sihirli, ak su çıkarmış. 

Sihirli, ak sudan, 

Altın Arığ’a biraz sürmüş. 

Altın Arığ’ın eti, kanı saçılmış, 

Derin nefes alıp vermiş, 

Gözlerini açıp, oturmuş. 

Ak Boz atı da canlandırmış, 

Altı yaşındaki oğlanı diriltmiş. 

Huu İney, sihirli ak suyu, 

Altın Arığ’ın cebine koymuş. 

Huu İney, demiş: 

-Peki Altın Arığ, gün gelir 



146 

 

Bu su sana lazım olur. 

Bu suyu, arayarak altmış yıl dolaştım. 

Bu suyla, yanmayan ateş yanar. 

Ölen insan canlanır, 

Canlı, can veren sudur. 

Bu suyun varlığından, 

Büyüdüğümde haberdar oldum, 

Çok aradım, buldum. 

Fakat benden sonraki nesiller 

Bu suyu bulamazlar.” (Özkan, 1997: 91-93) 

Su dirilme uygulamalarında karşımıza çıkan önemli motiflerden biridir. Daha önce 

de bahsedildiği gibi Bahaddin Ögel, Eski Türklerde can veren suya hayat suyu denildiğini 

ve bazı Altay efsanelerine göre bu suyun göğün on ikinci katına kadar yükselen Dünya 

Dağı’nın üzerindeki bir kayın ağacının dibinde yer aldığını belirtmiştir. Ögel, hayat 

suyunun ihtiyarları gençleştirip sonsuz bir güç verdiği gibi hastaları ve ölüleri de 

iyileştirdiğinden bahsetmiştir (Ögel, 2014: 120-121). Eliade ise dünyanın temelini ve 

bitkilerin özünü oluşturan suyunyaratıcı bir güç olduğunu, uzun ömür sağladığını ve her 

derde deva olduğunu belirtir. Dolayısıyla da dinsel açıdan önemli bir yere sahip olan bu 

suyun dirilme ritüellerinde ölümsüzlük iksiri olarak kullanıldığını ifade etmiştir (Eliade, 

2020a: 216-217).  

3.3.5.4. Dirilme Sonrası 

Altın Arığ destanında dirilme sonrasında henüz adsız olan kahramana ad verilir. 

Adını alan kahraman Altın Arığ ve Hulatay ile birlikte onu öldürüp yurdunu dağıtanlardan 

intikamını almak üzere yola çıkarılır: 

“(Huu İney) 

Hüngür hüngür ağladıktan sonra, durup, söyler: 

Alp Hanın oğlu, öksüz büyümüş. 

Güzel adını, ölmeden önce ben vereyim: 

Altındaki, bindiğin atın, 

Alp Saaday’ın ülkesinde, 

Kara Küren adlı at olsun, onu tutup binersin. 

Baban, Alp Handır, 



147 

 

Annen, Ak Ölen Arığ’dır. 

Adın, Kara küren atlı Çibetey han olsun. 

Hulatay ile Altın Arığ’a demiş: 

-Peki, Altın Arığ ve Hulatay, 

Benim sözlerimi dinleyin: 

Alp Hanın çocuğu Çibetey Hana, 

Yaşça küçük olsa da, 

Saygı göstereceksiniz. 

Huu İney, Çibetey Hana 

Canlı halı verip, söylemiş: 

-Tamam, Ak kayadan çıkınız, 

Artık söyleyecek şeyim yoktur. 

Alp Saaday’ın ülkesine gidiniz, 

Kendi yurdunu, kendisi talan eden 

Picen Arığ ile İcen Arığ adlı iki kız kardeşi 

Acımadan öldürünüz. 

Malınızı, halkınızı geri getirip, 

İyi yaşayınız.” (Özkan, 1997: 95-97) 

3.3.5.5. Ölüm Nedeni 

Altın Arığ destanında Çibetey Han, iki kez ölüp dirilmektedir. Çibetey Han, ilkinde 

olduğu gibi ikincide de onun yerine han olmak isteyen insanlar tarafından öldürülür. Bu 

defa Çibetey Han’ın yerine geçmek isteyen Huu İney’in oğlu Hulatay’dır: 

“Hulatay söylemiş: 

-Altın Arığ, yolumuz uzun, gidelim. 

Altın Arığ’ın, aklı henüz başında değildir. 

Hulatay’a bakarak, Altın Arığ söyler: 

-Altın Arığ, yolumuz uzun, gidelim. 

Hulatay, şaşkınlığa düşerek, 

Kara kula atının gemini çekmiş. 

(…) 

Hulatay, göğün derinliklerine bakarak gidiyormuş. 

Çibetey Han göğün derinliklerinde 

Canlı halıyla uçmaktaymış. 



148 

 

Hulatay demiş ki: 

-Altın Arığ, hanımız, beyimiz 

Çibetey Han gökyüzünün derinliklerinde 

Canlı halıyla uçuyor. 

Altın Arığ, Hulatay’ı görüp konuşur. 

-Altın Arığ, hanımız, beyimiz 

Çibetey Han gökyüzünün derinliklerinde 

Canlı halıyla uçuyor. 

Hulatay tekrar söylemiş: 

-Altın Arığ, hanımız, beyimiz 

Çibetey Hanı, öldürürsek, 

Hanın yerine han, biz oluruz. 

Beyin yerine bey, biz oluruz. 

Altın Arığ, bu sözü aynen tekrarlamış: 

-Hanımız, beyimiz Çibetey Hanı, öldürürsek, 

Hanın yerine han, biz oluruz. 

Beyin yerine bey, biz oluruz.” (Özkan, 1997: 99-101) 

3.3.5.6. Ölüm Tipi 

Altın Arığ’ın aklının yerinde olmamasını fırsata çeviren ve onun da onayını alan 

Hulatay, Çibetey Han’ı okla vurarak öldürür: 

“Hulatay, okluğunu çıkararak, oku çekiyor, 

Sadağı kapıp, yayı çıkarıyor, 

Oku yaya koyup, yayı gerip çekmiş. 

Kara kula atın üzerinde 

Hulatay, geriye doğru kaykılmış, 

Yay vınlamış, kiriş tınlamış, ok yaydan çıkmış. 

Canlı halıyı delerek, 

Çibetey Hanın göğsüne saplanmış. 

Ak vadinin ortasına, 

Çibetey Han, halısıyla birlikte düşmüş. 

Hulaty demiş: 

-Altın Arığ, hanımız, beyimiz 

Çibetey Hanı öldürdük, 



149 

 

Şimdi biz ikimiz, iki başı birleştirip, 

Karı-koca olarak yaşarız.” (Özkan, 1997: 101) 

3.3.5.7. Dirilme Tipi 

Hulatay tarafından öldürülen Çibetey Han, yine Hulatay tarafından diriltilir. 

Hulatay, Altın Arığ’ın aklının başına geldiğini anlayınca, Altın Arığ’a hoş görünmek için 

Picen Arığ ile İcen Arığ’ı öldürerek Çibetey’in intikamını alır. Ardından Çibetey Han’ı 

yeşil ottan hazırladığı ilaç ile diriltir: 

“Sarı dağın üstüne, 

Koşarak çıkınca, 

Altın Arığ, Ak Boz atının 

Gemini çekerek, durdurmuş. 

Dikkatlice bakınca, 

Alp Saaday’ın evinin yıkıldığını görür. 

Yetiştirilen mal ve halk 

Göçüp gitmektedir. 

Sarı dağın üzerine baktığında, 

Hulatay’ın Alp Saaday’ı, atı ile birlikte 

Öldürmüş olduğunu görür. 

Picen Arığ ile İcen Arığ adlı iki kız kardeşi öldürüp, 

Ağacın eğik dalına asmış olduğunu, 

Altın Arığ, görür. 

Hulatay, Altın Arığ’ın her şeyi öğrendiğini sezmiş, 

Altın Arığ’a hoş görünmek için, 

Alp Saaday’ı ve iki kız kardeşi öldürmüş. 

Altın Arığ, atı Ak Bozun 

Gemini çevirerek çekmiş, 

Halkın ve hayvanların, 

İzinden gitmiş. 

Yeryüzünün merkezi olan, 

Çibetey’in öldüğü ak vadiye gelmiş. 

Hulatay, Çbetey Hanı diriltmiş, 

Altın Arığ, canlı halının bozulup, yıprandığını, 

Görür. 



150 

 

Hulatay, Çibetey Hanı nasıl 

Diriltmiş olabilir? 

O çağda, ölen şeyleri dirilten 

İlaçlı otlar çok yetişirmiş. 

Hulatay, ak otun ucundan, yeşil otun ucundan, 

İlaç hazırlayıp, 

Çibetey Hanı diriltmiş.” (Özkan, 1997: 117-119) 

Daha önce de bahsettiğimiz gibi Roux, bitkilerin gücünün büyülü ve kesin 

olduğunu ve en mükemmel ilaçların bitki kökenli olduğunu bildirmiştir. Ayrıca Roux, 

bilimin gözünde de bitkilerin gerçek tedavi güçlerinin olduğundan söz etmektedir (Roux, 

2000: 164). Dolayısyla bu örnekte de diriltme için bitkinin gücünden yararlanıldığı 

görülmektedir. 

3.3.5.8. Dirilme Sonrası 

Dirilme sonrasında Çibetey Han, Hulatay ile birlikte evlenmek için yola çıkarlar. 

Bütün engeller aşıldıktan sonra da dokuz gün, dokuz gece süren çifte düğün yaparlar: 

“Annesinin yaşadığı, güzel yurduna 

Artık gelmiş Çibetey Han. 

Altay dağının üzerine çıkıp, 

Bakıp durmaktadırlar. 

Hulatay geri dönmüş, 

Kara Kula, direkte bağlı duruyor. 

Kara Kula’nın yanında 

Kök Pora adlı at duruyor. 

Altın Arığ Kız 

Altay dağının üzerinde yatmaktadır. 

Çibetey Han, Altın Arığ Kız’a 

Selam bile vermemiş. 

İnip köye gelmişler, 

Büyük köyün içinden geçip, 

Güzel, beyaz eve gelip, 

Attan indiklerinde, 

Kapı açılmış, Hulatay çıkıvermiş. 



151 

 

-Ey kardeşim, Çibetey Han, 

Ne kadar zaman dolaştın? 

Ben, çok önce gelip, 

Seni bekleyemedim. 

Pora Han’ın kızı, Pora Ninci ile evlendim. 

(…) 

Çibetey ile Hulatay karar verirler 

İki düğünü birlikte etmek için. 

Halka haber vermişler: 

Büyük düğün olsun! 

Alp Han Kız, hemen güzel, beyaz evi hazırlamış. 

Bütün halk toplanmış, büyük düğün başlıyormuş. 

Bitmeyecek düğün oluyor, 

Bütün halk eğleniyor, 

Dokuz gün boyunca, 

Hiç bitmeyecek gibi bir düğün olmuş. 

Dokuz günün sonunda, 

Düğün biter bütün halklar dağılır.” (Özkan, 1997: 163-165-167) 

3.3.5.9. Ölüm Nedeni 

Altın Arığ destanında üç ölüp dirilme motifi mevcuttur. İlk iki motif Çibetey 

Han’ın, sonuncusu ise Altın Arığ’ın ölüp dirilmesini konu edinir. Altın Arığ’ın ölüm 

nedeni Hulatay ile Pora Ninci çiftinin çocuğunu öldürmüş olmasıdır. Çocuğunun öldüğünü 

öğrenen Pora Ninci Altın Arığ’ı öldürmek ister: 

“Hulatay yüksek sözle söylemiş: 

-Kök Pora’nın alnını 

Altın Arığ delerek öldürmüş, 

Yavrumuzu da Altın Arığ öldürmüş olabilir. 

Poara Ninci bunu duyunca, 

Yüksek sesle söylemiş: 

-Bağrımdan çıkan yavrumu 

Nerede öldürdü Altın Arığ? 

Onun cesedini 

Bulabilir miyim, bulamaz mıyım? 



152 

 

Gürültüyle silkinip, 

Karışık renkli yılan oluş, 

Altın direğin yanından  

Kara yerin dibine girmiş.”(Özkan, 1997: 215) 

3.3.5.10. Ölüm Tipi 

Pora Ninci yaşlı kadına dönüşerek Altın Arığ’ın sarhoş olduğu bir esnada, ondan 

ölüm ruhunun nerede olduğunu öğrenir. Pora Ninci, Altın Arığ’ın ölüm ruhunu bulur ve 

onu öldürür: 

“(Yaşlı kadın) 

‘Büyük alpın temiz canı, 

Asil ruhu kendisinde olmaz 

Diye, işitmiştim, 

Altın Arığ, mutlaka, 

Senin de temiz canın 

Kendinde değildir.’ 

Halanın sarhoşluğu artmıştı. 

Şuurunu kaybetmiş olabilir mi, 

Başını kaldırıp dedi ki: 

‘Evet, nineciğim, söylediğin doğrudur, 

Büyük alpın temiz canı, 

Asil ruhu, bedeninde olmaz. 

Benim temiz canım, 

Asil ruhum bedenimde değildir. 

Benim asil canıma 

Burada, yetişip alacak kimse yoktur, 

Kanatlı kuşun, 

Üç defa mola vererek ulaşabileceği yerde, 

Güçlü av hayvanlarının, 

Üç defa mola vererek yetişebileceği yerde, 

Yeryüzünün zirvesi, Ak dağ vardır. 

Yerin zirvesi Ak dağın üzerinde  

Altı ayrı zirveli Altın kaya vardır. 

Altın kayada iki başlı, altın tüylü, 



153 

 

At başı büyüklüğünde, altın guguk kuşu var, 

Benim temiz canım, 

Asil ruhum, o kuştur’, diyordu.”(Özkan, 1997: 247-249) 

Altın Arığ’ın ölüm ruhunun nerede olduğunu öğrenen Pora Ninci, onu bulur ve 

Altın Arığ ile atı Ak-Boz’u öldürür: 

“Ak-Boz’un başı öne düşüp, 

Yürüyüşü yavaşlar. 

Ak-Boz, yürüyemez, durur. 

Altın Arığ, Ak-Boz’un 

Önüne yıkılıverir. 

Altı ayrı zirveli altın kayanın içinde  

Şarkılardan daha güzel şarkı işitilmiş, 

Türkülerden daha güzel türkü işitilmiş. 

Kırılacak kadar ince belli, 

Üç karış genişliğinde yüzlü, 

Pora Han’ın kızı Pora Ninci 

Altı ayrı zirveli 

Altın kayanın üzerinden  

Şarkısını söyleyerek, 

Türküsünü söyleyerek inmekteymiş. 

İki başlı altın guguk kuşunun  

Altın tüyünü tamamiyle yolmuş. 

Kuşu kucağında tutarak, şarkı söyleyerek geliyormuş. 

Altın Arığ’ın üzerine getirip, 

Aşırarak atlayıp gitmiş. 

Altın Arığ, elini ayağını  

Kaldıramadan, yatıyor. 

Sonra geri dönüp, 

Pora Ninci söyler: 

-Bağrımdan çıkan yavrumun 

Cesedini, kemiklerini nerede bıraktın, 

Altın Arığ, cevap ver? 

Altın Arığ, söyler: 



154 

 

-Bağrından çıkan yavrunun  

Cesedinin nerede olduğunu öğrenip, 

Tekrar aydınlıkta yaşayamam, 

Öldüreceksen, Pora Ninci, öldür! 

Pora Ninci iki başlı guguk kuşunun  

İki başını sıkarak, 

Ak-Boz ile Altın Arığ’ın 

Bütün sinir ve damarlarını bir yere çekerek, 

İşkence edip, acı vermekteymiş. 

Altın Arığ söyler: 

-Dur artık, kızma, Pora Ninci, 

Herhangi bir zamanda, 

Benden de çok sıkıntı çekip, 

Benden de çok acı çekip, 

Öldüğünde, ölmediğin zamanda, 

Altın Arığ’ı hatırlayacaksın, 

Altın Arığ’ın adını anıp, üzülsen de 

Altın Arığ olmayacak. 

İki başlı guguk kuşunun bir başını 

Pora Ninci koparmış. 

Ak-Boz’un canı çıkıp, yere yıkıldı. 

Kızıl kum gibi, kemikleri ve kanı yayıldı. 

Kuşun ikinci başını da kopardı, 

Altın Arığ, ıstırapla inleyip, bağırdı: 

Acılar içerisinde, inledi. 

Temiz canı çıktı, 

Beyaz kanı yayıldı. 

Altın Arığ’ın kemikleri  

Ak kum olup, yayıldı.” (Özkan, 1997: 273-275) 

3.3.5.11. Dirilme Tipi 

Altın Arığ’ı aramak için Alp Han Kız yola çıkar. Altın Arığ’ı ne kadar arasa da 

bulamayan Alp Han Kız, üzülüp ağlamaya başlar. Bu sırada arkasından gelen yaşlı bir 

adam Altın Arığ’ın topuk kemiğini ve atın küçük toynağını bularak bastonu ile 



155 

 

kemiklereüç defa vurur. Böylece Altın Arığ’ın soyundan bir insan ve atın soyundan bir at 

vücuda gelir: 

“Alp Han Kız, üzülerek, 

Hüngür hüngür ağlamış. 

Öyle çok üzülüp, 

Öyle derinden acı çekerken, 

Arkasından gelen kimsenin ayak seslerini duymamış. 

Geriye dönüp bakınca, beyaz bastona dayanmış 

Yaşlı bir adamın durduğunu görmüş: 

-Eee, Alp Han Kız, 

Niye böyle üzülüp, 

Niye böyle acı çekiyorsun? 

Alp Han Kız cevap verir: 

Niye üzülmeyeyim, 

Niye kederlenmeyeyim. 

Altın Arığ ile Ak Boz’un 

Cesedini ve kemiklerini bulamadım. 

Yaşlı adam söyler: 

Ölen Altın Arığ ile Ak Boz, 

Tekrar bu aydınlık dünyaya gelmez. 

İşte bu ak bastonla karıştırıyorum. 

Ama kemikleri yok. 

Yaşlı adam Altın Arığ’ın 

Topuk kemiğini bulmuş, 

Ak Boz’un toynağının içindeki 

Küçük toynağını bulmuş: 

-İşte Alp Han Kız, 

Halkın için ıstırap çekip ölmüş olan 

Altın Arığ’ın ve 

Ak Boz’un 

Kemiği tekrar yok olacak. 

Yaşlı adam Altın Arığ’ın topuk kemiğine 

Beyaz bastonla üç defa vurunca 

Küçük göğüslü 



156 

 

Alp meydana gelmiş. 

Ak Boz’un küçük toynağına 

Üç defa vurunca, 

Ak tavşana benzeyen, 

Ak Oy adlı at meydana gelmiş.” (Özkan, 1997: 299-301) 

Bu destanda da kemiklerden dirilme söz konusudur. Ancak bu dirilme diğerlerinden 

farklıdır çünkü Altın Arığ’ın bütün kemikleri bulunamaz. Bu yüzden ak bastona dayanmış 

yaşlı bir adam, ulu bir kimse devreye girer. Yaşlı adam, elindeki ak bastonla Altın Arığ’ın 

yalnızca topuk kemiğini bulur. Yaşlı adam topuk kemiğine üç defa vurunca Altın Arığ’a 

benzeyen bir kişi dirilir. Bu dirilme örneğinde dikkat çeken unsurlar ulu bir kimse olan 

yaşlı adam, ak baston ve üç sayısıdır. Örneğin dikkat çeken bir başka hususu ise dirilme 

tipinin reenkarnasyonu andırmasıdır. “Reenkarnasyon insan öldükten sonra ruhunun başka 

bir bedende tekrar dünyaya gelmesidir.” (Bezgin, 2011: 1). Ruh göçü, tenasüh, ruh 

sıçraması gibi isimlerle de anılan reenkarnasyon “Temelde tekâmül yani olgunlaşma, 

mükemmelleşme fikri üzerine kurulmuştur.” (Öz, 2016: 5). Dolayısıyla Altın Arığ’ın 

ruhunun başka bir bedende tekrar hayat bulduğunu söylemek mümkündür.  

3.3.5.12. Dirilme Sonrası 

Altın Arığ’ın topuk kemiğinden meydana gelen Taptaan Mirgen, dirilme sonrası 

Altın Arığ’ı öldüren Pora Ninci’den intikam almak için yola çıkar. Pora Ninci’yi 

yakalamak için ise kendisini dirilten yaşlı adamın verdiği sihirli nesneyi (sarı kayış) 

kullanır: 

“(Taptaan Mirgen) 

‘Evet ben yeryüzünün çukuru olan yere, 

Ayın ve güneşin ışığı değmeyen yere 

Ulaşmak için gidiyorum. 

Öç almak için, öldürmeğe, 

İntikam almak için, vurmağa gidiyorum! 

(…) 

Gökyüzünün derinliklerinde, 

Altı kanatlı ala yılan şeklindeki 

Canlı halı, altı dizginli, 

Pora Ninci altı defa dolanmış, 



157 

 

Dolanıp gitmekteymiş. 

Cebine elini sokup, 

Taptaan Mirgen sarı kayışını 

Çekip çıkarmış; 

Fırlatıp attığında, 

Sarı kayış, 

Şimşek gibi çakıp, 

Kıvılcımlar saçar gibi dolanıp, 

Atılan ok gibi fırlamış, 

Gökyüzünün derinliklerine doğru gitmiş. 

Taptaan Mirgen, koşarak oraya gitmiş. 

Koşarak oraya gelince, görmüş ki, 

Pora Ninci’nin eli, kolu 

Bağlanmış, yatmaktadır. 

Taptaan Mirgen, attan inip, 

Pora Ninci’yi canlı halısıyla birlikte 

İpiyle direğe bağlamış. 

(…) 

Kayalık bir yerde  

Ateş yakıp, Pora Ninci’yi 

Ateşe atıp, yakmışlar. 

Pora Ninci, hemen ölememiş, 

Acılar çekip, ıstırapla kıvranarak, 

Altın Arığ’ı  

O zaman anmış.” (Özkan, 1997: 309-317-319-323) 

3.3.6. Ay Huucın Destanı 

3.3.6.1. Ölüm Tipi 

Bu destanın kahramanı Altın İrgek, evleneceği kızın yurduna geldiğinde, kızın 

ağabeyi tarafından okla vurularak öldürülür: 

“Ak evin alt yanında 

Ak saray ev duruyor, 

Kapı arkaya açılıyor, 



158 

 

Karnı öne çıkmış, bir çocuk, 

Gözleri fırlamış, 

Sol ayağını eşiğin dışına atmış, 

Sağ ayağı evde kalmış. 

Söğütten yayı dağılıp, 

Keçisakalı okunu kesip bırakmış. 

Söğütten yayı ucu kavuşuyor, 

Parmağının ucuna  

Kan toplanıyor, 

Geniş omuz başları 

Birleşmiş gibi 

Ak konur atın yiğidi 

Ak zirveye fırlayıp gelmiş, 

Ak konur atlı er güzeli 

Oğlanı dikkate almamış 

Yanına yaklaştığı sırada, 

Okunu saplayıp takmış. 

Keçisakalı okun ucundan 

Yalım çıkmış, 

Keçisakalı okun arkasından 

Duman yükselmiş, 

Yiğit Ak konur atı 

Ortasından atıp vurmuş, 

Ak konur atlı er güzelini 

Ortasından at düşürmüş, 

Ardında duran Kirim zirveye 

Doğru yuvarlanmış. 

Yuvarlanarak at güzeli 

Devrilip ölmüş. 

Kirim zirve üstüne  

Üç parça düşmüşler, 

Yiğit at güzeli  

Kendinden geçip kalmış, 

Arı sili er güzeli 



159 

 

Bayılıp kalmış. 

Altın gibi vücudu 

Aya yaslanıp yatmış, 

Gümüş gibi onun bedeni 

Güneşte parıldayıp kalmış, 

Ak konur at yıkıldıktan sonra, 

Ak konurun sahibi ölüp gitmiş.” (Özkan, 1997: 659-661) 

3.3.6.2. Dirilme Tipi 

Tönis Han’ın oğlu Hıyan Tönis’in okla öldürdüğü Altın İrgek’i, Tönis Han’ın kızı 

Kilin Arığ bulur ve onu çok beğendiği için diriltir: 

“Tönis Hanın kızı, 

Durup bakıyor. 

Arı sili er güzeli 

Kendinden geçmiş. 

Kilin Arığ, kız güzeli, 

Gönlü kavrulup kalmış, 

Arı sili er güzeline 

Acıyıp, başında durmuş: 

‘Altı kızım, görüyor musunuz? 

Ağabeyim yakın zamanda okuyla 

Vurmuş, 

Öyle etse, ağır karakterli 

Ağabeyim Hıyan Tönis Han. 

Böyle etse, sert huylu 

Hiçbir şeye acımaz. 

Yeni yetme er güzeli 

Yaramaz yerde yatıp kalmış, 

(…) 

Arı sili altı kızına, 

Dönüp konuşuyor. 

Ağabeyim buraya dönüp gelirse, 

Altı kızım, söylemezsiniz. 

Dönüp gelmiş kız güzeli, 



160 

 

Emleyip ilaçlamış, 

Ak konur at, at güzeli, 

Yeniden doğup kalkmış, 

Zirve yükseği yerde 

Şakırdatıp pıskırıyor, 

Altı kez dönüp at yiğidi 

Gürletip kişniyor. 

Oradan dönüp kız kişi 

Er güzelini emlemiş 

Emlediği emi 

Erimeyen em olmuş, 

İlaçladığı ilacı 

Yardım edip ilaç olmuş. 

Yeni yetme er güzeli 

Yeniden doğup kalkıyor. 

Dönüp er güzeli 

Altı kızla tokalaşmış, 

Çevrinip er güzeli 

Yedi kızla konuşmuş: 

‘Ölen güzel bedenimi 

Dirilttiniz, 

Ölen güzel vücudumu 

Ayağa kaldırdınız yedi kız.” (Özkan, 1997: 665-667) 

Bu örnekte Altın İrgek’in em ile diriltildiği görülmektedir. Ancak bu ilacın hangi 

maddeden yapıldığı belli değildir. Sadece Kilin Arığ’ın Altın İrgek’i emlediği ve bunun 

sonucunda Altın İrgek’in dirildiği belirtilmiştir. 

3.3.6.3. Dirilme Sonrası 

Altın İrgek, dirildikten sonra kendisini dirilten kızı beğenir ve kızı da alıp 

memleketine döner: 

“Altın İrgek, er güzeli, 

Ak konur ata atlamış. 

‘Atamın güzel yerine 

Dönüp gideyim.’ deyip, 



161 

 

Atın önünde kucaklaşıyor, 

Tönis Hanın çocuğuna 

Vedalaşıp el tutmuş. 

Kilin Arığ, kız güzeli: 

‘Yolunuz açık olsun’ diyor. 

Altın İrgek, er güzeli, 

Kilin Arığ’ı kapmış, 

Yiğit Ak konur atına 

Ak ipek kementle 

Sarıp dolayıp bağlamış. 

Yiğit Ak konur atının 

Yar gibi ağzını yaymış, 

Yazı gibi buduna kamçı vurmuş. 

Dörtnala kalkıp giderek, 

At güzeli kanat çırpmış, 

Han göğün bağrına 

Kıvılcım yayılıp yükselmiş, 

Dörtnala kaldırıp, kız güzeli 

Birlikte yükselmiş. 

(…) 

Anasının güzel yurduna  

Er güzeli ulaşmış. 

(…) 

Yiğit Ak konur atı 

Kadınlar alıvermişler, 

Altın İrgek, er güzeli, 

Arı sililer koltuğundan tutuyorlar, 

Evin önünde iki güzele 

Selam merhaba diyorlar. 

(…) 

Büyük masanın başına oturup, 

Yemek yemişler, 

Baş yemekten yemek yiyip, 

Baş sudan su içip oturuyorlar, 



162 

 

Sohbet edip oturuyorlar.” (Özkan, 1997: 669-671-673-675-677) 

Altın İrgek, evlendikten hemen sonra ailesini kurtarmak için yola çıkar: 

“Uyuyup kalkıp Altın İrgek 

Arılanıp durulanıp, 

Altın masanın başına oturup, 

Yemek yiyip su içmiş. 

Doyup bitirdikten sonra  

Hazırlığa başlamış. 

Hepsi toplanıp gelmiş. 

Fikir yürütüyorlar, 

Çatal Han’ın yerine 

Gitmeyi konuşuyorlar: 

‘Çatal Han, alp kişiye, 

Ablam Ay Huucın 

Dayanamıyor, 

Hıyğa Çiçen, Alp kişiyle, 

Altın Teek ağabeyim tutuşmuş.’ 

Kısa belikli kız çocuğu 

Birlikte hazırlanmış, 

Önleriyle kucaklaşmışlar, 

İki çocuk vedalaşmış.” (Özkan, 1997: 677-679) 

Ölmüş olan ailesini bulan iki kardeş, onları diriltir. Buradaki diriltme işlemi, 

destanda detaylı işlenmediği için aşamalar şeklinde gösterilmemiştir: 

“Ay Çarıh, kız güzeli, 

Ay Huucın’ı emlemiş, 

Altın İrgek, er yiğidi, 

Altın Teek’i ilaçlamış. 

Yeniden doğmuş iki güzel. 

(…) 

Altın Teek, er yiğidi, 

Han Mirgen’i diriltmiş, 

Altın İrgek, er yiğidi, 



163 

 

Altın Arığ’ı diriltmiş, 

Han Mirgen, alp kişi, 

Kaynını diriltmiş.” (Özkan, 1997: 683) 

Düşman ile mücadele bittikten sonra ise evlenenler için büyük bir toy kurulmuştur: 

“Korkusuz Altın İrgek 

Kendi evine girmiş 

Birlikte Kilin Arığ’la. 

(…) 

Han Mirgen, er yiğidi, 

Halka boya hükmetmiş: 

‘gözü güzel halkım boyum, 

Kızın düğününe başlayalım. 

Bitmeyecek toy olsun,  

İki kızın toyu düğünü 

Aynı gün başlasın!’ 

Halkı boyu 

Kırlangıç gibi kaynaşmış, 

Kara sinek gibi 

Halkı boyu vızıldaşıp toy etmiş. 

(…) 

Çalay Purhan, kız güzeli, 

Yurduna sonradan da gelse, 

Altmış onun beliği, 

İki beliğe örülmüş. 

Önceden de gelse, kız güzeli, 

Arı sili Kilin Arığ, 

Onun iki beliğini 

Çlay Purhan örmüş, 

Çalay Purhan, kız güzeli, 

Eğri beliği örüvermiş. 

Dokuz gün çıkarken  

Toy düğün bitivermiş.” (Özkan, 1997: 725) 



164 

 

3.3.7. Han Orba Destanı 

3.3.7.1. Ölüm Nedeni 

Bu destanda Han Orba’nın babası Han Mirgen üç kez ölüp dirilmektedir. Han 

Mirgen’in ölüm nedeni yurdunun yağmalanmak istenmesidir. Yurdunu vermek istemeyen 

Han Mirgen, düşmanı öldürmek için savaşa girer ve ölür: 

“Han Mirgen, Altın Tas’a soruyor: 

‘Ak kır atlı Altın Tas, 

Yürüyemez yiğit, sen yürüdün, 

Gelmez yiğit, sen geldin. 

Ne sebeple geldin?’ 

(…) 

‘Atılan ok geriye dönmez, 

Yiğit yoldan dönmeyince, 

Niye buraya geldiğimi 

Açıkça söyleyeceğim. 

Bunda benim bir suçum yoktur. 

Bana öfkelenmeyin. 

Siz iki kardeşi 

Mal-davarını sürerek, 

Halkını alarak, 

Sarp kaya Tas Han ile 

Buzlu kaya Pus Han’ın yurduna 

Kul köle olmaya gelsinler diyip, 

Beni bunları söylemem için gönderdiler. 

Tatlı dille gelmezlerse, 

Sarp kaya Tas Han ile 

Buzlu kaya Pas Han’ın yurduna 

Kul köle olmaya gelsinler diyip, 

Beni bunları söylemem için gönderdiler.” (Aktaş, 2011: 183-184) 

3.3.7.2. Ölüm Tipi 

Destanda Han Mirgen’in ölümü “saf gücünün çıkması, ulu günün geçmesi” 

şeklinde ifade edilir. Han Mirgen, Tas Han’ın oğlu Tazır Mirgen ile dövüşerek ölür: 



165 

 

“Yiğitler birbirleriyle dövüştüler, 

Birbirleriyle itiştiler. 

Daha sonra yakalarından çekişip, 

Yiğitler bellerinden çekiştiler. 

Yakalarından iyi çekişmeden, 

Yedinci güne ulaştılar. 

(…) 

Tazır Mirgen, Han Mirgen’i 

Kara yerden götürüp bıraktığında, 

Han Mirgen’in atı, hiç vermeden,  

Sahibini yere batırıyor. 

Kızıl al donlu doru at anladığında, 

Yiğit kişi Han Mirgen’in 

Saf gücü çıkıyor, 

Ulu gücü geçiyor.” (Aktaş, 2011: 193-194) 

3.3.7.3. Dirilme Tipi 

Han Mirgen’in öldüğünü gören Altın Harlıh, atın ağzından çıkan kaz yumurtasıyla 

Han Mirgen’i diriltir: 

“(Altın Harlıh) 

Han Mirgen’e seslendi: 

‘Han Mirgen, sevgili kardeşim, 

Ağzını atına ver. 

Saf bedenine güç vereceğim.’ 

Han Mirgen yiğit bunu işitip, 

Ağzını atına verdi. 

Ağzına ak kaz yumurtası girdi. 

Yağ olup içine gitti.” (Aktaş, 2011: 195) 

Roux, Orta Asya’da bitkiler gibi bazı hayvanların da kutsal kabul edildiğinden 

bahsetmiş ve hayvanların bedenlerinden elde edilen birçok ilaç ya da hayvanların uygun 

bir yöntemle kullanılmasıyla gerçekleştirilen sayısız tedavi olduğundan belirtmiştir (Roux, 

2000: 165). Bu dirilme işleminde de hayvanların kullanıldığı görülmektedir. Atın ağzından 

çıkan ak kaz yumurtası ile Han Mirgen’in bedenine güç verilmiştir. Dolayısıyla 



166 

 

yumurtanın gücü bir hayvanın (özellikle de ak bir hayvanın) ürünü olmasından 

kaynaklanır. Ayrıca yaratıcı tarafından gönderildiğine inanılan yumurta, mitolojide 

dünyanın, üremenin ve bereketin de sembolüdür (Atnur, 2010: 51-70). 

3.3.7.4. Dirilme Sonrası 

Han Mirgen dirildikten sonra Tazır Mirgen’le savaşmaya devam eder. Ancak ilk 

ölüp dirilmesinden sonra iki kez daha ölüp dirilse de en sonunda dönüşü olmayan bir 

şekilde ölür. Han Mirgen’in intikamını ise küçük kızı alır: 

“Yiğit Han Mirgen 

Donmuş toprağın külüne girerek, 

Toprağı dağa savurarak  

Varıp savaşıyor. 

Tazır Mirgen’i tekrar tutup, 

Sert bileğiyle yakaladı. 

(…) 

Tekrar direnip savaştı. 

Dokuz günün başında  

Yiğit Han Mirgen, 

Saf gücü almadan, 

Ulu gücü yetmeden, 

Aşağıya ittirilip, 

Dağın tepesinden düşmeye baladı. 

(…) 

Onu görüp alçaktan uçup, 

Altın Harlıh şöyle dedi: 

‘Kıymetli kardeşim Han Mirgen,  

Ağzını atına ver: 

‘İkinci gücümü veriyorum.’ 

Han Mirgen de açıverdi, 

Ak kazın sıcak yumurtası 

Onun içine geçiverdi. 

Yeniden doğmuş gibi oldu. 

(…) 

Tazır Mirgen’i sertçe kavrayıp, 



167 

 

Dinç bir güçle savaştı. 

(…) 

Yirmi yedi gün geçtiğinde Han Mirgen’in 

Saf gücü almıyor, 

Çetin ve ulu gücü yetmiyor, 

(…) 

Altın Harlıh kara yere 

İpek gibi çekilerek düştü, 

Kara yere düşüp, 

Han Mirgen’e konuştu: 

‘Güzel kardeşim, Han Mirgen, 

Üçüncü gücümü veriyorum. 

Şimdi saf gücün yetmezse, 

Sana yardım edecek gücüm artık yok. 

Ağzını atını ver.’ 

Han Mirgen bunu işitip 

Ağzını atına verdi. 

Ak kazın ak yumurtası, 

İçine gidip, eridi. 

(…) 

Han Mirgen’e güç toplandığında, 

Kara yere dayanıp, 

Tekrar dayanıp, savaştı. 

Yiğit Han Mirgen anlasa, 

Saf gücü almıyor, 

Ulu gücü yetmiyor. 

(…) 

Han Mirgen’in ölmez bedeni 

Ölüp burada serilip kalır gibi.(Aktaş, 2011: 195-196-197-198-199) 

Ölen Han Mirgen’in intikamını Tazır Mirgen’den kızı almıştır. Han Mirgen’in kızı 

yalnızca Tazır Mirgen’i öldürmekle kalmaz. Tzır Mirgen’in babası Tas han ve amcası Pus 

Han’ı da öldürür: 

“Küçük yaştaki kız çocuğunun 



168 

 

Alevlerden de kızıl suratı 

Çürümüş ciğere döndü, 

Kandan kızıl suratı 

Kapkara ciğere dönüştü. 

Genç çocuk yanına gelip, 

Tazır Mirgen’e vurdu. 

(…) 

Tazır Mirgen’in canı gitmiş. 

Kız çocuğu geri dönerek 

Tazır kayanın eşiğini aştı, 

Tas Han’ı dışarı çekti. 

Sağ elini göğe doğru kaldırdı, 

Sağ elini indirdiğinde, 

Gök gibi gürüldüyor, 

Ok gibi vzıldıyor. 

Tas Han’ın sol yanağına düştü. 

(…) 

Tas Han’ın başı kopup, 

Ak ovaya yuvarlandı. 

(…) 

Genç yaştaki kız çocuğu 

Pus Han’ı yanından çekip, 

Buz tutmuş kayaya savurdu, 

Pas Han’ı parçaladı.” (Aktaş, 2011: 202-203) 

3.3.8. Kün Sarığ Han Destanı 

3.3.8.1. Ölüm Nedeni 

Kün Sarığ Han destanında Kün Sarığ’ın kardeşi Üzüm Taycı ölüp dirilmektedir. 

Yurdunun hanlığını kardeşine bırakmak istemeyen Kün Sarığ, halkının kendisini değil de 

kardeşi Üzüm Taycı’yı han olarak istediklerini öğrenince Üzüm Taycı’yı öldürür: 

“Hizmetçi kılığına bürünüp 

Akşam olur olamaz dolaşarak şu soruyu sormaktadır 

Kün Sarığ: 



169 

 

‘Ulu köyün içindeki halkım 

Ne konuşuluyor, işitmekte misiniz?’ 

‘İşitmekteyiz’, diye bazıları seslenmekte, 

Bazıları ise hiç ses çıkarmadan geçip gitmektedirler. 

‘Kün sarığ hanımız 

Çok katı kurallıdır’ diye konuşmaktalar. 

‘Üzüm Tyacı küçük kardeşi 

Çok yahşi bir kişidir. 

Ne zaman han olup  

Bizlere şenlik yapıp ikramda bulunacak?’ demekteler. 

Yaşlı olan kimseler de onlara seslenmekte: 

‘Ah han da  

Düzen içinde tutmadı mı bizleri. 

Üzüm Taycı han olursa  

İşte o zaman şenlik yapar, mutlu olursunuz, canlarım.’ 

Bunu işitip Kün Sarığ 

O gece uyku uyuyamadı. 

Bir şekilde Üzüm Taycı’yı yok ediverme 

Düşüncesiyle hesaplar yaptı.” (Okutan Davletov ve Davletov, 2021: 161) 

3.3.8.2. Ölüm Tipi 

Üzüm Taycı, Ablası Kün Sarığ’ın kendisini öldüreceğini anlayınca ablası ile kavga 

etmek istemez. Kendi gücünün aşırıya kaçmasından ve bunun neticesinde ablasına zarar 

vermekten çekinir. Üzüm Taycı direnmeden boynunu ablasına uzatır ve Kün Sarığ, Üzüm 

Tyacı’nın kafasını kılıcı ile koparır: 

“Küçük kardeşi kişi şöyle konuştu: 

‘Sırtı yüksek sıra dağların üstüne çıkıp 

Sırayla hamle yaparak güreşirsek 

İt gibi, karşılıklı etlerimizi yiyişip, 

Angut kuşu gibi tüylerimizi yolarsak, 

Emekçi halkın diline düşeriz. 

Benim arığ gücüm aşırıya kaçar da 

Atadan birlikte çıkan ablamı 

Bu dünyadan aşırıp geçiriverirsem 



170 

 

Yaratandan yazık olur, 

Yahşi halkın diline düşerim. 

(…) 

Öldürmek istersen öldürüver.’ 

(…) 

Ataşları Ah Han karı kocanın 

Arı kemiklerinin yattığı yere yetip 

Atlarından iniverdiler. 

Ah oy atın  

Kapalı dizginini başına sarıp, 

Açık dizginini eyerine 

Sıkıca bağlayıverdi Üzüm Taycı, 

‘Atamın kulunu olan Ah oy atım 

Kopmaz tinli Üzüm Taycı’nın  

Kopmayan tini 

Ak kuşçağız olup uçuverirse  

Onu ala gözden  

Yitirmez olasın. 

Yaradanın kızı Çarıh Purhan’ın ülkesi  

Aydın sıra dağlarının üstündedir, 

Arı çula’m oraya ulaştığı anda  

Yeniden doğup, tekrardan yaratılacaktır.’ 

Kün Sarığ o zaman  

Polat kılıcını tutunup  

Küçük kardeşinin yanına yürüyüp geldi.  

Üzüm Taycı  

Boynunu alabildiğince uzatıp verdi: 

‘Öldürecek olursan derimi soymadan ve içimi açmadan  

Öldür. 

Yatıracak olursan işkence etmeden yatır.’ 

Katı yürekli Kün Sarığ 

Altı yedi kez dönüverdi, 

Yaş polat kılıcını  

Parıldatarak havaya kaldırıp, 



171 

 

Yapayalnız küçük kardeşinin  

Boynunun arkasından  

Aşırı vurup düşürdü.” (Okutan Davletov ve Davletov, 2021: 162-163) 

3.3.8.3. Dirilme Tipi 

Üzüm Taycı’nın canı bedeninden bir kuş şeklinde çıkar. Bu candan bir insan 

meydana gelir: 

“Yeni büyüyen er yahşisi  

Nerelerden çıkıp geldiği yolunu  

Tamamen anlatıverdi. 

Ah oy at  

Ak kuşcağızın peşinden ilerlemiş 

İyesi alp yiğidin 4arı çula’sını 

Geri döndürüp gelmiş. 

Ay Mirgen er balayı 

Ona bakarak sınayıp oturmaktadır. 

İçinden çıkardığı sesi  

Üzüm Taycı’nınkine benziyor sanki. 

Davranışları ve karakteri itibariyle 

Dış görünümü ve kılığı da tamamen 

Üüzm Taycı’nınki [gibi] idi.” (Okutan Davletov ve Davletov, 2021: 172) 

Salahaddin Bekki, hayvan şeklindeki ruh sembolizminden bahsederken ruhların 

genel olarak kuş şeklinde olduğunu ve kuş sembolizminin eski Türk inançlarından 

kaynaklandığını belirtmektedir (Bekki, 2005: 34-47). Bu örnekte de Üzüm Taycı’nın 

bedeninden ruhunun bir kuş şeklinde çıktığı görülmektedir. Üzüm Taycı’nın kuş şeklindeki 

bu ruhundan bir insan vücuda gelmektedir. Bu dirilme tipinin de insan öldükten sonra 

ruhunun bir başka bedende tekrar yaşaması anlamına gelen reenkarnasyonu andırması 

dikkat çekmektedir.  

3.3.8.4. Dirilme Sonrası 

Üzüm Taycı’nın ruhundan tekrar dünyaya gelen kişi Ay Solğın adını aldıktan sonra 

Kün Sarığ ile Hara Moos’tan intikam almak için yola çıkar: 

                                                 
4 Arı çula: Temiz can (Okutan Davletov ve Davletov, 2021: 172). 



172 

 

“Değerli adımı adlandırıp ver, 

Hoor adımı okuyuver 

Ağa kişi Ay Mirgen. 

Kün Sarığ iblisinin 

İzini sürmeye girişeyim. 

Güdülen malın  

Kara başlı halkın  

Yolunu sürmeye bir varayım.’ 

(…) 

Hara Moos’u altı yedi kez 

Döndürmek üzere tuttu kaldırdı 

Ayaklarının dibine düşürüp 

Arka omurgasından aşırı tepti, 

Bel omurgasını kırıverdi. 

Ondan dönerek alp kişi 

Ay kara atı 

İpek dizginlerinden kapıp 

İnce boynunun arka tarafını gözleyerek 

Büyük boynunun ön tarafına bakarak 

Polat kılıcını havaya kaldırıp 

Başını kesmek üzere vurdu. 

(…) 

Fırlatılan Kün Sarığ 

Ölesiye, parçalanasıya düştü. 

Aran Çula Ah Saraat’ı  

İpek dizgininden tutup 

Arkasından getirdi Ay Solğın. 

Üstün doğan ablasını 

Ah Saraat’ın kuyruğuna  

Oracıkta bağlayıverdi. 

(…) 

Ulu bir çile çekerek gitmektedir, 

Ah Han kızı Kün Sarığ. 

Kalın eti 



173 

 

Kayalara ve taşlara sürtünerek [parçalar 

Halinde] kalmaktadır.” (Okutan Davletov ve Davletov, 2021: 174-184) 

  



174 

 

 

Grafik 3.9. Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Dağılımı 

 

 

 

Grafik 3.10.Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tiplerinin Dağılımı 

1

1

2

3

4

4

0 1 2 3 4 5

Yakın Akrabanın İhaneti

İntikam

Evlenme İsteği

Yerine Han olmak İstenmesi

Diğer

Yurdun Yağmalanması

Hakas Ölüm Nedeni

0 2

2

2

3

6

0 1 2 3 4 5 6 7

Ölüm Ruhu

Pusuya Düşürerek

Oklanarak

Diğer

Dövüşerek

Hakas Ölüm Tipi



175 

 

 

Grafik 3.11. Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tiplerinin Dağılımı 

 

 

 

Grafik 3.12.  Hakas Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Dağılımı 

  

1

2

2

2

3

4

0 0,5 1 1,5 2 2,5 3 3,5 4 4,5

Em/İlaç

Kutsal Su

Sihirli Nesne (Şal/Düğme)

Reenkarnasyon

Bitki Kökenli

Hayvan Kökenli (Yumurta/Kıl)

Hakas Dirilme Tipi

1

1

1

1

5

5

0 1 2 3 4 5 6

Mücadeleyi Tamamlama

Eski Hâlinden İyi

Geçmişten Haber Verme

Ad Alma

Evlenme

İntikam

Hakas Dirilme Sonrası



176 

 

Sekiz Hakas destanından tespit edilen ölüp dirilme motifinde dört ölüm nedeninin 

yurdun yağmalanması olduğu görülmüştür. Bu destanlardaki üç ölüm nedeni kahramanın 

yerine han olmak istenmesidir. İki ölüm nedeni evlenme isteği; birer ölüm nedeni ise 

intikam ve yakın akrabanın ihanetidir. 

Ölüm nedenleri içerisinde yurdun yağmalanması ilk sırayı alıyorsa dövüşmek de 

buna paralel olarak ilk sırayı almaktadır. Çünkü kahraman, yurdunu yağmaya gelen 

düşmanla kıyasıya dövüşerek yurdunu korumaya çalışırken ölür. Bu bakımdan Hakas 

destanlarındaki ölüm tiplerinde de dövüşmek ilk sırada gelmektedir. Bu bölümde ölüm 

ruhu bulunarak, pusu kurularak ve oklanarak kahramanın öldürülmesi ise ikinci sırada yer 

almaktadır.  

Hakas destanlarında hayvansal kökenli dirilme ilk sırayı, bitki kökenli dirilme 

ikinci sırayı, kutsal su ve sihirli nesnelerle dirilme ise ikinci sırayı almaktadır. Bu bölümde 

reenkarnasyon/tenasüh inancını andıran iki dirilme de söz konusudur. Bu destanlar Altın 

Arığ ve Kün Sarıg destanlarıdır.  

Ölüm nedeninde yurdun yağmalanması; ölüm tipinde ise dövüşmek ilk sırayı 

alıyorsa dirilme sonrasında genellikle intikam ilk sırada gelmektedir. Çünkü yurdunu 

yağmaya gelen düşmanla dövüşerek ölen kahraman, dirildikten sonra mutlaka intikamını 

alır. Hakas destanlarında dirildikten sonra evlenme yoğun olarak görülür. Bu kısımda 

dirilddikten sonra kahramanın eski hâline göre daha iyi olması, yarım kalan mücadelesini 

tamamlaması, geçmişten haber vermesi ve ad alması gibi durumlar da söz konusudur. 

  



177 

 

Sıra 

No: 

Destan 

Adı 

Kahraman 

Adı 

Ölüm Nedeni Ölüm Tipi Dirilme Tipi Dirilme 

Sonrası 

1 Er Samır Katan 

Mergen 

Serserilik 

etmesi 

Tuzak Ay ve Güneşten 

alınan ilaç 

Ceza + Eğlence 

2 Kozın 

Erkeş 

Kozın 

Erkeş 

Kayınpederin 

kızını vermek 

istememesi 

Suikast (Zehir) Kutsal su _ 

  Kozın 

Erkeş 

Kızı almak 

isteyen rakibin 

engelleme 

isteği 

Suikast (Ölüm 

Ruhu /Kendi 

Bıçağı) 

Kendi bıçağı Eski halinden 

iki kat iyi + 

İntikam 

3 Altay 

Buuçay 

Altay 

Buuçay 

Karısı ve 

kızının ihaneti 

Tuzak (Sarhoş 

ederek bıçağı 

yüreğine 

saplamak) 

Ben + 

Kemiklerin 

korunması 

Eskisinden on 

kat iyi + 

İntikam + 

Evlilik 

  Erkemel Annesi ve kız 

kardeşinin 

ihaneti 

Kemikleri 

kesilerek 

Ak ipek şal  

4 Közüyke Menfi 

Tipler 

(Kayın 

pederi + 

rakipleri) 

Közüyke’yi 

öldürmek 

istemeleri 

Közüyke için 

hazırlanan 

zehiri içerek 

Kutsal su İntikam 

5 Oçı-Bala Ak Calaa 

(Menfi tip) 

Oçı-Bala’nın 

yurdunu 

yağmalamak 

istemesi 

Dövülerek  _ Tekrar 

yağmalamaya 

gitmek 

6 Kan-

Ceeren 

Attu Kan-

Altın 

Üç ölü _ _ Altın kaval _ 

7 Kögüdey-

Kökşin Le 

Boodoy 

Koo 

Boodoy 

Koo 

Yurdunun 

yağmalanması 

Tuzak (Büyülü 

kızıl iple 

boğularak) 

Orman ardıcı + 

Kır çalısı 

Eskisinden on 

kat iyi + 

İntikam 

  Kögüdey-

Kökşin 

_ Ani ölüm Ayı ve Güneşi 

yüreğe basmak 

Evlilik 

8 Kan-

Kapçıkay 

Altın Topçı 

(Küçük 

çocuk) 

Yurdunun 

yağmalanması 

Dövülerek Yada taşı+ Altın 

yüzük+ Kısrak 

sütü+ Nehirin 

köpüğü 

Öncekinde on 

kat iyi + 

İntikam 

9 Ölöştöy 

 

Erkin-Koo Erlik ölmesini 

istiyor (Kızı 

kendi istediği 

için) 

Ölüm ruhu 

(Altın bıçağın 

yerini 

söyleyerek) 

Kemikleri 

çamurla 

iyileştirme 

İntikam 

10 Katan-

Kökşin Le 

Katan-

Mergen 

Katan-

Kökşin 

Eşini kurtarmak 

istemesi 

Dövülüp etleri 

parçalanarak 

70 çeşit ilaç + 

60 çeşit pınar 

suyu 

Eskisinden on 

kat iyi + Yarım 

kalan 

mücadeleyi 

tamamlama 



178 

 

  Katan-

Kökşin 

Eşini kurtarmak 

isteesi 

Dövülerek İlaç + Pınar suyu Eskisinden on 

kat iyi + 

Mücadele 

  Katan-

Kökşin 

Eşini kurtarmak 

istemesi 

Dövülerek İlaç + Pınar suyu Eskisinden on 

kat iyi + 

Karısını ve 

halkını 

kurtarma 

11 Ak-Biy Altın Koo Evliliğine karşı 

gelinmesi 

Oklanarak Dua  Eskisinden on 

kat iyi+ 

İntikam + 

evlilik 

12 Üç 

Kulaktu 

Ay Kara 

At 

Altın-

Kıldıga 

_ Ölüm ruhu ele 

geçirilerek 

Ölüm ruhu 

bulunur + Ardıç 

tohumu + Süt 

_ 

13 Alıp 

Manaş 

Alıp Manaş Evlenmek 

istemesi 

Sembolik 

ölüm/Kuyuya 

düşürülerek 

Üç süt gölünün 

köpüğü 

Eskisinden on 

kat iyi + 

İntikam 

14 1Maaday-

Kara 

Kögüdey-

Mergen 

Erlikîn kızını 

reddetmesi 

Sembolik 

ölüm/Tuzak ile 

yeraltına 

çekilerek 

Dokuz süt 

gölünün suyu 

Evlilik + 

İntikam + 

Halkını 

kurtarma 

15 Alday-

Buuçu 

Menfi tipler Han-Buuday’ı 

yolundan 

engellemek 

Döverek Şifalı ot İyi insan olmak 

  Han 

Buuday 

Erlik’e saygı 

göstermemek 

Erlik’in 

sesinden ödü 

patlayarak 

Sihirli söz + İç 

etek ile yellemek 

_ 

16 Kangıvay-

Mergen 

Kangıvay-

Mergen 

Eşinin ihaneti Sarhoş edilip 

denizde 

boğularak 

Kutsal su + Atın 

nefesi 

İntikam 

17 Boktu-

Kiriş; 

Bora-

Şeley 

Bora-Şeley İntikam Tuzak (Kanını 

emerek) 

Ardıç-arça İntikam 

  Boktu-Kiriş _ Atından düşüp 

boynu kırılarak 

Altın ipek şal+ 

Küren ipek şal+ 

Kızıl ipek şal  

Evlilik 

18 Han-Şilgi 

Attıg 

Han-

Hülük 

Han-Hülük Eşinin ihaneti Sembolik 

ölüm/Sarhoş 

ederek çukura 

atmak 

Ardıç + Sihirli 

söz.+ Üstünden 

atlamak 

İntikam 

19 Arzılan 

Kara 

Attıg 

Çeçen 

Kara 

Möge 

Çeçen Kara 

Möge 

Yurdunu 

yağmadan 

korumak 

Dövülüp 

vücudu 

parçalanarak 

Dağın arjanı 

+Şifalı ot 

İntikam + 

halkını 

kurtarmak 

20 Mögaa 

Şagaan 

Halk Kara-Kögel’in Gökten taş gibi Dua _ 



179 

 

Toolay sesi dolu yağarak 

  Möge 

Bayan-

Talay 

Yurdunun 

yağmalanması 

Oklanarak Atın kan sidiği + 

Kan dışkısı 

İntikam 

21 Tanaa 

Herel 

At Daş-

Hüren 

Sahibine 

verilen zor 

görev 

Zehirli su + 

zehirli ot 

Altın/gümüş 

ipek işlemeli 

örtü 

Yrım kalan 

mücadeleye 

devam 

22 Ton 

Aralçın 

Haan 

Ton 

Aralçın’ın 

savaşta ölen 

adamları 

Ton Aralçın’ın 

evlenmesini 

engellemek  

Savaşarak Ak ve al şal _ 

23 Altın Çüs Yeni doğan 

çocuk (Alp 

Möge) 

Yurdunun 

yağmalanması 

Kemikleri 

parçalanarak 

Kıl/Saç İntikam 

24 Ak Çibek 

Arığ 

Yaşlı 

hizmetçi 

_ Yanlışlıkla Öleni dirilten ot Geçmişten 

haber vermek 

25 Altın 

Taycı 

Altın Taycı İntikam Hile ile ölüm 

ruhu ele 

geçirilerek 

+Acı zehir 

Ölüm ruhu 

bulunarak +Üç 

boğumlu ak ot 

Evlenme 

yolculuğu 

  Altın Taycı Arkadaşını 

kurtarmak 

Sarhoşken 

pusuya 

düşürmek 

Bengi su Çocuklarını 

evlendirme 

26 Kara 

Kuzgun 

Hlanır 

Taycı 

Evlenmek 

istemesi 

Dövüşerek Ak ipek şalla 

Aya ve Güneşe 

karşı büyü 

Düğün 

  Hlanır 

Taycı 

40 bahadırın 

eline düşmek 

Dövüşerek  Altın düğme Eskisinden 

daha iyi  

27 Altın Arığ Çocuk 

(Çibetey 

Han) 

Yerine han 

olmak 

istenmesi  

Başı kılıçla 

kesilerek 

Sihirli ak su Ad alma + 

İntikam 

  Çibetey 

Han 

Yerine han 

olmak 

istenmesi 

Oklanarak Yeşil ot Düğün 

  Altın Arığ Pora Ninci’nin 

çocuğunu 

öldürmesi 

Ölüm ruhu ele 

geçirilerek 

Ak bastonla üç 

kez vurmak + 

Reenkarnasyon 

İntikam 

28 Ay 

Huucın 

Altın İrgek Evlenmek 

istemesi 

Oklanarak Em Kızı alıp 

memlekete 

dönüş 

  Ailesi _ _ Belli değil Düğün 

29 Han Orba Han Mirgen Yurdunun 

yağmalanması 

Dövüşerek Ak kaz 

yumurtası 

Mücadelesini 

tamamlamak 

  Han Mirgen Yağmalanmak Dövüşerek Ak kaz 

yumurtası 

Mücadelesini 

tamamlamak 

  Han Mirgen Yağmalanmak Dövüşerek Ak kaz 

yumurtası 

Ölür/İntikamını 

kızı alır 



180 

 

Tablo 3.1. Altay, Tuva ve Hakas Destanlarında Tespit Edilen Ölüp Dirilme Motiflerinin Genel Tablosu 

 

 

 

Şekil 3.1. Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Nedenlerinin Oranı 

 

Diğer
38%

Yurdu Yağma

27%

Evlenme İsteği
20%

Yakın Akrabanın 
İhaneti

9%

Eşi Kurtarma 
6%

Diğer Yurdu Yağma Evlenme İsteği Yakın Akrabanın İhaneti Eşi Kurtarma

30 Kün Sarıg 

Han 

Üzüm 

Taycı 

Yerine han 

olmak 

istenmesi/Yakın 

akrabanın 

(ablası) ihaneti 

Kafası kılıçla 

kesilerek 

Kuş şeklinde ruh 

(Reenkarnasyon) 

İntikam 

 SONUÇ  Evlenmek 

İsteği: 9 

Yakın 

akrabanın 

ihaneti: 4 

Yağma: 12 

Eşi kurtarma: 

3 

Diğer: 17 

Tuzak/Suikast:  

8 

Dövüşerek: 12 

Ölüm ruhu: 5 

Sarhoş: 4 

Kemik: 4 

Sembolik 

ölüm: 3 

Diğer: 9 

Kutsal su /süt 

gölü: 14 

Bitki: 8 

Hayvan: 7 

Şal: 5 

Ay/güneş: 3 

Dua: 2 

Diğer: 6  

İntikam: 15 

Eski hâlinden 

daha iyi: 10 

Mücadeleyi 

tamamlama: 6 

Evlilik/düğün: 

9 

Halkını 

kurtarma: 5 



181 

 

 

Şekil 3.2. Ölüp Dirilme Motiflerinde Ölüm Tipi Oranı 

 

 

Şekil 3.3. Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Tipi Oranları 

 

Dövüşerek
27%

Tuzak/Süikast
18%

Ölüm Ruhu
11%

Sarhoş Edilerek
9%

Kemik Yok Edilerek
9%

Sembolik Ölüm
6%

Diğer
20%

Dövüşerek Tuzak/Süikast Ölüm Ruhu

Sarhoş Edilerek Kemik Yok Edilerek Sembolik Ölüm

Kutsal Su/ Süt 
Gölü
34%

Bitki Kökenli
20%

Hayvan Kökenli
17%

Şal
12%

Ay/ Güneş
7%

Reenkarnasyon
5%

Dua
5%

Kutsal Su/ Süt Gölü Bitki Kökenli Hayvan Kökenli Şal Ay/ Güneş Reenkarnasyon dua Diğer



182 

 

 

Şekil 3.4. Ölüp Dirilme Motiflerinde Dirilme Sonrası Oranı 

İntikam
34%

Eski Hâlinden İyi
22%

Evlilik
20%

Yarım Kalan 
Mücadeleyi 
Tamamlama

13%

Halkı Kurtarma
11%

İntikam Eski Hâlinden İyi Evlilik Yarım Kalan Mücadeleyi Tamamlama Halkı Kurtarma



183 

 

  

SONUÇ 

Türkler, yaşadıkları olayları sevinçleri, coşkuları, kederleri, kahramanlıkları 

destanlar ile dile getirmişlerdir. Bunun yanı sıra, inanışlarını, düşünüşlerini, totemlerini de 

destanlara sığdırmayı başarmışlardır. Türk milletinin destanlara yansıyan bu inanç 

sisteminin tahlili konusunda ölüp dirilme motifi önemli bir rol oynamaktadır. Destanlar 

içerisindeki ölüp dirilme motifleri ile bir din insanı olan kamdan Gök Tanrı’nın kutuna, 

kutsal sudan kutsal bitkilere, kutsal madenlerden kutsal gezegenlere kadar eski Türklerin 

kutsal kabul ettiği birçok veriye ulaşmak mümkündür.  

Destanlarda ölüp dirilme sıradışı özelliklere sahip, Tanrı ile bir şekilde bağlantısı 

bulunan müspet tipler için tasarlanmış bir motiftir. Ölüp dirilen kahraman genellikle 

toplumun lideri konumundadır. Ölüp dirildikten sonra eskisine oranla çok daha güçlü olan 

kahraman, yarım kalan mücadelesini tamamlamış, düşmandan intikamını almış ve halkını 

refaha ulaştırmıştır. Diğer taraftan menfi tiplerin ölüp dirilmesi gibi istisnalar da söz 

konusudur. Örneğin kötü insanlar, yaptıklarının yanlış olduğunu anlamaları ve bu 

durumdan ders çıkarmaları için ölüp diriltilmişlerdir.  

Dirilen kahramanın bir kam gibi hareket etmesi onun dinsel açıdan önemini 

gösteren bir etmendir. Ölüp dirilen kahraman bir şamanın sırra erme/erginlik kazanma 

ritüelinde yaşadığı gibi bir süreç yaşar. Ölüp dirilme ritüeli sonrasında şamanın erginlik 

kazanması gibi destan kahramanı da eskisinden daha güçlü, ilk haline göre daha 

yakışıklı/güzel ve çok daha bilge bir konuma ulaşır. Kahramanın ölüp dirilmesi, şamanın 

devamı olan âşığın mesleğe geçişteki sembolik ölüp dirilmesiyle de örtüşmektedir. 

Örneğin âşık adayının bir pîrin elinden içtiği bâdeyle âşıklık vasfını kazanması gibi destan 

kahramanı da sıradışı özelliklere sahip bir kişinin elinden içtiği kutsal suyla dirilip güç 

kazanır. 

Ölüp dirilme motiflerinde atın son derece önemli bir rolü vardır. At ölen sahibini ya 

doğrudan kendisi diriltir ya da diriltilmesi için mücadele verir. Bu yüzden ölen kahramanın 

dirilmesini engellemek için kahraman öldürülürken atının da öldürülmesine dikkat 

edilmiştir. Kahraman dirildikten sonra ise yarım kalan mücadelesini yine atının yardımıyla 

tamamlayacağı için diriltme esnasında atın da diriltilmesine özen gösterilmiltir. Tanaa 

Herel destanında ise ölüp dirilen sadece attır. At savaşta ve yaşam mücadelesinde 



184 

 

kahramanın en önemli yardımcısı olduğu için ölüp dirilme motifi doğrudan at üzerinden 

kurgulanabilmiştir. 

Kahraman dirildikten sonra güç kazanma, yarım kalan mücadeleyi tamamlama, 

halkı refaha ulaştırma dışında genellikle evlilik yolculuğuna çıkar ve bu evliliğin 

kutlanması için yıllarca sürecek bir toy kururlur. Eğer dirilme sonrasında evlilik yoksa 

mutlaka kazanılan bir zafer vardır ve bu zafer büyük bir şölenle kutlanır. Bu kutlamalar 

tesadüfi değildir. Evlilik, üreme, yenilenme, bereket; zafer ise başarı, mutluluk kelimelerini 

karşıladığı için kutlama ile taçlandırılır. Bu durum eski yılın ölümü, yeni yılın doğumu 

olan yıl dönümü ile örtüşür niteliktedir. Çünkü yeni yıl da bereketin, yenilenmenin, 

mutluluğun sembolüdür ve bu yüzden karnaval, nevruz gibi törenlerle kutlanır.  

İncelenen metinlerden tespit edildiği üzere ölüp dirilme motiflerinde kahramanın 

ölümüne neden olan birincil etmen yurdunun yağmalanmak istenmesidir. Yurdu 

yağmalamaya gelen düşman, kahramanı öldürüp halkı esir alır. Kahraman, düşmandan 

intikamını alıp halkı kurtarması için tekrar diriltilir. Kahramanın evlenme isteği ölüm 

sebepleri arasında ikinci sıradadır. Evlenme arzusuyla yola çıkan kahraman, rakipler ve 

kayınpeder -ki bunlar genellikle Erlik’in hâkimiyetindedir- tarafından öldürülür. 

Kahraman, düşmandan intikamnı alması ve sevdiği kıza kavuşması için tekrar diriltilir. 

Kahramanın ölümünün bir başka önemli nedeniyse yakın akrabasının ihanetidir. Genellikle 

eşi, çocukları, kardeşi ve can dostu tarafından tuzağa düşürülerek öldürülen kahraman, 

dirilip yakınlarına gerekli cezayı verir ve hayatını düzene koyar. Dolayısıyla kahramanın 

ölümü ile tekrar dirilmesi arasında bir bağlantı söz konusudur. Kahraman art niyetli kişiler 

tarafından öldürüldüğü ve haksızlığa uğradığı için dirilme şansına sahiptir. 

Kahramanın ölüm tipleri arasında dövüşmek birinci sırayı alır. Kendisini ve 

kendisine bağlı olanları korumak için mücadeleden geri durmayan kahraman, düşmanla 

zorlu bir kavgaya tutuşur ve bu kavga sonucunda ölür. İkinci sırada kahraman için 

hazırlanan süikast gelir. Kahraman sıra dışı bir güce sahip olduğu için kolay öldürülemez. 

Bu yüzden ona zehir içirmek, sarhoş etmek, uykuda yakalamak, pusuya düşürmek gibi 

çeşitli tuzaklar hazırlanır. Kahramanın üçüncü ölüm tipi ise ölüm ruhunun ele 

geçirilmesidir. Ne yapılırsa yapılsın bir türlü ölmeyen kahramanın ölüm ruhu bulunarak 

kahraman öldürülür. Reel ölüm tiplerinin dışında kahramanın sembolik ölüm tipleri de 

mevcuttur. Bunlar kuyuya hapsedilme, uzun uyku, yeraltına gidip gelme şeklindedir. Bu 

tipte kahraman doğrudan ölmez; ölüm vurgusu yapılır. 



185 

 

Ölen kahramanın yeniden dirilebilmesi için birincil ve en önemli etmen kahramanın 

kemiklerinin eksiksiz olarak korunmasıdır. Kemikleri eksik olan kahramanın dirilme şansı 

azalmaktadır. Kahraman dirilse dahi eksik kemiklerden dolayı bazı uzuvlar işlevsiz 

kalmaktadır. Kemiklerden dirilebilmenin mümkün olma nedeni ise kemiklerin içinde 

Tanrı’nın kutunun yani ruhun bulunduğu inancıdır. Eski Türkler, kemiklerdeki ruh gibi kan 

ve kılda da ruhun yani diriltme gücünün bulunduğuna inandıkları için Altın Çüs 

destanındaki ölüp dirilme ritüelinde kan ve kılın kullanıldığı görülmektedir. 

Dirilme törenlerinde başrolü oynayan kutsal madde sudur. Destanlardaki dirilme 

ritüellerinde su: hayat suyu, kutsal yeraltı suyu, bengi su, pınar suyu, göl suyu, süt 

gölünden alınmış su gibi kategorilere ayrılarak karşımıza çıkmaktadır. Çoğu ölüp dirilme 

motifinde kahraman ya yalnızca kutsal suyla dirilir ya da kutsal su yanında diğer bazı 

kutsal maddeler, sözler, dualar da yer alır. 

İkinci olarak destanlarda kahramanı diriltmek için en çok başvurulan kutsal 

nesnenin bitki olduğu görülmüştür. Bütün bitkiler önce yeşerip sonra kuruyarak ölüp 

dirilmeyi yaşadıkları için ölüp dirilme ile özdeştirilmişlerdir. Ancak Türklerin kutsal 

saydığı birkaç bitki özellikle destanlardaki ölüp dirilme törenlerinde kullanılmıştır. Bu 

bitkilerin başında ise ardıç ağacı ve ardıç tohumu gelmektedir. Zira Türklerin ardıç ağacına 

kutsallık atfettikleri bilinmektedir. 

Ölüp dirilme motiflerinde hayvansal kökenli dirilmeler de oldukça fazladır. Bu tür 

dirilme ritüellerinde birinci sırayı at alır. At, gerek sahibini diriltme işleminde gösterdiği 

mücadeleyle gerekse kanı, nefesi, dışkısı ile bu ayinlerde başrolü oynar. Han Orba 

destanındaki diriltme ritüellerinde ise ak kaz yumurtası kullanılır. Ancak bu yumurta da 

yine bir atın ağzından kahramana aktarılır. 

Diriltme uygulamalarında kullanılan bir başka kutsal nesne ise sihirli şallardır. 

Sihirli şalların kutsallığı ya Ay ve Güneşten alınan altın ve gümüş iplerle işlenmiş 

olmalarından ya da doğrudan Tanrı’nın kızlarının şalları olmalarından kaynaklanmaktadır. 

Ayrıca şalların renklerininde dirilmede önemli bir ettkisi vardır. Ritüellerde genellikle ak 

ve al renk şallar kullanılmıştır. Ak şal temizlik, yücelik gibi anlamlar taşıyıp ruh ve kemiği 

simgelerken; al şal ise tanrısal ısı ve ışık anlamına gelip kanı ve canı simgelemektedir. 

Ölüp dirilme motiflerinde kullanılan diğer kutsal nesneler ise gezegenlerdir. 

Özellikle Güneş ve Ay diriltme motiflerinde en çok kullanılan gezegenlerdir. Çünkü 

Güneşin her gün ölüp tekrar doğduğuna inanılır. Ay da insan zihninde evrelerine göre ölüp 



186 

 

tekrar doğduğu için ölüp dirilme motiflerinde kullanılmıştır. Ayrıca Ayın ve Güneşin 

ışıklarını Tanrı’dan aldıklarına inanıldığı için de Ay ve Güneşe diriltme ritüellerinde 

sıklıkla rastlanmıştır. 

Destanlardaki diriltme törenlerinde kullanılan bir diğer kutsal nesne ise 

madenlerdir. Özellikle Türkler için önemli olan demir madeni bazı destanlarda kahramanın 

dirilebilmesi için şarttır. Genellikle bu demir kahramanın bıçağıdır. Kahraman yalnızca 

kendi bıçağıyla öldüğü gibi yine yalnızca kendi bıçağıyla dirilir.  

Altay, Tuva ve Hakas destanlarında tespit edilen ölüp dirilme motiflerinin bir 

şekilde Tanrı ile bağlantılı olduğu saptanmıştır. Çünkü ölen kahraman mutlaka Tanrı’nın 

kutuna sahip olduğuna inanılan kutsal bir nesneyle diriltilmiş; kutsal nesnelerin 

kullanılmadığı birkaç destanda ise duanın gücüne sığınılmıştır. Genel itibariyle kutsal 

nesneler, sihirli sözler, dualar birbiri içine geçtiği için dinsel/büyüsel bir dirilme tipinden 

bahsedebilmemiz olanaklı hale gelmiştir. Dirildikten sonra eski haline göre on kat daha iyi 

olan kahraman, yarım kalan mücadelesini tamamlamış, düşmandan intikamını almış ve 

halkını refaha ulaştırmıştır. Kahramanın bu zaferiyse ya onun düğünüyle ya da büyük bir 

şölen ile kutlanmıştır. 

  



187 

 

KAYNAKÇA 

Aça, M. (2014). “Şamanlığa Geçişteki Ölüp Dirilme Ritüelinden Türk Destanlarındaki 

Ölüp Dirilmeye”. Milli Folklor-Uluslar Arası Kültür Araştırmaları Dergisi, 54, 75-

85. 

Aça, M. (2011). “Altay Türklerinin Destanlarındaki Ölüm Teması Üzerine Bazı Tespitler”. 

Bilig Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 59, 01-20. 

Aktaş, E. (2011). Hakas Destanları 3 Han Orba. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Aktaş, E. (2016). “Dirse Han Oglı Boğaç Han Boyı’ndaki ‘Göl Gibi Kımız Sagdur’ İfadesi 

Üzerine”. Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 16, 65-78. 

Alptekin, A. B. (2011). “Türk Halk Anlatmalarında Ölüp-Dirilme Motifi Üzerine”. Nail 

Tan’a Armağan. (Haz. T. Gülensoy ve H. İvgin). Ankara: Kültür Ajans Yayınları. 

And, M. (2012). Oyun ve Bügü Türk Kültüründe Oyun Kavramı. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Arıkoğlu, E. (2007).Hakas Destanları 1. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Arıkoğlu, E. (2002). “Tuva’nın XX. Asır Siyasî Tarihi”. Türkler Ansiklopedisi. C. 20, 

Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 296-306. 

Arıkoğlu, E. ve Borbaanay, B. (2007). Tuva Destanları. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Atnur, G. (2010). “Sibirya’daki Bazı Türk Boylarının Destanlarında Halk Hekimliği 

Uygulamaları”. Bilig Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 55, 51-70. 

Bahtin, M. (2016). Françoıs Rabelaıs ve Ortaçağ-Rönesans Halk Kültürü. (Çev. Sabri 

Gürses). İstanbul: Alfa Yayınları. 

Bekki, S. (2002). “Altay-Türk Destancılık Geleneği ve Maaday-Kara Destanı”. Türkler 

Ansiklopedisi, C. 3, Ankara: Yeni Türk Yayınları, 569-579. 

Bekki, S. (2004). “Türk Halk Anlatılarında Ölüm Ruhu Motifi”. Milli Folklor-Uluslararası 

Kültür Araştırmaları Dergisi, 62, 53-66. 

Bekki, S. (2007). Maaday-Kara Destanı. Elazığ: Manas Yayıncılık. 

Bekki, S. (2009).Uzak Türk İllerinde Destanlaşan Evlilikler Altay, Tuva, Hakas ve Şor. 

Destanlarında Alplara Mahsus Evlilik. Ankara: Öncü Kitap. 



188 

Bezgin, A. (2011).Hatay’da Reenkarnasyon Memoratları.(Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas. 

Bozkurt, K. ve Bozkurt, H. (2012). “Sayıların Gizemli Dünyası: Kültür ve Edebiyatta Sayı 

Sembolizmi”. Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi, 1,717-728. 

Burnakov, A. V. (2015). “Hakasların Geleneksel Dünya Tasavvurlarında Su İyesinin Dişil 

Başlangıcı”.(Çev. Atilla Bağcı).Türk Dünyası İncelemeleriDergisi, 36, 9-22. 

Campbell, J. (2013) Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. (Çev. Sabri Gürses). İstanbul: Kabalcı 

Yayıncılık. 

Davletov, T. B. ve Okutan Davletov, N. (2021). Kün Sarığ Han Bir Hakas Kadınının 

Destanı. Ankara: Türk Kültürünü raştırma Enstitüsü Yayınları. 

Dilek, İ. (2002). Altay Destanları I. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Dilek, İ. (2007). Altay Destanları 2. Ankara. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Ekici, M. (2016). “Türk Kültüründe ‘Al’ Renk”. Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 

16,103-107. 

Eliade, M.(1994). Ebedi Dönüş Mitosu. (Çev. Ümit Altuğ). Ankara: İmge Kitabevi. 

Eliade, M. (2018). Şamanizm İlkel Esrime Teknikleri. (Çev. İsmet Birkan). Ankara: İmge 

Kitabevi. 

Eliade, M. (2020 a). Dinler Tarihine Giriş. (Çev. Lale Arslan Özcan). İstanbul: Alfa 

Yayınları. 

Eliade, M. (2020 b). Demirciler ve Simyacılar. (Çev. Mehmet Emin Özcan).Ankara: 

Doğubatı Yayınları. 

Enveri, E. (2018). “Türk Yaratılış Mitlerinde Toprak”. Motif Akademi Halk Bilimi Dergisi, 

11, 91-99. 

Ergun, M. (1997). Altay Türkleri’nin Kahramanlık Destanı Alıp Manaş. Konya: Cemre 

Yayınları. 

Ergun, M. ve Aça, M. (2004). Tıva Kahramanlık Destanları 1. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Ergun, M. ve Aça, M. (2005). Tıva Kahramanlık Destanları 2. Ankara: Akçağ Yayınları. 



189 

Ergun, P. (2010). Hakas Destancılık Geleneği ve Ay Huucın. Konya: Kömen Yayınları. 

Fırıncıoğulları, S. (2016). “Mikhail Bakhtin ve RomanınSosyolojisi”. Akademik Bakış 

Dergisi, 54, 445-459. 

Gümüş, İ. (2015). Türk Masallarının Max Lüthi Yaklaşımıyla Çözümlenmesi. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Gazi Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara. 

Günay, Ü. ve Güngör, H. (2019). Başlangıçlarından Günümüze Türklerin Dinî Tarihi. 

İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları. 

Gürsoy Naskali, E. (1999). Altay Destanı Maaday Kara. İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık. 

Hayırsever, H. (2019). “Dolganlarda Ölüm ve Cenaze Uygulamaları”. A. M. 

Büyükkarakaya ve E. B. Aksoy (Ed.), Memento Mori Ölüm ve Ölüm Uygulamaları 

(125-136). Ege Yayınları. 

Ilgın, A. (2008). Hakas Destanları 2 Kara Kuzgun. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Işık, S. (2019). “Hayat Ağacı ve Kutsal Ağaçlar: Türk ve Çin Mitolojisi Üzerine Bir 

Karşılaştırma”. Uluslar Arası Beşeri Bilimler ve Eğitim Dergisi, 11, 546-566. 

Killi Yılmaz, G. (2013). Hakas Destanları 4 Altın Taycı. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Kıyak, A. (2010). “İslamiyetten Önce Türklerde Güneş ve Ay İle İlgili İnanışlar”. 

Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 6, 133-143. 

Okutan Davletov, N. (2020). Hakas Şamanizminde Ölüm. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Ankara. 

Oymak, İ. (2010). “Anadolu’da Su Kültünün İzleri”.İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15, 35-55. 

Ögel, B. (2014). Türk Mitolojisi I. Cilt. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ögel, B. (2014). Türk Mitolojisi II. Cilt. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Öğreten, A. (2000). “Türk Kültüründe ‘Yada Taşı’ ve XVIII. Yüzyıl Sonu Osmanlı-Rus 

Savaşlarında Kullanılması”, Belleten Dergisi, 241, 863-900. 



190 

Öz, M. (2016). Reenkarnasyon (Tenasuh) ve Bu Meseleye Tasavvufî Açıdan Bakış. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi).Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara. 

Özkan, F. (1997). Altın Arığ Destanı. Ankara: Bilig Yayınları. 

Rayman, H. (2014). “Nevrûz ve Türk Kültüründe Renkler”.Milli Folklor-Uluslar Arası 

Kültür Araştırmaları Dergisi, 53, 10-15. 

Roux, J.P. (1999). Altay Türklerinde Ölüm. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Roux, J. P. (2000). Orta Asya’da Kutsal Bitkiler ve Hayvanlar. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Somuncuoğlu, A. (2002). “Tuva (Tıva) Cumhuriyeti”. Türkler Ansiklopedisi, C. 20, 

Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 275-291. 

Türkmen, F. (2001). “Türk Destan ve Halk Hikâyelerinde Ölümden Sonra Diriliş”. Türk 

Dünyası Kültür, Sanat, Haber ve Araştırma Dergisi, 2, 15-19. 

Uğurcan, F. Z. (2016). Altay Destanları Üzerine Bir İnceleme -Yaratılış, Yaşam, Öte 

Dünya-. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Uğur Çerikan, F. (2014). Türk Kültüründe Demir. (Yayımlanmış Doktora Tezi). 

Pamukkale Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü, Denizli. 

Uraz, M. (1994). Türk Mitolojisi. Ankara: Düşünen Adam Yayınları. 

Elektronik Kaynaklar: 

URL-1, https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78568/hakas-edebiyati.html (E.T.: 01.05.2021). 

URL-2, Arıkoğlu, E. “Hakas Cumhuriyeti Tarihçesi”. Kültür ve Turizm Bakanlığı/ e-

Kitap. Erişim: https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78568/hakas-edebiyati.html (E.T.: 

01.05.2021). 



191 

ÖZ GEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı, Soyadı 

Yabancı Dili  

EĞİTİM BİLGİLERİ 

1996-2004 

2004-2007 

2007-2009 

2014-2018 

2017-2018 

2018- 

:Kezban ÖRÜCÜ 

:İngilizce 

:Namık Kemal İlköğretim Okulu 

:Şehit t Sertaç Uzun Mesleki ve Anadolu Lisesi 

:Gazi Üniversitesi/Atatürk Meslek Yüksek Okulu 

:Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Fen Edebiyat 

Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü. 

:Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, 

Formasyon Eğitimi. 

:Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı  

Tezli Yüksek Lisans. 




