
 

 

     

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

                 TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

KELAM BİLİM DALI 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

 

 

 

               KUR'ÂN-I KERİM'DE KADER ALGISI: 

 HZ. YUSUF VE HZ. İBRAHİM KISSALARI ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

 

 

                                           Zeliha KOYUNCU 

 

 

 

 

 

 

                                            ŞANLIURFA-2022



 

 

 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

KELAM BİLİM DALI 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

 

                        KUR'ÂN-I KERİM'DE KADER ALGISI: 

 HZ. YUSUF VE HZ. İBRAHİM KISSALARI ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

Zeliha KOYUNCU 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Veysel KASAR 

 

 

 

 

ŞANLIURFA-2022 



II 

 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

Doç. Dr. Veysel KASAR danışmanlığında, Zeliha KOYUNCU’nun hazırladığı 

“Kur’an-ı Kerim’de Kader Algısı: Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim (a.s.) 

Kıssaları Örneği” konulu bu çalışma 02/10/2021 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından 

Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim 

Dalı’nda (Kelam) YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

   

X Oybirliğiyle          /   󠄀 Oy çokluğu ile 

 

                                                                                                                 İmza 

 

 

Danışman Doç. Dr.Veysel KASAR  

Üye Dr. Öğr. Üyesi Mehmet 

Cüneyt GÖKÇE 

 

Üye Dr. Öğr. Üyesi Mehmet 

TAŞDELEN 

 

 

         Bu tezin Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalında yapıldığını ve 

enstitümüz kurallarına göre düzenlendiğini onaylarım. 

 

 

 

 

Prof. Dr. Şevket ÖKTEN 

Enstitü Müdürü 

 

 

 

 

Bu çalışma:    …………. Tarafından Desteklenmiştir. 

Proje No   :     …………… 

 

Not: Bu tezde kullanılan özgün ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, 

çizelge, şekil ve fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı 5846 sayılı 

Fikir ve Sanat Eserleri Kanunundaki hükümlere tabidir. 

 

 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEZ ONAY SAYFASI 



III 

 

  

ORİJİNALLİK RAPORU ve BEYAN FORMU 

 ÖĞRENCİNİN  

Öğrenci No   175230021 

Adı / Soyadı Zeliha KOYUNCU 

Anabilim Dalı/Programı Temel İslam Bilimleri / Tezli Yüksek Lisans  

Tez Konusu Kur’an-ı Kerim’de Kader Algısı: Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim (a.s.) 

Kıssaları Örneği 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE  

 

Yukarıda başlığı belirtilen Yüksek Lisans Tez çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana bölümler 

ve d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 115 sayfalık kısmına ilişkin, 20/08/2021 tarihinde şahsım/ 

danışmanım tarafından Turnitin adlı intihal tespit programından aşağıda belirtilen filtrelemeler 

uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, benzerlik oranı  %24‘tür.  Ayrıca Tez çalışması hiçbir 

blok kopyalama içermemektedir. 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- Kabul/Onay ve Bildirim sayfaları hariç, 

2- Kaynakça hariç 

3- Alıntılar hariç/dâhil 

4- 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Yükseköğretim Kurulu Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesi, Harran Üniversitesi Bilimsel 

Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesini ve Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü tez çalışması 

Orijinallik Raporu alınması ve kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama 

Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez çalışmamın herhangi bir intihal 

içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu 

kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. Etik ihlal tespiti 

halinde, Enstitü yönetim kurulunca, diplomamın iptal edilmesini kabul ediyorum.  

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

                    20/08/2021 

                                                                                                                      Zeliha KOYUNCU 

Yukarıda yer alan raporun ve beyanın doğruluğunu onaylarım. 20/08/2021 

   Doç. Dr.Veysel KASAR  

        (Danışman) 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

TEZLİ YÜKSEK LİSANS 

ORİJİNALLİK RAPORU ve BEYAN FORMU 



IV 

 

ÖZET 

KUR'ÂN-I KERİM'DE KADER ALGISI: HZ. YUSUF VE HZ. 

İBRAHİM KISSALARI ÖRNEĞİ 

KOYUNCU, Zeliha 

Yüksek Lisans Tezi  

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Veysel KASAR 

Eylül, 2021, 115 sayfa 

Bu çalışmanın konusu Kur’ân-ı Kerîm’de; Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim 

(a.s.) kıssaları bağlamında ortaya konan kader algısıdır. Temel hedef,  Kur’ân-ı 

Kerîm’in kader konusunda nasıl bir bakış açısı sunduğunu görmektir. Çalışmada, bu 

geniş hedefin bir parçası olarak hayatları ibretlik olaylarla geçen Hz. İbrahim (a.s.) 

ve Hz. Yusuf (a.s.) kıssalarının üzerinde durulmuştur. Kur’ân-ı Kerîm’de geçen 

diyaloglar incelenerek konu, bu iki peygamberin kıssaları üzerinden ele alınmıştır.  

Çalışmada, farklı kader inanışları, imkân ölçüsünde ele alınmıştır. Bir inanç 

meselesi olan kader konusunda, yanlış düşüncelere yönelmenin insanların dini ve 

dünyevi hayatındaki etkilerine dikkat çekilmiştir.  

Bu çalışmada, betimleme ve karşılaştırma metodu kullanılmıştır. Öncelikle 

Kur’ân-ı Kerîm’deki kader konusuna bakışı ele alan ayetler tespit edilmiştir. Bilahare 

tezde örnek olarak düşünülen iki peygamber kıssasındaki diyaloglar incelenmiştir. 

Ayrıca tarihi süreç içinde kader ile ilgili İslam inanç mezheplerinin ortaya koydukları 

temel bakış açısı ile Kur’ân-ı Kerîm’in bu iki kıssasında ortaya konan kader algısı 

karşılaştırılarak ortaya çıkan tablo incelenmiştir. 

Çalışmada Kaderle ilgili Kur’ân-ı Kerîm ayetleri incelenmeye gayret edilip; 

temel Kelam kitaplarının ilgili bölümleri ile kader konusuna dair lehte ve aleyhte 

yazılan tezlerden istifade edilmiştir. Ayrıca konuyla ilgili makaleler ile ansiklopedi 

maddelerinden de faydalanılmıştır.  

Çalışmada seçilen peygamberlerin yaşadıkları olaylara ve olaylar karşısında 

gösterdikleri tepkilere dikkat çekilmiş, kadere yaklaşımla ilgili ilginç durumlar ön 

plana çıkarılmaya çalışılmıştır. Kader konusunu Kur’an’dan bazı ayetleri ön plana 



V 

 

çıkararak düşünmenin ve parçacı bir bakış açısıyla ele almanın yanlış olduğu ortaya 

konulmuştur. Bu anlamda kaderin doğru anlaşılması açısından konuyu bütüncül bir 

gözle ele almanın gereği ve önemi teyid edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kader, Kaza, Kesb, Halk, Takdir, Tedbir, Tevekkül, 

Allah’ın iradesi, Kulların iradesi, İstitaat. 

 

 

 

 

 

  



VI 

 

ABSTRACT 

PERCEPTION OF FATE IN THE QURAN: THE EXAMPLE OF 

PROPHET YUSUF AND IBRAHIMS’ STORIES 

KOYUNCU, Zeliha 

Master’s Thesis 

Department of Basic Islamic Sciences 

Advisor: Assoc. Prof. Veysel KASAR 

September, 2021, 115 pages 

The subject of this study is the perception of fate which is revealed with 

Prophet Yusuf and Ibrahims’ In the Qur'an. The main goal is to see how the Qur'an 

presents a perspective about fate.In the study, as part of this broad goal, were 

emphasized that the stories of Prophet Yusuf and Ibrahim who filled with interesting 

events. By examining the dialogues in the Qur'an, the subject was discussed through 

the stories of these two prophets. 

In the study, different fate beliefs were examined to the extent possible. About 

the fate which is a matter of belief, took attention the effects of turning to wrong 

thoughts on people's religious and worldly lives. 

In this study, descriptive and comparison method was used. First of all, the 

verses in the Qur'an that deal with the issue of fate were detected. Afterwards, the 

dialogues in the stories of two prophets, which were considered as examples in the 

thesis, were examined. In addition, the picture that emerged by comparing the basic 

point of view of the Islamic Faith Sects about fate in the historical process and the 

perception of fate revealed in these two stories of the Qur'an was examined. 

In the study, it was tried to examine the verses of the Qur'an about fate. With 

the relevant chapters of the main Kalam Books and the theses written for and against 

the subject of fate were utilized. In addition, related articles and encyclopedia 

resources were also used. 

In the study, taken attention to the events of the selected prophets and their 

reactions to the events. Interesting situations about the approach to fate were tried to 

be highlighted. It has been revealed that it is wrong to think about the issue of fate by 



VII 

 

highlighting some verses from the Qur'an and to deal with it from a fragmentary 

perspective. In this sense, the necessity and importance of approaching the issue with 

a holistic perspective in terms of a correct understanding of Fate was confirmed. 

Keywords: Fate, Kaza, Kesb, People, Appreciation, Action, Tawakkul, 

Allah's Will, Servants' Will, İstitaat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VIII 

 

KUR'ÂN-I KERİM'DE KADER ALGISI: 

HZ. YUSUF VE HZ. İBRAHİM KISSALARI ÖRNEĞİ 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY SAYFASI II 

ORİJİNALLİK RAPORU ve BEYAN FORMU III 

ÖZET IV 

ABSTRACT VI 

İÇİNDEKİLER VIII 

KISALTMALAR X 

GİRİŞ 1 

A.Konu, Önem, Amaç ve Yöntem 3 

a. Tezin Konusu                                                                                                   3 

b. Tezin Önemi                                                                                                    3 

c. Tezin Amacı                                                                                                     4 

d. Tezin Yöntemi                                                                                                 4 

B.Kaynak Değerlendirmesi 4 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BİR İNANÇ PROBLEMİ OLARAK GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE KADER 

ALGISI 

1.1. TEMEL KAVRAMLAR 5 

1.1.1.Kaza ve Kader                                                                                            5 

1.1.2. Takdir                                                                                                        6 

1.1.3. Allah’ın İrâdesi ve Kulların İradesi                                                           6 

1.1.4. İstitaat                                                                                                        7 

1.1.5.Kesb                                                                                                            7 

1.1.6. Halk (Yaratma)                                                                                          8 

1.1.7.Tedbir                                                                                                         8 

1.1.8.Tevekkül                                                                                                     8 

1.2.KADER ALGISI 8 

1.2.1.Kur’ân-ı Kerîm’de Kader Kavramının Anlamları                                      8 



IX 

 

1.2.1.1. Kader Kelimesinin Ölçü ve Miktar Anlamına İşaret Eden Ayetler

 9 

1.2.1.2. Kaderin, Allah’ın İradesiyle Gerçekleştiğine İşaret Eden Ayetler

 10 

1.2.1.3 Kaderin, İnsanın Kesbine Bağlı Olarak Gerçekleştiğine İşaret 

Eden Ayetler 13 

1.2.2. Hadis-i Şeriflerde Kader                                                                          15 

1.2.3. Kelâmî Bir Kavram Olarak Kader                                                           18 

1.3.GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE TOPLUMLARDA VE DİNLERDE KADER 

ALGISI 22 

1.4.İTİKADİ FIRKA VE EKOLLERİN KADER İNANCINA BAKIŞI 26 

1.4.1. Hâricîler                                                                                                   27 

1.4.2. Kaderiyye-Mu‘tezile                                                                                28 

1.4.3. Cebriyye                                                                                                  36 

1.4.4. Şia                                                                                                            40 

1.4.5. Eş‘arîlik                                                                                                   41 

1.4.6. Mâturidîlîk                                                                                               42 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN-I KERİM’DE HZ. YUSUF VE HZ. İBRAHİM KISSALARINDA 

KADER ALGISI 

2.1.HZ. YUSUF’UN YAŞADIĞI OLAYLAR VE BU OLAYLARDA KADERİ 

İLGİLENDİREN YAKLAŞIMLAR 45 

2.1.1. Hz. Yusuf’un Kuyuya Atılması                                                               48 

2.1.2. Hz. Yusuf’un Köle Olarak Satılması                                                       57 

2.1.3. Hz. Yusuf’un Kadınla İmtihanı                                                               59 

2.1.4. Hz. Yusuf’un Suçsuz Yere Zindana Atılması                                          64 

2.1.5. Hz. Yusuf’un Zindandan Çıkıp Hazinelerin Başına Geçmesi                 70 

2.2.HZ. İBRAHİM ve YAŞADIĞI OLAYLARIN KADER İLE İLİŞKİSİ 85 

2.2.1. Hz. İbrahim’in Ateşe Atılması                                                                87 

2.2.2. Hz. İbrahim’in Hicret Etmekle Emrolunması                                          90 

2.2.3. Hz. İbrahim’in Çocuğu Olmamakla İmtihan Edilmesi                            90 

2.2.4. Hz. İbrahim’in Oğlunu Kurban Etmekle Emrolunması                           92 



X 

 

2.2.5. Hz. İbrahim’in Beytullah’ı İnşa’ Etmekle Emrolunması                         93 

SONUÇ 98 

KAYNAKÇA 101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 

 

KISALTMALAR 

 

(s.a.v.)   Sallallâhu aleyhi ve sellem 

vb.         Ve benzerleri 

Hz.         Hazreti 

r.h.         Rahimehullah 

r.a.         Radıyallahu anh 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

İmanın altı şartından kabul edilen kaza ve kader konusu, zihinlerin en çok 

takıldığı hususlardan biridir. Genel bir tanım olarak Allah Teâlâ’nın, bir şeyin 

varlığını dilemesine kader, varlığı dilenilen şeyin var olmasına da kaza 

denilmektedir. Kaza ve kader kelimeleri birbirinin yerine de kullanılmakta olup, 

Allah Teâlâ’nın ezelden ebede kadar yaratılmış ve yaratılacak şeyleri ezelde 

dilemesine kaza, bu şeylerin kazaya uygun olarak, ne eksik ne de fazla olmadan 

yaratılmasına da kader denilmiştir.  

Kaza ve kaderle ilgili şu hususlar tartışılmaktadır: İnsanların başlarına gelen 

hayır-şer,  fayda-zarar, fakirlik-zenginlik, hastalık ve musibetler mutlak anlamda 

Allah’ın dilemesiyle, takdir etmesiyle midir? Ayrıca Allah’ın takdiri bir zorlama 

mıdır? Yoksa fiillerin sahipleri kulların kendileri midir? Her şeyin tek hâkimi ve 

idarecisi Allah’tır denildiğinde insanın durumu nasıl ele alınmalıdır? Bu durumda 

insan Yaratıcının sonuz sıfatları karşısında bir kukla, bir piyon gibi atıl bir durumda 

mı kalmaktadır? Şayet insan hakkında son şıktaki gibi düşünürsek, insan için günah-

sevap, cennet-cehennemin bir anlamı kalmayacaktır. Bunun aksine, insan, her şeyi 

yapmaya güç yetiren ve mutlak özgürlüğe sahiptir denildiğinde de, bu durum insanı 

mutlak kadir ve mutlak hâkim bir duruma çıkarmış olmaz mı? 

Halk arasında insanların bir kısmı, kaderin insan iradesinden uzak bir şekilde 

tamamen Allah tarafından belirlenmiş olduğunu düşünerek, insanı suyun akışına 

teslim olup oradan oraya sürüklenen yaprak gibi bir halde düşünmektedir. Bu 

insanlar ne yaparsa yapsın hayatında olan ve olacak olan şeyleri değiştiremeyeceğini 

düşünerek ümitsiz bir halde yaşamaktadır. Bu durum dinî ve dünyevî 

sorumluluklarını yerine getirme konusunda olumsuzlukları beraberinde 

getirmektedir. Bu olumsuz durumların bu tür bir kader düşüncesine sahip olan 

insanların dünya ve ahiret mutluluğuna ulaşmalarına engel teşkil edeceği de açıktır.  

İnsanların bir kısmı da Allah’ın kendisini bu dünyada özgür yarattığını, 

dilediği gibi hareket etme gücüne sahip olduğunu düşünmektedir. Bunlardan bazıları 

insana aczini unutturan bu düşüncedeyken, başına beklemediği bir sıkıntı geldiğinde 



2 

 

çaresizliğe düşmektedir. Bu durum kimi zaman olumsuz bir kader düşüncesine 

sürükleyerek kendilerini rüzgârın önündeki yaprak misali, olayların akışına 

bırakmaya yönlendirmektedir. Özgürlük düşüncesi bazı kimseleri de dünyada ulaştığı 

rahatlık ve bol imkânlar içinde adeta firavunlaştırarak hak ve adalet çizgisinden 

saptırıp adeta küçük dağları ben yarattım dercesine kibre kaptırmaktadır.  

Bu düşünme ve yaşama biçimleri Kur’an’ın ana ilkeleriyle uyuşmamaktadır. 

Öyleyse İslam’ın ruhuna uymayan, insanların dünya ve ahiret saadetini olumsuz 

etkileyen, problemli bir düşünce ve yaşayışa sevk eden bu inanç biçimleri nerden 

kaynaklanıyor? İnsanlara yaşam rehberi olarak gönderilen Kur’an-ı Kerim bu konuda 

ne mesaj veriyor? Bu soruları cevaplandırmak için kader konusu Kur’an-ı Kerim’de 

anlatılan örnek hayat hikâyeleri üzerinden ele alındı. Bilhassa baştan sona tek surede 

geçen hikâyesiyle Hz. Yusuf (a.s.) ve Kur’an’da hayatından çokça söz edilen 

Allah’ın dostu Hz. İbrahim (a.s.) ve kıssalarında geçen olayları kader bağlamında tek 

tek ayrı başlıklar altında incelendi. 

Tezimiz iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde tezimizde geçen temel 

kavramları açıkladık. Öncelikli olarak kader ve kader ile ilgili olan kaza, kudret, 

istitaat, Allah’ın iradesi, kulun iradesi, kesb, halk ve takdir, tedbir ve tevekkül gibi 

terimleri, Kur’an-ı Kerim’den, hadis-i şeriflerden ve kelamî sözlüklerden 

yararlanarak inceledik. Ardından kader konusunun ilk kez problem olarak nasıl 

ortaya çıktığını ve bu problemin ilk olarak nasıl ele alındığına değindik. Kader 

konusundaki farklı bakış açılarının nasıl ekolleştiğini hangi görüşler etrafında hangi 

itikadî mezhebin teşekkül ettiğini ele aldık. Her bir mezhebin kendi düşüncesini 

savunmak için Kur’an ayetlerini bağlamından kopararak ifrat ve tefrite varan 

düşüncelere nasıl vardıklarını ve içinde bulundukları dönemin siyasi ve sosyal 

kaygılarının düşüncelere etkisini inceledik. Ayrıca kader meselesinin sadece 

İslam’dan kaynaklı ve sadece Müslümanlara özgü bir problem olmadığını, 

Hristiyanlık ve Yahudilik başta olmak üzere diğer dinlerde ve farklı toplumlarda, 

filozoflar, bilginler ve âlimler arasında da tartışılageldiğine değindik. 

İkinci bölümde ise Kur’an-ı Kerim’de geçen Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim 

(a.s.) kıssalarında geçen olayları kader bağlamında tek tek başlıklar halinde ele aldık. 

Kıssada geçen olayların nasıl geliştiği (kaza-kader, cebrî- iradî), bu olayı yaşayan 



3 

 

kişinin olay karşısında nasıl davrandığı ya da nasıl davranması gerektiğiyle ilgili 

Kur’an-î mesajları anlamaya gayret gösterdik. 

Böylelikle önce kader problemini tanımladık. Problemin neden 

kaynaklandığını inceledik. Daha önce kader konusunda çalışılmış tezlerden farklı 

olarak örnek problem üzerinden Allah’ın peygamberlerinin nasıl davrandığını tespit 

ederek örnek davranış modelini öne çıkardık. Dünya hayatında karşılaşılan olaylara 

karşı bize sunulan ilahi bakış açısını; gerçek hayatla bütünleşmiş ütopik olmayan 

çözümlerini ortaya koyduk.  

 

A. Konu, Önem, Amaç ve Yöntem 

 

a. Tezin Konusu 

 

Başımıza gelen iyi ya da kötü olaylar karşısında duruşumuz tam olarak nasıl 

olmalıdır? Başımıza gelen her şeyin, Allah’ın kontrolünde olduğunu düşünerek 

kendini suyun akışına bırakan balık gibi tam teslimiyetçi mi olmalı yoksa suyun 

akışının tersine yüzen balık gibi kontrolü eline alıp mücadeleci mi olmalı? 

Çalışmamızın konusu Kur’ân-ı Kerîm’de geçen Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim (a.s.) 

kıssalarında kader algısıdır. Kur’ân-ı Kerîm’de geçen iki peygamberin kıssalarındaki 

diyaloglar üzerinde durarak kader konusunda doğru tavrın ne olduğunu ve kaderi 

nasıl anlamamız gerektiğini tahlil etmeye gayret gösterdik. 

 

b. Tezin Önemi 

 

Kelam âlimlerinin en çok tartıştığı konulardan biri olan Kader; insanın 

duygusal hayatını ve düşünce sistemini etkileyen bir meseledir. Birbirine zıt çok 

farklı görüşlerin ve ekollerin mevcudiyeti bu konunun anlaşılmasını güçleştirmiştir. 

İman esaslarından sayılması sebebiyle kader konusunun Kur’ân-ı Kerîm’de örnek 

hikâyelerde nasıl algılandığını tespit etmek konunun doğru anlaşılması açısından 



4 

 

önem arz etmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’in kaderi algılama biçiminden yola çıkarak 

kader hakkındaki yanlış görüşler üzerinde durduk. Halk arasındaki yanlış inanışları 

tespit ederek kader hakkındaki doğru inancın ne olması gerektiği tahlil etmeye 

çalıştık. 

c. Tezin Amacı 

 

Tezin temel hedefi, kader konusunda Kur’ân-ı Kerîm’in nasıl bir bakış açısı 

sunduğunu görmek ve bu bakış açısıyla mezheplerin kader konusundaki görüşleri ile 

günümüz insanlarının kader konusundaki inanışlarını değerlendirmek ve kader 

hakkındaki inancımızı doğru ve sağlam delillerle kuvvetlendirmektir. 

 

d. Tezin Yöntemi 

 

Betimleme ve karşılaştırma metotlarına dayalı olarak ilgili kaynaklardan 

kader konusunda incelemeler yaptık. Kur’ân ve Sünnet ’in kader konusuna bakışını 

tespit etmeye gayret gösterdik. Taraftar ve karşıt görüşlere dair tespitler yaparak 

çalışmayı bilimsel verilerle destekledik. 

 

B. Kaynak Değerlendirmesi 

 

Kader konusuna dair dokümanın envanterini çıkardık. Lehte ve aleyhte 

yazılanları inceledik. Başta Kur’ân-ı Kerîm, tefsirler, Hadis-i Şerifler, akaid ve kelâm 

kitapları ile bu alanda yazılmış tez ve makalelerden faydalandık. 

  



5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BİR İNANÇ PROBLEMİ OLARAK GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE 

KADER ALGISI 

 

1.1. TEMEL KAVRAMLAR 

 

1.1.1.Kaza ve Kader 

 

Kader; ezelde hüküm ve takdire uygun olarak, mümkün olanın yokluktan birer 

birer varlığa çıkışı demektir. Başka bir tarife göre kader kelimesi sözlük itibarıyla 

ölçme, güç yetirme anlamındadır. Kaza ise bir şeyin sınırı, ölçüsü ve hüküm gibi 

anlamlara gelir.1 Kader ve aynı kökten gelen takdir; bir şeyin niceliğini belirlemek 

demektir. Takdir kavramına ayrıca kudret verme anlamı da verilmiştir. Allah’ın 

takdir etmesi de; Allah’ın güç vermesi ve hikmeti gereğince özel bir ölçü ve şekilde 

yaratması demektir.2 

Kaza ise kelime olarak; hikmet ile yapmak, yaratmak, bir işi tam bir sağlamlık 

ve güven ile yerleştirmek, kesin son söz, anlamlarına gelir.3 Kaza aynı zamanda 

mevcudatın bireyleri hakkında ezelden ebede cari olacak hallerine ilişkin ilahi külli 

hükümdür. Kaza ve kader kelimeleri bazen birbirlerinin yerine kullanılmış olup bazı 

mezheplerin kader dediğine diğerleri kaza demiştir. Kader ile kaza arasındaki fark şu 

şekilde de ifade edilir: Kaza, bütün varlıkların Levh-i Mahfuz’daki topluca varlığı, 

kader ise varlıkların belirlenen şartları gerçekleştikten sonra ayrı ayrı dış dünyada var 

olmalarıdır.4 

 

 

                                                 
1Bekir Topaloğlu, Kelam Terimleri Sözlüğü (İstanbul : İSAM Yayınları, 2013), 174. 
2Recep Ardoğan, Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel Inanç Sorunları (İstanbul : Klm 

Yayınları, 2018), 121. 
3Topaloğlu, Kelam Terimleri Sözlüğü, 179. 
4 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat (Beyrut : Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1983), 178-

179. 



6 

 

1.1.2. Takdir 

 

Takdir, her varlığın kendi sınırları içinde, iyi, kötü, fayda,  zarar vb. açısından 

belirlenmesidir.5 İbnu’l Esir, en-Nihaye fi garibi’l-hadis ve’l-eser adlı eserinde, 

kaderin, belli bir ölçü üzere ‘takdir etme’,  kazanın da ‘yaratmak’ anlamına geldiğini 

belirtmiştir.6 Allah’ın eşyayı takdiri; birincisi, Allah’ın kudret vermesiyle, ikincisi de 

belli bir miktar ve özel bir şekilde yani bir hikmet üzere kılmasıyla gerçekleşir. 

Allah’ın fiilinin de iki şekilde gerçekleşeceği belirtilmiştir. Birincisi, Allah’ın 

eşyayı mükemmel bir şekil ile hikmet üzere ve bi’l-fiil olarak bir defada var etmesi; 

yeri, göğü ve içindekileriyle beraber, bir defada yaratması gibi. İkincisi ise, eşyanın 

asıllarını bi’l-fiil, cüzlerini de bi’l-kuvve mevcud kılmasıdır. Sonuç olarak Allah’ın 

bu takdirinin dışında hiçbir şey meydana gelmez. Mesela zeytin çekirdeğinde bi’l-

kuvve olarak zeytin ağacı takdir edilmiştir. Artık ondan üzüm veya incir ağacı 

yetişmez. İnsan ve hayvanlardan da ancak kendi cinsleri meydana gelir. Bu 

bakımdan Allah’ın takdiri, herhangi bir şeyin şöyle veya böyle olması şeklinde 

hüküm vermekle gerçekleşir. Bu zaruri veya mümkün olarak da gerçekleşebilir.7 

 

1.1.3. Allah’ın İrâdesi ve Kulların İradesi 

 

İhtiyar/irade; birini birine tercih etmek, seçmek, üstün tutmak, dilemek 

anlamında bir şeyi yapıp yapmama hususunda karar verme gücü diye 

tanımlanmıştır.8 Meşiet ve ihtiyar terimleri de benzer manada kullanılmıştır.9 

Allah’ın iradesi, sınırsız ve mutlak olup mümkün olan her şeye taalluk eder. 

Onun iradesini sınırlayacak ya da cebir altına alacak hiçbir şey yoktur. Bir şeyin 

olmasını dilerse ‘ol’ der ve o şey dilediği şekilde oluverir. Buna mukabil insanın 

                                                 
5 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 64. 
6Ebü’s-Seadat Mecdüddin Mübarek b. Muhammed İbnü’l-Esir, en-Nihaye fî garibi’l-hadis ve’l-eser 

(Kahire : Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1963). 
7Ramazan Altıntaş, Kelam El Kitabı (Ankara : Grafiker Yayınları, 2012), 435-436. 
8 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 16. 
9 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 213. 



7 

 

iradesi ise sınırlıdır. Bazı kelamcılar, Allah’ın iradesine küllî, insanın iradesine de 

cüz’î irade demişlerdir.10 

 

1.1.4. İstitaat 

 

İstitaat; Allah’ın canlılara istediğini yapması için sunduğu bir genişliktir. Güç, 

kuvvet ve kudret terimleri anlam bakımından benzerdir. İnsana verilen bir şeyi 

yapma veya terk etme gücüdür. Bir fiil yapmak istediğinde o fiilin meydana gelmesi 

için gerekli olan güçtür.11 

 

1.1.5.Kesb 

 

Kesb; kazanç, fayda sağlamaya veya zararı def etmeye yol açan şeydir.12 

İhtiyari fiillerin meydana gelişinde kulun etkisini ifade eder. Hem fayda hem de zarar 

ifade eden kesb, Ef ‘âl-i ibâd yani kulların tüm iradi fiilleri için kullanılmıştır.13 Bu 

terim Kur’an-ı Kerim’de; kalbin akdi ve azmi, ticarette mal kazanmak, sa’y ve amel 

anlamında geçmektedir. Kur’anî bir kelime olan kesb, teknik Kelamî manada teknik 

olarak ilk kez Ebu Hanife bu tarafından kullanılmıştır. I. Gardet, M. Watt’tan alınan 

nakilde ise kesb deyimini ilk kullananların Geylan Dımeşkî (ö.110/728) ile Mürciiler 

olduğu rivayet edilmiştir.14  

 

 

 

 

 

                                                 
10Topaloğlu, Kelam Terimleri Sözlüğü, 158. 
11 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 18. 
12 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 188. 
13Topaloğlu, Kelam Terimleri Sözlüğü, 184-185. 
14Şerafettin Gölcük, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri Bâkıllânî’de İnsanın Fiilleri Anlayışı (İstanbul: 

Kayıhan Yayınevi, 1979), 188-200. 



8 

 

1.1.6. Halk (Yaratma) 

 

Yaratma (halk); Allah’ın ezeldeki planlamasına uygun olarak yaratması 

anlamına gelir.15 Kudret sahibinin tek başına vasıtasız ve desteksiz bir şekilde 

meydana getirmesi mümkün olan şeye halk, mümkün olmayan şeye de kesb 

denilmiştir. Bu şekilde halk Allah’a özgü, kesb ise kula nispet edilen bir fiil olarak 

değerlendirilmiştir.  

 

1.1.7.Tedbir 

 

Tedbir; tehlikeleri önceden doğru bir şekilde fark etme, ileri görüşlülüktür. 

Akıbeti bilerek işleri yürütmektir.16 

 

1.1.8.Tevekkül 

 

Tevekkül; Allah'ın elinde olana güvenmek ve insanların elinde olandan ümit 

kesmektir. Sahip olduğu şeyin tasarrufunu kendisinin yerine başka bir şahsa 

bırakmak, ona güvenmek demektir.17 

 

1.2.KADER ALGISI 

 

1.2.1.Kur’ân-ı Kerîm’de Kader Kavramının Anlamları 

 

Kader kelimesi kök ve türevleriyle Kur’ân-ı Kerîm’de birçok ayette 

geçmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de kaza; yaratmak (Fussilet 41/12) 18, hükmetmek, 

                                                 
15Topaloğlu, Kelam Terimleri Sözlüğü, 111. 
16 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 57. 
17 eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî, et-Ta’rifat, 67. 



9 

 

hüküm vermek (Tâhâ, 20/72), (el-Ahzâb 33/36), bir şeyin olmasını dilemek, 

olmasına karar vermek (el-Bakara 2/117, Meryem 19/21), bir şeyi bildirmek, haber 

vermek (el-İsrâ 17/4), bir işi tamamlamak, bitirmek, bir sureyi doldurmak (el-Kasas 

28/29), emretmek (el-İsrâ 17/23), anlamlarda kullanılmıştır. 

Kader kelimesinin geçtiği bu ayetlere bakıldığında birden çok anlama geldiği 

görülmektedir. Bu ayetleri ifade ettiği anlamlarına göre üç başlık altında inceledik. 

Birincisi; kader kelimesinin ölçü ve miktar anlamında kullanıldığı ayetler. İkincisi; 

kaderin Allah’ın iradesiyle gerçekleştiğini ifade eden ayetler. Üçüncüsü de; kaderin 

insanın kesbine bağlı olarak gerçekleştiğine işaret edenler ayetler. İnsanların görüş 

farklılıklarının sebeplerinden biri de ikinci ve üçüncü tür ayetleri birbirinden 

bağımsız olarak yorumlamalarıdır. Sırasıyla inceleyecek olursak; 

 

1.2.1.1. Kader Kelimesinin Ölçü ve Miktar Anlamına İşaret Eden Ayetler 

 

Allah Teâlâ Kur’ân-ı Kerîm’de, rahimlerde ne olup bittiğini ve ne olacağını, 

eksik ve fazlası ile bildiğini “kader” kelimesinin kökleri ile ifade etmiş ve “Onun 

katında her şey ölçü iledir’ buyurmuştur. (er-Ra‘d 13/8) Başka bir ayette yine 

‘takdir’ kelimesi ile her şeyin ölçülü yaratıldığı açıklanmıştır. (el-Kamer 54/49) 

Yukarıda işaret edilen ayetler incelendiğinde; kaderin ölçü, plan, düzen, 

genelleşmiş kural ve kaidelere vurgu anlamı taşıdığı görülmektedir. Arapça kökü, 

‘kaf+dal+ra’ harflerinden oluşan ‘kader’ ve ‘takdir’, terimlerine bir şeyin niceliğini 

belirleme anlamı verilmiştir.19 

Allah’ın zatî ve subutî sıfatlarından sayılan Kudret kavramı da kader kelimesi 

ile yakın anlamlıdır. Bir şeyi belirli bir ölçüye göre yapmak, onu takdir etmek 

manasında kullanılmış olup Allah’ın dilediğini eksiği ve fazlası olmadan hikmet 

çerçevesinde yaratmasını anlatır.20 ‘‘Allah her şey için bir ölçü koymuştur.’’ (et-

Talâk 65/3) ayetinde kader; ne şekilde olacağına hükmetme anlamında kullanılmıştır. 

                                                                                                                                          
18Kur’an-ı Kerim Meali (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2007), 519. 
19Sırrı Giridi, Nakdü’l-kelam fi akaidi’l-İslâm (İstanbul, 1324), 93. 
20Veysel Kasar, İlk Dönem Kelamında Kudret Sıfatı Etrafındaki Tartışmalar (İstanbul : Kardelen 

Yayınları, 2019), 14. 



10 

 

‘‘Bir nutfeden onu yarattı da biçime koydu.’’ (Abese 80/19) ayetinde de insanda 

potansiyel halde var edilen ve halden hale geçtikçe inkişaf eden özelliklere işaret 

edilmiştir. 

Yukarıda geçen ve buna benzer başka ayetlere bakıldığında, kader ve takdir 

kavramlarının, kozmolojik düzenle ilgili fiziksel ve biyolojik yasalardan 

(sünnetullah) söz ettiği görülmektedir. Öyleyse evrendeki her bir hareket, ilahi plan 

dâhilinde olup bitmekte ve o plan dışında hiç bir hareket söz konusu değildir. Zira 

Yüce Allah; gökler ve yer arasındaki bütün işlerin kendi tasarrufu altında olduğunu 

bildirmektedir. (Secde 32/5) 

Örneğin; kâinattaki bütün hayvan, bitki ve cansız varlıkların hareketi, ayın ve 

güneşin hareketleri, gece ve gündüzün oluşması, mevsimlerin art arda gelmesi, suyun 

kaynaması, donması, buharlaşması, yağmur, kar, dolu, deprem vb. tabiat olayları, 

bitkiler, hayvanlar ve insanların yaşam döngüleri gibi birçok şey, bu yasalara göre 

meydana gelir, çalışır, bozulur ve yok olurlar. 

İnsanlar, Allah tarafından konulan emir ve yasaklara riayet edince mutlu bir 

toplum meydana gelirken, emirlere uymayıp yasaklar çiğnenince mutsuz, hastalıklı 

bir toplum meydana gelmektir. Bu da Allah’ın koyduğu toplumsal yasaların bir 

sonucudur. Üzerinde durulan esas mesele; insanın başına gelen tüm olayların 

Allah’ın dilemesiyle mi yoksa tamamen kulun iradesine bağlı olarak mı 

gerçekleştiğini anlamaya çalışmak olduğundan kader kelimesini ‘ölçü’ anlamında 

açıklayan bu başlık üzerinde fazla durulmayacaktır. 

 

1.2.1.2. Kaderin, Allah’ın İradesiyle Gerçekleştiğine İşaret Eden Ayetler 

 

Kulların bütün fiillerini Allah mı yarattı, yoksa bu fiiller, kulların özgür 

iradeleriyle mi meydana gelmişlerdir? Bu sorular çerçevesinde cebir ve irade 

meselesi sadece İslam âleminde değil diğer dinlerde de anlaşılmaya çalışılan bir 

problem olmuştur. Kelam âlimleri ve filozoflar bu karmaşık probleme çözüm bulma 

arayışına girmişlerdir. 



11 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de geçen birçok ayet vardır ki her şeyin bir kadere bağlı 

olduğuna kulların fiillerinin de Allah’ın kaza ve kaderi ile olduğuna delalet eder.21 

Bu ayetler, zahirine bakan kişileri, insanın fiillerini işleme konusunda cebr altında 

olduğu düşüncesine sevk etmektedir. 

Her şeyin önceden takdir edilmiş bir kadere bağlı olarak gerçekleştiğine işaret 

eden ayetlerden bazılarının ifade ettiği manalar şöyledir; ‘‘Her şeyi yaratan ve her 

şeyin vekili Allah’tır.’’ (ez-Zümer 39/62) ‘‘İnsanların başına gelenler sadece 

Allah’ın yazdıklarıdır. Bu sebeple müminlerin tek dayanacakları güç Allah 

olmalıdır.’’ (et-Tövbe 9/51) ‘‘Yeryüzünde vuku bulan ve sizin başınıza gelen 

herhangi bir musibet yoktur ki, biz onu yaratmadan önce, bir kitapta yazılmış 

olmasın.’’ (el-Hadîd 57/22) ‘‘Doğru yolu bulan Allah’ın hidayet ettiği, şaşırttığı da 

gerçek zarara uğrayandır.’’ (el-A‘râf 7/178) ‘‘Oysa sizi de yaptığınız şeyleri de 

yaratmıştır.’’ (es-Sâffât 37/96) 

Bazı ayetlerde Allah’ın iradesinin mutlak manada üstün geleceğine dair kesin 

ifadeler yer almaktadır. Bunlardan birisi şu ayettir: ‘‘Eğer Allah sana bir zarar 

dokundurursa, onu yine O’ndan başka giderecek yoktur. Eğer sana bir hayır dilerse, 

O’nun keremini geri çevirecek de yoktur. O, hayrını kullarından dilediğine eriştirir.’’ 

(Yûnus 10/107) Diğer bir ayette de insana nimet olarak ulaşan her şeyin Allah’tan 

olduğu ifade edilir. (en-Nahl 16/53) Başka bir ayette, Allah’ın dilemesi halinde bütün 

insanların da hidayete girecek oldukları, fakat Cehennemin cinler ve insanlarla 

doldurulacağına dair yüce Allah’ın sözü bulunduğu da bildirilir. (es-Secde 32/13)  

Bu son ayetten ilk bakışta; Allah’ın istediği gibi bazı kullarını cennete 

bazılarını da cehenneme atacağı ve kulun bunda hiçbir iradesin olmadığı şeklinde bir 

mana anlaşılabilir. Fakat gerçek şu ki; eğer Allah dileseydi, iyiliği veya kötülüğü 

seçebilmeleri konusunda insanları serbest bırakmaz, herkesi imana ve iyiliğe cebren 

sevk edebilirdi. Bu takdirde, dünya hayatı, ahireti kazanma yeri olmaktan çıkar, 

insanlar melekler gibi (günahsız ve Allah’a itaatkâr) olur, insanların özgür bir 

biçimde iradelerini kullanarak iyiliği veya kötülüğü seçebilme ve Ahirette bunun 

sonucuna göre karşılığını görecekleri şekilde sınanmalarının bir anlamı kalmazdı. 

                                                 
21Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-Râzî, el-Mebâhisü’l-meşrikıyye fî ilmi’l-ilâhiyyât ve’t-tabîiyyât 

(Beyrut : Dârü’l-Kitâbi’l-Arabi, 1990), 529.  



12 

 

Ayetin ilk cümlesinde bu husus vurgulanmakta, ikinci cümlesinde ise kötülükleri 

tercih edenlerin ilahi adalet gereği karşılaşacakları sonuç açıklanmaktadır. 

Bu örnek ayetlere toptan bakınca; Allah Teâlâ her şeyin yaratıcısıdır. Tek 

hâkim güç o’dur. Hidayete ve delalete götüren tek mercîdir. Dilediğine, dilediği 

sıkıntıyı ve sevinci verir ve dilediğinin, dilediği şekilde sıkıntısını ve sevincini yok 

eder,22 şeklinde anlamalar ifade eder. Ancak bu ayetleri sadece zahirleriyle değil 

bağlamları ile birlikte ele almak gerekir. Hidayet ve dalalet yaratmak, Allah’a aittir; 

hidayeti ve dalaleti tercih etmek insana ait bir fiildir. İyilik ve kötülüklerin varlığını 

yaratmak, yüce Allah’ın kudreti 23 ve iradesine aittir; işlemek, yönelmek, istemek, 

temayülde bulunmak insanın cüzi iradesi ile olmaktadır. Allah ne hidayette ne 

dalalete insanın iradesini ortadan kaldırmak suretiyle insanlara cebirle hidayet ve 

dalaleti uygulamış değildir. Böyle bir düşünce Kur’ân’daki teklif, emir-nehiy, ahlak 

ve insan varlığını muhatap alan yüzlerce ayete ters olur. O halde bu ayetlerden cebir 

sonucu çıkarmak yanlıştır. 

Allah’ın kulları üzerindeki kazası / takdiri dört türlüdür: Birincisi itaat ile 

ilgilidir. Eğer Allah bir kuluna itaat takdir ettiği zaman, kul bunu samimiyet ve 

gayretle yerine getirirse Allah onu muvaffak kılar. Çünkü Allah Teâlâ; ‘‘Bizim 

uğrumuza çalışanları yollarımıza ulaştırırız’’ (el-Ankebût 29/69) buyurmuştur. 

İkincisi masiyetlerle ilgilidir. Allah kuluna masiyet takdir ettiği zaman, kul onu tövbe 

istiğfar ile karşılayıp pişman olursa Allah da onun tövbesini kabul edip mağfiretle 

rızıklandırır. Çünkü Allah Teâlâ; ‘‘Allah tövbe edenleri sever.’’ (el-Bakara 2/222)  

buyurmuştur. Üçüncüsü nimetlerle ilgilidir. Allah kuluna nimet takdir ettiği zaman, 

kul ona şükredip cömert davranırsa Allah da fazlasını bahşeder. Çünkü Allah Teâlâ; 

‘‘Eğer şükrederseniz artırırım.’’ (İbrâhîm 14/7)  buyurmuştur. Dördüncüsü belalarla 

ilgilidir. Allah kuluna bela ve musibet takdir ettiği zaman, kul da onu sabır ve rıza ile 

karşılarsa Allah da ona ahiret nimetlerini verir. Çünkü Allah Teâlâ; ‘‘Muhakkak 

sabredenlere mükâfatı hesapsız verilecektir.’’ (ez-Zümer, 39/10) buyurmuştur. 

                                                 
22Abdüllatif Harputi, Tenkihü’l-kelam fî akaidi ehli’l-İslâm (Dersaâdet : Necm-i İstikbal Matbaası, 

1330), 100. 
23Ebû Mansur Abdülkahir b. Tahir b. Muhammed Temimi Abdülkahir Bağdadi, Usulü’d-dîn (Beyrut : 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1981), 93.  

 



13 

 

Bu görüşe göre Allah imtihan olarak, kuluna emirler verip yasaklar koyduğu 

gibi bela ve musibetler de verebilir; varlık veya yoklukla da sınayabilir. Bu 

imtihanların sebepleri kulun bir takım kusurları olabileceği gibi tamamen Allah’ın 

iradesiyle de olabilir. Kur’an’da Fir’avun’un İsrail oğullarına yaptığı zulümler 

anlatılırken; ‘‘Aslında o size reva görülenlerde Rabbinizden büyük bir imtihan 

vardı’’ ( el-Bakara 2/49) buyrulmuştur. 

Fetih suresindeki bir ayette de bedevilerin kendi ihmalleri yüzünden savaşa 

katılmadıkları ve günahlarının ortaya çıkmasından sonra da Resulullah’a mazeret 

beyan ederek bağışlanmaları için aracılıkta bulunmasını istedikleri bildirilir. Bu 

ayette “Allah’ın onlara zarar dilemesi” onların hata ve kusurları sonunda ifade 

edilmiştir. (el-Fetih 48/111) Buradan anlaşılan mana, Allah’ın kuluna zarar ve 

kötülük dilemesinin evvelinde, insanların kesbi ile hata ve günahları işlemiş 

olmalarıdır. 

Alt başlığımızda, fiil-insan ilişkisi bağlamında başka ayetler de vardır. 

Bunlara bakıldığında, insanın yapıp ettiklerinin dilemek cihetiyle tamamen insanın 

kendisine ait olduğu anlaşılır. Bu ayetler açıkça insanın fiilleri yaparken de cebir 

altında bulunmadığını anlatırlar. 

 

1.2.1.3 Kaderin, İnsanın Kesbine Bağlı Olarak Gerçekleştiğine İşaret 

Eden Ayetler 

 

Kazanmak, elde etmek manasına gelen kesb, hem zarar hem fayda için 

kullanılan bir terimdir.24 İnsanın yaptığı fiillerinde özgür olup cebir altında 

olmadığını, bunda insanın kesbi bulunduğuna işaret ettiği düşünülen bazı ayetler 

şunlardır: ‘‘Her nefis, kazandığına karşılık bir rehindir.’’ (el-Müddessir 74/38) 

‘‘Kötülük yapanlara gelince, kötülüğün cezası misli iledir.’’ (Yûnus 10/27) Bu ayetin 

devamında kötülük yapanların (kötülükten kasıt küfür), sonunda ebedi cehennemde 

kalacakları ve en büyük zararın onları kuşatacağı ifade edilir. 

                                                 
24Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragıb İsfahani, Müfredâtu elfazi’l-Kur’ân. 

(Dımaşk : Dârü’l-Kalem, 1992), “ksb” md.  



14 

 

Aşağıda geçen ayetlerde de, iman etmek veya küfürde kalmak konusunda 

insanın bizzat özgür tercihi bulunduğu açık şekilde ifade edilir; ”Dileyen iman etsin 

dileyen de inkâr etsin” (el-Kehf 18/29) İnsanın iradesini kullanmadaki hürriyeti 

açıkça ortaya konulmuştur. Allah insanlara doğruyu ve yanlışı göstermiştir.  Hidayet 

ve dalaletin sebeplerine tutunmak suretiyle kendisi hakkında hüsran ve saadetin 

gerçekleşmesi için adımları atan insandır. Bu iki tercihe göre de insan “nankör, ya da 

şükredenler” sınıfına dâhil olmaktadır. (el-İnsân 76/3) 

 Bir başka ayette hidayet ve dalaletin sebeplerine tutunmak, basiret kavramı 

ile anlatılmıştır. Basiret ve idrakini işleterek Hakkı gören, kendi lehine ve faydasına 

olanları kazanmış; basireti işletmeyerek, hakka ve hakikate sırtını dönen ise zararı 

kendi eli ile kazanmış olmaktadır. (el-En‘âm 6/104) Ayette bu husus net bir şekilde 

açıklanmıştır. Bu ayetlerden çıkarılacak anlamlara göre, yüce Allah bütün insanlara 

doğru yolu göstermiştir. İnanmak ya da inkâr etmek, hakikati görmeye çalışmak ya 

da hakikate gözünü kapatmak, şükretmek ya da nankörlük yapmak, iyilik ya da 

kötülük yapmak insanın hür iradesine bırakılmıştır. Her iki durumun farklı bir 

sonucu vardır. Ve insan hür iradesiyle bu sonucu hak etmiştir. 

Kulun kendi iradesi ile gerçekleştirdiği hareketleri, fiillerin varlık planına 

çıkması açısından, hem kulun irade ve kudreti, hem de Allah Teâlâ’nın yaratması ve 

var etmesiyledir. Semerkandî’ye göre kul, özgür iradesini kullanarak değişik 

alternatiflerden birini tercih edip bir fiili işlemesiyle kendi fiilinin mucidi olmuş 

değildir. Fiili icad eden sadece Allah Teâlâ’dır.25 Allah Teâlâ’nın emir ve yasakları, 

bunun karşılığında sevap verip azap etmesi, insanda kesb bulunduğu içindir. Ayet-i 

kerimede; ‘‘Allah Teâlâ, sizi yarattı ve işlerinizi de yarattı.’’ buyurmaktadır. (es-

Sâffât 37/96) Bu ayet,  insanların özgürlüğüne, kesbine, hareketlerinde cüz’i irade 

bulunduğuna ve cebr olmadığını da işaret etmektedir. 

İnsanın; bir işi yapıp yapmamaya gücünün yetmesine kudret, yapmayı veya 

yapmamayı istemesine irade, yani dilemek; bir işi kabul etmeye, karşı gelmemeye 

rıza, yani beğenmek denilmektedir. İnsanın ihtiyari hareketinin dört şeyle meydana 

geldiği belirtilmektedir: 1- O işi tasavvur etmek, hatırlamak. 2- O şeyden şevk 

duymak. 3- İrade-i cüziyyeyi kullanmak, yani harekete başlamak. 4-Hareketin 

                                                 
25Mehmet Cüneyt Gökçe, Semerkand ve Muhammed b. Eşref es-Semerkandî (İsatanbul: Nida 

Akademi, 2019), 70. 



15 

 

meydana gelmesi. Birinci ve ikinciyi Allah Teâlâ yaratıyor. Çünkü tasavvur ile şevk 

var olan şeyler olup yaratılmaya muhtaçtır. İrade-i cüziyye kuldandır, hareketi 

yaratan Allah’tır. Kuldan, iradenin meydana gelmesi de, tasavvur ve şevkin 

yaratılması ile olur. Örneğin bir kimse sadaka vermeyi ve sevabını tasavvur etse, 

kendisinde şevk veya nefret hâsıl olur. Buna göre, irade eder veya etmez. Şevk, irade 

demek değildir. Nefret de, iradeyi kullanmak değildir.26 

Her ihtiyar edenin, hâlık (yaratıcı) olması lazım gelmez. Bunun gibi her irade 

edilen şeyden, razı olmak da lazım gelmez. İhtiyar ve kesb, birlikte bulunabilir. 

İhtiyar, halk ile de birlikte bulunabilir. Bunun için Allah Teâlâ’ya Hâlık ve muhtar; 

kula da, kasib ve muhtar denilmiştir. İnsan bir şeyi yapmayı veya terk etmeyi irade 

eder ve kuvvetini kullanır. Sonra Allah Teâlâ da bunu irade eder ve kudretini 

kullanırsa, bu şey yani bu iş olur. İlk ikisine kesb, son ikisine de halk denilmiştir. 

Kulun yaptığı işi, Allah Teâlâ beğenirse taat olur ve bunun için ahirette sevap verilir. 

Beğenmezse ma’siyyet yani günah olur ahirette cezası olur.27 

 

1.2.2. Hadis-i Şeriflerde Kader 

 

Kader ile ilgili hadislere yüzeysel bakıldığında birbiriyle çelişkili ifadelerin 

olduğu rivayetler görülmektedir. Kur’ân ve sünnetin birbirinin tamamlayıcısı olduğu 

göz önünde bulundurulduğunda hadislerin Kur’ân’la asla çelişmeyeceği gerçeğini 

dikkate almak gerekir. Bir rivayete göre ashaptan bir grubun kaza ve kader 

konusunda tartıştığı haberi peygamberimizin kulağına gitmiş ve onlara; 

kendilerinden önceki ümmetlerin bu konuyla çok uğraştıkları için sapıttıklarını; 

Kur’ân’ın ayetlerini birbiriyle çarpmamalarını, çünkü Kur’ân’ın bir kısmının diğer 

kısmını tasdik ettiğini, anladıklarına amel etmelerini, anlamadıklarına da iman 

etmelerini emretmiştir.28 Kur’an’ı anlamada bu temel kaideyi göz önünde 

bulundurarak kader mevzusuyla alakalı hadislerden bir kaçını inceleyelim; 

                                                 
26Ramazan Ayvallı, Peygamberler Tarihi Ansiklopedisi. (İstanbul : Türkiye Gazetesi, ts.), 189. 
27Ardoğan, Sistematik Kelam, 142-144. 
28Karadeniz, Osman, İnsan Iradesi ve Kudret-i İlahiyye Bağlamında Kader Mes’elesi, thk. İlyas 

Çelebi (İstanbul : Ensar Neşriyat, 2011), 148. 



16 

 

‘‘Bil ki, bütün insanlar sana fayda sağlamak için bir araya gelse, ancak 

Allah’ın sana yazmış olduğu hususta sana fayda verebilirler. Bütün insanlar sana bir 

zarar vermek için bir araya gelse, ancak Allah’ın sana yazmış olduğu şey hususunda 

sana zarar verebilirler.’’29 Cebriyeciler burada, kim ne yaparsa yapsın Allah’ın 

yazgısından başkası olmayacak öyleyse bir iş için çabanın ve gayretin ehemmiyeti de 

yoktur şeklinde bir bakış açısı getirmişlerdir. Yani kul mutlak cebir altındadır ve 

rüzgârın önündeki yapraktan farksızdır şeklinde bir yorum getirmişlerdir. 30 

Fakat gerçek şu ki, burada cebir değil, tek hâkim gücün Allah olduğu ve her 

şeyin onun kontrolünde olduğu vurgulanmaktadır. İmtihan dünyasında olduğumuz 

gerçeğinden hareketle Allah’ın, kullarını bir takım iyi veya kötü (bize görünen yüzü 

açısından) şeylerle sınadığını biliyoruz. Eğer Allah bir kulunu, bir şeyle sınamayı 

takdir etmişse bütün dünya bir araya gelse Allah’ın dilediğini yapmasına mani 

olamayacaktır. Allah dilediğine bir fayda vererek veya bir zarar vererek imtihan 

edebilir. Hiç kimse ne o faydaya mani olabilir ne de o zararı giderebilir. Çünkü 

Kadir-i Mutlak olan yalnızca o’dur. 

Bu hadisi şerifte de benzer şekilde ifadeler vardır; Hz. Ali (r.a.) anlatıyor: 

‘‘Biz bir cenaze vesilesiyle Bakiu'l-Garkad'da idik. Derken yanımıza Resulullah 

(s.a.v.) çıkageldi ve oturdu. Biz de etrafında halka yapıp oturduk. Elinde bir çubuk 

vardı. Çubuğuyla yere bir şeyler çizmeye başladı. Sonra: Sizden kimse yok ki, şu 

anda cennet veya cehennemdeki yeri yazılmamış olsun! Buyurdular. Cemaat: Ey 

Allah'ın Resulü, dedi. Öyleyse hakkımızda yazılmasına itimat edip ona 

dayanmayalım mı? ‘‘Çalışın’’, buyurdular. ‘‘Herkes kendisi için yaratılmış olana 

erecektir. Cennetlik olanlar, saadet (e götüren) amele (muvaffak) olacaktır. Şekavet 

ehli olanlar da şekavet(e götüren) amelde (muvaffak) olacaktır.’’ Sonra şu ayeti 

tilavet buyurdular. (Mealen): ‘‘Kim bağışta bulunur, günahtan kaçınır ve dinin en 

güzelini tasdik ederse, biz de ona hayır ve kolaylık yolunu kolaylaştırırız’’ (el-Leyl 

92/5-7) 31 Yine yüzeysel olarak Cebriyeci bir bakış açısıyla bakıldığında, iyilik ve 

                                                 
29Ebû Muhammed Vecihüddin Abdurrahman b. Ali İbnü’d-Deyba’, Hadis Ansiklopedisi : kütüb-i sitte, 

çev. İbrahim Canan (Ankara: Akçağ Yayım, ts.), 16/314. 
30Kadri Önemli, Ümmeti Kutuplaştıran İlk İhtilaflar (İstanbul: Nida Akademi, 2020), 177. 
31Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm Cu’fî Buhârî, Sahîhü’l-Buhârî (İstanbul : el-

Mektebetü’l-İslâmiyye, 1979), Kader, 4; Ebü’l-Hüseyin Kuşeyrî Nisaburî Müslim b Müslim, 

Sahîhü’l-Müslim (Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 2003–1424), Kader, 6; Süleyman b. Eş’as b. İshak el-

Ezdi Ebû Davud Ebî Davud, Sünenu Ebî Davud (Humus : Muhammed Ali es-Seyyid, 1969), Sünnet, 



17 

 

kötülüğün, Allah’ın iradesi ile olduğu ve kulun adeta bunlara mecbur kılındığı 

düşünülebilir! Hâlbuki burada kulun iman, irade ve yönelişine dikkat çekilerek, küfür 

ve imanın sebebinin kulun kendisinden neş’et ettiği ve kulun kesbi ile meydana 

geldiği gösterilmektedir. 

Son olarak Abdullah ibn Mes'ûd (r.a.) 'dan rivayet edilen bu hadisi şerifi 

inceleyelim; Resulullah (s.a.v.) şöyle buyurmaktadır: ‘‘Sizden birisinin yaratılış 

(maddesi) annesinin karnında kırk günde tamamlanır. Sonra (yaratılış maddesi olan 

sperm yine) bu şekilde (bu kırk günlük müddet içerisinde) kan pıhtısı halini alır. 

Sonra (yine) bu şekilde bir çiğnem (et) haline gelir. Bu kırkar günlük üç merhaleden 

sonra Allah, anne karnındakine dört kelime yazması için bir melek gönderir. Bunun 

üzerine melek, (bu çocuğun;) rızkını, ecelini, amelini, bedbaht mı, bahtiyar mı 

olacağını yazar. Sonra ona ruh üfürür. Kendisinden başka ilah olmayan Allah'a 

yemin ederim ki, şüphesiz ki sizden birisi cennet ehline ait ameller işler, o kadar ki 

cennet ile kendi arasında sadece bir arşın kadar (bir mesafe) kalır. Fakat (hakkındaki) 

yazgı önüne geçer de cehennem ehlinin amelini işler ve cehenneme girer. Yine 

sizden birisi cehennem ehline ait bir amel işler, öyle ki cehennem ile kendi arasında 

bir arşın kadar (bir mesafe) kalır. Fakat (hakkındaki) yazgı önüne geçer de cennet 

ehlinin amelini işler ve cennete girer.’’32 

Üç hadisi şerife birlikte bakıldığında bir yandan Allah’ın yazmış olduğu 

kaderin kaçınılmaz olarak başa geleceği vurgulanırken, diğer yandan da insanın 

kendi iradesiyle güzel ameller işlemesi gerektiği ifade ediliyor. Derinlemesine 

inceleme yapmadan yüzeysel bakıldığında; eğer Allah’ın yazgısı kaçınılmaz ise, 

neden ibadetler, emir ve yasaklar, cennet ve cehennem var? İnsan neden cebren 

işlenen kötü bir fiilden veya sorumlu tutulup yapılmaya güç yettirilmeyen bir fiilden 

sorumlu tutuluyor? gibi sorular akıllara gelecektir.  

Bunun açıklaması şu ayetten çıkarılabilir: ‘‘Allah her kimi doğruya erdirmek 

isterse onun göğsünü İslam’a açar. Kimi de saptırmak isterse, onun da göğsünü göğe 

çıkıyormuşçasına daraltır, sıkar. Allah inanmayanlara işte böyle azap verir.’’ (el-

En‘âm 6/125) Bu ayet, Allah’ın evrensel yasalarının (kanunlarının) insanların inanç 

                                                                                                                                          
17; Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre es-Sülemî Tirmizî, el-câmiü’s-sahîh = sünenü’t-tirmizî (Mısır: 

Mustafa el-Babi el-Halebi, 1978), Kader, 3. 
32 İbrahim el- Hâzimî, 7 Hadis İmamının İttifak Ettiği Hadisler, çev. Hanifi Akın (İstanbul: Polen 

Yayın, 2007), 841. 



18 

 

ve amel hayatında da geçerli olduğunu gösteriyor. Bu evrensel yasaya göre Allah bir 

kimsenin hidayete ulaşmasını dilemişse onun gönlünü İslam’a açar, ona sevdirir ve 

kabul ettirir. Eğer bir kimsenin haktan uzak kalmasını dilemişse onun kalbine hakkı 

benimseyip sevmesine ve kabul etmesine mani olacak bir darlık veya sıkıntı verir. 

Ayette, ikinci konumdaki kişilerin yaşadığı psikolojik durumları, göğe yükselenlerin 

hissettiği fizyolojik sıkıntıya benzetilmiştir. Bilindiği gibi göğe doğru yükseldikçe 

hava basıncının azalmasıyla insanın nefes almasının güçleşmesi, varlıklara hâkim 

olan, (varlıklar dünyasında geçerli olan) fiziki evrensel yasaların gereğidir. Kur’ân-ı 

Kerîm, menfi duygularının etkisinde kalan insanların yaşadığı psikolojik sıkıntıları 

bu şekilde teşhis ve tasvir etmiştir. Buna göre; kötü niyet, kıskançlık, inatçılık, gurur 

ve kibir, zevk ve menfaat tutkusu gibi psikolojik amillerin etkisine kapılanlar, 

akıllarını duygularına kurban ederler. Bu durumlarında ısrar edince, tıpkı yükseldikçe 

nefes almakta güçlük çekenler gibi, İslam karşısında giderek artan bir sıkıntı ve 

huzursuzluk hissederler. Hak ve hidayet üzerine sağlıklı düşünme imkânından 

gittikçe uzaklaşırlar. İslam’ın anlatılması canlarını sıkar, inat ve inkârlarını artırır, 

haksız davranışlara sevk eder. Böylelikle hidayete ulaşma imkânlarını giderek 

kaybederler. Bütün bunlar, Allah’ın evrensel kanunlarının bir sonucu olarak, 

olumsuz duygularının ve kötü niyetlerinin esiri olanlar için kaçınılmaz bir durumdur.  

 

1.2.3. Kelâmî Bir Kavram Olarak Kader 

 

İnsanlık tarihi kadar eski bir konu olan kader, İslam tarihinde hicri birinci 

asırdan günümüze kadar tartışılan bir mesele olarak varlığını devam ettirmiştir. 

Kader iman esaslarından biri olması sebebiyle de daima duyarlılık gösterilmesi 

gereken bir konu olarak görülmüştür.33 Hz. Peygamber (s.a.v.) hayatta iken Kur’ân, 

ihtiyaca göre peyderpey inmiştir. Bu dönemde henüz İslamî ilimler teşekkül 

etmemiştir. Herhangi bir problemle karşılaşan Müslümanlar peygamberimize giderek 

vahyin kaynağından cevap alarak tatmin olmuştur. Aynı şekilde kader konusu da 

merak edilip sorular sorulmuş, üzerinde konuşulmuş ve peygamberimiz hayatta 

                                                 
33Abdurrahman b. Hasan Âl-i Şeyh, Fethü’l-mecîd şerhi Kitâbi’t-Tevhid (Riyad: İdaretü’l-Buhusi’l-

İlmiyye, 1413), 404. 



19 

 

olduğu müddetçe akaid alanında beliren herhangi bir ihtilaf ve halledilmemiş bir 

problem kalmamıştır.34 O’nun (s.a.v.) vefatından sonra farklı dinlere mensup farklı 

coğrafyalardan insanlar İslamiyet’e girip Müslümanların halkasının genişlemesi 

farklı sorunları beraberinde getirmiştir. Ayrıca Hz. Peygamberin (s.a.v.) yakın 

çevresindeki sahabelerin kendi aralarında başlattığı Cemel ve Sıffin savaşlarının 

kader probleminin tartışılmasında çok büyük tesiri olmuştur. Bu konuya sonraki bir 

başlıkta ayrıntılı olarak değinilecektir. 

Kader ve diğer itikadi problemlerle ilgili yapılan tartışmalar neticesinde 

ortaya çıkan birbirinden farklı görüşler, zamanla farklı ekoller ve inanç mezheplerini 

vücuda getirmiştir. Bunlardan Ehl-i Sünnet Kelam ekolunu temsil edenler; Selefiyye, 

Mâtüridîyye ve Eş‘arîyye’dir. Ehl-i Bidat mezhepler ise, Hariciyye, Şia, Kaderiyye, 

Cebriyye, Mürcie ve Mu‘tezile’dir.35 Bu mezhepler savundukları görüşlerin 

doğruluğunu ispatlamak için Kur’ân-ı Kerîm ayetlerini delil göstermişlerdir. Bu 

durumda Kur’ân ayetlerinin birbiriyle çelişkili olduğu gibi bir düşünce akıllara 

gelebilir; fakat Kur’ân ayetleri bütüncül bir gözle incelendiğinde her bir mezhebin 

görüşünde doğruluk payı olduğu görülmekle beraber, tüm görüşlerinin hayatın bütün 

alanında ve bütün konularda doğru ve geçerli olduğunu söylemek isabetli 

olmayacaktır. 

Kaza ve kader kelimelerine mezheplerin yüklediği anlamlar şöyle 

açıklanmıştır; Selefiyye, Mâtüridî ve Şiî’lere göre kader; gücü yetmek; planlamak, 

ölçülü bir şekilde yapmak; bir şeyin şeklini ve niteliğini belirlemek; kıymetini bilmek 

gibi manalara gelir. Terim olarak, Allah Teâlâ’nın bütün nesne ve olayları ezeli 

ilmiyle bilip belirlemesi demektir. Eş‘arî kelamcıları ile İslam filozofları, kaderi; 

Allah’ın nesne ve olaylara ilişkin ezeli planını gerçekleştirmesi biçiminde tarif 

etmişlerdir. Bu ise diğer âlimlere göre kazanın tanımıdır.36 Kaza ve kader kelimeleri 

birbiriyle bağlantılı olduğundan ve tarifte de görüldüğü gibi birbirlerinin yerine 

kullanılmıştır.  

Kaza; “Kesin hüküm” manasında Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle geçmektedir; 

‘‘Rabbinin verilmiş bir sözü olmasaydı aralarında kaza edilmiş (hükmedilmiş) 

                                                 
34Bekir Topaloğlu, Kelam Ilmine Giriş (İstanbul : Damla Yayınevi, 2013), 26. 
35Topaloğlu, Kelam Ilmine Giriş, 163-165. 
36Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî İbn Manzur, Lisanü’l-arab (Beyrut : Dâru 

Sadır, ts.), 7/76. 



20 

 

olurdu.’’ (Fussilet 41/45) ayetinde kesin bir hüküm anlamında kullanılmıştır. 37 

Yapmak ve takdir etmek anlamında da kullanılmıştır. Biri bir şeyi yapıp 

şekillendirdiği zaman, onu kaza etti, denir. Bu manada Kur’ân-ı Kerîm’de yerlerin ve 

göklerin yedi günde yaratılması ”kaza” kelimesi ile ifade edilmiştir. (Fussilet 41/12)  

Buradaki kaza; yarattı, onları işledi, yaptı, şekillendirdi ve yapısını sağlamca takviye 

etti, şeklinde anlaşılmıştır.38 

Konunun anlaşılmasında esas kaynak olan Kur’ân-ı Kerîm’e bakıldığında, 

Kur’an’da kader ve insan fiilleri ile ilgili olarak iki türde ayet bulunduğunu daha 

önceden ifade etmiştik. Bunlardan bir grup ayete göre, Allah’ın her şeyin tek 

yaratıcısı olduğu ve O dilemedikçe insanın hiçbir seçimde bulunamayacağı ifade 

edilmiştir. Bir diğer grup ayette ise, insanın sorumlu bir varlık olduğu ve fiili 

gerçekleştirmeye yetkili olup, iyi ya da kötü yolu bizzat kendisinin seçtiği 

vurgulanmıştır. Bu ayetler yukarıdaki başlıkta incelenmiştir. 

Ehl-i Sünnet ile Mu’tezile arasında, tez-antitez şeklinde görüşler ortaya 

çıkmıştır. Yaratılmış her ne varsa hepsi Allah’ın iradesiyle var olmuştur, denildiği 

zaman, “Allah şerri nasıl irade eder?” sorusu ortaya çıkmış; Allah’ın iradesi sadece 

hayrı yaratmaya yöneliktir, denildiğinde de bu sefer, “bir takım fiillerin Allah’ın 

iradesi dışında nasıl cereyan ettiği ve ortaya çıktığı görüşü / sorusu” gündeme 

gelmiştir. Böyle kabul edilirse de, âlemde bazı şeylerin kendi iradesinin dışında 

ortaya çıkan bir Zat, yani Allah nasıl ilah olur denilmiştir! 

Allah Teâlâ peygamberler göndermiş, yol gösterici kitaplar indirmiş, insanları 

amel etmekle mükellef tutmuş, emirler vermiş, yasaklar bildirmiş, emirleri yapana 

sevap, yasakladığını yapana da cezalar vereceğini haber vermiştir.39 Öyleyse bundan 

sonra, insan cebr/zor altındadır, kendisinin hiçbir kudreti yoktur, denilemez. Eğer 

insanın hiçbir kudreti olmasaydı, Allah’ın emir ve nehiylerinin de hiçbir kıymeti 

kalmazdı. Sevap ve ceza anlamsız olurdu. Ve bu durumda da cezaya müstahak olan 

birisi, şerri yapmadığı halde cezalandırılmaya itirazında haklı olurdu. 

                                                 
37İrfan Abdulhamid, İslamda Itikadi Mezhepler ve Akaid Esasları, çev. Saim Yeprem (İstanbul : 

Marifet Yayınları, 1981), 267. 
38Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed Zebidi, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-

kâmûs. (Beyrut : Dârü’l-Fikr, 1994), 20/84. 
39Bağdadi, Usulü’d-dîn, 242. 



21 

 

Diğer taraftan, kul kendi fiilini kendisi yaratır, denildiği zaman, bu sefer de 

Allah’ın kudretini sınırlandırma sonucu ortaya çıkmaktadır. Çünkü bu söylem, 

“Allah’ın kudreti kulun fiillerini kapsamaz”, demektir. Bu söyleme itiraz edenlerce, 

kul da âlemi var etmekte Allah’ın şeriki olmuş olur! Ayrıca akıl da bir şeyin iki 

kudretten yardım göremeyeceğine hükmeder. Eğer, fiilleri yaratanın sadece Allah’ın 

kudreti olduğu söylense, “o halde fiiller üzerinde insanın bir rolü yoktur,” anlamı 

çıkar. “Fiilin bir kısmı Allah’ın kudretiyle diğer bir kısmı da kulun kudretiyle 

meydana geliyor”, denilse bu da olmaz çünkü tek bir şey bölünme kabul etmez 

denilmiştir. 

Kelam âlimlerinin, yüzeysel bakıldığında, birbiriyle çelişkili gibi görülen 

kaderle ilgili Kur’ân ayetlerini, “Allah’ın ayetlerinde çelişki olamayacağı” 

düşüncesiyle, birbiriyle çelişme var anlamı çıkmayacak şekilde ele alma çabasına 

girdikleri görülmektedir. Kaderiyye ve Mu‘tezile’ye ait tefvîzin 40 bu çabayla ortaya 

konmuş bir fikir olduğu söylenmiştir. Bu açıdan bakınca, gerek Mu‘tezile’nin 

gerekse Ehl-i Sünnet Kelamının ortaya koyduğu anlayış, Kur’ân’da, hakikatin farklı 

yönlerini ifade eden ayetlerin, insan zihninde çelişkiye mahal olmayacak şekilde 

anlaşılmasına yönelik bir gayrettir. Aslında bu gayret ve yönelişlerin her ikisinin de, 

naslarda doğrudan açık ve net bir biçimde ifade edilmeyen açıklamalar olduğu 

söylenmiştir. Çünkü her ikisi de bir tür tevil olarak görülmüştür.41 

Ehl-i Sünnet kelamcılarının bu ayetlere bakışta, Allah’ın ilim ve iradesinin 

ezeli ve değişmez oluşuna; her şeyin doğrudan ve tek yaratıcısının Allah oluşuna 

gölge düşürmeme kaygısıyla hareket ettikleri de düşünülmüştür. Çünkü bu anlayışın 

esası; öncelikle, Allah’ın her şeyin yaratıcısı olduğunu; sonra da insanın, fiillerinin 

ahlaki sorumluluğunu üstlenecek bir kapasiteye sahip olduğunu, aynı anda ispat 

etmektir. Kur’ân-ı Kerîm, dünya hayatının bir imtihan süreci olduğunu, dolayısıyla 

da insanın fiillerinden sorumlu oluşunu vurgularken, insanın da bu sorumluluğun 

gereklerine sahip olduğunu belirtmektedir. Çünkü ilahi adaletin gereği, insanın 

özgürlüğü kadar, sorumluluk sahibi de olmasıdır.  

 

                                                 
40 Tefvîz: Allah’ın kullara kudret / istitâatı verdikten sonra, fiilin meydana getirilmesini tamamen kula 

havale etmiş olduğu düşüncesidir. Şemseddin Sami, Kâmûs-ı türkî (Dersaâdet : İkdam Matbaası, 

1317), 423. 
41Ardoğan, Sistematik Kelam, 121-123. 



22 

 

1.3. GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE TOPLUMLARDA VE DİNLERDE 

KADER ALGISI 

 

İnsanın fillerinde mecbur olduğunu ileri sürenler ile insanın fillerinde hür 

olduğunu ileri sürenlerin geçmişten günümüze kadar var olması kader konusunun 

hep tartışılagelen bir mesele olmasına sebebiyet vermiştir. Sümer halkına göre kader, 

tanrılar tarafından yazılmıştır. Tanrıların, insanı kendi çıkarları için yarattıklarını ve 

bundan dolayı insanın özgür olmadığını düşünmüşlerdir. Onlara göre tanrılar planları 

yapar ve insanlar da onların isteklerine uyarlar. Eski Mısır kültüründe, Hinduizm ve 

Budizm gibi dinlerde de alınyazısı, belirlenmiş bir kader inancı olduğu düşünülür. 

Buda’nın insanlığın kaderini elinde tuttuğuna, hiç kimsenin olacak olana karşı 

gelemeyeceğine inanılır. 42 Emevilerdeki cebir anlayışından pek farkı yok gibidir. 

İlk devir Yunan filozoflarından Stoacılar, insanda gerçek anlamda irade 

hürriyeti olmadığını savunmuşlardır. İnsanın isteyerek veya istemeyerek önceden 

takdir edilmiş/belirlenmiş bir yasaya uymaktan başka çaresi olmadığını 

düşünmüşlerdir. Sofistler, insanın kaderi üzerinde bazı etkilerinin olduğunu, kaderini 

şekillendirebileceğini ifade etmişler.43 Sokrat (M.Ö.469-399), Platon, Aristo’nun bu 

cebirci düşüncesine karşın Sokrat’ın meşhur talebesi Platon’un (Eflatun) (M.Ö. 427-

347) hürriyetçi bir görüşe sahip olduğu söylenmiştir. Aristoteles (M.Ö. 384-322), 

insanın hareketlerinin yüce bir güç tarafından belirlenmediğini, ahlaklı bir hayatın 

ancak kişinin eğitilmesi ve doğru fillerin birer karakter halini almasıyla mümkün 

olduğunu söyleyerek, insanın kendi fiiline yön verebileceği, fiillerinde hür olduğu 

düşüncesini savunmuştur. Yine Epikourus de (M.Ö. 341-270) insan hürriyetini 

savunmuştur. İnsanın hür olduğunu ve önceden belirlenmiş bir kaderi olmadığını 

ayrıca insanı hayra ve şerre sevk eden gizli bir kudretten de söz edilemeyeceğini 

belirtmiştir. Yani Allah’ın yaratmasını tamamen devreden çıkarmışlardır.44 

Yahudilikte insanın filleri konusunda; yaratanın, insanın bütün hareketlerini 

ve düşüncelerini bildiği fakat bu durumun, insanın hareketlerini Allah’ın tayin ettiği 

anlamına gelmediği düşünülür. Ebedi mutlu bir hayat veya azabın, sadece insanın iyi 

                                                 
42İsmail Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu? (İstanbul: Mutlu yayıncılık, 2015), 19. 
43Saim Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâturidi (İstanbul: Şamil Yayınevi, 1980), 34-88. 
44Abdulhamid, İslamda İtikadi Mezhebler, 268. 



23 

 

veya kötü davranışlarına bağlı olduğu söylenir. İnsanın iyi bir hayat çizgisiyle veya 

felaket ve bela ile karşılaşıp karşılaşmamasının maddi hayatıyla ilgili olduğuna 

inanılır. Bu dinin mezhepleri arasında kader konusunda birlik olmayıp tartışmalar üç 

farklı eğilim şeklinde şöyle sıralanabilir; 

1-Essenilerin kaderci oldukları söylenmiştir. Onlara göre insanın kaderi 

önceden tespit edilmiştir ve tamamen Allah’ın elindedir. Esseniler bizdeki Cebriyye 

mezhebine denk gelir. 

2-Sadukiler, kulların fiillerinde Allah’ın müdahalesini kabul etmemişler. 

Onlara göre Allah irade gücünü insana kullanması için vermiştir. İnsanın kendi 

kaderinin hâkimi olduğu ve beşeri işlerin ilahi müdahaleden kesinlikle uzak olduğu 

görüşünü savunmuşlardır. Bunlar da bizdeki Kaderiyye ve Mu‘tezile mezhebine 

denk gelir. 

3- Ferisiler, her şeyin Allah tarafından önceden tayin edildiğine, bununla 

birlikte insanda iyi ve kötüyü ayırt edecek bir irade bulunduğuna inanmışlar. Onlara 

göre insanın iyi veya kötü hareketlerinin mükâfat ve cezası tamamen kendi 

hareketlerine bağlı olarak verilecektir. Yahudi bilgini R. Akibe’nin ifadesiyle, ‘her 

şey önceden görülmüş/bilinmiş, bunun yanında özgürlük de verilmiştir. Önceki iki 

görüşü uzlaştırmaya çalışan Ferisileri, bizdeki Ehl-i Sünnet mezhebine benzetmek 

mümkündür.45 

Hristiyanlıkta da kader inancı yoğun bir şekilde tartışılmış bir konudur. 

Hristiyanlığın kurucusu olan Pavlus’un (ö.67) tam bir kaderci anlayışa sahip olduğu 

söylenmiştir. Sonraki Hristiyan kelamcılar da kader konusunda Pavlus’un yolunu 

takip etmişlerdir. İncil’in, Romalılara Mektup kısmında Pavlus; herkesin hükümetine 

tabi olmasını istemiştir. Çünkü ona göre Allah tarafından olmayan hükümet yoktur. 

Yöneticiye karşı çıkan, Allah’ın tertibine/kaderine karşı çıkmış olur. Fakat aynı 

sözün sahibi Pavlus, Romalılar tarafından idareye başkaldırmak, yani kaderine karşı 

gelmek suçuyla idamla cezalandırılmıştır. Şark Hristiyanlığında ise genel yaklaşım, 

insan iradesinin hürriyetine inanma istikametinde olduğu görülmüştür. Kendi ismiyle 

                                                 
45Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 19-21. 



24 

 

anılan kelam ekolunun sahibi olan Pelagius’e göre, kulun iyi, kötü filleri karşısında 

sorumluluğuna inanması gerekir.46 

Leibniz’in de cebir görüşüne sahip olduğu söylenmiştir. Ona göre 

yaradılıştaki özellikler insan iradesini direkt iş yapmaya zorlamaz. Bizdeki itici 

sebeplerin, bizi bir iş yapmaya sevk ettiğini fakat bunların bizi kesinlikle o işi 

yapmak zorunda bırakmadığını söylemiştir. St. Augustine de (ö. 430), daha dünya 

kurulmadan önce Allah’ın her şeyi tayin ve tespit ettiğini savunarak kurtuluşa erecek 

kimselerin de ezelde tanrı tarafından seçildiğini öne sürmüştür. Augustine, bu 

noktada insanın yapacaklarının dikkate alınmayacağını ve Allah’ın lütfu olmadan 

insanın iradesi ile Allah’ın emrettiği iyiliği yapmaya güç yetiremeyeceğini 

savunmuştur. Bununla beraber Allah’ın her şeyi bilmesi, özgürlüğü 

engellemeyeceğini vurgulamıştır. Roma Katolik Kilisesi Augustin’in bu 

düşüncelerinden etkilenmiştir.47 Miladi 5. asrın başında Pelage isimli birisi, insanın 

kendi fiillerini kendisinin yarattığını, fiillerin meydana gelmesinde insanın ezeli 

yardım ve lütfa muhtaç olmadığını söylemiştir. Bunun üzerine Papa 1. İnnocent 

(İnosan) tarafından aforoz edilmiş ise de Pelage’nin görüşleri Afrika rahipleri 

tarafından yayılmıştır. Yuhanna ed-Dimeşki de (ö. 750) insanın ıztırari/mecburi 

filleri ile iradeyle yaptıkları filler arasında ayırıma giden ilk filozof olmuştur.48 

Sonraki Hristiyan kelamcıları hem insanın özgürlüğü hem de ilahi takdirin 

varlığı konusunda tartışmışlardır. Hristiyan mezheplerinden olan Yakubiler cebir 

anlayışını benimsemiş, yorum yapmaktan kaçınmış ve her işini Allah’a havale 

etmişlerdir. Akılcı ve te’vile dayalı bir eğilime sahip Nasturi mezhebi ise insanın hür 

iradeye sahip olduğu görüşünde olup. Allah’ın varlığı yanında kendi kişiliklerinin de 

bir değer ifade ettiğini belirtmişlerdir. 

Eski Türk kültüründe kader inancı ise; insan düşmanı, gizli bir kuvvet 

şeklinde düşünülmüştür. Masal ve destanlara bakıldığında eski Türk kültüründe alın 

yazısına inanıldığı ve kaderci bir anlayışın hâkim olduğu görülmüştür. Örneğin, Ay-

Mangus isimli Altay masalında, masalın kahramanı olan Ay-Mangus, farkına 

varmadan düşmanın kız kardeşiyle evlenmiş, bunu öğrendikten sonra da ‘Tanrı bu 

                                                 
46Abdulhamid, İslamda İtikadi Mezhebler, 269. 
47Kasım Turhan, Bir Ahlak Problemi Olarak Kelâm ve Felsefe Açısından İnsan Filleri (İstanbul: 

İFAV Yayınları, 1996), 12-20. 
48Abdulhamid, İslamda İtikadi Mezhebler, 271. 



25 

 

kızı bana yazmış’ diye düşünüp kaderine karşı gelmemek için düşmanıyla 

mücadeleden vazgeçmiştir. Ayrıca Türklerde felek kavramına dayalı bir kader 

anlayışı da vardı. Felek kavramı, ‘zalim felek’ vb. şekillerde hem halk arasında hem 

de türkü ve şarkılarda olumsuz anlamda kullanılmıştır. Aslında burada ‘felek’ ile 

kader kastedilmiştir. Fakat ‘zalim kader’ demek inanca ters olarak görüldüğünden 

dolayı kadere itiraz, felek kavramıyla ifade edilmiştir.49 

Cahiliyye devrinde ise Kur’ân-ı Kerîm daha inmeden önce Araplar arasında 

cebriyyeci/zorlayıcı bir kader anlayışı mevcud olup insanın kaderinin önceden takdir 

edildiğine ve bundan da kurtuluşun olmadığına inanılmıştır. Cahiliyye devrindeki 

anlayışa göre kader, beşikten mezara kadar ferdin hayatına el atan, insanı zulmün 

pençesi altında tutan, hayatı boyunca ona sürekli olarak her türlü ızdırap, felaket ve 

sefalet getiren karanlık ve gizemli bir düşünceydi. Arap şairlerin şiirlerinde de bu 

düşünceyi görmek mümkündür. Meşhur şairlerden biri olan Nabiğa (ö.604) ; 

‘Bir kişi istediğine eremez, 

Eğer o (kaderde) yazılmamışsa’ der. 

Şair Raciz de kaderci tutumunu şöyle dile getirir: 

‘ Ey endişelenen kimse, endişelenme. 

Eğer sana sıtma takdir olunmuşsa, kesin olarak yakalanırsın 

Dağın zirvesine yükselsen bile. 

Kalem bunu yazdıysa bundan nasıl kaçabilirsin?’50 

El-Ikdu’l-Ferid’de yer verilen bir rivayete göre, çölde yaşayan Arapların 

tamamı, kaderi kabul etmektedirler. Arapların kaderci bir anlayışa sahip oldukları 

Kur’ân-ı Kerîmde de ifade edilmiştir; ‘‘Putperestler, ‘Eğer Allah dileseydi ne biz, ne 

de babalarımız puta tapmaz ve hiçbir şeyi de haram kılmazdık’ diyeceklerdir’’ (en-

Nahl 16/35) 

Cahiliyye Devrinde kadercilik anlayışının hâkim olmasının önemli 

sebeplerinden biri, tehlikelerle, açlık ve susuzlukla dolu olan çöl hayatı olduğu 

söylenir. Çöl insanı, yazılı olandan başkasının kendilerine isabet etmeyeceğine 

                                                 
49Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 24. 
50Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 25-27. 



26 

 

inanmakla, tehlikelerden ve ölümden kaçmayı anlamsız bulmuş, diğer bir ifadeyle 

çöldeki tehlikelere karşı kaderi bir ‘sığınak’ olarak görmüşlerdir. Bu da onların 

hayatını kolaylaştırmıştır. Diğer bir sebebi de özgür olup hesap vermektense, 

yazılmış kitaba/kadere boyun eğmek gibi daha kolaycı bir tutuma yönelmeleri 

olmuştur. Ayrıca Arapların kaderci/cebirci olmalarının başka bir sebebi de kabile 

halinde yaşıyor olmalarıdır. Bu durumda kabilenin her ferdi istese de, istemese de 

kabilenin içinde erimek zorundaydı. Sorumluluk ferdin değil, kabilenin üzerinde 

kalıyordu. Bu da fertleri cebir anlayışına sevk ediyordu. İnsanın özgürlüğüne vurgu 

yapan ayetlere bakıldığında açıkça görülecektir ki Kur’ân, Cahiliyye insanını 

‘mecbur olmak’ tan, ‘özgür’ bir seviyeye yükseltmiştir.51 

 

1.4. İTİKADİ FIRKA VE EKOLLERİN KADER İNANCINA BAKIŞI 

 

Yukarıdaki bölümde ele aldığımız başlıklarda, kaza ve kader kelimelerinin 

anlamları üzerinde tam bir uzlaşma olmadığı görülmüştür. İbrahim el-Bacuri, en az 

yedi anlam tespit edip kazanın; yargılama, karar, verilen hüküm manalarına geldiğini 

bildirmiştir. İbn Hazm ise, semantik anlayışına bağlı olarak kadere; takdir, tahdid, 

tayin, ölçme anlamlarını verip görüşünü kuvvetlendirmek için Arap diline ve 

Kur’ân’ın çeşitli ayetlerine başvurmuştur. Seyyid Şerif Cürcani, kaderi; mümkinlerin 

birer birer yokluktan varlığa geçişi olarak tanımlamış, bunun da kazaya uygun olarak 

gerçekleştiğini belirtmiştir. Kazanın ezeldeki hükümler, bütün mevcudatın Levh-i 

mahfuzda bulunuş hali, kaderin ise şartların var oluşundan sonra bunların birer birer 

meydana gelişi olduğunu belirtmiştir.52 

Gerek Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinde ve gerekse Hadis-i şeriflerde geçen kader 

kelimesindeki anlam farklılıkları ve bununla beraber bu metinleri okuyanların farklı 

zihinsel yapılarından kaynaklanan yorum farklılıkları zaman içinde giderek net ve 

daha derin çizgilerle belirgin bir hale gelmiştir. Ayrıca bu yorum farklılıklarının sırf 

metinden kaynaklı olmayıp dönemin siyasi, coğrafi, dini ve toplumsal yapısı ile de 

                                                 
51Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 27-29. 
52Şerafettin Gölcük, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler (Konya : Tekin Kitabevi, 2001), 290. 



27 

 

alakalı olduğu söylenmiştir.53 Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinin tamamı ve Hadis-i şerifler 

birlikte bütüncül bir gözle incelendiğinde her bir yorumun mümkün olduğu 

düşünülebilir, fakat birbirinin zıddı olan her bir yorum tek başına ele alındığında 

konuyu anlamada yetersiz olduğu da açıktır. 

Kelam ekollerinden Ehl-i Sünneti temsil eden, Mâtüridîyye ve Eş‘arîyye 

kader konusunda itidal bir yol üzere iken Kaderiyye, Cebriyye, Mu‘tezile gibi Ehl-i 

bid’at ekolleri itidal çizgisinden sapıp ifrat ve tefrite kaçmışlardır.54 Bu mezheplerin 

kader hakkındaki görüşleri alt başlıklar halinde incelenmiştir. 

 

1.4.1. Hâricîler 

 

Hz. Ali (r.a.) ile Muaviye arasında meydana gelen Sıffin Savaşından sonra 

‘Hüküm Allah’ındır’ diyerek Hz. Ali’den ayrılan ve onu tekfir edip onunla savaşarak 

sonunda onu şehid eden topluluk, Hariciler olarak adlandırılmıştır.55 İbadiyye, 

Necdiyye, Sufriyye ve Ezarika olmak üzere birçok Hariciyye kolu olduğu 

bildirilmektedir. Bunlardan Hazmiyye ve Meymuniye kolları, kulların fiilleri 

konusunda Kaderiyye ve Mu‘tezile gibi, Hazimiyye, Şeybaniyye ve Şuaybiyye 

kolları da Cebriyye gibi düşünür. Allah dilemedikçe kulların hiçbir şey 

yapamayacağını ileri sürmüşlerdir.56 

Günümüzde varlığını devam ettiren İbadiyye kolunun kader anlayışı ise Ehl-i 

Sünnet ile aynıdır. Onlara göre her şeyin yaratıcısı Allah’tır. Hayrı ve şerri yaratan da 

kulların fiillerini yaratan da Allah’tır.  Allah’ın iradesi ve dilemesi dışında hiçbir şey 

gerçekleşmez. Onlara göre insan, kendi fiillerini kendisi yaratamaz ancak yaratılan 

fiilleri yapabilecek ve işleyebilecek bir gücü vardır. İbadîler arasında Cebriyye ve 

Mu‘tezile gibi düşünenler de vardır. Örneğin İbadîlerin 3. Asır âlimlerinden olan 

Şeyh Hûd bin Muhakkem el-Huvvârî (ö.280?) günümüze kadar ulaşan Tefsiru’l 

Kitabillahi’l Aziz adlı tefsirinde Cebriyye’nin görüşünü destekleyen rivayetlere yer 

vermiştir. Aynı şekilde İbadî müfessir Yusuf el- Itfıyyiş’n de (ö. 1914) 

                                                 
53Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 37-40. 
54Harputi, Tenkihü’l-kelam fî akaidi ehli’l-İslâm, 101. 
55Önemli, Ümmeti Kutuplaştıran İlk İhtilaflar, 100-110. 
56Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 212-213. 



28 

 

cebirci/kaderci bir anlayışa sahip olduğu düşünülür. En‘am suresinde geçen ayeti 

(6/107) tefsir ederken, Allah kimseye şirk koşmayı dilemeseydi, kimse Allah’a şirk 

koşamayacaktı. Dolayısıyla insanların şirk koşmalarının Allah’ın iradesine bağlı 

olduğunu savunmuştur.57 

 

1.4.2. Kaderiyye-Mu‘tezile 

 

Peygamber efendimizin vefatından sonra Emeviler döneminde, Müslümanlar 

arasında Cemel, Sıffin ve Nehrevan isimleriyle büyük savaşlar yaşanmıştır. Bu 

savaşlarda ölenin ve öldürülenin de Müslüman olması, katilin durumu nedir, ölenin 

durumu nedir, katil öldürme işini yaparken hür bir iradeye sahip midir, yoksa bunu 

kaderin bir mahkûmu olarak mı işlemiştir? gibi sorular gündeme gelmiştir. Bu 

sorular; halkın kanını döken ve onlara zulmeden Emevi idarecilerinin bu 

yaptıklarının Allah’ın kaderiyle meydana geldiğini söyleyerek suçlarını kadere 

havale etmeleriyle sorunlar yumağı haline gelmiştir. 

Bazılarının insandaki cüz’i iradenin inkâr edilmesi ve Emevilerin yaptıkları 

zulmü kadere dayandırmaları; kaderin istismar edilmesini reddeden, zulüm ve 

haksızlıkları Allah’ın kaderiymiş gibi gösteren anlayışı sorgulayan bir grubun ortaya 

çıkmasını netice vermiştir. Kaderi Allah’a değil de kendilerine nispet ettikleri, Allah 

olmaksızın fiillerine güç yetirdiklerine inandıkları için bu gruba Kaderiyye 

denilmiştir.58 Kaderiyye mensupları, insana bir mes’uliyet yükleyebilmek ve onu 

fiillerinden mes’ul tutmak için kulun kendi fiilini kendisinin yarattığını, kaderin 

bunda hiçbir tesiri olmadığını, önceden bir belirleme olmayıp olanın şu anda olmakta 

olduğunu ortaya atmıştır.59 

Emevi yönetimi, rahatsız oldukları bu düşüncenin temsilcisi olan Ma’bed’i 

zindana atmış, Ma’bed’in taraftarları da onu zindana atan Zalim Haccac (Haccac bin 

Yusuf)’dan (ö.95/714) yardım istemişlerdir. Haccac onu huzuruna çağırıp Emevi 

kaderciliğini aksettiren şöyle bir soru yöneltmiştir: Ey Mabed! Allah’ın sana yaptığı 

taksimatı nasıl buluyorsun? Ma’bed; ‘beni Allah’ın taksimatıyla baş başa bırak. Eğer 

                                                 
57Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 212-213. 
58Gölcük, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 37-38. 
59Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 59. 



29 

 

Onun taksimatında bana düşen bu ise ben razıyım demiştir. Bunun üzerine Haccac; 

ey Ma’bed! Senin yakalanıp bu şekilde işkenceye uğraman Allah’ın kazasıyla değil 

mi? deyince. Ma’bed; beni senden başkasının yakalayıp bağladığını görmedim. 

Haydi, bağlarımı çöz. Eğer Allah’ın kazası buna engel olursa razıyım diyerek cevap 

vermiştir. Ma’bed bu şekilde kaderin, Allah’ın zorlayıcı bir fiili olmadığını 

göstermek ve kulun yapıp ettiklerinden serbest olduğunu vurgulamak istemiştir. 

Daha sonra Kaderiyye’nin kanının helal olduğu konusunda Zühri’den (ö.124/743) 

fetva alan Abdülmelik bin Mervan Zalim Haccac’a (ö.95/714) Ma’bed’in asılması 

için emir vermiş ve Ma’bed, 80/699 yılında idam edilerek susturulmak istenmiştir.60 

 Ma’bed’in idamından sonra fikirleri, Geylan ed-Dımeşki (ö.101/720) 

tarafından yayılmıştır. Cebriyeci görüşe yakın olan Halife Ömer bin Abdülaziz’e 

(ö.101/719) mektuplar yazan Geylan, onu kendi görüşüne davet etmiştir. Bir 

mektubunun şöyle yazdığı rivayet edilmiştir; ‘Ey Ömer! Sen hiç yaptığını ayıplayan 

veya ayıpladığını yapan; verdiği hükme uyanı cezalandıran veya suç saydığı veya 

cezalandıracağı bir hükmü veren bir hikmet sahibi gördün mü? Yine sen hiç, kullara 

güçlerinin üzerinde yük yükleyen veya onları itaat yüzünden cezalandıran bir 

merhamet sahibi gördün mü? Sen insanları zulme ve zalimliğe iten bir doğru sözlüye 

rastladın mı? Anlayana da, anlamayana da bu kadar açıklama yeter.’61 Ömer bin 

Abdülaziz’in vefatına kadar kader konusunu konuşmadığı bildirilen Geylan, onun 

vefatından sonra görüşlerini yaymaya devam etmiştir. Bu sebeple Hişam bin 

Abdülmelik (ö.125/742) tarafından takibe alınıp İmam Evzai’nin (ö.157/774) 

huzurunda sorgulanmıştır. Hişam’ın onu sorgulaması esnasında, ‘Allah facirleri 

günaha zorlamaz, zorla içki içmeyi dayatmaz’ diyen Geylan önce hapsedilip elleri 

kesilmiş ve çeşitli işkenceler yapılmış sonunda dayanamayarak 101/720 yılında 

ölmüştür. Asılarak öldürüldüğü ve öldürülmesine İmam Evzai’nin fetva verdiği de 

rivayet edilmiştir.
 

İbn Nedim (ö.385/995) Geylan’ın 2000 varak eser bıraktığını kaydetmiş 

ancak ondan geriye tek bir sayfa dahi ulaşmadığı rivayet edilmiştir. Onun hayatı ve 

fikirleri büyük ölçüde muhaliflerin yazdıklarından öğrenilmiştir. Karışık bir zamanda 

yaşayan bir kişiyi ve fikirlerini tanıma noktasında bunun sağlıklı bir durum olmadığı 

                                                 
60Hüdaverdi Adam, Kaza ve Kader (Adapazarı: Değişim Yayınları, 1998), 47-76. 
61Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 64. 



30 

 

açıktır. Emevi idarecilerinin Ma’bed’i, Geylan’ı, Ca’d bin Dirhemi, Cehm bin 

Safvan’ı ve daha başkalarını öldürmesi, toplumda tesirini gösterip o dönemde 

yaşayan insanlar için bir gözdağı olmuş ve fikirlerinin çarpıtılmasına yol açıp çoğu 

gayret ehlini de sindirdiği rivayet edilmiştir. Zamanın idarecileri, arı kovanına çomak 

sokarak ‘kral çıplak’ diyen, halka karşı otoritelerini sarsan Kaderiyye mensuplarını, 

bir yandan cezalandırarak, idam edip öldürerek halkın gözünde itibarsızlaştırırken; 

diğer yandan önde gelen Sahabiler adına Kaderiyye mensuplarını kötüleyen 

rivayetler uydurulmasını teşvik ederek onları halkın gözünden düşürmeye, halk 

üzerinde algı operasyonu yapmaya çalışmışlardır. İktidarlarına karşı çıkan kimseleri 

itibarsızlaştırmak için muhalifleri ‘dinsiz, müşrik, münafık, kâfir, bid’atçı’ gibi 

damgalarla etiketlemişlerdir. Böylelerini topluma ‘Müslümanların dinine ve birliğine 

karşı çıkanlar’ olarak itibarsızlaştırmaya çalışmışlardır.  

Kaderiyye’ye yönelik siyasi baskının, itibarsızlaştırma girişimlerinin yanı sıra 

bu mezhebin görüşlerine yönelik çok fazla reddiyeler de yazılmıştır. Bu 

reddiyelerden bazıları günümüze de ulaşmıştır. Günümüze ulaşmış olanlardan biri de 

Emevi Halifesi Ömer bin Abdülaziz’in (ö.101/719) ‘Fi’r-Reddi ala’l-Kaderiyye’ 

isimli reddiyesidir. Bu Risale ’de; İnsanın irade hürriyeti ve seçme özgürlüğü 

olmadığı, Allah’ın indinde mümin olanın kâfir olmaya; kâfir olanın da mümin 

olmaya güç yetiremeyeceği, ecellerin Allah tarafından önceden tespit edildiği, rızkın 

Allah tarafından önceden belirlendiği bildirilmiştir. Bu esaslar, yazıldığı tarih ve 

ortam açısından tahlil edildiğinde, hepsinin üzerinde birleştiği ortak nokta, Emevi 

idaresinin yaptığı tüm icraatlara boyun eğmek gerektiği ve Emevi icraatlarının 

tümüyle meşru olduğudur. Bu yaklaşımlardan o dönemdeki idarenin baskılarına karşı 

insanların yöneticiler hakkında şöyle bir sonuç çıkarması istenmiştir: ‘‘İrade hürriyeti 

ve seçme özgürlüğü olmadığına göre hiçbir günahkâr yaptığından dolayı suçlanamaz. 

Ecelleri Allah takdir ettiğine göre, devletin işlediği cinayetler sorgulanamaz. Rızıklar 

Allah tarafından önceden belirlendiğine göre gelir dağılımındaki adaletsizlik, 

eşitsizlik sorgulanamaz!’’ 

Emevi halifelerinin uyguladıkları baskı ve aleyhte algı oluşturma sonucunda 

Kaderiyye mezhebi varlığını devam ettirememiştir. Kaderiyye ve Mu’tezile’nin insan 

iradesine ve sorumluluğuna vurgu yapan yaklaşımları konuşulmaz hale gelince, 

sonrasında kadere iman, ‘cebir’ anlayışına uygun olarak şekillenip insanlar arasında 



31 

 

‘kaderci’ bir anlayış hâkim olmuştur. Neticede insanlar yaşanılan bütün 

olumsuzlukları ‘kader’ diyerek kabullenip bir yandan teselli bulmuş, bir yandan da 

pasifleşmiş ve olayların yönünü değiştirmek için bir gayret içerisine girmemişlerdir.  

Mu‘tezile’nin Kaderiyye mezhebinin bir devamı olduğunu belirten 

Abdulkahir el-Bağdadiye göre Vasıl bin Ata ve Amr bin Ubeyd, insanları Ma’bed el- 

Cüheni’nin görüşlerine bağlı olarak Kaderiyye’nin inanışına çağırmışlar. Mu‘tezile 

her ne kadar Kaderiyenin bir devamı olsa da, kader ile ilgili görüşlerinin yanında 

tevhid, adl, el-menzile gibi başka esasları da vardır.  

Mu‘tezile’ye göre kader, beyan etmek, bildirmek ve açıklamak anlamlarına 

gelir. Buna göre ‘Allah bir şeyi güzel veya çirkin olarak takdir etti’ demek; ‘Allah 

imanın güzel olduğunu, küfrün de çirkin olduğunu açıkladı, demek olur’ demişlerdir. 

Kaza ise, hüküm, bir şeyi tamamlamak, emir, haber verme, bildirme anlamlarında 

kullanılmıştır.62 Mu‘tezile, Allah’ın kaderini inkâr edip fiilin gerçekleştirilmesi için 

insanda kudret olduğunu ileri sürmektedir. Ayrıca Allah’ın yegâne yaratıcı olduğunu 

belirtmekle birlikte, insana doğuştan kendi iradeli fiillerini yaratma imkânı verdiğini 

öne sürmüş,63 Allah’ın, iyiyi dilediğini, kötüyü dilemediğini çünkü kötülüğü 

dilemenin de bizzat kötü olduğunu iddia etmiş, Allah’tan böyle bir şeyin sadır 

olmasının düşünülemeyeceğini ifade etmiştir.64 Mu‘tezile’ye göre kaza ve kader 

hiçbir zaman yaratma anlamına gelmez. Bu takdirde insanın kusurlarına ve arzularına 

göre meydana gelen fiillerinin ve onların sorumluluğunun Allah’a isnad edilmesi 

gerekir. Bu da onlara göre kabul edilemez. Mu‘tezile’nin bu konudaki açık 

endişesinin insanın fiillerinde irade ve kudret sahibi olduğu prensibine halel 

getirmemek olduğu düşünülmüştür.65 

Mu‘tezile mezhebinde kader ile ilgili yapılan tartışmalar, insan fiiline 

yöneliktir. Mu‘tezile mensupları, kâinatın belli bir düzen içerisinde yaratıldığını, 

kâinatta Allah tarafından yaratılan her bir varlığın kendisine özgü bir kaderi 

olduğunu, diğer bir ifadeyle, insan iradesi dışında gelişen olaylar bağlamında kaderin 

varlığını kabul etmişlerdir. Fakat insan kaderinin de cansız ve akılsız varlıklar gibi 

                                                 
62Kadî Abdulcebbâr, Şerhü’l-usuli’l-hamse, thk. Abdülkerim Osman (Kahire : Mektebetu Vehbe, 

1988), 770. 
63Altıntaş, Kelam El Kitabı, 383. 
64Gölcük, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 300. 
65Kadî Abdulcebbâr, Şerhü’l-usuli’l-hamse, 771. 



32 

 

takdir edildiği, belirlendiği düşüncesine karşı çıkarlar. Mu‘tezile’ye göre, insanın 

yaratılış gayesi Allah tarafından belirlenmiş olsa da, bu hedefin gerçekleştirilmesi 

insana bırakılmıştır. İnsan; aklı, iradesi ve tecrübesi ile yaratılış gayesini 

gerçekleştirebilecek donanıma sahip olmakla beraber, amacı gerçekleştirip 

gerçekleştirmeme konusunda serbest bırakılmıştır. İnsan kendi eylemlerini 

gerçekleştirme konusunda tamamen hürdür.66 

Mu‘tezile alîmlerinin, insan fiilleri noktasında böyle düşünmelerinin sebebi, 

kişinin kendi mes’uliyetini Allah’a yüklemesinin önüne geçmeye yönelik olduğu 

ifade edilmiştir. Onların düşüncesine göre iyi fiiller Allah’a verilebilse de, kötü 

fiilleri Allah’a vermek mümkün değildir. Bu görüşlerini ispatlamak için de 

kendilerince deliller üretmişlerdir. Mu‘tezile’nin kulların fiilleriyle ilgili görüşlerinin 

tafsilatı şöyle sıralanabilir:  

1-İnsan fiillerinde önceden belirlenmiş bir kader yoktur. İnsan fiilinde 

tercih/ihtiyar ve irade sahibidir. Böyle olmadığında kulların cezalandırılması da 

zulüm olur. 

2-Allah iyiyi diler; isyanları, çirkinlikleri ve küfrü dilemez. Eğer dilemiş olsa 

isyan edip çirkin işler işleyen ve küfre sapanlar Allah’a itaat etmiş olurlar. Çünkü 

bunu yapmakla Allah’ın iradesini yerine getirmiş oluyorlar. Şirk, inkâr, zulüm, 

haksızlık gibi çirkin ve kötü fiiller insanın bizzat yapıp ettikleridir. Dolayısıyla insan 

fiillerinde mutlak bir sorumluluğa sahiptir. Allah’ın adaleti de bunu gerektirir.67 

3- İyiliği isteyen biri iyi, kötülüğü isteyen biri de kötü olarak vasıflandırılır. 

Fakat Allah Teâlâ’ya kötü sıfatlar isnad edilemez. 

4- Allah’ın verdiği kudretle kul fiilini kendisi yaratır. Eğer kötülükleri Allah 

yaratsaydı, bütün bunlar onun kaza ve kaderi ile olduğundan onlara rıza göstermek 

gerekirdi, bu ise küfürdür. Eğer rıza göstermek gerekmiyorsa, bu, kötülüklerin 

Allah’ın kazası/takdiri olmadığını gösterir. Çünkü İslamiyet’te Allah’ın kazasına razı 

olmak vaciptir. Madem kötülükler Allah’ın kazası değildir, öyle ise onun yarattığı bir 

şey de değildir, aksine kulların fiilleridir. Mu‘tezile âlimlerinden biri olan Sümame 

                                                 
66Giridi, Nakdü’l-kelam fi akaidi’l-İslâm, 117. 
67Bağdadi, Usulü’d-dîn, 251-268. 



33 

 

bin Eşres (ö.213/828), kulların fiilleriyle ilgili olarak bu üç durumdan başkasının 

mümkün olmadığını söylemiştir: 

A-İnsanın hiçbir fiili yoktur. İnsan fiillerinin tamamını Allah yaratır. Bu 

durumda insan için sevap ve ceza, övgü ve yergi söz konusu değildir. 

B- İnsan fiilleri hem Allah, hem de insan tarafından yaratılmıştır. Bu durumda 

ikisi ortak olup övgü ve yergi her ikisi için de geçerli olur. 

C-İnsanın fiilleri yalnızca insan tarafından meydana getirilir. Bu durumda da 

sevap ve cezayı, övgü ve kötülemeyi hak eden bizzat insandır. Mu‘tezile bu 

seçeneklerden üçüncüsünü kabul eder.  

5. Eğer kul kendi fiilinin sahibi olmasaydı, onu doğru yola davet etmek için 

peygamberler göndermek ve kitaplar indirmek faydasız olurdu. Çünkü bu durumda 

insanın huyunu değiştirmesi mümkün olmaz, yaptığının dışına da çıkamazdı. 

Dolayısıyla kitap ve peygamber göndermek de gereksiz olurdu. Hâlbuki yüce Allah 

bundan uzaktır. Mu‘tezile’nin öne sürdüğü bu görüşlere bakıldığında, insan 

fiillerinde müstakil olmadığında, emir ve yasak, övme ve yerme, sevap ve cezanın 

batıl olacağı yönüne dikkat çekmiştir.68 

Mu‘tezile mensupları; Yüce Allah’ın, adaleti gereği kullarını sadece 

yapabilecekleri şeylerden ve ancak kendi yaptıkları işlerden mes’ul tutacağını, eğer 

Allah, kullarına, mes’ul tuttuğu şeyi yapma kudretini vermeseydi adil değil (haşa) 

zalim olacağını vurgulamışlardır. Öyleyse Allah, kullarına yaratma kudreti vermiş ve 

Allah’ın verdiği bu kudretle kul kendi işlediği fiilini kendisi yaratır, demişlerdir. 

Çünkü kulun fiilini Allah yaratmış olsaydı onu mes’ul tutması mümkün olmayacaktı. 

Bu görüşlere sahip olan Mu‘tezile mensupları, kötü de olsa kulların fiillerini 

yaratanın Allah olduğu ve kulun da onu yapmaya mecbur olduğu fikrini 

savunduğunu iddia ettikleri Ehl-i Sünneti cebriyeci olarak görürler. Ayrıca Mu‘tezile, 

Ehl-i Sünnetin fiilde iki yön yani bir fiilin yaratma bakımından Allah’a, 

işleme/kazanma bakımından kula ait olduğu fikrini de eleştirmişlerdir. 

Mu‘tezile mensupları içerisinde kulların fiilleri konusunda Ehl-i Sünnet gibi 

düşünenler de vardır. Mesela mezhebin Dırariye kolunu temsil eden Dırar bin Amr’a 

                                                 
68Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 158-161. 



34 

 

(ö.184 veya 205/800 veya 820) göre kulların fiilleri yaratılmış olup her fiil Allah’ın 

ve insanın fiilidir. Bir fiilin yaratanı Allah, gerçekleştireni de kul olmak üzere iki faili 

vardır. Neccariye kolunu temsil eden Hüseyin bin Muhammed en-Neccar da 

(ö.230/844) Dırar ile aynı görüştedir. Muhammed bin Vasi’ (ö.123/741) ise kulların 

fiillerini iradi ve ıztırari mecburi olmak üzere ikiye ayırmıştır. Ona göre Allah Teâlâ 

kıyamet gününde onlara emrettiği şeylerin, iradelerine bağlı fiillerin hesabını 

soracak, takdir ettiği şeylerin, ıztırari fiillerin ve olayların hesabını sormayacaktır.69 

Mu‘tezile’nin önde gelen âlimlerinden olan Kadı Abdulcebbar da 

(ö.415/1025) kulların fiillerini ıztırari ve ihtiyari, yani insanın iradesine bağlı olan ve 

olmayan şeklinde ikiye ayırmıştır. Ona göre fiilleri yaratan/gerçekleştiren bizzat 

insanın kendisidir. İnsanın fiillerini Allah’ın yarattığını söylemek büyük bir hatadır. 

Çünkü bu durumda emir ve yasakların, sevap ve cezanın hiçbir anlamı olmaz. 

Allah’ın insanlara küfrü yaratıp imanlarına engel olduktan sonra onlara peygamber 

gönderip imana davet etmesinin bir anlamı olmaz. Ona göre yalancıya niçin yalan 

söylediğini sormak anlamlı ve doğru iken; kısa boylu olana niçin kısa boylu 

olduğunu sormak anlamlı ve doğru değildir. Uzun veya kısa boylu olmak insan 

iradesinin dışında olup kişi bundan sorumlu değildir. Hırsızlık ise insan iradesiyle 

gerçekleşir ve kişi bundan sorumlu olur. Yine bir insan güzel veya çirkin olması 

sebebiyle ayıplanmazken iyi veya kötü fiili sebebiyle ayıplanır veya övülür. Bu da 

fiillerin ıztırari ve ihtiyari olmak üzere iki çeşit olduğunu göstermektedir. 

Kadı Abdulcebbar fiilini kulun kendisinin yarattığını ispat noktasında aklî 

delilleri ortaya koymuştur. Ona göre fiiller, kulların kasdı, bilgisi ve kudreti 

ölçüsünde meydana gelir. Birisi bir şiir yazmak istediğinde harfleri rastgele yan yana 

koymasıyla bu gerçekleşmez. Çünkü okuma ve yazmayı bilmiyorsa şiirin ortaya 

çıkması mümkün değildir. Eğer yazmak başkasının fiili olsaydı, kişinin cehaletinin, 

bilgisinin, kudretinin azlığı veya çokluğu bir şeyi değiştirmezdi. Bilmediği bir şeyi 

de gerçekleştirebilirdi. Bu durum fiillerin kullar tarafından yapıldığını 

göstermektedir.   

Kadı Abdulcebbar, iradi fiillerin insana ait olduğunu ispatlamaya çalışmış ve 

kulların fiillerinde zulüm ve haksızlık olduğundan dolayı da iradi fiilleri Allah’a isnat 

                                                 
69Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 162-163. 



35 

 

etmekten kaçındığını belirtmiştir. İnsan fiillerini Allah yaratmış olsaydı, onun zalim 

veya zorba olması gerekirdi. Oysa Allah bunlardan münezzehtir. Allah’ın insan 

fiillerinin yaratıcısı olamayacağını ayetlerle delillendirmiştir; ‘‘Kendilerine hidayet 

geldikten sonra insanları iman etmekten alıkoyan, ‘Allah bir insanı mı elçi 

gönderdi?’ demeleridir.’’ (el-İsrâ 17/94) Ona göre eğer iman Allah’tan kaynaklanan 

ve Onun seçimine bağlı olarak O yaratınca gerçekleşen, yaratmayınca 

gerçekleşmeyen bir şey yapıyor olsaydı bu ayet hiçbir anlam ifade etmezdi. Çünkü 

bu durumda kişiyi imandan alıkoyan şeyin Allah’ın onda imanı yaratmayıp imanın 

zıddı olan küfrü yaratması olacaktır. Bu durum, kölesinin ellerini ve ayaklarını 

bağlayıp onu karanlık bir odaya kilitledikten sonra, ‘Ey suçlu! Evden niçin 

çıkmıyorsun, oradan çıkmanı engelleyen nedir?’’ diyen birine benzetilmiştir. Bu 

istek nasıl anlamsız ve tutarsız ise, meselemizde de durum aynıdır.  

Kadı; ‘‘ Bu her şeyi sağlam tutan Allah’ın işidir’’ (en-Neml 27/88) ayetinden 

hareketle, itkan fiilinin hem bir işin sağlamlığını hem de güzelliğini içerdiğini 

dolayısıyla kullardan ortaya çıkan güzel olmayan işlerin Allah’ın fiili olamayacağını 

belirtmiştir. Aynı şekilde kulların fiillerinden olan Yahudileşme, Hristiyanlaşma ve 

Mecusileşmenin Allah’ın yaratmasıyla olmadığını da ifade etmiştir.70 ‘‘ Yaptıklarına 

karşılık olarak’’ (es-Secde 32/17) , ‘‘ İyiliğin karşılığı ancak iyiliktir.’’ (er-Rahmân 

55/60) ayet-i kerîmeleri, insanın kendi fiilinin yapıcısı ve işleyeni olduğuna delildir. 

Eğer insan bu şeyleri yapamıyor ve işleyemiyorsa, bu ayetlerdeki açıklama yalan 

olurdu. Allah’ın bir kulunda yarattıklarının karşılığında o kulunu cezalandırması 

çirkin olurdu. ‘‘Sizi Allah yarattı. Böyle iken kiminiz ona iman ediyorsunuz, kiminiz 

de O’nu inkâr ediyorsunuz.’’(et-Tegâbün 64/2) ayetinde Allah inkâr eden kulları 

azarlamaktadır. Buradaki iman ve küfrün kula ait olmasıyla doğru olur. Aksi halde 

bir kimse başkasını boyunun uzunluğu veya kısalığı sebebiyle azarlayarak ‘seni 

yarattık, sana nimet verdik, böyleyken boyun niçin kısa veya uzun?’ demesine 

benzerdi. 

Yüce Allah’ın, ‘‘Ben cinleri ve insanları sadece Bana ibadet etmeleri için 

yarattım.’’(ez-Zâriyât 51/56)  ayet-i kerimesi, kullarından sadece O’na ibadet 

etmelerini ve kullukta bulunmalarını istediğini gösterir. Hâlbuki bütün insanlar 

                                                 
70Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 163-167. 



36 

 

Allah’ın bu isteğini yerine getirmiyor. İşte bu durum fiillerin insana ait olduğunu ve 

ayrıca kulların özgür iradelerini kullanarak tercihte bulunduklarını göstermektedir. 

 

1.4.3. Cebriyye 

 

Birine zorla bir şeyi yaptırma anlamına gelen Cebir kelimesinin kelam 

ilmindeki manası; kulun fiilinin Allah’a nispet edilmesi, yapılan fiilde insanın hiçbir 

iradesinin olmaması, insanın cansız bir varlık gibi iradesiz ve seçme hakkından 

mahrum olması anlamlarında kullanılmıştır. Bu düşünceyi savunan ekole de 

Cebriyye denilmiştir.71 

Cebir düşüncesi, bir mezhep olarak ortaya çıkmadan önce de mevcut olup 

ilkel din mensupları, Sümerler, bazı filozoflar, Yahudiler ve Hristiyanlar hür 

olmadıklarını düşünmüşlerdir.72 Peygamberimiz zamanındaki müşrikler de puta tapıp 

Allah’a ortak koşmalarının mes’uliyetini kadere, dolayısıyla Allah’a havale etmiş, 

her şeyin Allah’ın dilemesiyle gerçekleştiğini savunmuşlardır. Yüce Allah indirdiği 

ayette onların bu düşüncelerinin yanlış olduğunu ve yalan söylediklerini şöyle 

açıklamıştır; ‘‘Müşrikler; eğer Allah dileseydi ne biz, ne de atalarımız Ona ortak 

koşmazdık, hiçbir şeyi de haram saymazdık, derler. Onlardan önce gelenler de, 

azabımızı tadıncaya kadar böyle demişlerdi. Onlara, bir bilginiz var mı? de. Varsa 

ortaya koyun. Siz ancak bir kuruntuya kapılmış gidiyorsunuz ve yalandan başka bir 

şey de söylemiyorsunuz.’’(el-En‘âm 6/148) ‘‘Bir de şöyle dediler: Rahman dileseydi, 

biz o meleklere tapmazdık. Onların bu hususta hiçbir bilgisi yoktur. Onlar ancak 

yalan söylüyorlar.’’ (ez-Zuhruf 43/20) 

İslam’ın ilk yıllarında unutulan cebir anlayışına dayalı kader düşüncesi, 

Emeviler devrinde Muaviye ile yeniden ortaya çıkmış ve yayılarak bir ekole 

dönüşmüştür. Cebriyye mensupları, insan için sorumluluk kaynağı olan cüz’i iradeyi 

inkâr etmişlerdir. İbn Kuteybe (ö.276/889), Cebriyye mezhebinin, insana irade 

                                                 
71Ebü’l-Feth Taceddin Muhammed b. Abdülkerim Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal (Beyrut : Dârü’l-

Ma’rife, 1975), 72. 
72Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 18-57. 



37 

 

hürriyeti tanımakta çok ileri giden Kaderiyye’ye bir tepki olarak oluştuğunu 

yazmıştır.73 

Kurucusu Ca’d bin Dirhem (ö.118/736) olan Cebriyye’ye göre; insan hiçbir 

şeyi yapmaya güç yetiremez. Yaptığı şeylerde hiçbir iradesi ve kudreti söz konusu 

değildir. O, fiilinde mecburdur. İnsan olaylar karşısında; rüzgâr önünde savrulup 

duran yaprak, akıntıya kapılan bir çöp veya demircinin elinde kalkıp inen çekiç 

gibidir. Yaptığı işlerin insana nispet edilmesi mecazidir. Cansız varlıklarda nasıl ki 

ağaç meyve verdi, su aktı, güneş doğdu deniliyor ise ve bu cümleler, ağacın meyve 

vermesi ağacın iradesi olduğunu göstermiyorsa, suyun akması suyun irade sahibi 

olduğunu ifade etmiyorsa insanın fiilleri de böyledir. Enes namaz kıldı, Falan içki 

içti, cümlelerinde geçen namaz kılmak, içki içmek fiillerinin Enes’e ve falan kişiye 

nispet edilmesi mecazidir. Namaz kılan da içki içen de bu fiilleri iradeleri dışında 

işlemişlerdir. 

Cebriyye’ye göre insan yaptığı şeyi mecburen yaptığı gibi, yapmadığı şeyi de 

mecburi olarak yapamamıştır. İnsanın her iki durumda da başka türlü hareket etmesi 

mümkün değildir. Kul ibadeti de, günahı da elinde olmadan işler. Çalışmak da 

tembellik de takdir edilmiştir. Kul bu takdirin dışına çıkamaz. Kaderi tembel olarak 

takdir edilen birisi istese de çalışamaz. Yine kaderi çalışkan olarak takdir edilen birisi 

istese de tembel olamaz. 

Ca’d, görüşlerini Halife Hişam bin Abdülmelik zamanında (ö.125/742) 

yaymaya başlamıştır. Emevilerin iktidarlarını sağlamlaştırma adına kaderi istismar 

etmeleri için Cebriyye bir fırsat olmuştur. Ancak Ca’d, halifenin seçimle iş başına 

gelmesini, Kur’ân’a ve sünnete uygun olarak hareket etmesini savunduğundan dolayı 

Emevi hükümdarlarının kendilerini bir ‘kader’ olarak görmeleriyle, yani onların 

cebir ideolojileriyle çelişmiştir. Böyle olunca da Emevi iktidarının tepkisini çeken 

Ca’d Şam’dan kovulmuş ve Kufe’ye gitmiştir. Orada Cehm bin Safvan’la 

(ö.128/745) karşılaşmış, görüşlerini ona da aşılamış fakat burada da faaliyetleri uzun 

sürmemiştir. Halife Hişam, Kufe Valisi Halid bin Abdullah el-Kasri’ye (ö.126/743) 

Ca’d’ı öldürmesi için emir vermiştir. Allah’ın, Hz. İbrahim (a.s.)’i dost edinmediğini, 

                                                 
73Gölcük, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 38. 



38 

 

Hz. Musa (a.s.) ile konuşmadığını söylemekle suçlanan Ca’d öldürülmüştür. 

(ö.118/736) 

Ca’d, Allah’ın kelamının yaratılmış olduğunu söylemiş dolayısıyla bu sözü, 

olayların Allah tarafından önceden belirlenmediği şeklinde anlaşılmıştır. 

Meşruiyetini kadercilik üzerine bina eden Emevi idarecilerinin menfaatlerine ters 

düştüğünden dolayı bu söylemlerden rahatsız olmuşlardır. Cebriyye’nin fikri ise 

Emevilerin çok işine yaramış yaptıkları zulmün Allah’ın kaza ve kaderi ile olduğunu 

savunarak hareketlerini haklı göstermeye çalışmışlardır. Kendilerine isyan eden 

Cebriyye mensuplarını öldürürken de bu hareketlerini cebir anlayışıyla 

savunmuşlardır. Örneğin Emevi halifelerinden Abdülmelik bir Mervan, Amr bin 

Said’i öldürdükten sonra halka; ezeli kaza ve yürürlükte olan ilahi hüküm böyle 

olduğu için onu öldürttüğünü ilan ettiği rivayet edilmiştir.74 

Cebriyye’ye göre şeytan ezelde kâfir idi, Hz. Ebu Bekir (r.a.) ve Hz. Ömer 

(r.a.) ise İslamiyet’ten önce de mü’min idiler. Bütün peygamberler vahiyden önce de 

peygamber idiler. Ehl-i Sünnet âlimleri, onların bu görüşlerini tenkit etmişlerdir. Bu 

konularda Ehl-i Sünnetin görüşü şöyledir: Peygamberler vahiy geldikten sonra 

peygamber olmuş, şeytan da sonradan kâfir olmuştur. Eğer bir zorlama olsaydı, 

şeytanın daha önce Allah’a itaat; Hz. Ebu Bekir (r.a.) ve Hz. Ömer (r.a.)’den de 

Müslüman olmadan önce kötülük çıkmazdı. Bu iki Sahabe müşrik iken sonradan 

Müslüman olmuşlardır. Böyle olunca Cebriyye’nin ‘kâfirler küfür ve isyan üzerinde, 

müminler de iman ve itaat üzerinde bulunmaya mecburdur’ sözleri batıl olmuştur.75 

Cebriyye sistemli bir mezhep olmayıp sadece kader konusunda belli bir inanç 

ortaya koymuştur. Günümüzde sistemli bir şekilde temsil edilmeseler de kader 

hakkındaki görüşleri büyük bir kesim tarafından aynen devam ettirilmektedir. 

Bilerek veya bilmeyerek kaderde cebir anlayışını kim savunursa, diğer konularda 

Ehl-i Sünnet gibi düşünse de, ona Cebrî denilebileceği söylenmiştir. Ca’d’dan sonra, 

Cehm bin Safvan (ö.128/745) onun görüşlerine kendisi de bir şeyler de katarak 

yaymaya başlamış, bir müddet Belh’te ve Tirmiz’de faaliyet göstermiştir. Cehm bin 

Safvan’ın görüşlerine katılanlara Cehmi, bu anlayışa da Cehmiyye denilmiştir. 

Cehmiyye’ye göre fiiller tümüyle Allah’a ait olup, bizim fiillerle ne kazanma, ne de 

                                                 
74Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 109-112. 
75Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 113. 



39 

 

meydana getirme noktasında bir ilgimiz yoktur. Bu fiiller kendisinde ne zaman 

yaratılırsa, o zaman var olur, yaratılmazlarsa da olmazlar. 

Ehl-i Sünnet kelamcıları kulların fiillerinde kendilerinin hiçbir katkıları 

olmadığını, insan fiillerinin sadece ilahi güç ve irade ile olduğunu savunanlara 

Cebriyyeci derken; Mu‘tezile kelamcıları da; her şeyin önceden belirlenmiş bir plana 

göre hareket ettiğini söyleyen herkesi Cebriyye olarak nitelemiştir. Buna göre 

Mu‘tezile’nin gözünde Ehl-i Sünnet mensupları da Cebriyyedir. Ehl-i Sünnetin 

Mâtüridî ekolüne Cebriyye demek doğru görülmese de, bazı alimler Eş‘arîliğe orta 

seviyede bir Cebriyye demenin mümkün olduğunu iddia etmişlerdir. Zaten Cebriyye 

ekolüne ‘Halis Cebriyye’ denilirken; Eş‘arîliğe ‘Vasat Cebriyye’ denilmiştir.76 

Emeviler’de ve Cebriyye’de cebir anlayışı olmakla beraber ikisi arasında fark 

vardır. Emeviler’deki cebir anlayışı, halkı rahat bir şekilde idare etmek için ortaya 

atılmış siyasi bir düşünce iken Ca’d bin Dirhem ve Cehm bin Safvan’ın cebir 

düşüncesinin, dini kaynaklı olduğuna dikkat çekilip, kulun kendi fiilinin yaratıcısı 

olduğunu söyleyen Kaderiyye mezhebine bir tepki olarak ortaya çıktığı rivayet edilir. 

Bu mezhepte cebir anlayışı; kişinin, Allah’ın büyüklüğü, kudreti, iradesi ve ilmi 

karşısında kendini yok olarak kabul etmesinden kaynaklanmıştır. Cehm, insanların 

fiillerini tamamen Allah’a verirken asıl maksadı onu sorumluluktan kurtarmak değil, 

Allah-insan ilişkisinde insanın özgürlüğüne vurgu yapan Kaderiyye’nin tersine 

ulûhiyete ağırlık vermesidir. Cebriyye pasif / kaderci bir tutum da sergilememiştir. 

Çünkü Cehm bin Safvan, haksız olduğunu düşündüğü Emevi devletine 

başkaldırmıştır. 

Cebriyye mezhebinde Allah Teâlâ’yı varlık âlemindeki her şeyin tek hâkimi 

olarak görme fikri işlenirken, farkında olarak veya olmayarak kulun üzerinden 

iradeyi tamamen kaldırma gibi bir durum meydana geldiği söylenmiştir. Kulun 

sorumlu olduğuna dair bir açıklama yapılamamıştır. Bu noktada ifrat ve tefrit söz 

konusudur. Kaderiye mezhebinin yaptığı gibi kula yaratıcılık vermeme düşüncesiyle, 

insan tamamen atıl bir duruma düşürülmüştür. Böylelikle insanı rüzgârın önündeki 

tüy gibi gösterme anlayışı ortaya çıkmıştır. Bu anlayış insan ve toplum üzerinde bazı 

sakıncalara sebep olmuştur. Kendi fiillerini kaderin zorlamasıyla gerçekleştirdiğini 

                                                 
76Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 114. 



40 

 

düşünen insan, hatalarını düzeltme noktasında bir sorumluluk hissetmezken ayrıca 

istese bile hatalarını düzeltemeyeceğini de düşünerek tamamen güvensiz bir duygu 

durumuna sebep olmuştur.  

 

1.4.4. Şia 

 

Şia, Peygamber efendimizin (s.a.v.) vefatından sonra Allah’ın tayini ile hilafet 

hakkının Hz. Ali (r.a.) ve onun soyuna geçmesi gerektiğini savunan bir ekoldür.77 

Kader anlayışı bakımından Hariciler gibi birden fazla görüş benimsemiştir. Bir grup; 

insan fiillerinin, bir yönüyle kendi seçimleri (kesb) diğer yönüyle de yapması zorunlu 

(cebri) fiiller olduğunu savunmuştur. Hişam bin el-Hakem (ö.190/805) da bu görüşte 

olanlardandır. Diğer bir grup; cebir ve tefviz anlayışlarını benimseyen Cebriyye ve 

Mu‘tezile’yi kabul etmeyenlerdir. Bu Ehl-i Sünnete uygun bir görüştür. İmam Cafer-

i Sadık (ö.148/765) ve İbn Babeveyh el- Kummi’nin de bu görüşte oldukları 

belirtilmiştir. El-Kummi, kulların fiillerinin yaratılmış, fakat bunun tekvin yaratması 

olmayıp takdir yaratması olduğunu ifade etmiştir. Yani Allah’ın kulların fiillerini 

ezelde bildiğini ancak bu bilginin fiilin işleyişine tesir etmediğine dikkat çekmiştir. 

Üçüncü bir grup da; kaza ve kader hakkında ezeli takdiri inkâr edenlerdir. Bunlar 

Allah’ın, kulların fiillerinde yaratıcı olmadığını savunurlar. Zeydilerin bir kısmı da 

Mu‘tezile’nin savunduğu bu görüştedirler. İnkazu’-l Beşer Mine’l-Cebri ve’l-Kader, 

(İnsanlığı Cebir ve Kaderden Kurtarmak) isimli kitabında Şerif el-Murtaza 

(ö.355/966) kader meselesini insanın özgürlüğü bağlamında ele almıştır. 

Şerif el-Murtaza, Allah’ın her şeyin yaratıcısı olduğunu (el-En‘âm 6/101, er-

Ra‘d 13/16, ez-Zümer 39/62) ifade eden ayetlerdeki ‘her şeyin’; gece-gündüz, yer-

gök, cinler ve insanlar olduğunu ifade etmiş, Allah’ın bununla küfrü, zulmü ve yalanı 

yarattığını kast etmediğini, bu fiilleri kulların yapmakta olduklarını belirtmiştir. Ona 

göre Allah itaati emredip günahı ve fıskı emretmemiştir. Bu sözüne delil olarak; 

‘‘Allah’ın yaratışında hiçbir uyumsuzluk göremezsin.’’(el-Mülk 67/3) ayetini 

göstermiştir. Çünkü haramı Allah yaratmış olsaydı bu ayete göre haramın güzel 

                                                 
77Gölcük, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 35-37. 



41 

 

olması gerekeceğini belirtmiştir. Şianın burada reddettiği aslında Emevilerin cebir 

anlayışı olduğu düşünülmüştür.78 

 

1.4.5. Eş‘arîlik 

 

Eş‘arîlere göre kader; Allah’ın, her şeyi vakti gelince ezeli ilmine uygun ve 

irade ettiği şekilde meydana getirmesi, yaratması; Kaza kelimesi ise; emretme, 

bildirme, yazma anlamında kullanılmıştır. 79 Ebu’l Hasan el-Eş‘arî, Allah’ın kâfiri 

kendi haline bırakmasını (hızlan), insanda isyan etme gücünü yaratması olarak 

vasıflandırıp isyanın yaratılışı, küfrü de kazanın bir hedefi olarak kabul etmiştir. Ona 

göre Allah hayrın ve şerrin yaratıcısıdır.80 İman Allah’ın bir nimetidir, lütfudur. Bu 

nimeti veren Allah’tan bunu verip vermemesi istenemez. Allah bunu fazlından 

vermektedir. Allah kâfirlere imanla emretmekte, onları kendi hallerine bırakmakla 

birlikte onları imandan mahrum etmemektedir. Onların küfürde kalışları zorunlu 

olmayıp diledikleri zaman iman edebilirler.  

Eş’arîlere göre kulların güçleri, fiilleri ve seçimleri dahi Allah tarafından 

yaratılmıştır. İnsanın iradesinin herhangi bir seçenekten başka birine yöneltilmesinin 

Allah’a ait olduğunu ifade etmişlerdir. Onlara göre insanın sahip olduğu gücün, fiilin 

oluşmasında tesiri yoktur. Onlar, Allah bir kuluna bir irade vermişse o iradeye göre 

bir fiil de yaratmış olduğunu belirtmişlerdir. Kısacası insanın fiillerinde ihtiyar sahibi 

olduğunu ama bu ihtiyarında da mecbur olduğunu iddia etmişlerdir.81 İradenin 

olduğu yerde mecburiyet, mecburiyetin olduğu yerde iradeden söz 

edilemeyeceğinden hareketle bu düşüncenin açık bir tenakuz sergilediğini düşünenler 

de vardır. Fakat Eş’arîler, ‘‘Allah dilemedikçe siz dileyemezsiniz.’’ (et-Tekvîr 81/29, 

el-İnsân 76/30) ayetini insanın seçiminin Allah tarafından yaratıldığına delil olarak 

göstermişlerdir. Allah’ın irade etmediği bir fiilin meydana gelmesi, Allah’ın 

                                                 
78Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 214-216. 
79Giridi, Nakdü’l-kelam fi akaidi’l-İslâm, 117. 
80Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme Ezdî Hacrî Mısrî Tahâvî, el-akidetü’t-tahaviyye. 

(İstanbul: İstanbul, 2019), 11. 
81Ardoğan, Sistematik Kelam, 130. 



42 

 

hâkimiyetinde bir boşluk ve bir bozukluk olacağına, bunun da Allah için acizlik 

anlamı taşıyacağına dikkat çekmişlerdir.82 

 

1.4.6. Mâturidîlîk 

 

İmam Mâtüridî’ye (ö.333/944) göre kader; her şeyi güzellik- çirkinlik, hayır- 

şer açısından nasıl olacaksa öyle yapmaktır. Şeylerin zaman ve mekânını, hak veya 

batıl oluş vasfını, doğuracağı mükâfat veya cezayı belirlemektir. 83 Mâtüridîlere göre 

kaza; varlıkların Allah tarafından hikmet ve kemalle meydana getirilişi demektir. 

Onlar kaza kelimesine; yaratmak ve icad etmek; kader kelimesine de tahdit, yani 

tanımlama anlamı vermişlerdir. Özellikle kadere belirleme anlamı vermekten uzak 

durmuşlar çünkü kadere belirleme anlamı verildiğinde insan ile ilgili cebir 

gerçekleşeceğini düşünmüşlerdir.84 Mâtüridî ve Eş‘arîler arasında kaza ve kader 

kelimeleri zıt manada kullanılmıştır. Mâtüridîler, bu problemdeki anahtar kavramları 

gerçeklik ve tesiri açısından kader-kaza şeklinde; Eş‘arîler ise kaza-kader şeklinde 

kullanırlar. Diğer bir ifadeyle Mâtüridîlerin kader dediğine Eş‘arîler kaza; kaza 

dediğine de kader demişler.85 

Mâtüridî’ye göre küfür, ilahi kaza ile temasta oluşur. İlahi kazaya rıza 

göstermeli, takdir edilmiş, meydana gelmiş olan şeye değil.86 Yani insanın başına 

gelen iyi ya da kötü bir olayın Allah tarafından olduğunun farkında olarak kaza ve 

kadere iman edilmeli 87 fakat bir imtihana tabi tutulduğunun bilincinde olarak başına 

gelen o durum karşısında İslam’ın emrettiği şekilde tavır takınmalıdır. 88 Örneğin; bir 

trafik kazasında sakat kalan birisi kaderin Allah’tan olduğuna inanıp sükûn bulmalı 

bununla beraber bu kazaya sebep olanları hukuki olarak takip etmelidir. Yine yolda 

                                                 
82Ardoğan, Sistematik Kelam, 130-131. 
83Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 34. 
84Ebü’s-Sena Mahmûd b. Zeyd Lamişî, et-Temhid li-kavâ’idi’t-tevhid (Beyrut : Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 

1995), 166-168. 
85Ardoğan, Sistematik Kelam, 121-123. 
86Ali el-Kârî, Fıkh-ı Ekber Aliyyül-Kârî Şerhi, ed. Yunus Vehbi Yavuz (İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1979), 31-50. 
87Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Mâtürîdî Semerkandî Mâtürîdî, Kitabü’t-tevhid, 

ed. Bekir Topaloğlu-Muhammaed Aruçi (Beyrut İstanbul : Dâru Sâdır İslam Araştırmaları Merkezi, 

2007), 396-397. 
88Gölcük, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 283. 



43 

 

yalnız başına yürüyen bir adamın bir kese dolusu altın görmesi durumunda Allah 

tarafından imtihan edildiğini bilmeli ve onları sevinçle cebine koymak yerine 

emniyete buluntu ihbarında bulunmalıdır. Kazayı yaptıran da altını oraya düşürten de 

Allah’tır. Bu şekilde iman ettikten sonra gelişigüzel davranmak değil İslam’a göre en 

doğru tepkiyi vermek gerekir. 

İmam Mâtüridî, kaza ve kader meselesini Allah’ın ilim sıfatı ile izaha 

çalışmıştır. Kulların iyi ve kötü fiilleri, dünyada ve ahirette görecekleri cezalar dahi 

her şey ezelde Allah Teâlâ’nın ilminde vardır. Allah her şeyi ezelde biliyor. Ezelden 

ebede kadar olacak, eşyayı, özellikleri, hareketleri, olayları, ezeldeki bilgisine uygun 

olarak yaratmaktadır. İnsanların dahi iyi ve kötü fiillerini, Müslüman olmalarını, 

küfürlerini, istekli ve isteksiz bütün işlerini yaratan Allah Teâlâ’dır.89 Kaza ve kader 

meselesini Allah’ın ilim sıfatına bağlamakla bir yandan insanın hürriyetini 

kurtarıyor, diğer yandan da bu meseleye psikolojik bir istikamet vererek problemi 

çıkmaza girmekten kurtarıyor. 

Yüce Allah, dünü, bugünü, yarını aynı ölçü ve oranlarda bilir. O takdirde 

Allah’ın kaza ve kader meselesinde ve bu meseleye bağlı diğer insan fiillerini 

ilgilendiren yan meselelerde Allah’ın mutlak ilminin insanı ve ona verilmiş hür 

iradeyi kuşatması tabii olur. Allah’ın ilmi, insanı ve yapacağı işleri çepeçevre sarmış 

ve her yönden kuşatmıştır. İnsan Allah’ın ilminin dışında bir şey yapamaz. İlim ise 

bilinene tabidir. Vuku bulacak hadiselerin önceden takdir edilmesi demek olan kaderi 

ve o fiillerin vakti geldiğinde vuku bulması, iş haline gelmesi demek olan kazayı, 

Mâtüridî’nin bu şekilde ilim sıfatıyla izaha çalışması konuya esneklik getirmiştir. Bu 

yaklaşım tarzında sertlik ve katılığın yerini itidal almakta ve insanın hürriyetini 

kurtarma çabası özellikle kendini göstermektedir.  

Mâtüridîlere göre; Allah Teâlâ takdir etti, denildiğinde hiç kimse kendisi için 

neyin yazılıp yazılmadığı bilgisine sahip değildir. Allah Teâlâ’nın takdiri, ilim ile 

açıklandığında bunun kulun tercihi üzerinde bir baskı oluşturmadığı da belirtilmiştir. 

Hiç kimse kulun fiilinde zorlandığını iddia edemez. Ayrıca kötü bir fiil işlediği 

esnada insanlar bunun kaza ve kaderin zorlamasıyla yaptıkları hissini duymamakta 

                                                 
89Mutlu, İnsan Kadere Mahkum Mu?, 358-365. 



44 

 

ve yaptığı fiilin zıddını yapabilecek güçte ve özgürlükte olduklarının 

şuurundadırlar.90 

Ehl-i Sünnet, kulların bu dünyada özgür bir iradeye sahip olduklarına çokça 

vurgu yapar.91 Kur’ân-ı Kerîm’de, ‘‘Dileyen iman etsin dileyen inkâr etsin.’’ (el-

Kehf 18/29)  ‘‘Dilediğinizi yapın.’’ (Fussilet 41/40) ayetlerini de delil olarak gösterir. 

Kulun fiillerini kendi özgür iradesiyle gerçekleştirdiğini ve fiilleri işlerken cebr 

altında hissetmediğini bunun hem nas, hem de akıl yoluyla bunun sabit olduğunu 

vurgulamaktadır.92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
90Mâtürîdî, Kitabü’t-tevhid, 464. 
91Giridi, Nakdü’l-kelam fi akaidi’l-İslâm, 199-200. 
92Nureddin es-Sabuni, Matüridiye Akaidi = el-Bidaye fi usuli’d-din (İstanbul : Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2012), 142. 



45 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN-I KERİM’DE HZ. YUSUF VE HZ. İBRAHİM 

KISSALARINDA KADER ALGISI 

 

2.1. HZ. YUSUF’UN YAŞADIĞI OLAYLAR VE BU OLAYLARDA 

KADERİ İLGİLENDİREN YAKLAŞIMLAR 

 

Yusuf suresi Mekke’de nazil olmuş ve 111ayettir. Bu sure, Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’in dünyadaki en büyük destekçisi olan amcası Ebu Talib ile eşi Hz. 

Hatice’nin vefat ettiği yılın akabinde indirilmiştir. Mekke’de, ilk Müslümanların 

büyük sıkıntılar çektiği 1’inci ve 2’nci akabe biatlerinin olduğu o döneme denk gelen 

yıllarda inen surelerden biridir.93 O dönemde bir grup kâfirin peygamber efendimize, 

İsrail oğullarının niçin Mısır’a gittiklerini sordukları rivayet edilir. Peygamber 

efendimizin bu soruya cevap veremeyeceğini ve bu şekilde onu zora sokacaklarını 

düşünürken Allah Teâlâ peygamberine vahiy göndererek bu kıssayı bildirmiştir.94 Bu 

sure hem peygamberimizin nübüvvetine delil, hem de peygamberle savaşan Kureyşli 

müşriklerin kesinlikle kaybedeceğini bildiren bir uyarı niteliğindedir. Kur’ân-ı 

Kerîm, Allah’tan gelen gaybi bir bilgi olarak Yusuf kıssasını ve kardeşlerin 

kurdukları tuzakların ibretlik sonuçlarını peygamberimize ve bütün insanlığa 

bildirmiştir. (Yûsuf 12/102)95 

Allah Teâlâ, Hz. Yusuf (a.s.) ve kardeşlerinin hikâyesinin Kureyşliler için bir 

ibret olduğunu belirtmiştir. (Yûsuf 12/7) Nasıl ki Yusuf’un kardeşleri onu kuyuya 

atıp bu işin nihayetinde hüsrana uğramışlar ise Mekkeli müşriklerin de öylece 

hüsrana uğrayacaklarına, Yusuf’un kardeşlerinin pişman olup onun önünde boyun 

büktükleri gibi Mekkeli müşrikler de helak etmeye çalıştıkları kardeşlerinden yani 

Hz. Muhammed (s.a.v.)’den bir gün af dileyeceklerine dair bir işarete dikkat 

                                                 
93Seyyid b. Kutub b. İbrahim Seyyid Kutub, Fî zılali’l-Kur’ân (İstanbul : Dünya Yayınları, 1991), 

8/313. 
94Kutub, Fî zılali’l-Kur’ân, 8/314. 
95Ebu’l A’la el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an (İstanbul : Bengisu Yayıncılık, 1997), 2/407 



46 

 

çekilir.96 Surenin nüzulünden iki yıl sonra Kureyş, Hz.Yusuf (a.s.)’un kardeşleri gibi 

Resulullah (s.a.v.)’ı öldürmeye azmetmiştir. Bunun üzerine o da Hz. Yusuf (a.s.)’un 

Mısır’a gidip güç kazandığı gibi Mekke’den Medine’ye göç etmek zorunda kalmış ve 

benzer bir güç kazanmıştır. 

Sonuç olarak Kureyş, kardeşlerinin Yusuf’un huzurunda boyun büktükleri 

gibi boyun bükmüşlerdir. Kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’tan kendilerini affedip 

cömertçe davranmalarını rica ettiklerinde (Yûsuf 12/88) Yusuf, onlardan intikam 

alabilecek güçte olduğu halde onları kınayıp yargılamamış, Allah’ın merhametini 

hatırlatarak bağışlanmaları için Allah’tan af dilemiştir. (Yûsuf 12/92) Aynı şekilde 

Peygamberimiz (s.a.v.) de Mekke’nin fethinden sonra biçare bir şekilde huzurunda 

duran Kureyşlilerden intikam alabilecek güçte olduğu halde bunu yapmamıştır. 

Onlara, kendilerine ne yapacağını sorduğunda onlar, kendilerine merhametli bir 

kardeş gibi davranmalarını istediklerini söylemiş, Peygamberimiz (s.a.v.) de, Hz. 

Yusuf (a.s.)’un kardeşlerine verdiği karşılığın aynısını vereceğini ve onları 

kınamayıp yargılamayacağını söylemiş ve onları bağışlamıştır. 

Peygamberimiz (s.a.v.) yaratılanlara karşı duyduğu şefkat ve merhametinden 

dolayı onların iman etmelerini çok istemiş, Kur’ân’ın ifadesine göre, ümmeti iman 

etmesi için neredeyse kendini helak edecek duruma gelmiştir. (eş-Şuarâ 26/3) Allah 

Teâlâ peygamberimizin bu uğurdaki çabasına cevaben, ümmetinin iman etmesini çok 

istese de insanların çoğunun iman etmeyeceğini haber vermiştir. (Yûsuf 12/103) 

Surede aynı zamanda kalpten gelen bir istek olmaksızın sadece dışarıdan bir taleple 

insanların doğruya eremeyeceklerine dikkat çekilmiştir. Başka bir ayette Allah Teâlâ, 

kötü işleri yapmaktan hoşlanıp onları güzel bulan kimse ile böyle olmayan birinin 

aynı durumda olamayacağını belirtmiştir. Bundan dolayı tebliğ vazifesini yerine 

getiren Hz. Peygambere (s.a.v.) iç dünyalarından haberdar olmadığı o kimseler için 

üzülerek kendini helak etmemesini emretmiştir. (Fâtır 35/8) İyiyi tercih eden ile 

kötüyü tercih edenin bir olmayacağını ve her ikisinin de tercihleri doğrultusunda 

hayat akışlarında bir ilerleme seyredeceğini özellikle vurgulamış ve en nihayetinde 

Allah dilemedikçe hiç kimseye hidayet edilemeyeceği ve hidayetin yegâne sahibinin 

Allah olduğu buyurulmuştur. (el-Kasas 28/56) 

                                                 
96el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/408. 



47 

 

Bu ayetlere göre bir peygamber vahiy almadıkça insanların iç yüzlerini 

bilmediği için kimin iman edip kimin iman etmeyeceğini bilemez. Hakikati bilen 

yalnızca Allah Teâlâ olduğuna göre bir kulun hidayete ehil olup olmadığını da 

sadece O bilir. Bir kul iyilikten ve doğruluktan yana tavır takınırsa Allah ona 

hidayeti kolaylaştırır, kötülükten yana tavır takınırsa Allah onu hidayete eriştirmez. 

Bunun nasıl olduğunu anlamak için Hz. Yusuf (a.s.) kıssasından kesitler 

inceleyeceğiz. Buraya kadar Yusuf suresinin sebebi nüzulüne değindik. Kıssaya 

geçmeden önce Hz. Yusuf (a.s.) ve Yusuf suresinin içeriğine kısaca değinecek 

olursak; 

Hz. Yusuf (a.s.), Hz. İbrahim (a.s.)’e ihtiyarlığında müjdelenen oğlu Hz. 

İshak’tan olma torunu Hz. Yakup’un oğludur. Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Yusuf (a.s.)’un 

kıssası ve başına gelen olaylar geniş bir şekilde anlatılmıştır. Hz. Yusuf (a.s.) ile ilgili 

olaylar kendi adını taşıyan Yusuf suresi ile ek olarak En’am ve Mü’min surelerinde 

nakledilir. Hz. Yusuf (a.s.)’un kıssasında birçok ibretler, hikmetler ve incelikler 

vardır. Bu hadiseler içinde başına gelen olaylar karşısında sabretme, gücü yettiği 

halde düşmandan intikam almama; tevhid, rüya tabiri, idarecilik, iktisadi tedbirler ile 

dünya ve ahirete dair pek çok başlık çıkarılabilir. Surede ayrıca haset ve kıskançlığın 

noksanlığa, Allah Teâlâ’nın yardımından mahrum kalmaya; sabrın da sıkıntı ve 

kederlerden kurtulmaya sebep olduğuna dikkat çekilerek Hz. Ya’kub (a.s.)’un ve Hz. 

Yusuf (a.s.)’un sabrettiklerinden dolayı maksuduna kavuştuklarına vurgu yapılır. 

Kur’ân-ı Kerîm’de, insan fiilleriyle ilgili tahliller içeren Hz. Yusuf (a.s.) ve 

kardeşlerinin hikâyesi, kıssaların en güzeli (Yûsuf 12/3) olarak tanıtılmıştır. Kader 

noktasında, hikâyede geçen olayların nasıl ve ne şekilde meydana geldikleri ve 

hikâyedeki kişilerin fiillerinin iradeli veya iradesiz, cebren ya da kendi ihtiyarı ile mi 

gerçekleştiğini görmek, ilahi iradenin bize sunduğu bakış açısını anlamak açısından 

konumuza farklı bir boyut kazandıracak öneme sahiptir. 

Yüce Allah, Ayet-i kerimelerde, Kur’ân’ın kendinden öncekileri tasdik eden, 

her şeyi ayrı ayrı açıklayan ve inanan bir toplum için de bir yol gösterici ve rahmet 

kaynağı olduğu vurgulanmış, akıl sahiplerini ibret almaya davet etmiştir. (Yûsuf 

12/111) Yusuf ve kardeşlerinin hikâyesinde de hakikati arayıp soranlar için ibretler 

olduğunu belirtmiştir. (Yûsuf 12/7) Biz de bu ayetin mealine binaen, kader 



48 

 

konusunda hakikati arayanlar olarak ele aldığımız başlığımızla alakalı, hikâyede 

geçen kişilerin davranışlarını inceleyeceğiz. Kader konusunda, kulların fiilleri 

hakkında ilahi mesajın ne olduğunu anlamaya ve anlamlandırmaya gayret 

göstereceğiz. 

 

2.1.1. Hz. Yusuf’un Kuyuya Atılması 

 

Hz. Yusuf (a.s.)’un kıssası, çocukluğunda gördüğü bir rüya ile başlamıştır. 

Yusuf (a.s.) babasına, rüyasında on bir yıldızı, güneşi ve ayı kendisine secde ederken 

gördüğünü söylemiştir. (Yûsuf 12/4) Bu rüyanın yorumunun gerçekleşmesiyle de Hz. 

Yusuf (a.s.) kıssası son bulmuştur. Peygamber efendimize (s.a.v.) ilk vahiyden önce 

rüyayı sadıkalar ile bir takım işaretler verilmiştir. Tezimizin sonraki başlığına konu 

olan Hz. İbrahim (a.s.), oğlu İsmail (a.s.)’i rüyasında kestiğini görüyor ve rüyasını 

gerçekleştirmek için oğlunu bıçağın altına yatırıyor. Bu örnekler peygamberlerde 

rüyanın nübüvvetle ilgisi olduğunu ve onun ehemmiyetini gösteriyor. 

Rüyanın iç dünyamıza bir ayna, aynı zamanda dış dünyamızla, hatta 

fizikötesiyle irtibatımızı sağlayan bir ruh hali olduğu belirtilir. Bazı âlimler rüyanın 

gelecekle değil geçmişle alakalı olduğunu söyleseler de, Kur’ân ve hadislerde 

rüyanın hem geçmişle hem de gelecekle ilgili olduğuna işaret edilir. Bazı İslam 

âlimleri rüya olayını; Allah’tan olan ikaz ve işaretler, nefisten kaynaklanan düş vb. 

şeyler ile şeytanın korkutma ve saptırmaları olmak üzere üç sınıfa ayırmışlardır.97 

Görülen rüyaların bir kısmı üzerinde dış olayların tesiri olduğu da söylenir. Rüya ile 

ilgili yapılan araştırmalarda, uyku esnasında rüyanın görülmesi; beynin uykuda 

büsbütün uyumadığını ve ayrıca ruhun da faal duruma geçip melekût âlemiyle irtibat 

sağladığının bir göstergesi olarak kabul edilir. Ruh bedenden ecel gelmeden 

büsbütün ayrılmadığından dolayı melekût âleminde dolaşan ruhun kendisi değil 

ibrelerinden bir kaçı olduğu söylenir. Yükselen ibresinin o âlemdeki görüntülerin 

çoğu zaman net bir şekilde görüp alması mümkün olmadığından olayları karmaşık 

misaller şeklinde, bazen de işaretler ve rumuzlar kılıfında görüp aldığı belirtilir. Bu 

bakımdan çoğu rüyaların yoruma ihtiyacı vardır denilir. 

                                                 
97Topaloğlu, Kelam Terimleri Sözlüğü, 267. 



49 

 

 Bir diğer husus da şu ki; rüyaların bir kısmı az önce değindiğimiz gibi 

şuuraltı faaliyetlerinin eseri olduğudur. Şuur (bilinç) biz uyanık iken hareketlerimizi 

düzenlerken şuuraltı ise çeşitli düşünceleri, duyguları saklayıp depo eder. Uyanık 

iken şuur, şuuraltının kapılarını tutar, uyku sırasında şuurun bu kontrolü kalkar, bu 

defa şuuraltının kapıları açılır. Böylece kapalı kalmış duygu, istek ve düşünceler 

birer hayal olarak dışarı çıkarlar. Psikanalistlerin tanımladığı şekliyle bu gibi 

rüyaların yoruma ihtiyaçları olmadığı belirtilir.98 İnsanoğlunun herhangi bir hadiseyi 

gözüyle görebilmesine engel olan şey zaman veya mekândır. Bunlar, mazi, 

müstakbel ve hal olarak isimlendirilmiştir. Mazi ve müstakbeldeki şeyi görmeye 

zaman, halde olduğumuzda biraz uzağımızdaki şeyleri görmemize de mekân 

mefhumu engel oluyor. İnsanoğlunda mevcud olan fakat mahiyetine bir türlü akıl 

erdiremediğimiz hasseler bazı zamanlarda çok daha kuvvetli olur. Bu anlarda zaman 

ve mekân mefhumunun hudutlarını aşarak mazi, müstakbel ve hal’deki bazı şeyleri 

mübhem olarak görürler. Bu halin bazı kimselerde uyanıkken his ve ilham şeklinde, 

bazı kimselerde ise uykuda rüya şeklinde tecelli ettiği söylenir.99 

Hz. Yusuf (a.s.)’un rüyasında gördüğü yıldız, ay ve güneş mana olarak 

kardeşleri, babası Hz. Ya’kub (a.s.) ve annesi olarak tevil edilmiştir. Rüyada görülen 

secdenin kendisi ise hakikat olarak yorumlanmıştır. Hz. İbrahim (a.s.)’in rüyasında 

oğlunu kestiğini görmesi de bunun gibi yorumlanmıştır. Rüyasındaki kesme olayının 

gerçek olduğu fakat rüyasında görmüş olduğu oğlundan kasıt da bir koç olduğu 

söylenmiştir.100 Hz. Ya’kub (a.s.) bu rüyayı dinleyince Hz. Yusuf (a.s.)’un ileride 

büyük bir şerefe nail olacağını anlamış ve onu muhafaza etmek için rüyasını 

kardeşlerine anlatmamasını yoksa ona tuzak kuracaklarını söyleyerek ona tavsiyede 

bulunma ihtiyacı hissetmiştir. (Yûsuf 12/5) Tefsircilere göre Hz. Ya’kub (a.s.) bunu 

vahiy yoluyla öğrenmiştir çünkü kesin bir ifadeyle sana tuzak kurarlar demiş ve hiç 

istisna yapmamıştır. Kardeşler onun dediği şeyi yaptılar da. Ayrıca bu ayet 

kardeşlerin rüya yorumunu bildiklerine işaret eder, çünkü rüyanın yorumunu 

                                                 
98Celal Yıldırım, Asrın Kur’an Tefsiri: Ilmin Işığında (İzmir : Anadolu Yayınları, 1986), 6/2926. 
99Kutub, Fî zılali’l-Kur’ân, 8/364. 
100Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Mâturidî, Te’vilatü’l-Kur’ân (İstanbul: Ensar 

yayınları, 2018), 7/296. 



50 

 

bilmiyor olsalardı Hz. Ya’kub (a.s.), Yusuf’un rüyasını onlara anlatmasına engel 

olmazdı, denilmiştir.101 

Hz. Ya’kub (a.s.) kardeşlerin Hz. Yusuf (a.s.)’u kıskanıp onu tuzağa 

düşüreceklerini düşündüğü için bu rüyayı kardeşlerine anlatmasına engel olmuştur. 

Burada “tuzaklardan” bahsettikten sonra şeytanın apaçık bir düşman olduğu 

vurgulanmıştır. Nitekim kıssanın sonunda Hz. Yusuf (a.s.), ana babasına ve 

kardeşlerine kavuştuğunda; şeytanın kendisiyle kardeşlerinin arasını bozduktan sonra 

Allah’ın kendisini zindandan çıkararak ve kardeşlerini de çölden getirerek kendisine 

büyük lütufta bulunduğunu (Yûsuf 12/100) söylerken kardeşlerinin yaptığı kötü 

fiilleri şeytana nispet etmiştir. Hz. Musa (a.s.) da bir kavgayı ayırmak isterken kaza 

ile bir adamı öldürdüğünde bunun şeytanın işi olduğunu söylemiştir. (el-Kasas 28/15) 

Başka bir ayet-i kerimede Allah Teâlâ;  şeytandan gelen kötü düşünceler bir kişiyi 

dürtecek olursa hemen Allah’a sığınmasını emretmiştir. (Fussilet 41/36) Takva sahibi 

olan kulların, içlerine şeytandan gelen saptırıcı bir fikir doğduğunda Allah’ı düşünüp 

hemen gerçeği görebilecekleri vurgulanmıştır. (el-A‘râf 7/200) Bu durumda kulların 

fiillerinde şeytanın vesveselerinin etkisiyle bir değişim söz konusu olduğu 

gözlemlenmektedir. Öyleyse burada, Cebriyenin, kulların fiillerinde ilahi cebir 

altında oldukları yönündeki görüşleriyle zıt bir durum söz konusudur. Çünkü 

yukarıdaki ayetlerde şeytan, kötü fiilleri işlemeye sevk eden bir unsur olarak 

gösterilmiştir. 

İnsanın manevi hastalıklarına dikkat çeken Peygamber Efendimiz (s.a.v.), 

ihtiyaçları yerine getirmede gizliliğe önem vererek Allah’tan yardım dilemeyi tavsiye 

etmiş ve nimete erişen her kişinin kıskançlığa hedef olacağına dikkat çekmiştir. Hz. 

Ya’kub (a.s.) hem insan psikolojisini hem de oğulların karakterini bildiği için Hz. 

Yusuf (a.s.)’u uyarmış ve rüyasında ilham edileni gizlemesini emretmiştir. Şeytanın 

işin içine girip insanın bu duygusunu tahrik etmesiyle tehlike büsbütün artabilir. Hz. 

Ya’kub (a.s.) bu noktaya parmak basmak için Hz. Yusuf (a.s.)’a rüyasını kardeşlerine 

anlatmamasını, aksi halde şeytanın hilesiyle ona tuzak kuracaklarını belirtmiştir. 

(Yûsuf 12/5) 

                                                 
101Mâturidî, Tevilat, 7/298. 



51 

 

İnsanoğlunun kini ve kıskançlığı galeyana gelince şeytan onlara öncülük 

ederek gözlerini karartıp önemsiz şeyleri büyük, büyük şeyleri önemsiz gösterebilir. 

Bu ayetle adeta, kendileri peygamber çocuğu olduğu halde günahsız kardeşlerini 

katletme planları yaptıran şeytanın insanı nasıl aldattığı gösteriliyor. Gözlerini kin 

bürüyen insanlar adalet ölçüsünü kaçırdıklarında şeytan kalplerine girer ve onları 

şuurlu ve basiretli hareket etmekten uzaklaşıp hislerine mahkûm hale getirir. 

Hadiseleri değerlendirme ölçütleri bozulup, şeytanı kendilerine kılavuz edinirler. 

Nitekim Hz. Yusuf (a.s.)’un kardeşleri, Hz. Yusuf (a.s.)’u öldürüp sonra tövbe 

edeceklerini söylerken haleti ruhiyeleri ortadadır. Hâlbuki bu gibi tövbelerin gerçek 

tövbeyle alakası yoktur. Gerçek tövbe; bilmeden, farkında olmadan işlenen bir suçtan 

pişmanlık duyarak yapılan tövbedir. Burada bahsedilen tövbe ise önceden 

hazırlanmış bir tövbedir. İşlenen suçu örtbas etmek için suçu işlemeden önce 

şeytanın süslediği bir takım telkinlerden ibarettir. Bu gibi şeytanlıkların gerçek tövbe 

ile alakası yoktur.102 

Yüce Allah, Hz. Yusuf (a.s.)’un ataları Hz. İbrahim (a.s.)  ve Hz. İshak (a.s.) 

peygambere nimetini tamamladığını bildirerek Hz. Yusuf’ (a.s.) a ve Ya’kub ailesine 

nimetini tamamlayacağını bildirmiştir. (Yûsuf 12/6) Hz. İbrahim (a.s.) oğlunu 

kesmekle emrolunup onu kesmek için yere yatırdığında Allah Teâlâ oğlunun yerine 

bir kurbanlık göndermişti. Bunun gibi, Hz. Yusuf (a.s.)’un rüyasının yorumuna göre 

Allah, kardeşlerini ve ebeveynini Hz. Yusuf (a.s.)’a secde ettireceği ve Hz. Ya’kub 

(a.s.)’un soyunu da kendisinden sonra peygamber olarak seçeceğine işaret edildiği 

bildirilmektedir.103 Bu ayet yorumuna göre Hz. Yusuf (a.s.) nübüvvet için seçilmiştir. 

Bunda onun bir iradesi ve fiilinin etkisi söz konusu değildir. Bilakis Allah onu 

seçmiş, takdir etmiş ve nübüvvetin gereklilikleriyle onu donatmıştır. Rüyaları da 

Allah’ın verdiği ilim, yüksek muhakeme gücü ve idraki sayesinde ve yine Allah’ın 

bir yardım ve inayetiyle yorumlamıştır. 

Rivayetlere göre, Hz. Yusuf (a.s.)’un annesi, kardeşi Bünyamin’i doğururken 

vefat etmiştir. Öksüz kalan Hz. Yusuf  (a.s.) ve Bünyamin yaşları küçük ve bedenen 

zayıf oldukları için Hz. Ya’kub (a.s.), diğerlerine göre daha fazla şefkat ve merhamet 

                                                 
102Kutub, Fî zılali’l-Kur’ân, 8/320-322. 
103Mâturidî, Tevilat, 7/299. 



52 

 

duyarak sevgisini göstermiştir.104 Fakat bu durum kardeşlerinin dikkatinden 

kaçmamış, babalarının Hz. Yusuf (a.s.) ile kardeşi Bünyamin’i kendilerinden daha 

çok sevdiklerini düşünmüşler. Kendileri kalabalık ve güçlü bir cemaat oldukları 

halde babalarının bu iki küçük çocuğa olan sevgisini bir yanılgı olarak görmüşler. 

(Yûsuf 12/8) Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf (a.s.) ve kardeşinde bir üstünlük gördüğü 

için onlara özel davranmış olabilir; zira kardeşlerin içinden Hz. Yusuf (a.s.)’ın, 

doğruluk ve kabiliyette tüm kardeşlerinden önde olduğu rivayet edilir. Ya da Allah 

ona, Hz. Yusuf (a.s.)’un peygamber olacağı müjdesini verdiği için onu diğer 

kardeşlerinden üstün tutuyor da olabilir. Gerçek nedeni bilinmez fakat tefsircilere 

göre kardeşler, Yusuf ile Bünyamin’in, babalarının gözünde kendilerinden daha 

değerli olduklarını bazı emarelerden ötürü söylemişlerdir. Çünkü kalplerdeki sevgi 

duygusunu bilmelerine imkân yoktur, ancak bu hal ve hareketle anlaşılabilir.105 

Kurulu bir devlet düzeni olmadan kabileler halinde yaşayarak bağımsızlığını 

sürdürmeye çalışan insanların yaşamında yetişkin erkeklerin gücü ve çokluğu iktidar 

için önemli olduğu düşünülür. İktidar; baba, oğul, torun, kardeş ve yeğenlerin 

çokluğuna dayanıp ailenin mülkünü, şerefini ve hayatını bunların koruduğu belirtilir. 

Dolayısıyla kabilenin başını çeken kimsenin, küçük çocuklarından ziyade, yetişkin 

oğullarına meyledip önem vermesi beklenen bir durumdur. Hz. Ya’kub (a.s.) da 

kendi kabilesinin başıydı ve kardeşler kendilerinden birini tercih edeceklerini 

düşünürken kendisine bir faydası dokunmayan küçük bir çocuğa yönelmesini ve onu 

çok sevmesini yadırgamışlar. Babalarının büyük bir yanılgıda olduğunu 

düşünmüşlerdir.106 

Bu durumun neticesinde kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’u kıskanmaya başlamış, 

hatta kıskançlıklarında ileri giderek kendi aralarında istişare etmiş, onun ortalıkta 

görünmemesini sağlamak ya da öldürmek için bir çare aramışlar. Babalarının 

teveccühünün kendilerine dönmesini ve onlarla ilgilenmesini arzu ettikleri için Hz. 

Yusuf (a.s.) ortadan kaybolursa babaları nezdindeki durumlarının daha iyi olacağını 

bu işi yaptıktan sonra da tövbe edip salih kimselerden olacaklarını söylemişler. 

(Yûsuf 12/9) Burada heva ve heveslerine kapılan fakat aynı zamanda dinden ve 

                                                 
104Giritli Sırrı Paşa, Güzel İnsan Yusuf = Ahsenü’l-Kasas: Yusuf Suresi Tefsiri (İstanbul : Elest 

Yayınları, 2005), 67. 
105Mâturidî, Tevilat, 7/302. 
106el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/424. 



53 

 

itikattan bütünüyle kopmak istemeyenlerin psikolojileri yansıtılmış, bu tip insanların 

nasıl davrandıkları tasvir edilmiştir. Böyleleri bir günaha kışkırtıldıkları vakit önce 

fiili işlemeye karar verir ve o an için itikadının gereklerini bir kenara bırakır. Eğer 

vicdanı onu rahatsız edecek olursa, bu günahı işledikten sonra tövbe edeceğini ve iyi 

bir insan olacağını söyleyerek vicdanının sesini susturur. İşte Yusuf’un kardeşlerinin 

yaptığı gibi, önce şu Yusuf engelini kaldıralım sonra tekrar iyi insanlardan oluruz 

demişler. 

Kardeşler aralarında Hz. Yusuf (a.s.)’a tuzak kurmada karar kılmışlar. (Yûsuf 

12/9-10) Babalarının yanına giderek Hz. Yusuf (a.s.)’u yiyip içip eğlensin diye kıra 

götürmek üzere izin istemiş, Hz. Yusuf (a.s.)’un iyiliğini istediklerini söyleyerek 

babalarına güven verip onu mutlaka koruyacaklarına dair söz de vermişler. (Yûsuf 

12/11-12) Tefsircilere göre bu söz Hz. Yusuf (a.s.)’u evden uzaklaştırmak için 

babalarından defalarca izin istediklerini gösterir. Çünkü daha önce dile 

getirilmemişse ilk anda böyle söylenmez. Kardeşler, sanki Hz. Ya’kub (a.s.)’un o ana 

kadar Yusuf’u göndermemek için söylediği tüm endişeleri için tek tek teminat vermiş 

ve böylelikle Hz. Yusuf (a.s.)’u kendileriyle göndermemesinin hiçbir nedeninin 

olmadığını ifade etmişlerdir. Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf (a.s.)’un başına bir şey 

gelmesinden ve Yüce Allah’ın kendisine lütfettiği nimetin kaybolmasından endişe 

ediyordu. Bu yüzden Hz. Yusuf (a.s.)’u göremeyip kaybedeceğinden endişe ettiğini 

ve kardeşleri ondan habersiz iken kurdun onu yemesinden korktuğunu ifade etmiştir. 

(Yûsuf 12/13) Ayrıca Hz. Ya’kub (a.s.), çöllerde ve sahralarda küçük çocukların 

başlarına kötü şeylerin gelme ihtimalinden dolayı büyük kardeşlerin her türlü 

tehlikeyi yenebileceklerini, fakat Hz. Yusuf (a.s.)’un buna güç yetiremeyeceğini 

düşünerek endişeleniyor olabilirdi.  Çünkü kardeşleri yarış için meşgul oldukları bir 

sırada yırtıcılardan birinin onu avlaması da mümkündü. 

Kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’u tuzağa düşürme arzusuyla babalarını ikna etmek 

için bütün güvenceleri vermişler. Kendileri kuvvetli bir topluluk oldukları halde 

kardeşlerini kurt yerse bunu gerçekten kendilerine yakıştırmadıklarını söylemişlerdir. 

(Yûsuf 12/14) Oğluna düşkün baba, bu teminat ve ısrarlar karşısında teslim olmuştur. 

Böylelikle Allah’ın takdiri yerini bulacak ve hadiseler O’nun buyurduğu şekilde 

tecelli edecektir. Hz. Ya’kub, (a.s.) bir peygamber olarak kalbi her an Allah’a bağlı 

olmakla beraber, Hz. Yusuf (a.s.)’u kardeşlerine emanet ederken -ne hikmetse- sözlü 



54 

 

olarak Allah’a emanet etmeyi unuttuğundan dolayı yıllarca onu görememe 

mutsuzluğuna uğratıldığı da rivayet edilmiştir.107 Oysaki bütün kuvvet ve kudret, 

tasarruf ve gözetme, koruyup selamete ulaştırma Allah’a aittir. Bu bakımdan İslam, 

her konuda insana Allah’ı hatırlatır. Sabah evden çıkıp akşam dönünceye kadar 

günlük hayatın her alanında Allah’ı anmayı tavsiye eder. 

Kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’u götürüp de kuyunun dibine atmaya karar 

verdikleri zaman, Allah Teâlâ Yusuf’a, bugün olup biten şeyleri bir gün kardeşleri 

farkına varmadan onlara haber vereceğini vahyetmiştir. (Yûsuf 12/15) Tefsircilerin 

bazılarına göre ayette geçen, ona vahyettik ifadesi Hz. Yusuf (a.s.)’a peygamberliğin 

daha o zaman verildiğine işaret etmekte, bazıları da kuyudan kurtulacağını 

müjdeleyen veya ileride Mısır azizi ve yöneticisi olacağını müjdeleyen bir vahiy 

olduğunu ifade etmişlerdir. Kıssanın sonuç kısmında kardeşler, Bünyamin’i geri 

götürmek için Hz. Yusuf (a.s.)’a ricaya geldiklerinde Hz. Yusuf (a.s.) onlara 

cahillikleri yüzünden “Yusuf ve kardeşine ne yaptıklarını” sormuştur. Hz. Yusuf 

(a.s.) onları tanıyor ama onlar Hz. Yusuf (a.s.)’u tanımıyorlardı. Bu soru üzerine ona 

gerçekten Yusuf olup olmadığını sormuşlar ve hakikati o gün öğrenmişlerdi. (Yûsuf 

12/89-90) “Kendileri senin kim olduğunun farkına varmadan mutlaka onlara haber 

vereceksin” ayetinde kastedilenin bu olay olduğunu rivayet edenler de vardır. 

Bazıları da “ona vahyettik’’ sözünü Allah Teâlâ, Hz. Ya’kub (a.s.)’a 

söylemiştir demişler. Yani Hz. Ya’kub (a.s.) onların yaptıklarını, kendileri farkına 

varmadan haber verecektir. Hz. Ya’kub (a.s.)’un, oğullarına, “gidin Yusuf ve 

kardeşlerini araştırın” sözünü de buna delil göstermişlerdir. (Yûsuf 12/87) Hz. 

Ya’kub (a.s.) bu ayete göre sanki “Hz. Yusuf (a.s.)’un hayatta olduğunu biliyor da 

gidip araştırın” der gibidir, demişler. Diğer bir ayette, Hz. Yusuf (a.s.), kardeşlere 

gömleğini verip babalarının görmeyen gözlerine sürün dediğinde kervan yola çıkmış 

ve Hz. Ya’kub (a.s.)’un bundan haberi olmadığı halde Hz. Yusuf (a.s.)’un kokusunu 

aldığını söylemiştir. (Yûsuf 12/93-94) Hz. Yusuf (a.s.)’un gömleği gelince onu 

yüzüne sürüp gözleri açılınca da “Allah tarafından kimsenin bilmediği bilgileri 

bildiğini” söylemiştir (Yûsuf 12/96) bu bilgi de, Allah’ın ona vahyetmesidir 

demişler. 

                                                 
107Yıldırım, Asrın Kur’an Tefsiri, 6/2936. 



55 

 

Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya atan kardeşler, onun gömleğini kestikleri bir 

hayvanın kanına bulaştırdılar. Ardından yüzlerine sahte hüzün maskeleri takıp 

yalandan ağlayarak ellerinde kana batırılmış Hz. Yusuf (a.s.)’un gömleğiyle 

babalarının yanına geldiler. Kur’ân-ı Kerîm’de bu durum şöyle anlatılır; “Akşamleyin 

ağlayarak babalarına geldiler. Ey babamız! dediler, biz yarışmak üzere uzaklaştık; 

Yusuf’u da eşyamızın yanında bırakmıştık. (Ne yazık ki) onu kurt yemiş! Fakat biz 

doğru söyleyenler olsak da sen bize inanmazsın. Gömleğinin üstünde sahte bir kan 

ile geldiler. (Yakub) dedi ki: Bilakis nefisleriniz size (kötü) bir işi güzel gösterdi. 

Artık (bana düşen) güzelce sabretmektir. Anlattığınız karşısında (bana) yardım 

edecek olan, ancak Allah'tır.’’ (Yûsuf 12/16-17) 

Hz. Yusuf (a.s.)’un kardeşleri, onu öldürmeyi kastetmiş, kuyunun dibine 

atmış, babasının gözünden onu yok etmiş ve babasını onsuz bırakmışlar. Surenin 

devamında gelen bu ayet, ‘Ey babamız! Bizim günahlarımızın affını dile!’ (Yûsuf 

12/97) kardeşlerin yaptıklarından dolayı Allah’ın azabından korktukları için istiğfar 

talebinde bulunduklarına işaret ediyor. Pişmanlık ifadesi, fiili yapanın özgür 

iradesinin var olduğunu gösterir. Öyleyse kardeşler kendi özgür iradeleri ile bu 

kötülüğü yapmış ve günahkâr olmuşlar. Cebriyye’nin dediğinin tersine onlar bu fiili 

yapmaya mecbur değildiler. Yapmak istemeyip de iradeleri ellerinden alınmak 

suretiyle bu fiili yapmak üzere mecbur bırakılmadılar. Bilakis bilerek, isteyerek ve 

tasarlayarak Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya attılar. Eğer isteselerdi bunu 

yapmayabilirlerdi.  

Hz. Ya’kub (a.s.)’un onları, doğruyu söylediklerini bildiği halde yalancı 

sayması ihtimali yoktur. Burada kastedilen, Hz. Ya’kub, (a.s.) ‘‘Doğrusu onu 

götürmeniz beni endişelendiriyor, farkında olmadığınız bir sırada onu kurt yer diye 

korkuyorum’’ (Yusuf 12/13) dediği halde onlar Hz. Yusuf (a.s.)’u ısrarla 

götürmüşlerdi. Kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’u emanet alıp ona sahip çıkamamışlar ve 

babalarının bu konuda onları suçlamasına ve sorgulamasına maruz kalmışlardır. 

Dolayısıyla bu sorgulama onları yalanlama anlamına gelmez. Çünkü peygamberlerin 

sözünde doğru olanları yalanlaması caiz değildir. Bilakis kardeşler bu sözleriyle 

kendilerinin yalan söylediğini ortaya koymuş oldular. Ellerinde yalancı kan sürülmüş 

Hz.Yusuf (a.s.)’un gömleğiyle gelince Hz. Ya’kub (a.s.); ‘‘Hayır! Nefsiniz sizi kötü 

bir iş yapmaya sürüklemiş.’’ (Yûsuf 12/18) dedi. Yani nefsiniz size kötü bir işi süslü 



56 

 

gösterdi, bahsettiğiniz işi yapmaya ve beni yavrumdan ayırmaya teşvik etti demiştir. 

İnsanların her işini, istekli ve isteksiz bütün hareketlerini yaratan Allah’tır. Kulların 

ihtiyarî yani istekli hareketlerini, işlerini yaratması için kullarında irade yaratmış ve 

bu iradelerini, dilemelerini, işlerini yaratmasına sebep kılmıştır. Kardeşler de özgür 

iradeleriyle giriştikleri fiillerini gerçekleştirmiş oldular. 

Allah Teâlâ’nın kul irade etmeden yaratması caiz ise de ihtiyari olan işleri 

yaratmaya kulun iradesini sebep kılmıştır. Kulun cüz’i iradesinin sebep olması da 

Allah Teâlâ’nın iradesiyledir. Çünkü Allah Teâlâ; ‘‘Siz, ancak Allah Teâlâ’nın 

dilediğini arzu edersiniz’ buyurmuştur.’’ (el-İnsân 76/30) Kul bir iş yapmak irade 

edince Allah Teâlâ da onu irade ederse yaratır. Kul irade etmezse ihtiyari olan o işi 

yaratmaz. Öyleyse; kul, cüz’i iradesini ibadete sarf ederse Allah Teâlâ ibadeti; 

günahlara sarf ederse günahları yaratır. Bunun sonucunda kul ahirette cennete veya 

cehenneme girer. İmam Ebu Mansur Mâtüridî (r.h.) yukarıdaki ayetin, kulun ihtiyari 

işlerinin yalnız kulun iradesiyle meydana gelmeyeceğine, kulun iradesinden sonra 

Allah Teâlâ da o işi irade ederse, o fiilin ancak o zaman yaratılacağına işaret ettiğini 

söylemiştir. Buna göre kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya atmayı özgür iradeleriyle 

planlarken Allah Teâlâ da o fiillerini gerçekleştirme izni vermiştir. Ancak bu kötü 

fiilin kötü akıbeti de kardeşlere aittir. 

Hz. Ya’kub (a.s.) tarafından olaya baktığımızda, hiç şüphesiz parlak bir 

gelecek müjdelenen oğlunun diğer oğulları tarafından ortadan kaldırılmasını istemiş 

değildi. Fakat iradesinin dışında hatta iradesine rağmen (Hz. Yusuf’a rüyasını 

kardeşlerine anlatmamasını tembihleyerek kıskançlıkların önüne geçip tedbir almak 

istemişti) istemediği şey başına gelmiş, oğlundan ayrı kalarak nerede, nasıl olduğunu 

bilmeden uzun bir süre ayrı kalmıştır. Öyleyse olanlar karşısında çareler tükenmişse 

ve yapılacak bir şey yoksa başa gelenler Allah’tan gelen bir imtihan hükmünde olur. 

Kaza ve kadere iman; hayrın ve şerrin Allah’tan geldiğine iman etmek, kabul 

etmekle gerçekleşir.108 Hz. Ya’kub (a.s.) da bu imtihan karşısında tahammülsüzlük 

göstermeden, karşılık beklemeden kendini tutmayı yani sabretmeyi tercih etmiştir. 

Bu sabra güç yetirmek için de Allah’tan yardım istemiştir; ‘‘Ben tasa ve üzüntümü 

Allah’a arz ederim.’’ (Yûsuf 12/86) diyerek Allah’a teslimiyetini göstermiştir. Hz. 

                                                 
108er-Râzî, el-Mebâhisü’l-meşrikıyye fî ilmi’l-ilâhiyyât ve’t-tabîiyyât, 543. 



57 

 

Yusuf (a.s.)’un durumu da aynı Hz. Ya’kub (a.s.)’un durumu gibidir. Kardeşleri 

tarafından bir kuyuya atılmayı istemiş olamazdı. İstemediği bir şey başına gelmiş, 

kardeşlerinin ihanetine uğramış ve babasından ayrı kalmanın acısını yaşamıştır. O da 

babası gibi bu olanlara imtihan gözüyle bakıp sabretmeyi tercih etmiş ve ilahi rızayı 

kazanmıştır. 

Dünya hayatı, iyi-kötü ve sevindirici-üzücü olaylarla doludur. Sevindirici 

olaylar karşısında şımarmadan Allah’ı hatırlayıp şükretmek, üzücü olaylar karşısında 

da yine Allah’ı hatırlayıp ona sığınmak gerekir. Yalnız ondan yardım bekleyerek 

teselli bulur ve hayat yolunda ilerleme imkânı elde edilebilir. Hz. Yusuf (a.s.), 

kuyuya atılıp köle diye satıldığında sabredip her bakımdan Allah’a güvendi. Hz. 

Ya’kub (a.s.); oğlunu kaybetme acısına uğradığında artık bana düşen güzel bir sabır 

diyerek adeta Allah’ın yardımından başka bir çaresi olmadığını söyledi. Sıkıntılara, 

saldırılara, işkence ve haksızlıklara maruz kalan Peygamberimizin (s.a.v.) de her 

durumda Allah’tan yardım dilemesi ve ona güvenip dayanması kıyamete kadar 

insanlar için en güzel örneklerdendir. “Allah’ın yardımı sabırla beraberdir” diyen 

Peygamberimiz (s.a.v.) ve sabreden Müslümanlar, Allah’ın geniş yardımına mazhar 

olmuşlardır. Hz. Yusuf (a.s.) güzelce sabretmesini bildiği ve her fırtınalı dönemde 

Allah’a sığınıp onun yardımına gönül bağladığı için yüksek makamlara layık 

görülmüştür. Hz. Ya’kub (a.s.) da güzelce sabrettiği için oğluna kavuşmuş ve 

görmeyen gözleri yeniden görmeye başlamıştır. Peygamberimiz (s.a.v.) ve 

arkadaşları da bin bir güçlüğe katlanıp Allah yolunda hizmet etmeyi sabırla devam 

ettirdikleri için kısa bir surede Arap yarımadasını fethetmişlerdir.  

 

2.1.2. Hz. Yusuf’un Köle Olarak Satılması 

 

Kardeşleri tarafından haset ve kıskançlık yüzünden kuyuya atılan Hz. Yusuf 

(a.s.); iradesi dışında, hiçbir şeyden habersiz, kuyunun dibinde iken su arayan 

kervancıların kovalarını kuyuya daldırmalarıyla kovaya tutunarak kuyudan çıkmıştır. 

Yusuf’un ortaya çıkmasına müsaade etmeyen kardeşleri onu sanki ‘‘köleleriymiş de 

elden çıkarmak istermişcesine’’ az para karşılığında vermişlerdir. Kervandakiler de 

Hz. Yusuf (a.s.)’u alarak Mısır’a götürüp köle olarak satmışlar. (Yûsuf 12/16-20) Hz. 



58 

 

Yusuf (a.s.)’u satın alan adam, karısına, değerini ve kıymetini bilmesini söylemiş 

çünkü onlara göre böyle bir ticaret malı bu fiyata satılamazdı; ‘‘Mısır'da onu satın 

alan adam, karısına dedi ki: Ona değer ver ve güzel bak! Umulur ki bize faydası 

olur. Veya onu evlât ediniriz. İşte böylece (Mısır’da adaletle hükmetmesi) ve 

kendisine (rüyadaki) olayların yorumunu öğretmemiz için Yusuf’u o yere yerleştirdik. 

Allah, emrini yerine getirmeye kadirdir. Fakat insanların çoğu (bunu) bilmezler.’’ 

(Yûsuf 12/21) Müfessirler, ‘Yusuf’u o yere yerleştirdik’ ayetini, kardeşlerin Hz. 

Yusuf (a.s.)’u hor görmelerine, ona köle gibi muamele etmelerine, onun kıymetini ve 

değerini bilmemelerine karşılık Hz. Yusuf (a.s.)’a Mısır azizi ve karısı ile Mısır halkı 

nezdinde itibar kazandırdık şeklinde yorumlamışlardır. Bu ayette; Allah’ın emrinin 

mutlaka gerçekleşeceğine ve O’nun hükmünün her zaman yerine geleceğine vurgu 

yapılmıştır. Yani Hz. Yusuf (a.s.)’u Mısır’a yerleştirmeyi Allah takdir etmiş ve Hz. 

Yusuf (a.s.) O’nun kaza ve kaderi ile Mısır’a gelmiştir. Başka bir surede geçen;  

‘‘Allah hükmeder, O’nun hükmünü denetleyecek yoktur.’’(er-Ra‘d 13/41) ayeti de bu 

hükmü desteklemektedir. Allah bir hüküm verdiği zaman o mutlaka olur, O’nun 

hükmü geri çevrilemez.  

Peygamberlik makamı Hz. Yusuf (a.s.)’un iradesi dışında ona bahşedilmiş 

olup Allah tarafından seçilmiş olsa da, onun geldiği yüce makamda güzel 

davranışlarının payı da vardır. Çünkü ayet-i kerimede şöyle buyrulmuştur; ‘‘(Yusuf) 

erginlik çağına erişince, ona (isabetle) hükmetme (yeteneği) ve ilim verdik. İşte güzel 

davrananları biz böyle mükâfatlandırırız.’’(Yûsuf 12/22) Müfessirlere göre, güzel 

davranmaktan kasıt, güzel ameller, güzel işler, yani insanlara karşı ya da kendisine 

karşı güzel muamelede bulunmaktır. Yani Hz. Yusuf (a.s.)’a verilen nimetlerin onun 

iyi davranışlarının ve sağlam inancının mükâfatı olduğu vurgulanmıştır. Hz. Yusuf 

(a.s.)’a peygamberliğin ne zaman verildiği konusunda farklı rivayetler vardır. Vahyin 

kuyuda iken verildiğini belirtenler olduğu gibi zindanda verildiğini ileri sürenler de 

vardır. Ayette geçen kemale erme devresinin, on sekiz yaşından kırk yaşına kadarki 

zaman olarak ifade edildiği gibi bu dönemin otuz ile kırk yaş arası olduğunu 

belirtenler de vardır.109 

                                                 
109Mâturidî, Tevilat, 7/316. 



59 

 

Öyleyse burada, Allah’ın insanları imtihan etmek için kulun iradesi olmadan 

başına getirdiği özel durumlar hariç tutularak (ani ölümcül ve sürekli hastalıklar, 

ölümler, depremler, yangınlar vb. doğal felaket gibi durumlar) başına gelen iyi ya da 

kötü hallerinin, insanların yapıp etmeleri; iyi ya da kötü fiilleriyle ilgisi olduğu ifade 

edilebilir. 

 

2.1.3. Hz. Yusuf’un Kadınla İmtihanı 

 

Hz. Yusuf (a.s.), kardeşlerinin kıskançlığı sebebiyle uğradığı ihanetin 

ardından mazlum bir şekilde kuyuya atılarak imtihan edilmiş, sonra da yoldan geçen 

bir kervan tarafından kuyudan çıkarılarak köle olarak satılmak üzere Mısır’a 

getirilmiştir. Mısır azizlerinden birisi de onu satın almış ve artık sarayda yaşamaya 

başlamıştır. Hz. Yusuf (a.s.) kuyudaki imtihanından sonra sarayda büyüyüp genç 

yaşa gelince de azizin karısının kötü niyetiyle karşılaşmak suretiyle imtihan 

edilmiştir; ‘‘Evinde bulunduğu kadın, onun nefsinden murat almak istedi, kapıları 

iyice kapattı ve Haydi gel, dedi. O da (Hâşâ), Allah'a sığınırım! Zira o (kocan) benim 

velinimetimdir, bana iyilik edip evini açtı. Gerçek şu ki, zalimler iflah olmaz, 

dedi.’’(Yûsuf 12/23) İlahi kader Hz. Yusuf (a.s.) ile onun karşılaşmasını dilemiş ve 

çok büyük bir imtihan ile karşı karşıya getirmiştir. Ayete baktığımızda Hz. Yusuf 

(a.s.)’un böyle bir durum karşısındaki ilk tepkisinin Allah’a sığınmak olduğunu 

görüyoruz. Sonra da o gün sahip olduğu değerini ve konumunu kadının kocasına 

borçlu olduğunu ifade edip minnetini göstermiştir. Hz. Yusuf (a.s.) bu noktaya 

gelmesinde kendisine yardım eden ve iyilik yapan Allah’a karşı saygı ve minnetini 

gösterememeyi bir zulüm olarak görmüştür. Ve zalimlerin iflah olmayacağını ifade 

etmiştir. (Yûsuf 12/23) 

Öyleyse bir kul, iyiyi ve doğruyu ölçebilecek kabiliyette iken yaptığı bütün 

zulümlerden ve kötü fiillerden mutlak manada sorumludur; cezaya müstahaktır. 

İradesiyle zulümden, zulüm ortamından geri durduğunda ise sevabı vardır. Yani 

aklın ve iradenin aktif olduğu noktada Cebriyenin dediği gibi mutlak cebir yoktur 

diyebiliriz. Yani isterse aklına uyarak geri çekilip sevap kazanır ya da aklına rağmen 

zulmü işler ve zalimlerden biri olarak cezayı hak eder. Hz. Yusuf (a.s.) karşılaştığı bu 



60 

 

duruma ilk tepki olarak Allah’a sığınıp çirkin bir fiile rıza göstermediğinden dolayı 

Allah ihlaslı duruşuna karşılık olarak ona yardımını ulaştırmış ve kötülüğü ondan 

gidermiştir; ‘‘Andolsun ki, kadın ona meyletti. Eğer Rabbinin işaret ve ikazını 

görmeseydi o da kadına meyletmişti. İşte böylece biz, kötülük ve fuhşu ondan 

uzaklaştıralım diye delilimizi gösterdik. Şüphesiz o ihlaslı kullarımızdandı.’’ (Yûsuf 

12/24) 

‘‘Rabbinin burhanını görmeseydi Yusuf da ona meyledecekti’’ ifadesi, Hz. 

Yusuf (a.s.) bir peygamber olsa bile eğer Allah kendisine doğru yolu göstermezse 

korunamayabilirdi anlamına geliyor. Burada kasd edilen şu ki, peygamber de diğer 

insanlar gibi duygulara ve isteklere sahip olmasına ve günah işleme kabiliyetine 

sahip bulunmasına rağmen, Hz. Yusuf (a.s.) öylesine erdemli ve Allah’tan 

korkmaktaydı ki, kasten böyle kötü bir niyet besleyemezdi. Çünkü Rabbinden gelen 

burhan nefsani sesin galip gelmesini engelledi. Bu ayette yer alan, kendisinden 

kötülük ve fuhşu uzaklaştırmamız için ifadesini Mevdûdî iki anlamda yorumlanmıştır; 

birincisi, lütfumuzun nedeni, burhanımızı idrak etsin ve kendisini günahtan sakınsın 

diye, ikinci anlamı ise daha derindir. Çünkü bu olay Hz. Yusuf (a.s.)’un ruhi 

eğitimine temel hazırlaması bakımından önemli bir yere sahiptir. Mevdûdî’ye göre 

kötülük ve fuhşa karşı dikkatli olma konusunda onu böyle bir imtihandan geçirmeyi 

Allah istedi. Çünkü bu kışkırtma karşısında, takvasının kazandırdığı tüm güçleri 

kullanarak böyle şeylerin ileride kendisine hiçbir kazanç getirmeyeceğini anlayacak 

ve bu bilinç onda güçlü bir karakter oluşturacaktır. O dönemin Mısır toplumunun 

manevi ve ahlaki şartları göz önünde bulundurulursa böyle sıkı bir imtihanın önemi 

ve gerekliliği ortaya çıkmaktadır.110 

Allah Hz. Yusuf (a.s.)’a, efendisinin evinde böyle özel bir eğitimden 

geçirmenin düzenini kurmayı takdir etti. Çünkü Hz. Yusuf (a.s.) baştan çıkmış bir 

toplumda bir yönetici ve bir peygamber olarak ilahi misyonu yerine getirecekti. 

Allah onu böyle sıkı bir imtihandan geçirerek gelecekte bu tür tahriklere karşı 

direncini artırıp söz konusu kadınların bu konuda bir başarı kazanma umutlarını da 

kırmıştır. Bir köleyi yoldan çıkaramayanlar bir yöneticiyi nasıl yoldan 

çıkarabilirlerdi ki! Bu, Hz. Yusuf (a.s.)’un eğitimi için oldukça önemli ve kritik bir 

                                                 
110Mâturidî, Tevilat, 7/424. 



61 

 

dönemdi. Bu sıkı imtihan kendisinin bile farkında olmadığı bil kuvve olan 

erdemlerini bilfiil haline getirmiştir.111 

Burada kader açısından çok önemli bir mesaj vardır; iradeli olarak kendini 

kötülükten sakındıran ihlaslı mü’min kullara zor zamanlarında Allah’ın yardımı vaat 

ediliyor. Kulun yaşadığı kötü ve müşkül durumlarda Allah’ın yardımının ona 

ulaşamaması, bazen kulluğundaki kusurları sebebiyle olabilir. Önceki ayette 

bahsedildiği üzere zalimlerin iflah olmayacağına dikkat çekilmiştir. Kul zor bir 

durum ile karşılaşıp zulme bulaştıysa kendine çeki düzen verip buna sebep olan 

kendi fiillerini yoklamalı, hakikati idrak etmeli ve zulme son vermelidir. Böylelikle 

iflah olmayan zalimler sınıfından çıkmış olur. Nitekim Kur’an’ı Kerim’de geçen 

ashab-ı sebt kıssasında, cumartesi günü balık avlama yasağını çiğneyenlerin Allah 

tarafından azaba uğratılıp maymuna döndürülerek helak edildikleri ve onları 

doğruluğa çağıran kötülükten alıkoymaya çalışanları da kurtardıkları bildirilmiştir. ( 

el-Â‘râf 7/163-166)  

Rabbinin burhanının ne olduğu hususunda müfessirler tarafından farklı 

yorumlar zikredilmiştir. Kabul gören görüşe göre, Rabbinin burhanı; Allah’tan gelen 

ilham demektir. Bu ilham, kendisini kötülükten uzaklaştırması gerektiğini anlama 

şuuruna erdirmiştir. Hz. Yusuf (a.s.) Rabbinin bu burhanını görünce kapıya doğru 

koşmaya başladı.  Sonrasını Kur’ân’dan dinleyelim; ‘‘İkisi de kapıya doğru koştular. 

Kadın onun gömleğini arkadan yakalayıp yırttı. Kapının yanında onun kocasına 

rastladılar. Kadın dedi ki: Senin ailene kötülük etmek isteyenin cezası, zindana 

atılmaktan veya elem verici bir işkenceden başka ne olabilir!’’ (Yûsuf 12/25) 

Rivayete göre kadın, Hz. Yusuf (a.s.) onun emrine boyun eğip oradan kaçamasın 

diye tüm kapıları kilitlemiştir. Hz. Yusuf (a.s.) ise günah dolu ortamdan uzaklaşıp 

iffetini korumak için çaresizce kapıya doğru kaçmaya başlayınca Yüce Allah bu 

ayet-i kerimede belirtildiği gibi mucizevi bir kurtuluş nasip etmiştir; ‘‘Allah’a 

gönülden bağlanıp, ona karşı gelmekten sakınan kimseye, yüce Allah sıkıntıdan çekip 

kurtaracağı bir yol gösterir. Ve onu hiç beklemediği yerden rızık ihsan eder. Çünkü 

kim Allah’a güvenip ona gönülden bağlanırsa Yüce Allah ona yeterlidir.’’ (et-Talâk 

65/2-3) Böylelikle Allah’ın yardımıyla çirkinliğe bulaşmaktan korunmuş oldu. Fakat 

                                                 
111el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/422. 



62 

 

istediğini elde edemeyen kadın Hz. Yusuf (a.s.)’a ithamda bulundu. Hz. Yusuf (a.s.), 

kendisine yapılan çirkin ithamı ve ayıbı reddedip kendisini aklama çabasına girdi. 

Böylesi bir durumda insana gereken, tıpkı onun gibi kendisine isnat edilen lekeyi ve 

ayıbı reddetmektir. ‘‘Yusuf: Asıl kendisi benim nefsimden murat almak istedi dedi. 

Kadının akrabasından biri şöyle şahitlik etti: Eğer gömleği önden yırtılmışsa, kadın 

doğru söylemiştir, bu (Yusuf) ise yalancılardandır. Eğer gömleği arkadan 

yırtılmışsa, kadın yalan söylemiştir. Bu ise doğru söyleyenlerdendir.’’ (Yûsuf 12/26-

27) Allah’ın yardımını bir kez daha görüyoruz. Allah, akl-i selim bir kulu aracılığıyla 

kadının hilesini boşa çıkarıp Hz. Yusuf (a.s.)’un suçsuzluğunu ortaya koymuştur. 

Devamındaki ayetlerde geçtiği üzere Hz. Yusuf (a.s.)’un gömleğinin arkadan 

yırtılmış olduğu görülmekle beraber Hz. Yusuf (a.s.)’a sükût etmesi emredilmiş, 

suçlu olduğu tespit edilmiş olan kadına da günahından tövbe etmesi tavsiye 

edilmiştir. (Yûsuf 12/28-29) 

Eğer iş, “olaylar karşısında insan rüzgârın önündeki yaprak gibidir” diyen 

Cebriyenin dediği gibi olsaydı Hz. Yusuf (a.s.)’un hiçbir şekilde karşı koymaması 

gerekirdi. Öyle ki, kadın çirkin fiilini işlemekte kesin bir niyet ve kararlılıkla kapıları 

kilitlemişti. Ama Hz. Yusuf (a.s.) cebriyeci bir tavır takınmayıp kul kendi fiilinden 

sorumludur diyerek çirkinliğe rıza göstermedi ve günah ortamından kaçmaya çalıştı. 

Allah’ın yardımıyla çirkinliğe bulaşmaktan kurtuldu. Aynı şekilde iftira karşısında da 

çaresiz ve teslimiyetçi bir tavır takınmadı. Kendini aklama çabasına girdi ve Allah’ın 

yardımıyla da aklandı. İstenmeyen durumlarla karşılaştığımızda gösterdiğimiz 

tavrımız, imtihanımıza yön verecektir. Dolayısıyla insan elinden gelen işlerde 

gayretini göstermeli ve kendini pasif duruma düşürmemelidir. 

İş bu kadarla kalmayıp bu hikâye dilden dile yayılınca saraylı kadınlar, azizin 

karısını kınamış ve sapkınlıkla itham etmişlerdir. Kadın da Yusuf’a olan meylinde 

haklılığını ispat etmek için onları saraya davet edip bir ziyafet vermiştir. Kadınlar 

ellerindeki keskin bıçaklarla meyvelerini soyarken, kadının emriyle Hz. Yusuf (a.s.) 

onların yanına çıkmış ve kadınlar Hz. Yusuf (a.s.)’un güzelliği karşısında 

büyülenerek ellerini kesmişler. Kadın, misafirlerinin Hz. Yusuf (a.s.)’un güzelliği 

karşısında ellerini kesecek kadar kendilerinden geçmelerinden güç alarak Hz. Yusuf 

(a.s.)’u emri altına almakta daha ısrarcı olup aksi takdirde onu mutlaka zindana 



63 

 

atacağını beyan etmiştir. (Yûsuf 12/30-31)112 Hz. Yusuf (a.s.) artık kadının şerrinden 

kurtulamayacağını anlamış ve önünde sadece iki yol görmüştür. Ya kadının isteğini 

yerine getirecek ya da zindana atılacaktı; ‘‘Kadın dedi ki: İşte hakkında beni 

kınadığınız şahıs budur. Ben onun nefsinden murat almak istedim. Fakat o iffetinden 

dolayı bundan kaçındı. Andolsun, eğer o kendisine emredeceğimi yapmazsa mutlaka 

zindana atılacak ve elbette sürünenlerden olacaktır!’’ (Yûsuf 12/32) 

Burada iki seçenek arasında bir tercih söz konusu edilmiştir. Dinin emrine ve 

Allah’ın rızasına uygun düşüp nefsin hoşuna gitmeyen zindan ile Allah’ın emrine zıt, 

dinin yasak kıldığı ama nefse hoş gelen istek ve arzular karşısında Hz. Yusuf (a.s.); 

‘‘Rabbim! Bana zindan, bunların benden istediklerinden daha iyidir! Eğer onların 

hilelerini benden çevirmezsen, onlara meyleder ve cahillerden olurum.’’ (Yûsuf 

12/33) diyerek dinini, rızai ilahiyyeyi tercih edip suçsuz olduğu halde nefse ağır 

gelen zindanı kabul etmiştir.113 Ayrıca burada dikkat çeken bir durum var. Şöyle ki; 

Eğer Mu‘tezile’nin, ‘kul fiilini kendisi yaratır’ sözü hakikat olsaydı Hz. Yusuf (a.s.) 

Allah’tan yardım dilemezdi. Ayrıca, bu müşkül durumdan kurtulmak için kendisi bir 

yol bulur, bütün tuzakları kendisi boşa çıkarır ve zindana girmez bu sıkıntıları 

çekmezdi. Yine Cebriyye’nin, kulun fiilinde cebr altında olduğu ifadesi de burada 

işlevsiz kalıyor. Çünkü eğer kulun iradesinin bir önemi olmasaydı Hz. Yusuf (a.s.) 

tuzakları boşa çıkarmak için Allah’a dua edip O’ndan yardım istemezdi çünkü nasıl 

olsa Allah’ın dediği olacak o ne yapsa boşunaydı. Hz. Yusuf (a.s.)’un dinini tercih 

etmesi Allah katında bir değer ifade ediyor. Onun tercihi doğrultusunda Allah ona 

yardım ediyor ve tuzakları ondan gideriyor; ‘‘Rabbi onun duasını kabul etti ve 

onların hilesini uzaklaştırdı. Çünkü O çok iyi işiten, pekiyi bilendir.’’ (Yûsuf 12/34) 

Daha sonra suçsuzluğu kesin delillerle sabit olmasına rağmen halkın dedikodusunu 

kesmek için bir zamana kadar zindana atılması uygun görülmüştür. (Yûsuf 12/35) 

Böylelikle Hz. Yusuf özgürlüğü elinden alınmak suretiyle imtihan edilmiştir. 

 

 

 

                                                 
112Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi Ve Tefsiri (İstanbul : Bilmen Yayınevi, 

1964), 3/1557-1560. 
113Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1561. 



64 

 

2.1.4. Hz. Yusuf’un Suçsuz Yere Zindana Atılması 

 

Hz. Yusuf (a.s.) zindanda, insanlara ilahi vahyi tebliğ etmekle meşgul olmuş 

ve Allah’ın ona öğrettiği ilimle rüyaları yorumlamıştır. Onunla beraber zindana giren 

iki adamdan birisi rüyasında şarap sıktığını, diğeri de başının üstünde kuşların 

yemekte olduğu bir ekmek taşıdığını gördüğünü söylemiş ve Hz. Yusuf (a.s.)’tan 

bunları yorumlamasını istemişler. (Yûsuf 12/36) Hz. Yusuf (a.s.) da onlardan birinin 

(daha önce olduğu gibi) efendisine şarap içireceğini; diğerin de asılacağını ve 

kuşların onun başından (beynini) yiyeceğini haber vermiştir. (Yûsuf 12/41) Daha 

önce değindiğimiz gibi rüya, peygamberler için nübüvvetten bir parça olup sıradan 

insanlar için de bir takım ilahi mesajlar barındırabilir. Hz. Yusuf (a.s.)’un rüyası, Hz. 

İbrahim (a.s.)’in oğlunu kurban ettiğini gördüğü rüyası, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 

nübüvvetten önce gördüğü rüyalar buna örnektir. Kur’ân-ı Kerîm’de geçen, Hz. 

Yusuf’un yorumladığı firavunun ve zindan arkadaşlarının rüyası ile Kur’ân-ı 

Kerîm’de geçmeyip rivayet edilen Hz. Musa (a.s.) ile Hz. İbrahim (a.s.) doğmazdan 

evvel dönemin firavunu ile Nemrudun gördükleri bir rüya ile o yıl doğan tüm erkek 

çocuklarını öldürmeleri de örnek gösterilirse rüyanın ehemmiyeti ortaya çıkmış olur. 

Hz. Yusuf (a.s.), ileride, kralın gördüğü bir rüyayı yorumlamasıyla zindandan 

çıkacağına göre zindan arkadaşlarının gördüğü bu rüyalar ilahi mesajlar 

içermektedirler. Bu rüyalar, Hz. Yusuf (a.s.)’un yorumladığı şekliyle doğru orantılı 

olarak gerçekleştiği için bu yorumun da vahiy kaynaklı olduğunu gösterir. Hz. Yusuf 

(a.s.), rüyaları doğru bir şekilde yorumlayarak kral ve halk nezdinde itibar 

kazanmıştır.  

Hz. Yusuf (a.s.); ‘‘Onlardan, kurtulacağını bildiği kimseye dedi ki: Beni 

efendinin yanında an, (umulur ki beni çıkarır). Fakat şeytan ona, efendisine anmayı 

unutturdu. Dolayısıyla (Yusuf), birkaç sene daha zindanda kaldı.’’ (Yûsuf 12/42) 

Bazı tefsircilere göre bir zulmü ortadan kaldırmak için mahlûkattan yardım 

istenilmesi şeriatta caizdir. Fakat ve nübüvvet ve sıddıkiyyet mertebesinde olan 

zatların bu tür durumlarda tamamen müsebbibu’l-esbab olan Halik-ı Kâinata 

teveccüh ve niyazda bulunması evladır. Bu noktada Hz. Yusuf (a.s.), Allah’tan 

başkasından yardım istediği için Allah da adama ondan bahsetmeyi unutturdu. Bir 



65 

 

peygamber olarak öncelikle Allah’tan istenmesi gereken yardımın kul vasıtası ile 

gerçekleşeceğini düşünmenin ezası olarak zindanda daha fazla kaldı diye yorum 

yapılmıştır.114 Ancak diğer bazı müfessirlere göre bu yorum yanlıştır. Çünkü bu 

yoruma kaynak olarak gösterilen ‘Eğer Hz. Yusuf (a.s.) peygamber, söylediğini 

söylememiş olsaydı daha yıllarca zindanda kalmayacaktı’ şeklindeki hadisi şerifin 

ravilerinin güvenilir kişiler olmadığı tespit edilmiştir. Ayrıca bu hadis sağduyuya 

aykırı görülmüştür. Çünkü haksızlığa uğramış her kimsenin kurtulmak için böyle bir 

takım yollara başvurması, onun Allah’ı unutması ve O’na dayanmaktan vazgeçmesi 

anlamına gelmez.115 

Hz. Yusuf (a.s.) kendisine atılan iftirayı reddetmek, bu olayı insanların 

dillerinden düşürmek ve kafalarındaki tereddütleri gidermek istiyordu. İleride 

gelecek olan ayetlerde de görülecek ki kralın adamları onu zindandan çıkarmaya 

gelince bu bir nevi kurtuluş teklifini kabul etmeyip aklanması için o olayın 

aydınlatılmasını istemişti. Hz. Yusuf (a.s.)’un zindan arkadaşı da zindandan kurtulup 

tekrar saraydaki görevine dönüp kralın hizmetinde çalışacaktı. Kimi müfessirlere 

göre kadın, Hz. Yusuf (a.s.)’u zindana atmakla tehdit etmişti. Hz. Yusuf (a.s.) da 

kadının onu kralın bilgisi ve emri olmadan bir tuzakla zindana göndermiş olduğunu 

düşündüğü için krala haber verilmesini istemiş olabilirdi. Zindan arkadaşı da, kralın 

yanında kendisinden bahsederse onu zindandan çıkarır diye düşünmüştür.116 

Yüce Allah dünyalık işleri sebeplere bağlamıştır ve kullarının kalplerinde 

Allah’ın kaderi/takdiri inancı olmakla beraber sebeplere sarılarak kullukta 

bulunmalarını ister. Örneğin rızkı ve ziraatı insanların çalışarak elde edebileceği 

birtakım sebeplere bağlamıştır. Yine aynı şekilde, savaş için pek çok silah edinilir ve 

onlarla savaşılır, fakat insanlar Allah’ın kendilerine verdiği güçle savaşıp O’ndan 

gelen yardım ile galip gelebilirler. Ayet-i kerimede Yüce Allah; ‘‘Onlara karşı 

elinizden geldiği kadar güç hazırlayın’’ (el-Enfâl 8/60) buyurmuştur. Bütün bu 

hazırlığı yapan insan, Allah’tan başkasına sığınmış değil ya da başarı ve zaferi 

onlardan veya o sebeplerden bekliyor değildir. Bilakis bunların hepsinin Allah’tan ve 

O’nun katından geldiğini bilmektedir. 

                                                 
114Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1566. 
115el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/435. 
116Kutub, Fî zılali’l-Kur’ân, 8/407. 



66 

 

 Buradaki durum da bunun benzeridir. Şöyle ki; kralın yanında çalışan kişi 

suçlanıp zindana düştü ve Allah ona bir rüya gösterdi. Hz. Yusuf (a.s.) o rüyayı 

Allah’ın öğrettiği şekilde yorumladı ve yapılan bu yorum gerçekleşip adam 

zindandan kurtulup yine saraya gidecekti. Sebepler zincirine bakıldığında sanki adam 

zindana düşmekle Hz. Yusuf (a.s.)’un yüceliğini görmeye gelmiş ve sonra da onu 

aklamak için kralın yanına gidecektir.-Aslında ileride gelecek olan ayetlere 

baktığımızda Hz. Yusuf (a.s.)’un zindandan çıkmasına vesile olacak olan şey bir rüya 

olacaktır. Hz. Yusuf (a.s.), zindan arkadaşının gördüğü rüyasını, saraydaki görevine 

tekrar dönmekle yorumlamış ve gerçekten de saraydaki görevine geri dönmüştür. 

Daha sonra kralın gördüğü garip bir rüyayı hiç kimsenin yorumlayamaması üzerine o 

kişinin aklına Hz. Yusuf (a.s.) gelmiş ve krala olanlardan bahsetmiştir. Hz. Yusuf 

(a.s.)’un rüyayı yorumlaması ve tedbir önermesiyle kral Hz. Yusuf (a.s.)’u tanıma 

imkânı bulmuş ve bu vesileyle zindandan çıkmıştır. Hz. Yusuf (a.s.)’un yapmaya 

çalıştığı şey işte bu sebepler zincirini takip etmekti. Her ne kadar Hz. Yusuf (a.s.), 

istek ve iradesi ve tercihi olmadan zindana girmiş olsa da, o durumdan çıkış yolu 

aramada çaba sarf etmiş ve sebepler zincirine sarılmıştır. Kendisini Cebriyenin 

inancındaki gibi çaresiz görmemiştir.  

Allah Teâlâ burada unutturma işini şeytana nispet ediyor. Aynı şekilde Hz. 

Musa (a.s.) da ‘‘Onu sana söylemeyi unutturan, şeytandan başkası değildir.’’ 

demiştir. (el-Kehf 18/63) Her kötülüğün başı şeytan olduğundan Yüce Allah da onu 

şeytana nispet etmiş olabilir. Çünkü şeytan insana çeşitli şeyler hatırlatır, kalbine çok 

şeyler sokar ve ona vesveseler verir. İnsan da o istikamette bir karar verip sonra o 

şeyi yapar. Aynı şekilde Hz. Ya’kub (a.s.) da, oğulları Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya atıp 

kanlı gömlekle gelince ‘‘hayır nefsiniz sizi kötü bir iş yapmaya sürüklemiş, dedi.’’ 

(Yûsuf 12/18) Demek ki nefis ve şeytan insan fiillerini meydana getirmede etkiye 

sahiptir. Şeytana ve nefse itaat etmek veya onun fısıltılarını dinlememek tamamen 

insanın iradesiyle alakalıdır. İnsanın, şeytanın ve nefsin dürtülerine karşı açık olarak 

yaratılması, onun imtihanının bir parçasıdır.117 Allah Teâlâ gözü kapalı olarak şeytan 

ve şeytan fikirli kişilerin peşinden gidenleri uyarmaktadır. Peşinden gidilen kişilerin 

nereye gittiklerini ve neye yönelttiklerini düşünerek hareket etmelidir. 118 Çünkü 

                                                 
117el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/516. 
118el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/515. 



67 

 

şeytan ve şeytanın adamları; kıyamet günü kendisine tabi olanların şikâyetlerine 

karşılık kendilerinin sadece telkin verdiklerini ve bir işe zorlamadıklarını 

savunacaktır. (İbrâhîm 14/29-30) Bu da Cebriyenin düşüncesinin aksine kulların bu 

imtihandan sorumlu olmanın gereği olarak hür iradeye sahip olduğunu 

göstermektedir.  

Yukarıda kısmen değindiğimiz Hz. Yusuf (a.s.)’un zindandan çıkmasına 

vesile olan rüyanın yorumlanması meselesine gelince; Mısır Kralı bir gün rüyasında 

yedi arık ineğin yedi semiz ineği yediğini, ayrıca yedi yeşil başak ve yedi kuru başak 

görmüş ve rüya yorumcularını çağırarak rüyasını yorumlamalarını istemiştir. Fakat 

ülkenin en mahir rüya yorumcuları bunların karmakarışık düşler olduğunu ve böyle 

düşlerin yorumunu bilmediklerini söylemişlerdir. (Yûsuf 12/43-44) Kral kendisini 

etkileyen bu rüyanın mutlaka bir cevabı olduğunu düşünmüştür. O zamanın bilge 

yorumcularını ve büyücülerini susturan, onların zihinlerini bağlayan dillerini 

düğümleyen neydi? Burada ilahi kaderin bir planı işliyor gibidir. Adeta Allah onları 

susturmuş zindanda çile çekip sabreden Hz. Yusuf (a.s.)’u mükâfatlandırmayı 

dilemiştir. Bu rüya Allah tarafından gösterilen bir işaret, bir kurtuluş olarak 

görülmüştür. Çünkü rüyada görülen olaylar ve onları gerçekleştiren ilahi kudrettir. 

Hz. Yusuf (a.s.)’u zindandan çıkarıp Mısır’a vezir yapan da ilahi iradedir. Bu süreci 

şöyle okumak da mümkündür: Allah önce Hz. Yusuf (a.s.)’a rüya yorumunu öğretti. 

Sonra zindana iki genç gönderip rüya ilmini uygulama imkânı verdi. Sonra bu gence 

bu bilgiyi unutturdu. Ardından da krala bir rüya gösterip Hz. Yusuf (a.s.)’u 

zindandan çıkartmak için o gence Hz. Yusuf (a.s.)’un rüya tabiri yeteneğini hatırlattı. 

Burada tamamen ilahi kaderin sevk ve idaresi vardır. Her şey Allah’ın iradesiyle 

meydana gelmiştir. Ona unutturan da hatırlatan da ilahi kaderden başka bir şey 

değildir.  

Hz. Yusuf (a.s.)’un rüyasını kurtuluşla yorumladığı kişi uzun bir zaman sonra 

Hz. Yusuf (a.s.)’u hatırlamış ve kraldan kendisini zindana göndermesini istemiştir. 

Zindana varıp kralın rüyasını Hz. Yusuf (a.s.)’a anlatınca, Hz. Yusuf (a.s.) ona, 

ileride yedi yıl bolluk olacağını ve ürün ekmelerini, ardından yedi yıl bir kıtlıkla 

karşılaşacaklarını; bunun sonunda yine bolluk ve berekete kavuşacaklarını haber 

vermiştir. Devamında geçen ayet-i kerimede; ‘‘(Adam bu yorumu getirince) kral dedi 

ki: Onu bana getirin! Elçi, Yusuf’a geldiği zaman, (Yusuf) dedi ki: Efendine dön de 



68 

 

ona: Ellerini kesen o kadınların zoru neydi? Diye sor. Şüphesiz benim Rabbim 

onların hilesini çok iyi bilir.’’ (Yûsuf 12/50) Hz. Yusuf (a.s.) rivayete göre 12 yıl 

zindanda kaldı. Zindan arkadaşına neden, “Efendinin yanında benden bahset” dediği 

burada daha net anlaşılıyor. O kendisine yapılan ithamdan aklanmak istemiştir. Bazı 

müfessirlerin dediği gibi, Hz. Yusuf (a.s.), sırf zindandan kurtulmak isteseydi, 

saraydan davetçi gelmişken geri çevirmeyip hemen dışarı çıkabilirdi ama o davasının 

açıklığa kavuşmasını, hakikatin ortaya çıkmasını istiyordu. Müfessirlere göre, ya Hz. 

Yusuf (a.s.) o kadınların ‘‘kurdukları tuzakları hâlâ devam ettiriyorlar mı, yoksa 

ondan vazgeçmişler miydi?’’, işte bundan emin olmak için hemen zindandan 

çıkmayıp durumun aydınlanmasını beklemiştir. Bununla ilgili bir başka yorumda 

krala, kendisinin masum olduğunu ve iftiraya uğradığını bildirmek ve onun gözünde 

iftira ve ithamdan aklanmak için hemen çıkmayıp beklemeyi tercih etmiştir.119 

Bazı müfessirlere göre Hz. Yusuf (a.s.) beni efendinin yanında an diyerek 

hükümdarın yanında anılmasını isterken takdiri ilahinin nasıl cereyan edeceğini 

görmek ve mutmain olmak istemiştir. Allah’ın bizzat cereyan eden takdirini 

seyretmek kalbinin güvenle dolmasına vesile olur. Tezimizin sonraki bölümünde 

hayatı ele alınacak olan Hz. İbrahim (a.s.)’in Allah’tan talebi de buna benzetilmiştir. 

‘‘Hani İbrahim, Rabbim, ölüleri nasıl dirilttiğini bana göster deyince imanını bildiği 

halde Allah da ona inanmıyor musun? diye sormuştur. Hz. İbrahim (a.s.) de “Haşa, 

inanıyorum ama kalbim mutmain olsun’’ diye cevap vermiştir. Hz. Yusuf (a.s.)’un da 

yaptığı şey işte buydu. Kalp huzurunu sağlamak için elinden geleni yapmak 

istemiştir. Ayrıca Kur’ân-ı Kerîmde Allah Teâlâ, her insanın kaderini kendi çabasına 

bağladığını (en-Necm 53/39) ve her insanın sadece kendi çabasının karşılığını 

göreceğini (el-İsrâ 17/13) buyurmuştur. 

Hz. Yusuf (a.s.)’un adını zikretmediği azizin karısı da diğer kadınlarla beraber 

olayın aydınlanması için kralın huzuruna getirilmiş ve orada gerçeği itiraf etmiştir. 

Bunun üzerine ‘‘Hz. Yusuf; bu, azizin yokluğunda ona hainlik etmediğimi ve Allah'ın 

hainlerin hilesini başarıya ulaştırmayacağını (herkesin) bilmesi içindir, 

dedi.’’(Yûsuf 12/52) Müfessirlere göre burada önemli iki mesaj var. İlki; burada Hz. 

Yusuf (a.s.), kadının; ‘Senin ailene kötülük etmek isteyenin cezası nedir?’ sözünü 

                                                 
119el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/437-441. 



69 

 

yalanlamış ve kendisinin ‘‘Asıl kendisi benden arzusunu elde etmek istedi’ sözü de 

doğrulamış oldu. Bu, gerçeği kralın bilmesi içindi. İkincisi de, Hz. Yusuf (a.s.) 

aklanmadan çıksaydı insanların; ‘‘zülüm ve çirkinlik yapan bir kimse bakın nasıl da 

yüce bir makama geldi’’ dememesi için onca yıl geçtikten sonra bile bu aklanmayı 

istemişti. Böylelikle şunu ispatladı; Allah hainlerin hilesini başarıya ulaştırmaz. 

Ancak hıyanet ve hile fiilini azgınlığa ve sapıklığa çevirir.120 Ayrıca Yusuf, hayatının 

bu yeni merhalesinde devlet idaresinde bizzat hizmetler yapacak ve nübüvvet gereği 

insanları İslam’a davet edecektir. Bu yüzden yeni hayatına başlarken geçmişin bütün 

şüphe ve dedikodularından kurtulmak ve temiz ve mutmain bir şekilde yol almak 

istemiştir. 

Hz. Yusuf (a.s.) kendini savunurken;‘‘(Bununla beraber) nefsimi temize 

çıkarmıyorum. Çünkü Rabbimin merhamet ettiği hariç, nefis aşırı şekilde kötülüğü 

emreder; Rabbim acıyıp korumuş (sa o) müstesna! Şüphesiz Rabbim çok bağışlayan, 

pek esirgeyendir’’ (Yûsuf 12/53) buyurmuştur. Burada nefisle ilgili ifadeler dikkat 

çekicidir. 1. Hz. Yusuf (a.s.)’un nefsimi temize çıkarmıyorum demesi. 2. Nefis 

şiddetle kötülüğü emreder ifadesi. 3. Rabbin korudukları hariç diğerlerinin nefis 

tuzağından kurtulamayacağı ifadesi. Bu üç ifadeden çıkabilecek sonuca göre; 1. 

Nefsanî tuzaklara yakalanan kişi, Allah’ın rızasını kazanmış, ihlaslı bir kul değil ise 

bu tuzaktan kurtulması kolay olamaz. 2. Böyle bir tuzağa düşen de Allah’ın yardımı 

olmadan bu imtihandan kurtulması zor. Zira Hz. Yusuf (a.s.) da Allah’ın yardımıyla 

bu imtihandan kurtulmuştu. Buradan da anlaşılacağı üzere nefisle imtihanın 

neticesinin nasıl olduğu, tabiri caiz ise Allah’ın, kuluna, kendisinin kalitesini 

görmesini sağlayan önemli bir delil hükmündedir.  

Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: ‘‘Azan ve dünya hayatını ahirete tercih 

eden kişi; cehennem işte onun için barınaktır. Rabbinin huzurunda (hesap 

vermekten) korkan ve nefsine kötü arzuları yasaklayana gelince, onun barınağı da 

cennetin ta kendisidir.’’ (en-Nâziât 79/37-41) Burada nefsin, kötü arzuları ve dünya 

hayatını tercih ettiğine dikkat çekilmektedir. ‘‘Rabbim! Zindan bana bunların 

benden istediklerinden daha iyidir.’’ (Yûsuf 12/33) mealindeki bu ayette Hz. Yusuf 

(a.s.)’un, nefsinin istek ve arzularını değil, kendi iradesiyle dininin gereklerini tercih 

                                                 
120Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1574. 



70 

 

ettiği ifade edilmektedir. Allah’ın bir kulunu nefsiyle imtihan etmesi mümkündür. 

Fakat kulun bu imtihan karşısında nefsin arzusuna uyup dinin yasağını çiğnemesi 

veya dinin emrine uyup nefsin arzularından kaçması tamamen onun özgür iradesine 

bağlıdır. Çünkü ayet-i kerimede; ‘‘Biz, her bir insanın kaderini kendi çabasına bağlı 

kıldık.’’ (el-İsrâ 17/13) buyurmaktadır. Bu konuda hiç kimse bir tercihe zorlanmaz; 

fakat, Allah’ın rızasını gözeten takva sahibi salih kullara Allah yardım edip doğruyu 

gösterir ve onları kötülükten sakındırır. Allah’ın emirlerini çiğneyen ve günahta ısrar 

edenler ise böylesi bir imtihanda Allah’ın yardımından uzak günah bataklığında 

yuvarlanırlar. Çünkü ‘‘İnsan başkasının değil, sadece kendi çabasının karşılığını 

görecektir.’’ (en-Necm 53/39) buyrulmaktadır. Kulun çabası hangi yönde ise sonuç 

onu o yöne kuvvetle götürecektir. 

Kral adamlarına Hz. Yusuf (a.s.)’u yanına getirmelerini emretmiş ve onu 

kendine danışman yapmak için ona güvenilir bir insan olduğunu ve katında yüksek 

bir makama sahip olduğunu söylemiştir. Hz. Yusuf (a.s.) da Kralın teklifi üzerine 

Allah’ın kendisine verdiği ilim ile güvenilir ve işi bilen ehliyetli biri olarak kendisini 

hazinelerin başına getirmesini istemiştir. Böylelikle Allah’ın yardımıyla; halis 

kulluğu ve çektiği çilelere sabrından dolayı bu imtihanı kazanmıştır. 

 

2.1.5. Hz. Yusuf’un Zindandan Çıkıp Hazinelerin Başına Geçmesi 

 

Allah iradesiyle; güçlüğü kolaylığa, sıkıntıyı feraha, korkuyu emniyete, 

kölelik hayatını hür hayata; haset edilerek hakir görülmek istenen bir insanı yüksek 

bir mevkiye çıkarmıştır. İşte ayet-i kerimede Allah Teâlâ şöyle buyurmuştur; 

‘‘Böylece Yusuf'a orada dilediği gibi hareket etmek üzere ülke içinde yetki verdik. 

Biz dilediğimiz kimseye rahmetimizi eriştiririz. Ve güzel davrananların mükâfatını 

zayi etmeyiz.’’ (Yûsuf 12/56) Ayette, bu lütuflar ve mükâfatlar Allah Teâlâ ile ilişkisi 

güzel olanlara müjdeleniyor. Aynı şekilde, Allah Teâlâ ‘‘Allah’ın insanlar için açtığı 

rahmeti kısabilecek yoktur.’’ (Fâtır 35/2) buyuruyor. Yani kul bu dünyada başıboş 

kendi kaderine terkedilmemiş, Allah’ın eli daima iyi kulların üzerindedir. Bunlar 

sadece dünyada verilen ecirlerdir, ahirette de mükâfat vardır. ‘‘İman edip de 

(kötülüklerden) sakınanlar için ahiret mükâfatı daha hayırlıdır.’’ (Yûsuf 12/57) 



71 

 

buyrulmuştur. Yani Allah imanını, tevekkülünü ve O’na samimiyetle yönelişini 

muhafaza eden, insanlara karşı tutum ve davranışlarında güzel hareket eden 

kullarının ecrini zayi etmeyeceğini vurgular. Bu, dünyalık ecrin yanında ahiret 

mükâfatı vaat edilmiş ki o dünyadaki mükâfatlardan daha hayırlıdır. Ayrıca burada 

Allah Zülcelal ahiret mükâfatı daha hayırlıdır buyururken dünyada iken hak ettiği 

ecri imtihan gereği verilmeyenlere kendilerine ahirette verilecek mutlak bir ecri 

muştuluyor gibidir.121 

Allah katında yüce şanı olan cennetlik oldukları düşünülen peygamberler 

acaba bu sıkıntıları neden çektiler diye düşündüğümüzde, yaşandığı esnada her biri 

sıkıntı gibi görünen durumların sonradan birçok hikmetleri ihtiva ettikleri 

görülmektedir. Örneğin Hz. Yusuf (a.s.)’un iftiraya uğraması ve zindana atılması şer 

gibi görünse de aslında her iki durum da ileride üstleneceği büyük vazife için gerekli 

olan olgunlaştırma eğitimlerinin birer parçası olduğu düşünülmektedir. Mısır azizinin 

karısının Hz. Yusuf (a.s.)’a olan meyli, Hz. Yusuf (a.s.)’un güçlü bir iradeye sahip 

olmasını sağlarken zindana girmesi onu bozuk karakterli saraylı kadınların şerrinden 

koruduğu gibi, orada sabır ile pişerek olgunlaştırmıştır. Ayrıca azizin gördüğü rüyayı 

yorumlayarak bilgeliğinin insanlar tarafından fark edilmesi sağlanmıştır. Hz. Yusuf 

(a.s.)’un zindana girmesi ve zindandan çıkması Allah’ın kontrolünün dışında değildi. 

Bilakis Allah onu korumak ve olgunlaştırmak için önce zindana gönderdi. Ardından 

bir vazife icra etmesi için onu zindandan çıkardı. 

Hz. Yusuf (a.s.)’a dünya gözüyle baktığımızda sıkıntı gibi görünen olaylara 

karşı hep sabırla duruşunu, Allah’tan ümidini kesmediğini ve iyi bir kul olmaya 

gayret gösterdiğini görmekteyiz. Bunun sonucunda Allah’ın rızasını kazanmış ve 

sıkıntılardan sonra feraha kavuşmuştur. Buna şükür ile karşılık vermiştir. Bu açıdan 

bakıldığında insan yaşarken ne ile imtihan ediliyorsa bunun bir hikmetinin olduğu 

aşikâr olmuştur. Allah’a kalben tevekkül etmeli fakat hiçbir şey yapmadan oturmak, 

sıkıntıların kendiliğinden geçmesini beklemek de istenen bir davranış değildir. 

Mutlaka bir çaba içerisine girip sıkıntıyı gidermenin yolları aranmalıdır. 

Cebriyyeciler gibi hayatın akışına teslim olmak Kur’ânî bir bakış açısı değildir. 

                                                 
121Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1576-1579. 



72 

 

Olacakları öngörüp tedbirli davranmalıdır. Meydana gelmiş olan kötü olaylar için 

mücadele edip çaba göstermeli ondan sonra Allah’a tevekkül etmelidir. 

Hz. Yusuf (a.s.)’un kralın rüyasını yorumladığı gibi Mısır’da yedi yıl bolluk 

olup tarlalar ekilip biçilmiş ve tahıllar stoklanmış, bunun ardından kıtlık yıllarında bu 

tahıllar Mısır halkına ve diğer bölgelerden gelen halkın istifadesine sunulmuştur. Bu 

kıtlık sadece Mısır ile sınırlı kalmamıştır. Kur’ân ayetlerinde geçtiği üzere Hz. Yusuf 

(a.s.)’un kardeşleri kıtlıktan etkilenmiş olduklarından Mısır’a gelip erzak talebinde 

bulunmuşlardır. Kardeşler, Bünyamin hariç hepsi Hz. Yusuf (a.s.)’un huzuruna 

çıkmış, Hz. Yusuf (a.s.) onları tanımış fakat onlar Hz. Yusuf (a.s.)’u 

tanıyamamışlardır. Hz. Yusuf (a.s.) kardeşlerini ağırlayıp ihtiyaç duydukları erzakları 

yüklerine doldurduktan sonra onlardan bir dahaki sefere diğer kardeşlerini de 

mutlaka getirmelerini istemiş, aksi halde bir daha yanına gelmemelerini ve onlara bir 

daha erzak vermeyeceğini söylemiştir. Kardeşler de Bünyamin’i mutlaka getirmenin 

bir yolunu bulacaklarına söz vermişlerdir. (Yûsuf 12/58-61) Müfessirlere göre, Hz. 

Yusuf (a.s.)’un onlara bunu doğrudan söylemesinin ihtimali yoktur. Babasının ve 

kardeşlerinin bu erzaka ihtiyacı olduğunu biliyordu. Bu yüzden ortada hiçbir sebep 

yok iken bunu söylemesi düşünülemez. Bunu Allah’ın emriyle söylemiş olabilir 

demişlerdir. 

Hz. Yusuf (a.s.), Mısır’a gelen kardeşlerin yüklerini hazırlatırken onların 

getirdiği sermayelerini yüklerinin içine koymalarını emretmiştir. Ailelerine dönüp 

bunun farkına varınca belki geri gelirler diye söylemiştir. (Yûsuf 12/62) Bu paranın 

iade edilmesiyle ilgili farklı rivayetler vardır. Bazılarına göre kardeşlerinin tekrar 

gelip zahire almalarını sağlamak için alicenaplık göstermiştir.122 Kardeşler babaları 

Hz. Ya’kub (a.s.)’un yanına dönünce olup biteni anlatmış, en küçük kardeşleri 

Bünyamin’i mutlaka koruyacaklarına söz vererek onlarla beraber göndermesini 

istemişlerdir. (Yûsuf 12/63) Müfessirlere göre onu mutlaka koruyacaklarını 

söylemeleri boşuna değildir. Ortada bir korku olduğu muhakkaktır. Babaları onun 

başına kardeşleri tarafından bir kötülük geleceğinden, ona zarar vereceklerinden ya 

da yolda başına bir şey gelirse kardeşlerinin ona yardım etmeyeceklerinden korkmuş 

olmalıdır. Devamındaki ayette bunun nedeni anlaşılıyor; ‘‘Ya'kub; Daha önce 

                                                 
122Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1581. 



73 

 

kardeşi (Yusuf) hakkında size ne kadar güvendiysem, bunun hakkında da size ancak o 

kadar güvenirim! (Ben onu sadece Allah'a emanet ediyorum); Allah en hayırlı 

koruyucudur. O, acıyanların en merhametlisidir dedi.’’ (Yûsuf 12/64) Kardeşler, 

eşyalarını açtıklarında sermayelerinin kendilerine geri verildiğini görmüşler. Daha 

çok erzak almak için Bünyamin’i de yanlarına alarak Mısır’a tekrar gitmek için daha 

çok ısrar etmişler. Bunun üzerine babaları ‘‘Hz. Ya'kub dedi ki: Kuşatılmanız ve 

çaresiz kalma durumunuz hariç, onu bana mutlaka getireceğinize dair Allah adına 

bana sağlam bir söz vermediğiniz takdirde onu sizinle beraber göndermem! Ona 

(istediği şekilde) teminatlarını verdiklerinde dedi ki: Söylediklerimize Allah şahittir 

dedi. Sonra şöyle dedi: Oğullarım! (Şehre) hepiniz bir kapıdan girmeyin, ayrı ayrı 

kapılardan girin. Ama Allah'tan (gelecek) hiçbir şeyi sizden savamam. Hüküm 

Allah'tan başkasının değildir. (Onun için) ben yalnız O'na dayandım. Tevekkül 

edenler yalnız O'na dayansınlar.’’ (Yûsuf 12/65-67)  

Hz. Ya’kub (a.s.) dilinden ifade edilen ‘‘Hüküm Allah’ındır’’ sözünü, Hz. 

Yusuf (a.s.) da zindan arkadaşlarına söylemiştir. Bu kıssaların tamamındaki hayat 

hikâyelerinin tamamına hâkim olan ana tema da hükmün Allah’a ait olduğudur. Bu 

cümle aynı zamanda Allah Teâlâ’nın, kendisinden kaçış ve kurtuluşun mümkün 

olmadığı, takdiri ilahisini kastetmektedir. Bu takdirin husule getireceği hükm-ü 

ilahide hiç kimse değişiklik yapma kudretine sahip değildir. Çünkü Allah’ın yazdığı 

kader, “ilahi ve sonsuz ilmin, kulların neyi ne zaman yapacaklarına dair iş ve 

eylemlere taalluk (irtibat ve ilişki hali) etmesidir.”  İlahi ilim her şeyi sebep ve 

sonuçları ile birlikte ihata etmektedir. Bu da kader olarak ifade edilir. Ancak, kaderin 

ilahi ilimle bilinen olması, cüzi iradeleri iptal etmediği, bilakis cüzi iradeler neye 

yönelirse, Kudret onu yarattığı için cebir yoktur.”123 Bu hayrı ve şerriyle her şeyin 

Allah’ın takdiri ile olduğuna iman etmektir. Bu inançla birlikte Hz. Ya’kub (a.s.), ( 

bir baba olarak) bir takım endişeleri olduğu için oğullarına tedbirli bir şekilde Mısır’a 

girmelerini tavsiye etmiştir. Tedbir almak kader inancına zararlı görülmemiş fakat 

Allah’ın takdiri karşısında teslim olarak tevekkül etmenin yanında tedbir almak 

gerekli görülmektedir. Bir rivayete göre de Hz. Ya’kub (a.s.), ayette de belirttiği gibi 

Allah’a tevekkül ettiği için Allah onu evlatlarına kavuşturmuştur.  

                                                 
123 Nursî Said, Risale-i Nur Külliyatından Sözler (İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2007), 574-589. 



74 

 

Hz. Ya’kub (a.s.)’un oğullarına Mısır’a değişik kapılardan girmelerini 

emretmesinin sebebi bazı müessirlerce şöyle izah edilir: Hz. Ya’kub (a.s.)’un oğulları 

boylu poslu, gösterişli idiler. Birinci gelişlerinde Melik’ten kimsenin görmediği izzet 

ve ikramı görmüşlerdi. Bu yüzden herkesin hayret dolu bakışları onlara dikilmişti. 

Hz. Ya’kub (a.s.) bundan dolayı beraber girmeleri halinde nazara gelebilir ve 

hepsinin birden başlarına bir hal gelebilir diye korkuyordu. Hasan Basri Hz. Ya’kub 

(a.s.)’un nazarı kastetmediğini söylemiştir. Yol kesicilerin takibine uğramaktan 

korktuğu vs. gibi yorumlar yapanlar da vardır.124 İlahi kader programının idrakinde 

olan bir peygamber neden oğullarına bu tedbirleri emrediyor. Burada şöyle 

denilebilir. Bir takım kural, ölçü ve şartlara bağlı bir dünyada yaşıyoruz. Bu dünyada 

rahat yaşamak için Allah bize akıl terazisini vermiştir. Bundan dolayı bu dünyada 

yaşadığımız müddetçe akıl terazisine başvurmak suretiyle hayatımızı düzene sokarız. 

Eğer buna dikkat etmeden yaşarsak hayatımız düzensiz ve sorunlu geçer. Bu örnekte 

bir peygamber olarak Hz. Ya’kub (a.s.) da dünya şartlarına göre öngördüğü bir takım 

sorunları bertaraf etmek için koruyucu bir strateji uygulamıştır. Selim akıl sahibi her 

insanın yapması gereken davranışı sergilemiştir. ‘‘Ama Allah’tan gelecek hiçbir şeyi 

sizden savamam’’ diyerek nihai hükmün Allah’tan başkasına ait olmadığını, Allah’ın 

takdir ettiği şeyleri bertaraf edemeyeceğini de belirtmiştir. O bununla kader açısından 

şunu ders vermektedir: Kul, kendi iradesi ve iktidarına göre yapılması mümkün olan 

işleri, Allah’ın yardım ve izni ile olacağını düşünerek hareket etmeli; bununla 

beraber ortaya çıkan neticeler kulun iradesinin ve çabasının tersine bir durum ise, 

artık Allah’ın takdir ve kazasına güvenip tevekkül etmelidir. 

Bu ayet, yukarıdaki ayeti teyit edecektir; ‘‘Babalarının kendilerine emrettiği 

yerden çeşitli kapılardan girdiklerinde onun emrini yerine getirdiler. Fakat bu tedbir 

Allah'tan gelecek hiçbir şeyi onlardan savamazdı; ancak Ya'kub içindeki bir dileği 

ortaya koymuş oldu. Şüphesiz o, ilim sahibiydi, çünkü ona biz öğretmiştik. Fakat 

insanların çoğu bilmezler.’’ (Yûsuf 12/68) Yani Allah’tan gelecek olan hiçbir şeyi 

kimse savamaz, Allah’ın kaza ve kaderinin önüne kimse geçemez buyrulmuştur. Bu 

ayette aynı zamanda insanın bildiğiyle amel etmesi, bilgisinden yararlanması ve 

tedbir alması da vurgulanmıştır. Fakat neticede ne bilginin ne de tedbirin Allah’ın 

                                                 
124Mâturidî, Tevilat, 7/362. 



75 

 

kaza ve kaderiyle meydana gelecek olaylar karşısında bir etkisi, faydası ya da 

başarısı olamayacağı açıklanmıştır. 

Kıssanın devamında kardeşler, yanlarında Bünyamin ile beraber Hz. Yusuf 

(a.s.)’un huzuruna varmışlar. Erzak yükleri hazırlandıktan sonra Hz. Yusuf (a.s.), 

Bünyamin’e kendisini gizlice tanıtarak bir plan ile onu yanında tutacaktır; ‘‘(Yusuf) 

onların yükünü hazırlattığı zaman (saraya ait) su kabını kardeşinin yükü içine koydu! 

(Kafile hareket ettikten) sonra bir tellal: Ey kafile! Siz hırsızsınız! Diye seslendi. 

(Yusuf'un kardeşleri) onlara dönerek: Ne arıyorsunuz? dediler. -Kralın su kabını 

arıyoruz, onu getirene bir deve yükü (bahşiş) var dediler. (İçlerinden biri:) Ben buna 

kefilim, dedi. Kardeşler; Allah'a andolsun ki, bizim bu yerde fesat çıkarmak için 

gelmediğimizi siz de biliyorsunuz. Biz hırsız da değiliz, dediler.  (Görevliler) dediler 

ki: Peki, siz yalancıysanız (sizde) bunun cezası nedir? Kardeşler;  Onun cezası, kayıp 

eşya, kimin yükünde bulunursa işte o (şahsın alıkonulması) onun cezasıdır. Biz 

zalimleri böyle cezalandırırız" dediler.’’ (Yûsuf 12/69-75) Buraya kadar olan kısım 

Allah’ın Hz. Yusuf (a.s.)’a öğrettiği bir plan olarak tatbik edilmiştir. Devamındaki 

ayette bu şöyle açıklanmıştır: ‘‘Bunun üzerine Yusuf, kardeşinin yükünden önce 

onların yüklerini (aramaya) başladı. Sonra da su kabını, kardeşinin yükünden 

çıkardı. İşte biz Yusuf’a böyle bir tedbir öğrettik, yoksa kralın kanununa göre 

kardeşini alıkoyamazdı. Ancak Allah'ın dilemesi başkadır. Biz dilediğimiz kimselerin 

derecelerini yükseltiriz. Her ilim sahibinin üstünde daha iyi bilen birisi vardır.’’ 

(Yûsuf 12/76) 

Her tuzakçı ve hain kişinin kendine özgü bir kuyusu vardır. Yakaladığı 

mazlum ve zayıf kişileri bu kuyuya atmak için olanca gayretiyle çalışır. Fakat 

başarının ve yükselişin temelinde plan ve tuzaklar değil ahlak ve adalet vardır. Bu 

kıssa, bütün kötü tuzakların sahibine döndürüleceğini bildirmektedir. Başka bir 

surede de Allah Teâlâ; ‘‘Yeryüzünde büyüklük taslamak ve kötü tuzak kurmak için 

böyle davranıyorlardı. Oysa kötü tuzak, ancak sahibini kuşatır.’’ (Fâtır 35/43) 

buyurmaktadır. Bu tuzakçılarla ilgili Allah’ın değişmez kanunudur. Allah’ın sabit 

yasasıdır ve dünya durdukça böyle devam edecektir. Bu kanun neticesinde Allah, 

kardeşlerin kuyuya attığı Hz. Yusuf (a.s.)’u yüceltmiş, kuyuya atanları da hüsrana 

uğratıp çabalarını boşa çıkarmıştır. Ayette bildirildiği gibi Allah Teâlâ Hz. Yusuf 

(a.s.)’un kardeşlerinin tuzağına karşın basit bir tuzak hazırlamış ve Hz. Yusuf (a.s.)’u 



76 

 

yüceltmiştir. Şöyle ki; Hz. Ya’kub (a.s.)’un şeriatına göre yakalanan hırsız, çaldığı 

malın karşılığında mal sahibine bir sene köle olarak hizmet ettirilirken, Mısır 

kanunlarında ise hırsıza sopa vurulur, çaldığı malın iki misli ödettirilir ve terbiye 

edilerek serbest bırakılır. Hz. Yusuf (a.s.) da onlara babalarının şeriatına göre ceza 

vermek istemiştir. Çünkü başka türlü Bünyamin’i yanında tutamazdı. Kardeşler de 

bu şeriatı açıklayarak bu cezayı uygulama imkânı sağlamışlardır. 125 

Bu tuzakçı güruha bakıldığında hepsinde mantık aynıdır. Tuzaklarını 

kıskançlık sebebiyle hazırladıklarından dolayı gayeleri de aynıdır. Mesela Fil 

suresinde anlatılan fil olayında Allah Teâlâ tuzakçıların kurdukları tuzaklarını boşa 

çıkarmış ve onları kendi kurduğu tuzağıyla helak etmiştir. Hz. Yusuf (a.s.)’un 

kardeşleri örneğinde de neden babamız Yusuf’u daha çok seviyor diyerek 

kıskançlıklarını iyice doruğa çıkarmışlardır. Bu ayette bu durumdan şöyle 

bahsediliyor; ‘‘İnsanın ezeli düşmanı şeytan da kıskançlık sebebiyle Âdemoğullarını 

saptırmak için sahte dostluklar kurmuş ve o dostlukların yardımıyla da batıl ve 

saptırıcı telkinler yapmaya, insanların kendi yoluna gitmelerini temin edecek ve 

insanların da dünya hayatında dikkatlerini çeken fikirler üflemeye azmetmiştir. Ta ki 

insanların ayağını kaydırsın ve yeryüzünde tek bir kişi bile Allaha kulluk etmesin. ’’ 

(el-Bakara 2/109) Bir Müslümanın Allaha karşı itaatkâr olması Allaha isyan olacak 

bir işten kendini sakındırması ve sabırda sebat etmesi tuzakları boşa çıkaracaktır; 

‘‘Eğer sabırlı olur, Allah’a karşı gelmekten sakınırsanız, onların hileleri size hiçbir 

zarar vermez. Çünkü Allah onların işlediklerini kuşatmıştır.’’ (Âl-i İmrân 3/120) 

‘‘Bir de şeytanlar kendi dostlarına sizinle mücadele etmeleri için mutlaka fısıldarlar. 

Onlara boyun eğerseniz şüphesiz siz de Allah’a ortak koşmuş olursunuz.’’ (el-En‘âm 

6/121) Bununla beraber; Kötü ahlak sahibi veya tuzakçı biri olmak değişmez 

alınyazısı değildir. Kim tövbe yolunu seçmeyi başarırsa ve günahından dönerse, 

bugün size kınama yoktur, (Yûsuf 12/92) cevabının muhatabı olmaya hak 

kazanabilir. Nitekim ayet-i kerime de belirtildiği gibi insanoğlunu doğru yoldan 

saptıracağını söyleyen şeytanın iyilik karşısında hiç şansı yoktur; ‘‘Allah, işte bu 

bana ulaştıran dosdoğru yoldur. Azgınlardan sana uyanlar dışında, kullarım 

üzerinde senin hiçbir hâkimiyetin yoktur, dedi.’’ (el-Hicr 15/41-42) 

                                                 
125Mâturidî, Tevilat, 7/370. 



77 

 

Hz. Yusuf (a.s.), kardeşi Bünyamin’i gördükten sonra dileseydi kardeşini 

açıkça yanında tutabilir fakat burada bir gizleme ve alıkoyma var. Ayete göre bu 

tedbiri öğreten Allah’tır. Çünkü Allah Teâlâ bir şeyi takdir etmişse onu 

gerçekleştirmek için kuluna ilimle, yol göstererek ne yapması gerektiğini öğreterek 

yardım eder ve bu suretle takdirini gerçekleştirir. Bu ayetler de örnek gösterilebilir; 

‘‘Tedbirinizi alın bölük bölük savaşa çıkın yahut gerektiğinde topyekûn savaşın.’’ 

(en-Nisâ 4/71) ‘‘Ey Muhammed, sen de içlerinde bulunup onlara namaz kıldırdığın 

zaman, onlardan bir kısmı seninle beraber namaza dursunlar, silahlarını (yanlarına) 

alsınlar, böylece (namazı kılıp) secde ettiklerinde (diğerleri) arkanızda olsunlar. 

Sonra henüz namazını kılmamış olan (bu) diğer gurup gelip seninle beraber 

namazlarını kılsınlar ve onlar da ihtiyat tedbirlerini ve silahlarını alsınlar.’’ (en-

Nisâ 4/102) 

Bünyamin’in yükünde su kabı çıkınca kardeşler, onu savunmak yerine işin 

içine Hz. Yusuf (a.s.)’u da dâhil ederek; ‘‘Eğer o çaldıysa, daha önce onun bir 

kardeşi de çalmıştı. Yusuf bunu içinde sakladı, onlara belli etmedi. İçinden, Siz daha 

kötü durumdasınız! Allah, sizin suçladığınız hususu çok iyi biliyor dedi.’’ (Yûsuf 

12/77) Rivayete göre kardeşlerin çalmaktan kastettikleri şey, Hz. Yusuf (a.s.)’un 

anne tarafından dedesinin taptığı altın putunu çalmasıydı. Bunu Allah’tan başkasına 

tapmaması için yapmış olduğu rivayet edilmiştir.126 Kardeşler, babaları Hz. Ya’kub 

(a.s.)’a verdikleri sözden ötürü Bünyamin’in yerine kendilerinden birini alıkoymasını 

söylemişler fakat Hz. Yusuf (a.s.); ‘‘Eşyamızı yanında bulduğumuz kimseden 

başkasını alıkoymaktan Allah'a sığınırız, aksi halde biz gerçekten zulmetmiş oluruz, 

dedi.’’ (Yûsuf 12/78-79) Ayetteki ifade gerçekten dikkate şayan, Bünyamin için 

hırsız ifadesi yerine eşyamızı yanında bulduğumuz ifadesi kullanılmıştır. 

Kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’un Bünyamin’i geri vermeyeceğine dair ümitlerini 

kesince, bir kenara çekilip kendi aralarında konuşmuşlar. İçlerinden birisi, 

babalarına, Bünyamin’i geri getireceğine dair verdikleri sözden bahsetmiştir. 

Kardeşlerine, babalarına dönüp kendilerine Bünyamin’i koruma sözü verirken 

bilgileri dışında gelişen olaylardan haberdar olmadıklarını, hakikati bilmediklerini ve 

sadece gördükleri kadarıyla Bünyamin’in hırsızlık yaptığını ve buna kervandaki 

                                                 
126Mâturidî, Tevilat, 7/371. 



78 

 

başka insanların da şahitlik ettiğini anlatmalarını söylemiş. Kardeşler de, babalarına 

dönünce olup biteni anlatarak biz gerçekten doğruyu söylüyoruz demişler. 

‘‘(Babaları) dedi ki: Hayır, nefisleriniz sizi (böyle) bir işe sürükledi. (Bana düşen) 

artık, güzel bir sabırdır. Umulur ki, Allah onların hepsini bana getirir. Çünkü O çok 

iyi bilendir, hikmet sahibidir.’’ (Yûsuf 12/80-83) Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf 

(a.s.)’u kaybettikten sonra nasıl sabrederek Allah'a tevekkül ettiyse yine aynı sözleri 

tekrarlamıştır. Yalnız burada ümit içinde olduğunu da ifade etmiştir. Kaybolan 

evlatlarının geri geleceğinden ümitli bir şekilde “umulur ki Allah hepsini bana geri 

getirir” demiştir. Zira O, Alîm’dir, Hâkim’dir derken de Mutlak Güç’e sığınmış ve 

O’na teslim olmuştur. Çünkü her şeyin Allah’ın kontrolünde olduğuna inancı tamdır. 

Her şeyi bilen ve her şeye gücü yeten Alîm ve Hâkim olan Allah’ın kendisini imtihan 

ettiğinin bilincindedir.  

Hz. Yusuf (a.s.)’un kardeşleri daha önce babalarına karşı yalan 

söylediklerinden dolayı, bu seferki doğrularına babaları inanmak istememiş. 

Müfessirlere göre Hz. Ya’kub (a.s.), çocuklarının nefislerine aldanıp yanlış bir işe 

sürüklenmiş olduklarını düşünmüş, çünkü onların şeriatında hırsızın esir olarak 

yakalanacağını aziz bilemezdi.  Bazı müfessirlere göre de Hz. Ya’kub (a.s.)’un 

sitemi, çocukları hırsızlıkla itham edildiklerinde kendilerini aklayıp iş Bünyamin’e 

gelince hiçbir tereddüt göstermeden şüphesiz onun hırsızlık yaptığını söyleyerek 

kesin bir dille onu suçlamalarıdır. Babalarının Hz. Yusuf (a.s.)’u ve Bünyamin’i 

onlardan daha çok sevdiği düşüncesiyle onlara düşmanlık ve nefret besledikleri şu 

sözlerinden de anlaşılıyor; ‘Yusuf ile öz kardeşi babamızın gözünde bizden daha 

değerlidir. Hâlbuki bizim sayımız daha çok’ yani Hz. Ya’kub (a.s.) burada; Hz. 

Yusuf (a.s.)’a ve Bünyamin’e nefretiniz ve düşmanlığınız yüzünden nefisleriniz sizi 

aldattı ve Bünyamin’in halini ve durumunu inceleme gereği görmediniz. Yükünün 

içinde bir şey bulununca onu oraya kendisinin koymayabileceğini, aksine onun 

bilgisi dışında başka biri tarafından da konulmuş olabileceğini düşünüp 

araştırmadınız, diyerek sitem etmiştir.127 

Bazı müfessirlere göre Hz. Ya’kub (a.s.), Cebrail (a.s.)’e, Hz. Yusuf (a.s.)’un 

halini sormuş, Yusuf hayatta mı yoksa ölü mü? Cebrail (a.s.) de; hayatta olduğunu 

                                                 
127Mâturidî, Tevilat, 7/377. 



79 

 

haber verince Hz. Ya’kub (a.s.), ‘umulur ki, Allah onların hepsini bana getirir’ 

demiştir. Yahut Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf (a.s.)’un rüyasında yıldızları, güneşi ve 

ayı kendisine secde ederken görmesinden dolayı onun hayatta olup ölmediğini 

anlamıştır. Yani rüyası gerçekleşmeden ölmeyeceğini, hayatta kalacağını biliyordu 

demişler.128 İlahİ kader, Hz. Ya’kub (a.s.)’tan Hz. Yusuf (a.s.)’u ayırdığında 

Bünyamin ile bir nebze teselli olmuş olmalı ki şimdi Bünyamin’den de ayrılınca acı 

ve kederi daha derin hissetmiş bu yüzden gözlerine ak düşmüştür. Kur’ân-ı Kerîm’de 

bu durum şu şekilde ifade edilmiştir; ‘‘Çocuklarından yüz çevirdi,  Ah Yusuf'um ah! 

diye sızlandı. Sonunda üzüntüden gözlerine boz geldi. Artık kederini içine 

gömüyordu.’’ (Yûsuf 12/84) Müfessirlere göre ‘hüzn’, yaratılış halinin değişiminde 

etkili olan fakat fiillerde görülmeyen bir şey olup Hz. Ya’kub (a.s.)’un ruhi bakımdan 

zayıflamasında etkili olmuş,  organlarına zarar vermiş ve gözlerini kaybetmiştir. 

Rabbine niyaz edip halini ona açmış ve sabırla ilahi kaderin hükmünü icra etmesini 

beklemiştir.129 

Hz. Ya’kub (a.s.)’un oğulları, onca zaman geçtikten sonra yaptıkları yanlıştan 

dönmek yerine kalplerindeki kıskançlık ve kinle babalarına acımasızca sert sözler 

söyleyerek onu rencide etmişler; ‘‘(Oğulları:) Allah'a andolsun ki sen hâlâ Yusuf'u 

anıp duruyorsun. Sonunda ya hasta olacaksın ya da büsbütün helâk olacaksın, 

dediler.’’ (Yûsuf 12/85) Kalplerindeki kin, gözlerini perdelemişken babalarının bir 

peygamber olduğunu, vahiy aldığını idrak edememişler. Peygamberler, insani 

yönleriyle sıradan insanların hissettiği türden acıları hissederler fakat ilahi vahye 

muhatap olmaları yönüyle sıradan insanlardan ayrılırlar. Allah’a olan imanları tam 

olup hiçbir zaman Allah’a olan inançlarını ve güvenlerini kaybetmezler. Bu örnekte 

Hz. Ya’kub (a.s.) kendi kontrolü dışında gerçekleşen Yusuf’un kaybolması olayında 

Allah’a karşı tam bir teslimiyet içindedir; ‘‘(Ya'kub:) Ben acımı ve kederimi ancak 

Allah'a arz ediyorum. Ve ben sizin bilmediklerinizi Allah’tan gelen bilgiyle (vahiyle) 

biliyorum, dedi.’’ (Yûsuf 12/86) Olaylara hikmet gözüyle baktığı için Hz. Yusuf 

(a.s.)’u götürüp gözünün önünden yok eden oğullarına baskı ve şiddet uygulayarak 

Hz. Yusuf (a.s.)’u nereye götürdüklerini veya ona ne yaptıklarını sormamıştır. 

Önceki ayetlerde belirtildiği gibi oğullarına nefislerinin kötü arzularına uyup yanlış 

                                                 
128Mâturidî, Tevilat, 7/378. 
129Mâturidî, Tevilat, 7/379. 



80 

 

bir şey yaptıklarını söylemiştir. Kendi iç dünyasında oğlunu kaybetmiş bir baba 

olarak hüznünü yaşayıp ilahi kaderin ona yaşattığı imtihanı sabırla kabul etmiştir. 

İbn-i Kuteybe’ye göre, ayetteki “bes”, üzüntünün en şiddetlisi anlamına 

gelmektedir. Hasan-ı Basri de bes’i,  şikâyet ve ihtiyacını sadece Allah’a arz etmek 

şeklinde yorumlamıştır. Hz. Ya’kub (a.s.) işte böylesi bir acıyı kalbine gömerek 

güzel bir şekilde sabretmiştir. Rivayete göre o vahiy ile Yusuf’un ölmeyip yaşadığını 

biliyor fakat nerede olduğunu bilmiyordu. İleride gelecek olan ayet de bunu teyit 

etmektedir; ‘‘Müjdeci gelince, gömleği yüzüne koyar koymaz Ya’kub tekrar görür 

hale geldi. Dedi ki: Ben size, Allah tarafından bilmediklerinizi bilirim demedim 

mi?’’130 Burada şu soru akıllara gelmektedir. Hz. Ya’kub (a.s.) isteseydi Hz. Yusuf 

(a.s.) kaybolduğu andan itibaren her yeri arayarak onu bulamaz mıydı? Yusuf’u 

arayıp bulmak mı istemedi? Eğer olayın üzerine gidip Hz. Yusuf (a.s.)’u bulsaydı, 

kardeşlerin kötülükleri deşifre olacak ve belki de gömleğin üzerindeki yalancı kan 

gerçeğe dönecekti. Bu örnekte kendilerinden kötülük umulan kimselerin şerrinden 

emin olmak için üzerine gidilmeyip kendi hallerine bırakıldığı görülmektedir. Zira 

sapasağlam bir gömleğin sahibini kurdun yediğini söylemek büyük bir kinin 

göstergesi ve o kişilerin akıllarının başında olmayıp basiretlerinin bağlandığını 

göstermektedir. Hz. Ya’kub (a.s.) Allah’ın verdiği peygamberlik nuruyla, hakikatin 

farkında olarak bu olanlara sabretmeyi tercih etmiştir.  

Hz. Ya’kub (a.s.), onca zamandan sonra bile ümidini kesmemiş ve oğullarına, 

Hz. Yusuf (a.s.) ile kardeşlerini aramalarını tavsiye etmiş, ümitli olmaları yönünde 

nasihatte bulunmuştur; ‘‘Ey oğullarım! Gidin de Yusuf'u ve kardeşini iyice araştırın, 

Allah'ın rahmetinden ümit kesmeyin. Çünkü kâfirler topluluğundan başkası Allah'ın 

rahmetinden ümit kesmez.’’ (Yûsuf 12/87) Müfessirlere göre Hz. Ya’kub (a.s.) 

rüyasında ölüm meleğini görmüş ve ona ruhlarını aldıkları kişiler arasında Hz. Yusuf 

(a.s.)’un ruhu var mı diye sormuş, melek de ona hayır cevabını vermiştir. Buna 

benzer başka yollarla Hz. Ya’kub (a.s.)’un, Hz. Yusuf (a.s.)’un hayatta olduğunu 

bildiği rivayet edilmiştir. Şimdi de vahiy yoluyla Hz. Yusuf (a.s.)’un nerede 

olduğunu öğrenmiş olduğu düşünülmektedir. Bunun üzerine çocuklarına Mısır’a 

gitmelerini ve kardeşlerini aramalarını emretmiştir. Bunun açık bir emir olmayıp ima 

                                                 
130Mâturidî, Tevilat, 7/380. 



81 

 

yollu bir emir olduğu da söylenmiştir. Belki Bünyamin ve ağabeyinin, Hz. Yusuf 

(a.s.)’un yanında olduğunu söylese tembellik gösterip ağır davranacaklarını bildiği 

için söylemediği de düşünülmektedir. 131 Eğer Hz. Yusuf (a.s.) isteseydi yerini ve 

halini babasına bildirebilirdi. Çünkü babasının nerede olduğunu biliyordu. Ancak ona 

durumunu ve yerini bildirmesine izin verilmeyip şimdi yerini ona bildirmesi 

emredilmiş olmalı ki bunu şimdi yapabilmiştir.  

İçinde bulunulan şartlar ve olaylar kişiyi ne kadar çaresiz bırakırsa bıraksın 

Allah’tan bir kurtuluş ümidi içinde olunması öğütlenmektedir. Evet, yaşananlar yani 

önce Yusuf’un kaybolması sonra da Bünyamin’in dönmemesi Hz. Ya’kub (a.s.)’un 

istek ve iradesiyle gerçekleşmedi. Hatta Hz. Ya’kub (a.s.) içine doğan bir hisle 

çocuklarını kötülükten korumak için bildiği her yolu denedi fakat buna rağmen bu 

olaylar gerçekleşti. Ve hiçbir tedbir olacakları durduramadı. Kul fiilinin yaratıcıdır 

diyenlerin tezi de burada çürümüş çünkü kul fiilini istediği gibi icra edemedi. Bütün 

bunlara rağmen Hz. Ya’kub (a.s.), cebriyeciler gibi, çaresiz bir teslimiyeti seçmedi 

bilakis çocuklarını gayrete sevk edip onlara ümidi aşıladı. 

Kardeşler, babalarının emriyle üçüncü kez Mısır’a gelmiş ve Hz. Yusuf 

(a.s.)’un huzuruna çıkarılmışlar; ‘‘Yusuf'un yanına girdiklerinde: Ey aziz! Bizi ve 

ailemizi kıtlık bastı ve biz değersiz bir sermaye ile geldik. Hakkımızı tam ölçerek ver. 

Ayrıca bize bağışta da bulun. Şüphesiz Allah sadaka verenleri mükâfatlandırır, 

dediler.’’ (Yûsuf 12/88) İçine düştükleri bu darlık halleri, üzüntü ve mahcubiyet 

ifade eden ricaları karşısında Hz. Yusuf (a.s.), Mısır vezirliği vasfını bir kenara 

bırakarak hakikati ortaya çıkarmanın zamanı geldiğini düşünmüş ve Allah’tan başka 

şahitlerin olmadığı sadece kardeşlerin bildiği hadiseyi şöyle hatırlatmıştır; ‘‘Yusuf: 

Siz, cahilliğiniz yüzünden Yusuf ve kardeşine yaptıklarınızı biliyor musunuz? dedi. 

(Şaşkınlık içinde Yusuf’un yüzüne bakan kardeşler) Yoksa sen, gerçekten Yusuf 

musun? dediler. O da: (Evet) ben Yusuf’um, bu da kardeşim. Allah bize lütufta 

bulundu. Kim (Allah'tan) korkar ve sabrederse, şüphesiz Allah güzel davrananların 

mükâfatını zayi etmez, dedi.’’ (Yûsuf 12/89-90) Hz. Yusuf (a.s.), kardeşlerine 

cahilliklerinden ötürü ne yaptıklarını hatırlattıktan sonra başka bir şey söylemeden 

sözlerine sadece Allah’ın kendisine ve kardeşine olan lütfunu eklemiş ve bu lütfu de 

                                                 
131Mâturidî, Tevilat, 7/381. 



82 

 

takvaya, sabra ve Allah’ın adaletine bağlamıştır. Hz. Yusuf (a.s.) hem kardeşleri 

tarafından kendisine haksızlık yapıldığında hem de azizin karısı tarafından yapılan 

çirkin teklifle karşılaştığında Allah’tan korkarak sabretmişti. Haksız yere önce 

kuyuya sonra zindana atılmıştı. Bu imtihanlardan her biri sabretmesi zor durumlardır. 

Hz. Yusuf (a.s.)’un bu örnek hayatıyla bize verilmek istenen ilahi mesaj şudur; Kim 

Allah’a karşı asi olmaktan ve yasaklarını çiğnemekten sakınırsa ve O’nun emirlerini 

yerine getirmeye ve verdiği belalara karşı sabrederse güzel davranmış olur. Ayette 

belirtildiği gibi Allah da bunun mükâfatını zayi edecek değildir. 

Kardeşler Hz. Yusuf (a.s.)’a yaptıklarını hatırlayınca mahcup bir şekilde 

boyunlarını bükmüş ve hatalarını kabul etmişler; ‘‘Kardeşleri: Allah'a andolsun, 

hakikaten Allah seni bize üstün kılmış. Gerçekten biz hataya düşmüşüz, dediler.’’ 

(Yûsuf 12/91) Yaptıkları kötülüğe karşılık iyilikle mukabele görmüş, cehaletlerine 

karşı olgunluk gösterilmiş, katı kalplilikle giriştikleri hareketlere bugün cömertlikle 

cevap verilmiştir; ‘‘(Yusuf): "Bugün sizi kınamak yok, Allah sizi affetsin! O, 

merhametlilerin en merhametlisidir, dedi.’’ (Yûsuf 12/92) İbn-i Abbas’a (r.a.) göre 

bugün sizi kınamak yok yani sizi ayıplamayacağım demektedir. Çünkü kardeşler, 

tövbe edip hatalarını itiraf etmiş, işledikleri günahı ikrar etmiş ve Allah’ın, Yusuf’u; 

mevkide, olgunlukta, takvada ve güzel ahlakta kendilerinden üstün kılındığını 

kabullenmişlerdir. Hz. Yusuf (a.s.) da onların bu davranışlarına lütufkâr ve 

bağışlayıcı bir mukabelede bulunmuştur. Her günah işleyen veya büyük günah 

işleyip sonra vazgeçip tövbe edenin durumu da böyledir, o artık ayıplanmaz ve 

kınanmaz demişlerdir. Hatadan elini çekip tövbe ettikten sonra ayıplamak ve 

kınamak gerekseydi veya böyle yapmak caiz olsaydı, Resulullah’ın (s.a.v.) ashabı da 

ayıplanır ve kınanırlardı. Çünkü onlar da başlangıçta kâfir olup sonradan İslam’a 

girmişlerdi. Bazı müfessirlere göre de Hz. Yusuf (a.s.), bugün sizi kınamak yok 

sözüyle onların kendisine yaptıklarından bahsetmeyeceğine dair bir güvence 

vermektedir. Bundan dolayı da şeytan benimle kardeşlerimin arasını bozduktan sonra 

ifadesini kullanmıştır. Bu sözle kendisiyle kardeşleri arasındaki şeyleri şeytanın 

yaptırdığını söylemiştir. Yani suçu kardeşlerine değil, şeytana nispet etmiştir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de; ‘‘Biz kendileri ve başkalarını düzeltmek için çaba 

gösterenlerin emeklerini zayi etmeyeceğiz.’’ (el-A‘râf 7/170) buyrulmaktadır. 

Kötülük yapanları toplumdan yana bir zarar ve sıkıntı getirmeyecek ve insan 



83 

 

haklarının zayi olmasına sebebiyet vermeyecekse, affetmek ve geçmişi deşip başa 

kakmamak, küçümsememek, kınamamak, azarlamamak Allah’ın sevdiği güzel 

hasletlerden biridir. Çünkü affetmek, cezalandırmaktan daha tesirli ve üstündür. Aynı 

zamanda daha ıslah edicidir. Böylelikle Hz. Yusuf (a.s.), daha önce sıkıntılı ve çileli 

imtihanları sabrederek nasıl kazandıysa bugün de lütuf ve nimet içindeyken 

kardeşlerini bağışlayarak bir imtihanı daha kazanmıştır. Olaylar, olup bittikten sonra 

onların kaderde var olduğu anlaşılır. Yaşanıp fiili halde tahakkuk etmeyene kadar 

kaderde olup olmadığını anlama imkânımız yoktur. Dolayısı ile kaderin kullanımı 

maziyatta/geçmiş olaylardadır. Gelecekle ilgili şeyler bize meçhuldür. Meçhul olan 

üzerine hüküm bina edilemez. İnsan cüzi iradesi ile gelecekle ilgili şeylerde tercih ve 

temayüllerine göre hareket eder. Tercih ve temayülü de olayın iyi-kötü, hayır-şer, 

maslahat-mefsedet gibi özellikleri belirler. Mümin olarak tercihlerimizi etkileyen 

faktörlere de göre karar verip birine yöneliriz. 

Hz. Yusuf (a.s.), kardeşleriyle olan konuşmasında babaları Hz. Ya’kub 

(a.s.)’un üzüntüden ağlamaktan gözlerinin göremez olduğu haber verilince; ‘‘Şu 

benim gömleğimi götürün de onu babamın yüzüne koyun, (gözleri) görecek duruma 

gelir. Ve bütün ailenizi de bana getirin, dedi. Kafile (Mısır'dan) ayrılınca, babaları 

(yanındakilere): Eğer bana bunamış demezseniz inanın ben Yusuf'un kokusunu 

alıyorum, dedi. Onlar da: Vallahi sen hâlâ eski şaşkınlığındasın, dediler.’’ (Yûsuf 

12/93-95) Bazı müfessirlere göre Hz. Yusuf (a.s.)’un yaşadığı Mısır ülkesi ile Hz. 

Ya’kub (a.s.)’un yaşadığı Kenan yurdu arasında yaklaşık on günlük yürüme mesafesi 

vardır. Hz. Ya’kub (a.s.)’un bu kadar uzun bir mesafeden Hz. Yusuf (a.s.)’un 

kokusunu alıp onun yanında bulunanların o kokuyu almaması Allah’ın bir 

mucizesinden başka bir şey değildir. Ayrıca bazı müfessirlere göre o gömlek cennet 

giysilerindendir. Allah onu Hz. İbrahim (a.s.)’e giydirmiş, Hz. İbrahim (a.s.) de Hz. 

İshak (a.s.)’a, Hz. İshak (a.s.) da Hz. Ya’kub (a.s.)’a, Hz. Ya’kub (a.s.)  da onu Hz. 

Yusuf (a.s.)’a giydirmiştir. Üzerindeki ona has o kokuyu diğerlerinin duymaması bu 

yüzdendir demişlerdir. Ayrıca yukarıdaki ayette görülüyor ki Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. 

Yusuf (a.s.)’un kokusunu unutmamıştır. Kardeşler de bunun farkında olarak 

babalarını üzmeye devam etmişler. ‘‘Müjdeci gelince, gömleği onun yüzüne koyar 

koymaz (Ya'kub) tekrar görür oldu. Ben size, Allah tarafından (vahiy ile) sizin 

bilmediklerinizi bilirim, demedim mi! dedi. Oğulları da: Ey babamız! (Allah'tan) 



84 

 

bizim günahlarımızın affını dile! Çünkü biz gerçekten hata ettik, dediler. Hz. Ya'kub: 

Sizin için Rabbimden af dileyeceğim. Çünkü O çok bağışlayan, pek esirgeyendir, 

dedi.’’ (Yûsuf 12/96-98) 

Kardeşler, Hz. Yusuf (a.s.)’tan af dilemiş, hata ve günahlarını itiraf etmiş, Hz. 

Yusuf (a.s.) da onları hemen affetmişti. Fakat Hz. Ya’kub (a.s.) onların mağfiret 

talebini ertelemiştir. Bazıları, gençlerin kalbi, yaşlıların kalbinden daha yumuşak 

olduğu için böyle oldu demişler fakat bu sıradan insanların özelliklerindendir. 

Peygamberler yaşlandıkça kalplerinin yumuşaklığı ve inceliği daha da artar. 

Bazılarına da, Hz. Ya’kub (a.s.)’un öfkesi Hz. Yusuf (a.s.)’un öfkesinden daha 

büyüktü demiştir. Başka bir görüş de Yusuf ile karşılıklı helalleştikten sonra ve Hz. 

Yusuf (a.s.) onları bağışladığını söyledikten sonra Allah’tan onlar için bağışlama 

isteyecekti şeklindedir.132 

Hz. Yusuf (a.s.)’un gördüğü bir rüyayla başlayan sure, bu rüyanın yorumunun 

gerçekleşmesiyle son bulmuştur. Hayal kırıklığı, ümitsizlik, sıkıntı, , dert, üzüntü ve 

musibetlerden oluşan Ya’kub ailesinin imtihanı şöyle sonlanmıştır; ‘‘Ya’kub ailesi 

hep beraber Mısır'a gidip Yusuf’un yanına girdikleri zaman, ana-babasını bağrına 

bastı, Allah'ın izniyle güven içinde Mısır'a girin, dedi. Anne babasını makamına 

çıkardı. Hepsi onun huzurunda yere kapandılar. (Yusuf) dedi ki: Ey babacığım! İşte 

bu, daha önce (gördüğüm) rüyanın yorumudur. Rabbim onu gerçekleştirdi. Doğrusu 

Rabbim bana lütuflarda bulundu. Çünkü beni zindandan çıkardı ve şeytan benimle 

kardeşlerimin arasını bozduktan sonra sizi çölden getirdi. Şüphesiz ki Rabbim 

dilediğine lütfedicidir. Kuşkusuz O çok iyi bilendir, hikmet sahibidir.’’ (Yûsuf 12/99-

100) Başında Allah’ın gücü ve kudretine vurgu yapılırken sonunda yine Allah’ın 

kudretine ve hükmüne vurgu yapılmıştır.  

Kıssada en dikkat çeken noktalar özetlenecek olursa; Kişiler isteklerini 

gerçekleştirmek için her çareye başvurup, bu uğurda karşılaşacakları her türlü güçlük 

ve tehlikeleri kabul etmişler. Fakat istekleri, arzuları ve yönelişlerine rağmen, olayın 

akışında ilahi irade galip gelip “Allah’ın dediği” olmuştur. Kötülük eden ve kötülüğe 

seyirci olanlar, rıza-i ilahiden nasiplenmeyenler ilahi ceza olarak bu dünyada meyus 

olacaklardır. Planlarında görünüş itibariyle başarılı olduklarını düşünseler de 

                                                 
132Mâturidî, Tevilat, 7/392. 



85 

 

hakikatte başarıya ulaşamayacaklardır. İyilik eden ve sabreden Allah’ın lütfuna 

mazhar olacaktır. Masum bir çocukken kardeşleri tarafından kuyuya atılıp az bir 

paraya köle diye satılan Hz. Yusuf (a.s.)’u Allah yalnız bırakmayıp onu kuyudan 

saraya taşımış, saraydaki kadınların tuzaklarından korumak için onu belli bir vakte 

kadar zindanda tuttuktan sonra Mısır’a Aziz kılmıştır. Kıssanın sonunda Hz. Yusuf 

(a.s.) şöyle dua etmiştir; ‘‘Ey Rabbim! Bana hükümranlık verdin ve bana (rüyada 

görülen) olayların yorumunu da öğrettin. Ey gökleri ve yeri yaratan! Dünyada da 

ahirette de beni yönetip himaye eden(yardımcım) sensin. Müslüman olarak canımı al 

ve beni iyi kulların arasına kat!’’ (Yûsuf 12/101) Duasına, Allah’ın kendisine olan 

ihsanından ve iyiliklerinden bahsederek iyilikleri kendisine değil Allah’a nispet 

etmiş, her şeyin Allah’ın kudretiyle olduğunu ve her şeyin onun iradesiyle 

gerçekleşeceğini vurgulamıştır. Sahip olduğu dünyalık mal, mülk ve saltanatı 

önemsemeyip rızai ilahiyi talep edip Allah’tan Müslüman olarak canını almasını 

istemiştir. 

 

2.2. HZ. İBRAHİM ve YAŞADIĞI OLAYLARIN KADER İLE İLİŞKİSİ 

 

Hz. İbrahim (a.s.), Kur’ân-ı Kerîm’de adına müstakil bir sure olan ve 

toplamda 25 surede, 245 ayette bahsi geçen bir peygamberdir. Ulü’l-azm 

peygamberlerden birisi olup soyundan birçok peygamber gelmiştir. Bu yüzden 

peygamberlerin atası olarak kabul edilmiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de bahsi geçen 

ayetlerdeki kıssasını incelediğimizde Allah’ın övgüsünü kazanmış, takdire şayan bir 

kişiliği ön plandadır. Bu örnek şahsiyetiyle, sabrıyla, Allah’a olan sağlam sarsılmaz 

imanı ve teslimiyetiyle Allah’ın dostu Halilullah unvanını kazanmıştır.133 

Hz. İbrahim (a.s.)’in hayatı, Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Yusuf (a.s.)’un kıssası 

gibi kronolojik olarak sıralanmamıştır. Ayetlerde, yaşadığı imtihanlar, örnek ahlakı, 

tevhid ve tebliğ mücadelesi ile Allah’a olan teslimiyeti anlatılmaktadır. Hz. İbrahim 

(a.s.)’in çocukluğu ve doğduğu ortam ile ilgili birçok rivayet vardır fakat bunların 

gerçekliği ihtilaflıdır. Kur’ân-ı Kerîm’de bize yansıtıldığı kadarıyla Hz. İbrahim 

                                                 
133Tok, Fatih, Hz. İbrahim ve Tevhid Mücadelesi, ed. Atilla Yargıcı (İstanbul: Ensar yayınları, 2021), 

103-107. 



86 

 

(a.s.)’in bulunduğu ortamda insanların putlara taptıkları, gök cisimlerini; güneşi, ayı, 

yıldızları kutsadıkları anlaşılmaktadır. Yaşadığı ortamda Tevhid inancı bozulmuş 

olup inançlarına şirk bulaştırmış ve bu ısrarlarından vazgeçmemişlerdir. Hz. İbrahim 

(a.s.) bu yanlış ısrarlarına karşılık dini tebliğden vazgeçmemiş onların yaptıkları 

yanlışlığı görmelerini sağlamak için büyük bir azim ile mücadele göstermiştir. 134 

Bizim burada ele alacağımız esas konu Hz. İbrahim (a.s.)’in yaşadığı olaylar 

karşısındaki tepkisi ve tutunduğu tavrı olacağından dolayı daha fazla ayrıntıya 

girilmeyecektir. Kur’ân-ı Kerîm’de Allah Teâlâ, Hz. İbrahim (a.s.)’in hayatının 

bizim için örnek olduğunu vurgulamıştır; ‘‘İbrahim'de ve onunla beraber olanlarda, 

sizin için gerçekten güzel bir örnek vardır.’’ (Mümtehine 60/4)  Surenin 

devamındaki ayette de aynı vurgu tekrarlanmıştır; ‘‘Andolsun, onlar sizin için, 

Allah'ı ve ahiret gününü arzu edenler için güzel bir örnektir.’’ (el-Mümtehine 60/6) 

Biz de bu ayetleri inceleyerek Hz. İbrahim (a.s.)’in örnek hayatına kader 

penceresinden bakacak ve anlamaya gayret göstereceğiz. 

Allah Teâlâ, kullarını nasıl davranacaklarını görmek için bazen sıkıntı ve 

darlık ile bazen de bolluk ve refah ile imtihan eder. Nitekim bu ayet-i kerimelerde; 

‘‘Yoksa siz; içinizden cihad edenleri (sınayıp) ayırt etmeden ve yine sabredenleri 

(sınayıp) ayırt etmeden cennete gireceğinizi mi sandınız?’’ (Âl-i İmrân 3/142) ‘‘O 

dilediğine azap eder, dilediğini esirger. Hepiniz dönüp dolaşıp O’na varacaksınız.’’ 

(el-Ankebût 29/21) Allah Teâlâ, kulu ve peygamberi olan Hz. İbrahim (a.s.)’i de 

imtihan ettiğini ve onun bu imtihanı kazandığını bize şöyle haber vermiştir; ‘‘Bir 

zamanlar Rabbi İbrahim'i bir takım emirlerle sınamış, İbrahim onları tam olarak 

yerine getirince; Ben seni insanlara önder yapacağım, dedi.’’ (el-Bakara 2/124) 

Allah Teâlâ Hz. İbrahim (a.s.)’i belalarla sınamış, sıkıntılarla imtihan etmiştir. 

Örneğin; O diri diri ateşe atılmakla sınanmış, o buna sabretmiş ve Allah’tan 

başkasından yardım istememişti. (el-Enbiyâ 21/69) Yurdundan hicret etmekle 

emrolunmuş o buna itaatle karşılık vermişti. (el-Ankebût 29/26) Eşini ve küçük 

çocuğunu suyun ve ekinin bulunmadığı Mekke dağları arasında bırakmakla 

emrolunmuş,  bunu tereddütsüz yerine getirmişti. (İbrâhîm 14/37) Oğlunu kurban 

etmekle imtihan edilmiş, emre tabi olup oğlunu yere yatırmıştı. (es-Sâffât 37/103-

                                                 
134Ali BAkkal (ed.), Hz. İbrahim 1. Hz. İbrahim Sempozyumu Bildirimleri (Şanlıurfa: Şurkav 

Yayınları, 1997), 80. 



87 

 

107) Allah ona, insanların hac ibadetini yerine getireceği bir mekân kıldığı Kâbe’yi 

inşa etmeyi emretmiş, o da oğlu İsmail ile beraber bu emri de yerine getirmişti. (el-

Hac 22/26) Aynı zamanda Hz. İbrahim (a.s.), yaşadığı dönemin firavununa ve 

halkına tebliğde bulunmuş, onların tapındıkları ilahlar konusunda kendileriyle 

mücadele ederek onları mağlup etmiş ve Allah’ın delilini kabule mecbur 

bırakmıştır.135 Bütün bu vb. birçok şeyle imtihan edilip imtihanı kazanan Hz. İbrahim 

(a.s.)’e ilahi dostluk tahsis edilmiş ve Allah’ın dostu olma şerefine nail olarak üstün 

bir konuma yükseltilmiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de Allah Teâlâ ondan övgüyle 

bahsetmiştir; ‘‘Yoksa Musa’nın ve ‘ahde vefa örneği İbrahim’in sahifelerinde 

bulunan şu hususlardan haberin yok mu?’’ (en-Necm 53/37) Kur’ân-ı Kerîm’de 

bahsedilen, Hz. İbrahim (a.s.)’in başından geçen imtihanlar ve bu imtihanlara karşı 

duruşu şu başlıklar altında şöyle sıralanabilir; 

 

2.2.1. Hz. İbrahim’in Ateşe Atılması 

 

Hz. İbrahim (a.s.), ateşe atılmakla sınanmış, buna sabırlı ve metanetli bir 

şekilde tam bir teslimiyet göstermiştir. Allah da, mucizevi bir şekilde ateşi serin ve 

selametli kılarak onu kurtarmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrahim (a.s.)’in ateşe 

atılma olayı Enbiya suresi (21/66-71), Saffat suresi (37/95-99) ve Ankebut suresi 

(29/24-26) olmak üzere üç farklı surede tekrar edilerek anlatılır. Hz. İbrahim (a.s.), 

babası dâhil olmak üzere kavmini putlara tapmaktan men etmek ve bir olan Allah’a 

inanıp ibadet etmelerini sağlamak için her türlü çabayı göstermiştir.136 Aynı şekilde, 

Enbiya, Saffat ve Ankebut surelerinde Hz. İbrahim (a.s.)  ile kavmi arasında geçen 

tevhid mücadelesine ayrıntılı bir şekilde değinilmiştir, ancak konumuz olmadığı için, 

bu detaylar üzerinde durulmayacaktır.  

Müfessirlere göre bir bayram günü kavmi, Hz. İbrahim (a.s.)’i bayram 

kutlamasına götürmek istemiştir. Fakat Hz. İbrahim (a.s.) kavminin hakikati 

anlamalarını sağlamak için bir plan yapmıştır. Kavmi onu bayram kutlamasına 

çağırdığı zaman; 

                                                 
135Mâturidî, Tevilat, 4/57. 
136Mâturidî, Tevilat, 1/257. 



88 

 

‘‘İbrahim yıldızlara baktı ve ben hastayım, dedi’’ (es-Sâffât37/88-89) 

 ‘‘(içinden) Allah'a yemin ederim ki, siz ayrılıp gittikten sonra putlarınıza bir 

oyun oynayacağım! dedi.’’ (el-Enbiyâ 21/57) 

‘‘Bunun üzerine diğerleri onu arkalarında bırakıp gittiler.’’ (es-Sâffât 37/90) 

‘‘İbrahim gizlice tanrılarının yanına vardı. (Oraya konmuş yemekleri 

görünce)  niçin yemiyorsunuz? dedi.’’ (es-Sâffât 37/91) 

‘‘Neyiniz var, niçin konuşmuyorsunuz?’’(es-Sâffât 37/92) 

‘‘Sonra onlara güçlü darbeler indirmeye başladı.’’(es-Sâffât 37/93) 

‘‘Onlar gidince İbrahim putları paramparça etti. Belki ona başvururlar diye 

büyük putu bıraktı.’’ (el-Enbiyâ 21/58) 

‘‘(Dönüp durumu gören) putperestler, bunu tanrılarımıza kim yaptı? 

Muhakkak o, zalimlerden biridir, dediler.’’ (el-Enbiyâ 21/59) 

‘‘Bazıları, İbrahim diye bir gencin bunları diline doladığını işitmiştik, 

deyince.’’(el-Enbiyâ 21/60) 

‘‘O halde, onu hemen insanların gözü önüne getirin. Belki birileri şahitlik 

eder dediler.’’(el-Enbiyâ 21/61) 

‘‘(Putperestler) koşarak İbrahim'e geldiler.’’(es-Sâffât37/94) 

‘‘İbrahim getirilince, bunu ilâhlarımıza sen mi yaptın? dediler.’’(el-Enbiyâ 

21/62)  

‘‘İbrahim hayır, bu işi şu büyükleri yapmıştır. Eğer konuşabiliyorsa onlara 

sorun! dedi’’ (el-Enbiyâ 21/63) 

Hz. İbrahim (a.s.) onları çeşitli delillerle taptıkları putlardan vazgeçirmeye 

çalışarak bir olan Allah’a imana davet etmiş, fakat kavmi yola gelmeyip ilahlarının 

parçalanmasına çok kızdıkları için Hz. İbrahim (a.s.)’i cezalandırmak istemişlerdir; 

‘‘Putperestler, eğer bir iş yapacaksanız, yakın onu ve böylece tanrılarınıza 

yardım edin! dediler.’’(el-Enbiyâ 21/68) 

‘‘Ötekiler, onun için bir yapı kurun ve(orada hazırlayacağınız) kuvvetli ateşe 

atın onu! dediler.’’(es-Sâffât 37/97) 



89 

 

‘‘Böylece onu engellemek için bir tuzak kurdular; ama biz onları alta 

düşürdük.’’(es-Sâffât 37/98) 

‘‘Biz de ‘Ey ateş! İbrahim için serin ve selametli ol!’ dedik.’’(el-Enbiyâ 

21/69) 

‘‘Kavminin (İbrahim'e) cevabı: ‘Onu öldürün yahut yakın!’ demelerinden 

ibaret oldu. Ama Allah onu ateşten kurtardı. Doğrusu bunda, iman eden bir kavim 

için ibretler vardır.’’(el-Ankeb’ut 29/24)  

Kavmi, İbrahim (a.s.)’i bağlayıp ateşe atacakları vakit; senden başka ilah 

yoktur, âlemlerin rabbi olarak seni tenzih ederim, övgüler sanadır, mülk senindir 

senin şerikin yoktur, diye dua ederken onu mancınıkla geniş bir yerden fırlattılar. 

Cebrail (as) karşısına gelip, İbrahim benden bir talebin var mı? diye sorduğunda, 

senden mi, hayır! cevabını verdi. Cebrail, Rabbinden iste! deyince de, O’nun halimi 

bilmesi istememe ihtiyaç bırakmaz diyerek Allah’a tam teslimiyet örneği 

sergilemiştir. Yüce Allah da sıcak ve yakıcı olan ateşi, ona serin ve zararsız bir hale 

getirmiştir. Bu Risâlet ve nübüvvetinin en büyük mucizelerinden biri olmuştur.137 

Allah Teâlâ her şeyin yaratıcısıdır ve her şeyi bir sebep ile yaratmaktadır. 

Örneğin ateş yakıcıdır hâlbuki yakan Allah Teâlâ’dır. Fakat âdeti, ateş bir şeye 

dokunmadıkça yakmağı yaratmamasıdır. Ateş tutuşma sıcaklığına kadar ısınmaktan 

başka bir şey yapmaz. Doğruyu göremeyenler bunları ateş yapıyor sanır fakat yakan, 

yanma tepkisini yapan ateş, oksijen, ısı veya elektron alış-verişi değildir. Yakan 

yalnızca Allah Teâlâ’dır. Bunların hepsini yanmak için sebep olarak yaratmıştır. 

İlmin ve fennin en yüksek derecesinde bulunan, hakikati tam olarak görebilen 

peygamberler ve onların izinden giden İslam âlimleri bugün yakıcı, yapıcı sanılan 

şeylerin aslında aciz, zavallı birer vasıta ve mahlûk olduklarını hakiki yapıcının, 

yaratıcının araya koyduğu sebepler olduğunu bildiriyor. Yakıcı, Allah Teâlâ’dır. 

Ateşsiz de yakar fakat ateş ile yakmak âdetidir.138 Yakmak istemezse, Hz. İbrahim 

(a.s.)’i yakmadığı gibi ateş içinde olsa bile yakmaz. Hz. İbrahim (a.s.) için âdetini 

bozdu.‘ Biz bir şeyin olmasını istediğimiz zaman sözümüz sadece ona, ‘ol’ 

                                                 
137Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakaiki’t-tenzil 

ve uyuni’l-ekavil fî vücuhi’t-te’vil = el-Keşşaf an hakaikı gavamizi’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fî 

vücuhi’t-te’vil. (Kahire : Matbaa-i Âmire, 1890), 3/125-126. 
138Ayvallı, Peygamberler Tarihi Ansiklopedisi., 187-192. 



90 

 

dememizdir. O da hemen oluverir. (en-Nahl 16/40)  Nitekim ateşin yakmasını 

önleyen maddeler de yaratmış yani ateşin yakmamasının sebebini de yaratmıştır.139 

 

2.2.2. Hz. İbrahim’in Hicret Etmekle Emrolunması 

 

Hz. İbrahim (a.s.) ateşe atılma olayından sonra evini yurdunu geride bırakarak 

hicret etmekle emrolunmuştur. (es-Sâffât 37/99)140 Putlara tapan kavimden 

uzaklaşmayı dilemiş ve Allah’a tam bir teslimiyet içinde kendisini doğru bir yere 

ulaştırması için dua etmiştir. (Meryem 19/48)  Eşi Sare ve kendisine iman eden 

(kardeşinin oğlu) Lut peygamber ile birlikte (el-Ankebût 29/26) Şam’a veya 

Filistin’e hicret etmiştir.141 Bu teslimiyetinden dolayı Allah da onu bereketli bir yere 

ulaştırmıştır. (el-Enbiyâ 21/71) 

 

2.2.3. Hz. İbrahim’in Çocuğu Olmamakla İmtihan Edilmesi 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrahim (a.s.)’in Allah’tan hayırlı bir evlat talep eden 

duası (es-Sâffât 37/100) yer almaktadır. Eşinin kısır olduğu (ez-Zâriyât 51/29) ifade 

edilen ayetlerde Allah Teâlâ ihtiyarlık çağlarında (Hûd 11/72)  Hz. İbrahim (a.s.)’in 

duasını kabul etmiştir. Kendisine ileride peygamber olacak (Meryem 19/49) olan 

akıllı ve edepli 2 erkek evlat olarak (İshak) (es-Sâffât 37/101) ile İsmail'i (İbrâhîm 

14/39) ve torun (Ya’kub) ile müjdelemiştir. (Hûd 11/71) Rivayete göre evlat sahibi 

olduğu vakit Hz. İbrahim (a.s.) yüz, eşi Sare de doksan yaşında idi.142 Yaşlarıyla 

ilgili kesin bir bilgi olmasa da ayetlere baktığımızda yaşlandıkları ve çocuktan 

kesildikleri vakit bu müjdeyi aldıkları görülmektedir. (el-Hicr 15/54) 

Hz. İbrahim (a.s.)’in ihtiyarlığında aldığı çocuk sahibi olacağı müjdesi başka 

surelerde tekrar tekrar geçmektedir. Öyleyse burada önemli bir mesaj vardır. O da şu 

                                                 
139Ebü’l-Muzaffer İsferâyinî, et-Tebsir fi’d-dîn ve temyizü’l-fırkati’n-naciye ani’l-fıraki’l-hâlikin. 

(Beyrut : Âlemü’l-Kütüb, 1983), 165-167. 
140Yıldırım, Asrın Kur’an Tefsiri, 6/3168-3171. 
141Mâturidî, Tevilat, 9/192. 
142Mâturidî, Tevilat, 7/543. 



91 

 

ayetle açıklanmıştır; ‘‘Sana gerçeği müjdeledik, sakın ümitsizliğe düşenlerden olma! 

dediler. (İbrahim:) dedi ki: Rabbinin rahmetinden, sapıklardan başka kim ümit 

keser?’’ (el-Hicr 15/55, 56)  Allah Teâlâ kullarından ümidini kesmemelerini istiyor 

ve öğütlüyor. Hz. Ya’kub (a.s.) da tıpkı bu şekilde oğullarından ümidini 

kesmemelerini istemişti. (Yûsuf 12/87) Allah Teâlâ bir şeyi murat ettiği zaman 

sebepleri oluşturur ve o işin olmasını kolaylaştırır. Ne yaşlılık ne de kısırlık Allah’ın 

muradının gerçekleşmesine mani değildir. Hz. Zekeriya (a.s.)’nın da eşinin kısır 

olmasına rağmen Allah’ın dilemesiyle Hz. Yahya (a.s.) adında bir oğulları dünyaya 

gelmiştir.143 

Allah, Hz. İbrahim (a.s.)’e bir süre evlat vermemekle onu imtihan etmiş fakat 

o yine de dua ederek Allah’tan evlat talep etmiştir. Eğer kul için yazılmış ve 

değişmez bir kader karşısında çaresiz olsaydı o zaman Hz. İbrahim (a.s.)’in bu duayı 

yapması anlamsız olurdu. Bunun tam tersine kul her istediğini yapmada da özgür 

değildir. Eğer öyle olsaydı Hz. İbrahim (a.s.) talep ettiği evlada erken yaşlarda sahip 

olur ve Allah’a dua edip evlat talebinde bulunmazdı. Nitekim ayet-i kerimede 

evlatların verilip verilmemesinin imtihan vesilesi olduğu şöyle buyrulmuştur; 

‘‘Göklerin ve yerin hükümranlığı Allah’ındır. O, dilediğini yaratır. Dilediğine kız 

çocukları, dilediğine de erkek çocukları verir. Yahut o çocukları erkekler ve dişiler 

olmak üzere çift verir, dilediği kimseyi de kısır yapar.’’ (eş-Şûrâ 42/49-50) ‘‘Yoksa 

insan, (kayıtsız şartsız) her arzu ettiği şeye sahip olacağını mı zannediyor? Hayır, 

ahiret de dünya da yalnız Allah’ındır.’’ (en-Necm 53/24-25) Allah Teâlâ zalim 

değildir ve zulmü de haram kılmıştır. Kullarına hayatlarını düzene sokacak akıl, irade 

vb. yetenekler vermiş bunun yanında vahiy göndererek önünü aydınlatmış, yaratılışın 

amaç ve hikmetinden haberdar etmiştir. Gerisini de kulların hür iradelerine 

bırakmıştır.144 

 

 

 

 

                                                 
143Yıldırım, Asrın Kur’an Tefsiri, 6/3172. 
144Yıldırım, Asrın Kur’an Tefsiri, 6/3182-3183. 



92 

 

2.2.4. Hz. İbrahim’in Oğlunu Kurban Etmekle Emrolunması 

 

Hz. İbrahim (a.s.) aile fertlerini alarak; suyu ve ekini olmayan kurak bir 

vadiye bırakıp yanlarından ayrılmakla imtihan edilmiş; o bu ilahi emri yerine 

getirmekten geri durmamıştır. (Rivayete göre ailesi, eşi Hacer ve oğlu İsmail idi.) 

Ayet-i kerimede şöyle buyrulur; ‘‘Ey Rabbimiz! Ey sahibimiz! Namazı dosdoğru 

kılmaları için ben, neslimden bir kısmını senin Beyt-i Harem'inin (Kâbe'nin) 

yanında, ziraat yapılmayan bir vâdiye yerleştirdim. Artık sen de insanlardan bir 

kısmının gönüllerini onlara meyledici kıl ve meyvelerden bunlara rızık ver! Umulur 

ki bu nimetlere şükrederler.’’ (İbrâhîm 14/37)  

Hz. İbrahim (a.s.), çocuğu onunla beraber iş güç tutacak yaşa gelince 

rüyasında onu kurban ettiğini görmüş. Rüyasını oğluna anlatmış ve o da babasına 

emredileni yapmasını ve buna sabredeceğini bildirmiştir. (es-Sâffât 37/102) Hz. 

İbrahim (a.s.), Hakkın emrini gerçekleştirmek üzere kendisine teslim olan oğlunu 

(İsmail) kurban etmek için yere yatırınca Allah Teâlâ onların bu amelinden razı 

olmuş (es-Sâffât 37/103-105) ve imtihanı kazanmıştır. (es-Sâffât 37/106) Allah; 

imanına ve iyiliğine (es-Sâffât 37/110-111) karşın, oğlunun canına bedel olarak ona 

iri bir kurbanlık göndererek onları ödüllendirmiştir. (es-Sâffât 37/107) Ayrıca Hz. 

İbrahim'e bir peygamber olarak İshak da müjdelenmiştir. (es-Sâffât 37/112) Bu 

ayetlerde peygamber bir baba olarak Hz. İbrahim (a.s.)’in oğlunu kurban etmesi olayı 

anlatılıyor. Rivayete göre Hz. İbrahim (a.s.)’in, İshak ve İsmail adında iki oğlu vardı. 

Ayetlerde hangi oğlunun kurban edildiğinden söz edilmez fakat bazı tefsircilere göre 

bu oğul İsmail, bazılarına göre de İshak’tır.145 

İnsanı öldürmek haram olduğu halde Hz. İbrahim (a.s.)’in gördüğü rüyadan 

hareketle oğlunu kurban etmek istemesi, peygamberlerin gördükleri rüyaların hak ve 

sadık olduğunu gösteriyor. Demek ki Hz. İbrahim (a.s.)  rüya yoluyla Allah’tan bir 

emir almıştı. Yoksa oğlu ona ‘sen buyrulanı yap’ demezdi. Bir baba, oğlunu kesme 

emrine, oğul da kesilmeye rıza ve itaat ile imtihan edilmişlerdi. İkisi de Allah’ın 

emrine teslim olup itaat ettiklerinden dolayı övülmüş ve Allah tarafından cennetten 

                                                 
145Ebü’l-Hasan İzzeddin Ali b. Muhammed b. Abdülkerim İbnü’l-Esir, İslam Tarihi : el-kamil fi’t-

tarih tercümesi, çev. Ahmet Ağırakça (İstanbul : Bahar Yayınları, 1985), 103. 



93 

 

bir kurbanlık gönderilerek ödüllendirilmişlerdir. Biri Zebihullah ( Allah’ın 

kurbanlığı) diğeri de Ahde vefa örneği İbrahim (a.s.) mealindeki ayette buyurduğu 

gibi Vefiyyullah (Allah’ın emrine vefa gösteren) ismiyle övülmüş ve kıyamete kadar 

iftihar vesilesi olarak gösterilmiştir.  

Allah Teâlâ kulunu dilediği şeyle dilediği gibi imtihan edebilir. Eğer bu 

imtihan kaçınılmaz olarak başa gelecek türden bir olay olursa buna cebrî kader 

demek mümkün olur. Bu durumda, başa gelen kulun iradesi dışındadır ve yazılmış 

olan mutlaka olacaktır.  Yalnız şuna da dikkat etmek lazım ki Hz. İbrahim (a.s.) bir 

peygamber olarak Allah’tan aldığı rüya yollu vahiyle oğlunu kurban etmek istemiş. 

Oğlu da bunun farkında/bilincinde olduğu için babasına teslimiyet göstermiştir. Yani 

burada babasının emrini yerine getirirken aslında ilahi emre teslim olmuştur. Yoksa 

zulüm gören birinin bu zulüm karşısında kayıtsız şartsız teslim olması söz konusu 

olamaz. Önceki bölümde geçtiği üzere, zulmen zindana gönderilmesi ve iftiraya 

uğraması örneğinde Hz. Yusuf(a.s.)’un, bu sıkıntılardan kurtulmak için çaba sarf 

ettiğini ve zulmü kabul etmediğini görmüştük.  

Ayetlere baktığımızda Allah Teâlâ peygamberlerine verdiği bu mükâfatları; 

iradeli olarak yaptığı güzel davranışlarına, yüce ahlaklarına ve salih kimselerden 

olmalarına (Sâd 38/48) bağlamıştır. Allah’a karşı itaatkâr davranan kimseleri güzel 

bir son (Sâd 38/49-50),   isyankâr davranan kimseleri de kötü bir sonun (Sâd 38/55-

56)  bekledikleri haber verilmektedir.  

 

2.2.5. Hz. İbrahim’in Beytullah’ı İnşa’ Etmekle Emrolunması 

 

Hz. İbrahim (a.s.) kurak ve kervan geçmez bir vadide Kâbe’yi inşa etmekle 

emrolunmuş, Oğlu İsmail (a.s.) ile bu emri yerine getirmişlerdir. Bazı müfessirlere 

göre Allah’ın yeryüzünde ilk yaratığı yer burasıdır. (Âl-i İmrân 3/96) Hz. Âdem 

(a.s.)’e orada hac edilmesi emredildiğinde, Cebrail (a.s.) kendisine,  iki bin yıl önce 

meleklerin orada haccettiğini ve Allah’ın o evi, yeryüzünden iki bin yıl önce 

yarattığını belirtmiştir. 146 İbn Abbas’tan (r.a.) gelen rivayete göre, Hz. İbrahim (a.s.) 

                                                 
146Mâturidî, Tevilat, 1/262. 



94 

 

Kâbe’yi tamamlayınca, ‘‘Rabbim, onu bitirdim demiş, Allah Teâlâ da ‘‘İnsanlara 

hac ibadetini duyur’’ (el-Hac 22/27) buyurmuştur. Hz. İbrahim (a.s.), sesim her 

tarafa ulaşamaz ki dediğinde, sen duyur, sesini ulaştırmak benim işimdir’ cevabını 

vermiştir. Ey Rabbim, nasıl söyleyeyim? Diye sorduğunda, Allah Teâlâ şöyle 

buyurmuştur; De ki: Ey insanlar, kadim evi haccetmek size farz kılındı. Allah onun 

bu sözünü yerle gök arasında olan herkese duyurdu. İnsanlar dünyanın en uzak 

köşesinden gelmeye başladılar.’’147 

Hz. İbrahim (a.s.) birçok defa imtihan edilmiş ve bu imtihanları kazanmıştır. 

Peki, Hz. İbrahim (a.s.) nasıl davrandı da bu imtihanları kazandı? Ne yaptı da 

Halilullah yani Allah’ın Dostu unvanını elde ederek böyle büyük bir şerefe nail oldu? 

Kur’ân-ı Kerîme baktığımızda; bu ilahi dostluğun temelinde işini güzel yaparak 

kendini Allah’a vermek ve Allah’a tabi olmak üzerinde durulmuştur. (en-Nisâ 4/125) 

Hasan-ı Basri’ye göre, kendini Allah’a verenden kasıt; davranışlarının bütün 

yönlerini Allah’a verip yönelten yani bütün işlerini sadece Allah için yapan, kendini 

sadece Allah’a teslim eden kimsedir. İşini güzel yapmaktan kasıt ise yaptığı her şeyi, 

o konudaki bilgisine dayanarak yapan anlama gelir. Ve hüve muhsinun ifadesi güzel 

yapmak, güzellik anlamına gelen ‘ihsan’ kelimesinden gelir. Bu da yapmakla 

görevlendirildiği şeyi gerekenin fevkinde yapar, hatta onun fazlasını da yapar 

şeklinde yorumlanmıştır. Öyleyse kim ki, yaptığı her işini Allah’ın rızasını gözeterek 

yaparsa Allah da o kimseden razı olacaktır.148 

Hz. İbrahim (a.s.); yolcuların uğrak yerlerinde misafirhane hazırlamış ve 

hazırladığı her şeyi misafirlere ikram etmeyi adet haline getirmişti. Kendi üstün 

konumuna rağmen misafirlere ikram etmeyi ve onları ağırlamayı kendine görev 

edinmişti. Kur’ân-ı Kerîm’de, Hz İbrahim’in cömertliğinden ve 

misafirperverliğinden bahsedilmiş, evine gelen melekleri misafir zannederek önlerini 

yemek koymuştur. (ez-Zâriyât 51/26-27) Allah Teâlâ’nın Hz. İbrahim (a.s.)’e Halil 

sıfatını vermesi O’nun ikramı, lütfu ve ihsanıyladır. Çünkü Hz. İbrahim (a.s.), 

Allah’ın rızasını kazanacak güzel ameller işlemiş, Allah da onu dostu edinmiş ve 

kendisine dostluğun göstergesi olan çeşitli üstünlükler bahşetmiştir. Dostluğun 

                                                 
147Mâturidî, Tevilat, 5/129. 
148Mâturidî, Tevilat, 4/55. 



95 

 

sebebi tazim, saygı, itaat (en-Nahl 16/120) ve şükre (en-Nahl 16/121) 

dayanmaktadır.  

Hz İbrahim (a.s.) Ayet-i kerimelerde özü sözü doğru bir insan (Meryem 

19/41)  ağır başlı, hassas ruhlu, kendisini Allah'a vermiş (Hûd 11/75) yumuşak 

huylu ve sabırlı biri olarak tanıtılmıştır. (et-Tövbe 9/114) Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. 

İbrahim (a.s.)’in Allah’ın emirlerine karşı gösterdiği tavrı üzerinde dikkatle 

durulmuştur; ‘‘Rabbi ona, teslim ol, dedi, o da: Âlemlerin Rabbine teslim oldum! 

diye cevap verdi.’’ (el-Bakara 2/131) Böyle olmasına rağmen o, duasında kendisinin 

ve neslinin itaatkâr kimseler olmasını dilemiştir. ( el-Bakara 2/128) Peygamberler 

dinlerine ve özlerine karşı diğer insanlara göre korkuları en fazla olan kimselerdir. 

Hz. İbrahim (a.s.) Allah katındaki yüce mertebesine rağmen Allah’tan kendisini ve 

çocuklarını putlara tapmaktan uzak tutmasını (İbrâhîm 14/35), kendisine hikmet 

vermesini ve iyiler arasına katmasını istemiştir. (eş-Şuarâ 26/83) Kendisinden sonra 

gelecekler içinde, iyilikle anılmayı, kendisini naim cennetinin vârislerinden 

kılmasını, kıyamet günü kendisini mahcup etmemesini (eş-Şuarâ 26/84-89) dilemiştir. 

Allah Teâlâ Hz. İbrahim (a.s.)’in bu güzel ahlakından ve davranışlarından hoşnut 

olarak ona çeşitli ikramlarda bulunmuş. (Meryem 19/50) Dünyada verdiği 

güzelliklerin yanında ahiret mükâfatı da vadetmiştir.(en-Nahl 16/122) 

Hz. İbrahim (a.s.) kıssasında bize verilmek istenen mesajlara göre bir kul 

kendi iradesi dışında başına gelen ilahi kader karşısında Allah’ın rızasını kazanmak 

için O’na boyun eğip itaat eder, sabırlı ve metanetli davranırsa o da ilahi lütfa mazhar 

olacak demektir. Çünkü Kur’ân-ı Kerîm’de; ‘‘Rablerinin rızasına ermek için 

sabredenlere dünya yurdunun iyi sonucu, adn cennetleri va’d edilmiştir. Melekler de 

her bir kapıdan yanlarına girerek şöyle derler; sabretmenize karşılık selam 

sizlere.’’(er-Ra‘d 13/21-24)  

İrademiz dışında; yapıp etmemizin ya da yapmamız gerekip yapmadığımız bir 

fiilden ötürü başımıza gelenler hariç tutularak başımıza gelen bütün olaylar cebri 

kader ile yani ilahi bir imtihan ile gelmiştir. Eğer iş burada Cebriyye’nin dediği gibi 

olsaydı Hz. İbrahim (a.s.) yaşadığı bu olaylar karşısında yaprağın durumu gibi 

çaresiz davranır, hiçbir çaba içine girmez ve mücadele etmezdi. Eğer Mu‘tezile’nin 

dediği gibi olsaydı bu sefer Hz. İbrahim (a.s.) her şeye güç yetireceğini düşünerek ne 



96 

 

Allah’tan istekte bulunup yardım dilerdi ne de ona dua ederdi. Çünkü bu durumda bir 

şey yapmak anlamsız olurdu. Bu ayet-i kerime Mu‘tezile’nin görüşünü devre dışı 

bırakıyor; ‘‘Biz dilediğimiz kimselerin derecelerini yükseltiriz.’’ (el-En‘âm 6/83) 

Onlara göre herkes kendi yapıp etmeleri sebebiyle kendi derecelerini kendileri 

yükseltirler veya düşürürler. Hâlbuki burada Hz. İbrahim (a.s.)’in derecesini 

yükselten Allah’tır. Bu ayetler de buna işaret etmektedir; ‘‘Biz O'na İshak ve 

(İshak'ın oğlu) Yakub'u da armağan ettik; hepsini de doğru yola ilettik; Biz iyi 

davrananları işte böyle mükâfatlandırırız.’’(el-En‘âm 6/84) ‘‘Ona İshak ve Ya'kub'u 

bağışladık. Soyundan gelenlere peygamberlik ve kitap verdik. Ona bu dünyada 

mükâfatını verdik. Şüphesiz o, ahirette de iyiler arasında yer alacaktır.’’ (el-Ankebût 

29/27) 

Beni İsrail peygamberlerin tamamı İshak oğullarından gelmiştir. 

Peygamberimiz Hz. Muhammed (s.a.v.) ise Hz. İsmail (a.s.)’in soyundan gelmiştir. 

Bütün din müntesipleri farklı din ve mezheplerde olmalarına rağmen kendilerini Hz. 

İbrahim (a.s.)’e nispet etmişler ve onun dini ve sünneti üzere olduklarını iddia 

etmişlerdir. Hepsi de Hz. İbrahim (a.s.)’den razı olmuş ve ona yakınlık 

hissetmişlerdir. Böylelikle Yüce Allah ona bütün dillerde güzel övgüler bahşetmiştir. 

Biz Müslümanlar da her namazda onu ve ailesini anarak dua etmekteyiz. 149 

Allah Teâlâ tüm inanan kullarına da dünyada mükâfat bahşedeceğini 

bildirmiştir; ‘‘De ki (Allah şöyle buyuruyor): Ey inanan kullarım! Rabb’inize karşı 

gelmekten sakının. Bu dünyada iyilik yapanlar iyilik bulacaktır. Allah’ın arzı 

geniştir. Sabredenlere mükâfatları hesapsız verilecektir.’’(ez-Zümer 39/10) Her ne 

kadar başımıza gelen bazı olaylar irademiz dışında gerçekleşiyor olsa da bu olaylara 

karşı göstereceğimiz tepki tamamen bizim irademize bağlıdır. Buna göre yaşadığımız 

olay karşısında ya Allah’ın rızasına uygun bir tepki gösterip bu imtihanı kazanacağız 

ya da Allah’ın rızasının aksine bir tepki oluşturup imtihanı kaybedeceğiz. Burada 

hadiseler zahiri bir bakışla ele alınırsa cebir var gibi zannedilir; fakat netice itibariyle 

insanın dünya ve ahiret hayatını şekillendiren kulun kendi özgür iradesidir.  

‘‘Onlara rahmetimizden bağışta bulunduk; kendilerine haklı ve yüksek bir 

şöhret nasip ettik.’’ (Meryem 19/50) ‘‘Onları, emrimiz uyarınca doğru yolu gösteren 

                                                 
149Mâturidî, Tevilat, 11/136. 



97 

 

önderler yaptık ve kendilerine hayırlı işler yapmayı, namaz kılmayı, zekât vermeyi 

vahyettik. Onlar, daima bize hep kulluk ettiler.’’ (el-Enbiyâ 21/73) ‘‘Bunun üzerine 

biz, tarafımızdan bir rahmet ve kulluk edenler için bir hatıra olmak üzere onun 

duasını kabul ettik; kendisinde dert ve sıkıntı olarak ne varsa giderdik ve ona aile 

efradını, ayrıca bunlarla birlikte bir mislini daha verdik.’’ (el-Enbiyâ 12/84) 

Hz. İbrahim (a.s.), dönemin hükümdarının (Nemrut) karşısına çıkıp dini tebliğ 

etmede azimli ve sabırlı bir şekilde, hak davasını anlatmıştır. Allah’ın kendisine 

verdiği hükümdarlıkla şımaran Nemrut, Allah hakkında Hz. İbrahim (a.s.) ile 

tartışmaya girince Allah Hz. İbrahim (a.s.)’e yardım etmiş ve söylediği söz ile 

Nemrut hayrete düşmüştür; ‘‘İbrahim, Rabbim hayat veren ve öldürendir, demişti. O 

da, ‘ben de hayat verir ve öldürürüm demişti. İbrahim: Allah güneşi doğudan 

getirmektedir; haydi sen de onu batıdan getir, dedi. Bunun üzerine inkârcı adam 

şaşırıp kaldı. Allah zalimler zümresine muvaffakiyet vermez.’’ (el-Bakara 2/258) 

İmam Mâtüridî’ye göre Nemrut’a hükümranlık verilmesinin amacı Allah’ın onu 

imtihan etmek istemesidir. Bu tıpkı zenginlik ve sağlık ile fakirlik ve hastalık 

verilmek suretiyle kişilerin imtihan edilmesi gibidir.   Fakat Nemrut Allah’ın verdiği 

bu mülküyle şımarıp her şeye malik olacağını zannedince zalimlerden oldu. Ayet-i 

kerimede buna dikkat çekilmiş ve insanın her istediğinin gerçekleşmesinin mümkün 

olamayacağı vurgulanmıştır; ‘‘Yoksa insan her arzu ettiği şeye sahip olacağını mı 

zannediyor? Hayır, sonuç da başlangıç da yalnız Allah’a aittir.’’ (en-Necm 53/24, 

25) Allah zalimleri ile salih amel sahiplerini bir tutmaz; ‘‘Yoksa kötülük işleyenler 

ölümlerinde ve sağlıklarında kendilerini inanıp iyi amel işleyen kimseler ile bir mi 

tutacağımızı sandılar?’’ (el-Câsiye 45/21) 

 

 

 

 

 

 

 



98 

 

SONUÇ 

 

Hz. peygamber (s.a.v.) ve sahabeler dönemine bakıldığında kaza ve kader 

hakkında herhangi bir problemin teşekkül etmediği fakat Tabiin ve Tabe-i Tabiin 

yani Emevilerin hâkim güç olduğu dönemde asıl kader tartışmalarının geliştiği 

görülmektedir. Kur’an-ı Kerîm’de geçen kader ile ilgili ayetlerden bir kısmı yüzeysel 

bakıldığında cebir ifade ederken diğer bir kısmı da insanın iradeli oluşuna dikkat 

çekmektedir. Tezimizin ilk bölümünde bu ayetlere yer verdik. Mezhepler kendi 

görüşünü destekleyen ayetleri seçip kullanırken kendi görüşünü desteklemeyen 

ayetleri de ya görmezden gelmiş ya da kendi görüşüne uygun bir şekilde tevil 

etmiştir. Buradan anlaşılacağı üzere insanlar Kur’an metnine bakarak kader 

konusunda ayrılığa düşmemişlerdir. Bilakis daha önce kendilerinin meydana 

getirdikleri problemlerin olumsuz neticesini, kendi üzerlerinden kaldırıp Allah’a 

nispet etmek için Kur’an ayetlerini delil olarak kullanmışlardır. Bazı araştırmalara 

göre sınırlı da olsa peygamber ağzından yalanlar uyduranlar da çıkmıştır. 

Zaman içinde kaza ve kader konusu karmakarışık bir hal aldığından, tarihi 

olaylar ve problemlerin çıkış noktaları dikkate alınmayınca bir takım yanlış fikirler 

gelişmiştir. Geçmiş zamanın din büyükleri de bu yüzden kaza ve kaderi çeşitli 

şekillerde anlatmıştır. Böylece bunları okuyan ve dinleyenler, görüşlerden birini 

kabullenerek şüpheye düşmekten kurtulmuştur. Bazı İslam âlimleri de bu 

karışıklıklardan ötürü kader mevzusuna girmemeyi tavsiye etmişler. 

Kaza ve kadere iman; kişiyi ye’se, ümitsizliğe düşmekten ve şımarıklıktan 

korumak içindir. Ayrıca insan; bir işin ezelde nasıl takdir edildiğini bilmediği için, 

Allah Teâlâ’nın emrine uyarak çalışmaya gayret göstermelidir.150 Kaza ve kader, 

insanın çalışmasına mani değildir aksine teşvik eder; ‘‘Çalışınız! Herkes, kendisi için 

takdir edilmiş olan şeylere sürüklenir’’ hadisi şerifi çalışmak ile kaza ve kader 

arasında sıkı bir bağlılık bulunduğunu bildirmektedir. Çünkü Allah bu dünya 

düzeninde, eşya arasında bir takım kanunlar yaratmış, bir şeyi başka bir şeyin 

varlığına sebep kılmıştır. (en-Necm 53/49-51) Düşünce ve hareketlerinde hür olan 

                                                 
150Şeyhu’l-İslâm Mustafa Sabri Efendi İnsan ve Kader, çev. İsa Doğan (İstanbul: Kültür Basın ve 

Yayın, 1989), 291-311. 



99 

 

insanlar irade sahibidir. Fakat düşünce ve işleri, bir sebebe bağlıdır. Bu sebepler 

insanı hür olmaktan çıkarmaz. Çünkü sebepler olmadan da, irade sahibidirler ve 

sebepsiz olarak da irade eder ve yaparlar. Sebepler varken, insan istemezse, iş olmaz. 

İnsan bir işi yapıp yapmamayı irade etmeden önce, zihninde düşünür muhakeme 

eder. Hangi taraf ağır gelirse, onu irade eder. Her ne kadar sebepler dünyasında 

yaşıyor olsak bile bu Allah’ın kontrolünün dışında gerçekleşmez. Bu durum şu ayet 

ile biraz daha açık hale gelmektedir: ‘‘Allah, kullarına tümüne birden rızkı bol bol 

verseydi, yeryüzünde mutlaka azgınlık ederlerdi. Fakat O, rızkı dilediği ölçüde 

indirir.’’ (eş-Şûrâ 42/27) Çünkü ayette hayatın, Allah’ın kontrolü altında olduğu 

vurgulanır. 

Yüce Allah, olmuş ve olacak her şeyden haberdar olduğunu, kullarını imtihan 

edeceğini, bu imtihanların nasıl olacağını ayetlerle belirtmiştir. (el-Bakara 2/155), 

(Âl-i İmrân 3/141-142) Allah Teâlâ, iyi ve kötü imtihanlar karşısında kulun doğru ve 

yanlış tavırlarını ortaya çıkarmayı murat etmiş; bu süreçte doğru tavrın ne olması 

gerektiğini insanlara açık ayetleri ile bildirmiştir. (Hûd 11/9-11), (ez-Zümer 39/49), 

(el-Bakara 2/156) Bununla beraber peygamberlerin hayat hikâyelerini de canlı 

örnekler olarak gözler önüne sermiş, onlardan örnek almamızı kolaylaştırmıştır. 

Biz de Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim (a.s.)’in Kur’ân’da geçen hayat 

hikâyelerini inceleyerek kader konusunda takınmamız gereken doğru tavrı tespit 

etmeye çalıştık. Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. İbrahim (a.s.)’in başına neler geldiğini ve bu 

durumlar karşısında neler yaptıklarını inceledik. Hz. Yusuf (a.s.)’un özel bir rüya 

görmesinden başlayarak yaşadığı olaylara bütüncül bir gözle baktığımızda her bir 

olayın diğerine bağlı sebepler zinciri içerisinde cereyan ettiği görülmüş oldu. Bu 

muhteşem neticeden bî haber olarak yaşananlara bakıldığında, peygamber de olsa her 

bir insanın yaşadıklarının kötü olarak görülmesi mümkündür. Fakat neticeye 

odaklandığımızda yaşanan her şeyin birçok sebep ve hikmeti bulunduğu görüldü. Bir 

rüya göstererek başlattığı bir hayat hikâyesini, o rüyanın tabirini gerçekleştirerek 

sonlandıran, Allah Zülcelal’in mutlak iradesidir. Bu rüyanın gerçekleşmemesi için 

yapılan tüm çabalar boşa çıkmış Allah’ın yegâne irade ve gücü üstün gelmiştir.  

Bizlere örnek olarak gösterilen kıssaya baktığımızda şu ortaya çıkar; dünya 

hayatı, tüm isteklerimizin gerçekleşeceği bir yer değil ve biz buraya her istediğimizi 



100 

 

elde etmek için gelmedik. (en-Necm 53/24) Dünya hayatında sebepler zincirini takip 

ederek bir işin gerçekleşmesi için gerekli tüm çaba ve gayreti gösterdikten sonra dahi 

o iş (istekler) gerçekleşmeyebilir. Hatta planladığımızın tersine işler gelişebilir ve 

hayatımız birdenbire ters bir istikamete dönebilir. (Âl-i İmrân 3/26) Burada irademiz 

ve kontrolümüz dışında başımıza gelen olaylar karşısında imtihan dünyasında 

olduğumuzu idrak edip kaza ve kaderin yani hayatın yegâne planlayıcısının Allah 

olduğuna mutmain bir kalp ile iman etmek ve işin hikmetini anlamaya çalışmak 

gerekir. Bu şekilde bir iman ile hayatımız daha düzenli ve ruh dünyamız daha 

huzurlu olacaktır. Bu olaylar bazen kötü görünse de bizim için fayda mı yoksa zarar 

mı barındırıyor bunu selim bir akıl ile değerlendirdikten sonra gücümüz nispetinde 

sıkıntı veren şeyi düzeltmek ve sorunu ortadan kaldırmak için de çaba sarf etmemiz 

gerekir. Çünkü Kur’an’da belirtildiği gibi biz ancak çabalarımızın sonucunu elde 

edebiliriz. 

Sebepler zinciriyle birbirine bağlı dünya hayatımızda Cebriyye’nin dediği gibi 

rüzgârın önünde uçuşan bir tüy gibi değiliz çünkü bizden çaba sarf etmemizi isteyen 

bir yaratıcımız var. Mu‘tezile’nin, kulun kendi fillerinin yaratıcısı olduğunu iddia 

eden bu söyleminde de hak ve hakikat örtülmektedir. Çünkü kul, her dilediğini 

gerçekleştirme gücüne sahip değildir. İmtihan olduğumuz konu ne olursa olsun 

Allah’ın bizden istediği, çaba sarf etmemizdir. Allah’ın bizden istediği şekilde, 

iyiliğe ulaşmak ve kötülükten uzaklaşmak için sarf edilen tüm çabaların sonucu bizi 

cennete, iyilikten uzaklaşma ve kötülüğü çoğaltma yönünde yapılan çabalar da bizi 

cehenneme götürür. Gösterdiğimiz çabanın yönü ahirette varacağımız nihai sonu 

belirleyecektir. Öyleyse kullar; dün yaşananları ilahi kaderin bir neticesi olarak bilip 

huzuru kalp ile Allah’a teslim olarak geçmişin hüzünlerinden sakınmalı ve yarına da 

korku ve ye’se kapılmadan ümitle bakmalı ki yaşadığı günün, anın hakkını vererek 

çalışıp çabalayabilmeli. 

 

 

 

 

 



101 

 

KAYNAKÇA 

Abdulhamid, İrfan. İslamda Itikadi Mezhepler ve Akaid Esasları. çev. Saim Yeprem. 

İstanbul : Marifet Yayınları, 1981. 

Adam, Hüdaverdi. Kaza ve Kader. Adapazarı: Değişim Yayınları, 1998. 

Âl-i Şeyh, Abdurrahman b. Hasan. Fethü’l-mecîd şerhi Kitâbi’t-Tevhid. Riyad: 

İdaretü’l-Buhusi’l-İlmiyye, 1413. 

Altıntaş, Ramazan. Kelam El Kitabı. Ankara : Grafiker Yayınları, 2012. 

Ardoğan, Recep. Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel Inanç Sorunları. 

İstanbul : Klm Yayınları, 2018. 

Ayvallı, Ramazan. Peygamberler Tarihi Ansiklopedisi. İstanbul : Türkiye Gazetesi, 

ts. 

Bağdadi, Ebû Mansur Abdülkahir b. Tahir b. Muhammed Temimi Abdülkahir. 

Usulü’d-dîn. Beyrut : Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1981. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’an-I Kerim’in Türkçe Meali Alisi Ve Tefsiri. İstanbul : 

Bilmen Yayınevi, 1964. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm Cu’fî. Sahîhü’l-Buhârî. 

İstanbul : el-Mektebetü’l-İslâmiyye, 1979. 

Şeyhu’l-İslâm Mustafa Sabri Efendi İnsan ve Kader. çev. İsa Doğan. İstanbul: Kültür 

Basın ve Yayın, 1989. 

Ebî Davud, Süleyman b. Eş’as b. İshak el-Ezdi Ebû Davud. Sünenu Ebî Davud. 

Humus : Muhammed Ali es-Seyyid, 1969. 

eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcanî. et-Ta’rifat. Beyrut : Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1983. 

Giridi, Sırrı. Nakdü’l-kelam fi akaidi’l-İslâm. İstanbul, 1324. 

Gökçe, Cüneyt. Semerkand ve Muhammed b. Eşref es-Semerkandî. İsatnbul: Nida 

Akademi, 2019. 

Gölcük, Şerafettin. Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri Bâkıllânî’de İnsanın Fiilleri 

Anlayışı. İstanbul: Kayıhan Yayınevi, 1979. 

Gölcük, Şerafettin. Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler. Konya : Tekin Kitabevi, 2001. 



102 

 

Harputi, Abdüllatif. Tenkihü’l-kelam fî akaidi ehli’l-İslâm. Dersaâdet : Necm-i 

İstikbal Matbaası, 1330. 

İbnü’d-Deyba’, Ebû Muhammed Vecihüddin Abdurrahman b. Ali. Hadis 

Ansiklopedisi : kütüb-i sitte. çev. İbrahim Canan. Ankara: Akçağ Yayım, ts. 

İbnü’l-Esir, Ebü’l-Hasan İzzeddin Ali b. Muhammed b. Abdülkerim. İslam Tarihi : 

el-kamil fi’t-tarih tercümesi. çev. Ahmet Ağırakça. İstanbul : Bahar Yayınları, 

1985. 

İbnü’l-Esir, Ebü’s-Seadat Mecdüddin Mübarek b. Muhammed. en-Nihaye fî garibi’l-

hadis ve’l-eser. Kahire : Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1963. 

İbrahim el- Hâzimî. 7 Hadis İmamının İttifak Ettiği Hadisler. çev. Hanifi Akın. 

İstanbul: Polen Yayın, 2007. 

İsfahani, Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragıb. Müfredâtu 

elfazi’l-kur’ân. Dımaşk : Dârü’l-Kalem, 1992. 

İsferâyinî, Ebü’l-Muzaffer. et-Tebsir fi’d-dîn ve temyizü’l-fırkati’n-naciye ani’l-

fıraki’l-hâlikin. Beyrut : Âlemü’l-Kütüb, 1983. 

Kadî Abdulcebbâr. Şerhü’l-usuli’l-hamse. thk. Abdülkerim Osman. Kahire : 

Mektebetu Vehbe, 1988. 

Karadeniz, Osman. İnsan Iradesi ve Kudret-i İlahiyye Bağlamında Kader Mes’elesi. 

thk. İlyas Çelebi. İstanbul : Ensar Neşriyat, 2011. 

Kârî, Ali el-. Fıkh-ı Ekber Aliyyül-Kârî Şerhi. ed. Yunus Vehbi Yavuz. İstanbul: 

Çağrı Yayınları, 1979. 

Kasar, Veysel. İlk Dönem Kelamında Kudret Sıfatı Etrafındaki Tartışmalar. 

İstanbul : Kardelen Yayınları, 2019. 

Kur’an’ı Kerim Meali. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2007. 

Kutub, Seyyid b. Kutub b. İbrahim Seyyid. Fî zılali’l-Kur’ân. İstanbul : Dünya 

Yayınları, 1991. 

Lamişî, Ebü’s-Sena Mahmûd b. Zeyd. et-Temhid li-kavâ’idi’t-tevhid. Beyrut : 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1995. 



103 

 

Manzur, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî İbn. Lisanü’l-arab. 

Beyrut : Dâru Sadır, ts. 

Mâturidî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd. Te’vilatü’l-Kur’ân. 

İstanbul: Ensar yayınları, 2018. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Mâtürîdî Semerkandî. 

Kitabü’t-tevhid. ed. Bekir Topaloğlu-Muhammaed Aruçi. Beyrut İstanbul : 

Dâru Sâdır İslam Araştırmaları Merkezi, 2007. 

Mevdudi, Ebu’l A’la el-. Tefhimu’l-Kur’an. İstanbul : Bengisu Yayıncılık, 1997. 

Mutlu, İsmail. İnsan Kadere Mahkum Mu? İstanbul: Mutlu yayıncılık, 2015. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyin Kuşeyrî Nisaburî Müslim b. Sahîhü’l-Müslim. Riyad: Dâru 

Âlemi’l-Kütüb, 2003–1424. 

Önemli, Kadri. Ümmeti Kutuplaştıran İlk İhtilaflar. İstanbul: Nida Akademi, 2020. 

Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Mebâhisü’l-meşrikıyye fî ilmi’l-ilâhiyyât 

ve’t-tabîiyyât. Beyrut : Dârü’l-Kitâbi’l-Arabi, 1990. 

Sabuni, Nureddin es-. Matüridiye Akaidi = el-Bidaye fi usuli’d-din. İstanbul : 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2012. 

Said, Nursî. Risale-i Nur Külliyatından Sözler. İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2007. 

Sami, Şemseddin. Kâmûs-ı türkî. Dersaâdet : İkdam Matbaası, 1317. 

Sırrı Paşa, Giritli. Güzel İnsan Yusuf = Ahsenü’l-Kasas: Yusuf Suresi Tefsiri. 

İstanbul : Elest Yayınları, 2005. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Taceddin Muhammed b. Abdülkerim. el-Milel ve’n-nihal. 

Beyrut : Dârü’l-Ma’rife, 1975. 

Şimşek, Said. Hz İbrahim 1. Hz İbrahim Sempozyumu Bildirimleri. ed. Bakkal Ali. 

Şanlıurfa: Şurkav Yayınları, 1997. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme Ezdî Hacrî Mısrî. el-akidetü’t-

tahaviyye. İstanbul: İstanbul, 2019. 

Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre es-Sülemî. el-câmiü’s-sahîh = sünenü’t-

tirmizî. Mısır: Mustafa el-Babi el-Halebi, 1978. 



104 

 

Tok, Fatih. Hz. İbrahim ve Tevhid Mücadelesi. ed. Atilla Yargıcı. İstanbul: Ensar 

yayınları, 2021. 

Topaloğlu, Bekir. Kelam Ilmine Giriş. İstanbul : Damla Yayınevi, 2013. 

Topaloğlu, Bekir. Kelam Terimleri Sözlüğü. İstanbul : İSAM Yayınları, 2013. 

Turhan, Kasım. Bir Ahlak Problemi Olarak Kelâm ve Felsefe Açısından İnsan 

Filleri. İstanbul: İFAV Yayınları, 1996. 

Yeprem, Saim. İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâturidi. İstanbul: Şamil Yayınevi, 1980. 

Yıldırım, Celal. Asrın Kur’an Tefsiri: Ilmin Işığında. İzmir : Anadolu Yayınları, 

1986. 

Zebidî, Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed. Tâcü’l-arûs 

min cevâhiri’l-kâmûs. Beyrut : Dârü’l-Fikr, 1994. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed ez-. el-Keşşâf an 

hakaiki’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fî vücuhi’t-te’vil = el-Keşşaf an hakaikı 

gavamizi’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fî vücuhi’t-te’vil. Kahire : Matbaa-i Âmire, 

1890. 

 


