HARRAN UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANA BIiLIiM DALI
KELAM BIiLiM DALI
(YUKSEK LIiSANS TEZi)

KUR'AN-I KERIM'DE KADER ALGISI:
HZ. YUSUF VE HZ. iBRAHIM KISSALARI ORNEGI

Zeliha KOYUNCU

SANLIURFA-2022



HARRAN UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANA BIiLIM DALI
KELAM BIiLiM DALI
(YUKSEK LIiSANS TEZi)

KUR'AN-I KERIM'DE KADER ALGISI:
HZ. YUSUF VE HZ. IBRAHIM KISSALARI ORNEGI

Zeliha KOYUNCU

Danisman

Dog. Dr. Veysel KASAR

SANLIURFA-2022



T.C.
HARRAN UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
TEZ ONAY SAYFASI

TEZ ONAY SAYFASI

Do¢. Dr. Veysel KASAR danismanhiginda, Zeltha KOYUNCU’nun hazirladig
“Kur’an-1 Kerim’de Kader Algisi: Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. ibrahim (as.)
Kissalar1 Ornegi” konulu bu ¢alisma 02/10/2021 tarihinde asagidaki jiiri tarafindan
Harran Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anabilim
Dalr’'nda (Kelam) YUKSEK LISANS TEZI olarak kabul edilmistir.

X Oybirligiyle / 1 Oy ¢oklugu ile

Imza

Danisman Dog. Dr.Veysel KASAR

Uye Dr. Ogr. Uyesi Mehmet
Ciineyt GOKCE

Uye Dr. Ogr. Uyesi Mehmet
TASDELEN

Bu tezin Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dalinda yapildigini ve
enstitiimiiz kurallarina gore diizenlendigini onaylarim.

Prof. Dr. Sevket OKTEN
Enstiti Midiiri

Bu calisma: ............. Tarafindan Desteklenmistir.

ProjeNo : ...............

Not: Bu tezde kullanilan 6zgiin ve baska kaynaktan yapilan bildiriglerin,
cizelge, sekil ve fotograflarin kaynak gosterilmeden kullanimi 5846 sayili
Fikir ve Sanat Eserleri Kanunundaki hiikiimlere tabidir.




T.C.

HARRAN UNiIVERSITESI DokiimanNo : HRUKVS-FRMO13
TEZLi YUKSEK LiSANS Vaym Tarihi : ../.020...
ORIJINALLIK RAPORU ve BEYAN FORMU ~ Reizonfe
RevizyonTarihi:
Savfa No v 31

ORIJINALLIK RAPORU ve BEYAN FORMU

OGRENCININ

Ogrenci No 175230021

Ad1/ Soyadi Zeliha KOYUNCU

Anabilim Dali/Programi | Temel Islam Bilimleri / Tezli Yiiksek Lisans

Tez Konusu Kur’an-1 Kerim’de Kader Algisi: Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. ibrahim (a.s.)
Kissalar1 Ornegi

SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU MUDURLUGUNE

Yukarida bashgi belirtilen Yiiksek Lisans Tez ¢alismamin a) Kapak sayfasi, b) Giris, ¢) Ana bolimler
ve d) Sonug¢ kisimlarindan olusan toplam 115 sayfalik kismina iliskin, 20/08/2021 tarihinde sahsim/
danigmanim tarafindan Turnitin adli intihal tespit programindan asagida belirtilen filtrelemeler
uygulanarak alinmig olan orijinallik raporuna goére, benzerlik oran1 %24 °tiir. Ayrica Tez ¢aligsmasi hi¢bir
blok kopyalama icermemektedir.

Uygulanan filtrelemeler:

1- Kabul/Onay ve Bildirim sayfalari harig,

2- Kaynakga harig

3- Alintilar harig/dahil

4- 5 kelimeden daha az ortliisme igeren metin kisimlari harig

Yiiksekogretim Kurulu Bilimsel Arastirma ve Yayin Etigi Yonergesi, Harran Universitesi Bilimsel

Arastirma ve Yayin Etigi Yonergesini ve Harran Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii tez calismasi
Orijinallik Raporu alinmasi ve kullanilmast Uygulama Esaslari’ni inceledim ve bu Uygulama
Esaslari’'nda belirtilen azami benzerlik oranlarina gore tez c¢alismamuin herhangi bir intihal
icermedigini; aksinin tespit edilecegi muhtemel durumda dogabilecek her tiirlii hukuki sorumlulugu
kabul ettigimi ve yukarida vermis oldugum bilgilerin dogru oldugunu beyan ederim. Etik ihlal tespiti
halinde, Enstitii yonetim kurulunca, diplomamin iptal edilmesini kabul ediyorum.

Geregini saygilarimla arz ederim.
20/08/2021

Zeliha KOYUNCU

Yukarida yer alan raporun ve beyanin dogrulugunu onaylarim. 20/08/2021

Dog. Dr.Veysel KASAR

(Danigman)



OZET

KUR'AN-I KERIM'DE KADER ALGISI: HZ. YUSUF VE HZ.
IBRAHIM KISSALARI ORNEGI
KOYUNCU, Zeliha
Yiiksek Lisans Tezi
Temel islam Bilimleri Anabilim Dah
Tez Damsmani: Dog¢. Dr. Veysel KASAR
Eyliil, 2021, 115 sayfa
Bu ¢alismanin konusu Kur’an-1 Kerim’de; Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. Ibrahim
(a.s.) kissalar1 baglaminda ortaya konan kader algisidir. Temel hedef, Kur’an-1
Kerim’in kader konusunda nasil bir bakis a¢ist sundugunu goérmektir. Calismada, bu
genis hedefin bir pargasi olarak hayatlar1 ibretlik olaylarla gecen Hz. Ibrahim (a.s.)
ve Hz. Yusuf (a.s.) kissalarinin itizerinde durulmustur. Kur’an-1 Kerim’de gegen

diyaloglar incelenerek konu, bu iki peygamberin kissalar1 tizerinden ele alinmastir.

Calismada, farkli kader inanislari, imkan oOlgiisiinde ele alinmistir. Bir inang
meselesi olan kader konusunda, yanlis diisiincelere yonelmenin insanlarin dini ve

diinyevi hayatindaki etkilerine dikkat ¢ekilmistir.

Bu calismada, betimleme ve karsilastirma metodu kullanilmistir. Oncelikle
Kur’an-1 Kerim’deki kader konusuna bakisi ele alan ayetler tespit edilmistir. Bilahare
tezde Ornek olarak diisiiniilen iki peygamber kissasindaki diyaloglar incelenmistir.
Ayrica tarihi siireg icinde kader ile ilgili Islam inang mezheplerinin ortaya koyduklari
temel bakis agis1 ile Kur’an-1 Kerim’in bu iki kissasinda ortaya konan kader algisi

karsilastirilarak ortaya ¢ikan tablo incelenmistir.

Calismada Kaderle ilgili Kur’an-1 Kerim ayetleri incelenmeye gayret edilip;
temel Kelam kitaplarinin ilgili boliimleri ile kader konusuna dair lehte ve aleyhte
yazilan tezlerden istifade edilmistir. Ayrica konuyla ilgili makaleler ile ansiklopedi

maddelerinden de faydalanilmistir.

Calismada secilen peygamberlerin yasadiklar1 olaylara ve olaylar karsisinda
gosterdikleri tepkilere dikkat ¢ekilmis, kadere yaklasimla ilgili ilging durumlar 6n

plana ¢ikarilmaya calisilmistir. Kader konusunu Kur’an’dan bazi ayetleri 6n plana

v



c¢ikararak diistinmenin ve parcaci bir bakis agisiyla ele almanin yanlis oldugu ortaya
konulmustur. Bu anlamda kaderin dogru anlasilmasi agisindan konuyu biitiinciil bir

gozle ele almanin geregi ve 6nemi teyid edilmistir.

Anahtar Kelimeler: Kader, Kaza, Kesb, Halk, Takdir, Tedbir, Tevekkil,

Allah’1n iradesi, Kullarm iradesi, Istitaat.



ABSTRACT
PERCEPTION OF FATE IN THE QURAN: THE EXAMPLE OF
PROPHET YUSUF AND IBRAHIMS’ STORIES
KOYUNCU, Zeliha
Master’s Thesis
Department of Basic Islamic Sciences
Advisor: Assoc. Prof. Veysel KASAR
September, 2021, 115 pages
The subject of this study is the perception of fate which is revealed with
Prophet Yusuf and Ibrahims’ In the Qur'an. The main goal is to see how the Qur'an
presents a perspective about fate.In the study, as part of this broad goal, were
emphasized that the stories of Prophet Yusuf and Ibrahim who filled with interesting
events. By examining the dialogues in the Qur'an, the subject was discussed through
the stories of these two prophets.

In the study, different fate beliefs were examined to the extent possible. About
the fate which is a matter of belief, took attention the effects of turning to wrong

thoughts on people's religious and worldly lives.

In this study, descriptive and comparison method was used. First of all, the
verses in the Qur'an that deal with the issue of fate were detected. Afterwards, the
dialogues in the stories of two prophets, which were considered as examples in the
thesis, were examined. In addition, the picture that emerged by comparing the basic
point of view of the Islamic Faith Sects about fate in the historical process and the

perception of fate revealed in these two stories of the Qur'an was examined.

In the study, it was tried to examine the verses of the Qur'an about fate. With
the relevant chapters of the main Kalam Books and the theses written for and against
the subject of fate were utilized. In addition, related articles and encyclopedia

resources were also used.

In the study, taken attention to the events of the selected prophets and their
reactions to the events. Interesting situations about the approach to fate were tried to

be highlighted. It has been revealed that it is wrong to think about the issue of fate by

Vi



highlighting some verses from the Qur'an and to deal with it from a fragmentary
perspective. In this sense, the necessity and importance of approaching the issue with

a holistic perspective in terms of a correct understanding of Fate was confirmed.

Keywords: Fate, Kaza, Kesh, People, Appreciation, Action, Tawakkul,
Allah's Will, Servants' Will, Istitaat.

Vil



KUR'AN-I KERIM'DE KADER ALGISI:
HZ. YUSUF VE HZ. iIBRAHIM KISSALARI ORNEGI

ICINDEKILER

TEZ ONAY SAYFASI I
ORIJINALLIK RAPORU ve BEYAN FORMU i
OZET v
ABSTRACT VI
ICINDEKILER VIl
KISALTMALAR X
GIRIS
A Konu, Onem, Amag ve Yontem

a. Tezin Konusu

b. Tezin Onemi

c. Tezin Amaci

d. Tezin Yontemi

N A DWW W R

B.Kaynak Degerlendirmesi

BIRINCI BOLUM
BiR INANC PROBLEMIi OLARAK GECMISTEN GUNUMUZE KADER
ALGISI
1.1. TEMEL KAVRAMLAR
1.1.1.Kaza ve Kader
1.1.2. Takdir
1.1.3. Allah’1n iradesi ve Kullarin Iradesi
1.1.4. istitaat
1.1.5.Kesb
1.1.6. Halk (Yaratma)
1.1.7.Tedbir
1.1.8.Tevekkiil
1.2.KADER ALGISI

W o 0O © o N N oo O O

1.2.1.Kur’an-1 Kerim’de Kader Kavraminin Anlamlari

Vil



1.2.1.1. Kader Kelimesinin Olgii ve Miktar Anlamina Isaret Eden Ayetler

9

1.2.1.2. Kaderin, Allah’1n Iradesiyle Gergeklestigine Isaret Eden Ayetler

1.2.1.3 Kaderin, Insanin Kesbine Bagli Olarak Gergeklestigine Isaret

Eden Ayetler
1.2.2. Hadis-i Seriflerde Kader
1.2.3. Kelami Bir Kavram Olarak Kader

10

13
15
18

1.3.GECMISTEN GUNUMUZE TOPLUMLARDA VE DINLERDE KADER

ALGISI
1.4ITIKADI FIRKA VE EKOLLERIN KADER INANCINA BAKISI
1.4.1. Hariciler
1.4.2. Kaderiyye-Mu‘tezile
1.4.3. Cebriyye
1.4.4. Sia
1.4.5. Es‘arilik
1.4.6. Maturidilik

IKINCi BOLUM

22
26
27
28
36
40
41
42

KUR’AN-I KERIM’DE HZ. YUSUF VE HZ. iIBRAHIM KISSALARINDA

KADER ALGISI

2.1.HZ. YUSUF’UN YASADIGI OLAYLAR VE BU OLAYLARDA KADERI

ILGILENDIREN YAKLASIMLAR

2.1.1. Hz. Yusuf’un Kuyuya Atilmasi

2.1.2. Hz. Yusuf’un Kéle Olarak Satilmasi

2.1.3. Hz. Yusuf’un Kadinla Imtihan

2.1.4. Hz. Yusuf’un Su¢suz Yere Zindana Atilmasi

2.1.5. Hz. Yusuf’un Zindandan Cikip Hazinelerin Basina Gegmesi
2.2.HZ. IBRAHIM ve YASADIGI OLAYLARIN KADER iLE ILISKiSi

2.2.1. Hz. Ibrahim’in Atese Atilmasi

2.2.2. Hz. Ibrahim’in Hicret Etmekle Emrolunmas1

2.2.3. Hz. Ibrahim’in Cocugu Olmamakla Imtihan Edilmesi

2.2.4. Hz. Ibrahim’in Oglunu Kurban Etmekle Emrolunmasi

IX

45
48
57
59
64
70
85
87

90
90
92



2.2.5. Hz. Ibrahim’in Beytullah’1 insa’ Etmekle Emrolunmas1 93
SONUC 98
KAYNAKCA 101



KISALTMALAR

(s.a.v.) Sallallahu aleyhi ve sellem

vb.
Hz.
r.h.

r.a.

Ve benzerleri
Hazreti
Rahimehullah

Radiyallahu anh

Xl



GIRIS

Imanin alt1 sartindan kabul edilen kaza ve kader konusu, zihinlerin en ¢ok
takildigr hususlardan biridir. Genel bir tanim olarak Allah Teald’nin, bir seyin
varligint dilemesine kader, varligi dilenilen seyin var olmasma da kaza
denilmektedir. Kaza ve kader kelimeleri birbirinin yerine de kullanilmakta olup,
Allah Teala’nin ezelden ebede kadar yaratilmis ve yaratilacak seyleri ezelde
dilemesine kaza, bu seylerin kazaya uygun olarak, ne eksik ne de fazla olmadan

yaratilmasina da kader denilmistir.

Kaza ve kaderle ilgili su hususlar tartisilmaktadir: Insanlarin baslaria gelen
hayir-ser, fayda-zarar, fakirlik-zenginlik, hastalik ve musibetler mutlak anlamda
Allah’in dilemesiyle, takdir etmesiyle midir? Ayrica Allah’in takdiri bir zorlama
midir? Yoksa fiillerin sahipleri kullarin kendileri midir? Her seyin tek hakimi ve
idarecisi Allah’tir denildiginde insanin durumu nasil ele alinmalidir? Bu durumda
insan Yaraticinin sonuz sifatlar1 karsisinda bir kukla, bir piyon gibi atil bir durumda
m1 kalmaktadir? Sayet insan hakkinda son siktaki gibi diisiiniirsek, insan i¢in giinah-
sevap, cennet-cehennemin bir anlami kalmayacaktir. Bunun aksine, insan, her seyi
yapmaya gii¢ yetiren ve mutlak 6zgiirliige sahiptir denildiginde de, bu durum insani

mutlak kadir ve mutlak hakim bir duruma ¢ikarmis olmaz mi?

Halk arasinda insanlarin bir kismi, kaderin insan iradesinden uzak bir sekilde
tamamen Allah tarafindan belirlenmis oldugunu diisiinerek, insani suyun akisina
teslim olup oradan oraya siiriiklenen yaprak gibi bir halde diisinmektedir. Bu
insanlar ne yaparsa yapsin hayatinda olan ve olacak olan seyleri degistiremeyecegini
diisinerek imitsiz bir halde yasamaktadir. Bu durum dini ve diinyevi
sorumluluklarim1 ~ yerine  getirme  konusunda  olumsuzluklar1  beraberinde
getirmektedir. Bu olumsuz durumlarin bu tiir bir kader diisiincesine sahip olan

insanlarin diinya ve ahiret mutluluguna ulagsmalarina engel teskil edecegi de agiktir.

Insanlarin bir kismi da Allah’in kendisini bu diinyada 6zgiir yarattigini,
diledigi gibi hareket etme giicline sahip oldugunu diisiinmektedir. Bunlardan bazilari

insana aczini unutturan bu diisiincedeyken, basina beklemedigi bir sikint1 geldiginde

1



caresizlige diismektedir. Bu durum Kkimi zaman olumsuz bir kader diisiincesine
stiriikleyerek kendilerini riizgarin Oniindeki yaprak misali, olaylarin akisina
birakmaya yonlendirmektedir. Ozgiirliik diisiincesi bazi1 kimseleri de diinyada ulastig
rahatlik ve bol imkanlar i¢inde adeta firavunlastirarak hak ve adalet ¢izgisinden

saptirip adeta kiiglik daglar1 ben yarattim dercesine kibre kaptirmaktadir.

Bu diisiinme ve yasama bigimleri Kur’an’in ana ilkeleriyle uyusmamaktadir.
Oyleyse Islam’in ruhuna uymayan, insanlarin diinya ve ahiret saadetini olumsuz
etkileyen, problemli bir diigiince ve yasayisa sevk eden bu inang bigimleri nerden
kaynaklaniyor? Insanlara yasam rehberi olarak gonderilen Kur’an-1 Kerim bu konuda
ne mesaj veriyor? Bu sorular1 cevaplandirmak igin kader konusu Kur’an-1 Kerim’de
anlatilan 6rnek hayat hikayeleri tizerinden ele alindi. Bilhassa bastan sona tek surede
gecen hikayesiyle Hz. Yusuf (a.s.) ve Kur’an’da hayatindan c¢okca soz edilen
Allah’mn dostu Hz. Ibrahim (a.s.) ve kissalarinda gecen olaylar1 kader baglaminda tek

tek ayr1 bagliklar altinda incelendi.

Tezimiz iki boliimden olugsmaktadir. Birinci boliimde tezimizde gegen temel
kavramlar acikladik. Oncelikli olarak kader ve kader ile ilgili olan kaza, kudret,
istitaat, Allah’in iradesi, kulun iradesi, kesh, halk ve takdir, tedbir ve tevekkiil gibi
terimleri, Kur’an-1 Kerim’den, hadis-i seriflerden ve kelami sozliiklerden
yararlanarak inceledik. Ardindan kader konusunun ilk kez problem olarak nasil
ortaya ¢iktigin1 ve bu problemin ilk olarak nasil ele alindigina degindik. Kader
konusundaki farkli bakis agilariin nasil ekollestigini hangi goriisler etrafinda hangi
itikadi mezhebin tesekkiil ettigini ele aldik. Her bir mezhebin kendi diisiincesini
savunmak icin Kur’an ayetlerini baglamidan kopararak ifrat ve tefrite varan
diisiincelere nasil vardiklarimi ve i¢inde bulunduklari dénemin siyasi ve sosyal
kaygilariin disiincelere etkisini inceledik. Ayrica kader meselesinin sadece
Islam’dan kaynakli ve sadece Miisliimanlara 6zgii bir problem olmadigini,
Hristiyanlik ve Yahudilik basta olmak tizere diger dinlerde ve farkli toplumlarda,

filozoflar, bilginler ve alimler arasinda da tartisilageldigine degindik.

Ikinci boliimde ise Kur’an-1 Kerim’de gegen Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. Ibrahim
(a.s.) kissalarinda gecen olaylari kader baglaminda tek tek basliklar halinde ele aldik.
Kissada gegen olaylarin nasil gelistigi (kaza-kader, cebri- iradi), bu olay1 yasayan

2



kisinin olay karsisinda nasil davrandigi ya da nasil davranmasi gerektigiyle ilgili

Kur’an-i mesajlar1 anlamaya gayret gosterdik.

Boylelikle o6nce kader problemini tanimladik. Problemin neden
kaynaklandigini inceledik. Daha once kader konusunda calisilmis tezlerden farkl
olarak o6rnek problem iizerinden Allah’in peygamberlerinin nasil davrandigini tespit
ederek ornek davranig modelini 6ne ¢ikardik. Diinya hayatinda karsilasilan olaylara
kars1 bize sunulan ilahi bakis agisini; gergek hayatla biitlinlesmis titopik olmayan

¢oziimlerini ortaya koyduk.

A. Konu, Onem, Amac ve Yontem

a. Tezin Konusu

Basimiza gelen iyi ya da kotii olaylar karsisinda durusumuz tam olarak nasil
olmalidir? Bagimiza gelen her seyin, Allah’in kontroliinde oldugunu diisiinerek
kendini suyun akisina birakan balik gibi tam teslimiyet¢i mi olmali yoksa suyun
akisinin tersine yiizen balik gibi kontrolii eline alip miicadeleci mi olmali?
Calismamizin konusu Kur’an-1 Kerim’de gecen Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. Ibrahim (a.s.)
kissalarinda kader algisidir. Kur’an-1 Kerim’de gegen iki peygamberin kissalarindaki
diyaloglar iizerinde durarak kader konusunda dogru tavrin ne oldugunu ve kaderi

nasil anlamamiz gerektigini tahlil etmeye gayret gosterdik.

b. Tezin Onemi

Kelam alimlerinin en ¢ok tartistigi konulardan biri olan Kader; insanin
duygusal hayatin1 ve diislince sistemini etkileyen bir meseledir. Birbirine zit ¢ok
farkli goriislerin ve ekollerin mevcudiyeti bu konunun anlasilmasini giiglestirmistir.
Iman esaslarindan sayilmasi sebebiyle kader konusunun Kur’an-1 Kerim’de &rnek

hikayelerde nasil algilandiginmi tespit etmek konunun dogru anlasilmasi agisindan
3



onem arz etmektedir. Kur’an-1 Kerim’in kaderi algilama bigiminden yola g¢ikarak
kader hakkindaki yanlig goriisler tizerinde durduk. Halk arasindaki yanlis inanislari
tespit ederek kader hakkindaki dogru inancin ne olmasi gerektigi tahlil etmeye

calistik.

c. Tezin Amaci

Tezin temel hedefi, kader konusunda Kur’an-1 Kerim’in nasil bir bakis agisi
sundugunu gérmek ve bu bakis agisiyla mezheplerin kader konusundaki goriisleri ile
giniimiiz insanlarmin kader konusundaki inaniglarini degerlendirmek ve kader

hakkindaki inancimiz1 dogru ve saglam delillerle kuvvetlendirmektir.

d. Tezin Yontemi

Betimleme ve karsilastirma metotlarina dayali olarak ilgili kaynaklardan
kader konusunda incelemeler yaptik. Kur’an ve Siinnet ’in kader konusuna bakisini
tespit etmeye gayret gosterdik. Taraftar ve karsit goriislere dair tespitler yaparak

calismayi bilimsel verilerle destekledik.

B. Kaynak Degerlendirmesi

Kader konusuna dair dokiimanin envanterini ¢ikardik. Lehte ve aleyhte
yazilanlari inceledik. Basta Kur’an-1 Kerim, tefsirler, Hadis-i Serifler, akaid ve kelam

kitaplari ile bu alanda yazilmis tez ve makalelerden faydalandik.



BIiRINCi BOLUM

BiR INANC PROBLEMi OLARAK GECMISTEN GUNUMUZE
KADER ALGISI

1.1. TEMEL KAVRAMLAR

1.1.1.Kaza ve Kader

Kader; ezelde hiikiim ve takdire uygun olarak, miimkiin olanin yokluktan birer
birer varliga ¢ikisi demektir. Baska bir tarife gore kader kelimesi sozliik itibariyla
Olgme, giic yetirme anlamindadir. Kaza ise bir seyin smir1, 6l¢iisii ve hiikiim gibi
anlamlara gelir.! Kader ve aymi kokten gelen takdir; bir seyin niceligini belirlemek
demektir. Takdir kavramina ayrica kudret verme anlami da verilmistir. Allah’in
takdir etmesi de; Allah’in gii¢ vermesi ve hikmeti geregince 6zel bir dl¢ii ve sekilde

yaratmasi demektir.?

Kaza ise kelime olarak; hikmet ile yapmak, yaratmak, bir isi tam bir saglamlik
ve giiven ile yerlestirmek, kesin son sdz, anlamlarma gelir.® Kaza aym zamanda
mevcudatin bireyleri hakkinda ezelden ebede cari olacak hallerine iliskin ilahi kiilli
hiikiimdiir. Kaza ve kader kelimeleri bazen birbirlerinin yerine kullanilmis olup bazi
mezheplerin kader dedigine digerleri kaza demistir. Kader ile kaza arasindaki fark su
sekilde de ifade edilir: Kaza, biitiin varliklarin Levh-i Mahfuz’daki topluca varligi,
kader ise varliklarin belirlenen sartlar1 gergeklestikten sonra ayr1 ayr1 dis diinyada var

olmalaridir.*

Bekir Topaloglu, Kelam Terimleri Sézliigii (Istanbul : ISAM Yayinlari, 2013), 174.

Recep Ardogan, Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Giincel Inang Sorunlar: (istanbul : Kim
Yayinlari, 2018), 121.

$Topaloglu, Kelam Terimleri Sézliigii, 179.

4 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta rifat (Beyrut : Darii’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 1983), 178-
179.

5



1.1.2. Takdir

Takdir, her varligin kendi sinirlar1 iginde, iyi, kotii, fayda, zarar vb. agisindan
belirlenmesidir.® Ibnu’l Esir, en-Nihaye fi garibi’l-hadis ve’l-eser adli eserinde,
kaderin, belli bir 6l¢ii lizere ‘takdir etme’, kazanin da ‘yaratmak’ anlamina geldigini
belirtmistir.% Allah’m esyay1 takdiri; birincisi, Allah’m kudret vermesiyle, ikincisi de

belli bir miktar ve 6zel bir sekilde yani bir hikmet iizere kilmasiyla gergeklesir.

Allah’m fiilinin de iki sekilde gergeklesecegi belirtilmistir. Birincisi, Allah’in
esyaylr milkemmel bir sekil ile hikmet {izere ve bi’l-fiil olarak bir defada var etmesi;
yeri, gdgii ve icindekileriyle beraber, bir defada yaratmas1 gibi. Ikincisi ise, esyanin
asillarim bi’l-fiil, ciizlerini de bi’l-kuvve mevcud kilmasidir. Sonug olarak Allah’in
bu takdirinin disinda hicbir sey meydana gelmez. Mesela zeytin ¢ekirdeginde bi’l-
kuvve olarak zeytin agaci takdir edilmistir. Artik ondan {iziim veya incir agaci
yetismez. Insan ve hayvanlardan da ancak kendi cinsleri meydana gelir. Bu
bakimdan Allah’in takdiri, herhangi bir seyin séyle veya bdyle olmasi seklinde

hiikiim vermekle gerceklesir. Bu zaruri veya miimkiin olarak da gerceklesebilir.”

1.1.3. Allah’in iradesi ve Kullarin iradesi

Intiyar/irade; birini birine tercih etmek, se¢mek, iistiin tutmak, dilemek
anlaminda bir seyi yapip yapmama hususunda karar verme giiclii diye

tanimlanmustir.® Mesiet ve ihtiyar terimleri de benzer manada kullanilmustir.®

Allah’n iradesi, smirsiz ve mutlak olup miimkiin olan her seye taalluk eder.
Onun iradesini sinirlayacak ya da cebir altina alacak hicbir sey yoktur. Bir seyin

olmasimi dilerse ‘ol’ der ve o sey diledigi sekilde oluverir. Buna mukabil insanin

5 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta 'rifat, 64.

SEbii’s-Seadat Mecdiiddin Miibarek b. Muhammed Ibnii’1-Esir, en-Nikaye fi garibi’l-hadis ve’l-eser
(Kahire : Daru Thyai’l-Kiitiibi’l-Arabiyye, 1963).

"Ramazan Altintas, Kelam El Kitabr (Ankara : Grafiker Yayinlari, 2012), 435-436.

8 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta 'rifat, 16.

% es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta 'rifat, 213.

6



iradesi ise smirhidir. Baz1 kelamcilar, Allah’in iradesine kiilli, insanin iradesine de

ciiz’1 irade demislerdir.°

1.1.4. istitaat

Istitaat; Allah’mn canlilara istedigini yapmas icin sundugu bir genisliktir. Giig,
kuvvet ve kudret terimleri anlam bakimindan benzerdir. insana verilen bir seyi
yapma veya terk etme giiciidiir. Bir fiil yapmak istediginde o fiilin meydana gelmesi

icin gerekli olan giictiir.!?

1.1.5.Kesb

Kesb; kazang, fayda saglamaya veya zarar1 def etmeye yol agan seydir.'?
Ihtiyari fiillerin meydana gelisinde kulun etkisini ifade eder. Hem fayda hem de zarar
ifade eden kesb, Ef ‘al-i ibAd yani kullarin tiim iradi fiilleri i¢in kullanilmstir.*® Bu
terim Kur’an-1 Kerim’de; kalbin akdi ve azmi, ticarette mal kazanmak, sa’y ve amel
anlaminda ge¢mektedir. Kur’ani bir kelime olan kesb, teknik Kelami manada teknik
olarak ilk kez Ebu Hanife bu tarafindan kullanilmistir. I. Gardet, M. Watt’tan alinan
nakilde ise kesb deyimini ilk kullananlarin Geylan Dimeski (6.110/728) ile Miirciiler

oldugu rivayet edilmistir.**

WTopaloglu, Kelam Terimleri Sozligii, 158.

11 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta 'rifat, 18.

12 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta 'rifat, 188.

BTopaloglu, Kelam Terimleri Sozliigii, 184-185.

14Serafettin Golciik, Kelam Agisindan Insan ve Fiilleri Bakillani de Insanin Fiilleri Anlayis: (Istanbul:
Kayihan Yayinevi, 1979), 188-200.

7



1.1.6. Halk (YYaratma)

Yaratma (halk); Allah’in ezeldeki planlamasina uygun olarak yaratmasi
anlamina gelir.®® Kudret sahibinin tek basma vasitasiz ve desteksiz bir sekilde
meydana getirmesi miimkiin olan seye halk, miimkiin olmayan seye de kesb
denilmistir. Bu sekilde halk Allah’a 6zgii, kesb ise kula nispet edilen bir fiil olarak

degerlendirilmistir.

1.1.7.Tedbir

Tedbir; tehlikeleri 6nceden dogru bir sekilde fark etme, ileri goriisliiliiktiir.

Akibeti bilerek isleri yiiriitmektir.1®

1.1.8.Tevekkil

Tevekkiil; Allah'in elinde olana giivenmek ve insanlarin elinde olandan iimit
kesmektir. Sahip oldugu seyin tasarrufunu kendisinin yerine bagka bir sahsa

birakmak, ona giivenmek demektir.!’

1.2.KADER ALGISI

1.2.1. Kur’an-1 Kerim’de Kader Kavramimnin Anlamlar

Kader kelimesi kok ve tiirevleriyle Kur’an-1 Kerim’de birgok ayette

gecmektedir. Kur’an-1 Kerim’de kaza; yaratmak (Fussilet 41/12) 8, hiikkmetmek,

BTopaloglu, Kelam Terimleri Sozligii, 111.
16 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta rifat, 57.
17 es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani, et-Ta rifat, 67.

8



hikkim vermek (Taha, 20/72), (el-Ahzab 33/36), bir seyin olmasmi dilemek,
olmasina karar vermek (el-Bakara 2/117, Meryem 19/21), bir seyi bildirmek, haber
vermek (el-isra 17/4), bir isi tamamlamak, bitirmek, bir sureyi doldurmak (el-Kasas
28/29), emretmek (el-isra 17/23), anlamlarda kullanilmistir.

Kader kelimesinin gegtigi bu ayetlere bakildiginda birden ¢ok anlama geldigi
goriilmektedir. Bu ayetleri ifade ettigi anlamlarina gore ii¢ baslik altinda inceledik.
Birincisi; kader kelimesinin 6l¢ii ve miktar anlaminda kullanildig:1 ayetler. ikincisi;
kaderin Allah’1n iradesiyle gerceklestigini ifade eden ayetler. Ugiinciisii de; kaderin
insanin kesbine bagli olarak gerceklestigine isaret edenler ayetler. insanlarin goriis
farkliliklarinin sebeplerinden biri de ikinci ve iiclincii tiir ayetleri birbirinden

bagimsiz olarak yorumlamalaridir. Sirasiyla inceleyecek olursak;

1.2.1.1. Kader Kelimesinin Ol¢ii ve Miktar Anlamina Isaret Eden Ayetler

Allah Tealad Kur’an-1 Kerim’de, rahimlerde ne olup bittigini ve ne olacagini,
eksik ve fazlasi ile bildigini “kader” kelimesinin kokleri ile ifade etmis ve “Onun
katinda her sey dlgii iledir’ buyurmustur. (er-Ra‘d 13/8) Baska bir ayette yine
‘takdir’ kelimesi ile her seyin 6lgiilii yaratildigi agiklanmugtir. (el-Kamer 54/49)

Yukarida isaret edilen ayetler incelendiginde; kaderin o6l¢ii, plan, diizen,
genellesmis kural ve kaidelere vurgu anlami tasidigi goriilmektedir. Arapga kokdi,
‘kaft+dal+ra’ harflerinden olusan ‘kader’ ve ‘takdir’, terimlerine bir seyin niceligini

belirleme anlami verilmistir.*°

Allah’1n zati ve subuti sifatlarindan sayilan Kudret kavrami da kader kelimesi
ile yakin anlamlidir. Bir seyi belirli bir olgliye gore yapmak, onu takdir etmek
manasinda kullanilmis olup Allah’in diledigini eksigi ve fazlasi olmadan hikmet
cerevesinde yaratmasmi anlatir.?’ “‘dllah her sey icin bir olcii koymustur.” (et-

Talak 65/3) ayetinde kader; ne sekilde olacagina hiikkmetme anlaminda kullanilmistir.

8Kur’an-1 Kerim Meali (Ankara: Diyanet Isleri Baskanlig1, 2007), 519.

98111 Giridi, Nakdii'l-kelam fi akaidi’l-Islam (Istanbul, 1324), 93.

2Veysel Kasar, Ilk Donem Kelaminda Kudret Sifati Etrafindaki Tartismalar (Istanbul: Kardelen
Yayinlari, 2019), 14.

9



“Bir nutfeden onu yaratti da bi¢ime koydu.’’ (Abese 80/19) ayetinde de insanda
potansiyel halde var edilen ve halden hale gectikce inkisaf eden ozelliklere isaret

edilmistir.

Yukarida gegen ve buna benzer baska ayetlere bakildiginda, kader ve takdir
kavramlarinin, kozmolojik diizenle ilgili fiziksel ve biyolojik yasalardan
(siinnetullah) s6z ettigi goriilmektedir. Oyleyse evrendeki her bir hareket, ilahi plan
dahilinde olup bitmekte ve o plan disinda hi¢ bir hareket s6z konusu degildir. Zira
Yiice Allah; gokler ve yer arasindaki biitiin islerin kendi tasarrufu altinda oldugunu

bildirmektedir. (Secde 32/5)

Omegin; kainattaki biitiin hayvan, bitki ve cansiz varliklarin hareketi, aymn ve
glinesin hareketleri, gece ve giindiiziin olusmasi, mevsimlerin art arda gelmesi, suyun
kaynamasi, donmasi, buharlasmasi, yagmur, kar, dolu, deprem vb. tabiat olaylari,
bitkiler, hayvanlar ve insanlarin yagam dongiileri gibi bir¢cok sey, bu yasalara gore

meydana gelir, galisir, bozulur ve yok olurlar.

Insanlar, Allah tarafindan konulan emir ve yasaklara riayet edince mutlu bir
toplum meydana gelirken, emirlere uymayip yasaklar ¢ignenince mutsuz, hastalikli
bir toplum meydana gelmektir. Bu da Allah’in koydugu toplumsal yasalarin bir
sonucudur. Uzerinde durulan esas mesele; insanin bagina gelen tiim olaylarin
Allah’in  dilemesiyle mi yoksa tamamen kulun iradesine bagli olarak mi
gerceklestigini anlamaya g¢alismak oldugundan kader kelimesini ‘6l¢ti’ anlaminda

aciklayan bu baglik lizerinde fazla durulmayacaktir.

1.2.1.2. Kaderin, Allah’in iradesiyle Gerceklestigine isaret Eden Ayetler

Kullarin biitiin fiillerini Allah m1 yaratti, yoksa bu fiiller, kullarin 6zgiir
iradeleriyle mi meydana gelmislerdir? Bu sorular g¢ergevesinde cebir ve irade
meselesi sadece Islam aleminde degil diger dinlerde de anlasilmaya ¢alisilan bir
problem olmustur. Kelam alimleri ve filozoflar bu karmasik probleme ¢6ziim bulma

arayisina girmislerdir.

10



Kur’an-1 Kerim’de gecen bir¢ok ayet vardir ki her seyin bir kadere bagh
olduguna kullarin fiillerinin de Allah’in kaza ve kaderi ile olduguna delalet eder.?:
Bu ayetler, zahirine bakan kisileri, insanin fiillerini isleme konusunda cebr altinda

oldugu diislincesine sevk etmektedir.

Her seyin 6nceden takdir edilmis bir kadere bagli olarak gerceklestigine isaret
eden ayetlerden bazilarinin ifade ettigi manalar soyledir; “‘Her seyi yaratan ve her
seyin vekili Allah’tir.”’ (ez-Ziimer 39/62) “‘Insanlarin basina gelenler sadece
Allah’in  yazdiklaridir. Bu sebeple miiminlerin tek dayanacaklar: gii¢ Allah
olmalidir.”” (et-Tovbe 9/51) ‘‘Yeryiiziinde vuku bulan ve sizin basmiza gelen
herhangi bir musibet yoktur ki, biz onu yaratmadan once, bir kitapta yazilmig
olmaswin.”” (el-Hadid 57/22) “‘Dogru yolu bulan Allahin hidayet ettigi, sasirttigi da
gercek zarara ugrayandir.”’ (el-A‘raf 7/178) “‘Oysa sizi de yaptiginiz seyleri de
yaratmigtir.”’ (es-Saffat 37/96)

Bazi ayetlerde Allah’in iradesinin mutlak manada iistiin gelecegine dair kesin
ifadeler yer almaktadir. Bunlardan birisi su ayettir: “‘Eger Allah sana bir zarar
dokundurursa, onu yine O ’ndan baska giderecek yoktur. Eger sana bir hayir dilerse,
O ’nun keremini geri ¢evirecek de yoktur. O, hayrini kullarindan diledigine erigtirir.”’
(Yhnus 10/107) Diger bir ayette de insana nimet olarak ulasan her seyin Allah’tan
oldugu ifade edilir. (en-Nahl 16/53) Baska bir ayette, Allah in dilemesi halinde biitiin
insanlarin da hidayete girecek olduklari, fakat Cehennemin cinler ve insanlarla

doldurulacagina dair yiice Allah’in sozii bulundugu da bildirilir. (es-Secde 32/13)

Bu son ayetten ilk bakista; Allah’in istedigi gibi bazi kullarini cennete
bazilarin1 da cehenneme atacagi ve kulun bunda higbir iradesin olmadig seklinde bir
mana anlasilabilir. Fakat ger¢ek su ki; eger Allah dileseydi, iyiligi veya kotiiliigi
secebilmeleri konusunda insanlar1 serbest birakmaz, herkesi imana ve iyilige cebren
sevk edebilirdi. Bu takdirde, diinya hayati, ahireti kazanma yeri olmaktan c¢ikar,
insanlar melekler gibi (giinahsiz ve Allah’a itaatkar) olur, insanlarin ozgiir bir
bigimde iradelerini kullanarak iyiligi veya kétiiliigii segebilme ve Ahirette bunun

sonucuna gore karsiligin1 gorecekleri sekilde sinanmalariin bir anlami kalmazdi.

ZFahreddin Muhammed b. Omer er-Razi, el-Mebdhisii’I-mesrikiyye fi ilmi’l-ilahiyydt ve t-tabiiyyat
(Beyrut : Darii’1-Kitabi’l-Arabi, 1990), 529.

11



Ayetin ilk climlesinde bu husus vurgulanmakta, ikinci climlesinde ise kotiiliikleri

tercih edenlerin ilahi adalet geregi karsilasacaklar1 sonug agiklanmaktadir.

Bu ornek ayetlere toptan bakinca; Allah Teala her seyin yaraticisidir. Tek
hakim gii¢ o’dur. Hidayete ve delalete gotiiren tek mercidir. Diledigine, diledigi
sikinttyr ve sevinci verir ve dilediginin, diledigi sekilde sikintisini ve sevincini yok
eder,?? seklinde anlamalar ifade eder. Ancak bu ayetleri sadece zahirleriyle degil
baglamlar ile birlikte ele almak gerekir. Hidayet ve dalalet yaratmak, Allah’a aittir;
hidayeti ve dalaleti tercih etmek insana ait bir fiildir. Iyilik ve kétiiliiklerin varligini
yaratmak, yiice Allah’in kudreti 2 ve iradesine aittir; islemek, yonelmek, istemek,
temayiilde bulunmak insanin ciizi iradesi ile olmaktadir. Allah ne hidayette ne
dalalete insanin iradesini ortadan kaldirmak suretiyle insanlara cebirle hidayet ve
dalaleti uygulamig degildir. Boyle bir diisiince Kur’an’daki teklif, emir-nehiy, ahlak
ve insan varligint muhatap alan yiizlerce ayete ters olur. O halde bu ayetlerden cebir

sonucu ¢ikarmak yanligtir.

Allah’in kullari tizerindeki kazasi / takdiri dort tiirliidiir: Birincisi itaat ile
ilgilidir. Eger Allah bir kuluna itaat takdir ettigi zaman, kul bunu samimiyet ve
gayretle yerine getirirse Allah onu muvaffak kilar. Cilinkii Allah Teala; ‘‘Bizim
ugrumuza c¢aliganlart yollarimiza ulagtiririz’’ (el-Ankeblt 29/69) buyurmustur.
Ikincisi masiyetlerle ilgilidir. Allah kuluna masiyet takdir ettigi zaman, kul onu tévbe
istigfar ile karsilayip pisman olursa Allah da onun tdvbesini kabul edip magfiretle
riziklandirir. Clinkii Allah Teala; “‘Allah tovbe edenleri sever.’’ (el-Bakara 2/222)
buyurmustur. Ugiinciisii nimetlerle ilgilidir. Allah kuluna nimet takdir ettigi zaman,
kul ona siikredip comert davranirsa Allah da fazlasini bahseder. Cilinkii Allah Teala;
“Eger siikrederseniz arturirim.”” (Ibrahim 14/7) buyurmustur. Dérdiinciisii belalarla
ilgilidir. Allah kuluna bela ve musibet takdir ettigi zaman, kul da onu sabir ve riza ile
karsilarsa Allah da ona ahiret nimetlerini verir. Clnkii Allah Teala; ‘‘Muhakkak

sabredenlere miikdfati hesapsiz verilecektir.”” (ez-Ziimer, 39/10) buyurmustur.

22 Abdiillatif Harputi, Tenkihii’l-kelam fi akaidi ehli’l-Islam (Dersaddet: Necm-i Istikbal Matbaas,
1330), 100.

ZEb( Mansur Abdiilkahir b. Tahir b. Muhammed Temimi Abdiilkahir Bagdadi, Usulii’d-din (Beyrut :
Darii’l-Kiitiibi’l-[lmiyye, 1981), 93.

12



Bu goriise gore Allah imtihan olarak, kuluna emirler verip yasaklar koydugu
gibi bela ve musibetler de verebilir; varlik veya yoklukla da smayabilir. Bu
imtihanlarin sebepleri kulun bir takim kusurlar1 olabilecegi gibi tamamen Allah’in
iradesiyle de olabilir. Kur’an’da Fir’avun’un Israil ogullarina yaptig1 zuliimler
anlatilirken; “‘Aslinda o size reva goriilenlerde Rabbinizden biiyiik bir imtihan

vardi’’ ( el-Bakara 2/49) buyrulmustur.

Fetih suresindeki bir ayette de bedevilerin kendi ihmalleri yiiziinden savasa
katilmadiklar1 ve giinahlarinin ortaya ¢ikmasindan sonra da Resulullah’a mazeret
beyan ederek bagislanmalar1 i¢in aracilikta bulunmasini istedikleri bildirilir. Bu
ayette “Allah’in onlara zarar dilemesi” onlarin hata ve kusurlart sonunda ifade
edilmistir. (el-Fetih 48/111) Buradan anlasilan mana, Allah’mn kuluna zarar ve
kotiiliik dilemesinin evvelinde, insanlarin kesbi ile hata ve giinahlar1 islemis

olmalandir.

Alt baglhigimizda, fiil-insan iligkisi baglaminda baska ayetler de vardir.
Bunlara bakildiginda, insanin yapip ettiklerinin dilemek cihetiyle tamamen insanin
kendisine ait oldugu anlasilir. Bu ayetler acik¢a insanin fiilleri yaparken de cebir

altinda bulunmadigini anlatirlar.

1.2.1.3 Kaderin, insanin Kesbine Bagh Olarak Gerceklestigine Isaret
Eden Ayetler

Kazanmak, elde etmek manasina gelen kesb, hem zarar hem fayda icin
kullamlan bir terimdir.?* Insanin yaptig1 fiillerinde ozgiir olup cebir altinda
olmadigini, bunda insanin kesbi bulunduguna isaret ettigi diisiiniilen baz1 ayetler
sunlardir: ““Her nefis, kazandigina karsiltk bir rehindir.”” (el-Miiddessir 74/38)
““Kotiiliik yapanlara gelince, kétiiltigiin cezast misli iledir.”” (Ynus 10/27) Bu ayetin
devaminda kotiilik yapanlarin (kotiiliikten kasit kiifiir), sonunda ebedi cehennemde

kalacaklar1 ve en biiylik zararin onlar1 kusatacagi ifade edilir.

2Ebii’l-Kasim Hiiseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragib Isfahani, Miifreddtu elfazi’l-Kur’an.
(Dimagk : Darii’l-Kalem, 1992), “ksb” md.

13



Asagida gegen ayetlerde de, iman etmek veya kiifiirde kalmak konusunda
insanin bizzat 6zgiir tercihi bulundugu agik sekilde ifade edilir; “Dileyen iman etsin
dileyen de inkdr etsin” (el-Kehf 18/29) insanin iradesini kullanmadaki hiirriyeti
acikca ortaya konulmustur. Allah insanlara dogruyu ve yanlis1 gostermistir. Hidayet
ve dalaletin sebeplerine tutunmak suretiyle kendisi hakkinda hiisran ve saadetin
gerceklesmesi icin adimlari atan insandir. Bu iki tercihe gore de insan “nankoér, ya da

siikredenler” smifina dahil olmaktadir. (el-insan 76/3)

Bir bagka ayette hidayet ve dalaletin sebeplerine tutunmak, basiret kavrami
ile anlatilmistir. Basiret ve idrakini isleterek Hakki goren, kendi lehine ve faydasina
olanlar1 kazanmis; basireti isletmeyerek, hakka ve hakikate sirtini donen ise zarari
kendi eli ile kazanmis olmaktadir. (el-En‘am 6/104) Ayette bu husus net bir sekilde
aciklanmistir. Bu ayetlerden ¢ikarilacak anlamlara gore, yiice Allah biitiin insanlara
dogru yolu gdstermistir. Inanmak ya da inkar etmek, hakikati gérmeye calismak ya
da hakikate goziinii kapatmak, siikretmek ya da nankorlikk yapmak, iyilik ya da
kotiiliik yapmak insanin hiir iradesine birakilmistir. Her iki durumun farkli bir

sonucu vardir. Ve insan hiir iradesiyle bu sonucu hak etmistir.

Kulun kendi iradesi ile gergeklestirdigi hareketleri, fiillerin varlik planina
¢ikmasi agisindan, hem Kkulun irade ve kudreti, hem de Allah Teala’nin yaratmasi ve
var etmesiyledir. Semerkandi’ye gore kul, Ozgiir iradesini kullanarak degisik
alternatiflerden birini tercih edip bir fiili islemesiyle kendi fiilinin mucidi olmus
degildir. Fiili icad eden sadece Allah Teala’dir.?® Allah Teala’nin emir ve yasaklari,
bunun karsiliginda sevap verip azap etmesi, insanda kesb bulundugu igindir. Ayet-i
kerimede; “‘Allah Tedld, sizi yaratti ve islerinizi de yaratti.”’ buyurmaktadir. (es-
Saffat 37/96) Bu ayet, insanlarin 6zgirliigiine, keshine, hareketlerinde ciiz’i irade

bulunduguna ve cebr olmadigini da igaret etmektedir.

Insanin; bir isi yapip yapmamaya giiciiniin yetmesine kudret, yapmay1 veya
yapmamayi istemesine irade, yani dilemek; bir isi kabul etmeye, kars1 gelmemeye
riza, yani begenmek denilmektedir. Insanin ihtiyari hareketinin dort seyle meydana
geldigi belirtilmektedir: 1- O isi tasavvur etmek, hatirlamak. 2- O seyden sevk
duymak. 3- Irade-i ciiziyyeyi kullanmak, yani harekete baslamak. 4-Hareketin

SMehmet Ciineyt Gokge, Semerkand ve Muhammed b. Esref es-Semerkandi (Isatanbul: Nida
Akademi, 2019), 70.

14



meydana gelmesi. Birinci ve ikinciyi Allah Teala yaratiyor. Clinkii tasavvur ile sevk
var olan seyler olup yaratilmaya muhtactir. irade-i ciiziyye kuldandir, hareketi
yaratan Allah’tir. Kuldan, iradenin meydana gelmesi de, tasavvur ve sevkin
yaratilmasi ile olur. Ornegin bir kimse sadaka vermeyi ve sevabmi tasavvur etse,
kendisinde sevk veya nefret hasil olur. Buna gore, irade eder veya etmez. Sevk, irade

demek degildir. Nefret de, iradeyi kullanmak degildir.?®

Her ihtiyar edenin, halik (yaratic1) olmasi lazim gelmez. Bunun gibi her irade
edilen seyden, razi olmak da lazim gelmez. Ihtiyar ve kesb, birlikte bulunabilir.
Ihtiyar, halk ile de birlikte bulunabilir. Bunun icin Allah Teala’ya Halik ve muhtar;
kula da, kasib ve muhtar denilmistir. Insan bir seyi yapmay1 veya terk etmeyi irade
eder ve kuvvetini kullanir. Sonra Allah Teald da bunu irade eder ve kudretini
kullanirsa, bu sey yani bu is olur. Ilk ikisine kesb, son ikisine de halk denilmistir.
Kulun yaptig1 isi, Allah Tedla begenirse taat olur ve bunun i¢in ahirette sevap verilir.

Begenmezse ma’siyyet yani giinah olur ahirette cezasi olur.?’

1.2.2. Hadis-i Seriflerde Kader

Kader ile ilgili hadislere yiizeysel bakildiginda birbiriyle celiskili ifadelerin
oldugu rivayetler goriilmektedir. Kur’an ve silinnetin birbirinin tamamlayicisi oldugu
goz Onilinde bulunduruldugunda hadislerin Kur’an’la asla celismeyecegi gercegini
dikkate almak gerekir. Bir rivayete gore ashaptan bir grubun kaza ve kader
konusunda tartistigt haberi peygamberimizin kulagina gitmis ve onlara;
kendilerinden 6nceki limmetlerin bu konuyla c¢ok ugrastiklar: icin sapittiklarini;
Kur’an’in ayetlerini birbiriyle carpmamalarini, ¢iinkii Kur’an’m bir kisminin diger
kismini tasdik ettigini, anladiklarina amel etmelerini, anlamadiklarina da iman
etmelerini emretmistir.?2 Kur’an’t anlamada bu temel kaideyi gdz &niinde

bulundurarak kader mevzusuyla alakali hadislerden bir kag¢in1 inceleyelim;

%6Ramazan Ayvalli, Peygamberler Tarihi Ansiklopedisi. (Istanbul : Tiirkiye Gazetesi, ts.), 189.

2T Ardogan, Sistematik Kelam, 142-144.

28Karadeniz, Osman, Ifnsan Iradesi ve Kudret-i Iahiyye Baglaminda Kader Mes elesi, thk. Ilyas
Celebi (Istanbul : Ensar Nesriyat, 2011), 148.

15



““Bil ki, biitiin insanlar sana fayda saglamak igin bir araya gelse, ancak
Allah’1n sana yazmis oldugu hususta sana fayda verebilirler. Biitlin insanlar sana bir
zarar vermek i¢in bir araya gelse, ancak Allah’in sana yazmis oldugu sey hususunda
sana zarar verebilirler.”’?® Cebriyeciler burada, kim ne yaparsa yapsin Allah’m
yazgisindan bagkasi olmayacak Oyleyse bir is i¢in ¢abanin ve gayretin ehemmiyeti de
yoktur seklinde bir bakis agis1 getirmislerdir. Yani kul mutlak cebir altindadir ve

riizgarin oniindeki yapraktan farksizdir seklinde bir yorum getirmislerdir. %

Fakat gergek su ki, burada cebir degil, tek hakim giiciin Allah oldugu ve her
seyin onun kontroliinde oldugu vurgulanmaktadir. imtihan diinyasinda oldugumuz
gerceginden hareketle Allah’in, kullarini bir takim iyi veya kotii (bize goriinen yiizi
acisindan) seylerle sinadigini biliyoruz. Eger Allah bir kulunu, bir seyle sinamay1
takdir etmigse biitiin diinya bir araya gelse Allah’in diledigini yapmasina mani
olamayacaktir. Allah diledigine bir fayda vererek veya bir zarar vererek imtihan
edebilir. Hi¢ kimse ne o faydaya mani olabilir ne de o zarar1 giderebilir. Ciinkii

Kadir-i Mutlak olan yalnizca o’dur.

Bu hadisi serifte de benzer sekilde ifadeler vardir; Hz. Ali (r.a.) anlatiyor:
““Biz bir cenaze vesilesiyle Bakiu'l-Garkad'da idik. Derken yanimiza Resulullah
(s.a.v.) ¢ikageldi ve oturdu. Biz de etrafinda halka yapip oturduk. Elinde bir gubuk
vardi. Cubuguyla yere bir seyler ¢cizmeye basladi. Sonra: Sizden kimse yok ki, su
anda cennet veya cehennemdeki yeri yazilmamis olsun! Buyurdular. Cemaat: Ey
Allah'm Resulii, dedi. Oyleyse hakkimizda yazilmasina itimat edip ona
dayanmayalim mi? ‘‘Calisin’’, buyurdular. ‘‘Herkes kendisi i¢in yaratilmis olana
erecektir. Cennetlik olanlar, saadet (e gotiiren) amele (muvaffak) olacaktir. Sekavet
ehli olanlar da sekavet(e gotiiren) amelde (muvaffak) olacaktir.”” Sonra su ayeti
tilavet buyurdular. (Mealen): “‘Kim bagista bulunur, giinahtan ka¢inir ve dinin en
giizelini tasdik ederse, biz de ona haywr ve kolaylik yolunu kolaylastiririz’” (el-Leyl
92/5-7) 3! Yine yiizeysel olarak Cebriyeci bir bakis agisiyla bakildiginda, iyilik ve

2Ebi Muhammed Vecihiiddin Abdurrahman b. Ali Ibnii’d-Deyba’, Hadis Ansiklopedisi : kiitiib-i sitte,
¢ev. Ibrahim Canan (Ankara: Ak¢ag Yayim, ts.), 16/314.

%K adri Onemli, Ummeti Kutuplastiran Ilk Ihtilaflar (Istanbul: Nida Akademi, 2020), 177.

SEbli Abdillih Muhammed b. Ismail b. Ibrahim Cu’fi Buhari, Sahihii’l-Buhdri (Istanbul: el-
Mektebetii’l-islamiyye, 1979), Kader, 4; Ebii’l-Hiiseyin Kuseyri Nisaburi Miislim b Miislim,
Sahihii’l-Miislim (Riyad: Daru Alemi’l-Kiitiib, 2003—1424), Kader, 6; Siileyman b. Es’as b. ishak el-
Ezdi Ebl Davud Ebi Davud, Siinenu Ebi Davud (Humus : Muhammed Ali es-Seyyid, 1969), Siinnet,

16



kotiliigiin, Allah’in iradesi ile oldugu ve kulun adeta bunlara mecbur kilindigi
diisiiniilebilir! Halbuki burada kulun iman, irade ve yonelisine dikkat ¢ekilerek, kiifiir
ve imanin sebebinin kulun kendisinden nes’et ettigi ve kulun Kkesbi ile meydana

geldigi gosterilmektedir.

Son olarak Abdullah ibn Mes'ad (r.a.) 'dan rivayet edilen bu hadisi serifi
inceleyelim; Resulullah (s.a.v.) soyle buyurmaktadir: ‘‘Sizden birisinin yaratilis
(maddesi) annesinin karninda kirk giinde tamamlanir. Sonra (yaratilis maddesi olan
sperm yine) bu sekilde (bu kirk giinliik miiddet igerisinde) kan pihtis1 halini alir.
Sonra (yine) bu sekilde bir ¢ignem (et) haline gelir. Bu kirkar giinliik ii¢ merhaleden
sonra Allah, anne karnindakine dort kelime yazmasi igin bir melek gonderir. Bunun
tizerine melek, (bu cocugun;) rizkini, ecelini, amelini, bedbaht mi, bahtiyar m1
olacagin1 yazar. Sonra ona ruh ifiiriir. Kendisinden bagka ilah olmayan Allah'a
yemin ederim ki, sliphesiz ki sizden birisi cennet ehline ait ameller isler, 0 kadar ki
cennet ile kendi arasinda sadece bir arsin kadar (bir mesafe) kalir. Fakat (hakkindaki)
yazgl Oniine geger de cehennem ehlinin amelini isler ve cehenneme girer. Yine
sizden birisi cehennem ehline ait bir amel isler, 6yle ki cehennem ile kendi arasinda
bir arsin kadar (bir mesafe) kalir. Fakat (hakkindaki) yazgi oniine gecer de cennet

ehlinin amelini isler ve cennete girer.”*32

Ug hadisi serife birlikte bakildiginda bir yandan Allah’in yazmis oldugu
kaderin kacinilmaz olarak basa gelecegi vurgulanirken, diger yandan da insanin
kendi iradesiyle giizel ameller islemesi gerektigi ifade ediliyor. Derinlemesine
inceleme yapmadan yiizeysel bakildiginda; eger Allah’in yazgisi1 kagmilmaz ise,
neden ibadetler, emir ve yasaklar, cennet ve cehennem var? Insan neden cebren
islenen kotii bir fiilden veya sorumlu tutulup yapilmaya gii¢ yettirilmeyen bir fiilden

sorumlu tutuluyor? gibi sorular akillara gelecektir.

Bunun agiklamasi su ayetten c¢ikarilabilir: “‘Allah her kimi dogruya erdirmek
isterse onun gogsiinii Islam’a agar. Kimi de saptirmak isterse, onun da gogsiinii goge
¢ctkryormuscasina daraltir, sikar. Allah inanmayanlara iste boyle azap verir.”” (el-

En‘am 6/125) Bu ayet, Allah’in evrensel yasalarinin (kanunlarinin) insanlarin inang

17; Ebl isa Muhammed b. isa b. Sevre es-Siilemi Tirmizi, el-cdmiii 's-sahih = siinenii’t-tirmizi (Misir:
Mustafa el-Babi el-Halebi, 1978), Kader, 3.

%2 fbrahim el- Hazimi, 7 Hadis Imamimin Ittifak Ettigi Hadisler, ¢ev. Hanifi Akin (istanbul: Polen
Yayin, 2007), 841.

17



ve amel hayatinda da gegerli oldugunu gosteriyor. Bu evrensel yasaya gore Allah bir
kimsenin hidayete ulasmasini dilemisse onun gonliinii islam’a acar, ona sevdirir ve
kabul ettirir. Eger bir kimsenin haktan uzak kalmasini1 dilemigse onun kalbine hakki
benimseyip sevmesine ve kabul etmesine mani olacak bir darlik veya sikinti verir.
Ayette, ikinci konumdaki kisilerin yasadigi psikolojik durumlari, goge yiikselenlerin
hissettigi fizyolojik sikintiya benzetilmistir. Bilindigi gibi goge dogru yiikseldik¢e
hava basincinin azalmasiyla insanin nefes almasinin giiglesmesi, varliklara hakim
olan, (varliklar diinyasinda gegerli olan) fiziki evrensel yasalarin geregidir. Kur’an-1
Kerim, menfi duygularinin etkisinde kalan insanlarin yasadig psikolojik sikintilari
bu sekilde teshis ve tasvir etmistir. Buna gore; kotii niyet, kiskanglik, inat¢ilik, gurur
ve kibir, zevk ve menfaat tutkusu gibi psikolojik amillerin etkisine kapilanlar,
akillarin1 duygularina kurban ederler. Bu durumlarinda 1srar edince, tipki ytikseldikce
nefes almakta giicliik ¢ekenler gibi, Islam karsisinda giderek artan bir sikint1 ve
huzursuzluk hissederler. Hak ve hidayet tlizerine saglikli diislinme imkanindan
gittikge uzaklasirlar. Islam’mn anlatilmasi canlarim sikar, inat ve inkarlarmi artirir,
haksiz davraniglara sevk eder. Boylelikle hidayete ulasma imkanlarini giderek
kaybederler. Biitiin bunlar, Allah’in evrensel kanunlarinin bir sonucu olarak,

olumsuz duygularinin ve kotii niyetlerinin esiri olanlar i¢in kaginilmaz bir durumdur.

1.2.3. Kelami Bir Kavram Olarak Kader

Insanlik tarihi kadar eski bir konu olan kader, Islam tarihinde hicri birinci
asirdan giiniimiize kadar tartisilan bir mesele olarak varligimi devam ettirmistir.
Kader iman esaslarindan biri olmasi sebebiyle de daima duyarlilik gosterilmesi
gereken bir konu olarak goriilmiistiir.3® Hz. Peygamber (s.a.v.) hayatta iken Kur’an,
ihtiyaca gore peyderpey inmistir. Bu donemde heniiz Islami ilimler tesekkiil
etmemistir. Herhangi bir problemle karsilagan Miisliimanlar peygamberimize giderek
vahyin kaynagindan cevap alarak tatmin olmustur. Ayni sekilde kader konusu da

merak edilip sorular sorulmus, iizerinde konusulmus ve peygamberimiz hayatta

3Abdurrahman b. Hasan Al-i Seyh, Fethii’l-mecid serhi Kitabi’t-Tevhid (Riyad: idaretii’l-Buhusi’l-
ilmiyye, 1413), 404.

18



oldugu miiddet¢e akaid alaninda beliren herhangi bir ihtilaf ve halledilmemis bir
problem kalmamistir.>* O’nun (s.a.v.) vefatindan sonra farkli dinlere mensup farkl
cografyalardan insanlar Islamiyet’e girip Miisliimanlarin halkasinin genislemesi
farkli sorunlar1 beraberinde getirmistir. Ayrica Hz. Peygamberin (s.a.v.) yakin
cevresindeki sahabelerin kendi aralarinda baglattigi Cemel ve Siffin savaglarinin
kader probleminin tartisilmasinda ¢ok biiyiik tesiri olmustur. Bu konuya sonraki bir

baslikta ayrintili olarak deginilecektir.

Kader ve diger itikadi problemlerle ilgili yapilan tartismalar neticesinde
ortaya ¢ikan birbirinden farkli goriisler, zamanla farkli ekoller ve inang mezheplerini
viicuda getirmistir. Bunlardan Ehl-i Siinnet Kelam ekolunu temsil edenler; Selefiyye,
Matiiridiyye ve Es‘ariyye’dir. Ehl-i Bidat mezhepler ise, Hariciyye, Sia, Kaderiyye,
Cebriyye, Miircie ve Mu‘tezile’dir.*® Bu mezhepler savunduklari gériislerin
dogrulugunu ispatlamak icin Kur’an-1 Kerim ayetlerini delil gostermiglerdir. Bu
durumda Kur’an ayetlerinin birbiriyle ¢eligkili oldugu gibi bir diisiince akillara
gelebilir; fakat Kur’an ayetleri biitiinciil bir gézle incelendiginde her bir mezhebin
goriisiinde dogruluk pay1 oldugu goriilmekle beraber, tiim goriislerinin hayatin biitiin
alaninda ve biitiin konularda dogru ve gecerli oldugunu sdylemek isabetli

olmayacaktir.

Kaza ve kader kelimelerine mezheplerin yiikledigi anlamlar soyle
aciklanmustir; Selefiyye, Matiiridi ve Sii’lere gore kader; giicii yetmek; planlamak,
ol¢iili bir sekilde yapmak; bir seyin seklini ve niteligini belirlemek; kiymetini bilmek
gibi manalara gelir. Terim olarak, Allah Teala’nin biitiin nesne ve olaylar1 ezeli
ilmiyle bilip belirlemesi demektir. Es‘ari kelamcilar1 ile Islam filozoflari, kaderi;
Allah’in nesne ve olaylara iliskin ezeli planin1 gergeklestirmesi biciminde tarif
etmislerdir. Bu ise diger Alimlere gore kazanim tanimidir.®® Kaza ve kader kelimeleri
birbiriyle baglantili oldugundan ve tarifte de gorildiigii gibi birbirlerinin yerine

kullanilmistir.

Kaza; “Kesin hiikiim” manasinda Kur’an-1 Kerim’de sdyle ge¢mektedir;

“Rabbinin verilmis bir sozii olmasaydi aralarinda kaza edilmis (hiikmedilmis)

$Bekir Topaloglu, Kelam Ilmine Giris (Istanbul : Damla Yaymevi, 2013), 26.

®Topaloglu, Kelam Ilmine Giris, 163-165.

%Ebii’l-Fazl Muhammed b. Miikerrem b. Ali el-Ensari Ibn Manzur, Lisanii’l-arab (Beyrut: Daru
Sadr, ts.), 7/76.

19



olurdu.”” (Fussilet 41/45) ayetinde kesin bir hiikiim anlaminda kullanilmustir. 37
Yapmak ve takdir etmek anlaminda da kullanilmistir. Biri bir seyi yapip
sekillendirdigi zaman, onu kaza etti, denir. Bu manada Kur’an-1 Kerim’de yerlerin ve
goklerin yedi giinde yaratilmasi “kaza” kelimesi ile ifade edilmistir. (Fussilet 41/12)
Buradaki kaza; yaratti, onlar1 isledi, yapti, sekillendirdi ve yapisini saglamca takviye

etti, seklinde anlasilmigtir.®

Konunun anlasilmasinda esas kaynak olan Kur’an-1 Kerim’e bakildiginda,
Kur’an’da kader ve insan fiilleri ile ilgili olarak iki tiirde ayet bulundugunu daha
onceden ifade etmistik. Bunlardan bir grup ayete gore, Allah’mn her seyin tek
yaraticist oldugu ve O dilemedik¢e insanin higbir se¢cimde bulunamayacag: ifade
edilmistir. Bir diger grup ayette ise, insanin sorumlu bir varlik oldugu ve fiili
gerceklestirmeye yetkili olup, iyi ya da kotii yolu bizzat kendisinin sectigi

vurgulanmistir. Bu ayetler yukaridaki baslikta incelenmistir.

Ehl-i Stinnet ile Mu’tezile arasinda, tez-antitez seklinde goriisler ortaya
cikmigtir. Yaratilmig her ne varsa hepsi Allah’in iradesiyle var olmustur, denildigi
zaman, “Allah serri nasil irade eder?” sorusu ortaya ¢ikmis; Allah’in iradesi sadece
hayr1 yaratmaya yoneliktir, denildiginde de bu sefer, “bir takim fiillerin Allah’in
iradesi disinda nasil cereyan ettigi ve ortaya c¢iktigr goriisii / sorusu” glindeme
gelmistir. Boyle kabul edilirse de, alemde bazi seylerin kendi iradesinin disinda

ortaya ¢ikan bir Zat, yani Allah nasil ilah olur denilmigtir!

Allah Teala peygamberler gondermis, yol gosterici kitaplar indirmis, insanlari
amel etmekle miikellef tutmus, emirler vermis, yasaklar bildirmis, emirleri yapana
sevap, yasakladigini yapana da cezalar verecegini haber vermistir.>® Oyleyse bundan
sonra, insan cebr/zor altindadir, kendisinin hi¢bir kudreti yoktur, denilemez. Eger
insanin hig¢bir kudreti olmasaydi, Allah’in emir ve nehiylerinin de higbir kiymeti
kalmazdi. Sevap ve ceza anlamsiz olurdu. Ve bu durumda da cezaya miistahak olan

birisi, serri yapmadigi halde cezalandirilmaya itirazinda hakli olurdu.

Sirfan Abdulhamid, Islamda Itikadi Mezhepler ve Akaid Esaslari, gev. Saim Yeprem (Istanbul :
Marifet Yayinlari, 1981), 267.

®Ebii’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed Zebidi, Tdcii’l-aris min cevéhiri’l-
kdmiis. (Beyrut : Darii’1-Fikr, 1994), 20/84.

®Bagdadi, Usulii'd-din, 242.

20



Diger taraftan, kul kendi fiilini kendisi yaratir, denildigi zaman, bu sefer de
Allah’in kudretini smirlandirma sonucu ortaya c¢ikmaktadir. Ciinkii bu sdylem,
“Allah’mn kudreti kulun fiillerini kapsamaz”, demektir. Bu sdyleme itiraz edenlerce,
kul da alemi var etmekte Allah’in seriki olmus olur! Ayrica akil da bir seyin iki
kudretten yardim géremeyecegine hiikkmeder. Eger, fiilleri yaratanin sadece Allah’in
kudreti oldugu soylense, “o halde fiiller {izerinde insanin bir rolii yoktur,” anlami
cikar. “Fiilin bir kismi Allah’in kudretiyle diger bir kismi da kulun kudretiyle
meydana geliyor”, denilse bu da olmaz ciinkii tek bir sey boliinme kabul etmez

denilmistir.

Kelam alimlerinin, yiizeysel bakildiginda, birbiriyle celiskili gibi goriilen
kaderle ilgili Kur’an ayetlerini, “Allah’in ayetlerinde ¢eliski olamayacagi”
diisiincesiyle, birbiriyle celisme var anlami ¢ikmayacak sekilde ele alma cabasina
girdikleri goriilmektedir. Kaderiyye ve Mu‘tezile’ye ait tefvizin “° bu ¢abayla ortaya
konmus bir fikir oldugu sdylenmistir. Bu agidan bakinca, gerek Mu‘tezile’nin
gerekse Ehl-i Siinnet Kelaminin ortaya koydugu anlayis, Kur’an’da, hakikatin farkli
yonlerini ifade eden ayetlerin, insan zihninde c¢eliskiye mahal olmayacak sekilde
anlasilmasina yonelik bir gayrettir. Aslinda bu gayret ve yonelislerin her ikisinin de,
naslarda dogrudan acik ve net bir bicimde ifade edilmeyen acgiklamalar oldugu

soylenmistir. Ciinkii her ikisi de bir tiir tevil olarak goriilmiistiir.*!

Ehl-i Stinnet kelamcilarinin bu ayetlere bakigta, Allah’m ilim ve iradesinin
ezeli ve degismez olusuna; her seyin dogrudan ve tek yaraticisinin Allah olusuna
golge diisirmeme kaygisiyla hareket ettikleri de diistintilmiistiir. Cilinkii bu anlayisin
esast; Oncelikle, Allah’in her seyin yaraticisi oldugunu; sonra da insanin, fiillerinin
ahlaki sorumlulugunu iistlenecek bir kapasiteye sahip oldugunu, ayni anda ispat
etmektir. Kur’an-1 Kerim, diinya hayatinin bir imtihan siireci oldugunu, dolayisiyla
da insanin fiillerinden sorumlu olusunu vurgularken, insanin da bu sorumlulugun
gereklerine sahip oldugunu belirtmektedir. Ciinkii ilahi adaletin geregi, insanin

Ozglrliigii kadar, sorumluluk sahibi de olmasidir.

40 Tefviz: Allah’m kullara kudret / istitAat1 verdikten sonra, fiilin meydana getirilmesini tamamen kula
havale etmis oldugu diisiincesidir. Semseddin Sami, Kdmiis-1 tiirki (Dersaadet: ikdam Matbaasi,
1317), 423.

4 Ardogan, Sistematik Kelam, 121-123.

21



1.3. GECMISTEN GUNUMUZE TOPLUMLARDA VE DINLERDE
KADER ALGISI

Insanin fillerinde mecbur oldugunu ileri siirenler ile insanin fillerinde hiir
oldugunu ileri siirenlerin ge¢misten giiniimiize kadar var olmasi kader konusunun
hep tartigilagelen bir mesele olmasina sebebiyet vermistir. Stimer halkina gore kader,
tanrilar tarafindan yazilmistir. Tanrilarin, insan1 kendi ¢ikarlari i¢in yarattiklarini ve
bundan dolay1 insanin 6zgiir olmadigini diisiinmiislerdir. Onlara gore tanrilar planlari
yapar ve insanlar da onlarin isteklerine uyarlar. Eski Misir kiiltiiriinde, Hinduizm ve
Budizm gibi dinlerde de alinyazisi, belirlenmis bir kader inanci oldugu diisiiniiliir.
Buda’nin insanligin kaderini elinde tuttuguna, hi¢ kimsenin olacak olana karsi

gelemeyecegine inanilir. *> Emevilerdeki cebir anlayisindan pek farki yok gibidir.

Ilk devir Yunan filozoflarindan Stoacilar, insanda gercek anlamda irade
hiirriyeti olmadigin1 savunmuslardir. Insanm isteyerek veya istemeyerek &nceden
takdir edilmig/belirlenmis bir yasaya uymaktan baska c¢aresi olmadigin
disiinmiislerdir. Sofistler, insanin kaderi iizerinde bazi1 etkilerinin oldugunu, kaderini
sekillendirebilecegini ifade etmisler.*® Sokrat (M.0.469-399), Platon, Aristo’nun bu
cebirci diisiincesine karsin Sokrat’in meshur talebesi Platon’un (Eflatun) (M.O. 427-
347) hiirriyetci bir goriise sahip oldugu sdylenmistir. Aristoteles (M.O. 384-322),
insanin hareketlerinin yiice bir gii¢ tarafindan belirlenmedigini, ahlakli bir hayatin
ancak kisinin egitilmesi ve dogru fillerin birer karakter halini almasiyla miimkiin
oldugunu soyleyerek, insanin kendi fiiline yon verebilecegi, fiillerinde hiir oldugu
diisiincesini savunmustur. Yine Epikourus de (M.O. 341-270) insan hiirriyetini
savunmustur. Insanmn hiir oldugunu ve &nceden belirlenmis bir kaderi olmadigini
ayrica insan1 hayra ve serre sevk eden gizli bir kudretten de s6z edilemeyecegini

belirtmistir. Yani Allah’mn yaratmasini tamamen devreden ¢ikarmislardir.**

Yahudilikte insanin filleri konusunda; yaratanin, insanin biitiin hareketlerini
ve diisiincelerini bildigi fakat bu durumun, insanin hareketlerini Allah’in tayin ettigi

anlamina gelmedigi diisiiniiliir. Ebedi mutlu bir hayat veya azabin, sadece insanin iyi

“2[smail Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu? (istanbul: Mutlu yaymcilik, 2015), 19.
43Saim Yeprem, Irdde Hiirriyeti ve Imam Maturidi (Istanbul: Samil Yaymevi, 1980), 34-88.
“Abdulhamid, Islamda ftikadi Mezhebler, 268.

22



veya kétii davranislarina bagl oldugu sdylenir. Insanin iyi bir hayat ¢izgisiyle veya
felaket ve bela ile karsilasip karsilasmamasimmin maddi hayatiyla ilgili olduguna
inanilir. Bu dinin mezhepleri arasinda kader konusunda birlik olmay1p tartismalar ti¢

farkli egilim seklinde s6yle siralanabilir;

1-Essenilerin kaderci olduklar1 sdylenmistir. Onlara gore insanin kaderi
onceden tespit edilmistir ve tamamen Allah’in elindedir. Esseniler bizdeki Cebriyye

mezhebine denk gelir.

2-Sadukiler, kullarin fiillerinde Allah’in miidahalesini kabul etmemisler.
Onlara gore Allah irade giiciinii insana kullanmasi igin vermistir. Insanin kendi
kaderinin hakimi oldugu ve beseri islerin ilahi miidahaleden kesinlikle uzak oldugu
goriisiinii savunmuslardir. Bunlar da bizdeki Kaderiyye ve Mu‘tezile mezhebine

denk gelir.

3- Ferisiler, her seyin Allah tarafindan onceden tayin edildigine, bununla
birlikte insanda iyi ve kotiiyli ayirt edecek bir irade bulunduguna inanmislar. Onlara
gére insanin iyi veya kotli hareketlerinin miikafat ve cezasi tamamen kendi
hareketlerine bagli olarak verilecektir. Yahudi bilgini R. Akibe’nin ifadesiyle, ‘her
sey onceden goriilmiis/bilinmis, bunun yaninda 6zgiirliik de verilmistir. Onceki iki
gorlisii uzlastirmaya c¢alisan Ferisileri, bizdeki Ehl-1 Siinnet mezhebine benzetmek

miimkiindiir.*®

Hristiyanlikta da kader inanci yogun bir sekilde tartisilmis bir konudur.
Hristiyanligin kurucusu olan Pavlus’un (6.67) tam bir kaderci anlayisa sahip oldugu
sOylenmistir. Sonraki Hristiyan kelamcilar da kader konusunda Pavlus’un yolunu
takip etmislerdir. Incil’in, Romalilara Mektup kisminda Pavlus; herkesin hiikiimetine
tabi olmasini istemistir. Clinkii ona gore Allah tarafindan olmayan hiikiimet yoktur.
Yoneticiye karsi c¢ikan, Allah’in tertibine/kaderine karsi ¢ikmis olur. Fakat aym
sOziin sahibi Pavlus, Romalilar tarafindan idareye baskaldirmak, yani kaderine kars1
gelmek suguyla idamla cezalandirilmistir. Sark Hristiyanli§inda ise genel yaklasim,

insan iradesinin hiirriyetine inanma istikametinde oldugu goriilmiistiir. Kendi ismiyle

SMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 19-21.
23



anilan kelam ekolunun sahibi olan Pelagius’e gore, kulun iyi, kotii filleri kargisinda

sorumluluguna inanmasi gerekir.*®

Leibniz’in de cebir goriisiine sahip oldugu sOylenmistir. Ona gore
yaradilistaki Ozellikler insan iradesini direkt is yapmaya zorlamaz. Bizdeki itici
sebeplerin, bizi bir is yapmaya sevk ettigini fakat bunlarin bizi kesinlikle o isi
yapmak zorunda birakmadigini sdylemistir. St. Augustine de (6. 430), daha diinya
kurulmadan 6nce Allah’in her seyi tayin ve tespit ettigini savunarak kurtulusa erecek
kimselerin de ezelde tanr tarafindan secildigini One siirmiistiir. Augustine, bu
noktada insanin yapacaklarmin dikkate alinmayacagimi ve Allah’in Litfu olmadan
insanin iradesi ile Allah’in emrettigi iyilii yapmaya giic yetiremeyecegini
savunmustur. Bununla beraber Allah’m  her seyi Dbilmesi, 0Ozgirligi
engellemeyecegini  vurgulamistir. Roma Katolik Kilisesi Augustin’in  bu
diisiincelerinden etkilenmistir.*” Miladi 5. asrin basinda Pelage isimli birisi, insanin
kendi fiillerini kendisinin yarattigini, fiillerin meydana gelmesinde insanin ezeli
yardim ve liitfa muhta¢c olmadigimi sdylemistir. Bunun iizerine Papa 1. innocent
(Inosan) tarafindan aforoz edilmis ise de Pelage’nin goriisleri Afrika rahipleri
tarafindan yayilmistir. Yuhanna ed-Dimeski de (6. 750) insanin iztirari/mecburi

filleri ile iradeyle yaptiklar1 filler arasinda ayirima giden ilk filozof olmustur.*®

Sonraki Hristiyan kelamcilart hem insanin 6zgiirligii hem de ilahi takdirin
varhigr konusunda tartismiglardir. Hristiyan mezheplerinden olan Yakubiler cebir
anlayisint benimsemis, yorum yapmaktan kacinmis ve her isini Allah’a havale
etmiglerdir. Akilci ve te’vile dayali bir egilime sahip Nasturi mezhebi ise insanin hiir
iradeye sahip oldugu goriisiinde olup. Allah’in varligi yaninda kendi kisiliklerinin de

bir deger ifade ettigini belirtmislerdir.

Eski Tiirk kiiltiiriinde kader inanci ise; insan diismani, gizli bir kuvvet
seklinde diisliniilmiistiir. Masal ve destanlara bakildiginda eski Tiirk kiiltiiriinde alin
yazisia inanildig1 ve kaderci bir anlayisin hakim oldugu gériilmiistiir. Ornegin, Ay-
Mangus isimli Altay masalinda, masalin kahramanm1 olan Ay-Mangus, farkina

varmadan diigmanin kiz kardesiyle evlenmis, bunu 6grendikten sonra da ‘Tanr1 bu

45 Abdulhamid, Zslamda Ttikadi Mezhebler, 269.

4"Kasim Turhan, Bir Ahlak Problemi Olarak Kelam ve Felsefe A¢isindan Insan Filleri (Istanbul:
IFAV Yaymnlari, 1996), 12-20.

48Abdulhamid, Islamda Ttikadi Mezhebler, 271.

24



kizit bana yazmig® diye dislinlip kaderine karsi gelmemek i¢in diismaniyla
miicadeleden vazgegmistir. Ayrica Tirklerde felek kavramina dayali bir kader
anlayis1 da vardi. Felek kavrami, ‘zalim felek’ vb. sekillerde hem halk arasinda hem
de tiirkii ve sarkilarda olumsuz anlamda kullanilmistir. Aslinda burada ‘felek’ ile
kader kastedilmistir. Fakat ‘zalim kader’ demek inanca ters olarak goriildiigiinden

dolay1 kadere itiraz, felek kavramiyla ifade edilmistir.*°

Cahiliyye devrinde ise Kur’an-1 Kerim daha inmeden 6nce Araplar arasinda
cebriyyeci/zorlayic bir kader anlayist mevcud olup insanin kaderinin 6nceden takdir
edildigine ve bundan da kurtulusun olmadigina inanilmistir. Cahiliyye devrindeki
anlayisa gore kader, besikten mezara kadar ferdin hayatina el atan, insani1 zulmiin
pengesi altinda tutan, hayati boyunca ona siirekli olarak her tiirlii 1zdirap, felaket ve
sefalet getiren karanlik ve gizemli bir diisiinceydi. Arap sairlerin siirlerinde de bu

diisiinceyi gormek miimkiindiir. Meshur sairlerden biri olan Nabiga (6.604) ;
‘Bir kisi istedigine eremez,
Eger o (kaderde) yazilmamigsa’ der.
Sair Raciz de kaderci tutumunu soyle dile getirir:
‘ Ey endiselenen kimse, endigelenme.
Eger sana sitma takdir olunmussa, kesin olarak yakalanirsin
Dagin zirvesine yiikselsen bile.
Kalem bunu yazdiysa bundan nasil kagabilirsin?’%°

El-Ikdu’l-Ferid’de yer verilen bir rivayete gore, ¢olde yasayan Araplarin
tamami, kaderi kabul etmektedirler. Araplarin kaderci bir anlayisa sahip olduklar
Kur’an-1 Kerimde de ifade edilmistir; ‘‘Putperestler, ‘Eger Allah dileseydi ne biz, ne

de babalarimiz puta tapmaz ve hi¢bir seyi de haram kilmazdik’ diyeceklerdir’’ (en-
Nahl 16/35)

Cahiliyye Devrinde kadercilik anlayisinin  hakim olmasmin  6nemli
sebeplerinden biri, tehlikelerle, aglik ve susuzlukla dolu olan ¢6l1 hayati oldugu

sOylenir. COl insani, yazili olandan baskasinin kendilerine isabet etmeyecegine

“SMutlu, [:nsan Kadere Mahkum Mu?, 24.
OMutlu, fnsan Kadere Mahkum Mu?, 25-27.

25



inanmakla, tehlikelerden ve 6limden kagmayi1 anlamsiz bulmus, diger bir ifadeyle
coldeki tehlikelere karsi kaderi bir ‘siginak’ olarak gormislerdir. Bu da onlarin
hayatin1 kolaylastirmistir. Diger bir sebebi de ozglr olup hesap vermektense,
yazilmis kitaba/kadere boyun egmek gibi daha kolayci bir tutuma yonelmeleri
olmustur. Ayrica Araplarin kaderci/cebirci olmalarinin bagka bir sebebi de kabile
halinde yasiyor olmalaridir. Bu durumda kabilenin her ferdi istese de, istemese de
kabilenin iginde erimek zorundaydi. Sorumluluk ferdin degil, kabilenin tizerinde
kaliyordu. Bu da fertleri cebir anlayisina sevk ediyordu. Insanin dzgiirliigiine vurgu
yapan ayetlere bakildiginda acikga goriilecektir ki Kur’an, Cahiliyye insanini

‘mecbur olmak’ tan, ‘6zgiir’ bir seviyeye yiikseltmistir.>!

1.4. ITIKADI FIRKA VE EKOLLERIN KADER INANCINA BAKISI

Yukaridaki bolimde ele aldigimiz bashiklarda, kaza ve kader kelimelerinin
anlamlar1 iizerinde tam bir uzlasma olmadig1 goriilmiistiir. ibrahim el-Bacuri, en az
yedi anlam tespit edip kazanin; yargilama, karar, verilen hiikiim manalarina geldigini
bildirmistir. Ibn Hazm ise, semantik anlayisina bagh olarak kadere; takdir, tahdid,
tayin, Olgme anlamlarini verip goriisiinii kuvvetlendirmek i¢in Arap diline ve
Kur’an’in cesitli ayetlerine basvurmustur. Seyyid Serif Ciircani, kaderi; miimkinlerin
birer birer yokluktan varliga gegisi olarak tanimlamig, bunun da kazaya uygun olarak
gerceklestigini belirtmistir. Kazanin ezeldeki hiikiimler, biitin mevcudatin Levh-i
mahfuzda bulunus hali, kaderin ise sartlarin var olusundan sonra bunlarin birer birer

meydana gelisi oldugunu belirtmistir.>2

Gerek Kur’an-1 Kerim ayetlerinde ve gerekse Hadis-1 seriflerde gecen kader
kelimesindeki anlam farkliliklar1 ve bununla beraber bu metinleri okuyanlarin farklh
zihinsel yapilarindan kaynaklanan yorum farkliliklari zaman iginde giderek net ve
daha derin ¢izgilerle belirgin bir hale gelmistir. Ayrica bu yorum farkliliklarinin sirf

metinden kaynakli olmayip donemin siyasi, cografi, dini ve toplumsal yapisi ile de

SIMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 27-29.
S2Serafettin Golciik, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler (Konya : Tekin Kitabevi, 2001), 290.

26



alakal1 oldugu s6ylenmistir.>® Kur’an-1 Kerim ayetlerinin tamami ve Hadis-i serifler
birlikte biitiinciil bir gozle incelendiginde her bir yorumun miimkiin oldugu
diisiiniilebilir, fakat birbirinin zidd1 olan her bir yorum tek basina ele alindiginda

konuyu anlamada yetersiz oldugu da agiktir.

Kelam ekollerinden Ehl-i Siinneti temsil eden, Matiiridiyye ve Es‘ariyye
kader konusunda itidal bir yol iizere iken Kaderiyye, Cebriyye, Mu‘tezile gibi Ehl-i
bid’at ekolleri itidal ¢izgisinden sapip ifrat ve tefrite kagmislardir.>* Bu mezheplerin

kader hakkindaki goriisleri alt basliklar halinde incelenmistir.

1.4.1. Hariciler

Hz. Ali (r.a.) ile Muaviye arasinda meydana gelen Siffin Savasindan sonra
‘Hiikiim Allah’indir’ diyerek Hz. Ali’den ayrilan ve onu tekfir edip onunla savasarak
sonunda onu sehid eden topluluk, Hariciler olarak adlandirilmistir.>® Ibadiyye,
Necdiyye, Sufriyye ve Ezarika olmak {izere bircok Hariciyye kolu oldugu
bildirilmektedir. Bunlardan Hazmiyye ve Meymuniye kollari, kullarin fiilleri
konusunda Kaderiyye ve Mu‘tezile gibi, Hazimiyye, Seybaniyye ve Suaybiyye
kollar1 da Cebriyye gibi disiiniir. Allah dilemedik¢e kullarin higbir sey

yapamayacagini ileri siirmiislerdir.%®

Giiniimiizde varligim devam ettiren Ibadiyye kolunun kader anlayisi ise Ehl-i
Siinnet ile aynidir. Onlara gore her seyin yaraticis1 Allah’tir. Hayr1 ve serri yaratan da
kullarn fiillerini yaratan da Allah’tir. Allah’in iradesi ve dilemesi disinda higbir sey
gerceklesmez. Onlara gore insan, kendi fiillerini kendisi yaratamaz ancak yaratilan
fiilleri yapabilecek ve isleyebilecek bir giicii vardir. ibadiler arasinda Cebriyye ve
Mu‘tezile gibi diisiinenler de vardir. Ornegin Ibadilerin 3. Asir Alimlerinden olan
Seyh HOd bin Muhakkem el-Huvvari (6.280?) gliniimiize kadar ulasan Tefsiru’l
Kitabillahi’l Aziz adli tefsirinde Cebriyye’nin goriisiinii destekleyen rivayetlere yer

vermistir. Ayni sekilde Ibadi miifessir Yusuf el- Itfiyyis'n de (8. 1914)

S3Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 37-40.

SHarputi, Tenkihii’I-kelam fi akaidi ehli I-Islam, 101.
Onemli, Ummeti Kutuplastiran Ilk Ihtilaflar, 100-110.
Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 212-213.

27



cebirci/kaderci bir anlayisa sahip oldugu disiiniiliir. En‘am suresinde gecen ayeti
(6/107) tefsir ederken, Allah kimseye sirk kogsmay1 dilemeseydi, kimse Allah’a sirk
kosamayacakti. Dolayisiyla insanlarin sirk kosmalarinin Allah’in iradesine baglh

oldugunu savunmustur.®’

1.4.2. Kaderiyye-Mu‘tezile

Peygamber efendimizin vefatindan sonra Emeviler doneminde, Miisliimanlar
arasinda Cemel, Siffin ve Nehrevan isimleriyle biiyilk savaslar yasanmigtir. Bu
savaglarda olenin ve oldiiriilenin de Miisliiman olmasi, katilin durumu nedir, 6lenin
durumu nedir, katil 6ldiirme isini yaparken hiir bir iradeye sahip midir, yoksa bunu
kaderin bir mahkGimu olarak m1 islemistir? gibi sorular giindeme gelmistir. Bu
sorular; halkin kanint doken ve onlara zulmeden Emevi idarecilerinin bu
yaptiklarinin Allah’in kaderiyle meydana geldigini sOyleyerek suglarmi kadere
havale etmeleriyle sorunlar yumagi haline gelmistir.

Bazilariin insandaki ciiz’1 iradenin inkdr edilmesi ve Emevilerin yaptiklari
zulmi kadere dayandirmalari; kaderin istismar edilmesini reddeden, zulim ve
haksizliklart Allah’in kaderiymis gibi gosteren anlayisi sorgulayan bir grubun ortaya
cikmasini netice vermistir. Kaderi Allah’a degil de kendilerine nispet ettikleri, Allah
olmaksizin fiillerine gii¢ yetirdiklerine inandiklart igin bu gruba Kaderiyye
denilmistir.® Kaderiyye mensuplari, insana bir mes’uliyet yiikleyebilmek ve onu
fiilllerinden mes’ul tutmak i¢in kulun kendi fiilini kendisinin yarattigini, kaderin
bunda higbir tesiri olmadigini, dnceden bir belirleme olmayip olanin su anda olmakta

oldugunu ortaya atmistir.%°

Emevi yonetimi, rahatsiz olduklar1 bu diisiincenin temsilcisi olan Ma’bed’i
zindana atmig, Ma’bed’in taraftarlar1 da onu zindana atan Zalim Haccac (Haccac bin
Yusuf)’dan (6.95/714) yardim istemislerdir. Haccac onu huzuruna ¢agirip Emevi
kaderciligini aksettiren sdyle bir soru yoneltmistir: Ey Mabed! Allah’in sana yaptig
taksimati nasil buluyorsun? Ma’bed; ‘beni Allah’in taksimatiyla bas basa birak. Eger

S"Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 212-213.
%8Goleiik, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 37-38.
SMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 59.

28



Onun taksimatinda bana diisen bu ise ben raziyim demistir. Bunun tizerine Haccac;
ey Ma’bed! Senin yakalanip bu sekilde iskenceye ugraman Allah’in kazasiyla degil
mi? deyince. Ma’bed; beni senden bagkasinin yakalayip bagladigini gérmedim.
Haydi, baglarimi ¢6z. Eger Allah’in kazasi buna engel olursa raziyim diyerek cevap
vermisgtir. Ma’bed bu sekilde kaderin, Allah’in zorlayict bir fiili olmadigini
gostermek ve kulun yapip ettiklerinden serbest oldugunu vurgulamak istemistir.
Daha sonra Kaderiyye’nin kaninin helal oldugu konusunda Ziihri’den (6.124/743)
fetva alan Abdiilmelik bin Mervan Zalim Haccac’a (6.95/714) Ma’bed’in asilmasi

icin emir vermis ve Ma’bed, 80/699 yilinda idam edilerek susturulmak istenmistir.®

Ma’bed’in idamindan sonra fikirleri, Geylan ed-Dimeski (6.101/720)
tarafindan yayilmistir. Cebriyeci goriise yakin olan Halife Omer bin Abdiilaziz’e
(6.101/719) mektuplar yazan Geylan, onu kendi gorilisiine davet etmistir. Bir
mektubunun sdyle yazdig rivayet edilmistir; ‘Ey Omer! Sen hi¢ yaptigin1 ayiplayan
veya ayipladigini yapan; verdigi hiikkme uyani cezalandiran veya sug¢ saydigi veya
cezalandiracagi bir hikkmii veren bir hikmet sahibi gordiin mii? Yine sen hig, kullara
giiclerinin {izerinde yiik yilikleyen veya onlar1 itaat yiiziinden cezalandiran bir
merhamet sahibi gordiin mii? Sen insanlar1 zulme ve zalimlige iten bir dogru sozliiye
rastladin m1? Anlayana da, anlamayana da bu kadar agiklama yeter.”®? Omer bin
Abdiilaziz’in vefatina kadar kader konusunu konusmadigi bildirilen Geylan, onun
vefatindan sonra goriislerini yaymaya devam etmistir. Bu sebeple Hisam bin
Abdiilmelik (6.125/742) tarafindan takibe alinip Imam Evzai’nin (6.157/774)
huzurunda sorgulanmistir. Hisam’in onu sorgulamasi esnasinda, ‘Allah facirleri
giinaha zorlamaz, zorla icki igmeyi dayatmaz’ diyen Geylan once hapsedilip elleri
kesilmis ve ¢esitli iskenceler yapilmig sonunda dayanamayarak 101/720 yilinda
olmiistiir. Asilarak oldiiriildiigii ve dldiiriilmesine imam Evzai’nin fetva verdigi de
rivayet edilmistir.

Ibn Nedim (6.385/995) Geylan’in 2000 varak eser biraktigini kaydetmis
ancak ondan geriye tek bir sayfa dahi ulasmadig: rivayet edilmistir. Onun hayati ve

fikirleri biiyiik 6l¢tide muhaliflerin yazdiklarindan 6grenilmistir. Karigik bir zamanda

yasayan bir kisiyi ve fikirlerini tanima noktasinda bunun saglikli bir durum olmadigi

®0Hiidaverdi Adam, Kaza ve Kader (Adapazari: Degisim Yayinlar1, 1998), 47-76.
Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 64.

29



aciktir. Emevi idarecilerinin Ma’bed’i, Geylan’i, Ca’d bin Dirhemi, Cehm bin
Safvan’t ve daha bagkalarin1 Oldiirmesi, toplumda tesirini gosterip o donemde
yasayan insanlar i¢in bir gézdagi olmus ve fikirlerinin ¢arpitilmasina yol agip cogu
gayret ehlini de sindirdigi rivayet edilmistir. Zamanin idarecileri, ar1 kovanina ¢gomak
sokarak ‘kral ¢iplak’ diyen, halka kars1 otoritelerini sarsan Kaderiyye mensuplarini,
bir yandan cezalandirarak, idam edip dldiirerek halkin goéziinde itibarsizlagtirirken;
diger yandan Onde gelen Sahabiler adina Kaderiyye mensuplarin1 kotiileyen
rivayetler uydurulmasini tesvik ederek onlar1 halkin goziinden disiirmeye, halk
lizerinde alg1 operasyonu yapmaya ¢alismislardir. Iktidarlarina karsi ¢ikan kimseleri
itibarsizlagtirmak icin muhalifleri ‘dinsiz, miisrik, miinafik, kafir, bid’at¢c1’ gibi
damgalarla etiketlemislerdir. Boylelerini topluma ‘Misliimanlarin dinine ve birligine

karsi ¢ikanlar’ olarak itibarsizlagtirmaya ¢alismislardir.

Kaderiyye’ye yonelik siyasi baskinin, itibarsizlagtirma girigimlerinin yani sira
bu mezhebin goriislerine yonelik c¢ok fazla reddiyeler de yazilmistir. Bu
reddiyelerden bazilar1 giiniimiize de ulasmistir. Giiniimiize ulasmis olanlardan biri de
Emevi Halifesi Omer bin Abdiilaziz’in (6.101/719) ‘Fi’r-Reddi ala’l-Kaderiyye’
isimli reddiyesidir. Bu Risale ’de; Insanin irade hiirriyeti ve secme Ozgiirliigii
olmadigi, Allah’in indinde miimin olanin kafir olmaya; kafir olanin da miimin
olmaya gii¢ yetiremeyecegi, ecellerin Allah tarafindan 6nceden tespit edildigi, rizkin
Allah tarafindan 6nceden belirlendigi bildirilmistir. Bu esaslar, yazildigi tarih ve
ortam acisindan tahlil edildiginde, hepsinin iizerinde birlestigi ortak nokta, Emevi
idaresinin yaptigi tiim icraatlara boyun egmek gerektigi ve Emevi icraatlarinin
tiimiiyle mesru oldugudur. Bu yaklagimlardan o donemdeki idarenin baskilarina karsi
insanlarin yoneticiler hakkinda sdyle bir sonug ¢ikarmasi istenmistir: *‘irade hiirriyeti
ve segme 0zglirliigli olmadigina gore hicbir glinahkér yaptigindan dolay: su¢lanamaz.
Ecelleri Allah takdir ettigine gore, devletin isledigi cinayetler sorgulanamaz. Riziklar
Allah tarafindan oOnceden belirlendigine gore gelir dagilimindaki adaletsizlik,

esitsizlik sorgulanamaz!”’

Emevi halifelerinin uyguladiklar1 baski ve aleyhte algi olusturma sonucunda
Kaderiyye mezhebi varligin1 devam ettirememistir. Kaderiyye ve Mu’tezile’nin insan
iradesine ve sorumluluguna vurgu yapan yaklagimlari konusulmaz hale gelince,

sonrasinda kadere iman, ‘cebir’ anlayisina uygun olarak sekillenip insanlar arasinda

30



‘kaderci’ bir anlayls hakim olmustur. Neticede insanlar yasanilan biitiin
olumsuzluklar1 ‘kader’ diyerek kabullenip bir yandan teselli bulmus, bir yandan da

pasiflesmis ve olaylarin yoniinii degistirmek i¢in bir gayret igerisine girmemislerdir.

Mu‘tezile’nin  Kaderiyye mezhebinin  bir devami oldugunu belirten
Abdulkahir el-Bagdadiye gore Vasil bin Ata ve Amr bin Ubeyd, insanlar1 Ma’bed el-
Ciiheni’nin goriislerine bagli olarak Kaderiyye’'nin inanisina ¢agirmislar. Mu‘tezile
her ne kadar Kaderiyenin bir devami olsa da, kader ile ilgili goriislerinin yaninda

tevhid, adl, el-menzile gibi baska esaslar1 da vardir.

Mu‘tezile’ye gore kader, beyan etmek, bildirmek ve agiklamak anlamlarina
gelir. Buna gore ‘Allah bir seyi giizel veya cirkin olarak takdir etti’ demek; ‘Allah
imanin giizel oldugunu, kiifriin de ¢irkin oldugunu agikladi, demek olur’ demislerdir.
Kaza ise, hiikiim, bir seyi tamamlamak, emir, haber verme, bildirme anlamlarinda
kullanilmistir.2 Mu‘tezile, Allah’in kaderini inkar edip fiilin gergeklestirilmesi icin
insanda kudret oldugunu ileri siirmektedir. Ayrica Allah’in yegane yaratict oldugunu
belirtmekle birlikte, insana dogustan kendi iradeli fiillerini yaratma imkan1 verdigini
one siirmiis,® Allah’m, iyiyi diledigini, kotiyii dilemedigini ¢iinkii kotiliigii
dilemenin de bizzat kotii oldugunu iddia etmis, Allah’tan bdyle bir seyin sadir
olmasmin diisiiniilemeyecegini ifade etmistir.% Mu‘tezile’ye gore kaza ve kader
hicbir zaman yaratma anlamina gelmez. Bu takdirde insanin kusurlarina ve arzularina
gore meydana gelen fiillerinin ve onlarin sorumlulugunun Allah’a isnad edilmesi
gerekir. Bu da onlara gore kabul edilemez. Mu‘tezile’nin bu konudaki agik
endisesinin insanin fiillerinde irade ve kudret sahibi oldugu prensibine halel

getirmemek oldugu diisiiniilmiistiir.%

Mu‘tezile mezhebinde kader ile ilgili yapilan tartigmalar, insan fiiline
yoneliktir. Mu‘tezile mensuplari, kainatin belli bir diizen igerisinde yaratildigini,
kainatta Allah tarafindan yaratilan her bir varligin kendisine 6zgii bir kaderi
oldugunu, diger bir ifadeyle, insan iradesi disinda gelisen olaylar baglaminda kaderin

varligin1 kabul etmislerdir. Fakat insan kaderinin de cansiz ve akilsiz varliklar gibi

62Kadi Abdulcebbar, Serhii’l-usuli’l-hamse, thk. Abdiilkerim Osman (Kahire: Mektebetu Vehbe,
1988), 770.

8Altintas, Kelam El Kitabi, 383.

84Golciik, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 300.

85K ad? Abdulcebbar, Serhii l-usuli’I-hamse, 771.

31



takdir edildigi, belirlendigi diisiincesine karsi ¢ikarlar. Mu‘tezile’ye gore, insanin
yaratilis gayesi Allah tarafindan belirlenmis olsa da, bu hedefin gerceklestirilmesi
insana birakilmistir. Insan; akli, iradesi ve tecriibesi ile yaratils gayesini
gerceklestirebilecek donanima sahip olmakla beraber, amaci gergeklestirip
gerceklestirmeme konusunda serbest birakilmistir. Insan kendi eylemlerini

gerceklestirme konusunda tamamen hiirdiir.%®

Mu‘tezile alimlerinin, insan fiilleri noktasinda bdyle diistinmelerinin sebebi,
kisinin kendi mes’uliyetini Allah’a yiiklemesinin Oniine ge¢meye yonelik oldugu
ifade edilmistir. Onlarin diislincesine gore iyi fiiller Allah’a verilebilse de, koti
fiillleri Allah’a vermek miimkiin degildir. Bu goriislerini ispatlamak igin de
kendilerince deliller tiretmiglerdir. Mu‘tezile’nin kullarin fiilleriyle ilgili goriislerinin

tafsilat1 s0yle siralanabilir:

1-Insan fiillerinde ©nceden belirlenmis bir kader yoktur. Insan fiilinde
tercih/ihtiyar ve irade sahibidir. Boyle olmadiginda kullarin cezalandirilmasi da

zulim olur.

2-Allah 1yiyi diler; isyanlar, cirkinlikleri ve kiifrii dilemez. Eger dilemis olsa
isyan edip c¢irkin isler isleyen ve kiifre sapanlar Allah’a itaat etmis olurlar. Cilinkii
bunu yapmakla Allah’in iradesini yerine getirmis oluyorlar. Sirk, inkar, zuliim,
haksizlik gibi cirkin ve kotii fiiller insanin bizzat yapip ettikleridir. Dolayisiyla insan

fiillerinde mutlak bir sorumluluga sahiptir. Allah’mn adaleti de bunu gerektirir.5’

3- lyiligi isteyen biri iyi, kotiiliigii isteyen biri de kétii olarak vasiflandirilir.

Fakat Allah Teala’ya koti sifatlar isnad edilemez.

4- Allah’1in verdigi kudretle kul fiilini kendisi yaratir. Eger kotiiliikleri Allah
yaratsaydi, biitiin bunlar onun kaza ve kaderi ile oldugundan onlara riza gdstermek
gerekirdi, bu ise kiifiirdlir. Eger riza gostermek gerekmiyorsa, bu, kotiiliiklerin
Allah’1n kazasi/takdiri olmadigim gosterir. Ciinkii Islamiyet’te Allah’in kazasina razi
olmak vaciptir. Madem kotiiliikler Allah’in kazasi1 degildir, 6yle ise onun yarattigi bir

sey de degildir, aksine kullarin fiilleridir. Mu‘tezile alimlerinden biri olan Simame

6Giridi, Nakdii'I-kelam fi akaidi’l-Islam, 117.
67B.’:l{gd.’:ldi, Usulii’d-din, 251-268.

32



bin Esres (6.213/828), kullarn fiilleriyle ilgili olarak bu ii¢ durumdan bagkasinin

miimkiin olmadigini sdylemistir:

A-Insanin hicbir fiili yoktur. Insan fiillerinin tamamim Allah yaratir. Bu

durumda insan i¢in sevap ve ceza, 6vgii ve yergi s6z konusu degildir.

B- Insan fiilleri hem Allah, hem de insan tarafindan yaratilmistir. Bu durumda

ikisi ortak olup 6vgii ve yergi her ikisi i¢in de gegerli olur.

C-Insanin fiilleri yalnizca insan tarafindan meydana getirilir. Bu durumda da
sevap ve cezayl, ovgii ve kotilemeyi hak eden bizzat insandir. Mu‘tezile bu

segencklerden tigiinciisiinii kabul eder.

5. Eger kul kendi fiilinin sahibi olmasaydi, onu dogru yola davet etmek i¢in
peygamberler géndermek ve kitaplar indirmek faydasiz olurdu. Ciinkii bu durumda
insanin huyunu degistirmesi miimkiin olmaz, yaptiginin disina da c¢ikamazd.
Dolayisiyla kitap ve peygamber gondermek de gereksiz olurdu. Halbuki yiice Allah
bundan uzaktir. Mu‘tezile’nin One sirdiigii bu gorlslere bakildiginda, insan
fiillerinde miistakil olmadiginda, emir ve yasak, d6vme ve yerme, sevap ve cezanin

batil olacag1 yoniine dikkat ¢ekmistir.®

Mu‘tezile mensuplar;; Yiice Allah’in, adaleti geregi kullarimi sadece
yapabilecekleri seylerden ve ancak kendi yaptiklart islerden mes’ul tutacagini, eger
Allah, kullara, mes’ul tuttugu seyi yapma kudretini vermeseydi adil degil (hasa)
zalim olacagm vurgulamslardir. Oyleyse Allah, kullarina yaratma kudreti vermis ve
Allah’m verdigi bu kudretle kul kendi isledigi fiilini kendisi yaratir, demislerdir.
Ciinkii kulun fiilini Allah yaratmis olsaydi onu mes’ul tutmasi miimkiin olmayacakti.
Bu goriislere sahip olan Mu‘tezile mensuplari, kotli de olsa kullarin fiillerini
yaratanin Allah oldugu ve kulun da onu yapmaya mecbur oldugu fikrini
savundugunu iddia ettikleri Ehl-i Siinneti cebriyeci olarak goriirler. Ayrica Mu‘tezile,
Ehl-i Sinnetin fiilde iki yon yani bir fiilin yaratma bakimmdan Allah’a,

isleme/kazanma bakimindan kula ait oldugu fikrini de elestirmislerdir.

Mu‘tezile mensuplari igerisinde kullarin fiilleri konusunda Ehl-i Siinnet gibi

diistinenler de vardir. Mesela mezhebin Dirariye kolunu temsil eden Dirar bin Amr’a

BMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 158-161.
33



(6.184 veya 205/800 veya 820) gore kullarin fiilleri yaratilmis olup her fiil Allah’in
ve insanin fiilidir. Bir fiilin yaratan1 Allah, gerceklestireni de kul olmak tizere iki faili
vardir. Neccariye kolunu temsil eden Hiiseyin bin Muhammed en-Neccar da
(6.230/844) Dairar ile aym goriistedir. Muhammed bin Vasi’ (6.123/741) ise kullarin
fiillerini iradi ve 1ztirari mecburi olmak {izere ikiye ayirmistir. Ona gore Allah Teala
kiyamet gilinlinde onlara emrettigi seylerin, iradelerine bagl fiillerin hesabini

soracak, takdir ettigi seylerin, 1ztirari fiillerin ve olaylarn hesabini sormayacaktir.5®

Mu‘tezile’nin  6nde gelen alimlerinden olan Kadi Abdulcebbar da
(0.415/1025) kullarn fiillerini 1ztirari ve ihtiyari, yani insanin iradesine bagli olan ve
olmayan seklinde ikiye ayirmistir. Ona gore fiilleri yaratan/gerceklestiren bizzat
insanin kendisidir. Insanin fiillerini Allah’in yarattigimi sdylemek biiyiik bir hatadur.
Ciinkii bu durumda emir ve yasaklarin, sevap ve cezanin hicbir anlami olmaz.
Allah’in insanlara kiifrii yaratip imanlarina engel olduktan sonra onlara peygamber
gonderip imana davet etmesinin bir anlami1 olmaz. Ona gére yalanciya nigin yalan
sOyledigini sormak anlamli ve dogru iken; kisa boylu olana ni¢in kisa boylu
oldugunu sormak anlamli ve dogru degildir. Uzun veya kisa boylu olmak insan
iradesinin disinda olup kisi bundan sorumlu degildir. Hirsizlik ise insan iradesiyle
gerceklesir ve kisi bundan sorumlu olur. Yine bir insan gilizel veya c¢irkin olmasi
sebebiyle ayiplanmazken iyi veya koti fiili sebebiyle ayiplanir veya oviiliir. Bu da

fiillerin 1ztirari ve ihtiyari olmak iizere iki gesit oldugunu gostermektedir.

Kadi Abdulcebbar fiilini kulun kendisinin yarattigin1 ispat noktasinda akli
delilleri ortaya koymustur. Ona gore fiiller, kullarin kasdi, bilgisi ve kudreti
olgilisiinde meydana gelir. Birisi bir siir yazmak istediginde harfleri rastgele yan yana
koymasiyla bu gerceklesmez. Ciinkii okuma ve yazmayi bilmiyorsa siirin ortaya
¢ikmast miimkiin degildir. Eger yazmak baskasinin fiili olsaydi, kisinin cehaletinin,
bilgisinin, kudretinin azligi veya ¢oklugu bir seyi degistirmezdi. Bilmedigi bir seyi
de gergeklestirebilirdi. Bu durum fiillerin kullar tarafindan yapildigini

gostermektedir.

Kadi Abdulcebbar, iradi fiillerin insana ait oldugunu ispatlamaya calismis ve

kullarin fiillerinde zuliim ve haksizlik oldugundan dolay1 da iradi fiilleri Allah’a isnat

SMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 162-163.
34



etmekten kagindigini belirtmistir. Insan fiillerini Allah yaratmis olsaydi, onun zalim
veya zorba olmasi gerekirdi. Oysa Allah bunlardan miinezzehtir. Allah’in insan
fiillerinin yaraticis1 olamayacagii ayetlerle delillendirmistir; ‘‘Kendilerine hidayet
geldikten sonra insanlari iman etmekten alikoyan, ‘Allah bir insani mi elgi
gonderdi?’ demeleridir.”” (el-Isra 17/94) Ona gére eger iman Allah’tan kaynaklanan
ve Onun sec¢imine baghh olarak O yaratinca gergeklesen, yaratmayinca
ger¢eklesmeyen bir sey yapiyor olsaydi bu ayet hi¢bir anlam ifade etmezdi. Ciinkii
bu durumda kisiyi imandan alikoyan seyin Allah’in onda iman1 yaratmayip imanin
z1idd1 olan kiifrii yaratmasi olacaktir. Bu durum, koélesinin ellerini ve ayaklarini
baglaylp onu karanlik bir odaya kilitledikten sonra, ‘Ey suglu! Evden nigin
c¢ikmiyorsun, oradan ¢ikmani engelleyen nedir?’’ diyen birine benzetilmistir. Bu

istek nasil anlamsiz ve tutarsiz ise, meselemizde de durum aynidir.

Kadi; “ Bu her seyi saglam tutan Allah’n isidir’®> (en-Neml 27/88) ayetinden
hareketle, itkan fiilinin hem bir isin saglamligimi hem de giizelligini icerdigini
dolayistyla kullardan ortaya ¢ikan giizel olmayan islerin Allah’in fiili olamayacagin
belirtmistir. Ayn sekilde kullarn fiillerinden olan Yahudilesme, Hristiyanlagsma ve
Mecusilesmenin Allah’mn yaratmasiyla olmadigini da ifade etmistir.”® ** Yaptiklarina
karsilik olarak’’ (es-Secde 32/17) , ** Iyiligin karsiigi ancak iyiliktir.”> (er-Rahman
55/60) ayet-i kerimeleri, insanin kendi fiilinin yapicisi ve isleyeni olduguna delildir.
Eger insan bu seyleri yapamiyor ve isleyemiyorsa, bu ayetlerdeki agiklama yalan
olurdu. Allah’in bir kulunda yarattiklarinin karsiliginda o kulunu cezalandirmasi
¢irkin olurdu. “‘Sizi Allah yaratti. Béyle iken kiminiz ona iman ediyorsunuz, kiminiz
de O’nu inkar ediyorsunuz.”’(et-Tegabilin 64/2) ayetinde Allah inkadr eden kullar
azarlamaktadir. Buradaki iman ve kiifriin kula ait olmasiyla dogru olur. Aksi halde
bir kimse bagkasini boyunun uzunlugu veya kisalig1 sebebiyle azarlayarak ‘seni
yarattik, sana nimet verdik, bdyleyken boyun nigin kisa veya uzun?’ demesine

benzerdi.

Yiice Allah’in, ‘“Ben cinleri ve insanlari sadece Bana ibadet etmeleri icin
yarattim.”’(ez-Zariyat 51/56) ayet-i kerimesi, kullarindan sadece O’na ibadet

etmelerini ve kullukta bulunmalarmi istedigini gosterir. Halbuki biitiin insanlar

Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 163-167.
35



Allah’in bu istegini yerine getirmiyor. Iste bu durum fiillerin insana ait oldugunu ve

ayrica kullarin 6zgiir iradelerini kullanarak tercihte bulunduklarini géstermektedir.

1.4.3. Cebriyye

Birine zorla bir seyi yaptirma anlamimna gelen Cebir kelimesinin kelam
ilmindeki manasi; kulun fiilinin Allah’a nispet edilmesi, yapilan fiilde insanin hi¢bir
iradesinin olmamasi, insanin cansiz bir varlik gibi iradesiz ve se¢gme hakkindan
mahrum olmasi anlamlarinda kullanilmistir. Bu diislinceyi savunan ekole de

Cebriyye denilmistir."

Cebir diisiincesi, bir mezhep olarak ortaya ¢ikmadan 6nce de mevcut olup
ilkel din mensuplari, Siimerler, baz1 filozoflar, Yahudiler ve Hristiyanlar hiir
olmadiklarin diisiinmiislerdir.”® Peygamberimiz zamanindaki miisrikler de puta tapip
Allah’a ortak kosmalarinin mes’uliyetini kadere, dolayisiyla Allah’a havale etmis,
her seyin Allah’in dilemesiyle gerceklestigini savunmuslardir. Yiice Allah indirdigi
ayette onlarin bu diislincelerinin yanlhs oldugunu ve yalan sdylediklerini sOyle
aciklamistir; *‘Miisrikler; eger Allah dileseydi ne biz, ne de atalarimiz Ona ortak
kosmazdik, hi¢bir seyi de haram saymazdik, derler. Onlardan once gelenler de,
azabumizi tadincaya kadar boyle demislerdi. Onlara, bir bilginiz var mi? de. Varsa
ortaya koyun. Siz ancak bir kuruntuya kapimus gidiyorsunuz ve yalandan baska bir
sey de sdylemiyorsunuz.”’ (el-En‘am 6/148) ““Bir de soyle dediler: Rahman dileseyd,
biz 0 meleklere tapmazdik. Onlarin bu hususta hicbir bilgisi yoktur. Onlar ancak
yalan séyliiyorlar.”’ (ez-Zuhruf 43/20)

Islam’in ilk yillarinda unutulan cebir anlayisma dayali kader diisiincesi,
Emeviler devrinde Muaviye ile yeniden ortaya ¢ikmis ve yayilarak bir ekole
dontigmiistiir. Cebriyye mensuplari, insan i¢in sorumluluk kaynagi olan ciiz’i iradeyi

inkar etmislerdir. Ibn Kuteybe (6.276/889), Cebriyye mezhebinin, insana irade

"IEbii’l-Feth Taceddin Muhammed b. Abdiilkerim Sehristani, el-Mile/ ve’n-nihal (Beyrut: Darii’l-
Ma’rife, 1975), 72.
2Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 18-57.

36



hiirriyeti tanmimakta ¢ok ileri giden Kaderiyye’ye bir tepki olarak olustugunu

yazmlstlr.73

Kurucusu Ca’d bin Dirhem (6.118/736) olan Cebriyye’ye gore; insan higbir
seyl yapmaya gii¢ yetiremez. Yaptig1 seylerde hicbir iradesi ve kudreti s6z konusu
degildir. O, fiilinde mecburdur. insan olaylar karsisinda; riizgar oniinde savrulup
duran yaprak, akintiya kapilan bir ¢op veya demircinin elinde kalkip inen cekig
gibidir. Yaptig1 islerin insana nispet edilmesi mecazidir. Cansiz varliklarda nasil ki
aga¢ meyve verdi, su akti, giines dogdu deniliyor ise ve bu ctimleler, agacin meyve
vermesi agacin iradesi oldugunu gostermiyorsa, suyun akmasi suyun irade sahibi
oldugunu ifade etmiyorsa insanin fiilleri de boyledir. Enes namaz kildi, Falan igki
icti, climlelerinde gecen namaz kilmak, icki i¢gmek fiillerinin Enes’e ve falan kisiye
nispet edilmesi mecazidir. Namaz kilan da igki igen de bu fiilleri iradeleri disinda

islemislerdir.

Cebriyye’ye gore insan yaptigl seyi mecburen yaptigi gibi, yapmadigi seyi de
mecburi olarak yapamamustir. insanin her iki durumda da baska tiirlii hareket etmesi
miimkiin degildir. Kul ibadeti de, giinah1 da elinde olmadan isler. Calismak da
tembellik de takdir edilmistir. Kul bu takdirin disina ¢ikamaz. Kaderi tembel olarak
takdir edilen birisi istese de ¢alisamaz. Yine kaderi ¢aliskan olarak takdir edilen birisi
istese de tembel olamaz.

Ca’d, goriislerini Halife Hisam bin Abdiilmelik zamaninda (6.125/742)
yaymaya baglamistir. Emevilerin iktidarlarmi saglamlastirma adia kaderi istismar
etmeleri i¢in Cebriyye bir firsat olmustur. Ancak Ca’d, halifenin se¢imle is basina
gelmesini, Kur’an’a ve siinnete uygun olarak hareket etmesini savundugundan dolay1
Emevi hiikiimdarlarinin kendilerini bir ‘kader’ olarak gdrmeleriyle, yani onlarin
cebir ideolojileriyle ¢elismistir. Boyle olunca da Emevi iktidarinin tepkisini ¢eken
Ca’d Sam’dan kovulmus ve Kufe’ye gitmistir. Orada Cehm bin Safvan’la
(6.128/745) karsilagsmis, goriislerini ona da asilamis fakat burada da faaliyetleri uzun
stirmemistir. Halife Hisam, Kufe Valisi Halid bin Abdullah el-Kasri’ye (6.126/743)

Ca’d’1 6ldiirmesi i¢in emir vermistir. Allah’in, Hz. Ibrahim (a.s.)’i dost edinmedigini,

8Goleiik, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 38.
37



Hz. Musa (a.s.) ile konusmadigini soylemekle suglanan Ca’d oldiiriilmiistiir.
(6.118/736)

Ca’d, Allah’in kelaminin yaratilmis oldugunu sdylemis dolayisiyla bu sozi,
olaylarin Allah tarafindan Onceden belirlenmedigi seklinde anlasilmastir.
Mesruiyetini kadercilik iizerine bina eden Emevi idarecilerinin menfaatlerine ters
diistiigiinden dolayr bu sdylemlerden rahatsiz olmuslardir. Cebriyye’nin fikri ise
Emevilerin ¢ok isine yaramis yaptiklari zulmiin Allah’in kaza ve kaderi ile oldugunu
savunarak hareketlerini hakli gostermeye calismislardir. Kendilerine isyan eden
Cebriyye mensuplarini  oldiiriitken de bu hareketlerini  cebir anlayisiyla
savunmuslardir. Ornegin Emevi halifelerinden Abdiilmelik bir Mervan, Amr bin
Said’i oldiirdiikten sonra halka; ezeli kaza ve yiiriirlilkte olan ilahi hiikiim bdyle

oldugu i¢in onu 8ldiirttiigiinii ilan ettigi rivayet edilmistir.”

Cebriyye’ye gore seytan ezelde kafir idi, Hz. Ebu Bekir (r.a.) ve Hz. Omer
(r.a.) ise Islamiyet’ten 6nce de mii’min idiler. Biitiin peygamberler vahiyden énce de
peygamber idiler. Ehl-i Siinnet alimleri, onlarin bu goriislerini tenkit etmislerdir. Bu
konularda Ehl-i Siinnetin goriisii soyledir: Peygamberler vahiy geldikten sonra
peygamber olmus, seytan da sonradan kafir olmustur. Eger bir zorlama olsaydi,
seytanin daha 6nce Allah’a itaat; Hz. Ebu Bekir (r.a.) ve Hz. Omer (r.a.)’den de
Miisliman olmadan once kotiilik ¢ikmazdi. Bu iki Sahabe miisrik iken sonradan
Miisliiman olmuslardir. Boyle olunca Cebriyye’nin ‘kafirler kiifiir ve isyan iizerinde,

miiminler de iman ve itaat {izerinde bulunmaya mecburdur’ sézleri batil olmustur.”

Cebriyye sistemli bir mezhep olmayip sadece kader konusunda belli bir inang
ortaya koymustur. Giinliimiizde sistemli bir sekilde temsil edilmeseler de kader
hakkindaki goriisleri biiyliik bir kesim tarafindan aynen devam ettirilmektedir.
Bilerek veya bilmeyerek kaderde cebir anlayisini kim savunursa, diger konularda
Ehl-i Siinnet gibi diisiinse de, ona Cebri denilebilecegi sdylenmistir. Ca’d’dan sonra,
Cehm bin Safvan (6.128/745) onun goriislerine kendisi de bir seyler de katarak
yaymaya baglamis, bir miiddet Belh’te ve Tirmiz’de faaliyet gostermistir. Cehm bin
Safvan’in goriislerine katilanlara Cehmi, bu anlayisa da Cehmiyye denilmistir.

Cehmiyye’ye gore fiiller tiimiiyle Allah’a ait olup, bizim fiillerle ne kazanma, ne de

““Mutlu, [:nsan Kadere Mahkum Mu?, 109-112.
SMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 113.

38



meydana getirme noktasinda bir ilgimiz yoktur. Bu fiiller kendisinde ne zaman

yaratilirsa, o zaman var olur, yaratilmazlarsa da olmazlar.

Ehl-i Siinnet kelamcilar1 kullarin fiillerinde kendilerinin higbir katkilar
olmadigmni, insan fiillerinin sadece ilahi giic ve irade ile oldugunu savunanlara
Cebriyyeci derken; Mu‘tezile kelamcilar1 da; her seyin dnceden belirlenmis bir plana
gore hareket ettigini sOyleyen herkesi Cebriyye olarak nitelemistir. Buna gore
Mu‘tezile’nin goziinde Ehl-i Siinnet mensuplari da Cebriyyedir. Ehl-i Siinnetin
Matiiridi ekoliine Cebriyye demek dogru goriilmese de, bazi1 alimler Es‘arilige orta
seviyede bir Cebriyye demenin miimkiin oldugunu iddia etmislerdir. Zaten Cebriyye

ekoliine ‘Halis Cebriyye’ denilirken; Es‘arilige ‘Vasat Cebriyye’ denilmistir.”®

Emeviler’de ve Cebriyye’de cebir anlayis1 olmakla beraber ikisi arasinda fark
vardir. Emeviler’deki cebir anlayisi, halki rahat bir sekilde idare etmek icin ortaya
atilmig siyasi bir diisiince iken Ca’d bin Dirhem ve Cehm bin Safvan’in cebir
diistincesinin, dini kaynakli olduguna dikkat ¢ekilip, kulun kendi fiilinin yaraticisi
oldugunu sdyleyen Kaderiyye mezhebine bir tepki olarak ortaya ¢iktigi rivayet edilir.
Bu mezhepte cebir anlayisi; kisinin, Allah’in biiytikligi, kudreti, iradesi ve ilmi
karsisinda kendini yok olarak kabul etmesinden kaynaklanmistir. Cehm, insanlarin
fiillerini tamamen Allah’a verirken asil maksadi onu sorumluluktan kurtarmak degil,
Allah-insan iliskisinde insanin O6zgiirliigine vurgu yapan Kaderiyye’nin tersine
ulthiyete agirlik vermesidir. Cebriyye pasif / kaderci bir tutum da sergilememistir.
Cinkii Cehm bin Safvan, haksiz oldugunu diislindiigli Emevi devletine

baskaldirmistir.

Cebriyye mezhebinde Allah Teéla’y1 varlik alemindeki her seyin tek hakimi
olarak gorme fikri islenirken, farkinda olarak veya olmayarak kulun iizerinden
iradeyi tamamen kaldirma gibi bir durum meydana geldigi sdylenmistir. Kulun
sorumlu olduguna dair bir aciklama yapilamamistir. Bu noktada ifrat ve tefrit soz
konusudur. Kaderiye mezhebinin yaptig1 gibi kula yaraticilik vermeme diisiincesiyle,
insan tamamen atil bir duruma diisliriilmiistiir. Boylelikle insan1 riizgarin oniindeki
tily gibi gdsterme anlayis1 ortaya ¢ikmistir. Bu anlayis insan ve toplum {izerinde bazi

sakincalara sebep olmustur. Kendi fiillerini kaderin zorlamasiyla gerceklestirdigini

SMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 114.
39



diisiinen insan, hatalarini diizeltme noktasinda bir sorumluluk hissetmezken ayrica
istese bile hatalarini diizeltemeyecegini de diislinerek tamamen giivensiz bir duygu

durumuna sebep olmustur.

1.4.4. Sia

Sia, Peygamber efendimizin (s.a.v.) vefatindan sonra Allah’in tayini ile hilafet
hakkmin Hz. Ali (r.a.) ve onun soyuna ge¢mesi gerektigini savunan bir ekoldiir.”’
Kader anlayis1 bakimindan Hariciler gibi birden fazla goriis benimsemistir. Bir grup;
insan fiillerinin, bir yoniiyle kendi seg¢imleri (kesb) diger yoniiyle de yapmasi zorunlu
(cebri) fiiller oldugunu savunmustur. Hisam bin el-Hakem (6.190/805) da bu goriiste
olanlardandir. Diger bir grup; cebir ve tefviz anlayislarini benimseyen Cebriyye ve
Mu‘tezile’yi kabul etmeyenlerdir. Bu Ehl-i Siinnete uygun bir gériistiir. imam Cafer-
i Sadik (6.148/765) ve Ibn Babeveyh el- Kummi’nin de bu goriiste olduklar
belirtilmistir. EI-Kummi, kullarin fiillerinin yaratilmis, fakat bunun tekvin yaratmasi
olmayip takdir yaratmasi oldugunu ifade etmistir. Yani Allah’in kullarin fiillerini
ezelde bildigini ancak bu bilginin fiilin isleyisine tesir etmedigine dikkat ¢ekmistir.
Ucgiincii bir grup da; kaza ve kader hakkinda ezeli takdiri inkar edenlerdir. Bunlar
Allah’in, kullarin fiillerinde yaratict olmadigin1 savunurlar. Zeydilerin bir kism1 da
Mu‘tezile’nin savundugu bu goriistedirler. Inkazu’-1 Beser Mine’l1-Cebri ve’l-Kader,
(Insanhigr Cebir ve Kaderden Kurtarmak) isimli kitabinda Serif el-Murtaza

(6.355/966) kader meselesini insanin 6zgiirliigii baglaminda ele almistir.

Serif el-Murtaza, Allah’in her seyin yaraticist oldugunu (el-En‘am 6/101, er-
Ra‘d 13/16, ez-Ziimer 39/62) ifade eden ayetlerdeki ‘her seyin’; gece-giindiiz, yer-
gok, cinler ve insanlar oldugunu ifade etmis, Allah’in bununla kiifrii, zulmii ve yalam
yarattigini kast etmedigini, bu fiilleri kullarin yapmakta olduklarini belirtmistir. Ona
gore Allah itaati emredip glinah1 ve fiski emretmemistir. Bu soziine delil olarak;
“Allah’in yaratisinda hi¢hir uyumsuzluk goremezsin.”’(el-Miilk 67/3) ayetini

gostermistir. Ciinkii haram1 Allah yaratmis olsaydi bu ayete gore haramin giizel

"Goleiik, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 35-37.
40



olmasi gerekecegini belirtmistir. Sianin burada reddettigi aslinda Emevilerin cebir

anlayis1 oldugu diisiiniilmiistiir.”®

1.4.5. Es‘arilik

Es‘arilere gore kader; Allah’in, her seyi vakti gelince ezeli ilmine uygun ve
irade ettigi sekilde meydana getirmesi, yaratmasi; Kaza kelimesi ise; emretme,
bildirme, yazma anlaminda kullanilmistir. *® Ebu’l Hasan el-Es‘ari, Allah’in kafiri
kendi haline birakmasini (hizlan), insanda isyan etme giiclinii yaratmasi olarak
vasiflandirip isyanin yaratilisi, kiifrii de kazanin bir hedefi olarak kabul etmistir. Ona
gore Allah hayrin ve serrin yaraticisidir.20 iman Allah’m bir nimetidir, Litfudur. Bu
nimeti veren Allah’tan bunu verip vermemesi istenemez. Allah bunu fazlindan
vermektedir. Allah kafirlere imanla emretmekte, onlar1 kendi hallerine birakmakla
birlikte onlar1 imandan mahrum etmemektedir. Onlarin kiifiirde kalislar1 zorunlu

olmayip diledikleri zaman iman edebilirler.

Es’arilere gore kullarin giicleri, fiilleri ve segimleri dahi Allah tarafindan
yaratilmistir. Insanin iradesinin herhangi bir secenekten baska birine ydneltilmesinin
Allah’a ait oldugunu ifade etmislerdir. Onlara gdre insanin sahip oldugu giiciin, fiilin
olusmasinda tesiri yoktur. Onlar, Allah bir kuluna bir irade vermisse o iradeye gore
bir fiil de yaratmis oldugunu belirtmislerdir. Kisacasi insanin fiillerinde ihtiyar sahibi
oldugunu ama bu ihtiyarinda da mecbur oldugunu iddia etmislerdir.®! iradenin
oldugu yerde mecburiyet, mecburiyetin oldugu yerde iradeden s0z
edilemeyeceginden hareketle bu diisiincenin agik bir tenakuz sergiledigini diisiinenler
de vardir. Fakat Es’ariler, ‘Allah dilemedik¢e siz dileyemezsiniz.”’ (et-Tekvir 81/29,
el-Insan 76/30) ayetini insanin se¢iminin Allah tarafindan yaratildigina delil olarak

gostermiglerdir. Allah’in irade etmedigi bir fiilin meydana gelmesi, Allah’in

BMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 214-216.

Giridi, Nakdii’l-kelam fi akaidi I-Islam, 117.

%Eb Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selame Ezdi Hacri Misri Tahavi, el-akidetii t-tahaviyye.
(fstanbul: Istanbul, 2019), 11.

8l Ardogan, Sistematik Kelam, 130.

41



hakimiyetinde bir bosluk ve bir bozukluk olacagina, bunun da Allah i¢in acizlik

anlam tasiyacagina dikkat cekmislerdir.®2

1.4.6. Maturidilik

Imam Matiiridi’ye (6.333/944) gére kader; her seyi giizellik- ¢irkinlik, hayir-
ser acisindan nasil olacaksa dyle yapmaktir. Seylerin zaman ve mekanini, hak veya
batil olus vasfini, doguracagi miikafat veya cezayi belirlemektir. 8 Matiiridilere gore
kaza; varliklarin Allah tarafindan hikmet ve kemalle meydana getirilisi demektir.
Onlar kaza kelimesine; yaratmak ve icad etmek; kader kelimesine de tahdit, yani
tanimlama anlami vermislerdir. Ozellikle kadere belirleme anlami vermekten uzak
durmuslar ¢iinkii kadere belirleme anlami verildiginde insan ile ilgili cebir
gerceklesecegini diisiinmiislerdir.3* Matiiridi ve Es‘ariler arasinda kaza ve kader
kelimeleri zit manada kullanilmistir. Matiiridiler, bu problemdeki anahtar kavramlari
gerceklik ve tesiri agisindan kader-kaza seklinde; Es‘ariler ise kaza-kader seklinde
kullanirlar. Diger bir ifadeyle Matiiridilerin kader dedigine Es‘ariler kaza; kaza
dedigine de kader demisler.®®

Matiiridi’ye gore kiifiir, ilahi kaza ile temasta olusur. ilahi kazaya riza

1.8 Yani insanin basina

gostermeli, takdir edilmis, meydana gelmis olan seye degi
gelen iyi ya da koti bir olayin Allah tarafindan oldugunun farkinda olarak kaza ve
kadere iman edilmeli 8 fakat bir imtihana tabi tutuldugunun bilincinde olarak basina
gelen o durum karsisinda islam’in emrettigi sekilde tavir takinmalidir. ® Ornegin; bir
trafik kazasinda sakat kalan birisi kaderin Allah’tan olduguna inanip siikin bulmal

bununla beraber bu kazaya sebep olanlar1 hukuki olarak takip etmelidir. Yine yolda

8Ardogan, Sistematik Kelam, 130-131.

BMutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 34.

8Ebii’s-Sena Mahmid b. Zeyd Lamisi, et-Temhid li-kavd 'idi t-tevhid (Beyrut : Darii’1-Garbi’l-Islami,
1995), 166-168.

®Ardogan, Sistematik Kelam, 121-123.

8Ali el-Kari, Fikh-1 Ekber Aliyyiil-Kari Serhi, ed. Yunus Vehbi Yavuz (Istanbul: Cagr1 Yaymlari,
1979), 31-50.

8Eb Manstr Muhammed b. Muhammed b. Mahmiid Matiiridi Semerkandi Matiiridi, Kitabii t-tevhid,
ed. Bekir Topaloglu-Muhammaed Arugi (Beyrut istanbul : Daru Sadir Islam Arastirmalari Merkezi,
2007), 396-397.

8Golciik, Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler, 283.

42



yalniz basina yilirliyen bir adamin bir kese dolusu altin gérmesi durumunda Allah
tarafindan imtihan edildigini bilmeli ve onlar1 sevingle cebine koymak yerine
emniyete buluntu ihbarinda bulunmalidir. Kazay1 yaptiran da altini oraya diisiirten de
Allah’tir. Bu sekilde iman ettikten sonra gelisigiizel davranmak degil Islam’a gore en

dogru tepkiyi vermek gerekir.

Imam Matiiridi, kaza ve kader meselesini Allah’mn ilim sifati ile izaha
calismistir. Kullarin iyi ve koti fiilleri, diinyada ve ahirette gorecekleri cezalar dahi
her sey ezelde Allah Teala’nin ilminde vardir. Allah her seyi ezelde biliyor. Ezelden
ebede kadar olacak, esyay, ozellikleri, hareketleri, olaylari, ezeldeki bilgisine uygun
olarak yaratmaktadir. Insanlarin dahi iyi ve kotii fiillerini, Miisliiman olmalarini,
kiifiirlerini, istekli ve isteksiz biitiin islerini yaratan Allah Teala’dir.®® Kaza ve kader
meselesini  Allah’in ilim sifatina baglamakla bir yandan insanin hiirriyetini
kurtariyor, diger yandan da bu meseleye psikolojik bir istikamet vererek problemi

¢ikmaza girmekten kurtartyor.

Yiice Allah, diinii, bugiinii, yarin1 ayni 6l¢li ve oranlarda bilir. O takdirde
Allah’in kaza ve kader meselesinde ve bu meseleye bagli diger insan fiillerini
ilgilendiren yan meselelerde Allah’in mutlak ilminin insan1 ve ona verilmis hiir
iradeyi kusatmas: tabii olur. Allah’in ilmi, insan1 ve yapacag isleri ¢epegevre sarmis
ve her yonden kusatmistir. insan Allah’in ilminin disinda bir sey yapamaz. Ilim ise
bilinene tabidir. Vuku bulacak hadiselerin 6nceden takdir edilmesi demek olan kaderi
ve o fiillerin vakti geldiginde vuku bulmasi, is haline gelmesi demek olan kazayi,
Matiiridi’nin bu sekilde ilim sifatiyla izaha ¢aligmasi konuya esneklik getirmistir. Bu
yaklagim tarzinda sertlik ve katiligin yerini itidal almakta ve insanin hiirriyetini

kurtarma ¢abasi 6zellikle kendini gostermektedir.

Matiiridilere gore; Allah Teala takdir etti, denildiginde hi¢ kimse kendisi igin
neyin yazilip yazilmadig bilgisine sahip degildir. Allah Teéald’ nin takdiri, ilim ile
aciklandiginda bunun kulun tercihi iizerinde bir baski olusturmadigi da belirtilmistir.
Hi¢ kimse kulun fiilinde zorlandigin1 iddia edemez. Ayrica kotii bir fiil isledigi

esnada insanlar bunun kaza ve kaderin zorlamasiyla yaptiklar1 hissini duymamakta

8Mutlu, Insan Kadere Mahkum Mu?, 358-365.
43



ve yaptigi fiilin ziddim1 yapabilecek giicte ve Ozgiirlikte olduklarinin

suurundadirlar.®

Ehl-i Siinnet, kullarin bu diinyada 6zgiir bir iradeye sahip olduklarina ¢okg¢a
vurgu yapar.®® Kur’an-1 Kerim’de, ‘‘Dileyen iman etsin dileyen inkdr etsin.”’ (el-
Kehf 18/29) “‘Dilediginizi yapin.’” (Fussilet 41/40) ayetlerini de delil olarak gosterir.
Kulun fiillerini kendi 6zgiir iradesiyle gerceklestirdigini ve fiilleri islerken cebr
altinda hissetmedigini bunun hem nas, hem de akil yoluyla bunun sabit oldugunu

vurgulamaktadir.®?

OMatiiridi, Kitabii t-tevhid, 464.

1Giridi, Nakdii’l-kelam fi akaidi I-Islam, 199-200.

92Nureddin es-Sabuni, Matiiridiye Akaidi = el-Bidaye fi usuli’d-din (Istanbul : Marmara
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Vakfi, 2012), 142.

44



IKiNCi BOLUM

KUR’AN-I KERIM’DE HZ. YUSUF VE HZ. iBRAHIM
KISSALARINDA KADER ALGISI

2.1. HZ. YUSUF’UN YASADIGI OLAYLAR VE BU OLAYLARDA
KADERI ILGILENDIREN YAKLASIMLAR

Yusuf suresi Mekke’de nazil olmus ve 111ayettir. Bu sure, Hz. Muhammed
(s.a.v.)’in diinyadaki en biiyilk destek¢isi olan amcasi Ebu Talib ile esi Hz.
Hatice’nin vefat ettigi yilin akabinde indirilmistir. Mekke’de, ilk Miislimanlarin
biiytik sikintilar ¢ektigi 1’inci ve 2’nci akabe biatlerinin oldugu o déneme denk gelen
yillarda inen surelerden biridir.® O dénemde bir grup kéfirin peygamber efendimize,
Israil ogullarmin nicin Misir’a gittiklerini sorduklar rivayet edilir. Peygamber
efendimizin bu soruya cevap veremeyecegini ve bu sekilde onu zora sokacaklarini
diisiiniirken Allah Teala peygamberine vahiy gondererek bu kissay1 bildirmistir.** Bu
sure hem peygamberimizin niibiivvetine delil, hem de peygamberle savasan Kureysli
miisriklerin kesinlikle kaybedecegini bildiren bir uyari niteligindedir. Kur’an-1
Kerim, Allah’tan gelen gaybi bir bilgi olarak Yusuf kissasini ve kardeslerin
kurduklar1 tuzaklarin ibretlik sonuglarini peygamberimize ve biitiin insanlia

bildirmistir. (Yasuf 12/102)%

Allah Teala, Hz. Yusuf (a.s.) ve kardeslerinin hikayesinin Kureysliler igin bir
ibret oldugunu belirtmistir. (Yasuf 12/7) Nasil ki Yusuf’un kardesleri onu kuyuya
atip bu isin nihayetinde hiisrana ugramiglar ise Mekkeli miisriklerin de dylece
hiisrana ugrayacaklaria, Yusuf’un kardeslerinin pisman olup onun o6niinde boyun
biiktiikleri gibi Mekkeli miisrikler de helak etmeye calistiklar1 kardeslerinden yani
Hz. Muhammed (s.a.v.)’den bir giin af dileyeceklerine dair bir isarete dikkat

%Seyyid b. Kutub b. Ibrahim Seyyid Kutub, Fi zilali’l-Kur’dn (Istanbul : Diinya Yayinlari, 1991),
8/313.

%Kutub, Fi zilali’l-Kur’an, 8/314.

%Ebu’l A’la el-Mevdudi, Tefhimu ’I-Kur’an (Istanbul : Bengisu Yaymcilik, 1997), 2/407

45



cekilir.%® Surenin niizuliinden iki y1l sonra Kureys, Hz.Yusuf (a.s.)’un kardesleri gibi
Resulullah (s.a.v.)’1 6ldiirmeye azmetmistir. Bunun {izerine o da Hz. Yusuf (a.s.)’un
Misir’a gidip gii¢ kazandigi gibi Mekke’den Medine’ye gé¢ etmek zorunda kalmis ve

benzer bir giic kazanmistir.

Sonug olarak Kureys, kardeslerinin Yusuf’un huzurunda boyun biiktiikleri
gibi boyun biikkmiislerdir. Kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’tan kendilerini affedip
comertge davranmalarini rica ettiklerinde (Yasuf 12/88) Yusuf, onlardan intikam
alabilecek giigte oldugu halde onlar1 kinayip yargilamamis, Allah’in merhametini
hatirlatarak bagislanmalar1 i¢in Allah’tan af dilemistir. (Yasuf 12/92) Ayni sekilde
Peygamberimiz (s.a.v.) de Mekke’nin fethinden sonra bigare bir sekilde huzurunda
duran Kureyslilerden intikam alabilecek glicte oldugu halde bunu yapmamustir.
Onlara, kendilerine ne yapacagini sordugunda onlar, kendilerine merhametli bir
kardes gibi davranmalarini istediklerini sdylemis, Peygamberimiz (S.a.v.) de, Hz.
Yusuf (a.s.)’'un kardeslerine verdigi karsiligin aynisini verecegini ve onlari

kinamayip yargilamayacagini sdylemis ve onlar1 bagislamistir.

Peygamberimiz (s.a.v.) yaratilanlara kars1 duydugu sefkat ve merhametinden
dolay1 onlarin iman etmelerini ¢ok istemis, Kur’an’in ifadesine gore, immeti iman
etmesi i¢in neredeyse kendini helak edecek duruma gelmistir. (es-Suara 26/3) Allah
Teala peygamberimizin bu ugurdaki ¢abasina cevaben, iimmetinin iman etmesini ¢cok
istese de insanlarin ¢ogunun iman etmeyecegini haber vermistir. (Yasuf 12/103)
Surede ayn1 zamanda kalpten gelen bir istek olmaksizin sadece disaridan bir taleple
insanlarin dogruya eremeyeceklerine dikkat ¢ekilmistir. Bagka bir ayette Allah Teala,
kotl igleri yapmaktan hoslanip onlari giizel bulan kimse ile boyle olmayan birinin
ayni durumda olamayacagini belirtmistir. Bundan dolay: teblig vazifesini yerine
getiren Hz. Peygambere (s.a.v.) i¢ diinyalarindan haberdar olmadigi o kimseler igin
tiziilerek kendini helak etmemesini emretmistir. (Fatir 35/8) lyiyi tercih eden ile
kotiiyii tercih edenin bir olmayacagint ve her ikisinin de tercihleri dogrultusunda
hayat akislarinda bir ilerleme seyredecegini 6zellikle vurgulamis ve en nihayetinde
Allah dilemedikge hi¢ kimseye hidayet edilemeyecegi ve hidayetin yegane sahibinin
Allah oldugu buyurulmustur. (el-Kasas 28/56)

%el-Mevdudi, Tefhimu 'I-Kur’an, 2/408.
46



Bu ayetlere gore bir peygamber vahiy almadikc¢a insanlarin i¢ yiizlerini
bilmedigi i¢in kimin iman edip kimin iman etmeyecegini bilemez. Hakikati bilen
yalnizca Allah Teala olduguna goére bir kulun hidayete ehil olup olmadigini da
sadece O bilir. Bir kul iyilikten ve dogruluktan yana tavir takinirsa Allah ona
hidayeti kolaylastirir, kotiilikten yana tavir takinirsa Allah onu hidayete eristirmez.
Bunun nasil oldugunu anlamak i¢in Hz. Yusuf (a.s.) kissasindan Kkesitler
inceleyecegiz. Buraya kadar Yusuf suresinin sebebi niizuline degindik. Kissaya
gegmeden Once Hz. Yusuf (a.s.) ve Yusuf suresinin igerigine kisaca deginecek

olursak;

Hz. Yusuf (a.s.), Hz. ibrahim (a.s.)’e ihtiyarliginda miijdelenen oglu Hz.
Ishak’tan olma torunu Hz. Yakup’un ogludur. Kur’an-1 Kerim’de Hz. Yusuf (a.s.)’un
kissas1 ve basina gelen olaylar genis bir sekilde anlatilmistir. Hz. Yusuf (a.s.) ile ilgili
olaylar kendi adin1 tagiyan Yusuf suresi ile ek olarak En’am ve Mii’min surelerinde
nakledilir. Hz. Yusuf (a.s.)’un kissasinda bir¢ok ibretler, hikmetler ve incelikler
vardir. Bu hadiseler i¢inde basina gelen olaylar karsisinda sabretme, giicii yettigi
halde diismandan intikam almama; tevhid, riiya tabiri, idarecilik, iktisadi tedbirler ile
diinya ve ahirete dair pek ¢ok baslik ¢ikarilabilir. Surede ayrica haset ve kiskanghigin
noksanliga, Allah Teald’nin yardimindan mahrum kalmaya; sabrin da sikinti ve
kederlerden kurtulmaya sebep olduguna dikkat ¢ekilerek Hz. Ya’kub (a.s.)’un ve Hz.

Yusuf (a.s.)’un sabrettiklerinden dolay1 maksuduna kavustuklarina vurgu yapilir.

Kur’an-1 Kerim’de, insan fiilleriyle ilgili tahliller iceren Hz. Yusuf (a.s.) ve
kardeslerinin hikayesi, kissalarin en giizeli (Ytsuf 12/3) olarak tamitilmistir. Kader
noktasinda, hikayede gegen olaylarin nasil ve ne sekilde meydana geldikleri ve
hikayedeki kisilerin fiillerinin iradeli veya iradesiz, cebren ya da kendi ihtiyar1 ile mi
gerceklestigini gormek, ilahi iradenin bize sundugu bakis agisini1 anlamak agisindan

konumuza farkl bir boyut kazandiracak 6neme sahiptir.

Yiice Allah, Ayet-i kerimelerde, Kur’an’in kendinden oncekileri tasdik eden,
her seyi ayri ayr1 agiklayan ve inanan bir toplum i¢in de bir yol gosterici ve rahmet
kaynagi oldugu vurgulanmis, akil sahiplerini ibret almaya davet etmistir. (Yusuf
12/111) Yusuf ve kardeslerinin hikayesinde de hakikati arayip soranlar i¢in ibretler
oldugunu belirtmistir. (Yasuf 12/7) Biz de bu ayetin mealine binaen, kader

47



konusunda hakikati arayanlar olarak ele aldigimiz bashigimizla alakali, hikdyede
gecen kisilerin davraniglarini inceleyecegiz. Kader konusunda, kullarin fiilleri
hakkinda ilahi mesajin ne oldugunu anlamaya ve anlamlandirmaya gayret

gosterecegiz.

2.1.1. Hz. Yusuf’un Kuyuya Atilmasi

Hz. Yusuf (a.s.)’un kissasi, ¢ocuklugunda gordiigli bir riiya ile baslamistir.
Yusuf (a.s.) babasina, rityasinda on bir yildizi, giinesi ve ay1 kendisine secde ederken
gordiglini soylemistir. (Yasuf 12/4) Bu riiyanin yorumunun ger¢eklesmesiyle de Hz.
Yusuf (a.s.) kissas1 son bulmustur. Peygamber efendimize (s.a.v.) ilk vahiyden once
rlilyayr sadikalar ile bir takim isaretler verilmistir. Tezimizin sonraki basligina konu
olan Hz. Ibrahim (a.s.), oglu Ismail (a.s.)’i riiyasinda kestigini gdriiyor ve riiyasini
gerceklestirmek i¢in oglunu bigagin altina yatiriyor. Bu oOrnekler peygamberlerde

rilyanin niibiivvetle ilgisi oldugunu ve onun ehemmiyetini gdsteriyor.

Riiyanin i¢ diinyamiza bir ayna, ayn1 zamanda dis diinyamizla, hatta
fizikotesiyle irtibatimizi saglayan bir ruh hali oldugu belirtilir. Baz1 alimler riiyanin
gelecekle degil gegmisle alakali oldugunu soéyleseler de, Kur’an ve hadislerde
rilyanin hem gec¢misle hem de gelecekle ilgili olduguna isaret edilir. Bazi Islam
alimleri riiya olayini; Allah’tan olan ikaz ve isaretler, nefisten kaynaklanan diis vb.
seyler ile seytanin korkutma ve saptirmalari olmak iizere {i¢ simifa ayirmiglardir.%’
Goriilen riiyalarin bir kismi {izerinde dis olaylarin tesiri oldugu da sdylenir. Riiya ile
ilgili yapilan arastirmalarda, uyku esnasinda riiyanin goriilmesi; beynin uykuda
biisbiitiin uyumadigini ve ayrica ruhun da faal duruma geg¢ip melekit alemiyle irtibat
sagladiginin bir gostergesi olarak kabul edilir. Ruh bedenden ecel gelmeden
biisbiitiin ayrilmadigindan dolay1r melekit aleminde dolasan ruhun kendisi degil
ibrelerinden bir kagi oldugu sdylenir. Yiikselen ibresinin o alemdeki goriintiilerin
cogu zaman net bir sekilde goriip almasi miimkiin olmadigindan olaylar1 karmagsik
misaller seklinde, bazen de isaretler ve rumuzlar kilifinda goriip aldig1 belirtilir. Bu

bakimdan ¢ogu riiyalarin yoruma ihtiyaci vardir denilir.

Topaloglu, Kelam Terimleri Sozligii, 267.
48



Bir diger husus da su ki; riiyalarin bir kism1 az 6nce degindigimiz gibi
suuralt1 faaliyetlerinin eseri oldugudur. Suur (biling) biz uyanik iken hareketlerimizi
diizenlerken suuraltr ise c¢esitli diisiinceleri, duygular1 saklayip depo eder. Uyanik
iken suur, suuraltinin kapilarini tutar, uyku sirasinda suurun bu kontrolii kalkar, bu
defa suuraltinin kapilar1 acilir. Boylece kapali kalmis duygu, istek ve diisiinceler
birer hayal olarak disar1 cikarlar. Psikanalistlerin tanimladigi sekliyle bu gibi
rityalarin yoruma ihtiyaglari olmadig belirtilir.®® Insanoglunun herhangi bir hadiseyi
goziiyle gorebilmesine engel olan sey zaman veya mekandir. Bunlar, mazi,
miistakbel ve hal olarak isimlendirilmistir. Mazi ve miistakbeldeki seyi gormeye
zaman, halde oldugumuzda biraz uzagimizdaki seyleri gormemize de mekan
mefthumu engel oluyor. Insanoglunda mevcud olan fakat mahiyetine bir tiirlii akil
erdiremedigimiz hasseler bazi zamanlarda ¢ok daha kuvvetli olur. Bu anlarda zaman
ve mekan methumunun hudutlarini asarak mazi, miistakbel ve hal’deki bazi seyleri
miibhem olarak goriirler. Bu halin bazi kimselerde uyanikken his ve ilham seklinde,

baz1 kimselerde ise uykuda riiya seklinde tecelli ettigi soylenir.%

Hz. Yusuf (a.s.)’un riiyasinda gordigi yildiz, ay ve giines mana olarak
kardesleri, babas1 Hz. Ya’kub (a.s.) ve annesi olarak tevil edilmistir. Rityada goriilen
secdenin kendisi ise hakikat olarak yorumlanmustir. Hz. Ibrahim (a.s.)’in riiyasinda
oglunu kestigini gérmesi de bunun gibi yorumlanmistir. Riiyasindaki kesme olayinin
gercek oldugu fakat riiyasinda gormiis oldugu oglundan kasit da bir kog¢ oldugu
soylenmistir.!®° Hz. Ya’kub (a.s.) bu riiyayr dinleyince Hz. Yusuf (a.s.)’un ileride
bliylik bir serefe nail olacagini anlamis ve onu muhafaza etmek icin riiyasini
kardeslerine anlatmamasini yoksa ona tuzak kuracaklarini sdyleyerek ona tavsiyede
bulunma ihtiyact hissetmistir. (Yasuf 12/5) Tefsircilere gore Hz. Ya’kub (a.s.) bunu
vahiy yoluyla 6grenmistir ¢iinkii kesin bir ifadeyle sana tuzak kurarlar demis ve hig
istisna yapmamistir. Kardesler onun dedigi seyi yaptilar da. Ayrica bu ayet

kardeslerin riiya yorumunu bildiklerine isaret eder, ¢iinkii riiyanin yorumunu

%Celal Yildirim, Asrin Kur’an Tefsiri: llmin Isiginda (Izmir : Anadolu Yayimlari, 1986), 6/2926.
BKutub, Fi zilali’I-Kur’én, 8/364.

10Eb{i Manstir Muhammed b. Muhammed b. Mahmad Maturidi, Te 'vilatii'I-Kur’dn (Istanbul: Ensar
yayinlari, 2018), 7/296.

49



bilmiyor olsalardi Hz. Ya’kub (a.s.), Yusuf’un riiyasin1 onlara anlatmasina engel

olmazdi, denilmistir.1%t

Hz. Ya’kub (a.s.) kardeslerin Hz. Yusuf (a.s.)’u kiskanip onu tuzaga
diisiireceklerini diislindiigli i¢in bu riiyay1 kardeslerine anlatmasina engel olmustur.
Burada “tuzaklardan” bahsettikten sonra seytanin apagik bir diisman oldugu
vurgulanmigtir. Nitekim kissanin sonunda Hz. Yusuf (a.s.), ana babasina ve
kardeslerine kavustugunda; seytanin kendisiyle kardeslerinin arasin1 bozduktan sonra
Allah’in kendisini zindandan ¢ikararak ve kardeslerini de ¢6lden getirerek kendisine
biiyiik litufta bulundugunu (Yasuf 12/100) soylerken kardeslerinin yaptigi kotii
fiilleri seytana nispet etmistir. Hz. Musa (a.s.) da bir kavgay1 ayirmak isterken kaza
ile bir adamu 6ldiirdiigiinde bunun seytanin isi oldugunu sdylemistir. (el-Kasas 28/15)
Baska bir ayet-i kerimede Allah Teala; seytandan gelen kotii diisiinceler bir kisiyi
diirtecek olursa hemen Allah’a sigimmasini emretmistir. (Fussilet 41/36) Takva sahibi
olan kullarin, i¢lerine seytandan gelen saptirici bir fikir dogdugunda Allah’1 diistiniip
hemen gercegi gorebilecekleri vurgulanmustir. (el-A‘raf 7/200) Bu durumda kullarin
fiilllerinde seytanin vesveselerinin etkisiyle bir degisim s6z konusu oldugu
gozlemlenmektedir. Oyleyse burada, Cebriyenin, kullarin fiillerinde ilahi cebir
altinda olduklar1 yoniindeki goriisleriyle zit bir durum s6z konusudur. Ciinki
yukaridaki ayetlerde seytan, kotii fiilleri islemeye sevk eden bir unsur olarak

gosterilmistir.

Insanin manevi hastaliklarma dikkat geken Peygamber Efendimiz (s.a.v.),
ithtiyaglar yerine getirmede gizlilige dnem vererek Allah’tan yardim dilemeyi tavsiye
etmis ve nimete erisen her kisinin kiskanclhiga hedef olacagina dikkat ¢ekmistir. Hz.
Ya’kub (a.s.) hem insan psikolojisini hem de ogullarin karakterini bildigi i¢in Hz.
Yusuf (a.s.)’u uyarmis ve riiyasinda ilham edileni gizlemesini emretmistir. Seytanin
isin i¢ine girip insanin bu duygusunu tahrik etmesiyle tehlike biisbiitiin artabilir. Hz.
Ya’kub (a.s.) bu noktaya parmak basmak i¢in Hz. Yusuf (a.s.)’a riiyasin1 kardeslerine
anlatmamasini, aksi halde seytanin hilesiyle ona tuzak kuracaklarmi belirtmistir.

(Yasuf 12/5)

101Maturidi, Tevilat, 7/298.
50



Insanoglunun kini ve kiskanghigi galeyana gelince seytan onlara onciilitk
ederek gozlerini karartip 6nemsiz seyleri biiyiik, biiyiik seyleri 6nemsiz gosterebilir.
Bu ayetle adeta, kendileri peygamber ¢ocugu oldugu halde giinahsiz kardeslerini
katletme planlar1 yaptiran seytanin insani nasil aldattigi gosteriliyor. Gézlerini kin
biirliyen insanlar adalet Ol¢iisiinii kacirdiklarinda seytan kalplerine girer ve onlari
suurlu ve basiretli hareket etmekten uzaklasip hislerine mahkim hale getirir.
Hadiseleri degerlendirme Ol¢iitleri bozulup, seytani kendilerine kilavuz edinirler.
Nitekim Hz. Yusuf (a.s.)’un kardesleri, Hz. Yusuf (a.s.)’u oldiiriip sonra tovbe
edeceklerini soylerken haleti ruhiyeleri ortadadir. Halbuki bu gibi tovbelerin gergek
tovbeyle alakasi yoktur. Gergek tovbe; bilmeden, farkinda olmadan islenen bir sugtan
pismanlik duyarak yapilan tovbedir. Burada bahsedilen tovbe ise Onceden
hazirlanmis bir tovbedir. Islenen sucu ortbas etmek icin sucu islemeden once
seytanin siisledigi bir takim telkinlerden ibarettir. Bu gibi seytanliklarin gergek tovbe

ile alakas1 yoktur.%?

Yiice Allah, Hz. Yusuf (a.s.)’un atalar1 Hz. Ibrahim (a.s.) ve Hz. Ishak (a.s.)
peygambere nimetini tamamladigini bildirerek Hz. Yusuf’ (a.s.) a ve Ya’kub ailesine
nimetini tamamlayacagini bildirmistir. (Yasuf 12/6) Hz. ibrahim (a.s.) oglunu
kesmekle emrolunup onu kesmek igin yere yatirdiginda Allah Teala oglunun yerine
bir kurbanlik géndermisti. Bunun gibi, Hz. Yusuf (a.s.)’un riiyasinin yorumuna gore
Allah, kardeslerini ve ebeveynini Hz. Yusuf (a.s.)’a secde ettirecegi ve Hz. Ya’kub
(a.s.)’un soyunu da kendisinden sonra peygamber olarak sececegine isaret edildigi
bildirilmektedir.2%® Bu ayet yorumuna gore Hz. Yusuf (a.s.) niibiivvet i¢in segilmistir.
Bunda onun bir iradesi ve fiilinin etkisi sz konusu degildir. Bilakis Allah onu
secmis, takdir etmis ve niibiivvetin gereklilikleriyle onu donatmistir. Riiyalar1 da
Allah’m verdigi ilim, yliksek muhakeme giicii ve idraki sayesinde ve yine Allah’in

bir yardim ve inayetiyle yorumlamistir.

Rivayetlere gore, Hz. Yusuf (a.s.)’un annesi, kardesi Blinyamin’i dogururken
vefat etmistir. Oksiiz kalan Hz. Yusuf (a.s.) ve Biinyamin yaslar1 kiigiik ve bedenen

zayif olduklari i¢in Hz. Ya’kub (a.s.), digerlerine gore daha fazla sefkat ve merhamet

02K utub, F7 zilali’I-Kur’an, 8/320-322.
103Maturidi, Tevilat, 7/299.

o1



duyarak sevgisini gostermistir.’% Fakat bu durum kardeslerinin dikkatinden
kagmamis, babalarinin Hz. Yusuf (a.s.) ile kardesi Biinyamin’i kendilerinden daha
cok sevdiklerini disiinmiisler. Kendileri kalabalik ve giiclii bir cemaat olduklar
halde babalarinin bu iki kii¢lik ¢ocuga olan sevgisini bir yanilgi olarak gormiisler.
(Yasuf 12/8) Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf (a.s.) ve kardesinde bir iistiinlik gordigi
icin onlara 6zel davranmig olabilir; zira kardeslerin i¢inden Hz. Yusuf (a.s.)’in,
dogruluk ve kabiliyette tiim kardeslerinden 6nde oldugu rivayet edilir. Ya da Allah
ona, Hz. Yusuf (a.s.)’un peygamber olacagi miijdesini verdigi i¢in onu diger
kardeslerinden {istiin tutuyor da olabilir. Gergek nedeni bilinmez fakat tefsircilere
gore kardesler, Yusuf ile Biinyamin’in, babalarinin goziinde kendilerinden daha
degerli olduklarin1 bazi emarelerden 6tiirii soylemislerdir. Ciinkii kalplerdeki sevgi

duygusunu bilmelerine imkan yoktur, ancak bu hal ve hareketle anlasilabilir.1%°

Kurulu bir devlet diizeni olmadan kabileler halinde yasayarak bagimsizligini
siirdlirmeye ¢alisan insanlarin yasaminda yetiskin erkeklerin giicli ve ¢oklugu iktidar
icin dnemli oldugu diisiiniiliir. Iktidar; baba, ogul, torun, kardes ve yegenlerin
cokluguna dayanip ailenin miilkiinii, serefini ve hayatini1 bunlarin korudugu belirtilir.
Dolayisiyla kabilenin basini ¢eken kimsenin, kii¢iik cocuklarindan ziyade, yetiskin
ogullarina meyledip 6nem vermesi beklenen bir durumdur. Hz. Ya’kub (a.s.) da
kendi kabilesinin basiydi ve kardesler kendilerinden birini tercih edeceklerini
diistiniirken kendisine bir faydasi dokunmayan kii¢iik bir ¢ocuga yonelmesini ve onu
cok sevmesini yadirgamiglar. Babalarmin biliylk bir yanilgida oldugunu

diisiinmiislerdir.1%

Bu durumun neticesinde kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’u kiskanmaya baslamus,
hatta kiskangliklarinda ileri giderek kendi aralarinda istisare etmis, onun ortalikta
goriinmemesini saglamak ya da Oldliirmek igin bir care aramislar. Babalarinin
tevecciihiinlin kendilerine donmesini ve onlarla ilgilenmesini arzu ettikleri igin Hz.
Yusuf (a.s.) ortadan kaybolursa babalar1 nezdindeki durumlarinin daha iyi olacagini
bu isi yaptiktan sonra da tovbe edip salih kimselerden olacaklarini sdylemisler.

(Yasuf 12/9) Burada heva ve heveslerine kapilan fakat ayni zamanda dinden ve

104Giritli Sirr1 Pasa, Giizel Insan Yusuf = Ahsenii’l-Kasas: Yusuf Suresi Tefsiri (Istanbul : Elest
Yaynlari, 2005), 67.

105Maturidi, Tevilat, 7/302.

1%6el-Mevdudi, Tefhimu’'I-Kur’'an, 2/424.

52



itikattan biitiiniiyle kopmak istemeyenlerin psikolojileri yansitilmig, bu tip insanlarin
nasil davrandiklar tasvir edilmistir. Boyleleri bir giinaha kigkirtildiklar: vakit 6nce
fiili islemeye karar verir ve o an igin itikadinin gereklerini bir kenara birakir. Eger
vicdan1 onu rahatsiz edecek olursa, bu giinahi isledikten sonra tévbe edecegini ve iyi
bir insan olacagi sdyleyerek vicdaninin sesini susturur. Iste Yusuf’un kardeslerinin
yaptig1 gibi, once su Yusuf engelini kaldiralim sonra tekrar iyi insanlardan oluruz

demisler.

Kardesler aralarinda Hz. Yusuf (a.s.)’a tuzak kurmada karar kilmislar. (Y@suf
12/9-10) Babalarmin yanina giderek Hz. Yusuf (a.s.)’u yiyip i¢ip eglensin diye kira
gotiirmek {lizere izin istemis, Hz. Yusuf (a.s.)’un iyiligini istediklerini sdyleyerek
babalarina giiven verip onu mutlaka koruyacaklarina dair soz de vermisler. (Yasuf
12/11-12) Tefsircilere gore bu s6z Hz. Yusuf (a.s.)’u evden uzaklagtirmak igin
babalarindan defalarca izin istediklerini gosterir. Ciinkii daha oOnce dile
getirilmemisse ilk anda boyle sdylenmez. Kardesler, sanki Hz. Ya’kub (a.S.)’un o ana
kadar Yusuf’u gondermemek i¢in sdyledigi tiim endiseleri i¢in tek tek teminat vermis
ve boylelikle Hz. Yusuf (a.s.)’u kendileriyle gondermemesinin higbir nedeninin
olmadigini ifade etmislerdir. Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf (a.s.)’un basina bir sey
gelmesinden ve Yiice Allah’in kendisine litfettigi nimetin kaybolmasindan endise
ediyordu. Bu yilizden Hz. Yusuf (a.s.)’u goremeyip kaybedeceginden endise ettigini
ve kardesleri ondan habersiz iken kurdun onu yemesinden korktugunu ifade etmistir.
(Ytsuf 12/13) Ayrica Hz. Ya’kub (a.s.), ¢ollerde ve sahralarda kiigiik ¢ocuklarin
baslarina kotii seylerin gelme ihtimalinden dolayr biiyiik kardeslerin her tiirlii
tehlikeyi yenebileceklerini, fakat Hz. Yusuf (a.s.)’un buna gii¢ yetiremeyecegini
diistinerek endiseleniyor olabilirdi. Ciinki kardesleri yaris ig¢in mesgul olduklari bir

sirada yirticilardan birinin onu avlamast da miimkiindii.

Kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’u tuzaga diisiirme arzusuyla babalarini ikna etmek
icin biitlin gilivenceleri vermisler. Kendileri kuvvetli bir topluluk olduklar1 halde
kardeslerini kurt yerse bunu gergekten kendilerine yakistirmadiklarini sdylemislerdir.
(Yasuf 12/14) Ogluna diiskiin baba, bu teminat ve 1srarlar karsisinda teslim olmustur.
Boylelikle Allah’in takdiri yerini bulacak ve hadiseler O’nun buyurdugu sekilde
tecelli edecektir. Hz. Ya’kub, (a.s.) bir peygamber olarak kalbi her an Allah’a bagl
olmakla beraber, Hz. Yusuf (a.s.)’u kardeslerine emanet ederken -ne hikmetse- sozlii

53



olarak Allah’a emanet etmeyi unuttugundan dolay1r yillarca onu goérememe
mutsuzluguna ugratildig: da rivayet edilmistir.’%” Oysaki biitiin kuvvet ve kudret,
tasarruf ve gozetme, koruyup selamete ulastirma Allah’a aittir. Bu bakimdan Islam,
her konuda insana Allah’1t hatirlatir. Sabah evden ¢ikip aksam doniinceye kadar

giinliik hayatin her alaninda Allah’1 anmayi tavsiye eder.

Kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’u gotiriip de kuyunun dibine atmaya karar
verdikleri zaman, Allah Teala Yusuf’a, bugiin olup biten seyleri bir giin kardesleri
farkina varmadan onlara haber verecegini vahyetmistir. (Yasuf 12/15) Tefsircilerin
bazilarina gore ayette gegen, ona vahyettik ifadesi Hz. Yusuf (a.s.)’a peygamberligin
daha o zaman verildigine isaret etmekte, bazilar1 da kuyudan kurtulacagini
miijdeleyen veya ileride Misir azizi ve yoneticisi olacagini miijdeleyen bir vahiy
oldugunu ifade etmislerdir. Kissanin sonu¢ kisminda kardesler, Biinyamin’i geri
gotirmek i¢in Hz. Yusuf (a.s.)’a ricaya geldiklerinde Hz. Yusuf (a.s.) onlara
cahillikleri yiiziinden “Yusuf ve kardesine ne yaptiklarini” sormustur. Hz. Yusuf
(a.s.) onlar1 tantyor ama onlar Hz. Yusuf (a.s.)’u tanimiyorlardi. Bu soru iizerine ona
gercekten Yusuf olup olmadigini sormuslar ve hakikati o giin 6grenmislerdi. (Yasuf
12/89-90) “Kendileri senin kim oldugunun farkina varmadan mutlaka onlara haber

vereceksin” ayetinde kastedilenin bu olay oldugunu rivayet edenler de vardir.

Bazilar1 da “ona vahyettik’> soziinii Allah Teala, Hz. Ya’kub (a.s.)’a
sOylemistir demisler. Yani Hz. Ya’kub (a.s.) onlarin yaptiklarini, kendileri farkina
varmadan haber verecektir. Hz. Ya’kub (a.s.)’un, ogullarina, “gidin Yusuf ve
kardeslerini arastirin” soziinii de buna delil gostermislerdir. (Yasuf 12/87) Hz.
Ya’kub (a.s.) bu ayete gore sanki “Hz. Yusuf (a.s.)’un hayatta oldugunu biliyor da
gidip aragtirin” der gibidir, demisler. Diger bir ayette, Hz. Yusuf (a.s.), kardeslere
gomlegini verip babalarinin gérmeyen gozlerine siiriin dediginde kervan yola ¢ikmis
ve Hz. Ya’kub (a.s.)’un bundan haberi olmadigi halde Hz. Yusuf (a.s.)’un kokusunu
aldigini soylemistir. (Yasuf 12/93-94) Hz. Yusuf (a.s.)’'un gomlegi gelince onu
yiiziine siirlip gozleri acilinca da “Allah tarafindan kimsenin bilmedigi bilgileri
bildigini” soylemistir (Yasuf 12/96) bu bilgi de, Allah’in ona vahyetmesidir

demisler.

07y 11dirim, Asrin Kur’an Tefsiri, 6/2936.
54



Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya atan kardesler, onun gomlegini kestikleri bir
hayvanin kanina bulastirdilar. Ardindan yiizlerine sahte hiiziin maskeleri takip
yalandan aglayarak ellerinde kana batirilmis Hz. Yusuf (a.s.)’un goémlegiyle
babalariin yanina geldiler. Kur’an-1 Kerim’de bu durum séyle anlatilir; “Aksamleyin
aglayarak babalarina geldiler. Ey babamiz! dediler, biz yarismak iizere uzaklastik;
Yusuf’u da esyamizin yaninda birakmistik. (Ne yazik ki) onu kurt yemis! Fakat biz
dogru soyleyenler olsak da sen bize inanmazsin. Gomleginin iistiinde sahte bir kan
ile geldiler. (Yakub) dedi ki: Bilakis nefisleriniz size (kotii) bir isi giizel gosterdi.
Artik (bana diisen) giizelce sabretmektir. Anlattiginiz karsisinda (bana) yardim
edecek olan, ancak Allah'tir.”” (YGsuf 12/16-17)

Hz. Yusuf (a.s.)’un kardesleri, onu &ldiirmeyi kastetmis, kuyunun dibine
atmis, babasiin goziinden onu yok etmis ve babasini onsuz birakmiglar. Surenin
devaminda gelen bu ayet, ‘Ey babamiz! Bizim giinahlarimizin affin1 dile!” (Ytsuf
12/97) kardeslerin yaptiklarindan dolay1 Allah’in azabindan korktuklari igin istigfar
talebinde bulunduklarina isaret ediyor. Pismanlik ifadesi, fiili yapanin Ozgiir
iradesinin var oldugunu gosterir. Oyleyse kardesler kendi ozgiir iradeleri ile bu
kotiligi yapmis ve giinahkar olmuslar. Cebriyye’nin dediginin tersine onlar bu fiili
yapmaya mecbur degildiler. Yapmak istemeyip de iradeleri ellerinden alinmak
suretiyle bu fiili yapmak {izere mecbur birakilmadilar. Bilakis bilerek, isteyerek ve
tasarlayarak Hz. Yusuf (as.)’u kuyuya attilar. Eger isteselerdi bunu

yapmayabilirlerdi.

Hz. Ya’kub (a.s.)’un onlari, dogruyu sdylediklerini bildigi halde yalanci
saymas1 ihtimali yoktur. Burada kastedilen, Hz. Ya’kub, (a.s.) ‘‘Dogrusu onu
gotiirmeniz beni endiselendiriyor, farkinda olmadiginiz bir sirada onu kurt yer diye
korkuyorum’’ (Yusuf 12/13) dedigi halde onlar Hz. Yusuf (a.s.)’u 1srarla
gotliirmiislerdi. Kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’u emanet alip ona sahip ¢ikamamislar ve
babalarinin bu konuda onlar1 su¢lamasina ve sorgulamasina maruz kalmislardir.
Dolayistyla bu sorgulama onlar1 yalanlama anlamina gelmez. Ciinkii peygamberlerin
soziinde dogru olanlar1 yalanlamasi caiz degildir. Bilakis kardesler bu sozleriyle
kendilerinin yalan sdyledigini ortaya koymus oldular. Ellerinde yalanci kan siiriilmiis
Hz.Yusuf (a.s.)’un gomlegiyle gelince Hz. Ya’kub (a.s.); ““Hayir! Nefsiniz sizi kotii
bir is yapmaya siiriiklemis.”” (Yasuf 12/18) dedi. Yani nefsiniz size kotii bir isi siislii

55



gosterdi, bahsettiginiz isi yapmaya ve beni yavrumdan ayirmaya tesvik etti demistir.
Insanlarin her isini, istekli ve isteksiz biitiin hareketlerini yaratan Allah’tir. Kullarin
ithtiyari yani istekli hareketlerini, islerini yaratmasi i¢in kullarinda irade yaratmis ve
bu iradelerini, dilemelerini, islerini yaratmasina sebep kilmistir. Kardesler de 6zgiir

iradeleriyle giristikleri fiillerini ger¢eklestirmis oldular.

Allah Teédla’nin kul irade etmeden yaratmasi caiz ise de ihtiyari olan isleri
yaratmaya kulun iradesini sebep kilmistir. Kulun ciiz’i iradesinin sebep olmasi da
Allah Teala’nin iradesiyledir. Ciinkii Allah Teala; “‘Siz, ancak Allah Teald’nin
diledigini arzu edersiniz’ buyurmustur.”’ (el-insan 76/30) Kul bir is yapmak irade
edince Allah Teala da onu irade ederse yaratir. Kul irade etmezse ihtiyari olan o isi
yaratmaz. Oyleyse; kul, ciiz’i iradesini ibadete sarf ederse Allah Teala ibadeti;
giinahlara sarf ederse giinahlar1 yaratir. Bunun sonucunda kul ahirette cennete veya
cehenneme girer. Imam Ebu Mansur Matiiridi (r.h.) yukaridaki ayetin, kulun ihtiyari
islerinin yalniz kulun iradesiyle meydana gelmeyecegine, kulun iradesinden sonra
Allah Teala da o isi irade ederse, 0 fiilin ancak 0 zaman yaratilacagina isaret ettigini
sOylemistir. Buna gore kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya atmay1 6zgiir iradeleriyle
planlarken Allah Teéld da o fiillerini gergeklestirme izni vermistir. Ancak bu kotii

fiilin kot akibeti de kardeslere aittir.

Hz. Ya’kub (a.s.) tarafindan olaya baktigimizda, hi¢ siiphesiz parlak bir
gelecek miijdelenen oglunun diger ogullar tarafindan ortadan kaldirilmasini istemis
degildi. Fakat iradesinin disinda hatta iradesine ragmen (Hz. Yusuf’a riiyasini
kardeslerine anlatmamasini tembihleyerek kiskangliklarin oniine gecip tedbir almak
istemisti) istemedigi sey basina gelmis, oglundan ayr1 kalarak nerede, nasil oldugunu
bilmeden uzun bir siire ayr1 kalmistir. Oyleyse olanlar kargisinda gareler tiikkenmigse
ve yapilacak bir sey yoksa basa gelenler Allah’tan gelen bir imtihan hiikmiinde olur.
Kaza ve kadere iman; hayrin ve serrin Allah’tan geldigine iman etmek, kabul
etmekle gerceklesir.® Hz. Ya’kub (a.s.) da bu imtihan karsisinda tahammiilsiizliik
gostermeden, karsilik beklemeden kendini tutmayi yani sabretmeyi tercih etmistir.
Bu sabra gii¢ yetirmek icin de Allah’tan yardim istemistir; ‘‘Ben tasa ve iiziintiimii

Allah’a arz ederim.”” (Yusuf 12/86) diyerek Allah’a teslimiyetini gostermistir. Hz.

1%8er-Razi, el-Mebadhisii'I-megrikiyye fi ilmi’l-ilahiyydt ve 't-tabiiyyat, 543.
56



Yusuf (a.s.)’un durumu da ayni Hz. Ya’kub (a.s.)’un durumu gibidir. Kardesleri
tarafindan bir kuyuya atilmay1 istemis olamazdi. Istemedigi bir sey basina gelmis,
kardeslerinin ihanetine ugramis ve babasindan ayri kalmanin acisin1 yasamistir. O da
babas1 gibi bu olanlara imtihan goziiyle bakip sabretmeyi tercih etmis ve ilahi rizayi

kazanmistir.

Diinya hayati, iyi-kotii ve sevindirici-liziicii olaylarla doludur. Sevindirici
olaylar karsisinda simarmadan Allah’1 hatirlayip siikretmek, {izilicii olaylar karsisinda
da yine Allah’1 hatirlayip ona siginmak gerekir. Yalniz ondan yardim bekleyerek
teselli bulur ve hayat yolunda ilerleme imkani elde edilebilir. Hz. Yusuf (a.s.),
kuyuya atilip kdle diye satildiginda sabredip her bakimdan Allah’a giivendi. Hz.
Ya’kub (a.s.); oglunu kaybetme acisina ugradiginda artik bana diisen giizel bir sabir
diyerek adeta Allah’in yardimindan bagka bir caresi olmadigin1 sdyledi. Sikintilara,
saldirilara, iskence ve haksizliklara maruz kalan Peygamberimizin (S.a.v.) de her
durumda Allah’tan yardim dilemesi ve ona giivenip dayanmasi kiyamete kadar
insanlar i¢in en giizel 6rneklerdendir. “Allah’in yardimi sabirla beraberdir” diyen
Peygamberimiz (s.a.v.) ve sabreden Miisliimanlar, Allah’in genis yardimina mazhar
olmuslardir. Hz. Yusuf (a.s.) giizelce sabretmesini bildigi ve her firtinali donemde
Allah’a si@inip onun yardimina goniil bagladigi icin yliksek makamlara layik
goriilmiistiir. Hz. Ya’kub (a.s.) da giizelce sabrettigi i¢in ogluna kavusmus ve
gormeyen gozleri yeniden gérmeye baslamistir. Peygamberimiz (S.a.v.) ve
arkadaglar1 da bin bir gii¢liige katlanip Allah yolunda hizmet etmeyi sabirla devam

ettirdikleri i¢in kisa bir surede Arap yarimadasini fethetmislerdir.

2.1.2. Hz. Yusuf’un Kole Olarak Satilmasi

Kardesleri tarafindan haset ve kiskanglik yiiziinden kuyuya atilan Hz. Yusuf
(a.s.); iradesi disinda, hi¢bir seyden habersiz, kuyunun dibinde iken su arayan
kervancilarin kovalarini kuyuya daldirmalariyla kovaya tutunarak kuyudan ¢ikmuistir.
Yusuf’un ortaya ¢ikmasina miisaade etmeyen kardesleri onu sanki ‘‘koleleriymis de
elden ¢ikarmak istermiscesine’’ az para karsihiginda vermislerdir. Kervandakiler de

Hz. Yusuf (a.s.)’u alarak Misir’a gotiiriip kole olarak satmiglar. (Yasuf 12/16-20) Hz.
57



Yusuf (a.s.)’u satin alan adam, karisina, degerini ve kiymetini bilmesini sOylemis
clinkii onlara gore boyle bir ticaret mali bu fiyata satilamazdi; © ‘Misir'da onu satin
alan adam, karisina dedi ki: Ona deger ver ve giizel bak! Umulur ki bize faydast
olur. Veya onu eviat ediniriz. Iste béylece (Misir’da adaletle hiikmetmesi) ve
kendisine (riiyadaki) olaylarin yorumunu 6gretmemiz igin Yusuf'u o yere yerlestirdik.
Allah, emrini yerine getirmeye kadirdir. Fakat insanlarin ¢cogu (bunu) bilmezler.”
(Yasuf 12/21) Miifessirler, ‘Yusuf’u o yere yerlestirdik’ ayetini, kardeslerin Hz.
Yusuf (a.s.)’u hor gérmelerine, ona kole gibi muamele etmelerine, onun kiymetini ve
degerini bilmemelerine karsilik Hz. Yusuf (a.s.)’a Misir azizi ve karisi ile Misir halki
nezdinde itibar kazandirdik seklinde yorumlamislardir. Bu ayette; Allah’in emrinin
mutlaka ger¢eklesecegine ve O’nun hiikmiiniin her zaman yerine gelecegine vurgu
yapilmistir. Yani Hz. Yusuf (a.s.)’u Misir’a yerlestirmeyi Allah takdir etmis ve Hz.
Yusuf (a.s.) O’nun kaza ve kaderi ile Misir’a gelmistir. Baska bir surede gegen;
“Allah hiikmeder, O nun hiikmiinii denetleyecek yoktur.”’(er-Ra‘d 13/41) ayeti de bu
hiikmii desteklemektedir. Allah bir hiikiim verdigi zaman o mutlaka olur, O’nun

hiikmii geri ¢evrilemez.

Peygamberlik makami1 Hz. Yusuf (a.s.)’un iradesi disinda ona bahsedilmis
olup Allah tarafindan secilmis olsa da, onun geldigi yiice makamda giizel
davraniglarinin pay1 da vardir. Ciinkii ayet-i kerimede s6yle buyrulmustur; ““(Yusuf)
erginlik cagina erigince, ona (isabetle) hiikkmetme (vetenegi) ve ilim verdik. Iste giizel
davrananlar: biz béyle miikdfatlandiririz.”’(Yasuf 12/22) Miifessirlere gore, giizel
davranmaktan kasit, giizel ameller, giizel isler, yani insanlara kars1 ya da kendisine
kars1 glizel muamelede bulunmaktir. Yani Hz. Yusuf (a.s.)’a verilen nimetlerin onun
iyi davraniglarinin ve saglam inancinin miikafati oldugu vurgulanmistir. Hz. Yusuf
(a.s.)’a peygamberligin ne zaman verildigi konusunda farkli rivayetler vardir. Vahyin
kuyuda iken verildigini belirtenler oldugu gibi zindanda verildigini ileri siirenler de
vardir. Ayette gegen kemale erme devresinin, on sekiz yasindan kirk yasina kadarki
zaman olarak ifade edildigi gibi bu donemin otuz ile kirk yas arasi oldugunu

belirtenler de vardir.1%?

19Maturidi, Tevilat, 7/316.
58



Oyleyse burada, Allah’in insanlar1 imtihan etmek icin kulun iradesi olmadan
basina getirdigi 6zel durumlar hari¢ tutularak (ani 6liimciil ve siirekli hastaliklar,
oliimler, depremler, yanginlar vb. dogal felaket gibi durumlar) basina gelen iyi ya da
kotii hallerinin, insanlarin yapip etmeleri; iyi ya da koti fiilleriyle ilgisi oldugu ifade
edilebilir.

2.1.3. Hz. Yusuf’un Kadinla imtihani

Hz. Yusuf (as.), kardeslerinin kiskancligi sebebiyle ugradigi ihanetin
ardindan mazlum bir sekilde kuyuya atilarak imtihan edilmis, sonra da yoldan gegen
bir kervan tarafindan kuyudan c¢ikarilarak kole olarak satilmak iizere Misir’a
getirilmistir. Misir azizlerinden birisi de onu satin almis ve artik sarayda yasamaya
baglamistir. Hz. Yusuf (a.s.) kuyudaki imtihanindan sonra sarayda biiyiiylip geng
yasa gelince de azizin karisinin kotii niyetiyle karsilasmak suretiyle imtihan
edilmistir; *‘Evinde bulundugu kadin, onun nefsinden murat almak istedi, kapilari
iyice kapatti ve Haydi gel, dedi. O da (Hasd), Allah'a sigimirim! Zira o (kocan) benim
velinimetimdir, bana iyilik edip evini agti. Gergek su ki, zalimler iflah olmaz,
dedi.”’(Yasuf 12/23) Ilahi kader Hz. Yusuf (a.s.) ile onun karsilasmasini dilemis ve
¢ok biiyiik bir imtihan ile karsi karsiya getirmistir. Ayete baktigimizda Hz. Yusuf
(a.s.)’un boyle bir durum karsisindaki ilk tepkisinin Allah’a siginmak oldugunu
goriiyoruz. Sonra da o gilin sahip oldugu degerini ve konumunu kadinin kocasina
bor¢lu oldugunu ifade edip minnetini gostermistir. Hz. Yusuf (a.s.) bu noktaya
gelmesinde kendisine yardim eden ve iyilik yapan Allah’a kars1 saygi ve minnetini
gosterememeyi bir zuliim olarak gérmiistiir. Ve zalimlerin iflah olmayacagin ifade

etmistir. (Yasuf 12/23)

Oyleyse bir kul, iyiyi ve dogruyu dlgebilecek kabiliyette iken yaptig: biitiin
zullimlerden ve kotii fiillerden mutlak manada sorumludur; cezaya miistahaktir.
[radesiyle zuliimden, zuliim ortamindan geri durdugunda ise sevabi vardir. Yani
aklin ve iradenin aktif oldugu noktada Cebriyenin dedigi gibi mutlak cebir yoktur
diyebiliriz. Yani isterse aklina uyarak geri ¢ekilip sevap kazanir ya da aklina ragmen

zulmii isler ve zalimlerden biri olarak cezay1 hak eder. Hz. Yusuf (a.s.) karsilastigi bu

59



duruma ilk tepki olarak Allah’a siginip ¢irkin bir fiile riza gostermediginden dolay1
Allah ihlash durusuna karsilik olarak ona yardimini ulastirmis ve kotiiliigli ondan
gidermistir; ‘‘Andolsun ki, kadin ona meyletti. Eger Rabbinin isaret ve ikazini
gormeseydi o da kadina meyletmisti. Iste boylece biz, kétiiliik ve fuhsu ondan

uzaklastiralim diye delilimizi gosterdik. Siiphesiz o ihlasl kullarimizdand:.”” (Yasuf
12/24)

““Rabbinin burhanmini gormeseydi Yusuf da ona meyledecekti’’ ifadesi, Hz.
Yusuf (a.s.) bir peygamber olsa bile eger Allah kendisine dogru yolu goéstermezse
korunamayabilirdi anlamina geliyor. Burada kasd edilen su ki, peygamber de diger
insanlar gibi duygulara ve isteklere sahip olmasina ve gilinah isleme kabiliyetine
sahip bulunmasma ragmen, Hz. Yusuf (a.s.) Oylesine erdemli ve Allah’tan
korkmaktaydi ki, kasten boyle kotii bir niyet besleyemezdi. Ciinkii Rabbinden gelen
burhan nefsani sesin galip gelmesini engelledi. Bu ayette yer alan, kendisinden
kotiiliik ve fuhsu uzaklagtirmamiz igin ifadesini Mevdadi iki anlamda yorumlanmustir;
birincisi, litfumuzun nedeni, burhanimiz1 idrak etsin ve kendisini glinahtan sakinsin
diye, ikinci anlami ise daha derindir. Ciinkii bu olay Hz. Yusuf (a.s.)’un ruhi
egitimine temel hazirlamasi bakimindan 6nemli bir yere sahiptir. Mevdidi’ye gore
kotiilik ve fuhsa karsi dikkatli olma konusunda onu boyle bir imtihandan gecirmeyi
Allah istedi. Ciinkii bu kiskirtma karsisinda, takvasinin kazandirdigi tim giigleri
kullanarak boyle seylerin ileride kendisine hi¢bir kazang getirmeyecegini anlayacak
ve bu biling onda giiclii bir karakter olusturacaktir. O dénemin Misir toplumunun
manevi ve ahlaki sartlar1 g6z 6nilinde bulundurulursa bdyle siki bir imtihanin 6nemi

ve gerekliligi ortaya ¢ikmaktadir. 1

Allah Hz. Yusuf (as.)’a, efendisinin evinde bdyle 6zel bir egitimden
gecirmenin diizenini kurmay1 takdir etti. Ciinkii Hz. Yusuf (a.s.) bastan ¢ikmis bir
toplumda bir yOnetici ve bir peygamber olarak ilahi misyonu yerine getirecekti.
Allah onu boyle siki bir imtihandan gecirerek gelecekte bu tiir tahriklere karsi
direncini artirip s6z konusu kadinlarin bu konuda bir basar1 kazanma umutlarin1 da
kirmistir.  Bir koleyi yoldan c¢ikaramayanlar bir yoneticiyi nasil yoldan

cikarabilirlerdi ki! Bu, Hz. Yusuf (a.s.)’un egitimi i¢in olduk¢a dnemli ve kritik bir

UOMaturidi, Tevilat, 7/424.
60



donemdi. Bu siki imtihan kendisinin bile farkinda olmadigi bil kuvve olan

erdemlerini bilfiil haline getirmigtir.!!*

Burada kader agisindan ¢ok Onemli bir mesaj vardir; iradeli olarak kendini
kotiiliikten sakindiran ihlaslt mii’min kullara zor zamanlarinda Allah’in yardimi vaat
ediliyor. Kulun yasadigi kotii ve miiskiill durumlarda Allah’in yardimimin ona
ulasamamasi, bazen kullugundaki kusurlar1 sebebiyle olabilir. Onceki ayette
bahsedildigi tizere zalimlerin iflah olmayacagina dikkat ¢ekilmistir. Kul zor bir
durum ile karsilasip zulme bulastiysa kendine ¢eki diizen verip buna sebep olan
kendi fiillerini yoklamali, hakikati idrak etmeli ve zulme son vermelidir. Boylelikle
iflah olmayan zalimler simifindan ¢ikmis olur. Nitekim Kur’an’t Kerim’de gegen
ashab-1 sebt kissasinda, cumartesi giinii balik avlama yasagini ¢igneyenlerin Allah
tarafindan azaba ugratilip maymuna dondiiriilerek helak edildikleri ve onlar
dogruluga ¢agiran kotiiliikten alikoymaya calisanlar1 da kurtardiklar bildirilmistir. (
el-A‘raf 7/163-166)

Rabbinin burhaninin ne oldugu hususunda miifessirler tarafindan farkli
yorumlar zikredilmistir. Kabul géren goriise gore, Rabbinin burhani; Allah’tan gelen
ilham demektir. Bu ilham, kendisini kotiilikkten uzaklastirmasi gerektigini anlama
suuruna erdirmistir. Hz. Yusuf (a.s.) Rabbinin bu burhanimi goériince kapiya dogru
kosmaya basladi. Sonrasim Kur’an’dan dinleyelim; “Ikisi de kapiya dogru kostular.
Kadin onun gomlegini arkadan yakalaywp ywtt. Kapimin yaninda onun kocasina
rastladilar. Kadin dedi ki: Senin ailene kétiiliik etmek isteyenin cezasi, zindana
atilmaktan veya elem verici bir iskenceden baska ne olabilir!’’ (Yasuf 12/25)
Rivayete gore kadm, Hz. Yusuf (a.s.) onun emrine boyun egip oradan kagamasin
diye tim kapilan kilitlemistir. Hz. Yusuf (a.s.) ise giinah dolu ortamdan uzaklasip
iffetini korumak igin ¢aresizce kapiya dogru kagmaya baslayinca Yiice Allah bu
ayet-i kerimede belirtildigi gibi mucizevi bir kurtulus nasip etmistir; ‘‘Allah’a
goniilden baglanip, ona karsi gelmekten sakinan kimseye, yiice Allah sikintidan ¢ekip
kurtaracag bir yol gosterir. Ve onu hi¢ beklemedigi yerden rizik ihsan eder. Ciinkii
kim Allah’a giivenip ona goniilden baglanirsa Yiice Allah ona yeterlidir.”’ (et-Talak
65/2-3) Boylelikle Allah’in yardimiyla ¢irkinlige bulasmaktan korunmus oldu. Fakat

Wel-Mevdudi, Tefhimu’'I-Kur'an, 2/422.
61



istedigini elde edemeyen kadin Hz. Yusuf (a.s.)’a ithamda bulundu. Hz. Yusuf (a.s.),
kendisine yapilan ¢irkin ithami ve ayibi reddedip kendisini aklama ¢abasina girdi.
Boylesi bir durumda insana gereken, tipki onun gibi kendisine isnat edilen lekeyi ve
ayib1 reddetmektir. ““Yusuf: Asil kendisi benim nefsimden murat almak istedi dedi.
Kadinin akrabasindan biri soyle sahitlik etti: Eger gomlegi onden yirtilmissa, kadin
dogru soylemistir, bu (Yusuf) ise yalancilardandir. Eger gomlegi arkadan
virtilmissa, kadin yalan soylemistir. Bu ise dogru séyleyenlerdendir.”’ (Yusuf 12/26-
27) Allah’in yardimini bir kez daha gériiyoruz. Allah, akl-i selim bir kulu araciligiyla
kadmin hilesini bosa ¢ikarip Hz. Yusuf (a.s.)’un sugsuzlugunu ortaya koymustur.
Devamindaki ayetlerde gectigi lizere Hz. Yusuf (a.s.)’un gomleginin arkadan
yirtilmis oldugu goriilmekle beraber Hz. Yusuf (a.s.)’a siikiit etmesi emredilmis,
suglu oldugu tespit edilmis olan kadina da giinahindan tovbe etmesi tavsiye
edilmistir. (Yasuf 12/28-29)

Eger is, “olaylar karsisinda insan riizgarin oniindeki yaprak gibidir” diyen
Cebriyenin dedigi gibi olsaydi Hz. Yusuf (a.s.)’un hicbir sekilde karsi koymamasi
gerekirdi. Oyle ki, kadin ¢irkin fiilini islemekte kesin bir niyet ve kararlilikla kapilart
kilitlemisti. Ama Hz. Yusuf (a.s.) cebriyeci bir tavir takinmayip kul kendi fiilinden
sorumludur diyerek cirkinlige riza gostermedi ve giinah ortamindan kagmaya calisti.
Allah’in yardimiyla ¢irkinlige bulagsmaktan kurtuldu. Ayni sekilde iftira karsisinda da
caresiz ve teslimiyetci bir tavir takinmadi. Kendini aklama ¢abasina girdi ve Allah’in
yardimiyla da aklandi. Istenmeyen durumlarla karsilastigimizda gosterdigimiz
tavrimiz, imtihanimiza yon verecektir. Dolayisiyla insan elinden gelen islerde

gayretini gostermeli ve kendini pasif duruma diistirmemelidir.

Is bu kadarla kalmayip bu hikaye dilden dile yayilinca sarayli kadinlar, azizin
karisin1 kinamis ve sapkinlikla itham etmislerdir. Kadin da Yusuf’a olan meylinde
hakliligint ispat etmek i¢in onlar1 saraya davet edip bir ziyafet vermistir. Kadinlar
ellerindeki keskin bigaklarla meyvelerini soyarken, kadinin emriyle Hz. Yusuf (a.s.)
onlarin yanma ¢ikmis ve kadinlar Hz. Yusuf (a.s.)’un giizelligi karsisinda
biiyiilenerek ellerini kesmisler. Kadin, misafirlerinin Hz. Yusuf (a.s.)’un giizelligi
karsisinda ellerini kesecek kadar kendilerinden gegmelerinden gii¢ alarak Hz. Yusuf

(@.s.)’u emri altina almakta daha israrct olup aksi takdirde onu mutlaka zindana

62



atacagini beyan etmistir. (Yasuf 12/30-31)'!2 Hz. Yusuf (a.s.) artik kadimin serrinden
kurtulamayacagini anlamis ve oniinde sadece iki yol gérmiistiir. Ya kadinin istegini
yerine getirecek ya da zindana atilacakti; “‘Kadin dedi ki: Iste hakkinda beni
kinadiginiz sahis budur. Ben onun nefsinden murat almak istedim. Fakat o iffetinden
dolayt bundan kagindi. Andolsun, eger o kendisine emredecegimi yapmazsa mutlaka

zindana atilacak ve elbette siiriinenlerden olacaktir!”’ (Ytsuf 12/32)

Burada iki se¢enek arasinda bir tercih soz konusu edilmistir. Dinin emrine ve
Allah’n rizasina uygun diisiip nefsin hosuna gitmeyen zindan ile Allah’in emrine zit,
dinin yasak kildig1 ama nefse hos gelen istek ve arzular karsisinda Hz. Yusuf (a.s.);
“Rabbim! Bana zindan, bunlarin benden istediklerinden daha iyidir! Eger onlarin
hilelerini benden cevirmezsen, onlara meyleder ve cahillerden olurum.”’ (Ytasuf
12/33) diyerek dinini, rizai ilahiyyeyi tercih edip sug¢suz oldugu halde nefse agir
gelen zindan1 kabul etmistir.!*® Ayrica burada dikkat ¢eken bir durum var. Séyle ki;
Eger Mu‘tezile’nin, ‘kul fiilini kendisi yaratir’ s6zii hakikat olsaydi Hz. Yusuf (a.s.)
Allah’tan yardim dilemezdi. Ayrica, bu miigkiil durumdan kurtulmak i¢in kendisi bir
yol bulur, biitiin tuzaklar1 kendisi bosa ¢ikarir ve zindana girmez bu sikintilari
¢ekmezdi. Yine Cebriyye’nin, kulun fiilinde cebr altinda oldugu ifadesi de burada
islevsiz kaliyor. Ciinkii eger kulun iradesinin bir 6nemi olmasaydi Hz. Yusuf (a.s.)
tuzaklar1 bosa ¢ikarmak icin Allah’a dua edip O’ndan yardim istemezdi ¢iinkii nasil
olsa Allah’in dedigi olacak o ne yapsa bosunaydi. Hz. Yusuf (a.s.)’un dinini tercih
etmesi Allah katinda bir deger ifade ediyor. Onun tercihi dogrultusunda Allah ona
yardim ediyor ve tuzaklari ondan gideriyor; ‘‘Rabbi onun duasini kabul etti ve
onlarin hilesini uzaklastirdr. Ciinkii O ¢ok iyi igiten, pekiyi bilendir.” (Ysuf 12/34)
Daha sonra sugsuzlugu kesin delillerle sabit olmasina ragmen halkin dedikodusunu
kesmek i¢in bir zamana kadar zindana atilmasi uygun gorillmistiir. (Ytsuf 12/35)

Boylelikle Hz. Yusuf 6zgiirliigii elinden alinmak suretiyle imtihan edilmistir.

120 mer Nasuhi Bilmen, Kur’an-1 Kerim'in Tiirkce Meali Alisi Ve Tefsiri (Istanbul : Bilmen Yaymevi,
1964), 3/1557-1560.
13Bilmen, Kur’'an-1 Kerim'in Tiirkce Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1561.

63



2.1.4. Hz. Yusuf’un Suc¢suz Yere Zindana Atilmasi

Hz. Yusuf (a.s.) zindanda, insanlara ilahi vahyi teblig etmekle mesgul olmus
ve Allah’in ona 6grettigi ilimle riiyalar1 yorumlamistir. Onunla beraber zindana giren
iki adamdan birisi riiyasinda sarap siktigini, digeri de basmin istiinde kuslarin
yemekte oldugu bir ekmek tagidigint gordiigiinii sdylemis ve Hz. Yusuf (a.s.)’tan
bunlar1 yorumlamasini istemisler. (Ytsuf 12/36) Hz. Yusuf (a.s.) da onlardan birinin
(daha oOnce oldugu gibi) efendisine sarap igirecegini; digerin de asilacagini ve
kuslarin onun basindan (beynini) yiyecegini haber vermistir. (Yasuf 12/41) Daha
once degindigimiz gibi riiya, peygamberler i¢in niiblivvetten bir parca olup siradan
insanlar i¢in de bir takim ilahi mesajlar barindirabilir. Hz. Yusuf (a.s.)’un riiyasi, Hz.
Ibrahim (a.s.)’in oglunu kurban ettigini gordiigii riiyasi, Hz. Muhammed’in (s.a.v.)
niiblivvetten once gordiigl riiyalar buna ornektir. Kur’an-1 Kerim’de gegen, Hz.
Yusuf'un yorumladig1r firavunun ve zindan arkadaslarinin riiyasi ile Kur’an-1
Kerim’de ge¢meyip rivayet edilen Hz. Musa (a.s.) ile Hz. Ibrahim (a.s.) dogmazdan
evvel donemin firavunu ile Nemrudun gordiikleri bir riiya ile o y1l dogan tiim erkek
cocuklarini 6ldiirmeleri de ornek gosterilirse rityanin ehemmiyeti ortaya ¢ikmis olur.
Hz. Yusuf (a.s.), ileride, kralin gordiigii bir riiyayr yorumlamasiyla zindandan
cikacagina gore =zindan arkadaslarinin  gordiigii bu riiyalar ilahi mesajlar
icermektedirler. Bu riiyalar, Hz. Yusuf (a.s.)’un yorumladig: sekliyle dogru orantili
olarak gerceklestigi i¢in bu yorumun da vahiy kaynakli oldugunu gosterir. Hz. Yusuf
(a.s.), riiyalar1 dogru bir sekilde yorumlayarak kral ve halk nezdinde itibar

kazanmustir.

Hz. Yusuf (a.s.); ““Onmlardan, kurtulacagim bildigi kimseye dedi ki: Beni
efendinin yaninda an, (umulur ki beni ¢ikarwr). Fakat seytan ona, efendisine anmayi
unutturdu. Dolayisiyla (Yusuf), birka¢ sene daha zindanda kaldi.”” (Yasuf 12/42)
Bazi tefsircilere gore bir zulmii ortadan kaldirmak icin mahlikattan yardim
istenilmesi seriatta caizdir. Fakat ve niibiivvet ve siddikiyyet mertebesinde olan
zatlarin bu tlir durumlarda tamamen miisebbibu’l-esbab olan Halik-1 Kainata
tevecciih ve niyazda bulunmasi evladir. Bu noktada Hz. Yusuf (a.s.), Allah’tan

baskasindan yardim istedigi i¢in Allah da adama ondan bahsetmeyi unutturdu. Bir

64



peygamber olarak oncelikle Allah’tan istenmesi gereken yardimin kul vasitasi ile
gerceklesecegini diisiinmenin ezasi olarak zindanda daha fazla kaldi diye yorum
yapilmistir.'* Ancak diger bazi miifessirlere goére bu yorum yanlistir. Ciinkii bu
yoruma kaynak olarak gosterilen ‘Eger Hz. Yusuf (a.s.) peygamber, soyledigini
sOylememis olsaydi daha yillarca zindanda kalmayacakti’ seklindeki hadisi serifin
ravilerinin glivenilir kisiler olmadigi tespit edilmistir. Ayrica bu hadis sagduyuya
aykirt goriilmiistiir. Cilinkii haksizliga ugramis her kimsenin kurtulmak i¢in boyle bir
takim yollara bagvurmasi, onun Allah’1 unutmasi ve O’na dayanmaktan vazge¢mesi

anlamia gelmez.!*®

Hz. Yusuf (a.s.) kendisine atilan iftirayr reddetmek, bu olayi insanlarin
dillerinden diisiirmek ve kafalarindaki tereddiitleri gidermek istiyordu. Ileride
gelecek olan ayetlerde de goriilecek ki kralin adamlari onu zindandan ¢ikarmaya
gelince bu bir nevi kurtulus teklifini kabul etmeyip aklanmasi i¢in o olaymn
aydinlatilmasini istemisti. Hz. Yusuf (a.s.)’un zindan arkadasi da zindandan kurtulup
tekrar saraydaki gorevine doniip kralin hizmetinde calisacakti. Kimi miifessirlere
gore kadin, Hz. Yusuf (a.s.)’u zindana atmakla tehdit etmisti. Hz. Yusuf (a.s.) da
kadinin onu kralin bilgisi ve emri olmadan bir tuzakla zindana gondermis oldugunu
diistindiigii i¢in krala haber verilmesini istemis olabilirdi. Zindan arkadas: da, kralin

yaninda kendisinden bahsederse onu zindandan ¢ikarir diye diisiinmiigtiir.'®

Yiice Allah diinyalik isleri sebeplere baglamistir ve kullarinin kalplerinde
Allah’in  kaderi/takdiri inanct olmakla beraber sebeplere sarilarak kullukta
bulunmalarini ister. Ornegin rizki ve ziraati insanlarin calisarak elde edebilecegi
birtakim sebeplere baglamistir. Yine ayni sekilde, savas i¢in pek ¢ok silah edinilir ve
onlarla savagilir, fakat insanlar Allah’in kendilerine verdigi giicle savasip O’ndan
gelen yardim ile galip gelebilirler. Ayet-i kerimede Yiice Allah; “‘Onlara karsi
elinizden geldigi kadar giic hazwrlayin” (el-Enfal 8/60) buyurmustur. Biitiin bu
hazirlig1 yapan insan, Allah’tan baskasina siginmis degil ya da basar1 ve zaferi
onlardan veya o sebeplerden bekliyor degildir. Bilakis bunlarin hepsinin Allah’tan ve

O’nun katindan geldigini bilmektedir.

14Bilmen, Kur’an-1 Kerim’in Tiirkce Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1566.
15el-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’'an, 2/435.
18K utub, F7 zilali’l-Kur’dn, 8/407.

65



Buradaki durum da bunun benzeridir. Soyle ki; kralin yaninda calisan kisi
suglanip zindana diistii ve Allah ona bir riiya gosterdi. Hz. Yusuf (a.s.) o riiyayi
Allah’in  o6grettigi sekilde yorumladi ve yapilan bu yorum gergeklesip adam
zindandan kurtulup yine saraya gidecekti. Sebepler zincirine bakildiginda sanki adam
zindana diismekle Hz. Yusuf (a.s.)’un yiiceligini gormeye gelmis ve sonra da onu
aklamak igin kralin yanina gidecektir.-Aslinda ileride gelecek olan ayetlere
baktigimizda Hz. Yusuf (a.s.)’un zindandan ¢ikmasina vesile olacak olan sey bir riiya
olacaktir. Hz. Yusuf (a.s.), zindan arkadasinin gordiigii rityasini, saraydaki gorevine
tekrar donmekle yorumlamis ve gergekten de saraydaki goérevine geri donmiistiir.
Daha sonra kralin gordiigii garip bir rityay: hi¢ kimsenin yorumlayamamast {izerine o
kisinin aklina Hz. Yusuf (a.s.) gelmis ve krala olanlardan bahsetmistir. Hz. Yusuf
(a.s.)’un riiyay1 yorumlamasi ve tedbir onermesiyle kral Hz. Yusuf (a.s.)’u tanima
imkani1 bulmus ve bu vesileyle zindandan ¢ikmistir. Hz. Yusuf (a.s.)’un yapmaya
calistig1 sey iste bu sebepler zincirini takip etmekti. Her ne kadar Hz. Yusuf (a.s.),
istek ve iradesi ve tercihi olmadan zindana girmis olsa da, o durumdan ¢ikis yolu
aramada caba sarf etmis ve sebepler zincirine sarilmistir. Kendisini Cebriyenin
inancindaki gibi ¢aresiz gormemistir.

Allah Teala burada unutturma isini seytana nispet ediyor. Ayni sekilde Hz.
Musa (a.s.) da ““Onu sana séylemeyi unutturan, seytandan baskast degildir.”
demistir. (el-Kehf 18/63) Her kotiiliigiin basi seytan oldugundan Yiice Allah da onu
seytana nispet etmis olabilir. Clinkii seytan insana c¢esitli seyler hatirlatir, kalbine ¢ok
seyler sokar ve ona vesveseler verir. Insan da o istikamette bir karar verip sonra o
seyi yapar. Ayni sekilde Hz. Ya’kub (a.s.) da, ogullart Hz. Yusuf (a.s.)’u kuyuya atip
kanl gomlekle gelince “‘hayir nefsiniz sizi kétii bir is yapmaya siiriiklemis, dedi.”
(Ytsuf 12/18) Demek ki nefis ve seytan insan fiillerini meydana getirmede etkiye
sahiptir. Seytana ve nefse itaat etmek veya onun fisiltilarin1 dinlememek tamamen
insanin iradesiyle alakalidir. Insanim, seytanin ve nefsin diirtiilerine kars1 agik olarak
yaratilmasi, onun imtihaninim bir parcasidir.**’” Allah Teala gozii kapali olarak seytan
ve seytan fikirli kisilerin pesinden gidenleri uyarmaktadir. Pesinden gidilen kisilerin

nereye gittiklerini ve neye ydnelttiklerini diisiinerek hareket etmelidir. '*® Ciinkii

Wel-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/516.
18e|-Mevdudi, Tefhimu’l-Kur’an, 2/515.

66



seytan ve seytanin adamlari; kiyamet glinii kendisine tabi olanlarin sikayetlerine
karsilik kendilerinin sadece telkin verdiklerini ve bir ise zorlamadiklarini
savunacaktir. (Ibrahim 14/29-30) Bu da Cebriyenin diisiincesinin aksine kullarin bu
imtihandan sorumlu olmanin geregi olarak hiir iradeye sahip oldugunu

gostermektedir.

Yukarida kismen degindigimiz Hz. Yusuf (a.s.)’un zindandan g¢ikmasina
vesile olan riiyanin yorumlanmasi meselesine gelince; Misir Krali bir giin riiyasinda
yedi arik inegin yedi semiz inegi yedigini, ayrica yedi yesil basak ve yedi kuru basak
gormiis ve riiya yorumcularini ¢agirarak riiyasini yorumlamalarini istemistir. Fakat
tilkenin en mahir riiya yorumcular1 bunlarin karmakarisik diisler oldugunu ve boyle
diislerin yorumunu bilmediklerini sdylemislerdir. (Yasuf 12/43-44) Kral kendisini
etkileyen bu riiyanin mutlaka bir cevabi oldugunu diigiinmistiir. O zamanin bilge
yorumcularini ve biyiiciilerini susturan, onlarin zihinlerini baglayan dillerini
diigiimleyen neydi? Burada ilahi kaderin bir plani igliyor gibidir. Adeta Allah onlar1
susturmus zindanda cile ¢ekip sabreden Hz. Yusuf (a.s.)’u miikafatlandirmay1
dilemistir. Bu riiya Allah tarafindan gosterilen bir isaret, bir kurtulus olarak
goriilmiistiir. Ciinkii riiyada goriilen olaylar ve onlar1 gergeklestiren ilahi kudrettir.
Hz. Yusuf (a.s.)’u zindandan ¢ikarip Misir’a vezir yapan da ilahi iradedir. Bu siireci
sOyle okumak da miimkiindiir: Allah 6nce Hz. Yusuf (a.s.)’a riiya yorumunu ogretti.
Sonra zindana iki gen¢ gonderip rilya ilmini uygulama imkan1 verdi. Sonra bu gence
bu bilgiyi unutturdu. Ardindan da krala bir riiya gosterip Hz. Yusuf (a.s.)’u
zindandan ¢ikartmak igin o gence Hz. Yusuf (a.s.)’un riiya tabiri yetenegini hatirlatti.
Burada tamamen ilahi kaderin sevk ve idaresi vardir. Her sey Allah’in iradesiyle
meydana gelmistir. Ona unutturan da hatirlatan da ilahi kaderden bagka bir sey
degildir.

Hz. Yusuf (a.s.)’un rityasini kurtulusla yorumladigi kisi uzun bir zaman sonra
Hz. Yusuf (a.s.)’u hatirlamig ve kraldan kendisini zindana gondermesini istemistir.
Zindana varip kralin rityasim Hz. Yusuf (a.s.)’a anlatinca, Hz. Yusuf (a.s.) ona,
ileride yedi yil bolluk olacagimmi ve iirlin ekmelerini, ardindan yedi yil bir kitlikla
karsilasacaklarini; bunun sonunda yine bolluk ve berekete kavusacaklarini haber
vermistir. Devaminda gegen ayet-i kerimede; “(Adam bu yorumu getirince) kral dedi
ki: Onu bana getirin! Elgi, Yusuf’a geldigi zaman, (Yusuf) dedi ki: Efendine don de

67



ona: Ellerini kesen o kadinlarin zoru neydi? Diye sor. Siiphesiz benim Rabbim
onlarmn hilesini ¢ok iyi bilir.”> (Yasuf 12/50) Hz. Yusuf (a.s.) rivayete gore 12 yil
zindanda kaldi. Zindan arkadasina neden, “Efendinin yaninda benden bahset” dedigi
burada daha net anlasiliyor. O kendisine yapilan ithamdan aklanmak istemistir. Bazi
mifessirlerin dedigi gibi, Hz. Yusuf (a.s.), sirf zindandan kurtulmak isteseydi,
saraydan davetgi gelmisken geri ¢evirmeyip hemen disari ¢ikabilirdi ama o davasinin
acikliga kavusmasini, hakikatin ortaya ¢ikmasini istiyordu. Miifessirlere gore, ya Hz.
Yusuf (a.s.) o kadinlarin “‘kurduklar1 tuzaklari hala devam ettiriyorlar mi, yoksa
ondan vazgegmisler miydi?’’, iste bundan emin olmak i¢in hemen zindandan
¢ikmayip durumun aydilanmasini beklemistir. Bununla ilgili bir baska yorumda
krala, kendisinin masum oldugunu ve iftiraya ugradigini bildirmek ve onun goziinde

iftira ve ithamdan aklanmak i¢in hemen ¢ikmayip beklemeyi tercih etmistir.®

Bazi miifessirlere gore Hz. Yusuf (a.S.) beni efendinin yanminda an diyerek
hikkiimdarin yaninda anilmasini isterken takdiri ilahinin nasil cereyan edecegini
gormek ve mutmain olmak istemistir. Allah’in bizzat cereyan eden takdirini
seyretmek kalbinin giivenle dolmasina vesile olur. Tezimizin sonraki boliimiinde
hayati ele alinacak olan Hz. Ibrahim (a.s.)’in Allah’tan talebi de buna benzetilmistir.
“‘Hani Ibrahim, Rabbim, éliileri nasil dirilttigini bana goster deyince imaninm bildigi
halde Allah da ona inanmiyor musun? diye sormustur. Hz. Ibrahim (a.s.) de “Hasa,
inaniyorum ama kalbim mutmain olsun’’ diye cevap vermistir. Hz. Yusuf (a.S.)’un da
yaptig1 sey iste buydu. Kalp huzurunu saglamak ic¢in elinden geleni yapmak
istemistir. Ayrica Kur’an-1 Kerimde Allah Teala, her insanin kaderini kendi ¢abasina
bagladigimi (en-Necm 53/39) ve her insamin sadece kendi ¢abasuin karsiligini
gorecegini (el-Isra 17/13) buyurmustur.

Hz. Yusuf (a.s.)’un adini zikretmedigi azizin karisi da diger kadinlarla beraber
olayin aydinlanmasi i¢in kralin huzuruna getirilmis ve orada gergegi itiraf etmistir.
Bunun tizerine ‘‘Hz. Yusuf; bu, azizin yoklugunda ona hainlik etmedigimi ve Allah'in
hainlerin  hilesini  basarrya ulastirmayacagini  (herkesin)  bilmesi igindir,
dedi.””(Yasuf 12/52) Miifessirlere gore burada énemli iki mesaj var. Ilki; burada Hz.

Yusuf (a.s.), kadinin; ‘Senin ailene kétiiliik etmek isteyenin cezast nedir?’ sdziini

19el-Mevdudi, Tefhimu’'I-Kur’an, 2/1437-441.
68



yalanlamis ve kendisinin ‘‘Asi/ kendisi benden arzusunu elde etmek istedi’ s6zii de
dogrulamis oldu. Bu, gercegi kralin bilmesi icindi. ikincisi de, Hz. Yusuf (a.s.)
aklanmadan ¢iksaydi insanlarin; ‘‘ziilim ve ¢irkinlik yapan bir kimse bakin nasil da
yiice bir makama geldi’’ dememesi i¢in onca yil gectikten sonra bile bu aklanmay1
istemisti. Boylelikle sunu ispatladi; Allah hainlerin hilesini basariya ulastirmaz.
Ancak hiyanet ve hile fiilini azginhiga ve sapikliga cevirir.}?° Ayrica Yusuf, hayatinin
bu yeni merhalesinde devlet idaresinde bizzat hizmetler yapacak ve niibiivvet geregi
insanlar1 Islam’a davet edecektir. Bu yiizden yeni hayatina baslarken gegmisin biitiin
siiphe ve dedikodularindan kurtulmak ve temiz ve mutmain bir sekilde yol almak

istemisgtir.

Hz. Yusuf (a.s.) kendini savunurken;‘‘(Bununla beraber) nefsimi temize
ctkarmyyorum. Ciinkii Rabbimin merhamet ettigi harig, nefis asiri sekilde kotiiliigii
emreder, Rabbim aciyip korumus (sa o) miistesna! Siiphesiz Rabbim ¢ok bagislayan,
pek esirgeyendir’’ (Yusuf 12/53) buyurmustur. Burada nefisle ilgili ifadeler dikkat
¢ekicidir. 1. Hz. Yusuf (a.s.)’un nefsimi temize c¢ikarmiyorum demesi. 2. Nefis
siddetle kotiligii emreder ifadesi. 3. Rabbin koruduklari hari¢ digerlerinin nefis
tuzagindan kurtulamayacagi ifadesi. Bu li¢ ifadeden ¢ikabilecek sonuca gore; 1.
Nefsani tuzaklara yakalanan kisi, Allah’in rizasin1 kazanmis, ihlash bir kul degil ise
bu tuzaktan kurtulmasi kolay olamaz. 2. Boyle bir tuzaga diisen de Allah’in yardimi
olmadan bu imtihandan kurtulmasi zor. Zira Hz. Yusuf (a.s.) da Allah’in yardimiyla
bu imtihandan kurtulmustu. Buradan da anlasilacagi {izere nefisle imtihanin
neticesinin nasil oldugu, tabiri caiz ise Allah’m, kuluna, kendisinin kalitesini

gormesini saglayan 6nemli bir delil hiikmiindedir.

Yiice Allah s0yle buyurmaktadir: ‘‘Azan ve diinya hayatini ahirete tercih
eden kisi; cehennem iste onun icin barinaktir. Rabbinin huzurunda (hesap
vermekten) korkan ve nefsine kotii arzulart yasaklayana gelince, onun barinag: da
cennetin ta kendisidir.” (en-Naziat 79/37-41) Burada nefsin, kotii arzular ve diinya
hayatin1 tercih ettigine dikkat c¢ekilmektedir. ‘‘Rabbim! Zindan bana bunlarin
benden istediklerinden daha iyidir.”> (Yasuf 12/33) mealindeki bu ayette Hz. Yusuf

(a.s.)’un, nefsinin istek ve arzularini1 degil, kendi iradesiyle dininin gereklerini tercih

120Bilmen, Kur’'an-1 Kerim'in Tiirkce Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1574.
69



ettigi ifade edilmektedir. Allah’in bir kulunu nefsiyle imtihan etmesi miimkiindiir.
Fakat kulun bu imtihan karsisinda nefsin arzusuna uyup dinin yasagini ¢ignemesi
veya dinin emrine uyup nefsin arzularindan kagmasi tamamen onun 6zgiir iradesine
baghdir. Clinkii ayet-i kerimede; “‘Biz, her bir insanin kaderini kendi ¢cabasina bagh
kildik.” (el-Isra 17/13) buyurmaktadir. Bu konuda hi¢ kimse bir tercihe zorlanmaz;
fakat, Allah’in rizasin1 gézeten takva sahibi salih kullara Allah yardim edip dogruyu
gosterir ve onlar kotiiliikten sakindirir. Allah’in emirlerini ¢igneyen ve giinahta 1srar
edenler ise boylesi bir imtihanda Allah’in yardimindan uzak giinah batakliginda
yuvarlanirlar. Ciinkii “‘/nsan baskasimin degil, sadece kendi ¢abasimin karsiligini
gorecektir.”” (en-Necm 53/39) buyrulmaktadir. Kulun ¢abasi hangi yonde ise sonug

onu o yone kuvvetle gotiirecektir.

Kral adamlarina Hz. Yusuf (a.s.)’u yanina getirmelerini emretmis ve onu
kendine danigsman yapmak i¢in ona giivenilir bir insan oldugunu ve katinda yiiksek
bir makama sahip oldugunu sdylemistir. Hz. Yusuf (a.s.) da Kralin teklifi {izerine
Allah’1n kendisine verdigi ilim ile giivenilir ve isi bilen ehliyetli biri olarak kendisini
hazinelerin basina getirmesini istemistir. Boylelikle Allah’in yardimiyla; halis

kullugu ve ¢ektigi cilelere sabrindan dolay1 bu imtihan1 kazanmustir.

2.1.5. Hz. Yusuf’un Zindandan Cikip Hazinelerin Basina Ge¢cmesi

Allah iradesiyle; giicligii kolayliga, sikintiyr feraha, korkuyu emniyete,
kolelik hayatini hiir hayata; haset edilerek hakir goriilmek istenen bir insan1 yiiksek
bir mevkiye cikarmustir. Iste ayet-i kerimede Allah Teald sdyle buyurmustur;
““Boylece Yusuf'a orada diledigi gibi hareket etmek iizere iilke iginde yetki verdik.
Biz diledigimiz kimseye rahmetimizi erigtiririz. Ve giizel davrananlarin miikdafatini
zayi etmeyiz.”” (Yusuf 12/56) Ayette, bu lituflar ve miikafatlar Allah Teala ile iliskisi
giizel olanlara miijdeleniyor. Ayni1 sekilde, Allah Teala ‘‘Allah’in insanlar igin agtig
rahmeti kisabilecek yoktur.” (Fatir 35/2) buyuruyor. Yani kul bu diinyada basibos
kendi kaderine terkedilmemis, Allah’mn eli daima iyi kullarin iizerindedir. Bunlar
sadece diinyada verilen ecirlerdir, ahirette de miikafat vardir. ““fman edip de

(kotiiliiklerden) sakinanlar igin ahiret miikdfatt daha haywhdir.”’ (Yasuf 12/57)
70



buyrulmustur. Yani Allah imanini, tevekkiilinii ve O’na samimiyetle yoneligini
muhafaza eden, insanlara karsi tutum ve davranislarinda gilizel hareket eden
kullarinin ecrini zayi etmeyecegini vurgular. Bu, diinyalik ecrin yaninda ahiret
miikafati vaat edilmis ki o diinyadaki miikafatlardan daha hayirlidir. Ayrica burada
Allah Ziilcelal ahiret miikdfati daha hayirlidir buyururken diinyada iken hak ettigi
ecri imtihan geregi verilmeyenlere kendilerine ahirette verilecek mutlak bir ecri

mustuluyor gibidir.*?

Allah katinda yilice san1 olan cennetlik olduklar1 disiiniilen peygamberler
acaba bu sikintilar1 neden c¢ektiler diye diislindiigiimiizde, yasandig1 esnada her biri
stkintt gibi goriinen durumlarin sonradan birgok hikmetleri ihtiva ettikleri
goriilmektedir. Ornegin Hz. Yusuf (a.s.)’un iftiraya ugramasi ve zindana atilmas: ser
gibi goriinse de aslinda her iki durum da ileride tistlenecegi biiylik vazife i¢in gerekli
olan olgunlastirma egitimlerinin birer pargasi oldugu diisiniilmektedir. Misir azizinin
karisinin Hz. Yusuf (a.s.)’a olan meyli, Hz. Yusuf (a.s.)’un giiglii bir iradeye sahip
olmasin1 saglarken zindana girmesi onu bozuk karakterli sarayli kadinlarin serrinden
korudugu gibi, orada sabir ile piserek olgunlastirmistir. Ayrica azizin gordiigii rityay1
yorumlayarak bilgeliginin insanlar tarafindan fark edilmesi saglanmistir. Hz. Yusuf
(a.s.)’un zindana girmesi ve zindandan ¢ikmasi Allah’in kontroliiniin diginda degildi.
Bilakis Allah onu korumak ve olgunlastirmak i¢in once zindana gonderdi. Ardindan

bir vazife icra etmesi i¢in onu zindandan ¢ikardi.

Hz. Yusuf (a.s.)’a diinya goziiyle baktigimizda sikinti gibi goriinen olaylara
kars1 hep sabirla durusunu, Allah’tan timidini kesmedigini ve iyi bir kul olmaya
gayret gosterdigini gormekteyiz. Bunun sonucunda Allah’in rizasim kazanmis ve
sikintilardan sonra feraha kavusmustur. Buna siikiir ile karsilik vermistir. Bu agidan
bakildiginda insan yasarken ne ile imtihan ediliyorsa bunun bir hikmetinin oldugu
asikar olmustur. Allah’a kalben tevekkiil etmeli fakat hi¢bir sey yapmadan oturmak,
sikintilarin kendiliginden ge¢mesini beklemek de istenen bir davranis degildir.
Mutlaka bir c¢aba igerisine girip sikintityr gidermenin yollar1 aranmalidir.

Cebriyyeciler gibi hayatin akisina teslim olmak Kur’ani bir bakis agisi degildir.

21Bjlmen, Kur’'an-1 Kerimin Tiirkce Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1576-1579.
71



Olacaklar1 6ngoriip tedbirli davranmalidir. Meydana gelmis olan kotii olaylar icin

miicadele edip ¢aba gostermeli ondan sonra Allah’a tevekkiil etmelidir.

Hz. Yusuf (a.s.)’un kralin riiyasin1 yorumladigi gibi Misir’da yedi yil bolluk
olup tarlalar ekilip bigilmis ve tahillar stoklanmig, bunun ardindan katlik yillarinda bu
tahillar Misir halkina ve diger bolgelerden gelen halkin istifadesine sunulmustur. Bu
kitlik sadece Misir ile sinirlt kalmamistir. Kur’an ayetlerinde gectigi iizere Hz. Yusuf
(a.s.)’un kardesleri kitliktan etkilenmis olduklarindan Misir’a gelip erzak talebinde
bulunmuslardir. Kardesler, Biinyamin hari¢ hepsi Hz. Yusuf (a.s.)’un huzuruna
¢ikmis, Hz. Yusuf (as.) onlar1 tanimis fakat onlar Hz. Yusuf (a.s.)’u
tanityamamislardir. Hz. Yusuf (a.s.) kardeslerini agirlayip ihtiya¢ duyduklari erzaklar
yiiklerine doldurduktan sonra onlardan bir dahaki sefere diger kardeslerini de
mutlaka getirmelerini istemis, aksi halde bir daha yanina gelmemelerini ve onlara bir
daha erzak vermeyecegini sOylemistir. Kardesler de Biinyamin’i mutlaka getirmenin
bir yolunu bulacaklarina séz vermislerdir. (Yasuf 12/58-61) Miifessirlere gore, Hz.
Yusuf (a.s.)’un onlara bunu dogrudan séylemesinin ihtimali yoktur. Babasinin ve
kardeslerinin bu erzaka ihtiyaci oldugunu biliyordu. Bu yiizden ortada higbir sebep
yok iken bunu sOylemesi diisiiniilemez. Bunu Allah’in emriyle sdylemis olabilir

demislerdir.

Hz. Yusuf (a.s.), Misir’a gelen kardeslerin yiiklerini hazirlatirken onlarin
getirdigi sermayelerini yiiklerinin i¢ine koymalarmi emretmistir. Ailelerine doniip
bunun farkina varinca belki geri gelirler diye sdylemistir. (Y@suf 12/62) Bu paranin
iade edilmesiyle ilgili farkli rivayetler vardir. Bazilarina gore kardeslerinin tekrar
gelip zahire almalarini saglamak igin alicenaplik gdstermistir.}?? Kardesler babalari
Hz. Ya’kub (a.s.)’un yanina doniince olup biteni anlatmis, en kiigiik kardesleri
Biinyamin’i mutlaka koruyacaklarina séz vererek onlarla beraber gondermesini
istemiglerdir. (Yasuf 12/63) Miifessirlere gére onu mutlaka koruyacaklarin
sOylemeleri bosuna degildir. Ortada bir korku oldugu muhakkaktir. Babalar1 onun
basina kardesleri tarafindan bir kotiiliikk geleceginden, ona zarar vereceklerinden ya
da yolda bagina bir sey gelirse kardeslerinin ona yardim etmeyeceklerinden korkmus

olmalidir. Devamindaki ayette bunun nedeni anlasihiyor; ‘‘Ya'kub; Daha odnce

122Bilmen, Kur’'an-1 Kerim'in Tiirkce Meali Alisi ve Tefsiri, 3/1581.
72



kardesi (Yusuf) hakkinda size ne kadar giivendiysem, bunun hakkinda da size ancak o
kadar giivenirim! (Ben onu sadece Allah'a emanet ediyorum); Allah en hayirli
koruyucudur. O, aciyanlarin en merhametlisidir dedi.”’ (Yusuf 12/64) Kardesler,
esyalarii actiklarinda sermayelerinin kendilerine geri verildigini gormisler. Daha
cok erzak almak i¢in Blinyamin’i de yanlarina alarak Misir’a tekrar gitmek i¢in daha
cok 1srar etmisler. Bunun iizerine babalar1 “‘Hz. Ya'kub dedi ki: Kusatiimaniz ve
caresiz kalma durumunuz harig, onu bana mutlaka getireceginize dair Allah adina
bana saglam bir soz vermediginiz takdirde onu sizinle beraber gondermem! Ona
(istedigi sekilde) teminatlarim verdiklerinde dedi ki: Soylediklerimize Allah sahittir
dedi. Sonra soyle dedi: Ogullarim! (Sehre) hepiniz bir kapidan girmeyin, ayri ayri
kapilardan girin. Ama Allah'tan (gelecek) hichir seyi sizden savamam. Hiikiim
Allah'tan baskasimin degildir. (Onun igin) ben yalmiz O'na dayandim. Tevekkiil
edenler yalniz O'na dayansinlar.”” (Yusuf 12/65-67)

Hz. Ya’kub (a.s.) dilinden ifade edilen ‘‘Hiikiim Allah indwr’’ soziini, Hz.
Yusuf (a.s.) da zindan arkadaslarina sdylemistir. Bu kissalarin tamamindaki hayat
hikayelerinin tamamina hakim olan ana tema da hiikmiin Allah’a ait oldugudur. Bu
climle ayn1 zamanda Allah Teala’nin, kendisinden kac¢is ve kurtulusun miimkiin
olmadigi, takdiri ilahisini kastetmektedir. Bu takdirin husule getirecegi hiikm-ii
ilahide hi¢ kimse degisiklik yapma kudretine sahip degildir. Ciinkii Allah’in yazdig
kader, “ilahi ve sonsuz ilmin, kullarin neyi ne zaman yapacaklarina dair is ve
eylemlere taalluk (irtibat ve iliski hali) etmesidir.” TIlahi ilim her seyi sebep ve
sonugclar ile birlikte ihata etmektedir. Bu da kader olarak ifade edilir. Ancak, kaderin
ilahi ilimle bilinen olmasi, ciizi iradeleri iptal etmedigi, bilakis ciizi iradeler neye
yonelirse, Kudret onu yarattig1 icin cebir yoktur.”'?® Bu hayr ve serriyle her seyin
Allah’1n takdiri ile olduguna iman etmektir. Bu inangla birlikte Hz. Ya’kub (a.s.), (
bir baba olarak) bir takim endiseleri oldugu i¢in ogullarina tedbirli bir sekilde Misir’a
girmelerini tavsiye etmistir. Tedbir almak kader inancina zararli gériilmemis fakat
Allah’in takdiri karsisinda teslim olarak tevekkiil etmenin yaninda tedbir almak
gerekli goriilmektedir. Bir rivayete gore de Hz. Ya’kub (a.s.), ayette de belirttigi gibi

Allah’a tevekkiil ettigi igin Allah onu evlatlarina kavusturmustur.

123 Nursi Said, Risale-i Nur Kiilliyatindan Sézler (Istanbul: Zehra Yaymecilik, 2007), 574-589.

73



Hz. Ya’kub (a.s.)’un ogullarna Misir’a degisik kapilardan girmelerini
emretmesinin sebebi bazi miiessirlerce soyle izah edilir: Hz. Ya’kub (a.s.)’un ogullari
boylu poslu, gosterisli idiler. Birinci gelislerinde Melik’ten kimsenin gérmedigi izzet
ve ikrami gormiislerdi. Bu yiizden herkesin hayret dolu bakislar1 onlara dikilmisti.
Hz. Ya’kub (a.s.) bundan dolayr beraber girmeleri halinde nazara gelebilir ve
hepsinin birden baslarina bir hal gelebilir diye korkuyordu. Hasan Basri Hz. Ya’kub
(a.s.)’un nazar1 kastetmedigini sdylemistir. Yol kesicilerin takibine ugramaktan
korktugu vs. gibi yorumlar yapanlar da vardir.!?* flahi kader programmin idrakinde
olan bir peygamber neden ogullarina bu tedbirleri emrediyor. Burada soyle
denilebilir. Bir takim kural, 6l¢ii ve sartlara bagl bir diinyada yasiyoruz. Bu diinyada
rahat yasamak icin Allah bize akil terazisini vermistir. Bundan dolay1 bu diinyada
yasadigimiz miiddetce akil terazisine bagvurmak suretiyle hayatimizi diizene sokariz.
Eger buna dikkat etmeden yasarsak hayatimiz diizensiz ve sorunlu gecer. Bu 0rnekte
bir peygamber olarak Hz. Ya’kub (a.s.) da diinya sartlarina gére 6ngordiigii bir takim
sorunlar1 bertaraf etmek i¢in koruyucu bir strateji uygulamistir. Selim akil sahibi her
insanin yapmasi gereken davranisi sergilemistir. “‘Ama Allah’tan gelecek hichbir seyi
sizden savamam’’ diyerek nihai hiikkmiin Allah’tan baskasina ait olmadigini, Allah’in
takdir ettigi seyleri bertaraf edemeyecegini de belirtmistir. O bununla kader agisindan
sunu ders vermektedir: Kul, kendi iradesi ve iktidarina gore yapilmasi miimkiin olan
isleri, Allah’in yardim ve izni ile olacagmi diisiinerek hareket etmeli; bununla
beraber ortaya ¢ikan neticeler kulun iradesinin ve ¢abasinin tersine bir durum ise,

artik Allah’in takdir ve kazasina giivenip tevekkiil etmelidir.

Bu ayet, yukaridaki ayeti teyit edecektir; ‘‘Babalarimin kendilerine emrettigi
yerden ¢esitli kapilardan girdiklerinde onun emrini yerine getirdiler. Fakat bu tedbir
Allah'tan gelecek hi¢bir seyi onlardan savamazdi; ancak Ya'kub igindeki bir dilegi
ortaya koymus oldu. Siiphesiz o, ilim sahibiydi, ¢iinkii ona biz ogretmistik. Fakat
insanlarin ¢ogu bilmezler.” (Ytsuf 12/68) Yani Allah’tan gelecek olan higbir seyi
kimse savamaz, Allah’in kaza ve kaderinin Oniine kimse gecemez buyrulmustur. Bu
ayette aynt zamanda insanin bildigiyle amel etmesi, bilgisinden yararlanmasi ve

tedbir almasi da vurgulanmistir. Fakat neticede ne bilginin ne de tedbirin Allah’in

124Maturidi, Tevilat, 7/362.
74



kaza ve kaderiyle meydana gelecek olaylar karsisinda bir etkisi, faydasi ya da

basarist olamayacag: aciklanmistir.

Kissanin devaminda kardesler, yanlarinda Biinyamin ile beraber Hz. Yusuf
(a.s.)’un huzuruna varmuglar. Erzak yiikleri hazirlandiktan sonra Hz. Yusuf (a.s.),
Biinyamin’e kendisini gizlice tanitarak bir plan ile onu yaninda tutacaktir; “‘(Yusuf)
onlarin yiikiinii hazirlattigi zaman (saraya ait) su kabini kardesinin yiikii icine koydu!
(Kafile hareket ettikten) sonra bir tellal: Ey kafile! Siz hirsizsiniz! Diye seslendi.
(Yusuf'un kardesleri) onlara donerek: Ne arryorsunuz? dediler. -Kralin su kabini
ariyoruz, onu getirene bir deve yiikii (bahsis) var dediler. (I¢lerinden biri:) Ben buna
kefilim, dedi. Kardesler, Allah'a andolsun ki, bizim bu yerde fesat ¢ikarmak igin
gelmedigimizi siz de biliyorsunuz. Biz hirsiz da degiliz, dediler. (Gorevliler) dediler
ki: Peki, siz yalanciysaniz (sizde) bunun cezasi nedir? Kardesler; Onun cezasi, kayip
esya, kimin yiikiinde bulunursa iste o (sahsin alikonulmasi) onun cezasidir. Biz
zalimleri boyle cezalandririz" dediler.”” (Yusuf 12/69-75) Buraya kadar olan kisim
Allah’in Hz. Yusuf (a.s.)’a 6grettigi bir plan olarak tatbik edilmistir. Devamindaki
ayette bu sOyle aciklanmistir: “‘Bunun iizerine Yusuf, kardesinin yiikiinden dnce
onlarmn yiiklerini (aramaya) basladi. Sonra da su kabini, kardesinin yiikiinden
ctkard. Iste biz Yusuf’a boyle bir tedbir ogrettik, yoksa kralin kanununa gore
kardesini alikoyamazdi. Ancak Allah'in dilemesi baskadir. Biz diledigimiz kimselerin
derecelerini yiikseltiriz. Her ilim sahibinin iistiinde daha iyi bilen birisi vardir.”’

(Yasuf 12/76)

Her tuzak¢i ve hain kisinin kendine 6zgii bir kuyusu vardir. Yakaladigi
mazlum ve zayif kisileri bu kuyuya atmak igin olanca gayretiyle calisir. Fakat
basarmin ve ylikselisin temelinde plan ve tuzaklar degil ahlak ve adalet vardir. Bu
kissa, biitlin kotli tuzaklarin sahibine dondiiriilecegini bildirmektedir. Baska bir
surede de Allah Teala; ‘‘Yeryiiziinde biiyiikliik taslamak ve kotii tuzak kurmak igin
boyle davranwyorlardi. Oysa kotii tuzak, ancak sahibini kusatir.”” (Fatir 35/43)
buyurmaktadir. Bu tuzakgilarla ilgili Allah’in degismez kanunudur. Allah’in sabit
yasasidir ve diinya durduk¢a boyle devam edecektir. Bu kanun neticesinde Allah,
kardeslerin kuyuya attig1 Hz. Yusuf (a.s.)’u yiiceltmis, kuyuya atanlar1 da hiisrana
ugratip ¢abalarmni bosa ¢ikarmistir. Ayette bildirildigi gibi Allah Tedla Hz. Yusuf
(a.s.)’un kardeslerinin tuzagina karsin basit bir tuzak hazirlamig ve Hz. Yusuf (a.s.)’u

75



yiiceltmistir. SOyle ki; Hz. Ya’kub (a.s.)’un seriatina gore yakalanan hirsiz, ¢aldigi
malin karsiliginda mal sahibine bir sene kole olarak hizmet ettirilirken, Misir
kanunlarinda ise hirsiza sopa vurulur, ¢aldig1i malin iki misli ddettirilir ve terbiye
edilerek serbest birakilir. Hz. Yusuf (a.s.) da onlara babalarinin seriatina gore ceza
vermek istemistir. Ciinkii bagka tiirlii Biinyamin’i yaninda tutamazdi. Kardesler de

bu seriat1 aciklayarak bu cezay1 uygulama imkéani saglanmislardir. 12°

Bu tuzak¢i giiruha bakildiginda hepsinde mantik aynidir. Tuzaklarini
kiskanglik sebebiyle hazirladiklarindan dolay1 gayeleri de aymidir. Mesela Fil
suresinde anlatilan fil olayinda Allah Teala tuzakgilarin kurduklar tuzaklarini bosa
¢ikarmigs ve onlar1t kendi kurdugu tuzagiyla helak etmistir. Hz. Yusuf (a.s.)’un
kardesleri Orneginde de neden babamiz Yusuf’u daha ¢ok seviyor diyerek
kiskangliklarin1 iyice doruga ¢ikarmuslardir. Bu ayette bu durumdan soyle
bahsediliyor; ‘Insamin ezeli diisman: seytan da kiskan¢lik sebebiyle Ademogullarim
saptirmak icin sahte dostluklar kurmus ve o dostluklarin yardimiyla da batil ve
saptirici telkinler yapmaya, insanlarin kendi yoluna gitmelerini temin edecek ve
insanlarin da diinya hayatinda dikkatlerini ¢eken fikirler iiflemeye azmetmistir. Ta ki
insanlarin ayagint kaydirsin ve yeryiiziinde tek bir kigi bile Allaha kulluk etmesin. >’
(el-Bakara 2/109) Bir Miislimanin Allaha karsi itaatkar olmasi Allaha isyan olacak
bir isten kendini sakindirmasi ve sabirda sebat etmesi tuzaklar1 bosa ¢ikaracaktir;
“Eger sabirli olur, Allah’a karsi gelmekten sakinirsaniz, onlarin hileleri size hi¢bir
zarar vermez. Ciinkii Allah onlarin islediklerini kusatmistir.”> (Al-i Imran 3/120)
“Bir de seytanlar kendi dostlarina sizinle miicadele etmeleri i¢in mutlaka fisildarlar.
Onlara boyun egerseniz siiphesiz siz de Allah’a ortak kogsmus olursunuz.”’ (el-En‘am
6/121) Bununla beraber; Kotii ahlak sahibi veya tuzak¢i biri olmak degismez
alinyazisi degildir. Kim tévbe yolunu se¢meyi basarirsa ve glinahindan donerse,
bugiin size kinama yoktur, (Yusuf 12/92) cevabmin muhatabi olmaya hak
kazanabilir. Nitekim ayet-i kerime de belirtildigi gibi insanoglunu dogru yoldan
saptiracagini sdyleyen seytanin iyilik karsisinda hi¢ sansi yoktur; ““Allah, iste bu
bana ulastiran dosdogru yoldur. Azginlardan sana uyanlar disinda, kullarim

tizerinde senin hi¢bir hakimiyetin yoktur, dedi.”” (el-Hicr 15/41-42)

125Maturidi, Tevilat, 7/370.
76



Hz. Yusuf (a.s.), kardesi Biinyamin’i gordiikten sonra dileseydi kardesini
acikeca yaninda tutabilir fakat burada bir gizleme ve alikoyma var. Ayete gore bu
tedbiri Ogreten Allah’tir. Ciinkii Allah Teala bir seyi takdir etmisse onu
gergeklestirmek i¢in kuluna ilimle, yol gdstererek ne yapmasi gerektigini ogreterek
yardim eder ve bu suretle takdirini gerceklestirir. Bu ayetler de 6rnek gosterilebilir;
“Tedbirinizi alin boliik boliik savasa ¢ikin yahut gerektiginde topyekin savagin.’
(en-Nisa 4/71) ““Ey Muhammed, sen de i¢clerinde bulunup onlara namaz kildwrdigin
zaman, onlardan bir kismi seninle beraber namaza dursunlar, silahlarint (yanlarina)
alsinlar, boylece (namazi kilip) secde ettiklerinde (digerleri) arkanizda olsunlar.

Sonra heniiz namazimi kilmamig olan (bu) diger gurup gelip seninle beraber

namazilarm kilsinlar ve onlar da ihtiyat tedbirlerini ve silahlarin alsinlar.’” (en-

Nisa 4/102)

Biinyamin’in yiikiinde su kabi ¢ikinca kardesler, onu savunmak yerine igin
icine Hz. Yusuf (a.s.)’u da dahil ederek; “‘Eger o c¢aldiysa, daha dnce onun bir
kardesi de calmisti. Yusuf bunu icinde sakladi, onlara belli etmedi. I¢inden, Siz daha
kotii durumdasiniz! Allah, sizin sugladiginiz hususu ¢ok iyi biliyor dedi.”’ (Ylsuf
12/77) Rivayete gore kardeslerin ¢almaktan kastettikleri sey, Hz. Yusuf (a.s.)’un
anne tarafindan dedesinin taptig1 altin putunu ¢almasiydi. Bunu Allah’tan baskasina
tapmamasi i¢in yapmis oldugu rivayet edilmistir.!?® Kardesler, babalar1 Hz. Ya’kub
(a.s.)’a verdikleri s6zden 6tiirii Biinyamin’in yerine kendilerinden birini alikoymasini
soylemigler fakat Hz. Yusuf (as.); ‘‘Esyamizi yaminda buldugumuz kimseden
baskasint alikoymaktan Allah'a sigimiriz, aksi halde biz gercekten zulmetmis oluruz,
dedi.”” (Yuasuf 12/78-79) Ayetteki ifade gergekten dikkate sayan, Biinyamin igin

hirsiz ifadesi yerine esyamizi yaninda buldugumuz ifadesi kullanilmustir.

Kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’un Biinyamin’i geri vermeyecegine dair timitlerini
kesince, bir kenara cekilip kendi aralarinda konusmuslar. i¢lerinden birisi,
babalarina, Biinyamin’i geri getirecegine dair verdikleri s6zden bahsetmistir.
Kardeslerine, babalarmma doniip kendilerine Biinyamin’i koruma sozii verirken
bilgileri disinda gelisen olaylardan haberdar olmadiklarini, hakikati bilmediklerini ve

sadece gordiikleri kadariyla Bilinyamin’in hirsizlik yaptigmmi ve buna kervandaki

126Maturidi, Tevilat, 7/371.
77



bagka insanlarin da sahitlik ettigini anlatmalarini sdylemis. Kardesler de, babalarina
doniince olup biteni anlatarak biz gercekten dogruyu soOyliiyoruz demisler.
“‘(Babalar) dedi ki: Haywr, nefisleriniz sizi (boyle) bir ise siiriikledi. (Bana diisen)
artik, giizel bir sabirdir. Umulur ki, Allah onlarin hepsini bana getirir. Ciinkii O ¢ok
iyi bilendir, hikmet sahibidir.”” (Ytsuf 12/80-83) Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf
(a.s.)’u kaybettikten sonra nasil sabrederek Allah'a tevekkiil ettiyse yine ayni sozleri
tekrarlamistir. Yalniz burada {imit i¢inde oldugunu da ifade etmistir. Kaybolan
evlatlarinin geri geleceginden timitli bir sekilde “umulur ki Allah hepsini bana geri
getirir” demistir. Zira O, Alim’dir, Hakim’dir derken de Mutlak Gii¢’e siginmis ve
O’na teslim olmustur. Ciinkii her seyin Allah’in kontroliinde olduguna inanci tamdir.
Her seyi bilen ve her seye giicii yeten Alim ve Hakim olan Allah’in kendisini imtihan
ettiginin bilincindedir.

Hz. Yusuf (as.)’un kardesleri daha oOnce babalarina karsi yalan
sOylediklerinden dolayi, bu seferki dogrularina babalari inanmak istememis.
Miifessirlere gore Hz. Ya’kub (a.s.), ¢ocuklarinin nefislerine aldanip yanlis bir ise
siirliklenmis olduklarini diisiinmiis, ¢iinkii onlarin seriatinda hirsizin esir olarak
yakalanacagini aziz bilemezdi. Bazi miifessirlere gore de Hz. Ya’kub (a.s.)’un
sitemi, cocuklart hirsizlikla itham edildiklerinde kendilerini aklayip is Biinyamin’e
gelince higbir tereddiit gostermeden siiphesiz onun hirsizlik yaptigini sdyleyerek
kesin bir dille onu suglamalaridir. Babalariin Hz. Yusuf (a.s.)’u ve Biinyamin’i
onlardan daha ¢ok sevdigi diisiincesiyle onlara diismanlik ve nefret besledikleri su
sozlerinden de anlasiliyor; ‘Yusuf ile oz kardesi babamizin goziinde bizden daha
degerlidir. Halbuki bizim sayimiz daha ¢ok’ yani Hz. Ya’kub (a.s.) burada; Hz.
Yusuf (a.s.)’a ve Biinyamin’e nefretiniz ve diismanliginiz yiiziinden nefisleriniz sizi
aldatti ve Biinyamin’in halini ve durumunu inceleme geregi gérmediniz. Yiikiiniin
icinde bir sey bulununca onu oraya kendisinin koymayabilecegini, aksine onun
bilgisi disinda baska biri tarafindan da konulmus olabilecegini diisiiniip

arastirmadimiz, diyerek sitem etmistir.1?’

Bazi miifessirlere gore Hz. Ya’kub (a.s.), Cebrail (a.s.)’e, Hz. Yusuf (a.s.)’un

halini sormus, Yusuf hayatta m1 yoksa 6liit mii? Cebrail (a.s.) de; hayatta oldugunu

2"Maturidi, Tevilat, 7/377.
78



haber verince Hz. Ya’kub (a.s.), ‘umulur ki, Allah onlarin hepsini bana getirir’
demistir. Yahut Hz. Ya’kub (a.s.), Hz. Yusuf (a.s.)’un riiyasinda yildizlari, giinesi ve
ay1 kendisine secde ederken gormesinden dolayr onun hayatta olup Slmedigini
anlamistir. Yani riiyas1 gerceklesmeden O0lmeyecegini, hayatta kalacagini biliyordu
demisler.’?® ilahi kader, Hz. Ya’kub (a.s.)’tan Hz. Yusuf (a.s.)’u ayirdiginda
Biinyamin ile bir nebze teselli olmus olmali ki simdi Biinyamin’den de ayrilinca aci
ve kederi daha derin hissetmis bu yiizden gézlerine ak diismiistiir. Kur’an-1 Kerim’de
bu durum su sekilde ifade edilmistir; ‘‘Cocuklarindan yiiz ¢evirdi, Ah Yusuf'um ah!
diye sizlandi. Sonunda iiziintiiden gozlerine boz geldi. Artik kederini igine
gomiiyordu.”’ (Yusuf 12/84) Miifessirlere gore ‘hilizn’, yaratilis halinin degisiminde
etkili olan fakat fiillerde goriilmeyen bir sey olup Hz. Ya’kub (a.s.)’un ruhi bakimdan
zayiflamasinda etkili olmus, organlarina zarar vermis ve gozlerini kaybetmistir.
Rabbine niyaz edip halini ona agmis ve sabirla ilahi kaderin hiikmiinii icra etmesini

beklemistir.2°

Hz. Ya’kub (a.s.)’un ogullari, onca zaman gegtikten sonra yaptiklar1 yanlistan
donmek yerine kalplerindeki kiskanglik ve kinle babalarina acimasizca sert sozler
sOyleyerek onu rencide etmisler; ‘‘(Ogullari:) Allah'a andolsun ki sen hald Yusuf'u
anip duruyorsun. Sonunda ya hasta olacaksin ya da biisbiitiin heldk olacaksin,
dediler.”” (Yasuf 12/85) Kalplerindeki kin, gozlerini perdelemisken babalarmin bir
peygamber oldugunu, vahiy aldigini idrak edememisler. Peygamberler, insani
yonleriyle siradan insanlarin hissettigi tiirden acilar1 hissederler fakat ilahi vahye
muhatap olmalar1 yoniiyle siradan insanlardan ayrilirlar. Allah’a olan imanlar1 tam
olup hi¢cbir zaman Allah’a olan inanglarin1 ve giivenlerini kaybetmezler. Bu 6rnekte
Hz. Ya’kub (a.s.) kendi kontrolii disinda gergeklesen Yusufun kaybolmasi olayinda
Allah’a kars1 tam bir teslimiyet i¢indedir; “‘(Ya'kub:) Ben acimi ve kederimi ancak
Allah'a arz ediyorum. Ve ben sizin bilmediklerinizi Allah’tan gelen bilgiyle (vahiyle)
biliyorum, dedi.”’ (Yusuf 12/86) Olaylara hikmet goziiyle baktig1 i¢in Hz. Yusuf
(a.s.)’u gotiiriip goziiniin dniinden yok eden ogullarina baski ve siddet uygulayarak
Hz. Yusuf (a.s.)’u nereye gotiirdiiklerini veya ona ne yaptiklarint sormamistir.

Onceki ayetlerde belirtildigi gibi ogullarina nefislerinin kétii arzularina uyup yanlis

128Maturidi, Tevilat, 7/378.
129Maturidi, Tevilat, 7/379.

79



bir sey yaptiklarini sdylemistir. Kendi i¢ diinyasinda oglunu kaybetmis bir baba

olarak hiizniinii yasayip ilahi kaderin ona yasattig1 imtihani sabirla kabul etmistir.

Ibn-i Kuteybe’ye gore, ayetteki “bes”, iiziintiiniin en siddetlisi anlamina
gelmektedir. Hasan-1 Basri de bes’i, sikayet ve ihtiyacini sadece Allah’a arz etmek
seklinde yorumlamistir. Hz. Ya’kub (a.s.) iste boylesi bir aciyr kalbine gdmerek
giizel bir sekilde sabretmistir. Rivayete gore o vahiy ile Yusuf’un 6lmeyip yasadigin
biliyor fakat nerede oldugunu bilmiyordu. ileride gelecek olan ayet de bunu teyit
etmektedir; ‘‘Miijdeci gelince, gomlegi yiiziine koyar koymaz Ya’kub tekrar goriir
hale geldi. Dedi ki: Ben size, Allah tarafindan bilmediklerinizi bilirim demedim
mi?”>13% Burada su soru akillara gelmektedir. Hz. Ya’kub (a.s.) isteseydi Hz. Yusuf
(a.s.) kayboldugu andan itibaren her yeri arayarak onu bulamaz miydi? Yusufu
arayip bulmak mui istemedi? Eger olaym iizerine gidip Hz. Yusuf (a.s.)’u bulsaydi,
kardeslerin kotiiliikleri desifre olacak ve belki de gomlegin lizerindeki yalanci kan
gercege donecekti. Bu ornekte kendilerinden kétiiliik umulan kimselerin serrinden
emin olmak i¢in tizerine gidilmeyip kendi hallerine birakildigi goriilmektedir. Zira
Sapasaglam bir gomlegin sahibini kurdun yedigini sdylemek biiyiik bir kinin
gostergesi ve o kisilerin akillarinin basinda olmayip basiretlerinin baglandigini
gostermektedir. Hz. Ya’kub (a.s.) Allah’in verdigi peygamberlik nuruyla, hakikatin

farkinda olarak bu olanlara sabretmeyi tercih etmistir.

Hz. Ya’kub (a.s.), onca zamandan sonra bile timidini kesmemis ve ogullarina,
Hz. Yusuf (a.s.) ile kardeslerini aramalarini tavsiye etmis, imitli olmalar1 yoniinde
nasihatte bulunmustur; “‘Ey ogullarim! Gidin de Yusuf'u ve kardegini iyice arastirin,
Allah'tn rahmetinden timit kesmeyin. Ciinkii kdfirler toplulugundan baskast Allah'in
rahmetinden timit kesmez.”” (Yusuf 12/87) Miifessirlere gére Hz. Ya’kub (a.s.)
riiyasinda 6lim melegini gérmiis ve ona ruhlarini aldiklan kisiler arasinda Hz. Yusuf
(@.s.)’un ruhu var m1 diye sormus, melek de ona hayir cevabimi vermistir. Buna
benzer baska yollarla Hz. Ya’kub (a.s.)’un, Hz. Yusuf (a.s.)’un hayatta oldugunu
bildigi rivayet edilmistir. Simdi de vahiy yoluyla Hz. Yusuf (a.s.)’un nerede
oldugunu 6grenmis oldugu diisiiniilmektedir. Bunun iizerine c¢ocuklarina Misir’a

gitmelerini ve kardeslerini aramalarin1 emretmistir. Bunun agik bir emir olmayip ima

130Maturidi, Tevilat, 7/380.
80



yollu bir emir oldugu da séylenmistir. Belki Biinyamin ve agabeyinin, Hz. Yusuf
(a.s.)’un yaninda oldugunu sdylese tembellik gosterip agir davranacaklarini bildigi
icin sdylemedigi de diisiiniilmektedir. *** Eger Hz. Yusuf (a.s.) isteseydi yerini ve
halini babasina bildirebilirdi. Ciinkii babasinin nerede oldugunu biliyordu. Ancak ona
durumunu ve yerini bildirmesine izin verilmeyip simdi yerini ona bildirmesi

emredilmis olmal1 ki bunu simdi yapabilmistir.

Icinde bulunulan sartlar ve olaylar kisiyi ne kadar garesiz birakirsa biraksin
Allah’tan bir kurtulus timidi i¢inde olunmasi 6giitlenmektedir. Evet, yasananlar yani
once Yusuf’un kaybolmasi sonra da Biinyamin’in donmemesi Hz. Ya’kub (a.s.)’un
istek ve iradesiyle gerceklesmedi. Hatta Hz. Ya’kub (a.s.) i¢ine dogan bir hisle
cocuklarmi katiiliikten korumak i¢in bildigi her yolu denedi fakat buna ragmen bu
olaylar gergeklesti. Ve hicbir tedbir olacaklari durduramadi. Kul fiilinin yaraticidir
diyenlerin tezi de burada ¢iirtimiis ¢tinkii kul fiilini istedigi gibi icra edemedi. Biitiin
bunlara ragmen Hz. Ya’kub (a.s.), cebriyeciler gibi, caresiz bir teslimiyeti se¢gmedi

bilakis ¢cocuklarin1 gayrete sevk edip onlara iimidi asiladu.

Kardesler, babalarinin emriyle ii¢lincii kez Misir’a gelmis ve Hz. Yusuf
(a.s.)’un huzuruna g¢ikarilmislar; “‘Yusuf'un yamna girdiklerinde: Ey aziz! Bizi ve
ailemizi kitlik basti ve biz degersiz bir sermaye ile geldik. Hakkimizi tam olgerek ver.
Ayrica bize bagista da bulun. Siiphesiz Allah sadaka verenleri miikafatlandirir,
dediler.”” (Yasuf 12/88) Igine diistiikleri bu darlik halleri, iiziintii ve mahcubiyet
ifade eden ricalar1 karsisinda Hz. Yusuf (a.s.), Misir vezirligi vasfini bir kenara
birakarak hakikati ortaya ¢ikarmanin zamani geldigini diistinmiis ve Allah’tan baska
sahitlerin olmadig1 sadece kardeslerin bildigi hadiseyi sdyle hatirlatmistir; “Yusuf:
Siz, cahilliginiz yiiziinden Yusuf ve kardesine yaptiklarimizi biliyor musunuz? dedi.
(Saskinhik icinde Yusuf’un yiiziine bakan kardesler) Yoksa sen, gercekten Yusuf
musun? dediler. O da: (Evet) ben Yusuf'um, bu da kardesim. Allah bize [Litufta
bulundu. Kim (Allah'tan) korkar ve sabrederse, siiphesiz Allah giizel davrananlarin
miikdfatint zayi etmez, dedi.”” (Yusuf 12/89-90) Hz. Yusuf (a.s.), kardeslerine
cahilliklerinden &tiirii ne yaptiklarini hatirlattiktan sonra baska bir sey sdylemeden

sozlerine sadece Allah’in kendisine ve kardesine olan litfunu eklemis ve bu lutfu de

BIMaturidi, Tevilat, 7/381.
81



takvaya, sabra ve Allah’in adaletine baglamistir. Hz. Yusuf (a.s.) hem kardesleri
tarafindan kendisine haksizlik yapildiginda hem de azizin karisi tarafindan yapilan
cirkin teklifle karsilastiginda Allah’tan korkarak sabretmisti. Haksiz yere Once
kuyuya sonra zindana atilmisti. Bu imtihanlardan her biri sabretmesi zor durumlardir.
Hz. Yusuf (a.s.)’un bu 6rnek hayatiyla bize verilmek istenen ilahi mesaj sudur; Kim
Allah’a kars1 asi olmaktan ve yasaklarini ¢ignemekten sakinirsa ve O’nun emirlerini
yerine getirmeye ve verdigi belalara karsi sabrederse giizel davranmis olur. Ayette

belirtildigi gibi Allah da bunun miikafatin1 zayi edecek degildir.

Kardesler Hz. Yusuf (a.s.)’a yaptiklarini hatirlayinca mahcup bir sekilde
boyunlarini biikkmiis ve hatalarin1 kabul etmisler; “‘Kardesleri: Allah'a andolsun,
hakikaten Allah seni bize tistiin kilmig. Gergekten biz hataya diigmiisiiz, dediler.”’
(Ytsuf 12/91) Yaptiklar1 kotiiliige karsilik iyilikle mukabele gormiis, cehaletlerine
kars1 olgunluk gosterilmis, kat1 kalplilikle giristikleri hareketlere bugiin comertlikle
cevap verilmistir; “‘(Yusuf): "Bugiin sizi kinamak yok, Allah sizi affetsin! O,
merhametlilerin en merhametlisidir, dedi.”” (Yasuf 12/92) Ibn-i Abbas’a (r.a.) gore
bugiin sizi kinamak yok yani sizi ayiplamayacagim demektedir. Ciinkii kardesler,
tovbe edip hatalarini itiraf etmis, isledikleri giinah1 ikrar etmis ve Allah’in, Yusuf’u;
mevkide, olgunlukta, takvada ve giizel ahlakta kendilerinden {stiin kilindigini
kabullenmislerdir. Hz. Yusuf (a.s.) da onlarin bu davranislarina litufkar ve
bagislayict bir mukabelede bulunmustur. Her giinah isleyen veya biiylik giinah
isleyip sonra vazgecip tovbe edenin durumu da bdyledir, o artik ayiplanmaz ve
kinanmaz demislerdir. Hatadan elini ¢ekip tovbe ettikten sonra ayiplamak ve
kimamak gerekseydi veya bdyle yapmak caiz olsaydi, Resulullah’in (s.a.v.) ashabi da
ayiplanir ve kinanirlardi. Ciinkii onlar da baslangigta kafir olup sonradan islam’a
girmiglerdi. Baz1 miifessirlere gore de Hz. Yusuf (a.s.), bugiin sizi kinamak yok
sOziiyle onlarin kendisine yaptiklarindan bahsetmeyecegine dair bir giivence
vermektedir. Bundan dolay1 da seytan benimle kardeslerimin arasin1 bozduktan sonra
ifadesini kullanmistir. Bu so6zle kendisiyle kardesleri arasindaki seyleri seytanin

yaptirdigini soylemistir. Yani sugu kardeslerine degil, seytana nispet etmistir.

Kur’an-1 Kerim’de; ‘‘Biz kendileri ve baskalarini diizeltmek icin c¢aba
gosterenlerin  emeklerini zayi etmeyecegiz.’” (el-A‘raf 7/170) buyrulmaktadir.

Koétiilik yapanlari toplumdan yana bir zarar ve sikintt getirmeyecek ve insan
82



haklarinin zayi olmasina sebebiyet vermeyecekse, affetmek ve gecmisi desip basa
kakmamak, kiiglimsememek, kinamamak, azarlamamak Allah’in sevdigi giizel
hasletlerden biridir. Ciinkii affetmek, cezalandirmaktan daha tesirli ve istiindiir. Ayn1
zamanda daha 1slah edicidir. Boylelikle Hz. Yusuf (a.s.), daha once sikintili ve gileli
imtihanlar1 sabrederek nasil kazandiysa bugiin de lituf ve nimet i¢indeyken
kardeslerini bagislayarak bir imtihan1 daha kazanmistir. Olaylar, olup bittikten sonra
onlarin kaderde var oldugu anlagilir. Yasanip fiili halde tahakkuk etmeyene kadar
kaderde olup olmadigin1 anlama imkanimiz yoktur. Dolayis1 ile kaderin kullanimi
maziyatta/gecmis olaylardadir. Gelecekle ilgili seyler bize meghuldiir. Meghul olan
lizerine hiikiim bina edilemez. Insan ciizi iradesi ile gelecekle ilgili seylerde tercih ve
temayiillerine gore hareket eder. Tercih ve temayiilii de olayin iyi-kotii, hayir-ser,
maslahat-mefsedet gibi 6zellikleri belirler. Miimin olarak tercihlerimizi etkileyen

faktorlere de gore karar verip birine yoneliriz.

Hz. Yusuf (as.), kardesleriyle olan konusmasinda babalart Hz. Ya’kub
(a.s.)’un tliziintiden aglamaktan gozlerinin géremez oldugu haber verilince; “‘Su
benim gémlegimi gotiiriin de onu babamin yiiziine koyun, (gozleri) gorecek duruma
gelir. Ve biitiin ailenizi de bana getirin, dedi. Kafile (Misir'dan) ayrilinca, babalar
(vanindakilere): Eger bana bunamis demezseniz inamin ben Yusuf'un kokusunu
alyyorum, dedi. Onlar da: Vallahi sen hdla eski saskinligindasin, dediler.”” (Yasuf
12/93-95) Baz1 miifessirlere gore Hz. Yusuf (a.s.)’un yasadigi Misir ilkesi ile Hz.
Ya’kub (a.s.)’un yasadigi Kenan yurdu arasinda yaklasik on giinliik yiiriime mesafesi
vardir. Hz. Ya’kub (a.s.)’un bu kadar uzun bir mesafeden Hz. Yusuf (a.s.)’un
kokusunu alip onun yaninda bulunanlarin o kokuyu almamasi Allah’in bir
mucizesinden baska bir sey degildir. Ayrica bazi miifessirlere gore o gdmlek cennet
giysilerindendir. Allah onu Hz. Ibrahim (a.s.)’e giydirmis, Hz. Ibrahim (a.s.) de Hz.
Ishak (a.s.)’a, Hz. ishak (a.s.) da Hz. Ya’kub (a.s.)’a, Hz. Ya’kub (a.s.) da onu Hz.
Yusuf (a.s.)’a giydirmistir. Uzerindeki ona has o kokuyu digerlerinin duymamasi bu
yiizdendir demislerdir. Ayrica yukaridaki ayette goriilityor ki Hz. Ya’kub (a.s.), Hz.
Yusuf (a.s.)’un kokusunu unutmamistir. Kardesler de bunun farkinda olarak
babalarin1 tizmeye devam etmisler. “‘Miijdeci gelince, gomlegi onun yiiziine koyar
koymaz (Ya'kub) tekrar goriir oldu. Ben size, Allah tarafindan (vahiy ile) sizin
bilmediklerinizi bilirim, demedim mi! dedi. Ogullari da: Ey babamiz! (Allah'tan)

83



bizim giinahlarimizin affint dile! Ciinkii biz gercekten hata ettik, dediler. Hz. Ya'kub:
Sizin i¢in Rabbimden af dileyecegim. Ciinkii O ¢ok bagislayan, pek esirgeyendir,
dedi.”” (Yhsuf 12/96-98)

Kardesler, Hz. Yusuf (a.s.)’tan af dilemis, hata ve giinahlarini itiraf etmis, Hz.
Yusuf (a.s.) da onlar1 hemen affetmisti. Fakat Hz. Ya’kub (a.s.) onlarin magfiret
talebini ertelemistir. Bazilari, genglerin kalbi, yaslilarin kalbinden daha yumusak
oldugu i¢in bdyle oldu demisler fakat bu siradan insanlarin 6zelliklerindendir.
Peygamberler yaslandik¢a kalplerinin yumusakligi ve inceligi daha da artar.
Bazilarina da, Hz. Ya’kub (a.s.)’un ofkesi Hz. Yusuf (a.s.)’un ofkesinden daha
biiyiiktli demistir. Bagka bir goriis de Yusuf ile karsilikli helallestikten sonra ve Hz.
Yusuf (a.s.) onlar1 bagisladigini sdyledikten sonra Allah’tan onlar igin bagislama

isteyecekti seklindedir.!2

Hz. Yusuf (a.s.)’un gérdiigii bir riiyayla baslayan sure, bu riiyanin yorumunun
gerceklesmesiyle son bulmustur. Hayal kirikligi, timitsizlik, sikinti, , dert, iizlintii ve
musibetlerden olusan Ya’kub ailesinin imtihani soyle sonlanmustir; ““Ya kub ailesi
hep beraber Misir'a gidip Yusuf’un yamina girdikleri zaman, ana-babasini bagrina
basti, Allah'in izniyle giiven i¢inde Miswr'a girin, dedi. Anne babasini makamina
ctkardr. Hepsi onun huzurunda yere kapandilar. (Yusuf) dedi ki: Ey babacigim! Iste
bu, daha once (gordiigiim) riiyanin yorumudur. Rabbim onu gergeklestirdi. Dogrusu
Rabbim bana lituflarda bulundu. Ciinkii beni zindandan ¢ikardi ve seytan benimle
kardeslerimin arasint bozduktan sonra sizi ¢élden getirdi. Siiphesiz ki Rabbim
diledigine liitfedicidir. Kuskusuz O ¢ok iyi bilendir, hikmet sahibidir.’” (Ytsuf 12/99-
100) Basinda Allah’in giicii ve kudretine vurgu yapilirken sonunda yine Allah’in

kudretine ve hilkmiine vurgu yapilmistir.

Kissada en dikkat ¢eken noktalar Ozetlenecek olursa; Kisiler isteklerini
gerceklestirmek i¢in her careye basvurup, bu ugurda karsilasacaklar her tiirlii giigliik
ve tehlikeleri kabul etmisler. Fakat istekleri, arzulari ve yonelislerine ragmen, olayin
akiginda ilahi irade galip gelip “Allah’in dedigi” olmustur. Kétiiliik eden ve kotiiliige
seyirci olanlar, riza-i ilahiden nasiplenmeyenler ilahi ceza olarak bu diinyada meyus

olacaklardir. Planlarinda goriinilis itibariyle basarili olduklarin1 diistinseler de

12Maturidi, Tevilat, 7/392.
84



hakikatte basariya ulasamayacaklardir. lyilik eden ve sabreden Allah’in liitfuna
mazhar olacaktir. Masum bir ¢ocukken kardesleri tarafindan kuyuya atilip az bir
paraya kole diye satilan Hz. Yusuf (a.s.)’u Allah yalniz birakmayip onu kuyudan
saraya tagimis, saraydaki kadinlarin tuzaklarindan korumak i¢in onu belli bir vakte
kadar zindanda tuttuktan sonra Misir’a Aziz kilmistir. Kissanin sonunda Hz. Yusuf
(a.s.) soyle dua etmistir; ‘“‘Ey Rabbim! Bana hiikiimranlik verdin ve bana (riiyada
goriilen) olaylarin yorumunu da ogrettin. Ey gokleri ve yeri yaratan! Diinyada da
ahirette de beni yonetip himaye eden(yardimcim) sensin. Miisliiman olarak canimi al
ve beni iyi kullarin arasina kat!”’ (Yasuf 12/101) Duasina, Allah’in kendisine olan
ihsanindan ve iyiliklerinden bahsederek iyilikleri kendisine degil Allah’a nispet
etmis, her seyin Allah’in kudretiyle oldugunu ve her seyin onun iradesiyle
gerceklesecegini vurgulamistir. Sahip oldugu diinyalik mal, miilk ve saltanati
onemsemeyip rizai ilahiyi talep edip Allah’tan Miisliiman olarak canii almasini

istemisgtir.

2.2. HZ. iBRAHIM ve YASADIGI OLAYLARIN KADER iLE ILiSKiSi

Hz. Ibrahim (as.), Kur’an-1 Kerim’de adina miistakil bir sure olan ve
toplamda 25 surede, 245 ayette bahsi gegen bir peygamberdir. Uli’l-azm
peygamberlerden birisi olup soyundan birgok peygamber gelmistir. Bu yiizden
peygamberlerin atasi olarak kabul edilmistir. Kur’an-1 Kerim’de bahsi gecen
ayetlerdeki kissasin inceledigimizde Allah’in 6vgiisiinii kazanmis, takdire sayan bir
kisiligi 6n plandadir. Bu 6rnek sahsiyetiyle, sabriyla, Allah’a olan saglam sarsilmaz

iman1 ve teslimiyetiyle Allah’in dostu Halilullah unvanini kazanmistir.13

Hz. Ibrahim (a.s.)’in hayati, Kur’an-1 Kerim’de Hz. Yusuf (a.s.)’un kissasi
gibi kronolojik olarak siralanmamistir. Ayetlerde, yasadigi imtihanlar, rnek ahlakai,
tevhid ve teblig miicadelesi ile Allah’a olan teslimiyeti anlatilmaktadir. Hz. Ibrahim
(a.s.)’in ¢ocuklugu ve dogdugu ortam ile ilgili birgok rivayet vardir fakat bunlarin

gercekligi ihtilaflidir. Kur’an-1 Kerim’de bize yansitildigi kadariyla Hz. Ibrahim

133Tok, Fatih, Hz. Ibrahim ve Tevhid Miicadelesi, ed. Atilla Yargici (Istanbul: Ensar yayinlari, 2021),
103-107.

85



(a.s.)’in bulundugu ortamda insanlarin putlara taptiklari, gok cisimlerini; giinesi, ayi,
yildizlar1 kutsadiklari anlagilmaktadir. Yasadigi ortamda Tevhid inancit bozulmus
olup inanglarina sirk bulastirmis ve bu 1srarlarindan vazgegmemislerdir. Hz. Ibrahim
(a.s.) bu yanlis 1srarlarina karsilik dini tebligden vazge¢memis onlarin yaptiklar

yanlishig1 gérmelerini saglamak igin biiyiik bir azim ile miicadele gdstermistir. 134

Bizim burada ele alacagimiz esas konu Hz. Ibrahim (a.s.)’in yasadig1 olaylar
karsisindaki tepkisi ve tutundugu tavr olacagindan dolayr daha fazla ayrintiya
girilmeyecektir. Kur’an-1 Kerim’de Allah Teala, Hz. Ibrahim (a.s.)’in hayatinin
bizim i¢in 6rnek oldugunu vurgulamistir; **/brahim'de ve onunla beraber olanlarda,
sizin i¢in gergekten giizel bir ornek vardir.”’ (Miimtehine 60/4)  Surenin
devamindaki ayette de ayni vurgu tekrarlanmistir; “‘Andolsun, onlar sizin igin,
Allah"t ve ahiret giiniinii arzu edenler igin giizel bir drnektir.” (el-Miimtehine 60/6)
Biz de bu ayetleri inceleyerek Hz. Ibrahim (a.s.)’in &rnek hayatina kader

penceresinden bakacak ve anlamaya gayret gosterecegiz.

Allah Teala, kullarini nasil davranacaklarimi gérmek icin bazen sikint1 ve
darlik ile bazen de bolluk ve refah ile imtihan eder. Nitekim bu ayet-i kerimelerde;
“Yoksa siz; iginizden cihad edenleri (sinayip) aywut etmeden ve yine sabredenleri
(sinayip) ayirt etmeden cennete gireceginizi mi sandimiz?’’ (Al-i imran 3/142) ‘O
diledigine azap eder, diledigini esirger. Hepiniz doniip dolasip O ’na varacaksiniz.”’
(el-Ankebtit 29/21) Allah Teala, kulu ve peygamberi olan Hz. ibrahim (a.s.)’i de
imtihan ettigini ve onun bu imtihan1 kazandigin1 bize soyle haber vermistir; ‘‘Bir
zamanlar Rabbi Ibrahim'i bir takim emirlerle sinamis, Ibrahim onlari tam olarak

yerine getirince, Ben seni insanlara onder yapacagim, dedi.”’ (el-Bakara 2/124)

Allah Teala Hz. Ibrahim (a.s.)’i belalarla ssnamis, sikintilarla imtihan etmistir.
Ormegin; O diri diri atese atilmakla smanmis, 0 buna sabretmis ve Allah’tan
bagkasindan yardim istememisti. (el-Enbiya 21/69) Yurdundan hicret etmekle
emrolunmus o buna itaatle karsilik vermisti. (el-Ankebiat 29/26) Esini ve kiiciik
cocugunu suyun ve ekinin bulunmadigi Mekke daglar1 arasinda birakmakla
emrolunmus, bunu tereddiitsiiz yerine getirmisti. (Ibrahim 14/37) Oglunu kurban

etmekle imtihan edilmis, emre tabi olup oglunu yere yatirmisti. (es-Saffat 37/103-

Al BAKkal (ed.), Hz. Ibrahim 1. Hz. Ibrahim Sempozyumu Bildirimleri (Sanlurfa: Surkav
Yayinlari, 1997), 80.

86



107) Allah ona, insanlarin hac ibadetini yerine getirecegi bir mekan kildigi Kabe’yi
insa etmeyi emretmis, 0 da oglu Ismail ile beraber bu emri de yerine getirmisti. (el-
Hac 22/26) Ayni zamanda Hz. Ibrahim (a.s.), yasadign donemin firavununa ve
halkina tebligde bulunmus, onlarin tapindiklari ilahlar konusunda kendileriyle
miicadele ederek onlar1 maglup etmis ve Allah’in delilini kabule mecbur
birakmustir.!3® Biitiin bu vb. birgok seyle imtihan edilip imtihani kazanan Hz. ibrahim
(a.s.)’e ilahi dostluk tahsis edilmis ve Allah’in dostu olma serefine nail olarak istiin
bir konuma yiikseltilmistir. Kur’dn-1 Kerim’de Allah Tedla ondan o&vgiiyle
bahsetmistir; ‘‘Yoksa Musa’'nin ve ‘ahde vefa ornegi Ibrahim’in sahifelerinde
bulunan su hususlardan haberin yok mu?” (en-Necm 53/37) Kur’an-1 Kerim’de
bahsedilen, Hz. Ibrahim (a.s.)’in bagindan gecen imtihanlar Ve bu imtihanlara karsi

durusu su basliklar altinda sdyle siralanabilir;

2.2.1. Hz. ibrahim’in Atese Atilmasi

Hz. ibrahim (a.s.), atese atilmakla sinanmis, buna sabirli ve metanetli bir
sekilde tam bir teslimiyet gostermistir. Allah da, mucizevi bir sekilde atesi serin ve
selametli kilarak onu kurtarmistir. Kur’an-1 Kerim’de Hz. Ibrahim (a.s.)’in atese
atilma olay1 Enbiya suresi (21/66-71), Saffat suresi (37/95-99) ve Ankebut suresi
(29/24-26) olmak iizere ii¢ farkli surede tekrar edilerek anlatilir. Hz. ibrahim (a.s.),
babas1 dahil olmak iizere kavmini putlara tapmaktan men etmek ve bir olan Allah’a
inan1p ibadet etmelerini saglamak igin her tiirlii ¢abay1 gdstermistir.’®® Aym sekilde,
Enbiya, Saffat ve Ankebut surelerinde Hz. Ibrahim (a.s.) ile kavmi arasinda gegen
tevhid miicadelesine ayrintili bir sekilde deginilmistir, ancak konumuz olmadig: i¢in,

bu detaylar {izerinde durulmayacaktir.

Miifessirlere gore bir bayram giinii kavmi, Hz. Ibrahim (a.s.)’i bayram
kutlamasina gotiirmek istemistir. Fakat Hz. Ibrahim (a.s.) kavminin hakikati
anlamalarmi saglamak i¢in bir plan yapmistir. Kavmi onu bayram kutlamasina

cagirdig1 zaman;

135Maturidi, Tevilat, 4/57.
136Maturidi, Tevilat, 1/257.

87



““Ibrahim yildizlara bakti ve ben hastayim, dedi’’ (es-Saffat37/88-89)

“(i¢cinden) Allah'a yemin ederim ki, siz ayrilip gittikten sonra putlariniza bir

oyun oynayacagim! dedi.”’ (el-Enbiya 21/57)
““Bunun iizerine digerleri onu arkalarinda birakip gittiler.”’ (es-Saffat 37/90)

“Ibrahim gizlice tanrilarimn yamna vardi. (Oraya konmus yemekleri

goriince) nigin yemiyorsunuz? dedi.”” (es-Saffat 37/91)
““Neyiniz var, nigin konusmuyorsunuz?’’(es-Saffat 37/92)
““‘Sonra onlara gii¢lii darbeler indirmeye baslad.”’(es-Saffat 37/93)

“Onlar gidince Ibrahim putlar: paramparca etti. Belki ona bagvururlar diye

biiyiik putu birakti.”’ (el-Enbiya 21/58)

“(Déniip durumu goren) putperestler, bunu tanrilarimiza kim yapti?

Muhakkak o, zalimlerden biridir, dediler.”’ (el-Enbiya 21/59)

“Bazilari, Ibrahim dive bir gencin bunlari diline doladigint isitmistik,

deyince.’’(el-Enbiya 21/60)

““O halde, onu hemen insanlarin gozii oniine getirin. Belki birileri sahitlik

eder dediler.”’(el-Enbiya 21/61)
““(Putperestler) kosarak Ibrahim'e geldiler.”’ (es-Saffat37/94)

“Ibrahim getirilince, bunu ildhlarimiza sen mi yaptin? dediler.”(el-Enbiya
21/62)

““Ibrahim haywr, bu isi su biiyiikleri yapmistir. Eger konugabiliyorsa onlara
sorun! dedi’’ (el-Enbiya 21/63)

Hz. Ibrahim (a.s.) onlar1 cesitli delillerle taptiklar1 putlardan vazgegirmeye
calisarak bir olan Allah’a imana davet etmis, fakat kavmi yola gelmeyip ilahlarinin

par¢alanmasina ¢ok kizdiklar icin Hz. Ibrahim (a.s.)’i cezalandirmak istemislerdir;

““Putperestler, eger bir is yapacaksaniz, yakin onu ve béylece tanrilariniza

yardim edin! dediler.”’(el-Enbiya 21/68)

“‘Otekiler, onun icin bir yapi kurun ve(orada hazirlayacagimz) kuvvetli atese

atin onu! dediler.”’(es-Saffat 37/97)
88



“Boylece onu engellemek icin bir tuzak kurdular;, ama biz onlari alta

diistirdiik.”’ (es-Saffat 37/98)

“Biz de ‘Ey ates! Ibrahim icin serin ve selametli ol!’ dedik.”’(el-Enbiya
21/69)

“Kavminin (Ibrahim'e) cevabi: ‘Onu oldiiriin yahut yakin!’ demelerinden
ibaret oldu. Ama Allah onu atesten kurtardi. Dogrusu bunda, iman eden bir kavim

icin ibretler vardir.’’(el-Ankeb’ut 29/24)

Kavmi, Ibrahim (a.s.)’i baglayip atese atacaklari vakit; senden baska ilah
yoktur, alemlerin rabbi olarak seni tenzih ederim, 6vgiiler sanadir, miilk senindir
senin serikin yoktur, diye dua ederken onu mancinikla genis bir yerden firlattilar.
Cebrail (as) karsisina gelip, Ibrahim benden bir talebin var m1? diye sordugunda,
senden mi, hayir! cevabin verdi. Cebrail, Rabbinden iste! deyince de, O’nun halimi
bilmesi istememe ihtiyagc birakmaz diyerek Allah’a tam teslimiyet oOrnegi
sergilemistir. Yiice Allah da sicak ve yakici olan atesi, ona serin ve zararsiz bir hale

getirmistir. Bu Risalet ve niibiivvetinin en biiyiik mucizelerinden biri olmustur.*’

Allah Teala her seyin yaraticisidir ve her seyi bir sebep ile yaratmaktadir.
Ornegin ates yakicidir halbuki yakan Allah Teala’dir. Fakat adeti, ates bir seye
dokunmadik¢a yakmagi yaratmamasidir. Ates tutusma sicakligina kadar 1sinmaktan
baska bir sey yapmaz. Dogruyu géremeyenler bunlari ates yapiyor sanir fakat yakan,
yanma tepkisini yapan ates, oksijen, 1s1 veya elektron alig-verisi degildir. Yakan
yalnizca Allah Teala’dir. Bunlarin hepsini yanmak i¢in sebep olarak yaratmistir.
[lmin ve fennin en yiiksek derecesinde bulunan, hakikati tam olarak goérebilen
peygamberler ve onlarin izinden giden Islam alimleri bugiin yakici, yapici sanilan
seylerin aslinda aciz, zavalli birer vasita ve mahlik olduklarini hakiki yapicinin,
yaraticinin araya koydugu sebepler oldugunu bildiriyor. Yakici, Allah Teéla’dir.
Atessiz de yakar fakat ates ile yakmak adetidir.}® Yakmak istemezse, Hz. ibrahim
(a.s.)’i yakmadig1 gibi ates icinde olsa bile yakmaz. Hz. Ibrahim (a.s.) i¢in adetini

bozdu. Biz bir seyin olmasini istedigimiz zaman soéziimiiz sadece ona, ‘Ol’

137Ebii’l-Kasim Carullah Mahmid b. Omer b. Muhammed ez-Zemahseri, el-Kessdf an hakaiki 't-tenzil
ve uyuni’l-ekavil fi viicuhi’t-te'vil = el-Kessaf an hakaiki gavamizi’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi
viicuhi 't-te 'vil. (Kahire : Matbaa-i Amire, 1890), 3/125-126.

138Ayvalli, Peygamberler Tarihi Ansiklopedisi., 187-192.

89



dememizdir. O da hemen oluverir. (en-Nahl 16/40) Nitekim atesin yakmasini

onleyen maddeler de yaratmis yani atesin yakmamasinin sebebini de yaratmistir.1

2.2.2. Hz. ibrahim’in Hicret Etmekle Emrolunmasi

Hz. Ibrahim (a.s.) atese atilma olayindan sonra evini yurdunu geride birakarak
hicret etmekle emrolunmustur. (es-Saffat 37/99)}° Putlara tapan kavimden
uzaklagsmay1 dilemis ve Allah’a tam bir teslimiyet i¢inde kendisini dogru bir yere
ulagtirmasi igin dua etmistir. (Meryem 19/48) Esi Sare ve kendisine iman eden
(kardesinin oglu) Lut peygamber ile birlikte (el-AnkeblGt 29/26) Sam’a veya
Filistin’e hicret etmistir.}*! Bu teslimiyetinden dolay1 Allah da onu bereketli bir yere
ulagtirmustir. (el-Enbiya 21/71)

2.2.3. Hz. ibrahim’in Cocugu Olmamakla imtihan Edilmesi

Kur’an-1 Kerim’de Hz. ibrahim (a.s.)’in Allah’tan hayirli bir evlat talep eden
duast (es-Saffat 37/100) yer almaktadir. Esinin kisur oldugu (ez-Zariyat 51/29) ifade
edilen ayetlerde Allah Teala iAtiyarlik gaglarmda (Hid 11/72) Hz. Ibrahim (a.s.)’in
duasint kabul etmistir. Kendisine ileride peygamber olacak (Meryem 19/49) olan
akill: ve edepli 2 erkek evlat olarak (Ishak) (es-Saffat 37/101) ile Ismail'i (Ibrahim
14/39) ve torun (Ya’kub) ile miijdelemistir. (Had 11/71) Rivayete gore evlat sahibi
oldugu vakit Hz. ibrahim (a.s.) yiiz, esi Sare de doksan yasinda idi.!'*? Yaslarryla
ilgili kesin bir bilgi olmasa da ayetlere baktigimizda yaslandiklar: ve g¢ocuktan

kesildikleri vakit bu miijdeyi aldiklari gorilmektedir. (el-Hicr 15/54)

Hz. Ibrahim (a.s.)’in ihtiyarliginda aldig1 gocuk sahibi olacagi miijdesi baska

surelerde tekrar tekrar ge¢gmektedir. Oyleyse burada énemli bir mesaj vardir. O da su

19Ebii’l-Muzaffer Isferdyini, et-Tebsir fi’d-din ve temyizii’l-firkati’n-naciye ani’l-firaki’l-halikin.
(Beyrut : Alemii’l-Kiitiib, 1983), 165-167.

140y 11dirim, Asrin Kur’an Tefsiri, 6/3168-3171.

MIMaturidi, Tevilat, 9/192.

142Maturidi, Tevilat, 7/543.

90



ayetle aciklanmustir; “‘Sana gergegi miijdeledik, sakin iimitsizlige diisenlerden olmal
dediler. (Ibrahim:) dedi ki: Rabbinin rahmetinden, sapiklardan baska kim iimit
keser?’” (el-Hicr 15/55, 56) Allah Teala kullarindan imidini kesmemelerini istiyor
ve Ogitliyor. Hz. Ya’kub (a.s.) da tipki bu sekilde ogullarindan iimidini
kesmemelerini istemisti. (Yasuf 12/87) Allah Teéala bir seyi murat ettigi zaman
sebepleri olusturur ve o isin olmasini kolaylastirir. Ne yaslilik ne de kisirlik Allah’in
muradimin gergeklesmesine mani degildir. Hz. Zekeriya (a.s.)’nin da esinin kisir
olmasina ragmen Allah’in dilemesiyle Hz. Yahya (a.s.) adinda bir ogullar1 diinyaya

gelmigtir. 143

Allah, Hz. ibrahim (a.s.)’e bir siire evlat vermemekle onu imtihan etmis fakat
o yine de dua ederek Allah’tan evlat talep etmistir. Eger kul icin yazilmis ve
degismez bir kader karsisinda ¢aresiz olsayd: o zaman Hz. Ibrahim (a.s.)’in bu duay:
yapmasi anlamsiz olurdu. Bunun tam tersine kul her istedigini yapmada da 6zgiir
degildir. Eger dyle olsaydi Hz. Ibrahim (a.s.) talep ettigi evlada erken yaslarda sahip
olur ve Allah’a dua edip evlat talebinde bulunmazdi. Nitekim ayet-i kerimede
evlatlarin verilip verilmemesinin imtihan vesilesi oldugu sdyle buyrulmustur;
““Goklerin ve yerin hiikiimranlhigi Allah indwr. O, diledigini yaratir. Diledigine kiz
cocuklari, diledigine de erkek ¢ocuklari verir. Yahut o ¢ocuklar: erkekler ve disiler
olmak iizere cift verir, diledigi kimseyi de kisir yapar.”’ (es-Stra 42/49-50) ‘“Yoksa
insan, (kayitsiz sartsiz) her arzu ettigi seye sahip olacagini mi zannediyor? Hayir,
ahiret de diinya da yalniz Allah’indir.””> (en-Necm 53/24-25) Allah Teéla zalim
degildir ve zulmii de haram kilmistir. Kullarina hayatlarini diizene sokacak akil, irade
vb. yetenekler vermis bunun yaninda vahiy gondererek oniinii aydinlatmis, yaratilisin
ama¢ ve hikmetinden haberdar etmistir. Gerisini de kullarin hiir iradelerine

birakmustir. 144

193Y11dirim, Asrin Kur’an Tefsiri, 6/3172.
14y11dirim, Asrin Kur’an Tefsiri, 6/3182-3183.

91



2.2.4. Hz. ibrahim’in Oglunu Kurban Etmekle Emrolunmasi

Hz. Ibrahim (a.s.) aile fertlerini alarak; suyu ve ekini olmayan kurak bir
vadiye birakip yanlarindan ayrilmakla imtihan edilmis; o bu ilahi emri yerine
getirmekten geri durmamistir. (Rivayete gore ailesi, esi Hacer ve oglu Ismail idi.)
Ayet-i kerimede soyle buyrulur; ““Ey Rabbimiz! Ey sahibimiz! Namazi dosdogru
kilmalar: icin ben, neslimden bir kismini senin Beyt-i Harem'inin (Kdbe'nin)
yaminda, ziraat yapiumayan bir vddiye yerlestirdim. Artik sen de insanlardan bir

kisminin goniillerini onlara meyledici kil ve meyvelerden bunlara rizik ver! Umulur

ki bu nimetlere siikrederler.”> (Ibrahim 14/37)

Hz. Ibrahim (as.), cocusu onunla beraber is gii¢ tutacak yasa gelince
riiyasinda onu kurban ettigini gérmiis. Riiyasini ogluna anlatmis ve o da babasina
emredileni yapmasini ve buna sabredecegini bildirmistir. (es-Saffat 37/102) Hz.
Ibrahim (a.s.), Hakkin emrini gergeklestirmek iizere kendisine teslim olan oglunu
(Ismail) kurban etmek icin yere yatirinca Allah Teala onlarm bu amelinden razi
olmus (es-Saffat 37/103-105) ve imtihan kazanmistir. (es-Saffat 37/106) Allah;
imanmna Ve lyiligine (es-Saffat 37/110-111) karsin, oglunun canina bedel olarak ona
iri bir kurbanlik gondererek onlart édiillendirmistir. (es-Saffat 37/107) Ayrica Hz.
Ibrahim'e bir peygamber olarak Ishak da miijdelenmistir. (es-Saffat 37/112) Bu
ayetlerde peygamber bir baba olarak Hz. Ibrahim (a.s.)’in oglunu kurban etmesi olay1
anlatiliyor. Rivayete gore Hz. Ibrahim (a.s.)’in, ishak ve Ismail adinda iki oglu vardu.
Ayetlerde hangi oglunun kurban edildiginden s6z edilmez fakat bazi tefsircilere gore

bu ogul Ismail, bazilarma gére de Ishak’tir.24°

Insam &ldiirmek haram oldugu halde Hz. Ibrahim (a.s.)’in gordiigii riiyadan
hareketle oglunu kurban etmek istemesi, peygamberlerin gordiikleri rityalarin hak ve
sadik oldugunu gosteriyor. Demek ki Hz. Ibrahim (a.s.) riiya yoluyla Allah’tan bir
emir almisti. Yoksa oglu ona ‘sen buyrulani yap’ demezdi. Bir baba, oglunu kesme
emrine, ogul da kesilmeye riza ve itaat ile imtihan edilmislerdi. ikisi de Allah’in

emrine teslim olup itaat ettiklerinden dolay:1 6viilmiis ve Allah tarafindan cennetten

15Ebii’l-Hasan Izzeddin Ali b. Muhammed b. Abdiilkerim Tbnii’1-Esir, Islam Tarihi : el-kamil fi't-
tarih terciimesi, ¢gev. Ahmet Agirakca (Istanbul : Bahar Yayinlari, 1985), 103.

92



bir kurbanlik gonderilerek d6diillendirilmislerdir. Biri Zebihullah (  Allah’in
kurbanh@1) digeri de Ahde vefa 6rnegi ibrahim (a.s.) mealindeki ayette buyurdugu
gibi Vefiyyullah (Allah’in emrine vefa gdsteren) ismiyle 6viilmiis ve kiyamete kadar

iftihar vesilesi olarak gosterilmistir.

Allah Teala kulunu diledigi seyle diledigi gibi imtihan edebilir. Eger bu
imtihan kaginilmaz olarak basa gelecek tiirden bir olay olursa buna cebri kader
demek miimkiin olur. Bu durumda, basa gelen kulun iradesi disindadir ve yazilmis
olan mutlaka olacaktir. Yalmz suna da dikkat etmek lazim ki Hz. Ibrahim (a.s.) bir
peygamber olarak Allah’tan aldig1 riiya yollu vahiyle oglunu kurban etmek istemis.
Oglu da bunun farkinda/bilincinde oldugu i¢in babasina teslimiyet gdstermistir. Yani
burada babasimin emrini yerine getirirken aslinda ilahi emre teslim olmustur. Yoksa
zuliim goren birinin bu zuliim karsisinda kayitsiz sartsiz teslim olmasi s6z konusu
olamaz. Onceki boliimde gectigi iizere, zulmen zindana gonderilmesi ve iftiraya
ugramasi Orneginde Hz. Yusuf(a.s.)’un, bu sikintilardan kurtulmak igin ¢aba sarf

ettigini ve zulmii kabul etmedigini gérmiistiik.

Ayetlere baktigimizda Allah Teala peygamberlerine verdigi bu miikafatlari;
iradeli olarak yaptig1 giizel davraniglarina, yilice ahlaklarina ve salih kimselerden
olmalarina (Sad 38/48) baglamistir. Allah’a kars: itaatkar davranan kimseleri giizel
bir son (Sad 38/49-50), isyankar davranan kimseleri de kotii bir sonun (Sad 38/55-
56) bekledikleri haber verilmektedir.

2.2.5. Hz. ibrahim’in Beytullah’1 insa’ Etmekle Emrolunmasi

Hz. ibrahim (a.s.) kurak ve kervan gegmez bir vadide Kabe’yi inga etmekle
emrolunmus, Oglu Ismail (a.s.) ile bu emri yerine getirmislerdir. Baz1 miifessirlere
gore Allah’m yeryiiziinde ilk yaratigi yer burasidir. (Al-i Imran 3/96) Hz. Adem
(a.s.)’e orada hac edilmesi emredildiginde, Cebrail (a.s.) kendisine, iki bin yil dnce
meleklerin orada haccettigini ve Allah’in o evi, yeryiiziinden iki bin yil once

yarattigini belirtmistir. 14¢ Tbn Abbas’tan (r.a.) gelen rivayete gére, Hz. Ibrahim (a.s.)

M6Maturidi, Tevilat, 1/262.
93



Kabe’yi tamamlayimca, ‘‘Rabbim, onu bitirdim demis, Allah Teala da * ‘Insanlara
hac ibadetini duyur’’ (el-Hac 22/27) buyurmustur. Hz. Ibrahim (a.s.), sesim her
tarafa ulasamaz ki dediginde, sen duyur, sesini ulastirmak benim isimdir’ cevabin
vermistir. Ey Rabbim, nasil sdyleyeyim? Diye sordugunda, Allah Teald soyle
buyurmustur; De ki: Ey insanlar, kadim evi haccetmek size farz kilindi. Allah onun
bu soziinii yerle gok arasinda olan herkese duyurdu. Insanlar diinyanin en uzak

kosesinden gelmeye basladilar.”*4

Hz. Ibrahim (a.s.) birgok defa imtihan edilmis ve bu imtihanlar1 kazanmistir.
Peki, Hz. ibrahim (a.s.) nasil davrandi da bu imtihanlar1 kazand1? Ne yapt1 da
Halilullah yani Allah’in Dostu unvanini elde ederek bdyle biiyiik bir serefe nail oldu?
Kur’an-1 Kerime baktigimizda; bu ilahi dostlugun temelinde isini giizel yaparak
kendini Allah’a vermek ve Allah’a tabi olmak tizerinde durulmustur. (en-Nisa 4/125)
Hasan-1 Basri’ye gore, kendini Allah’a verenden kasit; davraniglarinin biitiin
yonlerini Allah’a verip yonelten yani biitiin islerini sadece Allah i¢in yapan, kendini
sadece Allah’a teslim eden kimsedir. Isini giizel yapmaktan kasit ise yaptig1 her seyi,
o konudaki bilgisine dayanarak yapan anlama gelir. Ve hiive muhsinun ifadesi giizel
yapmak, giizellik anlamina gelen ‘ihsan’ kelimesinden gelir. Bu da yapmakla
gorevlendirildigi seyi gerekenin fevkinde yapar, hatta onun fazlasim da yapar
seklinde yorumlanmustir. Oyleyse kim ki, yaptig1 her isini Allah’in rizasmi gozeterek

yaparsa Allah da o kimseden razi olacaktir.148

Hz. Ibrahim (a.s.); yolcularin ugrak yerlerinde misafirhane hazirlamis ve
hazirladig1 her seyi misafirlere ikram etmeyi adet haline getirmisti. Kendi iistiin
konumuna ragmen misafirlere ikram etmeyi ve onlar1 agirlamayir kendine gorev
edinmisti. Kur’an-1 Kerim’de, Hz  Ibrahim’in comertliginden ve
misafirperverliginden bahsedilmis, evine gelen melekleri misafir zannederek énlerini
yemek koymustur. (€z-Zariyat 51/26-27) Allah Teala’nin Hz. ibrahim (a.s.)’e Halil
sifatini vermesi O’nun ikrami, liitfu ve ihsamiyladir. Ciinkii Hz. Ibrahim (a.s.),
Allah’in rizasimm1 kazanacak giizel ameller islemis, Allah da onu dostu edinmis ve

kendisine dostlugun gostergesi olan cesitli Ustiinliikler bahsetmistir. Dostlugun

“Maturidi, Tevilat, 5/129.
48Maturidi, Tevilat, 4/55.

94



sebebi tazim, saygi, itaat (en-Nahl 16/120) ve giikre (en-Nahl 16/121)

dayanmaktadir.

Hz Ibrahim (a.s.) Ayet-i kerimelerde 6zii sozii dogru bir insan (Meryem
19/41) agwr bash, hassas ruhlu, kendisini Allah'a vermis (HGd 11/75) yumusak
huylu ve sabirli biri olarak tanmitilmigtir. (et-Tévbe 9/114) Kur’an-1 Kerim’de Hz.
[brahim (a.s.)’in Allah’in emirlerine kars1 gosterdigi tavri iizerinde dikkatle
durulmustur; “‘Rabbi ona, teslim ol, dedi, o da: Alemlerin Rabbine teslim oldum!
diye cevap verdi.”’ (el-Bakara 2/131) BOyle olmasina ragmen o, duasinda kendisinin
ve neslinin itaatkdr kimseler olmasin dilemistir. ( el-Bakara 2/128) Peygamberler
dinlerine ve 6zlerine karsi diger insanlara gore korkular1 en fazla olan kimselerdir.
Hz. Ibrahim (a.s.) Allah katindaki yiice mertebesine ragmen Allah’tan kendisini ve
cocuklarimi putlara tapmaktan uzak tutmasim (Ibrahim 14/35), kendisine hikmet
vermesini ve iyiler arasina katmasun istemistir. (es-Suara 26/83) Kendisinden sonra
gelecekler icinde, iyilikle anmilmayi, kendisini naim cennetinin varislerinden
kilmasini, kryamet giinii kendisini mahcup etmemesini (es-Suara 26/84-89) dilemistir.
Allah Teala Hz. Ibrahim (a.s.)’in bu giizel ahlakindan ve davramislarindan hosnut
olarak ona c¢esitli ikramlarda bulunmug. (Meryem 19/50) Diinyada verdigi
giizelliklerin yaninda ahiret miikdfat: da vadetmistir.(en-Nahl 16/122)

Hz. Ibrahim (a.s.) kissasinda bize verilmek istenen mesajlara gore bir kul
kendi iradesi diginda basina gelen ilahi kader karsisinda Allah’in rizasin1 kazanmak
icin O’na boyun egip itaat eder, sabirli ve metanetli davranirsa o da ilahi liitfa mazhar
olacak demektir. Ciinkii Kur’an-1 Kerim’de; ‘‘Rablerinin rizasina ermek igin
sabredenlere diinya yurdunun iyi sonucu, adn cennetleri va’d edilmistir. Melekler de

her bir kapidan yanlarina girerek séyle derler;, sabretmenize karsilik selam

sizlere.”’(er-Ra‘d 13/21-24)

[rademiz disinda; yapip etmemizin ya da yapmamiz gerekip yapmadigimiz bir
fiilden Otiiri bagimiza gelenler hari¢ tutularak basimiza gelen biitiin olaylar cebri
kader ile yani ilahi bir imtihan ile gelmistir. Eger is burada Cebriyye’nin dedigi gibi
olsaydi Hz. Ibrahim (a.s.) yasadigi bu olaylar karsisinda yapragmn durumu gibi
caresiz davranir, higbir ¢aba i¢ine girmez ve miicadele etmezdi. Eger Mu‘tezile’nin

dedigi gibi olsaydi bu sefer Hz. Ibrahim (a.s.) her seye giic yetirecegini diisiinerek ne

95



Allah’tan istekte bulunup yardim dilerdi ne de ona dua ederdi. Ciinkii bu durumda bir
sey yapmak anlamsiz olurdu. Bu ayet-i kerime Mu‘tezile’nin goriisiinii devre dist
birakiyor; ‘‘Biz diledigimiz kimselerin derecelerini yiikseltiriz.”> (el-En‘am 6/83)
Onlara gore herkes kendi yapip etmeleri sebebiyle kendi derecelerini kendileri
yiikseltirler veya diisiiriirler. Halbuki burada Hz. Ibrahim (a.s.)’in derecesini
yiikselten Allah’tir. Bu ayetler de buna isaret etmektedir; ‘‘Biz O'na Ishak ve
(Ishak'in oglu) Yakub'u da armagan ettik; hepsini de dogru yola ilettik; Biz iyi
davrananlar: iste boyle miikafatlandiririz.”’(el-En‘am 6/84) “‘Ona Ishak ve Ya'kub'u
bagisladik. Soyundan gelenlere peygamberlik ve kitap verdik. Ona bu diinyada
miikdfatint verdik. Siiphesiz o, ahirette de iyiler arasinda yer alacaktr.’’ (el-Ankebiit

29/27)

Beni lsrail peygamberlerin tamami Ishak ogullarindan  gelmistir.
Peygamberimiz Hz. Muhammed (s.a.v.) ise Hz. ismail (a.s.)’in soyundan gelmistir.
Biitlin din miintesipleri farkli din ve mezheplerde olmalarina ragmen kendilerini Hz.
[brahim (a.s.)’e nispet etmisler ve onun dini ve siinneti iizere olduklarin1 iddia
etmislerdir. Hepsi de Hz. Ibrahim (a.s.)’den razi olmus ve ona yakinhk
hissetmiglerdir. Boylelikle Yiice Allah ona biitiin dillerde glizel vgiiler bahsetmistir.

Biz Miisliimanlar da her namazda onu ve ailesini anarak dua etmekteyiz. 14

Allah Teala tiim inanan kullarina da diinyada miikafat bahsedecegini
bildirmistir; ““De ki (Allah soyle buyuruyor): Ey inanan kullarim! Rabb’inize kars:
gelmekten sakimin. Bu diinyada iyilik yapanlar iyilik bulacaktir. Allah’in arzi
genistir. Sabredenlere miikafatlar: hesapsiz verilecektir.”’(ez-Zimer 39/10) Her ne
kadar bagimiza gelen bazi olaylar irademiz disinda gergeklesiyor olsa da bu olaylara
kars1 gosterecegimiz tepki tamamen bizim irademize baglidir. Buna gore yasadigimiz
olay karsisinda ya Allah’in rizasina uygun bir tepki gosterip bu imtihan1 kazanacagiz
ya da Allah’in rizasmin aksine bir tepki olusturup imtihan1 kaybedecegiz. Burada
hadiseler zahiri bir bakisla ele alinirsa cebir var gibi zannedilir; fakat netice itibariyle

insanin diinya ve ahiret hayatini sekillendiren kulun kendi 6zgiir iradesidir.

“Onlara rahmetimizden bagista bulunduk; kendilerine hakli ve yiiksek bir

sohret nasip ettik.”” (Meryem 19/50) ‘‘Onlari, emrimiz uyarinca dogru yolu gosteren

19Maturidi, Tevilat, 11/136.
96



onderler yaptik ve kendilerine hayiwrli isler yapmayi, namaz kilmayi, zekat vermeyi
vahyettik. Onlar, daima bize hep kulluk ettiler.’” (el-Enbiya 21/73) ‘“‘Bunun iizerine
biz, tarafimizdan bir rahmet ve kulluk edenler icin bir hatira olmak tizere onun
duasni kabul ettik; kendisinde dert ve sikinti olarak ne varsa giderdik ve ona aile

efradini, ayrica bunlarla birlikte bir mislini daha verdik.’’ (el-Enbiya 12/84)

Hz. Ibrahim (a.s.), dénemin hiikiimdarmin (Nemrut) karsisina ¢ikip dini teblig
etmede azimli ve sabirli bir sekilde, hak davasmi anlatmistir. Allah’in kendisine
verdigi hiikiimdarlikla simaran Nemrut, Allah hakkinda Hz. Ibrahim (a.s.) ile
tartismaya girince Allah Hz. Ibrahim (a.s.)’e yardim etmis ve soyledigi soz ile
Nemrut hayrete diismiistiir; ‘‘Ibrahim, Rabbim hayat veren ve éldiirendir, demigsti. O
da, ‘ben de hayat verir ve éldiiriiriim demisti. Ibrahim: Allah giinesi dogudan
getirmektedir; haydi sen de onu batidan getir, dedi. Bunun iizerine inkdrct adam
saswrp kaldi. Allah zalimler ziimresine muvaffakiyet vermez.”’ (el-Bakara 2/258)
Imam Matiiridi’ye gore Nemrut’a hiikiimranlik verilmesinin amaci Allah’mn onu
imtihan etmek istemesidir. Bu tipki zenginlik ve saglik ile fakirlik ve hastalik
verilmek suretiyle kisilerin imtihan edilmesi gibidir. Fakat Nemrut Allah’in verdigi
bu miilkiiyle simarip her seye malik olacagini zannedince zalimlerden oldu. Ayet-i
kerimede buna dikkat ¢ekilmis ve insanin her istediginin gerceklesmesinin miimkiin
olamayacag1 vurgulanmistir; ‘‘Yoksa insan her arzu ettigi seye sahip olacagint mi
zannediyor? Hayir, sonu¢ da baslangi¢ da yalmz Allah’a aittir.”” (en-Necm 53/24,
25) Allah zalimleri ile salih amel sahiplerini bir tutmaz; ‘‘Yoksa kétiiliik isleyenler
oliimlerinde ve saghiklarinda kendilerini inanip iyi amel isleyen kimseler ile bir mi

tutacagimizi sandilar?’’ (el-Casiye 45/21)

97



SONUC

Hz. peygamber (s.a.v.) ve sahabeler donemine bakildiginda kaza ve kader
hakkinda herhangi bir problemin tesekkiil etmedigi fakat Tabiin ve Tabe-i Tabiin
yani Emevilerin hakim gili¢ oldugu dénemde asil kader tartigmalarinin gelistigi
gorilmektedir. Kur’an-1 Kerim’de gecen kader ile ilgili ayetlerden bir kismi yiizeysel
bakildiginda cebir ifade ederken diger bir kismi1 da insanin iradeli olusuna dikkat
cekmektedir. Tezimizin ilk bolimiinde bu ayetlere yer verdik. Mezhepler kendi
gortigiinii destekleyen ayetleri segip kullanirken kendi goriisiinii desteklemeyen
ayetleri de ya gormezden gelmis ya da kendi goriisiine uygun bir sekilde tevil
etmistir. Buradan anlasilacagi tizere insanlar Kur’an metnine bakarak kader
konusunda ayriliga diismemislerdir. Bilakis daha o6nce kendilerinin meydana
getirdikleri problemlerin olumsuz neticesini, kendi {iizerlerinden kaldirip Allah’a
nispet etmek icin Kur’an ayetlerini delil olarak kullanmislardir. Bazi arastirmalara

gore sinirli da olsa peygamber agzindan yalanlar uyduranlar da ¢ikmustir.

Zaman icinde kaza ve kader konusu karmakarigik bir hal aldigindan, tarihi
olaylar ve problemlerin ¢ikis noktalar1 dikkate alinmayinca bir takim yanlis fikirler
gelismigtir. Gegmis zamanin din biiylikleri de bu ylizden kaza ve kaderi gesitli
sekillerde anlatmistir. Boylece bunlari okuyan ve dinleyenler, goriislerden birini
kabullenerek siipheye diismekten kurtulmustur. Bazi Islam Alimleri de bu

karigikliklardan 6tiirii kader mevzusuna girmemeyi tavsiye etmisler.

Kaza ve kadere iman; kisiyi ye’se, imitsizlige diigmekten ve simarikliktan
korumak igindir. Ayrica insan; bir isin ezelde nasil takdir edildigini bilmedigi i¢in,
Allah Teala’nin emrine uyarak ¢alismaya gayret gostermelidir.’®® Kaza ve kader,
insanin ¢aligmasina mani degildir aksine tesvik eder; ‘Calisiniz! Herkes, kendisi i¢in
takdir edilmis olan seylere siiriiklenir’’ hadisi serifi ¢alismak ile kaza ve kader
arasinda siki bir baglilik bulundugunu bildirmektedir. Ciinkii Allah bu diinya
diizeninde, esya arasinda bir takim kanunlar yaratmis, bir seyi baska bir seyin

varligina sebep kilmistir. (en-Necm 53/49-51) Diisiince ve hareketlerinde hiir olan

150Seyhu’l-Islam Mustafa Sabri Efendi Insan ve Kader, ¢ev. Isa Dogan (Istanbul: Kiiltir Basin ve
Yaym, 1989), 291-311.

98



insanlar irade sahibidir. Fakat diisiince ve isleri, bir sebebe baghdir. Bu sebepler
insan1 hiir olmaktan ¢ikarmaz. Ciinkii sebepler olmadan da, irade sahibidirler ve
sebepsiz olarak da irade eder ve yaparlar. Sebepler varken, insan istemezse, is olmaz.
Insan bir isi yapip yapmamay: irade etmeden once, zihninde diisiiniir muhakeme
eder. Hangi taraf agir gelirse, onu irade eder. Her ne kadar sebepler diinyasinda
yastyor olsak bile bu Allah’in kontroliiniin disinda ger¢ceklesmez. Bu durum su ayet
ile biraz daha ac¢ik hale gelmektedir: ‘‘Allah, kullarina tiimiine birden rizki bol bol
verseydi, yeryiiziinde mutlaka azginlik ederlerdi. Fakat O, rizki diledigi olgiide
indirir.”” (es-Sura 42/27) Ciinkii ayette hayatin, Allah’in kontrolii altinda oldugu

vurgulanir.

Yiice Allah, olmus ve olacak her seyden haberdar oldugunu, kullarini imtihan
edecegini, bu imtihanlarin nasil olacagini ayetlerle belirtmistir. (el-Bakara 2/155),
(Al-i imréan 3/141-142) Allah Teala, iyi ve kétii imtihanlar karsisinda kulun dogru ve
yanlig tavirlarini ortaya ¢ikarmayir murat etmis; bu siiregte dogru tavrin ne olmasi
gerektigini insanlara agik ayetleri ile bildirmistir. (Had 11/9-11), (ez-Ziimer 39/49),
(el-Bakara 2/156) Bununla beraber peygamberlerin hayat hikayelerini de canli

ornekler olarak gozler oniline sermis, onlardan 6rnek almamizi kolaylastirmistir.

Biz de Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. Ibrahim (a.s.)’in Kur’dn’da gecen hayat
hikayelerini inceleyerek kader konusunda takinmamiz gereken dogru tavri tespit
etmeye calistik. Hz. Yusuf (a.s.) ve Hz. Ibrahim (a.s.)’in basina neler geldigini ve bu
durumlar karsisinda neler yaptiklarini inceledik. Hz. Yusuf (a.s.)’un 6zel bir riiya
gormesinden baslayarak yasadigi olaylara biitiinciil bir gozle baktigimizda her bir
olayin digerine bagl sebepler zinciri icerisinde cereyan ettigi goriilmiis oldu. Bu
muhtesem neticeden bi haber olarak yasananlara bakildiginda, peygamber de olsa her
bir insanin yasadiklarmin kot olarak goriilmesi miimkiindiir. Fakat neticeye
odaklandigimizda yasanan her seyin birgok sebep ve hikmeti bulundugu goriildii. Bir
rilya goOstererek baslattigi bir hayat hikayesini, o riiyanin tabirini ger¢eklestirerek
sonlandiran, Allah Ziilcelal’in mutlak iradesidir. Bu riiyanin gergeklesmemesi igin

yapilan tiim ¢abalar bosa ¢ikmis Allah’in yegéane irade ve giicii tistiin gelmistir.

Bizlere 6rnek olarak gosterilen kissaya baktigimizda su ortaya ¢ikar; diinya

hayati, tiim isteklerimizin gerceklesecegi bir yer degil ve biz buraya her istedigimizi

99



elde etmek i¢in gelmedik. (en-Necm 53/24) Diinya hayatinda sebepler zincirini takip
ederek bir isin gergeklesmesi igin gerekli tiim ¢aba ve gayreti gosterdikten sonra dahi
o is (istekler) gerceklesmeyebilir. Hatta planladigimizin tersine isler gelisebilir ve
hayatimiz birdenbire ters bir istikamete donebilir. (Al-i Imran 3/26) Burada irademiz
ve kontroliimiiz disinda basimiza gelen olaylar karsisinda imtihan diinyasinda
oldugumuzu idrak edip kaza ve kaderin yani hayatin yegane planlayicisinin Allah
olduguna mutmain bir kalp ile iman etmek ve isin hikmetini anlamaya ¢alismak
gerekir. Bu sekilde bir iman ile hayatimiz daha diizenli ve ruh diinyamiz daha
huzurlu olacaktir. Bu olaylar bazen kétii goriinse de bizim igin fayda mi1 yoksa zarar
mi barmdirtyor bunu selim bir akil ile degerlendirdikten sonra giiciimiiz nispetinde
sikint1 veren seyi diizeltmek ve sorunu ortadan kaldirmak igin de gaba sarf etmemiz
gerekir. Ciinkii Kur’an’da belirtildigi gibi biz ancak ¢abalarimizin sonucunu elde

edebiliriz.

Sebepler zinciriyle birbirine bagl diinya hayatimizda Cebriyye’nin dedigi gibi
rliizgarin Oniinde ugusan bir tiiy gibi degiliz ¢iinkii bizden ¢aba sarf etmemizi isteyen
bir yaraticimiz var. Mu‘tezile’nin, kulun kendi fillerinin yaraticis1 oldugunu iddia
eden bu soyleminde de hak ve hakikat ortiilmektedir. Ciinki kul, her diledigini
gerceklestirme giicline sahip degildir. Imtihan oldufumuz konu ne olursa olsun
Allah’in bizden istedigi, caba sarf etmemizdir. Allah’in bizden istedigi sekilde,
iyilige ulasmak ve kotiiliikten uzaklagmak igin sarf edilen tiim ¢abalarin sonucu bizi
cennete, iyilikten uzaklagsma ve kotiiliigii ¢ogaltma yoniinde yapilan ¢abalar da bizi
cehenneme gotiirlir. Gosterdigimiz ¢abanin yonii ahirette varacagimiz nihai sonu
belirleyecektir. Oyleyse kullar; diin yasananlar1 ilahi kaderin bir neticesi olarak bilip
huzuru kalp ile Allah’a teslim olarak ge¢misin hiiziinlerinden sakinmali ve yarina da
korku ve ye’se kapilmadan iimitle bakmali ki yasadigi giiniin, anin hakkini vererek

calisip ¢abalayabilmeli.

100



KAYNAKCA

Abdulhamid, Irfan. Islamda Itikadi Mezhepler ve Akaid Esaslari. ¢ev. Saim Yeprem.
Istanbul : Marifet Yaynlari, 1981.

Adam, Hiidaverdi. Kaza ve Kader. Adapazari: Degisim Yayinlari, 1998.

Al-i Seyh, Abdurrahman b. Hasan. Fethii’l-mecid serhi Kitdbi’t-Tevhid. Riyad:
Idaretii’l-Buhusi’l-ilmiyye, 1413.
Altintas, Ramazan. Kelam El Kitabi. Ankara : Grafiker Yayinlari, 2012.

Ardogan, Recep. Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Giincel Inang Sorunlart.

Istanbul : Klm Yayinlar1, 2018.

Ayvalli, Ramazan. Peygamberler Tarihi Ansiklopedisi. Istanbul : Tiirkiye Gazetesi,
ts.

Bagdadi, Ebi Mansur Abdiilkahir b. Tahir b. Muhammed Temimi Abdiilkahir.
Usulii'd-din. Beyrut : Darii’1-Kiitiibi’l-Iimiyye, 1981.
Bilmen, Omer Nasuhi. Kur’'an-I Kerim’in Tiirkce Meali Alisi Ve Tefsiri. Istanbul :

Bilmen Yaymevi, 1964.

Buhari, Ebli Abdillih Muhammed b. ismail b. Ibrahim Cu’fi. Sahihii’l-Buhari.
Istanbul : el-Mektebetii’l-Islamiyye, 1979.

Seyhu’l-Islam Mustafa Sabri Efendi Insan ve Kader. gev. Isa Dogan. Istanbul: Kiiltiir
Basin ve Yayin, 1989.

Ebi Davud, Siileyman b. Es’as b. ishak el-Ezdi EbG Davud. Siinenu Ebi Davud.
Humus : Muhammed Ali es-Seyyid, 1969.

es-Serif Ali b. Muhammed el-Ciircani. et-Ta rifat. Beyrut : Darii’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye,
1983.

Giridi, Sirri. Nakdii’'I-kelam fi akaidi’I-Islam. Istanbul, 1324.

Gokge, Ciineyt. Semerkand ve Muhammed b. Egsref es-Semerkandi. Isatnbul: Nida
Akademi, 2019.

Golciik, Serafettin. Kelam Acisindan Insan ve Fiilleri Bakillani’de Insamin Fiilleri

Anlayist. Istanbul: Kayihan Yayinevi, 1979.

Golciik, Serafettin. Kelam: Tarih-Ekoller-Problemler. Konya : Tekin Kitabevi, 2001.
101



Harputi, Abdiillatif. Tenkihii’l-kelam fi akaidi ehli’l-Islam. Dersaidet: Necm-i
Istikbal Matbaasi, 1330.

Ibnii’d-Deyba’, Ebti Muhammed Vecihiiddin Abdurrahman b. Ali. Hadis
Ansiklopedisi : kiitiib-i sitte. ¢ev. Ibrahim Canan. Ankara: Ak¢ag Yayim, ts.

[bnii’l-Esir, Ebii’l-Hasan Izzeddin Ali b. Muhammed b. Abdiilkerim. Islam Tarihi :
el-kamil fi 't-tarih terciimesi. cev. Ahmet Agirakca. Istanbul : Bahar Yayinlari,
1985.

Ibnii’1-Esir, Ebii’s-Seadat Mecdiiddin Miibarek b. Muhammed. en-Nihaye fi garibi’l-
hadis ve’l-eser. Kahire : Daru Ihyai’l-Kiitiibi’1-Arabiyye, 1963.

Ibrahim el- Hazimi. 7 Hadis Imamimin Ittifak Ettigi Hadisler. gev. Hanifi Akin.
Istanbul: Polen Yayin, 2007.

Isfahani, Ebii’l-Kasim Hiiseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragib. Miifieddtu
elfazi’l-kur’dn. Dimask : Darii’l-Kalem, 1992,

Isferayini, Ebii’l-Muzaffer. et-Tebsir fi'd-din ve temyizii'l-firkati’n-naciye ani’l-
firaki’I-halikin. Beyrut : Alemii’l-Kiitiib, 1983.

Kadi Abdulcebbar. Serhii’l-usuli’l-hamse. thk. Abdiilkerim Osman. Kahire:
Mektebetu Vehbe, 1988.

Karadeniz, Osman. Insan Iradesi ve Kudret-i Ilahiyye Baglaminda Kader Mes elesi.
thk. Ilyas Celebi. Istanbul : Ensar Nesriyat, 2011.

Kari, Ali el-. Fikh-1 Ekber Aliyyiil-Kéari Serhi. ed. Yunus Vehbi Yavuz. Istanbul:
Cagn Yaylari, 1979.

Kasar, Veysel. Ilk Donem Kelaminda Kudret Sifat Etrafindaki Tartismalar.
Istanbul : Kardelen Yayinlari, 2019.

Kur’an’t Kerim Meali. Ankara: Diyanet Isleri Bagkanligi, 2007.

Kutub, Seyyid b. Kutub b. ibrahim Seyyid. Fi zilali’l-Kur’an. Istanbul : Diinya
Yayinlari, 1991.

Lamisi, Ebii’s-Sena Mahmtd b. Zeyd. et-Temhid li-kavd idi’t-tevhid. Beyrut:
Darii’l-Garbi’l-Islami, 1995.

102



Manzur, Ebii’l-Fazl Muhammed b. Miikerrem b. Ali el-Ensari Ibn. Lisanii’l-arab.

Beyrut : Daru Sadir, ts.

Maturidi, Ebi Manstir Muhammed b. Muhammed b. Mahmad. Te vilatii’l-Kur’an.
Istanbul: Ensar yayinlari, 2018.

Matiiridi, EbG Mansir Muhammed b. Muhammed b. Mahmiid Matiiridi Semerkandi.
Kitabii’t-tevhid. ed. Bekir Topaloglu-Muhammaed Arugi. Beyrut istanbul :
Daru Sadir islam Arastirmalar1 Merkezi, 2007.

Mevdudi, Ebu’l A’la el-. Tefhimu’I-Kur an. Istanbul : Bengisu Yayincilik, 1997.
Mutlu, Ismail. /nsan Kadere Mahkum Mu? Istanbul: Mutlu yayincilik, 2015.

Miislim, Ebii’l-Hiiseyin Kuseyri Nisaburi Miislim b. Sahihii’l-Miislim. Riyad: Daru
Alemi’l-Kiitiib, 20031424,

Onemli, Kadri. Ummeti Kutuplastiran Ilk Ihtilaflar. Istanbul: Nida Akademi, 2020.

Razi, Fahreddin Muhammed b. Omer er-. el-Mebdhisii'I-mesrikiyye fi ilmi’l-iléhiyyat
ve t-tabiiyyat. Beyrut : Darii’l-Kitabi’l-Arabi, 1990.

Sabuni, Nureddin es-. Matiiridive Akaidi = el-Bidaye fi usuli’d-din. Istanbul :
Marmara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Vakfi, 2012.

Said, Nursi. Risale-i Nur Kiilliyatindan Sézler. Istanbul: Zehra Yayincilik, 2007.
Sami, Semseddin. Kdmiis-1 tiirki. Dersaadet : Tkdam Matbaas1, 1317.

Sirrt Pasa, Giritli. Giizel Insan Yusuf = Ahsenii’l-Kasas: Yusuf Suresi Tefsiri.
Istanbul : Elest Yayinlari, 2005.

Sehristani, Ebii’l-Feth Taceddin Muhammed b. Abdiilkerim. el-Milel ve n-nihal.
Beyrut : Darii’l-Ma’rife, 1975.

Simsek, Said. Hz Ibrahim 1. Hz Ibrahim Sempozyumu Bildirimleri. ed. Bakkal Ali.
Sanlurfa: Surkav Yaynlari, 1997.

Tahavi, Ebi Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selame Ezdi Hacri Musri. el-akidetii 't
tahaviyye. Istanbul: Istanbul, 2019.

Tirmizi, Ebl Isa Muhammed b. Isa b. Sevre es-Siilemi. el-cdmiii ’s-sahih = siinenii 't-

tirmizi. Misir: Mustafa el-Babi el-Halebi, 1978.

103



Tok, Fatih. Hz. Ibrahim ve Tevhid Miicadelesi. ed. Atilla Yargici. Istanbul: Ensar
yayinlari, 2021.

Topaloglu, Bekir. Kelam Ilmine Giris. istanbul : Damla Yayinevi, 2013.
Topaloglu, Bekir. Kelam Terimleri Sozligii. Istanbul : ISAM Yayimlari, 2013.

Turhan, Kasim. Bir Ahlak Problemi Olarak Keldm ve Felsefe Acisindan Insan
Filleri. Istanbul: IFAV Yayinlar1, 1996.

Yeprem, Saim. Irade Hiirriyeti ve Imdm Maturidi. Istanbul: Samil Yayinevi, 1980.

Yildirim, Celal. Asrin Kur’an Tefsiri: Ilmin Isiginda. Izmir: Anadolu Yayinlari,
1986.

Zebidi, Ebii’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed. Tdcii l-aris
min cevahiri’l-kamis. Beyrut : Darii’1-Fikr, 1994,

Zemabhseri, Ebii’l-Kasim Carullah Mahm(d b. Omer b. Muhammed ez-. el-Kessdf an
hakaiki’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi viicuhi’t-te’vil = el-Kessaf an hakaiki
gavamizi 't-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi viicuhi’t-te vil. Kahire : Matbaa-i Amire,

1890.

104



