
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ  

 

 

AZINLIK ÖRGÜN EĞİTİM KURUMLARINDA CUMHURİYET 

SONRASI DİN EĞİTİMİ VE MÜFREDATLARI: İSTANBUL-

ERMENİ OKULLARI ÖRNEĞİ 

 

 

Osman Kâmil ÇORBACI 

2502170580 

 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Hamit ER 

 

 

 

 

İSTANBUL-2022 



ii 

ÖZ 

 

AZINLIK ÖRGÜN EĞİTİM KURUMLARINDA CUMHURİYET SONRASI 

DİN EĞİTİMİ VE MÜFREDATLARI: İSTANBUL-ERMENİ OKULLARI 

ÖRNEĞİ 

OSMAN KAMİL ÇORBACI 

Tanzimat sonrası dönemde, imparatorluk çapında kapsamlı ve dikkate değer 

bir eğitim ağına sahip olan Ermeni toplumu, Cumhuriyet’in kurulmasıyla bir azınlık 

cemaati statüsüne dönüşmüştür. Bu dönüşümün, eğitim müesseseleriyle ilgili boyutu 

olduğu gibi Ermeniler’in kendi içinde yaşadıkları ayrışma, Patrikhane’den uzaklaşma 

ve Avrupa’da öğrenim gören yeni nesillerin temsil ettiği siyasallaşma gibi boyutları 

da mevcuttur. Osmanlı imparatorluğunun yayımladığı eğitimle ilgili fermanlarla 

girdiği modernleşme sürecinde oluşturulan Ermeni Nizamnamesi, Ermeni toplumunun 

iç dinamiklerinde çok seslilik oluşturmuş, bununla birlikte yaşanan sekülerleşme de 

bu dönüşümün diğer önemli ayaklarını teşkil etmiştir. 

Ermeni okullarında özellikle nizamname sonrasında müfredatlar üzerinden 

yayılan popülist milliyetçi akımı, toplumun kendilerine yönelik algılarında değişim 

meydana getirmiş, dini aidiyetle bağlı sadık millet yerini etnik-ulusal kimliğe 

bırakmıştır. Eğitimin okullar üzerinden siyasallaşmayla iç özerkliğe sahip olan okullar 

üzerindeki denetim mekanizmaları da artırılmış, özellikle de Balkan Savaşları 

sonrasında yayımlanan nizamnamelerle kontrol altına alınmaya çalışılmıştır. Tehcir ve 

Milli Mücadele’nin başarıyla sonuçlanmasından sonra Ermeni varlığı, Anadolu’da 

belli şehir ve kasabalarda küçük gruplar olarak kalmış, nüfus esas itibarıyla İstanbul’da 

yoğunlaşmıştır. 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından sonra yayımlanan Tevhid-i Tedrisat 

Kanunu ile Türk hükûmeti, eğitimi merkezileştirmiş, okullarını din ağırlıklı eğitim 

veren okullar konumundan çıkarmıştır. Kendi okullarında başlattığı laiklik prensibi ve 

eğitimde millileşme çabalarına rağmen, Cumhuriyet yönetiminin azınlık okullarına 

karşı duyarsız kalması ve onları muaf tutması düşünülemezdi. Çıkardığı kanun ve 

yönetmeliklerle, azınlık okulları üzerinde denetim mekanizmaları, uygulamaya 



iii 

koyulmuştur. Eğitim konusu bir iç mesele olarak görülmüş yabancı devletlerin 

baskılarının dikkate alınmayacağı belirtilmiş, azınlık okullarında da eğitimin dinle 

irtibatını azaltmak için yeni düzenlemeler yapılmıştır. 

Bu araştırmada Ermeni okullarının tarihi hakkında bilgi verilerek 

Cumhuriyet’ten bugüne din derslerinde kullanılan müfredatlar; amaç, içerik ve yöntem 

yönünden değerlendirilip bugün kullanılmakta olan son müfredatın eğitim anlayışına 

uygunluğu ele alınmıştır. Aynı zamanda Ermeni okullarında uygulanan din eğitimi 

müfredatı, Milli Eğitim Bakanlığı tarafından hazırlanan Türkiye Yeterlilikler 

Çerçevesi’nde belirlenen kazanım ve yetkinlikler bağlamında incelenmiştir. 

Çalışmada Ermeni okullarındaki din eğitiminin Ermeni kimliğinin oluşmasındaki rolü 

de araştırılarak, diğer dinleri anlama ve sosyal yaşamlarında okullarında verilen din 

eğitiminin etkisi ve yeterliliği üzerinde de durulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı Devleti, Ermeni Okulları, Azınlık Okulları, Din 

Eğitimi, Müfredat. 

  



iv 

ABSTRACT 

POST-REPUBLIC RELIGIOUS EDUCATION AND CURRICULUM 

IN MINORITY FORMAL EDUCATIONAL INSTITUTIONS: THE CASE OF 

ISTANBUL-ARMENIAN SCHOOLS 

 

OSMAN KAMİL ÇORBACI 

In the post-Tanzimat period, the Armenian community, which had a comprehensive 

and remarkable educational network throughout the empire, became a minority 

community with the establishment of the Republic. This transformation has 

dimensions related to educational institutions such as the dissipation experienced by 

Armenians in themselves, the disengagement from the Patriarchate and the 

politicization represented by the new generations studying in Europe. The Armenian 

Charter, which was emerged during the modernization process of the Ottoman Empire 

created polyphony in the internal dynamics of the Armenian society, and the 

secularization experienced along with this constituted the other important pillars of 

this transformation. 

The populist-nationalist movement that spread through the curricula in Armenian 

schools, especially after the Charter, caused a change in the perceptions of the society 

towards them, and the faithful nation with religious affiliation left its place to ethnic-

national identity. With the politicization of education through schools, the control 

mechanisms on schools that have internal autonomy were also increased, especially 

with the regulations published after the Balkan Wars. After the deportation and the 

successful conclusion of the Independence War, the Armenian presence remained as 

small groups in certain cities and towns in Anatolia, and the population was mainly 

concentrated in Istanbul. 

With the Law of Unification of Education, which was published after the establishment 

of the Republic of Turkey, the Turkish government centralized education and removed 

its schools from the position of religious-oriented schools. Due to the principle of 

secularism and nationalization efforts in education, it was unthinkable for the 



v 

Republican administration to be insensitive to minority schools and to exempt them. 

Therefore, with the laws and regulations control mechanisms on minority schools were 

put into practice. It was stated that the issue of education was seen as a domestic issue 

and that the pressures of foreign states would not be taken into account, and new 

regulations were made in minority schools to reduce the link between education and 

religion. 

In this research, by giving information about the history of Armenian schools, the 

curriculum used in religion courses from the beginning of Republican period to the 

present; It was evaluated in terms of purpose, content and method, and the suitability 

of the final curriculum used today with the understanding of education was discussed. 

At the same time, the religious education curriculum applied in Armenian schools was 

examined in the context of the acquisitions and competencies determined in the 

Turkish Qualifications Framework prepared by the Ministry of National Education. In 

the study, the role of religious education in Armenian schools in the formation of 

Armenian identity was also investigated, and the effect and adequacy of religious 

education given in schools in understanding other religions and social lives were 

emphasized. 

 

Keywords: Religious Education, Minority Schools, Armenian Schools, Ottoman 

State, Curriculum.  



vi 

ÖNSÖZ 

Ermeniler’in tarihsel süreç içinde Osmanlı Devleti ve Türkiye Cumhuriyeti 

bünyesinde eğitim-öğretim açısından nasıl bir süreçten geçtikleri, eğitim alanında 

uyguladıkları yöntemler ve takip ettikleri dinî müfredatın layıkıyla tespiti büyük bir 

önem taşımaktadır. 

Yeni Türk Devleti’nin kuruluşunu tescilleyen Lozan Antlaşması’nda 

Azınlıkların Korunması ile ilgili kısmın 37-45. maddelerine göre, Türkiye 

Cumhuriyeti Devleti’nde azınlıklar olarak kabul edilen Ermeni, Rum ve Museviler’in 

her türlü hakları yasal güvencelerle teminat altına alınmıştır. Türkiye Cumhuriyeti 

Devleti, uluslararası normların denetimiyle yasal düzenlemelere uyacağını taahhüt 

etmiş, lakin Cumhuriyet hükûmetlerinin pratikte azınlıklara yönelik uygulamalarında 

kimi zaman farklılıklar ortaya çıkabilmiştir. 

İmparatorluğu oluşturan diğer etnik unsurların ayrılmasıyla yeni Türk devleti 

Türk unsuruna dayanmak durumunda kalmış ve devleti kuran ideolojinin tercihi 

istikametinde milli hâkimiyeti ve milliyetçiliği esas alan bir yapı ve politika ortaya 

çıkmıştır. Cumhuriyet’in ilanı sonrasında başta Tevhid-i Tedrisat Kanunu olmak üzere 

çıkarılan diğer kanun, yönetmelik ve genelgelerle azınlık okulları kontrol altına 

alınmaya çalışılmış, dolayısıyla Ermeni okullarında da birtakım hukukî düzenlemeler 

yapılmıştır. Ağır şartlar altında yapılan Milli Mücadele’den sonra devletin azınlık 

eğitimine yaklaşımını o günün dünya ve ülke koşullarından bağımsız değerlendirmek, 

bugünün penceresinden olayları yorumlamak doğru ve tatmin edici analizlere 

ulaşılmasını engelleyecektir. 

Girişte çalışmanın amacı, konusu, önemi, sınırlılıkları, yöntemi ve faydalanılan 

kaynaklar hakkında bilgi verilmiştir. Çalışmanın birinci bölümünde azınlık kavramı 

üzerinde durulduktan sonra, azınlıkların Osmanlı Devleti’ndeki hukuki statülerine 

değinilmiştir. Aynı bölümde azınlık okullarının tarihçesi, azınlık okullarıyla ilgili 

yapılan hukuki düzenlemeler konusuna yer verilmiştir. İkinci bölümde Cumhuriyet 

sonrası azınlık okullarında yapılan hukuki düzenlemeler ve günümüzde İstanbul’da 

örgün eğitim yapan Ermeni okullarının tarihçeleri ve misyonları üzerinde durulmuştur. 

Üçüncü bölümde ise Cumhuriyet’ten bugüne olan kadar olan süreç içerisinde 

müfredatlar; amaç, içerik ve yöntem açısından değerlendirilip son müfredatın din 



vii 

eğitimi anlayışına uygunluğu ele alınmıştır. Sonuç kısmında ise araştırma bulguları, 

konu bağlamında tartışılarak din eğitimi müfredatları hakkında bilgi verilmiş, dinlerini 

anlama ve sosyal yaşamlarında okullarında verilen din eğitiminin etkisi ve yeterliliği 

incelenmiştir. 

Çalışmamın başından itibaren beni gayretlendiren, yönlendirmelerde bulunan 

çok kıymetli hocam, tez danışmanım Prof. Dr. Hamit ER’e çok teşekkür ediyorum. 

Tez izleme komitesinde yer alarak değerli fikirleriyle çalışmama önemli katkılar sunan 

Doç. Dr. Ayşe Zişan FURAT ve Prof. Dr. Nurettin GEMİCİ hocalarıma en içten 

dileklerimle teşekkür ederim. Tezin yazımı sırasında yardımlarını esirgemeyen 

Türkiye Ermeni Patrikhanesi Ruhani Meclis Başkanlarından I. Başrahip Tatul 

ANUŞYAN’a, fikir ve yardımlarıyla beni destekleyen yazar Hasanali YILDIRIM’a 

teşekkürü borç bilirim. 

Yetişmemde ve bugünlere gelmemde çok büyük emeği olan merhum 

büyükbabam Mesut ÇORBACI’ ya, maddi-manevi yardım ve desteklerini her zaman 

yanımda hissettiğim çok değerli annem Nezire ÇORBACI ve babam Mehmet 

ÇORBACI’ya teşekkürü bir borç bilirim.    

    

İstanbul - 2021 

Osman Kamil ÇORBACI 



viii 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ................................................................................................................................ ii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................... x 

KISALTMALAR LİSTESİ ...................................................................................... xi 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM.................................................................................................... 13 

AZINLIK KAVRAMI, OSMANLI İMPARATORLUĞU HİMAYESİNDEKİ 

AZINLIK OKULLARI............................................................................................ 13 

1.1. Azınlık Kavramının Tarihsel Gelişimi ..................................................... 13 

1.2. Osmanlı Devletinde Azınlıklar .................................................................. 16 

1.3. Azınlıkların Hukukî Statüleri ................................................................... 24 

1.4. Osmanlı Devletinde Azınlık Okulları ....................................................... 26 

1.4.1. Ermeni Okulları .................................................................................... 31 

1.4.2. Rum Okulları ........................................................................................ 46 

1.4.3. Musevi Okulları .................................................................................... 47 

1.5. Azınlık Okullarıyla İlgili Yapılan Düzenlemeler .................................... 50 

1.5.1. Maarif-i Umumiye Nizamnamesi (1869) ............................................. 50 

1.5.2. Mekatib-i Gayrimüslime ve Ecnebiye Müfettişliği İdaresi (1886) ...... 53 

1.5.3. Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi (1915) .......................................... 54 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 61 

LOZAN ANTLAŞMASI’NDAN GÜNÜMÜZE AZINLIK OKULLARI VE 

HUKUKİ DÜZENLEMELER (1923-2020) ........................................................... 61 

2.1. Lozan Antlaşması’nda Azınlıklar ............................................................. 61 

2.2. Lozan’dan Günümüze Azınlıklar ............................................................. 63 

2.3. Cumhuriyet Döneminde Ermeni Azınlığın Durumu .............................. 68 

2.4. Lozan Antlaşması’nda Azınlık Okulları .................................................. 70 

2.5. Azınlık Okullarında Yapılan Hukuki Düzenlemeler (1923-2020) ......... 71 

2.6. Cumhuriyet’ten Günümüze Ermeni Okulları (1923-2020) .................... 88 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................ 102 



ix 

EĞİTİM MÜFREDATININ MAHİYETİ VE ERMENİ OKULLARINDAKİ 

DİN EĞİTİM MÜFREDATININ İNCELENMESİ............................................ 102 

3.1. Din Eğitimi- Okul Müfredatı İlişkisi ...................................................... 104 

3.2. Cumhuriyet Dönemi Din Eğitimi Müfredatlarının Genel Yapısı ........ 110 

3.3. Ermeni Okullarının Cumhuriyet Dönemindeki Din Eğitimi 

Müfredatları (1923-2020) ............................................................................... 116 

TARTIŞMA ............................................................................................................ 156 

SONUÇ .................................................................................................................... 170 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 173 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 204 

 

  



x 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: 2020-2021 Öğretim Yılı Rum Okulları Öğrenci Sayıları…………………98 

Tablo 2: 2020-2021 Öğretim Yılı Musevi Okulları Öğrenci Sayıları………………98 

Tablo 3: 2020-2021 Öğretim Yılı Ermeni Okulları Öğrenci Sayıları………………99 

Tablo 4: Ortaokul 1. Sınıf Din Dersi Müfredatı…………………………..……….119  

Tablo 5: Ortaokul 2. Sınıf Din Dersi Müfredatı ……………………………..……121 

Tablo 6: Ortaokul 3. Sınıf Din Dersi Müfredatı ……………………..……………123 

Tablo 7: Lise 1. Sınıf Din Dersi Müfredatı ……………………………………….125 

Tablo 8: Lise 2. Sınıf Din Dersi Müfredatı ……………………………………….126 

Tablo 9: Lise 3. Sınıf Din Dersi Müfredatı …………………………………….…127 

Tablo 10: 4. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları…………………....131 

Tablo 11: 5. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları …………………...133 

Tablo 12: 6. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları……………………135 

Tablo 13: 7. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları………………...….138 

Tablo 14: 8. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları………………..…..141 

Tablo 15: 9. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları………………..…..143 

Tablo 16: 10. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları……………….….146 

Tablo 17: 11. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları…………………..149 

Tablo 18: 12. Sınıf  DKAB Öğretim Programı ve Kazanımları………………..…152 

  



xi 

KISALTMALAR LİSTESİ 

AB               : Avrupa Birliği 

AGİT  : Avrupa Güvenlik İş Birliği Teşkilatı 

bsk.  : Baskı 

Bkz.   : Bakınız  

BM   : Birleşmiş Milletler 

C.   : Cilt 

CHP   : Cumhuriyet Halk Partisi 

çev.   : Çeviren  

DİA.  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi  

DKAB  : Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

DİB   : Diyanet İşleri Başkanlığı  

DP  : Demokrat Parti 

Ed.   : Editör  

Haz.   : Hazırlayan  

İSAM   : İslam Araştırmaları Merkezi  

LGS  : Lise Geçiş Sınavı 

MEB   : Milli Eğitim Bakanlığı 

s.   : Sayfa  

SBE.  : Sosyal Bilimler Enstitüsü  

sy.   : Sayı  

ss.   : Sayfa aralığı  

T.C.   : Türkiye Cumhuriyeti 

TBMM : Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TDV.   : Türkiye Diyanet Vakfı  

vd.   : ve devamı 

vdğr.  : ve diğerleri  

Yay.   : Yayınları  

 



1 

GİRİŞ 

Türkiye’deki azınlıklar arasında yer alan Ermeniler’in, Osmanlı ve Cumhuriyet 

dönemlerinde eğitim-öğretim yönünden geçirdikleri süreçlerin içeriğini ve eğitim 

alanında uyguladıkları yöntemlerin değerlendirmesinin yapılması büyük önem 

taşımaktadır. Kültürel varlıkların korunmasında etkili faktörlerden biri olan eğitim-

öğretim faaliyetlerinin azınlık gruplarınca nasıl yönetildiğine dair detaylı akademik 

bilgiye ihtiyaç, gün geçtikçe kendini daha çok hissettirmektedir. Türkiye’deki 

azınlıklar arasında yer alan Ermeni cemaati okullarının, Osmanlı ve Cumhuriyet 

dönemlerinde eğitim-öğretim müfredatları açısından nasıl bir değişim geçirdiği, bu 

araştırmanın temel dayanak noktasını oluşturmaktadır.  

Ermeni toplumunda din eğitim-öğretiminin hangi kaynak ve metotlara 

dayanarak yapıldığının tespiti için eğitim öğretim programlarının ve bilgi 

kaynaklarının ayrıntılı olarak bilinmesi gerekir.  Konunun daha iyi anlaşılabilmesi için 

Cumhuriyet öncesi ve sonrası Ermenilerde din eğitimi, eldeki veriler ışığında 

incelenerek din eğitiminde rolü olan merkezlerin tespiti, sağlıklı bir manzaranın ortaya 

çıkmasını sağlayacaktır. Mevcut kaynaklara bu açıdan yaklaşıldığında öncelikle 

azınlık vatandaşların eğitim-öğretimi hakkında literatürdeki bilgilere göz atmak, 

karşılaşılan problemleri ve eksiklikleri tespit edip bunların çözümü için farklı bakış 

açıları geliştirmek faydalı olacaktır.  

Osmanlı imparatorluğunun toplumsal düzeni çok milletli olup din, dil ve ırk 

bakımından birbirinden farklı insan topluluklarını bünyesinde barındırmıştır. Bu farklı 

topluluklar etnik kökenleriyle anılmamış, dinsel ve mezhepsel manada millet olarak 

nitelendirilmiştir. Bu yüzden farklı ırklar Müslüman, Protestan, Katolik, Ortodoks, 

Musevi ve Gregoryen olarak isimlendirilmişlerdir. 1  

Bu dinî topluluklar kendi anadillerini konuşmakta, kendilerine ait din ve eğitim 

kurumlarında faaliyet göstermekte ve kültürlerini yaşamakta serbesttiler. Mevcut 

                                           
1  Süleyman Büyükkarcı, Türkiye’de Rum Okulları, Yelken Yayınları, Konya 2003, s. 74, Hidayet 

Vahapoğlu, Osmanlıdan Günümüze Azınlık Okulları, Boğaziçi Yay, İstanbul 1992, s.9, Gülnihal 

Bozkurt, Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasî Gelişmelerin Işığı Altında Gayrimüslim Osmanlı 

Vatandaşlarının Hukuki Durumu (1839-1914), TTK. Yayınları, Ankara 1989, s.14. 



2 

özgürlük ortamı bu toplulukların hukuk çerçevesinde beraberce uzun yıllar bir arada 

yaşamalarına imkân tanımıştır.2 

Osmanlı imparatorluğunun kuruluş döneminde uygulanan eğitim sistemi, 

Selçuklu eğitim sisteminin bir tür devamı ya da kısmi olarak onun gelişmiş halidir. 

Ağırlık merkezi, din eğitimi olan bu sistem, o dönemin karakteristik özelliğini 

taşımakta ve dünyevî değil, ahirete yönelik ihtiyaçların giderilmesini amaçlayan bir 

eğitimdi.3  

 Osmanlı imparatorluğu, Tanzimat Dönemi’nden önce eğitimde ağırlığı; 

yönetici, memur ve asker yetiştirmeye verdiği için dinî topluluk ve gruplar, 

eğitimlerini kendi iç bünyelerinde sağlama yoluna gitmişlerdir. Askeri sınıfın ve 

idarecilerin eğitimi devlet tarafından üstlenilirken,  halk ise vakıfların kurduğu 

müesseselerde eğitim görmüştür. Eğitim ve öğretim, dini bir görev olarak kabul 

edilmiş, müfredat daha çok dini konulardan oluşmuştur. Okulların inşası, okutulacak 

kitapların tespit edilmesi, eğitim verecek kadroların belirlenmesi, müfredat ve eğitim 

teknikleri gibi tüm unsurlar vakıflar tarafından belirlenmiştir. Devlet, vakıfların 

faaliyetlerine ve eğitim politikalarına müdahale etmemiştir. Bu dönemde devletin 

yaşadığı ekonomik sıkıntılar sebebiyle hüküm sürülen coğrafyalarda bulunan okullar 

bina, araç-gereç ve eğitimci açısından yeterli değildi.4 Osmanlı imparatorluğunda 

XIX. yüzyıla kadar eğitim sistemi medreselerden oluşmaktaydı. Medreseler de halkın 

ihtiyaçlarına tam olarak cevap veremediği için Osmanlı eğitim sisteminde değişim, 

dönüşüm ve modernleşme zorunluluk haline gelmişti.  

 Tanzimat’ın ilanıyla birlikte eğitim alanında modernleşme hareketlerine 

gidilmiş; dinî eğitimin yanı sıra pozitif bilimlere dayalı bir eğitim dönemi başlamıştır. 

Yeni tarz eğitim sisteminde Batılı sistem referans alınmış, değişim ve dönüşüm Batı 

                                           
2  Remzi Kılıç, “Misyonerlik ve Türkiye’ye Yönelik Misyoner Faaliyetler”, Türklük Bilimi 

Araştırmaları, sayı:19, 2008, s. 337; Ayten Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-

1938), TTK. Yayınları, Ankara 1999, s. 6. 
3  Hidayet Vahapoğlu, Osmanlıdan Günümüze Azınlık Okulları, s.21; Nimet Özbek, Türkiye’deki 

Yabancıların Öğrenim ve Öğretim Özgürlüğü, Mülkiyeliler Birliği Vakfı Yayınları, Ankara 2000, 

s. 98. 
4   Mim Kemal Öke, “Osmanlı İmparatorluğu, Azınlıklar ve Himaye Sistemi”, Doğuştan Günümüze 

Büyük İslam Tarihi, c. 12, s. 197, Recai Doğan, “Osmanlı Eğitim Kurumları ve Eğitimde İlk 

Yenileşme Hareketleri Batılılaşma Açısından Tahlili”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, c. 37, sayı: 1, 1997, s. 408-417. 



3 

usulüyle yapılmıştır.5 Eğitimin bir kamu görevi olarak görülüp devlet tarafından 

üstlenilmesi Tanzimat’tan sonra meydana gelmiştir. Devlet, halkın eğitimine yönelik 

olarak okullar açmaya başlamıştır. Eğitim ile ilgili her türlü işleyiş, devletin temel 

görevlerinden biri olarak kabul edilmeye başlanmıştır.6  

Askeri okullarla başlayan eğitime yönelik ıslah çalışmaları, yeni okullar 

açılarak yaygınlaştırılmaya çalışılmış, ancak eski eğitim kurumlarına 

dokunulmamıştır. Tanzimat sonrası Osmanlı okul sisteminde iki tip okul ortaya 

çıkmıştır. Bunlardan ilki mektep ve medreselerden oluşan geleneksel okullar, ikincisi 

de yeni açılan rüştiye, idadi ve askeri okullar gibi devlete bağlı modern okullardır.7 

Reform düşüncesiyle gerçekleştirilmeye çalışılan eğitim dönüşümü bürokratların 

azlığı nedeniyle amaçlanan düzeyde olmamıştır. Hedeflenen Avrupa’nın ilmi, tekniği 

ve zihniyeti yeniliklere tam olarak yansıtılamamıştır.8 Reforma ihtiyaç duyulduğunun 

hissedildiği ilk dönemlerde, klasik eğitim anlayışı ile modern eğitim anlayışını beraber 

yürütme düşüncesi hâkimken, Tanzimat’ın ilanı ve sonrasında Batılı anlayış ve 

düşüncesi hâkim olmaya başlamış, medreseler geri planda kalmıştır.9 Bunun yanında 

azınlıklar ve yabancı devletler, ahitname ve kapitülasyonlar yoluyla verilen 

ayrıcalıklardan yararlanarak çok sayıda okul açmışlardır.10 Bu dönemde açılan 

okulların bağlı oldukları kurum ve kuruluşların fazlalığı nedeniyle amaçları ve eğitim-

öğretim metotları birbirinden farklıydı.11  

 Birçok dinden ve milletten insanın yaşadığı Osmanlı İmparatorluğunda 

Tanzimat öncesi dönemde eğitim ve öğretim kurumları çeşitlilik arz etmekteydi. 

İstanbul’un fethine kadar olan zamanda devletin esas unsurunu Müslümanlar 

                                           
5  Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, Pegem Akademi Yayınları, 12. bsk., Anlara 2008, s. 151, Pelin 

Önder Erol, “Modernite Projesinin Kökenleri, Dinamikleri ve Sonu”, Sosyoloji Dergisi, sayı: 33, 

2016, s.49-66. 
6  Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2002, s. 37-46. 
7  Hamit Er, Osmanlı Devletinde Çağdaşlaşma ve Eğitim, Rağbet Yayınları, İstanbul 1999, s. 205. 
8  Tuğrul Özcan, Merkezi ve Modern Eğitim Kapsamında Osmanlı Gayrimüslim Cemaat ve 

Yabancı Okulları, Gece Kitaplığı, Ankara 2017, s.20. 
9  Hamit Er, “Osmanlı Devleti'nde Eğitim ve Çağdaşlaşma Çabaları”, Marife Dini Araştırmalar 

Dergisi, c. 3, sayı: 1, 2003, s.214. 
10  Şinasi Gündüz - Mahmut Aydın, Misyonerlik, Kaknüs Yayınları, İstanbul 2002, s. 108-114. 
11  Selçuk Uygun, “Türkiye’de Dünden Bugüne Özel Okullara Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Fakültesi Dergisi, c. 36, sayı: 1-2, 2003, s.109-114. 



4 

oluşturmuştur. İstanbul’un Fethi ile birlikte Ortodoks, Gregoryen ve Museviler olmak 

üzere üç farklı toplulukla karşılaşılmıştır.12 İslam hukukuna göre zimmi13 olarak da 

isimlendirilen bu topluluklar Galata Ahitnamesi ile etnik ve dini kökenlerine 

bakılmaksızın millet olarak kabul edilmişlerdir.  

        Fatih, İstanbul'da yaşayan gayrimüslimlere can, mal güvenliği ve ticaret hürriyeti 

tanımasının yanı sıra din ve vicdan hürriyeti alanında da serbestlikler tanımıştır.  

Bunun yanı sıra kendi anadillerinde eğitim yapma, dinlerini, inançlarını, kültürlerini 

ve geleneklerini yaşama ve mevcudiyetlerini sürdürebilme gibi haklar vermiştir.14 

Galata Ahitnamesi, her ne kadar ibadetleri yerine getirme, gelenek ve benliklerini 

devam ettirme gibi haklar tanımışsa da hiçbir zaman okul açma hakkı vermemiştir. 

Galata Ahitnamesindeki asıl amaç; gayrimüslimleri kontrol altında tutarak süreç içinde 

Osmanlı’ya bağlı hale getirmek ve dini merkezlerin İstanbul’a taşınmasını 

sağlamaktır.15 Fatih döneminden sonraki yıllarda gayrimüslimlerin eğitim 

ihtiyaçlarına göre okul açılmasına izin verilmiştir. O dönemde azınlıklarda eğitim, 

daha çok dinî bağlamda ele alınmış, dersler daha çok kilise ve sinagoglarda 

işlenmiştir.16 

        Ahitname sayesinde İstanbul’daki yerleşik Rumlar, cemaatin liderliği yanında 

Avrupa’daki tüm Ortodoksların da lideri olmuşlardır. Patrikhanenin öncülüğü ve 

denetiminde, kendi eğitim müesseselerini kurmuşlardır.17 Tanzimat dönemine kadar 

                                           
12  Abdurrahman Küçük, Ermeni Kilisesi ve Türkler, Berikan Yayınevi, Ankara 2015, s.102, Nicoara 

Beldiceanu, Osmanlı İmparatorluğu’nun Örgütü (XIV-XV. Yüzyıllar)”, Osmanlı İmparatorluğu 

Tarihi I, (çev. Server Tanilli), Adam Yayınları İstanbul 1999, s. 147. 
13  İslam hukukunda yabancılar; Müslüman, Kitabî ya da Zimmî, Müstemen ve Harbî olmak üzere dört 

kısma ayrılmaktaydı. Müslümanlar, Osmanlı Devletinde eşit haklara sahiplerdi. Kitabîler veya 

Zimmîler, tam himayeye hak kazanan Müslüman olmayan yabancılardan meydana gelmekteydi. 

Zimmiler, İslâm hâkimiyetini tanıyıp cizye ödemelerine karşılık devletten kendilerini ve haklarını 

koruma güvencesi (zimmet) almışlardır. Böylece gayrimüslimlerin can, mal, ırz vb 

dokunulmazlıkları, vicdan ve ibadet hürriyetleri teminat altına alınır. Bu himayenin karşılığında 

gayrimüslimler, Müslüman idareye bağlılık ve sadakat göstermek, cizye ödemek gibi sorumluluklarla 

yükümlüydüler. Bkz: Ekmeleddin İhsanoğlu, “Eğitim ve Bilim”, Osmanlı Medeniyeti Tarihi, c.1, 

Feza Gazetecilik Yayınları, İstanbul 1999, s. 359. 
14  Mehmet Deri, Türkiye’de Azınlıklar ve Azınlık Okulları, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul 

2009, s.27. 
15  Özcan, Osmanlı Gayrimüslim Cemaat ve Yabancı Okulları, s.35. 
16  Osman Nuri Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, Eser Neşriyat, İstanbul 1977, s. 744. 
17  Nuri Ünlü, Osmanlılardan Günümüze Kadar İslam Tarihi, c. 3, İFAV Yayınları, İstanbul 1994, 

s. 24. 



5 

İstanbul’da yerleşik olarak bulunan Rumlar, tedrisatı İstanbul Rum Patrikhanesi 

tarafından hazırlanan Fener Rum Mektebi, Heybeliada Rum Mektebi ve tarihte ilk 

Rum Darülfünunu olarak geçen Kuruçeşme Darülfünun’da eğitim görmüşlerdir.18  

Fatih Sultan Mehmet, İstanbul’u fethettiğinde Ermenilere de geniş haklar 

vermiştir. Bursa’da mukim Metropolit Ovakim’i patrik ilân etmiş ve İstanbul’da bir 

Ermeni Patrikhanesi kurdurarak Süryani, Kıptî ve Habeş kiliselerini de bu 

Patrikhane’ye bağlamıştır. Bu cemaatlerin tüm eğitim ve öğretim faaliyetleri de 

patrikhanenin kontrolüne bırakılmıştır. Farklı Hıristiyan cemaatlerinin faaliyetlerini 

bünyesinde barındırması nedeniyle Ermeni Patrikhanesi ayrıcalıklı bir statü taşımaya 

başlamıştır.19  

İstanbul’un fethinden XIX. yüzyılın sonuna kadar uzayan devirde 

Kumkapı’daki Ermeni kilisesi Ermeniler’in din ve kültür anlayışının merkezi 

olmuştur. 405 yılında Mesrob Mashtots tarafından meydana getirilen, önce 36 harf, 

daha sonra iki harfin eklenmesiyle 38 harfe çıkan Ermeni alfabesinin o dönemde bir 

lügat kitabı olmadığından Ermeniler, Kumkapı Kilisesi vasıtasıyla bilmedikleri 

kelimelerin anlamlarını öğrenirlerdi. Kumkapı okulunda 1825 yılından sonra gramerle 

birlikte hitabet ve mantık dersleri de verilmiştir.20 Tanzimat ilan edilmeden önce 

çoğunlukla Bezciyan, Düzyan, Dadyan ve Balyan gibi ileri gelen Ermeni ailelerinden 

yüksek devlet okullarına öğrenci kabulü mümkünken Tanzimat’ın ilan edilmesinden 

sonra yüksekokulların hepsi tüm Ermenilere açılmıştır.21 

İstanbul’un fethi sonrasında diğer dinî azınlıklara tanınan haklar, Musevilere 

de tanınmış, Moses Capsal ilk hahambaşı olarak tayin edilmiştir.22 Hahamlar, 

cemaatlerin her türlü dinî ve dünyevî işlerinin idaresinde geniş yetkilere sahipti. 

Sadece vaaz vermek ve merasimleri yönetmekle kalmıyorlar, cemaatin başeğitmeni 

olarak kabul edilmeleri sebebiyle hem ilkokulların hem de yüksekokulların yönetimini 

                                           
18  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 745. 
19  Süleyman Büyükkarcı, Türkiye’de Rum Okulları, s.32. 
20  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 753. 
21  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 756. 
22İlber Ortaylı, “Osmanlı İmparatorluğunda Millet”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye 

Ansiklopedisi, c. 4, İletişim Yayınları, İstanbul, s. 996-1001. 



6 

sürdürüyorlardı. Sinagog, Museviler için hem ibadethane hem de okul işlevini 

görmekteydi.23 

Osmanlı Devleti, Tanzimat ile birlikte eğitim anlayışında değişikliğe gitmiş 

“eğitim yoluyla Osmanlılık" politikasını hayata geçirmeye çalışmıştır. Hazırlanan 

Maarif-i Umumiye Nizamnamesi’yle var olan okulların işleyiş ve müfredatlarına 

müdahale etmeden azınlıkları, devlete ait modern okullara kaydettirmenin yollarını 

aramışlardır. Ahmed Cevdet Paşa’nın, “Tüm tebaaya resmî dili öğretmek, onları 

Osmanlı edebiyatı ve İslam âdetlerine alıştırıp Türklere ısındırmak, bu şekilde 

bağlılıklarını güçlendirmek hükûmetin bir vazifesidir”24 şeklindeki ifadeleri devletin 

azınlık okullarına karşı olan tutumunu dile getirmektedir.  

Azınlık cemaatlerinin ve yabancı okulların siyasi faaliyetlerini sınırlamak 

amacıyla gayrimüslimlere devletin örgün eğitim kurumlarına giriş hakkı verilmiştir. 

Osmanlıcılık politikasının başarılı olamadığı, azınlıkların resmî rüşdiye derecesindeki 

okullara gitmemelerinden de anlaşılmaktadır. Nizamname ile getirilen yeni sistemden 

istenilen sonuç elde edilememiş ders programlarını hazırlama, öğretmenlerin seçimi 

ve denetlenmeleri gibi hususlar Patrikhane’ye veya diğer müesseselere bırakılmıştır.25 

Meşrutiyet devrinde Osmanlı idaresi, azınlık ders müfredatlarının, ayrılıkçı 

ideolojiler üretmesine engel olmak ve devletin bütünlüğünü korumak için ders 

kitaplarını ve ders programlarını yayınladığı talimatname ve sıkı denetim politikasıyla 

düzene sokmak istemiştir. Devletin bunu sağlamak için yaptığı girişimlere azınlıklar 

direnç göstermiş yayımlanan talimatnamelere uyulmamıştır.26 Devletin bu okullara 

denetim yetkisini kazanması, ancak Birinci Dünya Savaşı’nın özel şartlarında 

olmuştur. 1915 yılında çıkarılan Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi27 ile gayrimüslim 

cemaatlerin okul açması belirli şartlara bağlanmış, Türkçenin Türk öğretmenler 

tarafından okutulması zorunlu tutulmuştur. Osmanlı idaresinin, bu okulları 

                                           
23  Yasemin Avcı, “Tanzimat Reformları ve Osmanlı Yahudi Toplumu”, KÖK Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 2002, c. 2, sayı: 2, 2002, s.122. 
24  Nimet Özbek, Türkiye’deki Yabancıların Öğrenim ve Öğretim Özgürlüğü, s.114-116. 
25  Avcı, “Tanzimat Reformları ve Osmanlı Yahudi Toplumu”, s. 123. 
26  Özcan, “II. Abdülhamid Döneminde Gayrimüslim Okullarının İdari İşleyişine Dair Bir 

Değerlendirme”, II. Uluslararası Multidisipliner Çalışmaları Sempozyumu (18-21 Mayıs 2017, 

Roma/İtalya), c. 1, Gece Kitaplığı Yayınları, Ankara 2017, s. 122. 
27 Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi, Milli Eğitimle İlgili Kanunlar, c.II, Ankara, 1960, s.275-276 



7 

denetlemeye yönelik girişimleri, idare ile azınlıklar arasında açık ya da gizli 

sürtüşmelere neden olmuştur.28  

Lozan Antlaşması ile yasal güvence altına alınan azınlık okullarıyla ilgili 

olarak zamanla birçok düzenleme yapılmıştır. Azınlık olarak tanımlanan, Rum, 

Ermeni ve Museviler Lozan’da yer alan haklardan yararlanmış, diğer dini azınlıklar 

ise bu antlaşmanın sağladığı haklardan faydalanamamışlardır. Böylece Osmanlı 

Devleti döneminde Süryani, Marunî, Keldani ve Samiri gibi dini cemaat ve 

toplulukların kurup yönettiği okullar Cumhuriyet döneminde kapanmıştır.29 

3 Mart 1924 tarihli Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun30 “Türkiye dâhilindeki bütün 

müessesatı ilmiye ve tedrisiye Maarif Vekâleti’ne merbuttur” şeklindeki birinci 

maddesi ile ülkedeki tüm okullar, Maarif Vekâleti’nin kontrolüne geçmiştir. Aynı 

kanunun “Şer’iye ve Evkaf Vekâleti veya hususi vakıflar tarafından idare olunan 

bilcümle medrese ve mektepler Maarif Vekâleti’ne devir ve raptedilmiştir” şeklindeki 

ikinci maddesi ile diğer kuruluşlara ait okullara el konulmuş ve Maarif Vekâleti’ne 

bağlanmıştır. Tevhid-i Tedrisat Kanunu’ndan sonra devlet bünyesinde eğitimden 

sorumlu tek yetkili kurum “Maarif Vekâleti” olmuştur.  

Azınlık okullarının bağlı olduğu yasa ve yönetmelikler, 1739 sayılı Milli 

Eğitim Kanunu, 3797 sayılı Milli Eğitim Bakanlığının Teşkilât ve Görevleri Hakkında 

Kanun, 657 sayılı Devlet Memurları Kanunu’nun bazı maddeleri, MEB Özel Öğretim 

Kurumları Yönetmeliği, 6581 Sayılı Azınlık Okulları Türkçe ve Türkçe Kültür 

Dersleri Öğretmenleri Hakkında Kanun, Azınlık Okulları Yönetmeliği ve bakanlıkça 

yayımlanan genelgelerdir.31 1965’te çıkarılan 625 sayılı Özel Öğretim Kanunu, 

azınlıkların yeni okul açmalarını ve yeni okul yapmalarını yasaklamaktadır.32 

                                           
28  Özcan, II. Abdülhamid Döneminde Gayrimüslim Okulları, s. 123. 
29  Mehmet Alkan, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Modernleşme Sürecinde Eğitim İstatistikleri 1839-

1924, Başbakanlık Devlet İstatistik Enstitüsü Yayınları, c. 6, Ankara 200, s. 65. 
30  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.430.pdf (28.12.2019)  
31  Deri, Azınlık Okulları, s.49. 
32  Adnan Kulaksızoğlu - Murat Çakar - Bülent Dilmaç, “Türkiye'de ve Dünyada Özel Okulların Yapısı 

ve İşlevi”, Marmara Ün. Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, sayı: 11, 1999, s. 

222. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.430.pdf


8 

Türkiye’deki azınlık okullarını ilgilendiren en son kanun ise 2020 yılında yeniden 

düzenlenen 5580 sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu’dur.33 

2020-2021 eğitim öğretim yılında İstanbul’da bulunan 22 azınlık okulunun 

16’sı Ermenilere, 5’i Rumlara, 1’i de Musevilere aittir. Ermeni örgün eğitim 

kurumları, günümüzde 4 yıl ilkokul, 4 yıl ortaokul ve 4 yıl lise şeklinde öğretime 

devam etmektedir.  Bunların dışında okul öncesi çocuklar için ana sınıfları da 

mevcuttur. Ermeni okulları, Ermeniler tarafından kurulmuş vakıflara bağlıdır. Ermeni 

okullarında eğitim, Ermenice ve Türkçe olarak yapılmaktadır. Ermenice ve Ermenice 

verilen din derslerine giren öğretmenler,  sözleşmeli öğretmen statüsünde olup 

maaşları okulların bağlı olduğu vakıf tarafından karşılanmaktadır.34  

Türkçe ve Türkçe Kültür dersi öğretmenleri devlet okullarındaki öğretmenlerle 

aynı haklara sahiptir. Öğretim programları ve haftalık ders dağılım çizelgeleri devlete 

ait okullarla aynı şekilde uygulanmaktadır. Ermeni okullarında okutulan tüm ders 

kitapları Milli Eğitim Bakanlığı Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı’nın iznine 

bağlıdır. Kitaplarda yer alan ünite ve konular alt başlıklara kadar Talim ve Terbiye 

Kurulu tarafından kabul edilen programlara uyularak hazırlanmaktadır. Türkiye’deki 

bütün okullarda okutulan Türkçe ve Türkçe Kültür ders kitapları aynı şekilde Ermeni 

okullarında da okutulmaktadır.35  

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi ders müfredatları din mensuplarının yetkili 

kurullarının kontrolünde toplanan kurul tarafından hazırlamakta olup Milli Eğitim 

Bakanlığı Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı tarafından uygun görüldüğü takdirde 

uygulanmaktadır. Milli Eğitim Bakanlığının öğretim programlarında belirlediği tüm 

amaçlar, Ermeni okul müfredatlarında da aynı şekilde yer almaktadır. 

                                           
33http://ookgm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2019_11/04164227_ozel_ogretim_kurumlari_ 

yonetmeligi.pdf  (17.12.2019) 
34  Nurcan Kaya - Selçuk Akşin Somel, Geçmişten Günümüze Azınlık Okulları: Sorunlar ve Çözüm 

Önerileri, c. 3, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 2013, s.29. 
35  Fatma Gök, Vatandaşlık ve İnsan Hakları Eğitimi Ders Kitapları,  Toplumsal Tarih Vakfı 

Yayınları, İstanbul 2003, s.158-164. 

http://ookgm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2019_11/04164227_ozel_ogretim_kurumlari_yonetmeligi.pdf
http://ookgm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2019_11/04164227_ozel_ogretim_kurumlari_yonetmeligi.pdf


9 

Osmanlı Devleti ve sonrasındaki Türkiye Cumhuriyeti’nde yaşayan 

Ermeniler’in din eğitimlerinin mahiyetinin araştırıldığı çalışma; giriş, üç bölüm ve 

sonuç kısmından oluşmaktadır.  

Eğitim-öğretim kurumlarının bir ülkenin geleceğini belirlemedeki rolü 

tartışılmayacak bir gerçektir. Bu kurumlar,  bireyleri toplum içinde sürekli değişen 

hayata hazırlamada, toplumun kalkınmasında ve ilerlemesinde olduğu kadar, 

medeniyet ve kültürün nesilden nesile aktarılmasında da önemli bir rol üstlenirler.   

Günümüzde azınlık okulları konusunda tartışmalar yaşanmaktadır. Bu 

tartışmaların arka planında, tarihî, sosyo-kültürel, dinî ve siyasî etkenler 

bulunmaktadır. Konuyla ilgili yayımlanan bazı eserlerdeki ideolojik ve ön yargılı 

yaklaşım, bilgi kirliliğini ortaya çıkarmış ve konu grift bir yapıya bürünmüştür.  

 Çalışmada, Cumhuriyet dönemi Ermeni örgün eğitim kurumlarında verilen din 

eğitim müfredatı ele alınmıştır. Çalışmanın konusunu, Ermeni din eğitimi ders 

programlarının mahiyeti olup, konu Ermeniler’in kendi ders müfredatları üzerinden 

incelenmiştir. Ermeni okullarındaki eğitim öğretimin hangi kaynaklar kullanılarak ve 

hangi metotlarla yapıldığının tespitinin yapılabilmesi için bu okullarda uygulan 

müfredatın detaylı olarak bilinmesi gerekir. Eğitim kurumlarının karşılaştıkları 

problemlerin dile getirilmesi ve okullarda uygulanan çok kültürlü eğitim 

uygulamalarının tartışılmasından dolayı bu konu üzerinde çalışılmasına ihtiyaç 

duyulmaktadır. 

 Çalışmanın temel problemini "Ermeni okullarında kullanılan din eğitimi 

müfredatının ünite ve kazanımlarının neler olduğu” sorusu oluşturmaktadır. Bununla 

birlikte çalışmada cevap aranacak diğer problemler şunlardır: 

 Tanzimat döneminden Cumhuriyet’in ilanına kadar olan zaman diliminde 

Ermeni okulları ve bu okullardaki din eğitimi süreçleri? 

 Ermeni okullarındaki din eğitiminin Ermeni kimliğinin oluşmasındaki rolü? 

 Ermeni örgün eğitim kurumlarında verilen din eğitiminde benimsenen yöntem 

ve yaklaşımların DKAB yaklaşımlarına uygunluğu? 

Dünyada olduğu gibi ülkemizde de din eğitimi uygulamalarında yeni 

yaklaşımlara duyulan ihtiyaç her geçen gün artmaktadır. Binlerce yıldır Türk, Kürt, 



10 

Arap, Çerkez ve Süryani gibi farklı etnik ve dini topluluklar bir arada yaşamaktadır. 

Ermeni vatandaşların Türkiye’de yaşayan diğer toplumlara göre dini ve milli 

kimliklerini daha fazla koruduğu düşünülmektedir. Bu korumayı mümkün kıldığı 

düşünülen etkenlerden biri olan din eğitimi uygulamalarının incelenmesi, Ermeniler’in 

dışındaki toplumların din eğitimi ihtiyacı için de önem arz etmektedir. Türk Milli 

Eğitimi’nin Ermeni toplum yapısına etkileri incelenirken bu tezin, diğer azınlık 

grupların din eğitimi müfredatlarının incelenmesine örnek teşkil edebileceği ve din 

eğitimi literatürüne katkı sağlayacağı düşünülmektedir.  

İstanbul’daki Ermeni Okullarının Cumhuriyet sonrası Din Eğitimi ve 

Müfredatlarının değerlendirilmesi amacıyla yapılan bu çalışmada; 

deskriptif/tanımlayıcı bir yöntem uygulanmış, elde edilen bilgiler objektif bir şekilde 

yansıtılmaya çalışılmıştır. Ayrıca bu çalışmada; nitel araştırma yöntemlerinden olan 

yazın taraması benimsenmiştir. Sosyal bilimler alanında sıklıkla başvurulan teknikleri 

barındıran nitel yöntemler, hermeneutik yaklaşıma dayanmaktadır. Nitel araştırmada 

doküman inceleme gibi veri toplama tekniklerinin kullanıldığı, olgu ve olayların kendi 

tabii ortamları içinde bütüncül ve gerçekçi bir şekilde ortaya konulmasına yönelik bir 

süreç izlenmektedir. Yapılması planlanan alan yazın taramasıyla konu hakkında daha 

önceden ne tür bilimsel bilgi birikiminin olduğunu belirlemek ve araştırmayı bu bilgi 

birikimleri bağlamında yapılandırmak hedeflenmektedir.  

Literatür taraması; genellikle bilimsel konularla ilgili, bilgi sahibi olmak için 

yayımlanmış tüm kaynakların metodolojik olarak incelenmesini ifade etmektedir. Bu 

yöntem, uygulamada yaşanan sorunların neler olduğunun tespit edilmesinde ve tez 

çalışmasının tartışma bölümünde yeni bulguların önceki bulgular ile ilişkisini 

belirlemede bir çerçeve sunmaktadır. Çalışmanın ilk iki bölümünde yazın taramasıyla 

gerekli kaynaklardan veriler toparlanmış, patrikhane ve okullarda mülakat ve yerinde 

gözlem yapılarak üçüncü bölüm yazılmıştır. Literatür taraması ve saha çalışması ile 

edindiğimiz bilgiler ışığında da sonuç bölümü yazılmıştır. 

Çalışmada Ermeni okullarının doğru tanınması, verilen din eğitiminin 

günümüz eğitim yaklaşımlarına uygunluğu incelenerek müfredatının detaylı 

incelenmesi amaçlanmıştır. Çalışmanın bu yönde daha sonra yapılacak akademik 

çalışmalara bir basamak teşkil edebileceği düşünülmektedir.    



11 

Çalışma, 2020-2021 eğitim-öğretim yılında İstanbul il sınırları içerisinde 

eğitim faaliyetinde bulunan Ermeni örgün eğitim kurumlarının MEB tarafından 

onaylanarak kullanılan 2015 öncesi ve sonrası din eğitimi ders müfredatları ile 

sınırlıdır.  

Araştırma sırasında konuyla ilgili akademik literatür tespit edilip bu 

literatürden yararlanılmaya çalışılmıştır. Resmi Gazete’de yayımlanan kanunlar, 

yönetmelikler, mevzuatlar, Cumhuriyet sonrasında kullanılan Ermeni eğitim 

müfredatları başta olmak üzere, Ermeni din bilgisi kaynak kitapları, akademik kitaplar, 

ulusal ve uluslararası sempozyum bildirileri, yüksek lisans, doktora tezleri ve hakemli 

dergilerde yayımlanan makalelerden faydalanılmıştır.  

Çalışmada kullanılan eserlere bakıldığında;  

Osman Nuri Ergin’in Türkiye Maarif Tarihi isimli 5 ciltlik kitabı, Osmanlı ve 

gayrimüslim eğitim sistemi hakkında geniş ve detaylı bilgiler içeren eğitim tarihi ile 

ilgili yazılan kitap ve makalelere kaynaklık eden bir eserdir. Türk eğitim tarihi 

konusunda yazılmış en kapsamlı eser olma özelliğinin yanında kültür tarihi ve Türk 

çağdaşlaşma düşüncesiyle ilgili önemli bilgiler içerir.  Bu eserin özellikle de 1-2 cildi 

konumuz hakkında önemli bilgiler içermekte olup, azınlık okullarının tarihi, kuruluş 

gerekçeleri gibi hususlarda eserden faydalanılmıştır.  

Süleyman Büyükkarcı’nın “İstanbul Ermeni Okulları” isimli kitaptan, Ermeni 

okullarının tarihçesi, Cumhuriyet Döneminde Türk eğitim sistemindeki yeri, 

faaliyetleri, kuruluş amaçları, yönetim yapıları, öğretim kadroları, ders öğretim 

programları hususlarında faydalanılmıştır.  

Halit Ertuğrul’un “Azınlık ve Yabancı Okulları ve Türk Toplumuna Etkileri”  

isimli kitaptan, azınlık okullarının ve yabancı okulların tarihsel süreci, Türk eğitim 

politikalarına yönelik faaliyetleri, Türk toplumuna olan etkileri gibi hususlarda 

faydalanılmıştır.  

Tuğrul Özcan’ın “Osmanlı Gayrimüslim Cemaat ve Yabancı Okulları” isimli 

kitabından Osmanlı’daki azınlıkların açtıkları okulların genel durumları, kuruluş 

amaçları, eğitsel faaliyetleri, siyasî ve ideolojik yönleri, idarî yapıları,  eğitim 

programları, işleyiş biçimleri, malî durumları gibi hususlardan faydalanılmıştır. 



12 

 Bunun yanında Mehmet Deri’nin “Türkiye’de Azınlıklar ve Azınlık Okulları”, 

Haktan Birsel’in “Lozan’dan AB Sürecine Türkiye'nin Azınlık Politikaları”, Bilal 

Eryılmaz’ın “Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslim Tebaanın Yönetimi”, Ali Güler’in 

“Osmanlı’dan Cumhuriyete Azınlıklar” kitapları ile Remzi Kılıç’ın “Osmanlı 

Türkiye’sinde Azınlık Okulları”, Mustafa Macit Kenanoğlu’nun “Osmanlı 

İmparatorluğu'nda Gayrimüslimlerin Eğitimi Üzerine”, Selçuk Akşin Somel’in  

“Cemaat Mektepleri ve Yabancı Misyoner Okulları”, makaleleri ile;  Mustafa Serhan 

Yücel’in  “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926)”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Pınar Erkan’ın “Tanzimat’tan Cumhuriyete Galata-

Şişli Güzergâhındaki Gayrimüslim Cemaat Okulları”, (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi) yararlanılan başlıca kaynaklar olmuştur.  

 



13 

BİRİNCİ BÖLÜM 

AZINLIK KAVRAMI, OSMANLI İMPARATORLUĞU 

HİMAYESİNDEKİ AZINLIK OKULLARI 

Cumhuriyet sonrası azınlık okullarında din eğitimi ve müfredatları konusunun 

detaylandırılabilmesi için, Cumhuriyet öncesi Osmanlı Devletinin, azınlıklara ve 

azınlıkların eğitimine bakış açısının bilinmesi gerekmektedir. Bu bölümde, azınlık 

kavramının ortaya çıkışı, kavramın hukukî ve sosyolojik tanımları, Osmanlı Devleti 

ve Türkiye Cumhuriyetinin azınlıklara bakışı konuları ele alınacaktır.  

Türkiye Cumhuriyeti, azınlık kavramının tanımını Lozan Antlaşması’na 

dayandırmaktadır. Her iki devlet de bu antlaşmada geçen ‘gayrimüslim azınlık’ 

kavramını Osmanlı dönemindeki geleneksel anlayışa göre yorumlamaktadır. Osmanlı 

Devleti, hâkim olduğu coğrafya itibariyle çok farklı unsurları barındırdığından devlet 

içinde azınlıkların durumu konusu ele alınmadan yapılan inceleme boşlukta kalacaktır. 

Bununla birlikle azınlık okullarında din eğitiminin gelecekte nasıl yapılacağının 

planlanmasının yanında, geçmişte nasıl yapıldığının tespiti de araştırılmaya değer bir 

konudur.  

Türkiye Cumhuriyeti’nde yaşayan farklı kültüre ve inanca sahip insanların, din 

eğitimi konusunda sahip oldukları hakların ve getirilen sınırlamaların temelindeki 

anlayışın ve zihniyetin ortaya çıkarılmasının, din eğitimi çalışmalarına katkıda 

bulunacağı düşünülmektedir.  

1.1. Azınlık Kavramının Tarihsel Gelişimi 

Genel kabule göre azınlık kavramı, bir devlet otoritesini benimseyerek o 

devletin hükümranlığı altında yaşayan, aralarında dil, din, ırk farkı bulunan, 

kendilerine özel anlaşmalar sayesinde verilen haklardan yararlanan gruplardır.1 

Azınlık meselesi bölgesel ve uluslararası istikrarı etkilediği için yalnızca devletin iç 

politikasını ilgilendiren ulusal bir sorun değildir. Azınlık sorunları kısa sürede 

uluslararası boyut kazanabilmektedir. Türk Dil Kurumu'na göre azınlık kavramı, 

                                           
1  Erol Kurubaş, Asimilasyondan Tanınmaya Uluslararası Alanda Azınlık Sorunları ve Avrupa 

Yaklaşımı, Asil Yayın Dağıtım, Ankara, 2004, s.15. 



14 

“…Bir toplulukta herhangi bir nitelik bakımından ayrı ve ötekilerden az olan, bir 

ülkede yaşayan egemen ulusa göre ayrı soydan olanlar” anlamına gelmektedir.2  

Azınlık kavramı, içinde bulunduğu toplumun genel yapısından din, dil, ırk, 

kültür ve millet olarak ayrılan ve genel nüfusa oranla daha küçük toplulukları ifade 

etmektedir.3 Azınlık (ekalliyet)* kavramı, hukukumuza Lozan Antlaşması’yla 

girmiştir. Lozan Antlaşması’ndan önce, “azınlık” kavramının kullanıldığına pek 

rastlanılmamış, bunun yerine din veya mezhep esasına dayalı olarak Müslüman 

olmayan toplulukları belirtmek için “tebaa-i gayrimüslime, cemaat-ı muhtelife, milel-

i muhtelife, taife-i gayrimüslime” gibi kavramlar kullanılmıştır.4 

Türk devlet geleneğinde, farklı ırk, dil ve inançlardaki insanları bir arada tutma 

ve idare etme, insana saygı, adaleti sağlama, farklı inançlara hoşgörüye dayalı bir 

yaklaşım söz konusudur. Bu anlayışın sonucu olarak, fethedilen yerlerde bulunan 

halka büyük serbestlikler tanınarak, önceki kültürlerini, örf ve âdetlerini 

sürdürmelerine izin verilmiştir. Türklerde, İslâmiyet öncesi ve sonrası dönemlerde 

benzer uygulamaların sürdürüldüğü görülmektedir. Farklı unsurlara karşı adaletli ve 

hoşgörülü yaklaşım, Türklerin İslâmiyet’e girmesinden sonra daha da güçlenerek 

sürmüştür.5   

İslâm sonrası gayrimüslimlerle beraber yaşama ilk defa Osmanlı Devleti 

zamanında ortaya çıkmış bir olgu değildir. Büyük Selçuklu ve Anadolu Selçuklu 

döneminde Müslüman Türkler ile gayrimüslim topluluklar bir arada yaşamışlardır. 

Türkler, gayrimüslimler ile ilgili meselelerin çözümünü İslâm Hukuku’nun 

                                           
2  Komisyon, Türkçe Sözlük, TDK Yayınları, 11. bsk., Ankara 2011, s. 162. 
3  Baskın Oran, Türkiye’de Azınlıklar, İstanbul, İletişim Yayınları, İstanbul 2005, s 19. Farklı Azınlık 

tanımlamaları için bkz. Ülkü Bilgin, Azınlık Hakları ve Türkiye, Kitap Yayınevi, İstanbul 2008, 

s.21, Ali Güler, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Azınlıklar, Emre Yayınları, İstanbul 2003, s. 9. 

*  Osmanlı’da “ekalliyet” gayrimüslim tebaa için kullanılmıştır. İmparatorluğun esas unsurunu 

Müslüman Türkler teşkil ettiği için, ırk itibarıyla Türk olmayan Müslüman tebaa, azınlık 

sayılmamıştır. 
4  Bilal Eryılmaz - Mücahit Bektaş, “Lozan Perspektifinden Türkiye’de Azınlık Politikaları (1923-

2016)”, Marmara Üniversitesi Siyasal Bilimler Dergisi, c. 5, sayı: 2, 2017, s. 29. Ayrıca bkz: Bilal 

Eryılmaz, Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslim Tebaanın Yönetimi, Risale Yay., İstanbul 1990, 

s.17. 
5  Zeki Salih Zengin, “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve Din 

Eğitimi”, Değerler Eğitimi Dergisi, c. 6, sayı: 15,  2008, s. 143. 



15 

gayrimüslimlerle ilgili hükümlerine dayandırmışlardır.6 İslâm Hukuku’nda 

gayrimüslimlerle olan ilişkiler Medine Vesikası7 olarak bilinen bir anlaşmaya 

dayanmaktadır. Medine’de yaşayan Müslümanlar, Museviler ve müşrik Araplar 

arasında Hz. Peygamber’in önderliğinde hazırlanan Medine Vesikası ile Müslüman 

olmayan cemaatlere kendi inançlarına göre yaşama hakkı tanınmıştır. İslam’a göre, 

Müslümanlara karşı din uğruna savaşmayan farklı dinlere mensup insanlara karşı, adil 

ve hoşgörülü davranmak esastır.8  

Müslüman olmadıklarından dolayı kendilerine İslam Hukukunun hükümleri 

uygulanmamış, dinî ve sosyal hayatlarını kendilerine göre düzenlemelerine hoşgörü 

ile yaklaşılmıştır.9 Bu uygulamayı çoğulcu anlayış ve hoşgörüye dayanan bir toplum 

projesi olarak yorumlamak mümkündür. Toplum, Müslim ve gayrimüslim olarak iki 

sınıfa ayrılmış, gayrimüslimler de kendi aralarında “müşrikler” ve “ehl-i kitaplar” 

olarak iki bölüme ayrılmıştır. Hz. Peygamber döneminden itibaren İslâm ülkelerinde 

yaşamını sürdürmüş milletlere karşı bu yapı esas alınarak gayrimüslim politikası 

düzenlenmiştir.10 Gayrimüslimlerle ilgili düzenleme İslâm devletlerinden sırasıyla 

Büyük Selçuklulara, Anadolu Selçuklu Devleti’ne, oradan da Anadolu Beyliklerine ve 

Osmanlı Devleti’ne geçmiştir.11  

Azınlık meselesinin uluslararası tarihini, dinî azınlıkların ikili anlaşmalar 

aracılığıyla korunduğu XIX. yüzyıla kadar olan dönem ve azınlıkların dönemin büyük 

devletlerinin himayesine girdiği dönem şeklinde ikiye ayırmak mümkündür.12 Azınlık 

kavramı ilk olarak Avrupa’da yaşanan Protestan-Katolik çatışması sonucunda 

                                           
6  İlhan Türkmen, “Selçukluların Gayr-i Türk Unsurlara Uyguladığı Hoşgörü ve Adalet Politikası”, 

Tarihte Türkler ve Ermeniler (Birlikte Yaşama Kültürü), (ed. Mehmet Metin Hülagü vdğr.), c. 

3, TTK. Yay., Ankara 2014, s.129 vd.; Ahmet Yaman, “Zimmî”, DİA., c. 44, TDV. Yayınları, 

İstanbul 2013, s. 434.  
7  Mustafa Özkan, “Medine Vesikası”, DİA., c. EK-2, TDV Yayınları, İstanbul 2019, s. 212 vd.  
8"Allah din uğrunda sizinle savaşmayan, sizi yurdunuzdan çıkarmayan kimselere iyilik yapmanızı ve 

onlara karşı adil davranmanızı yasak kılmaz. Doğrusu Allah adil olanları sever (Müntehine, 60/8). 
9  Feyzi Baban, “Türkiye'de Cemaat, Vatandaşlık ve Kimlik, Küreselleşme”, Avrupalılaşma ve 

Türkiye'de Vatandaşlık, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2009, s. 75. 
10Feyzi Baban, “Türkiye'de Cemaat”, s. 72-73. 
11  Deri, Azınlık Okulları, s. 36. 
12  Kurubaş, Uluslararası Alanda Azınlık Sorunları, s.32. 



16 

uluslararası hukukta ortaya çıkmıştır. Nant Fermanı (1598)13 ve Vestfalya Antlaşması 

(1648)14 ile Protestan uyruklar, azınlık olarak görülmüş ve birtakım haklara sahip 

olmuşlardır.15 Azınlık hakları, Fransız İhtilaline kadar dini haklar odaklı iken, 

ihtilalden sonra ulus-devlet boyutlu hale gelmiş, bunun yanı sıra ekonomik, sosyal ve 

kültürel haklar da söz konusu edilmeye başlanmıştır.16   

XIX. yüzyılı da içeren ikinci dönemde ise azınlıklar ve hakları için evrensel 

kurallar oluşturmak yerine, siyasi düzenlemeleri tamamlama ve nüfuz bölgelerini 

artırma amacı daha ağır basmıştır.17 Osmanlı’da 1615 yılında Avusturya ile imzalanan 

anlaşmayla tüm Katoliklerin dinî haklarını, hukuki olarak koruma altına alınmıştır. 

İlerleyen yıllarda Osmanlı Devletinin imzaladığı Pasarofça, Belgrad, Küçük Kaynarca, 

Paris, Ayastefanos ve Berlin Antlaşmalarında azınlıklara dini hakların yanı sıra 

medeni ve siyasi hakların da verildiği göze çarpmaktadır.18 

1.2. Osmanlı Devletinde Azınlıklar  

Osmanlı Devleti, kuruluşundan itibaren bir fetih politikası takip etmesi ve 

dinleri yüzünden baskıya uğrayan milletleri topraklarına kabul etmesi gibi sebeplerle 

daima kültürel farklılıkları bünyesinde barındırmıştır. Osmanlı Devleti, Anadolu ve 

Balkanlara Fatih Sultan Mehmet’ten daha önce yerleşmiş olsa da, himayesine aldığı 

gayrimüslim topluluklara karşı sistemli ve düzenli bir politikaya ancak Fatih Sultan 

Mehmet zamanında ulaşabilmiştir. Toplulukları tanımlamada etnik köken değil, din 

unsuru önemli olduğundan Osmanlı halkı Türk, Arap, Bulgar, Rum şeklinde değil; 

                                           
13  13 Nisan 1598'de Fransa Kralı 4. Henri tarafından yayımlanmış ve ağırlıklı olarak Katolik olan ülkede 

Calvinci Protestanlara önemli haklar verilen sözleşmedir. Kubilay Mehmet Gül,  Yüz İcat ve Olayda 

Dünya Tarihi, Kafe Kültür Yayıncılık, İstanbul 2020, s. 77. 
14  Avrupa’da Seksen Yıl Savaşları (1566-1648) ve Otuz Yıl Savaşları (1618-1648) sona erdiği bir 

dönemde Ekim ve Mayıs aylarında 1648 tarihlerinde imzalanmış olan uluslararası öneme sahip bir 

antlaşmadır. Yalçın Alganer, Çağlar Yılmaz, “Avrupa’da Birlik ve Bütünleşme Hareketleri”, 

Marmara Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, c. 23, sayı: 2, 2007, s.291-292. 
15  Baskın Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar, İmaj Kitapevi, Ankara 2001, s.118. 
16  Birsen Erdoğan, Uluslararası Hukukta Azınlık Haklarının Korunması, BM ve Avrupa Sistemlerinin 

İncelenmesi”, Türkiye’de İnsan Hakları, (yay. haz: Oya Çitçi), TODAİE Yayınları Ankara 2000, 

s.236. 
17Gökçen Alpkaya, “Uluslararası İnsan Hakları Hukuku Bağlamında Azınlıklara İlişkin Bazı 

Gelişmeler”, İnsan Hakları Yıllığı, c. 14, 1992, s.148. 
18  Kurubaş, Uluslararası Alanda Azınlık Sorunları, s.36. 



17 

Müslüman, Katolik, Ortodoks ve Musevi olarak adlandırılmış ve bu grupların her 

birine Fatih döneminden itibaren “millet” adı verilmiştir.19  

Müslümanlar, mensubiyetleri ne olursa olsun, tek bir “İslam Milleti”20 

sayılarak birinci sınıf bir çoğunluk yani Millet-i Hâkime sayılmış, gayrimüslimler ise 

mezheplerine göre ayrı ayrı milletler olarak ele alınmış ve ayrı bir tebaa olarak 

sınıflandırılmışlardır.21 Rum, Ermeni ve Musevi cemaatleri için Rum, Ermeni ve 

Musevi milleti gibi ifadeler kullanılmıştır. Kullanılan diğer bir tabir ise ehl-i zimmet 

kavramıdır. Zimmet kavramı Arapça bir kelime olup; korumak, sahip çıkmak, 

sorumluluğunu üstlenmek gibi anlamlara gelmektedir.22 Bu bağlamda ehl-i zimmet 

kavramının sahip olduğu anlam; “devletin himayesinde, korumasında olduğu 

topluluklardır.” Osmanlı Devleti, imparatorluk bünyesinde yaşayan Ermeni, Rum ve 

Musevi topluluklarını koruma ve himaye görevini üstlenmekteydi.23 Bu sistemde kişi,  

içine doğduğu milletin idari ve ruhani otoritesine bağlı olarak yaşamakta, ancak din 

veya mezhep değiştirirse bu aidiyet değişmektedir.24  

Bu oluşumda coğrafi ya da etnik bir gruplaşma değil, dini bir gruplaşma esas 

alınmıştır. Millet sisteminin esas alındığı bu teşkilatlanmada, İslam hukukunun 

zimmet anlayışı ile değerlendirilen gayrimüslim gruplar, kendi iç teşkilatlanmaları ile 

bir nevi müstakil görünüm arz ediyorlardı.25 

Zimmiler, askerlikten muaf tutulmuş, karşılık olarak ise cizye denilen yıllık bir 

vergi ödemişlerdir. Zimmilere, kendi hukuklarına tâbi oldukları için İslam hukukunun 

kuralları uygulanmazdı. Müslümanların sahip olduğu evlenme, miras, mülk edinme, 

çalışma, iktisadî ve ticarî faaliyetlerde bulunma, seyahat etme vb gibi haklara 

sahiptiler. Kendi vakıflarını, hayır ve eğitim kurumlarını kurabilirlerdi. Buna karşın 

                                           
19  İlber Ortaylı, “Millet (Osmanlılar’ da Millet Sistemi)”, DİA, c. 30, TDV Yayınları,  İstanbul 2005, 

s.66.  
20  Osmanlı’da “millet” kavramı, XX. yüzyıl başlarına kadar “ümmet” anlamında kullanılmıştır. 
21  Mustafa Macit Kenanoğlu, Osmanlı Millet Sistemi, Klasik Yayınları, İstanbul 2001, s. 31. 
22  Ahmet Yaman, “Zimmî”, DİA., c. 44, TDV. Yayınları, İstanbul 2013, s. 434 vd.  
23  Selçuk Akşin Somel, Gayrimüslim Okulları Nasıl Azınlık Okulu Oldu, Tarih Vakfı Yay., İstanbul 

2013, s.11. 
24  Veysel Bilgiç, “Osmanlı Devleti’nde Azınlıklar”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, sayı: 21, 

2013, s.341. 
25  İlber Ortaylı, “Millet (Osmanlılar’da Millet Sistemi)”, DİA., c. 30, s. 68. 



18 

zimmilere, Müslümanların sosyal yaşamlarını, kültürlerini ve geleneklerini korumak 

amacıyla siyasi haklar ve devlet hizmetine girememe gibi birtakım sınırlamalar 

getirilmiştir.26 

Gayrimüslimlerin tehdit oluşturmamaları, huzursuzluk kaynağı teşkil 

etmemeleri ve kendilerini devletin bir parçası saymaları için sosyal hayatlarında 

birtakım serbestlikler verilmiştir. Gayrimüslimlere üst düzey idari görevler 

verilmemekle birlikte devletin bazı kademelerinde istihdam edilmelerinde sakınca 

görülmemiştir.27 Bu topluluklara kendi dini, sosyal, eğitim ve hukuki durumlarını 

düzenleme izni verilerek kendi kültür ve dini görüşleri çerçevesinde yaşamalarına ve 

kendilerine uygun işlemlerini yürütmelerine imkân veren bir politika uygulanmıştır.28  

Toplumları ile ilgili bütün işlerden dolayı devlete karşı sorumlu olan millet 

teşkilâtının başındaki ruhani liderin dini işlere bakmasının yanı sıra kendi milletine ait 

fertlerin mali, idari, hukuki ve hatta eğitim işleriyle de ilgilenmesi sağlanmıştır.29 

Milletbaşları, bağlı bulunduğu azınlık kitlesi tarafından üst düzey din adamları 

arasından, padişah tarafından onaylanma yoluyla seçilmişlerdir. Bu kişiler, hem 

bulundukları bölgelerde hükûmet tarafından belirlenen görevleri yerine getirir, hem de 

tahsil ettikleri paraların onda birini kendilerine alma hakkına sahiptirler.30  

Milletbaşları, cemaatlerin sadece dini konularında değil, dünyevî hususlarında 

da belirleyici bir konumdaydı. Gayrimüslim milletler, Osmanlı himayesinde iken 

inançlarını değiştirmeye zorlanmadıkları gibi, kendi inançlarına göre ibadet etme ve 

eğitim görme özgürlüğüne de sahip olmuşlardır. Bu sayede kendi dil, din, kültür ve 

gelenekleri ile yaşamlarını sürdürmelerine imkân sağlanmıştır.31 Çok uzun bir dönem 

                                           
26  Cevdet Küçük, “Osmanlılarda Millet Sistemi ve Tanzimat”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi, c. 4, İletişim Yayınları, İstanbul, 1985, s. 1007 vd. 
27Stanford Shaw, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Azınlıklar Sorunu”, (çev. Ahmet Günlük), 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, c. 4, İletişim Yay., İstanbul 1985, s. 1002 vd.; 

Zeki Salih Zengin, “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve 

Din Eğitimi”, s.145. 
28  Safiye Dündar, Kürtler ve Azınlık Tartışmaları, Doğan Kitap Yayınları, İstanbul 2009, s.302. 
29  Mustafa Çağatay Okutan, Tek Parti Döneminde Azınlık Politikaları, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2009 s.32 
30  Önder Kaya, Tanzimat'tan Lozan'a Azınlıklar, Yeditepe Yayınevi, İstanbul 2005, s. 15 
31  Kemal Karpat, Osmanlı'da Değişim, Modernleşme ve Uluslaşma, (çev. Dilek Özdemir), İmge 

Kitapevi, İstanbul 2006, s.118 



19 

boyunca Osmanlı imparatorluğu tarafından farklı kültür yapılarındaki cemaatleri bir 

arada ve devlete hizmet edecek şekilde tutan bu azınlık politikası “Osmanlı Millet 

Sistemi”32 olarak isimlendirilmiştir. Osmanlı Millet Sistemi, idari teşkilâtlanma kadar 

kültürel, hukuki ve eğitim anlamda da kendine özgü bir yapı arz etmektedir.33 Fatih 

Dönemi’nde düzenlenen Osmanlı Millet Sistemi, öze dokunmayan birtakım 

değişikliklerle Tanzimat Dönemi’ne kadar devam etmiştir.34 

XVIII. yüzyıla kadar sınırlarını genişleten Osmanlı Devleti, bu büyümeye 

rağmen heterojen özelliklerini korumuştur. Buna rağmen Osmanlı Devleti, himayesine 

aldığı milletlerin din ve mezhep mücadelelerine fırsat vermemiş, bünyesindeki 

unsurların dinlerinin, kültürlerinin tüm unsurlarını rahatça yaşama hakkının yanı sıra 

cemaatler olarak kendilerini idare etme hakkı gibi geniş haklar vermiştir.35 Osmanlı 

Devleti, gayrimüslimlere birtakım haklar ve sorumluluklar tanımış, kültürel 

farklılıkların aynı pota içerisinde eritilmesi gibi bir gayreti benimsememiştir. 

Azınlıklar, birbirinden çok farklı olan ve onları azınlık gurubuna dâhil eden ayırıcı 

özelliklerini koruyarak, yan yana ama ayrı ayrı gruplar halinde yaşamışlardır.36  

Gayrimüslim toplumların kendi sistemlerine tâbi olmaları, onların kendi 

içlerinde yaşamalarını ve Osmanlı tebaası veya Müslüman tebaa ile ilişkilerinin 

kültürel bütünleşme bakımından kısıtlı kalmasına sebep olmuştur. Osmanlı Devleti, 

azınlık toplumları üzerindeki yetkilerini genel yönetim, güvenlik, maliye ve askerlik 

gibi konularda sınırlandırmış, bunların dışındaki evlilik, boşanma, miras, miras, 

                                           
32  Fatih Sultan Mehmet, fetih başarılarının yanında yeniliklere açık kimliğiyle Osmanlı devletinin en 

önemli padişahlarındandır. Fatih, gelenek, töre ve nizamnamelerinin bir derlemesi olan Fatih 

Kanunnamesi ile devletin kurumsallaşmasını sağlamıştır. Bu kanunname de ortaya konan esaslar, 

Tanzimat’a kadar devletin anayasası niteliğinde olmuştur. Fatih, İstanbul’u fethettikten sonra 

Osmanlı tebaasının unsuru haline gelen azınlıklarla ilişkilerini de düzenleme yoluna gitmiş, 

geliştirilen sistemle gayrimüslimlere bir nevi özerk bir statü vermiş ve bu sayede çok sayıda farklı 

topluluk başarılı bir biçimde asırlarca bir arada yaşayabilmiştir. Bunun için bkz: İlber Ortaylı, Son 

İmparatorluk Osmanlı, Timaş Yayınları, İstanbul 2006, s. 64-67. 
33  Veysel Bilgiç, “Osmanlı Devleti’nde Azınlıklar”, s. 343. 
34  Yuluğ Tekin Kurat, “Çok  Milletli  Bir  Ulus  Olarak  Osmanlı  İmparatorluğu”, Osmanlı, c. 4, Yeni 

Türkiye Yay., Ankara 1999, s. 217-218. 
35  Ziya Kazıcı, “Osmanlılar ’da Hoşgörü”, Türkler, (ed. Hasan Celal Güzel vdğr.), c. 10, Ankara 2002, 

s.221 vd. 
36  Gülnihal Bozkurt, “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi, c. 43, sayı:1, 1993, s. 51. 



20 

velayet vb gibi aile ve şahıs hukuklarına giren bütün işlemlerini gayrimüslimin bağlı 

olduğu kiliseye devretmiştir.37  

Azınlık kilise ve sinagogları, aynı zamanda mahkeme vazifesi de görmekte ve 

mahkemelerin sosyal yaşamla ilgili verdikleri kararlar da devlet organlarınca aynen 

uygulanmaktaydı.38 Sistem din esasına dayandığı için öncelikle ibadet ve ayin 

serbestliği, azınlıklara verilen hakların başında gelmekteydi. İbadet yerlerinin 

dokunulmazlığı olduğu gibi eğitim, haberleşme, sosyal güvenlik, nüfus, sağlık ve 

yardımlaşma konularında gayrimüslimlere büyük ölçüde özerklik tanınmıştır.39 

Ermeni, Rum ve Musevi toplulukları, devletin koruması altında olmakla 

birlikte hak ve yetkiler konusunda Müslüman tebaa ile tamamen eşit konumda 

değillerdi. Daha açık bir ifadeyle azınlıklar, Osmanlı İmparatorluğu’nda çeşitli 

kısıtlamalara tabi tutulmuşlardır.40 Gayrimüslim erkeğin Müslüman kadınla 

evlenememesi, evlerinin Müslümanların evlerinden yüksek olmaması, silah 

taşımalarının yasaklanması, binecekleri atın eyersiz olması,  yüksek sesle ibadet 

etmeme, umumi yerlerde şarap içmeme, haç ve domuz göstermeme gibi yasaklar 

konması bu kısıtlamalara örnek verilebilir.41 Burada dikkat edilmesi gereken husus, 

bütün bu yasak ya da sınırlamaların İmparatorluk tarihi boyunca geçerli olmadığı, 

farklı dönemlerde farklı uygulamaların söz konusu olduğudur. Gayrimüslimler, 

Müslümanların ödediği zekât yerine can ve mal güvenliklerinin korunması 

karşılığında cizye adı verilen bir vergi verirlerdi. Aynı zamanda Müslümanlardan 

alınan öşür yerine, benzer nitelikli haraç adında bir arazi vergisi ve Müslümanlardan 

farklı olarak, ticaretten elde ettikleri gelirin yüzde beşini gelir vergisi olarak 

ödemekteydiler. Bu vergiler, gayrimüslimlerin aleyhine görünse de askerlik gibi 

                                           
37  Gülgün Erdoğan Tosun, Demokratikleşme Perspektifinden Devlet-Sivil Toplum İlişkisi, Alfa 

Yay., Bursa 2001, s.29. 
38  Okutan, Tek Parti Döneminde Azınlık Politikaları, s.37 
39  Somel, Gayrimüslim Okulları Nasıl Azınlık Okulu Oldu, s.12. 
40  Somel, Gayrimüslim Okulları Nasıl Azınlık Okulu Oldu, s. 13. 
41  Fatih Çavuşoğlu, “Lozan Antlaşması Sonrasında İzmir’de Musevi Azınlıkların Sosyal ve 

Ekonomik Durumlarındaki Değişim”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül 

Üniversitesi SBE., İzmir 2009, s.14. 



21 

tehlikeli ve memurluk gibi kazancı düşük mesleklerde olmamaları sebebiyle ticarette 

uzmanlaşıp yüksek gelirler elde etmişlerdir.42  

Osmanlı Devleti’nin siyasi ve ekonomik olarak güçlü olduğu dönemde iyi 

işleyen millet sistemi, devletin zayıflamasıyla birlikte çöküşü hızlandıran nedenlerin 

başında gelmektedir. Baskın Oran, millet sistemine eleştirel bir tavırla yaklaşmaktadır. 

Oran’a göre; imparatorluktaki dinler arasında gerçek bir eşitlikten bahsetmek mümkün 

değildir. Gayrimüslim ve Müslüman tebaanın, teorik ve pratik açıdan 

değerlendirildiğinde aynı haklara sahip olmadığını söylemektedir. Buna rağmen bu 

sistemin, Avrupa’dan iki yüz yıl önce uygulanmasını, Osmanlı’nın çağının 

Avrupa’sına kıyasla daha ileride olduğunu kabul etmektedir.43  

Nuri Adıyeke ise; Millet Sistemini çağına göre akılcı bulduğunu ifade etmiştir. 

Bireylerin yerine cemaatlerin ön planda tutulduğu dönemde bu tarz bir örgütlenme 

biçiminin, hem toplum hem de bireyler için önemine vurgu yapmıştır.44  

İlber Ortaylı da; bu sistemin günümüz insan hakları ve zamanın şartlarına göre 

değerlendirilmemesi gerektiğini vurgulamış, günümüz argümanlarıyla kıyaslama 

yapmanın hatalı bir yaklaşım olduğunu belirtmiştir.45 

Osmanlı Devleti, çağına göre en orijinal sistemi oluşturmuş, kılık kıyafet 

sınırlandırılmasından, vergi düzenine, azınlıkların devlet dairelerine alınıp 

alınmamalarına kadar pek çok eleştiriye maruz bırakılmasına rağmen İslâm dininden 

kaynaklanan adalet ve hoşgörünün etkisi ile dönemine göre azınlıklara oldukça geniş 

hak ve özgürlükler tanımıştır. Bu dönemlerde İspanya’da Musevilere karşı takınılan 

tavır ve aynı dinin farklı mezhep mensuplarına yapılan uygulamalar hatırlandığında 

Osmanlı Devletinin farklılıklara çok daha olumlu yaklaştığı görülecektir.46 

XVIII. yüzyılın başından itibaren Avrupa merkezli siyasi ve toplumsal 

gelişmeler Batı’nın hızlı bir şekilde ilerlemesine imkân sağlamıştır. Fransa’da 

                                           
42  Eryılmaz, Osmanlı Devleti’nde Gayri Müslim Tebaanın, s. 28. 
43  Baskın Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar, s.120. 
44  Nuri Adıyeke, “Islahat Fermanı Öncesinde Osmanlı İmparatorluğunda Millet Sistemi ve 

Gayrimüslimlerin Yaşantılarına Dair”, Osmanlı c. 4, Yeni Türkiye Yay., Ankara 1999, s. 255  
45  İlber Ortaylı, Osmanlı Barışı, İstanbul, Ufuk Kitapları, İstanbul 2005, s, 21. 
46  Eryılmaz, Osmanlı Devleti’nde Gayri Müslim Tebaanın, s. 29-30. 



22 

meydana gelen gelişmeler, milliyetçilik akımı ve buna bağlı olarak hürriyet, adalet ve 

eşitlik gibi prensipleri ortaya çıkarmış, bu durum çok uluslu devletlerin bölünmelerine 

yol açmıştır. Osmanlı devlet adamları tarafından bu prensiplere uyum sağlanamadığı 

takdirde Batılı devletler ve Rusya tarafından himaye kozunun47 kullanılacağı, 

azınlıkların ayaklanmaya teşvik edileceği ve bu durumun ise İmparatorluk için 

olumsuz sonuçlar doğuracağı şeklinde değerlendirilmiştir.48  

İlk olarak Osmanlı himayesi altında yaşayan Rumlar, ulusçuluk akımlarına 

kapılmış, XVIII. yüzyıldan itibaren Patrikhane, ayrılıkçı faaliyetlerin merkezi haline 

gelmiştir. Patrikhanenin desteği ve Rusya’nın Ortodoksları himayesiyle Mavri Mira, 

Etnik-i Eterya, Pontus Rum gibi ayrılıkçı örgütler kurulmuştur.49 Mora 

ayaklanmasından sonra Rumlar, 1829 yılında Yunan Devleti’ni kurmuşlardır.50 

Ermeniler’in ilk bağımsızlık girişimleri, Batılı Devletlerin de kışkırtmalarıyla XIX. 

yüzyılda başlamıştır. Bu zamana kadar Osmanlı Devleti ve Müslüman halkla hiçbir 

sorun yaşamayan Ermeniler, Avrupa devletlerinin bağımsız bir Ermenistan Devleti 

vaatlerine kapılmış, Osmanlı Devleti’ni yıpratacak çok ciddi ayaklanmalar 

çıkarmışlardır.51 

XVIII. yüzyılın sonlarına kadar millet sistemi içerisinde farklı unsurları idare 

eden Osmanlı Devleti, farklı unsurların uyum ve birliğini temin etmek ve tebaayı tek 

çatı altında tutabilmek için geniş muhtevalı bir "Osmanlı kimliği" oluşturma 

mücadelesi vermiştir. Bunun sonucunda çeşitli alanlarda çalışmalar yapılmış, II. 

                                           
47  Fransa, 1740’de kapitülasyon anlaşması ile Katolik Osmanlı tebaası üzerinde himaye hakkını elde 

etmiştir. Bunu örnek alan Rusya 1774 Küçük Kaynarca Antlaşması ile Ortodoks Osmanlı halkının 

himayesini üstlenmiştir. İlerleyen yıllarda Batılı ülkeler kendi aralarında Hristiyan mezheplerini 

taksim etmişler, yapılan paylaşımda Katolikler Fransa, İtalya ve Avusturya; Protestanlar İngiltere, 

ABD ve Almanya; Ortodokslar ise Rusya tarafından himaye edilmiştir. Bkz: Nermin Funda Karadağ, 

“Tanzimat’tan Sonra Osmanlı Devleti’nde Azınlıkların Hukuki Statüsü”, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi),  Kırıkkale Üniversitesi SBE., Kırıkkale 2010, s. 43. 
48  Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, s. 152. 
49  Mehmet Deri - Münir Atalar, “Yunanistan’ın Ülkemize Yönelik Emelleri: Pontusçuluk ve Patriklik 

Siyaseti”, Prof. Dr. Abdulhalûk Mehmet Çay 35. Yıl Armağan Kitabı, İKSAD Yayınları, Ankara 

2020, s. 432 vd. 
50  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 21. 
51  Remzi Kılıç, “Osmanlı Türkiyesi’nde Azınlık Okulları”, Türk Kültürü Dergisi, sayı: 43, 1999, 

s.152; Deri, Türkiye’de Azınlıklar ve Azınlık Okulları, s. 140. 



23 

Mahmut döneminde de köklü modernleşme ve yenileşme hareketlerini 

başlatmışlardır.52  

Osmanlı Devleti’nde kültürel farklılıklara karşı tutumdaki en önemli değişim 

Tanzimat Fermanı ile birlikte yaşanmıştır. Tanzimat Fermanı, 3 Kasım 1839 yılında 

Padişah ve nazırların yanında Rum, Ermeni Patrikleri ve Musevi Hahambaşısı’nın da 

hazır bulunduğu topluluk önünde okunmuş; gayrimüslimlerin Müslümanlarla haklar 

bakımından eşit olacağı ilkesini getirmiştir. Tanzimat Fermanı’nın ilânı ile din 

kıstasına dayanan millet sistemi kaldırılmış, yerine “Osmanlı vatandaşı” sistemi 

uygulamaya konulmuştur.53 Fermanla birlikte, toplumun din farklılıklarına dayalı 

sınıflandırmaları son bulmuş, Osmanlı coğrafyasında yaşayan tüm unsurlar, eşit hak 

ve sorumluluklara sahip olmuştur.  

Bu dönem, Fransız İhtilali sonrası yayılan akımlarla değişen dünya düzeninin 

oluşturduğu sarsıntıları önlemek amacıyla, Osmanlı Devletinin geleneksel yönetim 

sistemini Batı sistemiyle uzlaştırma süreci yasadığı bir dönemdir. Bu fermanla birlikte 

Osmanlı Devleti, çağdaşı imparatorluklardan farklı olarak hâkim milletten, yani 

imparatorluğun asli unsurundan vazgeçmiş oluyordu. Bu süreçte imparatorluk içindeki 

ulusların birliği düşüncesi ön plana çıkmaktaydı.54 Aynı şekilde hem milliyetçilik 

akımının hem de Batılı Devletlerin dinî, ekonomik ve siyasî himayelerinin etkisiyle 

kopma noktasına gelen toplumsal bağların daha güçlü bir şekilde tesis edilmesi 

hedeflenmiştir. Bunun için de Osmanlılık düşüncesi etrafında siyasi entegrasyon 

politikası izlemiştir.  

Tanzimat Fermanı’nda tebaanın eşitliğinin kabul edilmesiyle birlikte 

Müslüman gayrimüslim eşitliği de benimsenmiş oluyordu.55 İlber Ortaylı, mutaassıp 

Müslümanların yanı sıra Rum Ortodoks kilisesinin de her dinden tebaanın eşitliğini 

uygun görmediğini vurgulamaktadır. Bunun nedeni de Museviliğin ve Ortodoksluk 

                                           
52  Cevdet Küçük, "Osmanlı Devleti'nde Millet Sistemi", Osmanlı, c. 4, Yeni Türkiye Yay., Ankara 

1999, s.208. 
53  Bozkurt, “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, s. 50-51. 
54  Eryılmaz, Osmanlı Devleti’nde Millet Sistemi, s.39. 
55  Bülent Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri (1789-1980), Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 

2012, s 88. 



24 

dışındaki mezheplerin gelişmesi ihtimalidir.56 Rumların bu tavrında, Fatih’ten bu yana 

sahip oldukları ayrıcalıklı konumlarını kaybetme endişeleri önemli bir rol oynamıştır. 

Fermanla birlikte, dinî topluluklara kendilerini idare etmeleri ve cemaat meclislerini 

kurarak ibadethane ve okul açabilme gibi haklar tanınmıştır. Gayrimüslimlerin eyalet 

meclislerine, Ahkâm-i Adliye’ye, okullara, hatta askerî görevlere girebilmeleri, 

mahkemede şahitliklerinin eşit sayılması gibi çok kültürlülükle bağdaştırabilecek 

birtakım haklar, fermanla kanun güvencesine alınıyordu.57   

1846’da Sultan I. Abdülmecid, “Aynı idarede, aynı ülkede yaşadığımız halde 

ayrım yapmak yanlıştır” diyerek ilk kez bir İslâm ülkesinde din işleri ile siyasî hakların 

birbirinden ayrılması gereğine işaret etmiştir.58 I. Abdülmecid’in bu vurgusu, 1856 

yılında ilan edilen Islahat Fermanı ile kanunlaşmış oldu. Azınlıklarla ilgili olarak 

çıkartılmış olan Islahat Fermanı ile Müslim ve gayrimüslim tebaa arasında fark 

olmadığı vurgulanmış ve eski ayrıcalıklar da teyit edilmiştir. Fermanla, 

milletbaşlarının yetkilerinin sadece dinî olduğu belirtilmiş, dünyevî yetkileri 

ellerinden alınmıştır. Cemaat yönetimleri de din adamlarının yanında sivil kişilerden 

oluşan meclislere bırakılmıştır. Bu fermandaki asıl amaçlardan biri, azınlıkları 

Müslümanlarla hak ve görevlerde eşit kılmaktı. Askerlik görevinin azınlıklar için de 

eşitlik gereği mecburi kılınması milletbaşlarını rahatsız etmiş, eski ayrıcalıklarının 

ellerinden alınmasına da tepki göstermişlerdir.59  

1.3. Azınlıkların Hukukî Statüleri  

Ortak milliyet duygusu etrafında birleşmiş bir imparatorluk oluşturma 

amacıyla yazılan ve Tanzimat Fermanı’na (1839) göre bir hayli uzun olan Islahat 

Fermanı’nın (1856) üçte ikisi gayrimüslimlerle ilgili hükümler içermektedir. Tanzimat 

ve Islahat Fermanı ile gelen yeni yönetim anlayışı sebebiyle 1861’de Rum Patrikliği 

                                           
56  İlber Ortaylı, Son İmparatorluk Osmanlı, Timaş Yayınları, İstanbul 2006, s. 77. Ayrıca bkz: Elçin 

Macar, Cumhuriyet Dönemi İstanbul Rum Patrikhanesi, İletişim Yayınları, İstanbul 2003, s. 157 
57  Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri (1789-1980), s. 94. 
58  Okutan, Tek Parti Döneminde Azınlık Politikaları, s.61. 
59  Bozkurt, “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, s. 53. 



25 

Nizamnamesi, 1863’te Ermeni Patrikliği Nizamnamesi, 1865’te Yahudi Milleti 

Nizamnamesi, 1878’de de Protestan Cemaati Nizamnamesi uygulamaya girmiştir.60  

Mora İsyanı sonrası Rumlar, devlet nezdinde gözden düşmüş, buna karşılık 

Ermeni memurların nüfuzu ise artmıştır. Devlet, Rum Patrikhanesi’ne millet işlerini 

idare edecek bir meclis kurma izni verirken, aynı durumun Ermeniler için de geçerli 

olacağını bildirmiş ve bu çerçevede 29 Mart 1863’te Ermeni Patrikliği Nizamnamesi 

yayımlanmıştır.61  Tanzimat’tan sonra Musevilerin statülerinde de önemli gelişmeler 

olmuş,  hak ve hürriyetleri giderek genişlemiştir. Kamu hizmetlerinde görev 

alanlarının sayıları artmış, temsilcileri de yerel meclislerde yer almaya başlamıştı.  22 

Mart 1865 yılında da Musevi Millet Nizamnamesi kabul edilerek yürürlüğe girmiştir.62 

Bu nizamnamelerle cemaat yönetimlerine laik sivil unsurların katılımı sağlanmış, 

patrik ve hahambaşının şahsında olan yetkilerin bir kısmı ise cismani meclislere 

devredilmiştir.63  

Millet nizamnameleri ile cemaatlerin devlete bağlılığı artırılmak istenmiş fakat 

bu düzenlemeler Hıristiyan tebaa tarafından bir asimilasyon tuzağı olarak 

görülmüştür.64  Gayrimüslimlerin azınlık statüsünden vatandaşlık statüsüne doğru 

geçişlerinde önemli kanunlardan biri de 1869 yılında çıkarılan Tabiiyet-i Osmaniye 

Kanunnamesi’dir.65 Kanunnamede; Osmanlı Devleti sınırları içinde yaşayan herkesin 

Osmanlı vatandaşı olduğu, başka bir devletin vatandaşlığına geçmenin ise devletin 

iznine bağlı olduğu maddesi yer almıştır. Osmanlı kimliği, Kanuni Esasi'nin 8. 

maddesinde yer almış ve bu durum “Osmanlı tabiiyetinde bulunan herkes, hangi din 

ve mezhepten olursa olsun istisnasız Osmanlı tâbir olunur” şeklinde belirtilmiştir.66 

Azınlıkların, Mart 1877'de açılan mecliste yüzde 41 gibi oldukça yüksek bir temsil 

                                           
60  Büyükkarcı, Türkiye’de Rum Okulları, s.53; Eryılmaz, Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslim 

Tebaanın Yönetimi, s.119. 
61  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s.17. 
62  Deri, Azınlık Okulları, s. 142. 
63  Murat Bebiroğlu, Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslim Nizamnameleri, Akademi Matbaası, İstanbul 

2008, s.115 
64  Bayram Kodaman, Sultan II. Abdülhamid'in Doğu Anadolu Politikası, Orkun Yayınları, İstanbul 

1983, s.176. 
65  İbrahim Serbestoğlu, “Zorunlu Bir Modernleşme Örneği Olarak Osmanlı Tabiiyet Kanunu”, OTAM 

Dergisi, sayı: 29, 2011, s. 193 vd. 
66  Bozkurt, “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, s. 52. 



26 

oranıyla yer aldığı görülmüştür ki, bu dönemde hiçbir ülkede hâkim devletin, kendi 

dışındaki topluluklara bu kadar yüksek bir temsil hakkı verilmemiştir.67 Meclisin kısa 

bir süre sonra kapatılması ve takip edilen Osmanlıcılık politikasının terk edilmesiyle 

de amaçlanan birliktelik sağlanamamıştır.  

1.4. Osmanlı Devletinde Azınlık Okulları  

Osmanlı Devleti, farklı ırktan ve inançtan oluşan unsurları asırlar boyunca bir 

arada yaşatmış bir imparatorluktu. Farklı din ve millete mensup insanlara tanınan din 

ve vicdan özgürlüğü, eğitim-öğretim alanında da uygulanmıştır. Bu durum, çok uluslu 

ve çok dinli devlet özelliğine sahip imparatorlukta eğitim-öğretim kurumlarının 

işleyişini de farklılaştırmıştır. Azınlıklara ait okullar, İstanbul’un fethi sonrasında 

açılmaya başlanmış, Tanzimat Fermanıyla gayrimüslimlere verilen geniş hakların da 

etkisiyle bu okulların sayıları hızla artmıştır.68 

Tanzimat öncesi dönemde sadece azınlıklar için değil, aynı zamanda 

Müslümanlar için de geçerli olan genel eğitim sisteminin sahip olduğu birtakım 

özellikler bulunmaktaydı. Bunlardan ilki, eğitim faaliyetlerinin dinî nitelikli oluşu, 

ikincisi ise örgün eğitime toplumun ancak belirli bir kesiminin ulaşabilmesiydi.69 

Azınlık eğitim faaliyetleri devlet tarafından değil vakıflar aracılığı ile 

gerçekleştirilmekteydi. Cemaat okulları, kilise ve havraların yanında inşa edilerek, 

buralarda daha çok dinî eğitim verilmekteydi.70  

Bu okullardaki eğitimin amacı, çocuklara Musevi, Ortodoks ve Ermeni 

inançlarının ilke ve akidelerini öğretmekti. Okulda verilen eğitimin amacı, çocuğu iyi 

bir dindar kimliğiyle ahirete hazırlamak olduğu için gündelik yaşamda fayda 

sağlayacak matematik, fen bilimleri, coğrafya, tarih gibi dünyevî bilgiler üzerinde çok 

fazla durulmuyordu.71 Temel eğitim cemaatin mensubu olduğu, Kutsal Kitab’ı ile 

                                           
67  İlber Ortaylı, Türkiye'nin Yakın Tarihi, Timaş Yayınları, İstanbul 2012, s. 17.  
68  Mehmet Özgedik, Türk Eğitim Tarihi, Ülke Eğitim Yayınları, İstanbul, 2014, s. 130 vd. 
69Zengin, Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve Din Eğitimi”,  

s.146. 
70Yavuz Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler: Kuruluştan Tanzimat’a Kadar Sosyal, 

Ekonomik ve Hukuki Durumlar, Turhan Kitabevi Yayınları, Ankara 2001, s.43. 
71Selçuk Akşin Somel, “Osmanlı Ermeniler’inde Kültür Modernleşmesi, Cemaat Okulları ve 

Abdülhamid Rejimi”, Tarih ve Toplum: Yeni Yaklaşımlar, sayı: 5, 2007, s. 74. 



27 

yapılmaktaydı. Kutsal Kitap’lar, dinin veya mezhebin klasik dilinde, yani Rumların 

İncil’i Bizans Yunancasıyla, Ermeniler’in eğitimde kullandığı İncil V. yüzyıla ait 

Ermeniceyle, Musevilerin Tevrat’ı ise sadece ibadet dili durumunda olan İbraniceyle 

yazılmıştı. Bu dillerin hiçbirisi imparatorlukta yaşayan milletler tarafından gündelik 

yaşamda kullanılmamaktaydı. Bu dönemde yazılı düzeyde ana dilde eğitim söz konusu 

değildi.72  

Cemaat okullarında ilk eğitimini tamamlayanlar, özel yetenek sergileyip 

aileleri tarafından yönlendirilmedikçe tarım, zanaat veya ticaret hayatına girerdi. 

Mesleki eğitimler ise uygulamalı biçimde, usta-çırak ilişkisi çerçevesinde uygulanırdı. 

Daha üst düzey bir eğitim alınmak istenirse öğrenci, ruhban okuluna devam ederdi. 

Aile, maddi kaynaklara ve sosyal bağlantılara sahipse çocuklarına özel hocalardan ders 

aldırabildiği gibi eğitim için Avrupa’ya da gönderebilirdi.73 

Tanzimat öncesi dönemde gayrimüslimlerin eğitim çalışmalarıyla ilgili 

elimizdeki mevcut bilgiler; azınlıkların eğitim hakkına sahip olduğu, kilise veya 

havralar tarafından finanse edilen azınlık okullarında din eğitiminin planlanması ve 

uygulanmasının, devletin vermiş olduğu hak ve imkânlar çerçevesinde, ilgili cemaatin 

inisiyatifinde gerçekleştirilmiş olduğu yönündedir.74 Cemaatler arasında hiyerarşik 

düzen ve kurumsal yapı bakımından en güçlü kilise, Rum milletine aitti. Rumların, 

Patrikhane gözetiminde faaliyet gösteren okullarında Yunanca, felsefe, teoloji ve 

matematik dersleri okutulmuş; mezunlar, din görevliliğinin yanı sıra bazı devlet 

hizmetlerinde görevlendirilmiştir.75  

İmparatorluktaki bütün Ortodoks kiliseleri tek bir merkezden yönetilmiştir. 

Ermeniler’in ise farklı katolikosluk ve patrikhane otoritelerine tâbi oldukları 

görülmektedir. Ermeni okullarının sayı ve nitelik olarak artışı XIX. yüzyılda yaşansa 

da bu tarihten önce de birçok Ermeni okulu faaliyet göstermekteydi. Din adamları 

                                           
72Selçuk Akşin Somel, Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi 1839-1908, İletişim Yayınları, İstanbul 

2010, s.57. 
73  Somel, Gayrimüslim Okulları Nasıl Azınlık Okulu Oldu?, s. 12. 
74  Levon Panos Dabağyan, Türkiye Ermenileri Tarihi, IQ Kültür Sanat Yay, İstanbul 2003, s. 297. 
75  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 744-748. 



28 

tarafından organize edilen ve kiliseler etrafında kurulan bu okullarda Ermenice 

ilahiyat, yazı ve hesap öğretilmekteydi.76  

Osmanlı Musevi cemaatinin tamamı, İstanbul Hahambaşılığına bağlı olmayıp 

yerel cemaatler halinde parçalanmış durumdaydı. İspanya’dan Osmanlı’ya gelen 

Museviler, İbranice ve dini bilgilerin yanında okullarında matematik, geometri, tarih, 

coğrafya gibi dersler de okutmuşlardır.77 

Osmanlı toplumu içinde ticaretle uğraşan gayrimüslimler, özellikle de Rum ve 

Ermeni cemaati, Avrupa’yla yapılan ticarette söz sahibi olmaya başlamışlardır. Bu 

ticaret zamanla Avrupa’daki düşünsel akımların imparatorluk topraklarına taşınmasına 

yol açmıştır. XVII. yüzyıl ortalarından başlayarak Rum ailelerin ileri gelenleri, 

çocuklarını Fransa ve İtalya üniversitelerine göndermeye başlamış, Ermeniler ise 

XVIII. yüzyılın başlarında Avrupa’ya çocuklarını göndermiştir.78 Bu süreç, cemaat 

eğitimlerini XVIII. ve XIX. yüzyıl boyunca dönüştürmeye başlamıştır. Bu süreci 

başlatan etmenlerden ilki, Avrupa aydınlanmacı düşüncesidir. Bu düşünce, 

mutlakıyetçi monarşilere ve kilise egemenliğine karşı birey olarak insanın eleştirel 

aklını kullanmak suretiyle kendi geleceğini tayin edebilme yeteneğini 

vurgulamaktaydı.79 İkinci etmen ise, Avrupa reformasyonudur. Ruhban sınıfının 

hâkimiyetini kırarak saf imana vurgu yapan inancın etkisiyle Amerika’lı misyonerler 

tarafından kurulan okullar, Anadolu Ermeniler’ini de etkilemiş, Ermeni eğitiminin 

dönüşümünde önemli bir rol oynamıştır.80 Üçüncü etmen ise, Osmanlı Devleti’nin 

yayımladığı Islahat Fermanı’nda ruhban egemenliğini kaldırarak dünyevî kesimlerin 

de cemaat yönetiminde söz sahibi olmasını amaçlayan laikleştirici reformlardır. Bu 

sayede cemaatlerin eğitim ağları geleneksellikten çıkmıştır. Bu etmenlerle ruhban 

sınıfının eğitim hayatı üzerindeki etkisi önemli oranda zayıflamıştır. Patrikhanelere 

bağlı ruhban sınıfları, Osmanlı Devleti’ne bağlı zümreler olduğundan eğitimde ruhban 

sınıfının zayıflaması, otoriteye saygıyı telkin eden geleneksel eğitim anlayışının 

                                           
76  Ayşe Aksu, "Türk Eğitim Tarihinde Azınlık ve Yabancı Okulları", Kronolojik ve Tematik Türk 

Eğitim Tarihi, (ed. Mustafa Gündüz), İdeal Kültür Yayıncılık, İstanbul 2018, s. 200-203. 
77  Deri, Azınlık Okulları, s. 88. 
78  Somel, Osmanlı Ermeniler’inde Kültür Modernleşmesi, s.78. 
79  Somel, Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi, s. 64. 
80  Dabağyan, Türkiye Ermenileri Tarihi, s. 294. 



29 

etkisini kaybetmeye başlaması anlamına gelmiştir. Bu dönemde bağımsız ve sivil 

eğitim girişimleri ortaya çıkmış, öğretim yapısı ve dili de değişime uğramıştır.81 

Osmanlı Devleti, gayrimüslim cemaatleri devletin bir parçası olarak görmüş, 

Tanzimat döneminden sonra da Osmanlıcılık politikasıyla ortak ve eşit vatandaşlık 

paydasında bir siyaset izlemeye çalışmış, bu politikaya uygun olarak gayrimüslim okul 

ağlarını hukuki çerçeveye oturtmaya çalışmıştır.  

Azınlık eğitiminde modernleşme ve dönüşüm süreçlerine bakıldığında 

gayrimüslim cemaatler içinde hiyerarşik yapı ve kurumsal düzen açısından en güçlü 

kilise, ekümenik iddiasında olan Rum milletine ait olandır. Rum milleti papaz, 

piskopos ve başpiskoposlar vasıtasıyla, Osmanlı Devletinde kapsamlı bir yapı 

oluşturup eğitim sistemini tek elden yönetebilmekteyken, Ermeni cemaatinin ise 

Eçmiyazin Katolikosluğu ve İstanbul patrikhanesi gibi farklı otoritelere tâbi oldukları 

görülmektedir. Rumların din ve eğitim kurumlarının İstanbul’un fethi öncesinde de 

Bizans tarafından koruyucu bir siyasi şemsiyeye sahip olmaları ve fetihten sonra da 

Patrikhanenin eğitim müfredatlarına dokunulmaması sebebiyle Rumlar geleneksel 

eğitimlerine devam edebilmişlerdir. Buna karşılık XII. yüzyıldan itibaren Anadolu’da 

Türklerin güç kazanması, 1375’te Kilikya Krallığı’nın Memlükler tarafından ortadan 

kaldırılması Ermeni kültür hayatına hamilik yapabilecek siyasal çerçeve eksikliğini 

ortaya koymuştur.82  

Bu durum ilerleyen yıllarda Ermeni cemaatinin Eçmiyazin, Akdamar ve Sis 

katolikoslukları ve bunun yanında Kudüs ve İstanbul patrikhanelerine bölünmesiyle 

sonuçlanmıştır. Beş Ermeni din merkezinin, tüm Ermeni cemaat üzerinde hak iddia 

etmesi var olan dağınıklığı pekiştirmiştir. Rum kiliselerinin aksine Ermeni kiliselerinin 

daha seyrek olması cemaat bağlamında güçlü kilise okul ağlarının oluşmasını 

engellemiştir. Ermeniler’in, XVIII. yüzyıl öncesinde geniş kapsamlı kurumsal bir 

eğitim düzenine sahip olmadıkları görülmektedir.83 

                                           
81  Somel, Osmanlı Ermeniler’inde Kültür Modernleşmesi, s.79; Dabağyan, Türkiye Ermenileri 

Tarihi, s. 296. 
82  İlhan Tekeli  - Selim İlkin, Osmanlı İmparatorluğu’nda Eğitim ve Bilgi Üretim Sisteminin 

Oluşumu ve Dönüşümü, TTK. Yayınları, Ankara 1993, s. 27. 
83  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 13. 



30 

Tanzimat döneminde eğitim sistemi, din merkezli olmaktan çıkarılarak 

doğrudan devletin sorumluluğu altına alınmıştır.  Bu anlayış çerçevesinde, din 

öğretimi de yeni bir yapıya kavuşturulmuş, açılan yeni okullarda sadece İslâm dini 

değil, tebaanın mensubu olduğu din ve mezheplerin de öğretimi gerçekleştirilmiştir. 

Tanzimat sonrası dönemde siyasi politikalara bağlı olarak resmi okullarda, dönemlere 

göre farklılıklar arz etse de eğitimin önemi ve halka ulaştırılmasının gerekliliği 

vurgulanmış, bu doğrultuda çalışmalar başlatılmıştır.84 

Sultan I. Abdülmecid’in yayımladığı Tanzimat ve Islahat Fermanı’yla tüm 

tebaanın vatandaşlık bağı ile birbirine bağlı olduklarının altı çizilerek tebaanın 

tümünün eşit olduğunu vurgulanmıştır. Müslüman ve gayrimüslim ayrımının hukuken 

ortadan kalkması, genel eğitim düzeninin artık eskisi gibi cemaat düzeninde 

kalmayacağı anlamına da gelmekteydi. Islahat Fermanı’nda ayrıma tâbi tutmaksızın 

Osmanlı Devleti’nin açmış olduğu tüm okullara gayrimüslimlerin de girebileceği 

belirtilmekteydi. Fermanda; gayrimüslimlere ait kilise, hastane gibi kurumların yanı 

sıra okulların da onarım ve yeniden inşaları, hükûmetten izin alınmak şartıyla, dinî 

cemaat reisleri tarafından verilecek ruhsata bağlanmıştır.85  

Fermanda aynı zamanda, gayrimüslim cemaatlerin meslek öğrenimi için okul 

açmada serbest olacakları belirtilerek, bu okullardaki müfredatın ve öğretmenlerinin 

atanmasının müslim ve gayrimüslim üyelerden oluşacak bir Meclis-i Muhtelit-i 

Maârif86 tarafından gözetilip denetleneceği belirtilmiştir. Meclis-i Muhtelit-i 

Maârif’in, gayrimüslim okullarının devlet eğitim düzenini bütünleştirme sürecini ve 

                                           
84  Zengin, “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve Din 

Eğitimi”, s. 149. 
85  S. Tunay Kamer, “Türk Eğitim Sisteminde Karma Eğitim Yapan Azınlık Okulları Üzerine Tarihi 

Araştırma”, I. Uluslararası İktisat, İşletme ve Sosyal Bilimler Kongresi (18-20 Ekim 2019), 

Karabük Üniversitesi Yayınları Karabük 2019, s. 37. 
86  Eğitimin din ve mezhep farkı gözetmeksizin bütün halkın yararlanacağı bir konuma getirmek üzere 

yapılacak düzenlemeleri görüşmek amacıyla Müslüman ve gayrimüslim bütün tebaa temsilcilerinin 

katılacağı bir Meclis. (19 Haziran 1856). Bu meclis başlangıçta Müslüman, Rum, Ermeni, Katolik, 

Protestan ve Musevi temsilcilerinden olmak üzere toplam altı üyeden oluşurken daha sonra bu sayı 

artmıştır. Ali Akyıldız, “Maârif-i Umûmiyye Nezâreti”, DİA., c. 27, TDV Yayınları, İstanbul 2003, 

s.273. 



31 

bir denetleme organı olarak gayrimüslim mekteplerinin denetim altında tutulmasını 

amaçlayan bir merkezi idarî birim niteliği taşıdığını da düşünmek mümkündür.87 

1897 yılında Osmanlı İmparatorluğu sınırları içinde azınlıklara ait 6 bin 739 

okul vardı. Bu okulların 5 bin 982'si iptidaiye, 687'si rüştiye, 70'i idadiye 

derecesindeydi. Söz konusu okulların 4bin 450'si Rumlara, 922'si Ermenilere, 697'si 

Bulgarlara, 331'i Musevilere, 85'i Sırplara, 63'ü Ulahlara, 60'ı Süryanilere, 50'si 

Katoliklere, 47'si Keldanilere, 28'i Marunîlere, 5'i Yakubilere ve 1'i Samirilere aitti.88  

1914’te Ermeni, Rum Musevilere ait ise 2 bin 596 okul varken azınlık 

okullarının sayısı Osmanlı Devletinin son dönemlerinde 667’ye kadar düşmüştür.89 Bu 

sayıdaki azalmanın nedeni, Osmanlı Devletinin toprak kaybı yüzünden çok sayıda 

gayrimüslim nüfusun siyasi sınırların dışında kalması ve bu durumun okulların 

sayısına da yansımasıdır.90 

1.4.1. Ermeni Okulları 

Ermeniler’in tarih sahnesine çıkışı ile ilgili üç görüş vardır; ilki Frigler ile 

birlikte Trakya’dan gelmiş olmaları; ikincisi, Hititlerin soyundan gelmiş olmaları, 

üçüncüsü ve kabul edilen görüşe göre kuzeyden gelen Armenler ile güneyden Van’a 

gelen Hayklar ile birleşmiş olmalarıdır. Ermeniler MÖ. 331 yılında Makedonyalı 

Büyük İskender’in egemenliği altına girmişlerdir. Ermenistan 390 yılında Roma ve 

Sasaniler arasında ikiye bölünmüştür. 570-590 yıllarında İran Ermenistan’ı, Bizans’ın 

egemenliği altına girmiştir. 970 yıllarında Araplar bu bölgeye egemen olmuşlardır. 

1071 yılında ise tüm Ermenistan, Selçukluların egemenliği altına girmiştir. Daha sonra 

Akkoyunlular ve Safevilerin hâkimiyetinde kalan Ermenistan, 1555 yılında tamamen 

                                           
87  Somel, Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi, s. 71. 
88  Necdet Sevinç, Osmanlıdan Günümüze Misyoner Faaliyetleri- okullar, kiliseler, yardım 

kurumları, Milenyum Yay. İstanbul 2002, s.361 
89  Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, s. 277.  
90  M. Zeki Yıldırım vdğr., Yabancı Okullar, Azınlık Okulları ve Uluslararası Okullar Denetim 

Rehberi, Milli Eğitim Teftiş Kurulu Başkanlığı Yayınları, Ankara 2010, s. 38. 



32 

Osmanlı hâkimiyetine girmiş, huzur ve barış içerisinde yaşamışlar, uzun yıllar 

boyunca zanaat ve ticaretle uğraşmışlardır.91   

Ermeni eğitim tarihi incelendiğinde XVIII. yüzyıla kadar okul niteliğinde 

düzenli bir müfredatı olan müesseselere rastlanılmamıştır. Literatür taramalarında ilk 

dönemlerde Ermeniler’in eğitim müesseselerinin sevk ve idarelerine karışılmadığı din 

eğitiminin kilisenin yanında bir sınıfta rahip ve papazlar tarafından yapıldığı 

görülmektedir. Söz konusu eğitim, genelde dinî olup öğrencilere teoloji, felsefe ve 

mantık gibi dersler okutulmaktaydı. Dönemin müfredatı hakkında bilgiler en kapsamlı 

eserlerde dahi kısmi olarak verilmiş, din eğitimi kısa ve genel ifadelerle anlatılmıştır. 

Anadolu Ermeniler’inin dini eğitimi, Bitlis yakınındaki Amrdolu manastırında ve 

gezgin papazlar olarak isimlendirilen vardapetler aracılığıyla gerçekleşmekteydi.92  

Amrdolu manastırında din eğitiminin yanında dil bilgisi, belagat, mantık 

dersleri de verilmekteydi. Bu manastırda yetişen Ohannes Golod, 1715’te İstanbul 

Ermeni Patriği olarak atanmıştır. İstanbul’da Ermeni Patrikhanesi ve çevresi, 

Ermeniler’in ilk kültür merkezlerindendir. Patrikhane bünyesinde açılan okul ve 

kurulan küçük kütüphane Ermeniler’in kültür faaliyetlerini etkilemiştir.93 Osman Nuri 

Ergin’e göre bireysel çabalarla 1706 tarihinde Surp Haç kilisesi civarında bir papaz, 

kendi evini okula çevirerek ders vermeye başlamış, 1707 tarihinde de Eçmiyazin’den 

gramer kitabıyla gelen bir rahip, çocuklara ders vermiştir. Bu tarihten önce Kigemes 

Kalanos isimli Katolik bir rahibin İstanbul’daki Ermeni çocuklara ders vermek 

suretiyle Katolik propagandası yapması üzerine 1719 yılında İstanbul’da Mangantz 

Varjadun adıyla bilinen Çocuk Terbiye Evi açılmıştır.94      

İstanbul Ermeni Patrikhanesi tarafından 1838 yılında Üsküdar’da Surp Karabet 

Kilisesi civarında bir din okulu (Cemaran Mektebi) daha açılmıştır. Okulda eğitim 

ücretsiz ve yatılıydı. Amrdolu manastırında verilen eğitimin benimsendiği mektebin 

                                           
91  Erdal İlter, “Ermenistan Adı, Ermeniler’in Menşei ve Türk- Ermeni İlişkileri Konusunda Tespitler”, 

Dünden Bugüne Türk Ermeni İlişkileri, Nobel Yayınları, Ankara 2003, s. 17. 
92  Abdurrahman Küçük, Ermeni Kilisesi ve Türkler, s. 173-175. 
93  Macit Kenanoğlu, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Gayrimüslimlerin Eğitimi Üzerine”, Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, c. 6, sayı: 12, 2008, s. 185. Ayrıca bakınız; Osman Nuri Ergin de 

Kumkapı’daki Kilisesinin Ermeniler’inin ilk kültür kaynağını oluşturduğunu söylemektedir Bkz: 

Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s.749. 
94  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 750. 



33 

temel amacı, Ermeniler arasında dini ve eğitim faaliyetlerini artırmış olan Katolik 

mezhebine karşı Apostolik bir direniş oluşturabilmekti. Okulda; Ermenice gramer, 

Türkçe gramer, Fransızca gramer, tarih, coğrafya, hesap, cebir, hendese, resim, güzel 

yazı, mantık, ticaret defteri hesabı tutma gibi dersler okutuluyordu.95 

Ayrıca okulda, Amrdolu manastırındaki derslere ek olarak Yunanca ve Latince 

yazılmış dini metinlerin çevirileri de yapılmıştır.96 Üsküdar’daki okul, 1741’de Patrik 

Agop Nalyan tarafından Kumkapı’ya taşınmış, Patrikhane’de var olan okulla 

birleştirilerek resmi din akademisi kurulmuştur.97 1745 yılında Kumkapı’da Osmanlı 

topraklarında ilk Ermeni kız okulu açılmıştır. 1752’de Erivanlı Simon tarafından 

Balat’ta bir ortaokul açılmıştır.98  

Bu dönemi anlatan Ermeni kaynaklarında İstanbul’da Ermeniler’in yoğun 

yaşadığı her semtte özel okul ve dershanelerin açıldığı söylense de mukayese imkânı 

olmadığı için ihtiyatla değerlendirmek gerekmektedir. 1790’a kadar yaşanan 

durgunluktan sonra amira olarak isimlendirilen kişilerin eğitime katkıları ve 

Patrikhanenin İstanbul dışında da okul açmaya başlamasıyla Ermeni eğitim 

faaliyetlerinde bir canlanma başlamıştır.99 1790 yılında Şınorhk Mıgırdiç Amira 

Miricanyan, hükûmetten resmi izin alarak ilk resmi Ermeni azınlık okulunu 

Kumkapı’nın Fıçıcı sokağında açmıştır.100 Langa’daki Surp Lusavoriç ve Balat’taki 

Surp Hreştagabed okulları da aynı şahıslar tarafından açılmıştır. Bundan sonra 

Üsküdar, Ortaköy, Kuruçeşme, Samatya gibi Ermeni cemaatinin yoğun olduğu 

semtlerde ücretsiz okullar açılarak kısa sürede İstanbul’daki Ermeni okullarının sayısı 

artmıştır.101 

                                           
95  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 752. 
96  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 53. 
97  Remzi Kılıç, Osmanlı Türkiye’sinde Azınlık Okulları, s. 155. 
98  Vağarşag Seropyan, “Ermeni Okulları”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, c. 3, s. 187; 

Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 751. 
99  Hagop L. Barsoumian, İstanbul’un Ermeni Amiralar Sınıfı, (çev. Solina Silahlı), Aras Yayıncılık, 

İstanbul 2013, s.129. 
100  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 750. 
101  Feyyat Gökçe - Nilüfer Oğuz, “Azınlık ve Yabancı Okulların Osmanlı-Türk Eğitim Sistemine Olan 

Etkileri”, International Congress on Intercultural Dialogue and Education 8-11 October 2009, 

(ed. Prof. Dr. Abdülkadir Çüçen), Uludağ Üniversitesi Yayınları, Bursa 2009, s.76.  Kılıç, 

“Osmanlı Türkiye’sinde Azınlık Okulları”, s. 154. 



34 

Ermeni eğitim tarihinde amira ve Patrikhane ilişkisi önemli bir yer tutmaktadır. 

Büyük tüccar ve sarrafların oluşturduğu amira zümresi,102 vergi toplama sürecinde 

büyük mali nüfuz sahibi olmuş, geleneksel Ermeni cemaati içinde oligarşik bir güç 

elde etmişlerdir. Dış ilişkilerini de geliştiren amiralar, Avrupa’nın çeşitli enstitü ve 

okullarına öğrenci göndermişlerdir. XVIII. yüzyıl sonlarından itibaren Ermeni 

cemaatinin en varlıklı kesimi haline gelerek Osmanlı ekonomisinde de söz sahibi olan 

amira oligarşisi, Apostolik Kiliseyi himayeleri altına almışlardır. Amira ve Patrikhane, 

kilisenin cemaat üzerindeki otoritesini güçlendirmek, mezhep akidelerinin 

pekiştirilmesi, misyoner faaliyetlerine karşı direnç oluşturarak laik fikirlerin 

yayılmasını önlemek gibi işlevleri üstlenmişledir.103 

Bu okullarda Ermenice-alfabe, kıraat, dini kıraat, ilahiyat, Hristiyanlığın 

esasları, dualar, ilahiler, yazı-alfabe, Ermenice ve Türkçe senet yazma, Türkçe 

toplama, çıkarma, çarpma, bölme gibi hesaplamalar ve kesirlerle ilgili birtakım hesap 

işlemleri öğretilmekteydi. 1824'te Kumkapı'daki okulun tedrisat programının 

yenilendiği, yeni programda bilhassa Türkçe tedrisata büyük önem verildiği ve 

Kumkapı okulunun yüksekokul halini aldığı ifade edilmektedir.104 

1824 yılında Kumkapı’daki okulun dersleri ıslah edilerek Ermenice ve Türkçe 

eğitime ağırlık verilmiş ve Yüksek Mektep haline geldiği ifade edilmiştir. Din eğitimi 

müfredatıyla ilgili bir kaynak bulunamamıştır. Devrin din eğitimine bakıldığında din 

derslerinin İncil üzerinden yapıldığı ek olarak yardımcı bir kitap kullanılmadığı 

düşünülmektedir. 1820’de Kumkapı’da Amira Bezciyan tarafından Kız Sanayi Okulu, 

1828’de de anaokulu hizmete girmiştir. 1824 tarihinde Patrik Karabet tarafından 

                                           
102  XV. yüzyıldan XVIII. yüzyıla kadar Ermeni toplumunda kullanılan bir unvan olan amira, paşa 

unvanı ile eşdeğerdir.  İmtiyazlı zımni olan amiralar, hazine adına iltizam usulüyle vergi 

topladıklarından sahip oldukları maddi güç sayesinde Ermeni toplumunda nüfuz sahibi olmuşlardır. 

Bu sayede Osmanlı ile Ermeni milleti arasında aracılık rolü üstlenmişlerdir. Aynı zamanda okul ve 

hastane gibi kurumların kurulması ve işleyişinde etkin rolleri sayesinde patrik seçimlerinde bile son 

söze sahip olmuşlardır.  Harutyun, Bezciyan, Simonyan, Aznavuryan, Mircanyan, Sarimyan, 

Çarazlıyan ve Düzyanlar en tanınmışlarıdır.  Ayrıntılı bilgi için Bkz: Saro Dadyan, “Ermeni 

Cemaatinin Üç Asırlık Liderleri Amiralar ve Hasköy”, IV. Uluslararası Osmanlı İstanbul’u 

Sempozyumu Bildirileri,  (Editörler: Feridun M. Emecen, Ali Akyıldız, Emrah Safa Gürkan), 29 

Mayıs Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2016, s. 263. 
103  Barsoumian, İstanbul’un Ermeni Amiralar Sınıfı, s. 152. 
104  Kenanoğlu, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Gayrimüslimlerin Eğitimi Üzerine”, s. 187. 



35 

Ermeni cemaatine bir tamim gönderilmiş ve en uzak köylere varıncaya kadar okullar 

açılmaya başlanmıştır.105  

1834 Ermeni Patrikhanesi istatistiğine göre Anadolu’nun çeşitli yerlerinde 

Adapazarı, İzmit, Merzifon, Manisa, Bafra, Kayseri ve Erzurum’da 120 geleneksel 

kilise mektepleri bulunmaktaydı. Bu devirde Hasköy’deki Nersesyan mektebinde her 

türlü ilmin yanında Ermenice, Türkçe, İtalyanca ve Fransızca okutulduğu için 

diğerlerine göre daha da önemli hale gelmiştir. Tanzimat döneminden sonra 

okullardaki ders programlarına bakıldığında Ermenice, Ermenice gramer, Türkçe, 

Fransızca, hüsn-i hat, coğrafya, tarih, matematik, mantık, usul-i defter-i ticaret gibi 

dersler eklenerek müfredatın çeşitlendiği gözlenmiştir. 106  

Ermeni eğitim sistemindeki bu gelişmelerin yanında cemaat açısından tehdit 

niteliğinde kabul edilen Katolik faaliyetlerinden ve esnaf-amira çekişmesinden de 

bahsetmek gerekir. 1622 yılından itibaren Vatikan, Osmanlı’daki Ermeni cemaatine 

Katolik inancını yaymak için sistematik çalışmalara başlamıştır. Bu da cemaat 

dâhilinde Papa’ya bağlı olanlar ve Patrik’e bağlı olanlar bölünmesini ortaya 

çıkarmıştır. 1717’de Rahip Mekhitar’ın Venedik’te kurduğu manastır, Osmanlı 

Ermeniler’inin öğrenim gördükleri bir merkeze dönüşmüştür. Mehiktar okulu 

mensupları, 1834’te İtalya’da Muradyan Koleji ismiyle açılan ve 1846 yılında Paris’e 

taşınan okulun ders müfredatında dini ve milli kronoloji, aritmetik, fizik, jeoloji, din, 

ilm-i belagat, yabancı ülkeler tarihi, mekanik, tabiat tarihi gibi dersler mevcuttu.107  

Muradyan Koleji’nden mezun olan Katolik inancına bağlı genç Ermeni kuşağı, 

İngiltere ve Fransa’nın diplomatik yardımlarıyla Bâbıâli tarafından dinî bir cemaat 

olarak tanınmışlardır.  Fransız ve Eski Yunan’a ait edebi ve felsefi eserleri tercüme 

ederek açtıkları matbaalarda basmaya başlamışlardır. Katolik Ermeniler’in yüksek 

eğitim düzeyleri ve yaydıkları düşünceler Apostolik cemaati de etkilemiştir.108  

XIX. yüzyıl başlarında amira oligarşisinin cemaat kaynaklarını belirlemedeki 

gücünden hoşnutsuz olan esnaf-tüccar kesimi amiraların kontrolündeki Ermeni 

                                           
105  Kevork Pamukciyan, Biyografileriyle Ermeniler, Aras Yayıncılık, İstanbul 2003, s. 195. 
106  Vağarşag Seropyan, “Ermeni Okulları”, s. 189; Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 753. 
107  Kenanoğlu, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Gayrimüslimlerin Eğitimi Üzerine”, s. 188. 
108  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 56. 



36 

Kilise’sini cemaatin ilerlemesi ve gelişmesinin önündeki başlıca engel olarak 

görmekteydiler. Denizaşırı ticaret yapan Ermeni tüccarların mali güçlerinin artmasına 

rağmen cemaat idaresinde söz sahibi olamamaları geleneksel kilise ile modernleşme 

yanlısı orta sınıf arasında huzursuzlukların ortaya çıkmasına neden olmuştur.109 

1831’de patriğin başkanlığında toplanan Ermeni Genel Meclisinde esnaflar, cemaat 

okullarını finanse edeceklerini belirttiler. Ermeni esnafının okulları desteklemesini 

dine dayalı eğitim anlayışı yerine laik bir kimlik anlayışına tercih etmeleri olarak 

görebiliriz.  

Okullarda dünyevi ve pragmatik bilgilerin öğretilerek hekimlik, avukatlık, 

mühendislik gibi alanlarda yetişmiş elemanlar sayesinde Osmanlı Devleti’nde Ermeni 

milletinin statüsünün yükseltilmesi amaçlanmıştır. Bu amaçlar doğrultusunda esnafın 

desteklediği okullar genişletilerek müfredat modernleştirilmiştir. Okullarda çağdaş 

bilgilerin yanı sıra Fransızca, İtalyanca, Ermenice ve Osmanlı Türkçesi eğitimi 

verilmekteydi. Esnafla amira grubu arasında oluşan gerginlik Cemaran Akademi’sinde 

kavgaya dönüşmüştür. Amira zümresinin maddi destekte bulunmayı reddetmesi 

nedeniyle finansal sıkıntılar çeken ve çeşitli zamanlarda kapanıp açılan okul, esnaf ve 

amira kavgasını şiddetlendirmiştir. Bu okul daha sonra Yedikule Kapısı’nın bitiminde 

günümüz adıyla Kazlıçeşme olarak bilinen semte taşınıp Surp Pırgiç Ermeni 

Hastanesi’yle birleştirilmiştir.110  

Bu mezkûr olaydan sonra esnaf sınıfı eğitim kurumlarını desteklemek için yeni 

cemiyetler açmışlardır. Ermeni cemaatlerinin yoğun olduğu yerlerde kurulan eğitim 

cemiyetleri, okulları maddi olarak desteklediği gibi mahallelerde kütüphaneler de 

açtılar. Amiraların yürüttüğü geleneksel eğitime destek işlevinin semt cemiyetleri 

tarafından üstlenilmesi ve bu cemiyetlerin başarısı Ermeni milleti içerisinde 

huzursuzluğu iyice büyüttü.111       

Artan bu gerginlik üzerine Bâbıâli ve Patrikhane’nin müdahalesiyle 1841 

yılında cemaatin eğitim ve kültür meselelerinde söz sahibi olacak bir meclisin 

                                           
109  Barsoumian, İstanbul’un Ermeni Amiralar Sınıfı, s. 157. 
110  Ertuğrul, Azınlık ve Yabancı Okulları ve Türk Toplumuna Etkileri, Nesil Yay. İstanbul 1998 s. 

194. 
111  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 58. 



37 

kurulması kabul edildi. Amiraların bu meclisin işlemesine izin vermemeleri 

sonucunda, 1847 yılında Patrik Mateos Çuhacıyan tarafından Ermeni milleti içinde iki 

meclisli yapıya geçildi.112 Bu yapıyla 14 ruhbandan oluşan Ruhani Meclis sadece dini 

konulardan sorumlu olacak 20 esnaf temsilcisi tarafından oluşturulan Cismani Meclis 

ise dünyevi meselelerden sorumlu tutulacaktı. 113 

Ermeni cemaati içinde zümreler kavgası devam ederken 1840 yılında Kumkapı 

Lusaroviç Kız Okulu açılmış, bu okul ilerde Bezciyan Kız Okulu ile birleştirilmiştir.  

Devam eden yıllarda esnaf zümresi Ermeni cemaati içindeki başarılı gençlere burs 

vererek Avrupa ve özellikle Fransa’daki üniversitelerde eğitim görmelerini 

sağlamışlardır. Avrupa’daki devrim yıllarına denk gelen dönemlerde eğitim alan bu 

öğrenciler, devrim ideallerini ve mücadelelerini görmüşlerdir. Bu kuşak İstanbul’a 

döndüğünde Ermeni cemaat zihniyetini değişime uğratmışlardır.  

Esnaf ve yurtdışından gelen bu kadro İstanbul’da 1853’ten 1863’e kadar 

sürecek olan Ermeni Eğitim Kurulu’nu kurarak cemaat eğitiminin esaslarını ve 

müfredatını koordine etmişlerdir. Ayrıca kurul, okulların daha iyi şartlara sahip olması 

yönünde adımlar atarken, eğitimcilerin yaşam düzeyini iyileştirecek düzenlemeleri de 

uygulamaya koymuştur. 1790 yılı öncesi sadece ruhban sınıfı için eğitim verilebilecek 

kilise okullarına izin verilmiştir. Amira zümresinin saray nezdinde iktisadi ve siyasi 

nüfuzlarının artması nedeniyle, patrikhane kontrolünde eğitim kurumlarının 

açılmasına müsaade edilmiştir. Amiralar ve Ermeni orta sınıfı arasındaki uyuşmazlık 

durumuna taraf olmayan Osmanlı idaresi, açılan okullara karşı da bir engellemede 

bulunmamıştır.114  

1856 yılında ilan edilen Islahat Fermanı’nda eğitime özel bir bölüm ayrılmış 

ve Osmanlı Devleti himayesinde bulunan gayrimüslimlerin eğitim konusundaki 

hakları bu fermanda belirtilmiştir. Fermanla, Ermeni cemaati dâhil tüm azınlık 

cemaatlerindeki ruhban egemenliğine son verilmesi amaçlanmıştır. Ferman; 

gayrimüslimlerin memur ve subay yetiştiren devlet okullarına Müslümanlarla aynı 

şartlarla girebileceği ve buna ek olarak sivil kuruluşların devletin denetimi altında 

                                           
112  Pamukciyan, Biyografileriyle Ermeniler, s. 212. 
113  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 59. 
114  Seropyan, “Ermeni Okulları”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, c. 3, s. 188. 



38 

olması kaydıyla okul açmalarını, müfredat ve öğretmen atamalarını kendilerinin 

yapabilmesini de hükme bağlamıştır.115  

Islahat Fermanında, din ve mezhep farkı ayırt edilmeksizin tebaanın eşit eğitim 

hakkının bulunduğu vurgulanmış, devletin açtığı rüşdiye ve idadi derecesindeki 

okullara gitmeye zorlayıcı maddeler yer almamıştır. Bu dönemdeki Ermeniler’in, 

eğitimle alakalı reform çalışmalarının diğer azınlık cemaatlerine oranla daha laik ve 

kapsamlı olduğu göze çarpmaktadır.116 

Ermeni cemaatindeki esnaf-amira çatışması 1860’ta hazırlanan 1863’te 

onaylanıp yürürlüğe giren Ermeni Anayasası’yla azalmıştır. Nizamname-i Millet-i 

Ermeniyan olarak da isimlendirilen bu anayasa, cemaat içinde sadece İstanbul’un değil 

eyaletlerden gelecek olan Ermeni vatandaşların oluşturduğu bir genel meclis 

öngörmektedir. Bu dönemden sonra okullardaki Ermeni müfredatları bu meclisin 

yönlendirmeleriyle oluşmuştur.117   

Bu genel meclisle birlikte cemaat eğitimi, ruhbanların kontrolünden çıkarak 

daha dünyevi bir hüviyete bürünmüştür. Genel meclisin, Ermeni milletinin eğitim 

kurumlarını denetlemek ve finanse etmek, okulların ders kitaplarını hazırlamak, 

öğretmenlerin mesleki seviyelerini yükseltip hayat şartlarını iyileştirmek ve aynı 

zamanda Ermeni cemiyetlerinin faaliyetlerine destek sağlamak gibi görevleri vardı. 

Eğitim Kurulu, cemaat okullarının yılsonu bitirme imtihanlarını organize ederek 

mezunlara diplomalarını vermekteydi. Bu kurulla birlikte sadece erkek öğrencilere 

değil kız öğrencilere yönelik okulların açılması da hız kazanmıştır.118  

Cemaat okulları için öğretmen yetiştirilmesi meselesi Osmanlı’da uzun yıllar 

ihmal edilmiş ancak Maarif-i Umumiye Nizamnamesi’nin 53. maddesinde, “Sunuf-ı 

gayr-i müslime mekâtib-i rüşdiyesi için yetiştirilecek muallimler” denilerek 

                                           
115  Ayşe Zamacı, “Ermeni Milliyetçiliğinin Siyasallaşmasında Ermeni Muallimlerinin Faaliyet ve 

Rolleri”, Ermeni Araştırmaları, sayı: 62, 2019, s.49. 
116  Ufuk Gülsoy, “Islahat Fermanı”, DİA, c. 19, TDV. Yayınları, İstanbul 1999, s. 185 vd.  
117  1863 tarihinde ilan edilen Ermeni Millet Nizamnamesi’ne göre; Ermeniler’in kültürel ihtiyaçlarının 

karşılanması, gerekli olan eğitim ve öğretimi erkek ve kız çocuklarına eşitlik üzere vermek ve kilise, 

okul, hastane vb gibi yapıların hayatta kalmasını sağlayacak tedbirler alınması kararlaştırılmıştır. 

Ayrıntılı bilgi için bkz: Hayrettin Şahin, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermenilere Verilen Hak ve 

İmtiyazlar”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 2, sayı: 19, 2014, s. 90-91. 
118  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 754. 



39 

gayrimüslim tebaa için öğretmenlerin eğitim görmelerine imkân tanınmıştır. 

Nizamnamenin 59. maddesi de kadın öğretmen ihtiyacını karşılamaya yönelik bir 

maddedir.119 

Protestan Misyonerleri, XIX. yüzyılda Ermeni cemaatin içindeki 

sürtüşmelerden faydalanarak gelenekselliği reddeden Ermenilere karşı eğitim 

hamlesinde bulunmuşlardır. 1850 yılında Osmanlı Devleti’nde müstakil olarak 

“Protestan Ermeni Milleti” olarak tanınmadan önce Ermeni Protestanlara yönelik 

açılan ilk okul “Pera Erkek Okulu”dur. Daha çok, dünyevi bilgilerin aktarılması 

temelinde müfredatı bulunan okulda İngilizce, Fransızca, İtalyanca, Ermenice, 

Türkçenin yanı sıra matematik, coğrafya dersleri de yer almaktadır. Din dersleri 

Protestan öğretilerinin anlatıldığı pazar günü yapılan İncil derslerinden ibaretti.120  

Amiraların artan baskıları nedeniyle 1834 yılında kapatılan bu okuldan sonra, 

1840 yılında Bebek Yatılı Koleji kuruldu. İngilizce ve sayısal bilimlere ait derslerin 

yanında din derslerinde İncil çalışmaları, akıl ve ahlak felsefesi dersleri de 

verilmekteydi. Bebek Yatılı Okulu l860'da din adamı yetiştirmek üzere Merzifon’a 

taşınmıştır. 1845 yılında Pera Yatılı Kız Okulu açılmış okuma-yazma ve aritmetik 

dışında dilbilgisi, tarih, coğrafya, Ermeni edebiyatı,  ahlak ve dini müzik dersleri 

verilmiştir. Millet olarak tanındıktan sonra, İmparatorlukta Ermeniler’in yaşadığı 

büyük vilayetlerde okullar açmışlardır. 1855’te sadece İstanbul’da ve sayıları 3 olan 

Protestan okulları, 1910 yılında İmparatorluk genelinde 105’e ulaşmıştır.121    

İstanbul başta olmak üzere Anadolu’da pek çok ilde, yetimhane ve anaokulu 

dâhil, meslek okulu ve lise seviyesinde okul ağlarının Ermeni cemaat mensuplarının 

çocukları üzerinde siyasi ve derin kültürel etkiler meydana getirdiği şüphesizdir. Yöre 

insanının kullandığı dili, eğitim dili olarak seçen misyoner okulları, bunun yanında 

Ermenice ve İngilizce de eğitim vermişlerdir. Yazılı klasik Ermenicenin yerine 

                                           
119  Somel, “Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi”, s. 291. 
120  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 181. 
121Ayrıntılı bilgi için bkz: Esra Danacıoğlu, “Osmanlı İmparatorluğu'nda Amerikan Board Okulları ve 

Ermeniler”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, c. 3, sayı: 9-10, 2000, s. 131-145.   

Necdet Sakaoğlu, Ermeniler’in 1859’da İstanbul’da 42, 1874’te 51 okulu olduğunu, 1900’de 

Osmanlı Devleti’nde Ermeniler’in geleneksel, Katolik ve Protestan anlayışlarına mensup 

öğrencilerin gittiği 813 okulu olduğu belirtmiştir. Bkz: Necdet Sakaoğlu, Osmanlı’dan Günümüze 

Eğitim Tarihi, Bilgi Üniversitesi Yay., İstanbul 2003, s. 88. 



40 

gündelik Ermenicenin eğitim dili olarak kullanılması, bunun yanı sıra İngilizcenin de 

öğretilmesi sonucunda modern dünyanın kültürel etkilerine açık hale gelmişlerdir.122  

Misyoner okullarına giden Ermeni cemaatinin çocukları, kısmi de olsa 

Müslüman kültür ortamıyla uyumlu olan geleneksel eğitimin aksine, Hristiyan eğitimi 

alarak dönüştükleri yeni kimlikle, bulundukları geleneksel Müslüman toplum ortamına 

yabancılaşmışlardır. Ayrıca Protestan okul ağındaki eğitim kalitesinin oluşturduğu 

rekabet ortamı kilise okullarının da bir reform sürecine girmesine yardımcı olmuştur. 

Bunun yanında Protestan cemiyetler, yerel Ermeni kültür cemiyetlerinin kurulmasına 

destek vermişlerdir. Örnek olarak İstanbul’daki Andznever kültür cemiyeti, taşradan 

mevsimlik işçi olarak gelen Ermeni köylülere okuryazarlık kursları açarak Türkçe 

öğretmişlerdir. Aynı şekilde Baregordzakan Cemiyeti de işçilere okuma yazma 

öğretmenin yanında ulus fikrini yaymaya çalışmışlardır.123 

1879 yılında Ermeni Kadınlar Birliği kurularak kız eğitiminin geliştirilmesi 

amaçlanmıştır. 1880 yılında bu cemiyetler arasındaki koordine sorununu aşmak için 

İstanbul ve taşrada bulunan cemiyetler birleştirilerek Ermeni Okullar Birliği 

kurulmuştur. Birliğin amacı, Osmanlı Devleti’ndeki mevcut Ermeni okullarında 

birbirine uyumlu bir eğitim sistemi oluşturmaktı. Okullarda, dinî terim ağırlıklı olan 

ve kısıtlı toplumsal işleve sahip klasik Ermenice yerine özellikle yeni Ermenicenin 

öğretilmesinde günün şartlarına göre modern bir eğitim veren okul ağının 

oluşturulması hedeflenmiştir.124   

Önceleri kilise ya da amira oligarşisinin desteklediği geleneksel eğitim 

sisteminden mezun olan Ermeniler, Osmanlı Devleti ile birlikte olmanın kendi 

yararlarına olacağını düşünürlerken; Protestan okullarından mezun olan Ermeniler ise 

devletle ortak çıkarlarının fazla olmadığını görüp kendilerini Osmanlı Devletine bağlı 

hissetmemişlerdir. Özellikle 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı sonrası ve Meclis-i 

Mebusan’ın lağvedilmesinden sonra Ermeni toplumu içerisinde düzenin artık ayakta 

kalamayacak derecede zayıfladığı algısı gelişmiştir. Bundan dolayı Protestan Ermeni 

                                           
122  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 183. 
123  Zeynep İskefiyeli, “Ermeni Kimliğinin Oluşumunda Din Faktörü: Hıristiyanlık, Kilise ve 

Misyonerler”, Akademik Araştırmalar Dergisi, c. 2, sayı: 1, 2007, s. 231 vd.  
124  Somel, “Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi”, s. 293. 



41 

Okulu yöneticileri ve öğretmenleri muhalif bir siyasal çizgi benimsemişlerdir. 

Apostolik kilisesine bağlı Ermeniler, kendi çizgisine bağlı olmayan Ermenileri politize 

olmuş Ermeniler olarak görüp dışlamışlardır.125Politize olmuş Protestan Ermeni 

eğitimcilerin başında Mıgırdiç Portakalyan gelmektedir. Rusya Ermenisi Krikor 

Artsruni’nin fikirlerinden etkilenerek, Ermeniler arasında okullaşmayı 

yaygınlaştırmak amacıyla Ararathian Eğitim Cemiyeti’ni kurmuştur. Sonrasında ise 

İstanbul dışında da hızlı bir okullaşma sürecine girmiş, Van’da 1878 yılında Ermeni 

Öğretmen Okulu kurularak dönemine göre oldukça modern bir eğitim programı 

uygulanmaya başlanmıştır.126  

Ermeni ulusçuluğuna yönelik fikirleri olan Portakalyan, kısa bir zaman sonra 

Ermeni Merkez Lisesi’ni açarak sadece çocuklara değil, yetişkinlere de eğitim 

verilmesini sağlamıştır. Hınçak cemiyetine yakın duran bu lise, Doğu Anadolu’da 

eğitim faaliyetlerini artırarak, köylüler arasında okur-yazarlığı artırıp ulus bilinci 

aşılamaya gayret göstermiştir. Özellikle din dersi verilmesine karşı çıkılan bu 

liselerde, Ermeni kilisesinin eğitime bakışını reddederek, taşradaki okullarda 

öğretmenlik yapan muhafazakâr görüşlü hocaları ve papazları okullardan 

uzaklaştırmaya çalışıyorlardı.127 

 Okul açma konusunda cemiyetlerin yanı sıra bireysel çabalara da 

rastlanmaktadır. Örneğin, Erzurum’da Mıgırdıç Sansaryan tarafından açılan Sansaryan 

Mektebi, yatılı ve parasız eğitim vermekte, mezun olanlar Erzurum ve civarındaki 

Ermeni okullarında öğretmenlik yapmaktaydılar.128 Bu dönemde Osmanlı Ermeni 

cemaatinin eğitim düzeni kendi içinde parçalanmış ve taşradaki okulları kontrol 

edemez hale gelmiştir. Eğitim kalitesi bakımından incelendiğinde Protestan Ermeni 

okullarının geleneksel okullara göre üstünlüğü söz konusuydu. Fırat Koleji denilen ve 

öğretmenlerinin büyük bir kısmı Ermeni olan kolejde,  Ermeni Protestan papazı 

                                           
125  İlhami Tekin Cinemre, “Geç Antik Çağ’da Ermeni Kilisesi’nin Kurumsallaşması”, Asio Minor 

Studies, c. 7, sayı: 1, 2019, s. 95 vd.  
126  Özlem Karasandık, “Ayrılıkçı Ermeni Siyasal Örgütlerine Karşı Osmanlı Devletinin İlk 

Önlemleri”, ERAREN Dergisi, sayı: 16-17, 2004-2005, s. 36. 
127  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 184. 
128  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 762. 



42 

yetiştirilirken diğer yandan Ermenilere milliyetleri, dilleri ve tarihleri hakkında bilgiler 

verecek programlar takip edilmiştir.129  

Merzifon’daki Anadolu Koleji de azınlıkların özellikle Ermeniler’in yoğun 

olduğu okullardan biriydi. Okulda, Ermenice, Türkçe, İngilizce, Fransızca ve Yunanca 

okutuluyordu. Kolejin programında fen bilimleri ve genel kültür derslerinin yanı sıra 

Hristiyanlık tarihi ve felsefesi, Ermeni ve Yunan mitolojisi gibi dersler de vardı. 

Okulda ilk senelerde 100-150 civarında öğrenci varken, daha sonraki yıllarda bu sayı 

giderek artmıştır.130 Osmanlı idaresiyle uyumlu ilişkisi olan ve siyasi faaliyetlerde 

bulunmayan okulların yanında, Protestanlar tarafından açılan benzeri okullarda 

Ermeni tarih, coğrafya ve edebiyatı öğretilerek milli şuur kazandırılması 

amaçlanmıştır.131 

Osmanlı Ermeni cemaati, eğitime her zaman önem vermiş ve bu yönde yapılan 

çalışmaları maddi olarak desteklemişlerdir. Ermeni Maarif Komisyonu’na göre 

1871’de İstanbul’da 18’i erkek, 13’ü kız ve 17’si karma olmak üzere toplamda 48 okul 

vardı, bu okullarda 5822 öğrenci öğrenim görmekteydi. Anadolu’nun muhtelif 

yerlerinde ise 469 okul mevcuttu.132 1878 yılından sonra hız kazanan Ermeni meselesi 

ile birlikte 1892-1896 yılları arasındaki Ermeni olayları, Ermeniler’in eğitim sürecini 

sekteye uğratmıştır. Bu olaylara karışanların büyük bir kısmı öğretmenlerden 

oluşuyordu. Osmanlı belgelerinde “evrâk-ı muzırra”133 olarak isimlendirilen 

                                           
129  Sezer, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Misyonerlerin Türkiye’deki Eğitim ve Öğretim 

Faaliyetleri”, s. 175. 
130  Dilşen İnce Erdoğan, “Merzifon’da Amerikalı Misyonerler ve Ermeniler”, Çağdaş Türkiye Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, c. 4, sayı: 11, 2005, s. 24-25. 
131  Gülbadi Alan, Amerikan Board'ın Merzifon'daki Faaliyetleri ve Anadolu Koleji, TTK Yay., 

Ankara 2008, s. 186. 
132  Ersin Müezzinoğlu, “Ermeni Azınlık Okullarının Ermeni Milliyetçiliğinin Doğuşundaki Rolü”, 

Hoşgörüden Yol Ayrımına Ermeniler, c.  2, Erciyes Ün. Yayınları, Kayseri 2009, s. 94; Mustafa 

Genç,  Dünden Bugüne Ermeni Olayları ve Soykırımı Yalanı, Canik Belediyesi Yayınları, 2. 

baskı, Samsun 2016, s. 34. 
133  Öğretmenlerin, ya bizzat yazdıkları da ya da yasa dışı yollardan temin ettikleri, çocuklarda Ermeni 

millî duyguları uyandıracak, Türklere karşı nefret hisleri canlandıracak ve iki taraf arasında 

kutuplaşmaya yol açacak türden yasaklı yayınlar. Ayrıntılı Bilgi İçin Bkz: Ahmet Halaçoğlu, “XIX. 

Yüzyıl Sonlarında Osmanlı Devleti’nde Yaşayan Ermeniler’in Evlerinde Ermeni Milliyetçiliği 

Hakkında Ele Geçirilen Dokümanlar ve Bunun Ermeni Milliyetçiliğinin Yayılmasındaki Etkileri”, 

Hoşgörüden Yol Ayrımına Ermeniler, c. 1, Kayseri 2009, s. 135. 



43 

belgelerin, halk üzerinde yaygın ve daha etkili bir biçimde öğretmenler tarafından 

kullanılıyor olması ve bu belgelerin eğitimcilerin evlerinde bulunması önemlidir.134  

Ermeni olayları sırasında ölen veya Anadolu’ya kaçan öğretmenler yüzünden 

Ermeni okullarının çoğu öğretmensiz kalmıştır. Okulların kapanmaması için yeni 

mezunlardan öğretmen ataması yapıldığı için de eğitim kalitesini kayda değer 

boyutlarda düşürmüştür.135 Olayların olduğu yıllarda dahi Osmanlı idaresiyle uyumlu 

Berberyan ve Getronagan Koleji gibi Ermeni yüksek eğitimine yönelik okullar 

İstanbul’da açılmaya devam etmiştir. Yeni açılan okullar için Ermeni Maarif-i 

Umumiye Nizamnamesi’nin 129. maddesinde yer alan cemaat okullarında devletin 

görüşüne aykırı ders okutturulmaması ve müfredatın maarif idaresi tarafından tasdik 

edilmesi şart koşulmuştu.136  

II. Abdülhamid döneminde, Ermeni okullarına uygulanan kontrol ve sıkı 

denetim artırılmış edebiyat, tarih ve dini kitap muhtevaları kısıtlanmış dersler 

öğretmenler tarafından sözlü olarak anlatılmıştır.137  Osmanlı maarifi, birliği ve 

eğitimcileri cezalandırsa da asıl sorun, bu okullar dışında kalan eğitim merkezlerinde 

verilen derslerden kaynaklanmaktaydı. Yurt dışından temin edilen okul ve yerel kültür 

derneklerinde yaygın olarak okutulan telif ve tercüme eserler nedeniyle Ermeniler 

arasında ayrılıkçı fikirler yaygınlaşmıştır.138 Azınlık okullarının ders programlarının 

ve kitaplarının incelenmesi amacıyla Maarif Nezareti bünyesinde “Mekâtib-i Ecnebiye 

ve Gayrimüslim Müfettişliği” dairesi oluşturulmuştur. Maarif vekâleti, önlemler 

almaya başladığı dönemde Ermeni Patrikhanesi, Osmanlı idaresine yüzyıllardır 

okunan kitapların illegal statüye sokulmaması gerektiği şeklinde şikâyet yazısı 

göndermiştir.139 

                                           
134  Ersin Müezzinoğlu, “Ermeni Azınlık Okullarının Ermeni Milliyetçiliğinin Doğuşundaki 

Rolü”, s. 95-96. 
135  Zamacı, “Ermeni Milliyetçiliğinin Siyasallaşmasında Ermeni Muallimlerinin Faaliyet ve 

Rolleri”, s. 52. 
136  Taşdemirci, “Türk Eğitim Tarihinde Azınlık Okulları ve Yabancı Okulları”, s. 22-23. 
137  Şamil Mutlu, Osmanlı Devleti’nde Misyoner Okulları, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2005, s. 29. 
138  Mustafa Murat Öntuğ, “Ermeni Mektepleri ve Ulusal Kimlik Oluşumu,” Hoşgörüden Yol 

Ayrımına Ermeniler c. 3, Kayseri 2009, s. 281. 
139  Melek Öksüz, “Osmanlı Topraklarında Hukuki Statü Arayışı ve Varlık Mücadelesinde Amerikan 

Kurumları”, History Studies, c. 2, sayı: 1, 2010, s. 154. 



44 

Maarif Nezareti, sonraki dönemde Ermeni mekteplerine, o zamana kadar 

okutulan kitaplara izin vermiş, ama dışardan ithal edilen ve içinde Ermenistan Krallığı 

ya da Ermenistan şeklinde ibarelerin ve haritaların bulunduğu kitapların 

okutulamayacağını bildirmiştir. 1896 tarihli “Vilâyât-ı Şâhâne Maârif Müdîrlerinin 

Vezâifini Mübeyyin Talimât”ı Ermeni cemaat okullarının ders programlarının ve 

okutulacak ders kitaplarının kontrol tedbirleri için yayımlanmıştır.  Bazı okullarda 

devletin aleyhine eğitim verildiği tespit edilerek kapatılmış ve İmparatorluk 

dâhilindeki tüm Ermeni okullarının ders müfredatını hazırlayan Ermeni Okullar Birliği 

de lağvedilmiştir.140   

1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilanıyla birlikte tekrar açılan Ermeni Okulları 

Birliği, 1914 yılına kadar İstanbul ve taşrada 30’a yakın okul açmıştır. Osmanlı 

Devleti’nin zor şartlarda olduğu dönemlerde, Ermeniler’in hızlı bir okullaşma sürecine 

girmesi dikkat çekmektedir.  Maarif Komisyonunun 15 Temmuz 1910 tarihinde 

hazırladığı rapora göre; Ermenilere ait 44 okul ve bu okullarda toplam 6 bin 516 

öğrenci mevcuttu. Patrikhane başta olmak üzere, cemiyetler ve şahıslar tarafından 

açılan Ermeni okullarının sayısı hızla artmıştır.141  

1911’de Ermeni cemaatinin başvurusu üzerine ders programlarının 

hazırlanması Patrikhaneye bırakılmıştır. Ermeni cemaati tarafından açılan okulların 

sayısı hızla artmış, Patrikhane tarafından 1913-1914 yılında yapılan sayıma göre 

İmparatorluk genelinde 1392 öğretim kurumu kayıt altına alınmıştır.142 Balkan 

Savaşları sırasında okulların denetlenmesi hususunda ortaya çıkan tartışmalarda, 

Ermeni Patrikliği’nin denetlemelere karşı çıkmadığı belirtilerek, Osmanlı vatandaşı 

olduklarını, bu topraklarda dinlerini ve edebiyatlarını koruyarak yaşamak istedikleri 

belirtilmiştir.143  

                                           
140  Zamacı, “Ermeni Milliyetçiliğinin Siyasallaşmasında Ermeni Muallimlerinin Faaliyet ve 

Rolleri”, s. 56. 
141  Deri, Azınlık Okulları, s. 117; Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı 

Okulları, s. 187. 
142  Kahraman Durmuş, “Öğretmenlerin ve Mezunların Bakış Açılarından Ermeni Azınlık 

Okullarında Tarih Öğretimi”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü Tezi, İstanbul 2013, s. 28. 
143  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 753 



45 

Balkan Savaşları’ndan Cumhuriyetin kuruluşuna kadar olan dönemde Ermeni 

okulları eğitim işlevini neredeyse yitirmiştir. İstanbul ve taşradaki öğretmenler, 

ayrılıkçı faaliyetleri destekledikleri için sürgün edilmiş ya da görevlerinden 

uzaklaştırılmışlardır. Birinci Dünya Savaşı yıllarında Osmanlı hükûmeti 

kapitülasyonları tek taraflı olarak kaldırdığını açıklamış ve Ağustos 1915’te “Mekatib-

i Hususiye Talimatnamesi’ni yayımlamıştır.144 Bu Talimatname ile tüm azınlık 

okullarının Maarif Nezareti’nin kontrolü altına alınması amaçlanmıştır. Talimatname 

ile azınlıkların, yalnızca kendi nüfuslarının olduğu mahallerde okul açabilecekleri 

tarih, coğrafya ve Türkçe dersinin Türk öğretmenler tarafından okutulacağı karara 

bağlanmıştır.145  

1916 yılında yayımlanan yeni Ermeni Patrikhane Nizamnamesi ile 

İmparatorluk sınırları içindeki katolikoslar ve patriklikler birleştirilerek Kudüs’e 

sürülmüştür. İşgal yıllarında Talimatname uygulanamamış ve Kudüs’teki Patrikhane 

İstanbul’a taşınmıştır. Ermeni tehcirinden sonra taşradaki Ermeniler’in nüfusu büyük 

oranda azalmış, buna mukabil İstanbul’da yoğunlaşmıştır.146 Milli Mücadele sırasında 

Batılı Devletlerden her türlü desteği ve yardımı gören Ermeni okulları, Büyük 

Ermenistan hayalinin gerçekleştirilmesi için öncü rol oynamışlarsa da Ulusal 

Mücadele’nin zaferle sonuçlanması nedeniyle bu hayallerini 

gerçekleştirememişlerdir.147 

XIX. yüzyılın ilk yarısından itibaren, Batılı devletlerin de desteğini alan 

Ermeni okulları, kendi millî ve siyasî kimliklerini oluşturma çabası içine girmişlerdir. 

Ermeni okullarında okuyan öğrenciler, kendi millî bağımsızlıklarını kazanıp büyük 

Ermenistan’ı kuracak şekilde yetiştirilmiş ve buna teşvik edilmiştir. Yine bu okullar, 

Ermeni milliyetçiliğinin doğuşunda ve gelişmesinde, hem hazırlık aşamasında hem de 

aksiyon safhasında olmak üzere önemli görevler üstlenmişlerdir. 

                                           
144  Bu talimatname, Tevhid-i Tedrisat Kanunu (3 Mart 1924) çıkıncaya kadar yürürlükte kalmıştır.  
145  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923- 1938), s. 37 vd. 
146  Selçuk Akşin Somel, Ermeni Eğitim Kurumları, s.22. 
147  Deri, Azınlık Okulları, s. 136. 



46 

 1.4.2. Rum Okulları  

1453’te İstanbul’un fethedilmesiyle birlikte Rum Ortodoks Kilisesinin 

devamına izin verilmiş, bunun yanı sıra Rumlara birtakım ayrıcalıklar da verilmiştir.  

Osmanlı coğrafyasındaki en etkin ve kalabalık azınlık grup olan Rumlar, birçok okul 

açmış ve bu okullar uzun yıllar boyunca da faaliyet göstermiştir. O dönemde Rumlarda 

eğitim-öğretim daha çok kilisede ve manastırlarda dini metinlerin okutulmasından 

ibaretti. Osmanlı Devletinin bu eğitime katkısı olmadığı gibi engellemeye dair bir 

müdahalesi de olmamıştır. Osmanlı Devletinin Rum okullarına dair bu tutumu XIX. 

yüzyılın ortalarına kadar değişmemiştir.148  

Rum cemaatinin yoğun olarak yaşamakta olduğu İstanbul Şişli-Pera çevresinde 

XIX. yüzyılda 20’nin üzerinde Rum cemaat okulu olduğu görülmektedir. Bu okulların 

açılmasında, dönemin önde gelen Rum tüccarlarının ve bankerlerinin büyük bir rolü 

olmuştur. Rum cemaat okulları içerisinde 3 tanesi, diğerlerine oranla daha önemli 

kabul edilmektedir. Rum okulları içerisinde önemli olarak kabul edilen bu okullar; 

Heybeliada Ruhban Okulu, Fener Rum Okulu ve Kuruçeşme Üniversitesi’dir. Bu 

okullarda daha çok Yunan Dili ve Edebiyatı, İlahiyat, Felsefe, Matematik, Geometri 

vb dersler okutulmaktaydı.149 

1839 Tanzimat Fermanı’nın genel hatlarıyla sınırlarını çizdiği, ardından 1856 

Islahat Fermanı ve 1860’larda biçimlenen milletlere özgü Milli Nizamnameler içinde 

1862 tarihli Rum Ortodoks Milletine ait nizamname ile birlikte, modernleşmenin 

gereği olarak eğitim de kitleselleşmeye başlamıştır. Bu çerçevede yüksek eğitime 

yönelik temel eğitimi verecek okullar, Galata-Pera çevresinde daha modern 

yaklaşımlarla kayda değer hale gelmiş ve Galata-Şişli istikametinde ilerlemiştir.150 

XIX. asırda yükselen Rum burjuvazisi, açtığı okullarla, çeşitli eğitim ve kültür 

amaçlı dernekler aracılığı ile kendi kurumlarını oluşturmayı başarmıştır. Bütün bu 

faaliyetleri, dini otoriteden olabildiğince bağımsız biçimde gerçekleştirmiştir. XIX. 

                                           
148  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları,  s. 84. 
149   Gökçe - Oğuz, “Azınlık ve Yabancı Okulların Osmanlı-Türk Eğitim Sistemine Olan Etkileri”, 

s. 74; Deri, Azınlık Okulları, s. 186. 
150  Pınar Erkan, Tanzimat’tan Cumhuriyete Galata-Şişli Güzergâhındaki Gayrimüslim Cemaat 

Okulları, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), İstanbul Teknik Ün. FBE., İstanbul 2009, s. 62. 



47 

yüzyılın Rum burjuvazisi, Tanzimat sonrası yeni dünya görüşlerinin yeşerdiği bir 

ortamda Patrikhanenin karşısına aynı cemaati ilgilendiren farklı bir güç odağı olarak 

çıkmaktaydı.151  

1869 Maarif-i Umumiye Nizamnamesi ve 1896 yılında yayımlanan “Cemaat 

mektepleri Talimatnamesi” ile Rum okulları,  nitelik ve nicelik bakımından artış 

göstermiştir. Çünkü talimatname ile diğer cemaatlerin okul açma ve yürütme işlerinde 

daha sıkı tedbirler alınmışken,  Rumlara biraz daha fazla serbestlik verilmiştir. Rumlar 

da bu durumdan faydalanarak okullarının sayısını artırdıkları gibi niteliğini de 

yükseltmişlerdir.152 

İkinci Meşrutiyet’in ilanı sonrasında Rum okullarının sayısı daha çok artmıştır. 

1909 yılında Rum Patrikhanesine ait komisyonlar, eğitim sorunları üzerinde sık sık 

toplantılar yapmıştır. Bu toplantılarda haklarını sonuna kadar savunacaklarını, kendi 

hukuk ve imtiyazlarına, millî varlıklarına yapılacak her müdahaleyi protesto 

edeceklerini belirten kararlar almışlardır. 1910 yılında da Rum okullarının hükûmet 

denetimine karşı çıkmaları ve okul hakkında müfettişlere istediği bilgileri vermemeleri 

üzerine Osmanlı idaresi, bazı okulları kapatmıştır.153 

Ulusal Kurtuluş Mücadelesi döneminde ise Rum okulları; Pontus Rum 

Devleti’ni kurmak ve İstanbul’u ele geçirerek Bizans İmparatorluğunu yeniden ihya 

etmek için çaba sarf etmişlerse de Milli Mücadele’nin başarıya ulaşması neticesinde 

bu hayallerini gerçekleştirememişlerdir.154   

1.4.3. Musevi Okulları  

Orhan Gazi zamanında Bursa’da bulunan küçük bir grubun dışında, Osmanlı 

topraklarında ciddi bir Musevi nüfusu bulunmamaktaydı. Museviler, Osmanlı 

topraklarına ilk kez 1492’de İspanyol zulmünden kaçarak Osmanlı Devletine sığınan 

                                           
151  Pınar Erkan, Tanzimat’tan Cumhuriyete Galata-Şişli Güzergâhındaki Gayrimüslim Cemaat 

Okulları, s.63. 
152  Tolga Aktay, “II. Abdülhamid Dönemi Eğitim Politikası Bağlamında Yabancı Okulların 

Konumu”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Trakya Ün. SBE., Edirne, 2018, s. 34.  
153  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 172. 
154  Ayrıntılı bilgi için bkn: Münir Atalar  - Mehmet Deri, “Yunanistan’ın Ülkemize Yönelik Emelleri: 

Pontusçuluk ve Patriklik Siyaseti”, Prof. Dr. Abdulhalûk Mehmet Çay 35. Yıl Armağan Kitabı, 

İKSAD Yayınları, Ankara 2020, s. 429 vd.  



48 

Benî Ahmer Müslümanları ile birlikte 2. Bayezid tarafından getirilmişlerdir. Osmanlı 

Devletinde Museviler diğer gayrimüslimlerden farklı olarak kapalı bir toplum yapısı 

sergilemekteydiler. Bu nedenle de Osmanlı Devletinin diğer azınlıklara gösterdikleri 

haklardan faydalanmakta geciktiler.155 

XIX. yüzyıla gelindiğinde, Osmanlı Devleti’nde yaşanan sosyo-kültürel 

değişim ve dönüşümün de etkisiyle Osmanlı Musevi cemaatinin eğitim sisteminde 

birtakım değişiklik çabaları kendisini göstermeye başlamıştır. Özellikle geleneksel 

olarak Hahambaşılık çatısı altında faaliyet göstermekte olan okulların, nispeten laik 

bir sisteme geçişine yönelik bazı faaliyetler olmuşsa da Hahamların direnci sonucu bu 

faaliyetler başarıya ulaşamamıştır. Osmanlı Devlet okullarına gayrimüslim çocukların 

da alınacağının ilan edilmesine rağmen Musevi toplumundan bu konuda yoğun bir 

talep gelmemiştir.156 

Musevi azınlığın, dönemin şartlarıyla örtüşen okullar kurma çabaları, Rum ve 

Ermeni azınlıklardan daha sonraki dönemlere rastlar. Bunun nedeni ise Musevilerin 

daha kapalı ve tutucu bir toplum olmalarıdır. Musevilerin okul kurma çalışmaları 

Fransa'da başlamıştır. Bu sebeple ilk çağdaş olarak nitelendirilebilecek Musevi Okulu, 

1818 senesinde Metz'de eğitim-öğretim faaliyetlerine başlamıştır. Musevilerin eğitim 

çalışmalarının organizasyonu gayesiyle yapılandırılan "Alliance Israélite Universelle" 

Teşkilâtı, Osmanlı Devleti’nde Musevi eğitim anlayışının çağdaşlaşmasında kılavuz 

olmuştur.157  

1875 yılına gelindiğinde ise Osmanlı Musevileri için önemli bir gelişme 

yaşanmıştır. Merkezi, Paris’te bulunan Alliance Israelite Universelle cemiyeti 

tarafından ilk önce İstanbul’da daha sonra ise çok hızlı bir şekilde Anadolu’nun pek 

çok vilayetinde okullar açılmıştır. Kız okullarında, pratik ev işleri ve aile bilgisi ön 

                                           
155  Taşdemirci, “Türk Eğitim Tarihinde Azınlık Okulları ve Yabancı Okulları”, s. 23 vd. 
156  Zafer İbrahimoğlu, “Gayrimüslim Azınlıklara Göre Türkiye’de Vatandaşlık ve Vatandaşlık 

Eğitimi”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

İstanbul 2014, s. 144. 
157  Ertuğrul, Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 126. 



49 

planda tutulurken, erkek öğrenciler için meslek okulları, ziraat okulları ve ruhban 

okulları açılmıştır.158 

Açılan bu yeni okullar, başta laik bir amaç taşıyor olsa da hahambaşılığın 

direncini kırabilmek adına daha sonraları okul binalarına öğrencilerin ibadetlerini 

yapabilecekleri mekânlar da eklenmiş, okulda öğrenciler öğretmenler ile birlikte sabah 

ve akşam ibadet etmişlerdir. Musevi cemaati, ilk zamanlarda bu okullara mesafeli 

kalıp çocuklarını göndermek istememişse de daha sonraları, okullar cemaatin desteğini 

almış; Osmanlı Musevilerinin büyük çoğunluğu maddi ve manevi olarak bu okulları 

desteklemiştir.159 

Alyans İsrailit Okullarının çoğunluğu ilköğretim, bir kısmı da ortaöğretim 

seviyesindeydi. Okullarda eğitim dili Fransızcaydı ve okullar laik nitelikliydi.  Okulun 

eğitim kadroları Paris’te yetiştirilmekteydi, bu nedenle okulda Fransız kültürü 

hâkimdi. Öğretim programları Paris’te yapılıyor, eğitim-öğretim raporları Paris’teki 

merkeze gönderiliyordu. Bu nedenle bu okullar, daha çok Fransız okulları 

görünümündeydiler.160 

Alyans İsrailit Okullarının müfredatlarında; bilime, siyasete, ticarete ve tarıma 

büyük önem verilmiştir. Tarıma yönelik programlarla kırsal kesimde yaşayan 

Musevilerin, ticarete yönelik programlarla da şehirlerde yaşayan Musevilerin hayat 

standardını yükseltmeyi amaç edinmişlerdir. Çıraklık okullarıyla da yoksul kesimin 

çocuklarını iş sahibi yapıp, Musevi toplumunda orta tabaka oluşturmayı, politikayla 

dünya siyasetindeki ağırlıklarını hissettirmeyi, bilimsel bilgilerle donanmış, kültürlü 

elit bir Musevi toplumu oluşturmayı amaçlamışlardır.161  

Alliance Israélite Üniverselle Teşkilâtı, Osmanlı Devleti bünyesinde verdiği 

çıraklık eğitimini geleneksel bir hale getirmiştir. Marangozluk, demircilik, boyacılık 

gibi birçok meslek alanında açtıkları kurslar oldukça ilgi çekici hale gelmiştir. 1908 

senesine ait bir listede, kursların illere göre mevcut durumu İstanbul'da kursa devam 

                                           
158  Naim Güleryüz, “Alliance İsraelite Okulları”, İstanbul Ansiklopedisi, c. 7, s. 206. 
159  Deri, Azınlık Okulları, s. 149. 
160  Ertuğrul, Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 127. 
161  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi,  c. 1-2, s. 764. 



50 

eden 43 öğrenci, Edirne'de 33 öğrenci, Selanik'te 40 öğrenci, Bağdat'ta 22 öğrenci, 

Bursa'da 16 öğrenci, İzmir’de 27 öğrencinin devam ettiği görülmektedir. 

Bu okullarda İbranice, Fransızca, Türkçe, İngilizce, Almanca, İtalyanca, Vokal 

(Ses Bilgisi), İbrani Grameri, Dil Bilgisi, Tarih, Coğrafya, Aritmetik, Geometri, Tabii 

Bilimler, Müzik gibi dersler okutulmuştur.162 

İstanbul işgal edilince Museviler, okullarına, işyerlerine ve evlerine astıkları 

Türk Bayrağını kaldırıp yerine Süleyman Bayrağı asmaya başladılar. Okullarda Büyük 

Siyon Devleti163 düşüncesi ve ayrılıkçı fikirler işlenmeye başladı.164 

Milli Mücadelenin başarıya ulaşması sonrasında ise bu okullar, yeniden 

devletin denetimi ve gözetimi altına alınmıştır.  

1.5. Azınlık Okullarıyla İlgili Yapılan Düzenlemeler 

1.5.1. Maarif-i Umumiye Nizamnamesi (1869) 

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat’tan önce Hendesehane, Mühendishane-i Bahri-

i Hümayun, Mühendishane-i Berri-i Hümayun ve Mekteb-i Ulûm-ı Harbiye gibi askeri 

okullar, bunun yanında 1838’de Mekteb-i Maarif-i Adliye ve Mekteb-i Ulum-i 

Edebiye gibi askeri okullar ve mesleki eğitim kurumu niteliğinde okullar açılmıştır.165 

Osmanlı Devleti’nde eğitim çalışmaları Tanzimat’tan önce, Meclis-i Umuru Nafia 

tarafından yerine getiriliyordu. 1839’da oluşturulan Mekâtib-i Rüştiye Nezâreti, 

1847’de Mekâtib-i Umumiye Nezâreti’ne dönüştürülmüştür. 1857 tarihinde ise 

Maârif-i Umumiye Nezâreti kurularak, eğitim çalışmaları devlet tarafından sevk ve 

idare edilmeye başlanmıştır.166  

Devletin resmi okullarında Müslim ve gayrimüslim okullarını kapsayan ilk 

kapsamlı eğitim reformu, 1856 yılında yapılmıştır. Buna göre ilk eğitim kademesi, 

gerek Müslümanlar gerekse gayrimüslim cemaatler açısından dinî ağırlıklı olacaktı. 

                                           
162  Haydaroğlu, Osmanlı İmparatorluğu’nda Yabancı Okullar, s. 189. 
163  Sınırları Nil'den Fırat'a olan Büyük Musevi Devleti (Arz-ı Mevud) idealidir. 
164  Deri, Azınlık Okulları, s. 132. 
165  Ali Akyıldız, Tanzimat Dönemi Osmanlı Merkez Teşkilâtında Reform, Eren Yay., İstanbul 

1993, s.226. 
166  Süleyman Büyükkarcı, Türkiye’de Amerikan Okulları, Yelken Basım Yayın, Konya 2004, s.38 



51 

İlköğrenim seviyesindeki okulların öğretmenleri, ilgili cemaatin ruhban sınıfı 

tarafından atanacak ve eğitim dili de cemaatin kendi anadili olacaktı. Orta eğitimdeki 

okullar, yani rüşdiye mekteplerinde, eğitim dili Türkçe, yüksek eğitim kademesinde 

ise eğitim dili, öğretilen sahanın uzmanlık dili neyse o dil olacaktı. Rüşdiye mektepleri, 

müfredatında İslami nitelikli derslerin ağırlığı nedeniyle gayrimüslimler tarafından 

talep görmemiştir.  Buna karşın, Mekteb-i Tıbbiye ve Mühendishâne gibi üniversite 

niteliğinde meslek yüksekokullarında Müslümanlar ile gayrimüslimler bir arada 

eğitim görmeye başlamışlardır.167    

Osmanlı Devleti, yabancı okulların ve azınlık okullarının istenmeyen 

faaliyetlerinin farkındaydı. Osmanlı idaresi, sadece kendi eğitim kurumlarına 

çekidüzen vermekle sınırlı kalmayarak, yabancı okulları ve azınlık okullarını denetim 

altına almak amacıyla, köklü ve kapsamlı bir girişim olarak 1869 tarihinde Maarif-i 

Umûmiye Nizamnâmesi168ni yayımlamıştır. Nizamnâme, Osmanlı Devletinin bu 

alanda attığı ilk önemli adımdır.169  

Azınlık okullarının denetimi hususundaki en kapsamlı hukuki düzenleme olan 

Maarif-i Umûmiye Nizamnâmesi, 5 bölüm ve 198 madde olarak hazırlanmış, düzensiz 

olan eğitim kurumlarını ve faaliyetlerini belirli bir düzene bağlamıştır. Osmanlı 

Devleti’nde eğitim ve kültürle ilişkili konular artık bu nizamnamenin kuralları 

doğrultusunda yürütülmeye çalışılmış, eğitimin hemen hemen her aşamasına ilişkin 

hükümler getirmiştir.170 

Maârif-i Umûmiyye Nizâmnâmesi ile imparatorluk dâhilindeki mahalle 

mektepleri, rüşdiyeler, Mekteb-i Sultânî, yerli gayrimüslim cemaat okulları ve yabancı 

okullar tanımlanmıştır. Nizamnameye göre, imparatorluktaki okullar iki gruba 

ayrılmıştır: Birincisi genel okullardır ve bunlar Maarif Nezareti’ne bağlıdır. İkincisi 

                                           
167  Eryılmaz, Osmanlı Devleti’nde Gayri Müslim Tebaanın, s. 169 Ayrıca bkz: “Cemil Koçak, 

“Tanzimat’tan Sonra Özel ve Yabancı Okullar”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi, İletişim Yay., c.2, s.486. 
168 Arşiv Belgelerine Göre Osmanlı Eğitiminde Modernleşme, (Yay. Haz. Muzaffer Albayrak, 

Kevser Şeker), Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Yayınları, İstanbul 2014, s.100-103 
169  Mustafa Serhan Yücel, Türkiye’de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926), 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi),  Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi SBE., Bilecik 2016, s. 8. 
170  Zengin, “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve Din 

Eğitimi”, s.141;Yücel, Türkiye’de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926), s. 9. 



52 

ise özel okullardır. Kuruluş ve yönetimi özel kişiler ve cemaatlerin sorumluluğunda 

olup sadece denetimi Maarif Nezareti’ne aittir. Burada “özel okul”dan maksat, 

devletin ve İslâmi vakıfların dışında olan bütün eğitim müesseseleridir.171 Nizamname 

ile devlete, sadece Müslümanlara değil, gayrimüslimlere yönelik olarak da okul açma 

sorumluluğu getirilmiştir. Nüfusu,  dinî açıdan karışık olan köy ve mahallelerde ise 

devlet, yalnızca Müslümanlar için değil, hangi cemaat mevcutsa o cemaat için de 

ilkokul açacaktı.172 Devletin açacağı bu cemaat ilkokulunda, din derslerini yerel 

ruhbanlar verecekti. 

Nizamnameye göre okul açılabilmesi için, İstanbul’da Maarif Nezareti’nden, 

vilayetlerde ise valiliklerden ruhsat alınması gerekmektedir. Söz konusu kuruluşlarda 

öğretmenlik yapacak olanların elinde Maarif Nezareti tarafından onaylanmış bir 

diploma bulunması, bu okullarda genel ahlaka ve siyasete aykırı derslerin 

okutulmaması ve bunun sağlanması için de okutulacak dersler ile kitapların Maarif 

Nezareti tarafından uygun görülüp onaylanması gerekmekteydi.173   

Osmanlı tarihi ve coğrafya gibi kültür dersleri, azınlığın mensubu olduğu 

anadilde anlatılacaktı. Ortaokul ve lise seviyesindeki devlet idadilerinde ve sultanî 

mekteplerinde Müslüman ve gayrimüslim gençler karma eğitim göreceklerdi. Tatil 

günleri ise her dinin kendi kutsal günleri dikkate alınarak belirlenecekti.174   

Bu koşulların sağlanamaması halinde, okulların açılmasına ruhsat 

verilmeyeceği, belirlenen kurallara uymayanların okullarının kapatılacağı ve 

kendilerinin de cezalandırılacağı belirtiliyordu.1869 Nizamnamesi ile, yeni açılan 

                                           
171  Osman Nuri Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 3-4, Eser Neşriyat, İstanbul 1977, s. 1267. Bkn: 

Yüksel Çelik, Dünden Bugüne Özel Öğretim Kurumları 1, Özel Okullar, MEB Yay., Ankara 

1991, s.21. 
172  Zengin, “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve Din 

Eğitimi”, s. 151. 
173  Taşdemirci, “Türk Eğitim Tarihinde Azınlık Okulları ve Yabancı Okulları”, s. 26. 
174  Hasan Ali Koçer, Türkiye’de Modern Eğitimin Doğuşu ve Gelişimi, MEB Yayınları, İstanbul 

1970, s.83-87. 



53 

okullar için resmi ruhsat şartı aranırken, daha önceden açılan ruhsatsız okullar için de 

ruhsat alma zorunluluğu getirilmişti.175 

Gayrimüslimlere yönelik eğitim siyaseti nispeten liberal bir nitelik taşırken I. 

Meşrutiyet dönemindeki belirsizlikler ve 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı’nın ülkede 

meydana getirdiği yıkım, siyasal konjonktürü de değiştirdiği için devletin 

gayrimüslimlere yönelik eğitim siyaseti de ilerleyen yıllarda değişmiştir. Bu siyasetin 

değişmesinde Osmanlıcılığın imparatorluğun bütünlüğünü muhafazasında yetersiz 

kalması ve gayrimüslim azınlıkların ayrılıkçı eylemlerde bulunması etkili olmuştur. 

Bu dönemde, cemaat okullarına yönelik denetim ve gözetim mekanizmalarına ağırlık 

verilmiştir. Bu duruma Maarif Nizamnamesi’nin özgürlükçü maddelerinden istifade 

eden misyonerlerin cemaat okullarına müdahaleleri de etki etmektedir.176  

Azınlık okullarının ayrılıkçı faaliyetlerinden, devleti korumayı amaçlayan 

Osmanlı idaresi, Maarif-i Umumiye Nizamnamesini yayımlamışsa da azınlık okulları 

zararlı faaliyetlerine devam etmiştir.   

1.5.2. Mekatib-i Gayrimüslime ve Ecnebiye Müfettişliği İdaresi (1886) 

6 Mayıs 1886 yılında azınlık ve yabancı okulların teftişi,  ders programlarının 

kontrolü ve kitaplarının incelenmesi için Münif Paşa tarafından Maarif Nezareti 

bünyesinde, “Mekatib-i Gayrimüslime ve Ecnebiye Müfettişliği İdaresi” kurulmuştur. 

Böylece azınlık okulları ile yabancı devlet okulları, ilk defa “Müfettiş-i Mahsusa” 

aracılığıyla denetlenmeye çalışılmıştır.177  

Kurulan bu müfettişlik sayesinde, azınlık okullarında ayrılıkçı ideolojik 

propagandalar yapılması önlenecek ve ruhsatsız okullar da tespit edilecekti. 1888 

yılında ise bu müfettişliklerin sayısı artırılmıştır.178 Okulların resmi izinli olup 

olmadıklarının kontrol edilmesi, okuldaki derslerin ders programlarında beyan edildiği 

                                           
175   Hamza Altın, “1869 Maarif-i Umumiye Nizamnamesi ve Öğretmen Yetiştirme Tarihimizdeki 

Yeri”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 13, sayı: 1, 2008,  s. 271 vd.; Ertuğrul, 

Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 231. 
176  Bayram Kodaman, Abdülhamit Devri Eğitim Sistemi, TTK Yayınları, Ankara 1988, s.69-70. 
177  Teyfur Erdoğdu, “Maarif-i Umumiyye Nezareti Teşkilatı - I”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 

c.51, sayı: 1, 1995, s. 192. 
178  Hakan Özdemir, “Osmanlı İdaresinin Ermeni Okullarına Yaklaşımı (1878-1900)”, Tarih Okulu 

Dergisi, sayı:13, 2012, s.129. 



54 

üzere verilip verilmediğinin tetkik edilmesi,  dersin işlenişi sırasında öğretmenlerin, 

öğrencilere ders kitabı dışında sözlü olarak ideolojik söylemler içinde bulunup 

bulunmadıkları, coğrafya ve tarih ders kitaplarındaki bilgilerin ve coğrafi 

adlandırmaların doğruluğu gibi hususlar bu müfettişlik kurumu tarafından kontrol 

edilmiştir.179 1869 Maarif-i Umumiye Nizamnamesinde olduğu gibi bu müfettişliğin 

aldığı kararların bağlayıcılığı olmamış,  kanunların getirdiği yükümlülüklere uymak 

istemeyen azınlıklar, faaliyetlerine devam etmişlerdir.  

II. Abdülhamid döneminde azınlıklara yönelik eğitim politikası değişmiştir. 

Gayrimüslimler, bu dönemde devlet okullarında sadece İslâm dinine yer verildiği için 

kendi kurdukları okullara gitmeyi uygun görmüşlerdir. II. Abdülhamid döneminde 

İstanbul’daki devlete bağlı üç resmî idadide öğrenim gören 654 öğrencinin 57 tanesi 

gayrimüslimdi. Buna karşılık 17 gayrimüslim idadide 2 bin 322 öğrenci 

bulunmaktaydı.  İstanbul’da devlete ait 30 rüştiye mektebinde 4 bin 503 öğrenci 

öğrenim görürken, cemaatlerin gayrimüslim rüştiyelerinde 13 bin 025 öğrenci öğrenim 

görmekteydi.180 Gayrimüslimlerin devlet okullarına gelmemelerinin sebebini, bu 

okullarda kendi dinlerine ait derslerin olmamasıyla açıklamak mümkün değildir. 

Azınlıkların bu dönemde elde ettikleri eğitim üstünlüğü gözden kaçacak gibi değildir. 

Bu rakamların çok bariz bir şekilde ortaya çıkardığı sonuç şudur: Hem nicelik hem de 

nitelik bakımından gayrimüslimlerin, Müslümanlara nispetle eğitim alanındaki 

üstünlüğü tartışılmazdır. 

1.5.3. Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi (1915)  

II. Meşrutiyet’ten sonra açılan Meclis-i Mebusan’da devlet okullarına olduğu 

gibi azınlık okullarına da Maarif bütçesinden ödenek verilmesi kararı çıkmıştır. Maarif 

Nezareti’nin, mali desteğine karşılık, cemaat mekteplerini denetleme ısrarı, 

gayrimüslimlerce bir hak ihlali olarak görülmüştür.181 Gayrimüslim milletvekilleri, 

eğitim alanında İttihat ve Terakki hükûmetinin attığı merkeziyetçi adımlardan 

şikâyetçi olduklarını belirterek, Maarif Nezareti’nin Patrikhane kurumlarına 

                                           
179  Somel, Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi, s.77-79. 
180  Zengin, “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda Gayrimüslimler ve Din 

Eğitimi”, s. 155. 
181  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 3-4, s. 1275. 



55 

başvurmadan cemaat okullarındaki eğitime müdahale ettiğini ve okulların işleyişi ile 

ilgili olarak öğretmenlerden istatistik ve ders programları talep ettiğini belirten bir 

takrir yayımlamışlardır. Bu olaylardan İttihat ve Terakki idaresinin, gayrimüslim 

okullar üzerindeki etkisini artırıp, cemaatlerin ve Patrikhanelerin eğitimdeki 

ağırlıklarını azaltmaya yönelik adımlar attığı anlaşılmaktadır.182  

Balkan Savaşları sonrasında İttihat ve Terakki, gayrimüslim cemaat 

mekteplerinin imparatorluktaki özerkliklerini ortadan kaldırmış ve merkezî otoriteye 

bağlama politikası uygulamıştır. Balkan Savaşları sonrasında Sırpların ve Bulgarların 

imparatorluk sınırlarındaki varlığı sona ermiş, Rum nüfusunun büyük bir kısmı 

genişleyen Yunanistan sınırları içerisinde kaldığı için Rum nüfus sayısında ciddi bir 

azalma söz konusu olmuştur. 1913 yılı sonrasında eğitim anlayışında değişikliğe 

gidilmiş ve Tedrisat-ı İbtidaiye Kanunu (İlköğretim Geçici Yasası) çıkarılmıştır.183 Bu 

kanunla Maarif Nezareti’nin bütün özel ve gayrimüslim okulları kontrol ve teftiş 

etmesi esası getirilmiştir. Aynı zamanda adı Meclis-i Kebir-i Maârif olan Büyük 

Eğitim Meclisi’ne, kitap seçimi, ders dağıtım çizelgeleri yönetmeliğin hazırlanması, 

öğretmenlik sınavlarının yapılması ve disiplin işlerinin takibi gibi görevler 

verilmiştir.184 Maarif Nezareti, 1914 yılında kendi eğitim takvimini tüm gayrimüslim 

okullarında uygulatarak bütün okulların yaz tatiline aynı anda girmesini 

kararlaştırılmıştır.185 

İttihat ve Terakki Fırkası’nın gayrimüslimlere yönelik siyaseti, partinin 

ideoloğu olan Ziya Gökalp’in yaptığı açıklamalardan anlaşılmaktadır. Gökalp, cemaat 

kavramına değinerek genel olarak Avrupa’da Protestan, Katolik, Musevi 

cemaatlerinin kendi içlerinde eğitim özerkliği, hukuki imtiyazları, yasama hakları ve 

kamusal otoritelerinin olmadığını, buna rağmen Osmanlı sınırları içinde yaşayan 

gayrimüslim cemaatlerin, kendi içlerinde eğitim müfredatlarına, yasama hakkına, 

hukuki imtiyazlara ve kamusal otoriteye sahip olduklarına dikkat çekmiştir. Gökalp, 

                                           
182  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 3-4, s. 1278-79. 
183  Lütfi Budak - Çiğdem Budak, “Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne İlkokul 

Programları (1870-1936)”, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, sayı: 3/1 2014, 

s. 377. 
184  Büyükkarcı, Türkiye’de Rum Okulları, s. 41. 
185  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 3-4, s. 1281-82. 



56 

bu otoritelerin devletin tekelinde olması gerektiğini belirterek cemaatlerin kamusal 

yetkilerinin olamayacağını savunmuştur.186 Osman Nuri Ergin, bu durumu “Bu 

dönemde mebuslar, azınlıklar ve gazeteciler birer vesile ile susturulmuş ve sindirilmiş, 

yabancı hükûmetlerin dayandıkları kapitülasyonlar kaldırılmış, hatta mektepleri 

ellerinden alınıp Maarif’e verilmişti” şeklinde açıklamaktadır.187   

Birinci Dünya Savaşının çıkması üzerine Osmanlı hükûmeti, 9 Eylül 1914’te 

tüm yabancı büyükelçiliklere, 1 Ekim 1914 tarihinden itibaren bütün ticari ve adli 

kapitülasyonların kaldırıldığını bildirmiştir. İngiltere, Fransa ve Rusya gibi ülkelerin 

diplomatik himayesi altındaki yabancı okullar Maarif Nezareti tarafından 

kapatılmıştır.188 Osmanlı hükûmeti, azınlık okullarını kontrol altına alıp denetlemek 

için 20 Ağustos 1915 yılında Mekatib-i Hususiye Talimatnamesini yayımlamıştır.189  

Talimatname, Osmanlı Devletinin azınlık ve yabancı okulların denetimi 

hususunda o tarihe kadar yaptığı en kapsamlı düzenlemeydi. Bu talimatname ile 

azınlık ve yabancı okullar, gözetim altına alınmaya çalışılmış, gayrimüslim 

azınlıkların ve yabancıların yeniden okul açmaları oldukça zorlaştırılmıştı.190 

Talimatnamede azınlık okulları “Masrafları, bireyler tarafından ve hükûmetçe 

tanınmış Türkiyeli cemaat, cemiyet ve şirketler tarafından sağlanarak açılan 

mektepler” şeklinde tanımlanmıştır.191 Burada, büyüklüğü ve yapısı ihtiyacın üstünde 

olmayan, oluşturacakları gürültü diğer okulların ve cemaat mabetlerinden 

işitilmeyecek uzaklıkta, Türk dili, tarih ve coğrafya derslerinin Türkçe olarak ve Türk 

öğretmenler tarafından okutulması istenmektedir.192 Birinci Dünya Savaşı’nın 

etkisiyle okulların birçoğu kapandığı için, bu talimatnamenin kararları istenildiği gibi 

uygulanamamıştır. Müttefik güçleri, Maarif Nezareti’nin İstanbul’daki cemaat 

okullarını denetleme yetkisine son vermişlerdir.193 Milli Mücadele Dönemi’nde, 

                                           
186  Somel, Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi, s. 83. 
187  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 3-4, s. 1286. 
188  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 33. 
189  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923- 1938), s. 37. 
190  Vahapoğlu, Osmanlıdan Günümüze Azınlık Okulları, s. 91.  
191  Ertuğrul, Azınlık ve Yabancı Okulları ve Türk Toplumuna Etkileri, s. 182. 
192  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923- 1938), s. 28. 
193  Somel, Gayri Müslim Okulları, s. 35. 



57 

TBMM hükûmeti, Türkiye’nin menfaatlerine ters düşmemek ve Mekâtib-i Hususiye 

Talimatnamesi’ndeki şartlara uyulmak kaydıyla azınlık okullarının açılmasını kabul 

etmiştir. 

Görüldüğü gibi Talimatname ile azınlık okulları ve yabancı okullar, denetim 

altına alınmaya çalışılmışsa da Osmanlı Devletinin Birinci Dünya Savaşından mağlup 

çıkması üzerine azınlık okulları, Milli Mücadele zaferle sonuçlanıncaya kadar 

faaliyetlerine devam etmişlerdir.   

XIX. yüzyıl, milliyetçilik fikirlerinin, demokratik düşünce ve hareketlerin 

güçlendiği, aynı zamanda mutlak monarşilerin devrildiği bir dönemdir. Balkanlar’da 

Osmanlı tebaasındaki gayrimüslimler Avrupalıların teşvik ve desteğiyle bağımsız 

devlet haline gelmek için Osmanlı Devleti’ne karşı ayaklandılar. Bu dönemde, elden 

çıkan coğrafyalardaki Müslüman nüfusun Anadolu'ya yönelmesi ve Anadolu'da 

Müslüman nüfusun artması sebebiyle devletin geleceğinin Müslüman nüfusa ve 

İslâmcılığa bağlı olduğu şeklinde bir siyasi irade ortaya çıkmıştır.194  

İslâmcılık akımı da imparatorluğu bir arada tutmaya yetmemiştir. Bunun 

üzerine İttihat ve Terakki döneminde bir siyasi akım olarak Türkçülük akımı ön plana 

çıkmıştır ve bu ortamda savunmacı bir refleksle gelişmiştir. İttihatçıların idaresinde 

ortaya çıkan Türk milliyetçiliği düşüncesi bir yandan Türklerin, Anadolu 

coğrafyasında tutunabilme umudunu güçlendirse de Osmanlı’yı oluşturan Türk dışı 

azınlıkların kendilerini yalnız ve korunmasız hissetmelerine yol açmıştır. Türk 

milliyetçiliğinin gelişmesi sonrasında Osmanlı kimliğindeki değişimin bir sonucu 

olarak, 1910’lu yıllardan itibaren gayrimüslimler “Osmanlı ulusu” tanımlaması içinde 

yer alamamaya ve vatandaştan ziyade “azınlık” olarak tanımlanmaya başlamıştır.195  

1913’te Bulgaristan’da yaşayan Türkler ve Müslümanlar ile Trakya’da yaşayan 

Ortodoks Bulgarların mübadelesi ve Ege kıyısındaki Rumlarla, Makedonya 

Müslümanlarının mübadelesi için antlaşmalar yapılmıştır. İttihatçıların Anadolu’yu 

Türk yurdu haline getirmek için attıkları önemli adımlardan biri de 27 Mayıs 1915’te 

                                           
194  Azmi Özcan, "Osmanlıcılık", DİA., c. 33, TDV Yayınları, İstanbul 2007, s. 487. 
195  Okutan, Tek Parti Döneminde Azınlık Politikaları, s. 74. 



58 

Geçici Tehcir Yasası’nı çıkarmalarıdır.196 Bu süreçte Osmanlı Devleti ile azınlık tebaa 

arasındaki en büyük kırılma noktasını Rusya, Fransa, İngiltere ve İtalya’nın Birinci 

Dünya Savaşı’nda Osmanlı topraklarına saldırması ve azınlıkların bu devletlerle gizli 

antlaşmalar yapmaları oluşturmaktadır.197  

Azınlıkların, Birinci Dünya Savaşı’nda işgalci İtilaf Devletleri’yle işbirliği 

içerisinde olması sebebiyle Anadolu’dan sürgün edilmelerini, Anadolu’nun 

Türkleştirilmesi bağlamında da değerlendirmek mümkündür.198 Osmanlı Devleti için 

savaşı bitiren Mondros Ateşkes Antlaşmasının hükümleri, azınlıkların ve İtilaf 

devletlerinin Anadolu’daki faaliyetlerini kolaylaştırmıştır.199  

İtilaf devletlerinin verdiği her türlü destekten cesaret alan azınlıklar, cemiyetler 

kurarak bağımsızlıklarını kazanma arzusuyla Büyük Yunanistan, Büyük Ermenistan 

ve Pontus Devleti hayalleri kurmaya başlamışlardır. Anadolu’nun özellikle Hıristiyan 

ekalliyetlerin yoğun olduğu bölgelerini işgal eden İngiliz, Fransız ve Yunanlılara karşı 

Türk halkı Anadolu’da milli direnişi başlatarak cevap vermiştir. Millî Mücadelenin 

sistematik bir şekilde yürümesinde önemli bir fonksiyon üstlenen kongrelerde alınan 

karar ve uygulamalar, azınlıkları da ilgilendirmekteydi. Aslında Milli Mücadele 

hareketi, yoğun olarak Anadolu’nun uç noktalarındaki Ermeni ve Rum azınlıklarına 

karşı yapılmıştır.200  

Bilindiği gibi Türk devletlerinin, hâkimiyetleri altındaki etnik unsurlara karşı 

tavrı, onların asimile olup yok olmasına değil, tam aksine mevcudiyetlerinin devamına 

yönelik politika oluşturma şeklindedir. Bunun için gerektiğinde eğitim kurumları 

açılmış, böylelikle yeni nesillerin mensup oldukları grubun bir bireyi olabilecek 

niteliklere kavuşturulması için gerekli tedbirlerin cemaatlerce alınmasına engel 

olunmamıştır. Gerektiğinde cemaatler icap ettiği şekilde desteklenmiştir. Yeni 

                                           
196Bilgiç, “Osmanlı Devleti’nde Azınlıklar”, s. 344; Cafer Ulu, Türkiye Cumhuriyeti'nde 

Ermeniler, Atatürk Araştırma Merkezi Yay., Ankara 2009, s. 33 vd. 
197  Süleyman Beyoğlu, “1915 Tehciri Hakkında Bazı Değerlendirmeler”, Ermeni Meselesi Üzerine 

Araştırmalar, (ed. Erhan Afyoncu), Tarih ve Tabiat Vakfı Yayınları, İstanbul 2001, s. 186. 
198  Elçin Aktoprak - Celil Kaya, 21. Yüzyılda Milliyetçilik Teori ve Siyaset, İletişim Yay., İstanbul 

2010, s.19. 
199  Selahattin Tansel, Mondros’tan Mudanya’ya Kadar, c. 1, MEB Yayınları, İstanbul 1991, s. 84. 
200  Ahmet Yaşar Akkaya, Menderes ve Azınlıklar, Mühür Kitabevi, İstanbul 2011, s. 9. 



59 

nesillerin yetiştirilmesinde, etnik unsurların kimlik ve kişilik kazanmasında eğitim 

kurumları, en önemli rolü üstlenmektedir.  

Eğitimin tarifindeki ortak nokta, onun bir şekillendirme süreci olmasıdır. 

Eğitimin gayelerinden biri toplumun ihtiyaç duyduğu özelliklerin önceden tespit edilip 

öğrenciyi toplumun iktisadi, sosyal ve siyasi yapısına uygun hale getirmektir. Bu, 

ancak; eğitim politikasının tespit edilmesi, kendisini etkileyecek faktörlerin amaca 

göre yeniden düzenlenmesi ve eğitimin felsefi temeller üzerine oturtulmasıyla 

gerçekleşebilir. Eğitim sisteminin şekillendirdiği insan, toplumsal hayatta rol alıp 

etkili olmaya başladığı andan itibaren hem toplumu hem de kurumları etkileyecektir. 

Bu etkileme, milli bütünlüğü koruduğu, sosyal barışı ve huzuru sağladığı sürece 

olumlu yöndedir.201  

Hiçbir siyasi sistem devletin ve toplumun geleceğiyle alakalı gördüğü 

konularda kendisine muhalif insanların yetişmesine izin vermez. Devletin, eğitim 

mekanizmasını kontrol edilemeyen odaklara teslim ederek ihmal göstermesi, ülke 

insanlarının bir kısmının hedeflenen nitelikleri taşımamasına sebep olacaktır. Yakın 

zamanda ülkemizde yaşanan kalkışmada örneğini gördüğümüz üzere bu durumda en 

fazla etkilenen, toplum ve devletin kendisidir. Okullarını siyasi çekişme ve politik 

oyunların dışında tutabilen devletler, varlıklarını devam ettirme imkânını elde 

edebilirler.  

Farklı kültür, inanç veya etnisiteye sahip azınlıkların problem oluşturması 

çağımızda ortaya çıkan bir olgu değildir. Problemler daha çok idari ve hukuki 

alanlardaki yapılanmalardan kaynaklansa da farklı din mensupları arasındaki çatışma 

ihtimalini ortadan kaldırmanın en etkili yolu; ilişkiler arasında çatışmaya yol 

açmayacak şekilde planlanmış bir eğitim müfredatından geçmektedir. Osmanlı 

Devleti’nin himayesinde yüzyıllar boyu yaşamış, onun egemenliğinde varlığını ve 

kimliğini korumuş azınlıkların, devletin otoritesi zayıfladığında bağımsızlık peşinde 

koşma nedenleri, bu noktaya nasıl gelindiği ya da getirildikleri hususları ve bu duruma 

gelmelerinde eğitimin rolü gibi hususlar dikkatle incelenmesi gereken konulardır.  

                                           
201  Beyza Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, Gün Yayıncılık, Ankara 2001, s.19. 



60 

Öğretim kurumlarının, mezhep farklılıklarına göre faaliyet gösterdiği Tanzimat 

öncesi dönemde, örgün eğitim kurumlarında, aynı anda farklı dinlerin genel müfredat 

içine konularak birer ders olarak okutulması düşünülmemiştir. Farklı dini eğitimlerin 

aynı anda örgün öğretim alanına taşınması ise Tanzimat sonrası dönemde 

gerçekleşmiştir. Tanınan haklara rağmen hedeflenen milli birliğin sağlanması 

konusunda istenilen sonuca ulaşılamamıştır. Osmanlı Devleti’nin Tanzimat 

sonrasındaki eğitim uygulamaları incelendiğinde azınlıklara verilen haklar, dış 

saiklerin de etkisiyle devletin varlığını ve bekasını tehdit eder duruma gelmiştir. 

 



61 

İKİNCİ BÖLÜM 

LOZAN ANTLAŞMASI’NDAN GÜNÜMÜZE AZINLIK 

OKULLARI VE HUKUKİ DÜZENLEMELER (1923-2020) 

 

2.1. Lozan Antlaşması’nda Azınlıklar 

Millî Mücadeleden sonra kurulan Türkiye Cumhuriyeti Devleti, azınlıkların 

durumunu Lozan Antlaşması’na1 göre şekillendirmiştir.  Milletler Cemiyeti 

kriterlerine göre azınlıklar; etnik, dilsel, dinsel azınlıklar olmak üzere üçe 

ayrılmaktadır. Bununla birlikte, Türkiye 1923 Lozan Antlaşması’nda bu üç azınlık 

kategorisini de kabul etmemiş ve yalnızca Gayrimüslim yurttaşların azınlık olduğunu 

ve uluslararası azınlık korumasından faydalanabileceğini bildirmiştir.2 

24 Temmuz 1923’te imzalanan Lozan Antlaşması, yeni Türkiye 

Cumhuriyeti’ni kurarken, Osmanlı Devletinden miras kalan azınlıklar meselesine de 

siyasal ve hukuksal bir çözüm getirmiştir. Bu nedenle de azınlıklar konusunda 

Türkiye’yi bağlayan temel hukuki metin Lozan Antlaşmasıdır. Lozan Antlaşması’na 

göre; Türkiye’deki azınlıklar dini anlayışa göre sınıflandırılmış olup, Müslüman 

olmayan Rumlar, Ermeniler ve Musevilerden oluşmaktadır. Antlaşma ile azınlıkların, 

Müslüman halkla hemen her alanda eşit olduğu kabul edilmiştir. Böylece Lozan 

Antlaşması’nda azınlıklar konusu, uluslararası düzlemde bir sorun olmaktan 

çıkmıştır.3 

Lozan Antlaşması ile gayrimüslimlere “azınlık” statüsü verilmiş, bu statünün 

tanımı ve azınlıkların sahip olacakları haklar bu anlaşmayla belirlenmiştir. Lozan 

Antlaşması ile azınlık kavramı kesinlik kazanmış, artık fiiliyatta da azınlık 

uygulamasına geçilmesi sağlanmıştır. Antlaşma, gayrimüslimlere azınlık statüsü 

                                           
1  Şerafettin Turan, “Lozan Antlaşması”, DİA., c. 27, TDV. Yayınları, İstanbul 2003,  s. 214. 
2  Murat Saraçlı, Avrupa Birliği ve Türkiye’de Azınlıklar, Lotus Yayınları, Ankara 2006, s. 126. 
3  Haktan Birsel, Lozan’dan AB Sürecine Türkiye'nin Azınlık Politikaları, IQ Kültür Sanat 

Yayınları, İstanbul 2011, s.102. 



62 

verirken, onların kendi inanç, örf ve âdetleri çerçevesinde birtakım ayrı haklara sahip 

olmalarını da onaylamaktaydı.4 

Lozan Antlaşması’nda, Batı ülkelerinin Osmanlı döneminde olduğu gibi 

azınlık haklarını bahane ederek Türkiye’nin içişlerine müdahale etmesinin önü 

kesilmek istenmiştir. Azınlık statüsünü oluşturan maddelere, gerekli görüldüğünde 

eğitim, göç ve milletler cemiyeti garantörlüğü konularında Türkiye’nin bu hakları 

kısıtlamasına ve engellemesine yönelik hususlar ilave edilmiştir.5 Lozan’da 

oluşturulan azınlık statüsünü, Osmanlı millet sisteminden ayıran en önemli özellik, 

Rum, Ermeni ve Musevi toplumları haricindeki Maruni, Süryani, Keldani ve 

Nasturilerin Hıristiyan olduğu halde rakamsal olarak küçük bir azınlık grubunu ifade 

ettiği için azınlık statüsünde yer almamasıdır.6 

Lozan Antlaşması’nın 37’nci ve 44’üncü maddeleri azınlıklar için yapılmıştır. 

Buna göre;  

37. maddede; Türkiye Devletinin, Lozan Antlaşması’nın 38’den 44’e kadar 

olan hükümlerini temel kanun olarak kabul edeceği; 38. maddede Türkiye sınırları 

içinde yaşayan azınlıklara hak ve özgürlüklerinin tam olarak verileceği, azınlıkların 

ülke sınırları içerisinde her yere serbestçe seyahat veya ikamet edebileceği 

belirtilmiştir. 39. maddede, azınlıkların yasalar önünde eşit olduğu ve ayrımcılıktan 

korunma hakkına sahip olduğu; 40. maddede azınlıkların, Müslüman yurttaşların sahip 

olduğu her türlü hukukî haklardan ve güvencelerden faydalanabilecekleri, her türlü 

sosyal ve eğitim kurumlarını açabilecekleri ve buralarda kendi anadillerini 

kullanabilecekleri, kendi dinî ayinlerini serbestçe yapabilecekleri; 41 maddede genel 

eğitim konusunda, azınlıkların önemli oranda oturdukları il ve ilçelerde, azınlık 

çocuklarının ilkokullarda kendi dilleriyle eğitim yapmalarını sağlamak amacıyla 

gereken kolaylıkların gösterileceği; 42. maddede azınlıkların, aile hukuku veya kişisel 

hakları konusunda sorunlar yaşandığında, bu sorunların azınlıkların örf ve âdetlerine 

göre çözülmesi için Türk hükûmeti tarafından gerekli tedbirlerin alınacağına, 

azınlıklara ait kiliselere, havralara, mezarlıklara ve diğer dini kurumlara her türlü 

                                           
4  Güllü, “Lozan Antlaşması Sonrası Türkiye’nin Azınlıklara Yönelik Politikaları”, s. 285. 
5  İlker Hasan Duman, “Azınlık Hakları ve Lozan Antlaşması”, TBB Dergisi, sayı: 57, 2005, s. 307. 
6  Birsel, Lozan’dan AB Sürecine Türkiye'nin Azınlık Politikaları, s. 104. 



63 

korumayı sağlamayı taahhüt edeceği; azınlıkların Türkiye’deki vakıflarına, dinî ve 

hayrî müesseselerine gerekli her türlü kolaylıkların gösterileceği, yeni din ve hayır 

kurumlarının kurulması için bu gibi özel kurumlara sağlanmış olan gerekli 

kolaylıkların sağlanacağı; 43. maddede azınlıkların din ve inanç hürriyetine sahip 

olacakları; 44. maddede ise azınlıklara ilişkin antlaşma hükümlerinin Türk hükûmeti 

tarafından Milletler Cemiyetinin güvencesi altında uygulamaya konacağı hükmü yer 

almaktadır.7 

Lozan Antlaşması’nda yapılan düzenlemeyle, ülkedeki azınlıklara hiçbir 

ayrıma tâbi olmaksızın diğer vatandaşlarla eşit haklara sahip olma; dinlerini özgürce 

yaşama, dillerini, kültürlerini ve geleneklerini sürdürme hakkı sağlanmıştır. Bu 

antlaşmayla; Batılı Devletlerin, azınlıklar ifadesini kullanarak, üniter devlet yapısını, 

milli birlik ve bütünlüğünü bozmaya yönelik politikalarının önüne geçilmiştir.   

2.2. Lozan’dan Günümüze Azınlıklar   

Lozan Antlaşmasıyla belirlenen statü, Türkiye’nin AB sürecinde önemli bir 

ivme kazandığı 2000’li yıllara kadar değişmeden devam etmiştir. Lozan’daki azınlık 

statüsünün belirlenmesinde imparatorluk yıllarındaki millet sisteminin referansları 

kullanılmıştır. Toplumun dini farklıkları esas alındığından, ülkede yaşayan 

gayrimüslim vatandaşlar azınlık olarak tanımlanmıştır. Ulusal kimliğin 

belirlenmesinde dil yerine din, azınlık tanımını belirlemiştir.  

Lozan Antlaşması, sadece Türkiye’de azınlıkların statüsünü belirlemekle 

sınırlı kalmamış, 1923 tarihli “Yunan ve Türk Nüfuslarının Mübadelesine İlişkin 

Sözleşme’ de antlaşmanın bir parçası olarak öngörülmüştü.8 İki devlet arasında “Türk 

ve Rum Ahalinin Mübadelesine Dair Mukavelename ve Protokolü’nün 

imzalanmasıyla resmiyet kazanmıştır. Buna göre Türkiye’de bulunan Ortodoks 

Rumlarla, Yunanistan’da bulunan Müslüman uyruklular -İstanbul’daki Rumlar ve Batı 

Trakya’daki Türkler hariç- karşılıklı olarak zorunlu göçe tâbi tutulmuşlardır. Bu 

                                           
7  Mehmet Merdan Hekimoğlu, Uluslararası İnsan Hakları Hukuku Açısından Azınlık Hakları ve 

Türkiye, Detay Yayınları, Ankara 2007, s. 85. 
8  Elçin Aktoprak - Celil Kaya, 21. Yüzyılda Milliyetçilik: Teori ve Siyaset, İletişim Yayınları, 

İstanbul 2016, s. 25. 



64 

sözleşme uyarınca, yaklaşık olarak 350 bin Müslüman Türk ve 200 bin Hıristiyan Rum 

karşılıklı olarak mübadeleye tâbi tutulmuşlardır.9 

1906 Osmanlı nüfus sayımının verilerine göre sokaktaki her beş kişiden birinin 

gayrimüslim olduğu bir toplumdan, 1927’de Cumhuriyet yönetiminin yaptırdığı ilk 

nüfus sayımında,  kırk kişiden birinin gayrimüslim olduğu bir noktaya gelinmiştir.10 

On yıllık savaş, tehcir ve mübadele sonunda, Türkiye nüfusu dinî açıdan homojen bir 

yapıya büründürülmeye çalışılmıştır.11 1923 yılında Müslüman olmayan tüccarlar 

İstanbul Ticaret Odası’ndan çıkarılmış, iktisadi müesseselerde zorunlu olarak Türkçe 

kullanım şartı getirilmiştir. 1926’da memuriyete giriş koşullarına Türk olma şartı 

konularak azınlıklara devlet kapısı da kapatılmıştır.12  

Yeni kurulan devletin temel metinleri oluşturulurken etnik ve kültürel 

farklılıklar konusu yoğun tartışmalara sebep olmuştur. Bazı milletvekilleri, anayasanın 

ülkedeki bütün insanları milliyet bakımından Türk ilan etmesi gerektiğini savunurken, 

milletvekillerinin çoğunluğu buna karşı çıkmıştır. Hamdullah Suphi’nin başını çektiği 

ikinci grup, her ne kadar vatandaş olsalar da Musevilerin ve Ermeniler’in, etnik 

kimliklerinin yanında dillerini de terk etmedikleri sürece Türk olarak 

tanımlanmalarının mümkün olmadığı hususunda ısrar etmişlerdir. Onlara göre 

anayasa; Ermenileri, Rumları, Musevileri ve diğer gayrimüslimleri milliyet olarak 

değil, vatandaşlık bakımından Türk olarak tanımalıydı. TBMM, bu görüşü kabul 

ederek ve 88. maddenin son hali “Türkiye ahalisine din ve ırk farkı olmaksızın 

vatandaşlık itibariyle (Türk) ıtlak olunur” şeklinde düzenlemiştir.13 

                                           
9  Yücel Bozdağlıoğlu, “Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi ve Sonuçları”, Türkiye Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, sayı: 180, 2014, s. 10 
10  Yaşar Kaştan, “Cumhuriyet Döneminde Nüfus Hareketlerinin Fonksiyonu”, Atatürk Üniversitesi 

SBE. Dergisi, c.7, sayı: 1, 2006, s. 68. 
11  Ayhan Aktar, Varlık Vergisi ve Türkleştirme Politikaları, İletişim Yayınları, İstanbul 2010, s.62. 
12  Aktoprak - Kaya, 21. Yüzyılda Milliyetçilik Teori ve Siyaset, s. 34. 
13  Soner Çağaptay, Türkiye’de İslam Laiklik ve Milliyetçilik Türk Kimdir?, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2009, s. 26; Fatih Yazıcı, Azınlık Okullarında Tarih Eğitimi ve 

Çokkültürlülük, Yeni İnsan Yayınevi, İstanbul 2015, s. 98. 



65 

1927’den sonra “dil”in vatandaşlığın önemli bir unsuru olduğuna vurgu 

yapılmaya başlanmıştır. 1928 yılında “Vatandaş, Türkçe konuş” kampanyası 

başlatılmış ve bu kampanya Tek Parti Döneminde sürdürülmüştür.14  

Cumhuriyet’in Lozan Antlaşması’ndan sonraki ilk azınlık politikası olan Türk-

Yunan nüfus mübadelesinde ortaya çıkan etablis yani yerleşiklik meselesi, taraflar 

arasında siyasî krize neden olmuştur. Kriz, 10 Haziran 1930’da taraflar arasında 

imzalanan antlaşma ile son bulmuştur. Bu yönüyle etablis meselesi, genç Türkiye’nin 

1930’lara kadarki dış politikasında önemli bir yer tutmuştur. Krizin aşılması ile birlikte 

Batı Trakya’dan yaklaşık 400 bin Müslüman Türkiye’ye, 1 milyon 200 bini aşkın Rum 

da Türkiye’den Yunanistan’a göç etmiştir. İstanbul’da yaklaşık 73 bin, Gökçeada ve 

Bozcaada’da 8 bini aşkın Rum kalmış ve bunların dışında Yunan uyruğuna geçmiş 

yaklaşık 30 bin Rum ise İstanbul’da yaşamaya devam etmiştir. Bu nüfus mübadelesi, 

Rum okulları ve öğrenci sayısına da yansımış, Rum okullarının ve öğrencilerinin sayısı 

giderek azalmıştır.15  

Türkiye Cumhuriyeti’nde tek parti iktidarı döneminde azınlıklar, siyasal hayata 

da fiilen katılmışlardır. Azınlıklar, Cumhuriyet tarihinde ilk politik tavırlarını Serbest 

Cumhuriyet Fırkası’nın yanında yer alarak göstermişlerdir.16 İlerleyen yıllarda siyasi 

eğilim CHP’ye kaymış, CHP ise ilk defa 1935’te milletvekili listelerine azınlık adaylar 

koymuş ve dört azınlık milletvekili seçilmiştir. İktidar partisi, aynı yıl yayımladığı 

genelgeyle halkevlerinde Ermeni, Rum ve Musevi vatandaşların da çalışabileceğini 

açıklamıştır.17 

Tek parti iktidarı döneminde azınlıklara yönelik ilk somut olumsuzluk; “1934 

Trakya Olayları’dır. 1934 yılında Edirne, Kırklareli, Tekirdağ ve Çanakkale gibi 

illerde Musevi vatandaşların yaşadığı yerlerde Musevilere yönelik şiddet ve yağma 

olayları gerçekleştirilmiştir. O dönemde Türkiye ile İtalya arasında gerginlik yaşanmış 

ve bu gerginlik karşısında Türkiye batı sınırında önlem almıştır. Musevi karşıtı yazılar 

                                           
14  Ramazan Erhan Güllü, Lozan Antlaşması Sonrası Türkiye’nin Azınlıklara Yönelik Politikaları”, 

Avrasya İncelemeleri Dergisi, c. 7, sayı: 2, 2018, s. 268 vd.  
15  Bilal Eryılmaz - Mücahit Bektaş, “Lozan Perspektifinden Türkiye’de Azınlık Politikaları (1923-

2016)”, Marmara Üniversitesi Siyasal Bilimler Dergisi, c. 5, sayı: 2, 2017, s. 31. 
16  Akkaya, Menderes ve Azınlıklar, s. 35. 
17  Macar, Cumhuriyet Dönemi İstanbul Rum Patrikhanesi, s. 169. 



66 

halkta infiale neden olmuş, halk bu yazıların etkisi altında kalarak Musevi azınlığa 

karşı şiddet olaylarına girişmiştir. Olaylar sonrasında Musevilere ait ev ve dükkânlara 

büyük zararlar verilmiştir. Trakya Musevileri, toplamda 13 bin nüfusa sahipken, bu 

olaylar sonrasında 8 bin Musevi İstanbul’a yerleşmiştir. Buradaki olaylar Türkiye’deki 

Musevi azınlıklar üzerinde baskı unsuru oluşturmuş, ilerleyen yıllarda İsrail Devleti 

kurulunca (1948) büyük bir kısım Musevi de buraya göç etmiştir.18  

Azınlıklarla ilgili bir diğer olumsuz olay ise “Varlık Vergisi Kanunu’dur. İkinci 

Dünya Savaşı’nın ağır şartlarında, kaynakların yarısından fazlasını milli savunmaya 

ayıran Türkiye’nin, ekonomik sıkıntılarını düzeltmek amacıyla, Tek Parti Döneminde 

11 Kasım 1942’de 4305 sayılı Varlık Vergisi Kanunu19 yayımlanmıştır. Kanuna göre; 

kişi vergi sorumluluğunu yerine getirmediği takdirde Doğu Anadolu’da Erzurum 

Aşkale’ye gönderilerek yol hizmetinde devlete karşı yükümlülüğünü yerine getirmiş 

olacaktı.20 

 Varlık Vergisi, bir seneyi aşkın yürürlükte kalmış,  15 Mart 1944 tarihindeki 

kanunla yürürlükten kaldırılmıştır. Bu tarihe kadar ödenmemiş olan vergi borçları ise 

devlet tarafından tahsil edilmeyip silinmiştir. CHP iktidarına olumlu bakan azınlıklar, 

Varlık Vergisi nedeniyle siyasi tercihlerini değiştirerek Demokrat Parti yanlısı politika 

izlemişlerdir. Aynı şekilde bu olay Türkiye’deki azınlıkların, özellikle de Musevilerin 

bir kısmının Türkiye’den göç etmelerine gerekçe oluşturmuştur. Özellikle İsrail 

Devleti’nin kurulmasını izleyen iki yıl boyunca (1948-1949) yaklaşık 30 bin Musevi 

İsrail’e göç etmiştir.21  

Ülkenin demokratik bir yapıya kavuşması ve DP’nin CHP’ye göre daha liberal 

bir anlayışta olması sebebiyle kültürel farklılıklar bağlamında, azınlıklara karşı daha 

müspet bir tutum takınması beklenmekteydi. Nitekim çok partili dönemin ilk 

yıllarındaki birtakım uygulamalar bu beklentiyi karşılar niteliktedir. Ülkedeki 

demokratikleşmenin paralelinde, üniversite mezunu olan gayrimüslimlerin askerlik 

                                           
18  Dilek Güven, Cumhuriyet Dönemi Azınlık Politikaları ve Stratejileri Bağlamında 6-7 Eylül 

Olayları, İletişim Yayınları, İstanbul 2005, s. 126. 
19  https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/5255.pdf (23.12.2020) 
20  Ahmet Kızılkaya, “Ekonomik ve Siyasal Boyutlarıyla Varlık Vergisi”, Uluslararası Emek ve 

Toplum Dergisi, c. 5, sayı: 12, 2016, s. 89.  
21  Akkaya, Menderes ve Azınlıklar, s. 37 vd.  



67 

hizmetlerini yedek subay olarak yapabilmelerinin yolu açılmış ve Hahambaşılık, 

İçişleri Bakanlığı tarafından resmi bir kurum olarak tanınmıştır.22 

Cumhuriyet Tarihinde azınlıklar ile ilgili diğer bir önemli gelişme ise 1955’te 

meydana gelen “6-7 Eylül Olayları”dır. Kıbrıs Meselesi nedeniyle Türk-Yunan 

ilişkileri çok sıkıntılı bir döneme girmiş, bir kısım tahriklerin ve telkinlerin de etkisiyle 

Kıbrıs Türktür Cemiyeti, Demokrat Parti teşkilâtları, öğrenci dernekleri, gençlik 

teşkilâtları, sendikalar ve meslek kuruluşları tarafından İstanbul ve İzmir’deki 

gayrimüslimlere yönelik 6 Eylül 1955 akşamı başlayan ve 7 Eylül sabahına kadar 

devam eden saldırı ve yağma eylemi gerçekleştirilmiştir.23 

6-7 Eylül Olayları neticesinde azınlıklar, Türk Devleti’ne karşı büyük bir 

güven kaybı yaşamıştır. Bu nedenle azınlıklar, bilhassa da Rumlar yurt dışına göç 

etmişlerdir. Rum nüfusu 1955 yılında 80 bin iken, 1960’ta 65 bine, 1965’te ise 48 bine 

düşmüştür.24 

Son yıllarda Avrupa Birliği uyum ve üyelik süreci dâhilinde azınlıklar 

hakkında birtakım yenilikler ve düzenlemeler yapılmıştır. Bu dönemde gerçekleşen 

yeniliklerin, AB İlerleme Raporlarında olumlu olarak belirtilmesi de bunun bir ispatı 

hükmündedir. Vatandaşlık politikaları bağlamında Cumhuriyet’in klasik söyleminin 

terk edilmeye başlandığı ve eşit yurttaşlık doğrultusunda daha ılımlı bir havanın estiği 

de ifade edilmelidir. 

2003 yılında Avrupa Birliği Uyum Yasaları çerçevesinde, azınlık vakıf malları 

yeni bir düzenlemeye konu olmuştur. 27 Şubat 2008 tarihli ve 5737 sayılı Resmi 

Gazete’ de yayımlanan Vakıflar Kanunu25 ile 181 taşınmaz mal vakıf adına tescil 

edilmiş, 150 taşınmazın mülkiyet sorunu çözülmüştür. 5737 sayılı Vakıflar Kanunu’na 

27.08.2011 tarihinde geçici 11. maddenin eklenmesiyle, 333 taşınmazın vakfı adına 

tescil edilmesi, 21 adet taşınmaz için de bedel ödenmesine karar verilerek çözüm 

                                           
22  Haşim Erdoğan, “Gizli Celse Zabıtlarına Göre Millî Mücadele Döneminde Gayrimüslimlerin Askere 

Alınma Meselesinin TBMM’de Tartışılması”, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, c. 22, Özel Sayı, 2020, s. 151. 
23  Deri, Azınlık Okulları, s. 138. 
24  Hülya Demir -Rıdvan Akar, İstanbul’un Son Sürgünleri, İletişim Yay, 3.bsk., 2004, s. 21. 
25  https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/02/20080227-2.htm (23.12.2020) 



68 

sağlanmıştır. 15 Ağustos 2010’da Trabzon Sümela Manastırında Rumlara ve 19 Eylül 

2010’da Van’daki Ahtamar (Akdamar) Adasındaki Kutsal Ermeni Kilisesi’nde 

Ermenilere ayin yapabilme imkânı tanınmıştır. Türkiye sınırları içinde bulunan 

birtakım Ermeni Kiliselerinin restorasyonu yapılmıştır. 1968’den 2000 yılına kadar 

uygulanan, kimliklerinde Ermeni, Rum ve Musevi yazmayanların azınlık okullarına 

alınmaması uygulamasına da son verilmiştir.26  

AB, 1993 yılında Kopenhag’taki zirvesinde almış olduğu ve tarihe “Kopenhag 

Siyasi Kriterleri” olarak geçen demokrasi, insan hakları, hukukun üstünlüğü ve 

azınlıkların korunmasıyla ilgili hususların yerine getirilmesini, tüm aday ülkelerden 

beklemektedir. Türkiye, AB Uyum Paketleri çıkartarak kimi azınlıklarla ilgili yasaları 

reforma tâbi tutmuş, anayasal birtakım değişikliklere ve düzenlemelere gitmiştir.27  

2.3. Cumhuriyet Döneminde Ermeni Azınlığın Durumu 

Lozan Antlaşması sonunda Türkiye Cumhuriyeti’nde yaşayan Ermeniler, 

temel hak ve özgürlüklerden devamlı olarak yararlanmışlardır. Ermeniler için dinî 

ihtiyaçları karşılamanın yanı sıra, sosyal ve eğitim alanında da kendi örf ve âdetlerine 

uygun şekilde ihtiyaçlarını karşılayabilecekleri bir ortam sağlanmıştır. Ermeniler’in 

Cumhuriyet döneminde Türk toplumu ile entegre olma gayretleri farklı şekillerde hızla 

devam etmiştir.28 

Türkiye'de yaşayan Ermeniler, anayasal haklar ve ilkeler çerçevesinde, bütün 

Türk vatandaşlarının faydalandıkları haklardan eşit bir şekilde faydalanmaktadırlar. 

Cumhuriyet idaresi, ülkede yaşayan herkesi eşit bir “yurttaş” olarak nitelendirmiş, her 

türden etnik, dinî ve sosyal toplulukların sorunlarına eğilmiş, herkesi kapsayan 

eşitlikçi çözüm yolları aramıştır. Cumhuriyet döneminde Ermeni asıllı yurttaşlar;  

sosyo-ekonomik, ticaret, kültürel, resim, fotoğraf, musiki, mimari, sinema, tiyatro, dil 

ve edebiyat, basın-yayın vb alanlarda önemli katkılar yapmıştır. Çeşitli dönemlerde 

                                           
26  Eryılmaz - Bektaş, “Lozan Perspektifinden Türkiye’de Azınlık Politikaları (1923-2016)”, s. 37-

37 
27  Oran, Türkiye’de Azınlıklar, s.122.  
28  Muhammet Erat, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’deki Ermeniler’in Faaliyetleri (1923-1945)”, 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi SB. Dergisi, c. 5, sayı: 2, 2020, s. 295. 



69 

TBMM’de görev yapan Ermeni Milletvekilleri, pek çok konuda çalışmalar yapmış, 

kanun teklifleri hazırlamış ve soru önergeleri vermiştir.29  

Cumhuriyet döneminde Ermeni azınlıklarıyla ilgili kırılma noktası olan iki olay 

vardır. Bunlardan birincisi; 11 Kasım 1942 tarihli 4305 sayılı kanunla Resmi 

Gazete’de yayımlanan ve uygulamaya konulan  “Varlık Vergisi Kanunu’dur. 1939 

yılında başlayan İkinci Dünya Savaşı nedeniyle Türkiye ekonomisi büyük sorunlar 

yaşamış, devletin ve imkânları kısıtlı olan özel sektörün yatırımları azalmıştı.30 Şükrü 

Saraçoğlu hükûmeti tarafından çıkarılan ve 11 Kasım 1942’de 4305 sayılı kanun 

olarak Resmi Gazete’de31 yayımlanan Varlık Vergisi, 15 Mart 1944 yılına kadar 

uygulanmıştır.32 Varlık Vergisi Kanunu’nun uygulanmasıyla birlikte Ermeni tüccarlar, 

büyük bir mağduriyete uğramış; Türk tüccarlar, Ermeniler’in elden çıkarmak zorunda 

kaldıkları taşınmaz mallara, fabrikalara, iş yerlerine ucuz fiyatlarla sahip olmuştur.33 

Ermeni azınlıklarla ilgili kırılma noktası olan ikinci olay ise; 1955 senesinde 

meydana gelen “6-7 Eylül Olayları”dır. İstanbul ve İzmir’deki Ermenilere ve diğer 

azınlık unsurlara yönelik olarak 6 Eylül 1955 akşamı başlayan ve 7 Eylül sabahına 

kadar devam eden saldırı, yağma eylemi gerçekleştirilmiştir.34 Olaylar sonrasında 

Ermenilere ait kiliseler, manastırlar, ayazmalar, okullar, evler, dükkânlar, iş yerleri, 

fabrikalar, mağazalar, imalathaneler, eczaneler, oteller, mezarlıklar, spor kulüpleri 

büyük zarar görmüştür. Yine olaylarda 50’si ağır olmak üzere 400’ün üzerinde kişi 

yaralanmıştır.35 

Sonuç itibariyle söylenecek olursa Lozan Antlaşması’ndan bugüne kadar 

Türkiye’de yaşayan Ermenilere; eğitim, kültür, sanat, sosyo-ekonomik, ticarî vb 

alanlarda, gereken hak ve özgürlük ortamı sağlanmıştır. Ermeniler de devletin aleyhine 

olacak tavırlar içerisine girmemiş ve ülkede yaşayan diğer vatandaşlar gibi üzerine 

                                           
29  Ulu, Türkiye Cumhuriyeti'nde Ermeniler, s. 129 vd. 
30  Hüseyin Perviz Pur, Varlık Vergisi ve Azınlıklar, Eren Yayınları, İstanbul 2007, s. 89; Rıdvan Akar, 

Aşkale Yolcuları Varlık Vergisi ve Çalışma Kampları, Belge Yayınları, İstanbul 2000, s. 78. 
31  https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/5255.pdf (23.12.2020) 
32  Ayhan Aktar, Varlık Vergisi ve Türkleştirme Politikaları, İletişim Yayınları, İstanbul 2000, s. 135.  
33  Kızılkaya, “Ekonomik ve Siyasal Boyutlarıyla Varlık Vergisi”, s. 93. 
34  Güven, Cumhuriyet Dönemi Azınlık Politikaları, s. 148. 
35  Deri, Azınlık Okulları, s. 139. 



70 

düşen sorumlulukları yerine getirerek ülkenin gelişmesine ve kalkınmasına önemli 

katkılar sağlamıştır.  

1923 yılından bu yana sorun olmaktan çıkan azınlıklar meselesi, özellikle son 

yıllarda Avrupa Birliği tarafından sık sık Türkiye’nin önüne çıkarılmaktadır. Türkiye 

ise azınlıklar sorununu Lozan Antlaşması ile çözüme kavuşturduğunu düşünmekte,  

Avrupa Birliğinin bu iddialarına karşı çıkmaktadır. 

2.4. Lozan Antlaşması’nda Azınlık Okulları  

Lozan Antlaşması’nın üçüncü kısmı azınlıklar ve hakları ile ilgilidir. 40. 

maddeye göre azınlıklar, hem hukuk bakımından hem de uygulamada, Türk 

vatandaşları ile aynı hukukî işlemlerden ve güvencelerden faydalanacaklardı. 

Özellikle giderlerini kendileri ödemek üzere, her türlü hayır kurumlarıyla, dinî ve 

sosyal kurumlar, her türlü okullar ve buna benzer eğitim-öğretim kurumları kurmak, 

idare etmek ve denetlemek, buralarda kendi dillerini özgürce kullanmak ve dinî 

ayinlerini serbestçe yapmak konusunda eşit haklara sahip olacaklardır.  

Azınlık haklarının korunması konusunda en önemli kararlar, genel eğitim 

konusunda alınmıştır. Antlaşmanın 41. maddesinde; “Genel eğitim konusunda Türk 

hükûmeti, azınlıkların önemli bir oranda oturmakta oldukları il ve ilçelerde, azınlık 

çocuklarına ilkokullarda ana dilleriyle eğitim yapmaları için gerekli kolaylıkları 

sağlayacaktır. Bu hükümle, Türk hükûmeti, söz konusu okullarda Türk dilinin 

öğrenimini mecburi tutmayacaktır denilmektedir. Bu maddeyle azınlıkların eğitim ve 

öğretimleri güvence altına alınmıştır.36   

Bu hükümlerden de rahatça anlaşılacağı üzere azınlık okulları ile ilgili, çağına 

göre oldukça ileri ve modern hukukî düzenlemeler yapılmış, bu hususta azınlıkların 

eğitim-öğretim hak ve hürriyetleri de göz önünde bulundurulmuştur. 

Bu antlaşma maddelerine göre azınlıklar; okul açma, idare etme, müfredatını 

belirleme, dillerini öğretme ve dini ayinler düzenleme hususlarında serbest 

olacaklardı. Türk hükûmetinin; devlet bütçesi, belediye veya diğer bütçelerden eğitim 

kuruluşlarına tahsis edeceği paradan bu kuruluşlar da diğer özel Türk okulları ile aynı 

                                           
36  Ali Güler, Osmanlı’dan Cumhuriyete Azınlıklar, Tamga Yayınları, Ankara 2000, s. 281. 



71 

oranda pay alacaklardı. Türk hükûmeti ise bu okullarda Türkçeyi mecbur tutma 

hakkına sahip olacaktı. Bu antlaşmayla Türk hükûmeti, azınlıkların açacağı okullara 

izin vereceğini ve bu okullara diğer özel Türk okullarıyla aynı muameleyi yapacağını 

taahhüt etmiştir. Özel Türk okullarına devlet veya belediye bütçesinden bir pay 

ayrılması durumunda, azınlık okullarına da bu bütçeden yardım edileceği 

belirtmiştir.37 

Lozan Antlaşması ile birlikte, azınlık okullarının Osmanlı Devleti döneminde 

elde ettiği ayrıcalıklara son verilmiştir. Buna göre okul binalarındaki, sınıflardaki dini 

semboller kaldırılmış, kitaplarda dinî tasvirlerin, Ermenistan Krallığı, Büyük 

Ermenistan Devleti ifadelerinin yer aldığı haritaların ve ayrılıkçı fikirlerin bulunması 

bulundurulması, öğrencilere bu yönde propagandaların yapılması yasaklanmıştır.38 

Buna göre ülkedeki azınlıklar, hiçbir ayrıma maruz kalmaksızın diğer 

vatandaşlarla eşit haklara sahip oluyor, belirli şartlar altında kendi okullarını açarak 

kendi dillerini konuşma, kültürlerini ve geleneklerini sürdürme hakkını elde ediyordu.  

2.5. Azınlık Okullarında Yapılan Hukuki Düzenlemeler (1923-2020) 

Osmanlı Devleti döneminde ve Millî Mücadele sırasında azınlık okulların 

zararlı faaliyetlerini çok iyi bilen Cumhuriyet idaresi, bu tür acı tecrübeleri tekrar 

yaşamamak için azınlık okulları üzerinde hassasiyetle durmuş ve gerekli önlemleri 

almaya karar vermiştir. Lozan Antlaşması'nın ilgili maddeleri çerçevesinde azınlıklara 

ait eğitim kurumları Türkiye Cumhuriyeti tarafından tanınmış ve kabul edilmiştir.39 

Azınlık okullarına yönelik hukukî düzenleme, ilk defa Lozan Antlaşması ile 

başlamış, ardından Tevhid-i Tedrisat Kanunu ve çıkarılan diğer kanun, yönetmelik, 

yönerge ve genelgelerle yapılmaya çalışılmıştır. Bu çalışmaların tamamında, azınlık 

okullarını çağdaş ve laik bir eğitim sistemine kavuşturmak, Türkiye Cumhuriyeti 

Devleti aleyhinde faaliyette bulunmalarını engellemek gayesi güdülmekteydi. Azınlık 

okullarına karşı yapılan bu sıkı denetimler, okuyan öğrencilere değil okulların 

                                           
37  Hakan Yılmazlar, Türkiye’de Özel Okulların Gelişimi (1923-1950), (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), İstanbul Ün. SBE., İstanbul 2007, s. 36. 
38  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 121. 
39  Birsel, Lozan’dan AB Sürecine Türkiye'nin Azınlık Politikaları, s. 105. 



72 

uyguladığı eğitim politikalarına yöneliktir. Yapılan bu düzenlemelerle, azınlık okulları 

denetim altına alınarak başıboşluk giderilmiştir.40 

Azınlık okulları ile ilgili düzenlemeler Osmanlı döneminde 1869 Maarif-i 

Umumiye Nizamnamesi, 1876 Kanun-i Esasi ve 1915 Mekatib-i Hususiye 

Nizamnamesi ile yapılmıştır. Kapitülasyonlar ve bazı uluslararası anlaşmalarla 

azınlıklara tanınmış haklar nedeniyle istenilen sonuç elde edilememiştir. Mondros 

Mütarekesi’nden önce açılmış azınlık okullarının faaliyetlerinin devamı uygun 

görülmesine karşın bu tarihten sonra yeni azınlık okullarının açılmasına izin 

verilmemiştir. Millî Mücadele sonrası imzalanan Lozan Barış Antlaşması’nda Türkiye 

sınırları içinde bulunan azınlık okullarının, Türk Devleti’nin çıkaracağı kanun ve 

yönetmeliklere uymaları kararı alınmıştır. Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından 

sonra kapitülasyonlar kaldırılmış ve eğitim homojen bir yapıya büründürülmek 

istenmiştir.41 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte başta Tevhid-i Tedrisat Kanunu olmak üzere, 

sonrasında çıkarılan genelgeler, kanunlar ve yönetmeliklerle azınlık okulları denetim 

altına alınmış, Osmanlı Devleti zamanında azınlıklara hamilik yapan Batılı 

Devletlerin, bu konuya yönelik müdahalelerine fırsat verilmemiş ülkenin bir iç 

meselesi olarak kabul edilmiş ve amaca uygun bir şekilde çözüme kavuşturulmuştur.42    

 Tevhid-i Tedrisat Kanunu 

3 Mart 1924’te ilam edilen Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile eğitimde birliğin 

sağlanması hedeflenmiştir. Kanunun birinci maddesindeki; “Türkiye dâhilindeki 

bütün müessesatı ilmiye ve tedrisiye maarif vekâleti’ne merbuttur”  ibaresiyle Türkiye 

Cumhuriyeti sınırları içindeki bütün okullar Milli Eğitim Bakanlığına bağlanmıştır. 

İkinci maddesinde yer alan “Şer’iye ve Evkaf Vekâleti veya hususi vakıflar tarafından 

idare olunan bilcümle medrese ve mektepler Maarif Vekâleti’ne devir ve 

                                           
40  Ayten Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938) Yabancı Okullar (1923-1938), 

s.21. 
41  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 133. 
42  Ertuğrul, Azınlık ve Yabancı Okulları ve Türk Toplumuna Etkileri, s. 194. 



73 

raptedilmiştir” şeklindeki ibareyle de hususi vakıflar tarafından idare edilen okullar da 

dâhil olmak üzere eğitimde tek yetkili “Maarif Vekâleti” olmuştur.43  

Bu kanunun getirdiği diğer bir değişiklik ise; eğitimde laik bir anlayışın 

benimsenmesidir. Bu durum müfredatlara da yansımış, 1927 yılında din dersleri, okul 

müfredatlarından çıkarılarak seçmeli ders haline getirilmiştir. 1930 yılında 

şehirlerdeki okullardan, 1932 yılında ortaokullardan 1939 yılında da köy ilkokul 

programlarından din dersleri çıkarılmıştır.44 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile Türk hükûmetinin, medreseleri kapatıp, kendi 

okullarını dini eğitim veren okullar konumundan çıkarırken, azınlık okullarına karşı 

duyarsız kalması ve onları muaf tutması düşünülemezdi. Bu nedenle azınlık 

okullarında da eğitimin din ile olan ilişkisinin kesilmesi ve laik bir yapıya kavuşması 

için yeni düzenlemeler yapılmıştır.45 Kanunla, mabetler dışında kalan dershane ve 

koridorlardaki dini sembol ve tasvirler kaldırılmış, öğrencilerin okullardaki dini 

ayinlere katılmaları yasaklanmıştır. Okullardaki derslerde milli hislere yer verilmesi 

gerektiği belirtilerek, laik bir tarzda eğitim yapılması gerektiği vurgulanmıştır.46 

Cumhuriyet yönetimi, Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile kendi okullarında 

başlattığı laiklik prensibi ve eğitimde millileşme çabalarını azınlık okulları üzerinde 

de uygulamaya koymuş, denetim mekanizmaları ağırlaştırılmıştır. 1915 yılında 

yayımlanan lakin tam olarak uygulanamayan Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi’nin 

geçerli olduğu ifade edilerek eğitim konusunun bir iç mesele olarak görülüp yabancı 

devletlerin protestolarının dikkate alınmayacağı belirtilmiştir. Talimatnamenin 

dördüncü maddesinde; “…Mektep açabilmek için mektep açacakları mahallerde 

devleti metbuaları tebaasından mektebe ihtiyaç gösterecek raddede nüfus mevcut 

olmak” ibaresiyle istedikleri bölgeye okul açamayacakları belirtilmiştir.47  

                                           
43  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.430.pdf  (17.10.2020) 
44  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938) s. 36. 
45 Mustafa Serhan Yücel, Türkiye’de Yabancı Okullar Ve Azınlık Okulları (1925-1926) , Bilecik 

Şeyh Edebali Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmış Doktora Tezi), Bilecik 2016, s. 

26 
46  Seçil Akgün, Tevhid-i Tedrisat: Cumhuriyet Döneminde Eğitim, MEB Yayınları, İstanbul 1983, 

s. 52. 
47  Cemil Koçak, “Tanzimat’tan Sonra Özel ve Yabancı Okullar”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, c. 2, İletişim Yayınları, İstanbul 1985, s. 491. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.430.pdf


74 

Beşinci maddede; gece okulu açamayacakları, altıncı maddede; Türkçe, tarih 

ve coğrafya derslerinin Türk öğretmenler tarafından ve Türkçe olarak okutulması 

zorunlu hale getirilmiştir. 20 Nisan 1924 tarihinde ilan edilen Teşkilât-ı Esasiye 

Kanunu’nun 80. maddesindeki "Hükûmetin nezaret ve murakabesi altında kanun 

dairesinde her türlü tedrisat serbesttir” hükmüyle devletin öğretim kurumları 

üzerindeki denetimi belirtilmiştir. Kanunun 87. Maddesinde; ilköğretimin mecburi 

olduğu ve eğitimin her düzeyde parasız olduğu,  yetişecek çocukların laik, 

cumhuriyetçi ve milliyetçi olmaları gerektiği açıklanmıştır. Tevhid-i Tedrisat Kanunu 

ile azınlık okullarına getirilen sıkı denetim, hükûmetin yayımladığı kanun ve 

talimatnamelerle okullara duyurulmuştur.48  

 1924 Yılı Tamimi  

Tevhid-i Tedrisat’tan sonra 1924 yılında Maarif Vekâleti tarafından azınlık 

okullarına bir genelge gönderilmiştir. Bu genelgede, okul binalarındaki dini 

sembollerin ve işaretlerin kaldırılması ve dini ibadetlerin ancak kendi özel 

mabetlerinde yapılabileceği belirtilmiştir.49 Okul ve Kiliselerin ayrı yerler olduğu, 

okullarda dini ibadetlerin yapılamayacağı ve bu kurala uymayan okulların kapatılacağı 

bildirilmiştir.50 

 1925 Tamimi  

1925 yılında Maarif Vekâleti tarafından yayımlanan bir genelgeyle, Türk tarih 

ve coğrafyasına ilişkin ideolojik maksatlı yanlışlıkların düzeltilmesi, bunun yanında 

Türk Tarihini kötüleyen kitapların yok edilmesi, yabancı devlet ve din propagandası 

yapılmaması istenilmiştir.51 Ayrıca genelgeyle ders kitaplarında ya da duvar 

panolarında Türkiye coğrafyası ve tarihiyle ilgili yanlış bilgi bulunmayacak ve azınlık 

okullarında, tayinleri Maarif Vekâleti’nce belirlenecek Türk öğretmenler tarafından 

haftada en az beş saat Türk dili, tarihi ve coğrafyası okutulması kararlaştırılmıştır.52 

                                           
48  Cengiz Dönmez, Atatürk’ün Eğitim ile İlgili Görüş ve Uygulamalarına Toplu Bir Bakış”, Gazi 

Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi Dergisi, c. 7, sayı: 1, 2006, s. 97. 
49  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938) s. 32; Deri, Azınlık Okulları, s. 167. 
50  Ertuğrul, Azınlık ve Yabancı Okulları ve Türk Toplumuna Etkileri, s. 197. 
51  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 93. 
52  M. Zeki Yıldırım vdğr., Yabancı Okullar, Azınlık Okulları ve Uluslararası Okullar Denetim 

Rehberi, s.39. 



75 

Bu genelgede de benzer noktalara dikkat çekilmesi Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kararlılığını göstermektedir. 

 1926 Tamimi 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile tüm eğitim-öğretim kurumlarının denetimi Milli 

Eğitim Bakanlığı tarafından yapılmaktaydı. Azınlık okullarındaki denetimi sıklaştıran 

Bakanlık, azınlık okullarındaki olumsuzlukları giderebilmek amacıyla 9 Şubat 

1926’da yeni bir genelge yayımlamıştır. Genelgede, Türkçe, tarih ve coğrafya 

derslerinin Türk öğretmenler tarafından okutulacağı bildirilmiştir. Bazı okulların ders 

kitaplarında dini propaganda amaçlı Azize resimlerinin bulunduğu, bunun hemen 

kaldırılması gerektiği, aksi takdirde müdür ve öğretmenlerin görevlerine son verileceği 

bildirilmiştir.53 

 Maarif Teşkilâtına Dair Kanun (22 Mart 1926) 

Bakanlık Teşkilâtına dair 789 sayılı 22 Mart 1926 tarihinde yayımlanan Maarif 

Teşkilâtına Dair Kanun’un 3. maddesinde "Maarif Vekâleti veya diğer bir Vekâlet 

tarafından açılmış veya lüzumuna göre açılacak mekteplerle bilumum hususi 

mekteplerin derecelerinin tayini Maarif Vekâletine aittir” denilmiştir. Yine aynı 

kanunun 4. maddesinde “Türkiye'de hiçbir mektep, Maarif Vekâletinin ruhsat ve 

muvafakati olmaksızın açılamaz"54 denilerek Vekâletin izni olmadan hiçbir okul 

açılamayacağı ve ülkedeki tüm okul derecelerinin tayininin Maarif Vekâleti’ne ait 

olduğu kararlaştırılmıştır. Bu kanunla aynı zamanda okulların müfredatlarını 

hazırlayan ve onaylayan Maarif Vekâleti’ne bağlı Talim ve Terbiye Dairesi 

kurulmuştur.55  

 1927 Düzenlemeleri 

1927 yılında Milli Eğitim Bakanlığının yayımladığı talimatla azınlık 

okullarında öğretmenlik yapacak kişilerin, Türkçeyi iyi bilmesi, Darülfünun veya 

                                           
53  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938), s.32. 
54  Mustafa Ergün, Atatürk Devri Türk Eğitimi, Ocak Yayınları, Ankara 1997, s. 56. 
55  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938) s. 35. 



76 

Darülmuallimin mezunu olması kuralı getirilmiştir.56   

 

1927 yılında azınlık okullarında uygulanan müfredat programları ve eğitim 

saatleri hakkında da bazı düzenlemelere gidilerek, Türkçe Kültür dersleri 

öğretmenlerinin müdür muavinliğine atanması kararlaştırılmıştır. Azınlık okullarında 

Türkçe, Tarih, Coğrafya, Hayat Bilgisi gibi dersleri veren öğretmenler, Bakanlıkça 

çeşitli kriterlere tâbi tutularak seçilmiş ve ataması yapılmıştır. Atanan muavinlere 

"Tedrisat Direktörü" adı verilmiş ve Milli Eğitim Bakanlığı tarafından geniş yetkilerle 

donatılmıştır. Türk müdür yardımcılarının geniş yetkilerle görev alması uygulaması 

1949 yılında kaldırılmış, ancak 1962'de tekrar yürürlüğe konulmuştur.57 

 İlköğretim Kanunu (23 Mart 1931) 

Azınlık okullarıyla ilgili çıkarılan 23 Mart 1931 tarihli ve 1778 sayılı kanunun 

birinci maddesine göre de; “Türkiye’de ilk tahsillerini yapmak üzere mektebe girecek 

Türk vatandaşı çocuklar bundan böyle, bu tahsilleri için ancak Türk mekteplerine 

girebilirler” denilmiştir.58 Bu kanunla yetişecek nesilleri azınlık okullarındaki 

gayrimilli kültürün ve değerlerin etkilerinden korumak amaçlanmıştır.59 

 1934 Tarihli ve 2644 Sayılı Tapu Kanunu 

29 Aralık 1934’te yayımlanan 2644 sayılı Tapu Kanunu’nun 3. maddesine 

göre; “Mevcudiyetleri Türkiye Cumhuriyeti hükûmetince tanınmış olan, 

gayrimüslimlere ait dini, ilmi ve hayrî müesseselerin hükûmet kararına müsteniden 

sahiplendikleri gayrimenkuller, hükûmet izni alınmak şartıyla müesseselerin hükmi 

şahsiyetleri namına tescil olunabilir”60 denilmiş ve bu şekilde azınlık okullarının 

                                           
56  Ermeniler, günümüzde Ermeniceden daha çok günlük hayatlarında Türkçe kullanmaktadır. 

Günümüzde artık bu durum uygulamada geçerli değildir. Ayrıntılı bilgi için bkz: Mustafa Çapar, 

“Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Azınlık Okulları ve Eğitim”, Kebikeç Dergisi, sayı: 19, 2005, s. 410. 
57  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 143. 
58  Sezer, Atatürk Dönemi’nde Yabancı Okullar,  s. 24. 
59  Bu kanun maddesinden sonra yabancı devletlerin ilkokul öğrenci sayıları düşmüş ve zamanla 

kapanmıştır. 1961 Anayasası’nın 21. maddesindeki düzenlemeyle “…Özel okulların bağlı olduğu 

esaslar, Devlet okulları ile erişilmek istenen seviyeye uygun olarak kanunla düzenlenir”  tekrar 

açılmıştır. Lakin azınlık okullarına Türk vatandaşları gidememektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz: 

Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 139. 
60  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.2644.pdf  (24.10.2020)  

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.2644.pdf


77 

mevcut binalarının kullanım amaçlarının değiştirilmesi ya da binaların 

genişletilmesine engel olunmuştur.  

 1935 Tarihli ve 2762 Sayılı Vakıflar Kanunu 

13 Haziran 1935 yılında Resmi Gazete’de yayımlanan 2762 sayılı Vakıflar 

Kanunu,61 azınlık okullarının, faaliyetleri dışındaki amaçlarla kullanılmasını 

yasaklaması bakımından önem arz etmektedir. Okulların finansmanını sağlayan 

azınlık vakıfları, bu kanunun yürürlüğe girmesiyle birlikte, istedikleri gibi faaliyet 

gösteremeyeceklerdi. 10. maddeye göre; yönetim kurulu kararının Bakanlar Kurulu 

tarafından onaylanması halinde vakıf mülklerinin bir diğer hayır işine tahsisi mümkün 

kılınmıştır. Bu maddeyle; amacı dışında kullanılan azınlık okulu vakıflarının Bakanlar 

Kurulu’nun onayıyla başka kurumlara tahsis edilebileceği anlaşılmaktadır. 12. 

maddeye göre; vakıf mülklerinin satışı, azınlık okullarının onarım izinleri ile 

onarımları Vakıflar Başmüdürlüğünün yetkisine verilmiştir.62 35. maddeyle de vakıf 

yöneticileri kamu görevlisi sayılmış ve soruşturma yetkisi, Vakıflar Genel Müdürlüğü 

müfettişlerine verilmiştir.  

 1935 Tarihli ve 2739 Sayılı Ulusal Bayramlar ve Genel Tatiller Hakkında 

Kanun 

1935 yılında yayınlanan 2739 Sayılı Ulusal Bayramlar ve Genel Tatiller 

Hakkında Kanun’uyla63 azınlık okullarında, bayram ve tatiller dışında kendi özel 

bayramları ve dini günlerinde öğretime ara verilmesi uygun görülmüştür. 

 1935 Tarihli ve 2584 Sayılı Yabancı Okullar Yönergesi 

1935 yılında Milli Eğitim Bakanlığı tarafından 2584 Sayılı Yabancı Okullar 

Yönergesi yayımlanmış ve azınlık okullarının eğitim programlarının ve ders 

kitaplarının bir komisyon tarafından incelenmesi, okutulacak kitapların Türk okulları 

                                           
61  https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/3027.pdf  (24.10.2020) 
62  19 Temmuz 2003’te ilan edilen 4298 sayılı kanunla cemaat vakıflarına 18 ay içinde mülklerinin 

tescili için başvuru hakkı tanınmış ve vakıfların mülk edinebilmesi için Bakanlar Kurulu kararı şartı 

da kaldırılmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkn: 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2003/07/20030719.htm#4 (28.10.2020) 
63https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc015/kanuntbmmc015

/kanuntbmmc01502739.pdf  (24.10.2020) 

https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/3027.pdf
https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2003/07/20030719.htm#4
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc015/kanuntbmmc015/kanuntbmmc01502739.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc015/kanuntbmmc015/kanuntbmmc01502739.pdf


78 

için bastırılan kitaplarla aynı olması ve okulların mevcut sınıf sayılarının 

artırılmayacağı gibi hususlara açıklık getirilmiştir.64 

Yine bu yönergeyle; yabancı okulların bir taraftan yeni yabancı okul kurması 

yasaklanmış, diğer taraftan da mevcut okulların Türk Milli Eğitiminin temel 

politikalarına uygun olarak eğitim vermesi için kitaplar, ders müfredatı, teşkilât yapısı, 

disiplin işleri ve Türkçe öğretilecek derslerle ilgili detaylı düzenlemeler yapılmıştır.65 

Aynı zamanda 27 Aralık 1937 tarihinde azınlık okullarında okutulacak ders 

kitaplarıyla, her türlü yardımcı kitapların seçimi ve denetlenmesi için inceleme kurulu 

oluşturulmasına karar verilmiştir. 

 1955 Tarihli ve 6581 Sayılı Azınlık Okulları Türkçe ve Türkçe Kültür 

Dersleri Öğretmenleri Hakkında Kanun 

27 Mayıs 1955’te Resmi Gazete’de yayımlanan 6581 sayılı Azınlık Okulları 

Türkçe ve Türkçe Kültür Dersleri Öğretmenleri Hakkında Kanun’la,66 azınlık 

okullarındaki Türkçe ve Türkçe Kültür Derslerine bakanlık tarafından Türk 

öğretmenlerin atanacağı esasa bağlanmıştır.67  

Atatürk İnkılapları yanında Türk Millî Eğitiminin ilkelerinin 

benimsetilmesinin amaçlandığı kanunla, azınlık diliyle yazılmış olan günlük ve yıllık 

ders planlarının birer Türkçe çevirisinin de düzenlenmesi öngörülmüştür. Türkçe ve 

Türkçe Kültür Derslerine giren öğretmenlerinin görev süresinin en fazla 5 yıl olacağı 

ve özlük haklarının Millî Eğitim Bakanlığı tarafından karşılanacağı; azınlık okullarının 

müdür ve öğretmenlerinin özlük haklarının ise okulun ait olduğu vakıf veya kuruluş 

tarafından karşılanması gerektiği belirtilmiştir. Ayrıca kanunla, azınlık okullarında 

                                           
64  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 141.  
65  Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938) s. 29. 
66  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.6581.pdf (16.10.2020) 
67  Bu madde, 20 Mart 2012 tarihli ve 28239 sayılı Resmi Gazete’de yayımlanan kanunla şu şekilde 

değiştirilmiştir: 

“Türkçe ve Türkçe Kültür dersi öğretmenleri, 20/5/1955 tarihli ve 6581 sayılı Azınlık Okulları Türkçe 

ve Türkçe Kültür Dersleri Öğretmenleri Hakkında Kanun hükümlerine göre okul müdürlüğünün 

teklifi, valiliğin onayı ile en fazla 5 yıl süre ile görevlendirilirler. Bu öğretmenlerin görev süreleri, 

okul müdürlüğünün teklifiyle uzatılabilir. Bunlardan biri, okul müdürlüğünün görüşü alınarak 

valilikçe müdür başyardımcısı olarak görevlendirilir.”  



79 

görev yapacak ve müdür azınlık öğretmenlerinin Türkçe’yi iyi derecede bilmeleri, 

konuşmaları ve yazmalarının esas olduğu ifade edilmiştir. 68 

 1961 Anayasası 

9 Temmuz 1961 yılında kabul edilen 334 sayılı 1961 Anayasası’nın69 12. 

maddesinde “Herkes, dil, ırk, cinsiyet, siyasî düşünce, felsefî inanç, din ve mezhep 

ayırımı gözetilmeksizin kanun önünde eşittir. Hiçbir kişiye, aileye, zümreye veya 

sınıfa imtiyaz tanınamaz” denilmiştir. Bu maddeyle azınlık okullarının Cumhuriyet 

öncesinde sahip oldukları ayrıcalık ve imtiyazların söz konusu olamayacağı, herkesin 

anayasal hak ve özgürlükler çerçevesinde eşit oldukları vurgulanmıştır. Anayasanın 

21. maddesinde de “Eğitim ve öğretim, Devletin gözetim ve denetimi altında serbesttir. 

Özel okulların bağlı olduğu esaslar, devlet okulları ile erişilmek istenen seviyeye 

uygun olarak kanunla düzenlenir” denilerek eğitim ve öğretimin devlet denetimi ve 

yönetiminde olduğu vurgulanmakta, azınlık okulları ve yabancı okulların amaçlarının, 

devlet okullarındaki eğitim ve öğretimin amaçlarıyla uyumlu olması gerektiği 

belirtilmektedir. Bu kanunla “eğitim-öğretimde birlik” ilkesinin ön plana çıktığını 

görüyoruz. 50. maddede ise “Halkın öğrenim ve eğitim ihtiyaçlarını sağlamak devletin 

başta gelen ödevlerindendir. İlköğretim, kız ve erkek bütün yurttaşlar için zorunludur 

ve devlet okullarında parasızdır” denilerek eğitim-öğretim için gerekli şartları 

hazırlamanın devletin vazifesi olduğu; başarılı ancak maddi imkânlardan yoksun 

öğrencilerin devlet tarafından ve her türlü tahsil derecelerinde okutulmasının anayasal 

bir zorunluluk olduğu ifade edilmektedir. 

 1965 Tarihli ve 625 Sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu 

1965 tarihinde yürürlüğe giren 625 sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu70 

ile azınlık okullarının uymak zorunda oldukları genel amaçlar, temel ilkeler, kuruluş 

ve işleyişleri, eğitim sistemi içindeki konumları, görevlendirilecek öğretmenlerin 

vasıfları, okul, bina ve tesisleri, eğitim araç ve gereçleri, eğitim ve öğretim alanındaki 

görevleri ve sorumlulukları belirlenmiştir. 

                                           
68  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.6581.pdf (16.10.2020) 
69  https://www.anayasa.gen.tr/1961ay.htm (16.10.2020) 
70  https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/12026.pdf (16.10.2020) 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.6581.pdf
https://www.anayasa.gen.tr/1961ay.htm


80 

Milli Eğitim Bakanlığı tarafından atanan Türkçe ve Türkçe Kültür ders 

öğretmenlerinden birinin müdür başyardımcısı olacağı belirtilmiştir.71 Okulların hiçbir 

şekilde genişletilemeyeceği yeni şubeler açamayacağı ya da kiralayamayacağı hükme 

bağlanmıştır. Okullarda sadece Türk vatandaşlarının okuyabileceği, ders müfredatı, 

okullarda okutulacak kitaplar ve öğretmen teftişlerinin bakanlık tarafından yapılacağı 

belirtilmiştir.72 625 sayılı Kanun daha sonra 3035 sayılı Kanun73 ile değiştirilmiş, 

azınlık okullarının mevcut binalarında yapılacak tadilatlar Bakanlığın iznine 

bağlanmıştır. Bu kanunlara uymayan özel eğitim kurumunun geçici ya da sürekli 

olarak kapatılabileceği ifade edilmiştir. 1971 tarih ve 15931 sayılı Millî Eğitim 

Bakanlığının genelgesine göre Ermeni azınlık okullarına, Müslüman ve Hıristiyan 

olsalar dahi başka uluslardan öğrenci kaydının yapılamayacağı belirtilmiştir.74  

 1973 Tarihli ve 1739 Sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu 

24 Haziran 1973 tarihli ve 1739 sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu, Türk Eğitim 

sistemi içindeki bütün okullara kapsayıcı hükümler getirmiştir.75 Azınlık okulları 625 

sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu’na göre; teşkilâtlanmış olsalar da bu okulların 

uymak mecburiyetinde oldukları genel amaçlar, temel ilkeler, okul bina ve tesisleri, 

eğitim araç ve gereçleri, eğitim ve öğretim alanındaki görev ve sorumlulukları, 

hiyerarşideki bağlılıkları sebebiyle 1739 sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu’nun 

kapsamı içindedirler. Azınlık okullarının, temel ilkeler, amaçlar, programlar, okul 

aşamaları ve öğretim düzeyleri bakımından Türk okullarından farksız olduğu, azınlık 

                                           
71  Bu madde 14 Şubat 2007 tarihli ve 5580 sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu’na göre yeniden 

düzenlemiştir. Buna göre, “Türkçe'den başka dille öğretim yapan ve yabancılar tarafından açılmış 

bulunan okulların kurucuları ile müdürleri, Türkiye Cumhuriyeti uyruklu, Türkçe veya Türkçe Kültür 

dersleri öğretmenliği yapma niteliğini taşıyan ve öğretim dilini bilenlerden birini, Türk müdür 

başyardımcısı olarak çalışma izni düzenlenmek üzere valiliğe önerir. Öğretim dilini bilen Türkçe 

veya Türkçe Kültür dersleri öğretmeni bulunmaması hâlinde, okulun öğretim dilinde özel alan 

eğitimi görmüş, Türkiye Cumhuriyeti uyruklu öğretmenlere de bu görev verilebilir” 

değiştirilmiştir.https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuat?MevzuatNo=5580&MevzuatTur=1&Mevzuat

Tertip=5 (26.10.2020) 
72https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc066/kanundmc066/k

anundmc06602843.pdf (26.10.2020) 
73https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc067/kanuntbmmc067

/kanuntbmmc06703035.pdf (26.10.2020) 
74  M. Zeki Yıldırım vdğr., Yabancı Okullar, Azınlık Okulları ve Uluslararası Okullar Denetim 

Rehberi, s.42. 
75  https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/14574.pdf (26.10.2020) 

https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc066/kanundmc066/kanundmc06602843.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc066/kanundmc066/kanundmc06602843.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc067/kanuntbmmc067/kanuntbmmc06703035.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc067/kanuntbmmc067/kanuntbmmc06703035.pdf


81 

okullarının kültürlerini ve anadillerini yaşatmak gibi özel amaçlarını, kanunun 

belirlediği genel amaçlar içerisinde gerçekleştirebilecekleri belirtilmiştir. Bu genel 

amaçlar ise; eşitlik, eğitim hakkı, fırsat ve imkân eşitliği, ferdin ve toplumun 

ihtiyaçları, süreklilik, Atatürk ilke ve inkılâpları, Atatürk milliyetçiliği, demokrasi 

eğitimi, lâiklik, bilimsellik, karma eğitim, her yerde eğitim, okul ve aile işbirliğidir.76 

 1982 Anayasası  

1982 Anayasası’nın 42. maddesine göre; eğitim ve öğretimin Atatürk ilkeleri 

ve inkılâpları, çağdaş eğitim ve bilim esaslarına göre, devletin denetimi ve gözetimi 

altında yapılacağı belirtilmiştir. Türkçe’den başka hiçbir dilin, Türk vatandaşlarına ana 

dil olarak okutulamayacağı ve öğretilemeyeceği, eğitim-öğretim kurumlarında 

okutulacak yabancı diller ile yabancı dille eğitim ve öğretim yapan okulların tâbi 

olacağı esasların kanunla düzenleneceği ve bu konuda uluslararası antlaşma 

hükümlerinin saklı olduğunu77 hükme bağlamıştır. Buna göre; azınlık okullarında 

Türkçe eğitim-öğretim esas olmakla beraber kendi kültürel dilleri de öğretilmektedir. 

 1983 Tarihli ve 2923 Sayılı Yabancı Dil Eğitimi ve Öğretimi Kanunu  

1983 yılında ilan edilen 2923 sayılı Yabancı Dil Eğitimi ve Öğretimi 

Kanunu'nun 2. maddesinde, milletlerarası antlaşma hükümleri saklı kalmak kaydıyla 

yabancı dille eğitim öğretim yapan okulların uyması gereken hususlar belirlenmiştir. 

Kanun, Türkiye Cumhuriyeti İnkılâp Tarihi, Türk Dili ve Edebiyatı, Tarih, Coğrafya, 

Sosyal Bilgiler gibi Türk kültürüyle ilgili derslerin Türkçe okutulmasını zorunlu 

kılmıştır. Bunun dışındaki dersler kendi dilleriyle okutulabilir. Bu kanuna ve Lozan 

Antlaşması hükümlerine göre; azınlık okullarında, belirli derslerin azınlığın ait olduğu 

anadille okutulması mümkündür. Bu kanun hükmüne dayanarak, din dersleri Ermenice 

olarak okutulmaktadır. Kanunla, aynı zamanda Türk vatandaşı olan azınlık cemaati 

mensuplarının, günlük yaşamlarında geleneksel olarak kullandıkları farklı dil ve 

lehçeleri öğrenebilmeleri için, Özel Öğretim Kurumları Kanunu hükümlerine bağlı 

kalmak şartıyla özel kurslar açabileceği belirtilmiştir.78   

                                           
76  Vahapoğlu, Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları, s. 143. 
77  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.2709.pdf (26.10.2020) 
78  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.2923.pdf (26.10.2020) 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.2709.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.2923.pdf


82 

 1985 Tarihli ve 18790 Sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu 

23 Haziran 1985 tarihli ve 18790 Sayılı Resmî Gazetede yayımlanan Özel 

Öğretim Kurumları Yönetmeliğinin 64. maddesi uyarınca; “Lozan Antlaşması’na göre 

mevcudiyeti tanınan okullarda seviyesine göre resmi okullarda okutulan dersler ve 

müfredat programı ile haftalık ders dağıtım çizelgelerinin uygulanması esastır. Bu 

okullardaki derslerden hangilerinin öğretiminin Türkçe’den başka bir dille 

yapılabileceği Bakanlık tarafından kararlaştırılır. Türkçe’den başka bir dilin öğretimi 

için müsaade verilen derslere ayrılacak haftalık ders saatine mukabil, Türkçe 

okutulacak derslerin saati ve sayısı Bakanlık tarafından tespit edilir. Bu okullarda, 

yalnızca kendi azınlığına mensup Türkiye Cumhuriyeti uyruklu öğrenciler 

okuyabilirler”79 denilmiştir. Azınlık okullarında sınıf geçme, sınav gibi işlemlerde 

resmî okulların tâbi olduğu genelge, yönerge ve yönetmelikler geçerlidir. 

 2007 Tarihli ve 5580 Sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu 

14 Şubat 2007 tarihli ve 5580 sayılı Resmî Gazete’ de yayımlanan Özel 

Öğretim Kurumları Kanununun80 yürürlüğe girmesiyle birlikte, 1965 tarihli ve 625 

sayılı özel Öğretim Kurumları Kanunu yürürlükten kaldırılmıştır. Bu yeni kanun, 

sadece azınlık öğretim kurumlarını değil, bütün özel öğretim kurumlarının açılış 

koşullarını ve denetlenmeleriyle ilgili düzenlemeleri de içermektedir.  

Kanunun, azınlık okullarını ilgilendiren maddeleri şu şekildedir: 

2. maddede;  azınlık okullarının tanımı yapılarak bu okulların “Ermeni, Rum 

ve Musevî azınlıklar tarafından kurulmuş, Lozan Antlaşması ile güvence altına alınmış 

ve kendi azınlığına mensup Türkiye Cumhuriyeti uyruklu öğrencilerin devam ettiği 

okul öncesi eğitim, ilköğretim ve ortaöğretim özel okulları” olduğu belirtilmiştir. 

5. maddede; azınlık okullarının taşıması gereken özelliklerinin yönetmelikle 

tespit edileceği, bu yönetmeliğin ilgili ülkelerin bu konulardaki mütekabil (karşılıklılık 

ilkesi) mevzuat ve uygulamaları dikkate alınmak suretiyle hazırlanacağı; yönetmelikte 

belirtilmeyen hususlarda ise resmî okulların mevzuatının uygulanacağı; bu okullarda 

                                           
79  https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/18790.pdf (26.10.2020) 
80  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5580.pdf (28.10.2020) 

https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/18790.pdf


83 

yalnızca kendi azınlığına mensup Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlarının çocuklarının 

okuyabileceği belirtilmiştir. 

8. maddede; bu okulların kurucuları ile müdürlerinin, Türkiye Cumhuriyeti 

uyruklu, Türkçe veya Türkçe Kültür dersleri öğretmenliği yapma niteliğini taşıyan ve 

öğretim dilini bilenlerden birisini, Türk müdür başyardımcısı olarak çalışma izninin 

düzenlenmesi için valiliğe önerebileceği; valilik tarafından da uygun görülmesi 

hâlinde çalışma izninin düzenleneceği ifade edilmiştir.    

 2008 Tarihli 26810 Sayılı Sayılı Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliği  

8 Mart 2008 tarihli ve 26810 sayılı kanunla Resmi Gazete’de81 yayımlanan 

Milli Eğitim Bakanlığı Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliğinin 32. ve 53. maddeleri 

azınlık okullarıyla ilgilidir.    

32. maddede; azınlık okullarında görev yapacak Türkçe ve Türkçe Kültür dersi 

öğretmenlerinin, il millî eğitim müdürlüğünün teklifi, valiliğin onayıyla en fazla 5 yıl 

süreyle ve Bakanlığın görüşü alınarak görevlendirilebileceği; bu öğretmenlerin görev 

sürelerinin, Bakanlığın da görüşü alınarak valilikçe 1’er yıl uzatılabileceği;  bu 

öğretmenlerden birinin il millî eğitim müdürlüğünce teklif edilmesi ve Bakanlıkça da 

uygun görülmesi hâlinde valilikçe müdür başyardımcısı olarak atanabileceği 

belirtilmiştir. Bu okullarda Bakanlıkça da uygun görülmesi halinde yabancı uyruklu 

öğretmenlere de görev verilebileceği; bu okullarda görevlendirilecek diğer idareci ve 

öğretmenlerin, benzeri resmî okullarda öğretmenlik yapma şartlarını taşıyanlar 

arasından seçileceği; okul müdürünün okul kurucusu veya kurucu temsilcisi 

tarafından, diğer idareci ve öğretmenlerin ise okul müdürü ve müdür başyardımcısının 

ortak teklifleri ile valilikçe atanacağı; bu okullarda görevlendirilecek Türkiye 

Cumhuriyeti uyruklu öğretmenlerin, Türkçe’yi bilmelerinin ve doğru kullanmalarının 

gerekli olduğu ifade edilmiştir. 

53. maddede; azınlık okullarında, seviyesine göre resmî okullarda okutulan 

dersler ve öğretim programları ile haftalık ders dağıtım çizelgelerinin uygulanmasının 

esas olduğu; bu okullarda, ilgili ülkelerdeki mütekabil (karşılıklılık ilkesi) mevzuat ve 

                                           
81  https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/03/20080308-6.htm (28.10.2020) 



84 

uygulamalar da dikkate alınarak derslerden hangilerinin öğretiminin Türkçe’den başka 

bir dille yapılabileceğine Bakanlık tarafından karar verileceği; bu derslerin çeşitlerinde 

ve programlarında yine aynı yolla değişiklik yapılabileceği;  okutulacak seçmeli 

dersler için Bakanlıkça gerekli iznin alınması;  azınlık diliyle okutulacak kitapların 

Bakanlık tarafından onaylanmış olması; Türkçe, Türk Dili ve Edebiyatı, Türkçe Kültür 

dersleri öğretmenlerinin, Türkçeyi kullanma, sevdirme, Türk Tarihi ile Türk Kültürüne 

vâkıf olma bakımlarından yeterli olması; Türk kültürü, tarihi, sanatı ve edebiyatı 

derslerini işlemede ve benimsetmede olumlu bir ortamın oluşturulması, azınlık diliyle 

okutulan derslerin, Türkçe ve Türkçe Kültür Dersleri yıllık plânlarının, Bakanlık 

tarafından onaylanmış programlara ve ilgili derslerin öğretim programlarına uygun 

hazırlanması gerektiği; Türkçe Kültür dersleri kitaplarının ilgili birimce kabul edilen 

kitaplar arasından seçileceği; Türkçe’den başka bir dilin öğretimi için müsaade edilen 

derslere ayrılacak haftalık ders saatine mukabil Türkçe okutulacak derslerin saatinin 

ve sayısının yine Bakanlık tarafından tespit edileceği; bu okullarda, yalnızca kendi 

azınlığına mensup Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlarının çocuklarının okuyabileceği 

belirtilmektedir. 

 2012 Tarihli ve 28239 Sayılı Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliği  

20 Mart 2012 tarihli ve 28239 sayılı kanunla Resmi Gazete’de82 yayımlanan 

Milli Eğitim Bakanlığı Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliğinin 28 ve 50. maddeleri 

azınlık okullarıyla ilgilidir.   

28. maddede; azınlık okullarında yönetici ve öğretmen görevlendirilmesinin 

hangi şartlar altında yapılacağı ifade edilmektedir. Buna göre; bu okullarda görev 

yapacak Türkçe ve Türkçe Kültür Dersleri öğretmenlerinin okul müdürlüğünün teklifi, 

valiliğin onayı ile en fazla 5 yıl süre ile görevlendirilebileceği; bu öğretmenlerin görev 

sürelerinin, valilikçe83 gerekli görülmesi halinde 1 yıl daha uzatılabileceği; bu 

öğretmenlerden birinin, okul müdürlüğünün de görüşü alınarak valilikçe müdür 

başyardımcısı olarak görevlendirilebileceği; bu okulların bir kısmında kültür 

                                           
82  https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2012/03/20120320-5.htm (28.10.2020) 
83  Bu maddede geçen “Valilikçe uzatılabilir” ifadesi; 4 Temmuz 2015 tarihli 29406 sayılı Kanunla, 

“okul müdürlüğünün teklifiyle” olarak değiştirilmiştir. 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2015/07/20150704-3.htm (13.09.2021) 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2012/03/20120320-5.htm


85 

anlaşmaları gereğince veya mütekabiliyet esasına göre Bakanlıkça da uygun görülmek 

kaydıyla yabancı uyruklu öğretmenlere de görev verilebileceği ifade edilmiştir. Yine 

bu maddeye göre, okullarda görevlendirilecek diğer idareci ve öğretmenlerin, benzeri 

resmî okullarda öğretmenlik yapma şartlarını taşıyanlar arasından seçileceği 

belirtilmektedir. 

Yönetmeliğin 50 maddesinde ise; azınlık okullarında, seviyesine göre resmî 

okullarda okutulan dersler ve öğretim programları ile haftalık ders dağıtım 

çizelgelerinin uygulanacağı; bu okullarda, ilgili ülkelerdeki mütekabil mevzuat ve 

uygulamalar da dikkate alınarak derslerden hangilerinin öğretiminin Türkçe’den başka 

bir dille yapılabileceğinin Bakanlık tarafından belirleneceği; Türkçe’den başka bir 

dilin öğretimi için müsaade edilen derslere ayrılacak haftalık ders saatine mukabil, 

Türkçe okutulacak derslerin saatinin ve sayısının Bakanlıkça tespit edileceği ifade 

edilmektedir. 

 2012 Tarihli ve 28239 Sayılı Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliğinde 

Yapılan Değişiklikler  

2012 tarihli ve 28239 sayılı Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliğinde, son 

olarak 19 Şubat 2020 tarihli ve 31044 sayılı Resmi Gazete’de84 yayımlanan birtakım 

değişiklikler yapılmıştır.  

 “Açılacak okulun Bakanlık Coğrafi Bilgi Sistemine (MEBCBS) eklenmek 

üzere; Genel Müdürlükçe belirlenerek internet sayfasında yayımlanan formatta bina, 

duvar, bahçe ve benzeri detayların yer aldığı ölçüm kroki verisinin kurumun 

açılabilmesi için gerekli olduğu” (3, madde, 4. fıkra, ü bendi; Resmi Gazete, 

19/2/2020-31044) 

“Açılacak kurumlara, 1739 sayılı Millî Eğitim Temel Kanununda belirtilen 

Türk Millî Eğitiminin genel ve özel amaçları ile temel ilkeleri doğrultusunda kurumun 

amacına, eğitim programına ve düzeyine uygun, belli bir anlam taşıyan Türkçe isim 

verilmesi gerektiği, ancak azınlık okulları, yabancı ve milletlerarası okullarla, yalnızca 

                                           
84  https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2020/02/20200219-3.htm (13.09.2021) 



86 

yabancı dil eğitimi veren kursların bu Türkçe isimden muaf olduğu” (5. madde, 1. 

fıkra; Resmi Gazete, 19/2/2020-31044) 

İlgili azınlığın okul açmak için “Resmî benzeri okulların tâbi olduğu 

yönetmeliğe göre hareket etmesi gerektiği, ilgili okulların kurucusunun yazılı beyanı, 

resmî benzeri okulların tâbi olduğu yönetmeliklerden farklı uygulama yapmak isteyen 

okullar için Bakanlık tarafından onaylanmak üzere hazırlanan kurum yönetmeliği 

taslağı ve CD’si veya kurucunun daha önce açılış izni almış başka bir okulu için 

Bakanlık tarafından onaylanmış olan kurum yönetmeliğini uygulayacağına dair yazılı 

beyanı gerektiği” (5. madde, 1. fıkra, e bendi; Resmi Gazete, 19/2/2020-31044)  

“Kurum binası kurucuya aitse, bina tapu senedinin Millî Eğitim Müdürlüğünce 

onaylı örneği; kurum binası kiralık ise tapu senedi örneği ile başvuru tarihi itibariyle 

okullarda öğretim süresi kadar, diğer kurumlarda da en az 1 yıllık kira sözleşmesinin 

aslının veya Millî Eğitim Müdürlüğünce onaylanmış örneğinin, binanın yapı kullanım 

izin belgesinin gerekli olduğu” (5. madde, 1. fıkra, h bendi; Resmi Gazete, 19/2/2020-

31044)  

“Kurum açılacak binanın sağlam ve dayanıklı olduğuna dair; çevre ve 

şehircilik il müdürlükleri, yapının proje müellifleri ya da yetkili serbest proje büroları 

veya üniversitelerin ilgili bölümlerince düzenlenen teknik raporun ilgili makamlara 

verilmesi gerektiği” (5. madde, 1. fıkra, k bendi; Resmi Gazete, 19/2/2020-31044)  

“Okulda çeşitli sebeplerden dolayı müdürlüğün boşalması hâlinde kurucunun 

teklifi de dikkate alınarak yeni müdür teklifi yapılıncaya kadar kurumda müdürlük 

veya müdür yardımcılığı yapma nitelik ve şartlarına haiz eğitim personelinden birinin, 

valilik tarafından müdürlüğe vekâleten görevlendirileceği; kurumda şartları haiz olan 

eğitim personeli bulunmaması hâlinde, kurumda görevli eğitim personelinden birisinin 

valilikçe müdürlüğe vekâleten görevlendirilebileceği, vekâlet süresinin 4 aydan fazla 

olamayacağı; vekâleten görevlendirilenlerin, vekâlet ettikleri personelin haftada 

girebileceği ders saati kadar derse girebileceği” (30. madde, Resmi Gazete, 19/2/2020-

31044)  

“Dengi resmî okullarda uygulanan haftalık ders çizelgesi ve öğretim 

programlarından farklı uygulama yapacak okulların, yapacakları farklı uygulamalara 



87 

kurum yönetmeliklerinde yer vererek Bakanlığın verdiği izinden sonra uygulaması 

gerektiği”  (31. madde, 1. fıkra, Resmi Gazete, 19/2/2020-31044)  

“İlgili okullara kaydolacakların dengi resmî okulların tâbi oldukları yönetmelik 

hükümlerini uygulaması gerektiği, ayrıca kurum yönetmeliği düzenlemelerine gerek 

olmadığı” (36. madde, 1. fıkra, Resmi Gazete, 19/2/2020-31044) 

 “Okula devam edecek öğrencilerin kayıtlarının, her öğretim yılı için çalışma 

takviminde belirtilen tarihler arasında yenilenmesi gerektiği; okuldaki toplam öğrenci 

sayısının kurum kontenjanından fazla olamayacağı” (36. madde, 4. fıkra, Resmi 

Gazete, 19/2/2020-31044) belirtilmiştir.  

 Lozan Barış Antlaşması’nın üçüncü bölümünde yer alan azınlıkların korunması 

başlığına göre azınlıklar, Ermeni, Musevi ve Rum gayrimüslimlerle sınırlı tutulmuş 

Müslüman olmayan Süryani, Nasturi ve Keldaniler bu tanımın dışına bırakılmıştır. Bu 

tanımlamanın dışında kalan farklı inanışa mensup Türk vatandaşları azınlık olarak 

görülmemiş çoğunluğun eşit bir parçası olarak ele alınmıştır. Uygulanan bu modele ek 

olarak, süreç içinde yayımlanan ek kanun ve yönergelerle azınlıklar Türkiye 

Cumhuriyeti’nde varlıklarını sürdürebilmişlerdir.  

 Türkiye Cumhuriyeti, Lozan Antlaşması haricinde ülkede yaşayanları azınlık 

kabul etmemekle birlikte kültürel haklar konusunda çoğulcu bir politika izlemektedir. 

2001 yılından itibaren AB uyum yasaları çerçevesince anayasa ve bazı yasalarda 

değişiklikler yapılarak insan hakları ve temel özgürlükleri alanında da pek çok 

düzenlemeye gidilmiştir. Türk vatandaşlarının günlük yaşamlarında kullandıkları 

farklı dil ve lehçeleri kullanmaları konusunda yasal ve idari düzenlemeler yapılmıştır.  

Bunların dışında azınlıklarla ilgili olarak anayasa ve Lozan Barış Antlaşması 

hükümlerine ve ruhuna uygun olarak yorumlama hakkını saklı tutma koşuluyla; 

Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi, BM Irk Ayrımcılığının Bütün Biçimleriyle Ortadan 

Kaldırılmasına İlişkin Sözleşme, BM Ekonomik, Sosyal ve Kültürel Haklar 

Sözleşmesi, Kişisel ve Siyasi Haklar Sözleşmesi, Çocuk Hakları Sözleşmesi, Kadınlara 

Karşı Ayrımcılığının Bütün Biçimleriyle Ortadan Kaldırılmasına İlişkin Sözleşme ve 



88 

AGİT Belgelerinin tamamını onaylamıştır. 85 

2.6. Cumhuriyet’ten Günümüze Ermeni Okulları (1923-2020) 

Meşrutiyet döneminde İstanbul’daki Ermeni okullarının öğrenci sayısı artmış, 

15 Temmuz 1910’da Maarif Komisyonu’nun yaptığı istatistiğe göre İstanbul’daki 

Ermeni okullarının sayısı 44’e ulaşmıştır. İttihat ve Terakki Partisi’nin izlediği 

politikalar neticesinde; Anadolu ve İstanbul’daki Ermeni nüfusu azalmış ve buna bağlı 

olarak öğrenci yetersizliği nedeniyle bazı Ermeni okulları kapanmak zorunda 

kalmıştır.86  

Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra, Türkiye’de Ermeni okulu olarak yalnızca 

İstanbul’daki Ermeni okulları kalmıştır. 1920-1921 senesinde ise İstanbul’daki Ermeni 

öğrenci sayısı iki katına çıkmıştır. 1921’de yayımlanan bir istatistikte, İstanbul’da 12 

bin 359 kız ve erkek Ermeni öğrenci bulunmaktaydı. Bu öğrencilerin; 7 bin 31’i 

cemaat okullarında ve yetimhanelerde, 2 bin 234’ü göçmen komisyonu kurumlarında, 

bin 594’ü özel okullarda, 1500’ü devlet okullarında ve yabancı okullarda eğitim 

görmekteydi.87 

Millî Mücadele sonrasında Ermenilerden kalan bina, arazi ve okul binalarının 

bir kısmı özel idarelere tahsis edilmiştir. Ermeniler, arazi ve okul binalarının bir 

kısmının elden çıkmasının yanı sıra birtakım yaptırımlarla da karşı karşıya kaldılar.88 

1925-1926 eğitim öğretim yılında ülkede 35 Ermeni Okulu ve bu okullarda okuyan 3 

bin 695 öğrenci mevcuttu.89  

 Cumhuriyet döneminde, Ermeni okulları ile ilgili olarak doğrudan yapılan en 

önemli düzenleme İstanbul Ermeni Okulları Talimatnamesi’dir. Bu talimatname, 1936 

yılında Milli Eğitim Bakanlığının 25.11.1936 tarih ve 9/94882 sayılı kararıyla 

onaylanıp yayımlanmıştır. Talimatnamede, 1976 tarihinde yayımlanan yönetmelikle 

                                           
85  Hasan Tunç, Uluslararası Sözleşmelerde Azınlık Hakları Sorunu ve Türkiye, Gazi Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi 2004, C. 8, Sayı: 1, s. 221-224. 
86  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s. 22. 
87  Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, s. 762; Dabağyan, Türkiye Ermenileri Tarihi, s. 316. 
88  Yücel, “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926)”, s. 233. 
89  Dabağyan, Türkiye Ermenileri Tarihi, s. 313. 



89 

bazı değişikliklere gidilmiştir.90 

İstanbul Ermeni Okulları Talimatnamesinde Ermeni anaokul, ilkokul, ortaokul 

ve liselerin kuruluş ve işleyişi ile ilgili bilgiler verilmektedir: 

1-Anaokulları: Birinci bölümde; anaokullarının bir ilkokula bağlı olarak 

açılabileceği belirtildikten sonra okula kabul şartları hakkında bilgi verilmiştir. 

Öğretmenlerin Türkçe ders verme zorunluluğundan bahsedilerek Türkiye Cumhuriyeti 

vatandaşı olma şartı belirtilmiştir. İkinci bölümde; müfredat programları hakkında 

bilgi verilmiştir. Çocukların kabiliyet ve muhakeme yeteneklerinin artırılmasının 

amaçlandığı müfredat programında; boncuk geçirme, yapı işleri, resim, dokuma, örme, 

kesme, ölçme ve biçme işleri vb gibi el becerisi geliştirecek uygulamalar hakkında 

bilgi verilmiştir. Anaokul müfredat programında din eğitimi ile ilgili herhangi bir 

çalışma bulunmamaktadır. 

2-İlkokullar: Talimatnamede ilkokullar; “Zorunlu eğitim-öğretim çağında 

bulunan Ermeni çocuklarının öğretim ve eğitimi için Ermeni cemaati veya bu cemaate 

mensup şahıslar tarafından açılan ve yönetilen ilköğretim kurumlarıdır” şeklinde 

tanımlanmıştır.91 Talimatnameye göre Ermeni ilkokullarının amacı; Türkiye 

Cumhuriyeti’nin benimsediği çağdaş kültüre hizmet etmek; ilköğrenim çağında 

bulunan Ermeni çocuklarının ruh ve beden sağlığını korumak, günlük hayatta lazım 

olacak bilgi ve becerileri öğretmek, Türkiye Cumhuriyeti’ne faydalı bir birey olacak 

şekilde yetişmesini sağlamaktır.  

Birinci bölümde; zorunlu eğitim dönemindeki Ermeni çocuklarının okula kayıt 

şartları ve ilkokulların amaçları anlatılmıştır. Okula kayıt sırasında yeterli maddi 

imkânlara sahip olan talebeden ücret alınmaktadır. Ücret verebilecek durumda 

olmayan öğrenci velilerinin fakirlik kâğıdı alması gerektiği, almadığı halde ücretlerini 

ödemeyen öğrencilerin derse kabul edilmeyeceği, cemaat okullarındaki bütçe açığının 

vakıf ya da kiliselerin gelirlerinden karşılanacağı belirtilmiştir.  

İkinci bölümde; Türkiye Cumhuriyeti’nin genel kültürüne hizmet etmek ve 

Cumhuriyet’e faydalı bir birey olabilmek için öğretim esasları belirlenmiştir. Bu 

                                           
90  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s. 94. 
91  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s. 96. 



90 

esaslar; özde ve sözde doğru olmak, gerektiğinde çoğunluk menfaatini gözetmek, okul 

eşya, araç ve gereçlerini doğru kullanmak, Türklük ve Türk vatanı gibi ulusal hislerin 

pekişmesi için ulusal günlerde okulda tertip edilecek şenliklere katılmak, bayrak 

sevgisini kazandırmak için haftanın ilk günü (pazartesi) ve son günü (cuma) bayrak 

merasimi yaptırmaktır. Öğretim esaslarının geçtiği bölümde ise tarih, coğrafya, yurt 

bilgisi, tabiiyat dersleri, hesap-hendese, Türkçe, Ermenice, Fransızca ya da başka 

yabancı bir dil, resim, el yazısı, ev idaresi, jimnastik, din ve ahlak derslerinin 

verilebileceği belirtilmiştir.  

Haftanın 6 günü ders yapılan Ermeni ilkokullarında resmi tatil günleri yanında 

ulusal bayram ve hangi dini bayramlarda tatil yapılacağı da belirlenmiştir. Ders ve sınıf 

geçmenin anlatıldığı üçüncü bölümde, aynı zamanda müessis ve direktörün vazifeleri 

hakkında da bilgi verilmiştir. Öğretmenlerin vazife salahiyetlerinin anlatıldığı 

bölümde öğretmenlere her yıl yeni sözleşme yapılması gerektiği ve Türkçe bilme 

şartının olduğu bildirilmiştir. Türk bayrağı, Türkiye haritası, Atatürk resmi okullarda 

bulunması gereken araç gereçler olarak belirlenmiştir. 

3-Ortaokul ve Liseler: Talimatnameye göre Ermeni ortaokulları; “Öğrencileri 

bir yandan üst öğrenime ve meslek okullarına, bir yandan ise çalışma hayatına 

hazırlayan, öte yandan ilkokul üstünde genel bilgiler vermek üzere kurulan temel 

eğitim okullarıdır” şeklinde tanımlanırken, Ermeni liseleri ise “öğrencileri 

yükseköğrenime hazırlayan kurumlardır” olarak tanımlanmıştır. 

Talimatnameye göre; Ermeni ortaokullarının ve liselerinin amaçları; Türk Milli 

Eğitimi’nin genel amaçları ve temel ilkeleri ile temel eğitimin ve orta öğretimin özel 

amaçlarına uygun olarak eğitim-öğretim yapmak; Cumhuriyet değerlerini 

benimsemek; Türkiye Cumhuriyeti’ne faydalı bir birey olmak; Türkiye 

Cumhuriyeti’nin, milli ahlakını benimseyen ve bilim alışkanlığını kazanmış, çalışkan, 

faydalı bir yurttaşı olarak yetiştirmek; yükseköğrenim için gerekli olan bilgi ve kültür 

düzeyine ulaşmasını temin etmek; bilgilerini uygulama alanında kullanma yollarını 

öğrenmesini ve bir mesleği seçmesini kolaylaştıracak şekilde yeteneklerinin 

geliştirilmesini sağlamak; iyi alışkanlıklar, beceriler kazanmasını, ruhen ve bedenen 



91 

sağlıklı olmasını sağlamaktır.92 

Öğrenim hedeflerinin anaokulu ve ilkokullarla aynı olduğu belirtilerek 

ortaokul ve liselerde öğretmenlerin ve direktörlerin yüksekokul mezunu olması şartı 

getirilmiştir. Bu talimatnameye 1973 yılında Milli Eğitim Temel Kanunu çıkarılana 

kadar uyulmuştur.Özellikle Demokrat Parti iktidarında (1950-1960) Ermeni okulları 

büyük destek görmüştür.  Bu dönemde Ermeni Okullarına yönelik çalışmalar, kısmi 

ve bölgesel çalışmaları içermekte olup, mevcut hükûmetin Ermeni Okullarının 

işleyişlerini kolaylaştırıcı ve fiziki imkânlarını ve şartlarını artırmaya dönük çalışmalar 

yaptığını görmekteyiz. Şöyle ki; Taksim Esayan Ermeni Kız Lisesi’ne kalorifer tesisatı 

kurulması (1951), Feriköy Ermeni Okuluna orta kısım açabilme izninin verilmesi 

(1952),  Karaköy Getronagan Ermeni Erkek Lisesinin açılma izninin verilmesi (1953), 

Surp Haç Tıbrevank Ermeni Lisesi’nin açılması (1953), Pangaltı Anarat Hığutyun 

Ermeni Okuluna tamir izninin verilmesi (1956), Yeşilköy Ermeni anaokulu (1955), 

Pangaltı Anaokulunun genel bir bakım ve tamir görmesi (1956)  ve ilkokulunun 

açılması (1957) gibi durumlar, DP iktidarı olan 1950-1960 arası dönemde Ermeni 

Kilisesi’nin ve Ermeni Okulları’nın devletle kaynaştığı, Lozan Antlaşması’ndaki 

esaslara sadık kalan hükûmetin uygulamaları neticesinde cemaat açısından sorunsuz 

on sene geçirdikleri söylenebilir.93  

Demokrat Parti iktidarında, 1956’ya kadar 3 ortaokul ve 3 liseye sahip olan 

Ermeniler, 1957’de 4 ortaokul ve 4 liseye, 1958’de de 5 ortaokul ve 5 liseye sahip 

olarak okul sayılarını artırma imkânı bulmuşlardır. İlkokul sayısında ise bunun tersi 

bir durum söz konusu olup, 1953’te 24 olan okul sayıları, 1960’lara doğru 22’ye 

düşmüştür. 94 

Son yıllarda demokrasi, insan hakları, hukuk devleti ve hukukun üstünlüğü 

kavramlarının ön plana çıkması ve özellikle de Avrupa Birliğine uyum ve üyelik süreci 

bağlamında, azınlık okullarında, dolayısıyla da Ermeni okullarında birtakım 

düzenlemeler ve yenilikler yapılmıştır. 2007 tarihli 5580 sayılı Özel Öğretim 

Kurumları Kanuna göre; azınlık okullarına kaydettirmede “Türkiye Cumhuriyeti 

                                           
92  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s. 97. 
93  Akkaya, Menderes ve Azınlıklar, s. 67 
94  Akkaya, Menderes ve Azınlıklar, s. 68. 



92 

vatandaşları” (madde 5/c) ifadesi kullanılmaya başlanmıştır. Hâlbuki daha önce 1965 

tarihli ve 625 sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu’nun 25. maddesine göre; 

gayrimüslim azınlıklara ait özel okullara “yalnızca Türk vatandaşlarının çocuklarının” 

kaydedilebileceği belirtiliyordu.  

1970’lerde getirilen babanın mensubu olduğu azınlığa ait okullarda 

okuyabilme şartı 2007 yılında kaldırılmıştır. 28 Haziran 2015 yılında yapılan bir 

düzenlemeyle, okullara kayıt sırasında nüfus kayıt örneği yerine gayrimüslim velinin, 

çocuğunu kaydettirmek istediği azınlık okuluna ait bir form doldurarak kayıt olabilme 

imkânı tanınmıştır.95  

Yine bu süreçte, Ermeni ilköğretim okullarının bazı ders kitaplarının 

Ermeniceye yapılmış çevirilerinin Millî Eğitim Bakanlığınca bastırılarak, ücretsiz 

olarak okullara dağıtılması gibi birtakım olumlu gelişmeler olmuştur.96 

1914 yılında İstanbul’da Ermeniler’in 64 okulu ve bu okullarda eğitim gören 

22 bin 404 öğrencisi vardı.  1938’de İstanbul’da 34 ilkokul, 1 ortaokul, 3 liseleri 

kalmıştı. 1972-1973 eğitim-öğretim yılında okul sayısı 32’ye, öğrenci sayısı ise 7 bin 

366’ya, 1999-2000 öğretim yılında okul sayısı 18’e, öğrenci sayısı 3 bin 786’ya 

düşmüştür. 2009-2010 eğitim-öğretim yılında 16 okul ve 3 bin 29 öğrenci; 2010-2011 

eğitim-öğretim yılında 16 okul ve 2 bin 965 öğrenci, 2012-2013 eğitim öğretim yılında 

ise 16 okul ve 3 bin 137 öğrenci bulunmaktadır. Bu da gösteriyor ki 40 yıllık süreç 

içerisinde okul ve öğrenci sayısı birtakım nedenlerden dolayı yarı yarıya inmiştir.97  

2020-2021 yılı itibariyle İstanbul’da 16 tane Ermeni okulu mevcut olup bu 

okullarda 2 bin 736 öğrenci eğitim görmektedir.98  

Günümüzde İstanbul’da bulunan 16 tane Ermeni Okulu şunlardır: 

1-Anarat Hığutyun Ermeni İlköğretim Okulu: 1868 yılında Boğos Mısırlıyan 

                                           
95  Kaya, Türkiye’nin Eğitim Sisteminde Azınlıklar, s. 36. 
96  Hakan Yücel, “Günümüz Türkiye’sinde Ermeni Genci Olmak: İstanbul’daki Ermeni Liseleri 

Mezunu Gençlerin Kimlik Algıları, Kimlik Kaynakları ve Kimlik Stratejileri”, Alternatif Politika 

Dergisi, c.11, sayı: 2, 2019, s.414. 
97 Yücel, “Günümüz Türkiye’sinde Ermeni Genci Olmak”, s. 414. 
98  İstanbul Milli Eğitim Müdürlüğü 2020-2021 Yılı İstatistikleri 



93 

tarafından kurulmuştur.991925-1926 eğitim öğretim yılında İstanbul’da 5 farklı semtte 

aynı isimle faaliyette olan okulda toplam 270 öğrenci bulunmaktaydı.100 Günümüzde 

sadece Kocamustafa Paşa’daki ilköğretim okulu açıktır. 2020-2021 öğretim yılında 9 

derslikle eğitime devam edilen okulda 40 öğrenci eğitim görmektedir. Anaokulu ve 

ilkokul kısmında 7 kız, 15 erkek, toplam 22 öğrenci; ortaokul kısmında da 8 kız, 10 

erkek, toplam 18 öğrenci mevcuttur. 

2-Aramyan-Uncuyan Ermeni İlköğretim Okulu: Kadıköy’de 1858 yılında 

Hamazaspyan-Muratyan adı ile kurulmuştur. 1873 yılında Aramyan olarak ismi 

değiştirilmiştir. Apik Uncuyan tarafından 1912 yılında okul binası büyütüldüğünden 

Aramyan-Uncuyan ismiyle anılmaktadır.101 Okulda, 1925-1926 eğitim öğretim yılında 

5 sınıfta, 71 kız, 57 erkek toplam 128 öğrenci ile 13 öğretmen bulunmaktayken, 1984 

yılında 26 öğretmen ve 271 öğrenci öğrenim görmekteydi.102 2020-2021 öğretim 

yılında 11 derslikle eğitime devam edilen okulda 181 öğrenci eğitim görmektedir. 

Anaokulunda 34’ü kız, 17’si erkek toplam 51 öğrenci, ilkokulda 36 erkek, 35 kız, 

toplam 71 öğrenci; ortaokul kısmında da 20 erkek, 39 kız olmak üzere toplam 59 

öğrenci mevcuttur.  

3-Bezciyan Ermeni İlköğretim Okulu: Kumkapı’da 1830 yılında Harutyun 

Amira Bezciyan103 tarafından açılan okul 1925-1926 yılında 23 öğretmen, 143’ü kız, 

120’si erkek toplam 263 öğrenci ile eğitim öğretim hayatına başlamıştı. 1945 yılında 

ortaokul kısmı da açılan okulda 26 öğretmen ve 563 öğrenci bulunmaktaydı.104 2020-

2021 öğretim yılında 10 derslikte eğitime devam edilen okulda 89 öğrenci eğitim 

görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 6 derslikte 29 kız, 25 erkek, toplam 54 öğrenci, 

ortaokul kısmında da 4 derslikte 20 kız, 14 erkek toplam 35 öğrenci mevcuttur.  

4-Bomonti Ermeni Katolik İlköğretim Okulu: 1808 yılında Mıhitaryan 

                                           
99  http://ozelanarathigutyun.k12.tr/s/5/6/tarihcemiz (06.11.2020) 
100  Yücel, “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926)”, s. 259. 
101  https://aramyanuncuyan.k12.tr/tarihce/ (02.11.2020) Ayrıca bkn: Pınar Erkan, “Tanzimat’tan 

Günümüze İstanbul Kadıköy/Üsküdar’daki Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları”, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İTÜ Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul 2001, s.70. 
102  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s. 31. 
103  http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/bezciyan-Ermeni-ilkogretim-okulu-cemaat- 

okullari/  (03.11.2020) 
104  Dabağyan, Türkiye Ermenileri Tarihi, s. 314. 

http://ozelanarathigutyun.k12.tr/s/5/6/tarihcemiz
https://aramyanuncuyan.k12.tr/tarihce/
http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/bezciyan-Ermeni-ilkogretim-okulu-cemaat-okullari/
http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/bezciyan-Ermeni-ilkogretim-okulu-cemaat-okullari/


94 

Katolik Okulu olarak eğitim hayatına başlayan okul 1921 yılında Sakızağacı Ermeni 

Katolik Erkek İlkokulu 1964 yılında da Bomonti Ermeni Katolik İlkokulu adını 

almıştır.105 1925-1926 eğitim- öğretim yılına 47 öğrenciyle başlayan okul, 1964 

yılında 100 öğrenciye ulaşmıştır. 2020-2021 öğretim yılında 10 derslikte eğitime 

devam edilen okulda 71 öğrenci eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 6 

derslikte 22 kız, 20 erkek, toplam 42 öğrenci, ortaokul kısmında 4 derslikte 15 kız, 14 

erkek, toplam 29 öğrenci mevcuttur. 

5-Dadyan Ermeni İlköğretim Okulu:  Bakırköy’de 1844 yılında Arzrunyan 

Mektebi adıyla açılan okul, 1892 yılında Dadyan Mektebi ismini almıştır.106 1925-

1926 öğretim yılına 39 öğrenci ile başlayan okulda, 1964 yılında 443 öğrenci öğrenim 

görmekteydi.107 2020-2021 öğretim yılında 20 derslikte eğitime devam edilen okulda 

332 öğrenci eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 12 derslikte 102 kız, 101 

erkek, toplam 203 öğrenci, ortaokul kısmında 8 derslikte 49 kız, 80 erkek, toplam 129 

öğrenci mevcuttur. 

6-Esayan Ermeni İlköğretim Okulu ve Lisesi: Taksim’de 1895 yılında108 

açılan okulda 1925-1926 yılında 308 erkek, 359 kız olmak üzere toplam 667 öğrenci 

vardı ve 54 öğretmen görev yapmaktaydı. 1963 yılında öğrenci sayısı 983’e çıkmıştır. 

2020-2021 öğretim yılında 16 derslikte eğitime devam edilen okulda 238 öğrenci 

eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 52 öğrenci, ortaokul kısmında 42 öğrenci 

ve lise kısmında da 64 kız, 80 erkek, toplam 144 öğrenci mevcuttur. 

7-Getronagan Ermeni Lisesi: Karaköy’de 1886 yılında109 açılan okul, 1925-

1926 yılında 18 öğretmen ve 133 öğrenciyle eğitim-öğretim faaliyetlerine 

başlamışken, 1963 yılında 27 öğretmen ve 238 öğrenci sayısına ulaşmıştır. 2020-2021 

öğretim yılında 14 derslikte eğitime devam edilen okulda 137 kız 90 erkek toplam 230 

öğrenci mevcuttur. 

                                           
105  Nazan Bülbüller, “Andonyan Ermeni Katolik Ruhban Manastır Mektebi Koruma Sorunları”, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kadir Has Üniversitesi FBE., İstanbul 2010, s. 53. 
106  http://www.dadyan.k12.tr/Home/tarihce (04.11.2020) 
107  Yücel, “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926)”, s. 248. 
108  http://esayan.k12.tr/ (04.11.2020) 
109  http://www.getronagan.k12.tr/tr/kurumsal/tarihce (04.11.2020) 

http://www.dadyan.k12.tr/Home/tarihce
http://esayan.k12.tr/
http://www.getronagan.k12.tr/tr/kurumsal/tarihce


95 

8-Kalfayan Cemeran İlköğretim Okulu: Dini bir kimlikle Rahibe Sırpuhi 

Nişan Kalfayan tarafından 1866 yılında kurulan okul, 1900 yılında eğitim öğretim 

çalışmalarına başlamıştır. Kalfayan İlkokulu, 1999-2000 öğretim yılında Özel 

Semerciyan Cemaran Ermeni İlköğretim Okulu’yla, 2000-2001 öğretim yılında da 

Özel Nersesyan Yermonyan Ermeni İlköğretim Okulu’yla birleşmiştir.110 1925-1926 

eğitim yılında 6 öğretmen ve 76 öğrenciyle eğitim yapan okul, 1963 yılında 104 

öğrenciye ulaşmıştır.111 2020-2021 öğretim yılında 9 derslikte eğitime devam edilen 

okulda 48 öğrenci eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 5 derslikte 16 kız, 11 

erkek, toplam 27 öğrenci, ortaokul kısmında 4 derslikte 15 kız, 6 erkek, toplam 21 

öğrenci mevcuttur. 

9-Karagözyan İlköğretim Okulu: Şişli’de 1896 yılında kurulan okul,112 1925-

1926 yılında 82 öğrenciyle eğitim yılına başlamıştır.113 2020-2021 öğretim yılında 12 

derslikte eğitime devam edilen okulda 184 öğrenci eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul 

kısmında 8 derslikte 67 kız, 63 erkek, toplam 130 öğrenci, ortaokul kısmında 4 

derslikte 28 kız, 26 erkek, toplam 54 öğrenci mevcuttur. 

10-Levon Vartuhyan Ermeni İlköğretim Okulu: 1820 yılında açılan okul 

1840 yılında okul müdürü Levon’un yardımlarıyla Levonyan olarak anılmaya 

başlamıştır. 1864’te İstanbul’da Madam Vartuhi’nin müdürlüğünde Vartuhyan isimli 

bir okul açılmıştır. 1894 yılında iki okulun birleşmesi üzerine Levon Vartuhyan 

Mektebi adını alan okul,114 1925-1926 eğitim yılına 21’i kız, 25’i erkek, toplam 46 

öğrenciyle başlayan okulda, 1963 yılında 93 öğrenci öğrenim görmekteydi.115 2020-

2021 öğretim yılında 9 derslikte eğitime devam edilen okulda 75 öğrenci eğitim 

görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 5 derslikte 23 kız, 23 erkek, toplam 46 öğrenci, 

ortaokul kısmında 4 derslikte 17 kız, 12 erkek, toplam 29 öğrenci mevcuttur. 

11-Merametciyan (Feriköy) Ermeni İlköğretim Okulu: Feriköy’de 1912 

                                           
110  http://kalfayan.k12.tr/okulumuz/tarihce.html (04.11.2020) 
111  Dabağyan, Türkiye Ermenileri Tarihi, s. 315. 
112  http://www.karagozyan.k12.tr/ilkogretim/ilkogretim-tarihce-58-1.html (04.11.2020) 
113  Erkan, “Tanzimat’tan Günümüze İstanbul Kadıköy/Üsküdar’daki Yabancı Okullar ve 

Azınlık Okulları”, s. 93. 
114  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s. 40. 
115  Bülbüller, “Andonyan Ermeni Katolik Ruhban Manastır Mektebi Koruma Sorunları”, s. 55. 

http://kalfayan.k12.tr/okulumuz/tarihce.html
http://www.karagozyan.k12.tr/ilkogretim/ilkogretim-tarihce-58-1.html


96 

yılında kurulan okula116 1952 yılında ortaokul kısmı da eklenmiştir.117 1925-1926 

eğitim yılında 27 kız, 22 erkek, toplam 49 öğrenci bulunuyordu. 2020-2021 öğretim 

yılında 10 derslikte eğitime devam edilen okulda 133 öğrenci eğitim görmektedir. Ana 

ve ilkokul kısmında 6 derslikte 40 kız, 38 erkek, 78 öğrenci, ortaokul kısmında 4 

derslikte 29 kız, 26 erkek, toplam 55 öğrenci mevcuttur. 

12-Pangaltı Ermeni İlköğretim Okulu ve Lisesi: 1825 yılında Mihitaryan 

rahipleri tarafından açılan Katoliklerin İstanbul’daki eğitim misyonun başlangıç yılı 

olarak kabul edilmektedir.118 1925-1926 yılında ilk, orta ve lise kısmında 156 olan 

öğrenci sayısı 1963 yılında 653 öğrenciye çıkmıştır. 2020-2021 öğretim yılında 19 

derslikte eğitime devam edilen okulda 279 öğrenci eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul 

kısmında 6 derslikte 54 kız, 52 erkek, toplam 106 öğrenci, ortaokul kısmında 4 

derslikte 26 kız, 37 erkek, toplam 63 öğrenci ve lise kısmında ise 9 derslikte 60 kız, 

50 erkek, toplam 110 öğrenci mevcuttur. 

13-Sahakyan-Nunyan Ermeni İlköğretim Okulu ve Lisesi: 1789 yılında III. 

Selim’in fermanıyla Shakyan ismiyle açılan okulun119 bünyesinde 1831 yılında Sultan 

Abdülmecid’in fermanıyla Nunyan Kız Okulu açılmıştır.120 1925-26 eğitim öğretim 

yılında 75’i kız, 85’i erkek 160 öğrenci öğrenim görmekteydi.121 1985 yılında lise 

kısmı eklenmiştir. 2020-2021 öğretim yılında 19 derslikte eğitime devam edilen 

okulda 330 öğrenci eğitim görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 6 derslikte 60 kız, 58 

erkek,  toplam 118 öğrenci, ortaokul kısmında 5 derslikte 57 kız, 34 erkek, toplam 91 

öğrenci, lise kısmında 8 derslikte 58 kız, 63 erkek, toplam 121 öğrenci mevcuttur. 

14-Surp Haç Ermeni Lisesi: 1770 yılında ruhban okulu olarak açılan Tıbradun 

ve İskolya (Ruhban evi ve okulu) ismi ile bilinen Surp Haç Okulu, 1932 yılına kadar 

                                           
116  http://www.feio.k12.tr/okulumuz-hakkinda/tarihce.html (06.11.2020 
117  http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/merametciyan-Ermeni-ilkogretim-okulu- 

cemaat-okullari/ (07.11.2020) 
118  http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/pangalti-Ermeni-ilkogretim-okulu-ve-lisesi- 

cemaat-okullari/ (07.11.2020) 
119  https://www.sahakyan-nunyan.k12.tr/tarihce (14.11.2020)  
120  http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/sahakyan-nunyan-ermeni-ilkogretim-okulu- 

ve-lisesi-cemaat-okullari/ (14.11.2020)  
121  Yücel, “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926)”, s. 253. 

http://www.feio.k12.tr/okulumuz-hakkinda/tarihce.html
https://www.sahakyan-nunyan.k12.tr/tarihce
http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/sahakyan-nunyan-ermeni-ilkogretim-okulu-ve-lisesi-cemaat-okullari/
http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/sahakyan-nunyan-ermeni-ilkogretim-okulu-ve-lisesi-cemaat-okullari/


97 

eğitim-öğretim faaliyetlerine devam etmiştir.122 1953 yılında dönemin patriği Karekin 

I. Haçaduryan tarafından ortaokul ve lise şeklinde açılan okulda,123 2020-2021 öğretim 

yılında 11 derslikte eğitime edilmekte ve 106 öğrenci eğitim görmektedir. Lise 

kısmında 11 derslikte 52 kız, 54 erkek, toplam 106 öğrenci mevcuttur.   

15-Tarkmançats Ermeni İlköğretim Okulu: Ortaköy’de 1785’te Şınorhk 

Mıgırdiç Amira Miricanyan tarafından kurulan okul,124 1925-1926 eğitim yılına 59’u 

anaokulda, 104’ü ilkokulda olmak üzere 163 öğrenciyle başlamıştır.125 2020-2021 

öğretim yılında 10 derslikte eğitime devam edilen okulda 145 öğrenci eğitim 

görmektedir. Ana ve ilkokul kısmında 6 derslikte 43 kız, 50 erkek, toplam 93 öğrenci, 

ortaokul kısmında 4 derslikte 34 kız, 18 erkek, toplam 52 öğrenci mevcuttur. 

16-Yeşilköy Ermeni İlköğretim Okulu: 1957 yılında İstanbul Yeşilköy’de 

açılmıştır. Bu okulun en önemli özelliği Lozan Antlaşması’ndan sonra Türkiye’de 

açılan ilk özel Ermeni İlkokulu olmasıdır.126 2020-2021 öğretim yılında 16 derslikte 

eğitime devam edilen okulda 267 öğrenci eğitim görmektedir. Anaokulu ve ilkokul 

kısmında 10 derslikte 78 kız, 90 erkek, 168 öğrenci, ortaokul kısmında 6 derslikte 54 

kız, 45 erkek, toplam 99 öğrenci mevcuttur. 

Günümüzde azınlık okullarının sayıları ve öğrenci sayısı şu şekildedir:  

                                           
122  http://www.tibrevank.com/school/contents/tarihce?l=tr&parent=55 (15.11.2020) 
123  http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/surp-hac-Ermeni-lisesi-cemaat-okullari/ 

(15.11.2020) 
124  http://www.turkiyeermenileripatrikligi.org/site/tarkmancats-Ermeni-ilkogretim-okulu/ 

(16.11.2020) 
125  Yücel, “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları (1925-1926)”, s. 255. 
126  https://yesilkoyErmeniokulu.k12.tr/tarihce,2,274431 (19.11.2020) 

http://www.tibrevank.com/school/contents/tarihce?l=tr&parent=55
https://yesilkoyermeniokulu.k12.tr/tarihce,2,274431


98 

Tablo 1: 2020-2021 Öğretim Yılı Rum Okulları Öğrenci Sayıları127 

RUM OKULLARI 

İlçe Okul Erkek Kız Toplam 

Adalar Özel Büyükada Rum İlkokulu 2 2 4 

Beyoğlu 

Özel Zapyon Rum İlkokulu 46 26 72 

Özel Zapyon Rum Ortaokulu 7 17 24 

Özel Zapyon Rum Lisesi 6 7 13 

Özel Zoğrafyon Rum Ortaokulu 12 11 23 

Özel Zoğrafyon Rum Lisesi 3 11 14 

Fatih 

Özel Fener Rum Ortaokulu 9 11 20 

Özel Fener Rum Lisesi 10 13 23 

Özel Langa Rum İlkokulu 1 2 3 

Toplam 96 113 196 

Tablo 2: 2020-2021 Öğretim Yılı Musevi Okulları Öğrenci Sayıları128 

İlçe Okul Erkek Kız Toplam 

Ulus 

Beşiktaş 

Özel Musevi Anaokulu 14 28 42 

Özel Musevi İlkokulu 63 77 140 

Özel Musevi Ortaokulu 76 68 144 

Özel Musevi Lisesi 79 81 160 

Toplam 232 254 486 
 

 

 

 

                                           
127  https://istanbul.meb.gov.tr/ (17.11.2020) 
128  https://istanbul.meb.gov.tr/ (17.11.2020) 



99 

 

Tablo 3: 2020-2021 Öğretim Yılı Ermeni Okulları Öğrenci Sayıları129 

 

                                           
129  https://istanbul.meb.gov.tr/ (17.11.2020) 

SN İLÇE OKUL ADI
ANA

SINIFI
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 TOPLAM

1 DADYAN ERMENİ İ.O. 39 39 44 45 36 203

2 DADYAN ERMENİ O.O. 29 35 31 34 129

3 YEŞİLKÖY ERMENİ İ.O. 40 3 39 35 24 168

4 YEŞİLKÖY ERMENİ O.O 36 32 14 17 99

5 TARKMANCAS ERMENİ İ.O. 19 19 19 21 15 93

6 TARKMANCAS ERMENİ O.O 9 18 12 13 52

7 ESAYAN ERMENİ İ.O. 14 11 1 8 9 52

8 ESAYAN ERMENİ O.O 4 11 1 17 42

9 ESAYAN ERMENİ L. 33 39 38 33 143

10 BEYOĞLU GETRONAGAN ERMENİ L. 64 56 56 54 230

11 BEZCİYAN ERMENİ İ.O. 16 6 16 9 8 55

12 BEZCİYAN ERMENİ O.O 12 3 11 9 35

13 ANARAT HIGUTYUN ERMENİ İ.O. 4 5 4 3 6 22

14 ANARAT HIGUTYUN ERMENİ O.O 2 4 5 7 18

15 SAHAKYAN NUNYAN ERMENİ İ.O. 41 22 15 19 21 118

16 SAHAKYAN NUNYAN ERMENİ O.O 25 32 21 13 91

17 SAHAKYAN NUNYAN ERMENİ L. 39 27 26 29 121

18 LEVON VARTUHYAN ERMENİ İ.O. 16 7 4 13 6 46

19 LEVON VARTUHYAN ERMENİ O.O 12 6 6 5 29

20 ARAMYAN UNCUYAN ERMENİ İ.O. 44 9 17 23 19 112

21 ARAMYAN UNCUYAN  O.O 12 15 16 15 58

22 BOMONTI ERMENİ KATOLİK  İ.O. 15 9 5 6 7 42

23 BOMONTI ERMENİ KATOLİK O.O 8 1 6 5 29

24 FERİKÖY ERMENİ İ.O. 34 1 9 9 16 78

25 FERİKÖY ERMENİ O.O 9 16 19 11 55

26 KARAGÖZYAN ERMENİ A.O. 47 47

27 KARAGÖZYAN ERMENİ İ.O. 31 19 15 18 83

28 KARAGÖZYAN ERMENİ O.O 18 16 6 14 54

29 PANGALTI ERMENİ İ.O. 38 21 16 19 12 106

30 PANGALTI ERMENİ O.O 14 17 1 22 63

31 PANGALTI ERMENİ ANADOLU L. 24 16 31 39 110

32 KALFAYAN ERMENİ İ.O. 5 5 6 5 6 27

33 KALFAYAN ERMENİ O.O 5 4 3 9 21

34 ÜSKÜDAR SURP HAÇ ERMENİ L. 25 33 18 29 105

372 188 214 230 203 195 210 152 191 185 171 169 184 2736

ŞİŞLİ

ÜSKÜDAR

GENEL TOPLAM

BAKIRKÖY

BEŞİKTAŞ

BEYOĞLU

FATİH

FATİH

FATİH

BAKIRKÖY

FATİH

KADIKÖY

ŞİŞLİ

ŞİŞLİ

ŞİŞLİ



100 

Türkiye’deki Ermeni azınlık nüfusu Cumhuriyet döneminde yaşanan göçler 

nedeniyle azalmıştır. Bu göçler iki şekilde meydana gelmiştir. Birincisi, İstanbul ve 

diğer büyük şehirlerde yaşayan Ermeniler’in zamanla başta Avrupa ve Amerika başta 

olmak üzere dünyanın farklı ülkelerine gitmesiyle yaşanan dış göç ve ikincisi de 

gidenlerin yerini Anadolu’dan gelen Ermeniler’in doldurması şeklinde gelişen iç 

göçtür.  Milli Mücadele’den sonra Maraş, Antep ve Adana’da bulunan 40 bin civarında 

Ermeni, Suriye ve Lübnan’a göç etmiştir.130 Cumhuriyet’in ilk yıllarında bazı 

Ermeniler, Avrupa’ya göç etmek için Yunanistan’a geçmişlerdir. 1930 yılına kadar 

Yunanistan’a 65 bin Ermeni göç etmiştir.131  

1940 yılına kadar çeşitli kampanyalar neticesinde Türkiye Cumhuriyeti’nden 

Ermenistan’a 16 bin kişi göç etmiştir. Avrupa’ya göç eden Ermeniler’in içinde en 

kalabalık kısım Fransa’ya gitmiştir. Amerika 35 bin Ermeni göçmeni kabul etmiştir. 

Bu yıllarda ülkeden göç eden Ermeni sayısının 620 bin olduğu tahmin edilmektedir.132 

Dış göçler dışında Ermeniler, kendi istekleriyle Anadolu’dan İstanbul’a göç 

etmişlerdir. Kentleşme olgusu ne kadar bu göçlerin temel nedenini oluşturmuş olsa da 

Anadolu nüfusunun azalması, bunun neticesinde açık olan Ermeni okulunun 

kalmaması nedeniyle İstanbul’a olan göç zamanla hız kazanmıştır. Bu göçler bazı 

dönemlerde Ermeni Patrikliği tarafından da desteklenmiş, Doğu illerinden getirilen 

aile ve çocuklar için çeşitli yardım heyetleri oluşturulmuştur. 1927 yılında yapılan ilk 

sayıma göre Türkiye nüfusu 13 milyon 629 bin kişi iken, İstanbul’da 52 bin 576 kişi 

olmak üzere Anadolu ile birlikte Türkiye’de toplam 80 bin 286 Ermeni 

yaşamaktaydı.133 

 Osmanlı döneminde nüfus bakımından Rumlar en kalabalık azınlık nüfusu 

konumunda iken Nüfus Mübadelesi, Varlık Vergisi ve 6-7 Eylül Olayları neticesinde 

yaşanan göçlerle Rum nüfus azalırken, buna karşılık günümüzde Ermeniler en 

                                           
130  Muhammet Erat, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’deki Ermeniler’in Faaliyetleri (1923-1945)”, 

ÇOMÜ Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, c. 5, sayı: 2, 2020, s. 309. 
131  Elçin Macar, “Yunanistan Ermenileri”, Ermeni Araştırmaları 2. Türkiye Kongresi Bildirileri, 

c. 2, ASAM Yayınları, Ankara 2007, s. 978. 
132  Yusuf Hallaçoğlu vdğr., Ermeniler: Sürgün ve Göç, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2004, 

s. 157-191. 
133  Cafer Ulu, Türkiye Cumhuriyeti'nde Ermeniler, Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, Ankara 

2009, s. 305-311. 



101 

kalabalık azınlık konumundadır. Bugün Türkiye’de yaklaşık 70 bin Ermeni 

yaşamaktadır.134  

Cumhuriyet tarihi boyunca yaşanan ülke dışına göçler, düşük doğum oranı ve 

bu orandan daha yüksek ölüm oranı gibi nedenlere bağlı olarak Ermeni nüfusu 

azalmıştır. Bu da okul ve öğrenci sayılarına yansımıştır. Okulların azalmasının bir 

diğer nedenleri de; Cumhuriyet sonrası yapılan düzenlemelerle devlet okullarının 

cazip hale gelmesi ve İstanbul'da belirli semtlerde toplu halde yaşamaya çalışan 

Ermeniler’in ikametgâh değiştirmelerine karşın okulların aynı yerde kalmasıdır. 

Cumhuriyet’in kuruluş döneminde İstanbul’daki Ermeni Okulu sayısı 45 iken,135 

azınlık okullarına uygulanan bürokratik sınırlamalar ve sıkı denetimler nedeniyle bu 

sayı günümüzde 16’ya düşmüştür. 

                                           
134  https://hyetert.org/2018/03/16/hangi-ulkede-kac-ermeni-yasiyor/ (15.11.2020) 
135  Büyükkarcı, İstanbul Ermeni Okulları, s.22.  



102 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EĞİTİM MÜFREDATININ MAHİYETİ VE ERMENİ 

OKULLARINDAKİ DİN EĞİTİM MÜFREDATININ 

İNCELENMESİ 

Geçmişin bilinmesi, ondan dersler çıkarılarak gelecek için istifade edilmesi, 

medeniyetin sürekliliğini koruyan hususlardan biridir. Bu bölümde hem günümüze, 

hem de geleceğe bir bakış açısı oluşturması bakımından Cumhuriyet döneminde, 

Ermeni okullarındaki din eğitimi müfredatı incelenerek bir gelecek perspektifi tespit 

edilmesi amaçlanmıştır.  

Ermeni okullarındaki din eğitimi faaliyetleri hakkında bilgi verilerek, 

eğitimde program geliştirmenin önemi, hedefleri ve buna etki eden faktörler hakkında 

bilgi verilmiş, ardından da program modelleri üzerinde durulmuştur. Ermeni 

okullarındaki din eğitimi müfredatının DKAB programının genel ve özel amaçlarıyla 

uyuşup uyuşmadığı, Ermeni toplumunun dini ihtiyaçlarını karşılayıp istendik davranış 

değişikliği meydana getirip getirmediği değerlendirilmiştir. Bu bölümde ayrıca içerik 

analizi de yapılarak program öğeleri değerlendirilirken öğrenme ilkelerine 

uyumluluğu ve konuların kapsamı incelenmiştir. 

 XXI. yüzyılda dinin gündelik hayatta daha fazla karşılık bulması, Tanrı’nın 

varlığının kabul edilip eylemlerde dinin referans alınması, günümüz eğitim 

anlayışında çoğunluğun kabul ettiği genel ilke haline gelmiştir. Din, bireylerin 

ruhlarının ve karakterlerinin biçimlendirilmesinde önemli unsurların başında 

gelmektedir. İnsanların hayatındaki örgün eğitim dönemi, karakterin anlam kazanması 

ve gelişmesinde ayrı bir öneme sahiptir. Bu yönüyle din eğitimi, diğer öğrenilenlerin 

yanında kişilik gelişimi için de dikkate alınması gereken bir eğitimdir. Okullarda, 

bireylerin dini konularda hiç sorunları yokmuş gibi davranmak ya da dini sorunların 

cevaplarını diğer branşlarda aramak, sosyal yaşamın dinle uyum içinde olmasına engel 

olur.1  

                                           
1  İlhan Yıldız, “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi: Zorunlu mu Kalmalı, Yoksa Seçmeli mi Olmalı?”, 

TÜBAV Dergisi, c. 2, sayı: 2, 2009, s. 244. 



103 

Yüzyılın eğitim anlayışını yeni bir pedagojik yaklaşım tarzı ve zamanın 

ihtiyaçları oluşturmaktadır. Türkiye’de hazırlanan programların da bu anlayışın 

etkisiyle, öğrenen merkezli, açıklamalara yer veren ve esnek bir şekle büründüğü 

görülmektedir. Eğitim programları geliştirilirken kişilerin ilgilerinin ve 

gereksinimlerinin karşılanmasına, becerilerinin geliştirilmesine olanak sağlayacak 

uygulama, ünite ve kazanımlara ağırlık verilmektedir.  

Bu şekilde, öğrencilerin sağlıklı bilgi edinmeleri hedeflenmektedir. Dinin 

temel prensiplerinin, emir ve yasakların, ilkelerin ve ibadetlerin nasıl yapılacağı 

hususunun programlarda yer almasından ziyade, bireylerin yaşına uygun karakter 

özelliklerinin dikkate alınması fikri ve ruhi gelişimlerinin sağlıklı ve dengeli bir süreç 

içinde ilerlemesine de yardımcı olmaktadır. “Her şey öğrenciye yönelik ve ona uygun 

olmalıdır” prensibi öğrenciyi merkeze almış ve öğrencinin etkinliğini artırmıştır.2 

Devletlerin eğitim politikasının belirlenme ve uygulanma süreçlerinde yönetim 

sistemleri etkili olmuştur. Tanzimat Dönemi’yle Osmanlı’da artan Batılılaşma 

hamleleri eğitim politikalarını belirlemiş, bu değişim Cumhuriyet döneminde 

kurulmak istenen ulus devletin öğretim programlarında da kendini göstermiştir. Milli 

Eğitimin genel amaçlarının, Türk milletinin milli, manevi, insani, ahlaki ve kültürel 

değerlerini benimseyen, bunları koruyan ve geliştiren vatandaşlar yetiştirmek olduğu 

hususu üzerinde durulmaktadır.3   

Bilindiği üzere din eğitimi hususunda ilk kapsayıcı hukuksal düzenleme, 3 

Mart 1924 tarihli ve 430 sayılı Tevhid-i Tedrisat Kanunu’dur. Bu yasa ile Türkiye’deki 

bütün eğitim ve öğretim kurumları, öğretim birliğinin sağlanması amacıyla Maarif 

Vekâletine bağlanmıştır. Bu kanunla, eğitimin tek merkezden planlanıp denetlenmesi 

milli, manevi ve ahlaki değerleri benimseyen nesillerin yetiştirilmesi amaçlanmıştır. 

Din dersi bu amaca katkı sağlayacak derslerden biridir.4 Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile 

                                           
2  İrfan Başkurt, “Din ve Ahlak Eğitiminde Yeni Arayışlar ve Bakış Açıları”, İstanbul Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 6, 2012, s.69-72. 
3  Ali Rıza Erdem - Ruhi Sarpkaya, “Eğitim Sistemimizin Yetiştirmek İstediği İnsan Tipi Açısından 

Eğitim Denetimimizin İrdelenmesi”, E-Journal of New World Sciences Academy, Volume: 5, No: 

4, 2010, s. 1794. 
4  Mustafa Önder, “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretiminin Temelleri Üzerine”, Dergiabant İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2013, sayı:1, s. 24 vd. 



104 

eğitim alanında yapılan köklü değişiklikler sonrasında yani Cumhuriyet’in ilk 

yıllarında din eğitimi ihmal edilmemiş, eğitim sistemi içerisinde din dersleri okullarda 

okutulmaya devam edilmiştir. Halkın dinle ilgili hizmetlerini görecek personel 

yetiştirmek üzere okullar açılmıştır.5 

3.1. Din Eğitimi- Okul Müfredatı İlişkisi 

Din kavramıyla ilgili çeşitli tanımlamalar yapılmasına karşın, kabul edilen 

tanıma göre; “din, akıl sahiplerini kendi hür iradeleri ile bizzat iyilikleri yapmaya sevk 

eden ilahi bir nizamdır.”6 İnsanın, hayatı tanımlama ve anlam katma sürecinde 

karşılaştığı sorunlarla yüzleşip başa çıkmasında ve bu sorunlara çözümler üretmesinde 

destek aldığı unsurlardan biri de dini inançlarıdır.7 

Eğitim, “bireyin davranışlarından kendi yaşantıları vasıtasıyla ve kasıtlı olarak 

istendik davranış değiştirme denemeleri süreci’8 olarak kabul edilmektedir. Buradan 

hareketle din eğitimini, “bireyin dini davranışlarında kendi yaşantıları yoluyla ve 

kasıtlı olarak istendik değişme meydana getirmesi süreci” olarak tanımlamak 

mümkündür.9   

Din eğitimi ile yapılan ilgili tanımlar, genellikle çok farklı boyut ve amaçları 

içermektedir. Çünkü din eğitiminin önemli meselelerinden biri olan din eğitiminde 

“Dinin ne olduğu?” sorusu bu tanımlamalarda belirleyici olmaktadır. Tanımlamada 

ifade edilen dinin, inanılan ve yaşanılan din olup olmadığı, amaç ve tespitlerin farklı 

değerlendirilmesine neden olmaktadır. Dinin toplumsal ve kültürel boyutları göz 

önüne alındığında bu sorunun çözülebileceği ortadır. Bu noktada ülkemizde din 

eğitiminde dinin İslâm olması gayet doğaldır. Ancak farklı kültür ve inanç gruplarının 

                                           
5  Beyza Bilgin, “Tevhid-i Tedrisat Kanunu ve Din Eğitimi”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, c. 

12, sayı: 35, 1996, s. 527 vd.; Eyüp Şimşek, “Çok Partili Dönemde Yeniden Din Eğitimi ve 

Öğretimine Dönüş Süreci (1946-1960)”, Atatürk Ünv. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 

sayı: 49, 2013, s. 392. 
6  Günay Tümer, “Din”, DİA., c. 9, TDV Yayınları, İstanbul 1994, s. 314.  
7  Mehmet Bahçekapılı, "Biyopsikososyal Açıdan Dinin Engellilik ve Farklı Sağlık Problemleri 

Üzerindeki Etkisi", Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 2016, sayı 1, s. 20. 
8  Selahattin Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme, Yelkentepe Yayınları, Ankara 1982, s. 12 Eğitim 

tanımı için ayrıca bkz: Mehmet Arslan, Eğitim Bilimine Giriş, Gündüz Yayıncılık, Ankara 2009, 

s.17. 
9  Şükrü Keyifli, “Eğitim ve Din Eğitimi”, Çukurova Üniv. İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 13, sayı: 2, 

2013, s.107. 



105 

da dikkate alınması gerekmektedir. Ülkemizde din eğitimi başlangıçta yalnızca hedef 

olarak Müslümanları seçmişken, zamanla diğer din ve inançların varlığını da göz 

önüne almaya başlamıştır. Modern yaklaşımların etkisi de din eğitiminin 

tanımlanmasına etki etmektedir.10 

Din eğitimi, bireyin dinle ilgili her tür öğrenmesini kapsayan bir kavramdır. 

İçinde hem bilinçli hem de bilinçsiz olarak meydana gelen inanç, tutum, bilgi ve beceri 

temelli dini davranış değişiklikleri vardır. Bu süreç, bireyde kendi yaşantısı 

sonucunda, kalıcı izler bırakan davranış değişiklikleri meydana getirir. Bireyin, 

herhangi bir emek sarf etmeden ve farkında olmadan, tamamen gelişigüzel ve 

kendiliğinden, rastgele olarak sistemsiz ve hatta denetimsiz bir şekilde dinle ilgili 

davranış değişikliği göstermesi de mümkündür. Kasıtlı, planlı ve programlı, tamamen 

hedefleri belirlenmiş, içeriği oluşturulmuş, öğrenme ortamları hazırlanmış ve ölçme-

değerlendirme süreçleri listelenmiş dini öğrenmeler de bireyde dini davranış 

değişikliklerine yol açabilir. Bu da din eğitiminin bir parçasıdır.11 

Türkiye’de din eğitimini bilimsel bir disiplin içinde ele alan Beyza Bilgin’e 

göre din eğitimi; “Tanrı’yı, insanın menşei, yeryüzündeki manası ve geleceği ile ilgili 

bir problem olarak eğitime müsait kılmaya çalışan bilimdir.”12 Mustafa Usta ise din 

eğitimini; “Kişiye bir hayat sunan; onu belli bir dünya görüşü içinde toplayan, değer 

biçme ve yaşama tarzı kazandıran, Yaratıcı’ ya isteyerek, bağlanarak inanma ve buna 

uygun iradi faaliyette bulunmayı sağlayan davranışları ortaya çıkarma süreci” olarak 

tanımlamaktadır.13 Cemal Tosun ise din eğitimini; “Bireyin dini davranışlarında, kendi 

yaşantıları yoluyla ve kasıtlı olarak istendik değişme meydana getirme süreci” olarak 

tanımlamaktadır.14  

                                           
10  Cemal Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş, Pegem Akademi Yayıncılık, Ankara 2012, s. 7-8. 
11  Bayram Ali Nazıroğlu, “Din Eğitiminde Temel Kavramlar ve Bilimselleşme”, Din Eğitimi, (ed. 

Bayram Ali Nazıroğlu - İbrahim Turan), Bilay Yayınları, Ankara 2020, s. 21. 
12  Beyza Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, Yeni Çizgi Yay., Ankara 1995, s. 28. 
13  Mustafa Usta, Türkiye’de Din Eğitiminin Kurumsallaşma ve Ekolleşme Sorunları, İFAV Yay., 

İstanbul 2001, s. 25. 
14  Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş, Pegem Akademi Yayıncılık, Ankara 2012, s. 27. 



106 

Din eğitiminin konusu, doğal olarak insandır. İnsanın Tanrı’yla ve insanla olan 

ilişkisinin nasıl ve ne şekilde ele alınıp aktarılacağı başta olmak üzere tarihi gelişimi, 

teorik temelleri ve saha araştırmaları din eğitiminin konularını oluşturmaktadır.15 

Din eğitimi, bir bilim sahası olarak temelde insanın temel ihtiyaçlarından olan 

“Dinin mahiyeti nedir?” sorusu etrafında gelişen ve insanın içinde yaşadığı toplum 

yapısı ve kültürünün ortaya konulması, din eğitiminin hedefleri, bu hedeflerin nasıl 

uygulanacağı yani yöntem sorunu ve din eğitiminin tarihi seyri gibi konuları 

araştırmaktadır.16 

Toplumların önceden benimsediği eğitim hedeflerine ulaşmaları, eğitim ve 

öğretim faaliyetlerini önceden belirledikleri programlara uygun olarak sürdürmelerine 

bağlıdır. Selahattin Ertürk; eğitim programını “öğrenme yaşantıları düzeni ve eğitim 

durumları düzeni” olarak tanımlarken,17 Fatma Varış ise; eğitim programlarının, 

öğretimin yanında ders dışı etkinlikler, özel gün kutlamaları, kurslar ve rehberlikle bir 

bütün olduğunu ifade etmiştir.18   

Öğretim programları, belirli eğitim kademelerinde öğrenilmesi istenilen ders 

konularının, zaman ve süre faktörleri dikkate alınarak, belirli eğitim kademesinin ve 

okul tipinin, amaç ve ilkeleri doğrultusunda düzenlenmesi, öğrenci davranışlarında 

istenilen değişiklikleri oluşturmak amacıyla yapılan ayrıntılı planlamadır.19  

Eğitim kalitesi, büyük ölçüde uygulanan programa bağlıdır. Öğretim 

faaliyetlerinin önceden belirlenen amaca ulaşabilmesi için bütüncül, tutarlı, ayrıntılı 

bir plan ve programlama yapılmalıdır. Ders programında işlenecek konunun ünitelere 

ayrılması, içerik açıklamalarında öğretim yöntemlerinin uygulanması, öğrenmeyi 

kolaylaştıran ve destekleyen materyallerin geliştirilmesi esastır.20  

                                           
15  Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 56. 
16  Selahaddin Parladır, Din Eğitimine Bilimine Giriş, Anadolu Matbaacılık, İzmir 1996, s. 16. 
17  Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme, s. 13. 
18  Fatma Varış, Eğitimde Program Geliştirme: Teori ve Teknikler, Ankara Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Yayınları, Ankara 1967; s. 18, Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme, s. 14. 
19  Hakan Ayhan, Eğitim Bilimlerinde Çağdaş Gelişmeler, Anadolu Ünv. Açıköğretim Fakültesi 

Yay., Eskişehir 1991, s. 5. 
20  Asuman Seda Saracaloğlu, Eğitimde Program Geliştirme ve Değerlendirme, Pegem Yayınları, 

Ankara 2018, s. 44. 



107 

Ders içeriklerinin seçimi ve düzeni, bilimsel bir temele oturtularak, bireyin 

topluma yapıcı ve aktif katılımını sağlayacak davranışların geliştirilmesine olanak 

sağlamalıdır. Eğitim sürecinin sonunda, istenilen değişimlerin meydana gelip 

gelmediğinin anlaşılması için somut sonuçlara ihtiyaç vardır. Ölçme ve değerlendirme 

faaliyetleri sonucunda da değişimlerin ne oranda olduğu ve hedeflere ne derece 

ulaşıldığı belirlenir. Hazırlanan öğretim programı insan ihtiyaçlarına göre sürekli 

değerlendirilip geliştirilerek hedefler yenilenir ve eğitimin niteliği artırılır.21    

Bir eğitim sistemini oluşturan en temel öge, öğretim sistemi olduğu için her 

öğretim programı da bir eğitim felsefesi üzerine inşa edilmektedir.22 Öğrenme 

sırasındaki merak, soru sorup, sorularına cevap almak, cevap alınamayan sorulara 

cevap aramak, kişinin içinde bulunduğu dünyayı, yeniden inşa etmesine yardımcı olur. 

Aynı zamanda eğitim felsefesi farklılıklara, kişi hak ve hürriyetine saygı, toplumun 

gelişmesi ve devamlılığını sürdürmesi esasına dayanmalıdır. Eğitim felsefelerinde 

zamana göre yaşanan değişim, din eğitimini de etkilemiş, inancın ve bilginin zihinlerle 

ve sınıflarla sınırlı olmadığını, yaşantının tamamını kapsaması gerektiği fikrini temele 

almış, öğrenilenlerin günlük yaşamda kullanılabilmesinin yolunu açan bir yaklaşım 

uygulanmak istenmiştir.23  

Din eğitimi programlarında öğrencilerin duygusal ve zihinsel yeteneklerini eş 

ölçüde geliştirmelerine imkân verilecek dini ve ahlaki kavramlar üzerinde yoğun 

olarak durularak, öğrencilerin bilişsel seviyelerine uygun bir şekilde eğitimin parçası 

hâline getirilmeye çalışılmıştır.24 İnsan hayatına anlam kazandırıp, toplumun ve 

bireyin ahiret ve dünya mutluluğunu sağlamayı amaç edinen ilahi kurallar bütünü olan 

dinin, sahih kaynaklarından doğru bir şekilde öğrenilmesi, güvenilir ve sağlam toplum 

inşası için büyük önem taşımaktadır.25 Öğrencilerin ibadet ve inanç esaslarını öğrenip 

                                           
21  Mehmet Zeki Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, Nobel Akademik Yayıncılık, 14. bsk., Ankara 

2021, s. 114-116 
22  MEB, Sosyal Bilgiler Dersi Öğretim Programı, Temel Eğitim Genel Müdürlüğü, Ankara 2017, 

s.6. 
23  MEB, Şehrimiz Dersi Öğretim Program, Temel Eğitim Genel Müdürlüğü, Ankara 2017, s. 4. 
24  MEB, Ortaokul Temel Dini Bilgiler (İslam 1-2) Dersi Öğretim Programı, Din Öğretimi Genel 

Müdürlüğü, Ankara 2017, s. 5. 
25  Temel Yeşilyurt - Mehmet Taşdelen, “Ahiret İnancının Pratik Yansımaları”, Kelam Araştırmaları 

Dergisi, c.10, sayı: 2, 2012, s. 55 vd.  



108 

uygulama becerilerinin kalıcı hale gelmesini sağlamak, bunun yanında zamana uygun 

dinî meseleler hakkında bilgi sahibi olmaları, programların ana hedeflerinden birini 

oluşturmaktadır.26 

Metotlu ve disiplinli bir din eğitimi, genel eğitimin yardımcısı ve en önemli 

yapıtaşlarından biridir. Din eğitimi; okul öncesi ve okul çağındaki çocuklara belli 

düzeyde kültürel ve dini bilgi vermeyi hedefleyen, ilk ve ortaöğretim kurumlarında 

okutulan Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersleri ile yürütülen faaliyet olarak kabul 

edilmektedir.27 

DKAB öğretiminin başarılı ve verimli bir şekilde uygulanabilmesi öğrencilerin 

ilgi, merak ve ihtiyaçlarını karşılayan; işlevsel ve dinamik bir müfredat programına 

sahip olmasına bağlıdır. Bunun için de kazandırılmak istenilen hedef davranışların 

önceden planlanması, konuların yaşamdan alınması ve sonuçlarının da yaşama 

bağlanması gerekmektedir. Ayrıca müfredatta, güncel konulara da yer verilmelidir. Bu 

öğrencilerde öğrenme isteği ve merak uyandıracak, dersler daha verimli geçecektir.28 

Bir ülkenin din eğitimi politikalarını o ülkenin tarihi tecrübesi etkiler. Her yeni 

durum eskisinden etkilenerek, eskiyi tamamlama ya da geliştirme üzerine kurulur. 21. 

yüzyılda toplumlar homojenlikten uzaklaşıp çok kültürlü bir yapıya dönüşmüşlerdir.  

Bu durum farklı din mensuplarının bir arada yaşamasını zorunlu hale getirmiş, birlikte 

yaşama, hoşgörü ve barış bilincini özümsemiş, toplumsal değerlere saygılı bireyler 

yetiştirmeyi de gerekli kılmıştır.  

Çok kültürlülükle birlikte din eğitiminin temel hedeflerinde, bireysel amaçlı 

eğitim sağlamanın yanında toplumsal refahı sağlama, öğrencilerin aktif katılımının 

sağlandığı yeni etkileşimli yöntemler gibi pek çok husus, din eğitiminin geleneksel 

yapısını, paradigma dönüşümü sayılabilecek bir sürecin içerisine sokmuştur.29 

Öğretim programlarına yön veren unsurların başında milli eğitim politikaları 

                                           
26  MEB, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4, 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar) Öğretim Programı 

ve Kılavuzu, Din Öğretimi Genel Müdürlüğü, Ankara 2017, s. 4. 
27  Suat Cebeci, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye'de Din Eğitimi, Akçağ Yayınlan, Ankara 1996, s.115. 
28  Ömer Demir, “Din Eğitiminde Öğrenmeyi Etkileyen Bazı Etmenler”, Eğitim ve İnsani Bilimler 

Dergisi, c. 4, sayı: 7, 2013, s. 69. 
29  Ayşe Zişan Furat, “Din Eğitimi Ekseninde Türkiye’de Medya ve Din Araştırmaları”, Medya ve Din 

Araştırmaları Dergisi, c. 2, sayı:1, 2019, s.30. 



109 

gelmektedir. Ulusal ya da uluslararası olayların etkisinde farklı din eğitimi 

yaklaşımları gündeme gelmiş, bilgiyi öğretme paradigmalarında yapılması gereken 

değişimler kaçınılmaz bir hal almıştır.30 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersinin adından da anlaşılacağı üzere din, daha 

çok bir kültür unsuru olarak ele alınarak, hem ülkenin amaçlarına hem de eğitimin 

hedeflerine göre bir müfredat belirlenmiştir. Elbette ki dinin amaçları ve bireyin 

ihtiyaçları da göz önünde bulundurulmuş ve geniş kapsamlı bir muhteva ortaya 

çıkmıştır. Bütün bu bilgileri dikkate aldığımızda din eğitiminin amaçlarında, hem 

dinin, hem genel eğitimin amaçları, hem de insanların amaçları göz önüne 

alınmaktadır. Bunlara devletin din eğitiminde belirlediği insani, sosyal ve kültürel 

amaçları da eklediğimizde din eğitiminin; genel eğitimin ve devletin hedefleri 

doğrultusunda bireyler yetiştirmek gibi bir amacının da olduğunu ifade edebiliriz.31 

Din eğitiminin bazı toplumsal işlevleri vardır. Toplumun uyum ve düzeninin 

korunması, toplumsal birlik ve beraberliğin sağlanması, toplumda farklı düşünen 

grupların birbirlerini tanıması, barış ve huzur içerisinde yaşamalarına katkı sağlaması, 

manevi değerlerin ve kültürünün yeni kuşaklara aktarılması, sosyal değerlerin 

kazandırılması, sosyal ahlakın yaygınlaştırılması bu işlevlerden bazılarıdır.32  

Toplumun beklenti ve istekleri, eğitimin hedeflerinin tespit edilmesinde önemli 

bir göstergedir. Hiçbir eğitim sistemi ve faaliyeti, toplumsal bir zemine ve şartlara 

bağlı olmaksızın sürdürülemez. Bu nedenle de din eğitiminin hedeflerinin 

gerçekleşmesi, bir anlamda toplumun sahip olduğu inanç ve değerlerin eğitim süreçleri 

içinde değerlendirilmesi ile mümkündür. Ülkemizde din eğitiminin bu anlamda, hem 

tarihsel hem de çok geniş bir yelpazede toplumsal temellerinin olduğu söylenebilir.33   

                                           
30  Halis Ayhan, “Küreselleşme ve Türkiye’de Din Eğitimi”, Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2002, s. 254. 
31  İsa Tekin Çimen, “İlköğretim Okullarındaki DKAB Dersi Öğretim Programında Ahlak 

Öğretimi”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Çukurova Üniversitesi SBE, Adana 2007, s. 73. 
32  Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş, s. 32. 
33  Ramazan Bulut, “Okulda Din Öğretiminin Toplumsal Temeli ve İşlevleri”, Uşak Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, c. 4, sayı: 1, 2011, s. 26. 



110 

3.2. Cumhuriyet Dönemi Din Eğitimi Müfredatlarının Genel Yapısı 

Cumhuriyet’in ilanından sonra, eğitim sisteminde ve buna paralel olarak okul 

programlarında bazı değişiklikler yapılmıştır. Ermeni okullarının Cumhuriyet 

dönemindeki müfredat değişim süreçlerinin daha iyi anlaşılması için, Cumhuriyet 

döneminin din eğitimi müfredatlarının iyi bilinmesi gerekmektedir. Cumhuriyet 

döneminin ilk müfredatı 2. Heyet-i İlmiye kararlarından sonra yürürlüğe konulan "İlk 

Mekteplerin Müfredat Programı’dır. Din derslerindeki konular da bu müfredatla 

belirlenmiş lakin özel amaç ve kazanımlar belirtilmemiştir. 1924 müfredatının laik, 

milliyetçi, inkılapçı, halkçı Cumhuriyet vatandaşları yetiştirme, herkese okuma yazma 

öğretmek, toplum yaşamında barışı ve özgürlüğü egemen kılmak gibi amaçları 

mevcuttur. Program iki yıl denendikten sonra 1926 yılında yeni bir program yazılmış; 

dersin amaç ve kazanımları her dersin girişinde dersin hedefleri başlığı altında 

açıklanmıştır. Bu programın en belirgin özelliği; öğrencilerin dersleri bizzat işleyerek 

ve zihinsel etkinliklerde bulunarak öğrenmesinin istenilmesiydi.34  

 1926 yılında yürürlüğe konulan müfredat programında din dersi 3. sınıftan 

itibaren haftada bir saat olarak belirlenmiştir. Din derslerinde, yeni kurulan 

Cumhuriyet değerlerinin öğretildiği tema ön plana alınmıştır. 1929 yılındaki 

müfredatta din dersinin okutulacağı, lakin öğrencilerin imtihana tâbi tutulmayacağı 

ve derslerin haftada yarım saat ve konferans şeklinde verileceği kaydı düşülmüştür. 

1936 yılından itibaren hem taşradaki hem de şehirlerdeki okul müfredatlarından din 

eğitimi kaldırılmıştır.35  

Günümüzde din eğitiminin gerekliliğini, dine duyulan bireysel ve toplumsal 

ihtiyaç, insanlık tarihi boyunca var olması ve temel bir hak olması yönleriyle ele almak 

mümkündür. Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde din eğitiminin gerekli görülmeyişinde 

ise dinin vicdanla ilgili bir durum olduğu ve laikliğe aykırı oluşu gibi gerekçeler ortaya 

konulmuştur.36   

                                           
34  Seval Yinilmez Akagündüz, Cumhuriyet’in İlk Yıllarından Günümüze Ders Kitaplarında Ahlak 

Eğitimi, Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları Dergisi, sayı 26, 2017, s.154. 
35  Safiye Kesgin, “Cumhuriyet Dönemi Örgün Eğitim Kurumlarında Ahlak Eğitimi”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 52, sayı: 1, 2011, s. 209 vd.  
36  Tuğrul Yürük, Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi Program Anlayışları, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi SBE., Ankara 2011, s. 63-97. 



111 

Din eğitiminin devlet eliyle yürütülmediği 1936-1948 yılları arasında din 

bilgisinden tamamen mahrum olanlar ve din bilgisini özel hocalardan öğrenenler 

şeklinde iki genç grup mevcutken, 1948’den 1982 yılına kadar din bilgisini okulda 

öğrenenler, özel şekilde öğrenenler ve din bilgisini hiç öğrenmeyen gençlik tipleri 

ortaya çıkmıştır. Bu tabloya göre, din eğitimiyle yetişen bireylerin önceki dönemlerle 

fikir ve his birliğini yakalamalarının imkânsızlığı açıktır. Son dönemde din eğitiminin 

gerekliliğini temellendirmede insani, kültürel ve toplumsal bir hak oluşu ve tarihsel 

tecrübeyle ilintili olması öne çıkarılmaktadır.37 

1936 yılında Tek Parti iktidarında, din dersleri devlet okullarından tamamen 

kaldırılmıştır. Din derslerinin okullarda kaldırılmasından sonra, toplumda dini, ahlaki 

ve sosyal problemlerin arttığı yönünde gelen eleştiriler üzerine Meclis, bir heyet 

oluşturarak dini öğretim konularını incelemek üzere bir komisyon kurmuştur. Bu 

komisyonun 19 Şubat 1948’de yayımladığı raporda; çağdaş ülkelerde olduğu gibi 

ilkokul öğrencilerine isteğe bağlı din dersi verilmesinin laikliğe aykırı olmadığı 

kanaatine varılmıştır. Ayrıca imam-hatip, vaiz vb gibi din görevlileri yetiştirmek üzere 

bir okul, üst düzey aydın din adamı yetiştirmek için üniversitede bir İlahiyat Fakültesi 

açmak gibi bazı tavsiye kararları alınmıştır.38  

Din, birey ve toplum yaşamına yüzyıllardır yön veren önemli bir kurumdur. 

Toplumu dinden uzak tutmak ve dini, bireyin vicdanına özgü alanlara hapsetmek farklı 

anlayışlara sahip bireylerin yetişmesine zemin hazırlamış ve düşünce tarzı olarak 

marjinalleştirmiştir. Bazı bilimsel, teknolojik ve toplumsal gelişmelere bağlı olarak 

özellikle gençler arasında oluşan ahlaki değerlere karşı kayıtsızlık, komünizm, 

dinsizlik ya da deist akımlar, bunun yanında farklı kanallardan alınan din eğitimi, 

toplumsal yapılanmalar içinde zamanla çatışmayı kaçınılmaz kılmış, bu yüzden de din 

eğitimi 1948 yılından itibaren devlet eliyle yürütülmeye başlanmıştır 

15 Şubat 1949 tarihinde, Din Bilgisi derslerinin ilkokulların 4. ve 5. 

sınıflarında, haftada 2 saat ve isteğe bağlı olarak yürürlüğe konulacağı, devrin Milli 

                                           
37  Ali Kemal Acar, “Türk Aydınına Göre Din Eğitiminin Gerekliliği”, Medeniyet ve Toplum Dergisi, 

c.2, sayı:1, 2018, s. 85. 
38  Mustafa Öcal, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi”, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 7, 1998, s. 260. 



112 

Eğitim Bakanı Tahsin Banguoğlu'nun imzası ile yayımlanmıştır.39 1949 yılında 

“program dışı ve isteğe bağlı” olarak okutulan ilkokullardaki din dersi, Demokrat Parti 

iktidarında MEB tarafından 4 Kasım 1950’de program içerisine dâhil edilmiştir. 1950 

yılından itibaren, önceki dönemin aksine, din derslerinin eğitimdeki ağırlığı giderek 

artırılmıştır.1953 yılında da Din dersleri zorunlu olarak ilkokullarda okutulmaya 

başlanmıştır. Ortaokullarda da Millî Eğitim Bakanlığının 17 Eylül 1956 tarih ve 921 

sayılı genelgesiyle 1. ve 2. sınıflarda haftada 1 saat ve isteğe bağlı olarak okutulmak 

üzere Din Bilgisi dersi konulmuştur.40   

1951-52 ders yılından itibaren din dersleri, öğretmen liselerinin 1. ve 2. 

sınıflarının ikinci dönemlerine haftada birer saat mecburi olarak konulmuştur.  1961 

Anayasasının 19. maddesine göre, “Din eğitimi ve öğrenimi, ancak kişilerin kendi 

isteğine ve küçüklerin de yasal temsilcilerinin isteğine bağlıdır” denilerek din eğitimi 

serbestliği düzenlenmiştir. Bu hükümler, eğitimde din dersleri için de bir çerçeve 

çizmiş olup, aksine bir hüküm bulunmadıkça, din derslerinin ancak isteğe bağlı yani 

seçmeli olabileceği anlamına gelmektedir. 1962 yılında toplanan Milli Eğitim 

Şurasında, din eğitimine ait müfredatın ilkokul ve ortaokul için ayrı ayrı belirlenmesi 

gerektiği yönünde karar alınmıştır.41 

1967 yılında ise liselerde haftada 1 saat isteğe bağlı Din Bilgisi dersleri 

konulmuştur. Ortaokullarda ve ilkokullarda ise isteğe bağlı Din Bilgisi dersi 

uygulamasına 1974 senesinde geçilmiştir. 1976 yılında ise ortaokul ve liselerin 3. 

sınıflarına isteğe bağlı olarak Din Bilgisi dersi konulmuştur. Böylece üniversiteler 

dışındaki bütün okul kademelerinde temel din dersi seçmeli olarak müfredatta ve 

eğitim sistemindeki yerini almıştır. Din derslerinin seçmeli olması uygulamasına bu 

dönemde ahlak dersi istisna teşkil etmiştir. Ahlak dersi, 1974 yılında tüm eğitim 

kademelerinde zorunlu ders olarak okutulmuştur.42  

                                           
39  Kesgin, “Cumhuriyet Dönemi Örgün Eğitim Kurumlarında Ahlak Eğitimi”, s. 216. 
40  Mehmet Bahçekapılı, Yeni Eğitim Sisteminde Seçmeli Din Dersleri Raporu, İlke Yayınları, 

İstanbul 2013, s.41 vd. 
41  Nurullah Altaş, “Türkiye’de Örgün Öğretimde Dinin Yeri (1924-1980 Arası Din Öğretimi Anlayışı 

Üzerine Bir Değerlendirme)”, Marife Dergisi, c. 2, sayı: 1, 2002, s. 226; Erken, “Hukuki Temelde 

Türkiye’de Zorunlu Din Dersi”, s. 241. 
42  Beyza Bilgin, Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din Dersleri, Emel Matbaacılık, Ankara 1980, 

s.57; Öcal, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi”, s. 262. 



113 

1980 İhtilali sonrasında yeni bir anayasa yapma hazırlığına girilmiş, temel din 

dersleri tartışılan anayasa konularından birisi olmuştur. İlahiyat öğretim üyelerinin 

Milli Güvenlik Konseyi’ne sundukları raporda; bütün gençliği kapsayan din bilgisine 

ve kültürüne sahip bir öğretim sisteminin oluşturulması gerektiği önerilmiştir.43 1982 

anayasasında din eğitimi zorunlu hale getirilmiş, isteğe bağlı din bilgisi dersi ile 

zorunlu ahlak dersi birleştirilerek “Din ve Ahlak Bilgisi Dersi” ismiyle temel ve 

ortaöğretim düzeyinde zorunlu olarak okutulması kararlaştırılmıştır. Anayasanın 

hükmü doğrultusunda aynı yıl Milli Eğitim Temel Kanunu’nun 12. maddesi yeniden 

düzenlenerek din dersinin zorunlu olduğu belirtilmiştir. 1986 yılında dersin ilkeleri 

yeniden düzenlenerek tebliğ olarak yayımlanmıştır. Bakanlığın yayımladığı okul 

programında dersin amaçları olarak Atatürkçülük, millilik ve evrensel ahlak ilkeleri 

ön plana çıkmıştır.44  

1990 yılında zorunlu din dersi açısından önemli bir değişiklik yaşanmıştır. 

Milli Eğitim Bakanlığı aldığı bir kararla azınlık okulları hariç tutularak, Türk vatandaşı 

olan, Hıristiyan veya Musevi dinlerine mensup, ilkokul ve ortaokula giden 

öğrencilerin söz konusu dinlere bağlı bulunduklarını beyan ettikleri takdirde Din ve 

Ahlak Bilgisi derslerine girmeye zorunlu olmadıklarını beyan etmiştir. Böylece dersin, 

temel mevzuatta düzenlenmesi tamamlanmış ve ilkeleri bugünkü son şeklini almıştır.45 

Programın temel ilkeleri 1988 yılında yeniden düzenlenmiş, 1992 yılında bazı 

üniteleri çıkarılmış, milli birlik ve beraberlik ön planda tutularak millet, vatan sevgisi, 

bayrak gibi milli değerlerin kazandırılması amaçlanmıştır. 2000 yılından sonra 

uygulamaya konulan müfredatlarda bireysel, toplumsal, ahlaki, kültürel ve evrensel 

birçok amaç öğrenme alanı yaklaşımıyla belirlenmiştir. 2018 yılında yapılan son 

düzenlemeyle beceri temelli ve değerler odaklı bir müfredata geçilmiştir.46   

Anayasanın 24. maddesi uyarınca ilköğretim okullarında zorunlu olarak 

                                           
43  Abbas Çelik, “1960 Sonrasında Türkiye’de Din Eğitimi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sayı: 29, 2008,  s. 76. 
44  Erken, “Hukuki Temelde Türkiye’de Zorunlu Din Dersi”, s. 239 vd.; Bahçekapılı, Yeni Eğitim 

Sisteminde Seçmeli Din Dersleri Raporu, s. 43. 
45  Erken, “Hukuki Temelde Türkiye’de Zorunlu Din Dersi”, s. 242. 
46  Mahmut Zengin, “Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının Din Dersi Öğretim 

Programlarına Etkileri”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 19, sayı: 36, 2017, s. 

130. 



114 

okutulan Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi, genel olarak amaç, kazanım, içerik, süreç 

ve değerlendirme gibi boyutlarıyla incelendiğinde Türkiye Cumhuriyeti Anayasası ve 

1739 sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu hükümlerine ve program geliştirme 

kriterlerine göre hazırlanmış öğretim programıdır. DKAB programının amaçları, Türk 

Milli Eğitiminin amaçlarıyla bir bütünlük oluşturmaktadır. 4. sınıftan 12. sınıfa kadar 

9 yıl boyunca verilen din eğitimi dersi, vatandaşlık eğitimi beklentileri açısından 

vazgeçilmez bir araç haline gelmiştir.47  

Türkiye’de din eğitimi halen 2709 sayılı ve 7.11.1982 tarihli Türkiye 

Cumhuriyeti Anayasası’nın din ve vicdan hürriyetini düzenleyen 24. maddesinin 

dördüncü paragrafı gereğince yürütülmektedir. İlgili maddeye göre, “Din ve ahlak 

eğitimi ve öğretimi, devletin denetimi ve gözetimi altında yapılır. Din kültürü ve ahlak 

öğretimi ilk ve ortaöğretim kurumlarında okutulan mecburi dersler arasında yer alır. 

Bunun dışındaki din eğitimi ve öğretimi ancak, kişilerin kendi isteğine, küçüklerin de 

kanunî temsilcisinin talebine bağlıdır.”48 

Milli Eğitim Temel Kanunu’nun 12. Maddesinde; “Türk millî eğitiminde 

lâiklik esastır. Din kültürü ve ahlak öğretimi, ilkokul ve ortaokullar ile lise ve dengi 

okullarda okutulan mecburi dersler arasında yer alır...” hükmünü içermektedir. Bu 

çerçeveye göre din kültürü ve ahlak öğretimi, ilköğretim 4. sınıftan itibaren öğrencilere 

ortaöğretimin genel amaçları çerçevesince okutulmaktadır.49  

Eğitim ve öğretim programlarıyla okullarda sürdürülen tüm çalışmalar, eğitim 

kademelerinin tüm seviyelerinde birbirini tamamlayacak şekilde aşağıdaki amaçlara 

ulaşmaya yöneliktir:50 

● Okul öncesi eğitimi tamamlayanların bireysel gelişimleri göz önünde 

bulundurularak duygusal, zihinsel ve bedensel alanlarda gelişimlerini sağlıklı bir 

biçimde desteklemek, 

                                           
47  Ahmet Çelik, “İlk Öğretim Müfredatında Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi”, Elektronik Sosyal 

Bilimler Dergisi, c. 5, sayı: 16, 2006, s. 101.   
48  Erken, “Hukuki Temelde Türkiye’de Zorunlu Din Dersi”, s. 243. 
49  Sevgi Özçelik, Öğretmenler, Öğrenciler, Veliler ve STK’lar Açısından Eğitim Sisteminde Din 

Öğretiminin Rolü, Yurttaşlık Derneği Yay., İstanbul 2016, s. 5. 
50  MEB, (9 ve 12. Sınıflar) Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, Ankara 2018, s. 

8. 



115 

● İlkokulu tamamlayanların, kendi bireysel becerileri ve gelişim 

düzeylerine uygun öz farkındalık ve ahlaki bütünlük çerçevesinde, gündelik hayatta 

kullanması gereken bilimsel, sayısal ve sözel akıl yürütme ile öz güven, öz disiplin 

ve sosyal becerilere sahip, estetik duyarlılığın bilincinde olan, öğrendiği bilgileri 

günlük yaşamda etkili bir şekilde kullanarak sağlıklı bir hayat süren bireyler 

olmalarını sağlamak, 

● Ortaokulu tamamlayanların, önceki okullarında kazandıkları 

becerilerini geliştirerek millî ve manevi değerleri benimsemiş, sorumluluklarının 

bilincinde olan ve bunları yerine getiren, “Türkiye Yeterlilikler Çerçevesi”nde ve 

ayrıca disiplinlere özgü alanlarda ifadesini bulan temel düzey beceri ve yetkinlikleri 

kazanmış bireyler olmalarını sağlamak, 

● Liseyi tamamlayanların, önceki okullarında kazandıkları yetkinlik ve 

becerileri geliştirerek, millî ve manevi değerleri benimseyerek hayat tarzına 

dönüştürmüş, ülkemizin kültürel, sosyal ve iktisadi kalkınmasına katkıda bulunan 

temel düzey yetkinlik ve becerileri kazanmış yetenek ve ilgileri doğrultusunda bir 

mesleğe, yükseköğretime ve hayata hazır bireyler olmalarını sağlamaktır. 

2000’li yıllar öğretim programların geliştirilmesinde bir dönüm noktası 

olmuştur. Bu dönemde örgün öğretimde öğretenin yerine öğrencinin merkeze alındığı, 

eleştiriye ve sorgulamaya açık bir program anlayışı geliştirilerek programların 

pedagojik altyapıları güçlendirilmiş, daha nesnel ve bilimsel bir yapıya kavuşturulmak 

istenmiştir. Bilgi, beceri ve davranışlar, bu yeni öğretim programlarıyla öğrenciye 

kazandırılmaya çalışılırken, değer ve yetkinlikler de bunlar arasındaki bütünlüğü 

kuran bağlantı ve ufuk işlevi görmektedir.51  

Değerlerimiz, öğretim programlarının perspektifini oluşturan ilkeler 

toplamıdır. 2018 yılında hazırlanan DKAB öğretim programında 4 ve 12 sınıflar 

arasındaki öğrencilere aktarılması hedeflenen temel değerler; adalet, dürüstlük, öz 

denetim, sevgi, saygı, sabır, sorumluluk, vatanseverlik ve yardımseverliktir. Bu 

değerler, hem tek başına hem de ilişkili olduğu diğer değer ve anahtar kavramlarla 

                                           
51  Mehmet Bahçekapılı, Türkiye’de Din Eğitiminin Dönüşümü (1997-2012), İlke Yay., İstanbul 

2014, s.231. 



116 

birlikte ele alınmıştır. Eğitim sistemimiz sadece belirlenmiş bazı davranış ve bilgileri 

kazandıran bir yapı değildir. Millî ve manevi kaynaklardan beslenerek bugüne ulaşmış 

değerlerimiz de yarınlara aktarmamız gereken miraslarımızdır. Yetkinlikler, bu 

mirasın insanlığa katkı vermesini sağlayan eylemsel bütünlüklerimizdir. Bu yönüyle 

yetkinlik ve değerlerimiz birbirinden ayrılmaz asli parçamızı oluşturur. Eğitim 

sürecinde öğrencilere kazandırılmaya çalışılan davranış, bilgi, beceri, değer ve 

yetkinlikler günün şartları içinde sürekli gözden geçirilerek yenilenir. 52 

3.3. Ermeni Okullarının Cumhuriyet Dönemindeki Din Eğitimi 

Müfredatları (1923-2020) 

Azınlık din eğitiminde tüm karar ve süreçler Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin 

denetimi ve gözetimi altında gerçekleştirilmektedir. Azınlıklara karşı Türkiye 

Cumhuriyeti’nin belirlemiş olduğu din eğitimi politikasında, Cumhuriyet öncesi 

dönemdeki tecrübelerin önemli etkileri bulunmaktadır. Cumhuriyet’in ilanından sonra 

tüm vatandaşlar için yeni bir dönem başlamış millet sistemine son verilerek ulus devlet 

ve vatandaşlık sistemine geçilmiştir. Cumhuriyet yönetimi, ülkede yaşayan herkesi 

yurttaş olarak nitelendirmiş hem azınlıkların hem de dini ve sosyal toplulukların 

sorunlarına ortak çözümler aramıştır.  

Lozan Antlaşması’nın üçüncü bölümündeki “Azınlıkların Korunması” 

maddesine göre azınlıklara ayrıcalıklı bir statü verilmiştir. Azınlıkların din ve eğitim 

alanlarında kendi geleneklerine göre ihtiyaçlarını karşılayabilecekleri bir ortam 

sağlanmıştır.53 Lozan Antlaşması ile azınlıklara verilen haklara uygun yeni kanunların 

çıkarılması gündeme gelmiş fakat Türk kamuoyunda olumlu karşılanmamıştır. Yeni 

kurulan devletin, tüm vatandaşlara eşit davranacağına inanan azınlıklar, Lozan 

Antlaşması’nda kendilerine verilen birtakım haklardan feragat etmeye karar 

vermişlerdir. Museviler, 15 Eylül 1925 tarihinde kendilerine verilen haklardan feragat 

etmişlerdir. Protestan, Katolik ve Gregoryen mezhebine mensup Ermeniler, 

haklarından feragat etme kararı almak için 13 Haziran-17 Ekim 1925 tarihleri arasında 

                                           
52  MEB, (9 ve 12. Sınıflar) Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, Ankara 2018, 

s.9. 
53  Erat, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’deki Ermeniler’in Faaliyetleri (1923-1945)”, s. 297. 



117 

hükûmetin tayin ettiği kişilerin de bulunduğu toplantılar yapmıştır.54 Toplantılarda 

alınan kararların ardından Adalet Bakanlığına başvuru yapılmış, 17 Ekim 1925 yılında 

Lozan Antlaşması’nın kendilerine verdiği azınlık haklarından vazgeçtiklerini 

bildirmişlerdir. Rum Ekalliyetler Komisyonu da 24 Ekim 1925 tarihinde Lozan 

Antlaşması’nın kendilerine tanınan bazı ayrıcalıklarından feragatlerini 

bildirmişlerdir.55 Azınlıklar, yabancı ülkelerin desteği yerine oturdukları ülke 

kanunlarının koruyuculuğunu kabul edip Lozan Antlaşması’ndan feragat ederek 1926 

yılında kabul edilen Medeni Kanundan faydalanmışlardır. Cumhuriyet’in ortaya 

koyduğu yenilik ve inkılaplara ilk uyan azınlık grubu Ermeniler olmuştur. 1928 yılında 

Latin harflerine geçiş gerçekleştikten sonra kendi halklarına Türkçe öğretmek için 

Kumkapı’daki Bezciyan ve Beyoğlu’ndaki Esayan okullarında kurslar açmışlardır.56 

Azınlık okulları, 5580 sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanununun 2. maddesine 

göre; “Rum, Ermeni ve Musevî azınlıklar tarafından kurulmuş, Lozan Antlaşması ile 

güvence altına alınmış ve kendi azınlığına mensup Türkiye Cumhuriyeti uyruklu 

öğrencilerin devam ettiği okul öncesi eğitim, ilköğretim ve ortaöğretim özel 

okullarıdır” şeklinde tanımlanmaktadır.57  

Azınlık okulları, eğitim-öğretim faaliyetlerini Türk Milli Eğitim Mevzuatına 

bağlı kalarak; Özel Öğretim Kurumları Kanunu ve Özel Öğretim Yönetmeliğine göre 

yürütür. Milli Eğitim Mevzuatına göre; “Anayasa’ya bağlı, Türk Milli Eğitiminin 

amaçlarını benimsemiş vatanını, milletini seven, daima yüceltmek için çalışan, ruh, 

beden ve akıl bakımından sağlıklı ve dengeli bir şekilde gelişmiş bir kişiliğe sahip din 

ve ahlakın gereklerine inanarak yerine getiren bireyler yetiştirilmesi” hedeflenmiştir. 

Mevzuata göre, müfredat programında herhangi bir mezhep ya da dinin merkeze 

alınarak benimsetilmediği mezhepler üstü ve dinler açılımlı bir üslupla bilgilendirme 

yapıldığı ifade edilmektedir.58  

                                           
54  Güllü, “Lozan Antlaşması Sonrası Türkiye’nin Azınlıklara Yönelik Politikaları”, s. 277. 
55  Mim Kemal Öke, Ermeni Meselesi (1914-1923), Aydınlar Ocağı Yayınları, İstanbul 1986, s. 214. 
56  Erat, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’deki Ermeniler’in Faaliyetleri (1923-1945)”, s. 296. 
57htttp://ookgm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2019_11/04164227_ozel_ogretim_kurumlari_yonetmeli

gi.pdf (04.05.2021) 
58  Din eğitimi modelleri ilgili geniş bilgi için Bkz: Tuğrul Yürük, “İlk ve Orta Eğitimde Din Eğitimi”, 

Din Eğitimi El Kitabı, (ed. Recai Doğan - Remziye Ege), Grafiker Yay., Ankara 2012, s. 129-134. 

Ayrıca bkn:  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.1739.pdf  (04.05.2021) 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.1739.pdf


118 

Azınlık okullarında bağlı bulunulan din, eğitime konu edilmekte ve 

uygulamayı içerecek davranış benimsenmesi hedeflenmektedir. Buna göre eğitim 

sistemi mezhebi/doktriner din öğretimi kapsamında değerlendirilmesi gerekirken, 

eğitim müfredatlarında diğer din ve mezheplerle alakalı bilgiler verilmesi, mezhepler 

üstü ve dinler arası açılımlı öğretim modelinin okullarda uygulandığını 

göstermektedir.  

Ermeni okullarındaki düzenli ilk müfredat, 27 Eylül 1976 tarihli ve 1900 

sayılı tebliğler dergisinde yayımlanan müfredatla uygulamaya koyulmuştur. 2015 

yılında yapılan değişiklikle insan haklarını, çok kültürlülüğü ve bireyi merkeze alan, 

farklılıkları önemseyen bir din öğretimi, programın ana çerçevesini oluşturmuştur. 

Çerçeve, eğitim bilimi açısından yapılandırmacı59 ve beceri temelli60  yaklaşım üzerine 

kurulmuştur.  

Türkiye’deki Ermeni Okullarının ilk müfredatı 27 Eylül 1976 tarih ve 1900 

sayılı Tebliğler Dergisinde yayımlanan Orta dereceli okulların din dersi müfredat 

programındaki esaslara göre düzenlenmiştir.61   

Bu esaslara göre okullar için düzenlenen müfredat şu şekildedir: 

Tablo 4: Ortaokul 1. Sınıf Din Dersi Müfredatı (Haftada 1 Saat)  

Dinler 

1. Din nedir? Din konusuna giriş 

a) Dinin tarifi 

b) Dinin doğuşu 

2. Prensiplerin Temel Kaynağı 

a. Kutsal Kitap, İncil 

b. Hz İsa’nın hadisleri,  

3. Hristiyanlık hangi 

                                           
59  Bkz: Mehmet Arslan, “Eğitimde Yapılandırmacı Yaklaşımlar”, Ankara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Fakültesi Dergisi, c. 40, sayı:1, 2007, s. 44. Yapılandırmacı yaklaşım, deneyimden anlam 

oluşturan teoridir. Öğrenciler anlamaya çalışarak kendi bilgilerini oluştururlar. Duyduklarını, 

okuduklarını ve gördüklerini önceki bilgilerine dayandırarak yorumlarlar. Bilgi iç kaynaklıdır. 

Öğrenme, öğrencinin kendisi tarafından oluşturulur  
60  Bkz: MEB, 2018 Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, s.12-13. Beceri temelli 

öğrenme, öğrencilere öğrenme sürecinde kazandırılması, geliştirilmesi ve hayata aktarılması istenen 

bilgi, tutum ve becerilerin tamamını ifade etmektedir. Bunun için temel becerileri ön planda tutan, 

süreçte öğrencinin aktif katılımına ve öğretmen rehberliğine olanak tanıyan, öğrencilerin araştırma 

yapabilecekleri, keşfedebilecekleri, problem çözebilecekleri, çözüm ve yaklaşımlarını 

paylaşabilecekleri ortamların sağlanmasının önemi vurgulanmıştır. Ayrıca bkz: Kavram İngilizce 

literatürde “competence based” olarak geçmekte ve temelde öğrencilere öğretim programları 

içerisinde kazandırılması hedeflenen öğrenme yeterliklerine dayalı bir yaklaşım olarak ifadesini 

bulur. Amaç, öğrenenlere karmaşık durumların üstesinden gelmek için bilgi de dâhil olmak üzere 

çeşitli içsel ve dışsal kaynakları harekete geçirebilme becerisi kazandırmaktır. İshak Tekin, “Ahlak 

Eğitiminde Beceri Merkezli Öğrenme”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, sayı: 20 (Özel Sayı), 2019, s.261. 
61  MEB Tebliğler Dergisi, c. 39, sayı: 1900, 27 Eylül 1976, s. 241. 



119 

2. Dini bize gönderen yüce varlık kimdir? 

a. Allah’ın bilinmesi, özellikleri, Kutsal Üçlü: 

Peder, Oğul ve Kutsal Ruh 

b. Allah’ın sevilmesi 

c. Kutsal Kitap 

3. Allah’ın din elçileri: Peygamberler 

a. Peygamber niçin gönderilir? 

b. Peygamberlerin görevleri 

4. En büyük ilahi dinler 

a. Musevilik 

b. Hristiyanlık 

c. Müslümanlık 

A. Hristiyanlık Dini 

1. Hristiyanlık dini nasıl doğmuştur? 

a.     Hristiyanlık dininin doğduğu yer 

b.     Hristiyanlık dini gelmeden önceki inançlar 

2. Hazreti İsa kimdir? 

a. Hazreti İsa’nın hayatı, mucizeleri 

a. Meryem Ana’nın hayatı 

b. Kilisenin tanımı, kuruluşu, görevi 

c. Havariler, halefler, ruhaniler 

 

B. Hristiyanlığın Temel Prensipleri 

 

1. Hristiyanlık hangi prensiplerden oluşur? 

a. İman 

b. Ümit ve İbadet 

c. Sevgi 

d. İnayet - Lütuf 

e. Ahlak 

prensiplerden oluşur? 

C. İmanın Esası  

1.Havadank (İnandıklarımız) ve 

anlamı 

2. Allah’a İman: Altı temel 

gerçekler:  

a. Bir tek Allah vardır. 

b. Allah adil bir hâkimdir, iyiyi 

takdir eder, kötüyü cezalandırır. 

c. Allah’ın üç şahsı vardır: 

Kutsal Üçlük: Peder, Oğul ve Kutsal 

Ruh 

d. Oğul Allah insan olarak 

dünyaya geldi, Haç’ta ölerek bizi 

kurtardı ve ebedi mutluluğa 

kavuşturdu. 

e. İnsanın ruhu ölümsüzdür 

f. Allah’ın inayeti (lütfu) 

olmadan ruhumuzun kurtuluşuna 

eremeyiz. 

D. Meleklere İman 

 1. Melekler 

 2. İnsan, vücudu (madde) ve ruhu,   

Âdem ve Havva, İlk günah 

 3. Kutsal Kitaplara iman 

 4. Peygamberlere iman 

a. Ahiret gününe iman 

b. Günahların affı 

c. Ölüm ve sonrası ebedi hayat 

d. İnsanın sonu: Cennet ve 

Cehennem  

 
 

● Din nedir? Tarifi ve doğuşu bahsi anlatılırken; sözlü aktarım ve Dzaghgakagh 

isimli kitap temel alınırdı. Ancak ortaokul 1. sınıf seviyesi dikkate alınarak daha 

yüzeysel bir anlatım yapılırdı. Sözlü veya kara tahta üzerinde anlatım ve 

öğrencilerin not tutması esastı. 

● Dini bize gönderen yüce varlık konusu; Eski ve Yeni Ahit’i anlatan kitaplar ve 

Dzaghkakagh temel alınarak anlatılırdı. Kutsal Kitab’ın tanınması amaçlanarak; 

Tanrı figürü mümkün olduğu derecede anlatılır ve öğrencilerin ihtiyaç duyacağı 

süreye yayılarak aktarılırdı. 

● Allah’ın din elçileri bölümü Eski Ahit’teki peygamberlerin hayatından 

örneklendirmeler ile anlatılırdı. 



120 

● İlahi dinler -İslâm, Musevilik ve Hristiyanlık- anlatımında; Hristiyanlık bakış 

açısı gözetilmeden diğer dinlerin pozitif ya da negatif yanlarına vurgu 

yapılmamıştır. Amaç, Hristiyanlığı anlatmak olduğu için diğer dinler fazla 

ayrıntıya girilmeden ve temel noktalarına vurgu yapılarak anlatılırdı. Özellikle 

Musevilik anlatılırken “Musa’ya verilen On Emir”, “Tanrı-İnsan ilişkisi” ve 

“Peygamberlikler” gibi konular Eski Ahit’e vurgu yapılarak aktarılırdı. 

İslâmiyet’in anlatımında ise yüzeysel bir anlatım söz konusuydu.  

● Hristiyanlık gelmeden önceki dini inançlar bahsi anlatılırken yalnızca Musevilik 

anlatılmamıştır. Putperestlik ve öncesindeki ilkel inanışların iman türleri de 

yüzeysel olarak aktarılmaktaydı. 

● Havariler ve ruhanilerle ilgili kısım detaylı şekilde İncil’den ilgili okuma 

bölümleriyle aktarılırdı. 

● Hristiyanlığın temel prensiplerinden olan sevgi, ümit, lütuf ve inayet konuları 

anlatılırken Eski ve Yeni Ahit arasındaki farklılıklar da aktarılır, iman, sevgi vb 

ahlaki bakış açıları İncil üzerine bina edilirdi. Dinin kültürün bir parçası olduğu 

dikkate alınarak gündelik hayatımızda yer alan atasözleri de kullanılırdı. 

● İman esası veya amentüsü anlamına gelen havadamk, imanı tarif eden bir bütün 

olarak ele alınmıştır. Konu içerikleri İncil’in klasik Ermenicesinden günümüz 

Ermenicesine tercüme edilerek anlatılırdı.  

● Müfredatta yer alan ölüm, ahiret, cennet ve cehennem gibi soyut kavramların 

aktarımında somuta indirgenmeye çalışılır ve daha yüzeysel bir anlatım dili 

kullanılırdı.  

Tablo 5: Ortaokul 2. Sınıf Din Dersi Müfredatı (Haftada 1 Saat) 

A. Hristiyanlık Dininin Temel Prensipleri 

Ümit ve İbadet (Dua) 

1. Hristiyanlıkta ümit nedir? 

       Allah’tan ne ummalıyız? 

Günahlarımızın affı ve ebedi mutluluk 

nasıl kazanılır? 

2. İbadet ne demektir? 

a) Nasıl ve ne için ibadet etmeli? 

b) Hazreti İsa’nın öğrettiği ibadet: Ya 

semalarda olan Pederimiz  

C. İbadetin Temeli: Temizlik 

1. Temizlik ne demektir? Çeşitleri 

a) Beden temizliği 

b) Ruh temizliği: Kalp temizliği 

(İtiraf) 

2. Günahların bağışlanması 

a) Günahtan sakınmak 

b) İnsan nasıl günah işler? 

c) Günahların bağışlanması ne 

demektir? 



121 

c) Belli başlı ibadetler 

3. Kime ibadet edilir? 

4. İbadetin amacı 

a) Allah’a kulluk 

b) Dünya hayatı için fayda 

c) Ahiret hayatı için sevap 

5. Allah’ın On Emirleri 

a) Ben senin Allah’ınım, Benden başka 

Allah’ın olmasın 

b) Allah’ın adını boş yere ağzına alma, 

yemin etme 

c) Pazar ve Dini Bayram günlerini kutsal 

tut 

d) Anne ve Babana (büyüklerine) saygı 

ve sevgi göster 

e) Adam öldürme 

f) Zina (ahlaksızlık) etme 

g) Hırsızlık yapma 

h) Yalan tanıklık etme 

i) Elin karısına ve malına göz dikme 

6. Hristiyan’ın görevleri nelerdir? 

a) Dini bayram günlerini kutsal tutmak 

b) Pazar ve Dini Bayram ayinlerine 

katılmak 

c) Oruç ve Perhiz tutmak 

d) Yılda en az bir defa günahlarını itiraf 

etmek 

e) Yılda en az bir defa Paskalyada 

Mukaddes ekmekten yemek 

 

B. Sevgi 

Hristiyanlıkta İlahi aşk 

a) Allah sevgisi 

b) Allah sevgisinden sonra insanların 

birbirlerini karşılıklı sevmeleri 

c) Kardeş sevgisi, düşmanını dahi sevme 

borcu 

d) Günahları kim bağışlayabilir? 

e) Hafif ve ağır (cehennemi) 

günahlar 

1. Mağrurluk 

2. Cimrilik 

3. Ahlaksızlık 

4. Kıskançlık 

5. Oburluk 

6. Kızgınlık (Öfke) 

7. Tembellik 

 

D. İbadetin Çeşitleri (Hristiyanlık 

Şartları) 

1. Hristiyanlığı şartları nelerdir? 

2. Birinci Şart: Şehadet 

a) Şehadet ne demektir? (Kalp ile 

tasdik dil ile ikrar) ve nasıl şehadet 

getirilir? 

b)  Allah’tan başka Tanrı 

olmadığına şehadet 

c) Hazreti İsa’nın O’nun oğlu 

olduğuna şehadet 

3. İkinci Şart: Ayinler  

a) Ayin ne demektir? 

b) Ayin vakitleri 

4. Üçüncü şart: Oruç ve Perhiz 

a)       Oruç, perhiz nedir? 

b)      Perhiz çeşitleri 

5. Dördüncü Şart: Zekât 

a) Zekât ne demektir?  

b) Zekâtı kimler verir?  

c) Kimlere verilir?   

d) Sadaka nedir? 

6. Beşinci Şart: Hac 

a) Hac ne demektir? 

b) Hac yerleri ve vakitleri 

c) Kurban ne demektir? 

 

● Hristiyanlığın temel prensiplerinden olan günahların affı, ümit ve ibadet konuları 

sonsuz yaşam kavramıyla ilişkilendirilerek anlatılırdı. Tövbenin bizleri arındırdığı 

ve sonsuz mutluluğa ulaştıracak bir araç olduğu üzerinde durulurdu. 

● İbadet konu anlatımında ifade edilmek istenen, kilisede yapılan rutin ibadetler 

değil, önemli dini kutlamalar ve bu günlerde okunan Kutsal Kitap parçaları, 

ilahiler ve dualar hakkında bilgi vermektir. 



122 

● Allah’ın On Emri anlatılırken emirlerin detaylandırılması İncil’e dayandırılırdı. 

Emirlerin yapılması ve yasaklardan uzak durulmasının önemi hakkında gündelik 

yaşamdan örnekler alınırdı. Ortaokul 2. sınıf öğrencilerinin soyut olan kavramları 

anlama zorluğu nedeniyle bu kavramlar fazla detaylandırılmadan yüzeysel olarak 

anlatılırdı. 

●  Sevgi konusunun anlatımı yapılırken, iman için gerekli ön şartın insanlara sevgi 

ile yaklaşılması olduğu, “Tanrı-İnsan” ve “İnsan-İnsan” arasındaki ilişkinin 

temelinin diğer insanların ötekileştirilmemesinden geçtiği aktarılırdı. 

● İbadetin temeli konusundaki soyut konuların aktarımı yapılırken somuta 

indirgenmesi adına örneklendirme yapılır ve kavramak için öğrenciye gerekli 

zamanın tanınması esas alınırdı. Ortaokul 1. sınıfta yer alan kavramların tekrarları 

ve “Erdem” ve “Günah” gibi yeni kavramlar İncil ve gündelik hayattan örneklerle 

ayrıntılı olarak anlatılırdı. 

● Hristiyanlığın da şartlarından biri olan şehadet kavramı İncil’e dayandırılırdı. 

Şehadet kavramı, dini için çalışırken karşılaştığı zorluklar neticesinde ölen 

anlamında değil, Tanrı’nın birliğini tasdik etme anlamında kullanılmıştır. Yine 

şehadet kavramı, imanın esaslarından biri olduğu için tarif edilir ve ne olduğuna 

dair örnekler anlatılırdı. Dualar ile betimlenerek önemine vurgu yapılırdı. 

● İbadet çeşitleri anlatılırken Kutsal Kitab’a ve iman pratiklerine dayalı 

örneklendirmelerde bulunulur, zaten duymuş oldukları ve içinde yaşadıkları iman 

sistemi hakkında nazari bilgiler de edinirlerdi. Başlıca yardımcı öge İncil’di. 

● Hristiyanlıkta zekât kavramı açıklanırken, zekâtın fakirin hakkı olduğu özellikle 

anlatılarak zekâtın sosyal yönüne vurgu yapılırdı. 

● Hristiyanlıkta hac kavramı anlatılırken haccın kutsal yerleri ziyaret etmek 

anlamına geldiği gibi, ruhsal manada insanın kendi içinde yapacağı yolcuğun da 

hac sayılacağının üzerinde durulurdu. Aynı zamanda dünya ve Türkiye’deki hac 

mekânlarının nereler olduğu anlatılarak kutsal sayılmalarının sebebi hususunda 

bilgi verilirdi. 

Tablo 6: Ortaokul 3. Sınıf Din Dersi Müfredatı (Haftada 1 Saat) 

  5. Allah’ın On Emirlerine toplu bakış 



123 

  A- İnayet - Lütuf 

1.  İnayet, lütuf ne demektir? 

a) Allah’ın inayeti ve lütfu nasıl elde 

edilir? 

b) Dini ayinler  

2. Ayinler hakkında genel bilgi 

a) Ayinlerin kurucusu 

b) Çeşitleri: 

         1. Vaftiz  

         2. Kutsal Yağla takdis   

         3. Mukaddes Ekmek (Kurban) 

         4. Tövbe (İtiraf)  

         5. Hastaları kutsal yağla takdis  

         6. Rahiplik               

         7. Evlenme 

  3. Vaftiz, Takdis, Tövbe Kavramları 

a. Vaftiz nedir? Nasıl uygulanır? Kim 

uygulayabilir? 

b. Kutsal yağla takdis nedir? Kim 

takdis edilir? Kim takdis eder? 

c. Mukaddes Ekmek nedir? Nasıl, ne 

zaman ve kim mukaddes ekmeği tesis 

etti?  Mukaddes Ekmek ayini nedir? 

d. Tövbe (itiraf) nedir? Günahkâr 

insan günahlarını kime ve nasıl itiraf 

eder?  İtiraftan sonra günah nasıl af olur? 

Vicdan nedir?  

e. Hastaların mukaddes yağla takdisi 

ne demektir? Kim, ne zaman ve nasıl 

takdis eder? Hazreti Yakup Havarinin 

mukaddes yağla takdis hakkındaki 

sözleri 

f. Rahiplik nedir? Kim rahip olabilir? 

Rahiplerin görevleri? Rahipleri kim 

takdis eder. 

g. Evlenme nedir? Evliliğin kutsiyeti. 

Evlilerin görevleri, evlilik bozulabilir 

mi? Evlenmeye hazırlık. 

 

 

       4. Ahlak 

1. Ahlak ne demektir? 

2. Ahlak - Vicdan İlişkileri 

3. Hristiyanlık dininde ahlakın 

temel kaynakları 

a) Kutsal Kitap, İncil 

b) Hazreti İsa’nın 

hadisleri 

 

 6. İyi ve kötü ahlakın farz ve haram 

yönünden değerlendirilmesi 

 7. Farz olan davranışlar 

a) Aile içinde ana ve babaya düşen 

görevler 

b) Çocuğa düşen görevler 

c) Toplum içinde ferde düşen görevler: 

Adalet, dürüstlük, doğruluk, hakka 

saygı, iyilik, yardım, Yurt sevgisi, 

askerlik, Yurt uğruna savaşmak, iş 

hayatında doğruluk 

 8. Farzlar ferdi ve Toplumu yücelten 

davranışlardır. 

 9. Haram (günah) olan davranışlar: 

a) Farz olan davranışların terki 

b) Fazla içki 

c) Kumar 

d) Riba - Tefecilik 

e) Yalancılık 

f) Hırsızlık 

g) Fuhuş 

Ağır (Öldürücü) günahlar: 

a) Mağrurluk 

b) Cimrilik 

c) Ahlaksızlık 

d) Kıskançlık 

e) Oburluk 

f) Kızgınlık (öfke) 

g) Tembellik 

 10. Haram kılınan davranışlar, fertleri ve 

toplumu yıkıcı, yok edici davranışlardır. 

  11. Diğer ahlak prensipleri: 

a) İzzeti nefis ve iffet 

b) Nefse hâkim olmak 

c) Sebat 

d) Kahramanlık 

e) Tevazu ve ağırbaşlılık 

f) Yumuşak huyluluk 

g) Özü sözü doğru olmak 

h) Emanete hıyanet etmemek 

i) Sebat 

j) Cömertlik 

 



124 

B. İlahi Dinler Arasında Hristiyanlık 

1. İlahi din ne demektir? 

2. Hristiyanlık dininin bazı özellikleri 

3. Hristiyanlık dininde ruhanilik 

 

C. Din ve İlim İlişkisi 

1. Hristiyanlık dini akıl dinidir. 

2. Hristiyanlık dini ilme ve ilim 

adamlarına büyük değer verir 

3. Hristiyanlık dininin bazı merkezleri 

ve kurumları  

4. Hristiyanlık dinine hizmet eden bazı 

ilim adamları 

 

 

 

D. Hristiyanlık Dini ve Ermeniler 

1. Hristiyanlık dininin Ermenilerce 

kabulü 

2. Ermeni din mimarisinin Hristiyan 

din mimarisine etkileri 

3. Ermeniler tarafından meydana 

getirilen bazı hayır kurumları:  

Vakıflar  

a-Okullar  

b-Hastaneler  

c-İhtiyarhaneler  

d-Düşkünlerevi  

e-Yetimhaneler 

f-Dispanserler  

g-Manastırlar  

h-Çeşmeler  

i-Sebiller 

 
 

● Ayinler hakkında genel bilgi verilirken öğrencilerin tanıdığı, şahit olduğu ve 

yaşadığı pratikler temel alınır ve bunlar İncil’le temellendirilerek nazari açıdan da 

tasdik edilmiş olurdu. 

● Hristiyanlıktaki ritüeller, İncil’e dayandırılarak anlatılır ve öğrencinin edinmiş 

olduğu pratikler bilgiye çevrilir ve bunların hayat tarzı olması gerektiği, insan 

karakterini şekillendirmedeki önemine vurgu yapılırdı. 

● Hz. İsa’nın hadisleri anlatılırken, Mesih’in hayatından örneklendirme yapılır insan 

hayatı ve karakterini şekillendirecek tüm öğretiler ve meseller kullanılırdı. En 

önemli olan öğretiler ve hikâyelendirmeler, öğretmenin aktarımını planladığı 

seçime göre yapılırdı. Soyut ahlak prensipleri İncil’in bütünü göz önünde 

bulundurularak ve hayattan örnekler verilerek anlatılırdı.  

● Akıl ve bilim ilişkisinde örneklendirmeler, kültürel yaşamdan alınır, Hristiyan 

yaşamını sürdüren insanların, aklın kullanımına verdiği öneme vurgu yapılırdı. 

Birbirleriyle ahenk içinde ve özdeş olan bu ilişki inayet ve lütuf çerçevesinde 

değerlendirilerek dogmatik ve skolastik olarak isimlendirilmeye çalışılan ortaçağ 

Hristiyan ilim anlayışının, modern toplumun bilim anlayışıyla zıt görüşler ifade 

ettiği anlatılırdı. 



125 

● Ermeniler tarafından kurulan hayır kurumlarının cemaat bağlarını güçlü 

tutmasındaki önemine sıklıkla vurgu yapılır ve imkânlar çerçevesinde ziyarete 

gidilirdi. 

Tablo 7: Lise 1. Sınıf Din Dersi Müfredatı (Haftada 1 Saat) 

Din ne demektir? 

A. Dinin tanımı 

B. Din doğuştan gelir 

C. Dinler hakkında kısa bilgi 

I. Hristiyanlık dini 

A. Hristiyanlık dinine toplu bakış 

B. İman Esasları: İnandıklarımız 

a) Allah’a İman: Altı temel 

gerçekler 

b) Meleklere iman 

c) Peygambere iman 

d) Kutsal Kitab’a iman  

e) Ahirete iman 

C. İman Amel ilişkisi 

II. Tevhid inancının lüzum ve 

faydaları  

A. Sosyal yönden 

B. Dini Yönden 

III. Hristiyanlığa Bakış 

a. Şehadet 

b. Ayinler 

c. Oruç ve perhiz 

d. Hac 

e. Zekât 

IV. Din ve Ahlak 

a) Ahlakın tanımı 

b) Hristiyanlık ahlakının temeli: 

Allah’ın On Emirleri 

c) Ahlakın amacı 

d) İyi ahlak ve faziletin önemi 

V. Hristiyanlıkta Sosyal 

Yardımlaşma 

a) Sadaka  

b) Karşılık beklemeden yardım 

VI. Hristiyanlığın İnsanlığa 

Hizmetleri 

a) İlim ve sanat hareketlerinin 

gelişmesine 

b) Tekniğin İlerlemesine 

c) Güzel sanatların kavramlaşmasına 

olan hizmetleri 

VII. Batıl inançlar karşısında 

Hristiyanlık dini 

VIII. Yurt sevgisi:  

a) Yurt ne demektir? Üzerinde 

yaşadığımız Vatanımız. 

b) Yurdun müdafaası:  

1. Askerlik  

2. Yurt için çarpışma 

3. Şehitlik       

a) Şehit kime denir?     

b) Şehitlerin cennetteki yeri 

 

IX. Ahlaki Vazifelerimiz:  

a) Şahsımıza karşı olan vazifelerimiz

  

b) Ailemize karşı olan vazifelerimiz 

c) Topluma, memlekete ve 

milletimize karşı olan yurttaşlık 

vazifelerimiz 

d) Allah’a karşı olan vazifelerimiz 

 

 

● Lise 1. sınıfta da, ortaokul 1.sınıfta olduğu gibi dinin tanımı ve doğuşu ünitesi 

mevcuttu. Ortaokuldan farkı, aynı konuların bir adım daha gelişmiş olarak 

aktarılmasıydı. Soyut kavramları algılamaya açık olmayan ortaokul öğrencilerine 

konu ile ilgili verilmemiş olan bilgiler lise seviyesinde aktarılırdı. 



126 

● Tevhid ve sosyal yardımlaşma konuları ağırlıklı olarak İncil kaynaklı anlatılırdı. 

Anlatılmak istenilen öğreti Kutsal Kitap’tan alınan ayetler ve gündelik 

örneklendirmelerle pekiştirilmekteydi.  

● Ahlaki değerler ve Havarilerin mektuplarındaki öğretiler temel alınarak bu 

kavramlar anlatılırdı.  

Tablo 8: Lise 2. Sınıf Din Dersi Müfredatı (Haftada 1 Saat) 

I.  Hazreti İsa’nın Hayatı 

II.  Hazreti İsa ve İncil 

a. İncil’in vahyedilişi 

b. Yazılışı 

c. Muhtevası ve şüphesiz 

Allah Kelamı oluşu 

III. İncil’in Ermeniceye Çevrilmesi  

a) İncil’in manasının önemi 

b) Tercüme ne demektir? 

c) İncil’in Türkçe ve Ermenice 

tercümeleri 

d) Çeşitli fikir adamlarının İncil 

hakkındaki düşünceleri 

IV. Hristiyanlığın Kaynakları 

a. Kutsal Kitaplar, İncil 

b. Hazreti İsa’nın hadisleri 

 

V. Hristiyanlığın Vasıf ve Özellikleri 

VI. Hristiyanlığın Şartları 

a) Şehadet  

b) Ayinler  

c) Oruç ve Perhiz  

d) Zekât   

e) Hac 

VII. Hristiyanlık Ahlakı 

a) Allah korkusunun ahlak üzerindeki 

olumlu tesirleri 

b) Hz. İsa’nın yaşayıp telkin ettiği 

ahlak kaideleri 

c) Hristiyanlıkta tevekkülün manası ve 

çalışmanın önemi  

d) Hristiyanlıkta vazife şuuru:  

1) Yurttaşlık vazifeleri    

2) Kulluk vazifeleri 

 

 

● Hz. İsa’nın hayatı ve İncil’in yazılışı, Kutsal Kitap ve yardımcı kaynaklardan 

faydalanılarak anlatılırdı.   

● 3. bölümde bahsedilen fikir adamlarından kasıt; Kilise Babaları ve üst düzey 

ilahiyatçı din adamlarıdır. Ancak bu konu fazla detaylandırılmadan 

anlatılmaktaydı. 

● 4. bölümde öğrenciler tarafından işlenmiş Hz. İsa’nın hadisleri öğretmenler 

tarafından günümüze uyarlanarak anlatılırdı.  

● Vazife şuurlarından biri olan kulluk kavramı Hristiyanlıkta bulunmamaktadır. 

Burada bahsedilen kulluk; kişinin kendine, etrafına, aidiyetine ve Tanrı’ya karşı 



127 

olan bağlılığıdır. Bu kavramlar açıklanırken yardımcı kaynaklar kullanılmaz, 

sadece İncil kullanılırdı. 

Tablo 9: Lise 3. Sınıf Din Dersi Müfredatı (Haftada 1 Saat) 

I. Dinler Tarihine Toplu Bakış 

a. Dinin doğuşu 

b. Kaç türlü din vardır? 

i. Hak dinler 

ii. Batıl dinler 

c. Hristiyanlık 

II. Din ve Fert İlişkileri: 

a) Allah inancının, insan davranışı 

üzerindeki etkileri 

b) Dinin ferde kazandırdığı özellikler 

c) Hristiyanlığın insan anlayışı 

d) Kâmil insan ne demektir? 

e) Hristiyanlıkta Tövbe ve Af 

müessesesi 

f) Hristiyanlıkta ruhbanlık 

 

 

III.  Din ve Toplum İlişkileri 

a) Dinin sosyal amaçları 

b) Hristiyanlıkta hak ve hürriyet 

anlayışı 

c) Hristiyanlık köleliğe karşıdır 

d) Hristiyanlık dininde toplum 

düzeni 

e) Din ve dünya ayrılığı (laiklik) 

f) Hristiyanlık dininde devlet 

anlayışı 

g) Sorumluluk duygusu 

IV.   Hristiyanlık Dininde İlmin Yeri 

a) Hristiyanlıkta aklın önemi 

b) Hristiyanlık dini açısından ilim 

ve din 

c) Hristiyanlık düşüncesinin 

başlıca özellikleri 

d) Hristiyanlık dünyasında gelişen 

bilim dalları 

e) Hristiyanlık dininin yetiştirdiği 

büyük ilim adamları 

f) Hristiyanlıkta eğitim ve öğretim 

kurumları 

g) Büyük Hristiyan düşünürleri 

h) Hristiyan Din Kurumları 

 

 

● Dinler Tarihi dersi, öğretmenin temin ettiği yardımcı kaynaklardan anlatılırdı. Her 

okuldaki öğretmen, İncil’de yer almayan konuların anlatımında kendi yardımcı 

kaynaklarını kullanırdı. 

● 2. bölümdeki kâmil insan anlatılırken, İncil’in bütünü ve Havarilerin 

mektuplarındaki öğretiler esas alınır, konular örneklendirmeler yapılarak 

anlatılırdı. 

● 3. bölüm din-ahlak ve sosyal yaşam üçgeni kullanılarak öğretmen notlarıyla ve 

soru-cevap şeklinde anlatılırdı. 



128 

● Hristiyanlık dininin yetiştirdiği büyük ilim adamlarında geçen “ilim adamları” 

ifadesi her zaman pozitif ilim olarak algılanmamalıdır. Dini inceleyen ilahiyatçılar 

ve dini temel alarak toplumsal öğretileri şekillendiren “Kilise Babaları” da bu 

bağlamda değerlendirilerek anlatılmaktadır.  

● Büyük Hristiyan düşünürleri bahsinde; Hristiyan öğretisini yayan “Kilise 

Babaları” ve özellikle 5. yüzyıl çevirmenleri anlatılmaktaydı. 

● Kilise, eğitim kurumu, kilise koroları, hastaneler, fakirlere yardım kolları. 

Türk Milli Eğitiminin genel amaçlarına göre; ortaokulların vazifelerinden biri 

öğrencilerin bireysel gelişim süreçleri göz önünde bulundurularak beden, zihin ve 

duygusal alanlarda sağlıklı bir şekilde gelişimlerini desteklemektir. 1976 yılında 

hazırlanan müfredat incelendiğinde; ortaokul 1. sınıfta dinin doğuşu ve tarihsel 

gelişimi açıklanmıştır. Diğer dinler hakkındaki bilgiler, betimleyici olarak verilmeye 

çalışılmış, fakat ağırlıklı öğretiler İncil’in koyduğu ilkeler çerçevesinde ele alınmıştır.  

  2. sınıf derslerine bakıldığında ise dini emirler ve ahlakla ilgili temel 

kavramların öğretimi yapılmış, dua, sevgi ve temizlik gibi kavramlara ağırlık verilmiş 

ve bu kavramlar hayatla ilişkilendirilmeye çalışılmıştır. Öğrencilerin, inanç ve ibadet 

esaslarını dinin temel kaynaklarından öğrenmeleri, ibadetlerle ilgili uygulama 

becerileri kazanmaları ve güncel dinî konular hakkında bilgi sahibi olmaları 

hedeflenmiştir.  

3. sınıf derslerinde, dinin temel prensipleri, emir ve yasaklar üzerinde 

durulmuştur. Bunun yanı sıra Ermeni kurumları tanıtılmaya çalışılmıştır. Lise 1. sınıfta 

Hristiyanlık tarihi anlatılmış bunun yanında vatan ve müdafaası hakkında bilgiler 

verilmiştir. 2. sınıfta dinin vasıfları ve özellikleri hakkında bilgiler verilerek temel 

kaynak olan İncil’in vahyedilişi ve yazılışı anlatılmıştır. 3. sınıfta dinler hakkında 

genel bilgiler verilerek din toplum ilişkileri üzerinde durulmuştur.  

1976 müfredatı genel olarak incelendiğinde; Hristiyanlığın temel esaslarını 

öğretmek amaçlanmaktadır. Din dersinden milli kimlik kazandırmayla ilgili üniteler 

de mevcuttur. Öğrencilere hoşgörü kazandırmak amacıyla İsa Mesih’in öğretilerinin 

tüm insanlığa gönderildiği vurgulanmıştır. Amaç cümlelerinde genelde yüklem 



129 

eksikliğinin olması ve öğretmek, kazandırmak, gerçekleştirmek gibi kavramların 

varlığı müfredatın öğretmen merkezli olduğunu ortaya koymaktadır.   

Müfredat; iman, ibadet, sevgi, inayet ve ahlak başlıkları altında toplanmış, bu 

başlıklar çerçevesinde yer alan konulardan seçilmiştir. Dersler Ermenice olarak 

işlenmiştir. Mezhebi/doktriner62 tarzda hazırlanan ders müfredatı, Pangaltı Lisesi, 

Esayan Kız Lisesi, Getronagan Lisesi, Surp Haç Lisesi, Sahakyan-Nunyan Lisesi, 

Aramyan Uncuyan Ortaokulu, Anarat Huğutyun Kız Ortaokulu, Dadyan Ortaokulu, 

Feriköy Ermeni Ortaokulu, Bezciyan Ortaokulu tarafından onaylanarak 197963 ve 

198264 yılında yapılan küçük revizelerle birlikte 2015 yılına kadar kullanılmıştır.  

Tatul Anuşyan başkanlığındaki bir kurul tarafından 2012 yılında hazırlanan 

yeni öğretim programı, Talim Terbiye Kurulu65 tarafından 2015 yılında onaylanarak 

yürürlüğe girmiştir. Programın geliştirilme sürecinde insanın gelişim özelliklerine dair 

bilgi ve birikimler dikkate alınmıştır. Öğrenme sırasında somuttan soyuta, basitten 

karmaşığa ve genelden özele doğru anlatımlar, amaç ve kazanımları gerçekleştirmede 

hassasiyetle üzerinde durulmuştur.  

Programın hazırlanışı sırasında din kültürü öğretmenlerinin tecrübelerinden 

faydalanılmış önceki öğretim programındaki üniteler güncellenmiş ve yenilenmiştir. 

Öğretim programlarındaki adalet, dürüstlük, sevgi, saygı, dostluk, sorumluluk, 

vatanseverlik, yardımseverlik gibi temel değerler Millî Eğitim Bakanlığının 

hazırladığı öğretim programıyla paralellik arz etmektedir. Eğitim sistemimiz, 

yetkinliklerde bütünleşmiş beceri, bilgi ve davranışlara sahip karakterde bireyler 

yetiştirmeyi amaçlamaktadır. Öğrencilerin bireysel ve sosyal yaşamlarında gereksinim 

                                           
62  Bu tarz bir din öğretiminde genellikle din ya da mezhep mensupları için ayrı sınıflar oluşturur ve 

ders o din ya da mezhebe mensup öğretmenler tarafından verilir. Dersin temel amacı, öğrencilerin 

tercih edilen din veya mezhebi sevmeleri, öğrenmeleri ve inanmalarıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz: 

Tuğrul Yürük, Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi Program Anlayışları, s. 38. 
63  03.05.1979 yıl 99 nolu Talim Terbiye Kurulu Kararı. http://ttkb.meb.gov.tr/www/gecmisten-

gunumuze-kurul-kararlari/icerik/152 (18.08.2021) 
64  MEB Tebliğler Dergisi, c. 17, sayı: 2189, 18 Eylül 1982, s. 193. 
65Talim Terbiye Kurulu MEB’in karar verme ve danışma organı olup birime bağlı müdürlükler 

vasıtasıyla program hazırlama, ders kitabı onayı ve program geliştirme hususları nedeniyle eğitime 

şekil verici bir pozisyondadır. Program oluşturulurken milli birlik ve beraberlik bilinci kazandırması, 

bireylerin düşünce ve manevi yapılarının oluşmasına dikkat edilmesi Talim Terbiye Kurulu’nun 

sorumluluğundadır. 



130 

duyacakları beceri yelpazeleri olan yetkinlikler, Türkiye Yeterlilikler Çerçevesinde 

(TYÇ) belirlenmiştir.66  DKAB öğretim programlarında, bu çerçevede sunulan 

anadilde iletişim, öğrenmeyi öğrenme, sosyal ve vatandaşlıkla ilgili beceriler, 

girişimcilik, inisiyatif alma, kültürel farkındalık ve ifade yetkinliklerinin geliştirilmesi 

hedeflenmiştir.  

Ermeni DKAB müfredatı hazırlarken MEB temel ilkelerine uygun olarak 

yapılandırmacı ve öğrenci merkezli öğrenme yaklaşımları dikkate alınmıştır. 4, 5, 6, 

7, 8, 9, 10, 11. ve 12. sınıflar Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı 

her sınıf düzeyinde altı üniteye ayrılmıştır. Ünite ve konuların oluşturulmasında; 

öğretim hedefleri, dersin amaçları, öğrencilerin gelişimsel düzeyleri, konuların 

aşamaları ve birbiriyle olan ilişkisi dikkate alınmıştır. Öğretim programı; ünite, alt 

başlıklar ve kazanımlar67 şeklinde oluşturulmuştur.  

  

                                           
66  MEB, 2018 (4 ve 8. Sınıflar) Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, s.10. 
67  Kazanımlar; eğitim süreci sonucunda öğrencilerin edinecekleri bilgi, beceri, tutum ve değerleri ifade 

etmektedir. Kazanımlar programların en önemli unsuru olup öğrencilerin gelişim düzeyleri, 

programın amaçları ve içeriği dikkate alınarak hazırlanmıştır. Bkz: MEB, 2018 (4 ve 8. Sınıflar) Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, s. 18. 



131 

Tablo 10: 4. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı:  İnanç 

1-Tanrı ve Tanrı İnancı 

1-Tanrı kimdir? 

2-Din bize neyi öğretir? 

3-Aziz Üçlük’te birlik 

4-Haç çıkarma ve anlamı 

5-Dua nedir ve anlamı 

 

1-Tanrı’nın varlığını kavrar. 

2-Aziz Üçlük’ün ne anlama 

geldiğini öğrenerek haç 

çıkarmanın Hristiyanlıktaki 

önemini kavrar. 

3-Duanın hayatımızdaki yeri 

ve önemini fark eder. 

Öğrenme Alanı: İbadet 

1-İbadethaneleri 

Tanıyalım 

1-İbadet ve Dua 

2-İbadet çeşitleri ve biçimleri 

3-İbadetin bize 

kazandırdıkları 

4-İbadetin verdiği huzur 

5-İbadet yerleri 

6-Rabbin duası ve 

açıklamaları 

1-Dua etmenin önemi, 

neden, niçin ve kime dua 

etmemiz gerektiğini bilir. 

2-İbadet çeşitlerini ve ne 

şekillerde ibadetler 

olduğunu tanır. 

3-Duanın verdiği huzurun ne 

anlama geldiğini fark eder. 

4-İbadetin bizlere 

kazandırdıklarını bilir. 

5-İbadet yerlerini ve 

mimarilerini tanır. 

6-Rabbin duasını okur. Bu 

duanın niçin söylendiğini ve 

ne anlama geldiğini bilir. 

Öğrenme Alanı: İsa 

Mesih 

1-İsa Mesih’in doğumu 

1-Vaftizci Yahya 

2-Meryem Ana’ya baş melek 

Cebrail’in müjdesi 

3-İsa Mesih’in doğumu 

4-Meleklerin çobanlara 

müjdesi 

5-Kâhinlerin İsa Mesih’i 

ziyareti 

6-Doğuş Yortusu ile ilgili 

ilahiler 

1-Vaftizci Yahya’nın kim 

olduğunu bilir, onun 

önemini kavrar. 

2-İsa Mesih’in doğum 

müjdesini, Meryem Ana’nın 

hayatını ve Hristiyanlığa 

yaptığı katkıları bilir. 

3-İsa Mesih’in doğumu 

esnasında meydana gelen 

doğaüstü olayları bilir. 

4-Doğuş yortusu ile ilgili 

ilahileri ve anlamlarını bilir. 

Öğrenme Alanı: Kutsal 

Kitap 

1-Kutsal Kitap ve 

bölümleri 

1-Kutsal Kitab’ın 

bölümlerinin tanıtılması. 

2-İncil yazarlarının tanınması 

3-İncil’den örnek bölümlerin 

okunması 

4-On İki Havarinin tanınması 

1-Kutsal Kitab’ın başlıca 

bölümlerini bilir. 

2-İncil yazarlarını tanır. 

3-Kutsal Kitab’ın her 

bölümünden örnek bölümler 

okur ve genel bilgi sahibi 

olur. 

4-Havarileri ve yaptıkları 

işleri tanır. 



132 

Öğrenme Alanı: Ahlak 

1-Ahlaki açıdan 

davranışlar ve 

Hristiyanlıkta sevgi 

1-Tanrıların insanlara karşı 

sevgisi 

2-İnsanların birbirlerine karşı 

sevgisi 

3-Kutsal Kitaptan sevgi 

temalı bölümlerin okunması 

4-Sevgi ve yardımseverlik 

1-Tanrı’nın insanlara karşı 

sevgisini bilir, önemini 

kavrar. 

2-İnsanların birbirlerine 

karşı sevgilerini ahlaki 

açıdan değerlendirir. 

3-Kutsal Kitap’taki sevgi 

temalı bölümleri okuyarak 

Tanrı’nın bu konudaki 

buyruklarını kavrar. 

Öğrenme Alanı: Din ve 

Kültür 

1-İnancın kültüre etkisi 

1-Hristiyanlık inancının 

Ermeni kültürüne etkisi 

2-Ermeni kültürünün yeni yıl 

ve paskalya yortularına etkisi 

3-Yortularımızın Ermeni 

geleneklerine etkileri 

1-Hristiyanlık öncesi ve 

sonrası dönemini 

karşılaştırarak Ermeni 

kültüründe olan 

değişiklikleri fark eder. 

Hristiyanlığın kültüre 

etkisini kavrar. 

2-Yortuların hangilerinin 

dini hangilerinin gelenek 

kaynaklı olduğunu bilir. 

3-Nitelik taşıyan 

geleneklerin sonraki 

nesillere taşınmasındaki 

önemi kavrar. 

  

● Birinci ünite olan inanç ünitesinde öğrenme alanı olarak, Tanrı sevgisi ve inancı 

konusu işlenmiştir. Hristiyan öğretisinin en temel öğretileri olan; Tanrı, üçlü 

birlik,68  haç çıkarma ve dua anahtar kavramlar olarak öğretilmek istenmiştir. 

İnanç, öğrenme alanındaki soyut kavramların aktarımı, sınıf seviyesi dikkate 

alınarak eski müfredatla benzer şekilde yapılmaktadır. Tanrı’nın varlığını, Tanrı 

ve İnsan arasındaki ilişkiyi, Tanrı’ya ulaşma yolunun bu dünyadan başladığı 

öğretilir. Aziz Üçlük öğretimi, Tanrı anlayışındaki tanrısal vasıfların öğretilmesi 

açısından önemlidir. Haç çıkarmanın Hristiyanlığın gereği olduğu Tanrı’nın 

insandaki varlığını hatırlattığı öğretilir. 

● İbadet öğrenme alanında, kilisede gerçekleştirilen ayin türleri, vakitleri ve 

ibadetlerde okunan dualar öğretilmektedir. 

                                           
68  Üçlü Birlik: İnanışına göre Tanrı, Baba, Oğul ve Kutsal Ruh gibi üç ilahi varlıktan oluşan bölünmez 

tek bir bütündür. Üçlü birlik Baba, Oğul ve Kutsal Ruh'un birliğidir. Ayrıntılı Bilgi İçin Bkz: Halil 

Temiztürk, “Kapadokyalı Bir Kilise Babası: Aziz Basil ve Hıristiyanlığın Şekillenmesine Etkisi”, 

KTÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 3, sayı: 1, 2016, s. 48. 



133 

● İsa Mesih öğrenme alanında, peygamber sevgisi anahtar kavramı üzerinden 

Kutsal Kitap okumaları yapılır. Bu bölümün anlatımı sırasında ek yardımcı 

kaynaklar kullanılmamaktadır.  İlahiler, Kilise Babaları tarafından yazılmıştır ve 

mevcut ilahi kitaplarında bulunmaktadır. Bu ilahiler genelde görsel, mümkün 

olduğu durumlarda da işitsel olarak öğretilmektedir. 

● Kutsal Kitap öğrenme alanında, İncil yazarlarının isimleri, biyografileri anlatılır. 

Bunun yanında Havarilerin kimler olduğu, nasıl bu göreve getirildikleri, görevleri 

sırasında yaptıkları, İncil ve yardımcı kaynaklar vasıtasıyla öğretilir. 

● Ahlak öğrenme alanında, sevgi ve yardımseverlik temel değerleri üzerinden, İsa 

Mesih’in tüm öğretileri ve Havarilerin yazmış olduğu mektuplar göz önüne 

alınarak İncil temelli ilgili okumalar yapılır. 

● Din ve kültür öğrenme alanında, Kadim Ermeni Kilisesi’nin gelenekleri ve Kutsal 

Kitab’a dayandırılarak kutlanan yortular anlatılmaktadır. 

Tablo 11: 5. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite  Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı:  İnanç 

1-Tanrı’nın özellikleri 

1-Tanrı’nn varlığı 

2-Tanrı’nın bir olduğu 

3-Tanrı’nın görünmezliği 

4-Tanrı’ya karşı görevler 

5-İnancın verdiği mutluluk 

1-Tanrı’nın varlığını bilir. 

2-Tanrı’nın tek olduğunu bilir. 

3-Tanrı’nın görünmez olduğunu 

bilir  

4-Tanrı’ya karşı olan görevlerini 

bilir ve mutluluğunu hisseder. 

Öğrenme Alanı:  

İbadet 

1-Dua çeşitleri 

1-Sabah ve akşam duaları 

2-Yemek öncesi ve sonrası 

dualar 

3-Kilise nedir? 

4-Kilisenin mimari 

özellikleri ve kilise 

görevlileri 

5-Yortular ve gelenekler 

1-Sabah ve akşam yapabileceği 

duaları bilir. 

2-Yemeklerden önce ve sonra 

yapılacak duaları bilir. 

3-Kiliseyi tanır, fiziki yapısını ve 

görevlileri bilir. 

4-Yortuların ne anlama geldiğini, 

niçin kutlandığını ve 

geleneklerimizi bilir. 

Öğrenme Alanı:  İsa 

Mesih 

1- İsa Mesih’in doğumu 

ve çocukluğu 

1-İsa Mesih’in doğumu 

2-Meryem Ana’yı 

tanıyalım. 

3-İsa Mesih’in 

doğumundaki mucizeler 

1-İsa Mesih’in doğumu 

esnasında yaşanan doğaüstü 

olayları bilir. 

2- Meryem Ana’nın hayatını ve 

yaptıklarını bilir. 



134 

4-İsa Mesih’in Mabed’e 

sunulması 

5-İsa Mesih on iki yaşında 

3-İsa Mesih’in doğumundaki 

mucizelerin ne amaçla 

gerçekleştiğini bilir. 

4-İsa Mesih’in Mabed’e 

sunulmasını ve nasıl çocukluk 

geçirdiğini bilir. 

5-İsa Mesih’in 12 yaşında 

Mabed’de yaşadıklarını açıklar. 

Öğrenme Alanı:  

Kutsal Kitap 

1-Kutsal Kitab’ı 

Tanıyalım 

1-Eski Ahit ve bölümleri 

2-Yeni Ahit ve bölümleri 

3-Kutsal Kitap’ta yer alan 

mucizeler 

1-Eski Ahit’in ne olduğunu 

açıklar. Önemli olaylar hakkında 

bilgi edinir. 

2-Yeni Ahit’te her bölümden kısa 

örnekler okur. 

3-Kutsal Kitap’ta yer alan 

mucizelerin neler olduğu, ne 

anlama geldiğini ve gerçekleşme 

nedenlerini açıklar. 

Öğrenme Alanı: Ahlak 

1-Ahlakın 

Yaşamımızdaki Yeri 

1-Ahlak nedir? 

2-Ahlak ve Hristiyanlık 

3-Ahlak ve aile 

4-Kendimize ve çevremize 

karşı sorumluluklarımız 

5-Tutumlu olmak 

6-Görgü kuralları 

1-Ahlakın ne anlama geldiğini 

açıklar. 

2-Hristiyanlığın ahlakla 

bağlantısını ilişkilendirir. 

3-Ahlak kurallarının toplum ve 

aile için önemi hakkında bilgi 

verir. 

4-Sorumluluklarımızı ve bunları 

yerine getirmenin önemini 

kavrar. 

5-Tutumlu olmanın hem ahlak 

hem dini açıdan önemini anlatır. 

6-Önemli görgü kurallarının 

neler olduğunu açıklar. 

Öğrenme Alanı: Din ve 

Kültür 

1-Dinimizin 

Kültürümüze Etkileri 

1-Ermeniler’in 

Hristiyanlığı kabulü 

2-Ermeniler’in 

putperestlikten 

Hristiyanlığa geçişi 

3-Dinin kültüre etkisi 

(vaftiz babası ve sağdıç) 

4-Hristiyanlığı koruma 

çabaları 

1-Birinci asırda Ermenilere gelen 

havarileri tanır ve yaptıkları işler 

hakkında bilgi sahibi olur. 

2-Ermeniler’in, putperestlikten 

Hristiyanlığa geçiş döneminde 

yaşanan olayların kültürümüze 

olan etkilerini açıklar. 

3-Dinin kültürümüze 

etkilerinden olan vaftiz babalığı 

ve sağdıçlık konusunu açıklar. 

4-Dinin eğitime, dil ve edebiyata 

etkilerini kavrar. 

5-Hristiyanlığı koruma 

çabalarını bilir. 

 



135 

● İnanç öğrenme alanı, tevhid anahtar kavramı üzerinden Tanrı’nın yaradan ve 

gözeten olduğu dikkate alınarak anlatılır. 

● İbadet öğrenme alanında, dua, birlik ve beraberlik kavramları üzerinden anlatılır. 

Rumkaleli Aziz Nerses’in kaleme almış olduğu İmasdutyun ve Bahaban 

Amenayni duaları, yemek öncesi ve sonrasında okunan Caşagestuk ve Park 

Geragroghin duaları öğretilir. Bunun yanında kilisenin ve bayramların, cemaatin 

birliği ve beraberliği açısından önemi anlatılır. 

● İsa Mesih öğrenme alanı, peygamber sevgisi anahtar kavramı üzerinden Meryem 

Ana’nın tanıtılması ve Mesih’in İncil’de anlatıldığı gibi 12 yaşına kadar olan 

dönemi öğretilmektedir. 

● Kutsal Kitap öğrenme alanında, hastaların şifa bulması ve ölülerin diriltilmesi 

mucizesi, öncelikli olarak anlatılır.  Bunun yanında Eski ve Yeni Ahit’ten 

Mesih’in insanları doğru yola çağırdığıyla ilgili pasajlar öğretilmektedir.  

● Ahlak öğrenme alanı, ahlak, nezaket, sorumluluk temel değerleri üzerinden Kutsal 

Kitap temel alınarak anlatılmaktadır. Diğer insanların haklarına yönelik 

şekillendirilmiş görgü kurallarına değinilir. Ahlak kitaplarında yer alan hikâyeler, 

İncil’den pasajlar okutularak sevgi, saygı ve hayırseverliğin gerekliliğine vurgu 

yapılır. 

● Din ve kültür öğrenme alanında, 1. asırda Ermenistan’a gelen Tateos ve 

Partoğomeos isimli havarilerin Hristiyanlığı yayma faaliyetleri üzerinde durulur. 

Vaftiz babalığının Hristiyanlıktaki önemi, örnekler üzerinden anlatılır. Dilin, İncil 

sayesinde gelişmesinin süreçleri öğretilerek dil birliğinin önemine vurgu yapılır. 

Tablo 12: 6. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite  Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı:  İnanç 

1-Din Kavramı 

1-Din nedir? 

2-Din ve Tanrı 

3-Dinlerin çeşitleri 

4-Çok Tanrılı dinlerden 

örnekler 

5-Tek Tanrılı dinler  

1-Dinin anlamını kavrar 

2-Tanrı’nın varlığını kavrar 

3-Diğer dinleri tanır 

4-Çok Tanrılı dinleri tanır 

5-Tek Tanrılı dinleri tanır 



136 

6-Musevilik ve ibadet 

yerleri 

7-Müslümanlık ve ibadet 

yerleri 

8-Hristiyanlık ve ibadet 

yerleri 

6-Museviliğin ibadethanelerini 

tanır ve ibadet şekillerini öğrenir 

7-Müslümanların 

ibadethanelerini tanır ve ibadet 

şekillerini öğrenir. 

8-Hristiyanlığın ibadethanelerini 

tanır ve ibadet şekillerini öğrenir. 

9-Anadolu ortak kültürünü tanır 

ve toplumlar arası etkileşimi 

kavrar. 

Öğrenme Alanı:  İbadet 

1-Ayinler 

1-Çan ve mumun anlamı 

2-Dini tören ve ibadet 

düzenleri 

3-Dini tören kıyafetleri 

4-Kutsal Sunu’ya hazırlık 

5-Kutsal Sunu’nun anlamı 

6-Kutsal Sunu’ya katılım 

7-Dini tören düzenindeki 

görevliler 

1-Çan ve mumun anlamını 

açıklar. 

2-Kutsal Sunu ibadetinin 

anlamını ve Kutsal Sunu 

ibadetine niçin katılmak 

gerektiğini açıklar. 

3-Kutsal Sunu’nun hangi 

durumlarda, hangi kıyafetlerle ve 

nasıl yapıldığını açıklar. 

4-Kutsal Sunu ayininden önce ve 

ayin esnasında okunan duaların 

sırasını belirtir. 

5-Kutsal Sunu’nun anlamını 

kavrar. 

6-Pazar ayini ve dini törenlerin ne 

zaman ve nasıl sunulduğunu bilir. 

 

Öğrenme Alanı:  İsa 

Mesih ve hayatı 

1-İsa Mesih ve hayatı 

1-Hristiyanlık öncesi 

durum 

2-Hristiyanlığın doğuşu ve 

geçiş dönemi 

3-İsa Mesih kimdir, son 

haftası 

4-İsa Mesih ve çocuklar 

5-İsa Mesih’ten örnek 

anlatımlar 

a)Akılsız zenginin 

hikâyesi 

b)Merhametli 

Samiriyeli’nin hikâyesi 

1-Vaftizci Yahya’nın doğuşu ve 

Hristiyanlıktaki önemini kavrar. 

2-İsa Mesih’in doğuşunu açıklar. 

3-İsa Mesih’in Hristiyanlığa 

çağrısını kavrar. 

4-İsa Mesih’in toplumsal yaşama 

yönelik mucizelerini örneklerle 

açıklar. 

5-İsa Mesih’in Çarmıha gerilişi 

ve dirilişini açıklar. 

6-Son Akşam Yemeği’nde yer 

alan mesajların evrensel değerini 

kavrar. 

7-İsa Mesih’in dirilişi ve 

Hristiyanlığın yayılışı üzerinde 

bıraktığı tesiri açıklar. 

Öğrenme Alanı: Kutsal 

Kitap 

1-Peygamberleri ve Eski 

Ahit’i tanıyalım 

1-Eski Ahit’in bölümleri 

2-Peygamberler ve 

Peygamberlerin geliş 

amaçları 

3-Âdem, Havva ve Nuh’u 

tanıyalım 

1-Eski Ahit’in ana bölümlerini 

bilir. 

2-Peygamberlerin geliş 

amaçlarını açıklar. 

3-Âdem, Havva ve ilk 

peygamberleri tanır. 



137 

4-İbrahim, İshak, Yakup, 

Musa ve Yunus 

peygamberleri tanıyalım 

4-Eski Ahit’te bulunan 

peygamberlerin amaçlarını ve 

öğretilerini açıklar. 

Öğrenme Alanı: 

Hristiyanlığın getirdiği 

davranışlar 

1-Hristiyanlığın getirdiği 

davranışlar 

1-Musa Peygamber ve On 

Emir 

2-Kaçınmamız gereken 

davranışlar, günahlar 

a) Hırsızlık 

b) Hile 

c)Yalan 

3-Erdemler (Üç büyük 

erdem: İman, Ümit, Sevgi) 

4-Tövbe 

1-Tanrı’nın buyruklarını açıklar. 

2-Hristiyanlığı sakınmamızı 

istediği bazı kötü davranışları 

belirterek hikâyelerle örnek verir. 

3-Erdemli olmanın önemini 

kavrar. 

4-Hayatta pişman olmamak için 

Tanrı’nın emirlerinin yerine 

getirilmesi gerektiğinin önemini 

kavrar. 

Öğrenme Alanı: Din ve 

Kültür 

1-Hristiyanlık ve 

Ermeniler  

1-Ermeniler’in 

Hristiyanlığı tanımaları 

a) Havariler Aziz Tateos 

ve Aziz Partoğomeos 

2-Ermeniler’in 

Hristiyanlığı kabul etmesi 

3-Hristiyanlığın 

Ermenilerde yayılması 

1-Ermeniler’in Hristiyan olma 

süreci ve kültüre etkilerini açıklar 

2-Hristiyanlığın yayılmasında 

Hristiyan anlayışın oluşmasında 

etkili olan şahsiyetleri tanır. 

3-Ermeniler’in Hristiyanlığı 

kabul ederek medeniyete ve 

bilime katkılarını örneklerle 

açıklar. 

4-Hristiyanlığın Ermeni 

coğrafyasında hızla yayılmasını 

kavrar. 

 

● İnanç öğrenme alanında, din ve din tanımları yapıldıktan sonra tek tanrılı dinler 

anlatılmaktadır. Ermeni okullarındaki din dersi anlatımları İncil tabanlı olup 

Hristiyan bakış açısıyla ele alınırken, bu ünitenin anlatımında mümkün olduğunca 

objektif olunmaya çalışılmaktadır. Diğer dinler anlatılırken, ayrıntılı bilgi verme 

amacı güdülmeyip, malumat verilmesi amaçlanmıştır. İlgili dinler anlatılırken, 

mümkünse misafir bir din görevlisi, mümkün değilse dersin öğretmeni tarafından 

anlatılan dinin ibadet şekilleri yüzeysel bir şekilde anlatılmaktadır. 

● İbadet öğrenim alanı, dua ve şükretmek gibi anahtar kavramlar üzerinden 

anlatılmaktadır. Ayine çağrı ve ayinlerin öğretildiği bu bölümde çanın, duaya ve 

ayine bir çağrı amacı taşıdığı, mumun duanın görünen yüzü ve gönülden adanmış 

bir adak olduğu anlatılmaktadır. Bu bölümde, din görevlileri, dini törenleri icra 

eden görevliler (Diakos, Peder, Episkopos), bunların görev ve yetkilerindeki 

farklılıklar anlatılarak giydikleri ayin kıyafetleri tanıtılır. Ortalama 1 buçuk saat 



138 

süren Kutsal Sunu Ayinindeki cemaatin katılım gösterdiği dualar ve ilahiler 

öğretilir. 

● İsa Mesih öğrenme alanı, hizmet anahtar kavramı üzerinden anlatılmaktadır. İsa 

Mesih’in son haftasındaki öğretiler ele alınarak son yemek esnasında verdiği 

önemli mesajlar üzerinde durulur.  

● Kutsal Kitap öğrenme alanı, tebliğ anahtar kavramı üzerinden anlatılmaktadır. 

Tanrı’nın peygamberleri göndermesindeki temel amacın Tanrı’ya ulaştıran yolun 

bilinmesi ve Tanrı’yı hoşnut eden bir yaşamın anlatılması olduğunun bilgisi 

verilmektedir. Peygamberler Eski Ahit’te yer aldığı şekilde hayatları özetlenerek 

ve önemli bölümler okunarak anlatılmaktadır. 

● Hristiyanlığın getirdiği davranışlar öğrenme alanı; sevgi, ümit, iman ve tövbe gibi 

anahtar değerler üzerinden anlatılmaktadır. Kutsal Kitap öğretilerinin bütününü 

ifade eden “On Emir”, “Havarilerin Mektupları” ve “İsa Mesih’in Öğretileri” 

erdem olarak anlatılmakta, dünya ve ahiret mutluluğunun bu emir ve öğretileri 

uygulayarak kazanılabileceğinin üzerinde durulur. 

Tablo 13: 7. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite  Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı:  İnanç 

1-Aziz Krikor Lusavoriç 

takipçileri ve alfabenin 

bulunuşu 

1-Aziz Büyük Nerses 

2-Aziz Sahak Bartev 

a) Ermeni harflerinin 

bulunuşu, edebiyatın gelişi 

ve Hristiyanlığa etkileri 

b) Aziz Sahak ve Aziz 

Mesrop döneminde 

Kilise’nin organizasyonu 

3-Ermeniler’in 

Hristiyanlığı korumaları 

1-Azizlerin ve önemli din 

adamlarının kültürümüze ve 

inancımıza katkılarını kavrar. 

2-Dini kitapların inancımıza 

etkilerini açıklar. 

3-İnancımızı korumak için 

yapılan çabaları görür. 

Öğrenme Alanı:     

İbadet 

1-Büyük Yortulara 

Hazırlık ve Beş Büyük 

Yortu 

1-Beş büyük bayram ve 

anlamları 

a) Doğuş Bayramı 

b) Diriliş Bayramı 

c) Vartavar 

d) Meryem Ana’nın Göğe 

alınış bayramı 

e) Kutsal Haç Bayramı 

1-Beş büyük bayramın 

anlamlarını kavrar ve ne 

zaman kutlandığını bilir. 

2-Yortuların önemini kavrar, 

yortulara hazırlanırken nasıl 

bir ruhsal arınmaya sahip 

olunması gerektiğini bilir. 



139 

2-Yortuların ruhani 

yapılanmamızdaki yeri 

3-Orucu tanımlayarak niçin 

oruç tutulduğunu bilir. Oruç 

tutan kimsenin nelere dikkat 

etmesi gerektiğini örnekleri 

ile açıklar. 

Öğrenme Alanı:  İsa 

Mesih  

1-Kutsal Kitab’a göre 

yaşam ve iman 

1-İman Bildirisi nedir? 

Nasıl meydana gelmiştir? 

2-Kutsal Kitap ve İnsan 

a) Cennet 

b) Cehennem 

c) Kıyamet 

3-Varlıklar 

4-Ödül ve ceza 

kavramlarının 

yapılanmamıza katkısı 

1-İsa Mesih’in Tanrı 

olduğunu İman 

Bildirisi’nden örnekler 

vererek açıklar. 

2-İsa Mesih’in 

mucizelerinden yola çıkarak 

Tanrısallığını açıklar. 

3-İsa Mesih’in görevinin 

barışı getirmek olduğunu 

söyler. 

4-İsa Mesih’in insanlık için 

niçin bir kurtarıcı olarak 

gönderildiğini fark eder. 

5-İsa Mesih’in tutumlarından 

hareketle kendi 

davranışlarını değerlendirir. 

Öğrenme Alanı: Kutsal 

Kitap ve Yorumu 

1-Hristiyanların 

görevleri 

1-Pazar ve dini bayram 

günlerini kutsal tutmak 

2-Yortulara hazırlık 

a) Perhiz 

b) Affedicilik 

c) Günahların İtirafı 

3-Kutsal Komünyon almak 

4-Hayır kurumlarına 

yardım etmek 

1-Kutsal Sunu’yu ve Pazar 

ayinlerinin, gün doğumu ve 

gün batımı dualarının 

anlamlarını bilir. 

2-Günahların anlamını ve 

zararlarını açıklar, doğru 

bilginin kişiyi günaha 

düşmekten korumadaki 

önemini fark eder. 

3-Kutsal Kitap’tan tövbe 

etmenin önemini örneklerle 

açıklar. 

4-Yardımseverliğin önemini 

açıklar. 

Öğrenme Alanı: Ahlak 

1-İsa Mesih’in ahlaki 

değerleri 

1-İsa Mesih’in öğretileri 

2-İsa Mesih’in dirilişi ve 

göğe yükselmesi 

3-İsa Mesih’in öğretileri 

a) Hayırsız oğul 

b) Ferisili ve Gümrük 

memuru 

c) Dul Kadın’ın hikâyesi 

4-Alçakgönüllü olmak, 

aileye bağlılık, özveri 

 

1-İsa Mesih’in önemli 

vaazlarını ve ahlaki yönden 

ne anlatmak istediğini 

açıklar. 

2-İsa Mesih’in dünyaya geliş 

amacını kavrar. 

3-Diriliş Yortusu’nun 

Hristiyanlık için önemini 

kavrar. 

4-Alçak gönüllü olmak, 

aileye bağlılık ve özverinin 

önemini kavrar. 



140 

Öğrenme Alanı: Din ve 

Kültür 

1-Kültürümüz ve Din  

1-Kültürü oluşturan 

değerler 

2-Din ve kültür arasındaki 

ilişki 

a) Dil, örf ve adetler 

b) Müzik 

c) Mimari 

d) Güzel Sanatlar 

3-Kültüre katkıda 

bulunanlar 

4-Yeteneklerin toplum 

yararına kullanılması 

1-Kültürün anlamını ve 

kültürü oluşturan öğeleri 

belirtir. 

2-Din ve kültür arasındaki 

ilişkiyi kavrar. 

3-Dil, örf ve adetler, musiki 

ve mimarideki dini motiflere 

örnekler verir. 

4-Kültürel değerleri 

korumaya özen gösterir. 

5-Laikliğin ne anlama 

geldiğini açıklar. 

 

● İnanç öğrenme alanında; Ermeniler için önemli olan ilk dönem kilise babaları 

tanıtılmıştır. Bunlardan biri olan Aziz Nerses, Aziz Sahak Bartev ve Mesrop 

Mashtots’un69  hayatı anlatılmıştır. 

● İbadet öğrenme alanında; Ermeniler’in 5 büyük bayramı anlatılmaktadır. 

Bayramların; Tanrı’nın insanlara yaklaşması ve insanların kendisi ile bütünleşmeye 

çağırması açısından önemli bir ritüel olduğu ve Bayramların önemi öğretilmektedir. 

● İsa Mesih öğrenme alanında; iman, ödül, ceza, sevap, günah ve diriliş anahtar 

kavramları öğretilmeye çalışılmaktadır. Cennet’in ödül olduğundan hareketle ödülden 

uzaklaşan insanın kendini cezalandırdığına vurgu yapılmaktadır. 

● Ahlak öğrenme alanı; alçak gönüllülük ve özveri anahtar kavramları üzerinden 

anlatılmaktadır. İncil’in bütününde yer alan öğretiler, İncil’de yer aldığı gibi önem 

sırasına göre ve özet olarak anlatılmaktadır. Tanrı’nın hoşnut olduğu bir yaşam 

şeklinin Kutsal Kitap öğretileri olduğu ve kişinin bu şekilde cennete gidebileceği 

öğretilmektedir.  

●  Din ve kültür öğrenme alanı; örf, âdet ve sanat anahtar kavramları üzerinden 

anlatılmaktadır. İnsana Tanrı tarafından verilmiş olan lütufların insanlık yararına 

kullanılması gerektiğine vurgu yapan Havari Mektupları temel alınmaktadır. Laiklik 

                                           
69   Aziz Nerses: Çevirmenler dönemi Başpatriği Sahak’ın büyük dedesi olup başpatriklik görevinde 

bulunmuştur. Aziz Sahak Bartev: Ermenice Alfabe’nin icat edilmesine ve Kitab-ı Mukaddes’in 

Ermenice’ye çevirisine önderlik etmiştir. Aziz Mesrop Mashtots: Ermeni alfebesini icat eden, dil, 

edebiyat ve kültürün gelişmesine vesile olmuş 5. yüzyıl Başpatriğidir Ayrıntılı bilgi için bkz: 

Abdurrahman Küçük, “Gregoryen Ermeni Kilisesinin Oluşması ve Konsil Kararları Karşısındaki 

Tutumu”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 35, 1997, s.130-134. 



141 

hususu; ibadetin sadece Tanrı’ya yakarmak olmadığı, insana yapılan hizmetin de 

önemli olduğu temeline dayanarak imanın vicdan işi olduğu, hayatımızı dine göre 

şekillendirirken ibadet hürriyetini korurken insana olan hizmetimizin önüne engel 

teşkil etmemesi gerektiği şeklinde öğretilmektedir. 

Tablo 14: 8. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite  Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı: İnanç 

1-Kutsal Kitap ve 

Havariler 

1-Kutsal Kitap nedir, 

öğretisi nedir? 

2-İncil nedir, öğretisi 

nedir? 

3-İncil yazarları (Matta, 

Markos, Luka, Yuhanna) 

4-İsa Mesih’in Havarileri 

5-Görev ve sorumluluk 

1-Kutsal Kitab’ı tanır. 

2-Tanrı’ya güvenmenin pasif 

bir bekleyiş olmadığının 

farkında olur. 

3-İnsanın çalışmasının 

karşılığını alacağı bilinciyle 

hareket eder. 

4-İnsanın akıl ve irade sahibi 

olması ile özgür ve sorumlu bir 

varlık olması arasındaki 

ilişkiyi açıklar. 

5-İsa Mesih’in havarilerini 

tanır. 

Öğrenme Alanı: İbadet 

1-Günümüz Ermeni 

Kilisesi 

1-Ruhani merkezler ve 

kurumlar 

a) Eçmiadzin 

b) Antelias 

c) Kudüs 

d) İstanbul 

e)Ermeni Katolik Kilisesi 

f) Ermeni Protestan 

Kilisesi 

2-İstanbul Ermeni 

Kiliseleri 

3-Ruhban Sınıfı 

4-Ermenilere ait hayır 

kurumları 

5-Paylaşma ve 

yardımlaşma 

1-Ruhani merkezlerin amacını 

ve ibadetlerimiz için önemini 

kavrar. 

2-Dini merkezlere ziyaretin 

nasıl ve niçin yapıldığını 

açıklar. 

3-Toplu duanın Hristiyanlar 

arası iletişim ve etkileşime 

nasıl katkı sağladığının 

farkında olur. 

4-Hristiyanlığın yardımlaşma 

yapabilecek hale gelmeyi 

özendirdiğinin farkında olur. 

5-Başkalarına yardım ettiğinde 

yaşadığı duyguları 

arkadaşlarıyla paylaşır. 

Öğrenme Alanı: İsa 

Mesih  

1-İsa Mesih’in 

Hayatından Örnek 

Davranışlar ve Mucizeler 

1- İsa Mesih’in öğretileri 

a) On Bakireler 

2-Sakramentler 

a) Vaftiz 

b) Onanma 

c) Tövbe 

d) Komünyon 

1-İsa Mesih’in olaylar 

karşısındaki tutumlarından 

hareketle örnek davranışlarına 

yönelik çıkarımlarda bulunur. 

2-İsa Mesih’in sözleriyle 

insanları iyiye ve güzele 

yönlendirdiğine örnekler verir. 



142 

e) Dini nikâh 

f) Dini rütbeler 

g) Hastalar için dua 

3-Hristiyan öğretisinde 

sakramentlerin yerini kavrar. 

Öğrenme Alanı: Kutsal 

Kitap ve Yorumu 

1-İsa Mesih’ten Sonra 

Toplanan Evrensel 

Konsiller 

1-Birinci Evrensel Konsil 

2-İkinci Evrensel Konsil 

3-Üçüncü Evrensel Konsil 

4-Kalkedon Konsili ve 

Hristiyanlıkta mezhepler 

1-Konsilleri tanır ve 

amaçlarını açıklar. 

2-Evrensel konsillerde alınan 

önemli kararların 

inancımızdaki yerini bilir. 

3-Din anlayışındaki yorum 

farklılıklarını fark eder. 

4-Din anlayışındaki 

farklılıkların niçin birer 

zenginlik olduğunu açıklar. 

Öğrenme Alanı: Ahlak 

1-İman ve Güzel Ahlak 

1-Dinin yaşamımızdaki 

yeri 

2-Dua ve duanın 

yaşamımızdaki yeri 

a) Rabbin duası 

3-Ahlaklı birey ve toplum 

1-Bireyin güzel ahlaklı 

olmasında dinin rolünü fark 

eder. 

2-Hristiyanıkta esas kabul 

edilen ahlaki tutum ve 

davranışlara Kutsal Kitap’tan 

ve İsa Mesih’in hayatından 

örnekler verir. 

3-Ahlaklı olmanın birey ve 

toplum hayatındaki önemini 

kavrar. 

4-Ahlaki tutum ve davranışları 

yerine getirmeye istekli olur. 

5-Ahlaki olmayan tutum ve 

davranışlara yönelik çözüm 

önerilerinde bulunur. 

6-Rabbin duasını okur. 

Öğrenme Alanı: Din ve 

Kültür 

1-Dinler ve Evrensel 

Öğütleri  

1-Dinlerin evrensel 

öğütleri. 

2-Farklı dinlerin ortaya 

çıkış sebepleri 

a) Çok tanrılı (Günümüzde 

görülmeyen) 

b) Tek tanrılı (Günümüzde 

mevcut) 

3-Farklı din ve inançlara 

hoşgörü 

4-Hatalı öğretilere 

duyarlılık 

1-Evrenselliğin ve evrensel 

değerlerin anlamını kavrar. 

2-Dinin evrensel bir olgu 

olduğunun farkına varır. 

3-Farklı dinlerin ortaya çıkış 

sebeplerini tartışır. 

4-Günümüzde yaşayan semavi 

dinleri temel özellikleriyle 

tanır. 

5-Hristiyanlığın semavi dinler 

arasındaki yerini kavrar. 

6-Evrensel öğütlerin insanlık 

için önemini fark eder. 

7-Farklı din ve inançlara 

hoşgörülü olur. 

● İnanç öğrenme alanı; güven, sorumluluk, sabır ve azim anahtar kavramları 

üzerinden anlatılmaktadır. 4. sınıf müfredatında giriş yapılan İncil yazarları 



143 

hakkında daha detaylı bilgiler verilmektedir. Ünitenin asıl amacı; İncil’in 

öğretisinden bizlere aktarılan ve insana karşı olan görev bilinci hakkında 

bilgilendirmek ve bunu temin etmektir. İnsanlara sevgiyle yaklaşmak, düşmanını 

sevmek, affetmek ve kötülüğe iyilikle karşılık verme gibi kavramların üzerinde 

durulmuştur. 

● Kutsal Kitap ve yorumu öğrenme alanında; Konsillerin toplanma tarihleri 

toplanma amaçları ve ele alınan konuların birbirleri ile ilişkisi öğretilmektedir. 

● Ahlak öğrenme alanı; dua anahtar kavramı üzerinden anlatılmıştır. İncil’de yer 

alan tek dua olan “Rabbin Duası” ayinlerde okunan iman ikrarı ve amentü duaları 

öğretilmektedir. 

● Din ve Kültür öğrenme alanı; sevgi, Tanrı’ya güvenme ve insanlara hizmet etmek 

gibi anahtar kavramlar üzerinden anlatılmak istenmiştir. Tarihte var olmuş ve 

bugün de var olan tek ve çok tanrılı dinlerin kendilerini ifade şekilleri ve aktardığı 

evrensel öğütler öğretilmektedir.  

Tablo 15: 9. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı: İnanç 

1-İnsan ve Din 

1-Dinin tanımı 

2-Dinlerin gelişimi 

3-İnanç Çeşitleri 

a) Monoteizm 

b) Politeizm 

c) Ateizm 

d) Putperestlik 

4-Tek tanrılı dinler 

a) Musevilik 

b) Hristiyanlık 

c) İslâm 

d) Diğerleri 

1-Din kavramının çeşitli 

dillerden örneklerle 

açıklamalarını yapıp aradaki 

farklı yaklaşımları kavrar. 

2-Dinin insanı etkileyen 

önemli bir etken olduğunu ve 

toplumsal ilişkilere olan 

etkisini kavrar. 

3-İnanç çeşitliliklerini görüp 

muhakeme gücünü geliştirir. 

4-Tek tanrılı dinlerin 

evrenselliğini ve özelliklerini 

kavrar. 

Öğrenme Alanı: İbadet 

1-Günah Anlayışı 

1-İlk günah (Âdem ve 

Havva) ve günahı sonuçları 

2-Kurban sistemi (Hz. 

Musa’nın şeriatı Hz. 

İbrahim) 

1-İnsanların günah işlemeye 

eğilimini ve zayıflıklarını 

kavrar. 

2-Tanrı’nın insanlara verdiği 

değeri öğrenir. 



144 

3-İsa Mesih’in haçta 

kurban oluşu 

4-İsa Mesih’in kıyamı  

3-Tanrı planında İsa 

Mesih’in önemi ve haça 

gerilmesinin anlamını 

kavrar. 

4-İsa Mesih’in kurtarıcı 

planını kavrar. 

Öğrenme Alanı: İsa 

Mesih  

1-İsa Mesih’in Hayatı ve 

Öğretileri 

1-İsa Mesih’in 

doğumundan öncesi 

2-Hz. Meryem’in müjdeyi 

alışı 

3-İsa Mesih’in doğumu 

4-Doğumla ilgili bayramlar 

5-İlk havarilerin seçimi 

6-İsa Mesih’in öğretisi 

1-İsa Mesih’in doğumundan 

önce gelişen olayları ve 

hazırlığı öğrenip özümser. 

2-Hz. Meryem’i tanır ve 

hayatı hakkında bilgilenir. 

3-Bayramlarla kutsal 

şahsiyetleri bağdaştırır. 

4-İsa Mesih’in öğrencilerini 

tanır. 

5-İsa Mesih’in öğretileri 

hakkında bilgi edinir. 

Öğrenme Alanı: Vahiy 

ve Akıl 

1-Kitab-ı Mukaddes 

1-Kitab-ı Mukaddes nedir? 

Ayet, bölüm nedir? Kitab-ı 

Mukaddes’in önemli 

çevirileri 

2-Eski Ahit ve tanıtımı 

3-Yeni Ahit ve tanıtımı 

1-Kutsal Kitab’ı tanır. 

2-Bölüm, ayet ve yer bulma 

bilgilerini geliştirir. 

3-Çeviriler konusunda 

bilgilenir. 

4-Kutsal Kitab’ı kolaylıkla 

kullanabilir. 

Öğrenme Alanı: Ahlak 

1-Ahlak ve Değerler 

1-Ahlak nedir? 

2-Hristiyan ahlakının 

temelleri ve On Emirin 

açıklanması 

3-Hristiyanlıkta erdemler 

a) Üç büyük erdem: İman- 

Ümit - Sevgi. 

b) Yedi temel davranış 

erdemleri 

4-Zaaflar 

1-Genel olarak ahlak ve din 

ilişkisini kavrar. 

2-Hristiyanlıkta ahlak 

kurallarının neler olduğunu 

öğrenir. 

3-Erdemler ve büyük 

günahların neler olduğunu 

öğrenir. 

4-İyi, güzel, zararlı ve kötü 

kavramlarını ayrıntılı olarak 

kavrar. 

Öğrenme Alanı:  

Din, Kültür ve 

Medeniyet 

1-Ermeniler ve 

Hristiyanlık  

1-Pentecost ve ilk havariler 

2-Hristiyanlığın 

Ermenilere ulaşması:  

3-Aziz Grigor’u tanıyalım 

4-Azizeler ve şehitler 

5-Hristiyanlığın kabulü ve 

Ana kilisenin kuruluşu 

6-Aziz Aristages, Aziz 

Vrtanes, Aziz Husig ve 

Aziz Büyük Nerses 

1-Kilise kelimesinin 

anlamını kavrar. 

2-İlk havarilerin Ermenilere 

yaptığı Hristiyanlık vaazını 

öğrenir. 

3- Ermeniler’in Hristiyanlığı 

kabul hikâyesini öğrenir. 

4-Genel olarak bilgilerini 

geliştirip diğer azizlerin 

hayatlarından feyz alır. 

 



145 

● İnanç öğrenme alanında; diğer dinler yardımcı kaynaklardan öğrenilirken dinlerin 

evrensel değerleri örneklerle anlatılır. Öğrenciler, inancın kaynağını ve 

gelişmesini gözlemler. Tek tanrı inancının yanında Monoteizm, Politeizm, 

Gnostisizm, Agnostisim ve Ateizm gibi inanç biçimlerini tanır. Vahye 

dayanmayan inanç türlerinin sosyal yaşamdaki etkilerini tanıyarak ilk insan ve 

günah kavramını öğrenir. 

● İbadet öğrenme alanı; günah ve sevap anahtar kavramları üzerinden anlatılır.  Hz. 

İsa’nın kendisini feda ederek insanları günahtan kurtardığının bilgisi verilir. Eski 

Ahitte’ki Kurban anlayışını tanıyarak Musa şeriatının genelini kavrar. Eski Ahit 

ve Yeni Ahit’teki kurban anlayışının farklılıklarını öğrenerek kıyamın anlamını 

ve Hristiyanlık inancındaki yerini öğrenir 

● İsa Mesih öğrenme alanında; Mesih’in doğumundan önceki dönemi ve bu 

konudaki inanışları öğrenir. Meryem’in doğum müjdesini alışı, ilgi ilah olayları 

ve doğduğu dönemin sosyal, kültürel ve dini özelliklerini tanır. İsa Mesih’in 

doğumu, öncesi ve sonrası ile ilgili kutlamaları ve bu kutlamaların nedenlerini 

öğrenir. Mesih’in havarilerini seçerken nelere dikkat ettiğini kavrar ve öğretilerin 

barışa yönelik faaliyetlerini yorumlar. İsa Mesih’in öğretilerinin temelini 

oluşturan; Dağ’daki Vaaz’ın içerdiği konuları öğrenerek bu öğretilerin günümüz 

insanları üzerindeki etkisini değerlendirir. Bu ünitenin sonunda öğrenciler; Kitab-

ı Mukaddes’in ne olduğu ve nasıl yazıldığı ile alakalı bilgileri öğrenir. Kitabın iç 

düzenine ilişkin ‘ayet’, ‘bölüm’ gibi kavramları tanımlar. 

● Vahiy ve Akıl ünitesinde öğrenciler, Kitab-ı Mukaddes’in çevirilerinden hareketle 

hitap ettiği dönemi ve o dönemdeki insanların yaşayış tarzını kavrar. Ünitede 

ayrıca Hristiyanlık öğretisine genel bakış edinilerek hayatımızdan örneklerle 

pekiştirilmesi sağlanır. 

● Ahlak ve değerler öğrenme alanı; sevgi, iyi, kötü, güzel ve zararlı anahtar 

kavramları üzerinden anlatılır. Öğrenciler, değer sistemini ve bunları oluşturan 

süreçleri sıralayarak kendi değerlerini fark eder. Atatürk’ün ahlaki yönünü fark 

ederek Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusunun ahlaki değerlere verdiği önemi 

kavrar. Bulunduğu çevre ve toplumdaki ahlaki değerleri gözlemler ve bunlara 



146 

dinin etkileri ve katkılarına yönelik çıkarımlarda bulunur. Ahlaki değerlerin, din 

ile olan ilişkilerini açıklar. Kişilik gelişiminde sevginin önemini kavrar ve 

yaşadığı çevreyle olan ilişkilerini bağdaştırmayı öğrenir. Toplumu birleştiren 

vatan, bayrak, İstiklal Marşı, ideal birliği, hürriyet, bağımsızlık ve insan haklarına 

saygı vb gibi temel değerleri fark eder ve bu değerleri koruma hususunda özen 

gösterir. 

● Ermeniler ve Hristiyanlık öğrenme alanında öğrenciler Hristiyanlığın başlangıcını 

ve Kilisenin kurulmasını öğrenir. Hristiyanlık imanını insanlığa taşıyan, inancın 

oluşmasında etkili olan ilk havarileri ve Ermeni toplumuna yayılmasına etki eden 

şahsiyetleri tanır. Ermeniler’in Hristiyanlığı kabul ediş evrelerini öğrenerek Kilise 

Azizlerinin iman ve yaşam ile ilgili öğretilerini kavrar. 

Tablo 16: 10. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı: İnanç 

1-Allah İnancı 

1-Şehadet 

2-Kutsal ayinler 

3-Oruç ve perhiz 

4-Yardımlaşma 

5-Kutsal yöreleri ziyaret 

1-Hristiyanlıkta iman ikrarı 

nedir? Anlamını öğrenir. 

2-Oruç ve perhiz arasındaki 

farkı kavrar. 

3-Ayinler hakkında bilgilenir. 

4-Hristiyanlıkta kutsal yerleri 

ziyaret, yardımlaşmaya verilen 

değeri kavrar. 

Öğrenme Alanı: İbadet 

1-İbadet ve Dua 

1-Dua nedir? 

2-Göksel duanın anlamı 

3-Dualar ve ilahiler 

1-Dua etme ve göksel duanın 

anlamını kavrar. 

2-İlahi bilgilerini geliştirir. 

Öğrenme Alanı: İsa 

Mesih  

1-İsa Mesih’ten Seçme 

Hikâyeler 

1-İsa Mesih niçin 

hikâyeleme yöntemiyle 

konuşurdu? 

2-Örnek hikâyeler 

a) Çiftçinin hikâyesi 

b) Deliceler hikâyesi 

c) Talant hikâyesi 

1-Hikâyeleme yöntemini kavrar 

2-İsa Mesih’in anlattığı 

hikâyelerin derslerini çıkarır ve 

analiz yeteneğini geliştirir. 

Öğrenme Alanı: Vahiy 

ve Akıl 

1-Kitab-ı Mukaddes’i 

Tanıyalım 

1-Kitab-ı Mukaddes’in 

temel amacı 

2-Yeni Ahit bölümünün 

öğretisi 

3-Yeni Ahit’i anlamak 

1-Kutsal Kitab’ın yazılma 

hikâyelerini öğrenir. 

2-Bölümler arası farkı kavrar. 

3-Dört İncil’in incelemesini 

yapar. 

4-Verilen öğretileri 

kıyaslayarak özümser. 



147 

Öğrenme Alanı: Ahlak 

ve Değerler 

1-Hak, Özgürlük ve 

Görevlerimiz 

1-Haklarımız, özgürlükler 

ve Hristiyanlığın bunlara 

bakışı 

2-Hak ve özgürlüklerin 

kullanımı 

3-“Sana yapılmasını 

istemediğin şeyi başkasına 

yapma” öğretisinin 

incelenmesi 

1-Toplumsal oluşumda insanın 

edinmesi gereken görevleri ve 

hakları öğrenir. 

2-Din ve ahlak kurallarının, 

görev ve haklara bakışı nedir, 

araştırır ve kavrar. 

Öğrenme Alanı: Din, 

Kültür ve Medeniyet 

1-Hristiyanlık ve Bilim  

1-Hristiyanlıkta din ilim 

ilişkisi 

2-Bilginin kaynakları 

3-Aklı kullanma 

4-Eğitim kurumları 

5-Önemli şahsiyetler 

1-Din ve ilim ilişkisini kavrar. 

2-Aklı kullanma, eğitim 

kurumları ve örnek 

şahsiyetlerin yapımıza 

oluşumuna etkisini kavrar. 

 

 

 

● İnanç öğrenme alanı; yardımlaşma, şehadet, oruç ve perhiz anahtar kavramları 

üzerinden anlatılmaktadır. Hristiyanlıkta oruç, hayvansal gıda içermeyen, günde 

bir öğün beslenmeyi ifade ederken; perhiz ise günde üç öğün, hayvansal gıda 

olmayan beslenme anlamına gelmektedir. Bu ünitede; aynı zamanda kutsal 

ayinlerin neler olduğunu öğrenerek insanlar arasındaki yardımlaşmanın 

gerekliliğini ve bu konudaki Kitab-ı Mukaddes öğretilerini öğrenir. Kutsal 

bölgelerin ziyaretinin önemini algılar. 

● İbadet öğrenme alanında; Tanrı’dan dileklerimizin hangi yönde olması 

gerektiğinin anlatıldığı “Göksel Dua” anlatılmaktadır. Derste, diğer dualar ve 

ilahiler İncil’in öğretisi ile irtibatlandırılır. Duaların özellikleri, yazılış zamanları 

öğretilerek ilahilerin de tarihsel gelişimi ele alınır. Öğrenciler inanç-ibadet 

ilişkisinin farkındalığına vararak dua yoluyla Allah ile iletişimini güçlendirmeyi 

kavrar. 

● İsa Mesih öğrenme alanı; iyi-kötü ve insan sevgisi anahtar kavramları merkeze 

alınarak 3 hikâye odaklı anlatılmaktadır. Derste tartışma ortamı oluşturularak 

öğrencilerin konuları özümsemeleri beklenir. Ünite sonunda öğrenciler, iman 

hayatının nasıl bir düzende olduğunu fark eder. Dünya ilişkilerini, hayat tarzını ve 

iyi-kötü ilişkisini kavrar. Sahip oldukları değerlere sahip çıkmak ve onları 

artırmak yönünde çalışmak gerekliliğini kavrar. 



148 

● Vahiy ve Akıl öğrenme alanında; Kitab-ı Mukaddes’in insanların hayatındaki rolü 

irdelenir. Yeni Ahit’in yazılışındaki amacı ve aktardığı öğretiyi öğrenir. 

● Ahlak ve değerler, öğrenme alanı hak ve özgürlük anahtar kavramları üzerinden 

anlatılmaktadır. Toplumda insanın yapması ve kaçınması gereken hususlar güncel 

örnekler üzerinden öğretilmektedir. 

● Hak, özgürlük ve görevlerimiz öğrenme alanında; öğrenciler, bu kavramları 

tanıyarak birey ve toplum için önemlerini öğrenir. Hristiyanlık ve hukuk ilişkisini 

fark ederek Hristiyanlığın hak ve özgürlüğü algılayışını kavrar. Hak ve 

özgürlüklerin nasıl kullanılması gerektiğini öğrenerek insan hakları ihlâllerine 

karşı duyarlı olur. Hak ve özgürlüklerin toplumsal hayata olan etkilerini kavrar ve 

vergi vermenin, askere gitmenin, seçimlere katılmanın vatandaşlık görevi 

olduğunu öğrenir. İnsan ilişkilerinde hak ve özgürlüklerin sınırını kavrayarak 

davranışlarda pozitif yapının gereğini yerine getirmeye çalışır. 

● Din, Kültür ve Medeniyet öğrenme alanı; din ve bilim ilişkisi üzerinden 

anlatılmaktadır Tarih boyunca kilise ve vakıfların himayesinde kurulmuş ilahiyat 

seminerleri ve sivil okullar incelenir.  Bunun yanında 10. sınıfa kadar tanıtılmamış 

kilise babaları, başpatrikler, patrikler ve bilgisini halkın hizmetine sunmuş isimler 

tanıtılmaktadır. Bu ünitede öğrencilere bilimin insan ürünü olduğuna dair örnekler 

verilir. Hristiyanlıkta doğru bilgiye akıl ve duyularla ulaşılabileceğini kavrar. 

Dinin ve bilimin insanların huzuru ve mutluluğu için olduğunu fark eder. 

Hristiyanlığın, bilimi teşvik ettiğine dair örnekler üzerinden sorunları çözmede ve 

doğru bilgiyi üretmede aklı kullanmaya verilen önemi kavrar. Ermeni Kilisesinin 

geleneklerinde eğitim kurumlarının tarihsel süreç içindeki yerini ve önemini fark 

eder. Ermeni bilginlerinin din bilimlerinin yanı sıra sosyal, matematik ve fen 

bilimleri gibi alanlarda sağladığı katkıları öğrenir. 

Tablo 17: 11. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite  Alt Başlıklar  Kazanımlar 



149 

Öğrenme Alanı: 

İnanç 

1-Hristiyanlık ve 

öncesi 

1-Çok tanrılı dinlerle 

Hristiyanlığı 

karşılaştırma 

1-Çok tanrılı dinler ve öğretileri 

hakkında bilgilenir. 

2-Dönemin tek tanrılı dinlerin 

oluşumuna etkisini kavrar. 

Öğrenme Alanı: 

İbadet 

1-Oruç ve Perhiz 

1-Oruç ve perhiz ne 

zaman, niçin ve nasıl 

tutulur 

2-Noel arifesi dönemi ve 

önemi 

3-Büyük oruç ve perhiz 

4-Büyük hafta 

a) Zeytin dalı 

b)Haftanın günlerinin 

önemi 

c)Konularla ilgili Kutsal 

Kitap’tan okumalar 

5-Paskalyayı takip eden 

haftalar ve anlamları 

1-Oruç ve perhiz arasındaki farkları 

tekrarlayarak pekiştirir. 

2-Ermeni Kilisesinde var olan 

büyük perhiz dönemleri hakkında 

ayrıntılı bilgi sahibi olur. 

Öğrenme Alanı: İsa 

Mesih  

1-İsa Mesih’ten Örnek 

Hikâyeler 

1-Ferisili ve gümrük 

memuru 

2-Affetmeyen kâhyanın 

hikâyesi 

3-Akılsız zenginin 

hikâyesi 

4-İyi Samiriyeli’nin 

hikâyesi 

1-Hikâyeleme yöntemine ait 

örnekleri artırır. 

2-İsa Mesih’in anlattığı 

hikâyelerden dersler çıkararak 

analiz yeteneğini geliştirir. 

Öğrenme Alanı: 

Vahiy ve Akıl 

1-Kilise ve Kiliseler 

Arası Temel Ayrımlar 

1-Kilisenin anlamları 

nedir? 

2-Kiliseler arası 

ayırımlar ve Evrensel 

konseyler 

3-Genel olarak 

Hristiyanlık kiliselerinin 

tanıtımı 

a) Ortodoks 

b) Katolik 

1-Kilise kelimesinin anlamlarını 

öğrenir. 

2-Evrensel konseyler ve kiliselere 

etkisini öğrenir. 

3-Hristiyan mezhepleri arasındaki 

farkların neler olduğunu öğrenir. 



150 

Öğrenme Alanı: 

Ahlak ve Değerler 

1-Aile Yaşamı ve 

Ahlak 

1-Aile toplumun 

temelidir 

2-Ailenin dinî temeli ve 

evlilik 

3-Ailenin ahlaki 

gelişimdeki rolü 

4-Aile fertlerinin 

sorumlulukları 

5-Aile toplum ilişkisinde 

meydana gelen 

değişimler 

6-Aile içi eğitim 

7-Okul içi eğitim 

8-Arkadaşlar arası eğitim 

9-Şahsi karakterin 

gelişimi 

10-Din eğitimine ailenin 

katkısı 

1-Ailenin toplumsal ve dini yaşama 

etkileri çeşitli müesseseler ele 

alınarak incelenir. 

2-Evlilik, eğitim, arkadaşlık, şahsi 

gelişim ve toplum yaşamına etkisini 

kavrar. 

3-Ermeni kilisesi sistemi ve 

hiyerarşik yapılanma hakkında bilgi 

sahibi olur. 

4-Dini merkezleri tanır. 

Öğrenme Alanı: Din, 

Kültür ve Medeniyet 

1-El Sanatları  

1-El yazmalarında Kutsal 

Kitap’lar 

2-Minyatür sanatı ve 

uygulamalar 

3-Kuyum ve gümüş 

işlemeler 

4-El işleri, danteller, iğne 

oyaları, rahibe işleri 

1-El sanatlarının kilisede kullanımı 

ve bunların anlamları hakkında 

bilgi sahibi olur 

2-Dinin kültürle iç içe olduğunu ve 

yaşama yansıdığını kavrar. 

3-İlahi aşkın sanata yansımasını 

gözlemler. 

 

● İnanç öğrenme alanında; politeist dinlerden monoteist dinlere yönelme, 

Ermeniler’in putperestlikten Hristiyanlığa geçişi, yardımcı kaynaklar üzerinden 

anlatılmaktadır 

● İbadet öğrenme alanında; orucun önemine vurgu yapılır. Kilise takvimine göre 

tutulan Paskalya ve Doğuş yortuları öncesi 7’şer haftalık oruçlar, büyük 

yortulardan önceki 1’er haftalık oruçlar, haftanın belli başlı günlerinde tutulan 

oruçlar, bu oruçların dönemleri, anlamları ve neden tutulması gerektiği 

öğretilmektedir. 

● İsa Mesih öğrenme alanında; 4 hikâye üzerinden Hz. İsa’nın evrensel öğütleri 

günümüze uygun bir şekilde anlatılmaktadır. İsa Mesih’in anlatmış olduğu 

hikâyelerin genel anlamını kavrayarak toplumdaki farklı insan yapılarını öğrenir. 

İnsan ilişkilerinde doğru yaklaşımın ne olduğunu öğrenerek kalıcı ve geçici 



151 

değerlerin farkına varır. Ayrım göstermeksizin insanlarla iletişim kurmanın 

önemini algılayarak ön yargılı davranmanın zararlarını kavrar. 

● Vahiy ve Akıl öğrenme alanında öğrenciler Kilise’nin anlamını öğrenerek, 

kiliseleri birleştiren ve farklılaştıran temel özelikleri kavrar. Hristiyanlıkta 

Konsillerin amacını ve işlevini öğrenir. Konsillerde konuşulan konuları ve 

bunların kiliselerin yapılanmasına olan etkilerini kavrar. Hristiyan düşüncesindeki 

yorumların ortak ve değişmez ilkelerini fark ederek, mezhep yorumlarının 

Kilise’nin bütünüyle özdeşleştirilemeyeceğini kavrar. 

● Aile yaşamı ve ahlak ünitesi; eğitim ve aile anahtar kavramları üzerinden 

anlatılmaktadır. Bu ünitede öğrenciler; ailenin önemini algılayarak Hristiyanlık 

açısından evliliğin önemini kavrar. Bireyin ahlaki gelişiminde ailenin rolü ve aile 

fertlerinin bu yöndeki yükümlülüklerini öğrenir. Bunun yanında ailenin toplum 

yapısını nasıl etkilediğini, ailenin bir eğitim kurumu olduğunu ve temel eğitimin 

ailede başladığını kavrar. Arkadaşları ile kuracağı ilişkileri şekillendirmede 

eğitimin ve ahlakın rolünü sorgular. Din eğitiminin müfredatla sınırlandırılacak 

bir eğitim olmadığından hareketle, örgün eğitimin gerekliliği yanında aile ve 

çevreden de din eğitiminin desteklenmesi gerektiği üzerinde durulur. 

● Din, Kültür ve Medeniyet öğrenme alanı; sanat, mimari ve estetik anahtar 

kavramları üzerinden anlatılmaktadır. Eski müfredatta olmayan bu ünite, internet 

ortamından ve diğer basılı yayımlar yardımıyla öğretilmektedir. İmanın el 

sanatlarına olan etkisini kavrayarak Kitab-ı Mukaddes süsleme sanatını yakından 

tanır. Sosyal ve kilise hayatında kullanılan dini nesneleri ve bunların hazırlanışını 

öğrenir. Dinin ve dini motiflerin hayatımızın her alanını etkileyen işlemelerine 

tanıklık eder. 

  



152 

Tablo 18: 12. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı ve 

Kazanımları 

Ünite  Alt Başlıklar  Kazanımlar 

Öğrenme Alanı: 

İnanç 

1-Dünyevi Hayat ve 

Ahiret 

1-Hayat ve anlamı 

2-İmanın hayat üzerine 

etkisi 

3-Yaşama ve yaşatma 

sorumluluğu 

4-Ölüm fikri ve 

Hristiyanlığın bakışı 

5-Kıyam etme 

1-Yaşam ve ölüm kavramlarını 

sorgular. 

2-Hayatın bize verilen armağan 

olduğunu hatırlar. 

3-Dini görüş sahibi olmanın 

kavramları yorumlama şekillerini 

kavrar. 

Öğrenme Alanı: 

İbadet 

1-Kilise ve Bayramlar 

1-Beş büyük bayram 

2-Haç bayramları 

3-Meryem Ana’ya 

yönelik bayramlar 

4-Azizlerin ve şehitlerin 

anıldığı bayramlar 

5-Kilisede mimari özellik 

ve buna bağlı 

ibadethanelerin önemi 

1-Bayramlar ve anlamlarını 

öğrenirken bunların hangi 

hikâyelerden temellendiğini kavrar. 

2-Bayramların toplumsal hayata 

etkisini ve hareketliliğini hatırlayıp 

sosyal yönünü kavrar. 

Öğrenme Alanı: İsa 

Mesih  

1-İsa Mesih’ten Örnek 

Hikâyeler 

1-Büyük Öğüt: Sevmek 

2-Ruhta çocuk olmak 

3-İsa Mesih’i takip etmek 

4-İç temizlik konusu 

1-Hikâyeleme yöntemine ait 

örnekleri artırır. 

2-İsa Mesih’in anlattığı hikâyelerin 

derslerini çıkararak analiz 

yeteneğini geliştirir. 

Öğrenme Alanı: 

Vahiy ve Akıl 

1-Sakramentler 

1-Genel olarak 

sakramentler 

2-Sakramentleri tanıyalım 

a) Vaftiz 

b) Kutsal yağda takdis 

c) Kutsal sunak 

d) Tövbe - itiraf 

e)Hastaların kutsal yağla 

takdisi 

f) Evlilik 

g) Ruhbanlık sistemi 

1-Genel olarak sakramentlerin 

anlamını, uygulamalarını öğrenir. 

2-Sakramentlerin ruhani hayatı 

olgunlaştırmadaki etkisini kavrar. 

3-Ermeni kilisesinin kabul ettiği 

sakramentleri tanır. 

4-Vaftiz, onama, tövbe, ruhani 

derecelenme ve son onama duası 

hakkında bilgilenir. 

5-Ruhani yaklaşımları kavrar. 



153 

Öğrenme Alanı: 

Ahlak ve Değerler 

1-Tövbe - Bağışlama -

Sorumluluklar 

1-İnsanın yapısı ve 

günaha eğilimi 

2-Tövbe etmenin önemi 

3-Tanrı’nın bağışlayıcı 

özelliği 

4-İnsanın bağışlayan 

olması 

5-Bağışlayıcılık 

toplumsal hoşgörünün 

temelidir 

6-Sorumluluklarımız 

a) Allah’a karşı 

görevlerimiz 

b) Şahsımıza karşı 

görevlerimiz 

c)Sosyal hayattaki 

görevlerimiz (ailemize, 

milletimize, yurdumuza 

ve insanlığa karşı olan 

görevlerimiz) 

d) Kiliseye karşı 

görevlerimiz 

1-İnsanoğlunun yaratılan olarak 

yapısını inceler ve ruhani yönün 

etkisini kavrar 

2-Bağışlayıcı olmayı öğrenir. 

3-Affedici bir yüreğe sahip olmanın 

erdemlilik olduğunu kavrar. 

4-Toplumsal yaşamda 

sorumluluklarımız olduğunu kavrar. 

5-Sorumlulukların bize verdiği 

görevleri kavrar. 

6-Sosyal hayatın insanoğluna kattığı 

artıları kavrar. 

7-Sosyal görevlerin bilincine varır. 

Öğrenme Alanı: Din, 

Kültür ve Medeniyet 

1-Yaşayan Dinler ve 

Benzerlikleri  

1-Dinlerin ortak 

özellikleri 

a)İnanç özellikleri (Tanrı, 

Kutsal Kitap, 

peygamberlik, ahiret) 

b) Ahlak özellikleri 

2-Dinlerde çevre bilinci 

3-Küreselleşen dünyada 

dinler arası ilişkiler 

1-Yaşayan tek tanrılı dinler temel 

alınarak benzer öğretiler hakkında 

bilgilenir. 

2-Dünyanın tüm insanlar için 

yaşanır olmasının temelinde 

hoşgörünün olduğunu ve bunu 

dikkate alarak hoşgörülü olan 

insanların varlığıyla bunun mümkün 

olduğunu kavrar. 

 

● İnanç öğrenme alanı; iman, sorumluluk ve Tanrı’ya itaat anahtar kavramları 

üzerinden anlatılmaktadır. Hristiyan öğretisinde hayat, Tanrı’nın bir lütfudur ve 

Tanrı ile iş birliği fırsatıdır. İnsana hizmet etmenin ve verilen zamanı iyi amellerle 

doldurarak, Tanrı’ya yönelme sürecinin iyi değerlendirilmesi gerektiği üzerinde 

durulur. Bu ünite sonunda öğrenciler, dünya hayatının bir amacı olduğunu fark 

eder ve kendi hayatının amacını sorgular. Yaşamda kendi amaçlarını belirleyerek 

yaşamanın bir hak, yaşatmanın da bir sorumluluk olduğunun bilincinde olur. Her 

canlının ölümlü olduğunu bilir ve hayatta kalıcı eserler bırakmak için çalışır. 

Kıyamet ve ahiret kavramlarının anlamlarını öğrenir ve bu sorumluluk bilinciyle 

hareket eder. 



154 

● İbadet öğrenme alanı; bayram, saygı, toplumsal birlik ve beraberlik anahtar 

kavramları üzerinden anlatılmaktadır. Bayramların ve özel günlerin Ermeni 

cemaati için önemine vurgu yapılmaktadır. Bu ünitenin sonunda öğrenciler beş 

büyük bayramı öğrenerek bu bayramların ifade ettiği anlamları bilir. Kutsal haç 

ve onunla ilgili kutlamaları, tarihteki anlamlarını ve içerdikleri öğretileri kavrar. 

Meryem Ana’yı yücelten, yaşamından örneklerle imanı ve ahlakı öğreten anma 

günlerinin anlamını öğrenir. Dinin gelişmesine ve yayılmasına öncülük eden ve 

iman hayatının en iyi örneklerini yansıtan kilise azizlerinin ve şehitlerinin 

hayatlarından izlenimler edinerek kendi hayatını sorgular. 

● İsa Mesih öğrenme alanı; sevgi ve arınma anahtar kavramları üzerinden 

yapılmaktadır. İncil örneklerinden ders çıkartılarak tartışma ve soru-cevap 

yöntemiyle öğrencinin analiz yeteneğinin artırılması hedeflenir. Öğrenci aynı 

zamanda İsa Mesih’i takip etmenin kurallarını öğrenerek Kilisenin kabul ettiği 

sakramentler hakkında bilgi sahibi olur. 

● Vahiy ve akıl öğrenme alanında; öğrenciler, vaftizin anlamını öğrenerek 

hayatındaki yerini sorgular. Kutsal Yağ’ın ne olduğunu, ne amaçla kullanıldığını 

öğrenir ve bu işlemin gereğini kavrar. Günah işlemenin sonucunu ve hatalarını 

düzeltmenin gerekliliğini algılar. Duanın insan hayatındaki yerini ve önemini 

kavrar. Evliliğin kutsallığını kavrayarak din görevlisi olanların hayat yapısını 

öğrenir. 

● Ahlak ve değerler öğrenme alanı; tövbe, sorumluluk, görevler ve bağışlanma 

anahtar kavramları üzerinden yapılmaktadır. Bağışlayıcı ve affedici olmanın 

erdem olduğuna dikkat çekilerek, sosyal görevlerin yerine getirilmesiyle insanın 

topluma kattığı artıların üzerinde durulur. Ayrıca bu ünite sonunda öğrenciler; 

insanın yaratılıştan itibaren günah içinde olduğunu ve bu yapıyı değiştirmek için 

verilmesi gereken mücadeleyi öğrenir. Günaha karşı pişmanlığın ve hataları 

tekrarlamamanın önemini kavrar. Pişman olan insanların Tanrı tarafından 

affedileceğini öğrenerek, insanın da affedici olması gerektiğini kavrar 

● Din, kültür ve medeniyet öğrenme alanı; diyalog, saygı ve ötekileştirmeme 

anahtar kavramları üzerinden anlatılmaktadır. Dünyanın daha yaşanılabilir olması 



155 

için hoşgörünün önemine vurgu yapılır. Bu ünite sonunda öğrenciler, dinlerin 

önemli ortak özellikleri olduğunu; tüm dinlerin ahlaki değerlere davet ettiğini ve 

yapıcı yaklaşımlarını kavrar. Farklı dinlerin ortak yönlerini kullanarak  

nasıl iletişim kurulması gerektiğini öğrenir.



156 

TARTIŞMA 

İstanbul’daki Ermeni Okullarının Cumhuriyet sonrası Din Eğitimi ve 

Müfredatlarının değerlendirilmesi amacıyla yapılan çalışmanın sonucunda ortaya 

çıkan bulgular şöyledir: 

Birçok tanımı olmasına rağmen genel olarak “değişik, farklı, nitelik yönünden 

alışılmışın dışında bir üstünlüğü olan nesne ve kimse için tekil ya da çoğul olarak” 

tanımlanan öteki kavramı1; “biz”den çeşitli özellikleriyle farklı olan, biz bilinci dışında 

değerlendirilen ve tanımlanan yabancı ya da yerli toplulukları tanımlamak içinde 

kullanılmaktadır.  Dolayısıyla herkes, diğerine göre ötekidir. Grup ve cemaat 

kimliklerinin muhafaza edilerek, özgül ve özgün kimliğini inşa edebilmesinde öteki 

bilincinin önemi yadsınamaz. Toplumlar, kendi kimliklerini tanımlarken ötekiyle olan 

farklılıkları üzerinden tanım yapmaktadırlar. İnsanların özdeşim kurdukları kimlik 

çerçeveleri, genel olarak din, dil, etnik köken gibi kategorilere dayanır. Örneğin “Sen 

kimsin?” sorusuyla birini tanımak istediğimizde alınacak yanıt çoğunlukla kişinin dini 

ya da milliyetiyle ilgili olacaktır. Bir azınlık grubunun diğer gruplarla arasında 

farklılıklar olduğunu belirtmesi kendi kimliğinin oluşmasında etkili olmaktadır. Tüm 

bunlar bir toplumda “öteki” oluşturulmasının, doğal bir süreç olduğunu gösterir. Bu 

durumun ilk bakışta herhangi bir sakıncası söz konusu değildir. Dikkat edilmesi 

gereken ölçüt bir toplumda çatışma oluşturmayan, dışlayıcı olmayan bir öteki 

anlayışını inşa etmektir 

Türkiye’de son dönemde Ermenileri konu alan akademik çalışmalar, büyük 

ölçüde Osmanlı Devleti’nin son dönemindeki isyanlar, 1915 olayları ve bu bağlamda 

ele alınan Türkiye-Ermenistan ve Ermeni diasporası ilişkileri çerçevesinde 

yapılmaktadır. Çoğu Dünya ülkelerinde olduğu gibi Türkiye’de de azınlıklar ve 

dolayısıyla da Türkiyeli Ermeniler, ülkede yüzyıllardır süren yerleşikliği, kültürel ve 

toplumsal kökleri, dini ve eğitim kurumlarının mevcudiyetine rağmen dönem dönem 

öteki olarak kabul edilmişlerdir.  

Ülkemizde, Milliyetçilik akımlarının XIX. yüzyılın sonu ve XX. yüzyılın 

başlarında yayılmasıyla birlikte ötekine bakış açısında olumsuz anlamda değişimler 

                                           
1 Türkçe Sözlük, TDK, Genişletilmiş 7.Baskı, TDK Yayınları, 1983 Ankara 



157 

meydana gelmiştir. Her milliyetçilikte güçlü bir şekilde var olan biz ve onlar ayrımı, 

ötekini olumsuz özelliklerle ifade etmekte, yabancı veya düşman gibi tanımlar içinde 

değerlendirmektedir. 

Ulus devletlerin yaygınlaşmasıyla eğitim-öğretim faaliyetleri büyük oranda 

devletler tarafından yürütülmeye başlanmıştır. Öğretmen yetiştirme politikaları, 

müfredat ve ders kitaplarının hazırlanması devlet tarafından düzenlenmeye başlanmış, 

devletler anayasalarında, hükûmetler de programlarında eğitime özel bir yer vererek 

eğitimi sosyal denetim aracı olarak kullanmışlardır. Ulus devlet paradigmasının hakim 

olduğu 1920’li yıllardan sonra gayrimüslimler Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin bir 

nevi ötekisi olmuştur. Osmanlı Devleti’nin son dönemindeki eylemleri nedeniyle, yeni 

dönemde düşünce ve tutumları egemen ideoloji içerisinde görmezden gelinmeye 

çalışılmıştır.  

Bir topluluğun anılar, ritüeller ve mitolojilerle aktarılan kolektif kimliğinin 

oluşmasında din ve dilin rolü büyüktür. Ermeni kimliğini tarihsel olarak ele 

aldığımızda, Hristiyanlığın Ermeni krallığı tarafından ulusal bir din olarak kabulü, 

Ermeni Apostolik kilisesinin kurulması ve V. yüzyılda Ermeni alfabesinin 

oluşturulması, Ermeniler’in etno-dinsel kimlik oluşumunda dönüm noktası 

sayılabilecek süreçlerdir.  Yaşadıkları bölgelerdeki toplumlar gibi coğrafi olarak dışa 

doğru açılma ve genişlemek isteyen bir yapıları da bulunmadığından, krallık sonrası 

farklı idareler altında yaşayan Ermeni toplumu, kendi varlığını korumak ve muhafaza 

etmek amacıyla içine kapanmış ve zamanla kemikleşmiş bir toplum yapısı ortaya 

çıkmıştır.   

Ermeniler için din ve dil, dünyanın farklı yerlerinde yaşamalarına rağmen, 

devamlılıklarını sağlamış, milli gurur ve rahatlık hissi veren bir kaynak işlevi 

görmüştür. Türkiye’de kapalı toplum psikolojisiyle belli bölgelerde bütün değerleriyle 

yaşamaktadırlar. Ermeni denildiğinde ilk önce akla Ermeni Kilisesi ve Hristiyanlık 

gelmektedir. Ermeni devleti fikrinin oluşumunu doğuran Ermeni Kilisesi olduğu için 

din ile milliyet iç içe girmiş durumdadır.  

Osmanlı Devleti, gayrimüslimler için İslam Hukuku’ndaki zimmî statüsünü 

uygulamış; alınan vergi, mahkemelerde sınırlı şahitlik, giyim kuşam sınırlamaları, 



158 

mesken ve ibadethanelerin konumlarıyla ilgili belli kısıtlamalar karşılığında 

gayrimüslimlere bir iç özerklik tanımıştır. Literatüre “Millet Sistemi” olarak geçen, 

tedrici bir şekilde değişikliğe uğrayıp toplumda yerleşen sistem sayesinde, devlet her 

grubun en yüksek dini liderini milletbaşı olarak kabul ediyor, bu lidere çeşitli yetkiler 

tanımanın yanı sıra, cemaatinden vergi ve gerektiğinde asker toplama, iç güvenliği 

sağlama gibi bazı sorumluluklar veriyordu. Kapsamı ve etkinliği konjonktüre göre 

değişmekle birlikte, dini liderlerin cemaatleri üzerinde iktidarları, Osmanlı Ermenileri 

için de geçerliydi. Ermeni Kilisesi ve Patriği, dini sorumluluklarının ve görevlerinin 

yanı sıra kendisini siyasi, milli ve eğitim konularında otorite olarak kabul etmiş ve 

kilisenin başında bulunan din adamları Ermeni toplumuna yön veren en büyük güç 

olmuşlardır. 

Türkiye’deki azınlık okullarından biri olan Ermeni okullarının tarihi çok 

eskilere dayanmaktadır. Osmanlı egemenliğine girdikten sonra İstanbul ve Anadolu’da 

yaşayıp, ibadethanelerinin içine kurdukları dersliklerle din ağırlıklı bir eğitim 

vermişlerdir. Eğitimin din ağırlıklı olması dönemin koşulları düşünüldüğünde 

doğaldır. XIX. yüzyıla kadar Müslümanların eğitiminin de cami çevresinde 

şekillendiği bilinmektedir. İstanbul'un fethinden XIX. asrın sonuna kadar olan süreçte, 

Osmanlı Devleti sınırları içinde dini eğitime yönelik bazı okullar var olmakla beraber, 

bunlar daha çok geçici olarak kurulan, varlıklarını kişisel çabalar sayesinde 

koruyabilen kurumlardır. İstanbul dışında Bitlis civarındaki manastırda bir okul 

kurulduğu, burada ilahiyattan başka felsefe ve mantık okutulduğu bilinmektedir. 

İstanbul'da Kumkapı Ermeni Patrikhanesi ve çevresi İstanbul Ermenileri’nin ilk kültür 

merkezlerindendir. Burada kilise bünyesinde açılan okul ve kurulan kütüphaneyle 

XVII. yüzyılda açılan matbaa, Ermeniler’in bu yüzyıldaki ilmi ve kültürel 

faaliyetlerini etkilemiştir. 

 XIX. yüzyılda Avrupa’da siyasi ve kültürel anlamda dönüşümlerin 

yaşanmasıyla Ermeni okullarında kültürel canlanma başlamış din eğitimi tamamen 

ortadan kalkmasa da yerini, dönemine göre modern ve çağdaş derslere bırakmıştır. 

Ermeni Patrikhanesi, Osmanlı Devleti’ndeki Ermeni eğitim hareketlerini bir araya 

toplamak için bir maarif komisyonu kurmuş, geleneksel eğitim yöntemlerini 



159 

savunmanın yanı sıra, kültürü de koruyarak gelecek kuşaklara aktarılması noktasına 

dikkat çekmiştir.   

Ermeni Gregoryen cemaatini, misyonerlerin Anadolu’da açmış oldukları 

okullar ve okullardaki eğitim-öğretim faaliyetleri, yeni atılımlar yapmaya zorlamıştır. 

Yapılan düzenlemelere rağmen ruhban Ermeni cemaatine karşı Batıda öğrenim 

görmüş Ermeniler, eğitim konusunda etkili olmaya ve cemaat içinde ağırlık 

kazanmaya başlamış, okullardaki ders müfredatlarının belirlenmesinden, görev 

yapacak öğretmen atamalarına kadar birçok konuda etkili bir konuma gelmişlerdir. Bu 

dönemde eğitimin dinden bağımsızlaşması süreci de hızlanmıştır. Fransız İhtilâli 

sonrasında ortaya çıkan ulusçuluk akımının, Osmanlı Devleti himayesinde yaşayan 

gayrimüslim azınlıklar arasında da yayılmaya başlaması, Ermeniler’in sadık olarak 

tanımlanan kimliğinde de önemli bir değişime sebep olmuştur. Uzun yıllar 

Osmanlı’yla entegre bir hayat yaşayan Ermeniler, kendi okullarını açtıkları zamana 

kadar sosyal ve kültürel hayatta birbiriyle kaynaşmışlardır. Okulların açıldığı ilk 

yıllarda da devam eden bu durum, zamanla gayrimüslim azınlıklar üzerinde olumsuz 

etkiler göstermeye başlamıştır. Gregoryen olan kadim Ermeni cemaati, Katolik ve 

Protestan cemaatine ayrılmış ve bu durum Osmanlı Devleti tarafından tanınmıştır. Bu 

dönemde Protestan Ermeniler tarafından 452, Katolik Ermeniler tarafından da 504 

okul açılmıştır. Ermeni milletinin üçe ayrılması yabancı misyonerlere ve milliyetçi 

duyguları ön planda olan yeni nesil Ermenilere, cemaati Osmanlı’dan koparmak için 

gerekli olan ortamı hazırlamıştır.  

Okullarda, Ermenice alfabe, Hristiyanlığın esasları, matematik, çeşitli mesleki 

dersler, yabancı dil, tarih, coğrafya, edebiyat, müzik, resim, fizik, ziraat, hukuk ve 

Osmanlıca gibi dersler verildiği bilinmektedir. Osmanlı Devleti’nde neredeyse 

tamamen bağımsız olan Ermeni okullarının yönetimi XIX. yüzyılın sonlarından 

itibaren kontrol altına alınmaya çalışılmıştır. Azınlık okullarını denetleme, program ve 

öğretmen seçimlerini düzenleme, Türkçe eğitimini zorunlu tutma gibi bazı 

girişimlerde bulunulmuşsa da, ulusal ve uluslararası itirazlar nedeniyle öğretmenlerin 

yeterliliklerinin tespiti, ders konularının seçimi patrikhaneye bırakılmıştır. Balkan 

Savaşları ve Milli Mücadele döneminde çıkarılan talimatnamelerle Ermeniler’in okul 

açmaları zorlaştırılmış, eğitimde milli bir anlayışın temeli atılmaya çalışılmıştır.  



160 

Milli Mücadele Dönemi ve Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında uygulanan 

politikalar neticesinde Anadolu’daki Ermeni nüfusu azalmış, öğrenci yetersizliği 

nedeniyle okullar kapatılmıştır. Sadece İstanbul’daki Ermeni okulları, yeni kurulan 

Cumhuriyet’e Osmanlı’dan miras kalmıştır. Osmanlı Devleti’nin son yıllarında 

uygulanan milliyetçi politikalar devam etmiş ve Ermeni okulları üzerinde sıkı bir 

denetim oluşturulması yönünde çalışmalar yapılmıştır. Ayrıca Lozan Barış 

Antlaşması’yla azınlık okullarının hukukî çerçevesi oluşturulmaya başlanmıştır.  

Lozan Antlaşması’nda azınlıklara tanınan haklar çerçevesinde okul gibi kurumların ve 

bunların idamesini üstlenen vakıfların varlığı tanınmakla birlikte, hayatiyetlerini 

koruma ve geliştirme yönünden kısıtlamalara tâbi tutulmuşlardır. Okulların, Ermeni 

kimliğinin ve kültürünün yaşatılmasındaki rolü bilindiği için çıkarılan kanun ve 

yapılan yasal düzenlemelerle kontrol altına alınmaya çalışılmıştır. 

Ülkenin milli eğitim politikasının bu okullarda kabul edilmesi yönünde bir 

yöntem benimsenerek, Türkçe tüm okullarda zorunlu tutulmuştur. 3 Mart 1924 

tarihinde çıkarılan Tevhid-i Tedrisat Kanunu’yla azınlık okulları Milli Eğitim 

Bakanlığı’na bağlanmıştır. Bu okullarda çalışan öğretmenlerin yeterlilik belgelerinin 

patrikhaneden alınmayacağı, bakanlık tarafından verileceği vurgulanmıştır. 

26 Eylül 1925 tarihinde azınlık okulları için çıkarılan genelgeyle bu okullarda 

Türkçe, tarih ve coğrafya derslerinin okutulması ve bu derslere kendi cemaatlerinden 

öğretmenlerin değil, Milli Eğitim Bakanlığı’nın belirleyeceği Türk öğretmenlerin 

gireceği belirtilmiştir. Yine aynı yıl yayımlanan genelgeyle ders kitaplarında Türk 

devleti aleyhine propaganda yapılması yasaklanmıştır. 

1926 yılında daha önce çıkarılan Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi ile okul 

kayıtlarının Türkçe olması, Atatürk resminin okullara asılması, Hristiyan ya da 

Museviliğe ait dinî sembol ve resimlerin okul duvarlarından kaldırılması, bunun yanı 

sıra öğretmenlerin yeterliklerinin maarif idareleri tarafından denetlenmesi koşulları 

getirilmiştir. 

1927 yılında yayımlanan talimatnameye göre, azınlık okullarında öğretmenlik 

yapacak kişilerin Türkçe bilmesi ve Darülfünun veya Darülmuallimin mezunu olması 



161 

kuralı getirilmiştir Günümüzde artık bu durum uygulamada değildir. Çünkü artık 

Ermeniler, eğitinde Ermenice’den daha çok Türkçe kullanmaktadırlar.   

1934 yılında azınlık okulları için çıkarılan Tapu Kanunu’na göre, 

gayrimüslimlere ait okulların bulundukları binaların devletin gayrimenkulü olarak 

sayılacağı vurgulanmış, okulun genişletilmesi ile ilgili tüm izinlerin bakanlık 

tarafından onaylanması gerektiği belirtilmiştir. 

1935 yılında azınlık okul kitapları hakkında çıkarılan kararnameyle, okutulan 

kitapların seçimi ve denetiminin bakanlık tarafından yapılacağı, Türkçe dışındaki 

kitaplar için de bir inceleme kurulunun oluşturulacağı belirtilmiştir. 

 1937 yılında azınlık okullarındaki müdür yardımcılarının hükûmet tarafından 

atanması ve Türk olması kuralı getirilmiş, bu uygulama 1948-1949 eğitim-öğretim 

yılında kaldırılmasına rağmen 1962 yılında tekrar tatbik edilmeye başlanmıştır. 

Günümüzde de hâlâ geçerliliğini sürdüren bu uygulama, yönetimde ikili bir 

uygulamayı da beraberinde getirmektedir.  

İkinci Dünya Savaşı sürerken, 1942 yılında çıkarılan Varlık Vergisi 

Kanunu’yla azınlık okullarına yüksek vergi konulmuş, vergileri ödemek zorunda olan 

okullar maddi açıdan ya zor durumda kalmış ya da kapatılmıştır. 

27 Mayıs 1955’te Resmi Gazete’de yayımlanan 6581 sayılı Kanun’la “Türkçe 

ve Türkçe Kültür Dersleri” olarak adlandırılan bu derslerin devlet memuru olan ve 

bakanlıkça atanan öğretmenler tarafından verileceği belirtilmiştir. Buna göre tarih, 

coğrafya, Türk dili ve edebiyatı gibi dersler bakanlık tarafından atanan öğretmenler 

tarafından verilmeye başlanmıştır. 

1965 yılında çıkarılan Özel Öğretim Kurumları Kanunu’na kadar azınlık 

okulları çeşitli genelge ve yönetmeliklerle yönetilmiştir. Bu kanundan sonra 

azınlıkların nüfus yoğunluğunun olduğu yerlerde yeni okul açmaları yasaklanmıştır. 

Türkiye’deki Ermeni okullarının tamamı eğitim-öğretim faaliyetlerini resmi 

kurum statüsüyle değil, özel öğretim kurumu statüsüyle sürdürmektedir. 14 Şubat 

2007 tarihinde Resmi Gazete’de yayımlanan 5580 sayılı Özel Öğretim Kurumları 

Kanunu’na göre Ermeni okulları, Lozan Antlaşması’yla güvence altına alınmış, 

Ermeni azınlıklar tarafından kurulan, kendi azınlığına mensup Türkiye Cumhuriyeti 



162 

vatandaşı olan öğrencilerin devam ettiği anaokulu, ilköğretim ve ortaöğretim 

okullarını kapsayan kurumlar olarak tanımlanmıştır. Kendi azınlığına mensup 

çocukların okuması demek, sadece Türk vatandaşı Ermeniler’in okuması anlamına 

gelmektedir. Geçmişe bakacak olursak, 1940’lara kadar Ermeni olmayanların da 

Ermeni okullarına kaydolup eğitim görmesinin önünde bir engel yoktu.  Ancak 

1970’lerde yapılan bir düzenlemeyle babanın mensubu olduğu azınlığa ait okullarda 

okuyabilme şartı getirilmiştir. Bu şart 2007 yılında kaldırılmış ve 28 Haziran 2015 

yılında yapılan yeni bir düzenlemeyle, okullara kayıt sırasında nüfus kayıt örneği 

yerine, gayrimüslim velinin mensubu olduğu azınlık okulunda bir form doldurulmak 

suretiyle kaydolabilme olanağı tanınmıştır. Bununla birlikte 2011-2012 öğretim 

yılından itibaren bir şekilde Türkiye’de bulunan ya da Ermenistan’dan Türkiye’ye özel 

izinle misafir olarak gelmiş çocukların Ermeni okullarında okumalarına müsaade 

edilmiş, fakat diplomalarıyla ilgili düzenleme hâlâ yapılmamıştır. 

 Ermeni okulları, 657 sayılı Devlet Memurları Kanunu’nun ilgili maddeleri, 

1739 sayılı Milli Eğitim Kanunu, 3797 sayılı Milli Eğitim Bakanlığının Teşkilât ve 

Görevleri Hakkında Kanun, Milli Eğitim Bakanlığı Özel Öğretim Kurumları 

Yönetmeliği, Özel Ermeni Lise ve Ortaokulları Yönetmeliği ve bakanlıkça 

yayımlanan genelgelere bağlı kalmak ve uymak zorundadırlar. Türkiye’deki Ermeni 

okullarını ilgilendiren en son yasa ise Şubat 2020 yılında yapılan düzenlemelerle son 

şeklini alan 5580 sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu’dur. Bu kanuna göre Ermeni 

okulları, Türkiye Cumhuriyeti’nin Milli Eğitim alanında benimsemiş olduğu temel 

ilkeleri ve öğretim programını dikkate alarak müfredat hazırlamaktadır. Özel okul 

statüsünde olmalarına karşın Türkçe ve Türkçe kültür dersi öğretmenleri devlet 

tarafından atanmakta, öğretim programları ve haftalık ders dağılım çizelgeleri devlete 

ait okullarla aynı şekilde uygulanmaktadır. 

İstanbul’da 1914 yılında 22 bin 404 olan Ermeni öğrenci sayısı; 1972-1973 

öğretim yılında 7 bin 366, 1999-2000 öğretim yılında 3 bin 786, 2009-2010 öğretim 

yılında 3 bin 29; 2010-2011 öğretim yılında 2 bin 965; 2020-2021 öğretim yılında ise 

2 bin 736’ya inmiştir. Elbette ki Ermeni okullarındaki öğrenci sayısının azalmasının 

temel nedenlerinin başında Türkiye’de yaşayan Ermeni nüfusunun özellikle de son 

yüzyıl boyunca azalması gelmektedir. Bunun yanı sıra Fen ya da Anadolu Lisesi 



163 

özelliği taşıyan Ermeni okulunun olmaması, Ermeni okullarına olan ilgiyi 

azaltmaktadır. Bununla birlikte zorunlu ilköğretimin sekiz yıla çıkarılması, Ermeni 

okulları üzerinde dolaylı da olsa olumsuz bir etki meydana getirmiştir.   

Ermeni veliler, çocuklarını ilköğretim seviyesinde yani ilk beş yılda Ermeni 

okullarına, orta ve lise seviyesinde de bir özel okula veya koleje göndermeyi tercih 

etmektedirler. Bu şekilde çocuklar Ermenice öğrenebiliyor, ortaokul ve lise yıllarında 

aldıkları eğitimle üniversiteye girme şanslarını artırabiliyorlardı. İlköğretimin sekiz 

yıla çıkarılmasıyla birlikte, kalan üç yılın üniversiteyi kazanmak için yeterli 

olmayacağını düşünen veliler, çocuklarını Ermeni ilköğretim okullarına göndermekten 

vazgeçmeye başlamışlardır. Ermeni aileler, lise ve üniversite sınavlarında çocuklarının 

başarılı olabilmesi ve daha iyi bir okula yerleşebilmesi için eğitim kalitesi yüksek olan 

okulları tercih etmekte ve kendi okullarını tercih etmemektedir. Ermeni okullarının 

cemaat içinde genelde din, dil ve kültürlerini yaşatmak isteyen dindar kesim tarafından 

tercih edilmesi, gelenekçi olmayan kesimin çocuklarını Türk okullarına göndermesi 

sebebiyle de Ermeni örgün okullarındaki öğrenci sayısı gün geçtikçe azalmaktadır. 

Sınıflardaki öğrenci sayısının azlığı olumsuz gibi gözükse de öğretmenlerin 

öğrencilerle daha yakından ilgilenmesi derslerin başarı yüzdesini artırmaktadır. 

27 Mayıs 1955’te Resmi Gazete’de yayımlanan 6581 sayılı Kanun’la “Türkçe 

ve Türkçe Kültür Dersleri” olarak adlandırılan bu derslerin devlet memuru olan ve 

bakanlıkça atanan öğretmenler tarafından verileceği belirtilmiştir. Buna göre tarih, 

coğrafya, Türk dili ve edebiyatı gibi dersler bakanlık tarafından atanan öğretmenler 

tarafından verilmeye başlanmıştır. 

Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliği’nde 15 Aralık 2010 tarihinde yapılan bir 

değişiklikle Ermeni okullarına, bu dersleri verecek öğretmenler için bakanlığa öneride 

bulunma hakkı tanınmıştır. Bu olumlu duruma karşın önerecekleri öğretmenlerin, 

devlet memuru olma zorunluluğu Ermeni okullarının işini zorlaştırmaktadır.  Ayrıca 

bürokrasinin iç işleyişi yüzünden atamalar yaz döneminde yapılamadığı için, öğretim 

yılı başında kültür derslerinin boş veya verimsiz geçmesi sıkça rastlanan bir durumdur. 

Başlarında müdür başyardımcısının olduğu kültür dersi öğretmenleri ile başlarında 

müdürün bulunduğu sözleşmeli öğretmenler, iki ayrı grupmuş gibi bir durumu ortaya 



164 

çıkarmaktadır. Azınlık okullarındaki bu durum idari açıdan da ikili bir sistem 

oluşturmaktadır.   

Bu sistemde kültür dersi öğretmenleri Türk müdür yardımcısına bağlıyken, 

diğer öğretmenler ise müdüre bağlıdır. Türk müdür yardımcısının izinli olması 

durumunda, yerine Türk öğretmenlerden biri veya başka bir azınlık okulunun müdür 

başyardımcısı vekâlet etmektedir. Türkçe kültür dersi öğretmenlerinin amiri 

pozisyonundaki Türk müdür yardımcısı, Ermeniler’de devletin kendilerine güven 

duymadığı izlenimini oluşturmaktadır.  

Kültür dersi öğretmenlerinin okul tarafından seçilememesi, bu derslerde kalite 

sorununu da beraberinde getirmektedir. Okul, bu öğretmenleri kendi kriterleri ve 

koşulları çerçevesinde seçip işe alamadığı için, kendi önerileriyle de olsa bakanlık 

tarafından atanan öğretmenlerle yetinmek zorundadır. Ermeni okulları bu derslere 

doğal olarak Ermeni kültürüne az çok hâkim olabilen öğretmenlerin girmesini 

istemektedir. Bu okullarda görev yapan Türk öğretmenler de karşılarındaki 

öğrencilerin Ermeni olduğunu bilerek Türkçe ve Türkçe kültür derslerindeki hassas 

konularda daha dikkatli bir anlatımı tercih etmektedirler. 

Ermeni okulları ile ilgili bir diğer sorun da okulların finansmanı meselesidir. 

Özel Öğretim Kurumları Yönetmeliği’ne bağlı olan azınlık okulları ile diğer özel 

okullar arasında işleyiş bakımından ciddi farklar bulunmaktadır. Azınlık okulları, özel 

okulların sahip olduğu maddi olanaklara sahip değillerdir. Özel okullar kâr etme 

amacıyla açılmışken Ermeni okullarının böyle bir amaç gütmesi, içinde bulunduğu 

şartlar ve Türkiye Ermeni toplumunun kültürel devamlılığı gibi yerine getirmesi 

gereken işlevler nedeniyle mümkün değildir. Bu okullar, üstlendikleri sosyal ve 

kültürel rolleri nedeniyle kayıt yaptırmak isteyen öğrencileri geri çeviremez. Eğitim 

masrafını karşılayamayacak veya kısmen karşılayabilecek ailelerin çocukları da bu 

okullara kabul edilmektedir. Tıpkı bir devlet okulu gibi, gelen öğrenciyi geri 

çevirmeleri mümkün olmadığı için de, her anlamda sosyo-ekonomik seviye, zekâ ve 

beceri düzeyi açılarından oldukça heterojen bir öğrenci grubuna sahiptirler.  

Lozan Antlaşması’na göre, Türkiye’deki azınlık okullarına resmi makamlar 

tarafından belli miktarlarda yardım yapılması karara bağlanmıştır. Ancak azınlık 



165 

vakıflarının mal edinmesiyle ilgili yapılan düzenlemelerin sonucunda bu yardım 

kesilmiş, azınlık vakıflarının yeni mal edinmesi de yasaklanmıştır. Azınlık vakıflarını 

finansal açıdan zor duruma düşüren bu durum, vakıflara bağlı olan azınlık okullarını 

da olumsuz yönde etkilemiştir.  

Günümüzde Ermeni azınlık okullarının finansmanını okulların bağlı olduğu 

vakıflar, bağışlar ve bazı zengin velilerden alınan okul ücretleri karşılamaktadır. 

Vakıflar Kanunu’na 2011 yılında geçici 11. madde eklenmiş ve 1974’ten sonra 

hazineye devredilen azınlıklara ait gayrimenkullerin iadesine imkân sağlanmıştır. 

Kanunda yapılan düzenlemeye rağmen vakıf mülklerinin iadesi konusunda 

uygulamada hâlâ hukuki sıkıntılar yaşanmaktadır. Hiç kuşkusuz geçmişte devlet 

tarafından el konulan azınlık vakıflarının bir kısmının günümüzde iade edilmeye 

başlanması, Ermeni azınlık okullarının gelirlerini de artıracaktır. 

Azınlık okullarının, her özel okuldan talep edilen bina standartlarını 

karşılamaları zordur. Devletin kâr amacı güden özel eğitim kurumlarını denetlerken 

kullandığı bu standartları, Ermeni okullarını denetlerken de kullanması, çeşitli 

sorunlara sebep olmaktadır. Örneğin özel okullara alınabilecek öğrenci sayısı 1985’te 

uygulamaya konan Özel Okullar Standartlar Yönergesi’nde düzenlenmiş ve öğrenci 

başına düşen metrekare miktarına bir alt sınır getirilmiştir. Bu düzenlemeye tâbi olan 

Ermeni okullarına,  belirlenen metrekareden daha fazla sayıda öğrenci kaydedilmesi 

mümkün değildir. Yine aynı yönergeye göre özel okullarda laboratuvar, rehber 

öğretmen odası, müzik ve resim atölyeleri gibi mekânların olması zorunlu tutulmuştur. 

Aslında hepsi de doğru ve yerinde nitelenebilecek bu düzenlemeler, binalarının 

çoğunun XIX. ve XX. yüzyılın başlarında inşa edilmiş olması nedeniyle Ermeni 

okulları için sıkıntı oluşturabilmektedir.  

28 Şubat süreci ile birlikte 8 yıllık kesintisiz eğitime geçilmesi de Ermeni 

okullarının öğrenci sayısını olumsuz anlamda etkilemiştir. Sadece ilkokul ve lise kısmı 

olan okullar, ilköğretim okulu açmak için mekânsal ya da parasal anlamda sorunlar 

yaşamış ve bazı sınıfları kapatmak zorunda kalmışlardır. 

Ermeni okullarındaki diğer bir sorun da okullarda yaşanan öğretmen sıkıntısı 

nedeniyle Ermenice derslerinin istenilen düzeyde okutulamamasıdır. Ermenice’nin 



166 

sosyal hayattaki gerilemesine bağlı olarak, Ermenice öğrenimi günden güne 

zayıflamaktadır. Ermeni okullarında okutulan Ermenice derslerini, başka bölümlerden 

mezun olan Ermenice bilen öğretmenler vermektedir. Bu alanda öğretmen yetiştirme 

sorunu da yaşanmaktadır. Ermeni Dili ve Kültürü bölümü, 2000 yılından itibaren 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi bünyesinde, Batı Dilleri ve 

Edebiyatları Bölümü, Rus Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı lisans programı içerisinde 

seçmeli ders olarak verilmeye başlanmıştır. Ancak Bölüm ve Anabilim Dalının lisans 

programına öğrenci alımı ilk kez 2018-2019 eğitim-öğretim yılında gerçekleşmiştir. 

Ermeni Dili ve Kültürü bölümü aynı zamanda Erciyes Üniversitesi, Edebiyat 

Fakültesi, Doğu Dilleri ve Edebiyatları bölümü altında 2010-2011 akademik yılından 

itibaren başlangıçta 2 öğrenci, daha sonra ek kontenjanla 4 kişi daha alarak 6 öğrenci 

ile eğitim-öğretime başlamıştır. 2013-2014 eğitim-öğretim yılında ilk mezunlarını 

vermiştir. 2020-2021 yılında mevcut öğrenci sayısı 103’tür. Eğitim dili % 30 

Ermenicedir. Avrupa Birliği reform sürecinin etkisiyle açılan, Ermeniler’ in dillerini 

ve kültürlerini yaşatmaları açısından son derece önemli olan bu dersler akademik 

kadro yetersizliği nedeniyle istenilen düzeyde verilememektedir. 

Ermeni okullarında Türkçe ve Türkçe kültür dersleri dışındaki branşlar ve sınıf 

öğretmenleri konusunda yaşanan sorunlar da bulunmaktadır. Ermeni okulları bu 

derslere doğal olarak Ermeni kültürüne az çok hâkim olabilen öğretmenlerin girmesini 

istemektedir.  

Bilindiği üzere azınlıkların yeni okul açması nüfuslarının azalması ve mevcut 

kanunlar neticesinde mümkün görünmemektedir. Mevcut okullara bakıldığında 

Ermeni okulları arasındaki en yeni bina özel izinle 2014 yılında yeniden yapılan 

Dadyan Ermeni İlköğretim Okulu’dur. Geri kalan okulların büyük bölümü tarihi eser 

niteliği taşıyan binalar olduğu için üzerlerinde ciddi bir değişiklik yapılamamaktadır. 

Ermeni okulları için hem maddi sorunlar, hem de mevcut okulların tarihi eser 

olmasından kaynaklanan sebeplerden ötürü yeni sınıflar, laboratuvarlar, bilgisayar 

odaları, oyun salonları, resim ve müzik atölyeleri vb. gibi alanlar yapılamamaktadır.  

Ortaöğretimde 2015 yılında yapılan Temel Eğitimden Ortaöğretime Geçiş 

sınavında Ermenice din soruları sorulmuş, bu uygulamaya 2018 yılında son 



167 

verilmiştir. Günümüzde yapılan LGS sınavında Ermeni öğrencilere Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi ile alakalı sorular sorulmamaktadır. Bu derslerden muaf olan 

öğrencilerin ya da farklı müfredata tâbi olan öğrencilerin Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

ağırlıklı standart puanı, bu öğrencilerin o testler dışındaki diğer testlerin ağırlıklı 

standart puan toplamının, bu testlerden alınabilecek en yüksek ağırlıklı standart puan 

toplamına bölümünün, o testlerden alınabilecek en yüksek ağırlıklı standart puanla 

çarpılması ile elde edilir. Üniversite giriş sınavlarında Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

dersini farklı müfredat ile alan tüm adaylar sınavda ilave olarak felsefe grubu sorularını 

cevaplamaktadır. 

Ermeni okullarındaki eski ve yeni DKAB müfredatındaki en önemli sorun, 

eğitimde birliği sağlayacak ortak bir kitabın olmamasıdır. Cumhuriyet’ten sonra Milli 

Eğitim Bakanlığı’nın ders kitaplarına yönelik uyguladığı kısıtlamalar nedeniyle hemen 

hemen her öğretmen kendi notlarını hazırlayıp bu notlar üzerinden din kültürü 

derslerini vermekteydi. Bu yüzden, temel kaynaklar haricindeki bilgilerin farklılığı 

neticesinde öğrencilerin din eğitimi seviyeleri farklılık göstermekteydi. Son müfredat 

değişikliğinden sonra da ortak bir kitabın yayımlanmamış olması, durumun 

değişmemiş olduğunu göstermektedir. Milli Eğitim Bakanlığı’nın okullara, ücretsiz 

ders kitaplarını dağıtmaya başlamasıyla birlikte azınlık okullarına da bu teklif 

götürülmüş, güncel ortak kaynak kitap eksikliği nedeniyle dağıtılamamıştır. Ermeni 

okullarında DKAB derslerinde kullanılan kitaplar şunlardır: 

a. Kutsal Kitap: Eski ve Yeni Ahit. 

b. Öğretmenin kendi bilgi ve becerilerine göre hazırladığı Eski ve Yeni Ahit ile 

ilgili özet konular. 

c. Antoloji niteliğinde “Dzaghgakagh” isimli bir yayın. 

d. Küçük, renksiz, fasikül şeklinde yayınlar. 

e. Eğer varsa önceki Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretmenlerinden aktarılarak 

günümüze ulaşan notlar. 

Eski ve yeni müfredatın ünite ve konuları, temelde aynı olduğu gibi kullanılan 

kitaplar da aynıdır. Ders notları ve Kutsal Kitap asıl olmakla birlikte, Eski ve Yeni 

Ahit’teki önemli hadiselere vurgu yapan sanal ortamdaki yayınlar, öğretmenlerin 

tercih ettiği mevcut antoloji ve Hristiyanlık öğretisini anlatan yayınlar yardımcı 



168 

kaynak olarak kullanılmaktadır. Derslerde kullanılan kitap ve fasikül şeklindeki 

yayımların eski ve renksiz oluşu, ilgi çekicilik yönünden öğrencilere hitap 

etmemektedir. Teknolojinin gelişmesine paralel olarak internet ortamındaki yayınlar 

son müfredatta yardımcı kaynak olarak kullanılmaktadır.  

Milli Eğitim Bakanlığı’nın uyguladığı ders kitaplarıyla ilgili kısıtlamalar 14 

Ekim 2021 tarihinde yayımlanan 31628 no’lu Resmi Gazete ile değiştirilmiştir. Yeni 

düzenlenen Millî Eğitim Bakanlığı Ders Kitapları ve Eğitim Araçları Yönetmeliği’ne 

göre: “Azınlık okulları veya yabancılar tarafından açılmış özel okullar, kendi 

dillerinde okutulmak üzere hazırladıkları yahut hazırlattıkları ders kitapları ve bu 

kitapların yeminli mütercimlerce tercüme edilmiş bir nüshasını, incelenmek üzere 

ilgili hizmet birimi kanalıyla bakanlığa gönderir. Bu kitaplar, bakanlıkça oluşturulacak 

komisyonca 27. madde hükümlerine göre incelenir. Başvuru sahibi tarafından 

hazırlanmış ve okutulmakta olan ders kitapları, azınlık okullarınca kendi dillerine 

çevrilerek okutulmak istenmesi hâlinde ilgili hizmet birimi ile iş birliği yapılarak 

bakanlıkça belirlenen usullere göre incelenir.” denilerek Ermeni okullarındaki ortak 

kitap sorunu çözülmek istenmiştir. 

Yeni müfredatta ünite, alt başlık, kazanım ve kullanılan anahtar kavramlar 

MEB Talim ve Terbiye Kurulu tarafından onaylanmış olan DKAB müfredatı temel 

alınarak bunlara Hristiyanlık kavram ve kazanımları ilâve edilerek hazırlanmıştır. Bu 

kavramlar; adalet, ahlak, aile sevgisi, alçak gönüllülük, azim, bağışlanma, birlik-

beraberlik, ceza, diriliş, diyalog, dua, eğitim, güven, hizmet, iman, nezaket, ödül, örf-

adet, ötekileştirmeme, özveri, sabır, sanat, sevap-günah, sevgi, sorumluluk, tebliğ, 

tövbe, tevhit, ümit ve yardımseverliktir. Müfredatın kolay onay alabilmesi için bu yol 

tercih edilmiş olup, üniteler, alt başlık ve kazanımlar gibi esaslarla bağdaştırılmıştır.  

Yeni müfredat, azınlık okulunda tedrisatta bulunan öğretmenlerin oluşturmuş 

olduğu bir komisyon tarafından hazırlanmış olup Talim Terbiye Kurulu’nda birkaç 

ufak düzeltme akabinde sorunsuz olarak kabul edilmiştir. Üzerinde en çok durulan ve 

açıklık getirilmesi istenen konu “İslâmiyet hangi bakış açısıyla anlatılmaktadır?” 

sorusu olmuştur. Müfredata herhangi bir şekilde müdahale edilip eklenmesi ya da 

çıkarılması istenilen ünite ya da alt başlık olmamıştır. 



169 

Tanrı, melek, cennet, cehennem ve ölüm kavramları önceki müfredatta ilk 

sınıflarda (4. ve 5. sınıflar) anlatılırken, yeni müfredatta 7. sınıftan itibaren 

anlatılmaktadır. Müfredatın onay alabilmesi için konular Türk okullarındaki DKAB 

müfredatıyla bağdaştırılmış, soyut kavramları algılayabilmek için yaş faktörü dikkate 

alınmıştır. 9. sınıf inanç öğrenme alanında ateizm tek bir ünitede alt başlık olarak ele 

alınmıştır. Deizm konusuna girilmemiş, müfredatta deizm, ateizm bağlamında ele 

alınmıştır. Türk okullarındaki DKAB müfredatında deizm 11. sınıfta alt başlık olarak 

ele alınmasına karşın Ermeni toplumunda deizmle daha az karşılaşılmaktadır. Daha 

çok ateizm görünür olmaktadır.  

Her sınıfta anlatılan konu ve ünitelerde tedricen tekâmül esası kullanılmakta 

olup farklılık detaylandırmada yer almaktadır. Basitten detaya doğru ilerleyen bir 

sistem uygulanmaktadır. Müfredat anlatımları sırasında pratik uygulamalar da 

yapılmaktadır. Ayinler, dualar, dini kıyafetler görsel desteklerle anlatılmaktadır. 

Dualardaki bedensel şekillerin neleri ifade ettiği ayrıntılı olarak anlatılmakta ve 

kiliselerin mimari özellikleri, yapılan inceleme gezileriyle yerinde incelenmektedir. 

Haç çıkartma ve diğer dini uygulamalar pratikte gösterilirken, dini araç ve gereçlerin 

isimleri ve görevleri yerinde öğretilmektedir. Uygulamayla desteklenen teorik dersler 

daha kalıcı olacağından yılda birkaç kez önemli yortularda kiliseye gidilmektedir.  

İbadet mekânlarına hiç gitmeyen ve ibadet uygulaması hiç gösterilmeyen bir 

çocuğun müfredat ile bilgi öğrenebilmesi mümkün olmakla beraber yeterli değildir. 

Bu yüzden eylem noktasında bilgilerin tamamen kifayetsiz kalmaması için ibadet 

mekânlarına ziyaretler yapılmaktadır. 

Ermeni okullarında, sınav ve sınıf geçme ilgili işlemler,  Türk okullarının da 

bağlı olduğu yönetmeliklerdeki esaslara göre yapılmaktadır. Öğrenciler öğretim yılı 

içinde öğretilen dersin öğretim programından sorumludurlar. Ölçme ve 

değerlendirme; yazılı ve sözlü sınav, proje ve sınıf içi performans şeklinde 

yapılmaktadır. Bir dönemde iki değerlendirme sınavı yapılmaktadır. Okullarda farklılık 

göstermekle birlikte ikinci sınav yerine proje çalışması, not olarak değerlendirilmektedir. 

Bunlara ek olarak performans notu, sınıf içindeki tutum ve derse katılım da ders geçme 

kriteri olarak değerlendirilmektedir. Yazılı sınavlarda çoktan seçmeli sorular 

bulunduğu gibi kısa cevaplı ya da boşluk doldurma soruları da sorulmaktadır. Olumsuz 



170 

gibi gözüken sınıflardaki öğrenci sayısının azlığı, dersin başarı yüzdesini 

artırmaktadır. Ezber şartı bulunmamasına rağmen özellikle tüm sınıf öğrencilerinin 

“Rabbin Duası”,” Sabah ve Akşam duaları”, “Yemek öncesi ve sonrası” gibi belli başlı 

duaları ezbere bilmesi talep edilmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 



171 

Osmanlı döneminde Ermeni Cemaatinin din eğitimi, cemaat ve kiliselerin 

kontrolüne bırakılmıştır. İç ve dış baskılardan dolayı denetleme düzgün yapılamamış, 

verilen eğitim daha çok ayrılıkçı politikalar üretmiş ve Ermenilerin büyük bir kısmının 

bağlı oldukları ülkeden kopmuştur. Bu yüzden, Cumhuriyet sonrası azınlık okulların 

eğitim ve müfredatlarına yönelik sıkı bir kontrol politikası uygulanmıştır. Günümüzde 

MEB’in azınlık okullarına bakış açısı, din dersi odaklı değerlendirildiğinde, daha 

kucaklayıcı ve çözüm odaklı bir noktaya ulaştığını vurgulamak gerekmektedir.   

Türkiye’deki ilk ve orta örgün öğretim kurumlarındaki DKAB derslerinde, 

mezhepler üstü ve dinler açılımlı öğretim modeli benimsenmiştir. Ermeni azınlık 

okullarında da Hristiyanlık ve İncil odaklı din dersi işlenmesine karşın, diğer dinler 

hakkında eleştiri ve ayrım yapılmadan farklılıklardan ziyade ortak değerler üzerinden 

konular anlatılmaktadır. Bu yönüyle Ermeni okullarında mezhepler üstü ve dinler 

açılımlı din eğitimi modelinin uygulandığını söylememiz mümkündür. Bu eğitim 

modelinin genişletilip yaygınlaştırılması, öteki düşüncesinin öğrencilerde küçük 

yaşlardan itibaren kırılmasına yardımcı olacaktır.  

 Din kültürü dersi, ibadetlerin ve din esaslarının anlatıldığı dersin yanında, 

topluluğun ahlak ve kültür gibi unsurlarının da sonraki nesillere aktarıldığı bir derstir. 

Azınlıkların dini değerlerinin yaşatılıp devamının sağlanması açısından din dersinin 

varlığı büyük bir önem taşımaktadır. Hoşgörü, bizim gibi olmayana karşı toleranslı 

olmak gibi kavramların yanında, aynı topraklarda yaşayan farklı toplumlardan biz 

düşüncesi yaratarak, bunu oluşturan unsurların yeni nesile aktarılması için de en etkin 

yerler, eğitim kurumlarıdır. 

Okulların amacı, öğrencilerin, öğrendikleri bilgileri içinde bulunduğu topluma 

aktarabilen, topluma yön verebilen, çağı ile uyumlu bireyler yetiştirmektedir. 

Okullarda farklı kültürlere ve dine mensup bireylere de bir arada yaşayabilmenin 

güzellikleri anlatılıp, bu düşüncenin öğrencilerle özümsenmesi sağlanmalıdır.   

Ermeni DKAB derslerinin yanında Türk çocuklarının DKAB derslerinde kendi 

dinlerinden başka diğer dinlere de yeterince yer verilmeli böylece çocuklarının 

kendinden olmayanı da anlayabilmesinin önü açılmalı, dersler dinlerin üstünlüğünden 

çok her dinin kutsallığı ve üzerinden işlenmeli, ders içerikleri ezberden çok öğretmeyi 



172 

amaçlamalı, Ahlak Bilgisi konularına daha çok yer verilmelidir. Günümüzde 

çocukların teknoloji ile gerçek olmayan bir sürü bilgiye ulaşabilmesinin önü açılmış 

ve öğrencinin bu bilgilerle kişilik çatışması ve anlam karmaşası yaşamasına yol 

açmıştır. Bu sorunun çözümü de kapsamlı bir DKAB dersinin verilmesinden 

geçmektedir. 

Ermeni okullarında bazı eksiklik ve aksaklıklar bulunmaktadır. Fakat bu 

aksaklıkların önemli bir kısmı ülkemizdeki Türk okullarıyla büyük ölçüde benzerlikler 

göstermektedir. Her dinde farklı yorumlar, uç görüşler ve toplumun genelini rahatsız 

edecek aykırı uygulamalar bulunabilmektedir.  

Tevhid-i Tedrisat Kanunu’yla farklı kaynaklardan beslenen din eğitimi 

uygulamaların önüne geçilmeye çalışılmıştır. Bu doğrultuda yapılan düzenlemeler 

neticesinde hem Müslüman Türk çocuklarının din eğitiminde hem de azınlık 

okullarındaki din eğitiminde kanonik olmayan inanç ve ibadetler sınırlandırılmaya 

çalışılmıştır. Bu haklı sınırlandırma gayretleri ülkemizdeki din eğitimini 

standartlaştırmaya yöneliktir. Müslüman Türk çocuklarının eğitim gördüğü 

mütekabiliyet ilkesinin uygulandığı ülkelere oranla ülkemizdeki azınlık okullarında 

verilen din eğitimi daha iyi seviyedir. Yapılacak düzenlemelerle hem Müslüman Türk 

okullarında hem de azınlık okullarında çağın ruhuna uygun ve daha verimli bir din 

eğitimi anlayışının oturacağı umut edilmektedir. 



173 

KAYNAKÇA 

Resmî Gazeteler 

29 Aralık 1934, Sayı: 2892 

1 Haziran 1935, Sayı: 3017 

13 Haziran 1935, Sayı: 3027 

18 Haziran 1965, Sayı: 12026 

24 Haziran 1973 Sayı: 14574 

26 Mart 1981, Sayı: 17291 

16 Haziran 1983, Sayı: 18075 

19 Ekim 1983, Sayı: 18196 

28 Temmuz 1984, Sayı: 18472 

17 Mart 1985,  Sayı: 18697   

23 Haziran 1985, Sayı: 18790 

5 Kasım 1985, Sayı: 18919 

15 Ocak 1998, Sayı: 23231 

9 Ağustos 2002, Sayı: 24841 

11 Ocak 2003, Sayı: 24990 

19 Temmuz 2003, Sayı: 25173 

7 Ağustos 2003, Sayı: 25192 

12 Kasım 2003, Sayı: 25286 

16 Temmuz 2004, Sayı: 25524 

1 Temmuz 2005, Sayı: 25862 

14 Şubat 2007, Sayı: 26434 

27 Şubat 2008, Sayı: 26800 

8 Mart 2008, Sayı: 26810 

20 Mart 2012, Sayı: 28239  

18 Mayıs 2012, Sayı: 28296 

21 Ağustos 2014, Sayı: 29095 

4 Temmuz 2015, Sayı: 29406 

13 Ocak 2017, Sayı: 29947



174 

Acar, Ali Kemal:  “Türk Aydınına Göre Din Eğitiminin Gerekliliği”, 

Medeniyet ve Toplum Dergisi, c. 2, sayı: 1, 2018, s. 

77-95. 

Açıkses, Erdal:  “Osmanlı Eğitim Sisteminin Türk-Ermeni 

Toplumlarının Birlikte Yaşamalarına Katkısı”, 

Hoşgörü Toplumunda Ermeniler, c. 2, Erciyes 

Üniversitesi Yayınları, Kayseri 2007, s. 33-60. 

Adıyeke, Nuri: “Islahat Fermanı Öncesinde Osmanlı İmparatorluğunda 

Millet Sistemi ve Gayrimüslimlerin Yaşantılarına 

Dair”, Osmanlı c. 4, Yeni Türkiye Yay., Ankara 1999, 

s. 255-261. 

Akagündüz, Yinilmez Seval:  “Cumhuriyet’in İlk Yıllarından Günümüze Ders 

Kitaplarında Ahlak Eğitimi”, Cumhuriyet Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, sayı: 26, 2017, s. 149-180.        

Akar, Rıdvan:  Aşkale Yolcuları: Varlık Vergisi ve Çalışma 

Kampları, Doğan Kitap Yayınları, İstanbul 2009. 

Akgönül, Samim:  “Uluslararası Standartlar Işığında Türkiye’de Azınlık 

Meselesi", Alternatif Politika Dergisi, c. 7, sayı: 2, 

2015, s. 210-229. 

Akgün, Seçil:  Tevhid-i Tedrisat: Cumhuriyet Döneminde Eğitim, 

MEB Yayınları, İstanbul 1983. 

Akgün, Seçil:  “Amerikalı Misyonerlerin Ermeni Meselesindeki 

Rolü”, Atatürk Yolu, sayı: 1, 1989, s. 1-13. 

Akkaya, Ahmet Yaşar:  Menderes ve Azınlıklar, Mühür Kitabevi, İstanbul 

2011. 

Aksoy, İlhan:  “Lozan Antlaşmasında Azınlık Okulları ve Yabancı 

Okullar”, Akademik Hassasiyetler dergisi, c. 1, 

sayı:1,  2014, s. 69-87. 

Aksu, Ayşe:  "Türk Eğitim Tarihinde Azınlık ve Yabancı Okulları", 

Kronolojik ve Tematik Türk Eğitim Tarihi, (ed. 



175 

Mustafa Gündüz), İdeal Kültür Yayıncılık, İstanbul 

2018, s. 195-228. 

Aktar, Ayhan:  Varlık Vergisi ve Türkleştirme Politikaları, İletişim 

Yay., İstanbul 2000. 

Akyıldız, Ali:  Tanzimat Dönemi Osmanlı Merkez Teşkilâtında 

Reform, Eren Yayınları, İstanbul 1993. 

Akyıldız, Ali:  “Maârif-i Umûmiyye Nezâreti”, DİA., c. 27, TDV 

Yayınları, İstanbul 2003, s. 273-274. 

Akyılmaz, Gül:  “Osmanlı Devleti’nde Zimmilerin Siyasî ve İdari 

Hakları, Tanzimat ve Islahat Fermanlarının Getirdiği 

Yenilikler”, Dünden Bugüne Türk-Ermeni İlişkileri, 

Nobel Yayınları, Ankara 2003, s. 91-104. 

Akyüz, Yahya:  Türk Eğitim Tarihi, Pegem Yayınları, 12. bsk., 

Ankara 2008. 

Alan, Gülbadi:  “Amerikan Board Okulları ve Türk-Ermeni 

İlişkilerinde Oynadıkları Roller”, Erciyes Üniversitesi 

SBE. Dergisi, sayı: 10, 2001, s.153-182. 

Alganer, Yalçın - Yılmaz, 

Çağlar:  

“Avrupa’da Birlik ve Bütünleşme Hareketleri”, 

Marmara Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Dergisi, c. 23, sayı: 2, 2007, s.285-309. 

Alkan, Mehmet:  Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Modernleşme 

Sürecinde Eğitim İstatistikleri 1839-1924, 

Başbakanlık Devlet İstatistik Enstitüsü Yayınları, c. 6, 

Ankara 2001. 

Altaş, Nurullah:  “Türkiye’de Örgün Öğretimde Dinin Yeri (1924-1980 

Arası Din Öğretimi Anlayışı Üzerine Bir 

Değerlendirme)”, Marife Dergisi, c. 2, sayı: 1, 2002, 

s.219-229. 

Altaş, Nurullah - Arıcı, İsmail:  “Din Eğitiminin Bilimselleşme Süreci”, Din Eğitimi, 

(ed. N. Altaş - M. Köylü), Gündüz Yayıncılık, 2. bsk., 

Ankara 2012, s. 40-69. 



176 

Altın, Hamza:  “1869 Maarif-i Umumiye Nizamnamesi ve Öğretmen 

Yetiştirme Tarihimizdeki Yeri”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 13, sayı: 1, 2008, s. 271-

283. 

Arpacı, Mücahit:  “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Derslerinde 

Yapılandırmacı Öğrenme Ortamları”, Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, c. 12, sayı: 3, 2012, s. 

151-174. 

Arslan, Mehmet: “Eğitimde Yapılandırmacı Yaklaşımlar”, Ankara 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, c. 40, 

sayı:1, 2007, s. 41-61. 

Arslan, Mehmet:  Eğitim Bilimine Giriş, Gündüz Yayıncılık, Ankara 

2009. 

Aslan, Erdal:  “1924 İlk Mektepler Müfredat Programı”, İlköğretim 

Online dergisi, c.10, sayı: 2, 2011, s. 717-734. 

Avcı, Yasemin:  “Tanzimat Reformları ve Osmanlı Yahudi Toplumu”, 

KÖK Sosyal Araştırmalar Dergisi, c. 2, sayı: 2, 2000, 

s. 121-136. 

Aydın, Mehmet Akif:  “Kanun-i Esasi”, DİA., C. 24, TDV. Yay., İstanbul 

2001, s. 328-330. 

Aydın, Mehmet Zeki:  Din Öğretiminde Yöntemler, Nobel Akademik 

Yayıncılık, Ankara 2007. 

Ayhan, Bahattin:  Türkiye'nin Etnik Yapısı Azınlıklar Gerçeği, 

Dorlion Yayınları, Ankara 2019. 

Ayhan, Halis:  “Küreselleşme ve Türkiye’de Din Eğitimi”, 

Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı, Ensar 

Neşriyat, İstanbul 2002, s. 249-261 

Baban, Feyzi:  “Türkiye'de Cemaat, Vatandaşlık ve Kimlik, 

Küreselleşme”, Avrupalılaşma ve Türkiye'de 

Vatandaşlık, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul 2009. 



177 

Bahçekapılı, Mehmet:  Yeni Eğitim Sisteminde Seçmeli Din Dersleri 

Raporu, İlke Yayınları, İstanbul 2013. 

Bahçekapılı, Mehmet:  Türkiye’de Din Eğitiminin Dönüşümü (1997-2012), 

İlke Yayınları, İstanbul 2014. 

Bahçekapılı, Mehmet:  "Biyopsikososyal Açıdan Dinin Engellilik ve Farklı 

Sağlık Problemleri Üzerindeki Etkisi", Türkiye Din 

Eğitimi Araştırmaları Dergisi, sayı:1, 2016, s.16-44.    

Barsoumian, Hagop L.:  İstanbul’un Ermeni Amiralar Sınıfı, (çev. Solina 

Silahlı), Aras Yayıncılık, İstanbul 2013. 

Başkurt, İrfan: “Din ve Ahlak Eğitiminde Yeni Arayışlar ve Bakış 

Açıları”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sayı: 6, 2012, s.69-72. 

Bayır, Derya:  Türk Hukukunda Azınlıklar ve Milliyetçilik, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2017. 

Baytal, Yaşar:  “Demokrat Parti’nin Eğitim Politikalarında Din ve Dini 

Okullar”, Atatürk Yolu Dergisi, sayı: 66, 2020, s. 91-

122. 

Bebiroğlu, Murat:  Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslim Nizamnâmeleri, 

Akademi Matbaası, İstanbul 2008. 

Berkes, Niyazi:  Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul 2002. 

Beyoğlu, Süleyman:   “1915 Tehciri Hakkında Bazı Değerlendirmeler”, 

Ermeni Meselesi Üzerine Araştırmalar, (ed. Erhan 

Afyoncu), Tarih ve Tabiat Vakfı Yayınları, İstanbul 

2001. 

Bilgiç, Veysel:  “Osmanlı Devleti’nde Azınlıklar”, İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi, 2013, sayı: 21, s. 339-354. 

Bilgin, Beyza:  Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din Dersleri, 

Emel Matbaacılık, Ankara 1980. 

Bilgin, Beyza:  Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, Yeni Çizgi Yay. Ankara 

1995. 



178 

Bilgin, Beyza:  “Tevhid-i Tedrisat Kanunu ve Din Eğitimi”, Atatürk 

Araştırma Merkezi Dergisi, c. 12, sayı: 35, 1996, s. 

527-535. 

Bilgin, Ülkü:  Azınlık Hakları ve Türkiye, Kitap Yayınevi, İstanbul 

2007. 

Bilim, Cahit Yalçın:  Türkiye'de Çağdaş Eğitim Tarihi 1734-1876, 

Anadolu Üniversitesi Yay., Eskişehir 2002. 

Birsel, Haktan:  Lozan’dan AB Sürecine Türkiye'nin Azınlık 

Politikaları, IQ Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2011. 

Boy, Arzu:  “Cumhuriyetin İlk Yıllarında Sayısal Verilerle Azınlık 

ve Yabancı Okulları (1923-1938 İlk-Orta-Lise)”, Tarih 

Okulu Dergisi, sayı: 37, 2018, s. 196-212. 

Bozaslan,  Mehmet - Çokoğullar, Emel:  

Bozdağlıoğlu, Yücel:  “Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi ve Sonuçları”, 

Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, sayı: 180, 

2014, s. 9-32. 

Bozkurt, Gülnihal:  Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasî Gelişmelerin 

Işığı Altında Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının 

Hukukî Durumu (1839-1914), TTK Yay., Ankara 

1989. 

Bozkurt, Gülnihal:  “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, c.43, sayı:1, 

1993, s. 49-59. 

Budak, Lütfi - Budak, Çiğdem:  “Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne 

İlkokul Programları (1870-1936)”, Uluslararası 

Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, sayı:3/1, 

2014, s. 377-393. 

Bulut, Ramazan:  “Okulda Din Öğretiminin Toplumsal Temeli ve 

İşlevleri”, Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

c. 4, sayı: 1, 2011, s. 20-37. 



179 

Bülbüller, Nalan:  “Andonyan Ermeni Katolik Ruhban Manastır Mektebi 

Koruma Sorunları”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Kadir Has Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, 

İstanbul 2010. 

Büyükkarcı, Süleyman:  Türkiye’de Rum Okulları, Yelken Yayınları, Konya 

2003. 

Büyükkarcı, Süleyman:  İstanbul Ermeni Okulları, Yelken Yayınları, Konya 

2004. 

Büyükkarcı, Süleyman:  Türkiye’de Amerikan Okulları, Yelken Yayınları, 

Konya 2004. 

Canyaş, Hüseyin - Canyaş, F. 

Orkut:  

“Osmanlı’dan Günümüze Misyonerlerin Kültürel 

Alandaki Faaliyetleri”, Türklük Bilimi Araştırmaları, 

sayı: 31, 2012, s. 55-75 

Cebeci, Suat:  Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye'de Din Eğitimi, Akçağ 

Yay. Ankara 2005. 

Cinemre, İlhami Tekin:  “Geç Antik Çağ’da Ermeni Kilisesi’nin 

Kurumsallaşması”, Asio Minor Studies, c. 7, sayı: 1, 

2019, s. 95-105. 

Çağaptay, Soner:  Türkiye’de İslam Laiklik ve Milliyetçilik Türk 

Kimdir? İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 

2009.  

Çağatay, Mustafa:  “Geçmişten Günümüze Azınlık Vakıflarının Mal 

Edinmeleri Sorunu”, Türkiye Barolar Birliği Dergisi, 

sayı: 96, 2011, s.  91-148. 

Çapar, Mustafa: “Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Azınlık Okulları ve 

Eğitim”, Kebikeç Dergisi, sayı: 19, 2005, s. 401-420. 

Çavuşoğlu, Naz:  Uluslararası İnsan Hakları Hukukunda Azınlık 

Hakları, Su Yay., 2. bsk., İstanbul 2001. 

Çelik, Abbas:  “1960 Sonrasında Türkiye’de Din Eğitimi”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 29, 

2008, s. 71-84 



180 

Çelik, Ahmet:  “İlk Öğretim Müfredatında Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi Dersi”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, c. 

5, sayı: 16, 2006, s. 100-104. 

Çetin, Firdevs:  Batılı Seyyahlara Göre İstanbullu Gayrimüslimler, 

Yeditepe Yayınları, İstanbul 2012. 

Çimen, İsa Tekin:  “İlköğretim Okullarındaki DKAB Dersi Öğretim 

Programında Ahlak Öğretimi”, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Çukurova Üniversitesi SBE, 

Adana 2007. 

Dabağyan, Levon Panos:  Türkiye Ermenileri Tarihi, IQ Kültür Sanat Yay., 5. 

bsk., İstanbul 2003. 

Dadyan, Saro:  “Ermeni Cemaatinin Üç Asırlık Liderleri Amiralar ve 

Hasköy”, IV. Uluslararası Osmanlı İstanbul’u 

Sempozyumu Bildirileri, (ed. Feridun M. Emecen, Ali 

Akyıldız, Emrah Safa Gürkan), 29 Mayıs Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul 2016, s. 259-275. 

Danacıoğlu, Esra:  “Osmanlı İmparatorluğu'nda Amerikan Board Okulları 

ve Ermeniler”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları 

Dergisi, c. 3, sayı: 9-10, 2000, s. 131-145. 

Demir, Hülya - Akar, Rıdvan:  İstanbul’un Son Sürgünleri, İletişim Yay. 3. baskı, 

İstanbul 2004. 

Demir, Konur Alp:  “Osmanlı Devleti’nde Uygulanan Adem-i Merkeziyetçi 

Bir Yönetim Modeli: Millet Sistemi”, Bingöl 

Üniversitesi SBE. Dergisi, c. 9, sayı: 17, 2019, s. 411-

426. 

Demir, Necati:  “Balkanların Parçalanmasında Azınlık Okulları ve Ana 

Dil Eğitiminin Rolü”, Dokuzuncu Askeri Tarih 

Semineri Bildirileri I (22-24 Ekim 2003),  Genel 

Kurmay Başkanlığı Yayınları, Ankara 2005, s. 209-224. 



181 

Demirel, Fatih:  “Osmanlı Eğitim Sisteminin Modernleşmesi Sürecinde 

Hiyerarşi”, Eğitim Fakültesi Dergisi, c. 25, sayı: 2, 

2012, s. 507-530. 

Deri, Mehmet:  Türkiye’de Azınlıklar ve Azınlık Okulları, IQ Kültür 

Sanat Yay. İstanbul 2009. 

Deri, Mehmet - Atalar, Münir:  “Yunanistan’ın Ülkemize Yönelik Emelleri: 

Pontusçuluk ve Patriklik Siyaseti”, Prof. Dr. 

Abdulhalûk Mehmet Çay 35. Yıl Armağan Kitabı, 

İKSAD Yayınları, Ankara 2020, s. 429-450. 

Doğan, Bilal:  Osmanlı’nın Son Döneminde Azınlık ve Yabancı 

Okullarda Eğitim ve Öğretim, Birleşik Matbaacılık, 

İzmir 2018. 

Doğan, İsmail:  “Tanzimat Döneminde Azınlıklar Eğitimi ve Bazı 

Tespitler”, Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, c. 24, 

sayı: 2, 1991, s. 461-471. 

Doğan, Recai:  “Osmanlı Eğitim Kurumları ve Eğitimde İlk Yenileşme 

Hareketleri Batılılaşma Açısından Tahlili”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.37, 1997, 

s.407-442. 

Doğan, Recai:  “1980’e Kadar Türkiye’de Din Öğretimi Program 

Anlayışları”, Din Öğretiminde Yeni Yöntem 

Arayışları Uluslararası Sempozyum Bildiri ve 

Tartışmalar 28-30 Mart 2001, MEB Din Öğretimi 

Genel Müdürlüğü Yayınları, Ankara 2003, s. 611-646.  

Duman, İlker Hasan:  “Azınlık Hakları ve Lozan Antlaşması”, TBB Dergisi, 

sayı: 57, 2005, s. 307-321. 

Durmuş, Kahraman:  “Ermeni Azınlık Okullarında Tarih Öğretimi”,  

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Ün. 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, İstanbul 2017. 

Engelhartd, Eduard:  Tanzimat ve Türkiye, (çev. Ali Reşad), Kaknüs 

Yayınları, İstanbul 1999. 



182 

Er, Hamit:  Osmanlı Devletinde Çağdaşlaşma ve Eğitim, Rağbet 

Yayınları, İstanbul 1999.  

Er, Hamit:  “Osmanlı Devleti’nde Eğitim ve Çağdaşlaşma 

Çabaları”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi, c. 3, 

sayı: 1, 2003, s. 211-215. 

Erat, Muhammet:  “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’deki Ermeniler’in 

Faaliyetleri (1923-1945)”, ÇOMÜ Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi, c. 5, sayı: 2, 2020, s.295-328. 

Ercan, Yavuz:  “Osmanlı Devleti’nde Müslüman Olmayan Topluluklar 

(Millet Sistemi)”, Yeni Türkiye, c. 6, sayı: 32, Ankara 

2000, s. 336-406. 

Ercan, Yavuz:  Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler: Kuruluştan 

Tanzimat’a Kadar Sosyal, Ekonomik ve Hukuki 

Durumlar, Turhan Kitabevi Yay., Ankara 2001.  

Erdem, Ali Rıza Erdem - 

Sarpkaya, Ruhi:  

“Eğitim Sistemimizin Yetiştirmek İstediği İnsan Tipi 

Açısından Eğitim Denetimimizin İrdelenmesi”, E-

Journal of New World Sciences Academy, 2010, 

Volume: 5, No: 4, 2010, s.1793-1812. 

Erdoğan, Birsen:  “Uluslararası Hukukta Azınlık Haklarının Korunması, 

BM ve Avrupa Sistemlerinin İncelenmesi”, Türkiye’de 

İnsan Hakları, (Yay. haz: Oya Çitçi), TODAİE 

Yayınları, Ankara 2000. 

Erdost, Muzaffer İlhan:  Azınlıklar Sorunu, Onur Yayınları, İstanbul 2005. 

Ergün, Mustafa:  Atatürk Devri Türk Eğitimi, Ocak Yayınları, Ankara 

1997. 

Ergün, Mustafa:  “Cumhuriyet Eğitiminin Genel Değerlendirmesi”, Milli 

Eğitim Dergisi, sayı:139,  1998, s.10-12. 

Ergün, Ömer:  Lozan’daki Azınlık Anlayışı ve Süryaniler, Orient 

Yay. Ankara 2005. 



183 

Erken, Baki:  “Hukuki Temelde Türkiye’de Zorunlu Din Dersi”, 

Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, c. 28, 

sayı: 1, 2020, s.237-263. 

Erdoğan, Birsen:  “Uluslararası Hukukta Azınlık Haklarının Korunması, 

BM ve Avrupa Sistemlerinin İncelenmesi”, Türkiye’de 

İnsan Hakları, (yay. haz: Oya Çitçi), TODAİE 

Yayınları, Ankara 2000. 

Erdoğdu, Teyfur:  “Maarif-i Umumiyye Nezareti Teşkilâtı - I”, Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi, c. 51, sayı: 1, 1995, s. 183-

247. 

Ergin, Osman Nuri:  Türkiye Maarif Tarihi, c. 1-2, Eser Neşriyat, İstanbul 

1977. 

Ergün, Mustafa:  II. Meşrutiyet Devrinde Eğitim Hareketleri (1908-

1914), Ocak Yayınları, Ankara 1996. 

Ergün, Ömer:  Lozan’daki Azınlık Anlayışı ve Süryaniler, Orient 

Yayınları, Ankara 2005. 

Erkan, Pınar:  “Tanzimat’tan Cumhuriyete Galata-Şişli 

Güzergâhındaki Gayrimüslim Cemaat Okulları”, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Teknik 

Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul 2011. 

Ersan, Mehmet:  “Türk-Ermeni İlişkileri (XI.-XIII. Yüzyıllar)”, Tarihte 

Türkler ve Ermeniler (Ortaçağ), (Ed: Mehmet Metin 

Hülagü vd.), c. 2, TTK. Yay. Ankara 2014, s.161-202. 

Ertuğrul, Halit:  Azınlık ve Yabancı Okulları ve Türk Toplumuna 

Etkileri, Nesil Yay., İstanbul 1998. 

Ertürk, Selahattin:  Eğitimde Program Geliştirme, Yelkentepe Yayınları, 

Ankara 1982. 

Eryılmaz, Bilal:  Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslim Tebaanın 

Yönetimi, Risale Yayınları, İstanbul 1990. 

Eryılmaz, Bilal:  Osmanlı Devleti’nde Millet Sistemi, Ağaç Yayınları, 

İstanbul 1992. 



184 

Eryılmaz, Bilal - Bektaş, 

Mücahit:  

“Lozan Perspektifinden Türkiye’de Azınlık Politikaları 

(1923-2016)”, Marmara Üniversitesi Siyasal 

Bilimler Dergisi, c. 5, sayı: 2, 2017, s. 25-50. 

Eyyüpoğlu, İsmail: “Tanzimat'tan Birinci Dünya Savaşına Kadar Osmanlı 

Devleti'nde Azınlık Problemi”, Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, sayı: 11, 

1999, s. 247-264. 

Fendoğlu, Hasan Tahsin:  “Amerika Birleşik Devletinin Misyonerleri ve Osmanlı 

Devleti”, Türkler, c. 14, (ed. Hasan Celal Güzel), Yeni 

Türkiye Yayınları, Ankara 2002, s. 189-196.  

Furat, Ayşe Zişan:  “Din Eğitimi Ekseninde Türkiye’de Medya ve Din 

Araştırmaları”, Medya ve Din Araştırmaları Dergisi, 

c. 2, sayı: 1, 2019, s. 29-51. 

Göçek, Fatma Müge:  “Türkiye’de Çoğunluk, Azınlık ve Kimlik Anlayışı”, 

Türkiye’de Çoğunluk ve Azınlık Politikaları: AB 

Sürecinde Yurttaşlık Tartışmaları, TESEV 

Yayınları, İstanbul 2005, s.64-78. 

Gök, Fatma:  Vatandaşlık ve İnsan Hakları Eğitimi Ders 

Kitapları, Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih 

Vakfı Yayınları, İstanbul 2003. 

Gökçe, Feyyat  - Oğuz, Nilüfer:  “Azınlık ve Yabancı Okulların Osmanlı-Türk Eğitim 

Sistemine Olan Etkileri”, International Congress on 

Intercultural Dialogue and Education 8-11 October 

2009, (ed. Prof. Dr. Abdülkadir Çüçen), Uludağ 

Üniversitesi Yayınları, Bursa 2009, s.70-86.   

Göyünç, Nejat:  “Osmanlı Devletinde Ermeniler Hakkında”, Osmanlı, 

c.2, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, s. 147-152. 

Göyünç, Nejat:  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermeniler”, Türkler, (ed. 

Hasan Celal Güzel vdğr.), c.10, Yeni Türkiye Yayınları, 

Ankara 2002, s.233-250. 



185 

Güler, Ali:  Osmanlı’dan Cumhuriyete Azınlıklar, Tamga 

Yayınları, Ankara 2000. 

Güler, Ali:  “Osmanlı Devletinde Bir Gayrimüslim Unsur Olarak 

Ermeniler’in Din-ibadet, Eğitim-Öğretim Hürriyetleri”, 

Prof. Dr. Kazım Yaşar Kopraman’a Armağan, 

Ankara 2003, s. 763-778. 

Güleryüz, Naim:  “Alliance İsraelite Okulları”, Dünden Bugüne 

İstanbul Ansiklopedisi, c.7, Tarih Vakfı Yayınları, 

İstanbul 1994, s. 206-208. 

Güllü, Ramazan Erhan:  “Lozan Antlaşması Sonrası Türkiye’nin Azınlıklara 

Yönelik Politikaları”, Avrasya İncelemeleri Dergisi, c. 

7, sayı: 2, 2018, s. 268-298. 

Gülsoy, Ufuk:  “Islahat Fermanı”, DİA, c. 19, TDV. Yayınları, İstanbul 

1999, s. 185-190. 

Gündüz, Aslan:  Milletlerarası Hukuk ve Milletlerarası Teşkilâtlar 

Hakkında Temel Metinler, Beta Yay., 2. bsk., İstanbul 

1994. 

Gündüz, Şinasi:  Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınları, 2. bsk. Ankara 

2017. 

Gündüz, Şinasi - Aydın, 

Mahmut:  

Misyonerlik, Kaknüs Yayınları, İstanbul 2002. 

Gürün, Kamuran: Ermeni Dosyası, TTK. Yayınları, Ankara 1985. 

Güven, Dilek:  Cumhuriyet Dönemi Azınlık Politikaları ve 

Stratejileri Bağlamında 6-7 Olayları, İletişim 

Yayınları, İstanbul 2006. 

Halaçoğlu,  Ahmet:  “XIX.  Yüzyıl Sonlarında Osmanlı Devleti’nde 

Yaşayan Ermeniler’in Evlerinde Ermeni Milliyetçiliği 

Hakkında Ele Geçirilen Dokümanlar ve Bunun Ermeni 

Milliyetçiliğinin Yayılmasındaki Etkileri”, 

Hoşgörüden Yol Ayrımına Ermeniler, c. 1, Erciyes 

Ün. Yayınları, Kayseri 2009, s.129-152. 



186 

Halaçoğlu, Yusuf vdğr.:  Ermeniler: Sürgün ve Göç, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara 2004. 

Hanilçe, Murat - Tekinsoy, 

Yunus Emre (ed.):  

Osmanlı'dan Cumhuriyet'e Türkiye'de Misyonerler 

ve Faaliyetleri, Kitabevi Yayınları, İstanbul 2018. 

Haydaroğlu, İlknur Polat:  Osmanlı İmparatorluğu’nda Yabancı Okullar, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1990. 

Haydaroğlu, İlknur Polat:  “Osmanlı Devleti’nde Yabancı Okullarda Denetim Ve 

Cumhuriyet Dönemine Yansımaları”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, c. 25, sayı: 39, 2006, s. 149-

160. 

Hekimoğlu, Mehmet Merdan:  Uluslararası İnsan Hakları Hukuku Açısından 

Azınlık Hakları ve Türkiye, Detay Yay. Ankara 2007. 

Hesapçıoğlu, Muhsin:  “Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Eğitim Politikası 

ve Felsefesi”, Marmara Ün. Atatürk Eğitim 

Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, sayı:29, 2009, 

s.121-138. 

İbrahimoğlu, Zafer: “Gayrimüslim Azınlıklara Göre Türkiye’de 

Vatandaşlık ve Vatandaşlık Eğitimi”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Ün. Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, İstanbul 2014. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin:  “Gayrimüslim Cemaatlerin Eğitim Faaliyetleri”, 

Osmanlı Medeniyeti Tarihi -1, Feza Gazetecilik A.Ş. 

Yayınları, İstanbul 1990. 

İnalcık, Halil:  “İmtiyazat”, DİA. c. 22, TDV Yayınları, İstanbul 2000, 

s. 245-252.  

İnanç, Zeri:  Uluslararası Belgelerde Azınlık Hakları, Ütopya 

Yayınları, Ankara 2004. 

İpek, Nurdan:  “Millet Sistemi İçinde Ermeniler”, Hoşgörü 

Toplumunda Ermeniler, c. 3, Erciyes Üniversitesi 

Yayınları, Kayseri 2007, s. 421-436. 



187 

İskefiyeli, Zeynep:  “Ermeni Kimliğinin Oluşumunda Din Faktörü: 

Hıristiyanlık, Kilise ve Misyonerler”, Akademik 

Araştırmalar Dergisi, c. 2, sayı:1, 2007, s. 231-255.  

İzmirli, Lale Ayhan:  “Çözülemeyen Problem; Cemaat (Azınlık) Vakıflarının 

Taşınmaz Mal Edinmesi”, TESAM Akademi Dergisi, 

c. 5, sayı: 1, 2018, s. 97-135. 

Kaboğlu, İbrahim:  “İnsan Hakları, Azınlık Hakları ve Türkiye”, Ulusal, 

Ulusalüstü ve Uluslararası Hukukta Azınlık Hakları 

(Birleşmiş Milletler, Avrupa Birliği, Avrupa 

Konseyi, Lozan Antlaşması), İstanbul Barosu 

Yayınları, İstanbul 2002, s. 17-28. 

Kamer, S. Tunay:  “Türk Eğitim Sisteminde Karma Eğitim Yapan Azınlık 

Okulları Üzerine Tarihi Araştırma”, I. Uluslararası 

İktisat, İşletme ve Sosyal Bilimler Kongresi (18-20 

Ekim 2019), Karabük Üniversitesi Yayınları Karabük 

2019, s. 36-47. 

Karadağ, Nermin Funda:  “Tanzimat’tan Sonra Osmanlı Devleti’nde Azınlıkların 

Hukuki Statüsü”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Kırıkkale Üniversitesi SBE., Kırıkkale 2010.  

Karasandık, Özlem:  “Ayrılıkçı Ermeni Siyasal Örgütlerine Karşı Osmanlı 

Devletinin İlk Önlemleri”, ERAREN Dergisi, sayı: 16-

17, 2004-2005, s. 32-44. 

Karataş, Ali İhsan:  “Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslimlere Tanınan Din ve 

Vicdan Hürriyeti”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. 15, sayı: 1, 2006,s. 267-284 

Karpat, Kemal:  Osmanlı'da Değişim, Modernleşme ve Uluslaşma, 

(çev. Dilek Özdemir), İmge Kitapevi, İstanbul 2006.    

Kaştan, Yaşar:  “Cumhuriyet Döneminde Nüfus Hareketlerinin 

Fonksiyonu”, Atatürk Üniversitesi SBE. Dergisi, c.7, 

sayı: 1, 2006, s. 65-76. 



188 

Kaya, Ayhan - Tarhanlı, Turgut:  “Türkiye’de Azınlıklar ve Anayasal Yurttaşlık”, 

Türkiye’de Çoğunluk ve Azınlık Politikaları - AB 

Sürecinde Yurttaşlık Tartışmaları, TESEV 

Yayınları, İstanbul 2005. 

Kaya, Nurcan:  Türkiye’nin Eğitim Sisteminde Azınlıklar, İstanbul 

2009. 

Kaya, Nurcan  - Somel, Selçuk 

Akşin:  

Geçmişten Günümüze Azınlık Okulları: Sorunlar ve 

Çözüm Önerileri, c. 3, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 

2013. 

Kaya, Önder:  İmparatorluktan Cumhuriyete Azınlıklar, Kronik 

Kitap Yay., İstanbul 2017. 

Kaymak, Özgür:  İstanbul’da Az(ınlık) Olmak: Gündelik Hayatta 

Rumlar, Yahudiler, Ermeniler, Libra Yayıncılık, 

İstanbul 2017. 

Kaymakcan, Recep:  “Türkiye’de Din Eğitimi Politikaları Üzerine 

Düşünceler”, EKEV Akademi Dergisi, sayı: 27, 2006, 

s. 21-36. 

Kazıcı, Ziya:  “Osmanlılar’da Hoşgörü”, Türkler, (ed. Hasan Celal 

Güzel vdğr.), c.10, Ankara 2002, s.221-232. 

Kemaloğlu, Muhammet:  “Türkiye Selçuklularında Gayr-ı Müslim Tebaa ile 

Kurulan Sosyal İlişkiler”, Mehmet Akif Ersoy SBE. 

Dergisi, c. 4, sayı: 7, 2012, s. 168-185. 

Kenanoğlu, Mustafa Macit:  Osmanlı Millet Sistemi, Klasik Yayınları, İstanbul 

2001. 

Kenanoğlu, Mustafa Macit:  “Osmanlı İmparatorluğu'nda Gayrimüslimlerin Eğitimi 

Üzerine”, Türkiye Araştırmaları Literatürü Dergisi, 

c.6, sayı: 12, 2008, s. 181-205. 

Kesgin, Safiye:  “Cumhuriyet Dönemi Örgün Eğitim Kurumlarında 

Ahlak Eğitimi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. 52, sayı: 1, 2011, s. 209-238. 



189 

Keskin, Funda: “Azınlıklar Konusu”, Yaşayan Lozan, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara 2003, s. 213-263. 

Keskinkılıç, Erdoğan:  “İstanbul’da Gayrimüslim Okulları”, Antik Çağ’dan 

XXI. Yüzyıla İstanbul Ansiklopedisi, c. 9, İSAM 

Yayınları, İstanbul 2015, s. 180-191.  

Keyifli, Şükrü:  “Eğitim ve Din Eğitimi”, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 13, sayı:2, 2013, s. 103-

126. 

Kılıç, Davut:  Osmanlı Ermenileri Üzerine Araştırmalar, Manas 

Yay., Elazığ 2007. 

Kılıç, Remzi:  “Osmanlı Türkiye’sinde Azınlık Okulları”, Türk 

Kültürü Dergisi, sayı:431, 1999, s. 151-159. 

Kılıç, Remzi: “Osmanlı Yönetiminde XIX. Yüzyıl Ermeni Okulları 

ve Faaliyetleri”, Hoşgörü Toplumunda Ermeniler, c. 

4, Erciyes Üniversitesi Yay., Kayseri 2007, s.79-88. 

Kılıç, Remzi:  “Misyonerlik ve Türkiye’ye Yönelik Misyoner 

Faaliyetler”, Türklük Bilimi Araştırmaları, sayı: 19, 

2008, s. 327-342.  

Kılınç, Doğan:  Azınlık Hakları, Yetkin Yay., Ankara 2013. 

Kızılkaya, Ahmet:  “Ekonomik ve Siyasal Boyutlarıyla Varlık Vergisi”, 

Uluslararası Emek ve Toplum Dergisi, c. 5, sayı: 12, 

2016, s. 84-95. 

Kocabaşoğlu, Uygur:  Kendi Belgeleriyle Anadolu’daki Amerika, Arba 

Yayınları, İstanbul 1989. 

Koçak, Cemil:  “Tanzimat’tan Sonra Özel ve Yabancı Okullar”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, 

c. 2, İletişim Yay. İstanbul 1985, s.485-494. 

Koçer, Hasan Ali:  Türkiye’de Modern Eğitimin Doğuşu ve Gelişimi 

(1773-1923), MEB. Yayınları, İstanbul 1992. 

Koçoğlu, Yahya:  Türkiye’de Gayrimüslim Hayatlar, Metis Yay, 

İstanbul 2003. 



190 

Kodaman, Bayram:  Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi, TTK Yayınları, 

Ankara 1999. 

Komisyon:  Dünden Bugüne Özel Öğretim Kurumları 1, Özel 

Okullar, MEB Yayınları, Ankara 1991. 

Komisyon:  Azınlık ve Yabancı Okulların Denetiminde Göz 

Önünde Bulundurulacak Esaslar, MEB. Yayınları, 

Ankara 1994. 

Komisyon:  Milli Eğitim ile İlgili Mevzuat, c. 1-2, MEB. 

Yayınları, Ankara 2003.  

Komisyon:  Türkiye’de Din ve Eğitim: Son Dönemdeki 

Gelişmeler ve Değişim Süreci, Sabancı Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul 2011. 

Komisyon:  Eğitim Sisteminde Din Öğretiminin Rolü, Yurttaşlık 

Derneği Yay. İstanbul 2016. 

Kulaksızoğlu, Adnan - Çakar, 

Murat - Dilmaç, Bülent: 

 “Türkiye'de ve Dünyada Özel Okulların Yapısı ve 

İşlevi”, Marmara Ün. Atatürk Eğitim Fakültesi 

Eğitim Bilimleri Dergisi, sayı: 11, 1999, s. 219-232. 

Kuran, Ercüment:  “Tarihte Türkler ve Ermeniler”, Osmanlıdan 

Günümüze Ermeni Sorunu, (ed. Hasan Celal Güzel), 

Yeni Türkiye Yay. Ankara 2001, s. 39-46. 

Kurubaş, Erol:  Asimilasyondan Tanınmaya Uluslararası Alanda 

Azınlık Sorunları ve Avrupa Yaklaşımı, Asil Yayın 

Dağıtım, Ankara 2004. 

Kuşcu, Turan Bilge:  “Din Eğitiminin Hukuki Temelleri”, Kahramanmaraş 

Sütçü İmam Ün. İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 26, 

2016, s. 223-254. 

Küçük, Abdurrahman: “Gregoryan Ermeni Kilisesinin Oluşması ve Konsil 

Kararları Karşısındaki Tutumu”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 35, 1996, s. 117-154. 

Küçük, Abdurrahman - Küçük, 

Mehmet Alparslan:  

Dini Azınlıklar ve Türk Hoşgörüsü, Berikan 

Yayınevi, Ankara 2019. 



191 

Küçük, Cevdet:  “Osmanlılarda Millet Sistemi ve Tanzimat”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, 

c. 4, İletişim Yayınları, İstanbul 1985, s. 1007-1024. 

Küçük, Cevdet:  “Osmanlı Devleti'nde Millet Sistemi”, Osmanlı, c. 4, 

Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, s. 208-216. 

Küçükçayır, Gülnur Ak - 

Cemaloğlu, Necati: 

 “Türkiye’de Geçmişten Günümüze Özel Okullar ve 

Uygulanan Politikalar Üzerine Bir Araştırma,” Eğitim 

Yönetimi Araştırmaları, (ed. Kolektif),  Pegem 

Akademi Yayınları, Ankara 2017, s. 87-99. 

Macar, Elçin:  Cumhuriyet Dönemi İstanbul Rum Patrikhanesi, 

İletişim Yay., İstanbul 2003.   

Maksudyan, Nazan:  “Amerikan Kaynaklarında Merzifon Anadolu 

Koleji’nin Kısa Tarihçesi”, Kebikeç Dergisi, sayı: 36, 

2013, s. 131-154. 

MEB:  Sosyal Bilgiler Dersi Öğretim Programı, Temel 

Eğitim Genel Müdürlüğü, Ankara 2017. 

MEB:  Şehrimiz Dersi Öğretim Program, Temel Eğitim 

Genel Müdürlüğü, Ankara 2017. 

MEB:  2017 Ortaokul Temel Dini Bilgiler (İslam 1-2) Dersi 

Öğretim Programı, Din Öğretimi Genel Müdürlüğü, 

Ankara 2017. 

MEB:  2017 İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi 

(4, 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar) Öğretim Programı ve 

Kılavuzu, Din Öğretimi Genel Müdürlüğü, Ankara 

2017. 

MEB:  2018 (4 ve 8. Sınıflar) Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Dersi Öğretim Programı, Din Öğretimi Genel 

Müdürlüğü,  Ankara 2018. 

MEB:  2018 (9 ve 12. Sınıflar) Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Dersi Öğretim Programı, Din Öğretimi Genel 

Müdürlüğü, Ankara 2018. 



192 

Meray, Seha Lütfi:  Lozan Barış Konferansı: Tutanaklar Belgeler, c. 1, 

2, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2001. 

Metin, Erhan:  Türk Ders Kitaplarında Ermeniler: 

Cumhuriyet’ten Günümüze, TEPAV Yayınları, 

Ankara 2015. 

Mutlu, Server:  “Osmanlı Nüfusu”, Türk-Ermeni İhtilafı: Makaleler, 

(ed. Hikmet Özdemir), TBMM Yayınları, Ankara 2007, 

s. 352-397. 

Mutlu, Şamil:  Osmanlı Devletinde Misyoner Okulları, Gökkubbe 

Yay. 2. bsk., İstanbul 2005. 

Müezzinoğlu, Ersin:  “Ermeni Azınlık Okullarının Ermeni Milliyetçiliğinin 

Doğuşundaki Rolü”, Hoşgörüden Yol Ayrımına 

Ermeniler, c.  2, Erciyes Ün. Yayınları, Kayseri 2009, 

s. 87-110. 

Mülayim, Ahmet:  “Azınlık Okulları”, Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi, c.1, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 

1994, s. 396-397. 

Mülayim, Ahmet:  “Rum Okulları”, Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi, c. 6, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 

1994, s. 347-350. 

Nazıroğlu, Bayram Ali:  “Din Eğitiminde Temel Kavramlar ve Bilimselleşme”, 

Din Eğitimi, (ed. Bayram Ali Nazıroğlu - İbrahim 

Turan), Bilay Yayınları, Ankara 2020, s.15-34. 

Okutan, Mustafa Çağatay:  “Teori ve Uluslararası Metinlerde Azınlık Tanımı", 

Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, c. 59, sayı: 2, 2004, 

s. 59-75.  

Okutan, Mustafa Çağatay:  Tek Parti Döneminde Azınlık Politikaları, Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2009. 

Oran, Baskın:  Küreselleşme ve Azınlıklar, İmaj Kitapevi, Ankara 

2001. 

Oran, Baskın:  Türkiye’de Azınlıklar, İletişim Yay. İstanbul 2010. 



193 

Ortaylı, İlber:  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Millet”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, c. 4, İletişim 

Yayınları, İstanbul 1994, s. 996-1001. 

Ortaylı, İlber:  “Millet (Osmanlılar’da Millet Sistemi)”, DİA., c. 30, 

TDV Yayınları,  İstanbul 2005, s. 66-70. 

Ortaylı, İlber:  Türkiye'nin Yakın Tarihi, Timaş Yayınları, İstanbul 

2012.  

Ovadya, Silivya:   “Yahudi Okulları”, Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi, c.7, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 

1994, s. 402-403. 

Öcal, Mustafa:  “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Din Eğitimi ve 

Öğretimi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sayı: 7, 1998, s. 241-268. 

Öke, Mim Kemal:  Osmanlı İmparatorluğu, Azınlıklar ve Himaye 

Sistemi”, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 

Çağrı Yay. c. 12, İstanbul 1993, s. 203-207. 

Öktem, Akif Emre:  Uluslararası Hukukta İnanç Özgürlüğü, Liberte 

Yayınevi, Ankara 2002. 

Öktem, Akif Emre:  “Yeni Vakıflar Kanununun Cemaat Vakıflarına İlişkin 

Hükümleri Hakkında Uluslararası Hukuk Açısından 

Bazı Gözlemler”, Anayasa Hukuku 2, Yetkin 

Yayınları, Ankara 2008, s. 547-577. 

Öksüz, Hikmet:  “Lozan Antlaşması’nda Azınlıklar Meselesi”, Türk 

Yurdu Dergisi, sayı:122, 1997, s. 87-90. 

Öksüz, Melek:  “Osmanlı Topraklarında Hukuki Statü Arayışı ve Varlık 

Mücadelesinde Amerikan Kurumları”, History 

Studies, c. 2, sayı: 1, 2010, s. 147-187. 

Önder, Mustafa: “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretiminin Temelleri 

Üzerine”, Dergiabant İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2013, sayı:1, s. 24-40. 



194 

Öntuğ, Mustafa Murat:  “Osmanlı Devleti’nin Ermeni Mektepleri Üzerindeki 

Denetimi”, Hoşgörü Toplumunda Ermeniler, c.  3, 

Erciyes Üniversitesi Yay. Kayseri 2007, s. 311-328. 

Öntuğ, Mustafa Murat:  “Ermeni Mektepleri ve Ulusal Kimlik Oluşumu”, 

Hoşgörüden Yol Ayrımına Ermeniler, c. 3, Erciyes 

Üniversitesi Yay., Kayseri 2009, s. 263-288. 

Örtlek, Muhammet:  “Türkiye’de Etnik Azınlıklara Yönelik Yaklaşımlar”, 

Hukuk ve İktisat Araştırmaları Dergisi, c. 6, sayı: 2, 

2014, s. 15-30. 

Öz, Ayhan:  “Heyet‐i İlmiye Toplantıları ve Millî Eğitim 

Şûralarında Din Eğitimi”, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 16,  sayı: 29, 2014, s. 

129-156. 

Özbek, Nimet:  Türkiye’deki Yabancıların Öğrenim ve Öğretim 

Özgürlüğü, Mülkiyeliler Birliği Vakfı Yayınları, 

Ankara 2000. 

Özcan, Azmi:  "Osmanlıcılık", DİA., c. 33, TDV Yayınları, İstanbul 

2007, s. 485-487. 

Özcan, Tuğrul:  Osmanlı Gayrimüslim Cemaat ve Yabancı 

Okulları, Gece Kitaplığı Yayınları, Ankara 2017. 

Özçelik, Sevgi: Öğretmenler, Öğrenciler, Veliler ve STK’lar 

Açısından Eğitim Sisteminde Din Öğretiminin Rolü, 

Yurttaşlık Derneği Yay. İstanbul 2016.     

Özdek, Yasemin:  Uluslararası Politika ve İnsan Hakları, Öteki 

Yayınevi, Ankara 2000. 

Özdemir, Hakan:  “Osmanlı İdaresinin Ermeni Okullarına Yaklaşımı 

(1878-1900)”, Tarih Okulu dergisi, sayı:13, 2012, s. 

115-148. 

Özdoğan, Günay Göksu vdğr.:  Türkiye’de Ermeniler Cemaat-Birey-Yurttaş, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2009. 



195 

Özel, Ahmet:  “Gayrimüslim”, DİA., c. 13, TDV. Yayınları, İstanbul 

1996, s. 418-427. 

Özel, Sibel:  “Lozan Antlaşması ve Azınlık Hukuku Çerçevesinde 

Fener-Rum Patrikhanesinin Hukuki Konumu, “Avrupa 

Araştırmaları Dergisi, c. 14, sayı: 1, 2006, s. 39-65.  

Özkan, Feriha:  “Atatürk’ün Laiklik Anlayışının Eğitim Sistemimizdeki 

Yansımaları (1919-1938)”, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Dumlupınar Üniversitesi SBE. Kütahya 

2006. 

Özkaya, Necdet:  “Özel Eğitim Kurumlarının Eğitim Sistemimizdeki ve 

Sosyoekonomik Yapı İçindeki Yeri”, Türkiye ve 

Dünyada Özel Eğitim Kurumlarının Yeri ve Önemi 

(14 Ekim 1992), İTO Yayınları, İstanbul 1993, s. 7-22. 

Özkaya, Yücel:  “Cumhuriyet‘in İlanı ve Rejim Olarak Eğitime 

Katkıları”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, c. 19, 

sayı:56, 2003 s. 471-481. 

Özpolat, Vahap:  “Öğretmenlerin Mesleki Önceliklerinde Öğrenci 

Merkezli Eğitim Yaklaşımının Yeri”, Milli Eğitim 

Dergisi, c. 43, sayı: 200, 2013, s. 5-27. 

Öztürk, Cemil - Gündüz, 

Mustafa:   

“Cumhuriyet Döneminde İstanbul’da Eğitim”, Antik 

Çağ’dan XXI. Yüzyıla İstanbul Ansiklopedisi, c. 9, 

İSAM Yayınları, İstanbul 2015, s. 206-251.  

Öztürk, İbrahim Sadi:  Mondros, Sevr ve Lozan Antlaşmaları, ATO. Yay., 

Ankara 2004.  

Öztürk, Nazif:  Azınlık Vakıfları, Altın Küre Yay. Ankara 2003. 

Özyılmaz, Emre:  Heybeliada Ruhban Okulu, Tamga Yayınları, Ankara 

2000. 

Pamukciyan, Kevork:  Biyografileriyle Ermeniler, Aras Yayıncılık, İstanbul 

2003. 

Parladır, Selahattin:  Din Eğitimine Bilimine Giriş, Anadolu Matbaacılık, 

İzmir 1996. 



196 

Pur, Hüseyin Perviz:  Varlık Vergisi ve Azınlıklar, Eren Yay, İstanbul 2007. 

Sağırlı, Abdurrahman: “Ermenileri Katolikleştirme Çabaları”, Hoşgörü 

Toplumunda Ermeniler, c. 1, Erciyes Üniv. Yayınları, 

Kayseri 2007, s.147-160. 

Sakaoğlu, Necdet:  Osmanlıdan Günümüze Eğitim Tarihi, Bilgi 

Üniversitesi Yay. İstanbul 2003. 

Sakin, Orhan:  Osmanlı’da Etnik Yapı ve 1914 Nüfusu, Ekim 

Yayınları, İstanbul 2008. 

Saracaloğlu, Asuman Seda:  Eğitimde Program Geliştirme ve Değerlendirme, 

Pegem Yayınları, Ankara 2018. 

Saraçlı, Murat:  Avrupa Birliği ve Türkiye’de Azınlıklar, Lotus 

Yayınları, Ankara 2006. 

Saydam, Abdullah:  “Osmanlı Düzeninin Çökmesinin Ayrılıkçı Hareketlere 

Olan Etkisi: Ermeni Milleti Örneği”, Hoşgörüden Yol 

Ayrımına Ermeniler, c.1, Erciyes Ün. Yayınları, 

Kayseri 2009, s. 59-97. 

Seropyan, Vağarsak:  “Ermeni Okulları”, Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi, c.3, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 

1994, s. 187. 

Sevinç, Necdet:  Osmanlı’dan Günümüze Misyoner Faaliyetleri, 

Bilgeoğuz Yayınları, 7. bsk., İstanbul 2009. 

Sezer, Ayten:  Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (1923-1938), 

TTK Yay. Ankara 1999. 

Sezer, Ayten:  “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Misyonerlerin 

Türkiye’deki Eğitim ve Öğretim Faaliyetleri”, 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, c. 

16, (özel sayı), 1999, s.169-183. 

Sezer, Ayten:  “Osmanlı Devletinde Misyonerlik Faaliyetleri,” 

Osmanlı, c. 2, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, s. 

181-191. 



197 

Sezer, Ayten: “Atatürk Dönemi Eğitim Politikası”, Türk Yurdu, c. 

20, sayı: 160, 2000, s.113-118. 

Sezer, Ayten:  “Ermeni Meselesinde Misyonerlerin Rolü”, Türk 

Kültürü, sayı: 467, 2002, s.129-138. 

Shaw, Stanford:  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Azınlıklar Sorunu”, (çev. 

Ahmet Günlük), Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, c. 4, İletişim Yayınları, 

İstanbul 1985, s.1002-1006. 

Sofuoğlu, Adnan:  Fener Rum Patrikhanesi ve Siyasi Faaliyetleri, 

Turan Yayıncılık, İstanbul 1996. 

Somel, Selçuk Akşin: “Cemaat Mektepleri ve Yabancı Misyoner 

Okulları”,Osmanlı Uygarlığı 1,  Kültür Bakanlığı 

Yay., İstanbul 2003, s. 387-401. 

Somel, Selçuk Akşin:  “Osmanlı Ermeniler’inde Kültür Modernleşmesi, 

Cemaat Okulları ve Abdülhamid Rejimi”, Tarih ve 

Toplum: Yeni Yaklaşımlar, sayı: 5, 2007, s. 71-92. 

Somel, Selçuk Akşin:  Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi (1839-1908), 

İletişim Yayınları, İstanbul 2010.  

Somel, Selçuk Akşin:  “Abdülhamid Devri Eğitim Sistemine Genel Bir 

Bakış”, Sultan 2. Abdülhamid ve Dönemi, (ed. 

Coşkun Yılmaz), Sultanbeyli Belediyesi Yayınları, 

İstanbul 2012, s. 147-152. 

Somel, Selçuk Akşin:  Gayrimüslim Okulları Nasıl Azınlık Okulu Oldu? 

Tarih Vakfı Yay., İstanbul 2013. 

Sonyel, Salahi R:  Tanzimat ve Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Gayrimüslim Uyrukları Üzerindeki Etkileri, TTK. 

Yayınları, Ankara 1994. 

Sonyel, Salahi R:   “Hıristiyan Azınlıklar ve Osmanlı Devletinin Son 

Devri”, Osmanlı, c. 2, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 

1999, s. 142-147. 



198 

Soysal, İsmail:  Türkiye’nin Siyasal Andlaşmaları (1920-1945), c. 1,  

Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2000. 

Şahin, Gürsoy:   “Türk Ermeni İlişkilerinin Bozulmasında Amerikalı 

Misyonerlerin Rolleri Üzerine Bir İnceleme”, Afyon 

Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, c. 6, 

sayı:1/Ermeni Özel Sayısı, 2005, s. 184-207. 

Şahin, Hayrettin:  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermenilere Verilen Hak 

ve İmtiyazlar”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. 2, sayı: 19, 2014, s. 81-99. 

Şehirli, Y. Atilla: “Osmanlı Devleti’nde İhtilalci Ermeni Cemiyetlerinin 

Faaliyetleri ve Osmanlı Devleti’nin Aldığı Tedbirler”, 

Dünden Bugüne Türk-Ermeni İlişkileri, Nobel 

Yayınları, Ankara 2003, s. 253-264. 

Şeker, Mehmet:  “Selçuklular ve Osmanlılar Döneminde Ermeniler ile 

Bir Arada Yaşama Örneği”, Tarihte Türkler ve 

Ermeniler (Birlikte Yaşama Kültürü), (ed. Metin 

Hülagü vdğr.), c. 3, TTK. Yay., Ankara 2014, s.149-

166. 

Şengül, Serdar:  “Medreseden Okula Osmanlı-Cumhuriyet 

Modernleşmesi”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce: Dönemler ve Zihniyetler, (ed. T. Bora - M. 

Gültekingil), İletişim Yayınları, İstanbul 2009, s. 634-

650. 

Şentürk, Recep:  “Millet”, DİA. c. 30, TDV Yayınları, İstanbul 2005, s. 

64-66. 

Şimşek, Eyüp:   “Çok Partili Dönemde Yeniden Din Eğitimi ve 

Öğretimine Dönüş Süreci (1946-1960)”, Atatürk Ü. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, sayı: 49, 

2013, s. 391-414. 

Şişman, Adnan:  XX. Yüzyılın Başlarında Osmanlı Devletinde 

Yabancı Devletlerin Kültürel ve Sosyal 



199 

Müesseseleri, Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 

Ankara 2006. 

Şişman, Mehmet:  Türk Eğitim Sistemi ve Okul Yönetimi, Pegem 

Akademi Yayınları, 11. bsk., Ankara 2019.Tansel, 

Selahattin: Mondros’tan Mudanya’ya Kadar, c. 1, 

MEB Yayınları, İstanbul 1991. 

Taşdemir, Hakan - Saraçlı, 

Murat:  

“Avrupa Birliği ve Türkiye Perspektifinden Azınlık 

Hakları Sorunu”, Uluslararası Hukuk ve Politika 

Dergisi, c. 2, sayı: 8, 2007, s. 25-35. 

Taşdemirci, Ersoy:  “Türk Eğitim Tarihinde Azınlık Okulları ve Yabancı 

Okulları”, Erciyes Üniversitesi SBE. Dergisi, sayı: 10, 

2001, s.13-28.  

Taşkın, Pelin: “5580 Sayılı Özel Öğretim Kurumları Kanunu ve 

Getirdiği Yenilikler”, Ankara Barosu dergisi, sayı: 68, 

2010, s. 159-178. 

Tekeli, İlhan:  “Tanzimat’tan Cumhuriyete Eğitim Sistemindeki 

Değişmeler”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye 

Ansiklopedisi, c. 2, İletişim Yayınları, İstanbul 1985, 

s.459-75. 

Tekeli, İlhan:  “Osmanlı İmparatorluğu’ndan Günümüze Eğitim 

Kurumlarının Gelişimi”, Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi, c. 3, İletişim Yayınları, 

İstanbul 1983, s. 653-658. 

Tekeli, İlhan - İlkin, Selim: Osmanlı İmparatorluğu’nda Eğitim ve Bilgi Üretim 

Sisteminin Oluşumu ve Dönüşümü, TTK. Yayınları, 

Ankara 1993. 

Tekin, İshak: “Ahlak Eğitiminde Beceri Merkezli Öğrenme”, 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, sayı: 20 (Özel Sayı), 2019, s. 259-287. 



200 

Temiztürk, Halil:  “Kapadokyalı Bir Kilise Babası: Aziz Basil ve 

Hıristiyanlığın Şekillenmesine Etkisi”, KTÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c. 3, sayı: 1, 2016, s. 35-61. 

Toros, Taha:  “Osmanlı İmparatorluğunda Gayrimüslim Azınlıklar”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, 

c. 4, İletişim Yayınları, İstanbul 1985, s. 1008-1011. 

Tosun, Cemal:  Din Eğitimi Bilimine Giriş, Pegem Akademi 

Yayıncılık, 10. bsk., Ankara 2020. 

Tosun, Ramazan:  Cumhuriyet ve Azınlıklar (Makaleler, İncelemeler), 

Berikan Yayınları Ankara 2009. 

Tozlu, Necmettin:  Kültür ve Eğitim Tarihimizde Yabancı Okullar, 

Akçağ Yayınları, Ankara 1991. 

Tunç, Hasan:  “Uluslararası Sözleşmelerde Azınlık Hakları Sorunu ve 

Türkiye”, Gazi Üniversitesi, Hukuk Fak. Dergisi, c. 

8, sayı: 1-2, 2004, s. 181-238. 

Turan, İbrahim:  Avrupa Birliği Sürecinde Türkiye’de Din Eğitimi 

Politikaları, İz Yay., İstanbul 2013.  

Turan, Ömer:  “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türkiye’de Protestan 

Misyonerlik Faaliyetleri”, Osmanlı, c.2, Yeni Türkiye 

Yayınları, Ankara 1999, s.204-214. 

Turan, Şerafettin:  “Lozan Antlaşması”, DİA., c. 27, TDV. Yay. İstanbul 

2003,  s. 214-216.  

Tümer, Günay:  “Din”, DİA., c. 9, TDV Yayınları, İstanbul 1994, s. 312-

320. 

Ulu, Cafer:  Türkiye Cumhuriyeti'nde Ermeniler, Atatürk 

Araştırma Merkezi Yay. Ankara 2009. 

Uluç, Özlem:  “İmparatorluktan Ulus Devlete Vatandaşlık Halleri: 

Osmanlı ve Türkiye’de Vatandaşlık Politikaları”, 

Toplum Bilimleri Dergisi, c. 6, sayı: 12, 2012, s. 1-7. 

Uras, Esat:  Tarihte Ermeniler ve Ermeni Meselesi, Belge 

Yayınları, İstanbul 1987. 



201 

Usta, Mustafa:  Türkiye’de Yüksek Din Eğitiminin Kurumsallaşma 

ve Ekolleşme Sorunları, İFAV Yayınları, İstanbul 

2001. 

Uyanık, Ercan:  II. Meşrutiyet Döneminde İttihat ve Terakkinin 

Eğitim Politikası Milli Eğitim Yay., Ankara 2000. 

Uygun, Selçuk:  “Türkiye’de Dünden Bugüne Özel Okullara Bir Bakış”, 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi 

Dergisi, c. 36, sayı: 1-2, 2003, s.107-120. 

Uzun, Turgay,  “Osmanlı Devleti’nde Toplumsal Yapı ve Ayrılıkçı 

Ermeni Hareketinin Doğuşu”, Dünden Bugüne Türk 

Ermeni İlişkileri, Nobel Yay., Ankara 2003, s.191-

204. 

Ürer, Levent:  Azınlıklar ve Lozan Tartışmaları, Derin Yayınları, 

İstanbul 2003. 

Vahapoğlu, Hidayet:  Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı 

Okulları, Boğaziçi Yayınları, İstanbul 1992.  

Varış, Fatma:  Eğitimde Program Geliştirme: Teori ve Teknikler, 

Ankara Üniversitesi Eğitim Fakültesi Yay., Ankara 

1967.   

Yaman, Ahmet:  “Zimmî”, DİA., c. 44, TDV. Yayınları, İstanbul 2013, 

s. 434-438. 

Yaşar, Necdet:  “Heybeliada Rum Ruhban Mektebi”, Dünden Bugüne 

İstanbul Ansiklopedisi, c.4, Tarih Vakfı Yayınları, 

İstanbul 1994, s. 57-58. 

Yazıcı, Fatih:  Azınlık Okullarında Tarih Eğitimi ve Çok 

Kültürlülük, Yeni İnsan Yayınevi, İstanbul 2015. 

Yediyıldız, Bahaeddin:  “Klasik Dönem Osmanlı Toplumuna Genel Bir Bakış”, 

Türkler, c.10, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2002, s. 

183-215. 



202 

Yeşilyurt, Temel - Taşdelen, 

Mehmet: 

 “Ahiret İnancının Pratik Yansımaları”, Kelam 

Araştırmaları Dergisi [Kader], c.10, sayı: 2, 2012, s. 

55-68. 

Yıldırım, M. Zeki vdğr.:  Yabancı Okullar, Azınlık Okulları ve Uluslararası 

Okullar Denetim Rehberi, Milli Eğitim Teftiş Kurulu 

Başkanlığı Yayınları, Ankara 2010. 

Yıldız, İlhan: “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi: Zorunlu mu 

Kalmalı Yoksa Seçmeli mi Olmalı?”, TÜBAV Dergisi, 

c. 2, sayı: 2, 2009, s. 243-256. 

Yılmaz, Durmuş:  "Lozan Antlaşmasından Önce Azınlık Okullarının 

Durumu", Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 1997, 

sayı: 4, 1997, s. 279-288. 

Yılmaz, Gözde:  “Agonistik Politika Perspektifinde Türkiye’de Yaşayan 

Ermenilerin Eğitimsel Sorunlarının Analizi (Agos 

Gazetesi Üzerinden Nitel Bir Çalışma)”, Yeni Türkiye 

Dergisi, Ermeni Meselesi III, sayı: 62, Yeni Türkiye 

Yayınları, Ankara 2014, s.1-28. 

Yılmazlar, Hakan:  “Türkiye’de Özel Okulların Gelişimi (1923-1950)”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Ün. 

SBE., İstanbul 2007. 

Yorulmaz, Şerife:  “19. Yüzyılda Osmanlı Eğitim Sistemi İçinde 

Ermeniler’in Durumu, Misyoner Faaliyetlerin Etkileri 

ve Ruhsatsız Açılan Ermeni Okulları”, XIV. Türk 

Tarih Kurumu Sempozyumu (9-13 Eylül 2002), c. 2, 

II. Kısım, TTK Yayınları, Ankara 2005, s.l441-1458. 

Yumul, Arus:  “Azınlık mı, Vatandaş mı?”, Türkiye’de Çoğunluk ve 

Azınlık Politikaları: AB Sürecinde Yurttaşlık 

Tartışmaları, TESEV Yayınları, İstanbul 2006, s. 87-

100. 

Yuvalı, Abdülkadir:  “Ermeni İsyanlarında Misyoner Okullarının Rolü”, 

Yakın Tarihimizde Kars ve Doğu Anadolu 



203 

Sempozyumu, Atatürk Üniversitesi Yayınları, Ankara 

1999, s. 201-214. 

Yücel, Hakan:  “Günümüz Türkiye’sinde Ermeni Genci Olmak: 

İstanbul’daki Ermeni Liseleri Mezunu Gençlerin 

Kimlik Algıları, Kimlik Kaynakları ve Kimlik 

Stratejileri”, Alternatif Politika Dergisi, c. 11, sayı: 2, 

2019, s. 401-429. 

Yücel, Mustafa Serhan:  “Türkiye'de Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları 

(1925-1926)”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Bilecik 

Şeyh Edebali Üniversitesi SBE. Bilecik 2016. 

Yürük, Tuğrul:  “Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi Program 

Anlayışları”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi SBE. Ankara 2011. 

Yürük, Tuğrul:  “İlk ve Orta Eğitimde Din Eğitimi”, Din Eğitimi El 

Kitabı, (ed. Recai Doğan - Remziye Ege), Grafiker 

Yay. Ankara 2012, s. 129-134. 

Zamacı, Ayşe:  “Ermeni Milliyetçiliğinin Siyasallaşmasında Ermeni 

Muallimlerinin Faaliyet ve Rolleri”, Ermeni 

Araştırmaları, sayı: 62, 2019, s. 47-71. 

Zengin, Mahmut: “Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının 

Din Dersi Öğretim Programlarına Etkileri”, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.19, sayı: 36, 

2017, s. 113-137. 

Zengin, Salih Zeki:  “Tanzimat ve Sonrası Dönemde Osmanlı Toplumunda 

Gayrimüslimler ve Din Eğitimi”, Değerler Eğitimi 

Dergisi, c. 6, sayı: 15, 2008,  s.139-170. 

 

 



204 

ÖZGEÇMİŞ 

Osman Kâmil ÇORBACI, 1994 yılında General Ali Rıza Ersin lisesini 2001 yılında 

da Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesini bitirdi 2015 yılında Anadolu Üniversitesi 

Uluslararası İlişkiler bölümünü bitirdikten sonra 2017 yılında da Kastamonu 

Üniversitesi’nde “Evanjelik Hristiyanların Misyonerlik Faaliyetlerinde Bilişimi 

Kullanma Gücü” başlıklı teziyle yüksek lisansını tamamladı. 2017-2018 öğretim 

yılında İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesinde doktoraya başladı. 2019 yılında 

Anadolu Üniversitesi Sosyoloji, 2020 yılında da AUZEF Felsefe bölümlerini bitirdi. 

“Azınlık Örgün Eğitim Kurumlarında Cumhuriyet Sonrası Din Eğitimi ve 

Müfredatları: İstanbul-Ermeni Okulları Örneği” başlıklı çalışmasıyla doktorasını 

sürdürmekte olan Çorbacı’nın eğitim tarihi, azınlık tarihi, dinler tarihi ve din eğitimi 

müfredatları öncelikli çalışma alanlarıdır. 


