
TC 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

HEYKEL ANASANAT DALI 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

ÇAĞDAŞ HEYKEL SANATINDA BULUNTU NESNENİN  

PRİMİTİF YAKLAŞIMLA KULLANIMI VE BİR SERGİ 

 

 

Hazırlayan 

Ali KANAL 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Oktay ŞAHİNLER 

 

 

 

 

 

İzmir/2022 



 ii 

 

YEMİN METNİ 

  

 “Yüksek Lisans Tezi” olarak sunduğum “Çağdaş Heykel Sanatında Buluntu Nesnenin 

Primitif Yaklaşımla Kullanımı Ve Bir Sergi” adlı çalışmanın, tarafımdan, bilimsel 

ahlak ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma başvurmaksızın yazıldığını ve 

yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak 

yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

 

   

 

  

                                                                                                                                 Tarih 

 

                                                                                                             ..… / ….. / ……... 

                                                                                                                      Ali KANAL 

                                                                                                                                 İmza 

  

  



 iii 

 

TUTANAK 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü’nün ….. / ….. / ……… tarih ve 

…. sayılı toplantısında oluşturulan jüri, Lisansüstü Öğretimin Yönetmeliği’nin …… 

maddesine göre Heykel Anasanat Dalı Yüksek Lisans öğrencisi Ali KANAL’ın 

“Çağdaş Heykel Sanatında Buluntu Nesnenin Primitif Yaklaşımla Kullanımı Ve Bir 

Sergi” konulu tezi incelenmiş ve aday ….. / ….. / ………. tarihinde, saat …. : …. ‘da 

jüri önünde tez savunmasına alınmıştır. 

 

Adayın kişisel çalışmaya dayanan tezini savunmasından sonra ….. dakikalık süre 

içinde gerek tez konusu gerekse tezin dayanağı olan anasanat dallarından jüri üyelerine 

sorulan sorulara verdiği cevaplar değerlendirilerek tezin ……………………… 

olduğuna oy ………………….. ile karar verilmiştir. 

 

 

 

 

BAŞKAN 

 

 

    ÜYE                                               ÜYE 

 

 

                                                   

 

 



 iv 

ÖZET 

 

Bu çalışma geçmişten günümüze heykel sanatındaki farklı yaklaşımları 

araştırırken, eser yaratımındaki malzemenin dönüşümü ve bu sürecin tarihsel olarak 

gelişimini incelemiştir. Buluntu nesne ile oluşturulan ifade biçimlerini örnekler üzerinden 

araştırmış, kavramsal ve fiziksel değişimin aktarımına sanatçı çalışması örneği üzerinden 

şahit olmuştur. Geçmişten günümüze sanat üretimin de malzemenin kullanımındaki 

değişkenlikler tarihi olaylarla ilişkilendirilmiştir. 

Tarihsel olarak baktığımız da 15.yuzyılda coğrafik keşifler yeni bir dünyanın 

kapılarını aralamıştır. Amerika kıtasından Afrika’ya ve Asya’nın güneydoğusuna kadar 

yeni sömürge alanları oluşturarak ekonomik bağlamda güçlenmeye başlamıştır. 

Sömürgecilik ile birlikte ekonomik anlamda güçlenen Batı, hükmedebildiği toprakların 

kültürel değerlerini de Avrupa’ya taşımaya başlamıştır. Dünyanın farklı noktalarından 

Avrupa kıtasına taşınan nesneler, heykeller, tuhaf şeyler (bitkiler, iskeletler, kostümler, 

maskeler vb.) Batılı sanatçıların ilkel sanat ile karşılaşması, klasik sanat anlayışından 

kurtulmak için bir çıkış noktası arayan dönemin çağdaş sanatçıları için önemli bir kaynak 

oluşturmuştur. İlkelin soyutlama içgüdüsü, malzemeyi kullanış biçimi Batı’nın tüm 

dogmatik sanat algısının yıkılmaya başlamasına ve yeni bir sanat anlayışının batılı 

sanatçılar tarafından kabul görmesini sağlamıştır.    

Tezin birinci bölümünde batının coğrafik keşifler ile birlikte karşılaştığı farklı 

medeniyetlerin kültürel etkilerini, batı sanatındaki yansımaları ve devam etmekte olan 

etkileri üzerine durulmuştur. İkinci bölümde Marcel Duchamp’ın hazır nesne kavramını 

ve Dadacıların hazır nesne kavramı eleştirisi üzerinden kullanmaya başladığı buluntu 

nesne kavramına değinilmiş ve bir sanatsal ifade biçimi olarak buluntu nesne kullanan 

sanatçılar üzerinden kavram örneklendirilmiştir. Üçüncü bölümde ise bireysel 

uygulamalar sunulmuş ve gerçekleştirilen sergideki eserler tanıtılmıştır. 

Anahtar Sözcükler: Çağdaş Sanat, Heykel, İlkelcilik, Buluntu Nesne, Malzeme.    

 



 v 

ABSTRACT 

 

While this study investigated different approaches in sculpture from past to 

present, it also examined the transformation of the material in the creation of the work 

and the historical development of this process. The study researched the forms of 

expression created with the trove object through examples and witnessed the transfer of 

conceptual and physical change through the artist's work. Apart from the conceptual 

infrastructure behind the artistic expression, it has gained a new meaning with the 

transformation of trove objects and has provided a different use of this material. 

Changeability in the use of the material in art production from past to present has been 

associated with historical events.  

When examined historically, geographical discoveries in the 15th century 

unlocked the gates of a new world. It started to strengthen in the economic context by 

creating new colonial areas from the Americas to Africa and Southeast Asia. The West, 

which became economically stronger with colonialism, started to bring the cultural values 

of the lands it could dominate to Europe. Objects, sculptures, and strange things (plants, 

skeletons, costumes, masks, etc.) that can be considered local, which were transported to 

the European continent from different parts of the world, took their places in personal 

collections, the cabinet of curiosities and later in museums in the West. The encounter of 

Western artists with primitive art was a significant resource for contemporary artists of 

the period who were looking for a starting point to elude from the classical sense of art. 

The primitive's abstraction instinct and the way they used the material led to the 

destruction of all the dogmatic art perception of the West and the acceptance of a new 

sense of art by western artists.  

 

 

Keywords: Contemporary Art, Sculpture, Primitivizm, Found Object, Material. 

 



 vi 

ÖNSÖZ 

  

“Çağdaş Heykel Sanatında Buluntu Nesnenin Primitif Yaklaşımla Kullanımı Ve 

Bir Sergi” adı altında yapılan bu çalışmada batı sanatının coğrafik keşiflerle gösterdiği 

değişimlere ve buna bağlı olarak gelişen yeni yaklaşımlara, hazır nesne kullanımıyla batı 

sanatında yaşanan değişimlere, buluntu nesnenin kullanım alanlarına ve bu bağlamda 

kişisel çalışmalarım analiz edilmiştir.  

Bu çalışmanın oluşum sürecinde öncelikle her zaman anlayışı ve desteğini 

hissettiğim tez danışmanım Sayın Dr. Öğr. Üyesi Oktay ŞAHİNLER’e, ve yardımlarını 

benden esirgemeyen Bölüm Başkanım Sayın Prof. Arzu ATIL’a, Sayın Doç. Sevgi 

AVCI’ ya ve Sayın Dr. Öğr. Üyesi Gökçen ERGÜR’e ve tüm desteği için Dilay 

KOÇOĞULLARI’NA teşekkürlerimi sunarım.  

  

  

                                                                              Ali KANAL   

                  2022, İzmir  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vii 

İÇİNDEKİLER 

 

YEMİN METNİ ……………………...………………………………………………… ii 

TUTANAK ………………………………………………………………………….… iii 

ÖZET …………………………………………………..……….…………..…………. iv 

ABSTRACT ………………………………………….………………………………… v 

ÖNSÖZ ………………………………………..………………………………………. vi 

İÇİNDEKİLER ……………………………………………………………………….. vii 

GÖRSEL LİSTESİ ……………………………………………….…......……....…...… x 

GİRİŞ …………………………………………….…...……………………...….…….. 1 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

COĞRAFİK KEŞİFLER VE PRİMİTİF BİR UYANIŞ 

  

1.1. Oryantalizmin İcadı…………………....................................................................... 3  

1.2. Yeni Dünya: Amerika……………............................................................................ 6 

1.2.1. Nadire Kabineleri………………………………………….......…….….…7 

1.2.2. Primitiv Sanattan Primitivizm’e: P.Gauguin…………............................... 9 

1.2.3. Henry Moore’dan Damien Hirst’e……………......................................... 11 

 

                  



 viii 

 

1.3. Eski Dünya: Afrika……………............................................................................... 14 

1.3.1. Afrika Maskları ve Batı Sanatına Etkisi: P.Picasso……………...........… 16 

1.3.2. Henri Matisse’den Constantin Brancusi’ye............................................... 20 

1.4. Uzak Doğu ve Zen Budizmi…………………...……..................................……… 22 

1.4.1. Yves Klein’dan Anish Kapoor’a…………….………………….....…….. 24 

   

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BULUNTU NESNE ETKİSİNDE 20. YY. BATI SANATI 

    

2.1. Batı Sanatında Bir Devrim: Hazır Nesne…........................................................... 28  

2.2. Duchamp’tan Beuys’a Hazır Nesne …………...................................................... 32 

2.3. Buluntu Nesne ………………………………………..……………...…….….… 37 

2.3.1. Arte Povera………………………………………..….……….….….… 39 

2.4. Çalışmalarında Buluntu Nesne Kullanan Sanatçılar…...………........................... 41 

2.4.1. Robert Rauschenberg………………………………………...………… 41 

2.4.2. Anselm Kiefer………………………………………………..………… 43 

2.4.3. Cengiz Çekil……………………………………………………………. 44 

2.4.4. Tony Cragg………………………………………………………...…… 45 

2.4.5. El Anatsui………………………………………………………………. 47 

 



 ix 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

UYGULAMALAR 

 

3.1. Halvet……………………………………………...………...…………………… 50 

3.2. Alamet……………………………………………………………………………. 51 

3.3. Cerahat…………………………………………………………………………… 52 

3.4. Suret……………………………………………………………………………… 53 

3.5. Sanduka…………………………………………………………………………... 54 

3.6. Maviyi Aramak…………………………………………………………………… 55 

3.7. Araba Yok……………………………………...…………………………….…… 56 

SONUÇ .......................................................................................................................... 57 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 59 

ÖZGEÇMİŞ 

    

 

 

 

 

 

 

 

 



 x 

GÖRSEL LİSTESİ 

 

Sayı                          Sayfa No 

Görsel 1 Jean-Léon Gérôme, Grande Piscine de Brousse, 1885 ………………………5 

Görsel 2 Ole Worm, Nadire Kabinesi, 1655  ……………………………...…..…...…..8 

Görsel 3 Paul Gauguin, Alone, 1893 ………………………………….……….........…10 

Görsel 4 Meksika Chac Mool heykeli, 11.ve 12. yy. .……...………………….….....….11 

Görsel 5 Henry Moore, Uzanan Figür, 1929 ……………………………... …….....….12 

Görsel 6 Xiuhtecuhtli Maskı, British Müzesi, 16. yy. ……...……………... …….....….13 

Görsel 7 Tanrı Aşkına, Damien Hirst, 2007 …………………….………... .………….13 

Görsel 8 Çivilenmiş iki kafalı köpek heykeli, Kongo, 19. yy…………….…………….15 

Görsel 9 Babun Masklı Afrikalı Dansçı, Mali, 1970….………….….………….…..….16 

Görsel 10 Pablo Picasso, Avignon’lu Kızlar, 1907 ………..………………….…....….19 

Görsel 11 Henri Matisse, La Serpentine, 1909…………………………………............20 

Görsel 12 Constantin Brancusi, Altın Kuş, 1911 ………………….………... .….…....21 

Görsel 13 Yves Klein, Boşluk, 1958………………………………………….…..........25 

Görsel 14 Anish Kapoor, Gökyüzü Aynası, 2006…………….…………….…........….26 

Görsel 15 George Braque, Gazete, Şişe, Sigara Paketi, 1914 ……….…………….…..28 

Görsel 16 Pablo Picasso, Boğa Kafası, 1942 ………………………….….…….....…...29 

Görsel 17 Kurt Schwitters, Asamblaj, 1920 ………………………………….…...…...30 

Görsel 18 Kurt Schwitters, Merz Sütunu, 1923 ……………………….………... ....….31 

Görsel 19 Marcel Duchamp, L.H.O.O.Q, 1919……………………...……….…....…...33 



 xi 

Görsel 20 Marcel Duchamp, Pisuar, 1917 …………………….……….…... .…......….34 

Görsel 21 Joseph Beuys, Süpürme, 1972………………….…...................................….35 

Görsel 22 Joseph Beuys, Sürü, 1969 …………………….……….....………….......….36 

Görsel 23 Meret Oppenheim, Nesne, 1936 ……………………….……............…...….37 

Görsel 24 Makapansgat taşı, M.Ö.3000000 .…………………..………..…….........….38 

Görsel 25 Michelangelo Pistoletto, Metamorfoz, 1976 – 2013 .................................….39 

Görsel 26 Mario Merz, Igloo, 1977 …………………………………………….…..….40 

Görsel 27 Robert Rauschenberg, Bed, 1955 …………………….…………... ..…...….42 

Görsel 28 Anselm Kiefer, Shevirat Ha-Kelim, 1990 …………….……….…... .…...….43 

Görsel 29 Cengiz Çekil, Çocukluğa Doğru, Çocukluktan Beri, 1974 …...................….45 

Görsel 30 Tony Cragg, Yeni Taşlar, Newton’un Tonları, 1978…………….………….46 

Görsel 31 El Anatsui, Yaşlı Adamın Örtüsü, 2003 ………………….……..….........….47 

Görsel 32 Ali Kanal, Halvet, 2018-21 ........................................................................….50 

Görsel 33 Ali Kanal, Alamet, 2019 …………………….……….......................…...….51 

Görsel 34 Ali Kanal, Cerahat, 2020 …………….…….…...............................….....….52 

Görsel 35 Ali Kanal, Suret, 2020-21 ….....................................................................….53 

Görsel 36 Ali Kanal, Sanduka, 2021 ………………………………….……………….54 

Görsel 37 Ali Kanal, Maviyi Aramak, Yerleştirme, 2021 …………….…..………...….55 

Görsel 38 Ali Kanal, Araba Yok, Yerleştirme, 2021 ………………….….………...….56 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

Rönesans’tan beri Batı da sanat anlayışı tarihsel değişimlerle birlikte farklı 

yaklaşımların ortaya çıkmasına neden olmuştur. 15. yy.’ da coğrafi keşiflerle birlikte 

Batı’nın yeni dünya ile karşılaşması dogmatik tüm düşüncelerin yıkılmasına ve yeniden 

şekil almasına neden oldu.  İlkel kabul edilen insanların kabile hayatı içerisinde genellikle 

dini ritüeller için gerçekleştirdikleri uygulamalar ve üretimlerle karşılaşmaların 

gerçekleşmesi Batı da zaman içerisinde yeni bir anlayışın ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Primitivizm, Batı da modernleşme karşısında ortaya çıkan ilkel insanın doğa 

ile ilişkisini merkeze alarak daha etik bir dünya görüşü olduğunu öne süren inanç 

sistemidir. 

20. yy. başında Kübizm akımının önemli bir ismi olan Picasso, Afrika 

masklarından aldığı ilhamla figürlerinde portre soyutlamaları yapmaya başlamıştır. 

Bunun en belirgin izini, Avignon’ lu Kadınlar adlı çalışmasında görmekteyiz. İlkellerin 

yalın ve çarpıcı anlatım benimseyen ve bunu özellikle renklerle ifade eden Fovizm, 

primitivizm etkisinde yeni bir sanat akımı olarak doğmuştur. 20. yy. başlarında Duchamp’ 

ın devrimci bir sanatsal ifade ile ortaya koyduğu hazır nesne tanımında yine primitif 

sanatın nesneyi kullanma biçimiyle doğrudan bir bağının olduğunu görmekteyiz. Yalın, 

gerçekçi ve dolaysız bir ifade biçimi olarak nesnenin doğrudan kullanımı, Duchamp gibi 

kavramsal sanatın önemli bir sanatçısını, çağdaşları gibi etkilemiştir. Hazır nesne 

kavramının endüstriyel ifadesinden kurtulmak isteyen Dadacılar, hayatın 

rastlantısallığına güvenip nesneyi daha yaşamsal bir düzlemde gören buluntu nesne 

kavramını ortaya koyarak bu nesnelerle üretimlerini gerçekleştirmişlerdir.  

            Primitif sanatın başlangıcından günümüze olan gelişimini eser örnekleriyle 

inceleyen bu tez çalışmasının ilk bölümünde, coğrafik keşifler ve bunların batı 

sanatındaki yansımaları, primitif eğilimle üretim yapan sanatçılar ışığında araştırılmıştır. 

İkinci bölümde buluntu nesnenin hazır nesne bağlamında ortaya çıkışı ve üretimlerde 

nasıl kullanıldığı sanatçı örnekleri üzerinden değerlendirilmiştir. Son bölüm olan üçüncü 

kısımda ise “Maviyi Aramak” adlı kişisel sergimde yer alan asamblajları, maskları, 

yerleştirmeleri ilkel sanat bağlamında açıkladım. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

COĞRAFİK KEŞİFLER VE PRİMİTİF BİR UYANIŞ



3 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

COĞRAFİK KEŞİFLER VE PRİMİTİF BİR UYANIŞ 

 

1.1 ORYANTALİZM’İN İCADI 

İnsan, “Öteki” olana her zaman büyük bir korku ve merak beslemiştir. İnsanlık 

tarihine bakıldığında, birbirinden farklı toplumların karşılıklı olarak dillerini, dinlerini ve 

geleneklerini öğrenme gayretinde olduğu görülür. Böylelikle, öteki olanı anlayıp 

kavradıkça ve elde edilen bilgi sayesinde öteki hakkında hakimiyet kurmuş ve ona 

duyulan korku da yenilmiş olur. Aslında, toplumların birbirleriyle kurdukları bu ilişki, 

empati yetisinin gelişmesine de sebep olabilir. Fakat, empati yetisi zamanla gelişmiş bir 

toplumun çevresine karşı barışçıl bir tutum sergilemesi beklenmemelidir. Çünkü, öteki 

var oldukça korku her zaman canlı kalacaktır.  

Batı’nın icadı olan “Oryantalizm” tam da bu ihtiyaçtan doğmuştur. Batı için öteki 

olan Doğu, batının kendi kimliğini tanımlamasında onu büyük bir yükten kurtarmıştır. 

Batı, kendini tanımlarken kullandığı tanımlamaların tam zıttını doğuya yüklemiştir. 

“Medeniyetin yegâne temsilcisi”, “erdemli”, “dinamik” ve “ilerici” Batı iken, “sapkın”, 

“gelişime düşman”, “despot” ve “gizemli” olan Doğu’dur. Böylelikle, Doğu’yu sonsuz 

uykusundan uyandıracak, onu ileriye götürecek, aydınlatacak, uygarlaştıracak olan yine 

Batı’dır. Kısaca, her türlü olumlu değerin taşıyıcısı olan Batı, olumsuz koşullar içinde 

kıvranan Doğu’yu kurtaracak olan güçtür; böylece Doğu’yu kurtarmak üzere yapılan 

bütün müdahaleler de meşru bir dayanağa sahip olabilecektir. Kendine atfettiği bu misyon 

ile onun bu oryantalist vizyonu öylesine uyumludur ki, aynı zamanda ileride büyük bir 

sömürgeciliğin de kilidini açacaktır. Oryantalizm ile sömürgeciliğin kol kola geçen uzun 

yürüyüşü, “Doğu”laştırılan geniş bir coğrafyada kimi zaman telafisi imkânsız sonuçlar 

doğuran yıkıcı bir süreç olmuştur. (Bulut, 2004). 

Doğu’ya yönelik merak, Orta Çağ adını verdiğimiz dönemde (4-15. yy.) Batı’nın 

yoksulluktan kırıldığı ve Doğu’da zenginliğin arttığı, bilim ve sanatta ilerlemelerin 

kaydedildiği dönemlere denk gelir. Oryantalizm (şarkiyatçılık) ise, bu ilginin 

uzmanlaşmış bir ifadesidir ve 19. yy.’ da ana hatlarıyla belirginleşmeye başlayıp 



4 
 

akademik çerçeve kazanmıştır. Sözlük anlamı, “Doğu bilimi”, “Doğu dilleri, edebiyatı, 

tarihi uzmanlığı” olarak bilinen bu Doğu araştırmaları sahasının etik kısmı akademik 

çevrelerce uzun süredir tartışılmaktadır. Özellikle 1978 yılında Edward Said’in 

“Oryantalizm” adlı kitabı büyük bir tartışmaya neden olmuştur. Said, oryantalizmin 

masum görüntüsünün ardındaki gerçekleri belli bir bağlam içerisinde ele alarak, Doğu 

hakkında üretilen bilgi ile Batı sömürgeciliğinin derin ve karmaşık ilişkisini ortaya 

çıkarmıştır. Bu, aynı zamanda oryantalizm hakkındaki baskın düşüncenin sert bir 

eleştirisidir. 

 Edward Said, kitabında oryantalizmin birbiri arasında ciddi ilişkisi olan üç farklı 

anlamına dikkat çeker. İlki, en bilinen akademik anlamı ile Doğu dilleri, kültürleri, tarih 

ve toplum incelemeleri araştırmalarıdır. İkincisi, Doğu ile Batı arasında kesin bir ayrımın 

olduğunu kabul eder. Bu konuda, sanatçılardan edebiyatçılara kadar birçok insan 

tarafından imgelemle yaratılmış anlamıdır. Üçüncü anlamı ise; Oryantalizm, Doğu 

hakkında bilgi toplar, ona ilişkin görüşleri meşrulaştırır ve Şark’a egemen olmakta 

kullanılan bir Batı biçemi olarak incelenebilir, çözümlenebilir. Kısacası, Said, düşünce 

biçimleri, kültürel yapılar ve iktidar arasındaki ilişkilerin çözümlenmesinin önemine 

vurgu yapmış ve Doğu’nun Doğululaştırılmasının, Batı’nın ihtiyaçları doğrultusunda 

yeniden kurgulanmasının basit bir imgelem olmadığını açıklamaya çalışmıştır. (Said, 

1998). 

Oryantalizm, sanat alanında ise bir üslup olmaktan ziyade ele alınan konular 

bütününe verilen bir isimdir. 19.yüzyıl başlarında üretilen oryantalist resimler neredeyse 

tamamen hayal gücüyle üretilmiştir. Daha sonraları ise ressamların Doğu’ya yaptıkları 

seyahatlerle gittikçe daha gerçekçi bir anlatıma dönüşmeye başlamıştır. Oryantalizm 

aslında daha çok Fransa’da kendine yer edinmiş olsa da Avrupa’nın birçok ülkesinde 

ressamlar, konularında Doğu’nun gizemli dünyasından bahsetmekten kendilerini 

alamamışlardır. 19.yüzyılda bu resim türü öylesine sahiplenilmişti ki, Fransa da Paris 

Güzel Sanatlar Okulu’nda ve İngiltere’de Londra Kraliyet Akademisi’nde Oryantalist 

bakış açısıyla sanat eğitimi veriliyordu.  

Oryantalizmi merkezine alan resimler, figürlü ve figürsüz çalışmalar olarak iki 

ana grupta incelenebilir. Figürsüz çalışmalarda kullanılan mekanlar, genellikle antik 



5 
 

yerleşim yerleri ve anıtsal yapılardır. 18. yüzyılda Doğu dünyasını gezen sanatçıların 

gördükleri antik kentlerinden, şehir siluetlerinden, mimari yapılarından etkilenerek 

ürettikleri gravürler, 19. yüzyılda yerini Doğu kültürünü yansıtan pitoresk çalışmalara 

dönüşmüştür. Bunların konularını ise av ve savaş sahneleri, etnik kıyafetler içinde insan 

figürleri, daha çok kadının merkez alındığı hamam ve harem sahneleri, esir pazarları, 

ibadet mekânları olan camiler ve türbelerdir. (Görsel 1) 

“Savaş sahnelerinde yeniçeri ve başıbozuk askerler, yarı çıplak erkekler, 

yaralı insanlar ve atlar, kanlı ipekli kumaşlar, silahlar ve sancakların yer aldığı 

ürkütücü görünüm içinde Doğuluların barbarlığı yansıtılmıştır. Vahşet ve ölümün 

yanı sıra ilgi çekici diğer konu erotizm merakını tatmin eden harem ve esir 

pazarları gibi sahnelerdir. Bu resimlerde Doğu insanının zevk ve sefa düşkünü 

miskin karakterler olarak canlandırılması, ön yargılı ve taraflı bir bakışı yansıtır. 

Buna karşın, mimari detaylar, sokaklar, renkli kıyafetler içinde insanlar oldukça 

detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Işığın niteliklerinin farkına varılması ve bunun 

tablolara aktarılması, Oryantalist resmin Fransız sanatına en önemli katkısı olarak 

görülür.” (Germaner, 2006, s. 19). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 1. Jean-Léon Gérôme, Grande Piscine de Brousse, 1885 

(Kaynak: https://bit.ly/3iuoLCg Erişim: 2.12.2021) 



6 
 

1.2. YENİ DÜNYA: AMERİKA 

 

Avrupa, Orta Çağ’ın bitimi kabul edilen 15. yüzyıla kadar başta ekonomik 

problemler olmak üzere dini baskılar, veba, açlık gibi birçok zorlukla mücadele etmiştir. 

Osmanlı’nın genişlemesiyle birlikte Akdeniz ticaretinde önemli role yükselmesi ve 

Doğu’yla yapılan ticaretin neredeyse tamamen Osmanlı kontrolüne geçmesi, Avrupa’nın 

ekonomik anlamda elini fazlasıyla güçleştirmiştir. Bu nedenle, Avrupalı hükümdarlar 

Doğu’ya ulaşabilecekleri alternatif rotalar aramaktaydılar. Doğu’ya giden tüm kara rotası 

Osmanlı kontrolünde olduğu için alternatif bir deniz rotası keşfetmeye yöneldiler. Bu 

dönemde, denizcilikte epey ileri seviyede olan İspanya öne çıkmıştır. Bunun önemli bir 

nedeni İspanya’nın Atlas okyanusuna kıyılarının olmasıdır. Çünkü, o dönem ürettikleri 

gemiler Akdeniz havzasındaki diğer ülkelerin gemilerinden daha güçlüydü. Zor şartlara 

dayanıklı ve uzun yolculuklar yapılabilen bu gemiler Doğu’ya gidebilmek için yeni 

rotalar aramaya başladı. Hepsinin amacı Afrika’nın güneyinden dolaşarak önce 

Hindistan’a ve sonra Çin’e ulaşıp ticaret yapabilmek ve yeni zenginlikler elde 

edebilmekti. 

Kristof Kolomb, 1492’de Doğu’ya gidebilmek için İspanya kıyılarından çıktığı 

yolda, yeni ve farklı bir kıta keşfetti. Şu an ki adıyla San Salvador kıyılarına ayak 

bastığında Hindistan’a geldiğine inanıyordu. Burada tanıştığı yerli halkı ise Hintli olarak 

tanımladı. Daha sonra Amerika’ya 3 büyük sefer daha yapan kâşif, ömrünün sonuna kadar 

Hindistan’a geldiğine inandı ve keşfettiği bu bölgelerde İspanyol monarkların çıkarları 

için sömürge düzeni kurmaya çalıştı. Bu nedenle, sömürgecilik tarihi 15.yüzyıl sonlarında 

Kristof Kolomb’ un Amerika’yı keşfetmesiyle başladığını söyleyebiliriz. Her ne kadar 

Kolomb öncesi Amerika’nın birçok denizci tarafından keşfedildiği söylense de pek bir 

ehemmiyeti yoktur. Çünkü, İspanya’ya geri dönüp bu keşif bilgisini paylaşması ve 

sömürgecilik tarihinin başlamasına neden olmasıyla Amerika’nın kâşifi olarak kendisi 

öne çıkmaktadır. (Ferro, 2017) 

 



7 
 

Kolomb, yanında götürdüğü yüzlerce köle ve tonlarca altınla Avrupa’da tüm 

dikkatleri üzerine çekmiştir. Daha sonraki dönemlerde, İspanya ve Portekiz’den gelenler, 

Orta ve Güney Amerika topraklarını keşfetmiş ve karşılaştıkları kabileleri katlederek 

insanlarını köleleştirmiş ve hazinelerini yağmalamıştır. Bu sömürge zincirine daha sonra 

İngiltere ve Fransa’da dahil olacaktır. Özellikle de Orta Amerika’nın iç bölgelerinde 

Aztek ve Maya uygarlıklarından arta kalan altınlar, değerli taşlar, tarihi eserler buradaki 

sömürgenin nihai noktasını oluşturmuştur. Yeni Dünya'nın Avrupa'ya ilk etkisi, değerli 

maden akını olmuştur. Amerika'nın keşfini izleyen 50 yıl içinde İspanya, çoğunlukla 

sanat eseri değerinde ve neredeyse hepsi eritilmiş halde yaklaşık 180 ton altına el 

koymuştur. Bu yağma, en büyük servet transferlerinden biri ve tüm zamanların en büyük 

sanat hırsızlığı sayılır. 

 

1.2.1. NADİRE KABİNELERİ 

 

Sömürgecilik tarihindeki en belirgin verilerden biri, kültürel nesnelerin veya 

sanatsal değeri olan eserlerin sömürge ülkelerince ilk başlarda çok da değer 

verilmemesidir. Altın ve gümüş madeni veya değerli taşlarla üretilmeyen (taş ve ağaç 

gibi) eserler ilk zamanlar kıymet görmemiş, daha çok denizcilerin yanında götürdüğü 

ilginç hatıra nesneleri olarak yer edinmişlerdir. Fakat, daha sonraları bu nesneler çok daha 

fazla ilgi gördükçe, Yeni Dünya’ ya ait daha çok eser Avrupa’ya götürülmüştür. Dönemin 

Avrupa krallarının ve aristokratlarının “Nadire Kabinesi” adı verilen modern müzelerin 

öncüsü olan yapılanmalar, Yeni Dünya’dan gelen tuhaf bitkiler, hayvanlar, taşlar ve 

ilkellerin eserleriyle birlikte gelişmeye başladı. Nadire kabineleri, Rönesans’la birlikte 

başta krallar ve aristokratlar olmak üzere bilim ve sanatla uğraşan birçok insan arasında 

da popüler olmuştur. Aslında tek bir mekân içerisinde içinde her türlü ilginç nesneyi, 

tuhaf varlıkları, acayiplikleri içinde barındırmasıyla tanımlanabilir. Her nadire kabinesi, 

ait olduğu kişiye özeldir. Kralların çok büyük ölçekte koleksiyonları varken daha aşağı 

tabakadan insanların oluşturduğu nadire kabineleri çok daha mütevazı sayılabilecek 

ölçektedir. Bu konuda, Ali Artun “Nadire Kabinesi” hakkında şöyle demektedir; 



8 
 

“Orta çağın saray ve kilise koleksiyonlarını izleyen zamanlarda, 

müzeciliğin esrarlı ve gizemli bir havaya büründüğü bir dönemde, Yeni 

Dünya’nın keşfi ile uzak diyarlardan Avrupa’ya akan acayip hayvanat, nebatat ve 

zanaatın etkili olduğu; hazinelerin kör servet ve kudret gösterisinin veya kilisenin 

kutsal ikonografisinin çok ötesinde bir anlamlandırma mecrasıdır. Nadire 

koleksiyonlarının temelinde toplanan nesneler, zamanlar ve mekânlar; yani 

‘harikalar’ aracılığıyla bütün bir evreni, tek bir özel odanın sınırları içinde 

toplama; evrene ve onun bilgisine sahip olma arzusu yatmaktadır. Nadire 

kabineleri, sarayların özel galerilerinden, özel odalara veya minyatür hazine 

dolaplarına kadar farklı ölçeklerde kurulur. Buralarda sanat ve tabiat, ölüm ve 

yaşam, gerçek ve hayal, deney ve büyü, bilim ve estetik, akıl ve imgelem aynı 

mekânda bütünleşir.” (Artun, 2012, s.35-41) 

Nadireler; doğal nesneler, yapay nesneler, bilimsel aletler, ‘egzotik nesneler, ucubeler ve 

kitaplar gibi çeşitli gruplardan oluşabilirdi. Kabinelerde mercanlardan, devekuşu 

yumurtalarına, hayvanlardan, bitkilere, pusulalara, resimlere, heykellere, antikalara, 

madalyalara, kitaplara, haritalara, ceninlere, ölülerden alınmış masklara kadar akla 

gelebilecek her çeşit nesnenin bulunma hakkı vardı. (Görsel 2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 2. Ole Worm, Nadire Kabinesi, 1655 

(Kaynak: https://bit.ly/3Ddpr82 Erişim: 2.12.2021) 



9 
 

1.2.2. PRİMİTİF SANATTAN PRİMİTİVİZME: PAUL GAUGUIN 

 

Batı, sömürge ülkelerinden gelen kültürel nesnelerle ne kadar çok ilgilense de 

onları bir sanat nesnesi olarak görmesi çok uzun zaman almıştır. Başta Yeni Dünya’dan 

ve Batı’nın sömürgeleştirdiği öteki topraklardan gelen nesneler, önce Nadire Kabinelerini 

ve yıllar sonra Etnografya müzelerini doldursalar da onlara hiçbir zaman sanatsal bir 

nitelik atfedilmemiştir. Çünkü ilkele ait olan her şey sadece insanoğlunun geçmişini 

anlatmaktadır. Onun yabaniliği ve medeniyetten tamamen uzak oluşu Batı’nın ileri 

medeniyetini tamamlar. Aslında bu durum, bütünüyle Avrupa insanının sahip olduğu 

oryantalist bakış açısının bir tezahürüdür. Öteki olan yani Batılı olmayan herkes 

medeniyete ihtiyaç duyar ve özellikle ilkel insan medeniyete en çok ihtiyaç duyan 

insandır. Yaşam tarzıyla, adeta insanlık tarihinin başlangıç dönemlerini yaşayan bu 

insanların ürettiği tuhaf nesneler, bir sanat eseri olarak hiçbir zaman görülmemiştir. Bu 

kırılma ise zamanla ortaya çıkmış ve doğrudan sanatçıların eliyle gerçekleşmiştir.  

Batı’da, ilkel olarak tanımlanan insanların ürettiği nesnelerin, belli bir yaratıcılık 

içerdiği ve bunların da sanat olarak görülmesi gerektiği düşüncesi sadece 150 yıl öncesine 

dayanır. 19.yüzyıl ortalarından itibaren modernizmin doğuşu ile birlikte Batı’da gelişimin 

en büyük göstergesi olarak ilkel yaşama ilgi daha da artmıştır. Avrupa’nın birçok 

şehrinde, sömürge ülkelerinden gelen insanların teşhir edildiği bu sergiler çok fazla ilgi 

çekmiştir. Primitivizm kavramı ise sanat alanına, bu sergilere sanatçıların tepki göstererek 

dikkat çekmesiyle girmeye başlamıştır.  

Amacı Fransızlara, ilkel insanların gerçekte nasıl yaşadıklarını göstermek olan bu 

aşağılayıcı sergiler Fransa devleti tarafından da desteklenmiştir. “Yerli kabileler, sadece 

Fransız topraklarının sınırsızlığını göstermek için değil insanın evriminin bütün 

aşamalarıyla bir bakışta kavranabilmesi amacıyla da sergiye dahil edilmiştir.” (Artun, 

2018, s. 41). 

 

 



10 
 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 3. Paul Gauguin, Alone, 1893 

(Kaynak: https://bit.ly/39X5tll Erişim:2.12.2021) 

 

19.yüzyıl sonlarıyla birlikte ilkel sanat, anlatım dilinin yalın, güçlü ve kaygısı 

olmayan yapısıyla, klasik batı sanatının muhafazakâr ve kuralcı eğitiminden geçmiş 

sanatçılarını etkilemiştir. Paul Gauguin, primitivizmin batılı sanatçılar arasında ilk dikkat 

çeken ve insanların primitif sanatla tanışmasına en etkin katkıyı sağlayan sanatçıdır.   

Gauguin, küçüklüğünü Peru’nun Lima şehrinde geçirmiş ve daha sonra Fransa’ya 

dönmüştür. Bu nedenle, Güney Amerika kültürüne zaten aşina olan Gauguin, ilerleyen 

yaşlarında maddi ve manevi çok zor dönemlerden geçerken her şeyi arkada bırakıp yeni 

bir esin kaynağı bulabilmek uğruna Haiti’ye doğru yola çıkmıştır. Buraya yerleşip yerliler 

arasında yaşamaya başlamış, klasik batı sanatını tamamen reddetmiş ve buradaki 

izlenimlerini sanatına yalın bir dilde yansıtarak Primitivizmin Avrupa’da yayılmasına 

öncülük etmiştir. Paul Gauguin’ in yaptığı resimler ilk başlarda kaba bulunmuş ve 

benimsenmemiştir. (Görsel 3) Fakat, daha sonraları Gauguin ‘in amacı gerçekleşmiş, 

batıda ilkel yaşamı ve sanatı daha fazla ilgi görmüştür. Böylelikle, Gauguin’in primitif 

etki ile ürettiği resimler ilgi görmeye başlamıştır. Zamanla merakın artmasıyla, batılı 

sanatçılar arasında primitivizme ilgi artmış ve Batı sanatında primitivizm önemli bir yer 

edinerek yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. 

 



11 
 

1.2.3. HENRY MOORE’DAN DAMIEN HIRST’E 

 

Modernizmle birlikte teknolojik ve düşünsel anlamdaki değişim, insan bilincinin 

karşılaştığı bu yeni dünyaya verdiği mücadeleyi daha da arttırmıştır. Özellikle de sanat 

alanında, bu değişimin etki alanı genişlemiş ve sanatçılar, biçim üretmeyi reddetmiştir. 

Biçimin yerini ise artık kavram almıştır. Düşsel ve sezgisel metaforlar kullanılan bu 

dönemde, yeni imge ve bilginin geçmişle kurduğu sezgisel bağ ön plana çıkmıştır. 

Özellikle, modern heykelde kullanılan metaforlar, geçmişte referans ettiği heykel ile daha 

fazla kavramsal ilişki kurmaktadır. Artık, betimleme odaklı metaforik yansıtmaların 

tekdüzeliği sona ermiş, onun yerini bireysel, sezgisel ve bir o kadar da çağrışımcı 

metaforik yansıtmalar almıştır. 

20. yüzyılla birlikte birçok sanatçı bu değişime ayak uydurarak çalışmalar 

üretmiştir. Modern heykel denildiğinde insan figürü üzerine düşsel ve biçimsel yeni 

ifadeler kazandırmasıyla Henry Moore, öne çıkar. Çalışmalarındaki figüratif dil, özellikle 

Güney Amerika kültürlerinin yansımalarıyla dikkat çeker. Sanatçı, primitivizmin ifade 

gücünü, figürlerine aktarmıştır. Moore, yaptığı heykellerde duru, yalın ve açık bir ifade 

için çaba göstermiştir. Heykelin formu, teması, ölçüsü, fiziki yapısı ve kullanacağı 

malzeme bile yalınlık içerir ve her şey olabildiğince nettir.  

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4. Meksika Chac Mool heykeli, 11.ve12. yy. 

(Kaynak: https://bit.ly/3ofga7U Erişim: 2.12.2021) 



12 
 

“Moore, modeline bakıp yapıta başlamıyor, tersine, taşa bakarak işe 

koyuluyor. Daha taşı parçalamadan, ondan bir şeyler çıkarmak istiyor… Taş insan 

figürünü sezindiriyorsa elbette daha iyi. Ancak Moore kayanın cisimselliğinden 

ve yalınlığından bir şeyler korumak istiyor. Taştan bir kadın istemiyor, kadını 

sezindiren bir taş yapmak istiyor.” (Gombrich, 1997, s.67) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 5. Henry Moore, Uzanan Figür, 1929 

(Kaynak: https://bit.ly/3p9Ms5r Erişim:2.12.2021) 

 

Moore’un en tanınan çalışmaları; ‘Uzanan Figür’ heykelleridir. (Görsel 5) 

Genellikle anne ve kadın metaforunun kullanıldığı bu heykeller, kadından öte kadını 

sezindiren yeni bir metafor olarak anlam bulmaktadır. Aynı zamanda, Meksika’da 

bulunan ‘Chac Mool’ heykellerini (Görsel 4) andıran anlatım biçimi ile geçmişle bağ 

kuran bu heykeller, yarı doğrulmuş duruşları ile bir potansiyel enerji ortaya koyar. 

(Turani, 2015) Sanatçı, durağan bir kütleyi hava boşluğu ile zıt ilişkiler kurarak çeşitli 

kompozisyonlar üretmeyi amaçlamıştır. Formun merkezinde yer çekimi yer alır ve statik 

olmakla birlikte, formun parçaları arasında dinamik bir gerilim de mevcuttur.  



13 
 

İngiliz sanatçı Damien Hirst, sanat, yaşam ve ölüm arasındaki karmaşık üçgeni 

keşfetmek için 20. yy. sonlarında farklı disiplinlerde birçok çalışma üretmiştir. Hirst’ün 

çalışmalarında, insanın varlık problemlerinin merkezindeki en temel konuda, yaşam-

ölüm kavramlarının kesişim noktasında anlam bulduğu görülür. Her ne kadar sanatçılar 

için tandık bir konu olsa da onu diğerlerinden farklı kılan özelliği, ele aldığı konuyu 

işlerken kullandığı kurgu ve materyallerdir. 

Sanatçı’nın 2007 yılında ürettiği Tanrı Aşkına (Görsel 7) isimli heykel çalışması, 

8.601 elmasla kaplanmış 18. yüzyıldan kalma bir insan kafatasının platin dökümünden 

oluşur. Aslında, ölümün en tanıdık imgesi olan insan kafatasının, değerli taşlarla 

kaplanarak yüceltilmesi Aztek Uygarlığında da görülen bir durumdur. Azteklere ait 

birçok eserde kafatası imgesi kullanılmıştır. Bu durumun, Azteklerin tamamen bir korku 

imparatorluğu olmasıyla doğrudan bir ilişkisi vardır. Fakat, yaşam ve ölüm metaforu 

Damien Hirst’le birlikte 21.yüzyıl başlarında neredeyse aynı şekilde ortaya çıkmaktadır. 

Zaten sanatçının kendisi de çalışmanın fikrinin British Museum’daki Aztek turkuaz 

kafatasından (Görsel 6) geldiğini belirtmiştir. 

 

 

 

 

 

 

    

 

Görsel 6. Xiuhtecuhtli Maskı, British Müzesi, 16. yy.                  Görsel 7. Tanrı Aşkına, Damien Hirst, 2007 

(Kaynak: https://bit.ly/3ogQ6Jv Erişim:2.12.2021)                      (Kaynak: https://bit.ly/3671bXg Erişim:2.12.2021) 

 

 



14 
 

1.3. ESKİ DÜNYA: AFRİKA 

 

Batı, genel olarak ekonomik nedenlerle 15. yüzyılda coğrafi keşiflere ağırlık 

vermiş, Doğu’ya ulaşmaya çalışırken iki yeni kıtayı keşfetmiştir. Bunlardan biri Yeni 

Dünya olarak bilinen Amerika’dır. Bir diğeri ise o zamana kadar sadece varlığı bilinen 

ama daha önce tam olarak hiç keşfedilmemiş Eski Dünya: Afrika’ dır.  Batı’nın Doğu’ya, 

özellikle de önce Hindistan sonra Çin’e ulaşma isteği, Afrika’nın etrafından dolaşıldığı 

yeni bir rota belirleme düşüncesini ortaya çıkardı. Bu amaçla yola çıkan İspanyol ve 

Portekizli denizciler, Batı Afrika kıyıları boyunca ilerlerken zor hava koşulları nedeniyle 

birçok koyda durmak zorunda kaldılar. Karaya ayak bastıklarında bu bölgelerin değerini 

anlamaları çok uzun sürmedi. Ekonomik, stratejik ve ticari amaçlarla Afrika kıyılarına 

yerleşen İspanyollar ve Portekizliler, altın ve tarımın yanı sıra köle ticareti için de burada 

üsler ve mini koloniler kurdu. Daha sonra Avrupa’nın birçok devleti bu bölgeye gözünü 

dikti. Portekizliler, Fransızlar, İngilizler ve Hollandalılar arasında 17. yüzyıldan itibaren 

sömürgecilik rekabeti başladı. Sömürgeciliğin ilk dönemlerinde yoğunluklu olarak altın 

ticareti öne çıkarken 17. ve 18. yüzyıllarda fildişi, palmiye yağı ve özellikle de köle 

ticareti yoğunlaşmıştı. Köle ticaretinin yoğunlaştığı bu dönemlerde, Afrika’dan götürülen 

köle sayısı hiçbir zaman tam olarak bilinmese de taşıma ve avlanma sırasında ölenlerle 

birlikte yaklaşık otuz milyona yakın olduğu tahmin edilmektedir.  

Batı, Afrika kıtasını sömürgeleştirdikçe sadece köle ticareti artmamış aynı 

zamanda kıtanın kendi kültürüne ait birçok geleneksel eserde Avrupa’ya taşınmıştır. 

Özellikle dini ritüellerde kullanılan masklar, kıyafetler ve heykelcikler gibi birçok değerli 

eser üretildikleri topraktan koparılmıştır. 14. ve 17. yüzyıla ait kıtada üretilmiş ne kadar 

eser varsa ya Afrika’da misyonerlik görevi yapan Batılı din adamlarınca put oldukları 

gerekçesi ile yakılıp yıkılmış ya da yağmalanmıştır. 19. yüzyılda kendi aralarında 

yaptıkları antlaşmayla Afrika kıtasını bölüşen Batı, ganimet olarak getirilen ve ayrıca 

koleksiyonerlerin topladığı eserlerle bugün görebildiğimiz Afrika Sanatı ayakta 

kalabilmiştir. Özellikle, üretimleri bu tarihlere denk gelen ahşap eserler sağlam 

kalabilmişken, daha öncesine ait ahşap çalışma bulunmamaktadır. Sadece çok dayanıklı 

malzeme ile üretilmiş 14. ve 17. yüzyıla ait eserler günümüze kadar gelebilmiştir. 



15 
 

Afrika Sanatı, kıtada farklı üsluplarla çeşitlenmesine rağmen estetik olarak bir 

bütünlüğe sahip olmasıyla öne çıkar. Ahşap oymacılığın yaygın olması, figüratif 

soyutlamanın ve yalın anlatım biçimine önem verilmesi Afrika sanatının genel karakterini 

oluşturduğu söylenebilir. Özellikle yalın anlatımına rağmen çarpıcı şekilde güçlü ifade 

biçimiyle primitivizm kavramının doğasını da doğrudan yansıtmaktadır. İfade dilinin bu 

kadar güçlü olmasının sebebi ise estetik bir arayıştan ziyade tamamen büyücülük ve 

dinsel nedenlerden dolayıdır. 

Afrikalı sanatçı, sadece dini ritüeller esnasında kullanılacak nesneleri yapması 

istenen usta bir zanaatçıdır. Bir batılı sanatçı gibi asla kendi duygu ve düşüncelerine göre 

eserini üretmez. Sadece bağlı bulunduğu kabilenin kralından, büyücüsünden gelecek 

sipariş üzerine üretir ve bunu üretirken her zaman geleneksel kurallara uymak zorundadır. 

Çok nadiren de olsa sanatçının kişisel bazı dokunuşları ayrıntılarda fark edilir. Heykelcik, 

fetiş, maske, vazo, sandalye gibi nesneler, sanat yapıtı olmadan önce, kendi kültür 

bağlamlarında, simgesel ya da büyüyle ilgili anlamlar taşıyan, hatta yaşam gücü içeren 

eşyalar olarak kullanılır. (Görsel 8) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 8. Çivilenmiş iki kafalı köpek heykeli, Kongo, 19. yy. 

(Kaynak: https://bit.ly/3iNOtSm Erişim:2.12.2021) 



16 
 

1.3.1. AFRİKA MASKLARI VE BATI SANATINA ETKİSİ: P.PİCASSO 

 

Tarihsel açıdan incelediğimizde, maskların farklı coğrafyalarda genellikle aynı 

ortak amaç olan dini inanç gereksinimleri nedeniyle üretildikleri görülür. Dini bir 

fonksiyonu barındıran masklar, Neolitik dönemden itibaren insan, dini ritüellerinde 

kullanmak için mask üretmiş, tanrı ve tanrıçaları sembolize eden bu masklarla onların 

ruhlarına ve güçlerine sahip olduklarına inanmıştır, Ağaç, kemik, kil, boynuz, deri gibi 

farklı malzemelerden üretilen masklar, M.Ö. 2. yüzyıla kadar tiyatrolarda aktörün 

karakter değişimi için kullandığı bir nesne görevi de görmektedir. Bu masklar sayesinde, 

Antik Yunan’da tek bir aktör birçok rolü canlandırabilmekteydi. Afrika kabilelerinde ise 

etik ve ahlâk tasvirleri için kullanılan geleneksel maskların, tanrıların ruhunu yansıttığına 

inanılır. Tanrıya yakınlaşabilmek için giyilen, bedenin yeni bir uzantısına dönüşen bu 

parçalar, doğurganlık, ölüm, sünnet, savaş, av ile ilişkilenirken yine bu törenlerde insanın 

görünmeyen, gizli bir yüzünü de temsil ettikleri düşünülür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 9. Babun Masklı Afrikalı Dansçı, Mali, 1970 

(Kaynak: https://bit.ly/3qYM8H4 Erişim:2.12.2021) 

 



17 
 

Geleneksel olarak kıta Afrika’sının genelinde ritüel ve törenlerde kullanılan 

maskeler, bugün hala aynı amaçlarla kullanılmasa da manevi açıdan önemli bir 

gelenektir. Afrika kültüründe, babadan oğula aktarılan bir bilgi olan mask yapımı, aynı 

zamanda Afrika'daki en yaygın sanat biçimidir. Afrika'nın geleneksel masklarının 

üretiminde malzeme olarak genellikle ahşap, seramik, kumaş, metal, bakır ve bronz 

kullanıldığı görülür. Çoğunlukla giyilebilir biçimde üretilen masklar, içi boş ağaç 

kütüklerinin oyulmasıyla da yapılmaktadır. Afrika kıtasının bölgelerine göre bu durum 

bazı farklılıklar gösterdiği bilinmektedir.  

Örneğin; Batı Afrika ülkesi Nijerya’ da hayvan biçimli masklar, kabileler 

tarafından sıklıkla kullanılmıştır. Ağaç kütüklerinin içi boşaltılarak, kask şekilli masklar 

yapmışlardır. Bu türde en bilinen maskları, Sierra Leone kabileleri kullanmıştır. “Vücut 

Maskı” ve “Coon Maskı” olarak bilinen masklar ise Tanzanya ve Güney Afrika’nın 

tamamında kullanılmıştır. Güney Afrikalılar vücut masklarını, bunlarla eşleşen bir yüz 

maskıyla birlikte takarlardı. Ağaç gövdelerinden oyulan bu masklar, doğurganlık 

zamanlarında hamile kadınlar tarafından da kullanılırdı. Afrika kıtasının en modern 

masklarından sayılan coon maskları ise nispeten daha yakın bir tarihte üretiliyordu. İlk 

kez, 1838 yılında kölelerin kurtuluşu zamanda kullanılmaya başlandı. Coon masklarının 

en belirgin özelliği ise elle boyanmış olmalarıdır. 

 Afrika maskları, genellikle ataların, tanrıların ve mitolojik yaratıkların ruhunu 

temsil etmek için kullanılmıştır. Bu ruhları ve tanrıları temsil etmek amacıyla, dansçılar 

tarafından farklı törenlerde masklar giyilirdi (Görsel 9). Afrikalılar, bu maskları; savaş 

hazırlıkları, düğünler, hasat zamanları ve kabul törenlerinde giyerdi. Dans törenlerinde 

geleneksel Afrika müzik aletleri ile çalınan müzik ve danslara masklar eşlik ederdi. 

 

 

 

 



18 
 

Kırk yıl önce Zenci sanatıyla ilgilenmemin ve eleştirmenlerin zenci 

dönemim olarak adlandırdığı resimlerimi yapmaya başlamamın sebebi, o 

dönemde müzelerde güzellik olarak tarif edilen şeye karşı olmamdı. O zamanlar 

birçok insan Zenci masklarına etnografik nesne olarak bakıyordu. Derain’ın 

ısrarıyla ilk defa Trocadodéro müzesine gittiğimde, salonlardaki rutubet ve küf 

kokusu boğazıma yapışmıştı. O kadar bunalmıştım ki hemen dışarı çıkmak 

istedim, ama kaldım ve nesneleri inceledim. İnsanlar o maskları ve diğer nesneleri 

kutsal bir amaç için yapmıştı, büyülü bir amaç için; etraflarını saran gizli düşman 

güçlerle bir tür anlaşma yapmak, üstesinden gelmek istedikleri korkularına bir 

form ve imge kazandırmak için. […] İşte o zaman gideceğim yolu bulduğumu 

anladım. Ondan sonra insanlar bu nesnelere estetik gözle bakmaya başladı. 

(Rubin, 1984, s.255) 

Pablo Picasso, Afrika sanatıyla ilk karşılaşmasını böyle anlatmaktadır. Aslında bu 

açıklama, modernizmin ilkel sanata olan merakına ve sanatçıların ilkel ve uygarlaşmamış 

oldukları varsayılan Afrikalı yaratıcılarla kurdukları yakınlaşmalara da işaret eder. 

Batı’nın modern sanatçıları, bir bakıma bilinçsiz şekilde ilkel sanata ilgi duyduklarını fark 

ettiler. İlkelin yalın ve güçlü ifadesi başlarını döndürdü. Aslında sadece kötü ruhlarla iş 

birliği yapmak için üretilen bu masklar öylesine hayranlık uyandırmıştı ki, Pablo 

Picasso’nun devasa bir Afrika ve Okyanusya koleksiyonu oluşturmasına neden olmuştur. 

Picasso, maskların ruhlara form vermek için üretilmesinden çok etkilenmişti. Kendi 

sanatında arayıp bulamadığı yalın ve etkili ifadeyi burada bulmuştur. Picasso’nun ‘Afrika 

Dönemi’ olarak adlandırılan 1907 yılının sonunda ortaya koyduğu ‘Avignon’ lu Kadınlar’ 

her ne kadar Kübist bir çalışma olarak görülse de resimde kullandığı figürlerin apaçık bir 

şekilde Afrika maskelerinden ilhamla çizildiği anlaşılmaktadır.  

 Picasso’nun 1907 yılında üretmiş olduğu ‘Avignon’ lu Kadınlar’ (Görsel 10) 

isimli resminde Kübizmin temellerinin atıldığı söylenebilir. Kübizm akımında Picasso ile 

aynı düşünceleri paylaşan Braque, bu eserden fazlasıyla etkilenmiştir. 20. yüzyıl sanat 

anlayışına tamamen ters düşen çalışma, estetik güzellik kavramına tamamen karşı cephe 

alarak, geleneksel anlamda bilinen güzel ve çirkin kalıplarını kırma cesaretini göstermiş 

ve adeta kendi kurallarını koymuştur.  



19 
 

‘Avignon’ lu Kadınlar’ çalışması, her ne kadar kübizmin yolunu açmış olsa da 

tam anlamıyla Kübist bir eser olmadığı da görülmektedir. Kübizm karakterinin ötesinde 

farklı bir dışavurumculuk ve renk kullanımı vardır. Bazı sanat tarihçileri, Picasso’nun bu 

resmi ürettiği döneme ‘Afro-Kübist’ ismini vermişlerdir. Picasso, bu dönemde ilkel 

kültürlerin etnografik nesnelerine ilgi duyar. ‘Avignon’lu Kadınlar’ resmindeki figürlerde 

Afrika masklarının ve İberya heykelciklerinin izleri görülmektedir. 1907-1909 yılları 

arasında Picasso ile tanışan Braque da ‘Avignon’lu Kadınlar’ resminden esinlenerek 

‘Büyük Çıplak’ adlı çalışmasını üretmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 10. Pablo Picasso, Avignon’lu Kızlar, 1907 

(Kaynak: https://bit.ly/3pufVY3 Erişim:2.12.2021) 

 

 



20 
 

1.3.2. HENRI MATISSE’DEN CONSTANTIN BRANCUSI’YE 

 

Henri Matisse, Andre Derain ve Mainia Vlaminck gibi bir grup Fransız sanatçının 

ilkel sanatı farklı biçimde yorumlamasıyla batı sanatında Fovizm akımı ortaya çıkmıştır. 

Fovlar, ilkel sanattan esinlenip malzemeye yaklaşım biçimlerini yeniden ele alarak daha 

canlı ifade biçimleri aramaya çalışmışlardır. Matisse’in yapmış olduğu La Serpentine, 

(Görsel 11) adlı heykel çalışması, anatomik çözümleme ve figüratif betimleme açısından 

bu çabanın en belirgin örneği olduğu söylenebilir. Fakat Matisse, resim/yüzey sanatına 

ilişkin problemleri aşabilmek için, heykelin üç boyutluluk özelliğinden faydalanmıştır. 

Bu alanda birçok eser vermiş olduğu çalışmalarını “Ben bir ressam olarak heykel yaptım, 

bir heykeltıraş gibi düşünüp, heykelin sorunlarına cevap aramadım” şeklinde özetlemiştir. 

(Özkarakoç, 2018, s. 479). 

 

 

 

 

 

 

Görsel 11. Henri Matisse, La Serpentine, 1909 

(Kaynak:https://bit.ly/36okLhR Erişim:2.12.2021) 

 

Matisse, üretmiş olduğu heykel çalışmalarında ki figürlerinde hareketi merkeze 

alarak, yakaladığı biçimsel çözümlemelerle bir taraftan heykelin plastik sorunlarını 

çözerken diğer taraftan resimlerinde yer alan dinamik yapının temellerini oluşturmuştur. 

Sanatçı, ilkel kültürlerin görme biçimlerini, batı sanatının etkisinde birleştirip kendi 

gerçekliğini oluşturmuş ve heykele yeni bir anlayış getirmiştir. 



21 
 

. Modern Heykel sanatının belki de en önemli isimlerinden biri Brancusi’dir. 

Ürettiği heykel çalışmalarında ilkel sanatın etkisiyle yalın ve sade kompozisyonlar 

kullanmıştır. Brancusi’nin çalışmaları için sanatçının kullandığı aşırı stilizasyonu ve 

nesnelerin tanınabilirlik özelliklerini kaybetmelerini eski uygarlıkların sanat yaklaşımına 

bağlamıştır.  

“Bir şeyi doğrudan göstermek yerine onu sezinletmeye çalışmayı herhangi 

bir nesnenin bir konumdan başka bir konuma dönüşebileceği düşüncesini modern 

sanata kazandıran ilkel toplum sanatı, Brancusi’nin heykellerinde, kuşun 

ulaşılmazlığını yalın ve sade formlarda yakalamıştır. Simgelerle görünüşlerin 

ötesine geçmek, çağrışımlar yoluyla çözümlemeler yaratmak, biçimlendirdiği 

formları sadeleştirirken, tanınır yanlarını da ihmal etmemiştir. Brancusi, yapıtın 

dış güzelliğinden çok düşüncenin önemli olduğunu vurgulamıştır. Bu yüzden 

figürasyonu kademeli olarak bırakarak soyut çalışmaya başlamıştır. Düz yüzeyli, 

yalın formlar kullanmıştır.” (Okan, 2018 s.103) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 12. Constantin Brancusi, Altın Kuş, 1911 

(Kaynak: https://bit.ly/3psBckF Erişim:2.12.2021) 



22 
 

Sanatçının en dikkat çeken çalışmalarından biri olan Altın Kuş (Görsel 12), 

Romen Halk kültüründe Maiastra isimli mistik bir kuştur. Brancusi, kuşu gerçekçi 

özelliklerinden arındırmış ve yalın bir şekilde kuşun varlığını betimlemiştir. Böylelikle, 

kuşun en saf halini ortaya koyduğu kadar ‘modern’ olanın çağrışımı zenginleştiren 

sadeliğine de vurgu yapmaktadır.  

 

1.4. UZAK DOĞU VE ZEN BUDİZMİ 

 

Batı, 15. Yüzyıl sonlarına doğru Amerika ve Afrika kıtasını keşfetse de nihai 

amacından vazgeçmemiş ve birkaç yıl sonra Doğu’ya Hindistan topraklarına ulaşmayı 

başarmıştır.1498 yılında Portekizli denizci Vasco de Gama, Afrika’nın güneyinden geçip 

Hint okyanusuna ulaşarak Hindistan topraklarına ayak basmıştır. Portekizliler daha sonra 

Hint okyanusuna önemli bir donanma getirerek ticaretin tüm kontrolünü ellerine 

geçirmişlerdir. Daha sonraki yıllarda Filipinler keşfedilmiş olup 1542 yılında yine bir 

başka Portekizli denizci olan Mendes Pinto tarafından Japonya keşfedilmiştir.  

İlk temaslardan sonra, Portekiz ve Japonya’nın arasında zamanla kuvvetlenecek 

çok önemli ticaret bağları oluşmuştur. Bu ticaret ağı daha sonra Hollandalıların ve 

İngilizlerin eklemlenmesiyle büyüme gösterecektir. İngilizlerin ve Hollandalıların bu 

bölgeye gelmesiyle birlikte oryantal, tuhaf ve etkileyici sanat eserleri Uzak Doğu’dan 

Avrupa’ya gelmeye başlamıştır. Özellikle batılı sanatçıları, Utamaro , Hokusai ve 

Hiroshige isimli bu üç Japon baskı ustası fazlasıyla etkilemiştir. Onların çalışmaları 

parlak yüzeyler, tek renk setleri ve basit kontürlerden oluşuyordu. Dik ve keskin bakış 

açıları, düz-dekoratif tasarımları ve cesur figürleri sadece Avrupa sanatını değil aynı 

zamanda dünya sanatını da etkilemiştir. (Hunter vd., 2000, s. 16-17) 

19.yüzyıl Fransa’sında, doğanın insana hissettirdiklerini yansıtmayı amaçlayan, 

gerçeği olduğu gibi almak yerine, gerçekliğin bireyde bıraktığı etkiyi yücelten resimler 

yapan bazı sanatçılar ortaya çıkmaya başladı. Batı’da yeni filizlenen Empresyonizm 

akımı, başlarda klasik sanat eserlerini incelese de modernist anlayışını Japon baskı resim 

sanatını inceleyerek oluşturmuştur. Japon baskı sanatındaki gündelik hayatı betimleyen 



23 
 

sanatsal ifade tarzını kendi resimlerine taşımışlardır. Manet’nin kompozisyonlarında, 

Degas ve Monet’nin figürlerinde, Lautrec’ in afişlerinde ve Van Gogh’un tüm 

resimlerinde bu yeni, modern anlayışın izlerini açıkça görmek mümkündür. 

Batı’da 20.yüzyılla birlikte Japon yaşamına ve inanç biçimine ilgi giderek artmaya 

başlamıştır. Bunun en belirgin nedeni olarak modern yaşamın batı insanında bıraktığı 

olumsuz etki olduğu görülebilir. Giderek endüstrileşen hayatın zorluğu ve anlamsızlığı, 

modern düşüncenin yarattığı çıkmazlar batılı insanın hayatına çok fazla etki etmiştir. 

Özellikle, iki dünya savaşının ardından batılı insanın yaşadığı buhran, Doğu’nun ve 

özellikle de Japonya’nın yaşam öğretilerine yönelmelerine sebebiyet vermiştir. Bu 

konuda Erich Fromm, batı insanının buhranını şöyle tanımlar;   

“Batı kültürünün kökeni eski Yunan ve Musevi kültürüne dayanır. Bu her 

iki kültürde de hedef insanı daha iyi, daha eksiksiz, daha mükemmel yapmaktı. 

Batı insanının eksiksizliğinden, mükemmelliğinden daha önce maddesel şeylerin 

eksiksizliğini, mükemmelliğini aldı. Daha mükemmel şeyler yapmak için bilgisini 

çoğalttı. Bugün batılı insan hastalıklı bir biçimde duygulanmak yeteneğini 

yitirmiştir. Bu nedenle de kuşkudan, tasadan, ruhsal yıkıntıdan kendini 

kurtaramıyor. Hala mutluluk, bireycilik, özgür girişim gibi bir takım ezberlenmiş, 

basmakalıp lakırdılar ediyor ama aslında hiçbir hedefi yok. Niçin yaşıyorsun diye 

sorun bakalım. Yanıt vermekte güçlük çekecek. Kimisi çoluk çocuğu için 

yaşadığını söyleyebilir. Kimisi yaşamın keyfini çıkartmaktan ya da para 

kazanmaktan söz edebilir. Aslında kimse niçin yaşadığını bilmiyor. Bütün istediği 

yalnızlıktan kurtulup güvenini sağlamaya çalışmak.” (Fromm, 2017) 

Japonya’nın tümüne yayılmış olan Zen Budizmi, batılı insanın adeta aradığı çıkış 

kapısı olmuştur. Zen öğretisini batıya aktaran ilk isim ise D.T. Suzuki’dir. Birçok 

Sanskritçe, Çince ve Japonca eseri İngilizceye çevirmiştir. Batı, Zen Budizm ile ilk kez 

onun eserleriyle tanışmıştır. Zen kelimesi, Çince Ch’an kelimesinden türetilmiştir. Ch’an 

ise Hint Sanskritçesinde meditasyon anlamına gelen “dhayana” kelimesinden 

gelmektedir. Zen, kişinin kendi dışındaki yüce varoluş ile kurduğu hiçbir belirleyici 

kurala bağlı kalmadan sadece zihni ile sağlayabildiği ilişkiye denir. “Zen olmak” aslında 

düşüncelerimizle barışabilmek ve evrendeki yerimizi fark edebilmek anlamına gelir.  



24 
 

Zen’de herhangi bir ritüel veya aydınlanma için yapılması gereken belirleyici bir 

kural yoktur. Onun yerine dünyayı olduğu gibi görebilmek adına gelenekselleşmiş ve 

kalıplaşmış düşünce biçiminin dışına çıkması amaçlanır.  Zen’e göre; bütün insanlar zaten 

aydınlanmıştır ama cahilliği kara bulutlarından dolayı insan bunu fark edemez. Ancak, 

“Satori” (aniden aydınlanma) gerçekleştiğinde bulutlar dağılır.  

Zen’de meditasyonlarla insanın edineceği bilinç, geçici ve sonlu olan varlıkla ve 

onun maddi türevleriyle araya mesafe koymaktır. Zen’de varlık hiçliğin basit bir gölgesi 

gibidir. Bu nedenle, hiçlik varlığı ortaya çıkaran boşluktur. Ama bu bildiğimiz basit bir 

boşluk değildir. Boşluk, kuvvet halinde sonsuz bir var olanlar toplamını içinde barındırır. 

Varlık yokluğun içerisinde ortaya çıkmaktadır, böylelikle her var olan da potansiyel bir 

yokluğun ifadesidir. Öyle olsaydı sadece boş çerçeve ya da tuval ile yetinilirdi ya da daha 

iyisi resim yapmak ya da yazı yazmak hiç gerekmezdi. Oysaki resmin yüzeyine çizilen 

basit bir çizgi aslında onu doğuran kaynağın gücünü ifade eder: “Ressam da, tıpkı bir 

kaligraf gibi, tek bir hareketle, neredeyse kuru bir fırçayla tek bir çizgi çekebilir ve resmi 

neredeyse her zaman asimetrik tarzda kat eden bu çizgi, resmedilmemişin içinde, bütün 

olasılıkların doğduğu ve öldüğü, zamanın ve uzamın bile iç içe geçtiği evren akımlarının 

kat ettiği boşluğu doğurur.” (Breysse, 2014, s. 85) 

 

1.4.1. YVES KLEIN’DAN ANISH KAPOOR’A 

 

Batı sanatı tarihine baktığımızda Doğu’nun Zen öğretisi ile ilk karşılaşan 

sanatçılarından biri Yves Klein’dır. Klein, Zen’deki boşluk kavramını yeniden 

yorumlamakla öne çıkmıştır. Hem boşluğa getirdiği yeni anlamlarla hem de ürettiği 

happening çalışmalarıyla boşluk kavramını sorgulamıştır. Happening, Batı’da Zen 

etkisiyle ortaya çıkan, sanatı yaşamdan ayırmayan ve oluş biçimiyle performanstan farklı 

olarak tamamen doğaçlama gerçekleştirilen bir sanat eylemi olduğu söylenebilir.  



25 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 13. Yves Klein, Boşluk, 1958 

(Kaynak: https://bit.ly/3amU1Q5 Erişim:2.12.2021) 

 

Sanatçı, 1958 tarihli Boşluk adlı çalışmasında (Görsel 13), Paris’deki Galerie Iris 

Clert’i tamamen boşaltarak tüm yüzeylerini beyaza boyamış ve mekânsal bir boşluk 

yaratmayı amaçlamıştır. Böylelikle, sanatçı bir manada iç boşluğu sergilemiştir. “Bir kap 

ancak boşluğu sayesinde yararlı olabilir. Pencere olarak işe yarayan şey duvarda açılan 

boşluktur. Nesneleri işe yarar kılan şey onlarda var olmayandır. Taocu öğretide 

yoğunlaşma boşluk üzerine olduğunda anlamlıdır. Zen Budizm’e hâkim olan düşünce 

“form boşluktur, boşlukta formdur” dolu olmak boş, boş olmak dolu olmaktır” (Kara, 

2016) 

Hint asıllı İngiliz heykeltraş Anish Kapoor, çalışmalarında (Görsel 14) boşluk-

doluluk, karanlık-aydınlık ve varlık-yokluk zıtlıklarını düalisttik bir bakış açısıyla irdeler. 

1980’lerdeki ilk çalışmalarında taş ocaklarından aldığı farklı türdeki kayalara çukur ve 

oyuklar yaparak bu düşüncenin ilk örneklerini göstermiştir. “Bildiğim en yaratıcı kelime 

bilmiyorumdur. Eğer biliyorsam ortada bir arzu ve bir sanat yoktur çünkü bilmek sonlu 

ve yanlıştır. Bilmemek ve arzulamak sonsuz ve doğrunun açığa çıkarılmış halidir. 

“Arzulamak sanattır.” (Kapoor vd., 1998: 29). Sözleriyle bu görüşünü açıkça belirtir.  



26 
 

 Kapoor’ un çalışmalarında, Budist felsefeye ait olan yarım bırakılma, bilinçli bir 

şekilde tamamlamama kavramı oldukça öne çıkar. Özellikle de Zen Budizm’inde 

varılacak hiçbir yerin, ulaşılacak hiçbir şeyin olmadığına olan inanç bunu destekler. 

Çünkü tek varılacak yer akıldır. Kapoor, tamamlanmamışlık kavramı ile çalışmalarındaki 

bitmemişliği izleyicinin zihninde tamamlar. 

Kapoor’un eserlerinde, Zen öğretisinde önemli bir kavram olan ‘shibui’ 

dikkat çeker. Shibui, bir zarafet ve incelik duygusu oluşturmakla beraber basit bir 

karmaşıklığı, doğal kusuru ve tevazuyu ön plana çıkartmaktadır. Shibui, hilenin 

eksikliği ya da süsün yokluğudur, shibui’nin doğa üzerindeki doğru yansıması, 

izleyicinin estetiği öneri ya da oyalanma yoluyla değil de doğal güzelliğin 

yansıması ve takdiri yoluyla tecrübe etmesini sağladığı için aydınlanma meydana 

getirtmektedir. (Graham, 2014, s. 16-19) 

 

 

 

Görsel 14. Anish Kapoor, Gökyüzü Aynası, 2006 

(Kaynak: https://bit.ly/3cvlrGb Erişim:2.12.2021)



 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BULUNTU NESNE ETKİSİNDE 20. YY. BATI SANATI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

BULUNTU NESNE ETKİSİNDE 20. YY. BATI SANATI 

 

2.1.BATI SANATINDA BİR DEVRİM: HAZIR NESNE 

 

 Batı sanatında doğrudan nesnelerin kullanımı, ilk kez Kübizm’ de görülmüştür. 

Klasik resim geleneğindeki temsil anlayışının yeni bir yoruma dönüştürmesiyle ortaya 

çıkmıştır. Picasso ve Braque, realist sanatçılar gibi gündelik dünyanın sıradan nesnelerini 

resimlerinde konu edinmişlerdir ve bu nesneleri doğrudan yüzeyde kullanarak, modern 

sanatın biçim ve içeriğine yeni ifadeler geliştirebileceklerini düşünmüşlerdir. 1908 

yılında iki boyutlu yüzeyin sorunlarına dikkat çekmek için bir deseninin üzerine Louvre 

Müzesine ait bir giriş biletini yapıştıran Picasso, ilk kolaj denemesini gerçekleştirmiştir.  

Bu tarihten sonra Braque ve Picasso, natürmortlarında, gazete parçaları ve duvar 

kâğıtları gibi iki boyutlu gerçek nesneleri doğrudan tuval yüzeyinde boyanmış geometrik 

formlar ile birlikte kullanmaya başladılar. (Görsel 15) 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 15. George Braque, Gazete, Şişe, Sigara Paketi, 1914 

(Kaynak: https://bit.ly/39N9ZnE Erişim:2.12.2021) 



29 
 

Kolaj tekniği bu süreçle birlikte hem yeni sanat anlayışlarına hem de sanat 

üretimlerinin tamamen farklılaşmasına neden olmuştur. Kolaj ve ona bağlı olarak ortaya 

çıkan asamblaj ile birlikte buluntu nesne ve hazır-nesne kullanımının etkisi günümüzde 

hala devam etmektedir. Lunn’ a göre seri üretim halindeki nesnelerin sanatsal bir üretim 

nesnesi olarak kabul edilmesi, onların yeniden adlandırılmasına ve tuval resminin farklı 

bir bakış açısı üzerinden değerlendirilmesine neden oldu. (Lunn, 2011, s.78) 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 16. Pablo Picasso, Boğa Kafası, 1942 

(Kaynak: https://bit.ly/3rkbcbL Erişim:2.12.2021) 

 

Dadaizm, 1916 yılında, 1.Dünya savaşının getirdiği yıkımlara karşı politik tavır 

almak amacı güden şair, yazar ve ressamlar tarafından kurulan avangart bir akımdır. 

Özellikle politik, toplumsal ve sanatsal tüm geleneklere karşı yıkıcı bir tavır gösteren 

protest kimliği ile öne çıkmıştır. 19. yy. rasyonalizmini hedef alan Dada hareketinin 

etkisi, kısa sürede Avrupa’ya ve Amerika’ya yayılmıştır.  Dadaistler sergileme 

yöntemlerini bir eylem olarak görmüş ve yeninin keşfini rastlantıya bırakmayı tercih 

etmişlerdir. Sergileme yöntemi olarak geleneksel sanat pratikleri yerine, yeni alternatif 

yöntemler keşfetmişlerdir. 



30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 17. Kurt Schwitters, Asamblaj, 1920 

(Kaynak: https://bit.ly/3pQmap2 Erişim:2.12.2021) 

 

Dadacılar, fotoğraflar, reklam afişleri, dergilerden kesilmiş yazılar, günlük 

kullanım nesneleri gibi malzemeleri bir araya getirerek politik içerikli çalışmalar 

üretmişlerdir. Genellikle, kolaj ve asamblajlarında asimetrik kompozisyonlar tercih 

etmişler, kullandıkları sıradan nesnelerin birbirleriyle anlamsız ilişkiler kurmasına dikkat 

etmişler ve keskin diyagonallerle güçlendirmişlerdir. (Görsel 17) Özellikle ilkel sanatın 

etkisinde, hayat ve sanat arasındaki sınırları ortadan kaldırmayı amaçlamıştır. Bugün hala 

sanatçılar tarafından benimsenen, disiplinler arası üretim pratiği ve izleyici ile etkileşime 

geçme isteği Dada’dan mirastır. Bu miras maddeselliğin tanımını değiştirerek günlük 

nesnelerin, bir sanat eseri olarak hayatımıza girmesine öncü olmuştur.  



31 
 

Kurt Schwitters’in tesadüfen karşısına çıkan birbirinden farklı birçok buluntu 

nesneyi kendi atölyesinde bir araya getirerek, sonraki yıllarda enstelasyon sanatına da 

öncül olan “Merz Sütunu” isimli çalışmasında (Görsel 18) her gün eklediği yeni ve farklı 

nesnelerle birlikte inşa ettiği büyük konstrüksiyon, sürekli biçim değiştirerek tamamen 

rastlantısal bir şekilde kendi biçimini oluşturdu. Sanatçıya göre yaşamdaki rastlantısallık 

sanatçının eserinin yaşam ile bağlantısının bir göstergesiydi, çünkü eserde canlı gibi kendi 

içinde devimini yaşayan bir varlıktı. (İpşiroğlu, 1979, s.102) 

 

 

Görsel 18. Kurt Schwitters, Merz Sütunu, 1923 

(Kaynak: https://bit.ly/3jgp6c3 Erişim:2.12.2021) 

 

 

 

 



32 
 

2.2. DUCHAMP’TAN BEUYS’A HAZIR-NESNE 

 

 Hazır-nesne kavramını literatüre sokan ve 20.yüzyılda sanatın biçimsel olmaktan 

uzaklaşmasını sağlayıp daha düşünsel bir zemine oturtan kişi Duchamp’ tır. Kübizm' den 

Dada' ya ve Sürrealizme birçok sanat akımıyla ilişkilendirilmiş ve Pop Art, Minimalizm 

ve Kavramsal gibi birçok akıma yol açmıştır. Sanatçı, batı sanatında üretimin tamamen 

retinal olduğunu öne sürerek bunu reddetmiş ve sanat eserinin, düşünsel bir çabanın 

sonucu olarak gerçekleşmesi gerektiğini iddia etmiştir.  

 Dada’ nın özellikle geleneksele karşı duruşunu benimseyen Duchamp, belki de bir 

anti-sanat yapıtı üretmenin ne kadar mümkün olduğunu öğrenmeye çalışırken kullandığı 

buluntu nesneleri birer “hazır-nesne” olarak nitelendirmiştir. Sanatçı, ortaya attığı hazır-

nesne kavramını düşünülenin aksine, sanattaki tüm sofistike kavramları reddederek, 

günlük yaşamından örneklerle tanımlamıştır. Çünkü asıl amaç hali hazırda olan bir 

nesnenin sanat objesi olarak tanımlanmasıdır. 

Duchamp, 1915 tarihinde 1.Dünya Savaşı’nın başlamasıyla Amerika’ya gitmiş ve 

hazır-nesne üretimlerini burada devam etmiştir. Bu çalışmaları üretirken, sıradan 

nesneleri bazen deforme etmiş, bazen nesneleri işlevinden çıkarıp başkalaştırmış ve 

kavramsal düzlemde onu başka bir forma dönüştürmüştür. 1919’da Leonardo Da 

Vinci’nin ünlü tablosu Mona Lisa’nın bir reprodüksiyonuna bıyık ve sakal çizerek, batı 

sanatında çok önemli yeri olan bu resimle alay ederek değersizleştirdiği “L.H.O.O.Q” 

(Görsel 19) isimli çalışmasını yaptı. Diğer hazır-nesne üretimlerinden farklı olarak bu 

çalışmasında doğrudan hazır-nesne kullanmayan sanatçı, bu ünlü tabloyu bir tür “hazır-

nesne” olarak değerlendirip anlamını değiştirmiştir. Çalışmaya atfettiği isimle, Mona 

Lisa’nın kutsallığına saldırarak değersizleştirmiş, tamamen alay konusu haline 

getirmiştir. Çalışmanın ismindeki harflerin bir arada okunuşuyla, Fransızca “kızın yakıcı 

kalçaları var” anlamı ortaya çıkmaktadır. Böylelikle, batı sanatının en önemli motifi 

Duchamp’ la birlikte yerle bir edilerek, sanatın kutsallığı ve hatta kutsal kavramının 

kendisi bile bu eleştiriden nasibini almıştır. 



33 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 19. Marcel Duchamp, L.H.O.O.Q, 1919 

(Kaynak: https://bit.ly/3tnRP3D Erişim:2.12.2021) 

 

Duchamp’ın hazır-nesneleri arasında en popüler çalışması Pisuar isimli 

çalışmasıdır. (Görsel 20) 1917 yılında pisuarı ters çevirerek, R. Mutt takma adıyla 

imzalayarak Bağımsız Sanatçılar Topluluğu’nun, Grand Central Gallery’ de açılacak 

sergisine yollamıştır. Çalışma bir sanat eseri niteliği görülmediği için sergilenmeye layık 

görülmemiştir. Sanatçı tepki çeken bu çalışmasında, aslında basit bir endüstriyel nesne 

olan pisuarı, işlevsel bağlamından kopararak sanat yapıtı hakkında edinilen genel 

yargıları yıkıp yeni bir düşünsel süreç oluşturmayı amaçlamaktadır. Bürger’ e göre 

Duchamp’ ın bu hareketi planlanmıştır, çünkü bu eserin sergilenmesiyle ilgili iki seçenek 

vardır ya reddedilmeyip sergilenecek ya da sanatın temelini oluşturan özgürlük ilkesine 

zıt olarak sergilenmeye layık görülmeyecektir. Her iki seçenekte sanat yapıtının 

görünürlüğünü, o güne kadar yapılan sanat tanımlamalarını reddederek arttıracaktır.  

(Bürger 1989, s.10-14). 

  



34 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 20. Marcel Duchamp, Pisuar, 1917 

(Kaynak: https://bit.ly/2YIzEYh Erişim:2.12.2021) 

 

Joseph Beuys, 20. yüzyılın ikinci yarısında, sanat dünyasında Duchamp ’tan sonra 

öne çıkan isimlerden biridir. Fluksus, neo dada, süreç sanatı ve kavramsal sanat gibi 

akımlarda da adı geçen sanatçı, sanatın toplum üzerinde iyileştirici bir gücü olduğunu 

savunarak bu konuya ilişkin farklı açılımlar getirmiş; toplumsal, sanatsal, politik içerikli 

konulara eylemleriyle eleştirel bir bakış getirmiştir. Beuys göre sanat yapıtı bir 

düşüncedir ve üretilen her düşünce bir mesaj niteliğindedir. Sanat yapıtını oluşturan 

eylemlerden her biri deneyseldir, çünkü her eser hayatın içinde olduğu gibi ve 

rastlantısaldır. Madde oluşturulduğu andan itibaren kendi dilini kendi yaratır ve zaten 

sahip olduğu bilgi akışını yaratır. (Atakan, 2008). 



35 
 

Joseph Beuys bu düşüncelerden yola çıkarak, ‘Toplumsal Heykel’ kavramını 

ortaya koyar. 1970'lerde sanatçı tarafından geliştirilen ve her şeyin sanat olabileceği, 

hayatın her yönünün yaratıcı bir şekilde ele alınabileceği ve sonuçta herkesin sanatçı olma 

potansiyeline sahip olduğu bir teoridir. Sanatçı yaşamın, herkesin şekillendirmeye yardım 

ettiği bir toplumsal heykel olduğuna inanıyordu. Duchamp’tan farklı olarak Beuys 

nesnelerden oldukları gibi yararlanmış ve onlardan yabancılaşmayı, doğal hallerini yok 

saymayı reddetmiştir. Onun için asıl eser malzemenin kendi doğasında süreç içerisindeki 

değişimidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 21. Joseph Beuys, Süpürme, 1972 

(Kaynak: https://bit.ly/3w7uh3c Erişim:2.12.2021) 

 

Joseph Beuys 1972 tarihinde, Berlin’deki Karl Marx Meydanı’nda “Süpürme” 

adlı performansını gerçekleştirmiştir. (Görsel 21) Beuys, miting alanına protestoya 

katılan gençlerle birlikte katılır. Miting alanının boşalmasının ardından iki öğrencisiyle 

birlikte Karl Marx Meydanı’nı sembolik olarak süpürmeye başlar. Topladığı tüm çöpleri, 

üzerinde “parti diktatöryası böyle aşılır” yazılı torbalara doldurarak bir galeri mekânına 

götürmüş ve cam bir vitrinin içinde bu çöpleri yanında kırmızı süpürgeyle birlikte 

sergilemiştir.  



36 
 

Sanatçının sanatı, zihinsel bir durumun ya da özel bir eylemin biçimidir. Beuys’un 

kullandığı malzemeler ve yapıtlarını oluşturduğu düzenlemeler sanatın yeniden 

tanımlanmasına katkı sağlamıştır. Buluntu nesneleri kullandığı ‘Sürü’ isimli eseri (Görsel 

22) Volkswagen minibüsün arkasından çıkan ve her biri keçe, yağ ve el feneri taşıyan 24 

adet kızak ile mekân içerisine kurgulamış bir enstalasyondur. Bir panik durumuyla 

yapıtında hem işgali hem de hayatta kalma mücadelesi için kaçışın temsili bir anlatımıdır. 

Yapıtta her kızak; sıcaklık için sarılmış külrengi bir keçe, beslenme için yağ ve yolu 

bulmak için bir fener ile oluşturulmuştur. (Fineberg, 2014, s. 222) 

Sanatçının yapıtında nesneler tek tek ele alındığında bir anlam ifade etmezler. 

Beuys’un tekrar eden nesnelerinde taşıdığı güç, nesnelerin her bir tekrardan yayılma 

olasılıklarını güçlendiren bir ağ gibi olması sebebiyledir. Çalışmalarında tekrar eden 

nesneler, kendi taşıdıkları anlamları ile doğup, bu anlam üzerinden yeni anlam 

düzenekleri oluşturmuşlardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 22. Joseph Beuys, Sürü, 1969 

(Kaynak: https://bit.ly/2Qet0rW Erişim:2.12.2021) 

 



37 
 

2.3. BULUNTU NESNE 

 

Tek başına sanat yapıtı durumuna yüceltilen nesne. Kökeni Duchamp’ın Karşı-

Sanat kavramından kaynaklanmakla birlikte, bu kavramın bir ürünü olan Hazır-

Nesne’den farklıdır. Buluntu Nesne, “güzellik” ya da “teklik” gibi, gelişigüzel 

nesnelerden farklı bazı estetik nitelikler taşır. Bu nedenle gerek seçiminde gerek 

kullanımında bir beğeni söz konusudur. Gerçeküstücü sanatçılar, buluntu nesnelerle pek 

çok deneyler yapmış, P. Nash gibi bazı sanatçılarsa çakıl ve dal gibi nesneleri tek 

başlarına birer kaide üstüne koyarak nesnelere sanat yapıtı niteliği vermişlerdir. Buluntu 

Nesne, hurda sanatı, pop sanat ve yoksul sanatta yaygın biçimde kullanılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 23. Meret Oppenheim, Nesne, 1936 

(Kaynak: https://mo.ma/3p0Qwpe Erişim:2.12.2021) 

 

Gerçeküstücü sanatçılar, Duchamp’a karşı koyar biçimde hayal gücü ve rastlantı 

yoluyla estetikleştirdikleri buluntu nesneleri, içsel bir dürtüyle günlük hayatın sıradan 

nesneleriyle birleştirirler. (Görsel 23) Bitpazarından, çöplerden toplanan, biriktirilen 

nesneler bir araya getirildiğinde yeni ve farklı bir kimliğe bürünüp, yeni anlamlar, 

anımsatmalar yaratarak belleği harekete geçirirler. Aslında, buluntu nesne rastlantısal 

estetik değeri için seçiliyordu. 



38 
 

Sürrealizm akımında kullanılan nesnel rastlantı kavramı birbiri ile bağlantısı 

bulunmayan öğelerin, içerik olarak birbiri ile olan bağlantısından beslenmektedir. Onlara 

göre rastlantı yoktur, seçilmiş öğeler, nesneler vardır ve süreç içerisindeki yaşam 

deneyimleri onların sayılarının artmasını sağlar. 

 “Araçsal rasyonaliteye göre düzenlenmiş bir toplumun, bireyin kendini 

geliştirmesini gittikçe daha fazla sınırladığı tecrübesinden hareketle, sürrealistler 

gündelik hayattaki öngörülemez unsurları keşfetmeye çalışır. Bu nedenle 

dikkatleri, araçsal rasyonaliteye göre düzenlenmiş bir dünyada yeri olmayan 

fenomenlere yönelir. Gündelik olanın içinde harikulade olanın keşfedilmesi, 

kuşkusuz “kent insanı”nın tecrübe imkânlarının zenginleşmesini sağlar. Ama bu, 

izlenimlere açık olma yönündeki bir duyarlılık adına özgül amaçları hor gören, 

özel bir davranış tipi gerektirir. Gelgelelim, sürrealistler bununla yetinmezler; sıra 

dışı olanı ortaya çıkarmaya çalışırlar. Belli yerlere odaklanmaları (lieux sacrès) ve 

bir mythologie moderne oluşturma çabaları, rastlantıya hükmetme, sıradışı olanı 

yinelenebilir kılma amaçlarına işaret eder.” (Bürger, 2004, s.129). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 24. Makapansgat taşı, M.Ö.3000000 

(Kaynak: https://bit.ly/3yNEV1q Erişim:2.12.2021) 

 



39 
 

Buluntu nesne terimi, 20. yüzyılda ortaya çıkmasına rağmen, bu tür nesnelerin 

Paleolitik kültür döneminde tarih öncesi sanatta kullanıldığını gösteren bazı kanıtlar 

vardır. M.Ö. 3 milyona tarihlenen kafatası şeklindeki ünlü bir taş olan Makapansgat Taşı 

(Görsel 24), aslında "buluntu bir nesne" idi. Çıkarıldığı mağaranın jeolojik biçimine ait 

değildi ve Taş Devri insanları tarafından beş kilometre uzaktaki farklı bir jeolojik 

bölgeden getirildiği keşfedilmiştir. İnsanoğlunun çevresinde karşılaştığı nesnelerle 

kurduğu diyalog, ona yüklediği farklı anlamlar daima devam etmiş ve özellikle 

geliştirdiği tinsel ilişki ile çevreyle özel bir bağının oluşmasına neden olmuştur. Bu 

organik bağın gelişimi özellikle de kültürel yapının değişiminde gözle görülür 

farklılıklara yol açmıştır. Bu sebeple, yaklaşık üç milyon yıl sonra, Duchamp ve Dada 

hareketi tarafından "buluntu nesneler" sanat kavramı haline dönüşebildi. 

 

2.3.1. ARTE POVERA 

 

Arte Povera, İtalya’da 1960’larda ortaya çıkan ve İtalyanca ‘yoksul sanat’ 

anlamına gelen bir modern sanat akımıdır. Klasik estetik anlayışını reddeden ve yıkmaya 

çalışan çağdaşı diğer sanat akımları ile aynı bakış açısını paylaşır. Sanat piyasasının ticari 

şartlarına başkaldırır ve en önemli özelliği gelip geçici, atık, doğal malzemenin 

kullanımıdır. (Görsel 25) 

 

 

 

 

 

Görsel 25. Michelangelo Pistoletto, Metamorfoz, 1976 - 2013 

(Kaynak: https://bit.ly/3c3ycXc Erişim:2.12.2021) 



40 
 

Arte Povera sanatçıları, geleneksel olana tamamen bağlı kalıp kısıtlı bir ifade 

biçimi oluşturmanın karşısında durmuş ve sergilerinde kullandıkları sıradan günlük 

malzemeler ile insanların sanat eserleri ile kolay iletişim kurabilmelerini amaçlamışlardır. 

Arte Povera sanatçıları, modern sanatın kabullenilmiş ve artık gelenekselleşerek 

sınırlandırılmış yapısını değiştirmeyi amaçlamışlardır. Sanat üretiminde sonuç odaklı 

karşılaşmaları kabul etmemiş, izleyiciyi sanat eserinin gerçekleşme sürecine davet ederek 

malzemenin değişimini görünür kılmayı amaçlamışlardır. Her türlü gündelik nesneyi 

üretimlerinde kullanan Arte Povera sanatçıları; gazete, neon ışıkları, ağaç gövdesi, toprak, 

aynalar, kırık camlar, çeşitli atıklar, canlı veya ölü hayvanlar, metaller, kömür, çalı gibi 

malzemeler kullanmaktadırlar. (Görsel 26)  

 

 

Görsel 26. Mario Merz, Igloo, 1977 

(Kaynak: https://bit.ly/3i2W80J Erişim:2.12.2021) 

 



41 
 

2.4. ÇALIŞMALARINDA BULUNTU NESNE KULLANAN SANATÇILAR 

 

20. yy. batı sanatında birçok sanatçı çalışmalarını üretirken buluntu nesne kavramı 

üzerinden yola çıkarak üretimlerini gerçekleştirmiş, nesnenin gündelik, rastlantısal ve 

değişken yapısını kullanarak yeni ifade biçimleri arayışına girmiştir. Sanatçıların buluntu 

nesne seçiminde birçok farklı değişkenin öne çıktığını söylemek mümkün olacaktır. Kimi 

sanatçı, nesneyi sembolik bir ifade biçimi oluşturabilmek için bir araç olarak kullanırken 

kimi sanatçının da buluntu nesneyi belli bir estetik kaygının doğrultusunda kullandığını 

görmekteyiz. Bu kısımda, seçtiğim beş sanatçının ve buluntu nesne kullanarak 

gerçekleştirdikleri üretimlerinin örnekleri üzerinden farklı bağlamlar ile buluntu nesnenin 

kullanım alanları incelenmektedir. Rauschenberg’in buluntu nesne üzerine yaptığı 

ekspresif boya müdahalelerini, Kiefer’in buluntu nesne ile kullandığı metaforik anlatım 

dilini ve Çekil’in kendi çocukluk dönemine ait izler taşıyan üretimlerinde kullandığı 

buluntu nesnelerin bağlamlarına odaklanılmıştır. Ayrıca, Cragg’in üretimlerde görülen 

renk ve ritim arayışlarının buluntu nesne odağında yeniden biçimlenişi ve El Anatsui’nin 

üretimlerinde kültürel kodlarla buluntunun yorumlanışına değinilmiştir. 

 

2.4.1. ROBERT RAUSCHENBERG 

 

Rauschenberg, 1954 ve 1962 yılları arasında yaptığı kolaj denemelerini daha 

sonrasında geliştirerek üç boyutlu asamblajlara dönüştürmüştür. Bulduğu nesneleri 

birbirlerine boyalarla birleştirerek tuval yüzeyinde iki boyutlu anlatımını üçüncü boyuta 

taşıyarak, çalışmalarında yeni ve gündelik olana özgü sıra dışı bir gerçeklik formuna 

yaklaştırmaya çalışmıştır. Bu çalışmalarında, klasik resim ve heykelleri, sürreal tavırda 

yaptığı denemelerle birleştirerek, Braque ve Picasso’nun kolajlarını farklı bir aşamaya 

getirmiştir. (Cima, 1986, s. 67) Doldurulmuş keçi, lastikler ve tenis topu gibi sıradan 

nesnelere dışavurumcu tavırda boya müdahalelerinde bulunarak mekâna özel 

yerleştirmeler yapmıştır. 



42 
 

Rauschenberg, “Yatak” isimli çalışması (Görsel 27) sanatçının en tanınan 

asamblaj çalışmalarındandır. Sanatçı bu çalışmasında, halihazırda kullanmış olduğu 

yatağını bir tuval yüzeyi olarak değerlendirmiştir. Gündelik hayatta kullanılan yatak gibi 

en temel ve gerekli nesnelerin resim yüzeyi olabileceğini ve sanat nesnesi olarak 

kullanılabileceğini göstermiştir. Tuval resmi gibi duvara asılarak sergilenen ve yüksek 

rölyef izlenimi veren bu çalışmada soyut ekspresyonist ve sürrealist etkiler 

görülmektedir. Asamblajda kullanılan günlük hayattan, evlerden, sokak aralarından 

toplanan bu nesnelerin kendi yaşanmışlıkları ve hikayeleri yeni bir fikirle bir araya 

gelirken, kendi hikayesini ve özgün kimliğini de koruyarak yeniden anlamlanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 27. Robert Rauschenberg, Bed, 1955 

(Kaynak: https://bit.ly/3i2W80J Erişim:2.12.2021) 

 



43 
 

2.4.2. ANSELM KIEFER 

 

Kiefer'in pek çok eserinde olduğu gibi, metaforik anlam ifade eden gündelik 

nesneler birden çok anlam katmanına sahiptir. Çalışmalarında, insanlık trajedisinin ve 

yeniden doğuş ve yenilenme döngüsünün bir metaforu olarak işleyen sanatçı, 

üretimlerinde döküm kurşunlar, kırık camlar, beton parçaları, küller, elbiseler, kitaplar 

gibi metaforik anlatıma uygun her türlü buluntu nesnenin  kullanıldığı görülebilir.  

Shebirat Ha Kelim, Anselm Kiefer'in 1980'lerin sonunda, sanatçının İsrail'e ilk 

ziyaretinin ardından gerçekleştirdiği önemli çalışmaları arasındadır. Kiefer, o dönemden 

itibaren Yahudi mistisizmi ve Kabala ile ilgilenmeye başlamıştır. Burada bulunan Eski 

Ahit’e ait yaratılış tasviri, sanatçı tarafından resimsel ve heykelsel varyasyonlarda 

defalarca ele alınmıştır. Çalışma, 41 adet büyük boy kurşun kitapla birlikte 17 metrelik 

bir kitaplıktan oluşmaktadır. Genel gri görünümüne rağmen, her kitabın benzersiz bir 

karakteri vardır. Kitaplar, eserin önündeki zemindeki camla birleşen kırık camlarla 

süslenmiş ve serpiştirilmiştir. Tanrı'nın ruhu, kitaplığın üzerinde asılı duran yarım daire 

şeklindeki cam bölmede temsil edilir ve İbranice'de "sonsuz" anlamına gelen "Ain-Sof" 

kelimesiyle yazılıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 28. Anselm Kiefer, Shevirat Ha-Kelim, 1990 

(Kaynak: https://bit.ly/3gnqybP Erişim:2.12.2021) 



44 
 

Kitaplığa iliştirilmiş İbranice yazıtlı kurşun işaretler, ilahi özün on kabını 

sembolize etmektedir. Sekiz kitaplık üzerinde; biri cam yarım dairenin tabanında, biri 

yerde yatıyor; hepsi bakır tel ile bağlanır. Yazıtlar şu şekilde tercüme edilir: (soldan 

yukarıya) anlayış, yargı veya ciddiyet ve zafer; (ortadan aşağıya) taç, güzellik, temel ve 

krallık; (sağdan aşağıya) bilgelik, merhamet veya sevgi ve zafer. Bu düzenlemedeki 

kelimeler, Hayat Ağacının Kabalistik diyagramıdır. 

 

2.4.3. CENGİZ ÇEKİL 

 

“Çocukluğa Doğru, Çocukluktan Beri” 1974 yerleştirmesi, her biri yan çevrilerek 

bir dala bağlanmış ve pille çalışan bir ışığa ayarlanmış cam Coca-Cola şişelerinden 

oluşur. Şişeler, üçerli dört sıra halinde yere dizili durmaktadır. Çalışmanın ismi, nostaljik 

bir okumayla hemen göze çarpmaktadır. Sanatçının, özellikle babasının etkisinde 

ilgilenmeye başladığı ve ilk denemelerini yaptığı mekanizmalarla ilgilidir.  

“Çekil, simgesel anlamda bir çağı ve düzeni kendinde sembolleştiren 

nesneler olarak, örneğin saat gibi, tasarım ürünü nesneleri çalışmalarında kullanır. 

Çekil bu nesneleri, -Duchamp’tan sonra sanatta rastlanan- günlük kullanım 

işlevinden soyutlayıp sanatsal dönüştürme yollarını keşfetme konusunda 

kendisine sağladığı olanaklar bakımından çalışmalarına katar. Ayrıca Çekil’in bu 

çalışmasında şişelerin marka yazılarının görünmemesi istenircesine yere bakar bir 

şekilde konulması, aslında sanatçının Coca-Cola markalı şişenin markasıyla değil; 

bir nesne olarak, bir tasarım ürünü olarak -bir fonksiyonu yerine getiren muazzam 

tasarım çeşitliliğinin bir örneği olarak- şişenin kendisiyle ilgilendiğini 

göstermektedir.” (İrican,2013, s. 23). 



45 
 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 29. Cengiz Çekil, Çocukluğa Doğru, Çocukluktan Beri, 1974 

(Kaynak: https://bit.ly/3pGu6tT Erişim:2.12.2021) 

 

2.4.4. TONY CRAGG 

 

Cragg’in ilk tanınmış eseri, ‘Yeni Taşlar, Newton’un Tonları’ (Resim 29) 

çalışmasıdır. Cragg, bu çalışmayı üretmek için galerinin etrafında bulduğu atık nesneleri 

toplamıştır. Topladığı bu nesneleri kendi ifadesiyle “Sonradan siyah, beyaz, gümüşi, 

basılı ve çok sayıda kopyası yapılan objeler ayrılana kadar topladığım maddeler 

ayırmadım ya da seçmedim” demiştir. (Hodge, 2016, s. 158) Diğer nesneleri de 

dikdörtgen biçimindeki bir kompozisyon içerisinde eşit miktarda Newton’un tonlarını baz 

alarak uygun bir sıralamayla dağıtmıştır.  

İlk dönem üretimlerinde, çalışmalarında çok daha farklı türde malzeme çeşitliliği 

barındıran ve daha eleştirel bir dile sahip olan sanatçı Tony Cragg, tüketim çağının 

motifleri sayılan birtakım plastik nesneler, atıklar, hurdalar veya çöpler gibi nesneleri 

kullanarak birçok kompozisyon düzenlemesi yapmıştır. 

 



46 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 30. Tony Cragg, Yeni Taşlar, Newton’un Tonları, 1978 

(Kaynak: https://bit.ly/3G42WUX Erişim:2.12.2021) 

 

“Bazı çalışmalarda Cragg denizde kıyıya vuran parçaları aynı renge 

boyarken, bazılarında gökkuşağı benzeri tonlara yer vermekteydi. Yine benzer bir 

anlayışla, kırık tuğlalar, tahtalar ve molozlar gibi inşaat malzemelerini, minimalist 

küplere çevirerek kullanmıştı. Bu eserlerin ilginçliği, düzenlemelerin formel 

saflığı ile malzemelerin çöp olması arasındaki uyumsuzlukta yatmaktaydı. Son 

yıllarda Cragg, çöplerde bulunduğu nesneleri sahiplenmekten, alçı, kil, bronz, 

kontrplak, kauçuk, granit, mermer ve hurma maden gibi geleneksel sanat 

malzemelerini andıran heykeller yapmaya kaymış durumdadır. Bu çalışmalar da 

akla bilimsel araçları, makineleri, basit hücreli organizmaları ya da DNA 

örneklerini getirmektedir. Cragg organik olan ile imal edilmiş olanın bir şekilde 

birbirlerinin yerini alabileceği görüşündedir.” (Heartney, 2008: 46). 

 

 

 



47 
 

2.4.5. EL ANATSUI 

 

Ganalı sanatçı El Anatsui’ nin heykellerinin çoğu değişebilir, her şekilde 

şekillendirilebilecekleri ve her yerleştirme için görünüşleri değiştirilebilecek kadar özgür 

ve esnek olacak şekilde tasarlamıştır. Ahşap, kil, metal ve son zamanlarda likör şişelerinin 

atılan metal kapaklarıyla çalışan Anatsui, Afrika ve Avrupa sanatında soyutlama tarihine 

görsel olarak atıfta bulunurken, heykelin sabit şekilli formlara geleneksel bağlılığını 

kırmıştır.  

Atılan likör şişe kapaklarından bir araya getirilen işlerin renkli ve yoğun desenli 

alanları, aynı zamanda, atılmış malzemelerin tarihinde anlatılan, Afrika'daki daha geniş 

bir sömürge ve sömürge sonrası ekonomik ve kültürel alışveriş hikayesinin izini 

sürmektedir. Ahşap ve seramikten yapılan heykeller, nesnelerin günlük yaşamdaki 

işlevleri (yıkımları, dönüşümleri ve yenilenmeleri) ve görsel sembollerin deşifre 

edilmesinde dilin rolü hakkında fikirler sunmaktadır. 

Görsel 31. El Anatsui, Yaşlı Adamın Örtüsü, 2003 

(Kaynak: https://bit.ly/3xnQP1G Erişim:2.12.2021) 



48 
 

Yaşlı Adamın Örtüsü, büyük bir duvar halısı gibi asılı dursa da yakından 

bakıldığında çalışmayı oluşturan yüzlerce küçük metal parça fark edilmektedir. Çalışma, 

üretim aşamasında düz bir yüzey olarak gerçekleşse de kurulum sırasında bükülür ve 

manipüle edilir bir yapıya dönüşür ve böylece tek tek metal parçalar ışığı her açıdan 

yakalayabilir. Bu parlak görsel efekt, mütevazi kökenlerini daha da etkileyici kılmaktadır. 

Eleştirmenler, Anatsui' nin duvardan asılan çalışmaları hakkında, etiketler ve şişe 

kapaklarını tipik olarak bakır tel ile birbirine bağlanması nedeniyle tekstil diline ait 

olduğuna inanmaktadır.  

Bu nedenle, üretimler ve izleyiciler arasında tartışmaya ilham veren birçok konu 

ortaya çıkar. Duvardan asılan çalışmalar, iki boyutlu mudur yoksa üç boyutlu mudur? 

Belki de duvara resim gibi asılsalar bile bu çalışmalar birer heykel midir? Hatta, bu 

çalışmalar “güzel sanatlar” mı yoksa sadece yenilikçi bir “zanaat” biçimi midir?



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

UYGULAMALAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

3. BÖLÜM 

UYGULAMALAR 

 

3.1.HALVET 

 

‘Maviyi Aramak’ isimli kişisel sergimde sergilediğim, 80 parça asamblajdan 

oluşan çalışma, 2018 yılından itibaren topladığım nesnelerle oluşturduğum bir seridir. 

Halvet serisi (Resim 33) yıkılmış evlerden, fabrikalardan, terkedilmiş mekanlardan ve 

sokak aralarından atık nesneler toplamaya başladığım süreçle birlikte ortaya çıkmaya 

başladı. Floresanlar, kablolar, ahşaplar, hortumlar, fileler, suni deriler, süngerler gibi çok 

farklı çeşitlikte nesneler topluyordum.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 32. Ali Kanal, Halvet, buluntu nesne, 700 x 250 cm, 2018-21 

(Kaynak: https://bit.ly/3ly8Kyb Erişim:2.12.2021) 



51 
 

Bu nesneleri yıkıntının, kaosun içinden seçerken tinsel bir bağ kurmaya başladım. 

Nesnenin hafızasının hala canlı olduğunu ve geçmişte her kime ait olmuşsa onun ruhunun 

bir parçasına sahip olduğunu hissederek nesneleri seçiyordum. Topladığım nesneleri daha 

sonra bir araya getirerek farklı ebatlarda asamblajlar üretmeye başladım. Asamblaj 

çalışmalarının her biri, benzer kompozisyonların tekrarlarıyla oluşmaktadır. Merkezde ve 

yatay düzlemde yer alan silindir formun etrafında katmanlaşma yaratan nesneler 

konumlanmıştır. Biçim ve renk değerleri, kompozisyon içerisinde bir denge arayışı 

neticesinde bir araya gelmiştir. 

 

3.2. ALAMET 

 

 Terkedilmiş mekanları üretim alanlarına çevirerek gerçekleştirdiğim bu çalışma, 

binanın duvarlarından aldığım izlerle oluşmaktadır. Mekânın belleğine dair izler taşıyan 

duvar yüzeyinin bez üzerine kopyasını alarak, aslında çevre ile olan tinsel ilişkimi nesne 

odağından ayırıp mekânın kendi kimliği ile alakalı yeni bir ilişki biçimine göre 

dönüşmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 33. Ali Kanal, Alamet, buluntu nesne, 500 x 220 cm, 2019 

(Kaynak: https://bit.ly/3p3ENa7 Erişim:2.12.2021) 



52 
 

3.3. CERAHAT 

 

Yıkıntı bir binanın içerisinde bulduğum yatak nesnesini, kendi üretim pratiğimde 

tekrardan ele alarak oluşturduğum bu çalışma, nesne ile birey arasında bağın güçlülüğü 

ile öne çıkmayı amaçlamaktadır. Yatak gibi hem kişisel alanı belirleyen hem de 

mahremiyeti temsil eden bir nesne üzerinden, üretimlerimde sıkça görülen ve ısrarcı bir 

şekilde tekrar eden kompozisyon arayışı yeniden kurgulanmıştır. 

 

 

Görsel 34. Ali Kanal, Cerahat, buluntu nesne, 270 x 200 cm, 2020 

(Kaynak: https://bit.ly/3cPenmN Erişim:2.12.2021) 

 

 



53 
 

3.4. SURET 

 

2019 yılında dünya çapında ciddi etki yaratan Covid-19 salgını ile birlikte 

geçirdiğimiz pandemi döneminde, İzmir’in aynı zamanda sembolü olan palmiye 

ağaçlarının da eş zamanlı olarak ölümleri gerçekleşmiştir. Palmiye kurdu isminde ki 

böcek tarafından ölen palmiye ağaçlarının kabuklarını toplarken aynı dönemde hem 

Afrika maskı üzerine yaptığım araştırmalar nedeniyle hem de sağlık tedbiri olarak maske 

takma zorunluluğunun gündeme gelmesi nedeniyle farklı bir üretim pratiğine dönüştürme 

ihtiyacı hissettim.  Özellikle üretimlerimi sürdürdüğüm Eski Sümerbank arazisi içerisinde 

bulunan ölü palmiye ağaçlarının gövdelerinden topladığım kabuklarla, yine aynı arazi 

içerisinde topladığım nesneleri bir araya getirerek masklar ürettim. Böylelikle, üretim 

pratiğime referansla ölü bir nesneden yeni bir sanatsal form vermenin yanı sıra işlevsel 

bir nesne üretme tecrübesi deneyimlemeyi amaçlanmıştır.  

 

 

Görsel 35. Ali Kanal, Suret, buluntu nesne, 2020-21 

(Kaynak: https://bit.ly/3nTxl1R Erişim:2.12.2021) 

 



54 
 

3.5. SANDUKA 

 

Bu çalışma, terkedilmiş mekanlardan topladığım nesneleri ahşap bir valiz 

içerisinde bir araya getirilmesiyle oluşmuştur. Nesnelerin her biri atık olmasına rağmen 

değerli bir nesne gibi muhafaza içerisinde sergilenerek buluntu nesnenin dönüşümünü 

sorgulamaktadır. Aynı zamanda, kompozisyon düzenlemesiyle birlikte bir yerleştirmeden 

daha çok asamblaj çalışmasını andırmaktadır. Portatif yapısı ile birlikte modüler bir 

nadire kabinesi izlenimi vermesi nedeniyle Marcel Duchamp’ın ‘Valizdeki Kutu’ 

çalışmasına atıfta bulunduğu söylenebilir.  

 

Görsel 36. Ali Kanal, Sanduka, buluntu nesne, 100 x 100 x 100 cm, 2021 

(Kaynak: https://bit.ly/3E2aiaI Erişim:2.12.2021) 

 

 

 



55 
 

3.6. MAVİYİ ARAMAK 

 

Sergi mekanına göre kurgulanan ‘Maviyi Aramak’, terk edilmiş bir mekânda 

bulduğum branda üzerine balıkçı ağları ve iki adet LED floresan nesnesinin aynı 

kompozisyon içerisinde bir araya getirdiğim bir yerleştirme çalışmasıdır. 

Kompozisyonun biçimi sergileme mekânın köşesine uygun bir şekilde biçimlenmiş olup, 

denge arayışı renk ve biçim üzerinden yeniden sorgulanmıştır. Floresanların aktif olarak 

mavi ışık vererek enerji yayması çalışmanın genelinde hissedilen sıcak yapıyı dengeler 

niteliktedir.  

 

 

Görsel 37. Ali Kanal, Maviyi Aramak, Yerleştirme, 2021 

(Kaynak: https://bit.ly/3HXPJyv Erişim:2.12.2021) 

 

 

 



56 
 

3.7. ARABA YOK 

 

Bu çalışma (Görsel 38), 2017 yılında ‘Bkz.darağaç’ sergisi için Umurbey 

Mahallesinde sergilediğim ‘İkram’ isimli çalışmanın devamı niteliğindedir. Atıl durumda 

bulduğum bir arabayı serginin girişine ters çevirerek sergilemiş olduğum çalışma, sonraki 

senelerde de dönüştürdüğüm bir buluntu nesne halini aldı. Yine aynı mahalle içerisinde 

yer alan Çatı Galeri isimli mekânda, 2021 yılında ‘Maviyi Aramak’ adlı kişisel sergime 

de aynı hurda arabayı mekân içerisine dahil ettim. Yaklaşık 7 yıldır mahalledeki 

varlığımla beraber dönüşüm yaşadığını hissettiğim hurda arabayı, üretim pratiğimin 

karakterine uygun olarak floresan, file ve sünger gibi buluntu nesneler ile yeniden 

dönüştürdüm. 

 

 

Görsel 38. Ali Kanal, Araba Yok, Yerleştirme, 2021 

(Kaynak: https://bit.ly/3nVem72 Erişim:2.12.2021) 

 

 

 



57 
 

SONUÇ 

 

Bu araştırmada, 20.yuzyıl batı sanatında kullanılmaya başlanan buluntu nesnenin 

kökensel bir izleği oluşturulmuş ve batı sanatındaki yansımaları üzerine yoğunlaşılmıştır. 

Batının coğrafik keşiflerle birlikte ilkel ile tanışması ve kolonyal bilinç ile 

sömürgeleştirdiği topraklardan kıta Avrupa’sına götürdüğü ekonomik ve kültürel 

değerlerin etkileri üzerine değinilmiştir. Tarihsel bağlamda Amerika kıtasının keşfi ile 

başlayan bu süreç, Afrika Kıtası ve özellikle Sahra Altı Afrika olarak tabir edilen bölgenin 

sömürgeleştirilmesiyle birlikte Batının ilkel sanat ile karşılaşmaları yoğunlaşmış ve 

Avrupa’ya götürülen bir takım egzotik nesneler Batı’da yeni ufukların doğmasına neden 

olmuştur.  

Batılı sanatçılar yeni arayışlar içerisinde oldukları modernizmin en buhranlı 

dönemlerinde dünyanın farklı noktalarından gelen bu nesnelerle karşılaştıkça, batının 

klasik sanat anlayışını artık reddetmiş ve özellikle 20.yüzyıl batı sanatında çok farklı 

sanat akımlarının ortaya çıkmasına neden olmuştur. Geleneği geride bırakan batılı 

sanatçılar, ilkel sanatı keşfettikçe bazen anlatımda daha yalın daha doğrudan ifadelere 

yönelmiş, biçimi soyutlamayı keşfetmiş ve bazen de anlatımda dışavurumcu ifadelere 

yönelmiştir. Uzak Doğu’dan kıta Avrupa’sına taşıdıkları Zen Budizm öğretileri ise batılı 

sanatçıların dünyaya bakış açılarını derinden etkileyerek daha yaşamsal ve daha geçici 

formlar üzerine yoğunlaşmalarına sebebiyet vermiştir.   

Duchamp ’la birlikte başlayan nesnenin doğrudan kullanımı Dadacılar tarafından 

geliştirilerek buluntu nesne kavramının ortaya çıkmasını sağlamıştır. Buluntu nesne, hazır 

nesneden ayrı olarak yaşamın rastlantısallığına sahip çıkan ve belli bir estetik kaygıyla 

seçilen nesne olarak tarif edilebilmektedir. 20. yy. sanat akımları içerisinde özellikle Arte 

Povera sanatçılarının neredeyse tüm üretimlerinde buluntu nesne kullandığını 

söyleyebilsek de çok farklı sanat anlayışına sahip sanatçılar tarafından da buluntu 

nesnenin kullanıldığını söyleyebiliriz. Birçok sanatçı üretimlerinde buluntu nesneyi farklı 

ilişkisel bağlamlarla kullanagelmiştir. Kimi daha sembolik bir anlatım dili için bu 

gündelik hayata ait nesneleri kullanırken kimi de biçimsel özelliğinden yararlanarak farklı 

kompozisyon arayışları amacıyla kullanmıştır. 



58 
 

 2018 yılından beri üretmekte olduğum kişisel çalışmalarımda buluntu nesneyi 

genellikle yeni ifade biçimleri yaratabilmek amacıyla kullanmaya çalıştım. Pratiğimi ilk 

kez deneyimlediğim dönemde nesnenin biçimsel özelliğinden faydalanarak belirli 

kompozisyon tekrarları gerçekleştirdim. Bu tekrarlar, belli bir sembolik ifadenin 

oluşmasını sağlarken nesnenin doğası gereği belirginleşen primitif anlatım dili ile daha 

sade ve yalın bir ifadeye dönüştü. Plastik değer bağlamında, özellikle Afrika sanatında 

görülen doğal malzemenin kullanım şekli, farklı nesnelerin basit ama etkili bir teknikle 

bir araya gelişi ve biçimin süreçle birlikte dönüşümünü çalışmalarımda yakalamaya 

çalıştım. Doğada var olan her şeyin bir ruhu olduğu inancı gibi uzak doğu referanslı 

öğretiler ile buluntu nesnenin tinsel karakterini keşfetmeye başladım ve çalışmalarımda 

biçim kaygısından uzaklaşarak nesnenin hatta ait olduğu mekânın hafızasına yönelik 

üretimler gerçekleştirdim. 2021 yılında gerçekleştirdiğim ‘Maviyi Aramak’ isimli kişisel 

sergimde ise devam etmekte olan üretim pratiğime dair tüm çalışmalarımı sergiledim.  Bu 

sergide, 2018 yılından beri ürettiğim tüm asamblaj çalışmalarımın yanı sıra mask 

çalışmaları ve enstalasyonlar yer aldı. Benzer buluntu nesnelerle gerçekleştirdiğim farklı 

üretim biçimlerim, nesnenin primitif doğasını ortaya çıkarabilme ve yeni sanatsal ifade 

biçimleri üretebilme kaygısıyla ortaya çıkmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

Kaynakça 

Artun, Ali (2012). “Nadire Kabineleri”, Müze ve Modernlik: Tarih Sahneleri–Sanat 

Müzeleri I. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Artun, Ali (2018). Mümkün Olmayan Müze: Müzeler Ne Gösteriyor?. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Atakan, Nancy (2008). Sanatta Alternatif Arayışlar. İzmir: Karakalem Kitabevi Yayınları 

Breysse , Jean-Luc Toula (2014). Zen, çev. Işık Ergüden, Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

Bulut, Yücel (2004). Oryantalizmin Kısa Tarihi, İstanbul: Küre Yayınları. 

Bürger, Peter (1989). Duchamp 1987. Avant Garde Interdisciplinary and International 

Review, No: 2 Marcel Duchamp, Amsterdam: Editions Rodopi B.V. 

Bürger, Peter (2004). Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Cima, G. (1986). Shifting Perpectives: Combining Shepard and Rauschenberg, Newyork: 

Theatre Journal 

Ferro, Marc (2017). Sömürgecilik Tarihi: Fetihlerden Bağımsızlık Hareketlerine Kadar 

13.-20. Yüzyıl, Ankara: İmge Kitabevi Yayınları. 

Fineberg, J. (2014). 1940’tan Günümüze Sanat, çev. Simber Atay Eskier, Göral Erinç 

Yılmaz, İzmir: Karakalem Kitabevi Yayınları. 

Fromm, Erich (2017). Zen Budizmi ve Psikanaliz, çev. Nurdan Soysal, İstanbul: Say 

Yayınları. 

Germaner, Semra (2006). Osmanlı Sarayında Oryantalistler (Sergi Kataloğu). TBMM 

Milli Saraylar Yayını No: 34. 

Gombrich, E.H. (1997). Sanatın Öyküsü, çev. E.-Ö. Erdoğan, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Graham, P. J. (2014). Japanese Design Art, Aesthetic & Culture. Tokyo: Tuttle 

Publishing. 

Heartney, E. (2008). Sanat ve Bugün, çev. O. Akınhay, İstanbul: Agora Kitaplığı. 



60 
 

Hodge, Susie (2016). Beş Yaşındaki Çocuk Bunu Neden Yapamaz, çev. Firdevs Candil 

Çulçu, Gökçe Metin, İstanbul: Hayalperest Yayınları. 

Hunter, Sam ve Jacobus, John (2000). Modern Art. New York: Harry N. Abrams, 

Publisher, 3rd Edition. 

İpşiroğlu, Nazan, İpşiroğlu Mazhar (1979). Sanatta Devrim. İstanbul: Ada Yayınları. 

İrican, Damla (2013). Cengiz Çekil Yaşamı Ve Sanatı, Yüksek Lisans Tezi, dan. Yard. 

Doç. Dr. Sevgi Avcı, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Heykel 

Anasanat Dalı, İzmir 

Kapoor, A., Bhabha, H. K. ve Tazzi, P. L. (1998). Anish Kapoor. London: California 

University Press. 

Kara, Devabil (2016). Boşluğun Anlamlılığı. Mart 5. 2021 tarihinde, 

http://devabilkara.com/boslugun-anlamliligi/ adresinden alındı. 

Lunn, Eugene (2011). Marksizm ve Modernizm, çev. Yavuz Alogan, Ankara: Dipnot 

Yayınları. 

Okan, B. (2018). Primitivizm ve Günümüz Sanatına Etkileri. Sanat ve Tasarım Dergisi, 8 

(2), 96-109. Mayıs  17, 2021 tarihinde 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sanatvetasarim/issue/20667/220471 adresinden alındı. 

Özkarakoç, Ö. (2018). 20. Yüzyıl Heykelinde İz Bırakan Fovist Bir Ressam: Henri 

Matisse. İdil dergisi,7(44), 475-484. Mayıs  17, 2021 tarihinde 

https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1524516241.pdf adresinden alındı. 

Said, Edward (1998). Oryantalizm, çev. Nezih Uzel, İstanbul: İrfan Yayınevi. 

Rubin, W. (1984). Primitivism in 20th Century Art: Affinities of the Tribal and the 

Modern. Ağustos 24,  2021  tarihinde Monoskop: 

https://monoskop.org/images/e/e8/Primitivism_in_20th_Century_Art_catalogue_1984.p

df adresinden alındı. 

Turani, Adnan (2015). Dünya Sanat Tarihi, İstanbul: Remzi Kitabevi. 



 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı Soyadı: Ali Kanal 

Yabancı Dil: İngilizce 

EĞİTİM 

Lisans: 2010 – 2015, Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Heykel Bölümü 

 

Çalıştay Etkinlikleri 

 

2015 'Atık Materyal ile Form Araştırmaları' Philip Morris A.S, Torbalı, İzmir  

2013 ‘Mutluluk’ 2. Uluslararası İzmir Heykel Çalıştayı, İnciraltı, İzmir  

2013 Uluslararası Atık Metal Mask Çalıştayı, Kültürpark, İzmir  

2012 Özgörkey Otomotiv Metal Heykel Çalıştayı, Bornova, İzmir  

2012 Dünya Çevre Günü Heykel Çalıştayı, Selçuk, İzmir 

 

Kişisel Sergiler 

 

2021 Maviyi Aramak, Çatı Galeri, İzmir 

2021 Arafta Bir Yürüyüş, PASAJist, İstanbul 

2017 Ölü Kuşlar Görüyorum: Desenler ve Nesneler, Darağaç, İzmir 

2015 4 Köşe- Tek Zaman, K2 Rezidans, İzmir  

2013 '00:33' / Ali Kanal Sütüdyo'da, Sütüdyo, İzmir 



 

Grup Sergileri 

 

2021 Muğlak, Vision Art Platfom, İstanbul 

2021 Hiçbir Şey Olmadığında, Çatı Sanat Alanı, İzmir 

2021 Darağaç ‘Temas’, Umurbey, İzmir 

2021 Balconnection, Karantina, İzmir 

2021 Apartman No:52, Yeldeğirmeni, İstanbul 

2021 Atığın İhtimali, Kale Tasarım ve Sanat Merkezi, İstanbul 

2021 Arzu Nesneleri, Goethe-Institut, İstanbul 

2020 Darağaç VAR, Umurbey, İzmir 

2019 All About The Benjamins, Market Art Fair, Stockholm, İsveç 

2019 Genç Sanat: 5. Çağdaş Sanat Projesi Sergisi, Cer Modern, Ankara (Mansiyon 

Ödülü) 

2019 Darağaç IV: 'Lüzum', Umurbey, İzmir 

2018 Globlokal: Yıkım, Astro-Türk Tütün Deposu, İzmir 

2018 Genç Yeni Farklı 9, Galeri Zilberman, İstanbul 

2018 Mamut Art Project '18, Küçükçiftlik Park, İstanbul 

2018 Counter Bienal, Bizmar Kültür, Mardin 

2018 Genç Sanat: 4. Çağdaş Sanat Projesi Sergisi, Cer Modern, Ankara (Birincilik Ödülü) 

2017 bkz.darağaç, Umurbey, İzmir  

2017 ‘Camus Buradaydı...’, K2 Galeri, İzmir  

2017 DEÜ GSF Heykel Bölümü 30.Yıl Sergisi, Resim Heykel Müzesi ve Galerisi, İzmir  

2016 Jenerasyon Farkı, Rengigül Sanat Galerisi, Bozcaada, Çanakkale  



 

2016 Darağaç | Bu Arada, Umurbey, İzmir  

2016 "Kaçak Gölge" Teras Sergisi, Elgiz Müzesi, İstanbul  

2015 EgeArt Genç Sanat Yarışması “Dinamik Algı” Sergisi, AKM, İzmir  

2015 Z Raporu, DEÜ GSF Galeri, İzmir  

2015 Turgut Pura Vakfı Heykel Yarışması Sergisi, Resim Heykel Müzesi ve Galerisi, 

İzmir (Mansiyon Ödülü)  

2014 Siemens Sanat ‘Sınırlar & Yörüngeler 15-16’ Yarışması, DEPOIstanbul, İstanbul  

2014 'Balans' DEÜ GSF Heykel Bölümü Sergisi, Ahmet Piriştina Kent Arşivi, İzmir  

2014 Sütüdyo'da Prova: 'Yolculuk', Sütüdyo, İzmir  

2013 “DEU GSF Seramik ve Heykel Bölümü Karma Sergisi, İzmir  

2012 "11. EÇEV Heykel Yarışması" Sergisi, DEÜ GSF Galeri, İzmir  

(Cengiz Çekil Özel Ödülü) 


