
 
 

 

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

GADAMER’ İN HERMENÖTİK ANLAYIŞI VE TEMEL 

KAVRAMLAR 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Duygu ALTUN 

 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 

ANKARA, 2022 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

GADAMER’ İN HERMENÖTİK ANLAYIŞI VE TEMEL 

KAVRAMLAR 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Duygu ALTUN 

 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Ahmet KESGİN 

 

 

ANKARA, 2022 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ONAY SAYFASI 

 

Duygu ALTUN tarafından hazırlanan “GADAMER’İN HERMENÖTİK 

ANLAYIŞI VE TEMEL KAVRAMLAR” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından 

oy birliği ile Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe 

Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

Unvanı Adı-Soyadı Kurumu İmza 

Danışman 

Doç. Dr. Ahmet KESGİN 
AYBÜ/İTBF/Felsefe  

Jüri Üyesi 

Doç. Dr. Muhammed Enes KALA 

AYBÜ/İTBF/TDE  

Jüri Üyesi 

Prof. Dr. Fulya BAYRAKTAR 

Hacı Bayram Veli 

Üniversitesi/ Güzel 

Sanatlar Fakültesi/ TSB 

 

 

 Tez savunma tarihi: 23.12.2021 

  

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe 

Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olması için şartları yerine getirdiğini 

onaylıyorum. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BEYAN 

 

 Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 

bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın olmadığını, bu 

tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tezde kullanılmış 

olan tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. 24.01.2022 

 

Duygu ALTUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

 Bu çalışmanın her bölümünde bana yol gösteren, engin bilgileriyle bana ışık tutan 

danışmanım Doç. Dr. Ahmet KESGİN’e tüm araştırma boyunca rehberlikleri, önerileri, 

eleştirileri ve destekleri için sonsuz teşekkürlerimi sunuyorum. Tezimi okuyarak katkılar 

sağlayan ve bu bağlamda yeni ufuklar kazanmama sebeiyet veren kıymetli hocalarım Prof. 

Dr. Fulya BAYRAKTAR ve Doç. Dr. Muhammed Enes Kala’ya teşekkürü bir borç bilirim. 

 Aynı zamanda, Arş. Gör. Buğra KOCAMUSAOĞLU’na destek ve önerileri için 

teşekkür ederim. 

 Ayrıca çalışmam boyunca desteğini hiçbir zaman esirgemeyen ailem, eşim ve değerli 

dostlarıma teşekkür etmek boynumun borcudur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 
 

ÖZET 

Felsefe; insanın entelektüel yeteneğinin sonucu olarak ortaya çıkmış olan bir düşünce 

faaliyetidir. Bu düşünsel faaliyet insanoğlunun doğumundan ölümüne kadar olan zaman 

zarfında, farkında olmasa da uğraştığı, içinde olduğu bir alandır. Felsefe insan hayatı içinde 

önemli bir yer teşkil eder. Doğası gereği insanda bulunan merak, hayret gibi unsurlar felsefe 

disiplininin en temel unsurları arasındadır.   

Felsefe, modern dönemde ortaya çıkan diğer bütün ilim dallarının, onun içinden 

doğduğu ana düşünce faaliyetidir. Kendisinden bağımsızlaşarak kendilerine alan açan bilim 

dalları olduğu gibi felsefenin bizatihi ana konu başlıkları da vardır. Bunlardan birisi, 

doğrudan insan, mana ve yorum zemininde yürütülen düşünsel faaliyet olarak hermenötik 

olarak öne çıkar. Hermenötik; insanın kendisini, çevresindekileri, içinde yaşamış olduğu 

dönemi veya kendinden önceki dönemleri, bu dönemlerde ortaya konulmuş metin veya sanat 

eseri gibi daha birçok unsuru anlamayı sağlayan bir öğretidir. Bu yüzden de hermenötik 

disiplin felsefe alanında önemli bir yer tutar. Hermenötik alanın temel yapısını “doğru 

anlama” problemi oluşturmaktadır. Bu problem bağlamında filozoflar, içinde yaşadığı 

dönemin Şartlarını göz önünde bulundurarak, probleme cevap aramışlardır. Her dönemde 

farklı eksikliklere cevap olabilecek şekilde ele alınan hermenötiğin tanımı da her dönemde 

farklılıklar göstermektedir. Çünkü her çağın eksiklikleri ve ihtiyaçları kendinden önceki ve 

kendinden sonraki döneme göre farklılaşmaktadır.   

Bu çalışmada hermenötik alanında, Gadamer’in kendi dönemi içerisinde benimsemiş 

olduğu felsefi hermenötik anlayışı üzerinde durularak, Gadamer’in bu disipline kattığı 

önemli kavramların üstünde durulmuş, kavramları ele alınmaya çalışılarak düşüncesini nasıl 

temellendirdiğine bakılmak istenmiştir. Bu bağlamda hermenötik görüşleri ele alınmış, 

Gadamer’in kendinden önceki Aydınlanmacı ve pozitivist düşünürlerden pek çok açıdan 

farklılık gösterdiği ve hermenötik anlayışa farklı bir bakış açışı kazandırdığı saptanmıştır. 

Eleştirdiği noktalardan yola çıkılarak önemli gördüğü kavramları; -başta tarihsellik olmak 

üzere- “önyargı, ufukların kaynaştırılması, gelenek, etki tarihi bilinci” gibi insan için 

olmazsa olmaz kavramları değerlendirilmiş ve irdelenmiştir. Bu kavramlar doğrultusunda 

ortaya koymuş olduğu düşüncelerini nasıl temellendirdiği üstünde durulmuş, hermenötik 

disiplini nasıl sağlam bir zemine oturtmak istediği ele alınmıştır.  



ii 
 

Gadamer, bilimselliği, kendinden önceki düşünürler gibi sadece sosyal bilimler 

açısından ele almamış ve kullanım alanını oldukça genişletmiştir. Yöntem tartışmaları içine 

sıkıştırılan hermenötik, Gadamer’de, sosyal bilimler ve doğa bilimleri arasında ayrım 

yapmadan, insanın içinde olduğu her durumun zeminini oluşturan bir dayanak noktası haline 

getirilmiştir. Gadamer, hermenötiği sadece sosyal bilimleri değil, doğa bilimlerini de içine 

alacak şekilde geniş bir zemine oturtmuş, anlama ve yorumlama eylemini insanî tecrübe ediş 

tarzının her biçiminde kendisini gösteren bir gerçeklik olarak ortaya koymuştur. Gadamer 

ortaya koymuş olduğu düşünce ve kavramları sayesinde, bir insanın gelenekten bağımsız 

olamayacağı gibi, önyargıdan da bağımsız olamayacağını göstermeyi amaçlamıştır. 

Dolayısıyla hermenötik için önemli kavramları ortaya koymuş olan Gadamer’i göz ardı 

etmek mümkün değildir. Çünkü onun saptamaları hem yaşadığı yüzyılda hem de günümüzde 

büyük yankı uyandırmıştır. Temellendirdiği önemli kavramlar ve saptamaları günümüzde de 

önemli bir yer teşkil etmektedir.   

Sonuç olarak tezde, Gadamer hermenötiği sadece yöntem olmaktan çıkarmış, insanın 

her türlü anlama faaliyetine hâkim olan, dolayısıyla insani tecrübe alanlarını bilimsellikten 

ayırmadan, aynı çatı altında birleştirecek bir yorumlama edimine sahip olduğunu göstermeyi 

amaçlamıştır. Çalışmamız, sosyal bilimlerde hermenötiğin kullanımına ilişkin farklı bir 

bakış açısı kazandırabildiği ölçüde bu amacına ulaşmış olacaktır. 

 

Anahtar Kelimeler  

Hermenötik, tecrübe, gelenek, önyargı, ufuk, oyun, diyalog, tarihsel etkilenmiş bilinç. 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

ABSTRACT 

Philosophy is an activity of thinking that has emerged as a result of human intellectual 

ability. This intellectual activity is a realm that human beings deal with, even if they are not 

aware of it, from birth to death. Philosophy has a significant place in human life. Elements 

such as curiosity and wonder, which are inherent in human beings, are among the most basic 

elements of the discipline of philosophy.  

Philosophy is the main activity of thinking from which all other branches of science 

emerged in the modern epoch. As there are branches of science that have become 

independent of philosophy and open up space for them, philosophy itself has its own main 

topics. One of them stands out as hermeneutics that can be regarded as an intellectual activity 

carried out directly on the ground of human, meaning and interpretation. Hermeneutics is a 

discipline that enables people to understand themselves, those around them, the period in 

which they lived or the periods before them, and many other elements such as texts or works 

of art created in these periods. Therefore, the discipline of hermeneutics has an important 

place in the field of philosophy. The basic structure of the field of hermeneutics is constituted 

by the problem of "understanding correctly". In the context of this problem, philosophers 

sought an answer for it by means of considering the conditions of the period in which they 

lived. Since the deficiencies and needs of each period differ according to the period before 

and after it, the definition of hermeneutics, which can be handled in such a way that can 

respond to different deficiencies in each period, also shows differences in each period. 

In this thesis, the understanding of philosophical hermeneutics adopted by Gadamer 

in his own period in the field of hermeneutics was emphasized. In addition, important 

concepts that Gadamer added to this discipline were analyzed. Afterwards, these concepts 

were tried to be discussed and then how Gadamer grounded his thoughts was examined. In 

this context, Gadamer's views on hermeneutics were discussed and it was determined that 

Gadamer differed from the Enlightenment and positivist thinkers before him in many ways 

and gave a different perspective to the discipline of hermeneutics. Based on the points that 

Gadamer criticizes, the concepts that he considers significant -especially “historicity”- such 

as "prejudice, fusion of horizons, tradition, and effective history” have been evaluated and 

scrutinized. It was emphasized how he grounded his thoughts that he put forward in line with 

these concepts, and how he wanted to put the discipline of hermeneutics on a solid ground. 



iv 
 

Gadamer did not consider science only in terms of social sciences like the thinkers 

before him; on the contrary, he expanded its field of use. Hermeneutics, which was formerly 

compressed into methodological discussions before Gadamer, has been turned into a fulcrum 

with Gadamer, which forms the basis of every situation in which human beings are, without 

making any distinction between social sciences and natural sciences. Gadamer has placed 

hermeneutics on a broad ground, including not only the social sciences but also the natural 

sciences. In addition, he revealed the act of understanding and interpretation as a reality that 

manifests itself in every form of human experience. Gadamer aimed to show by means of 

his ideas and concepts that a person could not be independent from prejudice, as well as from 

tradition. Therefore, it is not possible to ignore Gadamer, who has introduced important 

concepts for hermeneutics. In fact, his determinations aroused great repercussions both in 

the century he lived and in today’s world. The important concepts he founded and his 

determinations still have an important place in contemporary debates in the field of 

hermeneutics. 

As a result, in this thesis, Gadamer has removed hermeneutics from being just a 

method and he aimed to show that human beings have an act of interpretation that dominates 

all kinds of intellectual activities. Therefore, Gadamer aimed to show that hermeneutics is 

an act of interpretation that will unite the fields of human experience under the same scope 

with scientific ones without separating them. This thesis will have achieved its aim to the 

extent that it can provide a different perspective for the use of hermeneutics in social 

sciences. 

Keywords: Hermeneutics, Experience, Tradition, Prejudice, Horizon, Play, Dialogue, 

Historically Effected Consciousness. 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ...................................................................................................................................... i 

ABSTRACT .......................................................................................................................... ii 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................... v 

GİRİŞ ..................................................................................................................................... 1 

1. HERMENÖTİK KAVRAMI TARİHİ SEYRİ VE TEMELLERİ .................................. 6 

1.1. Bir Kavram Olarak Hermenötiğin Tanımı ve Kapsamı.................................. 7 

1.2. Hermenötiğin Doğuşu ve Tarihi Seyri ........................................................... 8 

1.2.1. Kadim Yunan Döneminde Hermenötik ................................... 11 

                            1.2.2.   Orta Çağ Döneminde Hermenötik ............................................... 15 

      1.2.3.   Aydınlanma Düşüncesinde Hermenötik ...................................... 17 

2. MODERN HERMENÖTİĞİN FELSEFİ TEMELLERİ ............................................... 20 

                     2.1. Schleiermacher ........................................................................................................ 20 

                 2.1.1.  Yanlış Anlama ve Yorumlama Çeşitleri ..................................... 20 

                             2.1.2.  Gramatik ve Psikolojik Yorumlama ............................................ 26 

                  2.2. Dilthey ........................................................................................................ 29 

                             2.2.1. Dilthey’ın Hermenötik Temelleri ................................................. 29 

                             2.2.2. Yaşantı, İfade ve Anlama Bağlamında Hermenötik ..................... 34 

                   2.3. Heidegger .................................................................................................. 38 

                             2.3.1. Ontolojik Hermenötik ................................................................... 39 

                             2.3.2. Varlık Bahsi ve Dasein ................................................................. 41 

3.  HANS- GEORG GADAMER VE HERMENÖTİK ........................................................... 45 

3.1. Hans Georg Gadamer’in Hayatı .................................................................. 45 

3.2.  Dönemin Almanyası’nda Felsefi Manzara ................................................. 48 

                               3.2.1.  İlk Dönem Fikri Serencamı: M. Heidegger Etkisi ..................... 49 



vi 
 

                               3.2.2.  Genel Sorun ............................................................................... 50 

3.3. Kavramsal Harita......................................................................................... 55 

                               3.3.1. Anlama, Doğru Anlama .............................................................. 56 

                               3.3.2. Önyargı ....................................................................................... 57 

                               3.3.3.  Gelenek ...................................................................................... 62 

                               3.3.4.  Otorite ........................................................................................ 63 

                               3.3.5.  Ufukların Kaynaşması ............................................................... 65 

                               3.3.6.  Tanıdık Bilgiler ......................................................................... 71 

                               3.3.7.  Tarihsellik ve Zamansallık ........................................................ 72 

                   3.4. Felsefi Hermenötik’in Çerçevesi ............................................................... 73 

                               3.4.1. Bilinç/ Şuur Nedir ve Nasıl Oluşur? ........................................... 73 

                               3.4.2. Dil: Anlamanın Merkezi Unsuru ................................................ 76 

                               3.4.3. Önyargı ve Geleneğin Anlama İle İlişkisi .................................. 79 

                               3.4.4. Tarih Bilinci ve Ufukların Kaynaşması ...................................... 80 

                               3.4.5. Felsefi Hermenötik, Duyma, Öteki ve Düşünme ....................... 82 

                               3.4.6. Gadamer’in Aydınlanma Eleştirisi ............................................. 85 

                    3.5.  Gadamer’in Tesiri ve Katkıları ................................................................ 87 

SONUÇ ................................................................................................................................ 89 

KAYNAKLAR .................................................................................................................... 95 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

Bu çalışmanın konusu Gadamer’in hermenötik düşüncesi ve kavramları 

incelendiğinde ortaya çıkan doğru anlama kavramını nasıl temellendirdiği ve sistemini 

felsefi hermenötik adı altında nasıl inşa ettiği üzerinedir. Bunu ortaya koymaya çalışırken 

ele alınan ilk nokta hermenötiğin doğuşu ve tanımlanmasıdır. Hermenötik geçmişten 

günümüze varlığını ve önemini sürdürmüş, felsefenin alt disiplinlerinden biridir. Daha açık 

söylenecek olursa anlam sorunu, teolojik, hukuki, edebi ve felsefi metinlerin en ciddi 

konularının başında gelmektedir. Dolayısıyla hermenötiğin varlığını sürdürmesinin en 

önemli sebebi olarak “doğru anlama”yı temele almıştır. Çünkü insanoğlunun varoluşundan 

bu yana “doğru anlama” problemi insan yaşamının en önemli parçalarından biri olmuştur. 

Araştırmanın amacı ise Gadamer’in hermenötik alanındaki düşünceleri irdelenerek, 

hermenötiğin Gadamer için ne ifade ettiği, kendinden önce gelen düşünürlerden 

(Schleiermacher, Dilthey ve Heidegger gibi) ne gibi farklarının bulunduğu belirlenerek, 

hermenötik alanda Gadamer’in yeri ve öneminin belirlenmesidir. 

Soru sorma, merak, hayret gibi unsurların çoğu, insanın yaradılışı gereği onda 

bulunmaktadır. Aslına bakıldığında “doğru anlama” problemini çözmekte ancak merak ve 

soru sormakla mümkündür. Bu bağlamda felsefe ve hermenötik ilişkisi kurulabilir. Çünkü 

felsefe; merak, hayret, insan yaşamı, varoluş gibi unsurları içinde barındıran, birçok alan 

hakkında gerekli ve önemli saptamalar yaparak doğru bilgiye ulaşmanın ölçütlerini ortaya 

koymaya çabalayan bir disiplindir. Felsefe bu amacını gerçekleştirmek için analiz ve kritik 

yaparken, en çok altını çizdiği sorulardan yararlanmaktadır. Çünkü felsefede önemli olan 

cevaplardan çok sorulardır.  

       Felsefe tarihinde öne çıkan en önemli unsur yine sorulardır. Sorular felsefi 

sistem için daimidir. Yani hermenötik temeli olan “doğru anlama” problemi geçmişten 

günümüze insanoğlunun ebedi problemi olduğu için, merak ve hayret unsurlarını barındırıp 

varlığını sürdürmeyi başardığı için, entelektüel bir insanlık başarısı olan felsefe disiplini, her 

alanın özünde bulunduğu gibi hermenötiğin de temelinde bulunmak zorundadır. Eskiden bu 

yana anlama öğretisi olarak tanımlanan hermenötik, farklı alanlara konu olmuş, farklı 

dönemlerde farklı şekillerde cereyan etmiş ve tanımıda bu yönde değişmiştir. İlk olarak 

teolojik, sonra hukuk, sonra da felsefe alanına daha çok eğilmiştir. Hıristiyanlık dini 

metinlerinin Yahudilikle olan çelişkilerinin uzlaştırılması bağlamında ilk önce teolojik 

alanda ortaya çıkan hermenötik, dolayısıyla daha çok Hıristiyanlık bağlamında yoğunluk 



2 
 

kazanmıştır. Öncelikle teolojik hermenötik; Hıristiyan ve Yahudilerin kutsal metinlerinin 

doğru bir şekilde anlaşılıp, yorumlanması sanatıdır. 

    Orta çağın Patristik Dönemi’nde ortaya çıkmış olan bu sanat tarzı, “Augustinus’un 

De doktrina Christiana” isimli eseriyle kutsal eserleri ele alıp, yorumlama tekniği olarak 

üstünde durulmaya başlanılmıştır (Gadamer, 1995:13). Teolojik hermenötük tarihinde 

Augustinus önemli bir isimdir. Onun ortaya koymuş olduğu bu eserle yapmaya çalıştığı 

önemli nokta; Eski Ahit ile Yeni Ahit arasındaki anlaşmazlığı ortadan kaldırmaktır. Bu 

amacı gerçekleştirmek için; insanın itikadını akıl ile temellendirmiş, düşünceyi kutsal 

metinlerde bulunan sıradan anlamın dışında daha “üst bir anlam” a taşımak istemiştir. 

Teolojik hermenötik, farklı zamanlarda farklı anlamlar ifade etmektedir. Augustinus ile 

birlikte amaç kutsal metinlerin sıradan anlamı dışında, asıl onda bulunan “art anlam’ı ortaya 

çıkarmakken, bu amaç reformcularla birlikte farklı bir yöne eğilmiştir. Reformcuların asıl 

amacı; “esas anlam”ı ortaya çıkarmaktır (Gadamer, 1995: 13).  

      Teolojik hermenötikteki asıl amaç, dini sayılan bir metnin, nasıl doğru 

anlaşılacağının ve yorumlanacağının, yöntemini ve usulünü ortaya koymaktır. İnanç alanının 

insanların hayatlarındaki yeri ve önemi göz önünde bulundurulduğunda, hermenötiğin ilk 

önce bu alan üzerinde yoğunlaşması rastlantı olarak görülmemektedir. Dolayısıyla 

hermenötik, ilk önce teolojik hermenötik olarak karşımıza çıkmaktadır.  

        Hermenötiğin teolojik alandan sonra etkili olduğu bir diğer alan da hukuktur. 

Hukuki hermenötik; belli kurallar çerçevesinde şekillenmiş disiplindir. Hukuki 

hermenötiğin tarihine bakıldığında, amaç sadece Romalı hukukçuları anlamak değil, 

bununla birlikte Roma’ ya ait olan hukuk kurallarını içinde bulunulan zamanın şartlarını 

uygun şekilde uygulamaktır. Bu sebepten ötürü hukuki hermenötiğin en temel sorusu 

“yasaları, adaleti en yüksek düzeyde gerçekleştirecek şekilde nasıl uygulayabiliriz?” 

sorusudur. Bu soruya cevap vermek ancak hermenötiğin işidir. Bu şekilde, herhangi bir alan 

için konulmuş özel yasalar ancak genel yasalar içerisine iliştirilebilir (Gadamer, 2002: 151).  

        Dolayısıyla kanunların ve yasaların nasıl doğru anlaşılacağı, nasıl tatbik 

edileceği ve hatta durumdan duruma nasıl yorumlanacağı ile ilgili sorunlar hukuk için çok 

ciddi bir öneme sahiptir. Böylelikle bir kanunun ortaya konmasından, onun nasıl 

uygulanacağına dair tüm bu alanları kuşatan problemler, hermenötiğin alanına girmektedir. 

O halde, teolojik alanın yanı sıra hukuk alanında da hermenötiğin, “doğru anlama”nın 

merkezi bir öneme sahip olması gayet doğal olarak görülmelidir.  



3 
 

         Ayrıca, çok önemli bir husus doğru anlamanın temelinde kavramların olduğu 

gerçeğidir. Kavramlara dair bir anlam örtüşmesi olmadığında, aynı zamanda anlamanın da 

mümkün olamayacağı düşünüldüğünde, felsefenin ve felsefenin irdelediği kavram analizinin 

önemi yadsınamayacak kadar büyüktür. Bu bağlamda “felsefi hermenötik”den 

bahsedilebilir.  

         En genel anlamıyla felsefi hermenötik, “felsefi fikir yürütme işlemi” olarak 

tanımlanmaktadır. Bu bağlamda üç farklı tanım ortaya çıkmıştır. İlk tanım olarak felsefi 

hermenötik; metinleri anlama ve yorumlamanın en genel ismidir. İkinci olarak; insanların 

ortaya koydukları metinler ve insan tarafından meydana gelmiş davranış edimlerinin 

anlaşılmasını sağlayan temel yapı, son olarak da bireyin kendi varlığının temel alt yapısını 

anlama işlemidir (Topakkaya, 2007: 76). Dolayısıyla gerek teoloji gerek hukuk alanında 

doğru anlamanın imkânı ancak kavramlara dair doğru ve yeterli bir anlayış ortaya 

konulduğunda çıkabileceği için felsefi hermenötik bu alanlara da katkı sunmaktadır.  

Hermenötiğin tarihsel süreç içindeki doğuşunu ve tanımlanmasını aktardıktan sonra 

son dönemde hermenötiğe odaklanmış filozoflardan Schleiermacher, Dilthey ve 

Heidegger’ın felsefi hermenötik üzerine düşünceleri ele alınmıştır. Bu konuların üstünde 

durulmasındaki amaç; hermenötiğin hangi şekillerden çıkarak, felsefi hermenötiğe evrildiği 

ile ilgilidir. 

Son bölümde, Gadamer’ in hayatı ve hermenötik düşüncelerine yer verilmiştir. İlk 

olarak Gadamer’ in hermenötiği genel hatlarıyla ele alınmıştır. Daha sonra hermenötik 

yaklaşımı içerisinde önemli olan “önyargı, gelenek, etki tarihi bilinci, ufukların kaynaşması, 

dil” kavramları ayrıntılarıyla incelenmiş, Schleiermacher ve Dilthey hakkındaki eleştirileri 

ele alınmış, Heiddegger’den nasıl yararlandığına değinilerek felsefi hermenötiği nasıl inşa 

ettiği saptanmaya çalışılmıştır. Böylelikle Gadamer’in hermenötik alanındaki konumu 

belirlenmek istenmiştir. 

Bu araştırmanın konu olarak kapsamı çok geniştir. Ancak felsefi açıdan hermenötik 

alanında Gadamer’in düşünceleri ve temel kavramları ele alındığında doğru anlamanın 

gerçekleşeceği mümkün görünmektedir. Temele aldığı “önyargı, tarihsellik, ufukların 

kaynaşması, zamansallık” gibi kavramların günümüzde de doğru anlamayı mümkün 

kıldığını görebilmekteyiz. Bu durum içinde konunun sınırlarını ve kapsamını içeren temel 



4 
 

nokta, özellikle Gadamer’in ortaya koyduğu düşünce ve sisteminin alt yapısını oluşturan 

temel kavramlardır. 

Son olarak araştırma oluşturulurken ortaya konulan usül niteliksel araştırma yöntem 

ve tekniklerine uygun olarak uygulanmıştır. Kaynaklar, yazılı ve yazılı olmayan veriler 

anlayıcı yaklaşım yöntemiyle incelenmiştir. Birinci ve ikinci el kaynaklara ulaşılarak, içerik 

analizi yöntemiyle anlaşılmaya çalışılmıştır. İncelenen tüm kaynaklar neden sonuç ilişkisi 

yanında felsefi olarak da incelenmiş ve bütüncül olarak ele alınmaya çalışılmıştır. 

Araştırmanın yöntemine bağlı kalarak çalışmada, Gadamer’in hermenötik anlayışı ve temel 

kavramlarına dair değerlendirmeler ve felsefi hermenötiğin oluşumu ele alınmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

1. HERMENÖTİK KAVRAMI, TARİHİ SEYRİ VE TEMELLERİ 

 

Hans-Georg Gadamer (1900-2002), estetikten teolojiye çeşitli akademik disiplinlere 

ilham veren, yirminci yüzyılın etkili bir Alman filozofudur. Hans-Georg Gadamer'in felsefi 

yorum bilimi, insan yorumunu anlamayı amaçlayan popüler bir nitel yorumlama yöntemidir. 

Anlamanın yorum olduğunu öne sürerken, Gadamer, insan deneyiminin karmaşıklıklarını 

anlamak için bir araç ve bir paylaşım aracı olarak hareket eden dili tanımlar. Gadamer, 

öğretmeni ve arkadaşı Martin Heidegger'in çalışmasından yola çıkarak insan öznelliğine ve 

felsefi hermenötiğe eleştirel ve diyalojik bir yaklaşım geliştirmeyi ilk kez 1960 yılında 

yayınlanan önemli eseri Hakikat ve Yöntem'de ele almıştır. Gadamer, metinle etkileşimi 

teşvik etmek için okumaya gerçek bir katılımın, anlamanın özneler arası doğasına ilişkin 

farkındalık gerektirdiğini tespit etmiştir. 

Gadamer’in hermenötik düşünceleri incelenmeden önce hermenötik hakkında bilgi 

vermek konunun daha iyi anlaşılmasını sağlar. O sebeple bölümde öncelikle hermenötiğin 

çeşitli araştırmacılar tarafından yapılan tanımı verilmiş, bu tanımların benzer ve farklı 

noktaları irdelenmiştir. Hermenötiğin temelinde yer alan doğru anlama kavramı ile bu 

kavramın hermenötik ile ilişkisi anlatılmıştır. Ardından hermenötiğin ortaya çıkışı ve 

gelişimi kronolojik olarak sunulmuştur. Bu kapsamda Kadim Yunan’da ilk olarak görülen 

hermenötiğin zamanla Orta Çağ’da ve Aydınlanma Dönemi’nde kullanılış biçimleri 

incelenmiştir. Son kısımda ise son dönemde Hermenötik’e odaklanmış filozoflardan 

Schleiermacher, Dilthey ve Heidegger’in felsefi Hermenötik üzerine düşünceleri ele 

alınmıştır. 

Bu çalışma, Gadamer'in çalışmasını okuma, anlama ve yorumlama ile ilişkili olarak 

ifade etmeyi amaçlamaktadır. Çünkü Gadamer'in temel kavramları, felsefi yorumbilim 

kullanma niyetinde olan araştırmacılar için önem arz edebilir.  



6 
 

1.1. Bir Kavram Olarak Hermenötiğin Tanımı ve Kapsamı 

Burada öncelikle, hermenötiğin çeşitli araştırmacılar tarafından yapılan tanımları 

incelenmiş ve karşılaştırılmıştır. Ayrıca hermenötiğin temelinde olan doğru anlama kavramı 

ile doğru anlamanın hermenötik ile ilişkisi açıklanmıştır.  

       Hermenötik en sade ifadeyle doğru anlama ve kavrama anlamına gelmektedir. 

Dolayısıyla hermenötik teriminin ortaya çıkmasının arkasında anlamak, kavramak ve bu 

kapsamda sorgulamak yatmaktadır. Çünkü insan, doğumundan ölümüne kadar geçirmiş 

olduğu zaman diliminde içinde bulunduğu dünyayı, yaşadığı olayları düşünen, sorgulayan 

ve anlamak isteyen bir varlıktır. Burada sözü edilen anlama doğru anlama, diğer bir ifadeyle, 

kişinin anlatmak istediği herhangi bir konuyu, yine o kişinin yaşamış olduğu dönem, 

psikolojik durum, anlatısı içinde yer vermiş olduğu kavramları hangi anlamda kullanmış 

olduğu vb. özellikler dikkate alınarak sonuç niteliğinde farklı bir bilgi edinmektir. 

Dolayısıyla anlama, sonu belli olmayan bir zaman dilimi içinde gerçekleşmektedir. 

Belirtilen zaman dilimi içerisinde anlama sürecinde birçok işlem yapılır. Metinler üzerinden 

bunu ifade edecek olursak, öncelikle yapılacak işlem, okumaya başlamaktır. Eserin içinde 

işlenmiş olan kavramlar zihinde teker teker işlenir. Eserde okunmuş olanlarla, önceden 

edinilen bilgiler örtüştürülmeye çalışılır. Eserin içinde kullanılmış olan kelimeler veya 

kavramlar birçok farklı anlamda kullanılmış olabilirler. Dolayısıyla öncelikle belirlenecek 

olan, yazarın eseri kaleme alırken amacının ne olduğunu ortaya koymaya çabalamaktır. 

Ancak bu yöntemle yazarın anlatmak istediği esas şey anlaşılır hale gelecektir. Bu genel 

girişten sonra kavramın seyrine bakabiliriz. 

Hermenötik kavramı genel olarak, iki ana başlık çerçevesinde ele alınabilir. Birinci 

başlık epistemolojik yaklaşım, ikinci başlık ise ontolojik yaklaşımdır. Epistemolojik 

yaklaşım Schleiermacher ve Dilthey’in hermenötik anlayışını ifade ederken, ontolojik 

yaklaşım Heidegger ve Gadamer’in duruşuna tekabül etmektedir (Arlı, 2009: 98) 

Doğru anlamanın gerçekleşmesi için yazarın anlatmak istediklerinin okuyucu 

tarafından anlaşılması gerekmektedir. Yazar ile okuyucu arasındaki mesafe ne kadar geniş 

olursa, okuyucunun yazarı anlama ihtimali o kadar azalacaktır. Bu yüzden doğru anlamanın 

gerçekleşebilmesi için yazar ve okuyucu arasındaki mesafenin en aza indirgenmesi 

gerekmektedir. Çünkü yukarıda da bahsedildiği gibi, yazarın içinde bulunduğu durum ve 



7 
 

dönem ile metni okuyan kişinin içinde bulunduğu durum ve dönem birbirinden çok farklıdır. 

Hatta yazarın metin içinde kullanmış olduğu kavramlar, okurun dünyasında karşılığı 

olmayan kavramlar dahi olabilir. Dolayısıyla bu noktada doğru anlama bazen zorlaşacak 

hatta kimi zaman da imkânsızlaşacaktır. Bu sebepten ötürü, okur ile yazar arasında bulunan 

sınırlılıkların ortadan kaldırılarak, doğru anlamanın ortaya çıkabilmesi için birtakım 

yöntemler kullanılmıştır. Bu yöntemler gramatik yöntem ve alegorik yöntemdir (Toprak, 

2003: 34-35). 

Yazar ve okuyucu arasında sınırlılıkların ortadan kaldırılması için kullanılan ilk 

yöntem gramatik yöntemdir. Gramatik yöntem, yazarın metinde kullandığı kavramların, 

okurun metni okuduğu dönemde kullanılmıyor olması ya da yazarın kullanmış olduğu 

kavramların şimdiki zaman kavramlarıyla karşılıklarının bulunması, bir bakıma güncel dile 

çevrilmesidir (Toprak, 2003: 23). Söz konusu yöntem metnin doğru anlaşılması için 

uygundur. Ancak tek başına yeterli olduğu söylenemez. Çünkü yazarın kullandığı 

kavramların günümüzde kullanılmıyor olması veya yerine kullanılan başka kavramların 

günümüz dilinde karşılıklarının bulunması yazarın o dönemde içinde bulunmuş olduğu 

psikolojik durumu bize göstermez. Oysa doğru anlama önceki bölümlerde de ifade edildiği 

gibi, yazarın ruhsal, psikolojik, kültürel vb. kısaca içinde bulunduğu her durumun anlaşılmış 

ve kavranmış olması demektir. Dolayısıyla gramatik yöntem tek başına doğru anlama için 

yeterli olmayacak ve farklı yöntemlerle birlikte ele alınması gerekecektir. 

Bu kapsamda ikinci olarak kullanılabilecek yöntem alegorik yorumlama yöntemidir. 

Öne sürülmüş bu yönteme göre yazı iki anlamı birden içinde barındırmaktadır. Bunlardan 

ilki, yazıya bağlı kalınarak elde edilmiş olan anlamdır. İkinci anlam ise, bir yazının alegorik 

anlamıdır. Alegorik anlam çoğunlukla gramatik yöntem ile karıştırılmaktadır. Ancak iki 

yöntemde birbirinden farklı bir duruş sergiler. Gramatik yöntem kavramları sadece güncel 

dile çevirmekle kalırken, alegorik yöntemde bundan daha fazlası mevcuttur. Alegorik 

yöntem, kavramları ve o dönemde kullanılmış olan dili olduğu gibi korur, metne farklı bir 

anlam yükler. Ancak bu yöntem de gramatik yöntemde olduğu gibi tek başına 

kullanılamamaktadır. Çünkü alegorik anlam ile de bir metnin ne derece doğru anlaşılacağı 

tartışmaya açık bir konudur. Burada önemli olan yazarın anlatmak istediğinin okur 

tarafından tam olarak anlaşılmasıdır. Dolayısıyla, metne yeni bir anlam yüklemek yazarın 

anlatmak istediği düşünceyle çelişebilir (Toprak, 2003: 26- 27). Bu yüzden bu yöntem doğru 

anlamayı sağlayacak bir yöntem değil; aksine anlamayı sınırlandıracak bir yöntemdir. 



8 
 

Dolayısıyla bu haliyle gramatik ve alegorik yorumlama yöntemleri tarih içerisinde sürekli 

olarak birbirine karşı konumlanarak gelişmişlerdir.  

Yukarıda ifade edildiği gibi hermenötik, doğru anlama üzerine kurulduğu için, 

hermenötik kavramının nasıl, ne zaman ve ne tür meseleler sonucu ortaya çıktığı, hangi 

evrelerden geçerek günümüze ulaştığı ve nasıl değiştiği araştırıldığında da karşılaşılan en 

önemli kavram doğru anlamadır (Toprak, 2003: 23). Hermenötik doğru anlamayı 

içermektedir. Bununla birlikte doğru anlamaya dair tanımlar çeşitlilik arz etmektedir. 

Bunların bir kısmını şu şekilde ele almak mümkündür: Hermenötik herhangi bir ifade, 

anlam, metin ya da sanat eserini yorumlama sanatıyken (Toprak, 2003: 23), aynı zamanda 

bir anlama öğretisidir (Topakkaya, 2007: 76). Bir başka tanıma göre ise hermenötik anlamın 

yorumlanması teorisidir (Bleicher, 2017: 14). 

Kısaca özetlemek gerekirse; hermenötiği anlamak ve kavramak için öncelikle 

temelinde yer alan doğru anlamanın gerçekleşmesi gerekmektedir. Doğru anlamanın 

gerçekleştirilebilmesi için ortaya konulan alegorik yöntem ve gramatik yöntemin anlamı 

kısırlaştırdığı söylenebilir. Bu nedenle doğru anlama yukarıda sözü geçen yöntemlerden 

daha geniş bir yönteme ihtiyaç duymaktadır. Hermenötik ancak bu şekilde gerçek tanımına 

ulaşacaktır. 

 

1.2. Hermenötiğin Doğuşu ve Tarihi Seyri 

Burada hermenötiğin tarihi gelişimi ele alınmıştır. Bu kapsamda ilk olarak Kadim Yunan 

dönemi, Yahudi- Hıristiyan Orta Çağı ve Aydınlanma dönemi hermenötik anlayışları ve 

gelişimi hakkında bilgiler verilmiştir.  

Hermenötik terimi, Yunanca yorumlamak anlamına gelen “hermenöein” fiilinden 

türetilmiştir. İnsanın hayatı boyunca her şeyi anlama ve yorumlama ihtiyacı nedeniyle 

Hermenötik ortaya çıkmıştır. Hermenötik 19. Yüzyılda ortaya çıkan ve doğa bilimlerinin 

insan bilimlerine uygulanması fikrinin karşısında durmak ile geliştirilmiştir (Arlı, 2009:99). 

Hermenötik haberdar etme, açıklama, çevirme ve bir şeyi bildirme sanatı olarak 

görülmektedir. Kadim Yunan mitolojisinde Hermes Tanrı’nın bir elçisi olarak 

görülmektedir. Hermes’in görevi Tanrı’nın emirlerini ölümlü insanlara anlayacakları bir dili 



9 
 

kullanarak açıklamaktır. Bu kapsamda hermenötik başka bir dünyaya ait olduğu düşünülen 

kavramların yaşanılan dünyaya aktarılmasını sağlamaktadır (Günay, 2002:82). Dolayısıyla 

bu kavram aynı zamanda bir çeviri olarak da görülmektedir.  

Hermenötik yorumlamaya Orta Çağ’da Hristiyan dünyasında rastlamak mümkündür. 

İslam tefekküründe bulunan tevil geleneğini bu bağlamda yorumlamak mümkündür. 

Kur’an’ın yorumları olarak öne çıkan metinlerde karşımıza çıkan tevil faaliyetlerinin, bu 

mesele ile ilgili karşımıza çıktığını söylemek mümkündür. Bu bağlamda gelişen tefsir usulü 

de tevil çabalarına daha ilmi bir hüviyet kazandırmıştır. Tevil, islam tefekküründe bu 

bağlamda önemli bir boşluğu doldururken Hıristiyan özellikte protestan gelenekte de benzer 

bir sürecin varlığı söz konusudur. Hermenötiği bu bağlamda değerlendirmek yerinde 

olacaktır. Burada Hıristiyanlığın kutsal metni olan eski-yeni ahit metinleri konunun 

uzmanları tarafından ele alınmakta ve yorumlanmaktadır. Buna göre kullanılan hermenötik 

temel olarak Tanrı'nın insanların düşünceleri üzerindeki kontrolünü doğrulamayı 

amaçlamıştır. Bu meselenin meşruiyeti papalık müessesesi tarafından kurulmuş olan 

hiyerarşik düzen içinde sağlanır. Bu dönemdeki yorumbilimciler Tanrı’nın kutsal 

kitaplardaki mesajlarını anlamak için hermenötik yorumlamaya başvurmuştur (Palmer, 

1969). Hermenötik, bu kapsamda tüm kutsal metin yorumlarının temeli olarak görülmüştür. 

Aydınlanma Dönemi’nde ise hermenötik daha çok bilginin yorumu olarak C. Wolf 

(1679-1754), J. M. Chladenius (1710-1759) ve F. Ast (1778-1841) gibi araştırmacılar 

tarafından ele alınmıştır. 

Aydınlanma dönemi denildiğinde akla ilk gelen isim; Christian Wolf’ tur. 

Christian Wolf Aydınlanma döneminin önemli filozoflarındandır. Hermenötik ile ilgili 

olarak dogmatik ve tarihi eserlerin yorumlarının birbirinden farklı olduğunu ifade etmiştir. 

Wolf’a göre tarihi metinlerin tarihi olayları açıklamasındaki bütünlük ve dogmatik 

metinlerin ortaya koymuş olduğu kanıtlar, konu ile ilgili olan bilgilerin eleştirilmesi 

gerekmektedir. Ona göre; tarihsel metinlerde bulunan açıklamaların bütünlüğü ancak 

yazarın niyeti ile ortaya çıkarılır. Fakat yazarın niyeti demek, onun bireysel olması ya da 

psikolojik durumu, niyeti demek değildir. Burada Wolf’un anlatmak istediği asıl şey, yani 

yazarın niyeti ile kastetmiş olduğu şey, eserin türüdür. Dolayısıyla bu bağlamda yazarında 

konunun içeriğine uygun şeyleri kaleme alıp almadığı ortaya çıkacaktır (Tatar, 2004: 18- 

19). 



10 
 

Dönem içerisinde önemli diğer bir isim Chladenius’tur. Chladenius, 

hermenötiği bilgiyi yorumlama çabasıyla elde edenlere yardımcı olan bir sanat formu 

olarak değerlendirir (Öztürk, 2010: 27). Bu açıklamaya göre yorum aslında yararlı bir 

durumdur ve araç olarak kullanılmaktadır. Bu düşüncesinin arka planında, dilin gramer 

yapısına ve kurallarına uygulayarak yazarın kendine ait düşüncelerini ifade etmiş olması, 

metinleri anlamada bir problemin ortaya çıkmayacağı düşüncesi bulunmaktadır. 

Chladenius’un hermenötiğe yapmış olduğu en önemli katkı ise “bakış açısı“kavramını 

kazandırması olmuştur. Bilindiği üzere bakış açısı denildiğinde akla ilk gelen şey 

sübjektifliktir. Çünkü bakış açısı kişiden kişiye değişen öznel bir durumdur. İnsanlar aynı 

konu hakkında farklı birçok yorumda bulunabilirler. Aslında Chladenius’un üstünde 

durduğu konu tam da burasıdır. Ona göre bir metne tek bir noktadan değil, farklı açılardan 

yaklaşılmalıdır. Böylelikle kişi kendi yorumu ile başka yorumcunun yorumunu 

karşılaştırır ve sonuç olarak aslında çıkışın aynı noktaya ettiğini görebilir (Tatar, 1999: 

19- 20). 

           Diğer iki düşünür gibi hatırı sayılacak, önemli katkılarda bulunmuş diğer bir 

düşünür de Friedrich Ast’tır. Ona göre hermenötiğin en temel amacı Antik dönem içindeki 

ruhu elde etmektir. O filolojiyi herkes gibi gramer hakkında elde edinilen bilgi olarak 

görmemiştir. Ona göre yaşanılan tecrübeler bir son değildir. Ast; bu tecrübeleri her zaman 

bir metnin dışsal ve içsel özelliklerini bir bütün olarak kavramada araç olarak ele alır 

(Öztürk,2010: 28). Yapılan bu bütünlük ve birlik de eserler hakkında içsel birliğin 

kaynağına gönderme yapmaktadır. Buradan çıkarılacak sonuca göre hermenötikteki asıl 

amaç; ele alınmış olan eseri, hem kendi içsel duyguları arasında ilişkiler kurarak hem de 

içinde bulunulan çağa ait özelliklerle ilişki kurarak açıklamaktır (Öztürk, 2010: 29). 

Hermenötiğin amacı Ast’da üç bölüme ayrılmıştır. Bunlar: “1) “Tarihî”: Eserin 

sanatsal, bilimsel veya genel içeriğiyle bağlantılı anlama; 2) “Gramer”: Dil ile bağlantılı 

anlama ve 3) “Geistige”: Eseri yazarın ve o çağın topyekûn görüşü (Geist) ile bağlantılı 

anlama.”dır (Öztürk,2010: 29). Ast’ a göre anlama ve açıklama kavramları birbirinden 

farklı değildir. İkisi de aynı şeyi ifade etmektedirler. Bu sebeple harf hermenötiği, sezgi 

hermenötiği ve ruh hermenötiği olarak anlamayı üç seviyeye ayırmıştır. Harf hermenötiği 

dediği seviye hem kelimelerin anlamını açıklamakta, hem de onları tarihsel bağlamda 

ortaya koymaktadır. İkinci seviye olan sezgi hermenötiği, çağın ruhunu keşfetmeye 

yönelmektedir. Son olarak üçüncü seviye olan ruh hermenötiğinde ise, eserde asıl 

anlatılmak istenen ana düşüncenin araştırılmasıdır (Öztürk, 2010: 29). Dolayısıyla 



11 
 

Aydınlanma dönemi içerisinde hermenötiği en sistemli şekilde ele alan düşünürün Ast 

olduğunu söyleyebiliriz. 

  Aynı zamanda yukarıda değinmiş olduğumuz birkaç düşünür Aydınlanma 

döneminde hermenötik alanında önemli ilerlemeler kaydetmişlerdir. Bunu şuradan 

çıkarabiliriz ki; bu düşünürlerden sonra gelen Schleiermacher Ast’ın ortaya koymuş 

olduğu eserleri eleştirirken modern hermenötik geleneği ortaya koyduğu bilinmektedir 

(Öztürk, 2010: 31). 

Özetle, hermenötik tarihinde tek bir hermenötik gelenekten değil de geleneklerden 

bahsedilmektedir. Bunun sebebi her dönemde filozofların farklı düşünceler ortaya 

koymasından kaynaklanmaktadır. Her ne kadar farklı kullanımlarına rağmen, geçmişte bir 

hermenötik gelenekten bahsetmek, hermenötiğe katkıda bulunan bütün filozofların, köklü 

bir hermenutik düşüncenin mirasçıları olduklarını belirtmek için önemlidir. İfade 

edilmeyene ulaşmak için herhangi bir yöntem bulunmamaktadır. Çünkü gizli olan her 

zaman açık olanı aşar. Bu nedenle anlama için yöntemlerden değil de ancak anlama 

olaylarından bahsedilebilir. İfade edilmeyenin ifade edileni aşması, anlamanın sınırlılığını 

ve zamansallığını göstermektedir. Dolayısıyla hermenötik ancak “ile” veya “aracılığıyla” 

ifade edilmeyen konuyu anlamaktır (Tatar, 2016: 41).  

Öncelikle hermenötik geleneğin Kadim Yunan’dan başlayıp Aydınlanma 

dönemine kadar aldığı şekilleri ve yorumlanma biçimleri ele alınacaktır. Daha sonra 

Schleierlmacher ile birlikte artık bir felsefi yönteme dönüşmesinden sonra bu konuda 

düşünce geliştirmiş filozoflara değinilecek ve Gadamer’e odaklanılanılacaktır.  

1.2.1. Kadim Yunan Döneminde Hermenötik 

Burada hermenötik kavramının ilk kullanıldığı dönem olan Kadim Yunan döneminde 

hermenötik düşünce ele alınmıştır. Hermenötik düşüncenin Kadim Yunan’da kullanım 

yöntemleri ile Aristoteles ve Eflatun’un görüşleri incelenmiştir. Hermenötiğin ilk ortaya 

çıkışı hakkında bilgi sahibi olmak, Hermenötiğin temellerini daha iyi anlaşılmasını 

sağlayacaktır. 

Benzer faaliyetler, insanlığın başından bu yana muhtemelen olmasına rağmen 

hermenötik kavramı, Yunanca’dır ve bu haliyle kavram, ilk olarak Kadim Yunan’da 

kullanılmıştır. Buna göre, Kadim Yunan’da, tanrıların sözleri ve mesajları insanlara, Hermes 



12 
 

tarafından yalnızca lâfzî anlamalarıyla dümdüz anlaşılmak yerine, açıklanmaları ve 

yorumlanmaları gerektiği için tanrıların sözlerini yorumlama faaliyetine hermenötik adı 

verilmiştir. Hermenötik teriminin söz konusu teolojik anlamı Orta Çağ’da da korunmuş ve 

terim, Hıristiyan ilahiyatının kutsal kitaptaki ruhsal hakikati anlayıp yorumlama işiyle 

meşgul olan kısmı için kullanılmıştır (Cevizci, 2005: 828). 

Geçmişten günümüze kadar süregelen hermenötik anlayış Kadim Yunan’da başlamış, 

Orta Çağ ve Aydınlanma Dönemi’nde de ele alınmış ve geniş bir yelpazeyle günümüze 

ulaşmayı başarmıştır. Kadim Yunan’da başladığı kabul edilen hermenötik anlayış “hermes”e 

dayandırılmaktadır. Zeus’un oğlu olan Hermes, Olimpos tanrılarının elçisi olarak 

bilinmektedir (Fidan, 2004: 23). Yunanda “Hermes” tanrıların habercisi” olarak 

bilinmektedir (Kavlak, 2007: 4).  

Hermes’in görevi tanrılardan gelen mesajları, insanların anlayabileceği seviyeye 

indirerek, onlara bildirmektir. Buradan da anlaşılacağı üzere Hermes’in olağanüstü bir 

görevi olduğu söylenebilir. Çünkü Hermes “insanüstü olan bildirilerin yorumcusu” olarak 

tanınmaktadır. Diğer bir ifadeyle Hermes tanrılardan gelen mesajları insanoğluna geldiği 

gibi aktarmak yerine, gelen bildirileri insanların anlayabileceği düzeye indirerek bilgi 

vermeye çalışmıştır. Buradan da anlaşılacağı üzere Kadim Yunan dönemine bakıldığında 

hermenötik anlayış iki farklı dünya üzerine kurulmuştur. Çünkü tanrılar bir dünyada, 

insanlar ise farklı bir dünyadadır. Eğer böyle bir durum olmasaydı, Hermes’in tanrılardan 

gelen bildirileri insanların anlayacağı dile çevirmesine gerek kalmayacaktı. Hermes tanrısal 

ve beşeri olarak birbirinden oldukça ayrı olan iki farklı dünyanın arasında olduğu için 

bulunduğu konumun oldukça önemli olduğu söylenebilir. Çünkü o, hem iki alan arasında 

bulunan farklılığın korunmasını sağlar hem de bu alanlar arasında sürekli pekişmenin 

olmasını sağlamaktadır. Diğer bir ifadeyle aslında Hermes, sahip olduğu “aynılık” ve 

“özdeşlik” kavramlarını kaybetmeyecek şekilde farklılığın korunarak birbirinin pekişmesini 

sağlamaktadır. Dolayısıyla onun ayrımların eşiğinde olduğunu söylemek mümkündür 

(Tatar, 2016: 10). Kısaca iki farklı dünya üzerine kurulduğunu söylemek mümkün olan 

hermenötik anlayış, Kadim Yunan’da farklı bir dünyaya ait olan anlamı, içinde yaşanılan 

dünyaya çevirme işidir şeklinde tanımlanabilir (Öztürk, 2010: 19- 20). Diğer bir deyişle 

Kadim Yunan’da hermenötiğin, bir insanın anlam dünyasından diğerinin anlam dünyasına, 

tanrıların anlam dünyasından, insanların anlam dünyasına, son olarak bilinmeyen bir dilin 



13 
 

bilinen dile çevrilmesi şeklinde üç farklı boyutta ortaya çıktığı görülmektedir (Gadamer, 

2007: 44).  

Bu açıdan Kadim Yunan döneminde yer alan hermenötik anlayışın iki dünya üzerine 

kurulmuş olması birtakım problemleri de beraberinde getirmiştir. Yukarıda belirtilmiş 

olunduğu gibi Hermes, Olimpos tanrılarından gelen sözleri herkesin anlayabileceği düzeye 

indirme, çevirme işini yapmıştır. Dolayısıyla burada üç ana unsurdan söz edilebilir. Bunlar 

insan, tanrı ve tanrının elçisi olduğu varsayılan Hermes’tir. Bu üç unsur problemin ne denli 

önemli olduğunu göstermektedir (Fidan, 2004: 23). Bu problemler bir bütünü anlamak için, 

parçaları ve parçaları anlamak için de bütünü anlamayı ifade eden anlamın bütünü 

problemidir. Hermes mesajı muhataplarına anlaşılır şekilde duyurmak için tüm mesajı 

anlamak durumundadır. Bu sayede sadece mesajı iletmekle kalmamakta aynı zamanda 

mesajın sonuçlarını da ifade edebilmektedir. İkinci problem ise, mesajların bir değer ve 

kutsal ifadeler içermesidir. Hermes’e ulaşan mesaj anlaşılması zor dini ve soyut simgeler, 

değerler ve ifadeler içermektedir. Dolayısıyla Hermes’in mesajlardaki dini ve soyut simge, 

değer ve ifadeleri insanlara anlayacağı bir dile dönüştürmektedir. Bu dönüştürme işlemi 

esnasında da bu simge, değer ve ifadelerin anlam ve değerinin yitirilmemesi gerekmektedir. 

Üçüncü problem ise, hermenötik anlayışın insanın kendisine özgü olan karakterine bağlı 

olarak değişmesidir. Bu yüzden hermenötik anlayışın tarihselliği problemi ortaya 

çıkmaktadır. Mesajların iletildiği insanların zamanla değişmesi sonucunda, mesajların 

iletimi esnasında bu tarihsellik özelliği göz önüne alınmalıdır (Fidan, 2004: 24-25). 

Yine hermenötiğin geçmiş tarihine bakıldığında üç farklı tarihsel kullanımı karşımıza 

çıkmaktadır. İlk tarihsel kullanım alegorik yöntemdir ve bu yöntem Homer’in eserlerine 

gerçekçi bir açıklama getirmek için oluşturulmuştur. İkincisi, Eski Yunan’da var olan din ve 

kehanetlere yorum getirme çabasıdır. Sonuncu tarihsel kullanımı ise, bazı felsefi eserlerin 

içinde barındırdığı “hermenötik” kavramının geçtiği eserlerin olmasıdır. Bu eserlerden en 

dikkat çekici olan ve örnek verilebilecek Aristoteles’nun “ Peri Hermeneias” (Yorum 

Üzerine) eseridir (Tatar, 2016: 10).  

Kadim Yunan döneminde yer alan iki köklü filozof Eflatun ve Aristoteles de hermenötik 

anlayış üzerinde durmuşlardır. Nasıl ki her düşünür hermenötiği farklı açılardan ele almışsa 

Eflatun ve Aristoteles gibi önemli filozoflar hermenötiğe farklı bağlamlarda değinmişlerdir.  



14 
 

Eflatun’da ise hermenötik, düşüncelerin ifade edilmesiyle değil, bir kral buyruğunun, bir 

tanrısal iradenin yorumlanmasıyla ilgilidir (Öztürk, 2010: 22). Ayrıca hermenötik 

Eflatun’da, tanrıların iradelerini hem haber veren hem de kendilerine itaat edilmesi gereken 

buyruklar olarak çift anlamlı bir sanat olarak ele alınmaktadır (Öztürk, 2010: 22). 

Dolayısıyla Eflatun’a göre hermenötik Tanrı tarafından gönderilen buyrukların açıklanması 

sanatıdır denebilir (Topakkaya,2007: 77).  Eflatun’da önemli olan şey; yazı haline getirilmiş 

olan metin değil, aksine yazı haline getirilecek olan diyalogdur. Yani Tanrı tarafından 

gönderilmiş olan sözlerdir. 

Aristoteles hermenötiği iki kavram üzerinde şekillendirmeye çalışmıştır. Bunlar “ 

doğrulama” ve “ yanlışlama” kavramlarıdır. Ona göre hermenötik; “bir şeyin doğruluğuna 

ve yanlışlığına yönelen zihinsel bir faaliyete işaret etmek.” şeklinde kullanılmaktadır. 

Aristoteles için yorumlama aklın doğru yargıyı belirleme faaliyetidir. Onun için bir dua veya 

bir soru cümlesi bir ifade olmayıp ifadeden kaynaklanan bir şeydir. Örneğin “ağaç 

kahverengidir” ifadesi, herhangi bir dileği belirten ifadeden önce gelir. Dolayısıyla yorumlar 

bir dua veya emirde yer aldığı gibi fiili bir durumu anlatan ifadeler değillerdir. Onlar 

tamamen doğru veya yanlış olduğunu ifade edebileceğimiz bir durumu anlatmaktadırlar. 

Aristoteles’e göre bu durum içinde doğruluk veya yanlışlık olabilen konuşmalardır (Palmer, 

2003: 49-50). 

Gadamer Aristoteles’in hermenötikle olan ilgisini kaleme aldığı Peri Hermenias adlı 

eserinden daha çok ahlakla ilgili düşüncelerinde ortaya koyduğunu ifade eder. “Ahlaki iyi” 

sorusunu daha çok “insan için iyi” sorusu olarak sormakla, bilgiyi “olmakta olan”dan 

ayrılmayan, onun tarafından belirlenen ve onu belirleyen şey olarak görür. Dolayısıyla ahlaki 

alanda anlama demek, belli bir gelenekte ortaya çıkan, dinamik yapıya sahip, mantıksal 

önerme ve yönteme bağlı kalamayan faaliyet anlamına gelmektedir. Burada en önemli şey, 

bir insanın anladığı şeyden bağımsız olamaması ve daima kendini ortamın aydınlığı içinde 

sorunlarla yüzleşmiş olarak bulmasıdır (Tatar, 2004: 14). Gadamer Aristoteles’in 

hermenötik için önemli bir kişilik olduğunu savunmaktadır. Ona göre, Aristoteles 

hermenötik problemle ya da onun tarihsel süreciyle ilgilenmemiştir. O, aklın ahlaki eylemde 

izlemesi gereken yolun tespitini yapmakla ilgilenmiştir. Ancak burada hermenötiği 

ilgilendiren şey, akıl ve bilgiyle olmakta olan varlıktan kopmayan hem bu varlık tarafından 

belirlenen hem de belirleyicisi bu varlık olan bir bilgi ve akılla ilgilenmesi olmuştur. 



15 
 

Böylelikle Aristoteles, yöntem problemine ahlaki bir boyut kazandırmıştır (Gadamer, 2009: 

71).  

Homeros tarafından M.Ö 8. Yy’da yazılan söylenceler üzerine yapılan tartışma 

sonucu ortaya çıkmış olan alegorik yorumlamaya Kadim Yunan döneminde rastlanmaktadır. 

Bu dönemde hermenötik alegorik yorumlama olarak da ele alınmıştır (Öztürk, 2010:23). 

Alegorik yorumlamadan kasıt yazının normal anlamının dışında, tamamen farklı bir üst 

anlam ortaya koymaktır. Yazının sıradan anlamının dışında bir üst anlam çıkarmak 

istemelerinin belli birkaç nedeni olduğu söylenebilir. Bunlardan ilki; söylencelerde yer alan 

fakat onlar için anlam ifade etmeyen bölümlere yeni anlamlar yüklemek, ikincisi; dini 

metinleri aslında fani olanla tenakuz etmediğini göstermek istemeleri, üçüncü ve son sebep; 

yazarın bırakmış olduğu etkinin üzerinden geçmişte kalan geleneklerin ve kültürün 

unutulmasını önlemektir (Toprak, 2003: 25-26).  

Sonuç olarak Yunan döneminde, Orta Çağ’da ya da günümüzde hermenötiğin 

yorumlanma biçimi farklı olmuştur. Ancak genel olarak her dönemde kendinden önceki 

dönemin izlerini taşımaktadır.  Kadim Yunan döneminde alegorik yorumlama şeklinde 

kullanılan hermenötik türüne sıkça rastlanmaktadır. Gadamer bu durumu şu şekilde dile 

getirmiştir: Kadim Yunan’da hâkim olan hermenötik anlayışın temelinde alegorik 

yorumlama sorunu bulunmaktadır. Bu sorun oldukça eski bir sorundur. Art ve üst anlamı 

taşıyan “Hyponoia” alegorik yorumlamanın önemli kelimesidir. Buradaki hedef, sözel ve 

sıradan anlamın ardında veya üstünde olduğu düşünülen asıl anlamı ortaya koymaktır” 

(Gadamer, 2003: 15).  Teolojik hermenötiğin görüldüğü Orta Çağ döneminde bile, zemine 

inildiğinde Kadim Yunan’a rastlanmaktadır. Çünkü o dönemde teolojik hermenötiğin (kutsal 

metinlerin yorumlanması) ortaya çıkma sebebi alegorik yöntemin korunması amacını taşır 

(Öztürk, 2010: 23).  

1.2.2. Orta Çağ Döneminde Hermenötik 

Orta Çağ dönemine bakıldığında hermenötik alanda en sık rastlanan yöntem 

“alegorik yorumlama” yöntemidir. Alegorik yorumlama yöntemi, bir metnin düz ve 

görünürdeki anlamı dışında daha içsel, derin ve gizli bir anlamı olduğunu ifade etmektedir. 

Dolayısıyla Orta Çağ döneminde kullanılmış olan alegorik yöntem o döneme ait kutsal 

metinlerde yer alan kelime ve kavramlardaki derin anlamı insanlara aktardığı için doğrudur. 



16 
 

Çünkü kutsal metinlerin içinde bulunan kavramlar derin anlamlar içerir ve her kişi bu derin 

anlamı göremeyebilir. Dolayısıyla bu dönemde kutsal metinlerin alegorik yorumlama 

yöntemi ile gizli mesajlar ortaya çıkarılmak istenmiştir. Çünkü o metnin içindeki her 

kavram, içerisinde bir hakikati barındırır. Bu kapsamda kavramların arka planında bulunan 

gizli mesaja ulaşacak, hakikati bulabilecek kişiler Orta Çağ döneminde kilise rahipleri olup 

“tanrının habercisi” olarak anılmaktadırlar. Bu yüzden metinlerin tevili de onlara aittir 

(Öztürk, 2010: 24). 

Kadim Yunan ve Orta Çağ dönemine bakıldığında her iki döneminde ortak özelliği 

olarak hermenötik gelenek içinde alegorik yönteme rastlanmaktadır. Sadece fark olarak 

bakıldığında Kadim Yunan’da tanrıdan gelen sözleri insanların anlayacağı şekilde 

yorumlayan kişi Hermes iken, Orta Çağ döneminde bu işi yapan kişiler kilise rahipleri 

olmuştur. Denilebilir ki Orta Çağ’da alegorik yorumlama yöntemi varlığını uzun bir süre 

devam ettirmiştir. 

Alegorik yorumlama yöntemi uzun yıllar sonra M. Luther (1483-1546) ve 

reformistler tarafından kenara itilmiş, kutsal metinlerin diğer yazıldığı şekliyle 

anlaşılabileceğini, sadece kilise rahiplerinin değil, halkın da kutsal metinleri 

yorumlayabileceklerini savunarak, bir bakıma kilise rahiplerine karşı çıkmışlardır. O 

dönemde Luther tarafından ortaya konan Lutherciliğin en temel amacının da bu olduğu 

söylenebilir. Daha sonra benzer hareketler ortaya çıkmış ve genel olarak onlara Protestan 

mezhepleri denmiştir. Bunlara göre, kutsal metinleri doğru bir şekilde anlayarak, insanın 

yaşamını o yönde devam ettirmesi gerekmektedir. Amaçlamış olduğu bu düşünceyi 

gerçekleştirmek için de Luther, Latince yazılmış olan İncil’i halkın anlaması için 

Almanca’ya çevirmiştir (Topakkaya, 2007: 78). Bu süreçten sonra hermenötik Luther ve 

reformistlerle beraber farklı bir yöne evrilmiştir (Öztürk, 2010: 24). Aynı zamanda Kadim 

Yunan ve Patristik dönemde ortaya konulmuş olan hermenötik ile ilgili önemli özellikler 

parçalar halinde bir bütüne çevrilmiştir. Bu durumu sistematik hale getiren ilk isim Luther 

olmuştur. Dolayısıyla hermenötik Luther’le birlikte sistematize edilmiştir (Topakkaya, 

2007: 77), demek mümkündür.  

Orta Çağ döneminde reformistlerin, kilise rahiplerine ve alegorik yorumlama 

yöntemine karşı çıkarak başka bir görüş ortaya koymaları, görüşü temellendirmelerini 

gerektirir. Görüşlerini temellendirmek amacıyla en önemli adımı M. Flacius (1520-1575) 



17 
 

atmıştır. Flacius, kutsal metinlerin doğru bir şekilde anlaşılamamış olmasının nedeni olarak, 

yorumcuların eksik bilgi ve yetersiz bir yorum anlayışına sahip olduklarını ifade etmiştir. İyi 

bir linguistik ve hermenötik hazırlık bu eksikliği giderebilir. Çünkü kutsal metinler, temelde, 

kendi içlerinde tutarlılık ve süreklilik arz etmektedirler. Bu durumda her bir cümle ya da 

pasaj, bu metinlerin bütünlüğü açısından ele alınmalı ve açıklanmalıdır (Öztürk, 2010: 25).   

Flacius’ın kutsal metinlerin yorumlanması konusundaki görüşleri Luther’in 

düşünceleriyle paraleldir. Luther’e benzer şekilde Flacius için de dönemdeki kutsal 

metinlerin kendi aralarında süreklilik ve tutarlılık vardır. Bu nedenle metin içinde yer alan 

her cümle ve paragraf metnin bütünlüğü açısından ele alınmalıdır (Tatar, 2016: 12-13). 

Özetle, ilk hermenötisyenler kutsal metinlerin gerçekliğine ilişkin sorularla 

ilgilenmişlerdir. Böylece erken dönem hermenötik teolojinin bir alt alanı olarak bir 

metodoloji şeklini almıştır. Başlangıçta teolojiye ve nihayetinde filolojiye hizmet eden 

geleneksel hermenötiğin, yoruma katı bir metodolojik anlamda baktığını belirtmek önem arz 

etmektedir. Kadim Yunan ve Orta Çağ döneminde hermenötik genellikle alegorik 

yorumlama yöntemi üzerinden gidilmiş ve özellikle Luther ve Flacius tarafından 

geliştirilmiştir.  

1.2.3. Aydınlanma Düşüncesi ve Hermennötik 

Aydınlanma dönemine bakıldığında hermenötik gelenekle ilgili çok çeşitli ve önemli 

tartışmalar karşımıza çıkmaktadır. Bu tartışmaların öncüsü olan birkaç düşünürden 

bahsetmek yerinde olacaktır. C. Wolf (1679-1754), J. M. Chladenius (1710-1759) ve F. Ast 

(1778-1841) gibi isimlerin yorum ve anlam meselelerine yaklaşımları da birbirinden farklı 

olmuştur. 

Wolf Aydınlanma döneminin önemli filozofları arasında yer almaktadır. Hermenötik 

ile ilgili olarak dogmatik ve tarihsel eserlerin yorumlarının birbirinden farklı olduğunu ifade 

etmiştir. Ona göre tarihsel metinlerde yer alan açıklamaların bütünlüğü ancak yazarın niyeti 

ile ortaya çıkarılır. Fakat yazarın niyeti demek, onun bireysel olması ya da psikolojik durumu 

demek değildir. Burada Wolf’un anlatmak istediği asıl şey, eserin türüdür. Dolayısıyla ancak 

bu şekilde yazarın da konunun içeriğine uygun şeyleri kaleme alıp almadığı ortaya çıkacaktır 

(Tatar, 2004: 18- 19). 



18 
 

Aydınlanma döneminde önemli diğer bir isim Chladenius’tur. Chladenius, 

hermenötiği “bilgiyi yorumlama çabasıyla elde edenlere yardımcı olan bir sanat formu” 

olarak değerlendirir (Öztürk, 2010: 27). Ortaya konulan düşünceye göre yorum aslında 

faydalı bir durumdur ve araç olarak kullanılmaktadır. Bu düşüncesinin arka planında, dilin 

gramer yapısına ve kurallarına uygulayarak yazarın kendine ait düşüncelerini ifade etmiş 

olması, metinleri anlamada bir problemin ortaya çıkmayacağı düşüncesi bulunmaktadır. 

Chladenius’un hermenötiğe yapmış olduğu en önemli katkı  “bakış açısı“ ve “perspektif” 

kavramlarını kazandırmasıdır. Bakış açısı denildiğinde akla ilk gelen şey sübjektifliktir. 

Çünkü bakış açısı kişiden kişiye değişen öznel bir durumdur. İnsanlar aynı konu hakkında 

farklı birçok yorumda bulunabilirler. Aslında Chladenius’un üstünde durduğu konu tam da 

burasıdır. Ona göre bir metne tek bir noktadan değil de farklı açılardan yaklaşılmalıdır. 

Böylelikle kişi kendi yorumu ile başka yorumcunun düşüncesini karşılaştırır ve sonuç olarak 

aslında çıkışın aynı noktaya vardığını görebilir (Tatar, 1999: 19- 20 ).  

Bu iki düşünür gibi önemli katkılarda bulunmuş diğer bir düşünür de Friedrich 

Ast’tır. Hermenötiğin en temel amacının Kadim dönem içindeki ruhu elde etmek olduğu 

düşüncesini benimsemiş ve savunmuştur. O filolojiyi herkes gibi gramer hakkında elde 

edinilen bilgi olarak görmemiştir. Ona göre yaşanılan tecrübeler bir son değildir. Ast, bu 

tecrübeleri her zaman bir metnin dışsal ve içsel özelliklerini bir bütün olarak kavramada araç 

olarak ele almıştır (Öztürk,2010: 28). Yapılan bu bütünlük ve birlik de eserler hakkında içsel 

birliğin kaynağına gönderme yapmaktadır. Buradan çıkarılacak sonuca göre hermenötikteki 

asıl amaç, ele alınmış olan eseri, hem kendi içsel duyguları arasında ilişkiler kurarak hem de 

içinde bulunulan çağa ait özelliklerle ilişki kurarak açıklamaktır (Öztürk, 2010: 29).  

Ast’ta hermenötiğin amacı tarihi (eserin sanatsal, bilimsel veya genel içeriğiyle 

bağlantılı anlama), gramer (dil ile bağlantılı anlama) ve geistige (eseri yazarın ve o çağın 

topyekûn görüşü -geist- ile bağlantılı anlama) olmak üzere üç bölüme ayrılmıştır (Öztürk, 

2010: 29). Ast’a göre anlama ve açıklama kavramları birbirinden farklı değildir; ikisi de aynı 

şeyi ifade etmektedirler. Bu sebeple harf hermenötiği, sezgi hermenötiği ve ruh hermenötiği 

olarak anlamayı üç seviyeye ayırmıştır. Harf hermenötiği, hem kelimelerin anlamını 

açıklamakta, hem de onları tarihsel bağlamda ortaya koymaktadır. İkinci seviye olan sezgi 

hermenötiği, çağın ruhunu keşfetmeye yönelmektedir. Son olarak üçüncü seviye olan ruh 

hermenötiğinde ise, eserde asıl anlatılmak istenen ana fikrin araştırılmasıdır (Öztürk, 2010: 

29). Kısaca Ast, hermenötiğin ana ögesinin özel içinde genelin varlığını bulmak ve genel 



19 
 

aracılığıyla özel olanı ihata etmektir (Tatar, 2016: 14) . Ortaya koymuş olduğu düşüncelerle 

Aydınlanma dönemi içerisinde hermenötiği en sistemli şekilde ele alan düşünürün Ast 

olduğunu söylemek mümkündür.   

Aynı zamanda yukarıda sözü edilen birkaç düşünür Aydınlanma döneminde 

hermenötik alanında önemli ilerlemeler kaydetmişlerdir. Bu kapsamda Schleiermacher’in, 

Aydınlanma döneminin önde gelen isimlerinden olan Ast’ın üretmiş olduğu eserleri 

eleştirirken modern hermenötik geleneğini ortaya koyduğunu söylemek mümkündür 

(Öztürk, 2010: 31). 

Modern hermenötiğin kurucusu olarak kabul edilen Schleiermacher sayesinde klasik 

hermenötik anlam ve önemini, modern hermenötik içinde yeniden kazanmıştır. Klasik 

hermenötik tarihi için, “tersinden okunan tarih” tanımını yapmak yanlış bir yorum 

olmayacaktır (Tatar, 2016: 9). Schleiermacher modern hermenötik anlayışı, özellikle bu 

dönemde yer alan önemli düşünürlerin (Ast ve Wolf) ortaya koymuş olduğu eserlerin 

yarattığı tartışmalar esnasında geliştirmiştir. Bu bilgi Gadamer tarafından da kabul 

edilmektedir (Gadamer, 2008: 247). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

2. MODERN HERMENÖTİĞİN FELSEFİ TEMELLERİ 

 

Tezimiz, Gadamer’in Hermenötiği’ne odaklanması sebebiyle modern dönemde 

Gadamer’e uzanan sürecin önemli düşünürlerine değinmek yerinde olacaktır. Zira hem 

Gadamer’in fikri temellerini görmek hem de bu konudaki fikirlerini ortaya koyduğumuzda 

onun farklılığını tespit etmek maksadıyla bu sürecin irdelenmesi yerinde olmaktadır. Bu 

bağlamda Schleiermacher, Dilthey ve Heidegger’ın hermenötik yorumları ele alınmış ve 

sonuçta Gadamer hermenötiğinin gelişimi ve temelleri daha iyi anlaşılmaktadır.  

2.1. Schleiermacher  

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768 - 1834), Aydınlanma eleştirileri ile tanınan 

bir Alman Reformcu teolog, filozof ve İncil bilginidir. Ayrıca çalışmaları modern 

yorumbilim alanının temelinin bir parçasını oluşturmaktadır. Hristiyan düşüncesi üzerindeki 

derin etkisi nedeniyle, genellikle "Modern Liberal Teolojinin Babası" olarak adlandırılır ve 

liberal Hıristiyanlığın erken bir lideri olarak kabul edilir. Aşağıdaki bölümlerde 

Schleiermacher’ın Hermenötik temelleri hakkında bilgiler verilmiştir. 

2.1.1. Yanlış Anlama ve Yorumlama Çeşitleri 

        Hermenötik alanında önemli faaliyetlerde bulunmuş bir diğer filozof ta 

Schleiermacher’dır. Teolojik hermenötik anlayışı, modern hermenötik anlayışa 

dönüştürdüğü için hermenötik tarihinde çığır açan bir filozof olduğunu kabul etmek yerinde 

olacaktır. Schleiermacher kendinden önceki filozoflar gibi teolog olmasına rağmen 

hermenötiğe farklı bir bakış açısı kazandırmıştır. Kendinden önceki birçok düşünürden farklı 

olarak, geliştirdiği yöntem ile sadece kutsal metinleri yorumlamamış, kutsal metinler dışında 

kalan tüm alanları da –buna konuşmak da dâhil- kapsayan farklı bir hermenötik yöntem 

kullanmıştır. Bu nedenle ona “ modern hermenötiğin başlatıcısı” unvanı verilmiş ve 

hermenötiğe farklı bir bakış açısı kazandırarak döneminde ses getirmeyi başarmıştır 

(Toprak, 2003: 39). Ayrıca o yazılı metinlerin anlaşılmasını kolaylaştırmak amacıyla us ve 

tarihi karşı karşıya getiren problemleri ortadan kaldırabilmek için, hermenötiğin bir bilim 

olarak kurulmasında ön ayak olmuştur (Bilen, 2002: 57).  



21 
 

Hermenötik yaklaşım, modern dönemde felsefi bir karakter kazanmıştır ve en temel 

kavramı dildir. Ancak bu dil bir araç değil, artık anlaşılması gereken, bizatihi bir varlıktır. 

Modern hermenötik, başlangıç itibariyle aydınlanma hareketinin genel niteliklerini 

taşımaktadır. Akılcıdır ve gelenek karşıtıdır. Ancak onu bu bağlamından Schleiermacher 

kurtarmaktadır. Schleiermacher hermenötiği dogmatik olmaktan kurtarmak üzere, rasyonel 

ve eleştirel bir genel teori kurmaya yeltenmektedir. Kant felsefesi gerek kendisi gerekse 

Dilthey için esin kaynağı olmakla birlikte, Schleiermacher akıl ve anlama kavramlarını 

Kantçı ve aydınlanmacı kullanımlarından arındırmaya çalışmaktadır (Arlı, 2009: 100- 101). 

Bu dönemde hermenötik, pozitivizm gibi belli türden bilimcilik anlayışına karşı bir 

reaksiyon olarak gelişmeye başlamaktadır. 

Metni doğru anlama sorunu olarak gören ve bilgi-varlık ilişkisi bakımından Kant 

felsefesinden etkilenen Schleiermacher, Kant’ın bilim ve metafizik ayrımı yapması gibi, 

kendisi de din ve metafizik ayrımına gitmektedir. Bu bağlamda dinî nesnel bilginin mümkün 

olabileceğini göstermek istemektedir. Ancak Kant’tan farklılaştığı nokta, anlamanın temeli 

olarak zihnin doğuştan sahip olduğu kategorileri değil, tecrübe ya da deneyim kavramını 

esas almıştır. Schleiermacher’in Kant’tan etkilendiği bir diğer nokta da eleştirel 

yaklaşımıdır. Schleiermacher din ve ahlak alanında eleştirel bir tarz geliştirerek, bu alanda 

da doğru bilgiye ulaşmak istemiştir (Arlı, 2009: 100- 101). 

Schleiermacher hermenötiğinin temelde iki boyutu bulunmaktadır. Birincisi 

romantik felsefe, ikincisi ise eleştirel felsefedir. Schleiermacher’in düşünceleri, döneminin 

romantik akımından etkilenmiştir. Dolayısıyla hermenötiği açıklarken birey olarak yazardan 

bahsetmektedir. Romantik hermenötiğe göre kesin bilgiye ulaşmak için, yorumcu, öncelikle 

metnin yazıldığı dönem ve yazarın kullandığı dil hakkında bilgi sahibi olunması 

gerekmektedir. Çünkü eserin ortaya çıktığı dönemdeki sosyolojik ortam, dönemin koşulları 

ve aynı zamanda yazarın eserini oluştururken içinde, iç dünyasında neler olup bittiğinin 

bilinmesi gerekmektedir (Toprak, 2003:109). Yani romantik hermenötik, bir yazarı 

kendisinin anladığından daha iyi anlamak olarak da ifade edilebilmektedir. 

Filozofa göre bir konuşma ya da metin, tarih içerisinde anlaşılmaya 

yabancılaşmaktadır. Bu noktada hermenötik; bir metni kesin olarak anlamaktan ziyade, o 

metni anlayanlarla ya da farklı anlama biçimleriyle hesaplaşma, onları tamamlama imkânı 

sunmaktadır. Bu imkân dâhilinde hermenötiğin; karşılaştırmalı dilbilgisi yöntemi ve 



22 
 

psikolojik-sezgisel yöntem biçiminde iki bileşeni ortaya çıkmaktadır. Birincisi, dilin sınırları 

içerisinde kalarak kullanılan kelime ve ifadeler arasında bağlar kurmaya yararken; sezgisel 

yöntem birinci yöntemden arta kalan anlaşılmazlıkları veya yanlış anlaşılmalara yol açan 

boşlukları doldurmaya çalışmaktadır (Aliy, 2011: 4). 

Schleiermacher için hermenötik bir anlama sanatını ifade etmektedir. Bir önceki 

paragrafta bahsedildiği gibi, sadece kutsal metinleri açıklamakla uğraşmamıştır. Ünlü 

düşünür Schleiermacher retorik adı verilen konuşma sanatının hermenötiğin bir parçası 

olduğunu ortaya koymuş ve bu nedenle retorik üzerine düşüncelerini geliştirmiştir. 

Böylelikle hermenötiği yavaş yavaş felsefi alanın içine çekmeye başlamıştır. Akabinde hem 

retoriğin hem de hermenötiğin dili anlaması gerektiğini öne sürerek bir bakıma hermenötiği 

herkesin ilgi alanına giren bir alan olduğunu belirtmiştir. Dolayısıyla hermenötik, “dili 

kullanma becerimiz sayesinde her an gerçekleştirdiğimiz anlama olayı açısından evrensel bir 

tanıma ulaşmaktadır” (Öztürk, 2009: 154).   

Schleirmacher’a göre özellikle kendinden önceki dönemde ele alınan kutsal metin ile 

kutsal metin ile dünyevi metin arasında bir ayrım yapılmamalıdır. Bir kutsal metnin içinde 

barındırdığı anlamın daha iyi anlaşılabilmesi için değişik bir usul izlenmesi gerektiği 

savunuluyorsa, bu farklı usul ancak yorumlama esnasında kendiliğinden ortaya çıkmalıdır. 

Bundan dolayı, kutsal metinleri farklı görüp, iyi anlamak için değişik usullere başvurmak 

demek, genel hermenötikten çıkıp, özel hermenötik yapmak anlamına gelmektedir. Bu 

düşüncenin ve daha önceki dönemlerde uygulandığını dile getirmektedir. Dolayısıyla 

Schleirmacher özel, ayrı ayrı olan hermenötiklere karşı çıkmıştır (Toprak, 2003: 39- 40 ).  

Schleirmacher öncesi dönemde anlama, yukarıda da değinildiği gibi doğal bir vetire 

olarak görülmektedir. Anlama hermenötik gelenek içerisinde ilk defa Schleirmacher 

tarafından bir sorun haline gelmiştir. Ona göre doğal olan şey anlamak değil, bir metni veya 

bir düşünceyi anlayamamaktır (Taşdelen, 2008: 84).  Buna bağlı olarak hermenötikçi anlama 

şekilleri en başından yanlış anlaşılmayla karşı karşıya kalır, doğal olan da zaten budur. 

Yanlış anlama durumu her noktada esas olduğuna göre, anlamanın gerçekleşebilmesi için 

yapılan her şey sanatsal bir nitelik barındırmalıdır. Daima yanlış anlaşılmaya meyilli 

olunması düşüncesi ve bu yanlış anlaşılma imkânının tüm alanlar için muteber oluşu 

hermenötiğin evrenselliğini göstermektedir (Sejdini, 2000: 53).  Dolayısıyla Schleirmacher 



23 
 

hermenötiğin her zaman kendisine ihtiyaç duyulan bir şey olduğunu öne sürmüştür 

(Taşdelen, 2008: 84).  

        Doğru anlamayı ilk defa sorun olarak gören Schleirmacher olmuştur. Ona göre yanlış 

anlama ya da anlayamamanın bazı temel sebepleri bulunmaktadır. Bu temel sebeple, 

anlamama olayının kısmen anlamı yakalayamamasından, kısmen de içeriğin bulanıklığından 

kaynaklanmaktadır (Taşdelen, 2008: 85). Dile getirilmemiş kapalı amacın anlamaya engel 

olacağı ve anlaşılmayı kısıtlayacağı söylenebilir. Onun için metni anlamada yaşanan zorluk, 

sadece yaşanılan dönemdeki tarih, kültür veya zaman diliminin farklı olmasından 

kaynaklanmamaktadır. Çünkü günümüzde de aynı durumun yaşandığını dile getirir. Buna 

bağlı olarak anlama ediminin ortaya çıkması için belli bir zaman dilimi geçmelidir. Eğer bir 

yerde hermenötikten bahsedilecek olursa; önemli olan ilk etapta anlayamamanın kabul 

edilmesidir ve zaten anlamanın sonradan bilim ve sanat aracılığıyla ortaya çıkacağı 

bilinmektedir (Taşdelen, 2008: 85). Schleirmacher için kişinin bir konuyu anlayabilmesini 

sağlayacak unsur dildir ve dili bilmesi gerekir. Anlamak, dilin bizzat kendisini ve dil ile 

mümkün olan yazı ve konuşmayı, dilin anlamaya gönderdiği şekilde anlamaktır (Sejdini, 

2000: 54).  

Schleirmacher anlama konusunda özel hermenötiklerin yetersiz ve eksik olduğunu 

dile getirmiştir. Ona göre özel hermenötikler bilim olarak bir şey ifade etmezler. Bir örnekle 

açıklamaya çalışırsak; teolojik hermenötik de kaideler içermeksizin yalnız teolojiye özgü bir 

anlamın ortaya çıkması sorunlu bir anlamı ifade etmektedir. Bu nedenle anlamayı, düzenli, 

sistemli ve bilimsel hale getirebilmek için, yeni bir hermenötik olan genel hermenötiğe 

ihtiyaç duymuştur (Taşdelen, 2008: 87). 

Özel hermenötik ve genel hermenötik arasında ayrım yapan Schleirmacher’a göre, 

filoloji hermenötiği, hukuk hermenötiği, teolojik hermenötik vb. gibi özel hermenötikler 

yalnızca isimlendirildikleri konuyu anlamayı sağlamaktadır. Bu konuları barındıran 

konuşmalar veya metinler sadece o konulara ait metinlerdir. Dolayısıyla kendi dışında var 

olan konuların anlaşılmasını sınırlandırır ve engellerler. Bu durumda belli başlı sorunların 

ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Ayrıca özel hermenötiklerin bilimsel bir amacı yoktur 

ve sistemli değillerdir. Genel hermenötikten bahsedecek olursak; özel hermenötiklere oranla 

daha kapsamlıdır. Özel hermenötikte olduğu gibi kendini tek bir konu ile sınırlandırmaz ve 

konuşma da dâhil olmak üzere tüm alanları kapsamaktadır. Genel hermenötik, özel 



24 
 

hermenötikten farklı bir yöntem izlemektedir. Özel hermenötik de olduğu gibi her konuya 

ait ayrı ayrı kurallarla değil, konuların hepsini içine alacak şekilde olan kurallarla tüm 

konuları ele alır. Ancak bu şekilde evrensel bir hermenötik gelenekten söz etmek 

mümkündür. Schleiermacher’ın ortaya koymuş olduğu bu yöntemi kendinden sonra gelen 

Dilthey da ele almıştır. Ancak bu yöntem Dilthey zamanında düzenli ve sistematik bir hal 

alacaktır (Taşdelen, 2008: 89). Schleiermacher dönemine kadar hermenötik anlayış, 

anlaşılması güç bir metni veya kavramları anlamak ve yorumlamak için kullanılmış, hatta 

arka planda kalmıştır. Ancak Schleiermacher da ilk defa “anlam” konusu bir problem olarak 

ortaya çıkmıştır (Öztürk, 2009: 154 ). 

Hermenötiği “anlam bilimi” olarak ortaya koymak isteyen Schleiermacher, bu 

düşüncesini temellendirmek amacıyla hermenötiği mantık ve hitabetle karşılaştırmıştır. Ona 

göre nasıl ki mantık, insan aklının ve düşüncesinin ilkelerini ortaya çıkarmak için çaba 

gösteriyorsa, hermenötik de anlamanın ilkelerine ulaşmaya çalışmaktadır. Nasıl ki hitabet 

düşüncenin doğru bir şekilde ifade edilmesi ile ilgileniyorsa, hermenötik de bu düşüncelerin 

anlaşılması ile ilgilenmektedir. Hitabetin ilkelerini belirleyen önemli bir sanat olarak 

değerlendirilebilir. Çünkü düşünce içsel bir süreçtir, sürecin ifade bulması da düşünceyi 

oluşturur. Bu da hitabetin, yani ifade etme sanatının işidir (Taşdelen,2008: 88). Mantığın işi, 

düşüncenin nasıl olacağına dair kuralların belirlemektir. Anlama ise, düşünmeden farklı bir 

gruptadır, dolayısıyla farklı bir bilimin ya da sanatın içine girer. Hermenötik de anlamayı 

ortaya çıkarma ve bunun ilkelerini tespit etme sanatıdır (Taşdelen, 2008: 88). 

           Schleiermacher hermenötiğin amacını, bir metin veya konuşma içinde yer alan 

sözcüklerin, her açıdan yeniden inşa edilmesi şeklinde tayin etmiş, buna bağlı olarak belirli 

ilkeler ortaya koymuştur. Bu kuralların yanlış anlamayı engelleyecek kurallar olduğunu da 

söylemek mümkündür. Schleiermacher için yanlış anlama normal bir durumdur. Çünkü 

yazar ile metin yorumcusunun kelime dağarcığının farklı olduğunu bilmektedir. Buna bağlı 

olarak metin yorumcusu yorumladığı metni veya herhangi bir konuşmayı doğru anlamak 

için birtakım aşamalardan geçmek zorundadır. İlk aşamada yorumcu yazarın kullanmış 

olduğu dili, kısacası yazarın hayatını tümüyle bilmelidir. Diğer bir aşamada yorumcu, 

metnin yazarının içinde bulunduğu dönemi her yönüyle kavraması gerekir. Bu aşamalar 

sonucunda metin, metin yorumcusu tarafından yazar kadar iyi anlaşılır, hatta ileriki 

zamanlarda yazardan daha iyi de anlaşılabilmektedir (Toprak, 2003: 43). 



25 
 

          Schleiermacher’ın belirtmiş olduğu bu ön aşamalar, doğrultusunda yorumcu yazarın 

düşüncesine yakın bir anlam kazanabilir. Ancak bu zamana kadar metin yorumcusunun 

metni yazardan nasıl daha iyi anlayabileceği açısından ortaya konulmuş kurallar, işe 

yaramamıştır. Bu nedenle Schleiermacher da var olan bu eksikliğin önüne geçebilmek 

amacıyla çaba göstermiş, yeni düşünceler üretmeye çalışmıştır. Yukarıda da bahsedilmiş 

olunduğu gibi Schleiermacher, yorumcunun öncelikle yazarın bilgi seviyesine ulaşması 

gerektiği tezini savunmaktadır. Bunu da yazarın kullandığı dil ve içinde yaşadığı dönemi en 

üst düzeyde bilerek ve anlayarak yapmak durumundadır. Böylelikle metin yorumcusu, 

yazarın da farkında olmadan metne yansıtmış olduğu düşünceleri ortaya çıkarır ve bu sayede 

yorumcu yazarın metnini yazardan daha iyi anlamış olur (Toprak, 2003: 43). 

Schleiermacher, anlamı yeniden üretmez, dile dair bir tahlilini yapar. Dile yönelik 

tahlil yapılırken dikkat edilmesi gereken bazı önemli noktalar bulunmaktadır. En başta ele 

alınılan metnin genel olarak anlaşılması gerekmektedir. Bu sayede metnin ana düşüncesi 

anlaşılmış olacaktır. Dolayısıyla genel anlama her bir bölümün ayrı ayrı anlaşılabilmesi için 

ortaya konulmuş olan önemli bir unsurdur. Bu aşamalar yerine getirildikten sonra ortaya 

çıkacak aşama, tahlil aşamasıdır. Çözümleme aşamasında hem psikolojik çözümleme hem 

de dilbilgisi çözümlemesi yapılmalıdır. Bu kısımdan anlaşılacağı üzere Schleiermacher, 

gramatik ve psikolojik çözümlemenin birbiri için tamamlayıcı unsurlar olduklarını 

düşünmektedir. Öncelikle çözümlenen her unsurun birbiriyle ne kadar uyumlu olup 

olunmadığına bakılır, eğer uyum yoksa çözümlemenin başına dönülerek yanlış olan kısım 

tespit edilir ve düzeltilmeye çalışılır. Burada Schleiermacher’ın metinde bulunan çok 

anlamlılığa karşı çıktığı düşüncesini ifade etmek yanlış olmayacaktır (Toprak, 2003: 44 ). 

       Sonuç olarak Schleiermacher iki önemli durumu birden ortaya koymaya çalışmıştır. 

Bunlardan ilkine göre hermenötik, yalnızca kutsal metinleri açıklamaya çalışırken ortaya 

çıkan meseleleri ortadan kaldırmak amacıyla başvurulan bir yardımcı araç olmaktan 

çıkarılır. İkinci ise, hermenötiği en umumi anlamıyla, yazılı ve sözlü olarak dile getirilmiş 

olan anlatımları anlama ve yorumlamanın ana kurallarının belirlemesini yapan ve bu 

kuralları uygulama usulleri üzerinde çalışan bir ilim olarak ortaya koymaya çalışır (Bilen, 

2002: 58). Bunun yanında Schleiermacher, hermenötik çıkışıyla tarihsel-toplumsal 

bilimlerde, nesnel bilginin türetilebileceği bir yöntem oluşturmaya çalışmış, bu çabasında 

Kant felsefesinden etkilenmiş ve Kant’ın bilim (doğa bilimleri) için yapmak istediğini 

tarihsel-toplumsal bilimlerde gerçekleştirmek istemiştir. Schleiermacher ile hermenötik, 



26 
 

bütün insan ve onun tarihine yönelmiş olan bilimlere bir temel olmuştur; bu nedenle 

tarihselcilik fikriyatına ilk yönelen o olmuştur. 

 2.1.2. Gramatik ve Psikolojik Yorumlama 

Schleiermacher hermenötiğinin iki boyutu olduğu bilinmektedir. İlk boyut romantik 

felsefedir. İkinci boyut ise, evrensel anlama ilkelerini ortaya koyan eleştirel felsefedir. 

Romantik hermenötik, okurun yazarı kendisini anladığından daha iyi anlamak şeklinde 

tanımlanabilir. Eleştirel hermenötik ise, yanlış anlama nerdeyse, hermenötik ordadır 

şeklinde açıklanabilir. Buradan da anlaşılacağı üzere Schleiermacher’da iki yorum şekli 

mevcuttur. Bunlardan biri, gramatik yorum, diğeri ise psikolojik yorumdur (Konuk- Bayram, 

2009: 102).  

Schleiermacher, bir metni okuyan ya da yorumlayan kişinin, metni ve yazarı daima 

yanlış anlama ihtimalinin bulunduğunu dile getirmiştir. Bu sebeple bir takım kurallar ortaya 

koymuş ve bu kurallar çerçevesinde hem metnin hem de yazarın doğru anlaşılabileceğini 

öne sürmüştür. Aynı zamanda yorumcunun metni yazarından daha iyi anlayabileceğini de 

düşüncesine eklemiştir. Metnin ve yazarın doğru anlaşılması için ortaya koymuş olduğu 

kurallardan ilki gramatik yorumlama, ikincisi ise psikolojik yorumlama yöntemidir.  

Schleiermacher’in gramatik yöntemi, ilk olarak, dilin, gramerin, cümle yapısının 

tarihsel yapılarını ortaya koymak zorunda olduğunda tarihseldir. Tarihsellik konusu, dilden 

başlayarak yine dil sayesinde bir metnin doğru anlaşılmasına ışık tutan gramatik yöntem için 

önemlidir. Schleiermacher bu durumla ilgili izlenebilecek iki yoldan bahsetmektedir. İlk 

izlenecek yol, sözcüklerin ayrı ayrı ele alınarak tanımlanmaya çalışılmasıdır. Tek tek 

kelimelerle ilgilenip onları tanımlamayı amaçlar. Bunu yaparken sözcüğün bir taraftan 

maddi, diğer taraftan biçimsel durumunu inceler. Tek bir sözcüğe bakılarak, öncelikle 

sözcük bulunduğu cümle içinde, daha sonra metnin tamamında incelenir. Schleiermacher’e 

göre, anlama ancak metnin en küçük biriminden başlayıp, daha geniş bağlamlar kurularak 

ortaya çıkan bir durumdur. Ancak sözcüğü metnin bağlamı içinde ele almak her zaman tam 

olarak anlamayı sağlayamayacağı için, yazarın metni kaleme alırken içinde bulunduğu 

döneme ait bilgiler ve metni yorumlayacak kitlenin de göz önüne alınması 

gerekebilmektedir. İkinci izlenecek yol ise, sözcüklerin özellikleri ortaya konulduktan sonra, 

aynı sözcüklerin cümle ve eserde yer alan anlamlarını ortaya çıkarmaya yönelik incelemedir. 



27 
 

İzlenecek bu yolda, sözcüklerin ne tür edatlarla kullanıldığı, hangi ekleri aldığı, ilkin 

cümlede daha sonra ise metin içinde bulunduğu yerin ne olduğu şeklinde ölçütlere bakılarak 

sözcüğün anlamıyla ilgili daraltmaya gidilebilir. Böylelikle daraltma ne kadar iyi olursa 

sözcüğün asıl anlamına ulaşmak da o kadar kolay olacaktır. Schleiermacher’in bu yolla 

ortaya koymak istediği, metnin nitelik, nicelik, içerik ve anlatım tarzı açısından anlaşılmasını 

sağlamaktır (Öztürk, 2009: 154- 155). 

       Gramatik yorumlama, bir konuşmayı veya metni gramere bağlı kalınarak anlamaya 

çalışmaktır. Psikolojik yorumlama ise, her bir öğede yazarın amacını sorgulamaktır 

(Toprak,2003: 44-48). Schleiermacher bu iki yorumlama yöntemini birbirinden ayırmaz, 

hatta birbirleri için tamamlayıcı unsur olduklarını dile getirir. Ona göre herhangi bir 

konuşmayı veya metni yorumlamak amacıyla kullanılan bu iki yöntem ancak birbirlerine ön 

koşul olurlar. Diğer bir ifadeyle, bir metni psikolojik olarak anlayabilmek için, o metni 

gramatik olarak da anlamak gerekir. Buna bağlı olarak bir metni gramatik olarak 

anlayabilmek için de yine psikolojik olarak anlama gerekmektedir. Dolayısıyla bu yöntemler 

birbirine muhtaç iki yöntemdir. Ancak bazen de bir metin içinde bu yöntemlerden herhangi 

biri ağır basabilmektedir (Kavlak, 2007:8).  

        Schleiermacher’a göre bir metnin veya konuşmanın anlaşılması ancak iki şekilde 

mümkün olur. Bunlardan ilki dil; ikinci ise düşüncedir. Dil, kişinin düşündüğü şeylerin 

somutlaşmış halidir. Düşünce ise, kişinin içinde bulunduğu ruh hali ve bir olaya karşı 

takınmış olduğu tutumdur. Dolayısıyla dil ve düşünce edimi Schleiermacher’da gramatik ve 

psikolojik yorumlama şeklinde görülmektedir. Buna bağlı olarak gramatik yorumlama dili 

ön planda tutarken, psikolojik yorumlama da yazarın ruh hali ve amacı ön plandadır. 

Gramatik yorumlama yazarı arka planda tutup, dili ön plana çıkarırken; bunun tam aksine 

psikolojik yorumlama da yazarın ruh hali ve iç dünyası ön plandadır. Bu nedenle her ikisi 

de sürekli bir çatışma içerisindedir.  

Özetle, gramatik yorumlama yöntemi metne bağlı olan özellikleri ortaya koymaya 

çalışırken, psikolojik yorumlama yöntemi metnin yazarının ortaya koymuş olduğu eseri 

kaleme almasında onu teşvik eden nedenleri, metnin ana düşüncesini ve konusunu hangi 

şartlara bağlı kalınarak belirlediğini, yani metnin en önemli ve asli özelliklerini ortaya 

koymaya çalışmıştır. Dolayısıyla psikolojik yorumlamanın temel amacı; yazarı metni 



28 
 

kaleme alırken etkileyen unsurların ne olduğunun ön plana çıkarılıp belirlenmesidir (Öztürk, 

2009: 155). 

Schleiermacher’a göre okuyucunun metni okurken, metne ve yazara karşı yanlış 

anlama ihtimali bulunmaktadır. Ona göre metnin yazarı bile belli kurallar çerçevesinde 

metni kaleme almadığından, yazar bile bazen kendi yazdığı metinden uzak olabilir. Yazarın 

metinden uzak kalması ve yorumcunun da yanlış anlama ihtimalinin ortadan kalkmasının 

gramatik yorumlama ve psikolojik yorumlama yöntemi ile mümkündür. Bu bağlam 

içerisinde bakıldığında Schleiermacher’ın ortaya koymuş olduğu kurallar çerçevesinde, 

“aynileşme” kavramı görülmektedir (Öztürk, 2009: 156). 

Schleiermacher’ın “aynileşme” kavramını ortaya çıkarmasının belli bir amacı vardır. 

Bu amaç, metni yazan kişi ile yorumlayan kişi arasında bulunan zamansal mesafenin 

kapatılması, yazarın belli ilkelere bağlı kalarak ortaya koymadığı, bilinçsiz olarak kaleme 

aldığı metnin, bilinçli bir seviyeye ulaştırılması için, metnin okuyucusuyla aynileşmesidir. 

Aynileşmeden kasıt kesinlikle yazarın her şeyi ile aynı olduğu anlamına gelmez. Çünkü ilk 

olarak yazar bir metni ortaya koyar, okuyucu ise Schleiermacher’ a göre metni yazarından 

daha iyi anlamaktadır. Dolayısıyla burada yeniden bir üretim söz konusudur. Bu sebeple o 

amacının, bir yazarın kendisini anladığından daha iyi anlamak olduğunu ileri sürmüştür 

(Öztürk, 2009: 156).   

Bu kapsamda, herhangi bir ürün ortaya koyan sanatçı, ortaya çıkardığı şeyin 

donanımlı yorumcusu değildir, demek mümkündür. Bir yorumcu olarak o, eserinin yalnızca 

alıcıları durumundaki kişiler üzerinde hiçbir otomatik otoriteye sahip değildir. O kendi eseri 

hakkında düşündüğü ölçüde eserinin okuyucusudur. Okuyucu olarak kendi eserine yüklediği 

anlam standart oluşturamaz (Öztürk, 2009: 156). Burada Schleiermacher metni okuyan ve 

yorumlayan şahsı ön planda tutmuş ve onu önemsemiştir. Çünkü okuyucu metni yazarından 

daha iyi anlayarak ondan üstün hale gelir. 

Sonuç olarak Schleiermacher, hermenötiği tekil kaidelerden meydana gelmiş olan bir 

alan olmaktan çıkarmış, nesnel olarak anlamanın elde edildiği bir felsefi öğreti haline 

getirmiştir. Ortaya konulan tüm metinlerin yorumunda herkes için geçerli olan bir 

hermenötik anlayışını hedeflemiş olsa da, bunu gerçekleştirmek için açıklama yapmamıştır. 



29 
 

Schleiermacher’dan sonra hermenötiği epistemolojiye doğru yönlendiren isim Dilthey 

olmuştur (Karakaya, 2015: 11).  

2.2. Dilthey 

Wilhelm Dilthey (1833-1911), GWF Hegel'in Berlin Üniversitesi'nde Felsefe 

Kürsüsü'nü elinde bulunduran bir Alman tarihçi, psikolog, sosyolog ve hermenötik 

filozoftur. Modern bir araştırma üniversitesinde çalışan bir filozof olarak Dilthey'in 

araştırma ilgi alanları bilimsel yöntem, tarihsel kanıtlar ve tarihin bir bilim olarak statüsü ile 

ilgili sorular etrafında dönmüştür. Şimdi Dilthey’ın Hermenötik temelleri hakkında daha 

ayrıntılı bir çerçeve oluşturalım. 

2.2.1. Dilthey’ın Hermenötik Temelleri  

Hermenötik kavramının gelişiminde ve 19. Yüzyıldaki anlamını kazanmasında etkili 

olan bir diğer isim ise Dilthey’dır. Kavram 19. Yüzyıla gelindiğinde, sosyal bilimler alanında 

doğa bilimlerinden farklı olarak ortaya çıkması zorunlu olan yeni bir yöntemin adı haline 

gelmiştir. Çünkü sosyal alanda insan varlığı temelinde yapılacak bir araştırma, doğa 

bilimlerinde olduğu gibi çıplak empirik bir yönelimle araştırılamaz ve mutlak yasacı bir 

mantıkla da ele alınamazdı. İnsan, iradesi olan özgür bir varlıktı, aynı zamanda insan dünyası 

ve onun inşası olan tarih de belirli yasalara indirgenemeyecek kadar değişken ve karmaşıktı. 

İnsanın kendi özgür iradesi ile inşa ettiği tarihi ve kültürü gören Dilthey’a göre insanda her 

şeyi iradeye bağlamak, dayandırmak ve her şeyi kendi kişisel özgürlüğü içinde yadsımak 

gibi bir imkân vardır ki; o sahip olduğu bu imkânla, kendisini doğadan tümden farklılaşmış 

ve başkalaşmış bir şey olarak tanımaktadır. Öyle ki o, kendisini, doğanın ortasında, kendi 

eylemlerinin oluşturduğu çerçeve içerisinde tanımaktadır. Burada insan için, kendi bilincinin 

olgusu denen şey oluşmaktadır. Böylece kendi imkânlarıyla bağımsız hareket eden bu 

manevi dünya içinde, insan kendi eylemlerine koyduğu hedeflere göre oluşan bir değer, bir 

yaşama amacı ortaya çıkmaktadır. O, bununla, bir nesnel zorunluluklar alanı olarak doğa 

alanından ayrılıp yine bu doğa ortasında oluşan bir şey olarak tarih alanına geçmektedir. 

Özgürlük, bütünlüğün sayısız noktalarında hep ışıldamaktadır. Burada doğal değişmelerin 

mekanik akışına karşıt olarak, iradeye dayalı eylemler bulunmaktadır. Bu bütün, insanın 

kendi içinde süreçleşen her şeyi, kendi emeği ve kendi anlatımlarıyla başardığı her şeyi içine 



30 
 

almaktadır. İşte beşeri bilimlerin konusu tamamen insani ya da tarihsel olan bu gerçekliktir 

(Özlem, 2000: 123, 124). 

Kaleme alınmış bir metni, yani anlamlı bölümlerden oluşturulmuş, anlamlı 

bütünlerin yorumlanması sanatına felsefi hermenötik denmiştir. Felsefi hermenötiğin ilk ve 

önemli temsilcisi olan Dilthey’ın hermenötiğe yapmış olduğu katkı yadsınamaz bir 

gerçektir. Çünkü Dilthey, hermenötiğin temel yapıtaşını oluşturan “anlama” sözcüğünü 

sosyal bilimlerinde temel taşı olduğunu dile getiren ilk önemli düşünürdür (Topakkaya, 

2007: 75).  

Hermenötik, on dokuzuncu yüzyılda Schleiermacher'in etkisiyle, genel olarak tarihin 

yorumlanmasına odaklanmış ve böylece genel bir disiplin haline gelmiştir. On dokuzuncu 

yüzyılın sonlarında Dilthey, insan bilimlerinin yöntemine zemin hazırlamak için hermenötik 

kullanmayı denemiştir. Böylece geleneksel hermenötiğin psikoloji ve sosyoloji ile temasa 

geçmesini sağlamıştır (Myers, 2004: 103). 

Felsefe tarihine bakıldığında pozitivist kesim bilimi tüm konuların en başında 

tutmuşlardır. Elde edilen bilgileri bilimle, bilimi de doğa bilimleriyle bir tutarak, doğa 

bilimlerini yüceltmişlerdir. Pozitivistler tüm bilimlerin – buna insan-toplum bilimleri de 

dâhil- doğa bilimlerini örnek almaları gerektiğini düşünmüşlerdir. İşte tam da bu noktada 

Dilthey devreye girmiştir. 

Dilthey’ın ortaya koymuş olduğu felsefede temel bir problem mevcuttur. O problem 

de yukarıda değinilmiş olan pozitivist kesimin düşünceleridir. O, felsefesini genel anlamda 

pozitivistlerin belli başlı düşüncelerine karşı çıkarak şekillendirmeye çalışmıştır. 

Pozitivistler doğa bilimlerini ön planda tutup, beşeri bilimleri doğa bilimlerinin egemen 

olduğu bir alan olarak görmüşlerdir. Dilthey tam da bu durumla ilgili bir amaç ortaya 

koymuştur. Onun asıl amacı; beşeri bilimleri doğa bilimlerinin hâkimiyetinden kurtarıp, 

beşeri bilimlerin doğa bilimlerinden daha üstün bir bilim olduğunu göstermek olmuştur. Zira 

beşeri bilimler ve doğa bilimleri incelendiğinde, iki farklı bilimden söz edildiği için, iki farklı 

yöntemden de söz edilmesi gerekmektedir. Çünkü doğa bilimleri açıklama yaparken, beşeri 

bilimler anlama işlemini gerçekleştirmektedir. Yani beşeri bilimlerin ele almış olduğu asıl 

ortam “yaşamın kendisidir” (Topakkaya, 2007: 81). Buradan da anlaşılacağı üzere beşeri 



31 
 

bilimler doğa bilimlerinin yöntemiyle açıklanamaz ve bu yöntemi örnek alarak herhangi bir 

açıklamada bulunamaz.  

        Doğa bilimlerinin üstün olmasına neden olan yegâne canlı da insan olmuştur. Ancak 

Dilthey’a göre insan kavramı doğa bilimciler tarafından hem eksik hem de olduğundan daha 

farklı bir şekilde değerlendirilerek ele alınmıştır. Doğa bilimcilerin savunduğu; insanı sadece 

akıl sahibi bir varlık olarak ele alarak onu diğer tüm özelliklerinin dışında tutulmasını 

eleştiren Dilthey bu durumu insana yapılan büyük bir haksızlık olarak değerlendirmektedir. 

Ayrıca Dilthey doğa bilimcilerin bu düşüncesini eleştirirken aklı ne yüceltmiş ne de 

küçümsemiştir. Dolayısıyla o da aklın insan için ne denli büyük bir nimet olduğunun 

farkındadır. Ancak ona göre sadece akla yoğunlaşarak insana ait diğer tüm özelliklerin 

dışarda bırakılması doğru bir düşünce değildir. Çünkü insan doğa bilimlerini aklı ve akıl 

yetisini kullanarak üstün kılmıştır. Buna bağlı olarak şöyle bir problem ortaya çıkmaktadır: 

“Mademki insan aklı ve yetenekleri ile doğa bilimlerini üstün kılmıştır, o halde insan aklı 

hangi bilime aittir?” Bu probleme verilebilecek en makul ve kesin cevap beşeri bilimler 

olduğudur. Buradan da anlaşılacağı üzere insan beşeri bilimlerin konusu olduğu için ve doğa 

bilimlerinin kesinliğine ve doğruluğuna karar verdiği için beşeri bilimler doğa bilimlerinin 

üstünde yer almaktadır. Çünkü bir şeyin ne olduğunun bilinmesi amacıyla “neden ve niçin” 

sorularının gündeme gelmesi gerekir. Böylelikle o şeyin ne olduğu anlaşılacaktır. Doğa 

bilimlerinde ise durum farklıdır ve sadece sorulan soru “nasıl” sorusudur. Bu soruları dile 

getiren beşeri bilimler olduğu için Dilthey da beşeri bilimlerin doğa bilimlerinden daha üstün 

olduğu tezini savunmuştur.  

İnsan bilimlerini yaşantı kavramından hareket eden anlam bilimleri olarak 

tanımlayan Dilthey, bu bilimlerin, yazılı metinleri önce filolojik bir anlam eleştirisinden 

geçirmek, daha sonra da sözcüklerin belli bir dönem ya da çağda söz konusu olan anlamlarını 

ortaya çıkarmak durumunda olduğunu öne sürmüştür. Çünkü belli bir dönemi ve kültürü 

anlamak için yazılı yapıtların lafzi ya da görünüşteki anlamını ortaya çıkarmak, yeterli 

olmamaktadır. Ayrıca, sözcüklerin belli bir dönem ya da çağın sahip olduğu manevi hayat 

veya kültürel boyutu altında kazandıkları anlamı da gün ışığına çıkarmak gerekmektedir. 

Dilthey’a göre, bu yapıldığı zaman ancak söz konusu anlamlar sayesinde o döneme ya da 

çağa egemen olan maneviyat kavranabilmektedir. Bu anlamları açığa çıkaracak olan yöntem 

de bir tür anlama ve yorumlama sanatı olarak, hermenötiktir (Cevizci, 2005: 829). 



32 
 

Dilthey, manevi dünya diye tanımladığı insan dünyasını anlayabilmek için, ele alınan 

dönemin ve çağın bireyselliğini göz önünde bulundurmak ve söz konusu döneme özgü 

değerlerin içine sızmak gerektiğini vurgularken, özünde insan bilimlerinin doğa 

bilimlerinden farkını da ortaya koymaktaydı. Çünkü o, yapısı itibariyle farklı olan, anlamlara 

bağlı değerlerle sarılı bir alanda doğa bilimlerinde kullanılan empirik, yasacı, evrensele 

ulaşmaya çalışan bir çabayı da anlamsız bulmaktaydı. Ona göre, anlamların içine doğan 

insan, bu anlam ve değerlerle kendi yaşantısını inşa eder. Ve değerler geçmişin mirası kadar 

çağın anlamlarını taşıyarak biçim kazanan, hem geçmişi hem de bugünü içine alan döneme 

ve kültüre özgü bireysel bütünlüklerdir. Ve en önemlisi değerler, insan dünyasının olumsal 

ve akışkan yapısı dolayısıyla devingen bir biçimde şekillenmekteydi. Dolayısıyla devinim 

içinde manevi bir bütünlük arz eden sosyal alan, doğa bilimlerinden her yönüyle farklıdır ve 

açıklanmayı değil anlaşılmayı gerektiren bir alan olarak ön plana çıkmaktadır (Cevizci, 

2005: 829). 

Dilthey’a göre doğa bilimleri, mekanik işleyişe dayalı doğal nesneleri konu 

edinirken, beşeri bilimler, insanın bilinçli edimlerinin ürünü olan manevi dünyayı nesne 

edinmektedir. Burada bu dünyaların ayırt edici özelliklerine odaklanılması gerekmektedir. 

Doğal dünya, insanın edimlerinden bağımsız kendi başına bir varoluşa sahip ve doğa yasaları 

tarafından zorunlu olarak belirlenen nesneler dünyasıdır. Manevi dünya ise, insanlığın 

kültürel mirasının ürünü olarak görülmektedir Özbilince sahip olma olanağını taşıyan insan, 

bu bilinçle istencin egemenliğini, eylemlerinin sorumluluğunu, her şeyi düşünmeye bağlama 

ve kendi kişisel özgürlüğüyle her şeyi reddetme gibi bir ihtimalin olduğunu bulmaktadır. 

Kendisini doğadan ayıran bu olanağın etkinleşmesiyle insan, değerler ve amaçlar 

dünyasının, yani tarihin var olmasını sağlamaktadır. Bu, doğal zorunluluğu reddeden ve 

özgürlüğe gerçeklik kazandıran bir dünyadır. Çünkü bu dünyada, istence dayalı edimler ve 

bireylerin deneyimleriyle yaratılan olgular, kısacası insanın emek ve çabalarının ürünü olan 

şeyler bulunmaktadır. İşte, beşeri bilimlerin içeriğini, bu tür edim ve eylemlerce oluşturulan 

toplumsal/tarihsel gerçeklik teşkil etmektedir (Adugit, 2015:3). 

Dilthey’a göre manevi dünya, bir olgu dünyası bir empirik gerçeklik alanı değil, bir 

anlam dünyasıdır. Manevi dünya, yaşanılan, benimsenen, kabullenilen, ilke, değer, kural, 

norm ide gibi manevi öğeler ışığında görülebilecek olan insani toplumsal etkinliklerin 

dünyasıdır ki, bu dünya bir doğal olgu gibi açıklanmayı değil, öncelikle anlaşılmayı 

bekleyen bir dünyadır. Çünkü bu ilke, değer, norm, kural, ide, tasarım v.b türünden şeylerin 



33 
 

doğada karşılığı bulunmamaktadır. Manevi yaşam bu yüzden doğa bilimsel açıklamanın 

değil, anlamanın konusudur. Böylece Dilthey, beşeri bilimler için ana yöntem olarak 

hermenötiği önermiş olmaktadır (Özlem, 2021: 139, 141). 

Dilthey, bu vurgusuyla öncelikle insanı tarihi ve kültürü oluşturan, iradesi olan bir 

varlık olarak doğa alanından ayırma yoluna gider. İnsanın yarattığı bu alan ona göre, 

kaçınılmaz olarak insanın iradi ve kültürel bir varlık olması dolayısıyla dönemsel bir çerçeve 

içerisinde yeni anlamlarla tekrar tekrar inşa edilir ki; kültür, yani “yaşantı” olarak 

adlandırdığı da bu alandır. Ona göre toplumsal dünyada doğa bilimlerinin açıklama ve 

empirik bilgisi elde etme yönteminden farklı olarak anlama önemlidir. Çünkü her dönemin 

ve her toplumun yaşantısı diğerine göre farklı anlamlandırmalarla örülüdür. Ve söz konusu 

anlamın içine sızmadan da ele alınan dönem veya çağa ilişkin araştırma yapılamamaktadır. 

Bilindiği gibi bir konu hakkında açıklama yapabilmek için öncelikle o konunun 

anlaşılması gerekmektedir. Bu nedenle doğa bilimleri beşeri bilimlere bağımlıdır. Dilthey 

bu noktada doğa bilimlerinin üstünlüğüne darbe vurmak istemiştir. Bu konuda bir şeye 

açıklık getirmek yerinde olacaktır. Dilthey her ne kadar beşeri bilimleri doğa bilimlerinin 

egemenliği altından çıkarmak istemiş ve beşeri bilimlerin doğa bilimlerinin yöntemi ile ele 

alınmasına karşı çıkmış olsa da; o hiçbir şekilde doğa bilimlerine ait yönteme karşı değildir. 

Yani onun için beşeri bilimlerin yöntemi kendine, doğa bilimlerinin yöntemi de kendinedir. 

Hiçbir yöntem kendisi dışında yer alan farklı bir alan için kullanılmamalıdır.  

Dilthey’ın beşeri bilimleri doğa bilimlerinin hâkimiyetinden kurtarmak istediğine 

daha önce değinilmişti. Beşeri bilimlerin bağımsızlığına sahip olmasını sağlayan ve onu 

bağımsızlaştıran ilk isim Alman Tarih Okulu olmuştur (Kavlak, 2007: 14). Dilthey’ a göre 

Alman Tarih Okulu beşeri bilimlerin bağımsız olmasını sağlamış olsa da bu okulun belli 

başlı eksikliklerinin olduğunu dile getirmiştir. “Bu tarihçi okul, bugüne kadar kendi teorik 

yapısının gelişimine olduğu kadar yaşamaya nüfuz etmesini de bazen önlemiş olması 

gereken kendi içindeki engelleri kıramamıştır. Bu okulun inceleme ve tarihsel görüngeleri 

değerlendirme tarzı, bilinçle bağlantılı olgu ve olayların çözümlenmesi bakımından eksiktir” 

(Kavlak, 2007: 14). Tüm olay ve olguların en belirgin özelliği şuura bağlılık olduğundan, bu 

olay ve olgular insani özellikler olan isteme, arzulama ve amaç şeklinde kendini 

göstermektedir. İşte tam da bu nokta beşeri bilimleri doğa bilimlerinden ayıran yöndür. 



34 
 

Dilthey için de Alman Tarih Okulu’nun en büyük eksikliği bu ince ayrımı görememiş 

olmalarından kaynaklanmaktadır (Kavlak; 2007:14).  

Böylelikle Dilthey Alman Tarih Okulu’nun beşeri bilimlerin bağımsızlıklarını ilan 

etmede yetersiz ve eksik olduklarını dile getirmiştir (Kavlak, 2007: 14). Dilthey’ın asıl 

düşüncesini anlamak için onun neden doğa bilimlerini beşeri bilimlerden ayırmak ve asıl 

üstün olanın neden beşeri bilimler olduğunu incelemek gerekecektir. Ona göre beşeri 

bilimler doğa bilimlerinin egemenliği altında ezilmiştir. Bu ezilme de beşeri bilimlerin 

anlaşılmasını engellemiş veyahut yanlış anlaşılmasına neden olmuştur. Bilindiği üzere beşeri 

bilimler toplum ve yaşam hakkında birçok öğeyi içinde bulundurmaktadır. İşte doğa 

bilimleri beşeri bilimleri engelleyerek, beşeri bilimlerin kendi amacından çıkarak başka 

yollara sapmasına sebep olmuştur. Dolayısıyla beşeri bilimlerin yaşamla ilgili ana dayanak 

noktasına ihtiyacı vardır. Çünkü beşeri bilimlerin görevi anlamadır, doğa bilimleri gibi 

açıklama görevini üstlenmez (Kavlak, 2007: 16).  

Dilthey bilimi ise şöyle tasvir etmiştir: “Bilim kavramı içinde yer alan şeyler genel 

olarak iki alt bölüme ayrılır. Diğeri için daha genel bir ad bulunmamasına rağmen birincisi 

doğa bilimleri olarak adlandırılır. Ben bu ikinci kısma, bu kısma yönelen düşünürleri takip 

ederek beşeri bilimler adını veriyorum” (Kavlak, 2007: 16). Dilthey bu adlandırmayı 

yaparak bilimleri yöneldikleri nesnelere göre adlandırmıştır. Buradan da anlaşıldığı gibi 

beşeri bilimler doğa biliminin dışında kalan diğer bilimleri nesnesine göndermede 

bulunmaktadır. Beşeri bilimleri daraltarak ona kültür bilimi, toplum bilimi, sosyal bilim gibi 

birçok adlandırma yapılmıştır. Fakat Dilthey buna karşı çıkmış ve bu alanların dar olduğunu 

beşeri bilimlerin ise bu alanları kapsadığını ifade etmiştir. İşte Dilthey, ortaya koymuş 

olduğu bu adlandırma ile doğa bilimlerinin dışında olan bilimlerin nesnesini belirleyen 

beşeri bilimlerle doğa bilimleri arasında ayrım yapmıştır (Kavlak, 2007: 17). 

2.2.2. Yaşantı, İfade ve Anlama Bağlamında Hermenötik  

Dilthey doğa bilimleri ve beşeri bilimler arasında ayrım yaparken iki önemli kavram 

olan “iç deney” ve “duyusal deney” kavramlarını dile getirmiştir. Bununla birlikte kendinden 

önceki düşünürlerin de doğa bilimleri ve beşeri bilimler ayrımı yapmak istediklerini 

belirtmiş, ancak onların doğa bilimlerinin nesne ayrımını göz ardı ettikleri için başarıya 

ulaşamadıklarını söylemiştir. Beşeri bilimler iç deneye dayanırken, doğa bilimleri duyusal 



35 
 

deneye dayanmaktadır. İç deneyden kasıt bir yaşantı durumundan bahsetmektir. 

Düşüncesinde yaşantıyı öncelik olarak gören ve yaşantıyı anlayabilmek için başlangıç 

noktasını insan olarak belirleyen Dilthey, insanın diğer insanlarla beraber yaşamasının 

anlama ile ilişkili olduğunu savunmuştur. Her ne kadar insan tekil bir varlık olarak ele 

alınmış olsa da diğer insanlarla beraber yaşar ve her insan birbirine yaşantı içinde muhtaçtır. 

Dolayısıyla bir insanı tanımak için, içinde bulunduğu ortamı göz önünde bulundurmakla 

olanaklıdır (Vanleene, 2017, 158).  Dolayısıyla Dilthey’a göre beşeri dünya doğa 

bilimlerinden oldukça farklıdır. Beşeri bilimler mekanik olan kâinat dışında bize bilgi verir. 

Fakat doğa bilimlerinin böyle bir amacı bulunmamaktadır. O tam aksine mekanik evren 

hakkında ulaşılabilecek bilgileri vermekle yükümlüdür. Dolayısıyla bu mekanik evren insan 

aklını sınırlandırır. Çünkü insan hayatı sadece mekanik evrenle sınırlandırılamaz. İçinde 

bulunduğu dünya da farklı bir dünya söz konusudur. Dolayısıyla bu farklı dünya içinde 

beşeri bilimleri de barındırır ve mekanik evren dışında bilgi edinmeyi sağlamaktadır 

(Kavlak, 2007: 18).  

Beşeri bilimler Dilthey’ın hermenötik anlayışında önemli bir yer teşkil etmektedir. 

Beşeri bilimler alanına giren insan konusunu anlamak için düşüncesinde “ifade” kavramına 

yer vermiştir (Öztürk, 2010: 42). Yaşanılan bir olayın anlaşılabilir hale gelmesi için ifade 

edilmesi gerekmektedir. Bu bakımdan “anlama” ve “ ifade” kavramları birbirini tamamlayan 

unsurlardır. Anlamın gerçekleşmesi için gerçekleştirilen ifade tek bir yolla yapılmaz. Bu 

ifade sadece konuşarak değil, aynı zamanda kendini, ifade eden kişinin jest ve mimiklerinde 

de göstermektedir. Dolayısıyla birçok ifade ediş tarzı olduğundan söz edilebilir. Fakat 

manevi yaşamın en temel özelliği;  kaç çeşit olursa olsun onun kendisini ifade etme yolunu 

bulabilmesidir (Özlem, 1998: 76.). Görüldüğü gibi Dilthey temel düşüncesini ifade, anlam 

ve yaşantı kavramları üzerine kurgulamıştır (Toprak, 2003: 61–62). 

           “İfade” kavramının Dilthey’ın düşüncesinde önemli bir yer ettiğine daha önce de 

değinmiştik. Onun düşüncesinde insanın kendini anlayabilmesi için ifade kavramının önemi 

oldukça büyüktür (Öztürk, 2010: 42). Bir insanın kendi iç dünyasını, yaşantısını, psikolojik 

durumunu anlayabilmesi için bunu nasıl ifade ettiğine bakması gerekir. Ancak ifade ettiği 

takdirde iç derinliğini anlamak mümkündür. İfade ettiğini anlamamış bir insanın kendini bile 

anlaması mümkün değildir ve anlamayı da engellemektedir. Bu ifade ediş biçimleri, jestler, 

mimikler sadece kendimizi anlamak için geçerli olan bir kural değildir. Birey ancak 

karşındakini de bu şekilde anlayabilir. Çünkü bir kişinin iç dünyasını anlayabilmek için 



36 
 

ancak onun sergilemiş olduğu davranışlara, eylemlere, jest ve mimiklere bakmak 

gerekmektedir. Bireyin karşısındakini ancak bu şekilde daha doğru anlamak mümkündür 

(Öztürk, 2010: 42).  

Bir kimsenin karşısındaki kişinin yapıp ettiklerinin ifade olduğunu anlaması, ifadenin 

arka planındaki anlamı anlayabilmesi için öncelik arz etmektedir. Bu durum gerçekleşmediği 

takdirde yani idrak edilen işaretin bir ifade olduğu anlaşılmadığı takdirde, anlamanın 

gerçekleşmiş olması mümkün değildir. Aynı zamanda bir işaretin ifade olarak anlaşılmasının 

yanında, ifadenin ne anlama geldiğini de saptamak gerekmektedir. Buna bağlı olarak bir 

kimsenin “ kaleme alınan cümleleri anladım, ancak cümlelerin hangi sebeple yazıldığını 

anlamadım.” şeklinde bir açıklamada bulunması o kişinin ifadeyi anlamadığını 

göstermektedir. Dolayısıyla içeriği anlaşılmamış ifadelerle anlama gerçekleşmez (Vanleene, 

2017: 160). 

Dilthey algılanmış olan işaretin ifade olup olmayacağının anlaşılması için iki temel 

koşul ön plana sürmüştür. Bunlardan ilki, insana özgü temel bilgilerin bilinmesi, ikincisi ise; 

ortak bir kültürel alan sahibi olmaktır. İlk koşulun gerçekleşebilmesi için öncelikle insanın 

kendisinden hareket etmesi gerekmektedir. Buna bağlı olarak insan ancak sahip olduğu 

deneyimlerden ve kendi dışında yer alan dünyayla kurmuş olduğu bağdan yola çıkarak bir 

işaretin ifade olduğunu anımsayabilecektir. Dolayısıyla ifade ile var olan ilişki de insanın 

kendi deneyimlerinden başladığını dile getirmek, aslında insanın içinde yaşamış olduğu 

kültürel alanın göstergesidir. Bu kültürel alan Dilthey’ da kendini “ortak mana/ruh” olarak 

açığa çıkarmıştır. Dilthey’ın bu toplumsal öz/cevher olarak adlandırdığı şey günümüzde 

kendini kültür olarak göstermektedir. İnsanoğlunun mimikleri, yüz ifadelerini, dile getirilen 

sözcük ve cümleleri öğrenmesi nesnel tin ile gerçekleşmektedir. Bir işaretin ifade olduğunun 

anlaşılabilmesi için gerekli olan ortak yaşam alanı, insanın o kültür hakkında bilgi sahibi 

olmasını gerektirmektedir. Ancak anlama olayının olması için insan doğasını ve insanın 

içinde bulunduğu kültürü tanımanın önemli olduğunu savunan Dilthey’ın savunmuş olduğu 

bu düşüncede karşımıza önemli bir sorun çıkmaktadır. İfadeyi anlamak için nesnel tin 

hakkında bilgi sahibi olunması gerekirken, nesnel tini tanımanın da ancak ifadeleri 

anlamakla mümkün olduğunu gösteren bu sorun, bir döngüsellik sorunudur (Vanlee, 2017: 

160- 161). Dolayısıyla anlamanın gerçekleşmesini zorlaştırmaktadır.  



37 
 

Dilthey’a göre bir insan hiçbir zaman herhangi bir şeyi tam olarak anlayamaz 

(Öztürk, 2010: 42). Çünkü bu durum bilindiği üzere insanın doğasına aykırı olan bir 

durumdur. O ifade ediş tarzıyla ilgili belli derecelendirmeler yapmıştır. Bu derecelendirmede 

en üst kısımda olan yazılı metinlerdir. Yazılı metinler jest, mimik, eylem gibi daha birçok 

ifade ediliş tarzından daha nesneldir (Öztürk,2010: 43).   

Ona göre, yazılı metinler diğer ifade ediş biçimleri gibi geçici materyaller değillerdir. 

Jest, mimik gibi unsurlar değişebilir fakat yazılı metin daha kalıcıdır ve okunup 

yorumlanmak için ona tekrar geri dönüş yapılabilir. Dilthey her ne kadar derecelendirme 

sırasında yazılı metinleri nesnellik açısından en üst basamağa koymuş olsa da, yazılı 

metinlerinde her kişi tarafından aynı şekilde anlaşılamayacağını kabul etmiştir 

(Öztürk,2010: 43). Ama Dilthey için anlama bir “yaratma süreci” olarak nitelendirilebilir. 

Çünkü ona göre yazılı metni yorumlayan bir kimse yazarın yaşadığı dönemi iyice 

içselleştirip, okuyucusunu anlayıp anlamı yeniden yaratabilir (Öztürk,2010: 43). Hatta metni 

yazarından daha iyi anlar. Dilthey’da yorumcunun görevi önemli ve asli bir görevdir. Ayrıca 

yapabileceğinden daha fazla şeyler yapmalıdır. Yorumcu öncelikle kendisini yazarın yerine 

koyar ve yazarın yaşamış olduğu dönemin özelliklerini içselleştirir. Daha sonra bu yazılı 

metni hangi tarihsel dönem içinde yazdığına bakmak için incelemeler yapar. Bu da 

yorumcunun yazardan daha fazla bilgili olmasını sağlayacak, dolayısıyla anlama yeniden 

yaratılacaktır (Öztürk, 2010: 43). Aynı zamanda eserin hangi dönemde ne şartlar içinde 

yazılmış olduğu da bize dönemin özelliklerini verdiği için biricik ve özeldir. Dönemin 

özelliklerini yansıtan bir sanat eseridir. Buradan da anlaşılabileceği gibi Dilthey okuyucuyu 

her zaman bir deha olarak görmektedir (Öztürk, 2010: 44). 

      Düşüncesinde merkeze aldığı anlama kavramının mühim olmasının sebebi dört farklı 

temel özelliğe sahip olmasından kaynaklanmaktadır. Bunlar (Vanleene, 2017: 158): 

- Anlamanın ilk olarak yaşamın içinde yer alan bir süreç olması, 

- İnsanın sahip olduğu temel bilgilerin menşeini oluşturması, 

- Anlama kavramının yerine farklı bir kavramın kullanılamaması yani anlama 

sözcüğünün biricik olması, 

- Bunların içinde daha fazla önem arz eden bir başka özellik ise; anlamanın insanla ilgili 

yapılan tüm çalışmalara ait yöntemin özüyle ilgili ve vazgeçilmez bir parçası 

olmasından kaynaklanmaktadır. 

Dilthey’a göre anlam, hangi ifade tarzına tabi olursa olsun nesneldir (Öztürk, 2010: 

44). Ona göre bir tarihçi de objektif bir tavır sergileyebilir ve nesnel bir tutum içerisinde 



38 
 

olabilir. Ona göre doğa bilimcileri insanları tarihten soyutlamıştır, bu duruma Dilthey karşı 

çıkmış, böyle bir varlığın söz konusu olamayacağını dile getirmişti. Çünkü insan doğası 

gereği, geçmişine, şimdisine ve geleceğine muhtaç bir varlıktır. Kendini ancak bu şekilde 

anlatıp ifade edebilir. Dolayısıyla Dilthey için her şeyden önce, özne tarihseldir ve tarihsellik 

bütün felsefî düşünmenin başlıca medyumu olmalıdır (Öztürk, 2010: 44).  

Bu bağlamda Dilthey, doğa bilimlerinin ortaya koymuş olduğu tarih dışında olan 

özneyi kabul etmemiş, kendi oluşturmuş olduğu tarihsel olan öznenin denesnel olduğunu 

öne sürerek bir bakıma doğa bilimcilerin yaptığı şeyi insanın yaşadığı dünyada farklı bir 

tarzda gerçekleştirmek istemiştir (Öztürk, 2010: 45). Dilthey ortaya koymuş olduğu önemli 

düşünceleriyle pek çok filozofa yol gösterici olmuştur.   

Sonuç olarak ifade etmek gerekirse, hermenötik Schleiermacher tarafından tüm 

disiplinleri kapsayan geniş bir yorum kuralı olarak etkisini gösterirken, Dilthey tarafından 

ise doğa bilimlerinin karşısında beşeri bilim olarak ortaya konmuştur. Diğer bir ifadeyle 

hermenötik Schleiermacher tarafından bir anlama öğretisi şeklinde ifade edilmiş, Dilthey ise 

Schleiermacher’dan farklı olarak hermenötiği, doğa bilimlerinden üstün olan beşerî 

bilimlerin yöntemi olarak ortaya koymuştur (Topakkaya, 2007: 90). Dilthey’ın tarihsellik 

kavramından etkilenen Heidegger ise bu kavramı “insani varoluşun kökten zamanlılığı” 

olarak tanımlamış ve kendi kurduğu varoluşçu hermenötiğin merkezi kavramı olarak 

belirlemiştir. Yani Dilthey hermenötiği tin bilimlerinin metodolojisi olarak ortaya 

koymuşken, Heidegger’de bu durum varlığın (Dasein) varolma tarzı olarak ele alınmıştır. 

Bu kapsamda Heidegger’in insanın varolma tarzı olarak ortaya koyduğu hermenötiğin ana 

hatlarını belirlemek yerinde olacaktır. 

2.3. Heidegger 

Martin Heidegger (1889 - 1976), 20. yüzyılın en önemli Alman filozoflarından birisi 

olarak kabul edilmektedir. Heidegger, en çok fenomenoloji, yorumbilim ve varoluşçuluğa 

yaptığı katkılarla tanınmaktadır. Gadamer üzerindeki tesiri düşünüldüğünde, filozofun 

hermenötiğe katkıları da önemlidir. O sebeple Heidegger’in hermenötiğine değinmek 

gereklidir. Bu bağlamda onun ontolojik hermenötik ve varlık konusuna yaklaşımları 

irdelenmelidir. 



39 
 

2.3.1. Ontolojik Hermenötik 

Heidegger’in anlama ve yorumlama ile ilgili izlediği yol Dilthey’ın izlediği yoldan 

farklı bir yöne gitmektedir. Dilthey tarihsel ve toplumsal alanı ifade etmeye çalışırken 

anlamayı epistemolojik açıdan değerlendirmiştir. Heidegger ise aynı alanda anlamayı 

ontolojik açıdan değerlendirmektedir. Dasein, Heidegger’in ontolojisinin şekillenmesinde 

büyük etkiye sahiptir. Dasein dünyada bir varlık olarak insana işaret etmektedir. Heidegger 

Dasein’in tarihselliğinin geçiciliğin temeli üzerinde geçiciliğin geçicileştirilmesine bağlı 

olduğunu iddia etmektedir. Dasein ne kadar olgusal olarak var olursa o kadar dünyadaki 

olanlarla karşılaşmaktadır. Dünya’da varlık tarihle varoluş içinde mevcuttur ve her zaman 

dünya tarihine katılmış şekilde mevcut olmaya devam etmektedir (Heidegger, 1962: 440). 

Heidegger tarihin tarih bilimsel açıklığının başarılıp başarılmamasının ontolojik yapısının 

Dasein’in tarihselliğinden kaynaklanmaya devam edeceğini belirtmiştir. Yani tarih biliminin 

varoluşsal kaynağının Dasein’in tarihselliği olduğu kabul edilmektedir (Heidegger, 1962: 

444). Heidegger’in Dasein’ı kaygı ile bağlantılı olarak ele aldığı görülmektedir. Bunun 

nedeni varlığın temel karakterinin kaygı duymak olmasıdır. 

 Heidegger, kaygı duyan varlık olarak tanımladığı Dasein’in, her zaman kendini 

varlık olarak ortaya koymaya devam edeceğini düşünmektedir. Kaygı nedeniyle Dasein 

Dünya içinde varlık olarak kabul edilmektedir. Dasein, kavramsal ve düşünsel değil, 

varoluşsal bir ruh halini ifade etmektedir. Dünya’da kaygı duyan varlık olarak ifade edilen 

Dasein, kendi ruh halini duyan ve anlayan bir yapıya sahiptir (Çüçen, 2003: 42). Dasein 

anladıkça kendisini kendi imkânlarına yöneltmektedir. Dasein, imkânlara doğru varlık 

olarak anlayış ve kavrayışını geliştirmektedir. Dasein’in kendini anlaması aslında kendini 

yorumlaması ile aynıdır. Yani yorumlama anlamaya dayanmaktadır. Yorum anlaşılan şeyin 

kabul edilmesi anlamına gelmemektedir, aksine, anlamada kullanılan imkânların 

geliştirilmesi anlamını taşımaktadır. Bir şeyi varlık olarak görerek anlamak Dasein'ın el 

altındaki nesnelerin ne için oldukları yorumlamasına dayanmaktadır. Dasein, önsel olarak 

anlayan ve yorumlayan olarak görülmektedir. Bir şeyi varlık olarak yorumlamak için 

Dasein'ın elde hazır nesnelere ön sahip olması, bunları öngörmesi ve ön kavrayışına ihtiyaç 

duyulmaktadır. Dasein'in özelliklerinden olan, sahip olma, görme ve kavrama Dasein'ın 

temel varoluşsal yapısını oluşturmaktadır (Heidegger, 2002: 315). 



40 
 

 Heidegger'e göre, bir şeyin varlık olarak yorumlanması, ön anlama, ön görme ve ön 

kavrama temelinde şekillenmektedir. Yorum mevcut bir şeyin ön varsayım yapılmadan 

kavranışı şeklinde görülmemektedir. Dünya üzerindeki her anlaşılmada varlık da 

anlaşılmaktadır. Bunun tam tersi bir durum da söz konusu olmaktadır. Ayrıca bütün 

yorumlar, bir ön yapı içerisinde gerçekleşmektedir. Anlamayı sağlayacak olan her yorumun, 

yorumlanması gereken şeyi önceden anlamış olması gerekmektedir. Yorumlamanın 

temelinde üç önsel yapı bulunmaktadır. Bu önsel yapılar varlığın anlamı sorusunun 

yorumlanması ile uyumludur. Bu önsel yapılar aşağıda sıralanmıştır (Çüçen, 2003: 43): 

- Önsel olarak sahip olma, Varlığın anlamı hakkında soru sorulmasını kapsamaktadır.  

- Varlığın anlamını Dasein'ın analitik seviyesine indirgemek, yorumlamanın öngörmesini 

kapsamaktadır.  

- Dasein'ın Varlığın anlamını zamansallık bağlamında inceleyip yorumlaması ise, ön 

kavramlaştırmayı kapsamaktadır.  

 Yorumlamanın önsel üçleme yapısı nedeniyle bir tür hermenötik daire sorunu ortaya 

çıkmaktadır. Hermenötik daire kavramı önceden anlamayı kapsamaktadır. Bütün 

yorumlamalar dairesel olarak kabul edilmektedir. Yani başlangıç noktasına geri 

dönülmektedir. Yorumlamada esas amacın dairesinin dışına çıkmak değil, daire içerisinde 

doğru bir şekilde kalmak olduğu belirtilmektedir (Çüçen, 2003: 44). 

 Heidegger bu anlama döngüsünün, içinde herhangi bir bilginin rastgele işleyebileceği 

bir döngü olmadığını savunmaktadır. Heidegger, Dasein'ın kendisinin ontolojik ön yapısının 

ifadesi olduğunu belirtmektedir. Bu döngünün kısır bir döngü haline gelmemesi 

gerekmektedir. Bilginin pozitif imkânlılığı burada gizlenmektedir. Ontolojik anlamıyla 

uyum içerisinde olduğundan anlama, Dasein'ın kendi varlık potansiyelini kapsamaktadır. 

Ayrıca tarihsel bilginin ön kabulleri ilke olarak, en kesin bilimlerde savunulan kesinlik 

fikrinin ötesine geçmektedir. Anlama döngüsü, anlamın yapısına bağlı olmaktadır. Bu 

kavram, yoruma dayalı anlamada Dasein'ın ontolojik oluşumunu tamamen kaplamıştır 

(Heidegger, 2002: 317). 

 Diğer taraftan döngünün dışı olmadığında, anlama kendisini, yorumdan ayrı bir 

zihinsel işlem olarak görmemektedir. Anlamanın özellikle kendisi her zaman yorumda 

gerçekleşmektedir. Ayrıca sonradan ikinci bir yorum işleminde tekrar kullanılan ayrı bir ön 

işlem olarak görülmemektedir. Anlama fonksiyonunu, somut biçimde, sadece yorum olarak 

dile getirmektedir. Dolayısıyla yorumda anlama farklı bir şey halini almamakta, tam tersine 



41 
 

kendisi olmaktadır. Yorum, anlamanın aydınlattığı imkânlar içerisindeki somut faaliyet 

olarak görülmektedir. Yani potansiyel olarak anlaşılan anlaşılabilirlik kavramı, belirli bir 

yorum faaliyetinin anlamlı hale geldiği alanları sağlamaktadır (Hoy, 2002: 268). 

 Hoy, geleneksel bağlamda, hermenötik döngü paradigmasını bir metnin okunuşu 

olarak görmektedir. Bu görüşe göre parçalar bütün anlaşılmadan, bütün de parçalar 

anlaşılmadan yorumlanamamaktadır. Heidegger'in derin ve insani varoluşun temel bir 

özelliği olarak gördüğü hermenötik döngü anlayışı bilgi ile anlama ilişkisinde ne bir karşıtlık 

ne de bir bağlantısızlık olduğunu göstermektedir. Tam tersine bu ilişkinin bilgiye ulaşma 

fonksiyonunun, daha genel insani anlama kavramının alt türü durumunda olduğunu 

belirtmektedir. Burada anlama ile kastedilen şey, sadece diğer kavrayış formları içerisinde 

bir form olarak görülmemektedir. Aynı zamanda dünyada yaşamak ve dünya ile başa çıkmak 

için sahip olunan en temel yeti olarak kabul edilmektedir. Projeler ve ihtiyaçlar değiştikçe, 

yorumlar da değişmektedir. Fakat Heidegger, yorumların hepsinin, dünya tarafından içlerine 

işleyen bir ön anlamayı varsaydığını ileri sürmektedir. Bu sebeple yorumlardaki değişim, 

dünyanın tarafından yüklenen çeşitli taleplerle başa çıkma kapasitemizi gösterdiği için, 

mecburi olarak anlamadan yoksun olmanın bir göstergesi olarak kabul edilmemektedir. 

Dolayısıyla, Heidegger ön anlamayı, çeşitli dünyada varoluş ve dünyayı anlama tutumlarının 

içine işleyen anlama olarak tanımlamaktadır (Hoy, 2002: 253). 

 Heidegger’in anlama ve yorum tanımı, özne ve nesne ikileminden önce 

bulunabilecek bir yere koyulmuştur. Heidegger, varlıkların, anlama ve yorumlama 

aracılığıyla nasıl gün yüzüne çıktığını incelemektedir. Yani Heidegger kendisi anlamanın 

ontolojik yapısı olarak isimlendirilen olguyu tartışmaktadır. Dolayısıyla bir anlama teorisi 

olan hermenötik, bir ontolojik açılım teorisi olarak da görülmektedir. Esasen, insan 

varlığının ontolojik bir açılım teorisi olması sebebiyle Heidegger, hermenötiğe ait olan 

problemi insan varlığından ayrı değerlendirmemize izin vermemektedir. Tüm bunlardan 

anlaşılacağı üzere Heidegger tarafından hermenötik, insan dünyasında anlamanın nasıl 

görüldüğüne ilişkin köklü bir teori olarak görülmektedir (Reiners, 2012: 3). 

2.3.2. Varlık Bahsi ve Dasein 

Heidegger varlığın tanımına atıf yaparak, varlığın anlamının üstünün örtülmesini 

varlığın krizi olarak görmektedir. Heidegger bu kapsamda Dassein’i vurgulamaktadır. 



42 
 

Dasein, "orada olmak (dasein)" veya "mevcudiyet (gegenwart)" anlamına gelen Almanca bir 

kelimedir. Martin Heidegger'in varoluşsal felsefesinde temel bir kavramdır. Heidegger, 

insana özgü varlık deneyimine atıfta bulunmak için Dasein ifadesini kullanır. Dasein, kişi 

olma, ölümlülük ve diğer insanlarla ilişki içinde yaşamanın ikilemi veya paradoksu gibi 

sorunların farkında olan ve yüzleşmesi gereken bir varlık biçimidir. Bu bölümde 

Heidegger’in varlık bahsi ve Dasein yorumlaması incelenmiştir. 

Heidegger metafizik düşünce geleneğinin insan düşünen varlıktır şeklindeki 

belirlemesine karşı çıkmaktadır. Çünkü bu belirleme varlığı dışarıda tutuğu için düşünmeyi, 

düşünmeyi dışarıda tutuğu için de insanı yanlış tanımlamaktadır. Bu durum metafizik 

düşünmenin, düşünme ile varlık kavramlarını esas anlamlarından ve birbirleri ile olan 

bağlantısından koparmasına neden olmaktadır. Metafizik felsefenin Batı tarihi boyunca bu 

olgular, öz ve gerçeklik ayrımı açısından tartışıldığı için varlığın esas anlamına 

odaklanılmamıştır. Heidegger, bu farkı ortadan kaldırmak için ontoloji tarihi içerisinde bu 

meselenin başlangıcına gitmiş ve bu kavramları “varlığın anlamı nedir?” sorusu ile 

fenomenolojik yöntemle yeniden sorgulamıştır. Heidegger, varlığın hakikatini esas anlamına 

kavuşturmak amacıyla Dasein’e başvurmaktadır. Heidegger Dasein’i varlığın anlamını 

sorgulayan ve bu sorguya kendisini de dâhil edebilen tek varolan olarak görmektedir. 

Heidegger varlığın esas anlamını, Dasein’in temel yapılarını inceleyerek anlamaya 

çalışmaktadır. Hedidegger, Dasein’in iki özelliğinin olduğunu belirtmektedir. Bu 

özelliklerden ilki var olan olarak hep kendisine yönelen varlık olmasıdır. İkinci özellik ise 

söz konusu var olanın kendisine mesele ettiği şeyin hep varlık olmasıdır (Heidegger, 2001: 

15). 

 Dasein dünya içinde var olma şeklinde bir varlık tarzı benimsemiştir. Bu tarz onun 

kendi varoluşunu esas mesele haline getirmek anlamına gelmekle birlikte özünde dinamik 

bir varoluş biçimini ifade etmektedir. Dasein’i çevreleyen şeylerin bütünlüğü bir imkân 

meselesi olarak, Dasein’in en temel olanağı olan mümkün dünya içinde var olma imkânı 

sayesinde mümkün hale gelmektedir. Dasein’in varoluşu kendi imkânlarını yakalamak 

olduğundan, bu olanaklar onun varoluşunun tarzlarını oluşturmaktadır. Bu olanaklar 

Dasein’in kendisinin anladığı ve bildiği kendi olanaklarından oluşmaktadır. Heidegger 

ayrıca Dasein’in bir varoluş tarzı olan dünya içinde var olma neticesinde gerçekleşen bu tür 

bilme ve anlama olanağının, ontolojik olması açısından, özne ve nesne temelli geleneksel 



43 
 

bilgi kuramı tarafından belirlenen yaklaşımdan farklı olduğunu belirtmektedir (Mackey, 

2005: 180). 

            Heidegger bilmenin var olduğu varsayılırsa, sadece bilene ait olduğunu ifade 

etmektedir. Bu durum insanda bilmenin mevcut olmadığını iddia etmektedir. Bilmeyi 

bedensel özellikler gibi dışsal olarak tespit etmenin mümkün olmadığı kabul edilmektedir. 

Bilmek içte gerçekleşmektedir, fiziksel ve psikolojik olarak var olanların varlık tarzı gibi 

dışsal olmamaktadır. Heidegger bazı sorularla bu epistemolojik yaklaşımı eleştirmeye 

devam etmektedir. Bu sorulardan bazıları aşağıda sıralanmıştır (Becermen, 2004: 36): 

- Bilen özne, kendi iç alanından nasıl dışarı çıkmaktadır? 

- Dıştaki alana nasıl açılmaktadır? 

- Bilmenin nesnesi nasıl olabilmektedir? 

- Başka bir alana geçmemek için, öznenin sonuç olarak nesneyi bilmesi adına nesne 

nasıl düşünülmelidir? 

 Heidegger bu sorulara kısa ve net bir cevap vermiştir. Bilme, dünya içinde 

varolmanın bir varlık tarzı olarak görülmektedir (Heidegger ve Beaufret, 1976: 61). 

 Heidegger anlam ve duygulanımın iç içe olduğunu savunmaktadır. Ona göre sevinç, 

üzüntü, sıkıntı gibi duygular dünyadaki halimizin ifadesidir. Dasein ancak bu duygular 

sayesinde varolmaktadır. Heidegger’in Varlık ve Zaman eserinde üstünde durmuş olduğu 

önemli duygulardan biri endişedir. Bu kapsamda korku ve endişe kavramını birbirinden 

ayırmıştır. Endişe, Dasein’in sonlu bir varlık olduğunun göstergesidir. Endişe halinde dünya 

anlamını kaybeder ve anlamsızlaşır. Endişe duygusu Dasein’i ölümlülük ile yüzleştirir. Ona 

göre Dasein dünyada ölümü unutarak yaşamaktadır. Yani insanın dünyada kendini 

kaybettiğini ve tam olarak kendi olmadığını öne sürer. Buna karşılık olarak “Dasein nasıl 

kendisi olur?” sorusunun cevabı olarak “ölüme doğru olmak” ögesini kullanmıştır. “ Ölüme 

doğru olmak” varlığın kuruculuğunda önemli bir rol oynamaktadır ( Çüçen, 2003: 117). 

Heidegger, dünya içindeki var oluşun bir hali olan korkudan da bahsetmektedir. 

Korkunun bütün halleri Dasein’in bulunuş olanaklarından oluşmaktadır. Dolayısıyla korku 

bulunuşun bir hali olarak kabul edilmektedir. Bulunuş olarak korkunun sebebi, dünyada her 

zaman var olan bir şeydir. Gündelik yaşamda ortaya çıkan geçici tekil sıkıntılar varlığın 

anlamına ve varoluşa etki etmemektedir. Bu türden korkular belirli nesnelere bağlıdır. 

Dolayısıyla nesnesi ortadan kaldırılınca korkunun kendisi de ortadan kalkmaktadır. Fakat 



44 
 

Dasein’in ontolojik varoluşunun ortaya çıkmasına neden olan korku, Dasein’in kendisini 

kendi bakış açısından anlamasını sağlamaktadır. Heidegger hakikatin var olabilmesi için 

sadece Dasein’in var olması gerektiğini iddia etmektedir. Varlıkların keşfedilmiş ve 

açıklanmış olabilmesi için Dasein’in var olması gerekmektedir (Heidegger ve Beaufret, 

1976: 65). 

Dasein’i diğer varolanlardan ayıran en önemli şey, varlığının kurucu ögesi olan 

anlamadır. Dasein “benim”dir, yani hep bir “ben” veya “sen”dir. Ancak Dasein gündelik 

hayatında sürekli kendi olmaktan kaçar ve endişe duygusu ona kendisi olma imkanını 

sunmaktadır. Dasein’in anlaması demek, öncelikle onun dünyadaki imkanlarını anlaması 

demektir. Ancak böylelikle kendi imkanlarını anlayarak varlık ile ilişki kurabilmektedir. 

Varlığın ne anlama geldiğini bulabilmek için dünyada olan Dasein’in kendi olanaklarını 

nasıl fark ettiği ve kullandığı yetmemektedir. Anlamanın insanı ve insanın içinde yaşadığı 

toplumunda tarihselliğinin göz önünde bulundurulması gerekmektedir. Dolayısıyla bugün 

neyi neden ve nasıl anladığımızı bilebilmek için felsefe ve varlık tarihine bakılması 

gerekmektedir ( Çüçen, 2003: 115). 

Görüldüğü üzere hermenötik, on dokuzuncu yüzyılda Schleiermacher'in etkisiyle, 

genel olarak tarihin yorumlanmasına odaklanmış ve böylece genel bir disiplin haline 

gelmiştir. On dokuzuncu yüzyılın sonlarında Dilthey, insan bilimlerinin metodolojisine 

zemin hazırlamak için hermenötik kullanmayı denemiştir. Böylece geleneksel hermenötiğin 

psikoloji ve sosyoloji ile temasa geçmesini sağlamıştır. Yirminci yüzyılda ise Heidegger ve 

Hans-Georg Gadamer tarafından hermenuitiğin felsefi alanlarda uygulanmasının bir sonucu 

olarak kapsamı daha da genişlemiştir. Gadamer'in, hermenötiğin kapsamının evrensel 

olduğu iddia etmektedir. Diğer bir ifadeyle, hermenötik tüm çalışma alanlarıyla ve aynı 

zamanda yorumlamanın kendisiyle ilgilenmektedir. Bu iddia Habermas gibi bazı düşünürler 

tarafından tartışılsa da yorum çalışmasının, geleneksel olarak uygulandığı disiplinlere bağlı 

olmadığı görülmektedir. Felsefi hermenötik, özellikle Gadamer'in hermenötiğine ve 

Heidegger'e atıfta bulunmaktadır. Felsefi hermenötik yorumlama, dilbilimsel ve tarihsel bir 

dünyadaki varoluşun bir sonucu olarak bireylerin doğal olarak yaptığı bir şey olarak 

görülmektedir. Diğer bir ifadeyle, insanlar yorumlayıcı varlıklar olarak kabul edilmektedir. 

Felsefi hermenötik, öncelikle anlamanın ve yorumun doğasının incelenmesiyle ilgilenmekte 

ve bulgularını felsefi konularla ilişkilendirmektedir (Myers, 2004: 103).  



45 
 

3. HANS-GEORG GADAMER VE HERMENÖTİK 

 

Bu başlık altında Gadamer’in hermenötik anlayışı detaylı biçimde ele alınmıştır. 

Öncelikle Gadamer’in hayatı hakkında bilgiler verilmiş, sonrasında ise Gadamer’in yetiştiği 

dönemdeki felsefi yapı incelenmiştir. Son bölümde ise hermenötiği ele alış biçimi 

irdelenmiştir. Gadamer’in hermenötiğe bakış açısı anlama, doğru anlama, ön yargı, gelenek, 

otorite, ufukların kaynaşması, tanıdık bilgiler, tarihsellik ve zamansallık başlıklarında ele 

alınmıştır.  

3.1.  Hans- Georg Gadamer’in Hayatı 

Gadamer, 1900 yılında Marburg'da, aslen Silezya'dan (bugün Polonya) gelen 

akademik bir Alman ailede dünyaya gelmiş ve Breslau'da (Wroclaw) büyümüştür. Babası 

kimya profesörü, katı ve otoriter bir kişi olan Gadamer’in annesi ise çok erken yaşta hayatını 

kaybetmiştir. Gadamer’in erkek kardeşi ise sara hastasıydı ve gençliğinde hastaneye 

kaldırılmıştı. Gadamer'in annesinden aldığı belirsiz bir dini eğilim nedeniyle, güçlü bir 

dindarlık inancına sahip olmuştur. Bu ailede din önemli bir rol oynamıştır (Arnold ve 

Fischer, 1994: 57). 

Babası Marburg'da üniversite rektörü olduğunda Gadamer, burada felsefe ve klasik 

filoloji okumaya başlamıştır. Bu esnada Nicolai Hartmann (1882-1950), Max Sheller (1874-

1928) ve Rudolf Bultmann (1884-1976) ile tanışmıştır. Marburg Üniversitesi o zamanlar 

kuzey neo-Kantçılık için önemli bir merkez olarak görülmekteydi. Gadamer 1921'de Paul 

Natorp gözetiminde Das Wesen der Lust nach den Platoischen Dialogen adlı bir tez 

hazırlamıştır. Kierkegaard'ın Hegel eleştirisini okumak onun için bu dönemde çok etkili 

olmuştur. İlk olarak doktorasını bitiren Gadamer evlenmiş (1923), babasını kaybetmiş 

(1928), ve ardından mali sorunlar yaşamıştır. 1923 yılında yaşanan enflasyon, Gadamer’in 

güven fonunun değerini düşürmüştür. Ayrıca bu dönemde hastalanan Gadamer bir aylık 

karantinaya alınmıştır. Daha sonra 1923 yaz dönemini, Heidegger'in seminerlerine ve 

Husserl'in derslerine katıldığı Freiburg'da geçirmiştir. Gadamer, Heidegger'i Marburg'a 

kadar takip etmiş ve öğrencilerinden biri olmuştur. Diğer öğrenciler arasında ise Leo Strauss, 

Jakob Klein, Gerhard Krüger ve Karl Löwith yer almıştır (McAuley, 2004: 195). 



46 
 

1931'de doktora tezi yayınlandıktan sonra, yalnızca “Volk und Geschichte im 

Denken Herders” adında bir monograf yayınlamıştır. Kiel'de ve Marburg’ta geçici 

öğretmenlik yaptıktan sonra 1938'de Leipzig'de profesör olmuştur. Fakat idari görevlerinden 

dolayı dersleri ve araştırması arasındaki zamanlamayı ayarlayamamıştır. Bu dönemdeki 

çalışmalarını çoğunlukla Yunan felsefesi ve Alman idealizmi üzerinde gerçekleştirmiştir. 

Gadamer, çalışmalarının sonuçlarını sadece derslerde öğrencilerle paylaşmıştır. Leipzig'de 

rektörlük ve Frankfurt'ta öğretmenlik yaptıktan kısa bir süre sonra, Heidelberg 

Üniversitesine geçiş yapmayı kabul etmiştir. Heidelberg Üniversitesi'nde 1968'de emekli 

olana kadar kaldığı ve ölene kadar yakın bir kasabada (Ziegelhausen) yaşadığı için hayatında 

yeni bir dönem başlamıştır (Regan, 2012: 287). 

Heidelberg Üniversitesi Gadamer’in zihnini okul siyasetinden kurtarabilecek, 

araştırma yapabileceği ve öğretebileceği bir ortam sunmuştur. O sıralarda Gadamer, 

Almanya'nın ruhani yeniden inşası için endişelenen tutkulu bir öğretmen olarak görev 

yapmaktadır. Gadamer öğretmekten ve sohbet etmekten hoşlanıyordu, ancak yazma 

konusunda sorunları bulunmaktadır. Gadamer yazmanın kendisine acı verdiğini söylemiştir. 

Gadamer'in agoraya gitmesi, başkalarıyla karşılaşması, başkaları tarafından şaşırtılması ve 

sollanması, diyalog ve sohbet etmesini gerektirmiştir. Gadamer, kısa denemelerin ustası, ara 

sıra eserlerin yazarı, denemeci, birçok örnek ve öykü ile net bir yazı stiline sahip bir yazar 

olarak görülmektedir. Bu durum çalışmalarını daha geniş bir izleyici kitlesine ulaştırmasını 

sağlamıştır. Gadamer'in yazıları Almanya'da çok tanınmış ve ilgi görmüştür. Bu durum 

insanların Heidelberg'e gelmesine neden olmuştur. Gadamer, Habermas'ın yeteneğini fark 

etmiş ve onu Heidelberg'de öğretmenlik yapması için getirmiştir (Koch, 1995: 832). 

Gadamer uzun süre öğrencilerine bağlı kalmış ve gerçekten önemli bir şey 

yazmamıştır. Ancak 1957'de Louvain Üniversitesi'nden Kardinal Mercier dersleri vermek 

için bir daveti kabul ettiğinde her şey değişmiştir. Bu konferanslar, La problème de la 

viccience historique (1963) başlığı altında küçük bir Fransızca kitap olarak yayınlanmış ve 

ana kitabı olan Hakikat ve Yöntem'in (Wahrheit und Methode, 1960) ana noktalarını ifade 

etmiştir. Bu kitap için motivasyon, ondan düşüncelerini yazmasını ve derslerinde 

yaptıklarını sunmasını isteyen öğrencilerinden gelmiştir (Prasad, 2002: 15). 

Gadamer'in 1968'de emekli olması, diğer denemelerini dört ciltlik Kısa Makaleler 

(Kleine Schriften) halinde toplamasına olanak sağlamıştır. Bunlar daha sonra toplanan 



47 
 

eserleri ile birlikte on cildi aşmıştır. Hakikat ve Yöntem adlı çalışması altı farklı baskıda 

yayınlanmıştır (Vilhauer, 2010: 27). 

Emekli olduktan sonra, Gadamer Amerika Birleşik Devletleri, Kanada, Avrupa, 

Güney Amerika ve Afrika'daki dünya üniversitelerinde ders vermeye davet edilmiştir. Bu 

yıllardan ikinci gençliği olarak bahsetmiş ve bu dönem boyunca hermenötik dünya çapında 

tanınmıştır. Yorulmak bilmeyen bir dünya gezgini olarak Gadamer dünya çapında dersler 

vermiş ve konferansları ayrı ayrı yayınlanmıştır (Bleicher, 2017b: 148). 

Bu noktada, bu entelektüel biyografinin ikinci bir konusuna, yani Gadamer'in 

çalışmalarının dönemselleştirilmesine değinmek önem arz etmektedir. Daha önce de 

belirtildiği gibi, Gadamer'in çalışması, toplu eserlerinde ve 20. yüzyılın son üçte birinde 

yayınlanan kitaplarında belgelenmiştir. Akademik çalışmaları üç döneme ayrılmıştır ve bu, 

Gadamer'in tüm hermenötik yöntemini doğru bir şekilde kavramaya yardımcı olmuştur. İlk 

dönem olan erken dönem 1921-1959 yıllarını kapsamaktadır. Bu dönem en uzun dönem 

olmasına rağmen en az verimli dönem olarak görülmektedir. Bu erken dönemden kısa 

denemeleri, Louvain dersleri ve Urfassung olarak bilinen Hakikat ve Yöntem’in ilk taslağı 

da dâhil olmak üzere Yunan felsefesi üzerine çalışmaları yer almaktadır. Gadamer'in 

çalışmasının ikinci dönemi, 1960 yılında yayınlanan Hakikat ve Yöntem kitabından 

oluşmaktadır. Gadamer'in çalışmalarının üçüncü dönemi, 1965'ten sonra 2002'deki ölümüne 

kadar yayınladığı dersler, denemeler ve kitaplar ile hayatının sonuna doğru yaptığı 

röportajları içermektedir. Bu dönemde hermenötik, Avrupa düşüncesinin ana 

kavramlarından biri haline gelmiş ve Gadamerci hermenötik ekolü ortaya çıkmıştır 

(Silverman, 2016: 47). 

Bu entelektüel biyografinin üçüncü bölümü olan dini geçmişine gelince, Gadamer, 

Lutherci genç yetiştiren bir Protestan olduğunu itiraf etmiştir. Protestanlığın düşüncelerinin 

üzerinde önemli bir etkisi olduğunu kabul etmiştir. Gadamer, Hristiyan anlamda inanç sahibi 

olmayı asla başaramamış ve sadece kilisenin eşiğinde kalmıştır. Gadamer gizli Lutherci ve 

sözde Protestan olarak da görülmüştür. Ancak Gadamer’e agnostik demek daha uygun 

olacaktır. Yine de Gadamer her zaman teoloji ile ilgilenmiş ve ona borçlu olmuştur. Hakikat 

ve Yöntem'de Hıristiyan teolojisi üzerine yaptığı tartışma, dinsel konuların Yunan 

felsefesinden çok daha önemli bir rol oynadığını göstermektedir (Schmidt, 2017: 435). 



48 
 

3.2. Dönemin Almanyası’nda Felsefi Manzara 

Gademer’in yetiştiği dönemde Alman felsefesi denildiğinde ilk olarak Klasik Alman 

idealizmi akla gelmektedir. Bu dönemde Alman felsefecilerinin sayıca çok olduğu ve karşıt 

felsefi eğilimleri temsil eden Alman filozofların da bulunduğu bilinmektedir. Bu filozoflar 

arasında Leibniz (1646-1716), Kant (1724-1804), Goethe (1749-1832), Johann Gottlieb 

Fichte (1762-1814), Hegel (1770-1831), Friedrich Schelling (1775-1854), Arthur 

Schopenhauer(1788-1860) , Feuerbach (1804-1872), Marx (1818-1883), , Nietzsche (1844-

1900), Karl Jaspers (1883-1969) gibi ünlü filozoflar yer almaktadır. Bu filozoflar idealist, 

maddeci, duyumcu, akılcı, deneyimci, diyalektik düşünce eğilimlerini temsil etmektedirler. 

Klasik Alman felsefesi, Alman idealizmi olarak adlandırılmaktadır ve ana gövdesinde Kant 

ve Hegel gibi isimler yer almaktadır. Öte yandan Feuerbach gibi materyalizmin temsilcileri 

de bu felsefe içinde yerlerini almışlardır. Alman felsefesinin güçlü dalgasının geri çekilişi 

20. yüzyılın başlarından itibaren görülebilmektedir. Yine de bu dönemde Alman felsefesi 

fenomenolojinin ve varoluşçu felsefenin iki temel ismini ve yirminci yüzyılın iki başlıca 

filozofu olan Edmund Husserl, Martin Heidegger’i yetiştirmiştir. 20.yüzyıl, Alman 

felsefesinin etkisizleşme dönemiolmakla birlikte bu iki filozofun yanı sıra Frankfurt Okulu 

gibi felsefi düşünceyi ayakta tutan ve gelişim yönünü tayin eden okulun gerçekleşmesi söz 

konusu olmuş ve bu süreçte Max Horkheimer (1895-1973), Theodor W. Adorno (1903-

1969), Herbert Marcuse (1898-1979), Habermas (1929-) gibi isimler yetişmiştir (Goering, 

2016: 165). 

Dönemin Alman felsefe çevrelerinde bir diğer felsefe oluşumu ise Viyana 

Çevresi’dir. 19. yüzyılın sonlarında, Gottlob Frege'nin (1848–1925) mantığı, Kadim 

Yunan’da başlangıcından bu yana baskın mantık olan Aristoteles mantığının yerini almıştır. 

Bu gelişme, analitik felsefenin başlangıcı olarak görülmektedir. 20. yüzyılın başlarında, bir 

grup Alman ve Avusturyalı filozof ve bilim adamı, entelektüel düşünce üzerinde kötü bir 

etki olarak gördükleri Hegelci sistemin inşası ve bilimsel düşünceyi teşvik etmek için Viyana 

Çevresini kurmuşlardır. Bu bilim adamları, kendilerini mantıksal pozitivist olarak 

görmüşlerdir. Viyana Çevresi filozofları bilginin deneyle doğrulanabilir olması gerektiğini 

savunmuş ve tüm bilgilerin ya deneyim yoluyla elde edildiğine ya da analitik ifadelerle 

ulaşıldığına inanmışlardır. Frege'nin yüklem mantığını ve Ludwig Wittgenstein (1889–

1951)’ın ilk çalışmalarını, kendi çalışmalarında temel olarak benimsemişlerdir. Ancak 

Wittgenstein, onların felsefesine ilişkin yorumlarına katılmamıştır (Gaudreau, 2020: 8). 



49 
 

Dönemin Almanyası’nda görülen bir diğer felsefi oluşum ise fenomenolojidir. 

Fenomenoloji, 20. yüzyılın başında Franz Brentano'nun (1838–1917) tanımlayıcı psikolojisi 

ve ardından Husserl'in (1859–1938) fenomenolojisi ile başlamıştır. Scheler (1874–1928) 

felsefi fenomenoloji yöntemini daha da geliştirmiştir. Daha sonra, ünlü kitabı Varlık ve 

Zaman (1927) fenomenolojiyi ontolojiye uygulayan ve Wittgenstein ile birlikte 20. yüzyılın 

en etkili filozoflarından biri olarak kabul edilen Martin Heidegger (1889–1976) tarafından 

dönüştürülmüştür (Thonhauser, 2020: 105). 

Dönemin Almanyasında görülen bir başka felsefi oluşum ise hermenötiktir. 

Başlangıçta hermenötik, özellikle dini metinler olmak üzere metinlerin yorumlanmasına 

atıfta bulunmuştur. 19. yüzyılda, Schleiermacher veDilthey, hermenötik disiplinini salt 

yorumlamanın ötesine genişleterek genel bir hümanist disipline dönüştürmüşlerdir. 

Schleiermacher, metin yorumlamayla ilgili belirli sorunların çözümü için geçici 

tavsiyelerden ziyade, anlama sanatı ile bu şekilde ilgilenen bir genel hermenötik olup 

olmadığını merak etmiştir. 19. yüzyılın sonlarında Dilthey, Schleiermacher'in genel 

hermenötik projesini beşeri bilimler ve sosyal bilimlerin genel bir metodolojisi olarak 

sürdürme imkânlarını görmeye başlamıştır. 

3.2.1. İlk Dönem Fikri Serencamı: M. Heidegger Etkisi 

Gadamer, Heidegger'in yazılı eseri ile ilk kez 1921'de Aristoteles hakkındaki 

makalelerinden birini okuduktan sonra karşılaşmıştır. Husserl’in fenomenolojisinin 

indirgemeciliğini reddeden Heidegger'in Aristotelesçi fenomenolojisi, Gadamer'e neo-

Kantçılığa yönelik önceki eğilimlerine son darbeyi indirmesi için gerekli araçları ve itici 

gücü sağlamıştır. 1923 yazında Freiburg'da Heidegger ile çalışmalarına devam etmiştir. 

Burada Heidegger'in öğretmeni olmasına rağmen gölgesinde kalan Edmund Husserl'in 

derslerine katılmıştır. Ekim 1923'te Heidegger'e Marburg'da başkan olarak bir pozisyon 

teklif edildiğinde, Gadamer onu takip etmiştir. Hartmann'ın öğrencilerinin çoğu onu 

Heidegger'le çalışmak için bıraktığından Heidegger ile Hartmann arasındaki gerilim 

şiddetlenmiştir. Bu dönemde Marburg'daki öğrenciler arasında Arendt, Hans Jonas, Jakob 

Klein, Karl Löwith ve Leo Strauss gibi isimler yer almaktadır. Gadamer'in Heidegger ile 

çalışması başlangıçta Gadamer'in 1922 yılındaki hastalığı nedeniyle ertelenmiştir 

(Velázquez, 2018: 160). 



50 
 

Gadamer’in Heidegger ile ilişkisinin ikircikli olduğunun unutulmaması 

gerekmektedir. Gadamer ilk zamanlarda Hartmann ile yazacağını düşünmüştür. Ancak daha 

sonra gözünü Heidegger'e dikmiştir. Bununla birlikte, Heidegger başlangıçta Gadamer'in 

felsefi potansiyelinden etkilenmemiştir. Onu bunun yerine filolojiyi takip etmeye teşvik 

etmiştir. Gadamer onun tavsiyesine uymuş ve birkaç yıl Eflatun'un diyalektik felsefesini 

öğrendiği Paul Friedländer ile Eflatun üzerinde çalışarak geçirmiştir. Bu çalışma, 

Gadamer'in sonraki yorumbiliminin temelini oluşturmuştur. 1928'de, Gadamer'in doktora 

tezini Friedländer ile birlikte yazma planını duyan Heidegger, Gadamer'in bir filozof olarak 

beceriksizliğine ilişkin önceki görüşünü tersine çevirmiştir. Gadamer'i onunla çalışmaya 

davet eden bir mektup yazmıştır. Gadamer 1929 yılında Marburg'da öğretmenlik pozisyonu 

almış ve 1931'de Eflatun'un Diyalektik Etiği adıyla yayınlanan doktora tezini Heidegger ile 

tamamlamıştır (Perine, 2020: 148). 

1933'te, Marburg'da etik ve estetik üzerine dersler verirken Gadamer, Hitler'i ve onun 

Ulusal Sosyalist rejimini destekleyen bir bildirge imzalamıştır. Bu, öğretmeni Heidegger 

gibi, Nasyonal Sosyalizm’in bir destekçisi olduğu anlamına gelmektedir. Gadamer’in 

biyografi yazarı Jean Grondin, Gadamer'in bu sıkıntılı dönemdeki eylemlerinin ve 

eylemsizliklerinin ayrıntılarını sunmaktadır. Gadamer’in siyasi anlayışı ve direniş 

cesaretinden yoksun olsa da, Heidegger'in aksine Nazi olmadığı sonucu ortaya çıkmaktadır. 

Daha sonraki yıllarda geriye dönüp bakıldığında Gadamer, dar görüşlülüğünü şöyle 

anlatmıştır (Longxi, 2018: 120): 

Hitler'in iktidara gelmesinin, hareketi canlandırmak için kullandığı saçmalığı 

yapısızlaştıracağına dair entelektüel çevrelerde yaygın bir inançtı ve antisemitizmi bu 

saçmalığın parçası olarak saymıştık. 

             Kısaca, Gadamer’in felsefi hermenötiğe yöneliminde Heidegger’in katkısı büyüktür. 

Ancak Gadamer Heidegger’in hermönötik görüşünden ve kendini yönlendirmesinden 

faydalanmış olsa da “hakikat” kavramına farklı bir boyut kazandırmıştır.  

3.2.2. Genel Sorun 

Heidegger, kendi erken dönem çalışmalarından yorumbilim felsefesi olarak söz 

etmiştir. Kendisinden sonra hermenötik işini Gadamer'e bırakmak istediğini söylemiştir. 

Gadamer'in kendisi bunun bir iltifat mı yoksa eleştiri mi olduğundan asla emin olamamıştır. 

Yine de Gadamer, Heidegger’in bu terimi kullanımının ötesinde bir yorumbilim 



51 
 

geliştirmiştir. Bu durum, Hakikat ve Yöntem'de geliştirilen Gadamer'in benzersiz hakikat 

kavramında görülebilmektedir (Martin, 2018: 170). 

Gadamer tarafından felsefi hermenötiğin temelleri olarak adlandırılan, Hakikat ve 

Yöntem bilimin ötesindeki gerçeği göstermektedir. Heidegger'in hermenötiğin kapsamını 

metinlerin ötesine genişletme girişiminin ardından, Gadamer, insanların temelde anlamaya 

çalışan varlıklar olduğu anlayışını onaylamaktadır. Gadamer, Heidegger'den daha ileri 

giderek durumun bu olup olmadığını sormaktadır. Gadamer'in cevabının hem olumsuz hem 

de olumlu bileşenleri bulunmaktadır. Hakikat ve Yöntem, yalnızca Dilthey'ın yorumbiliminin 

ve Husserl'in fenomenolojisinin altında yatan metodoloji ve bilimciliğe değil, aynı zamanda 

yirminci yüzyılın pozitivizm ve natüralizm eğilimine de eleştirel şekilde yaklaşmaktadır. 

Sadece beşeri bilimler tarafından aranan anlamlı bilginin doğa bilimlerine indirgenemez 

olduğunu değil, aynı zamanda bilimsel yöntemi aşan daha derin, daha zengin bir gerçeğin 

olduğunu savunmaktadır. Ancak bu taahhüt, Jürgen Habermas ve Paul Ricoeur'un iddia 

ettiği gibi, Gadamer'in hakikate ve yönteme karşı çıktığı anlamına gelmemektedir (McGee, 

2018: 15). 

Geleneksel hakikat anlayışlarına ek olarak Gadamer, hakikatin temelde kişinin 

kendisinden daha büyük ve kendisinin ötesinde bir şeyle karşılaştığı bir olay olduğunu 

savunmaktadır. Gerçek, deneğin yeterlilik veya yetersizlik konusunda mesafeli yargısını 

gerektiren bir dizi kriterin uygulanmasının sonucu olarak görülmemektedir. Gerçek, bireyin 

kriterlere dayalı yargısını aşmaktadır. Gadamer, Hakikat ve Yöntem’in son satırlarında 

“Anlamakta bir hakikat olayına çekiliriz ve neye inanmamız gerektiğini bilmek istiyorsak, 

çok geç olduğu gibi, çok geç geliriz” açıklamasını yapmıştır. Gerçek, temelde, dünyayla 

nesnel bir epistemik ilişkinin sonucu değildir. Nesnel bir hakikat modeli, kendimizi uzak bir 

noktaya koyabileceğimizi ve böylelikle bizim tarafımızdan tamamen ayırt edilebilen, 

ayrıştırılabilen ve manipüle edilebilen bir dizi kıstas kullanarak hakikat hakkında bir yargıya 

varabileceğimizi varsaymaktadır. Gadamer, bu tür metodolojik uygulamalara 

indirgenemeyen, daha derin, hermenötik, anlam açısından gerçekçi denilebilecek daha temel 

bir gerçeğin ortaya çıkarılmasını vurgulamaktadır. Gadamer, bilimsel yöntemi reddetmeyi 

amaçlamamaktadır. Gadamer’in amacı bilimi neyin mümkün kıldığını ve kapsamının 

sınırlarını açıklamaktır. Gadamer, bilimin kibrini (yani pozitivizmden doğan bilimciliği) 

ortadan kaldırmakla ilgilenmektedir. Gadamer, Hakikat ve Yöntem'in ikinci baskısına 

önsözünde hermenötik ya da sosyal bilimler için yeni bir yöntem önermediğini açıklığa 



52 
 

kavuşturmak için özen göstermiştir. Gadamer’in çalışması kuralcı değildir. Ancak insan 

davranışını da tanımlamamaktadır.  

Gadamer konu ile ilgili şu açıklamayı yapmıştır (Lehman, 2017: 31): 

Benim asıl endişem felsefi idi: ne yaptığımız ya da ne yapmamız gerektiği değil, 

isteğimiz ve yaptığımızın ötesinde bize ne olduğu. 

Bu ifade aynı zamanda Heidegger'in varlık sorununu geri getirmesinin genel olarak 

Gadamer'in düşüncesi ve özel olarak da hakikat açıklaması üzerindeki etkisini ortaya 

koymaktadır. Gadamer'in bilimsel veya modern bir hakikat teorisine yönelik eleştirisi, 

Heidegger'in düşüncesi gibi, bir öznelcilik eleştirişi olarak kabul edilmektedir. Gadamer 

özellikle bilenin kendi inanç yapısını asla tam olarak kavramsallaştırıp yargılayamayacağını 

savunmuştur. Yine de Gadamer'in hakikat açıklaması Heidegger'inkinden daha ileri gitmiş 

ve ikinci bir iddiayı, yani gerçeğin temelde pratik olduğu iddiasını ortaya atmıştır (Sturgess, 

2016: 25). 

Gadamer, anti-öznelciliğiyle ilgili olarak, hakikat olayını kişinin kendinden öteye 

doğru çekildiği bir deneyim olarak tanımlamaktadır. Gerçeği deneyimlemek, kendisinden 

daha büyük ve kapsamlı bir şeyde kendini kaybetmeyi gerektirmektedir. Böylesi bir öznellik 

karşıtı deneyimin paradigmatik örneği olarak Gadamer'in Hakikat ve Yöntem'de epeyce yer 

ayırdığı oyun gösterilmektedir. Oyunun öznellik karşıtı vurgusunu takdir etmek için, onun 

“medyal” doğasını anlamak gerekmektedir. Oyunun doğası oyuncuların oyunu yönetmemesi 

veya kontrol edememesi, ancak oyuna kapılmasını içermektedir. Oyunda “oyuncunun 

bilincine üstünlüğü” bulunmaktadır. Oyun bir özne tarafından oynanmamakta, oyuncuyu 

kendi içine çekmektedir. Gadamer'in birincil kaygısı, oyuncunun öznelliğini azaltacak 

şekilde oyuna takılıp kalmanın ne anlama geldiğini açıklığa kavuşturmaktır. Aslında oyunun 

konusu oyuncu değil oyunun kendisi olarak görülmektedir. Bununla birlikte, bu vurgu, 

oyuncunun tüm gücü veya bilinci bıraktığı ve zombi benzeri bir duruma geçtiği anlamına 

gelmemektedir. Aksine, Gadamer, oyunun zahmetsiz, zorlanmadan ve spontane olmasını 

amaçlamaktadır (Gadamer, 2002: 105). 

Oyunun sürekli ileri-geri hareketi, bir failin iradesinin kavrayışından ve 

rehberliğinden kaçmaktadır. Aynı zamanda oyun inisiyatifle dolu olduğu görülmektedir. 

Oyun, oyuncu kolaylıkla oyuna girdiğinde ve oyuncunun garipsenmediğinde veya oyundan 



53 
 

ayrılmadığı durumlarda başarılı olmaktadır. Ama oyun aşırı derecede rekabetçi 

olmamaktadır. Gadamer'in bu tür hareketin "tartışmalı" doğası üzerindeki ısrarı, kişinin her 

zaman bir şeyle veya başka biriyle oynadığı gerçeğini vurgulamaktadır. Yarışma kavramı ile 

Gadamer, oyunun hiçbir zaman yalnız bir bireyin eylemi olmadığını iddia etmektedir. 

Bazılarının (Lugones) Gadamer' e okuduğu rekabetin olumsuz bileşenini savunmak, 

Gadamer'in oyunun amacının oyunu kazanarak bitirmek değil, oynamaya devam etmek 

olduğu konusundaki ısrarı göz önüne alındığında savunulamamaktadır. Bir oyuna girme 

konusunda ilk iddialı ve kasıtlı bir seçim olsa da oyun başladıktan sonra oyuna yakalanmak 

önceki kasıtlılığın yerini almaktadır. Oynamak, Gadamer'in önerdiği gibi, seçimimizden 

vazgeçmeyi seçmektir. Oyunda kişi, bir başkasıyla ya da başka bir şeyle karşılıklı oyunda 

kendini kaybetmeyi gerektiren yeni bir tür özgürlük deneyiminin yerine, özgür, bireysel 

seçimi seçmektedir. Gadamer, oyunun ikinci bir özelliğini, yani sunumu vurgulamaktadır. 

Bu da Gadamer'in oyunun sanata nasıl dönüştüğünü açıklamasına izin vermektedir. 

Gadamer, insan oyununun her zaman kendini sunumla işaretlediğinde ısrar etmektedir. 

Gadamer'e göre, doğada kendi kendine sunum varken, insanın kendini sunumu olarak oyunu 

farklı olmaktadır (Connolly, 1986: 207). 

İnsanı oyununun kendini sunumunu olarak ifade ederken, oyuncunun davranışının, 

oyunun hayal ürünü hedeflerine bağlı olması ile ilişkilendirilmiştir. Ancak bunların "anlamı" 

gerçekte ulaşılana bağlı olmamaktadır. Daha ziyade, kendini oyunun görevine harcarken, 

kişi aslında kendini düşüncelerini oyuna yansıtmaktadır. Oyunun öz sunumu, oyuncunun 

kendi kendini sunumunu oynayarak olduğu gibi başarmasını içermektedir. Sadece oyun her 

zaman sunum olduğu için insan oyunu temsilin kendisini oyunun görevi haline 

getirebilmektedir (O'Neill, 2007: 63). 

Gadamer'in burada elde ettiği şey, oyunun amacının üçüncü taraf bir gözlemci için 

nihai, tamamlanmış bir ürünün sunumu olmadığıdır. Oyunda tek amaç insanın kendisini 

nasıl temsil edeceğini anlamak olduğunu açıklamaktadır. Böylece oyun devam etmektedir, 

böylece iki oyun gerektiren ve oynamaya devam etmeyi amaçlayan oyunun çekişmeli 

doğasını hatırlatmaktadır. Başka bir deyişle, gerçek oyunda amaç ödüle ulaşmak değil, 

kendini oyunu ilerletecek bir şey olarak sunmaktır (Bernet, 2005: 790). 

Gadamer, sunum izleyicinin yokluğunu hedef aldığında oyunun nasıl "sanat" haline 

geldiğini anlatmaktadır. Oyunlarda sunum kendi kendine yeterken, sanatta sunum olarak 



54 
 

oyun kendisinin ötesinde bir şeyi hedeflemektedir. Medyalılığı karakterize eden öz sunum, 

sanatta saf sunuma dönüşmekte ve oyunun öznellik karşıtı boyutunda bulunmayan bir gerçek 

potansiyeli anlamına gelmektedir. Gadamer'in sanat eserinin kendisinin var olma biçimi ile 

ilgili ne demek istediğini anlamak için Gadamer'in hakikat hakkında ortaya attığı ikinci 

iddiaya, yani pratik önemine bakılması gerekmektedir. Sanat, hakikatin konuşulma, iddia 

edilme ve değiştirilme meselesi olduğunu örneklemektedir. Sanattan ortaya çıkan gerçek, 

salt teorik olmaktan çok, varoluşsal, pratiktir (Soffer, 1994: 30). 

Gadamer için gerçek, ayrılmaz bir şekilde “bir şeyi ve kendimizi” tanıma 

yeteneğimize bağlıdır. Tanınmayı sanat tarafından sunulan orijinali tanıma yeteneğine 

bağlayan önceki teorilerin aksine, Gadamer tanımayı tanımlayan geçmişten ziyade geleceği 

vurgulamaktadır. Sanatın hakikatini hedefleyen tanıma, onun bir orijinali taklit etme (veya 

ona karşılık verme) yeteneğinden değil, orijinalinden daha gerçek olanı mevcudiyete getirme 

yeteneğinden kaynaklanmaktadır. Sanatta gerçekle karşılaşmak, orijinaline bakmak değildir. 

Sanat, gerçekten orada olan dünyanın aynası olarak değil, kişinin gözlerini yeni görme 

biçimlerine ve gelecekteki olasılıklara açmanın bir aracı olarak hizmet etmektedir. Gerçek 

olarak sayılabilecek olan geçmiş değil yeni vizyonlardır. Dolayısıyla tanıma, kişinin 

öznelliğini parantez içine aldığını ve sanattan varoluşsal bir mesafede kaldığı yerde nesnel 

görmekten daha fazlasını gerektirmektedir. Tanıma, sanat eseri tarafından kişinin kendi 

varlığı değiştirilecek şekilde oynanması, içine çekilmesi anlamına gelmektedir (Gadamer, 

2004: 287).  

Gadamer'in belirttiği gibi, hakikati üreten sanatla karşılaşma sanatın insana sanki 

doğrudan doğruya konuştuğunun duyulmasıyla gerçekleşmektedir. Estetik bilincin tarafsız 

bakışı gerçeği vermemektedir. Çünkü hiçbir şey tehlikede değildir, hiçbir şey rahatsız 

edilmemektedir ve her şey eskisi gibi bırakılmaktadır. Gadamer'e göre, sanatın gerçeği, 

izleyiciyle konuşma, yani değişim, pratik yeteneği ile ilgili olmaktadır. Öyleyse, sanatın 

modu, esas bir gerçeği sunduğu ölçüde sunum olmaktadır. Kendini sanat oyununda 

kaybetmek, daha sonra kendini bulmaya ve tanımaya götürmekte, gerçeği 

deneyimlemektedir. Gadamer, “Oynanmakta olan oyun, sunumu aracılığıyla seyirciye hitap 

eder ve bunu öyle yapar ki oyun ile izleyici arasındaki mesafeye rağmen, seyirci hala oyuna 

aittir” demiştir. Aidiyet, Dreyfus ve Rabinow'un iddia ettiği gibi derin, gizli bir gerçeği 

öneren bir şey değil, sanatla kendimizi şimdiki haline getirdiğimizi deneyimlediğimiz bir 

şeydir (Gadamer, 2004b: 87). 



55 
 

Gerçeğin kanıtsal karakterini sürdürmek, anlayışın dinamik doğasını, özellikle çifte 

hareket (Barthold) açısından ifşa etmektir. Gadamer'in hakikat açıklaması, yalnızca kişinin 

kendinden uzaklaşıp kendinden daha büyük bir şeye kapılıp kendine dönmesini 

gerektirmemektedir. Burada kendine dönüş, kişinin kendisi için anlamını kişiyi değiştirecek 

şekilde kavrama yeteneği anlamına gelmektedir. Görüldüğü üzere, Gadamer sadece modern 

öznelciliğin bir eleştirisini sunmakla kalmamakta, aynı zamanda kişinin hayatını 

değiştirmeye mecbur hissettiği pratik anı da savunmaktadır. Gadamer'in hakikat 

açıklamasının öznellik karşıtı iması, kendisinden uzaklaştığı ölçüde, platonik yükseliş 

hareketini düşündürmektedir. Pratik uygulama için müteakip itici güç olan kendine dönüş, 

Eflatun'u anımsatan inişi yansıtmaktadır. Böylesine dinamik bir deneyime girilmediğinde 

hem yakalanan hem de içinden çıkılan değişmektedir. O zaman kişi gerçeği yaşamamış 

kabul edilmektedir. Hakikatin bu hermenötik açıklaması, doğru bir yargıya varmak için 

gerekli olan yöntemi veya kriterleri açıklamaktan kaçınmaktadır. Bunun yerine, karşılıklılık 

ve tutarlılık teorileri gibi geleneksel hakikat açıklamalarının altında yatan, ancak buna karşı 

çıkmayan daha ilkel hakikat duygusunu aydınlatmaya çalışmaktadır (Gadamer, 2004: 289). 

3.3. Kavramsal Harita 

Gadamer'in felsefi projesi, Hakikat ve Yöntem'de açıklandığı gibi, Heidegger'in 

başlattığı ancak asla uzun uzadıya ele almadığı felsefi yorumbilim kavramını 

ayrıntılandırmak olmuştur. Gadamer'in amacı, insan anlayışının doğasını ortaya çıkarmaktır. 

Hakikat ve Yöntem'de Gadamer, hakikat ile yöntemin birbiriyle çeliştiğini savunmuştur. 

Gadamer'e göre, sanat deneyimi, bilimsel yöntemlerle erişilemeyen gerçeklerin 

sağlanmasında örnek teşkil etmektedir ve bu deneyim, insan bilimlerinin tüm alanına 

yansıtılmaktadır. İnsan bilimlerine yönelik iki yaklaşımı eleştirilmiştir. Bir yandan da 

metinleri ve sanatı nesnel olarak gözlemleyip analiz etmeye çalışan, kendilerini doğa 

bilimlerine göre modelleyen modern yaklaşımları eleştirmiştir. Öte yandan beşeri bilimlere 

geleneksel Alman yaklaşımlarını, örneğin Schleiermacher ve Dilthey' ın temsil ettiği, 

anlamın bir nesne olarak, belirli bir süreç aracılığıyla bir metinde bulunabileceğine inanan 

yazarların bir metnin (Schleiermacher) oluşturulmasına yol açan düşünceleriyle veya insanın 

iç yaşamının bir ifadesine (Dilthey) yol açan durumla bağlantısı olmaktadır (Ertürk, 2003: 

58). 

Ancak Gadamer, anlam ve anlayışın belirli yöntemlerle bulunabilecek nesneler 

olmadığını, kaçınılmaz olgular olduğunu savunmuştur. Hermenötik, bir tercümanın belirli 



56 
 

bir anlam bulduğu bir süreç değil, anlayışın ontolojik bir süreç olduğunu açıklamaya yönelik 

felsefi bir çabası olarak görülmektedir. Dolayısıyla, Gadamer nasıl yapılacağı konusunda 

kuralcı bir yöntem vermemektedir. Gadamer, daha çok metinler, sanat eserleri veya deneyim 

olsun, anlamanın nasıl mümkün olduğunu incelemek için çalışmıştır. Gadamer, Hakikat ve 

Yöntem'in bir şeyleri yorumladığımızda her zaman yaptığımız şeyin bir açıklaması olmasını 

amaçlamıştır (Çetin, 2019: 65): 

 Bu bölümde Gadamer’in hermenötik yorumlaması anlama, doğru anlama, ön yargı, 

gelenek, otorite, ufukların kaynaşması, tanıdık bilgiler, tarihsellik ve zamansallık 

başlıklarında ele alınmıştır.  

3.3.1. Anlama, Doğru Anlama 

Gadamer'in anlama kavramını araştırmanın temeli logolardan geçmektedir (Gadamer 

2004: 59). Logolar, başkalarıyla iletişim kurmanın aracı olarak görülmektedir. Bu durum, 

kelimenin bir nesneye verilen belirtilen bir adı ve bunun sonucunda ortaya çıkan zihinsel 

imajı tetiklediği anlamına gelmektedir. Herhangi bir nesne düşünülürken, diğer insanlarla 

paylaşılan içselleştirilmiş düşünceler, dışsallaştırılmış iletişim aracı ile birleştirilmektedir. 

Bu nedenle dilin ortaklığı, anlamın başkaları tarafından kabul edilmesini ve yalnızken ya da 

diğer insanlarla olduğunda düşünceleri dile getirme yeteneğini sağlamaktadır. Bu yetenek 

tercümanın uygunluk, uyum ve hayatta kalma hislerini kullanarak dünyayı tanıma ve tahmin 

etme yolları geliştirmesine izin vermektedir (Flinn, 2006: 139). Bu tür öngörüsel yetenekler, 

sadece olağandışı durumlarda bilinçli olarak dilin farkına varıldığı için, konuşma ve yazı dili 

anlayışında her zaman önyargılı olunduğu anlamına gelmektedir. 

Gadamer, dil ve anlayışla ilgili üç özelliğe dikkat çekmektedir. Birinci ilişki, dilin 

evrensel olmasından kaynaklanmaktadır. Her diyalog, akıl yürütme, anlayışı diğerine 

yansıtma ve satır aralarını okuma yeteneğine sahiptir. Sorgulayan bir zihin, dilin, ortak bir 

anlayışa yönelik her türlü boşluğu doldurmasını sağlamaktadır. İkinci olarak, Gadamer dilin 

temel unutkanlığına atıfta bulunmaktadır. Diğer bir ifadeyle, söylenen kelimelerin anlamının 

zamanla azaldığını ifade etmektedir (Gadamer 2004, 64). Üçüncü olarak Gadamer, 

başkalarının söylediklerinin ve yazdıklarının anlamını iletmenin bir aracı olarak dilin 

ontolojik (hayata dair deneyimleri) özelliklerine dikkat çekmektedir. Bu ontolojik özellikler, 

hermenötik analiz yoluyla tarihselliği, geçiciliği ve özgünlüğü kapsamaktadır. Gadamer, dili 



57 
 

kullanırken bariz bir ruh mevcudiyeti olduğunu öne sürmektedir. Gadamer bunu hermenötik 

oyundaki dinamik bir kaldırma kuvveti süreci, özgürlüğü güçlendiren gerçeklik ve her 

oyuncunun anlayışını yerine getirmesi olarak adlandırmaktadır. Burada sözü edilen oyun, 

öznel düşüncenin iç dünyasındaki deneyimi anlamak için kilit bir faktör olarak dili 

anlamlandırmada kullanılmaktadır (Gadamer: 2004: 66).  

Gadamerci yorumbilimde tercümanın rolü, Heidegger'in varlık nosyonunun 

ontolojisi aracılığıyla insan potansiyelini anlamada belirli bir karakteristiğe sahiptir 

(Heidegger, 2003: 15). Ontoloji kelimesi, varlığı yaşama yerleştirerek, varlığın incelenmesi 

anlamına gelmektedir. Hermenötik açıdan dil, kelime anlamı içinde gizlenmiş gerçeğe işaret 

etmektedir ve bir şeyin ontolojik olasılıklar çemberinde var olduğunu ortaya çıkarmaktadır 

(Gadamer, 2004: 57). 

Gadamer, hermenötikin bir yöntem olmadığını, ancak dilin gizli unutkanlığı içinde 

insanın hakikat arayışına yardım eden akışkan bir rehber ilkeler seti olduğunu öne 

sürmektedir. Bu durum bir araştırmaya katılanların kendi yaşam deneyimleriyle ilgili 

anlatılarının, bir anlamda yalnızca kendi bireysel deneyimleri değil, aynı zamanda Dasein 

kavramının evrenselliği ile ilişkili olarak değerli deneyimler olduğu anlamına gelmektedir. 

Dolayısıyla, yorumlayıcı araştırmacı da bu kapsamda Dasein analitiğine uygulanan 

deneyimin evrenselliğini analiz etmektedir (Creswell, 2007: 61). Dasein ile ilgili bariz ama 

derin sorular sormak, derinlemesine düşünen felsefeyi güçlendirmektedir (Heidegger, 2003: 

17). 

3.3.2. Ön Yargı 

Hakikat ve Yöntem’in 2. bölümünde Gadamer, hermenötikin merkezinde dört anahtar 

kavram geliştirmektedir. Bu kavramlar önyargı, gelenek, otorite ve ufuk olarak 

sıralanmaktadır. Önyargı (Vorurteil), kelimenin tam anlamıyla, bir bilgi iddiasında 

bulunmak için gereken tüm varsayımları gösteren bir ön yargı anlamına gelmektedir. Her 

iddia ve inancın arkasında diğer birçok inanç yatmaktadır; onları açığa çıkarmak ve ardından 

onaylamak ya da olumsuzlamak bir anlayış işi olarak görülmektedir. Günlük kullanımımızın 

aksine, Gadamer'in önyargı kullanımı tarafsız görünmektedir. Hangi önyargıların 

korunmaya değer olduğunu ve hangilerinin reddedilmesi gerektiği önceden bilinmektedir. 

Gadamer, önyargıların bilgimizin kaynağı olduğunu savunmaktadır. Descartes'la açık ve 



58 
 

farklı olmayan tüm inançları yerle bir etmeyi hayal etmek, kişinin ilk etapta şüpheyi formüle 

etmesine izin veren dilden kurtulmayı gerektirecek bir aldatma hareketi olarak kabul 

edilmektedir.  

Gadamer’in hermenötik alanında yaptığı önemli katkılar arasında önyargı kavramı 

ön plana çıkmaktadır. Gadamer önyargıların insanların gelenekle olan bağlarını 

oluşturduğunu ifade etmektedir. İnsanlar bir gelenek içerisinde doğduklarından önyargılara 

sahip olmaktadır. Bu durumu ifade etmek için kullanılan tarihsellik kavramı insanların 

anlamalarını kısıtlamamakta aksine anlamanın temel ilkesi olarak kabul edilmektedir (Çelik, 

2013: 127). İnsanların önyargıları devlet, toplum ve aile gibi kendisini gelenek ile bağlayan 

ortak alanlarda oluşumunu tamamlamaktadır. Bu durum insanların yargılarının 

oluşmasından önce önyargılarının oluştuğunu göstermektedir. Birikimlerin kuşaktan kuşağa 

aktarılması gelenek aracılığıyla gerçekleşmektedir. İnsanın kendini anlamaya başladığı ve 

kendini ilk olarak içinde gördüğü ortamı gelenek oluşturmaktadır. Geleneği değişmez bir ön 

koşul olarak görmemek gerekir. Önyargılar aracılığıyla anlama gerçekleştiğinde gelenek 

oluşmaktadır. Gelenek süreci bir miras olarak kaldığından insanlar sürece hâkim 

olamamaktadır (Tatar, 2001: 278). 

Önyargı kavramı tarihsel bağlamda incelendiği zaman günümüzdekine benzer 

olumsuz çağrışımlara Aydınlanma dönemine kadar rastlanmamaktadır. Önyargı gerçek 

manasıyla bir durum ile ilgili faktörlerin tamamı incelenmeden verilen yargı anlamına 

gelmektedir. Dolayısıyla önyargının tamamen yanlış olduğunu söylemek mümkün değildir. 

Önyargılar hem negatif hem de pozitif olarak sonuçlanabilmektedir (Anlı, 2010: 29). 

Önyargı kavramı insan zihninde çeşitli çağrışımları ortaya çıkarmakla birlikte negatif 

yükü ile ön plana çıkmaktadır. Önyargı kavramının bu negatif yükü Aydınlanma döneminde 

ortaya çıkmıştır. Aydınlanma düşüncesi bir konu hakkında araştırma yaparken insan 

zihninin önyargılardan sıyrılarak ve önyargı etkisinde kalmadan objektif bir şekilde 

değerlendirilmesi prensibine dayanmaktadır. Buraya Dini geleneğin etkileri Aydınlanma 

döneminin önyargıya karşı olmasının temel nedeni olarak görülmektedir. Dini gelenekler 

Aydınlanma dönemine kadar bütün konularda, bakış açılarında ve yaklaşımlarda önyargılara 

neden olmuştur. Dolayısıyla Aydınlanma aklın geleneğin yerini alabilmesi yönünde çaba 

göstermektedir. Verilecek her türlü kararın temel kaynağının akıl olması gerektiğini 

savunmaktadır. Gelenek geçmişten günümüze kadar geçen süreçteki bütün unsurları 



59 
 

kapsaması nedeniyle eskiyi ve geçmişi temsil etmektedir. Akıl kavramı ise günümüzü, 

şimdiki zamanı ve yeni olanı temsil etmektedir. Aydınlanma düşüncesi tüm konularda aklın 

hâkim konumda olmasına odaklanmaktadır (Ulukütük, 2009: 174). 

Aydınlanmada ön yargılar ikiye ayrılmaktadır. Bunlardan ilki acele bir şekilde 

yargıda bulunma nedeniyle ortaya çıkan önyargılardır. İkincisi ise insani otorite nedeniyle 

ortaya çıkan önyargılardır. Bu durum başkalarının otoriteleri nedeniyle hataya sürüklenmek 

veya acele yargıda bulunmayı kapsamaktadır. Bu bakış açısı Aydınlanmada Kitab-ı 

Mukaddes ve dogmatik yorumları karşısında da kullanılmaktadır. Yazılmış olan şeyler 

otorite sağlamaktadır. Yazılı olan şeylerin yanlış olduğunu düşünmek kolay olmamaktadır. 

Aydınlanmada genel eğilim otoriteyi reddederek akıl yoluyla kararların alınması 

yönündedir. Dolayısıyla Kutsal Kitap da diğer tarihsel dökümanlar gibi mutlak geçerliliğe 

sahip olmamaktadır. Bütün otoriteler gelenekten değil akıldan kaynaklanmaktadır. Bu 

durum geleneğin Aydınlanma açısından eleştirilmesine neden olmaktadır. Gadamer de 

geleneğin değil aklın otoritenin temel kaynağı olduğunu savunmaktadır. Fransız ve İngiliz 

Aydınlanması açısından gelenek üzerine yapılan eleştiriler önyargıya karşı oluşturulan bir 

önyargı ortaya çıkarmıştır. Alman Aydınlanmasında ise bu durum görülmemektedir. Bu 

durum Alman Aydınlanmasının Hristiyanlık dinini doğru ön yargılara sahip bir din olarak 

kabul etmesinden kaynaklanmaktadır.  Alman Aydınlanması insan aklının doğru 

önyargılarla eğitilebileceğini kabul etmektedir (Becermen, 2004: 36).1 

Romantik yeniden değerlendirmeler 19. Yy.’da tarihsel bilimin temelini meydana 

getirmektedir. Geçmiş şimdinin standartlarıyla ölçülmemektedir. Geçmişte yaşanan olaylar 

kendi içinde değerlendirilmektedir. Bu şekilde romantizmle beraber tarihsel bilinç ortaya 

çıkmaktadır. Her türlü anlamaya akıl vasıtasıyla ulaşılabileceği fikrinin yerini geçmişin 

sadece tarihsel olarak anlaşılabileceği fikri almıştır. Aydınlanma döneminin bütün olayları 

akla indirgemesi gibi romantizmin her türlü akıllaştırmayı dışlayarak geleneği yüceltmesi de 

problemli bir yaklaşım olarak görülmektedir. Böylece tarihsel aydınlanmayla birlikte 

önyargıların aşağılanması daha da belirgin bir hale gelmektedir (Gadamer, 2008: 15). 

Gadamer Aydınlanmanın önyargıya yüklediği olumsuz anlamın bütünüyle gerçeği 

yansıtmadığını ifade etmektedir. Önyargı anlama olaylarının tamamında zorunlu olarak 

                                                           
1 Aydınlanma denen süreç bunu yaparken kendisinin de nasıl bir önyargı oluşturduğunu ve bizatihi bir 
önyargı olduğunu görmek için bkz. (Baykan, 2001). 



60 
 

olumlu bir işlev taşımaktadır. Bu olumlu işlevi ise Heidegger’in ön-anlama kavramına 

dayandırmaktadır (Tatar, 2001: 279). 

Aydınlanmacı yaklaşımda tarihsel olayları değerlendirirken günümüzdeki koşulların 

dikkate alınması gerektiği savunulmaktadır. Tarihselci Okul ise tarihsel olayların yaşandığı 

dönemdeki koşullar ve bağlantılar dikkate alınarak değerlendirilmesi gerektiğini iddia 

etmektedir. Aydınlanmacı yaklaşım perspektifinden tarihsel olaylar değerlendirildiğinde bir 

çarpıtma ortaya çıkmakta ve olaylar oldukları şekilde anlaşılamamaktadır. Tarihselci Okul 

Aydınlanmayı eleştirmesine rağmen Aydınlanmacı yaklaşım tarzından ayrılmamaktadır. 

Bunun nedeni tarihsel olayları olduğu gibi ele almanın Aydınlanmacı yaklaşıma ait olması 

olarak gösterilmektedir. Gadamer insan aklının arka planlarının tarihsel unsurlardan 

oluştuğunu ifade etmektedir (Ertürk, 2003: 61). 

Gadamer önyargıların yorumlama için son derece önemli bir rolü olduğunu 

vurgulamaktadır. Gadamer’e göre önyargılar yalnızca kişinin kendi yargılarını değil aynı 

zamanda tarihsel oluşu da ifade etmektedir. Tarihi anlamanın merkezinde önyargılar 

bulunmaktadır. Yorumlamaları önyargı olmadan yapmak mümkün değildir. İster bilimsel 

ister edebi ister kutsal olsun, bir metnin önyargısız yorumlanması mümkün olmamaktadır. 

Bununla birlikte insanlar önyargılarını içerisinde bulundukları gelenekten almaktadır. 

Burada bahsedilen gelenek insan düşüncesinin gerçekleştiği ufuk ve ilişkiler örgüsünü ifade 

etmektedir (Ertürk, 2003: 63). 

Gadamer tarafından önyargılar meşru-üretken önyargılar ve meşru olmayan-yanıltıcı 

önyargılar şeklinde ikiye ayrılmıştır. Bu ayrımın yapılması yanlış anlamaların önüne geçme 

açısından büyük önem arz etmektedir. İnsanlar kendilerini yanıltan önyargılardan kurtularak 

sorgulamaya başladıklarında güvenilir bilgiler elde etmektedirler. Gadamer yanıltıcı 

önyargılardan kurtulan insanların eleştirel ve sorgulayıcı bir sürecin ardından tarih bilincine 

sahip olabileceğini söylemektedir. Tarih bilinci geçmişten devralınmakla birlikte 

yenilemeye açıktır ve geleceğe aktarılabilmektedir. Bu bilinç anlama sürecinde doğruluk 

ölçütü olarak işlememektedir. Tarih bilincine ulaşmış olan kişiler kendileri ve içinde 

bulundukları geleneği değerlendirmektedir. Gadamer insanların kendilerini kendi tarihlerini 

dikkate alarak anlayabileceğini iddia etmektedir. Gadamer’e göre tarih bilincine ulaşmanın 

yolu meşru ve meşru olmayan önyargıları ayırt etmekten geçmektedir. Gadamer tarafından 

bu ayrım net bir şekilde ifade edilmemiştir (Ertürk, 2003: 64). 



61 
 

Gadamer hermenötiğin meşru önyargılara ihtiyaç duyduğunu düşünmektedir. Varlığı 

oluşturan hususun yargılardan ziyade ön yargılar olması nedeniyle hermenötik açısından 

meşrulaştırılması beklenmektedir. Bu şekilde bir meşrulaştırmanın akıl dışı otoriteye 

koşulsuz bağlılıkla sonuçlanmaması gerekmektedir. Doğru ve yanlış önyargıların ayırt 

edilmesi hermenötiğin görevleri arasında yer almaktadır. Gadamer hermenötiğin bu görevi 

nedeniyle hakikati terk etmemesi gerektiğini ifade etmektedir. Önyargıların hakikati 

imkânsızlaştırıldığı düşüncesi Aydınlanma tarafından ortaya atılmış olsa da Gadamer bunu 

kabul etmemektedir. İnsanlar önyargıları olduğu gibi kabul etmeyerek incelediğinde 

önyargının hakikati imkânsız hale getirmediğini görebilmektedir (Gadamer, 2009: 63). 

Gadamer önyargıların meşruluğunu gösteren ölçütün ne olduğu ile yakından 

ilgilenmiştir. Gadamer tarafından Schleiermacher tarafından otorite oluşturan önyargıların 

doğru olarak kabul edilmesinin büyük bir başarı olduğunu düşünmektedir. Önyargıların 

doğrulanması ve aydınlatılması birbirinden farklı kavramlardır. Önyargıların aydınlatılması 

kavramı ile doğrulamadan önce eleştirel bir tutum sergilenmesi ifade edilmektedir. Bazı 

önyargılar aydınlatılmasına rağmen doğrulanmamıştır. Bununla birlikte doğrulanmış 

önyargılara da rastlamak mümkündür. Üretici bilgi ile doğrulanmış ön yargılar arasında 

yakın bir ilişki bulunmaktadır. Bu önyargılar sayesinde zamansal mesafe aşılmakta ve yeni 

bir ufuk oluşmaktadır (Gadamer, 2009: 21-22). 

Gadamer anlaşmayı geçmiş ile günümüzün bir kıyaslaması olarak görmektedir. 

Dolayısıyla anlamayı bir kişinin gerçekleştirdiği eylem olarak görmekten ziyade gelenek ile 

ilişkilendirmek gerekmektedir. Hakikat ve Yöntem kitabına göre hermenötiğin yöntemden 

uzaklaşması gerekmektedir. Önyargıları dikkate almayarak geleneği saf dışı bırakan bir 

hermenötik anlayışı yorumlama ve anlama için yetersiz kalmaktadır. Anlamada önyargı ve 

geleneğin ön planda tutulması anlaşılmaya çalışılanın ufku görmekle mümkün olmaktadır. 

Önyargıların hayati rolünü daha iyi anlamak için Gadamer'in geleneğe verdiği rolün 

incelenmesi gerekmektedir. 

 

 



62 
 

3.3.3. Gelenek 

Önyargı gibi gelenek de Gadamer'in günlük anlamının ötesinde geliştirdiği bir 

terimdir. O, gelenek ve miras fikrini yeniden oluşturmayı, onun asli doğasını yeniden ele 

almayı, yani kısaca geleneğin anlamını yeniden keşfetmeyi hedeflemiştir (Çetin, 2019: 86).  

Gadamer’e göre geçmiş-bugün ve gelenek-akıl ilişkisi aydınlanma döneminde ortaya 

çıkmış olan anlamdan daha farklı bir biçimde ele alınmalıdır. Aydınlanma düşünürleri 

gelenek ve aklı çatıştırarak aklın geleneğe hâkim olması gerektiğini savunmuşlardır. Buna 

göre aydınlanmacılar için akıl ve gelenek birbirinden ayrı iki şey olarak benimsenmiştir. 

Ancak gelenek ve akıl arasında bu denli keskin bir ayrım yapılması mümkün değildir. Çünkü 

gelenek geçmişin birikimlerini günümüze taşıyan ve böylece günümüzü şekillendiren bir 

kültür unsurudur. Ayrıca gelenek aklın şekillenmesinde de büyük rol oynamaktadır. Bu 

bakımdan aklı gelenekten bağımsız olarak görmek mümkün değildir (Ertürk, 2003: 67-68). 

Gadamer hermenötiğine göre geçmiş, her anlama eyleminde içinde bulunduğumuz 

ve hareket ettiğimiz bir nehirdir. Dolayısıyla gelenek bize karşı değil ancak içinde 

bulunduğumuz ve sayesinde var olduğumuz bir şeydir (Palmer, 2003: 232). 

Gadamer anlama şartlarından en önemlisinin geleneğin taşıdığı kültür birikimi 

olduğunu dile getirmiştir. Gadamer'in yaptığı gibi, kişinin geleneklerinden asla 

kaçamayacağını doğrulamak, tüm geleneklerin büyük ölçüde onaylamasında ısrar edildiği 

anlamına gelmemektedir. Gadamer, bir geleneğin tamamını körü körüne onaylayan ve onu 

eleştiriye başvurmadan bırakan geleneğe muhafazakâr bir yaklaşım benimsemektedir. 

Habermas ve Ricoeur gibi eleştirmenler, Gadamer'i geleneğe eleştirel bir tepki vermekte 

ısrar etmemekle suçlamışlardır (Thompson, 1981: 27).  

Bu eleştiriler iki nedenden dolayı hedefi ıskalamaktadır. Birincisi, kendini asla 

tamamen gelenekten yansıtamayacağımızı kabul etmek, kişinin geleneğini 

değiştiremeyeceği ve sorgulayamayacağı anlamına gelmemektedir. Onun görüşüne göre, 

gelenek kişinin bilgisinin koşulu kadar, tüm araştırmayı teşvik eden arka plan olarak, kimse 

asla gelenek içermeyen bir yerden başlayamamaktadır. Bir gelenek, kişiye bir soru ya da 

başlangıç için ilgi vermektedir. İkincisi, bir geleneği canlandırmaya yönelik tüm başarılı 

çabalar, onu mevcut bağlamla alakalı hale getirmek için değiştirmeyi gerektirmektedir. Bir 



63 
 

geleneği kucaklamak, onu değiştirerek kendi haline getirmektir. Bir geleneğin pasif bir 

şekilde kabul edilmesi, kişinin onun içinde yaşamasına izin vermemektedir. Başka bir 

deyişle, Gadamer'in hermenötiğine göre "önyargı" ve "gelenek" terimlerinin önemi, yeni bir 

şey üreten anlayışın aktif doğasını göstermelerinde yatmaktadır. Gelenek, bilgiyi teşvik eden 

belirli ilgi alanlarını, önyargıları, soruları ve sorunları teslim etmektedir. Gelenek, kışkırtıcı 

olmaktan çok koruyucu bir güç olarak görülmektedir. Gadamer, bir devrimin bile, aynı 

geleneği kullanan geleneğe bir yanıt olduğunu belirtmektedir. Gadamer, geleneğin kör ve 

pasif bir taklidini doğrulamayı değil, geleneği kendimiz yapmanın onun eleştirel ve yaratıcı 

bir şekilde uygulanması anlamına geldiğini göstermeyi arzulamaktadır (Gadamer, 2004b: 

127). 

3.3.4. Otorite 

Benzer şekilde, gerçek otorite her zaman başkalarının aktif kabulünü 

gerektirmektedir. Böyle bir onay olmadan, kişi gerçek otoriteyi değil, tiranlıkla sonuçlanan 

pasif bir teslimiyeti bulmaktadır. Çünkü kabul etmek, o otoritenin kendisi için anlamını aktif 

bir şekilde uygulamasını ve üzerinde düşünmeyi gerektirmektedir. Bu nedenle, bir şeyi kendi 

başımıza yapmaya çabalarken ve onu basitçe pasif bir şekilde taklit etmediğimiz için, anlayış 

her zaman yerleşik bir eleştiri olasılığı taşımaktadır. Örneğin, bir metni ezberlemek, kişinin 

onu anladığının göstergesi değildir. Kişi ancak metni kendi kelimelerinin içine 

koyabildiğinde, metni canlandırdığında ve yeni şekillerde konuşmasına izin verdiğinde 

anlamıştır. Gadamer'in görüşünün muhafazakâr olmadığı, yeni bir yaratımla sonuçlanan 

değişimin tüm anlayışların gerekli sonucu olduğu gerçeğinde görülmektedir (Gadamer, 

2004a: 317). 

Gadamer Aydınlanma düşüncesi içindeki düşünürlerin önyargıyı olumsuz bir şey 

olarak görmelerinin sebebini otoriteye bağlamıştır. Ona göre düşünürler; önyargıların 

otoriteden kaynaklandığını düşünerek aceleci bir tavır sergiledikleri için olumsuz 

görmüşlerdir. Oysa Gadamer olumsuz görülen bu “otorite” kavramına farklı bir bakış 

kazandırmıştır. Karşı çıkmış olduğu şey ise; düşünürlerin gerçeğin asıl kaynağı olan şeyin 

kabul edilmemesi ve üstünün kapatılması olmuştur (Toprak, 2003: 76). Aydınlanmacıların 

savunmuş oldukları “özgürlük” ve “akıl” kavramları tıpkı “önyargı” da olduğu gibi otoriteye 

de olumsuz bir anlam yüklemiştir. Fakat Gadamer için “otorite” olumsuz bir kavram değildir 

(Toprak, 2003: 76). Ona göre otorite; “takdir eden, kendi sınırlarının farkında olup, 



64 
 

başkalarının düşüncelerine güvenebilen bir akıl eylemidir ve bu yönüyle de itaat etmekten 

çok anlamayla(idrak etmeyle) ilgisi vardır.” (Toprak, 2003: 76). 

Aydınlanma döneminde yapılmış olan “otorite” kavramına karşı çıkış ve olumsuz 

anlam yüklenmesi tamamen Hıristiyanlığa karşı gösterilen bir reaksiyondur. Çünkü o 

dönemin genel özellikleri bunu gerektirmiştir. Dönemin özelliklerine bakacak olursak; o 

dönemde bulunan düşünce yapısının yazılı eserlerin yanlış aktarılmasına karşı eleştirilerin 

artması, Hıristiyanlığın ortaya koymuş oldukları değiştirilemeyen kurallara karşı tamamen 

akıl süzgecinden geçirilerek anlamaya çalışmaları, geçen tarihten gelen bilgilerin de tekrar 

akılla ele alınmasına sebep olmuştur (Toprak, 2003: 76). Dolayısıyla görülüyor ki otoritenin 

kaynağı olarak aklı görmüşlerdir. Aklı otorite olarak gördükleri için de farklı bir otoritenin 

koymuş oldukları dogmaya karşı çıkacaklardır. Buda akıl ve otoritenin birbirine zıt iki unsur 

olmalarına sebebiyet vermiştir (Toprak, 2003: 76). Yani “otorite ” aydınlanmacılar için bu 

sebepten ötürü olumsuzdur.  

Gadamer “otorite” kavramının olumsuz bir anlamı olmadığını savunmuştur. Otorite 

aydınlanmacılar için özgürlüğü kısıtlayan bir unsurdur ve aklı her şeyin önünde tutup 

önemsemişlerdir. Gadamer otoritenin özgürlüğü kısıtlayan bir kavram olmadığını 

savunmuştur. Ona göre otorite; kabul edildiği andan itibaren insanı özgürlüğe götürecek bir 

takım yolları açtığını dile getirmiştir (Toprak, 2003: 77). Gadamer’ e göre eğer otorite kabul 

edilirse bu aklın geri plana atılmasını ya da ezilmeyi ifade etmez, aksine başka bir 

düşüncenin diğerlerinden daha üstün olduğunu göstermektedir. Sonuçta kabul edilen bu 

otorite birdenbire ortaya çıkan bir durum değildir. Kişi kendi aklı ve çabaları yoluyla bu 

üstünlüğe ulaşmıştır. Otorite geçmişe adapte edilmeye çalışılırsa karşımıza çıkacak olan ilk 

şey gelenektir. Dolayısıyla geleneğe de bir otorite demek yanlış olmayacaktır. Çünkü 

geleneklerimiz şuan ki davranışlarımız üzerinde etki eden bir yapıya sahiplerdir. Her ne 

kadar otoriteden bağımsız olunmaya çalışılsa da (Aydınlanma Düşünürleri) bu mümkün 

olmamaktadır. Çünkü dediğimiz gibi gelenekte bir nevi otoritedir. Tarih boyunca yapılan 

devrimler, yenilikler vb. unsurlara bakıldığında görüyoruz ki kendimize ait olan, bir bakıma 

bizi yansıtan bu değerlere yani geleneğimizin, büyük bir kısmını değiştirmemiş hatta aynı 

şekilde onu devam ettirmişizdir (Toprak, 2003: 77). Gadamer otorite kavramını bu şekilde 

açıklamıştır. 

 



65 
 

3.3.5. Ufukların Kaynaşması 

Gadamer'in diyalog açıklaması üç yönden ayırt edicidir: metinlerle diyalog 

olasılığını dikkate alır, diyaloğu iş yerinde bir dil modeli olarak ele alır ve diyaloğu "ufuk 

kaynaşması" olduğunda başarılı olarak değerlendirir. Başarılı olduğunda diyaloğun 

kendisini bir ufukların kaynaşmasında çözdüğüne dair bu son görüş, görüşmelerin ancak 

karşılıklı anlaşma ile sonuçlanırsa başarılı olacağını öne sürdüğü için en tartışmalı 

iddialarından biridir. Gadamer, bu yüzden dile kısıtlamalar koyan şeyin aslında dilin içindeki 

adlandırma olgusu olduğunu ifade etmektedir. Gadamer, bu tür anlayışlardan türetilen 

yorumların her zaman bir ufuk kaynaşması içerdiğini savunmaktadır. Burada sözü edilen 

ufukların kaynaşması ise bireyin tarihsel ortam dışına çıkamayıp, öznel yorumlardan öteye 

çıkamama durumunu ifade etmektedir. Bir anlaşmazlığı çözmede başarısız olan ancak yine 

de muhataplar tarafında daha fazla diyalog kurulmasına yol açan bir konuşma, bu kapsamda 

bir başarı sayılır. Ancak bireyin kendi iyiliği için anlaşma bir diyalog hedefi değildir, 

muhataplar yalnızca kişiliğin gücü veya güvensizlik yoluyla anlaşabilirler. Böyle bir 

anlaşma, diyaloğun temel ilkelerinden biri olması gereken şeyi, yani anlaşmazlığın 

çözümünü ve ortaya konulan yargıların kanıtlara dayandırılması gerektiğini ihlal edecektir. 

O halde, Gadamer'in diyaloğun ufukların birleşiminde çözüm aradığı şeklindeki iddiası 

eleştiriye açık görünmektedir (Gadamer, 2004: 67). 

Gadamer'in metin yorumlamaya yaklaşımı, yazarın anlamın ötesine geçmesini 

önermektedir. Metin, tercüman tarafından yazılanları anlamlandırarak yeniden 

yorumlanmaktadır. Ancak tercüman, sadece yazarın (veya araştırma katılımcısının) ne 

demek istediğini anlamakla kalmamalı, hermenötik çevrenin de farkında olması 

gerekmektedir. Dolayısıyla mesele, yazarın yazdığı gerçeği bulmak değil, okuyucunun sahip 

olduğu gerçeğin tercüman tarafından canlandırılmasıyla ilgilidir (Gadamer, 2004: 361). 

Süreç, metnin konuşulan dilin yaşamın kalıcı ve sabit bir ifadesine dönüştürülmesiyle 

başlamaktadır. Metni anlamlandırma deneyimi her zaman uygulamayı içermektedir. Bu 

uygulamalar ise dinleme, gözlemleme, test etme, yargılama, meydan okuma, yansıtma ve 

herhangi bir önyargı aramaktır. Tercümanı okurken, insanlar aynı anda birden fazla algı ile 

başa çıkmaya çalışmaktadır. En olası fikir anlaşılmadan önce deneyimlenmekte ve netlik 

kazanmaktadır. Dilin anlamının anlaşılmasını ve yorumlanmasını geliştiren bu durum 

sürekli hareket döngüsüdür. Yorumlama çemberi metin boyunca bir ritim gibi ilerlemekte, 



66 
 

beklentilere, önyargılara ve yargılamaya açık olmaktadır. Dolayısıyla okuyucunun, 

tamamlanmış konuşmayı ya da metni anlamasına ve öngörmesine neyin rehberlik ettiğinin 

farkında olması gerekmektedir. Bu nedenle anlatıda kullanılan dil, metin ile tercüman 

arasında bir anlayış ve anlaşma arayışı arasında bir orta yol görevi görmektedir (Gadamer: 

2004, 293). Gadamer, tüm yorumların öznelliğin iç dünyasını anlama, ön yargılama ve kabul 

etme temel düzeyinden türetildiğini öne sürmektedir (Gadamer, 2004: 298). İnsanlar, 

sorulmadıkça başkalarının görüşlerini nadiren bilmektedir. Bunun yerine tahmin veya 

varsayımlarda bulunmaktadırlar.  

Gadamer'in anlamanın tarihsel doğasına olan ilgisi, tarihsel olarak etkilenmiş bilinç 

olarak adlandırdığı şey tarafından yakalanmaktadır. Ancak tarihselciliğin nesneleştirme 

eğilimlerine karşı Gadamer, tarihsel konumlanmanın kısıtlayıcı sınırlamalarla 

sonuçlanmadığını ileri sürmektedir. Çünkü sınırlar, kişinin yeniye açık olmasına izin 

vermektedir. Bu bağlamda, Gadamer'in en çok yanlış anlaşılan terimlerinden biri olan 

ufukların birleşimi tartışılmaktadır. Ufuk, perspektifi mümkün kılan sınırları önermekte ve 

iki ana özellikle işaretlenmektedir. Birincisi, ufuk kavramı, bilmenin yerleşik ve perspektif 

doğasını önermektedir. Görsel (yani gerçek) ufkun, kişinin görmesine izin veren sınırları 

sağlaması gibi, epistemik ufuk da bilgiyi mümkün kılan sınırlar sağlamaktadır. Ufuk 

kavramı yerleşik perspektif bilgisinin henüz üretken olduğunu ifade etmektedir. Ufuk 

sınırlaması olmaksızın görme de olmamaktadır. Bilgi için gerekli olan arka ve ön gerekçeler, 

aşılması gereken engeller olarak görülmemektedir. Bir ufuk, Gadamer'in söylediği gibi, uzak 

ve yakın olan arasındaki üretken olarak aracılık edilen ilişkiyi göstermektedir. Bu ilişki 

pozisyonlardan herhangi birini dışlamadan hem yakın hem de uzak olanı ayırt etmemizi 

sağlamaktadır (Gadamer, 2004a: 302). Ufuk kavramının, tercümanın yakın çevresini ve daha 

uzaktaki dünyayı anlamlı bir şekilde bütünleştirdiğini söylenmektedir. 

İkinci olarak Gadamer ufukların açık ve dinamik doğasını vurgulamaktadır. Bu 

nokta, Gadamer'in ufuk anlayışına adanmış bazı ikincil literatürde ihmal edilmiştir. Bu 

nedenle, Gadamer ufuktan bahsettiğinde, nasıl bir şeye sahip olabileceğimizi açıklamaya 

çalıştığı bir bağlamda olduğuna dikkat etmek önem arz etmektedir. Tarihçiliğe karşı 

Gadamer, çağdaş bir tercümanın geçmişin bir metnini anlama yeteneğinin tamamen farklı 

iki ufku önceden varsaymadığını savunmaktadır. İlk bakışta iki ayrı ufuk olarak algılanan 

birliği, yani geçmiş ve şimdiyi ortaya çıkarmak, anlayışın işi olarak kabul edilmektedir. 

Dolayısıyla gelen ufukların kaynaşması anlayış anlamına gelmektedir. Gadamer, sabit ve 



67 
 

aşılmaz bir alanı betimlemek yerine, bir ufkun kapasitesini ve genişliğini vurgulamak 

istemektedir. Ufukları farklı ve sabit olarak savunmak, anlayış ve dolayısıyla hakikatin 

engellenmeye devam ettiği ufukların kapalı, ölçülemez doğasını onaylamaktadır (Gademer, 

2004b: 88). 

Gadamer, ayrı ufukların orijinal yönünü (ayrılmasını) reddettiği için, anlayışın insanı 

başka bir yabancı ufka aktarması gerektirdiği varsayımını reddetmektedir. Ufuklar, isteğe 

bağlı olarak girilebilen veya çıkılabilen bağımsız yerler değildir. Dolayısıyla, anlayışın 

kendimizi ötekinin ufkuna aktarmamızı sağlayan bir irade eylemi gerektirmesi söz konusu 

olmamaktadır. Ufuk kavramı kendini göstermektedir. Çünkü anlamaya çalışan kişinin sahip 

olması gereken üstün görüş genişliğini ifade etmektedir. Ufuk elde etmek, kişinin yakın 

olanın ötesine bakmayı öğrenmesi anlamına gelmektedir (Gadamer, 2004a: 305). 

Yatay füzyonların altında yatan Hegelci sublasyon, tamamen farklı ve orantısız iki 

ufuk olduğunu söylemeye meyilli olunduğunda, böyle bir tanımın yüzeyselliğini ve 

eksikliğinin itiraf edilmesi gerektiği anlamına gelmektedir. Yani, eski bir metni 

yorumlamaya yönelik ilk çabalar, metnin tamamen farklı bir dünyaya aitmiş gibi 

görünmesine neden olabilmektedir. Gadamer, metnin yabancılığının bazen tam ötekiliğini 

gösteriyor gibi göründüğünü inkâr etmemektedir. Yanlış anlama, ötekinin ötekiliğini 

şiddetlendirebilmektedir. Ancak, başlangıçtaki farklılığın ontolojik olarak gerçek 

farklılıkları gerektirdiğini kabul etmek, değişimi ve dolayısıyla anlayışı engellemektedir. 

Bunun yerine Gadamer, bizi, Gadamer'in ufukların kaynaşması olarak adlandırdığı, farklılığı 

bir dönüşüm aracı olarak düşünmeye davet etmektedir. Farklılığı bir imkânsızlık olarak ele 

alma cazibesi, yüzeysel bir tepkiyi yansıtmakta ve katı, somutlaşmış bir ufuk kavramını 

onaylamaktadır (Gadamer, 2004: 306). 

Zamansal veya mekansal olarak uzak dünyaların farkına dikkat çekmek, Gadamer'in 

ifadesiyle, anlama sürecinde sadece bir aşamadır. Farklılığı somutlaştırmayı reddetmek, 

anlama sürecinin birinin kendi ufkunun diğerinin kabulü ışığında değişmesine ve diğerinin 

kabulüne göre değişmesine izin vermesini gerektirdiğini kabul etmek anlamına gelmektedir. 

Doğru anlayış sadece farklılıkla başlamakla kalmamakta, aynı zamanda tüm ufukların 

değişmesini gerektirmektedir. Ufukların kaynaşması, hâkim ufkun zayıf olanı yuttuğu bir 

savaş değildir. Gadamer'in anti-öznelciliğine uygun olarak, ufukların kaynaşmasının insan 

isteğinin ötesinde gerçekleştiğine dikkat etmek önem arz etmektedir. Ufkun genişlemesi, 



68 
 

tamamen kontrol edilebilecek veya gerçekleştirilebilecek bir şey değildir. Aksine, yeni bir 

ufkun ortaya çıktığını anlama çabası sayesinde oluşmaktadır (Gadamer, 2004: 306-307). 

Gadamer’e göre insanın kendini bilmesi ile gelenek ile doğrudan aktarılan bilgi 

arasında diyalektik bir ilişki bulunmaktadır. Önceden verilen bilgiler tarihsel bağlamda hem 

insanın bağlantılarını oluşturmakta hem de görüş alanını sınırlandırmaktadır. Dolayısıyla 

hermenötik ortam veya ufuk varlığın sınırlılığını göstermektedir (Tatar, 2004: 294). 

Gadamer hâkim bir yerden görülebilen ve bütün varlıkları kapsayan görüş alanını 

ufuk olarak tanımlamıştır. Bu nedenle bir insanın ufkunun var olması yakın olanla sınırlı 

kalmayarak daha ilerisini görebilmesini ifade etmektedir. Bu durum hermenötik alanında 

uygulandığı zaman anlamaya çalışılan şeyin gerçek boyutları içerisinde görebilmek için 

doğru tarihsel ufuk kazanılması gerektiği ortaya çıkmaktadır. İnsanlar kendilerini tarihsel 

ufka yerleştiremediklerinde tarihin söylediği şeylerini yanlış anlamaktadır. Bu durumda 

ötekini anlayabilmek için insanların kendilerini ötekilerin yerine koyması gerekmektedir 

(Gadamer, 2009: 56-57). 

Sahip olunan ilk ufuk içerisinde dünyaya gelinen koşullar doğrultusunda 

belirlenmektedir. İnsanlar doğuştan sahip oldukları bu ufuklarını her bir olayla 

karşılaştıklarında yenilemekte ve farklı ufuklar kazanmaktadır. Gadamer insanların sahip 

oldukları ufukların sürekli olarak bir şekillenme içerisinde olduğunu ifade etmektedir. 

Şekillenme sürecinde insanlar sürekli olarak önyargılarını sorgulamaktadır. Bu sorgulama 

genellikle içinden gelinen ufku anlama etkinliği ve geçmiş ile yüzleşme şeklinde 

gerçekleşmektedir. Dolayısıyla insanların şu anda sahip oldukları ufukları geçmiş olmadan 

geçekleşememekte ve tek başına izole edilerek var olamamaktadır. Anlama olayının 

gerçekleşmesi için kendi kendilerine var oldukları düşünülen ufukların kaynaşması 

gerekmektedir (Tatar, 2001: 301). 

Tarihsel bir ufku ilk defa ufuk içerisinde görülen hakikat iddiasıyla belirli bir 

anlaşmaya uyarak mevcut ufuk içerisinde aşmak ufukları kaynaştırmak olarak ifade 

edilmektedir. Geçmiş ufuk ile mevcut ufak arasındaki farklılıkların ortak bir konu ile ilgili 

açığa çıkmasının ardından konu ile ilgili gerçeğin bağlayıcılığı sebebiyle aşılmaya 

çalışılmaktadır. Her iki bağlamın ortak bir konuda teste tabi tutulması neticesinde bu birlik 

ortaya çıkmaktadır. Bu durum daha önce olmayan yeni bir ufuk oluşturmaktadır. Ortaya 



69 
 

çıkan bu yeni ufuk mevcut an ile geçmiş arasındaki fark nedeniyle kendi içerisinde yeniden 

bölünmektedir. Bu bölünme daha sonra ortaya çıkacak olan ufuk için bir safha olarak kabul 

edilmektedir. Bu süreç bir sonsuzluk içerisinde süregelmektedir. Ufukların kaynaşması 

mevcut ve geçmişteki arasındaki sürekli bir birlik ya da ayrılık diyalektiği olarak 

görülmektedir (Tatar, 2004: 295). 

Anlama sürecinin tamamlanması için ufukların kaynaşması gerekmektedir. 

Ufukların gerçek kaynaşması tarihsel ufkun geleceğe yansıtılması ve onun yerine yeni bir 

ufuk gelmesi olarak ifade edilmektedir. Tarihsel olarak etkin bilinç kavramı bu kaynaşmayı 

düzenli bir biçimde gerçekleştirme görevini yerine getirmektedir. Tarihsel bilincin tarihsel 

bir ufka yansıtılması halinde bu ufuk ile birlikte kişi kendisinin tanıdığı bir dünyaya 

açılmaktadır. Bu durum tarihsel bilinç kapsamında değerlendirilen şeylerin tamamının 

tarihsel ufuk ile kuşatılmasından kaynaklanmaktadır. Bu ufuk ayrıca geleneğin bütünlüğünü 

de kapsaması nedeniyle ortak yaşama gönderme yapmaktadır. Dolayısıyla ortaya çıkan bu 

yeni ufuk insan hayatının bütünlüğünü işaret etmektedir. Kişilerin tarihsel bilinçlerini 

çevreleyen bu ufuk gelenekten gelmekle birlikte geleneğin anlaşılması için tarihsel ufuk 

gerekmektedir (Gadamer, 2004: 305). 

 Gadamer öncesinde çeşitli hermenötik anlayışların ortaya çıktığı bilinmektedir. Bu 

akımlar arasında yer alan Romantik akım ufukların farklılığının anlama için bir risk 

oluşturduğunu düşünmektedir. Romantik akım zamansal mesafeden ve tarihsel 

önyargılardan bağımsız bir şekilde hareket edildiği zaman anlamanın gerçekleşeceğini iddia 

etmektedir. Bu dönemdeki hermenötik insanların bir yazarı o yazarın kendisini anladığından 

daha iyi anlaması gerektiğine işaret etmektedir. Gadamer her çağın kendisine ulaşan metni 

kendi tarzında anlaması gerektiğini ifade etmektedir. Bunun nedeni her metnin konusunun 

içinde bulunduğu çağla ilgili olmasıdır. Okurların okumuş oldukları metni anlamaları 

okuyucu ufku ile metin ufkunun birleşmesi neticesinde oluşmaktadır. Dolayısıyla okurların 

her biri farklı bir anlam ortaya çıkarmaktadır. Aynı okur metni ikinci kez okuduğunda da 

farklı anlamlar oluşabilmektedir. Anlama bu şekilde yoruma dönüşmektedir (Toprak, 2003: 

133). 

 Metnin esas anlamı yazar ve ilk okuyucunun anlama ihtimallerinden bağımsız 

görülmektedir. Metin hem yazarla hem de ilk okuyucu ile özdeş olmamaktadır. Anlamak 

için en önemli temel olarak görülen önyargıların tarih boyunca değişerek farklılık 



70 
 

göstereceği göz önüne alındığında metnin anlamının genellikle yazarı aşacağı ortaya 

çıkmaktadır. Bu durum metni yazarından daha iyi bir şekilde anlamaya değil değişik şekilde 

anlamaya neden olmaktadır. Yazar ve yorumcuların ufku birbirinden farklı olabilmekle 

beraber ufukların sürekli olarak sabit kalmayacağının da unutulmaması gerekmektedir. Ufuk 

sürekli değişen hareketli bir yapıya sahiptir. Dolayısıyla insan ve ufuk arasında karşılıklı bir 

etkileşim olmaktadır. Yeni bir ufuk ortaya çıkması insanın bütünüyle yabancı bir dünyanın 

içerisine girmesine neden olmamaktadır. İnsanın sahip olduğu mevcut ufuk ile karşısına yeni 

çıkan ufuk bir araya gelerek daha büyük bir ufuk oluşturmaktadır. Bu durum insanın 

kendisini tamamen dönüştürmesinden ziyade başka geleneklere açmasını ifade etmektedir. 

Gadamer bu durumu zamansal mesafeyi anlamayı sağlayan olumlu bir durum olarak kabul 

etmektedir. Zamanı gelenek ve adetin sürekliliği ile dolu olan bir kavram olarak 

nitelendirmektedir. Geçmişten günümüze gelen her şey zamanın ışığında sunulmaktadır. 

Tüm bu durumlar dikkate alındığında Gadamer’in zamansal mesafeyi olumsuz bir durum 

olarak görmediği ortaya çıkmaktadır (Adugit, 2005: 217). 

 Gadamer zaman mesafesinin sınırlı ve yerel önyargıların ortadan kaldırılmasına 

yardımcı olduğunu düşünmektedir. Ayrıca zaman mesafesi hakikati anlamak için gereken 

önyargıların ortaya çıkmasına da yardımcı olmaktadır. Yani zaman mesafesi önyargıların 

doğru ve yanlış olarak ayrılmasını sağlamaktadır. Zamansal mesafe ile insanlar taşıdıkları 

önyargıların farkına varmaktadır. Tarihsel bilinç büyük önem arz etmektedir. İnsanın 

kendisini anlamasını sağlayan önyargılar tarihsel bilinç aracılığıyla kendi içerisinde 

değerlendirilebilecek şekilde bilinç seviyesine çıkarılmaktadır. Gadamer insanlar zihinlerini 

belirlediği zaman düşüncelerin önyargı olup olmadığını bilememektedir. Dolayısıyla 

önyargıları önyargı olarak görememektedir (Gadamer, 2009: 59). 

 Gadamer bir metin ile okuyucusunun ufuklarının birbirinden tamamen kopuk 

olmadığını ifade etmektedir. Her ufkun tarihsellik içinde yer alması bu duruma neden 

olmaktadır. Bu nedenle farklı zamanlardaki iki ufkun kıyaslanması birbiri ile tamamen 

ilişkisiz iki ufkun kaynaşması anlamına gelmemektedir. Tarihsel bilinç içerisinde yer alan 

her şey aynı ufuk tarafından bir araya getirilmektedir. İnsanın kendi geçmişi ile sahip olduğu 

tarih bilinci öteki insanların geçmişine yönelmektedir. İnsan yaşamı kapsamında gerçekleşen 

ve bu durumu gelenek ve miras olarak gösteren hareketler ile ufkun gelişmesi 

sağlanmaktadır. Tarihsel ufuk geleneği anlamayı sağlamaktadır. Bu durum insanların 

kendilerini tarihi bir duruma yerleştirerek ufuk kazanacağı anlamına gelmemektedir. İnsanın 



71 
 

kendini bir duruma yerleştirebilmesinin temel şartı insanın zaten bir ufka sahip olmasıdır. 

Tarihsel ufuk elde edilebilmesi için özel çaba gösterilmesi gerekmektedir (Gadamer, 2009: 

60). 

 Gadamer’e göre ufuk kavramsal olarak empatiye kıyasla daha evrensel ve daha üst 

seviye bir kavramdır. Gadamer insanların diğer insanları anlamak için kendilerini onların 

içinde bulunduğu konuma yerleştirdiğini ifade etmektedir. İnsanın kendisini böyle bir 

konuma yerleştirmesi yalnızca empatiden ibaret değildir. Bu durum sadece insanın 

tikelliğinden ziyade ötekinin tikelliğini de aşarak evrenselliğe yükselmeyi gerektirmektedir. 

Ufuk kazanmak insanın çevresindekileri daha doğru boyutlar ile ve daha büyük bir bütün 

olarak kendi menzili dışında kalsa dahi görmeyi öğrenmesini ifade etmektedir. Anlama 

temel olarak tarihin etkisi altında olduğu için bireyin ufuk kazanmasını sağlayacak temel 

dayanak, anlamak istediği şeyin tarihsel bilincini dikkate alması olarak kabul edilmektedir 

(Habermas, 2002: 212) 

3.3.6. Tanıdık Bilgiler 

Hermenötik uygulamalarda önemli olan, yabancıyı tanıdık bilgilerle tanımlama ve 

ilişkilendirme, tercümanları seçerek yeni perspektifler arayışına odaklanma sürecidir. Bu, 

yeni olasılıklara açık olma hevesine bağlıdır (Gadamer, 2004: 4). Metnin yabancı yönleri 

bilinmemektedir, bu durum tercümanın eski bilgiyi yeni anlayışa benzeten tanıdık dünyevi 

ufkuna meydan okumaktadır. Anlaşılması zor olsa bile, özellikle felsefenin teknik dilini 

okurken eski bilgi önem arz etmektedir (Gadamer, 2004: 269). Gadamer somut 

deneyimlerde yabancılaşmayı deneyimlemenin iki moduyla ifade etmektedir. Bu modlar 

estetik ve tarihsel bilinç olarak sıralanmaktadır. Her iki durumda da yargılar, genel olarak 

zamana, kültürel öneme ve otoriteye bağlı olarak sözü edilen yargının geçerliliğine 

dayanmaktadır. Tarih bilincinin yabancılaşması ise, geçmişteki olaylardan nesnel ve eleştirel 

bir mesafeyi koruma sanatıdır. Çünkü metin yazılır yazılmaz yabancılaşmanın nihai biçimi 

haline gelmektedir. Bunun üstesinden gelmek, anlamanın en yüksek görevi olarak 

görülmektedir (Gadamer, 2004: 392). Bu nedenle anlama, kavramlarda tutarlılık bulmak ile 

yeni ama yabancı fikirlerin arasında gidip gelmektedir. Bu yüzden tercümanın metnin 

kendisinin anlamı üzerine bilinçli olarak konulan kısıtlamaları kaldırması gerekmektedir.  

 



72 
 

3.3.7. Tarihsellik ve Zamansallık 

Gadamer’ in düşünce dünyasında “tarihsellik” kavramı önemli bir yer teşkil eder. 

Aydınlanma dönemine bakıldığında bilimsel, nesnel, objektif bilginin üzerine doğru bir 

yoğunlaşma söz konusu olmuş, bu sebeple tarihsellik geri plana atılmıştır (Öztürk,2010: 88). 

Gadamer Aydınlama düşüncesindeki bu eksikliği fark ederek, dönemde ortaya konulmuş, 

kabul edilmiş kavramları sorgulamaya başlamıştır. “Çünkü deha sanatı ve tarihsel bilinç 

anlayışının bu “tarihsellik dışı” tecrübeleri aydınlanma düşüncesinin attığı tohumlarla 

filizlenmiştir.” (Öztürk, 2010: 88). Ortaya çıkmış olan iki anlayış; Gadamer’e göre 

tarihsellikten tamamen yoksundur. 

Oysa tarihsel olarak konumlanan hayatta dünyanın istense de istenmese de 

tarihsellikle anlamlandırıldığını savunan Gadamer için bu ontolojik boyutun görülememesi 

ve bilgi ile yaşam bağının gözden kaçırılarak sadece yöntem üzerine kurulu anlam kaygısıyla 

varlık alanına yönelinmesi, insanın bilim ve teknoloji aracılığıyla doğaya ve toplumsal 

hayata hâkim olma isteğini yaygınlaştırır. Bu durum, günümüzde manipüle edilmiş 

enformasyon organizasyonlarıyla beraber yaygın bir yabancılaşma durumuna yol 

açmaktadır. Bu yöntemsel yabancılaşmanın aşılması bakımından önemli rol oynayan şeyin 

felsefi hermenötiğin evrenselliğini ortaya koyan tarihsel bilinç olduğunu söylemek 

mümkündür (Çelik, 2013: 132-133). 

Gadamer'e göre, gelenek ve tarih hiçbir zaman sabitlenmemekte veya doğru şekilde 

yorumlanamamaktadır. Diğer bir ifadeyle gelenek ve tarih tercümanın sürekli değişen 

ufkuyla anlaşılmaktadır. Derin tarihsellik ve anlayış kavramı, Dasein zamanla olgunlaştıkça 

daha iyi anlaşılan, tarihsel bağlamı olan bir dünyaya atılmaya benzetilmektedir. İnsanlar bu 

dünyadan ve bağlamdan oluşmaktadır. İnsanlar var olduklarını bilmeye başladıklarında bile 

bir geçmişle doğmaktadır. Ayrıca insanlar dünyaya olduğu gibi uyum sağlama ve düşünme 

yeteneğine sahip olmaktadır. Bu durum, kendi kendine kapılma ve tarihi unutma riskini 

azaltırken aynı zamanda naif kalmaya ve geçmişi şimdiki zamana ve geleceğe yeniden 

sunmaya izin vermektedir (Gadamer, 2004: 281). 

Dasein’in tarihsel bakış açısı, geçmişe ait kültürel bilginin paylaşılmasını sağlayarak, 

bireyi Dasein’in geleceğine götürmesini sağlamaktadır. Kültürel bilgi, Heidegger ve 

Gadamer'in Dasein’in tarihselliği olarak bahsettiği şeydir. Gadamer, Dasein'in gerçek 



73 
 

amacının diğer Dasein ile karşılıklı fayda sağlamak için işbirliği yapmak olduğunu öne 

sürerek Heidegger’den fikir olarak ayrılmıştır. Dolayısıyla dil, paylaşılacak, öğrenilecek ve 

yerleştirilecek kültüre bağlı olarak bilgi işleminin ontolojik olarak tercümana özgü olmasını 

sağlamaktadır (Gadamer, 2004: 283). 

Geliştirdiği hermenötik çerçevede “zamansallık” kavramı önemli bir yer teşkil 

etmektedir. Gadamer, tercümanın kendi tarihselliğinin ve geçiciliğinin konuşma ve metnin 

tüm yorumlanmasını etkilediğini öne sürmüştür. Mesaj, tercümanın kendi mevcut zamansal 

anlayışında yankılanan anlamla ortaya çıktığında, konuşmanın geçici doğası pragmatik 

olarak devam etmektedir. Kültürel olarak aktarılan bilginin, gelecekte kullanılmak üzere 

uygun hale getirilmesi için anlamlı olması gerekmektedir. Geçmişi görmek için şimdinin 

üstünlüğünü kullanmak, şimdiki perspektif diye bir şey olmadığı, geleceğin ve geçmişin 

sürekli değişen ufku olduğu anlamına gelmektedir. Daha önce olanlar ve şimdinin nasıl 

yorumlandığı, Dasein’in zamansal geleceğini etkilemektedir ve otantik olarak farkında 

olmak, yalnızca Dasein’in geçmişini değil, şimdiki ve gelecekteki yaşamını da 

bilgilendirmek için geçmişe dönük deneyimlerle ilgilenmek ve geriye dönük analizler açmak 

anlamına gelmektedir (Ricoeur 1991: 108). Bu nedenle geçicilik, geçmiş ve şimdiki sürecin 

kök saldığı destekleyici zemin haline gelmektedir.  

3.4.  Felsefi Hermenötik’in Çerçevesi 

Bu başlık altında Gadamer’in felsefi hermenötiğinin temelini oluşturan ve bir döngü 

içinde anlama edimini, hakikate nasıl ulaşılacağı hakkında yol gösteren bilinç, dil, önyargı 

ve gelenek, tarih bilinci ve ufukların kaynaşması kavramları duyma ve öteki düşünme 

ekseninde ele alınmıştır. Gadamer’in hermenötiğini nasıl sağlam bir zemine oturttuğu 

anlatılmak istenmiştir.  

3.4.1. Bilinç/Şuur Nedir ve Nasıl Oluşur? 

Gadamer’in hermenötiği tarihsel bilinç konusunu özellikle vurgulamaktadır. 

Heidegger’in hermenötiğin oluşumundaki etkileri düşünüldüğünde tarihsel bilince Gadamer 

tarafından yapılan vurgu doğal olarak karşılanmaktadır. Heidegger tarafından ortaya atılan 

Dasein kavramı dünya içinde varlık olarak tanımlanmaktadır. Dasein bu tanım ile bilince 

olan yönelimin göstergelerinden biri olarak kabul edilmektedir. Dasein dünya içerisinde bir 



74 
 

varlık olarak her zaman var olmakta tarihin etkisi altında kalmaktadır. İnsan tarihsel bir 

varlık olması nedeniyle tarihsel konuların dışına çıkmadan değerlendirememektedir 

(Gadamer, 2009: 55. Karakaya, 2015: 43). 

 Gadamer tarihsel bilinci metin yorumlamaları bağlamından incelemiştir. Gadamer 

hem metnin hem de okuyucunun tarihsel bir ufuk içerisinde yer aldığını ifade etmektedir. 

Gadamer metnin etkileri ile tarih arasında sübjektif bir ilişki olduğunu ifade etmektedir. 

Ayrıca Gadamer tarafından anlama anlaşılan şeyin varlığının ispatı olarak görülmektedir. 

Hem eser hem de okuyucu tarihsel süreç kapsamında yer almaktadır. Dolayısıyla anlama 

sadece okuyucuyla ya da sadece eserle alakalı bir durum olarak görülmemektedir. Okuyucu 

yorumları ise eserin okuyucu üzerindeki etkileri ile oluşmaktadır. Bu nedenle 

Schleiermacher tarafından da belirtildiği gibi eseri yazardan daha iyi anlama durumu 

Gadamer tarafından kabul edilmemektedir. Gadamer anlama olayının eserin ufku ile 

okuyucunun ufkunun bir araya gelmesi ile gerçekleştiğini ifade etmektedir. Bu durum faklı 

okuyucuların aynı eserden farklı anlamlar çıkarmasına neden olmaktadır. Aynı şekilde bir 

okuyucu aynı metni ikinci okuduğunda farklı anlam çıkarabilmektedir. Bu şekilde anlama 

yoruma dönüşmektedir (Toprak, 2003: 133). 

Gadamer tarihselliği hermenötik tecrübenin içine yerleştirmeye çalışmıştır. Gadamer 

gerçek tarihsel düşünüşün de kendi tarihselliğini hesaba katması gerektiğini ifade 

etmektedir. Anlama genel olarak tarihin etkisinde kalmaktadır. Tarihsel bilinç geleneğin 

yaşayan biçimini oluşturmaktadır. Bu biçim ise geçmiş ile geleceğin kesişiminden meydana 

gelmektedir. Bu durumda her ufkun aynı tarihsellik içerisinde yer aldığı ifade edilmektedir. 

Bu nedenle farklı dönemlere ait iki ufkun kıyaslanması birbiri ile alakası olmayan iki ufkun 

kıyaslanması anlamına gelmemektedir (Anlı, 2008: 42). 

 Gadamer yaşama tarihsel olarak konumlanması nedeniyle insanların isteseler de 

istemeseler de tarihsellikle anlamlandırdığını ifade etmektedir. Gadamer bu ontolojik 

boyutun görülmemesinin ve bilgi-hayat bağının gözden kaçırılmasının insanların teknoloji 

ve bilim vasıtasıyla toplumsal hayata ve doğaya egemen olma isteğini yaygınlaştırdığını 

düşünmektedir (Çelik, 2013: 132). 

 Gadamer uygulama konusunu gündeme getirerek hermenötiğe orijinal bir katkıda 

bulunmuştur. Hermenötik romantik dönem ile beraber yorumlama ve anlama olarak iki 



75 
 

özelliğiyle ön plana çıkmaktadır. Ancak Gadamer felsefi hermenötik ile birlikte bu iki 

özelliğin yanına uygulamayı da ekleyerek üçlü bir yapı oluşturmuştur. Uygulama kavramı 

eserin anlamını bugünle bağlantı kurarak yorumlama anlamına gelmektedir. Uygulama bu 

yönüyle hem hukuki hermenötiğin hem de Kutsal Metnin ayrılmaz bir parçası olarak 

görülmektedir. Her iki alanda da eseri genel bir şekilde anlayarak açıklamak yeterli 

olmamaktadır. Eserin bugünkü şartlara hangi şekilde hitap ettiğinin şeffaflıkla ortaya 

konulması gerekmektedir (Palmer, 2003: 244. Karakaya, 2015: 45). 

Metinler yalnızca tarihsel bir belgeolarak anlaşılmak için değillerdir. Aynı zamanda 

içinde bulunduğu dönemin özelliklerini de yansıtmaları gerekir. Dolayısıyla hem hukuk hem 

de Kutsal Metnin uygun biçimde anlaşılması gerektiğinde, her fırsatta, her somut olayda 

yeni ve değişik bir şekilde anlaşılmaları beklenmektedir. Burada anlama her zaman 

uygulama şeklinde gerçekleşmektedir. Gadamer bu bilgileri göz önüne alarak hermenötiği, 

hukukî ve teolojik hermenötik açısından yeniden tanımlamak gerektiğini söylemektedir. 

Ayrıca tarihsel hermenötik de anlamın geçerliliğine hizmet etmesi nedeniyle uygulama 

görevi görmektedir. Bu görev ile birlikte tarihsel hermenötik yorumcuyu eserden 

uzaklaştıran zaman mesafesini kapatmaktadır. Ayrıca metnin maruz kaldığı anlam 

yabancılaşmasını da ortadan kaldırmaktadır. Bu durum teori ve pratiğin birlikte iş gördüğü 

bir praksis felsefesi imkanı sunmaktadır. Hermenötiğin praksis yanının ortaya çıkması, onun 

teorik ilgi ve pratik uygulama arasındaki ilişkisinin tekrar oluşturulmasını gerektirmektedir. 

Bu şekilde teorik ilgi ve bilginin egemenliğindeki bilim çağında praksisle kopan bağın tekrar 

kurulması da sağlanmaktadır (Gadamer, 2009: 65-69. Karakaya, 2015: 46). 

Gadamer, hermenötiği pratik hayatla ayrılmaz bir ilişki içerisinde görmektedir. Buna 

bağlı olarak Hakikat ve Yöntem adlı eserinde hermenötiği sanat, tarih ve dil felsefeleri 

bağlamında yeniden yorumlama ve insan bilimleri yönteminin ötesine taşıma amacı 

gütmektedir. Gadamer kartezyen kesinlik düşüncesinin ötesinde yer alan pratik hayat içinde 

görülen gerçeklikleri de kuşatma isteği ile birlikte hermenötiği evrensel bir boyutta cereyan 

eden algılama biçimi şeklinde sunmayı hedeflemektedir. Dolayısıyla Gadamer’in 

metedolojisinde hermenötik kavramı aynı anda pratik yorumlama sanatına ve yorum 

teorisine işaret etmektedir (Tatar, 2004: 32). 

Hermenötik pratik yorumlama sanatı olarak tanımlanmaktadır. Hermenötik her 

insanın doğal biçimde gerçekleştirdiği dünyayı algılama ve ona karşı belli bir tavır sergileme 



76 
 

tarzından başlayarak en üst seviyede sanat icralarına kadar her türlü pratik anlamayı 

kapsamaktadır. Bununla birlikte tabiatın bir metin olarak anlaşılması ve yorumlanması da 

hermenötik bir olay olarak görülmektedir. Tarihsel olarak etkilenmiş bilinç kavramını 

Gadamer tarafından teori ile pratiğin aynı anda işe karıştığını göstermek amacıyla 

kullanılmaktadır. Hermenötik bilinç, hem tarih içinde duran ve tarihsel olarak yapısı tespit 

edilen hem de bu yapısı ile ilgili bilinç geliştirebilen bir olay olarak görülmektedir. Tarihten 

bağımsız bir anlama mümkün olmamaktadır (Tatar, 2004: 33). 

Gadamer, uygulama ile ilgili yaptığı çalışmalarla, anlama/yorumlama ve uygulamayı 

tamamen ayrı faaliyetler olarak niteleyen hermenötik gelenekten ayrılmaktadır. Dolayısıyla 

felsefî hermenötik, insanların kendi tarihsel-toplumsal koşullanmışlığının dışına çıkarak, 

sanat eserlerini ortaya çıkaranların veya tarihsel öznelerin bilinçleri ile dolaysız bir bağ 

kurmak isteyenlerin alanına girme görevini görmektedir. Hermenötiğin temel görevi ise 

tarihsel koşulların belirleyiciliğinin farkına vararak, yöntemsiz bir yorumlama süreci ile bir 

hakikat arayışı içinde olmak ve yaşam-bilgi bağını yeniden hatırlamak olarak görülmektedir 

(Çelik, 2013: 133). 

3.4.2. Dil: Anlamanın Merkezi Unsuru 

 Dil Gadamer tarafından insanın dünyada var olmasının temel modu olmanın yanında 

dünyanın oluşması ile ilgili her şeyi kapsayan bir form olarak görülmektedir. Dolayısıyla 

insanlar sürekli olarak bilimlerin sözsel olmayan göstergeler ile sabitleştirilmiş 

açıklamalarına maruz kalmaktadır (Gadamer, 1977: 3-4). 

 Gadamer dilin bilincin dünya ile ilişkisini sağlayan araçlardan biri olmadığını ifade 

etmektedir. Hem dil hem de bilinç, ayırt edici seviyede insani alet veya göstergenin üçüncü 

unsurunu temsil etmemektedir. Dil hiçbir durumda sadece bir araç olarak görülmemektedir. 

Bir dilde yer alan kelimeler hazır bir şekilde bekleyen, kullanılmasının ardından gereksinim 

duyulan zamanda tekrar kullanılmak için bekletilen şeyler değildirler. Bu nedenle bu 

aşamada bir benzerlik kurulması doğru olmamaktadır. Bunun nedeni insanların kendilerini 

dünya karşısında bir bilinç olarak bulamaması ve sanılanın aksine kendilerini bir anlama 

aracını izleyerek kavrayamaması olarak görülmektedir. Aksine insanlar kendileri ve dünya 

ile ilgili bilgilerinin tümü içerisinde kendilerine ait dil tarafından kuşatılmıştır. İnsanlar 



77 
 

konuşmayı öğrenerek büyümektedir. Bu şekilde insanlar hem kendi hem de diğer insanların 

bilgileri ile donatılmaktadır (Gadamer, 2002: 67-68). 

Gadamer insanların dünya ile ilgili bilgilerinin tümüne dilin aracılık ettiğini ifade 

etmektedir. İnsanların dünyadaki ilk eğilimi dili öğrenmek şeklinde gerçekleşmektedir. 

Bununla birlikte insanları dünyada varoluşlarının dilselliği tecrübenin tüm alanına 

eklenmektedir. Dil içerisinde dilsel dünyanın eklemlenmişliği şeffaf bir biçimde 

görülmektedir. Dil ile düşüncenin birbirinden ayrılması mümkün değildir. Dili bir olgu 

şeklinde benimsemek doğru olmamaktadır. Dolayısıyla dilin nesnelleştirilmesi mümkün 

değildir. Hem anlama hem de dil insanlar için nesne olarak görülebilecek her şeyi 

kuşatmaktadır (Becermen, 2004: 59). 

Gadamer dünya ile çevrenin aynı kavramlar olmadığını ifade etmektedir. Bu iki 

kavram farklı iki şeyi ifade etmek için kullanılmaktadır. Bunun nedeni insanın sadece bir 

dünyasının bulunması olarak gösterilmektedir. İnsanlar dünyaya sahip olmak için dünyada 

kendilerini olabildiği gibi bir alan oluşturması gerekmektedir. Gadamer’e göre insanların 

dünyaya sahip olabilmeleri için dil sahibi olmaları gerekmektedir. Dil kullanılarak dilin de 

içinde yer aldığı dünya anlatılmaya çalışılmaktadır. Bu nedenle insanlar sadece dil 

vasıtasıyla bir dünyaya sahip olmakta ve bu dünyada yaşamını sürdürmektedir. Dilin doğası 

gereği dünyanın tecrübe ettiği yerlerde hermenötik ortaya çıkmaktadır. Hermenötik boyut 

felsefe kavramları üzerinde binlerce yıldır çalışmaya devam etmektedir. Bu kavramlar 

sürekli hareket etmekte, dönüşmekte ve zenginleşmektedir. Daha sonra eskiyi örtmekte, 

unutulmakta ve yeniden canlanmaktadırlar (Becermen, 2004: 60). 

 Gadamer anlama olayını bir dil olayı olarak görmektedir. Gadamer’e göre dil 

anlaşılabilen bir varlıktır. Ancak Gadamer’in tutumu geleneksel tarzda metafizik 

kalmaktadır. Gadamer dili bir amaç veya merkez olarak görmemektedir. Gadamer’e göre dil 

bir ortam ve araçtır ancak bir temel olarak görülmemektedir. 

Gadamer dilin toplumu ve insanı ortaya çıkaran her şeyin merkezinde yer aldığına 

inanmaktadır. Gadamar’e göre her türlü anlamanın temelinde dil ve dil ile ilgili şeyler 

bulunmaktadır. Gadamer’e göre bütün cümleler bir karşı gelişi ifade etmektedir. Her tecrübe 

eski bir şey ile yeni bir şeyi karşı karşıya koymaktadır (Gadamer, 1989: 283).  



78 
 

Gadamer Aristoteles’in insan doğası ile dili özdeşleştiren ilk düşünür olduğunu ifade 

etmektedir. Aristoteles insan doğasının en önemli özelliklerinden biri olarak logos kavramını 

kullanmıştır. Gadamer ise logos kavramını dil olarak ele almaktadır. Logos insanları 

birbirinden ayırt etme özelliği taşımaktadır. Ayrıca logos insanlar için zararlı ve faydalı, 

yanlış ve doğru şeyleri ayırt etme becerisi sunmaktadır (Gadamer, 1997: 59. Karakaya, 2015: 

47). 

 Dilthey da Gadamer öncesi dönemde dil ile ilgili yaptığı vurgularla ön plana 

çıkmaktadır. Dilthey yaptığı çalışmalarla tin bilimlerini dilsel, estetik ve epistemolojik bir 

zeminde bir araya getirmek için çabalamıştır. Gadamer bunun yeterli olmadığını ifade 

etmiştir. Gadamer’e göre ayrıca ontolojik zemine de gereksinim duyulmaktadır. Gadamer 

hermenötiğin dil zemininde değerlendirilmesi için ilk olarak dilselliğin analizinin yapılması 

gerektiğini ifade etmektedir. Ancak burada tecrübe alanlarının da sınırlandırılması 

gerekmektedir. Hermenötiğin ise kendisini yazıya dökülmüş dilsellik alanlarının içine 

hapsetmemesi gerekmektedir (Özlem, 1998: 119). 

Gadamer dilin içerisinde insanların dünyada asla karşılaşamadığı şeyler 

bulunduğunu ve insanların bunlarla taşınabileceğini söylemektedir. Bu düşüncesi dilin 

kollektiviteler alanı olmasından kaynaklanmaktadır. Dil yalnızca insanın kendisinin özel 

olarak bildiği ilgilendiği ya da söylediği şeylerle sınırlı olmamaktadır (Özlem, 1998: 131). 

Dilin sadece insanların maharetinin konusu ve aracı olarak görülmemesi 

gerekmektedir. Dil geleneğin deposu ve insan varoluşu ile dünyayı anlayışının bir aracı 

olarak görev görmektedir. Gadamer geleneğin sözel bir miras olduğunu ifade etmektedir. 

Bununla birlikte hermenötik açısından yazılı gelenek ortaya çıkmıştır. Yazı tüm 

yaşanmışlıkları günümüz ile aynı zaman diliminde bir araya getirmektedir. Bu birleşme ile 

günümüzün bilinci ile geçmişimizin mirası karşılaşmaktadır. Böylece geçmişin bilgisinin 

ortaya çıkmasının yanında günümüze ait anlama ufku da değişerek genişlemektedir. Yazılı 

metinler gerçek manada hermenötik işlev görmektedir. Yazma eylemi insanın kendi kendine 

yabancılaşması olarak ifade edilmektedir. Böylece eseri okuyarak kendi kendine 

yabancılaşmanın üstesinden gelmek anlamanın temel işlevi haline gelmiştir (Gadamer, 

2009: 179. Karakaya, 2015: 49). 



79 
 

Literatürün hermenötik sorun için önemini küçümseyen kişilerin başında 

Schleiermacher gelmektedir. Schleiermacher’in yaklaşımı, hermenötiği psikolojik olarak 

yönlendirmiş ve hermenötiğin tarihsel boyutunun arka planda kalmasını sağlamıştır. 

Schleiermacher’e göre hermenötiğin görevi yanlış anlamadan kaçınma olmuştur. Gadamer 

ise hermenötiğe evrenselleştirme görevi yüklemektedir. Gadamer’e göre insanın dilselliği 

evrensel bir durumdur ve bu durum hermenötik sorunla doğrudan ilgili görünen boyutlardan 

çok farklı boyutlarda dahi gözlenmektedir. Hermenötik, hayata ilişkin insan tecrübesinin 

dilsellik içinde gösterilebilecek değişim ve dönüşümlerine ilişkin evrenselliğin ortaya 

konulmasına odaklanmaktadır. İnsanlar farklı dillere ve kültürlere sahip olsa da 

hermenötiğin evrenselliği ile birlikte ortak anlama aracılığıyla birbirlerini anlayabilmektedir 

(Özlem, 1998: 120). 

 Gadamer dünyanın özünde sözel olduğunu ifade etmektedir. Yani Gadamer’e 

insanlar herhangi bir yönteme gereksinim olmadan dünyayı anlayabilmektedir. Hermenötik 

alanı da bu düşünceden hareketle yöntem problemleri ile uğraşmayı bırakmıştır. Bu durumda 

hermenötik kendisini felsefenin evrensel bir boyutu olarak görmektedir. Evrensel 

hermenötik insani deneyim alanının her yönünü kapsamaktadır. 

3.4.3. Önyargı ve Geleneğin Anlama ile İlişkisi 

Hermenötik anlamanın kaçınılmaz olarak gelenek ile ilişkilendirilen özneler arası 

önyargılarının analiz edilmesi neticesinde ortaya çıkmaktadır. Bunun nedeni insanların 

anlamayı mümkün kılan ve bununla birlikte bazı şartlar ön veri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Dilin kendisinin bir önyargıdan ibaret olduğu burada görülmektedir. 

Gadamer’e göre tarihi anlamanın yolu eserlerin yorumlanmasından geçmektedir. 

Tarih tecrübesi bir sanat eserinin ya da metnin iki anlamda tarihi olabileceğini ortaya 

çıkarmaktadır. İlk olarak metin belirli bir tarihsel bağlamda oluşmaktadır. İkinci olarak 

metnin anlamı sadece belirli bir tarihsel bakış açısı ile ortaya çıkmaktadır. Tarihi anlamak 

için yorumlayanın yaşadığı gelenek tarafından aktarım yapılmaktadır. Hermenötik döngü 

kavramı ise anlamanın geleneğin hareketi ile yorumlayanın hareketini karşılıklı oyun içinde 

tasvir etmektedir. Gadamer’e göre bir metni anlamak için çabalayan insanlar incelemenin 

hemen başında bir önyargıya kapılmaktadır. Bu önyargılar insanların metinden bulmak 

istediği anlam ve bekleyişi ile doğrudan ilişkili olmaktadır. Bu nedenle anlama olayı metin 



80 
 

içerisindeki anlamın ortaya çıkarılması, ön taslağın oluşturulması ve daha sonraki metnin 

anlamına girilmesi nedeniyle sürekli olarak düzeltilmesinden oluşmaktadır (Gadamer, 2009: 

248. Nesterova, 2004: XLIX). 

 İnsanların önyargılarına dayanmalarının zorunlu kabul edildiği durumlarda 

araştırmanın doğruluğunu gösteren kriterlerin ne olduğu da ortaya çıkmaktadır. Gadamer 

konu ile ilgili önyargıların tesadüfi olmadığı durumlarda anlamak için faal imkanlar ortaya 

çıktığını ifade etmektedir. Yorumcunun ise esere peşin önyargılarla yaklaşmasından önce 

fikirlerin önemini ve geçerlilik kaynağını detaylı bir şekilde kontrol etmesini gerekmektedir 

(Gadamer, 2009: 249. Nesterova, 2004: XLIX). 

 Gadamer’e göre hakikat önyargının reddini gerektirmemektedir. İnsanların kendi 

önyargılarından kurtulması imkansız olmakla beraber bu önyargıları geçici olarak unutması 

da doğru olmamaktadır. Eserin bütün farklılıkları ile ortaya çıkması ve insan fikirleri 

karşısında kendi hakikatini gösterebilmesi için insanların kendi önyargılarını hatırlamaları 

gerekmektedir. Gadamer’e göre kesin bir sonuç elde etmek amacıyla yorumcunun kendi 

önyargılarını önemsemeyen yöntemlerden faydalanan doğa bilimlerinin neticeleri ile hakikat 

arasında büyük bir boşluğa rastlanması muhtemel görünmektedir. 

3.4.4. Tarih Bilinci ve Ufukların Kaynaşması 

 Gadamer tarafından ortaya atılan ufukların kaynaşması kavramının birbirinden farklı 

iki ufkun üçüncü bir ufuk içerisinde erimesi şeklinde anlaşılmaması gerekmektedir. Bu 

kavram iki farklı tarihsel olgunun günümüzdeki mevcut ortamda kendi anlamını bulması ile 

gerçekleşmektedir. Eğer böyle olmasa idi Hegel tarafından ortaya atılan tez-antitez-sentez 

diyalektiği ile aynı durum gerçekleşmiş olurdu. Gadamer tarafından ortaya atılan ufukların 

kaynaşması kavramı hakikatini sadece karşılıklı konuşmalar sürdürüldükçe bulabilmektedir. 

Bir ortamda diyalog olmadığında ufukların kaynaşması mümkün olmamaktadır. Habermas 

Gadamer’in ufuk terimini somut dillerin yorumbilgisel temel yönünü karakterize etme 

amacıyla kullandığını ifade etmektedir (Taşçıer, 2017: 43).  

Gadamer ufukların kaynaşması kavramıyla yorumcunun okuduğu eserin tarihsel 

bağlamından gidip oradan hareket etmesini ifade etmemektedir. Nesnelci ve niyetselci 

yorumcular arasında gösterilen Betti ve Hirsch ise bu tarz bir yaklaşım sergilemişlerdir. 



81 
 

Gadamer tarihsel anlamanın yalnızca içinde bulunulan ufuktan hareketle anlaşılabileceğini 

düşünmektedir. Bunun tam tersi bir durumda ise tarihsel bağlamına girilmeyen bir ufka 

insanların yerleşmesi mümkün olmamaktadır. Fakat Gadamer tarihsel anlamaya insanın 

kendi ufkundan hareket ederek katılmasını ihtimal dâhilinde değerlendirmektedir (Gadamer, 

1989: 303-305). 

Gadamer tarafından ortaya atılan ufukların kaynaşması terimi insan bilimcinin 

tarihsel olarak kabul ettiği süreç içerisinde dünyayı anlamayı ifade etmektedir. Gadamer bu 

şekilde anlaşılan dünyayı ise hermenötik ortam olarak adlandırmaktadır. Hermenötik ortam 

kavramı insan bilincinin tarihsel ortamın dışına çıkamayacağını ve onunla ilgili nesnel 

bilgilere ulaşamayacağını ifade etmektedir. Bu şekilde insanların kendileri ile ilgili 

bilgilerinin kaynağı bir geleneği kendi değişkenliği içerisinde anlama imkânı sağlayan ve 

sınırlayan tarihsel bağlamda önceden sunulan şeyden hareket ederek varlığını 

sürdürmektedir. Habermas bunun insanların tarihsel bir uzaklığı anlayarak aştığı dikey 

düzlemde olduğu kadar dil kültürü veya coğrafyasındaki bir uzaklığı ortadan kaldıran yatay 

düzlemde de geçerli olduğunu ifade etmektedir (Taşçıer, 2017: 43). 

 Gadamer’in yapmış olduğu açıklamalardan gelenek yoluyla yani tarihsel olarak 

insana hazır olarak sunulan bilgi ile gelenek içerisindeki insanın kendisini bilmesi arasındaki 

ilişkinin diyalektik bir ilişki olduğu sonucuna ulaşılmaktadır. Tarihsel olarak bakıldığında 

insana daha önceden verilen bilgiler hem ufku sınırlamakta hem de insanın geçmiş ile olan 

bağlantısını sağlamaktadır. Dolayısıyla hermenötik ortam veya ufuk varlığın sınırlı bir 

şekilde ortaya çıkmasını göstermektedir. Varlığın meydana gelme ve sınırlanma arasındaki 

ilişkisi sebebiyle kaynaşma kavramı Hegel’in diyalektiğinin varsaydığı şekilde tez ve antitez 

arasındaki tarihi ilişki nedeniyle ortaya çıkan sentezin ileri doğru hareketi ile son 

bulmamaktadır. Gadamer’in diyalektiği geçmiş bir eserin, insanların ona karşı tahminlerinin 

içinde kaybolmasına engel olmak amacıyla sürekli korunması gerektiğini ifade etmektedir 

(Gadamer, 1989: 305). 

 Gadamer içinde bulunulan ufkun geçmiş ufuklardan bağımsız olarak tek başına 

şimdinin ufku olamayacağını ifade etmektedir. Dolayısıyla farklı farklı bir tarihsel gelenekte 

ortaya çıkan eser ile şimdiki ufuk arasında bir gerilim bulunmaktadır. Gadamer’e göre 

hermenötik görev bu iki kavram arasındaki gerilimi yok etmekten ziyade gerilimin bilinçli 

bir şekilde ortaya çıkmasını sağlamaktır. 



82 
 

 Ufukların kaynaşması ile tarihsel ufuk ilk kez ufuk içerisinde görülen hakikat iddiası 

ile uzlaşma çabası nedeniyle mevcut ufkun ötesine geçmektedir. Habermas mevcut ufkun 

insanların önyargılarını sınamak zorunda olması şartıyla sürekli olarak bir oluşum içerisinde 

olduğunu ifade etmektedir. İnsanların geçmişle karşılaşması ve içinden geldiği geleneği 

anlaması da böyle bir sınama kapsamında değerlendirilmektedir. Geçmiş ufuk olmadan 

mevcut ufuk oluşturulamamaktadır. Şimdiki zaman ufukları kendinde değildir. Anlamak 

eylemi kendinde olduğunu sanan ufukların iç içe geçmesi ile oluşmaktadır (Taşçıer, 2017: 

44). Bu şekilde birleşme süreci geçmiş ufuk ile şimdiki ufkun arasındaki farkları ortak bir 

noktada ortadan kaldırmaya çalışmaktadır.  

 Gadamer’in yaklaşımının gelecek ile ilgili söylediği şeyler açık bir şekilde 

görülmektedir. Geçmiş ufkun ortaya çıkması ile birlikte insanların daha önceden sahip 

olmadıklar bir hakikat aydınlatılmaktadır. Bu nedenle gelecek ile ilgili yeni bir imkana yol 

açılmaktadır. Dolayısıyla geçmişin hakikatinin insan bilincine çıkarılmasıyla yeni bir ufka 

yer açıldığı gibi gelecek ile ilgili bir yol da açılmaktadır. Bu şekilde bir üretken anlama ile 

tarihsel bir eser şimdiki zaman vasıtasıyla kendini aşarak geleceğe uzanmaktadır (Hannah, 

1996: 22-23. Taşçıer, 2017: 44).  

 Gadamer gelecek zamanın önemli olduğunu kabul etmektedir. Ancak Gadamer’e 

göre tarihsel gelenek ve geçmiş öncelik arz etmektedir. Hakikat ve Yöntem adlı eserinin 

girişinde de bu yaklaşımını dile getirmiştir. Gadamer geçmişe öncelik verilmesinin bireysel 

tercihten öte bir durum olduğunu ifade etmektedir. İnsanların geleceğe yönelik beklentilerini 

ve beklediği şeyin önemini geçmiş belirlemektedir. Dolayısıyla insanlar bir durumu 

anlamaya çalıştıklarında geçmişin etkisi altında olmaktadır (Gadamer,1989: 300). 

Gadamer’in anlamanın bütünüyle tarihsel etki aracılığıyla gerçekleştiğini açıklamaya 

çalışmaktadır. 

3.4.5. Felsefi Hermenötik, Duyma, Öteki ve Düşünme 

Gadamer Hakikat ve Yöntem isimli eserinde hermenötik sorun üzerinde durmaktadır. 

Bu eserde Gadamer hermenötiği aslî unsur olan hakikat tarafından şekillendirilmektedir. 

Yöntem ise hakikatten sonra gelmektedir. Çalışmanın ilerleyen aşamalarında Gadamer’in 

yöntem ile ilgili olumsuz tavrının onun felsefî hermenötiğinde belirleyici bir faktör olduğu 

net bir biçimde görülmektedir (Gadamer, 2008: 38). 



83 
 

Heidegger’in ontolojik hermenötiği Gadamer’in hermenöein kavramını 

kullanmasında etkili olmuştur. Heidegger’e göre insanın ontolojik açıdan hermenötik bir 

varlık olduğu öne sürülmüştür. Heidegger insanların dünyalarını sürekli olarak 

yorumladığını ifade etmektedir. Herhangi bir şeyi anlamak o şeyi yorumlamak anlamına 

gelmektedir. Yani anlamak aslında yorumlamaktır. Gadamer bu noktada hermenötiği 

Heidegger’in fenomenolojik ontolojisi kapsamında değerlendirmiştir. Bu şekilde 

hermenötiği bütün insan bilimleri için geçerli olacak seviyeye çıkarmaya çalışmaktadır 

(Tatar, 2004: 32). 

Gadamer hermenötiğin yazılı söz olma özelliğinden ya da tarihsel veya kültürel 

mesafe nedeniyle insanın uzağına düşen şeyin yeniden dile getirilmesine izin vermek 

anlamına geldiğini ifade etmektedir. Hermenötik ayrıca söylenenlerin ve yazılanların tekrar 

dile getirilmesini sağlayan bir sanat dalı olarak görülmektedir. Bununla birlikte Gadamer 

hermenötiğin anlamanın temel şartları ile ilgili felsefi araştırma olduğuna vurgu 

yapmaktadır. Hermenötik insan hayatının her alanında görülmektedir. Bu açıdan Gadamer 

hermenötiğin görevinin yalnızca yazı ve konuşma olmadığını ifade etmiştir. Gadamer için 

hermenötik araştırma bir varlık sorgulaması ve dil araştırmasını ifade etmektedir (Coşkun, 

2009: 32). 

 Gadamer hermenötiğin tarih, sanat ve felsefe gibi bilim dışı tecrübe tarzları ile 

ilgilendiğini ifade etmektedir. Bunlar tümüyle bilime özgü metodolojik araçlar kullanılarak 

doğruluğu ispatlanamayan hakikatin iletişime maruz kaldığı tecrübe tarzları olarak 

görülmektedir. Gadamer’e göre hermenötiğin amacı anlamak için gerekli olan kuralları 

belirlemekten ziyade anlamanın kendisini kapsamlı bir şekilde kavramaktır. Netice olarak 

doğrulama metodunu yalnızca bilimsel yönteme indirgemek insanları sanat, ahlak ve felsefe 

gibi alanlarda kendi deneyimlerini anlama noktasında önemli problemlerle karşı karşıya 

bırakmaktadır (Palmer, 2003: 280; Çetin, 2019: 72). 

Dilthey hermenötiği tin bilimlerinin kendine has yöntemi olarak görmektedir. 

Gadamer ise hermenötiği insanın ya da tarihsel varoluşun doğasını gösterecek anahtar olarak 

değerlendirmektedir. Bu açıdan Gadamer hermenötiğin yalnızca beşeri disiplinler için 

metodolojik bir temelden ibaret olmayıp bununla beraber felsefenin evrensel bir varlık 

biçimi olduğunu savunmaktadır. Gadamer hermenötiği diğer yöntemlerle kıyaslayacak bir 

yöntem olarak görmemektedir. Hermenötiğin evrensel anlama süreci ile ilgili olduğuna 



84 
 

odaklanan Gadamer, anlamanın insanın doğal bir becerisi olduğunu iddia etmektedir 

(Hekman, 1999: 145. Çetin, 2019: 73). 

 Gadamer için hermenötik yalnızca her türlü eseri daha iyi anlamak ve yorumlamak 

ya da beşeri bilimler yöntemi değildir. Gadamer hermenötiğin insan hayatının özsel varlığı 

ile ilgili olduğunu belirtmektedir. Hermenötik bu açıdan insanın tarihselliği, zamansallığı, 

geleneği, sonluluğu, dini, kültürü ve geleneği ile doğrudan ilgili bir alan olarak 

görülmektedir. İnsanın varoluşundaki sırrı anlama çabasında olan hermenötik bu aşamada 

diğer insanlar ile özsel bir birliktelik kurulmasını amaçlamaktadır (Topakkaya, 2007: 78). 

 Gadamer hermenötiğin yalnızca kültürü değil her şeyi anlamanın alanına girdiğini 

ifade etmiştir. Ayrıca hermenötiğin evrensel olduğunu da ısrarlı bir biçimde savunmaktadır. 

Gadamer’in evrensel olarak gördüğü hermenötik hem günlük yaşamın pratik boyutunu hem 

de bilimsel faaliyetlerin teorik alanını ortak anlama temelinde diyalektik bir ilişkiye sokmaya 

çabalamaktadır. Gadamer hermenötiğin tüm insanlar arasında deneyimin temeli olduğunu 

düşünmektedir (Gadamer, 2002: 12;  Çetin, 2019: 73). 

Gadamer için felsefi hermenötik hem dünya ile ilgili bütün kavrayışlar hem de 

kavranışın içerisinde ortaya çıktığı bütün durumlar için büyük önem taşımaktadır. Gadamer 

felsefi hermenötik ile ilgili görüşleriyle ön plana çıkmaktadır (Hekman, 1999: 135; Çetin, 

2019: 74). 

 Gadamer aşağılık kompleksini ortadan kaldırmayı hedeflemektedir. Bu Gadamer’in 

felsefi hermenötikteki önemli hedeflerinden biridir. Bu açıdan Gadamer insan bilimlerine 

konu olan anlamanın bilmenin ön şartı olduğunu vurgulamaktadır. Beşeri bilimlerin insanın 

kendi kendini anlaması ile olan doğrudan ilişkisi nedeniyle doğa bilimlerinin geri kalanından 

farklı olduğunun unutulmaması gerekmektedir (Ormiston ve Schrift, 2002: 24; Çetin, 2019: 

74). 

Gadamer’in felsefî hermenötiği Heideggerci kavrayışı, anlamanın dilselliği içinde 

geliştirmek suretiyle Heidegger’in hermenötiğine fenomenolojik yaklaşımını işlemektedir. 

Gadamer’e göre de dil, anlamanın bizatihi kendisinin içinde gerçekleştiği evrensel ortam 

olup dilin tarzı veya gerçekleşmesi ise yorumdur. Heidegger gibi Gadamer’in de hermenötik 

sorgulamanın faaliyet alanını sadece insan bilimlerinin metodolojisine uygun olan 



85 
 

problemlerle sınırlandırmaya karşı olduğu görülmektedir.  Gadamer anlama ve yorumlamayı 

felsefi bir sorun olarak ele alma gerekliliğini sık sık vurgulamaktadır. Gadamer, felsefi 

hermenötiğin betimleyici olduğunu ve bir yöntem önermediğini iddia etmektedir. Gadamer 

felsefi hermenötiğin sadece, anlama tecrübesinin ortak öğelerini, anlamanın şartlarını ve 

imkânlarını keşfetmeye çalıştığını belirtmektedir (Bilen, 2002: 132). 

Gadamer’in hermenötik ve felsefî hermenötiğe dair görüşlerinin genel yapısının 

ortaya konulmasının ardından onun geliştirmeye çalıştığı felsefî hermenötiğin hangi 

kavramlar üzerine bina edildiğini ele alınmaktadır. Burada, Gadamer’in felsefî 

hermenötiğinin bir bütünlük arz ettiği başka bir deyişle onun felsefî hermenötiğinin çatısını 

oluşturan kavramların birbirleriyle sıkı bir ilişki içerisinde olduğu hususunun belirtilmesi 

gerekmektedir. 

3.4.6. Gadamer’in Aydınlanma Eleştirisi 

Aydınlanma düşünürleri Gadamer’in felsefi hermenötiğinin yapıtaşı olan gelenek ve 

önyargı kavramları hakkında olumsuz düşünceler ortaya koymuşlardır. Aydınlanma 

düşünürlerine göre, aklı gündelik işleyişinden alıkoyan, insanlarda varolan aynı ya da benzer 

özellikleri yerine getirmesini engelleyen belli durumlar mevcuttur. Bu olumsuz faktörlerin 

başında insanın içinde bulunduğu kültürel çevre yani gelenek ve önyargı gelmektedir. 

Aydınlanma tamamiyle duygusal önyargılardan ve geçmişten gelen bilgiden bağımsız 

tamamen özgür düşünceyi temsil ettiği için, önceden ortaya konmuş her türlü amaca en kısa 

sürede ulaşmanın tekniğini üreten aracı akla sınırsız olanaklar tanımıştır. Aklın 

bozuluşundan önyargı, gelenek, kilise ve devleti sorumlu tutmuş, insanlara boş düşünceler 

aşıladıklarını düşündükleri için tüm bu yapıları reddetmişlerdir (Usta, 2018: 78). Dolayısıyla 

önyargı kavramı Aydınlanmacı düşünürler için tamamen olumsuz bir boyut kazanmıştır. 

      Gadamer ise bir yargının sahip olduğu temeli metodolojik olarak doğrulamak yargı 

üzerindeki olumsuz anlamı kaldırmakta ve yargıya saygı kazandırmaktadır. Bu nedenle 

Gadamer önyargı ile ilgili olumsuz çağrışımların olumluya dönebileceğine inanmaktadır. 

Gadamer Christian Thomasius tarafından yapılan bir önyargı ayrımına dayanarak bu 

iddiasını sürdürmüştür.  



86 
 

İnsani otoritenin önyargılarından arınılması gerektiğini ifade eden Kantçı ilke, kendi 

başına düşünüldüğü zaman başka bir tür önyargının kaynağı olarak görünmemektedir. 

Aydınlanma Kadim Yunan geleneğini doğru bir şekilde anlamaya çalışmaktadır. Geleneğin 

anlaşılması ile ilgili geleneğin otoritesini kabul etmeyen bu ilke, aklın gücünü abartmaktadır. 

“Yazıya dökülmüş bir şeyin kendisine has bir otoritesinin olduğu gerçeği” (Gadamer 1989: 

272) bu ilkenin zorluğunu göstermektedir. 

Bir tarihi eleştirel hermenötik önyargıları yok etmek yerine iyileştirmek için 

çabaladığında aydınlanma manasında eleştiri yalnızca gelenek değil bununla birlikte tarih 

bilincine de sahip olunması gerekmektedir. Tarihsel eleştirisel hermenötik Gadamer 

tarafından felsefi hermenötiğin görevinin önyargıların tamamını değil anlamayı engelleyen 

gizli önyargıların üstesinden gelmektir. 

 Gadamer gelenek kavramındaki olumsuz çağrışımın sorumluluğunun Aydınlanma 

düşüncesine ait olduğunu ifade etmektedir.  Aydınlanma düşüncesi gelenek kavramını hem 

deneysel hem de akılcı yönelimlerle olumsuzlaştırmaktadır. Bunun nedeni olarak aklı bütün 

dış etkenlerden soyutlayarak değerlendiren rasyonalizm ve bilgi kaynağı olarak salt 

tecrübeyi gören ampirizm kapsamında gelenek yer bulamaması olarak gösterilmektedir. 

Ampirizmde duyular kullanılarak erişilen bilgilerin akılda işlenerek yerleşeceği ifade 

edilmektedir. Bu ifade de gelenek ve önyargılar yer almamaktadır. Gelenek insan aklını 

karıştıran bağımsızlığı engelleyen bir unsur olarak gösterilmektir. Aydınlanma düşüncesi 

içerisinde olumsuz bir çağrışım barındırmıştır. Kant dâhil olmak üzere birçok Aydınlanmacı 

filozofta gelenek ile birlikte onu çağrıştıracak tarihselciliği de savunmamaktadır. Empirist 

olarak John Locke da geleneğe bağlı kalınarak bir doğal hukuk düşüncesinin 

oluşturulamayacağını savunmaktadır. 

 Gadamer önyargı kavramından faydalanarak hermenötik anlamanın ön koşullu 

olduğunu ifade etmiştir. Gadamer ilk olarak Aydınlanma’dan kendi dönemine kadar gelen 

önyargı ile ilgili olumsuz algıları ortadan kaldırmaya çabalamıştır. Gadamer önyargıyı en 

son denetlenen bir durumu tespit eden öğelerin tümünden önce varılan yargıyı ifade etmek 

için kullanılmaktadır. Önyargı kelimesinin Almanca karşılığı olan prejudice kelimesi 

Gadamer tarafından önyargıya yüklenen anlam ile benzerlik gösterdiği kabul edilmektedir. 

Önyargı kavramının bu anlamdaki kullanımı kararın olumsuz olup olmadığı ya da bağlayıcı 



87 
 

olup olmadığı ile ilgili şeffaf bir bilgi sunmamaktadır. Gadamer insan varlığının yargılardan 

ziyade önyargılardan oluştuğunu ifade etmektedir (Gadamer, 2009: 245. İsbir, 2013: 80). 

3.5. Gadamer’in Tesiri ve Katkıları 

Gadamer’in ortaya koyduğu düşünceler kendinden sonra gelen filozofların da 

düşüncelerini şekillendirmelerine yardımcı olmuştur. Gadamer’in hermenötiğe katkılarına 

önceki bölümlerde değinilmiştir. Bu başlık altında kendinden sonra gelen birkaç filozofun 

Gadamer’in düşüncelerinden nasıl yararlandığına değinmek yerinde olacaktır. Böylelikle 

Gadamer’in hermenötiğinin önemi belirlenmeye çalışılacaktır. 

Gadamer'in Hakikat ve Yöntemi, iletişim etiği alanında etkili bir çalışma haline 

gelmiş ve birkaç önemli etik teorisi ve kılavuzu üretmiştir. Bunlardan en derin olanı, 

diyaloğu teşvik etmek için gerekli olan standart bir önkoşul iletişim öğeleri kümesi olan 

diyalog koordinatlarının formülasyonu olmuştur. Gadamer'in önyargı ile ilgili teorilerine 

bağlı kalarak, iletişimciler, önyargıların karşılıklı anlayış ve öğrenmeyi birleştirmesine ve 

teşvik etmesine izin vererek diyalojik işlemi daha iyi başlatabilmektedir (Dursun, 2004: 

220). 

11 Şubat 1995'te Gadamer doksan beş yaşına ulaşmıştır. Kazandığı ödüller haklı 

olarak çok sayıda olmuştur. Frankfurter All-gemeine Zeitung'da, filozof unvanının yalnızca 

belirli çekincelerle ödüllendirildiği Jurgen Habermas'tan önce bile “Federal Cumhuriyet'in 

en başarılı filozofu” olarak kabul edilmiştir. Gadamer'in düşüncesinin dünya çapındaki 

etkisi, başlıca eseri Hakikat ve Yöntem'in (1960) kabul edilmesiyle yakından bağlantılı 

olmuştur. 1979'da Habermas, Gadamer'in başarısını "Heideggerian eyaletinin kentleşmesi" 

olarak nitelendirmiştir. Gadamer'in kurduğu köprüler, her şeyden önce Heidegger'in 

hermenötiğine uygulamasındaki anlayış paradigmasının detaylandırılmasından oluşmakta; 

bu köprüler felsefeyi, edebiyat çalışmaları, hukuk, teoloji ve hatta tıp gibi yorumlayıcı 

prosedürlerin gerekli olduğu tüm alanlarla bağlamaktadır (Tekin, 2015: 202). 

 Gadamerci yorum faaliyetlerinde yorumcunun ele alması gereken boyutlar üçe 

ayrılmaktadır. Bu boyutlar uygulanacak hukuki norm, somut uyuşmazlığın kendisi ve somut 

uyuşmazlığın taraflarından oluşmaktadır. Dworkin tarafından oluşturulan hukuk kuramında 

Gadamer’in etkileri hissedilmektedir. Dworkin Gadamer’in temsil ettiği gelenekteki 



88 
 

yorumun ontolojik ve zorunlu bir koşul olarak görülmesini istemektedir. Dworkin yorum 

yapmadan önce bir metnin var olduğuna inanmamaktadır. Gelenek toplumun önemli bir 

parçası olarak kabul edilmektedir. 

          Gadamer’in hermenötiğe önemli bir katkısı da ön yargı düşüncesini olumsuz olmaktan 

çıkarmış, olumlu olarak kabul etmiştir. Ön yargı anlamayı başlatır çünkü ön bilgi olmazsa 

anlamanın başlaması olanaksızdır. Kendinden önceki düşünürler ise ön yargı kavramını 

olumsuz olarak nitelendirmiş ve anlamayı sınırlandıracağını savunmuşlardır. 

     Gadamer’e kadar zaman ve kültürel mesafe anlamanın önünde engel olarak kabul 

edilen unsurlar arasındadır. Dolayısıyla anlama edimi geçmişten günümüze taşınamayan 

unsur olarak kabul edilmiştir. Ancak Gadamer zaman ve kültürel mesafe kavramına pozitif 

bir anlam yükleyerek geçmiş zamanı içinde barınan kültürel mirasla aktaran kişinin onun 

taşıdığı anlamı da aktarmış olacağını savunmuştur (Zengin, 2018: 22).  

 Kısaca Gadamer hermenötiğe günümüz bilim insanlarının da faydalanabileceği 

önemli saptamalarda bulunmuştur. Ancak Gadamer’i anlamak ve ortaya koyduğu 

düşünceleri kavramak için mutlaka başyapıtı olan Hakikat ve Yöntem eserinin okunması 

gerekir.  

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

SONUÇ 

      Felsefe tarihi içinde, hermenötiğin önemli bir yeri vardır. Hermenötik düşüncenin 

Kadim Yunan’a dayandırılmasından değil de, isimlendirilmesinin Hermes’ten esinlenilerek 

Kadim Yunan’a dayandırılması daha yerinde bir tespit olacaktır. Çünkü hermenötik insanın 

varlığa gelmesiyle birlikte başlamış bir durumdur. Hermenötik “doğru anlama” çabası 

üzerine kurulmuş bir disiplindir. Bu sebeple hermenötiğin temelini Kadim yunana 

dayandırmak yanlış bir düşüncedir. Çünkü ilk insandan bu yana anlama meselesi 

hayatımızın büyük bir parçasını oluşturmuştur. İnsan, doğası gereği anlama sorunu hayatını 

devam ettirdikçe varlığını koruyacaktır. Çünkü insan bu dünyada yaşarken, evreni ve kendini 

anlamlandırma çabasından hiçbir zaman geriye durmamıştır. Bu sebepledir ki insanın bu 

anlamlandırması her şeyin doğru anlaşılması ile mümkün olacaktır. Bu da hermenutiğe 

götürmektedir ki hermenötiğin çabası da bunu içermektedir. 

Kadim Yunan’da başlanıldığı düşünülen hermenötik düşünce ilk olarak 

teolojik, daha sonra hukuki, son olarak da felsefi hermenötik olarak ele alınmıştır. Bununla 

birlikte diğer iki faaliyetin altında felsefi hermenötik bulunduğunu ifade etmeye gerek 

yoktur. Çünkü felsefi hermenötik, insanın kendini, sergilemiş olduğu davranışları, 

hayatını, ortaya koymuş olduğu her türlü metni ve düşünceyi sorgulayıp anlamak amacıyla 

ortaya konulmuş olan bir öğretidir. Bu yüzden felsefi hermenötik hayatımızın her alanında 

bulunduğu gibi, teolojik hermenötik ve hukuki hermenötiğin de temelinde bulunmak 

zorundadır. Dolayısıyla teolojik ve hukuki hermenötikte, felsefi açıdan hermenötiğe 

değinilmemiş olması ve sadece özel hermenötikler olarak ele alınması                   büyük eksikliktir. 

             Bu eksikliği tamamlamak amacıyla Schleiermacher’den bahsedilebilir. 

Schleiermacher, teolojik ve hukuki hermenötik gibi özel hermenötikleri eleştirmiş, 

bunların ayrı ayrı yöntemlerle anlaşılması yerine, daha geniş kapsamlı bir yöntemle ele 

alınmaları gerektiğini öne sürerek, gramatik ve psikolojik yorumlama yöntemini ortaya 

atmıştır. Fakat şöyle bir eksiklik var ki, Schleiermacher de bir yöntem tespiti yapmanın 

dışına çıkamamıştır. Oysaki hermenötik sadece bir yöntem olarak ele alınmamalıdır. 

Çünkü hermenötik anlama sanatı olduğu için yöntemden daha fazla bir şeyi ifade 

etmektedir. 

Schleiermacher’den sonra gelen, önemli bir düşünür Dilthey’dır. Dilthey’ın da 

Schleiermacher gibi hermenötiğe katkıları büyüktür. Dilthey, pozitivistlerin insana dair 



90 
 

olan düşüncelerini eleştirerek, bir nevi insanın unutulmuş olan en büyük özelliğini tekrar 

hatırlatmıştır. Bu özellik insanın her yönünün bilimsel verilere dayalı olarak 

açıklanamayacağıdır. Pozitivistler insanın her yönünün doğa bilimlerine ait yöntemlerle 

açıklayabileceklerini öne sürmüşlerdir. Oysa insanoğluna bakıldığında, deney ve gözlemle 

ölçülebilir özelliklerinin olmadığı görülmektedir. İşte tam da Dilthey’ın üzerinde durmuş 

olduğu nokta burasıdır. Ona göre tin bilimleri kesinlikle doğa bilimlerinin yöntemiyle ele 

alınıp açıklanamaz. Dilthey’ın temel derdi de tin bilimlerini doğa bilimlerinin 

güdümünden kurtarmak olmuştur. Pozitivistlere yaptığı eleştiri de bu yöndedir. Kısaca, 

doğa bilimlerinin yöntemi ile insan ve toplum bilimlerinin ele alınıp açıklanamayacağı 

görüşünü öne sürmüş, bu bilimlerin yönteminin hermenötik olduğunu yani “anlama” 

olduğunu ön plana çıkarmış, insan ve toplum bilimlerini doğa bilimlerinin hâkimiyetinden 

kurtarmak istemiş, onun daha üstün bir bilim olduğunu savunmuş ve temellendirmelerini 

de bu yönde inşa etmiştir. 

           Dolayısıyla buraya kadar bakıldığında her düşünür kendi döneminin özelliklerini 

yansıtmış, bir bakıma kendi dönemi içinde bulunan eksikliklerin bir kısmını ele alarak 

değerlendirmeler yaparak kendi felsefesini inşa etmiştir. Bunu diğer alanlarda olduğu gibi 

hermenötiğe uyarlamak da mümkündür. Her ne kadar Schleiermacher, evrensel bir 

hermenötik anlayıştan bahsedip, anlamanın herkes tarafından ancak gramatik ve 

psikolojik yorumlama yönteminden yararlanarak gerçekleştirilebilineceğini öne sürmüş 

olsa da bu hermen alanı daraltmaktan başka bir şey değildir. Çünkü yukarıda da 

değindiğimiz gibi hermenötik sadece bir yöntem olarak ele alınamaz. O yöntemden daha 

kapsayıcı bir yapıya sahiptir, hermenötiğin üstünde bu denli sınırlama yapılamaz. Ama 

Schleiermacher’a da haksızlık etmemek gerekir ki; en azından kendinden önceki 

düşünceler bağlamında, özel hermenötik yerine, bunu daha da genişleterek evrensel hale 

getirmeye çalışmıştır. Aynı zamanda Schleiermacher; gramatik ve psikolojik yöntemi öne 

sürmüş olsa da bunun nasıl gerçekleşebileceği hakkında bir yorum yapmamış, dolayısıyla 

bu düşüncesini temellendiremediğinden; ortaya atmış olduğu düşüncesi askıda kalmıştır. 

Bu durumda düşüncelerindeki eksikliğin ve temellendirememiş olmasının en büyük 

sebebidir. 

Dilthey’a bakıldığında da düşüncelerinin merkezine özneyi koymuş olan 

Dilthey’ın da tıpkı Schleiermacher’daki gibi bir yöntem üzerine çalışmalar yapıldığı 

görülmektedir. Her ne kadar Dilthey’ın düşüncelerinde “tarihsellik” kavramını ön planda 

tutmuş olduğu görülse de o, tarihten ve gelenekten yararlanan bir insandan bahsetmiş 



91 
 

olmaktan ziyade doğa bilimlerinin tarihten soyutlanmış bir insan modeli yaratmasının 

karşısında durmak amacıyla böyle bir düşünceyi öne atmış olduğu söylenebilir. Fakat 

“tarihsellik” Dilthey’ın bahsetmiş olduğu kadar basit bir kavram değil, insan için olmazsa 

olmaz unsurlar arasındadır. Çünkü insan tarihinden, kendinden önce oluşturulmuş 

değerlerden ve maneviyattan kopamaz, koparılamaz. Çünkü insanoğlu bunlardan 

soyutlanarak anlaşılabilecek bir varlık değildir. İnsan kendini ve çevresindekileri anlamak 

için tarihine muhtaçtır. Dolayısıyla “tarihsellik” önemli bir kavramdır. 

Aynı zamanda tin biliminin yöntemi olarak hermenötiği görmüş olması da hem 

özneyi hem de hermenötiği sınırlandırıp, statikleştirmektedir. Çünkü hermenötik alan 

sadece bir bilimin yöntemi olacak bir şey değil, aksine hayatımızın her alanında kendini 

göstermiş olan yapıdır. 

Tezimizin asıl ana unsuru olan Gadamer’e geçiş yapacak olursak Heidegger ile 

başlayan, hermenötiği ontolojik bir zemine yerleştirme çalışmalarını daha da ileriye 

taşımış, hermenötiği evrensel hale getirme konusunda önemli ilerlemeler kaydetmiştir. Bu 

kapsamda hermenötik modelinin temel kavramlarını ve teferruatını incelediği temel kitabı 

Hakikat ve Yöntem ile çağdaş hermenötiğe yön vermiştir. Ortaya koymuş olduğu 

düşüncelerinde ne tam olarak hakikatin ne olduğuna dair bir yorum yapmıştır, ne de 

kendinden öncekiler gibi sadece yöntem üzerine odaklanmıştır. Hermenötik alanına 

önemli katkıları olan Gadamer; -kendinden önce felsefi hermenötiği her ne kadar ele 

olsalar da felsefi hermenötik asıl anlamıyla ve geniş bir yelpazeyle Gadamer                    tarafından 

şekillendirilmiştir. 

“Anlamak nasıl mümkündür?” sorusunun diğer düşünürler gibi üstünde duran 

Gadamer, kendinden öncekilerden farklı olarak hermenötiğin sadece bilimlerin 

açımlanması ya da öne sürülmüş bir metnin, konuşmanın anlaşılması şeklinde 

yorumlamamış, o hermenötiği insandan çıkmış her türlü şeyi yorumlama sanatı olarak 

tasvir etmiştir. Aynı zamanda Gadamer de bireyin var olma tarzı olarak yansımış olan 

hermenötik, Dilthey gibi herhangi bir yönteme dayandırılmamıştır. 

Gadamer kendinden önceki klasik hermenötiği savunanları özneyi merkeze 

aldıkları için eleştirmiştir. Çünkü ona göre anlama, statik bir durum değildir. Herhangi bir 

olay karşısında gösterilmiş olan tepki olmaktan ziyade, anlama bir oluş içerisindedir. Özne 

tek başına hareket etmez, aynı zamanda dünü ve yarınını da bir bütün olarak göz önüne 

almaktadır. Anlama bir oluştur, çünkü anlama anlaşılmak istenen bir şeyin içindedir. 



92 
 

Dışında olan bir durum değildir. Buradan hareketle görüyoruz ki Gadamer; hermenötiği 

genişleterek hem dünü hem de yarını bu alanın içerisine koymak istemiştir. Yani 

tarihsellik                                     her bakımdan insan için önemli bir unsurdur. 

Üstünde durduğu ve felsefi hermenötiğinin de en önemli kavramı olan tarihsellik 

üzerinde çok durmuş olan Gadamer; düşünceleri bağlamında Dilthey’ı eleştirmiştir. 

Dilthey her ne kadar “tarihsellik” kavramını kullanmış olsa da bu Gadamer’deki 

tarihselliğin aksine doğa bilimlerinin oluşturmuş olduğu gelenekten soyutlanmış özneye 

karşı yine doğa bilimleri bağlamında farklı bir özneyi ortaya koymasını temellendirmek 

amacıyla kullanmıştır. Dilthey asıl olan tarihselliği yine doğa bilimlerindeki gibi nesnellik 

kavramını kullanarak yapmıştır. Bu da tin bilimlerinde bulunan nesneyi yine aynı 

zamanda tarihten yararlanmadan bulunduğu zamanın şartları altında değerlendirmeye tabi 

tutmuştur. 

Oysa Gadamer hermenötikte yeni bir ufuk açmış ve hermenötik literatürü içine 

önemli kavramlar eklemiştir. Tarihselliği herkesin soyutladığı zamanda Gadamer, aksine 

tarihselliği hermenötiğin alt yapısı olarak temellendirmiş, ön yargı, ön malumat, gelenek 

üzerinde sıkça durmuştur. Bakıldığında bu kavramlar insan hayatı için de önemli 

kavramlardır. 

         Aslına bakıldığında Gadamer çok önemli bir noktaya değinmiştir. Gelenek derken 

insanın şu anki döneminden değil de, ondan önce içinde yaşanılan farklı bir durumdan 

bahsedilmektedir. İnsanoğluna baktığımızda bugün bile geçmişinden, geleneğinden, 

tarihinden etkilenerek bir şeyleri anlayıp yorumlamaktadır. Çünkü insan varoluşu gereği 

tarihine muhtaç bir varlıktır. Tarihine ve geleneğine bağlı olduğundan insanda, doğal 

olarak bir şeyi yorumlarken ve anlamaya çalışırken önbilgi mevcuttur. Dolayısıyla insan 

okuduğu bir metin içerisinde kendini görür ve görmelidir. Bu önbilgiler anlamayı 

şekillendirmede de kolaylık sağlamaktadır. Hatta Gadamer için önbilgiler anlamanın en 

temel şartıdır. Ama bu önbilgiler kesinlikle bir ideoloji ekseninde gerçekleşmemelidir. 

Çünkü ideolojiler insanı kısıtlayan özelliklere sahiplerdir. İnsanlar o ideolojiler 

çerçevesinde düşünür ve yorumlarını benimsedikleri ideolojiler bağlamında 

şekillendirmeye çalışırlar. Karşısındaki metin veya konuşma her ne anlatırsa anlatsın 

ideolojisine uymadığı takdirde kabul etmez ve dışlamaya meyillidir. Dolayısıyla 

ideolojiler doğru anlamayı kısıtlayan hatta yanlış anlamalara da sebebiyet verecek 

unsurlardır. 



93 
 

Bu bağlamda verilmiş olan ideolojileri “kabul edilemez önyargılar” bağlamı içinde 

değerlendirebiliriz. Çünkü Gadamer’in ön plana koyup temellendirmiş önyargılar “kabul 

edilebilir önyargılar”dır. Kabul edilebilir önyargıları da belirlemek için gündeme “zaman 

aralığı” kavramını koyan Gadamer önyargılar sayesinde ancak bir metin tam anlamıyla 

anlaşılabilir. Zaman aralığı kavramını da açıklarken, bir bakıma ideoloji gibi kısıtlayan bir 

unsur olarak değil, daha geniş bir ifade olarak ele almıştır. 

Ona göre “zaman aralığı” demek, geçmişten günümüze dil aracılığıyla gelen 

kavramlara insanın ne tam olarak yabancı olduğu ne de tam olarak yakınlaşmış olduğu bir 

durumdur. Dolayısıyla geniş bir zemini ifade etmektedir. Zaman aralığı sonucunda elde 

edilmiş olan kabul edilebilir önyargılar ancak doğru anlamayı mümkün kılmaktadır. 

İdeolojileri örnek vermiş olduğumuz kabul edilemez önyargılar ise yanlış anlamaya sebep 

olacak unsurları içermektedir. Burada şunu diyebiliriz ki; Gadamer düşüncesini 

temellendirirken hiçbir unsuru askıda bırakmamış, hepsini makul bir zemine oturtmayı 

hedeflemiştir. 

Yaptığı saptamalar hala günümüzde doğru bir şekilde varlığını devam 

ettirmektedir. Ama Gadamer’i okumayan, bilmeyen, bu konuda bilinçsiz durumda olan 

insanlar daha çok önyargıyı olumsuz bir unsur olarak görecektir. Günümüzde daha çok 

önyargı olumsuz bir anlamı çağrıştırmaktadır. Dolayısıyla Gadamer’i okumak, onun 

düşünceleri ekseninde hareket etmek demek, bir bakıma bireyin çevresini daha farklı bakış 

açısıyla gözlemleyebileceği kanaatindeyim. Çünkü onun ortaya koymuş olduğu önemli 

düşünceler sayesinde bireyde yeni ufukların oluşması söz konusu olacaktır. Bu da bireye 

önyargıların genel itibariyle olumsuz bir şey olmadığını göstererek, önyargının 

anlamada n ne derece önemli olduğunun farkına varmasını sağlayacaktır. 

           Önyargı, gelenek, tarihsellik kavramlarından sonra “ufukların kaynaşması ve etki 

tarihi bilinci” kavramlarını da “anlama”nın temeline oturtmuş olan Gadamer’in sistemli bir 

şekilde düşüncelerini ortaya koymuş olduğunu görebiliriz. O kendinden önceki tüm 

düşünürlerden daha fazla tarihselliği ön planda tutmuş ve doğru bir noktaya değinmiştir. 

Çünkü insan otomat bir varlık değildir. Sadece bilimsel bulgularla insanı tanımlamaya, 

anlamaya çalışmak demek, onu fizyolojik bir varlığa indirgemekten başka bir şey değildir. 

Bu da insana yapılmış olan en büyük haksızlıktır. Dolayısıyla insanın sadece biyolojik bir 

varlık olmadığının anlaşılarak, onun tüm özellikleriyle ele almak gerekir. Bu bakımdan 

Gadamer’in saptamaları sonucunda ortaya çıkmış olan gelenek- görenek, değer ve 



94 
 

kültürüyle bütünleşmiş insanın bu özellikle tarihe vurgu yapmaktadır. 

Gadamer kendinden önceki düşünürler gibi bir yöntem üzerine odaklanmamış ve 

bilimi ön planda tutmamıştır. Çünkü anlama sadece bir yöntemle ele alınacak ve bilinecek 

ya da bilimin ışığında ulaşılabilecek bir unsur değildir. Her bilimsel yöntem olan ya da 

bilim sonucunda ortaya çıkmış olan bilgiler hakikati veremeyebilir. Bugün bile bilimin 

birçok yanılgısı bulunmakla birlikte, ortaya koymuş oldukları birçok bilgi yanlışlanabilir 

özellikler taşımaktadır. Kısaca ne anlama ne de hakikate Gadamer’in de söylediği üzere 

yöntem ya da bilimle, yani tek bir yol ile ulaşılamaz. İnsan geleneğinden, tarihinden 

soyutlanamayacak bir varlıktır. Çünkü ancak birey kendini bu şekilde anlamlandırabilir. 

Sonuç olarak bu çalışmada Gadamer’den önceki dönemde hermenötiğin sadece bir 

yöntem olarak ele alındığı görülmüş, Gadamer ile birlikte hermenötik sadece bir yöntem 

olarak ele alınmaktan çıkarılmış, hermenötiğin daha farklı bir bakış açısı kazanarak felsefi 

hermenötiğe daha çok yakınlaştırılmak istendiği saptanmıştır. Bu sayede hermenötiğe farklı 

bakış açıları kazandıran ve yeni ufuklar açan Gadamer’in hermenötik alanındaki önemi 

yadsınamaz bir gerçektir. Ortaya koymuş olduğu bu önemli düşünceler ışığında, hem kendi 

döneminde yaşamış olan düşünürlere, hem de kendinden sonraki dönemlerde bulunan 

düşünürlere önemli bir miras bırakmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 

KAYNAKLAR 

 

Adugit, Y. (2005). Dilthey'da beşerî bilimlerin temellendirilmesi ve sorunları. 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi. 22 (2): 245-260. 

Adugit, Y. (2005). Gadamer: pozitivist bilim anlayışının reddi. Felsefegos Dergisi. 

27: 207-227. 

Aliy, A. (2011). Teolog Filozof FDE Schleiermacher Yaşamı, Eserleri, Felsefesi. 

Ankara: Elis Yayınları. 

Anlı, Ö.F. (2010). Hermenötik temelli tin-doğa ayrımı ile hegel'in'gerçek 

bütündür'yaklaşımının karşılaştırılması. Flsf/Süleyman Demirel Üniversitesi Felsefe 

Dergisi, 5(9): 29-48. 

Arlı, A. (2009).  Bilim, Yöntem ve Hermenötik, Sosyal Bilim, Etik ve Yöntem, (Ed.) 

Ahmet K. Bayram, Osman Konuk, Ankara: Adres Yayınları. 

Arnold, S. J., & Fischer, E. (1994). Hermenötics and consumer research. Journal of 

Consumer Research, 21(1): 55-70. 

Baykan. F. (2001). Aydınlanma Üzerine Bir Derkenar. İstanbul: Kaknüs. 

Becermen, M. (2004). Dilthey, Heidegger ve Gadamer'de anlama sorunu. Uludağ 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 5(6): 35-66. 

Bernet, R. (2005). Gadamer on the subject’s participation in the game of truth. The 

Review of Metaphysics. 58(4): 785-814. 

Bilen, O. (2002). Çaǧdaş Yorumbilim Kuramları: Romantik, Felsefi, Eleştirel 

Hermenötik. Ankara: Kitâbiyât. 

Bingöl, U. (2019). Gadamer’in felsefi hermenötiğinde anlam sorunu. Edebi Eleştiri 

Dergisi, 3(3): 260-273. 

Bleicher, J. (2017). Apel: critical hermenötics in the form of an anthropology of 

knowledge. In Contemporary Hermenötics, Routledge, 146-151. 

Botts, T. (2015). Legal Hermenötics. Internet encyclopedia of philosophy. Retrieved 

from http://www. iep. utm. edu/leg-herm. 



96 
 

Butler, T. (1998). Towards a hermenötic method for interpretive research in 

information systems. Journal of Information Technology, 13(4): 285-300. 

Cevizci, A. (2005).  “Felsefe Sözlüğü”, 6. Basım, İstanbul, Paradigma Yayıncılık. 

Connolly, J.M. (1986). Gadamer and the author’s authority: A language-game 

approach, The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 44(3): 271-277. 

Coşkun, S. (2009). Gadamer’de hermenötik yöntem, Uludağ Üniversitesi Fen-

Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi 12: 27-37. 

Çelik, E. E. (2013). Gadamer’in hermenötik ufku ve nietzsche’nin perspektivizmi, 

Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, (15): 127-144. 

Çetin, E. (2019). Gadamer’in felsefî hermenötiğinde öne çıkan hususlar. 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (33): 65-95.  

Çüçen, A. K. (2003). Heidegger'de Varlık ve Zaman, Asa Kitabevi, 42-117  

Dursun, Y. (2004). Gadamer'in hakikat anlayışının iki kaynağı ve hermenötik'in 

görevi, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 21(1): 219-230. 

Ertürk, R. (2003). Gadamer'in felsefi hermenötiğinde 'ön Yargı' kavramı ve 

düşündürdükleri. Felsefe Dünyası, (38): 58-71. 

Gadamer, H.G. (1995). Hermenötik (Hermenötik-Yorum Bilgisi Üzerine Yazılar 

İçinde), (Çev. Doğan Özlem), Ankara, Ark Yayınları, 13-14. 

Gadamer, H. G. (2002). Hermenötik ve Sosyal Bilimler, Retorik, Hermenötik ve 

Sosyal Bilimler, İstanbul, Paradigma, 67-105. 

Gadamer, H. G. (2008). Hakikat ve Yöntem Cilt 2, (Çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail 

Yavuzcan), İstanbul, Paradigma, İstanbul, 247-248. 

Gadamer, H. G. (2009). Hakikat ve Yöntem (Iı. Cilt), Çev. Hüsamettin Arslan ve 

İsmail Yavuzcan, Paradigma, İstanbul, 21-71. 

Gadamer, H. G. (2004). Method. (Trans.) By Joel Weinsheimer And Donald G. 

Marshall, Vol. 2nd, Rev, Continuum, New York, London. 

Gadamer, H.G. (1989). Truth and Method. (Trans.) By Joel Weinsheimer And 

Donald G. Marshall, New York, USA. 



97 
 

Göçmen, D. (2009).  Martin Heidegger, nazizm ve felsefe. Felsefe Yazın Dergisi, 15: 

40-51. 

Günay, M. (2002). Düşünce ve kültür tarihinde hermenötik gelenek, Doğu Batı 

Düşünce Dergisi, (19): 83-103. 

HABERMAS, J. (2002). Gadamer’in Hakikat ve Yöntem ’inin Eleştirisi, Hermenötik 

ve Hümaniter Disiplinler. (Çev. ve der.) H. Arslan, İstanbul: Paradigma. 

Heidegger, M. (1962). Being and time (JME Robinson, Trans.). NY: Harper and 

Row. 

Heidegger, M. (2001). Phenomenological interpretations of Aristotelestle: initiation 

into phenomenological research”, Indiana University Press, 15. 

Heidegger, M. (2002). Anlama ve Yorum. Çev. Hüsamettin Arslan, İnsan Bilimlerine 

Prolegomena, İstanbul, Paradigma Yayınları. 

Heidegger, M., Beaufret, J. (1976).  Acheminement vers la parole, 61-65.  

Hoy, D. C. (2002). Heidegger ve Hermenötiğe Dönüş. İnsan Bilimlerine 

Prolegomena. 

Karakaya, E. (2015). Hermenötik Psikoloji İlişkisi Bağlamında Gadamer 

Hermenötiğinin İncelenmesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi: Erciyes 

Üniversitesi. 

Kavlak, A. (2007). Felsefi Hermenötik ve Dini Hermenötiğin Karşılaştırılması, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi: Hacettepe Üniversitesi. 

Koch, T. (1995). Interpretive approaches in nursing research: The influence of 

Husserl and Heidegger. Journal of advanced nursing, 21(5): 827-836. 

Mackey, S. (2005). Phenomenological nursing research: methodological insights 

derived from Heidegger's interpretive phenomenology. International journal of nursing 

studies, 42(2): 179-186. 

Martin, P. (2018). Between hermenötics and aesthetics: Reconsidering truth and 

method as an ‘aesthetics of truth. Avant, 9(2): 167-186. 

McAuley, J. (2004). Hermenötic understanding. Essential guide to qualitative 

methods in organizational research, 192-202. 



98 
 

McGee, M.C. (2018). Phronesis in the Gadamer versus Habermas debates. Judgment 

Calls, 13-41. 

Myers, M. D. (2004). Hermenötics in information systems research. Social theory 

and philosophy for information systems, 103-128. 

Nesterova, S. Y. (2004). Hans-Georg Gadamer’in Hermenötiğinde Bir Anlama 

Modeli Olarak Diyalog, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 

Ankara: Ankara Üniversitesi. 

O’Neill, L. (2007). Embodied hermenötics: Gadamer meets woolf in a room of one’s 

own. Educational Theory, 57(3): 325-337. 

Özlem, D. (1998). Bilim, Tarih ve Yorum. İnkılap Kitabevi. 

Özlem, D. (2000). Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi. İstanbul: Notos Kitap 

Yayıncılık Eğitim Danışmanlık ve Sanal Hizmetler Tic. Ltd. Şti. 

Özlem, D. (2021). Dilthey Üzerine Yazılar. İstanbul: Notos Yayınevi. 

Öztürk, E. (2009). Hermenötiğin tarihsel dönüşümü. Sanat ve İnsan Dergisi, 1(1). 

Öztürk, E. (2010). Hans-Georg Gadamer'in Hermenötik Anlayışı, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Malatya: İnönü Üniversitesi. 

Palmer, R.E. (2003). Hermenötik. İstanbul: Anka. 

Palmer, R.E. (1969). Hermenötics: Interpretation Theory In Schlbezermacher, 

Dilthey, Heidegger and Gadamer.  

Palmer, R.E. (2003). Hermenötik, (Çev.) İbrahim Görener, İstanbul: Anka Yayınları, 

İstanbul. 

Prasad, A. (2002). The contest over meaning: Hermenötics as an interpretive 

methodology for understanding texts. Organizational research methods, 5(1): 12-33. 

Regan, P. (2012). Hans-Georg Gadamer’s philosophical hermenötics: Concepts of 

reading, understanding and interpretation. Meta: Research in Hermenötics, Phenomenology 

and Practical Philosophy, 4(2): 286-303. 



99 
 

Reiners, G, M. (2012). Understanding the differences between Husserl’s 

(descriptive) and Heidegger’s (interpretive) phenomenological research. Journal of 

Nursing & Care, 1(5): 1-3. 

Schmidt, D. J. (2017). Gadamer. A Companion to Continental Philosophy, 433-442. 

Sejdini, Z. (2000). Hermenötiğin felsefi temelleri, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe 

Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul: Marmara Üniversitesi. 

Silverman, H. J. (2016). Gadamer and Hermenötics: Science, Culture, Literatüre, 

Routledge, 47. 

Soffer, G. (1994). Is language a game? Phenomenlogical reflections on verstehen and 

Einfühlen in Gadamer. Etudes Phênomênologiques, 10(20): 27-63. 

Sturgess, J.N. (2016). Drawing from Heidegger: Dasein and the question of 

communication. Empedocles: European Journal for the Philosophy of Communication, 

7(1): 23-37. 

Taşçıer, F. (2017). Gadamer’in diyalektik hermenötiği. Dokuz Eylül Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, 4(2): 37-52. 

Taşdelen, V. (2008). Hermenötiğin Evrimi: Kesitler, Ankara, Hece Yayınları, 84-89. 

Tatar, B. (2001). Hans-Georg Gadamer ve" Hakikat ve Yöntem"(Wahrheit Und 

Methode) adlı eseri, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 12(12-13): 277-

306.  

Tatar, B. (2004). Hermenötik. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Tatar, B. (1999). Felsefi Hermenötik ve Yazarın Niyeti. İstanbul: Vadi Yayınları. 

Tatar, B. (2016). 3 Derste Hermenötik. İstanbul: Vadi Yayınları. 

Tekin, S. (2015). Dünyayı başkalarıyla paylaşmak: Etik mi politik Mi? Gadamer ve 

Arendt arasında felsefi bir karşılaşma.  Felsefi Düşün-Akademik Felsefe Dergisi, (4): 201-

220. 

Topakkaya, A. (2007). Felsefî hermenötik. Flsf Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 

(4): 75-92. 

Toprak M. (2003). Hermenötik ve Edebiyat. İstanbul, Bulut Yayınları, 23-133. 



100 
 

Ulukütük, M. (2009). Hans-Georg Gadamer (1900-2002)'i tanımak/anlamak ve 

Türkçe'de Gadamer kaynakçası. Kutadgu bilig: Felsefe Bilim Araştırmaları, (15): 173-192. 

Usta, A. (2018). Aydınlanma düşüncesine kısa bir bakış. Kastamonu İletişim 

Araştırmaları Dergisi, (1): 75-89. 

Vanleene, S.M. (2017). Wilhelm Dilthey’de anlama üzerine. Ankara Üniversitesi 

Dil-Tarih ve Coğrafya Fakültesi Dergisi, 158-169. 

Vilhauer, M. (2010). Gadamer's ethics of play: Hermenötics and the other, 

Lexington Books, 27. 

Zengin, A. (2018). Din Eğitiminin Bir Hedefi Olarak Anlama, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, Ankara: Ankara Üniversitesi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

 

 

 

 

 


