
T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ  

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

GELENEKSEL TÜRK SANATLARI ANASANAT DALI 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

16. YÜZYIL OSMANLI MİNYATÜRLERİNDE PERSPEKTİF 

ANLAYIŞI VE MEKÂN KAVRAMI 

 

 

 

 

Hazırlayan  

Ömer Faruk DEMİRDAĞ 

 

 

 

Danışman 

Doç. Filiz ADIGÜZEL 

 

 

 

 

 

 

 

İzmir / 2021



ii 

 

 

YEMİN METNİ 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “16. YÜZYIL OSMANLI 

MİNYATÜRLERİNDE PERSPEKTİF ANLAYIŞI VE MEKÂN KAVRAMI” adlı 

çalışmanın, tarafımdan, bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma  

başvurmaksızın yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla 

doğrularım. 

 

 

 

..../..../.......  

Ömer Faruk Demirdağ 

İmza 

 



iii 

 

 

  

 

TUTANAK 

Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü’ nün …… / …… / ………. 

tarih ve ………… sayılı toplantısında oluşturulan jüri, Lisanüstü Öğretim Yönetmeliği’ 

nin …….. maddesine göre ………………………………………………………… 

öğrencisi Ömer Faruk DEMİRDAĞ’ın 16. YÜZYIL OSMANLI 

MİNYATÜRLERİNDE PERSPEKTİF ANLAYIŞI VE MEKÂN KAVRAMI konulu 

tezi incelenmiş ve aday …… / ……. / ………... tarihinde, saat …………….’da jüri 

önünde tez savunmasına alınmıştır.  

Adayın kişisel çalışmaya dayanan tezini savunmasından sonra …………. 

dakikalık süre içinde gerek tez konusu, gerekse tezin dayanağı olan anasanat 

dallarından jüri üyelerine sorulan sorulara verdiği cevaplar değerlendirilerek tezin 

…………………….. olduğuna oy ……………………… ile karar verilmiştir.  

 

 

BAŞKAN 

 

 

ÜYE                                                                 ÜYE 

 

 

 



iv 

 

 

ÖZET 

16. yüzyıl Osmanlı minyatürlü yazmaları üretildikleri döneme ait olayları görsel 

yönden anlatarak belge niteliği taşımalarından dolayı, kitap sanatlarında önemli bir yere 

sahip olmuşlardır. Özellikle III. Murad’ın kitap sanatlarına olan ilgisi sayesinde, dönemin 

saray nakkaşhanesinde nakkaşbaşı olan Nakkaş Osman ve ekibinin özenli çalışmala r ı 

minyatür üretimi doğrudan etkilenmiştir. Tarihi belge niteliği taşıyan Osmanlı 

minyatürleri, özellikle Osmanlı sultanların yapmış olduğu seferleri, kazanılan zaferler i, 

önemli tarihi olayları, saray hayatını ve önemli kişilere ait portreleri konu almıştır. 

Minyatürler konu, kompozisyon ve teknik yönden incelendiğinde iki boyutlu 

resim olma özelliği yansıtmalarına rağmen Nakkaş Osman ve ekibinin ürettiği 

minyatürlerde perspektif denemelerine yer verildiği ve mekân içinde derinlik etkisi 

oluşturma çabaları görülür. Bu tez çalışmasında; 16. yüzyılın en önemli Osmanlı 

minyatür sanatçılarından olan Nakkaş Osman’ın eserlerinden bir örneklem seçilerek 

perspektif ve mekân yönünden analizler yapılmış ve seçilen minyatürler temel tasarım 

ilkeleri bakımından irdelenmiştir. Yapılan çalışma sonucunda, Nakkaş Osman’ın 

minyatürlerinde mekân içinde görülen mimari unsurların ve objelerin betimlemelerinde, 

kendine has çok-merkezli bir perspektif anlayışı kullanıldığı ve mekânın ifade ediliş 

biçiminde parça-bütün ilişkisinin gözetildiği tespit edilmiştir. Bu bağlamda, tez 

çalışmasıyla amaçlanan, seçilen minyatürler üzerinden perspektif anlayışının ve mekân 

algısının nasıl inşa edildiği hakkında yeni fikirler üretmektir.     

Anahtar Kelimeler: Minyatür, Perspektif, Mekân, Nakkaş Osman. 

 

 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

The 16th century Ottoman illustrated manuscripts had an important place in the 

book arts, as they were documents that depicted the events of the period they were 

produced visually. Particularly thanks to Murad's interest in book arts, the careful work 

of Nakkaş Osman and his team, who was an artist in the palace workshop of the period, 

directly affected the miniature production. Ottoman miniatures, which have the quality of 

historical documents, especially the campaigns of the Ottoman sultans, the victories, 

important historical events, palace life and portraits of important people. 

When the miniatures are examined in terms of subject, composition and 

technique, although they reflect the feature of being a two-dimensional painting, it is seen 

that perspective experiments are included in the miniatures produced by Nakkaş Osman 

and his team and efforts to create a depth effect in the space. In this thesis study; A sample 

of the works of Nakkaş Osman, one of the most important Ottoman miniature artists of 

the 16th century, was selected and analyzed in terms of perspective and space, and the 

selected miniatures were examined in terms of basic design principles. As a result of this 

study, it has been determined that a unique polycentric perspective approach is used in 

the descriptions of architectural elements and objects seen in the space in the miniatures 

of Nakkaş Osman, and the part-whole relationship is observed in the way the space is 

expressed. In this context, the aim of the thesis is to produce new ideas about how 

perspective understanding and space perception are built through selected miniatures. 

Keywords: Miniature, Perspective, Space, Nakkaş Osman. 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ÖNSÖZ 

Sanat, tarihin her döneminde gelişen ve kök tuttuğu dönemin özelliklerinden 

beslenerek değişen ve böylelikle içinde neşet ettiği dönemin bütün izlerini gösteren bir 

insanlık mirası olmuştur. Bu sebepten dolayı olacak ki toplumların içinde oluşan 

sosyokültürel değişikliklerin bütününü en iyi gösteren ögeler sanat eserleri olmuştur. 

Çünkü sanat eserinin içinde geliştiği ortamın gereksinimlerine yaraşır bir durum alması 

ve değişime uğrayarak kendi devrine dair belirtilerini üzerinde barındırmasıyla öne çıkar. 

Bu belirtilerin izinden gitmek, araştırmacılara tıpkı kitaplar gibi yeni bir dünyanın 

kapılarını açmıştır. 

Osmanlı Minyatür Sanatı, benzeri diğer sanat dalları gibi kendi döneminin 

sosyokültürel ve üslûp özelliklerini, gelişmelerini ve değişimlerini seyircisine her zaman 

sunmuştur. Özellikle ‘Şahnamecilik’ ve ‘Surnamecilik’ geleneği ile oluşan ‘Klasik 

Üslûp’, üzerinde çalışılabilecek verimli bir alan oluşturmuştur. Bu tez çalışmas ında 

amaçlanan 16. Yüzyıl ikinci yarısından sonraki dönemde resmedilmiş bazı minyatürlerde 

perspektif ve mekân anlayışına dair bilgiler sunmaktadır 

Tez çalışmamın başından sonuna kadar her aşamasında desteğini eksik etmeyen 

ve tez çalışması boyunca sabrı ve hoşgörüsü ile tez yazım sürecini keyifli hale getiren 

değerli danışmanım Doç. Filiz ADIGÜZEL’e teşekkür ederim. 

Ayrıca, hayatıma sanat alanında yeni bir yön çizdiğimde her anlamda ilham 

aldığım değerli Minyatür sanatçısı Esra KARADUMAN’a, başta hayatımın her 

aşamasında güzel kalbi ile yanımda olan annem Cemile DEMİRDAĞ’a, en güzel 

destekçilerim olan kardeşlerim Musa Tarık DEMİRDAĞ ve Züleyha Meryem 

DEMİRDAĞ’a, tez sürecinde adını burada anamadığım, bir şekilde katkısı olan tüm 

arkadaşlarıma teşekkür ederim. 

Ömer Faruk DEMİRDAĞ 

 

 



vii 

 

 

İÇİNDEKİLER 

YEMİN METNİ……………………………………………………………….……..... ii 

TUTANAK……………………………………………………………………………. iii 

ÖZET…………………………………………………………………………………..  iv 

ABSTRACT……………………………………………………………………………. v 

ÖNSÖZ………………………………………………………………………………... vi 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………......... vii 

RESİMLER LİSTESİ……………………………………………………………..…... x 

ŞEKİLLER LİSTESİ………………………………………………………...…......  xvii 

KISALTMALAR………………………………………………………………....…..  xx 

GİRİŞ………………………………………………………………………………...… 1 

                                                                             

1. BÖLÜM 

MİNYATÜR SANATININ TARİHSEL GELİŞİMİ 

1.1. ‘MİNYATÜR’ÜN TANIMI………………………………………………  11 

1.2.  OSMANLI ÖNCESİ TÜRK MİNYATÜR SANATINA GENEL 

BAKIŞ…………………….………………………………………………  13 

1.2.1.  Uygur Minyatürleri…………..………………….…………….  14 

1.2.2.  Selçuklu Minyatürleri………………..…………..……………. 16 

1.3. OSMANLI MİNYATÜR SANATI……………………………………... 27 

1.3.1. Osmanlı Minyatür Sanatının Erken Dönemi………..…………. 27 

1.3.2. Osmanlı Minyatür Sanatının Yükselme Dönemi…...………….. 37 



viii 

 

1.3.3. Osmanlı Minyatür Sanatının Klasik Dönemi…………………...43 

2. BÖLÜM 

RÖNESANS RESMİNDE PERSPEKTİF VE MEKÂN KAVRAMI 

2.1.‘PERSPEKTİF’İN TANIMI.……...…………………………………….....  50 

2.1.1. Perspektifin Türleri.…………………………………….……...  54 

2.1.2. Perspektifin Bilimsel Gelişimi.………………………………..  69 

2.2.RÖNESANS RESMİNDE PERSPEKTİF KAVRAMI.………..…………. 97 

2.3. RÖNESANS RESMİNDE MEKÂN KAVRAMI VE DOĞA ALGISI…. 148 

 

 

3. BÖLÜM 

İSLÂM VE OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA PERSPEKTİF ANLAYIŞI VE 

MEKÂN KAVRAMI, 16. YÜZYIL OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA 

SEÇİLİ ÖRNEKLER ÜZERİNDEN PERSPEKTİF VE MEKÂN 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

3.1. İSLÂM RESİM SANATINDA MEKÂN KAVRAMI..……………….... 160  

3.2.OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA PERSPEKTİF ANLAYIŞI....… 165 

3.3. OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA MEKÂN KAVRAMI………..  171 

3.4. 16. YÜZYIL OSMANLI MİNYATÜRLÜ YAZMALARINDAN SEÇİLMİŞ 

ÖRNEKLER ÜZERİNDEN PERSPEKTİF VE MEKÂN 

ÇÖZÜMLEMELERİ.…………………………………………………….  175 

3.4.1. ‘Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar, (TSM, H. 1339) 

Minyatürlerinin  Çözümlemeleri......................………………. 175 

3.4.2. ‘Zafernâme’, (DCBL, T. 413) Minyatürlerinin Çözümlemeler i 

………………………………………………..………….…… 183 

3.4.3. ‘Şehnâme-i Selîm Hân’, (TSM A. 3595) Minyatürler inin 

Çözümlemeleri...……………………………………………... 188 



ix 

 

3.4.4. ‘Şehinşâhnâme’, (İÜK. F. 1404)  Minyatürler inin 

Çözümlemeleri..……………………………………………… 195 

3.4.5. ‘Hünernâme I-II’, (TSMK, H.  1523,1524) Minyatürler inin 

Çözümlemeleri...………………………………..……………. 206 

3.4.6. ‘Sûrnâme-i Hümâyun’, (TSM. H. 1344) Minyatürler inin 

Çözümlemeleri……..………………………………………… 213 

 

SONUÇ………………………………………………………………………………  217 

KAYNAKÇA………………………………………………………………………..  224 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

 

 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1: Uygur Minyatürü MIK III 6286. (Berlin- Devlet Müzeleri ve Prusya 

Kültür Mirası Vakfı, Asya San. Müz. Kocho, K Tapınağı)…………...…………………16 

Resim 2: Şema, Şemşat ile perilerin konuşmasını dinlerken. (Semek Ayyâr, 

Horasan 12. yy.)…...……………………………………………………………………18 

Resim 3: Kitap el-Haşâiş. (TSMK No: A. 2127, 1b-2a. 1228)…..….…………19 

Resim 4: Atlılar. (Kitâbi’l-Baytara, TSM. A. 2115, İstanbul.)…….….………20 

Resim 5: Tavus kuşu ağzından içki akıtan otomatik musluk. (Kitab fi Ma’rifet 

el-Hıyal el-Hendesiya, 1206, Diyarbakır, TMKH. A.3472,H.414)…………..…………22 

Resim 6: Gülşah’ın Adenli savaşçıyı öldürmesi. (Varka ve Gülşah, Selçuklu 

Dönemi, Konya, 13. yy. TSMK, H. 841, y. 23b.)………………………………………24 

Resim 7: Kelîle ve Dimne’den minyatürlü bir sayfa. (Kelile ve Dimne, Paris 

Bibliothèque Nationale, Ms., Arabe, nr. 3465, vr. 48a.)……………………..………….26   

Resim 8: İskender’in Tamgac’ı yenmesini kutlaması. (Ahmedi, İskendername, 

1416, PBNF, Turc. 309, y. 161b.)……………………………………………………….28 

Resim 9: Eyüp ve Salman genç bir hükümdarın huzurunda, (Kâtibi, Külliyat, 

1450-60, TSM, R. 989, y. 229b-230a.)……….…………………………………………30 

Resim 10: Fatih Sultan Mehmed’in portresi. (Albüm, 1480 civ. TSM, H. 2153, 

y. 10a.)…………….……………………………………………………………………34 

Resim 11: Hz. Süleyman ve Belkıs’ın meclisi. (Uzun Firdevsi, Süleymanname, 

1490 civ. DCBL, T. 406, y. 2b-3a.)…………..…………………………………………36 



xi 

 

Resim 12: Tekerlekler üzerinde hareket eden iki hisar çizimi. (Matrakçı Nasuh, 

Tuhfetü’l-guzat. 1532, İSK, Esad Ef., 2206, y.33b-34a.)……….………………………40 

Resim 13: İstanbul. (Matrakçı Nasuh, Mecmu’-i Menazil, 1537, İÜK, T. 5964, 

Y. 8b-9a.)………………………….……………………………………………………41 

Resim 14: Kanuni Sultan Süleyman’ın Portresi. (Albüm, 1560-65, TSM, H. 

2134, y. 8)………………………………………………………………………………42 

Resim 15: Kanuni çağında, şarap içenlerin çengelle idamı ve şarap yüklü iki 

geminin yakılması. (Seyyid Lokman, Zafernâme, DCBL, 413.)……..…………………44 

Resim 16: Dört noktalı perspektif ve Beş Noktalı Perspektif 

Düzenekleri………..……………………………………………………………………62 

Resim 17: Leonardo da Vinci, ‘Kayalıklar Meryemi’ Louvre, Paris, 

1485………………………………………….…………………………………………64 

Resim 18: Pietro da Rimini, ‘Aziz Guido'nun Mucizesi’ Pomposa Manastarı, 

Ferrara, yaklaşık 1350…………………………………..………………………………65 

Resim 19: Hans Holbein, ‘The Ambassadors’ 1533………………..…………66 

Resim 20: Paul Cezanne, ‘Elma Sepeti’ 1895…………………………………68 

Resim 21: Max Beckmann, ‘Maskeli Balodan Önce’ 1922…………..……….69 

Resim 22: ‘Hesire’nin portresi’ mezarının tahta kapısında, M.Ö. 2778-2723 

dolayları, Mısır Müzesi, Kahire……………………………...…………………………70 

Resim 23: Euthymedes, ‘Savaşa hazırlanan genç’ M.Ö. 510-500……….……71 

Resim 24: ‘Manzara’ Duvar Resmi, M.S. 1. Yüzyıl, Villa Alhani, Roma……..72 

Resim 25: ‘Odysseia Yer altında’ Boyalı Fresk, M. S. 1. Yüzyıl, Biblioteca 

Apostolica Vaticana, Roma………………………..……………………………………74 



xii 

 

Resim 26: Antik Yunan Tiyatrosu, A harfi sahne arkasındaki duvar…….……78 

Resim 27: İbnü’l-Heysem’in ‘Camera Obscura’ reprodüksiyonu, Institut für 

Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, Frankfurt……………...………80 

Resim 28: İbnü’l-Heysem’in ‘Gözlerin yapısını gösteren diyagram’ (Kitabü’l-

Menazır, 1083, F. Ktp, İstanbul)…………………………………………………..……82 

Resim 29: Giotto, ‘Koro Şapelleri’ Santa Croce Bazilikası, Floransa, 1320-

30………….....................................................................................................................86 

Resim 30: Taddeo Gaddi, ‘Son Akşam Yemeği’ Santa Croce Bazilikas ı, 

Floransa, Yemekhane, 1360…………………………………………………………….87 

Resim 31: Ambrogio Lorenzetti, ‘Müjde’  Sienna, Pinacoteca, 1344…………88 

Resim 32: Pietro Lorenzetti, ‘Meryem’in İsa’yı Doğurması’  Sienna 

Katedrali’ndeki sunak resmi, 1342, Museo dell’Opera del Duomo, Siena……...………89 

Resim 33: Virgil Ducmler tarafından yapılan Brunelleschi’nin perspektif 

gösterim modelinin yeniden inşası ve diyagramı………………………….……………92 

Resim 34: Albrecht Dürer’in ‘Izgaralı Perspektif Kurumulu Sistemi’ 1525…..94 

Resim 35: Camera Lucida’nın Kullanma Şekli………………………….……96 

Resim 36: Masaccio, ‘Vergi’ c.1427-28, fresko, 255 x 598 cm, Capella 

Brancacci, Santa Maria del Carmine, Floransa………...………………………………102 

Resim 37: Masaccio, ‘Kutsal Üçlü’ 1425, fresko, 667 x 317 cm, Santa Maria 

Novella, Floransa……………………………..……………………………………….103 

Resim 38: Masaccio, ‘Kutsal Üçlü’ Komposizyon yönleri………..…………104 

Resim 39: Jan Van Eyck, ‘Şansölye Rolin’in Madonnası’  Fransa, 1434……106 



xiii 

 

Resim 40: Fra Angelico, ‘Meryem’e Müjde’ c.1430-45 arası, fresko, San Marco 

Manastır, Floransa…………………………………………………………………….108 

Resim 41: Domenico Veneziano, ‘Madonna ve Çoçuk’ Aziz Lucy Sunağı, y. 

1445, Panel Galeria Uffizi, Floransa……………..……………………………………109 

Resim 42: Fra Filippo Lippi, ‘Herod’un Şöleni’  y.1452-66, Duomu, Prato…111 

Resim 43: Francesco Del Cossa, ‘Tebliğ Sunağı’ y.1470-72, Staatliche, 

Kunstsammlungen, Dresden..…………………………………………………………113 

Resim 44:  Paolo Uccello, ‘San Romano Savaşı’ 1450 dolayları, Ahşap üstüne 

yağlıboya, 181.6 x 320 cm; National Gallery, Londra…………………………………114 

Resim 45: Paolo Uccello, ‘San Romano Savaşı’ndan’ Ayrıntı………………115 

Resim 46: Uccello, ‘Sir John Hawkwood’ Fresk, Floransa Katedrali, 1436…116 

Resim 47: Andrea del Verrocchio, ‘Meryem Ana ve Mesih Çocuğu’ 106.70 x 

76.30 cm, İskoçya, 1470……………………………………….………………………119 

Resim 48: Piero Della Francesca, ‘İsa’nın Kırbaçlanması’ 1460 civarı, ahşap 

üstüne tampera, 81,5x 59 cm, Galleria Nazionale, Urbino……………….……………121 

Resim 49: Piero Della Francesca, ‘Madonna ve Azizlerle Çoçuk’ Brera sunak 

parçası, yaklaşık 1472-4, Panel, Milano……………….………………………………124 

Resim 50: Piero Della Francesca ‘İdeal Şehir Perspektifi’ yaklaşık 1470, Panel, 

Marche Ulusal Galerisi, Palazzo Ducale, Urbino………………...……………………125 

Resim 51: Domenico Ghirlando, ‘Meryem’in Doğuşu’ Fresko; Santa Maria 

Novella kilisesi, Floransa, 1491…………………………….…………………………126 

Resim 52: Melozzo da Forli, ‘Papa Sixtus IV, Vatikan Kütüphanesi bakanı 

olarak Platin atar.’  Fresko, Vatikan, Roma, 1474………..……………………………127 



xiv 

 

Resim 53: Antonio del Pollaiuolo, ‘Aziz Sebastianın Şehit Edilişi’  ahşap 

üzerine yağlıboya, National Gallery, Londra Orijinali St. Sebastian Tapmağı, Floransa, 

1475…………………...………………………………………………………………129 

Resim 54: Carlo Crivelli, ‘Aziz Emidius ile Müjde’, Tuval üzerine yağlıboya, 

National Gallery, 1486, Londra……………………..…………………………………130 

Resim 55: Fra Carnevale, ‘Meryem Ana’nın Tapınaktaki Sununu’, 146 x 96,5 

cm, Tempera, Güzel Sanatlar Müzesi Boston…………………………………………132 

Resim 56: Filippino Lippi, ‘Azizler ile Meryem Ana ve Çoçuk İsa’ İtalya, 

1486...............................................................................................................................133 

Resim 57: Andrea Mantegna, ‘Ölü İsa’ Tuval, tempera. Milano, 1490……...134 

Resim 58: Andrea Mantegna, ‘Christophorus Efsanesi’nden Detay’ 1448-57, 

Chiesa degli Eremitani, Padova, Cappella Ovetari………………………….…………135 

Resim 59: Andrea Mantegna, ‘Camera degli Sposi, Ocullus’ 1465-74, fresk, 

Palazzo Ducale, Mantua…………………………………………….…………………137 

Resim 60: Andrea Mantegna, ‘Saint James Led to Execution’ Fresk, 1454-7, 

Ovetari Şapeli, Padua…………………………………………….……………………138 

Resim 61: Sandro Botticelli, ‘Apelles’e İftira’, 1495-96,Uffizi Galerisi, 

Floransa……………………………………………………………………………….140 

Resim 62:  Leonardo Da Vinci, ‘Son Akşam Yemeği’, İtalya, 1495-98……..142 

Resim 63: Raffaello, ‘Atina Okulu’, Vatikan, 1508-11……………...………143 

Resim 64: Jan Gossaert, ‘Aziz Luka Meryem’in Resmini Yapıyor’ Prag, 

1515…………………………………………...………………………………………145 

Resim 65: Paolo Veronese, ‘Levi’nin Evinde Yemek’ İtalya, 1573…………146 



xv 

 

Resim 66: Tintoretti, ‘Aziz Marcus’un Cesedinin Bulunması’ Milano, 1562..147 

Resim 67: Giotto di Bondune, ‘Ölü İsa’ya Ağıt’, 1306, Serovegni Şapeli, 

Padova…………………………………………………...……………………………153 

Resim 68: Sistine Şapel’inden detay, Vatikan………….……………………155 

Resim 69: Michelangelo, Sistine Şapel’inden detay, Vatikan………………156 

Resim 70: Jan Van Eyck, ‘Arnolfini’nin Evlenmesi’, 1434, ahşap üzerine 

yağlıboya, National Gallery, Londra………………………..…………………………157 

Resim 71: Cerrahiyyetü’l Haniyye, 21b’de bulunan minyatürün detay görünüm, 

(Sabuncuoğlu Şerefeddin, Paris Bibliothéque Nationale Suppl., Turcs, nr. 693.)……169 

Resim 72: Matrakçı Nasuh (Beyân-ı Menâzil- i Sefer-i Irâkeyn, 16.yy. İstanbul 

Üniversite Kütüphanesi)………………………………………………………………170 

Resim 73: Kanuni Sultan Süleyman’ın saklanan na’şının yola çıkarılmas ı.  

(Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar, TSMK, H. 1339, vr. 103b-104b)………176 

Resim 74: II. Selim’in Beç Elçisini Kabulü. (Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-

i Sigetvar, TSM H. 1339. VR. 178a)…………………...………………………………179 

Resim 75: II. Selim’in Safevi Elçisi Şah Kulu Han’ı Kabulü. (Nüzhet-i Esrâru’l-

ahbâr der-sefer-i Sigetvar, TSM H. 1339. vr. 247b)…………...………………………182 

Resim 76: Sultan Süleyman’ın Eyüp Sultan Türbesi’ni Ziyareti. (Zafernâme, 

1579. DCBL, T. 413, y. 38a.)……….…………………………………………………185 

Resim 77: Ayasofya. (Şehnâme-i Selîm Hân, 1581, TSM, A. 3595, y. 145a)..189 

Resim 78: Sultan II. Selim’in Safevi Elçisi Şah Kulu’nu Huzuruna Kabulu. 

(Şehnâme-i Selîm Hân, 1581, TSM. A. 3595, 53b.)…………………………………...192 



xvi 

 

Resim 79: Sultan III. Murad’ın Tahta çıkmak üzere saraya gelişi. 

(Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, F.1404, y. 8a)………………………………………...…196 

Resim 80: II. Vezir Piyale Paşa’nın Divanı. (Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, 

F.1404, v. 14b)……..………………………………………………………………….199 

Resim 81: Hz. Muhammed’in kılıcının Sultan III. Murad’a hediye edilmes i. 

(Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, F.1404, v. 25a)……….…………………………………201 

Resim 82: Süleyman Baybars tarafından Mısır’dan gelen Kılıcı Sadrazama 

Sunulması. (Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, F.1404, v. 24a)……...………………………204 

Resim 83: Cezayir Beylerbeyi Ramazan Paşa’nın Fas Fethi. (Şehinşâhnâme I, 

1581,İÜK, F.1404, v. 30b-31a)……..…………………………………………………205 

Resim 84: Topkapı Sarayı’nın İkinci Avlusu. (Seyyid Lokman, Hünernâme, 

1584, TSM, H. 1523, y. 18b- 19a.)……….……………………………………………207 

Resim 85: Kanuni Sultan Süleyman’ın Belgrad Kalesi’nin Fethi. (Seyyid 

Lokman, Hünernâme II, 1588, TSM, H. 1524, y. 268B.)……...………………………209 

Resim 86: Kanuni Sultan Süleyman’ın Belgrad Kalesi’nin Fethi. (Seyyid 

Lokman, Hünernâme II, TSM H.1524, y. 266a.)…..………………………………..…211 

Resim 87: Camcıların Geçidi. (İntizami, Sûrnâme-i Hümâyun 1587 civ. TSM, 

H. 1334, y. 32b-33a.)……………………………..……………………………………215 

 

 

 

 

 



xvii 

 

 

 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1: Perspektif’in İzdüşümü………….……………………………………50 

Şekil 2: A ve B cismi perspektif görünümleri…………………………………51 

Şekil 3: Taslak üzerinden doğrusal perspektif……………...…………………52 

Şekil 4: Göz Hizasındaki Ufuk Çizgisi……………………………..…………53 

Şekil 5: Kaçma Noktası Görünüşü………………………….…………………54 

Şekil 6: İzdüşüm ve Merkezi Perspektifin Görünümleri………………………55 

Şekil 7: Perspektifin Genel Şeması……………………………………………56 

Şekil 8: Tek Noktalı Perspektif Görüntüsü……………………………………57 

Şekil 9: İki Noktalı Perspektif Görüntüsü………………..……………………57 

Şekil 10: Üç Noktalı Perspektif Sistemi…………………..…………………...58 

Şekil 11: İzometrik Perspektif Görüntüsü……………..………………………59 

Şekil 12: Dimetrik Perspektif Görüntüsü……………...………………………59 

Şekil 13: Trimetrik Perspektif Görüntüsü……………………………..………60 

Şekil 14: Kavaliyer Perspektif Görüntüsü………………….…………………60 

Şekil 15: Kabine Perspektif Görüntüsü……………………..…………………61 

Şekil 16: Militer Perspektif Görüntüsü………………………..………………61 



xviii 

 

Şekil 17: Dik açılı bir iç mekânın ‘açısal perspektifle’ yapılmış bir 

konstrüksiyonu………………………….………………………………………………77 

Şekil 18: Mantegna’nın Saint James Led to Execution’ında kullanılan merkezi 

projeksiyonun açıklanması……………………………………………………………139 

Şekil 19: Kompozisyondaki taht ve duvarın kaçış çizgileri…………………181 

Şekil 20: Çok merkezli perspektifin kullanıldığı tahtın, figür grubuna kaçış 

çizgileri……………………………………………..…………………………………183 

Şekil 21: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 

çizgileri………………………………………………………..………………………187 

Şekil 22: Çok merkezli perspektifin kullanıldığı mimari yapının, kaçış 

çizgileri……………………………………………..…………………………………191 

Şekil 23: Kompozisyonda görülen figürlerin eylem hiyerarşisi………...……194 

Şekil 24: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 

çizgileri………………………………………………………………..………………198 

Şekil 25: Kompozisyondaki duvarların çok-merkezli perspektife göre her iki 

yana açılması………………………………………………..…………………………200 

Şekil 26: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 

çizgileri………………………..………………………………………………………202 

Şekil 27: Kompozisyondaki peyke ve duvarın kaçış çizgileri…..……………204 

Şekil 28: Kompozisyondaki çok-merkezli perspektif’e göre tasarlanmış mimari 

yapının çoklu bakış açıları……………………………….……………………………206 

Şekil 29: Çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış çizgileri…...208 



xix 

 

Şekil 30: Kompozisyondaki çok-merkezli perspektif’e göre tasarlanmış mimari 

yapının kaçış çizgileri…………………………………………………………………210 

Şekil 31: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 

çizgileri………………………………………………..………………………………212 

Şekil 32: Çok-merkezli perspektifin kullanıldığı mimari yapıların kaçış 

çizgileri…………………………………..……………………………………………216



xx 

 

KISATMALAR 

A.              :III.Ahmet Kitaplığı 

Bkz.          :Bakınız 

C.              :Cilt 

cm.            :Santimetre 

Cod.          :El Yazması Kitap 

DCBL.      :Dublin Chester Beatty Library 

Doç.          :Doçent  

FY.            :Farsça Yazma 

H.              :Hicri 

İÜK.          :İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

Ktp.           :Kütüphane 

M.              :Miladi 

MBS.         :Münih, Bayerische Staatsbibliothek 

MIK.         :Maniheist Tapınağı, Arşivi 

M. Ö.         :Milattan Önce 

M. S.          :Milattan Sonra 

No.             :Numara 

Ö.               :Ölüm 

PBNF.        :Paris Bibliofheque Nationale de France 



xxi 

 

R.               :Resim 

S.                :Santa 

s.                 :Sayfa 

San.            :Sanatı 

St.               :Saint 

TİEM.        :Türk ve İslâm Eserleri Müzesi 

TMKH.      :Topkapı Müzesi Kitaplığı Hazinesi 

TSM.          :Topkapı Sarayı Müzesi 

TSMK.       :Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi 

t. y.             :Tarih Yok 

vb.              :Ve Benzeri 

vr.               :Varak 

y.                :Yaprak 

yy.              :Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

GİRİŞ 

‘Minyatür’, kapsamlı anlamıyla el yazmalarındaki metni daha açıklayıcı hale 

getiren ve kitap içine yerleştirilen resimlerdir. Kökeni, Doğu’da İslâm öncesine inen, 

Batı’da ise Antik Çağ’a dayanan, Ortaçağ boyunca benimsenmiş olan bir sanat dalı 

olmuştur (Renda, 1997: 1262). Selçuklu, Moğol, Memlük, Celayirli, Timurlu, Türkmen, 

Safevi ve Osmanlı Devleti’nin hükümdarlıklarında gelişimini sürdüren ‘minyatür sanatı, 

İslâm coğrafyasında 13. ve 19. yüzyıllar arasında üretilmiş el yazmalarına hâkim olan 

resim türü olarak görülmüştür. İslâm dünyasında bu süreçte üretilmiş minyatürler, belli 

başlı ortak biçim özelliklerine sahiptir. Ancak, estetik anlayışın devletlere ve dönemlere 

göre biçimlenmesi farklı üslûpların oluşmasında rol oynamıştır. Osmanlı minyatür sanatı 

da kendi döneminde Saray ve Nakkaşhanenin hassasiyetleri doğrultusunda özgün 

biçimini almış ve güçlü bir üslûp olarak meydana çıkmıştır.  

Sanatsal değerlerinin yanında tarihi belge niteliği de taşıyan Osmanlı 

minyatürleri, özellikle Osmanlı sultanlarının seferlerini, zaferleri, önemli tarihi olaylar ı, 

saray hayatı ve önemli kişilere ait portreleri konu almıştır. Osmanlı minyatürle r i, 

‘nakkaşhane’ adı verilen, çeşitli kollarda çalışan zanaatçı ve sanatçılardan oluşan bir ekip 

tarafından üretilmiştir. Minyatürlü yazma üretiminde, nakkaşlar saraya bağlı çalışmış lar 

ve minyatür sanatına ilişkin üslûpların meydana çıkmasını sağlamışlardır. Saray dışında, 

farklı atölyelerde de çalışmış olan bazı nakkaşlar, minyatür sanatına yeni ve farklı 

teknikler kazandırmışlardır. Böylece hem konu hem teknik bakımdan kendine özgü 

nitelikler taşıyan minyatürler üretilmiştir (Adıgüzel Toprak, 2015: 125). Günümüze 

ulaşan Osmanlı minyatürlerinin çoğu, yurtiçindeki müze, kütüphane ve özel 

koleksiyonlarda yer almaktadır; diğer bir kısmı da yurtdışı müze, kütüphane ve özel 

koleksiyonlarda yer almaktadır.  



2 

 

Osmanlı minyatür sanatıyla ilgili yayınlanmış ana başvuru kaynaklarına 

bakıldığında, Osmanlı Minyatür sanatının gelişim aşamaları genellikle ‘Erken’, 

Yükselme, Klasik ve Batılılaşma’ olmak üzere dört dönemde ele alınmıştır.1 

Osmanlı minyatür sanatında ‘Erken Dönem’ ve ‘Yükselme Dönemi’ olarak 

nitelenen dönemler, 15. yüzyıl başından 16. yüzyılın ikinci yarısına kadar geçen süreçte 

hazırlanan eserleri kapsamaktadır. Başlangıçta, İslâm coğrafyasında sevilen eserler (İranlı 

şairler Nizamî, Firdevsî ve Camî gibi sanatçıların edebi eserleri) resimlenmiş ve 15. 

yüzyıl boyunca Herat ve Tebriz etkili minyatürler benimsenerek model alınmıştır. 16. 

yüzyılın ikinci yarısı itibariyle ve özellikle III. Murad’ın (1574-1595) saltanatında 

Osmanlı minyatür sanatı özgün niteliğine kavuşmuştur (Renda,1985: 460). 

Klasik döneme geçişte farklı deneme ve yaklaşımların olması, Osmanlı 

minyatürünün yeni ve özgün modellerden etkilenmesine yol açmıştır. Örneğin, Fatih 

Sultan Mehmed döneminde Sinan Bey ve Bursalı Ahmet Şiblizade’ye atfedilen portre 

(1480 civ. TSM, H. 2153, y. 10a), bu farklı çalışmalara iyi bir örnektir (Bağcı, vd, 2006: 

39). İlerleyen süreçte portre geleneğini sürdüren Nakkaş Nigari, suretleri tam profilden 

görünüşleri ve 4/3 bakış açısıyla tasvir etmiştir. Nigari’nin Sultan Süleyman portresi 

(TSMK, H. 2134, y.8); 16. yüzyılın ilk yarısında Kanuni Sultan Süleyman’la (1520-1566) 

seferlere giden Matrakçı Nasuh’un resimlediği Beyân-ı Menâzil-, Sefer-i İrâkeyn Sultân 

Süleymân Hân’daki (1537, İÜK, T. 5964) şehir tasvirleri gibi örnekler söz konusu 

farklılaşma ve değişim açısından değerlendirilebilir. 

                                                 

1 Osmanlı minyatür sanatıyla ilgili ana başvuru kaynakları için bkz.: AND, Metin (2004). Osmanlı Tasvir 

Sanatları: 1 Minyatür. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları; BAĞCI, Serpil- Çağman,Filiz- 

Renda, Günsel- Tanındı, Zeren: Osmanlı Resim Sanatı, Birinci baskı, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığ ı 

Yayınları, İstanbul 2006; MAHİR, Banu (2004). Osmanlı Minyatür Sanatı. İstanbul: Kabalcı Yayınevi;  

RENDA, Gülsel (2001). Osmanlı Minyatür Sanatı. İstanbul: Prometre Kültür Dizisi; TANINDI, Zeren 

(1996). Türk Minyatür Sanatı. Ankara: Türkiye İş Bankası Yayınları. 

 

 

  



3 

 

Osmanlı Minyatür Sanatında Klasik Dönem II. Selim (1566-74) ve özellikle III. 

Murad (1574-95) zamanında yaşanmıştır. Osmanlı Minyatür Sanatı bu dönemde özgün 

kimliğine kavuşmuş, üslûp ve konu bakımından İslâm minyatürlerinden ayrılmışt ır. 

Sultan Süleyman’ın yaklaşık 1550 yılında Osmanlı sarayında kurduğu ‘şehnamecilik’2 

kurumu sayesinde saray yaşamı ve törenler ile ilgili kitaplar yazılmış ve bu kitapların 

resimlenmesi için Nakkaşhaneye ve nakkaşlara yeni bir alan ve çalışma ortamı 

oluşturulmuştur. Böylelikle Nakkaşhanede, nitelik bakımından benzerlerinden ayrı ve 

üstün olan bir tasarım arayışı ortaya çıkmıştır. Klasik dönem minyatür anlayışında farklı 

minyatür ekollerinin süslemeci ve kalıpçı ekolünden çıkılarak daha gerçekçi ve sade bir 

görsel anlatım yoluna gidilmiştir (Mahir, 2004: 56). Klasik dönem minyatürler inde 

güncel siyasi ve sosyal olayların resmedilmesi, minyatürlerde genel olarak belgeleyici bir 

anlatıma yol açmıştır. Nakkaşlar, eserdeki metne bağlı kalarak, metinde sözü geçen 

yerleşim yerlerine ve kişilere ait önemli nitelikleri göstermeye çalışmışlardır. Klasik 

dönem nakkaşlarının odak noktası metne bağlı kalmak ve metni açıklayıcı resimler 

üretmek olmuştur. Bu nedenle minyatürlerde görülen kompozisyonlarda figürler ön 

plandadır ve çok merkezli perspektif anlayışını güçlü olarak kullanmışlardır. Mimari 

yapıları parçalı mekân anlayışına uygun olarak gerçeğe yakın, kurallı bir bezeme anlayış ı 

ile resmetmişlerdir (Bağcı, vd, 2006: 112). 

Arslantürk ve Börekçi’ye göre (2012: 39-45), figürlere ağırlık verilen ve 

mekânların en bilinen mimari özelliklerini öne çıkaran bu minyatür üslûbunun ortaya 

çıkaran III. Murad döneminin nakkaşbaşı Nakkaş Osman olmuştur. Bu üslûp anlayış ının 

görüldüğü ilk eser ise Nakkaş Osman’ın resimlediği, Nişancı Ahmed Feridun Bey’in 

(ölm. 1538) müellifi olduğu Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar’dır (TSMK, H. 

1339). Bu eserin tamamlanmasından sonra, üslûbun devamı niteliğinde eserler verilmeye 

başlanmış ve Zafernâme (DCBL, T. 413) adlı eserle birlikte müellif saray şehnamec is i 

Seyyid Lokman ve nakkaşbaşı Nakkaş Osman işbirliğinde Osmanlı minyatür sanatı için 

yeni bir döneme girilmiştir. Seyyid Lokman ve Nakkaş Osman’ın birlikte çalıştık la r ı 

dönem boyunca, Şehnâme-i Selîm Hân (TSM, A. 3595); Şehnâme-i Sultan Murad (I. C. 

                                                 
2 Şehnamecilik hakında geniş bilgi için bkz.: WOODHEAD, Christine (2010). “Şehnameci”, Türk Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi (18), s.456-458.  



4 

 

1581, İÜK. F. 1404/ II. C. 1592, TSM. B.200); Hünernâme (I. C. 1584, TSMK, H.  1523, 

II. C. 1589, TSM, H. 1524); Tomar-ı Hümâyûn (TİEM, Nr. 1973); Kıyâfetü’l-insâniye fi 

Şemâ’ili’-Osmâniye (TSMK, H. 1563); Sûrnâme-i Hümâyun (TSM, H. 1344) adlı eserler 

meydana getirilmiştir (Bağcı, vd, 2006: 110-57). 

1590 yılından itibaren Osmanlı saray nakkaşhanesinde Nakkaş Hasan’ın üslûbu 

hâkim olmuştur. Şehnameci Suphi Çelebi ve Talidzade’nin yazdığı, Nakkaş Hasan’ın 

resimlediği eserler arasında Eğri Fetihnâmesi (TSM. H. 1609), Şehnâme (TSM. A. 3592) 

adlı eserler bulunmaktadır (Mahir, 2018: 68). Taşköprülüzade tarafından 1560-61 yılla r ı 

arasında yazılan, Ahmet Nakşi tarafından resimlenen Tercüme-i Şekâ’ik-i Nu’mâniye’ de 

(TSM. H. 1263) bu döneme ait yazma eserler arasındadır (Başkan, 2009: 125). Nakşi’nin 

diğer bir eseri olan Dîvân-ı Nâdirî yazmasının minyatürlü versiyonunu ise Şehnâme-i 

Nâdirî adını taşımaktadır (Bağcı, vd, 2006: 213).  

17. yüzyıla girildiğinde, saraya bağlı atölyelerde üretilen minyatürler yazmalar ın 

sayısında bir azalma görülmüştür. Fakat 18. yüzyılın başlarında, saray nakkaşhanes inin 

başnakkaşı olan Nakkaş Levni sayesinde Osmanlı minyatür sanatı adeta yeniden 

canlanmıştır. Ancak bu durum fazla uzun sürmemiş ve 19. yüzyılda Batı tarzı resim 

tekniğinin sanat üretimine hâkim olmasıyla minyatürlü yazma üretimi son dönemine 

girmiştir. Buna bağlı olarak, Osmanlı sanatı bağlamında bakılacak olursa, 18. ve 19. 

yüzyıllar ‘Batılılaşma Dönemi’ olarak isimlendirilmiştir (Tanındı, 1996: 59).  

Sanat tarihi metodolojisi kapsamında, kitabın içinde yer alan resimler olarak 

incelenmiş olan minyatürlerin bağlı oldukları metinden bağımsız olarak, temel tasarım 

unsurları ve estetik ölçütler bakımından araştırılmamış olması, ‘minyatür’ün sanatsal 

niteliğinin belirlenememesine yol açmaktadır. Örneğin, Osmanlı minyatürler inin 

çoğunlukla ‘belgeleyici’ özelliğe sahip olduğunun altının çizilmesi, minyatürlerin içinde 

bulunduğu metni yansıtıp yansıtmadığının araştırılmasından dolayı, ‘minyatür’ün esasen 

bir ifade aracı, bir resim dili olduğu düşüncesi üzerinde durulmamıştır. Bu bağlamda 

minyatürlerin betimlediği konudan yola çıkılmış ve sanatsal ‘biçim’in/’kompozisyon’un 

yapısal özellikleri göz ardı edilmiştir. Şüphesiz minyatür, tarihsel bağlamında, metne 



5 

 

bağlı kalarak kurgulanmış ve tasarlanmış kitap resimleridir. Ancak minyatür, sanatsal 

özellikler bakımından, betimlediği konunun dışında gelişen bir arayışın da eseridir. 

Osmanlı sarayında nakkaşhanede üretilmiş minyatürlerde, İslâm dünyası 

minyatürlerinde görülen kompozisyon, renk ve teknikler bakımından benzer özellik ler 

bulunmaktadır. Ancak nakkaşhanede çalışan nakkaşların farklı üslûp ve teknik arayışlar ı 

olmuştur. Özellikle bu tez çalışması kapsamında incelenmiş olan Nakkaş Osman, Nakkaş 

Hasan vb. nakkaşlar, 16. yüzyılın ikinci yarısında doğan klasik üslûbun temelini 

atmışlardır. Bu nakkaşlar sayesinde, Sultan Süleyman döneminde görülen yüzey 

bezemeciliği önemini kaybetmiş, sade bir zemin anlayışı ile betimlenen sahnenin yalın 

bir biçimde belgesel bir görünüme kavuşturulması sağlanmıştır. Bu bağlamda Klasik 

Dönemde üretilmiş minyatürlerde nakkaşlar kendi bireysel tarzlarını bir dereceye kadar 

ortaya koyabilmiştir. 

Saray için üretilen minyatürlü yazmalarda yaygın olarak görülen üslûp 

özellikleri aynı olsa da, minyatürlerin tasarım sistemine bakıldığında bu ortak üslûbun 

kendi içinde farklılaştığı düşünülmektedir. Bu farklılaşan üslûp özelliklerinin ‘oluşum’ 

ve ‘gelişim’ bağlamında çözümlenmesi önemlidir. Fakat Osmanlı minyatür sanatı 

hakkında yapılmış birçok yayında bu farklılaşma süreci hakkında herhangi ayrıntılı bilgi 

ya da analize rastlanmamaktadır. Ancak minyatürlerde nakkaşların ustalıkla başardığı 

mekân kurgusu/tasarımı ve perspektifin kendine özgü bir biçimde kullanılmas ı 

araştırılamaya değer bir konudur. 

Osmanlı minyatür sanatı genel olarak teknik yönden analiz edildiğinde literatür 

taramasında göze çarpan önemli konulardan biri perspektifin kullanımıyla ilgilidir. Bu 

konuya yönelik yapılmış araştırmalar ve literatür çalışmasında, minyatür sanatında 

perspektif kavramına dair farklı tezlerin olduğu saptanmıştır. Bazı kaynaklarda minya tür 

sanatında perspektif sistemine yer verilmediği, bazı kaynaklarda ise perspektifin minya tür 

sanatında kısmen kullanıldığından söz edilmiş ve genellikle bu konunun üstünde 



6 

 

durulmamıştır.3 Genel kanı, Osmanlı minyatür sanatında perspektif kavramına ve 

kurallarına yer verilmemesidir. 

Minyatürler konu, kompozisyon ve teknik yönden incelendiğinde iki boyutlu 

resim olma niteliğini taşısalar da özellikle ‘Klasik Dönem’ ile farklı bir biçime kavuşan 

16. yüzyıla ait yazmalarda görülen minyatürlerde doğa elemanları, insan ve hayvan 

figürleri tasvir edilirken, mekân içindeki mimari öğelerin ve bazı eşya çizimlerinde çok 

merkezli bir perspektif anlayışının benimsendiğini söylemek mümkündür. Nakkaşların, 

Rönesans ressamlarının aksine merkezi (çizgisel) perspektifi kullanmayı tercih 

etmedikleri, bunun yerine özgün niteliklere sahip çok merkezli perspektif kurallarından 

yararlandıkları varsayılabilir. 

16. yüzyılda, özellikle II. Selim (1566-1574) ve III. Murad (1574- 1595) ile altın 

çağını yaşayan minyatür sanatı, yukarıda bahsedildiği üzere Seyyid Lokman’ın yazdığı 

ve Nakkaş Osman ve ekibinin resimlediği bir döneme girmiş ve böylelikle sanatsal yönü 

ağır basan önemli eserler meydana getirilmiştir. Osmanlı minyatürlerinin kompozisyon 

ve temel tasarım ilkeleri bakımından sanatsal özelliklerinin üzerinde durulmamış olması, 

bu tez çalışmasında konuyu ve kuramsal çerçeveyi belirlemede önemli rol oynamışt ır. 

Buradan hareketle tez çalışmasının kapsamı 16. yüzyılın ikinci yarısından sonrak i 

dönemde resmedilmiş minyatürlü yazmalar ile sınırlandırılmıştır. İncelenmek için seçilen 

minyatürlerin, kompozisyon bütününde mekân algısını en iyi yansıtan ve bir teknik olarak 

perspektifin kullanılma biçimlerini gösteren minyatürler olmasına dikkat edilmiştir. Bu 

tez çalışması kapsamında incelenen minyatürler, hem dış hem de iç mekân kurgusunu 

gösteren kompozisyonlara sahiptir; minyatürler öncelikle künye bilgileri ve fizik se l 

özellikleri açısından tanıtılmış ve kompozisyon-tasarım ilkeleri açısından ele alınarak 

perspektif ve mekân çözümlemeleri yapılmıştır. Bu çerçevede ‘16. Yüzyıl Osmanlı 

                                                 

3 Bu kaynaklar tez çalışması kapsamında kullanılmış ve kullanıldıkları yerlerde atıf yapılmıştır. Bu 

kaynaklardan bazıları şöyledir: FLORENSKİ, Pavel (2007). Tersten Perspektif. çev. YeşimTükel,  İstanbul: 

Metis Yayınları; SAYIN, Zeynep (2015). İmgenin Pornografisi. İstanbul: Metis Yayınları; ZOR Züleyha 

(2016), Nakkaş Nakşi’nin Minyatürlerinde Görünen Perspektif Arayışları , Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. 

Dr. Lütfü Kaplanoğlu, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Resim Anasanat Dalı, Erzurum. 

 



7 

 

Minyatürlerinde Perspektif Anlayışı ve Mekân Kavramı’ başlığıyla hazırlanan tez 

çalışmasında aşağıdaki konulara cevap bulunması ve ilgili tanımlamaların yapılmas ı 

amaçlanmaktadır: 

1. Klasik Dönem Osmanlı minyatürlerinde – sanat tarihi araştırmalar ında 

‘minyatür’ü tanımlamak için öne sürülen ilk özelliklerden olan – Batı tarzı resim 

tekniklerinden ‘merkezi (çizgisel) perspektif’in kullanılmaması, bunun yerine çok 

merkezli (birden fazla bakış açısı) perspektifin kullanılma nedenleri;   

2. Batı sanatında Rönesans döneminde ortaya çıkan bir resim tekniği olarak 

merkezi perspektifin özellikleri ve Osmanlı minyatürlerinde görülen çok merkezli 

perspektifle olan ilişkisi; 

3. Batı sanatında Rönesans dönemi resim sanatında görülen iç ve dış mekânlar ın 

kurgusu ve mekân hissinin örnek resimlerle tanımlanması ve bu kurgunun izler inin 

seçilen minyatürlerde aranması; 

4. Osmanlı minyatürlerinin kompozisyon düzeninde iç mekâna ait objelerin ve 

dış mekânı temsil eden mimari yapıların, nakkaşlar tarafından hangi bakış açılarıyla 

oluşturulduğu; 

5. Nakkaşların çoklu bakış açılarını kullanmalarındaki sanatsal kaygının 

temelleri; 

6. Osmanlı minyatür sanatında ve genel olarak İslâm minyatürlerinde, sanat 

tarihine ilişkin açıklamalar ve tanımlamaların yanında, güzel sanatlar alanında önemli yer 

tutan minyatürlere ilişkin sanatsal analizlerin de yapılmasının gerekliliği. 

Tez çalışması kapsamında, Osmanlı minyatür sanatının tarihsel geliş imi 

incelenerek, seçilmiş minyatürler üzerinden perspektif ile mekân kavramına değinilmes i 

ve minyatürlerde her iki unsurun da bilinçli bir şekilde kurgulandığının ortaya çıkarılmas ı 

amaçlanmaktadır.  



8 

 

Şimdiye kadar yapılan araştırmaların bu konuya yeterli ilgiyi göstermedik ler i 

düşünülmektedir. Tez çalışmasında, minyatür sanatıyla ilgili yapılan araştırma lar 

çerçevesinde, Seyyid Lokman ve Feridun Ahmed Bey’in müellif olarak çalıştığı, Nakkaş 

Osman ve ekibinin resimlediği Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar (TSMK, H. 

1339); Zafernâme (DCBL, T. 413); Şehnâme-i Selîm Hân (TSMK, A. 3595); 

Şehinşâhnâme (I. C. 1581, İÜK. FY. 1404/ II. C. TSM. B.200); Hünernâme (TSMK, H. 

Nr. 1523,1524); Sûrnâme-i Hümâyun’da (TSM, H. 1344) yer alan minyatürlerden seçilen 

on dört minyatürün çözümlemesi yapılmıştır. 

Tez çalışması kapsamında belirlenmiş olan konuya göre ilk olarak literatür 

taramaları yapılmış olup daha sonra yayınlanmış kaynaklardan ulaşılan minyatürle r in 

görselleri üzerinde analizler yapılmıştır. Örnek olarak ele alınan on dört minyatürün 

içinde yer aldığı yazmalar hakkında kütüphane ve çevrimiçi kaynaklardan bilgi toplanmış 

ve eserler hakkında araştırmalar yapılmıştır.  

Tez çalışması üç ana bölümden oluşmaktadır: Birinci Bölüm’de ‘minyatür’ün 

tanımı, minyatür sanatının tarihsel gelişimi ele alınmış olup bu kısımlar ‘Osmanlı Öncesi’ 

ve ‘Osmanlı Dönemi’ Türk minyatür sanatı olarak ikiye ayrılmıştır. İkinci Bölüm’de 

perspektifin tanımı, görmek, bakmak, izdüşüm vb. perspektifin temel kavramlar ı 

anlatılmıştır. Hemen ardından görmenin yapısı, derinlik algısı ve perspektif izdüşüm 

sistemlerinin detaylı açıklamaları yer almaktadır. Bireyin bir an içinde olan görme 

fenomenleri ve bu bilinci doğrudan etkileyen perspektif araçlarının kısa tarihçesine 

değinilmiştir. Kronolojik olarak doğa ötesi bakışın olduğu mitolojik dönem, ilk derinlik 

deneyleri, ‘camera obscura’nın kamullaşması, merkezi perspektif, perspektif ızgara 

sistemleri anlatılmıştır. Daha sonra Rönesans’ta Giotto ile başlayan mekân olgusu ve 

perspektif denemelerinin şematik resim anlayışını kırması ile Brunelleschi’nin geliştirmiş 

olduğu ve Uccello’nun tuvale aktardığı Rönesans sanatında bilimsel perspektifin 

temellerinden söz edilmiştir. Böylece Rönesans döneminde görülen perspektif ve mekân 

anlayışı, kaynakları ile birlikte ortaya konulmuş, ilgili örnekler karşılaştırmalı bir anlatım 

tarzı ile kronolojik olarak sunulmuştur. Üçüncü Bölüm’de Osmanlı minyatür sanatında 

perspektif ve mekân anlayışının kuramsal yönleri anlatılmıştır. Rönesans ressamının 

merkezi perspektif ile tasarladığı kompozisyondan farklı olarak nakkaşın kendine has 



9 

 

özellikleriyle çok merkezli bir perspektif anlayışının benimsendiği görülmüştür. Bu 

bölümde ana kaynak olarak Hans Belting’in (2015) Floransa ve Bağdat: Doğu’da ve 

Batı’da Bakışın Tarihi ve Pavel Florenski’nin (2007) Tersten Perspektif adlı kitapları 

konuya ışık tutmuştur. Ardından İslâm resim sanatında mekân anlayışı ve Osmanlı 

minyatürlerinde görülen mekân kavramları açıklanmıştır. Seçilen minyatürlerdek i 

perspektif anlayışları ve mekân algısı analiz edilmiştir. 

Tez çalışması kapsamında, Klasik Dönem olarak adlandırılan 16. yüzyılın ikinci 

yarısında Nakkaş Osman’ın damgasını vurduğu Osmanlı Minyatür sanatında perspektif 

anlayışı ve mekân kavramı ele alınmıştır. Belirtilen bu dönem içinde Nakkaş Osman ve 

ekibinin resimlediği altı farklı yazma eserden on dört minyatür örneği seçilmiştir. Bu 

minyatürlerin perspektif anlayışları, bakış açıları ve mekân algıları incelenerek bir durum 

tespiti yapılmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

1. BÖLÜM 

MİNYATÜR SANATININ TARİHSEL GELİŞİMİ 

 

 

  



11 

 

1. BÖLÜM 

MİNYATÜR SANATININ TARİHSEL GELİŞİMİ 

1.1. ‘MİNYATÜR’ÜN TANIMI 

‘Minyatür’ün sözcük anlamı ve uygulama ilkeleriyle ile ilgili bugüne kadar pek 

çok tanımlama yapılmıştır. Hüseyin Behzad Tahirzade’nin (1953: 29) tanımına göre, 

Minyatür sanatı kendine has anlatım biçimi olan resimlerdir. Ortaçağ’da yazma eserlerin 

üst bölüm başlarına yapılan bezemelerde kullanılan kırmızı boyanın özü ‘minium’ olduğu 

için yapılan bütün süslemelere minyatür adı verilmiştir (Tahirzade, 1953: 29). Mahir’e 

göre (2004: 15) ‘minyatür’, yazma kitaplardaki hikâyeleri görselleştirmek amacıyla 

üretilmiş kitap resimleridir.  

Minyatür Latince ‘miniare’ kökünden türemiş, daha sonraları İtalyancaya 

‘miniatura’ Fransızca’ya ‘miniature’ şeklinde zamanla geçmiştir. Yazma eserlerdeki 

resimleri anlatmak amacıyla kullanılan bu kavram, Batı dillerinden Türkçeye girmişt ir. 

Osmanlı Dönemi belgelerinde minyatür kelimesi yerine ‘tasvir’ ya da ‘nakış’ kelime le r i 

kullanılmıştır (Mahir, 2004: 15).  

  Renda’ya göre (1997: 1262), minyatür, yazma eserlerdeki metini daha 

açıklayıcı hale getiren ve kitap içine yerleştirilen resimlerdir. Doğu’da İslâm öncesi inen, 

Batı’da ise Antik Çağ’a dayanan, Ortaçağ boyunca benimsenmiş olan bir sanat dalı 

olmuştur. Minyatür kavramı etimolojik açıdan hatalı olarak Latince ‘minus’ Türkçe 

karşılığı küçük sözcüğüne dayandırılmış ve 16. ile 19. yüzyıllar arası figürlü sahneler, 

küçük boyutlu portreler ve manzaralar içinde kullanılmıştır (Renda 1997: 1262). 

Tahirzade’ye göre (1953: 29) minyatür terimi, ‘mignon’ kelimes ine 

dayandırılmıştır. Bu sebeple minyatür kavramını küçük resimler ya da ‘minyon’ olduğu 

zannedilmiştir. Minyatür terimi minyon kelimesinden türetilmiş olsaydı eğer, yapılan her 

küçük resim veya fotoğrafa minyatür denilmesi gerektiği düşünülmektedir. İsmet 

Binark’ın (1978: 271) minyatürün ‘eski el yazma kitapları bezemek’ adı altında yapılan 

sulu boya ile yapılmış ince katlı resimler olduğu söylemiştir. Kitapların fasıl başlarındak i 



12 

 

kelimeler ‘minium’ denilen maden kırmızısı ile boyandığı için, daha sonraları bu yazma 

eserleri bezemek için yapılan bu ince resimler minyatür tabirini almıştır. 

Bir başka tanımlamaya göre minyatür özellikleri belli olmayan küçük şekilli bir 

nesneyi veyahut bir yazma eseri ya da bir madalyonu süslemek için yapılan tüm ince 

işlenmiş küçük resimlerdir (Sözen, Tanyeli, 1992: 163). 

Yine Tahirzade’ye (1953: 29) göre minyatür edebiyat ve şiir’in dinamik bir 

durumun veya biçimin anlamını dile getirmektir. Nakkaş yazılan yazıyı düşünerek hayal 

gücü ile betimler, doğa ve gerçeğin üstünde yapıtlara resmettiği bilinmektedir.  

‘Minyatür’e dair diğer bir tanımlama, minyatürün eski el yazma eserlerdeki 

anlatımı açıklayıcı hale getiren ve kitabın içine yapılmış görseller olduğudur (Atilla, 

2011: 35).  

Minyatür genel olarak saray ve çevresi için üretilmiştir. Hükümdara bağlı olan 

nakkaşlar farklı atölye çalışmaları doğrultusunda yeni teknikler kazanmışlardır. Böylece 

hem konu hem teknik bakımından kendine özgü bir nitelik taşıyan minyatür ler 

üretilmiştir (Adıgüzel Toprak, 2015: 125). 

Konak’a göre (2014: 44) bir yüzey resmi olan minyatür, tasarım sürecini 

oluşturan en mühim noktası görselin form niteliklerini tasvirci bir niteliğe yönlend iren 

düşünüş biçimidir. Minyatür, objektif ve konu bakımından faydalandığı gerçeklik 

konumu ile natüralist; hazırlanmış bu gerçeklik duruşu ile aynı zamanda soyut bir 

resimdir. Böylelikle minyatür doğal ve soyut her iki kavramada gönderme yapmıştır. 

Yazma eserlerin içinde bulunan minyatürlerde, çizilerek oluşturulmuş biçim 

anlayışında bir şemalaştırma açıkça görülmektedir. Suretleri yapılmış şahısların yüzler i 

besbelli çizilmiş olsa da suretlerde duygu ifadesi olmadığı görülür. Önemli kişiler diğer 

figürlerden daha büyük resmedilmiştir. Minyatürü izleyen seyircinin ilgisini toplamasını 

sağlamıştır (Elmas, 2000: 3). 

Matbaanın bulunmasından önce minyatür eski el yazma eserlerin içinde metni 

daha açıklayıcı hale getiren Minyatür, kökeni Antik çağda olsa da Ortaçağ’da popüler 



13 

 

olan bir sanat dalı olarak görülmüştür. Ortaçağ döneminde hem Doğuda hem de Avrupa 

da, ayrıca hususiyetle İslâm bünyesi altında minyatürlü yazmalar üretilmiştir (Gürsoy, 

2013: 116). 

1.2. OSMANLI ÖNCESİ TÜRK MİNYATÜR SANATINA GENEL                  

BAKIŞ 

Minyatür sanat alanında Türkler, tarih boyunca yaşadıkları coğrafyaya göre üç 

farklı inancın etkisinde Budizm, Maniheizm ve İslâm adı altında eserler üretmişlerd ir.  

Türk resmi bu şekilde 8. yüzyıldan, 19. yüzyıla kadar bin yıllık zaman zarfı ile tarihin en 

eski sanatlarından biri olmuştur (Aslanapa, 1986: 851). 

Diyarbekirli’ye göre (2002: 1514-1536), Türklerle birlikte ilgili olan resim 

sanatına uygun olan ilk yapıtlar Türkistan’da 7. Ve 9. yüzyıllar arasında yapılan Budist 

ve Maniheist keşişhanelerin duvarlarına çizilmiş rahipler, zenginler, hikâye ve tabiat 

mevzuları işleyen freskler vardır. Buda ve Meni keşişleriyle alakalı kumaş ve kâğıt 

yüzeylerine resimler yapılmıştır. Milattan önce Asya Türk Toplumlarında ilk resimler 

görülmüştür. Genellikle kaya veyahut ev eşyalarının üstünde görülen bu resimlerde  

hayvan motifleri ve balıksırtı tasvir edilmiştir. Üstünde önemli durdukları konu ise kartal 

motifleri ve türlü semboller olmuştur. Bu dönemde Hun İmparatorluğunda, Göktürklerde 

ve Uygurlarda resim sanatı gelişmiştir. Yapılmış bu resimlere genel olarak bakıldığında 

bezemeye ve oymacılığa dayanmaktadır. Bu sanat dallarına ‘Bediz’, bu zanaatçıla r ına  

‘Bedizci’ denilmiştir. Minyatür Sanatı en çok Türk Milletlerinde, Uygur kültür 

çevresinden etkilenmiş, Selçuklu zamanında benimsenmiştir (Sarac, 2011: 177). 

Strzygowski’ye göre (1935: 80) resimlerde bulunan bazı figürler tamamen 

özgün bir şekilde tasvir edilmiştir. Lakin Türklerin, Batı’ya doğru göç alırken İran’ın 

etkisi altında bu özgün formlar özelliklerini kaybetmeye yol açmıştır. 

11. ve 12. yüzyıllarda ise Selçuklu Türkleri, Mezopotamya ve Anadolu’ya 

devletin genişlemesiyle İslâm Minyatüründe, Türklerin gücü yükselmiştir. Bu zaman 

zarfından elimize gelen minyatürlü eserler ise Selçuklu Resim Tarzını oluşturmuştur 

(İnal, 1976: 21-53). 



14 

 

1.2.1. Uygur Minyatürleri 

Türk toplumunda minyatür, Orta Asya’da Uygurlar zamanında görülmüştür. Bu 

dönemden günümüze ulaşan bu minyatür örnekleri, kitap resim sanatlarını oluşturmuştur. 

Hoço bölgesinde yapılan kazılarda, Manihaizm’in gücü Manihaist minyatür lü 

varaklarında görülmüştür (Coq, 1975: 32-61). Orta Asya bölgesinde yaklaşık beş 

yüzyıldan daha fazla hüküm süren Türkler, İslâmiyet’i onaylamadan önce tarih 

sahnesinde mühim bir yerdedir. Uygur Türkleri bu süreçte göstermiş olduğu sanat 

yapıtları ile Türk sanatında önemli bir yer teşkil etmiştir (İnal, 1976: 6-8). 

Uygur freskleri Türk minyatür sanatının ilk örnekleridir. İslam kültür çevresine 

giren Türk toplumlarının resim ‘Minyatüra’ sanatı genelde Uygur kültür çevresinden 

etkilenmiş, Selçuklular zamanında yaygınlaşmıştır (Karataş, 2011: 44). 

8. ve 9. yüzyıla ait olan ve Turfan bölgesinde Kızıl, Hoço, Sangım Ağız, 

Bezeklik, Sorçug gibi Uygur merkezlerinden günümüze gelen ve mevcut konumunu 

halen korumuş olan bazı Uygur minyatürlü varak sayfaları, yapılmış olan minyatür lere 

bakıldığında Maniheizm dininin etkili bir biçimde izleri bulunmaktadır. 8. ve 9. 

yüzyıllarına ait bu minyatürler şu an Berlin Devlet Müzeleri koleksiyonu adı altında 

korunmaktadır. Bu minyatürlü varak sayfaları kompozisyon ve konu açısından dikkatleri 

üzerine toplayan nitelikli eserler olmuştur  (Berkli, 2010: 156-164). Turfan 

araştırmalarının son üç dönemine katılan Albert von Le Coq elde edilen binlerce değerli 

yazma ile çeşitli duvar resimleri, bronzdan yapılmış heykeller, tekstil ürünlerinden oluşan 

arkeolojik buluntuyu Almanya’ya götürmüştür. Eski bir Mani kütüphanesinin kalıntıla r ı 

arasında bulduğu yazmalar bu dinle ilgili ilk elden ve en geniş bilgileri içerir. Cemiyetin 

kurucusu olan Mani, eski el yazmalarında Firdevsi ile Hafız tarafından bir nakkaş 

şeklinde itibarlı bir şekilde yüceltilmiştir. Bu minyatürler Doğu-Türkistan’da Uygur 

bölgesinde yapılmış ve 9. yüzyılda Bağdat döneminin de özümlendiği bir ekol olmuştur 

(Kühnel, 1952:  20). 

Uygurların Manihazim mezhebini kabul etmesiyle birlikte elimize gelen duvar 

resimlerinde bulunan insan figürlerinin elleri birleşik arka planda, tabiata uygun bir 

formla süslenmiş olduğu görülmektedir (Doğanay, 2009: 44). Bu duvar resimle r i 



15 

 

nakkaşlar dinsel bir düşünce ile kutsal konuları tasvir etmişlerdir. Buddha’nın 

hikâyelerini anlatan frizlerin kompozisyonlarında nesnel bir anlatım ile canlandırılmışt ır 

(İpşiroğlu, 2010: 31). Minyatürlü varak parçalarında ise, metin kısımları Uygurca 

yazılmıştır. Bu minyatürler 8. ve 9. yüzyıllara ait dönemleri kapsasa da kompozisyon ve 

konu açısından üstün özellikler göstermiştir (Çoruhlu, 1998: 126). Resmedilen figürle r in 

suratları dolgun ve köşeli bir oval şeklide tasvir edilmiştir. Badem gözler, hafif kemerli 

bir burun ve gonca gibi minik bir ağız bu yüzün en bariz vasıflarıdır. Üslûplaştırı lmış 

bitki ve ağaçlar yine bu coğrafyada görülmüştür (İnal, 1976: 6-13) (Resim 1). 

Uygurluların minyatür dâhil birçok sanat dalında gelişim göstermiş olduğu 

görülmektedir. Asrın coğrafik etkenlerine bakıldığında muazzam işler çıkartan 

Uygurlular, sonraki gelen toplumlara sanat dalı adı altında öncülük etmişlerdir. Anadolu 

Selçuklu ve Osmanlı’da verilmiş eserlerin kökeni Uygur minyatürlerinden gelmişt ir 

(Arseven, 1956: 25). 



16 

 

 

Resim 1: MIK III 6286, Berlin- Devlet Müzeleri ve Prusya Kültür Mirası Vakfı, Asya 

San. Müz. Kocho, K Tapınağı. Kaynak: (Özcan, 2018: 138) 
 

 

1.2.2. Selçuklu Minyatürleri 

Türklerde minyatür sanatının kuşaktan kuşağa geçmesi ilk Uygur döneminde 

görülmüştür. Uygurlar dönemi Türklerde minyatür geleneğinin başladığı ilk dönem 

olurken, Selçuklu Türklerinin Anadolu’ya yerleşmesinden sonra ise minyatür sanatı 

gelişimini o bölgede devam ettirmiştir (Tonguç, 2019: 201). Minyatür, uygurluların yok 

olmasıyla ile birlikte bizzat Selçuklu Türkleri tarafından geliştirilmiştir, ilk İslâm 

minyatürleri bu asırda görülmüştür (Akmehmet, 2015: 728). Selçuklu Devletinin ileri 



17 

 

gelen yöneticilerin talimatında çalışan Uygur yazıcıları, minyatür sanatını bu yazıcıla r ın 

eliyle önce İran’a, sonra da Bağdat’a nakledilmiştir (Can & Gün, 2011: 277). Minyatürün 

en görkemli dönemi bu zamanda İran’da olduğunu söyleyen Pedersen’e (2018: 97) göre 

gelişimini doğuda sürdürmüştür. İran’da yapılmış olan bu kitap resimleme örnekleri, 

minyatüre doğrudan etkilemiştir.. 

Suut Kemal Yetkin’e (1984: 191) göre, Batı Türkistan da gelişen kitap içi 

resimleme sanatı, Selçuklu devleti adamların emrindeki Uygur yazıcılar aracığıyla ilk 

İran kısmına daha sonra ise Bağdat’a açılmıştır. Avrupaların ‘Bağdat çığırı’ diye 

söyledikleri çığırı açmışlardır. Minyatüre bakıldığında İslâm sanat dalında, Selçuklu 

döneminde görülmemiş yeni gelişmeler olmuştur. Selçuklu minyatürlerinin oluşum 

evreleri sadece İran da değil, diğer İslâm ülkeleri minyatürlerinin üzerinde de izler 

bırakmıştır. Kalıcı eserleri ile belli bir aşamada önemli bir yer edinmiştir (Deveci, 2015: 

93-111). Coğrafik bir etken ile Anadolu Türkleşirken, minyatür Selçuklu emirler in, 

sonrada Osmanlı sultanların hâkimiyetinde gelişme göstermiştir (Öney, 1982: 55). 

Minyatür sanatında Selçuklu üslûbunda, Uygur etkilerin yansıdığı görülmekted ir. 

Uygurluların bıraktığı bu yansımalar ise Gazneli ve Selçuklulardan gelmiştir (Mülayim, 

1991: 128-130). Selçuklu döneminde minyatür sanatı kendine önemli bir yer edinmişt ir. 

Bu dönemde Türklerde minyatür sanatı önemli bir uğraş haline gelmiştir (Turan, 1990: 

247). 

Kardeşlik’e göre (2012: 2) bu durum Selçuklu ve Türk sultanlarının kitap içine 

yapılmış, minyatürlü eserlere değer verdikleri sebebi de devletin gücünü, simgesel bir 

hale dönüştürüldüğü görülmüştür. Anadolu bölgesinde yapılmış bu minyatürlü kitapların 

tasvirlerine bakıldığında, yazılı metine sadık kalındığı ve görsel ile metin arasındaki 

tutarlığın aynı olduğu görülmüştür. Görsellerin anlatmak istediği olaylar basit ve yalın bir 

üslûpla Türkistan geleneğin niteliğini sağlamıştır. Varaklar çoğu zaman kırmızı tonuna 

yakın zemin üzerine, belirli olmayan tahrirli figürlerle tasvir edilmiştir. Süsleme öğelerini 

sıkışık bir düzende oluşturmadıkları görülmüştür. Dönemin en önemli özelliği, yaprak 

kenarlarında farklı süsleme elemanları ile bezenmiştir. Kompozisyonlarda figür ler 

arasında birbirine karşılıklı olarak bir diğerine paralel şekilde dizilmedik le r i 

görülmektedir (Turan, 1990: 247). Bu minyatürlü örneklerde yeni bir insan tipoloj is i, 



18 

 

savaş, emirlerin ve prenslerin toplantıları, saray yaşantıları ve eğlence gibi konular 

işlenmiştir (Kardeşlik: 2012). 

İslâm minyatürleri ilk defa Horasan’da görülmüştür. Dönemin en önemli 

eserlerinden olan 12.yüzyılda’da hazırlanan Semek Ayyâr’dır. Eserin yazarı Feramez b. 

Hodadad b. Abdollah Katib Ercani’dir. Eserin bir kopyası Bodleian Kütüphanesinde yer 

almaktadır. Minyatürlerinde birden fazla renkli giysilerin yanı sıra, Uygurlarda görüldüğü 

gibi uzun örgülü saçlı figürler görülmektedir. Kadın figürlerin başlarında taç simges i 

tasvir edilmiştir. Minyatürlerdeki tasvirlere bakıldığında, Horasan Selçuklar ının 

minyatürlerinden ayırt edildiği görülmektedir. Kompozisyonlarda doğa elemanla r ı 

gözden kaçmayacak bir şekilde kullanmışlardır (Deveci, 2015: 96) (Resim 2). 

 

Resim 2: Semek Ayyâr, Şema, Şemşat ile perilerin konuşmasını dinlerken, 

Horasan 12. yy. Kaynak: (Deveci 2015: 107) 



19 

 

Çağman’a (1982: 930) göre bilinen en eski yazma, Anadolulu hekim 

Dioscorides’in Materia Medica adıyla bilinen içinde zooloji ve botanik tanımlar ını 

barındıran bu eser Bağdat’ta resimlendirilmiştir. Eser beş ciltlik olmasıyla birlikte 

6.yüzyılda Latinceye, sonrada Süryanice’ye çevrilmiştir.  

Dioscorides, İslâm dünyasında Skoridos adı ile tanınan eseri, Huneyn Bin İshak 

tarafından 9. yüzyılda Kitab-ül Haşâyiş ismi ile Arapçaya çevirmiştir (Kayıran: 2019). 

Eserin içinde 600’ü geçkin bitki ve 200’den fazla hayvan tasviri ile birlikte insan figür le r i 

görülmüştür (Tanındı, 1996: 4). Eserin günümüzde 13 tane İslâmi çevirisi vardır. Bu 

çevirilerin tarihi bakımından en eskisi H. 4751 M. 1083 tarihli Leiden Nüshası’dır. On üç 

tane kopyası olan eser Londra British Museum ile Topkapı Sarayında III. Ahmed 

kitaplığında 2147 envater numarısıyla kayıtlı iki eser yer almaktadır (Başkan: 2009). 

Abdülcabbar b. Ali’nin yaptığı 1228 tarihli olan nüsha Diyarbakır ve Musul bölgeler inin 

hâkimi olan Ebu’l-Fezail Muhammed için yapılmıştır (Yetkin, 1984: 942). Eserin 

kompozisyonlarında kökler, madeni ilaçlar, bitkiler vb. temalar resmedilmiştir. Tasvir ler 

kısmen vazo, bazen de bir dal halinde görülmektedir. Bazı örneklerde hekimler ilaç 

hazırlanırken ya da ameliyat yapan cerrahlar görülen bu minyatürlerde tabiat unsuru 

olarak iki sembolik ağaç ile resmedildiği görülmüştür (Resim 3). 

 

Resim 3: Kitab-ül Haşâyiş, 1228, TSMK No: A. 2127, 1b-2a. Kaynak: (Tekiner, 
2009: 27) 

 



20 

 

Bağdat’ta 13. yüzyılda Ali b. Hasan al- Hibetullah aracığıyla yazılmış olan 

Kitâbi’l-Baytara adlı eserde toplam otuz dokuz minyatür bulunmaktadır. Ahmed ibn. El-

Hüseyin ibn. El Ahnafa affedilen yazma, günümüzde Kahire Mısır Kütüphanesinde yer 

almaktadır (Yurdaaydın, 1957: 191). Yetkin’e (1984: 43) göre, Selçuklu çığırının bir kolu 

sayıldığı bu Bağdat çıkışlı minyatür yazma atçılık ve baytarcılık üzerine olduğu 

görülmektedir. 

Kitâbi’l-Baytara adlı eser günümüzde Topkapı Sarayı (A.2115), Sülaymaniye 

Kitaplığı (Fatih Nr. 3609) ve Ayasofya Kitaplığında (N.4197) envanterlerinde nüshalar 

bulunmaktadır (İnal, 1976: 24). Eserlerde bulunan insan figürlerinde baş ve omuz 

kısımlarında yıldızlı bir hale içerisinde oldukları görülmektedir. At ve insan figürün 

birlikte kullanıldığı yapraklarda, ahenk düzeni basit bir şekilde tasvir edilmiştir. Renkli 

bir zemin olmadığı görülmüştür. Desenler serbest bir şekilde çizilmiş, çeşitli atlar tasvir 

edildiği görülmektedir (Yurdaaydın, 1957: 191). Eserdeki minyatürlerin kompozisyonla r ı 

cedvelsiz bir şekilde metinden ayrı tasvir edilmiştir. Kıyafet ve insan tiplerinde kemerli 

burun, sakallı ve çekik gözler bu dönemin yerli tiplerini yansıtmıştır. Tasarım olarak yeşil 

zemin üzerine seyis ve at figürleri tasvir edilmiştir (Tansuğ, 1992: 56) (Resim 4). 

 

Resim 4: Atlılar, Kitâbi’l-Baytara, kâğıt üzerine opak pigmentli boya, TSM. A. 
2115, İstanbul. Kaynak: (Deveci 2015: 108) 

 



21 

 

12. Yüzyılın ikinci yarısında Artukluların hizmetine giren mühendis Abdül- izz 

Abubekir İsmail b. Ar-Razzaz al Cezeri tarafından hem yazılıp ve resimlendiren eser 

Kitâb fî ma’rifeti’l-hiyeli’l-hendesiya olan yapıt Diyarbakır’lı emir Mahmud b. 

Muhammded b. Karaarslan’ın isteği üzerine yapılmıştır (Tanındı, 1996: 174). Sanatçı, 

temeli Archimedes (Arşimet) ve sonrası bilginlerin buluşlarına dayanan yapıtlarında, 

suyun ve dişlilerin hareketiyle çalışan aletleri tanıtır. Aletlerin bütününün ve parçalarının 

ayrıntılı tasarımlarını renklendirerek çizmiş, içinde otomatik çalışan saatlerin, otomatik 

hareket eden insan ve hayvanların, fıskiyeli havuzların vb. aletlerden oluşan tasarımlar ını 

yapmıştır (Deveci, 2015: 102). İcatlarda teknik unsurlarını kaplayan bu eserin içinde 

ayrıntılı olarak birçok farklı içki kapları, kap ölçekleri, fıskiyeler, su saatleri, şifreli 

kilitler, yine farklı müzik çalgıları ve oymacılıktan bahsedilen kısımların olduğu 

görülmektedir. Al- Cezere’nin yazı taslağını ve resimlerinin düzenleyen bizzat kendi 

yaptığı nüsha H.602 Şaban (M.1206 Mart) tarihlidir (Çağman, 1982: 554). Diğer ismi 

kısaca Otomata, altı grup halinde toplam elli adet bulunan otomatik aletin bize nasıl 

yapıldığını anlatılmıştır. Eserin birinci kısmında on tane farklı saat takdim edildiği 

görülür. İkinci kısımda insan ve hayvan şekilleri, bunlarla birlikte on üç tane içki oyuğu 

görülmektedir. Üçüncü kısımda havuzlar ve otomatik sürahiler olduğu, dördüncü 

kısmında ise üçüncü kısma eş olan beş su aracı olduğu görülmektedir. Son kısımda 

açıölçer aletler, kapı süpürgeleri, saray kapıları vb. gibi beş çeşit otomatik alet tanıtılmışt ır 

(Öney, 1992: 180). Eserin görsellerinde figürler yuvarlak yüzlü, saçları uzun, başlıklar ı 

ve giysileri Selçuk tarzında olduğu görülmektedir (Tanındı, 1996: 5) (Resim 5). 

Dönemin diğer mühim bir eseri Ebu’l-Ferenc El-Isfahani tarafından yazılan 

1218-19 tarihli Kitab el-Aghâni’nin (Şarkılar Kitabı) toplam yirmi ciltten oluşmuştur. 

Eser metni 10. yüzyılda yazılmış, 13. yüzyıldan önceki dönemlerden günümüze ulaşan 

minyatürlü bir örnek gelmediği saptanmıştır (Öney, 1992: 176). Eserin 17. ve 20. cildler i 

İstanbul’da Millet Kütüphanesinde yer almaktadır. Bir cildi Kopenhag Kralı 

Kütüphanesinde, 2. 4. ve 11. cildleri Kahire Milli Kütüphanesinde yer almaktadır. Eserin 

tüm cildlerinde, eseri tanıtmak amacıyla çift sayfa minyatür olduğu bilinmektedir. 1218-

19 yılları arası yapılmış, İstanbul Millet Kütüphanesinde bulunan cildin, tanıtılma 

sayfalarındaki minyatürlerde, hükümdar tahta oturmuş bir şekilde tasvir edilmiştir (İnal, 



22 

 

1976: 40). Tahta oturan bu hükümdar ‘Atabeki Badr El-Din Luku’ olan sarayın saygın 

kişileri ile birlikte otururken, elinde yay ve ok tuttuğu görülmüştür. Kompozisyonun 

tepesinde iki melek yer alırken, Uygur-Selçuk üslûbunu yansıtan yanakları dolgun, küçük 

ağızlı, uzun saçları ve çekik gözleri olan tasvirlerde görülmüştür (Öney, 1992: 176). 

 

Resim 5: Tavus kuşu ağzından içki akıtan otomatik musluk, Kitâb fî ma’rifeti’l-hiyeli’l-
hendesiya, 1206, Diyarbakır, TMKH. A.3472,H.414, (Tümçelik, 2018: 2015). 

 

Diğer önemli eser olan Varka ve Gülşâh, Arap bir şairin, Urva b. Hizam’ın 

hikâyesi olduğu kabul edilen bir yapıttır; 11.yüzyılda Farsça yazılmış ve Gazneli Sultan 



23 

 

Mahmud’a sunulmuştur (İnal, 1976: 41). Topkapı Müzesindeki nüshası ile bilinen eserin 

tam olarak nerede yapıldığı bilinmemektedir, ancak minyatürlerin Konya’da yapıld ığı 

düşünülmektedir. Ebd El-Mümin zatı bir üstat, Azerbaycan’da Khoy’dan gelmiş ve 

Kastamonu’da yaşamıştır. Minyatürler bu üstat tarafından yapıldığı kabul edildiği 

bilinmektedir. Eser, Anadolu Selçukların döneminin varlığını göstermiş olduğu görülür 

(Öney, 1992: 177). Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesinde 841 no. kayıtlı olan eser, 70 

sayfası olup, her bir sayfasında bir minyatür olmak üzere toplam 71 minya türü 

kapsamaktadır (Yurdaaydın, 1957: 187). Eser son zamanlarda üzerinde çok durulan bir 

yapıt haline dönüşmüştür. Konu bakımından eser çok hareketli olmakla, acıklı bir aşk 

hikâyesine sahiptir. Eserin hikâyesi söyledir: 

“…Şeybe kabilesinden Hilal ve Human iki kardeştir. Hilal’ın kızı 

Gülşah dillere destan güzelliktedir. Human’ın oğlu Varka da yiğit bir 
delikanlıdır. Gençler birbirlerine büyük bir aşkla bağlıdır. İki kardeş çocuklarını 
evlendirmek ister. Beni Dabya kabilesinden Rebi Bin Adnan Gülşah’ ın 

güzelliğini duyar, onunla evlenmek ister ve reddedilir. Varka ve Gülşah düğün 
günü baskına uğrarlar ve Rebi Bin Adnan Gülşah’ı kaçırır. Bu yüzden iki kabile 

arasında savaş çıkar. Rebi’yi öldürür ve Varka’yı kurtarır. Rebi’nin iki oğlu 
babalarının intikamını almak ister, biri öldürülür, Galib isimli diğeri Gülşah’ ı 
görünce âşık olur ve onu tekrar kaçırır. Varka Galib’i öldürerek Gülşah’ ı 

kurtarır. Beni Şeybe kabilesinin ordusu Beni Dabya kabilesini bozguna uğratır. 
Bu defa da Gülşah’ın babası Varka fakir düştüğünden kızını ona vermekten 

vazgeçer. Varka zengin olmak ve Gülşah ile evlenebilmek için amcası olan 
Yemen Kralı Manzır’ın yanına gider. Harp halinde olan Yemen’de savaşarak 
galip gelir ve zengin olur. Bu arada Şah hükümdarı Gülşah’a âşık olur ve zengin 

bir tüccar kılığında onu ister. Annesi ve babası Gülşah’ı evlenmeye zorlarlar ve 
kızlarını Varka’dan korumak için yalandan ölmüş haberini yayarak cenaze 

merasimi yaparlar. Şam hükümdarı Gülşah’ın Varka’ya olan aşkını öğrenince 
ona acır, sarayında kendisini bir kardeş gibi himayesine alır ve evlendiği halde 
karısı olmaya zorlamaz. Yemenden zengin olarak dönen Varka hakikati öğrenir. 

Gülşah’ın mezarını açtırdığında içinde koyun ölüsü görür. Şam’a giderek 
Gülşah’ı bulur ve Şam kralı başından geçenleri öğrenince onu sarayında misafir 

eder. Varka Gülşah’la evlenemeyince Şam’ı terk etmeğe karar verir ve yolda 
kederinden ölür. Gülşah da derdinden Varka’nın mezarı başında ölür. Bu aşka 
saygı duyan Şam hükümdarı, ikisi için bir türbe yaptırır. Hazreti Peygamber bu 

ünlü âşıkların hikâyesini öğrenince dört halifesi ile birlikte mezarlarında ziyaret 
eder. Hazreti Muhammed âşıkları birleştirmek için bir çare ararken, Şam 

hükümdarı kendi ömründen yirmişer yıl vermeyi teklif eder ve âşıklar yeniden 
hayata ve birbirine kavuşurlar” (Öney, 1992: 177-78). 

 



24 

 

Gülşah ve Varka eseri içindeki 71 resimle, yatay ve dar alanda tasarlanarak bir 

sinema şeridi gibi gözler önüne serilmiştir. Benzerleri Beyşehir Kubadabad çinilerinde, 

minai tekniğindeki seramiklerde, maden işlerinde görülen yuvarlak yüzlü, çekik gözlü, 

uzun örgülü saçlı, küçük ağızlı figür tipleri, soyut doğa betimlemeleri, gerçekçi üslupta 

çizilmiş hayvanlar, kırmızı ve mavi renklerin sıkça kullanılması, kimi tasvirlerde zemini 

dolduran sarmal dal ve yapraklar resimlerin başlıca özellikleridir (Tanındı, 1996: 6) 

(Resim 6). 

 

Resim 6: Gülşah’ın Adenli savaşçıyı öldürmesi: Varka ve Gülşâh, Selçuklu 
dönemi, Konya, 13. yy. TSMK, H. 841, y. 23b. Kaynak: (Deveci, 2015: 110) 

 

Varka ve Gülşâh minyatürlerindeki kompozisyonlarda figür birbirine bağlantılı 

olmayan, süsleme elemanları tasvir edildiği görülmektedir. Bu unsurlar doğaya hâkim 

olan, ağaç, çiçek dalları, çok büyük narlar ve göllerdir. Horoz, tavşan, tilki, tavuk, ejder,  

fare, at, kedi gibi hayvanlar eserin içinde tasvir edilmiştir. Hz. Muhammed ve dört halife 

görülen eserde, şu anki bilgilere göre en eski tasvirlerdir. Selçuklu saray hayatı dışında, 

göçebe hayatı bunun yanında kültür ve adalet düzeni gösteren eser önemli bir rol 

oynamıştır. Figürler, üçgen bir alanda dizilim gösterirken, zemin renkli olup bu dönemde 

gölge denemeleri yapılmış ve gölge kenarlarına ince tahrir bulunmaktadır. Tasarımlardak i 



25 

 

meleklerin çok başlı ve kollu olması, Hint etkisinden kaynaklanmaktadır (Öney, 1992: 

179). 

Uygur kökenli Selçuklu tiplerinden ayrı, konu bakımından gündelik hayatı 

gösteren resimler yer almaya başlamıştır. Bu durum Bizans ve Geç Antik izler ini 

benimsemiş, yeni bir tarz oluşturmuştur. Bu tarz ile birlikte dönemin edebiyat kolundaki 

eserlerde yerini almış ve gelişim göstermişlerdir. Beydaba’nın Kelîle ve Dimne ile 

Hariri’nin el-Makâmât adlı eserleri dönemin olgunluğunu göstermiştir (Mahir, 2004: 33). 

13. yüzyılda resimlenen Kelîle ve Dimne hayvan masallarını anlatan bir eserdir. 

Yazmanın özgün hali M.S. 4. yüzyılda Hindistan’da bulunan Vişnu mezhebinin yetkisi 

altında bulunan bir Brahman olan Bidpay (Beydeba) tarafından yazılmıştır. Zaman içinde 

şöhret kazanan eser, 6. yüzyılda Sasani sultanı Hüsrev Anuşirvan eseri elde etmek için 

hekim olan Burzuveyh’i (Burzuye) Hindistan’a yollamıştır. Hekim eseri kopya ederek 

yazmanın dilini Pehlevice’ye çevirmiştir. Eser daha sonra Süryaniceye, İbn Mukatta 

tarafından Arapçaya çevrilmiştir. 1150 yılında Nasrullah tarafından Farsçaya çevirtildi ve 

Gazne Sultanı Behram Şah’a takdim edilmiştir (İnal, 1976: 37).  

Kelîle ve Dimne fabl türünün ilk örnekleri arasındadır. Önemli olan bu yazma 

içindeki hikâyeler siyasetten, alçak gönüllüğe kadar birçok unsuru kapsayan örnek bir 

eser olmuştur. Eser adını, içinde bulunan ilk bölümde geçen ve kitabın mühim iki 

kahramanı ‘kelîle’ ve ‘dimne’ olan iki çakaldan almıştır. ‘Kelîle’, doğruluğun ve 

dürüstlüğün sembolü, ‘Dimne’ ise yanlışın ve yalanın simgesi olmuştur. Eğitici ve 

öğretici olan bu eser hayvan tasvirleri sade ve öyküsel bir teknik ile resimlenmişt ir. 

Zeminler renkli olup, hikâyeler betimlenirken tasvirlerde gerçekçi bir üslûp kullanıld ığı 

görülmüştür (Deveci, 2015: 98) (Resim 7). 

Dönemin diğer edebi konulu eseri de Hariri’nin Makamat’ıdır. Eser toplumdaki 

tenakuzların ve eğriliklerini göstermek için Haris b. Hemman’ın dilinden, gerçek 

olmayan kahraman Ebu Zeyd es-Serüci’nin maceralarını kolayca anlaşabilen bir dilde 

anlatmıştır. Haris b. Hemmam eserde Ravi olarak görülmüş ve dünyayı dolaşan maceracı 

bir bilgedir. Ebu Zeyd es-Serüci ise dilenci kılığında betimlenmiş, açıkgöz ve hilekâr bir 

karaktere bürünmüş ve latife yaparak insanları etkiler, istediğini elde etmek için aklına 



26 

 

gelen her türlü yalanı söyler. Birçok kurnazlığa müracaat eder. Gittiği yerlerde Haris b. 

Memmam ile karşılaşır. Haris onun söylediği yalanları yaptığı kurnazlıkları ayıplar, o da 

Haris’ten kendisini devamlı affetmesini ister. Eserin yazarı bu iki zıt karakteri birer 

sembol olarak betimlemiş, okuyan kişiye toplumun içinde yaşadığı gerçek yüzünü 

vurgulamak istemiştir. Bu bakımdan eser döneminin siyasi, toplumsal ve iktisadi gibi 

unsurlarının durumunu gösterdiği için önemli bir hale gelmiştir (Kılıç, 2003: 414). 

 

Resim 7: Kelîle ve Dimne’den minyatürlü bir sayfa, Paris Bibliothèque 
Nationale, Ms., Arabe, nr. 3465, vr. 48a.Kaynak: (Karaismailoğlu, 2002: 210) 

 

Hariri tarafından yazılan el-Makâmât, 13. yüzyılda Ortaçağ Arap dünyasının en 

çok resimlenen eser olmuştur. Bilinen üç Makâmât el yazması vardır. Bunlar, Leningrad 

el yazması (1225), el-Wasiti (yazar) Paris Uluslararası Kütüphanesi (1237) ve İstanbul’da 

bulunan el yazması 13. yüzyılına aittir (Adıgüzel, 2008: 106). Hariri’nin tam adı Abü 



27 

 

Muhammad al-Kasım b. Ali b. Muhammad b. Osman al-Hariridir (Turan, 2017: 70). 

Eserlerde görülen minyatürlerin, tasvir özelliklerine bakıldığında duygu ve mimikle r in 

mimarinin arkasında olduğu görülmektedir. Arka plan renksiz ve sahne zemini gibi tasvir 

edilmiştir. Makâmât’ın minyatürleri genel bir sözlü anlatım duygusu taşımaktad ır. 

Minyatürler çoğunlukla Arap dünyasının sosyal hayatı hakkında bilgi vermiş, dikey ve 

yatay olarak yerleşmiş olduğu görülmüştür. Olayların kompozisyonun merkezinde 

gelişmiştir. Düğümlü perdeler ve dekoratif aletler tasvir edilmiştir (Adıgüzel, 2008: 117). 

1.3. OSMANLI MİNYATÜR SANATI 

1.3.1. Osmanlı Minyatür Sanatının Erken Dönemi 

Osmanlı döneminde minyatürde, kendine özgü bir nitelik taşıyan yeni bir 

anlatım tarzı görülmüştür. Başlangıçta, Nizami, Firdevsi ve Cami gibi kalem erbablarının, 

İslâm dünyasında fazlasıyla resimlenen bu edebi eserlerin bir zamana kadar benimsenmiş 

ve model alınmıştır. Osmanlı minyatür sanatı daha sonraları Osmanlı saltanatın ve 

egemenliğine hâkim olduğu bir konu haline gelmiştir. Sanatkârlar tarafından hazırlanan 

bu eserler, devletin kuvvetini gösteren, ihtişamlı bir betimleme, minyatürlerde zamanla 

görülmüştür. Minyatürlerde devletin gücünü yansıtan zafer ile sonuçlanan savaş 

sahneleri, seferler ve törenler gibi tasvirler görülmüştür. Minyatürle oluşan bu eserler bir 

tarih niteliği taşıyan, gerçeğe tanıklık eden yapıtlar olmuştur (Renda, 1985:  460). 

Osmanlı devrinde üç yüz yıla yakın zaman zarfında eserler veren minyatür sanatı 

saraya tabi kalarak gelişimini sürdürmüştür (Çağman, 1982: 931). Osmanlı döneminde 

minyatüre, nakış ismi verilirken, sanatı yapan kişilere nakkaş adı verilmiştir. Minyatür 

eserlerin oluşturulduğu atölyelere nakkaşhane adı verilmiştir. Nakkaşhaneler saraya tabi 

kalmışlardır. Nakkaşhanenin idaresinden sorumlu olan kişiye sernakkaş ismi verilmişt ir. 

Sernakkaş idaresinde bir hayli sanatkâr bulunduğunu bilinmektedir. Nakkaşhanelerde 

üretilen minyatürler, sernakkaş yönetiminde birçok sanatkâr tarafından resimlenmişt ir 

(Mahir, 2004: 17). 

Osmanlı minyatürün bugüne kadar elimize ulaşan en eski tarihli örnekler 15. 

yüzyılda ortalarında Edirne’de hazırlandığı görülmektedir. Osmanlı Minyatür Sanatı 

günümüze en eski örnek II. Murad’ın Amasya’da (1416) şehzadeliği döneminde, oğlu 



28 

 

olan II. Mehmed’in saltanat yıllarında (1451-1481) Edirne’de üretilmişlerdir. Bu 

bakımdan Amasya, Edirne ve Bursa gibi kentlerin minyatür sanatı için önemli olduğu, 

Osmanlı minyatürün oluşum sürecini şekillendiği ilk kentler olmuştur. II. Murad’ın 

Amasya’da (1416) yılında şehzadelik yaparken, en eski tarihli minyatür, Tacüddin 

İbrahim b. Hızı Ahmedî’nin (1335-1412-13) İskendernamesi’dir. Paris’te bulunan 

Ahmedî’nin İskendernâmesi içinde toplam 21 minyatür vardır, yalnız üç tanesi kitap için 

özgün tasarlanıp hazırlanmıştır. Özgünlük bakımından Anadolu Hıristiyan iç duvar 

resimlerini andıran bir benzerlik olduğu görülmektedir. Geriye kalan minyatürler farklı 

eser ve konulardan kesilmiş ve yapıştırılmıştır. Resimler yapıştırırken, cedvelin içinde 

kalan boşluklara bitkisel kaynaklı süslemeler veyahut manzara tasvirleri yapıld ığı 

görülmüştür (Resim 8).  

 

Resim 8: İskender’in Tamgac’ı yenmesini kutlaması, Ahmedî, İskendernâme, 
1416, PBNF, Turc. 309, y. 161b. Kaynak: (Bağcı, vd, 2006: 22-23) 



29 

 

 

Yapıştırma olan bu resimlerde üslûp olarak ilki 13. yüzyılda ortalarında Bağdat-

Musul ekolü görülür. İkinci üslûp ise 14. yüzyılda toplumsal beğenilerini gösterir. İlhanlı 

(1258-1353) veya Celayirli (1360-1410) yılları arası yapılmış yazmalardan alındığı öne 

sürülmüştür. Eser 1460 ve 1480 yılları arasında iki nüshası yapıldığı düşünülmektedir. İlk 

nüsha Venedik Marciana kitaplığında bulunan içinde yirmibir minyatür bulunduran 

yazma, İskendernamelerin en önemli nüshalardan biri olmuştur. İkinci Nüsha ise St. 

Petersburg Rusya Bilimler Akademisi Şarkiyat Enstitüsünde (C-133) bulunan eser, ilk 

nüsha ile benzer özellikler olduğu görülmüştür. Bu sebeple iki nüshada aynı zamanda 

Edirne’de yapıldığı farz edilmiştir (Bağcı, vd, 2006: 21).  

İskendernâme, 1390 yılında Ahmedi’nin yazmış olduğu eser, Büyük 

Makedonyalı İskender ile alakalı olduğu öykülerin bulundu bir yapıttır. Eserin içinde 

Osmanlı tarihi, İslâm Tarihi ve Mevlit kısımların olduğu görülmektedir (Mahir, 2004: 

42). Ertuğrul Gaziden Süleyman Çelebi’ye olan zaman zarfında sultanlık yapan 

padişahların tarihlerini bulunduran eser, itinalı ve gerçeğe tanıklık eden tasvirler, bir 

sonraki dönemde gelen nakkaşları etkilemiştir. 1416 yılında hazırlanan İskendernâme ise 

Devlet-i Aliye’nin ilk resimli tarih yazması olduğundan mühim bir yere sahiptir (Çağman, 

1982: 932). 

1455 ve 1456 yılları içinde hazırlanan diğer mühim yapıt ise Bedi’edd in 

Minuçihr el-Taciri el Tebrizî’ye ait Dilsûznâme’dir. Eserin içindeki minyatürler küçük 

boyutlu ve edebi konulu olmasıyla, Timur ve Türkmen etkileri göstermektedir (Mahir, 

2004: 43). Bu üslûp etkisinin sebebi ise Renda’ya (2001: 5-6) göre, 14 ve 15. yüzyılda 

Batı ve Doğu ile politika işlerin yanı sıra kültürel bağlamda alışveriş olduğu 

bilinmektedir. Timur, Yıldırım Bayezıd’a büyük bir yenilgeye uğratması ile birlikte, 

Timur’un yanında bilim adamları, sanatçılar ve yazarlar 15. yüzyılda başlarında 

Anadolu’ya getirilmişlerdir. Bunun sonucunda karşılıklı olarak birbirlerini kültüre l 

biçimde etkilemişlerdir. Daha sonraki dönemlerde Şiraz, Tebriz ve Semerkand 

şehirlerinden sanatçılar gelmiştir. 



30 

 

Bedi’eddin Tebrizî’nin Edirne’de hazırlanan Dilsûznâmesi, Timurlu ve Şiraz 

etkisi görülür (Mahir, 2004: 44). Oxford’da bulunan eser gül ile bülbülün imkânsız olan 

aşırı sevgisini anlatır. Dilsûznâme minyatürlerinde görülen teknik biçimi diğer başka bir 

Osmanlı yazmasında görülmüştür. Bu benzer farkla iki eserde Edirne de yapıld ığı 

savunulmuştur (Bağcı, vd, 2006: 25). Benzerlik gösteren bu yazma Kâtibî ile bilinen 

Şemseddin Muhammed bin Abdullah Nişapuri’nin kaside türünde şiirlerin bulunduğu 

Külliyât-ı kâtibî’dir. Eserdeki minyatürler dilsûznâme’nin minyatürlerine benzediği için 

aynı yerde yapıldığı ve aynı nakkaş tarafından üretildiği düşünülmüştür (Resim 9). 

Minyatürler incelendiğinde ise teknik bakımından doğa öğeleri, olağandan daha hacimli 

çiçekler ve ufuk çizgisinin üzerine dik halinde sıralanan serviler, sonraki dönemlerde 

Osmanlı minyatür sanatının belirgin özelliklerinden olacaktır  (Çağman, 1976: 336). 

 

Resim 9: Eyüp ve Salman genç bir hükümdarın huzurunda, Kâtibî, Külliyât, 
1450-60, TSM, R. 989, y. 229b-230a. Kaynak: (Bağcı, vd, 2006: 24-25) 

 

Dönemin diğer önemli yapıtı ise II. Mehmed’e sunulmak üzere Amasya’da 

üretilen Cerrâhiyyetü’l-Hâniyye, 1465-66 yılları arası Sabuncuoğlu’nun bilimsel olarak 



31 

 

yazmış olduğu eserde toplam 139 minyatür olduğu görülmektedir (And, 2004: 34). Eserin 

16. yüzyılda bir diğer nüshası ise İstanbul Üniversitesi Tıp Tarihi Enstitüsünde 

bulunmaktadır. Amasya’da hazırlanan eser, 15. yüzyılda başlarından beri devam etmekte 

olan resim geleneği ile olgunlaşmış farklı sanatçıların elinden çıkmıştır (Mahir, 2004: 45). 

Dönemin bir başka mühim eseri ise Nizamî’nin Hamse’si 1442 yılında hazırlanmışt ır. 

Eserde kırk bir minyatür bulunduran eser, Osmanlı ve Timur saraylarında bulunan İranlı 

sanatçıların fırçalarından çıktığı düşünülmektedir (And, 2004: 36). Şimdiye kadar 

bahsedilen bu minyatürlü eserler II. Mehmed döneminden önce ve onun saltanat yılla r ı 

arasında hazırlanmış yazmalardır. 

İstanbul’un fethi ile birlikte sanat, kültür ve bilim bakımından mühim bir yer 

olmuştur. Böylelikle Osmanlı minyatür sanatının ilk oluşum aşamaları başlamış olduğu 

bilinmektedir (And, 2004: 36). II. Mehmed’in sanata ve bilime olan aşırı ilgis i, 

kütüphanesinde Katalan ve Arap haritaları, Avrupa’da hazırlanmış gravürler, Firdevsi ve 

Nizami’nin yazmaları, birçok İnciller ile farklı dillerde yazılmış birçok eser yer 

almaktadır (Bağcı, vd, 2006: 32). I. Mehmed’e kadar olan minyatürlü yazmalar doğu 

üslûbunun özelliklerini bulundururken, II. Mehmed ile batı üslûplarına yol açtığı 

görülmüştür (And, 2004: 36). Bu durum Parlar’a (2007: 171) göre, II. Mehmed’in Batı 

sanatların etkilerini ilgilenmesi ile Batı ve Doğu sanatının yeni bir birleşim sonucu farklı 

bir Osmanlı üslûbunun ortaya çıkma sebebi olmuştur. Dört yüzyıla yakın süren bu süreçte 

çeşitli üslûplarla kendini şekillendiren Osmanlı minyatürü bu zaman zarfında sürekli 

kendini yenilemiş ve canlı kalmayı devam ettiği görülmüştür. 

İstanbul’un başşehir olmasıyla birlikte eski sarayın buraya taşınmasıyla II. 

Mehmed yeni bir nakışhane yaptırmış ve sernakkaş olaraktan Özbek kökenli Baba 

Nakkaş’ı tayin etmiştir (Binark: 1978). II. Mehmed’in hükümdarlığı boyunca oldukça 

farklı Avrupalı sanatçıyı saraya çağırmıştır. Davet edilen bu sanatçılar arasında 

kaynaklarda 1461 yılında Venedikli bir tacirin vasıtasıyla la Rimini lordu Sigis mondu 

Malatesta’ya haber göndermiştir (Bağcı, vd, 2006: 34). Dönemin en değerli madalyon 

ustası olan Pisanello’nun öğrencisi olan Matteo de Pasti’yi saraya davet etmiştir. Bu talebi 

kabul eden Sigismandu’nun yardımcısı olan Roberto Valturio, methiye dolu zarfta II. 



32 

 

Mehmed’in Matteo’ya adını vererek davet ettiği ve kendisinin hem resim hem de oyma 

olarak portresini istediğini ispatlayan mühim bir belge olmuştur (Mahir, 2004: 45). 

Fatih, Matteo di Pasti, Constanzio di Ferrara ve Gentile Bellini gibi Avrupalı 

sanatçıları davet etmesi ve portlerini yaptırması, Ortaçağ etkileri ile yetişen bu sanatçılar 

yeni meziyetler getirmiştir. Böylelikle kültür ve sanatın merkezi olan İstanbul Osmanlı 

sarayında çeşitli uluslardan kimseleri barındıran bir sanat ortamı oluşturmuştur (Arık, 

1988: 3). Diğer bir sanatçı ise Constanza da Ferrara’nın hazırlamış olduğu II. Mehmed’in 

madalyonu geniş çevrelere ün salmıştır (Öney, 1982: 55). Yine bu dönem İtalya’dan 

Gentille Belline adında bir sanatçı 1480 yılında davet edilmiştir. II. Mehmed kendi 

portresini yaptırır ve böylelikle Fatih Portresi, Belline tarafından İstanbul’da yapılmışt ır. 

Sarayda on sekiz ay kalan sanatçı II. Mehmed için Meryem ve İsa resimleri yaptığı 

mütenevvi kaynaklarda yazılmıştır (Bağcı, vd, 2006: 35). Lakin Bellini’nin Fatih Portresi 

25 Kasım 1480 tarihini taşıyan resim, İngiliz asıllı Henry Layorda satılmıştır. Sarayda 

bulunan sanatçı epey bir tablo yapmış ve bunun yanı sıra şehzadelerin ile paşaların 

portrelerini resmetmiştir. Bu resimlerin hangi yolla kaybolduğu ve saraydan nasıl 

çıkarılıp başka bir ülkeye gitmesi hakkında bir bilgi kaynaklarda, hakikatı 

bilinmemektedir (Ersoy, 1997: 49). Bellini tarafından yapılan bu eser, sarayda bulunan 

kendine özgü nitelikleri olan sanatçılar üzerinde bir izlenim bırakmıştır. Bu izlenimi en 

çok Sinan Bey ve Bursalı Şiblizade Ahmed’in Fatih’in Gül Koklayan Portresinin fırçasına 

yorumlanmıştır (Mahir, 2004: 46). 

II. Mehmed Avrupa’dan sanatçı gelmesini sağlamış ve bunun yanında Sinan 

Bey’i Avrupa’ya yollandığı bilinmektedir. Mastori Pavli’nin öğrencisi olan Sinan Bey 

XVI. yüzyılda ait bir kaynakta geçmiştir. Bursalı Şiblizade Ahmet ise Sinan Bey’in 

öğrencisidir. Şiblizade Ahmet ise portre konusunda ünlenmiştir (Gelibolulu, 2012:  68). 

Arseven’ e (1983: 1423) göre; Sinan Bey, II. Mehmed devrinde Venedik’e 

gönderilmiştir. Mastori Pavli’nin öğrencisi olmuştur. Pavli’den ders alan Sinan Bey 

saraya geldiğinde Fatih’in bir başka portresini yapmıştır. İslimyeli’e (1966: 9) göre;  

Sinan Bey tarafından yapılan Fatih’in gül koklayan portresi, oturur halde bağdaş kurmuş 

hükümdar, üççeyrek profilden resimlenmiştir. Fatih’in portresinde güçlü kişiliği, kibar 



33 

 

yüz çizgileri öne çıkarılmıştır. Elbisesindeki bulunan hat kıvrımlar ı, Rönesans döneminde 

kullanılan tekniklerindendir. Üzerindeki beyaz kürklü mavi kaftan olan ve içindeki 

kahverengi giysi vücut ayrıntılarını görülmeyen, 39x27 cm boyutundaki eser, şu an 

Topkapı Sarayında (H.2153) bulunmaktadır (Resim: 10). 

Mahir’e (2004: 46) göre, Fatih’in gül koklayan portresini inceleyen kimseler 

tarafından Sinan Bey veya Bursalı Şiblizade Ahmed’e atıf edilmiştir. 1480 yılında yapılan 

bu portre durma şekli ile kral simgesini aksettirmiştir. Kompozisyon bakımından Timurlu 

ekolü görülmüş ve aynı zamanda baş bölümünde Bellini’nin etkileri görülmüştür. Eser, 

Osmanlı minyatür sanatında padişah portreciliğini başlatmıştır. Başka bir yönden ise 

sanatçıların minyatüre katkısı, II. Mehmed’in ölümünden sonra bile bazı minya tür 

ayrıntılarında gölgelendirme tekniği ve mimari çizimlerle perspektifi kısmen göstererek 

üç boyutu aramışlardır (Çağman, 2003: 894). II. Mehmed’in diğer bir portresi ise aynı 

devirlerde, bakış açısı üççeyrek olan büst portresi Contanzo da Ferrara’ya ait bir resimden 

hareketle yapıldığı varsayılır. Hazırlanan bu portre minyatüründe iki nakkaş tarafından 

yapıldığı görülmüştür. Hükümdarın şimdiye kadar görülmemiş sakal uzunluğu, I. Ahmed 

Albümü hazırlanırken farklı bir nakkaş tarafından boyandığı düşünülmüştür (Mahir, 

2004: 47). 



34 

 

 

Resim 10: Fatih Sultan Mehmed’in portresi, Albüm, 1480 civ. TSM, H. 2153, y. 

10a. Kaynak: (Bağcı, vd, 2006: 39) 
 

Fatih, batı kaynaklı bilim ve sanat ürünleri kadar doğunun örneklerine de ilgi 

gösterdiği bilinmektedir. Doğu sanatı ve bilime ilgi duyduğu görülmüştür. Fatih’in 

döneminde diğer Türk devleti olan Akkoyunlu devleti ile olan siyasal ilişkisi daha 

sonraları Osmanlı sanatına etkili olmuştur. Akkoyunlu hükümdarı olan Uzun Hasan bin 

Ali bin Kara Yülük (ö.1478) ile yapılan savaş, kitap üretim merkezi olan Şiraz ve İsfahan 

merkezinin yönetim görevlisi olan oğlu Uğurlu Mehmed’in Fatih’e sığınması ve kızı ile 

evlenmesi gibi hadiseler, Tebrizli, Şirazlı ve İshafanlı sanatçıların Osmanlıya gelmes ine 

sebep olmuştur. Aynı zamanda astronom Ali Kuşçu gibi büyük bilginlerde başkentte göç 



35 

 

etmiştir. Şiraz’da resimlenen ve başkentte getirilen Hamse-i Nizami, II. Mehmed’e 

sunulmuştur (Tanındı, 1996: 13). II. Mehmed’in oğlu olan II. Bayezıd (1481-1512) 

babasının başlattığı İtalyan sanatçılarla olan ilişkileri sürdürmemiştir. Dönemin 1490-

1510 arasına yapıldığı ön görülen çok az minyatürlü el yazması elimize ulaştığı 

görmekteyiz (Bağcı, vd, 2006: 42). Uruç’a (2008: 42) göre; II. Bayezıd Döneminde 

İran’da ve İstanbul’a açıkça bir farklılık görülmüştür. Minyatürlerde betimlenen sahneler 

Osmanlı toplumsal beğenisini yansıtmıştır. Bilhassa, Mimari çizimler Avrupai bir model 

izlenmiş ve böylelikle binalara derinlik uygulamaları yapılmıştır. Bu dönemde başkentte 

Kelîle ve Dimne, Hüsrev-ü Şîrîn ve Yûsûf-u Züleyha gibi konusu edebi olan elle yazılmış 

minyatürlü yazmaların kopyası yapılmıştır (Lamm, 1952: 95-114). Dönemin diğer bir 

eseri olan Hamse-i Hüsrev Dehlevî, Mahmud Mir el-Hace tarafından 1498 yılından 

nüshası yapılmıştır. Yazmadaki minyatürler Herat sanat okulundan çıkan minyatürlere eş 

değer nitelikler göstermiştir. Yirmi sekiz minyatürden oluşan eser, II. Bayezıd dönemi 

Osmanlı Minyatür sanatının özelliklerini yansıtmıştır (Bağcı, vd, 2006: 54).  Dönemin 

ünlü şairlerinden Hatifi’nin, Şîrîn ü Husrev mesnevisinin 1498-99 yılları arasında 

yapılmış, iki yapraklı üzerinde bir minyatürle birlikte beş minyatürde yer verilmişt ir. 

Başka bir nüshası olan yapıtın, Yusuf Sinaneddin yapmış olduğu Şeyhi’nin Husrevü 

Şîrîn’in her beyti için ayrı uyaklı olan divanın, az sayıda minyatürlü eser günümüze kadar 

ulaşmıştır. 

Dönemin diğer bir eseri Leylâ ile Mecnun, Osmanlı yazarı olan Hamdullah 

Hamdi’nin mesnevisidir. 1499-1500 yılları arasında üretilen yazmada toplam küçük 

boyutlu sekiz minyatür yer almaktadır (And, 2004: 38). Dönemin diğer bir eseri 

Süleymânnâme ise Bursalı Uzun Firdevs’in Hz. Davut’un oğlu olan Süleyman 

peygamberin muazzam öykülerini anlatmıştır. Eser hem İncil hem de İran geleneğini 

yansıtmıştır. Yazma yirmi bölümden ve yüz sahneden (meclis) oluşan bu eser, her 

konudan biraz bilgiyi içinde bulundurmuştur. Dublin’de nüshası bulunan eserin çift 

yapraklı takdim sayfasında bir tarafta Süleyman peygamber, diğer tarafta Belkıs (f.2b.) 

tasvirlenmiştir (Minorsky-J, Wilkinson, 1958: 958) (Resim 11). Takdim sayfasında 

bulunan minyatür, dini simgeler bakışıyla özgün ve tek olma niteliği taşımışt ır. 

Betimlemede, insanlar farklı grupta hayvanlar, devler, cinler ve çeşitli otomatik el 



36 

 

aletinden sorumlu olan görevliler tasvir edilmiştir (Bağcı, vd, 2006: 58). Konu 

bakımından geniş olan bu eserde doğu mitolojisinden ve diğer peygamberlerden haber 

verildiği görülmüştür. Fasikül bakımından sayısı bilinmeyen eser, II. Bayezıd tarafından 

eser büyük bulunmuş ve içinden seksen bölüm seçilmiş ve gerisi II. Bayezıd’ ın emri ile 

yaktırılmıştır (Tanyıldız, 2007: 168). 

 

Resim 11: Hz. Süleyman ve Belkıs’ın meclisi, Uzun Firdevsî, Süleymânnâme, 

1490 civ., DCBL, T. 406, y. 2b-3a. Kaynak: (Bağcı, vd, 2006: 47) 
 

Dönemin diğer tarihli konusu olan eser Şehnâme-i Melik-i Ümmî, Derviş 

Muhammed bin Abdullah Nakkaş tarafından yazılmıştır. II. Bayezıd’ın 1481-97 arası 

saltanat yıllarını anlatan Şehname, Türkmen ekolü olan yuvarlak yüz ve badem göz 

tasvirleri görülmüştür (Aslanapa, 1993: 204). Sultanın hayatını ve hükümdarlık olaylar ını 

kapsayan tarihini anlatan eser Mahir’e (2004: 49) göre; I. Süleyman döneminde devlete 

ait ayırt edici bir nitelik taşıyan ‘Şehnamecelik’ geleneğin Osmanlı Devleti için XVII.  

yüzyıla kadar ana yazım kaynağı olduğu söylenebilir. 

 



37 

 

1.3.2. Osmanlı Minyatür Sanatının Yükselme Dönemi 

I. Selim’in hükümdarlığı (1512-1520) ve 1514 yılında Tebriz’i almasıyla birlikte 

birçok elyazması eserleri başkent’e getiren hükümdar, Topkapı sarayında çoğu Fars 

sanatçılardan oluşan bir nakkaşhane kurmuştur (Hassan, tarihsiz: 3). Safevilerden, 

Tebriz’i alan I. Selim, özellikle kitap sanatları alanında ünlenen sanatçıları Osmanlıya 

getirmesiyle, İslâm dünyasındasın da ki unvanına nam salmıştır. Safevi sultanı Şah İsmail 

(1501-24) 14. ve 15.yüzyıl boyunca İslam tasvir sanatında üstün yapıtların hazırland ığı 

Tebriz'i, Şiraz ve yöresini Akkoyıınlular'dan almıştı (1503). Aralarında nakkaş Şeyhi ve 

Derviş Muhamıned'in resimledikleri ünlü bir Hamse-i Nizami nüshasının da 

bulunuyordu. (Bağcı, vd, 2006: 54-55). Hamse kelimesi Arapça da hams (beş) eş anlama 

gelen hamse, beş mesneviden oluşan dizidir (Yazıcı ve Kurnaz, 1977: 499-500). I. Selim 

Dönemi Osmanlı Minyatür sanatı için yükselme devrine girmiş, böylelikle önemli 

mertebelerden yol alarak klasik dönem dediğimiz üslûba zaman içinde geçmiştir. Yeni 

bir üslûp gelişen tasvir biçimi de Hüseyin Baykara dönemi Herat sanat atölyesine ait 

süsleme biçiminden etkilenmiş, bu şekilde iki üslûp sentez olmuştur. Yeni olan bu ekolde, 

Ferîdüddin Attâr’ın Mantıku’t-tayr (1512), Ali Şir Nevai’nin Dîvânı, Nevai’nin 

Hamsesi’nin, Dîvân-ı Şahi’nin, Molla Cami’nin Tuhfetü’l-ahrar’ın, Ârifî’nin Gûy u 

Çevgân’nın, Divan-ı Selimi’nin, Cami’nin Mesnevesi ve Selimname gibi dönemin 

eserlerin içindeki minyatürlerde bu tarzı benimsenmiş olduğunu bilmekteyiz (Mahir, 

2005: 118-123). 

  Yükselme döneminde, Türk minyatürü için önemli bir yer teşkil eden 

Mantıku’t-tayr (TSM. E.H.1512) eseri, kompozisyon elemanlarından dolayı, daha 

sonraki dönemlerde Osmanlı minyatürünün mühim parçalarından birini oluşturduğu için 

çok önemlidir (Tanındı, 1996: 19). Mantıku’t-tayr’ın, Divan’ı Selimi’nin ve 

Selimname’sinin hazırlayan Horsan kökenli nakkaşların üslûbunun etkilerini 16. yüzyılda 

ortalarına kadar görülmüştür. Bu üslûp özelliklerini taşıyan Heratlı Arifi’nin eseri olan, 

konusu ise bir dervişin şehzadeye olan aşkını anlatan farsça yazılmış olan eser ‘Guy u 

Çevgan’da görülür (Bağcı, vd, 2006: 62-63). Bir kısmı Osmanlı nakkaşhanesinde 

üretilen, Horasanlı ve Tebrizli sanatkârların ve bazısı İstanbul zanaat sahibinden oluşan 

bu sanatçı grupları ile kendine özgü bir tarza sahiplenen bu imparatorluk sanatı 1520 



38 

 

yıllarından sonra meydana gelmiştir. Bu seneler Osmanlı Devleti’nin batıda ve doğuda 

önemli zaferler ile güç kazandığı dönemlerdir (Tanındı, 1996: 19). 

Yavuz Sultan Selim ve Kanuni Sultan Süleyman dönemi Osmanlı Minyatürü 

adına bir yükselme dönemidir. Yavuz Sultan Selim’in oğlu olan Kanuni Sultan Süleyman 

(1520-1566) kırk altı yıl imparatorlukta saltanatını sürdürmüştür. Bu dönem bilim ve 

sanat alanında üst düzey gelişmeler görülmüştür. İmparatorluğun sınırları ile gelişmes iyle 

birlikte, saraydaki nakkaşhanedeki sanatçı sayıları arttığı bilinmektedir. Batı ve Doğu’ya 

yapılan seferler ile birlikte Devlet-i Ali’ye farklı gelenekler ile sanat üslûpları da karışmış, 

buna bağlı olarak Osmanlı resmi farklı gelişimlerini göstermiştir (Çağman, 1982: 932-

933). 1515 yıllarında Hamdî’nin Yûsuf u Züleyhâ (MBS, Cod. Turc. 138) mesnevisi ve 

Ali Şîr Nevâi’nin Hamsesini (TSMK, H.802) müstensih etmiştir. Pir Ahmed bin İskender, 

saray yazarlarından biri olmak ile birlikte, aynı zamanda iyi bir müzehhip, musavvir ve 

mücellittir (Yıldırım, 2000: 903). 

Sultan Süleyman’ın ilk saltanat yıllarında önem teşkil eden bir eserde, Şükri 

tarafından hazırlanan Selimnâme’dir. Hükümdarlar için Şehnameleri ün kazanmış 

başkomutanları için gazanamelerin ilki olan Selimnâme Türkçe yazılmış, mesnevi 

tarzında bir eserdir. Yavuz Sultan Selim’in zaferlerini anlatan yazma, minyatürler inde 

figürlerin kıyafetleri gerçekçi bir şekilde işlenmiş olup, yüz hatları belirgindir. Mimari 

süslemeler, kumaş ve elbisedeki dekoratif anlayış biçimi, Şiraz ve Herat üslûbunun son 

örnekleri arasında yer almıştır. Bu üslûptan farklı kompozisyon mat ve soluk renkler ile 

çalışılmıştır. Minyatürleri resimleyen nakkaş ise bilinmemektedir (Aslanapa, 1986: 858). 

Kanuni Sultan Süleyman zamanında birçok nakkaşın tarihe damga vurduğu bir 

döneme girilmiştir. Konusu tarihi olup bu eserlerin müellifliğini ve aynı zamanda 

resimleyen Matrakçı Nasuh olmuştur. Osmanlı minyatür sanatına Topografik Ressamlık 

adı da verilen yeni bir üslûbun kreatifliğini yapmıştır (Tükel, 1993: 193). Bu yüzyıl ın 

ikinci yarısına kadar, kompozisyonlarda figür olmadan şehir, kale ve liman tasvirle r i 

bolca işlenmiş olduğunu görmekteyiz (Aslanapa, 1986: 858). Günümüzde Süleymaniye 

kütüphanesinde (Esad Efendi, No.2206) yer alan, silah kullanımında usta olmak için 

yazılmış 936/1529 tarihli Tuhfetü’l-guzât eserinin 1532 yılındaki nüshasın da kendisini 



39 

 

“Bu etkaru ibadi’ l-mütücennide ve ahkara ecnadı’ l-müte’ablide Nasuh el-Silahi el-Şehir  

bi-Matraki” olarak yazmıştır (Yurdaydın, 1963: 5).  

Yeni bir bakış şekli olan bu görme biçimi, minyatür sanatında yeni bir ekol 

oluşturan Matrakçı Nasuh kent, şehir ve liman tasvirlerinin tasarımını kuşbakışı içinde 

kompozisyona yerleştirmiştir. Savaş esnasında yahut kuşatma altında bırakılan kentler ve 

yol üzerinde konaklanma esnasındaki şehirlerin tasvirleri belge niteliği sağlamışt ır. 

Tasvirlere bakıldığında yan yana veya üst üste sıralanmış görülse de, bu görünümler 

gözleme dayalı resimlerdir. Matrakçı Nasuh’un ekolü, daha sonraki yıllarda birçok 

sanatçı tarafından uygulandığı görülmüştür (Renda & Erol, 1980: 25). Nasuh’un kalem 

erbablığına ilk I. Selim döneminde 1517 tarihli Cemâlü’l-küttâb ve kemâlü’l-hüssâb 

yazmaları olmuştur. Yazmalar günümüzde şu an İstanbul Üniversitesi Kütüphanes inde 

(T.2719) yer alır. Eserin bir nüshasında kâtiplere divan rakamları eğitmek amacıyla 

rehber bir yol gösterir. Nasuh’un Cemâlü’l-küttâb ve kemâlü’l-hüssâb eserleri 1533 

yılında düzelerek Umdetü’l-hisâb ismini vermiştir. Konusu bakımından çarpma, bölme, 

ayırma ve kesir çeşitlerin kendi aralarında işlem yapabilme işlenmiştir. Umdetü’l-hisâb 

nüshaları günümüzde şu an Nuru Osmaniye Kitaplığında (No.2984), İstanbul Üniversites i 

kütüphanesinde (T. 2755) yer almaktadır. Matrakçı Nasuh’un diğer bir eseri olan 

Tuhfetü’l Guzât adlı eser toplam beş kısımdan oluşmaktadır. Eser konu bakımından 

matrak oyunu ve silahşorluk ile öğrencilere rehberlik ve yardımcı kaynak olarak 

hazırlanmıştır. 1532 tarihli eserin birinci kısmında yay ve ok üzerine, ikinci kısmında 

kılıç hareketlerini, üçüncü kısmında topuz hareketlerini, dördüncü kısmında, kargı ve 

topuz hareketlerini, besinci kısmında ise iki Hisar-ı Kerr u FeR ile On yedi meclis i 

bildirir.4  İki hisarın iç bölümlerini ayıran tuğlalar dekoratif süslemeler yapılmış, içlerinde 

silah aletleri olduğu görülmüştür (Resim 12). Matrakçı Nasuh’un diğer bir eseri olan 

Mecmau’t-tevârîh eseri Muhammed bin Cerir el Taberi’nin Târîh el-Rüsül ve el-Mülûk  

adlı eserine 1520 yılında Arapçadan Türkçeye tercüme etmiştir. Diğer bir eseri Matla - ı 

Dasitanı Sultan Süleyman Han eseri, sultanın 1520 senesindeki cülusundan 1537 yılında 

düzenlenen Korfu seferine kadar olan vakaları anlattığı görülmüştür. Bir nüshası bulunan 

                                                 
4 Sultan Süleyman’ın oğullarının sünnet düğününde at meydanında düzenlenmiş olduğu iki hisar ve 

matrak oyunu hakkında malumat verir. Bkz. Osmanlı Araştırmaları, “Matrakçı Nasuh’un Hayatı ve 

Eserleri Üzerine Notlar “ s.184  İsam Yayınları, Sayı:37 2011 Davut Erkan 



40 

 

eser Topkapı Sarayı Müzesinde (R.1286) yer almaktadır. Bu tek nüsha 

Süleymannâme’nin ilk kısmıdır (Akyaka, 2020: 15-21). 

 

 

Resim 12: Tekerlekler üzerinde hareket eden iki hisar çizimi, Matrakçı Nasuh, 

Tuhfetü’l-guzât. 1532, İSK, Esad Ef., 2206, y.33b-34a. Kaynak: (Bağçı, vd, 2006: 74) 
 

Süleymannâme iki kısımdan oluşmaktadır. Birinci kısımda Fransa’ya destek 

olmak amacı ile giden Barbaros Hayrettin Paşanın akdenizdeki askeri harekâtlar ını 

anlatır. Bu düzenlenen seferlerdeki limanlar Marsilya, Cenova, Nis, Antip, Tulon 

limanlarıdır. Eserdeki bu liman kentlerin tasvirlerin çoğu zaman kuşbakışı ve tam 

olmayarak topografik bir açıdan ve içerisinde figür bulunmadan tasvir edilmiştir. İkinci 

kısımda ise I. Süleyman’ın 1543 yılında Macaristan’a düzenlendiği seferleri konu alır. 

Toplam 23 minyatürden oluşan bu kısım Estergon, Tata, Niş, Budapeşte, Estonibelgrad 

gibi kentlerin tasvirleri görülür (Çağman, 1982: 935). Fetih-name-i Karabuğdan ise 

Süleymannâme’nin ikinci kısmında yer alır. Karabuğdan seferi ile başlayan 1539-42 

yılları arasını anlattığı görülmüştür. Mecma el-Tevarih’in bütününden kopmuş öngörülen 

Tarih-i Sultan Bayezîd eserin aynısından iki kopyası vardır. Bunların biri Topkapı Sarayı 



41 

 

Müzesinde (R. 1272), diğeri ise Londra British Museum (ADD, 23586) da yer almaktadır. 

II. Bayezıd dönemi seferlerini anlatan eser, varak 185b’sinde I.Selim ile biter. Toplam on 

minyatürden oluşan eser, I. Bayezıd’ın yaptığı seferleri ve askeri teşkilatı ait minyatür ler 

bulundurmuştur. 

Başka bir eseri olan Beyân-ı Menâzil-i Sefer-i İrâkeyn Sultân Süleymân Hân ise 

İran Seferi (1533-36) olaylarını, konaklanan yerleri anlatan eser, kısa adı ile Meacmu-ı 

Menazili olarak isimlendirilir. Eserde 107 minyatür ile 25 minyatürlü metinden 

oluşmaktadır. Matrakçı Nasuh, İstanbul’dan Tebriz’e sonrada Bağdat gidişine ve dönüş 

yolunda Halep ile Diyarbakır üzerinde gördüğü tüm konak yerlerinin minyatürünü 

yapmıştır. Bunların arasında cami, türbe, köprü ve önemli yerlerin tasvirler ini 

resimlemiştir. Nasuh’un bu resim tasvirlerine bakıldığında tam olarak kuş bakışı ve şehir 

planı olduğu söylenemez. Yapılar bazen yandan, bazı durumlarda karşıdan gösterilmişt ir. 

Şehirlerin sembolü olan yapılar teferruatlı bir şekilde işlenmiştir. Eserin başında yer bulan 

İstanbul tasviri en ün kazanmış minyatürlerden biri olduğu görülmüştür (Resim 13). 

 

Resim 13: İstanbul, Matrakçı Nasuh, Mecmu’-i Menazil, 1537, İÜK, T. 5964, Y. 8b-

9a. Kaynak: (Bağçı, vd, 2006: 75) 
 



42 

 

Matrakçının diğer bir eseri olan Tarih-i Feth-i Şikloş, Estergon ve İstolnibelgrad  

(TSMK H.1608) yer alan eserde toplam 32 minyatür yer almaktadır. Süleyname’nin bir 

bölümünü oluşturan bu eser iki ayrı kısımdan oluştuğu görülür. Liman kentlerini figürsüz 

bir şekilde resimleyen Nasuh, dağ dizilerini siyah bir mürekkep ile boyamıştır. İkinci 

kısımda serdar ve askerlerin konakladığı yerleri, göller, tepeler vb. kendine has bir 

biçimde resimlemiştir (Akyaka, 2020: 15-21).  

Fatih Sultan Mehmet döneminde başlayan portre anlayışı, Sultan Süleyman 

döneminde de devam etmiştir. Bu devirde oluşan sanat ortamında padişah portreciliğine 

Haydar Reis geleneği sürdürmüştür. Takma adı Nigari olan sanatçı, suretlerin tam yandan 

görünüşünü ve 4/3 bakış açısıyla Sultan Süleyman ( TSMK, H.2134, y.8 ) ve oğlu olan 

II. Selim’in (TSMK, H. 2134, y.3 ) ile Kaptan-ı Derya Barbaros Hayrettin Paşanın 

(TSMK H. 2134, y.9) kendi tasviri ile portrelerini resimlemiştir. İçlerinde dikkat çekici 

olan Sultan Süleyman’ın portresidir (Resim 14). Barbaros Hayreddin Paşa için on bir 

padişah portresi resimlemiştir (Mahir, 2004: 55). 

 

Resim 14: Kanuni Sultan Süleyman’ın Portresi, Albüm, 1560-65, TSM, H. 2134, y. 8. 
Kaynak: (Bağçı, vd, 2006: 87) 



43 

 

 

1.3.3.  Osmanlı Minyatür Sanatının Klasik Dönemi 

Osmanlı Minyatür sanatının en doruk dönemine ulaşan bu devir II. Selim (1566-

1574) ve özellikle III. Murad (1574-1595) zamanında görülmüştür. Bu dönemde kendi 

kimliğine kavuşan, gerek üslûp nitelikleri bakımından yahut konu bakımından klasik 

üslûbuna kavuşmuştur (Bağcı, vd, 2006: 112). Konu bakımından elçi kabuller i, 

sultanların av sahnelerinde ki becerileri ve padişahların adaletlerini anlatıldığı görülür. 

Yazılan ve resimlenen yazmalar farsça ve Türkçe olarak kaleme alınmıştır. Bu dönem 

şehnamecilik kurumunun mutlak niteliğine ulaştığı görülmüştür. Şehnameler, 

hükümdarların özelliklerini, benzeri olmayan muvaffakiyetlerini anlatan, mesnevi 

tarzında yazılan manzume eserlerdir. Bu devir minyatür anlayışında farklı coğrafi 

kesimlerin süslemeci ve kalıpçı bir ekolden çıkarak daha gerçekçi ve sade bir görsel 

anlatım yoluna girmişlerdir (Mahir, 2004: 56). Tarihin izini gösterebilmek için 

belgeleyici bir anlatıma yöneldiği görülmüştür. Bu dönemde nakkaşlar eserdeki konu 

bakımından, o yerleşim yerlerinin muayyen niteliklerini göstermeye çalışmışlardır. Bu 

bakımdan kaleleri, köprüleri, ırmakları ve ağaçları tasvir etmişlerdir. Mimari yapılar 

gerçeğe yakın, kurallı bir bezeme anlayışı ve gümüş yaldız ile resmedilmiştir. Renk 

bakımından ise diğer dönemlerden farklı olarak renk tonları fazla görülmed iği 

minyatürlerden anlaşılır. Tasvirlerde gölgelendirmeden kaçarak bu dönem yalın bir renk 

anlayışını benimsenmişlerdir. Açık pembe ve eflatun, açık yeşil ile leylak boyalı 

kompozisyon bitimine kadar uzanan ovalar, aynı renk tonları ile boyanan kaleler ile 

bütünlük oluştuğu görülür. Bu doğada kullanılan pastel tonumsu renklere zıt bir şekilde 

belirgin edici kırmızı ve turuncu renklerine hâkim otlağanlar, çadırlar ve aynı tona sahip 

figür üzerindeki kıyafetlere uygulanmışlardır (Çağman, 1982: 939). 

Bu ekolün ortaya çıkmasına yol açan Nakkaş Osman olmuştur. Bu ekol ise ilk 

olarak Nakkaş Osman’ın resimlediği, Nişancı Ahmed Feridun Bey’in (ölm. 1538) yazdığı 

Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar’dır. Bu Osmanlı kroniği olan eser konu 

bakımından Kanuni Sultan Süleyman’ın saltanat yıllarının sonları ile ölümünden sonra 

oğlu olan II. Selim’in saltanat yıllarını anlatır. Sultan Sigetvar kuşatmasında 6-7 Eylül 

gecesi vefat etmiştir. Eserin üstün özelliklerini gösteren toplam 19 minyatür bulunduran 



44 

 

Nüzhetü’l-Ahbâr musavverli bir yazma olarak ve içerik bakımından bu dönemin bütün 

özelliklerini taşımıştır. Bu bakımdan XVI. yüzyılın yarısında çıkan bu yalın üslûp, ilk 

örneklerden olduğu için müteşekkil bir konum taşır (Arslantürk & Börekçi, 2012: 39-45). 

Nakkaş Osman üslûbuna ait yine erken tarihli diğer bir eser ise Tercüme-i 

Şehname ve İranlı şair Sadi’nin 1565 yılına istinsah edilmiş eserleri günümüze ulaşmışt ır. 

Diğer bir eser olan Tarih-i Sultan Süleyman diğer bir ismi ile Zafernâme (DBC. T. 4131) 

şehnameci Arifi’nin kalem erbablığını yaparken yarım bıraktığı eseri, yazar Seyyid 

Lokman’ın alıp tamamladığı zafername şu an günümüzde Dublin’dedir. Bu eserle birlikte 

Seyyid Lokman’ın yazıp ve Nakkaş Osman ve ekibinin resimlediği bir döneme ve daha 

sonra ikili bir işbirliği sürdüğü görülmüştür. Sultan Süleyman’ın 1558-66 yılları arası 

çeşitli olayları anlatan manzum eser, Osmanlı tarihinin duygularını kamçılayan tasvirler 

içerdiği görülmektedir (Bağcı, vd, 2006: 114-118). Bu yazma eserden bir tasvir ise, 

Kanuni Sultan Süleyman döneminde şarap içen bir takım insanı çengel ile idam edilmes i 

ve şarap dolusu iki geminin yakılmasını gösteren sahnelerdir  (And, 2004: 60) (Resim 

15). 

 

Resim 15: Kanuni çağında, şarap içenlerin çengelle idamı ve şarap yüklü iki geminin 
yakılması, Lokman, Zafernâme, DCBL, 413. Kaynak: (And, 2004: 60) 



45 

 

Seyyid Lokman ile Nakkaş Osman’ın birlikte yürüttüğü diğer bir eser ise 

Şehnâme-i Selîm Hân (TSMK, A. 3595) konu bakımından farsça ve manzume türünden 

aktarılan eser, II. Selim’in ilk hükümdar olmasıyla birlikte, saltanat yıllarından ölümüne 

kadar anlatır (Mahir, 2004: 57). Kırk üç minyatür bulunan eser, günümüze kadar çoğu 

tasvir kayıp olmuştur. II. Selim’in ilk tahta oturduğu ve cenazesi sahnesi olan minya tür 

tasvirleri şu an günümüzde Boston Museum of Fine Arts’dadır. Bu eserin ön çalışmas ı 

olduğu sanılan ve tarihinin olmamasına rağmen 1575 yılına ait yapıldığı minyatürlü bir 

nüshası vardır. İçinde sekiz minyatür bulunduran bu nüsha, diğer nüsha ile aynı 

minyatürlü sahne ile başlamış olduğunu görmekteyiz. Bu sahne ise II. Selim’in Adalet 

kulesi penceresinden kubbe altında bir yer bulunduran bir hedefe ok atmasıdır (And, 

2004: 61). TSM’de bulunan bu varaktan sonra meşhur âlim Karabaği, Seyyid Lokman, 

Nakkaş Osman ve hattatların içtimalerini gösteren tasvir, sanatçıların çalışma ortamı 

hakkında bilgi vermesiyle birlikte, sanatçıların portrelerinin görülmesi açısından önemli 

konumdadır (Atasoy, 1999: 217). 

Aynı türde hazırlanmış diğer bir eser ise Şehinşâhnâme yahut Şehname-i Sultan 

Murad’dır. (I. C. 1581, İÜK. FY.1404/ II. C. TSM. B.200). Seyyid Lokman tarafından 

(v. 1010/1601) farsça yazılan eser I. Cildinde 1574-1581 yılları arası III. Murad’ın 

saltanat olaylarını konu almıştır. XVI. yüzyılına ait Osmanlı minyatür sanatının en iyi 

örneklerini bulunduran eser, I. Cildinde 58 minyatür oluşturmaktadır. Eser 1581 yılında 

III. Murad’a sunulmuştur. 1582-88 yılları arası olaylarını anlatan II. cild 95 minya tür 

oluşturan eser, III. Murad’a takdim edilmek amacıyla hazırlanmış ama 1597 yılında III. 

Mehmed’e takdim edilmiştir (Aksu, 1981: 1-9). Birinci cildinde göze çarpan değişik 

minyatür tasvirleri barındırmıştır. İleri gelen sanat tarihçilerin bu eserde Nakkaş 

Osman’ın rol aldığını söylemişlerdir. Minyatür tasvirleri arasında ilk görsel Manisa’dan 

yola çıkan III. Murad’ın İstanbul’a gitmek için Mudanya iskelesinden gemiye binmesi, 

ikinci minyatür ise III. Murad’ın İstanbul’a geldiği ve saraya gittiğini gösteren minya tür 

ile çift sayfa içinde yer alan III. Murad’ın avlanma sahnesidir. Eser kent gösterimi 

bakımından zengin içerikler içerir. Bir başka bakımından elçilerin kabulü, ordu 

yürüyüşleri, vezirler ile divan sahneleri, savaş sahneleri ve eserin bilim başlıklı kısmında 

ise Takiyüddin ve altında çalışan on beş gökbilimcinin gözlemevindeki çalışmaları çift 



46 

 

sayfada gösterilmiştir. Seyyid Lokman’dan önce yazımına ilk şehnameci Fethullah b. 

Arif, vefatı ile Şirvanlı Eflatun ve onunda vefatı ile tamamlanamayan eser 1569 yılında 

şehnamecilik görevine getirilen Seyyid lokman tarafından Hünernâme (TSMK. H. Nr. 

1523,1524) eseri tamamlanmıştır. Eflatun’un on bölüm tasarladığı ama sadece üç bölüm 

yazdığı eser, Seyyid Lokman tarafından yeniden düzenlenmesi söylenmiş ve böylelik le 

III. Murad’ın emriyle göreve getirilmiştir. I. Cildinde I. Osman’dan I. Selim’e kadar, 

ikinci cildinde I. Süleyman, III. Cildinde II. Selim, dördüncü cildinde III. Murad’ın 

hünerlerini anlatır (Ertuğ, 1998: 484-485). Hünernâme’nin birinci cildinde toplam 45 

minyatür vardır. Bunlardan 19 tanesi Nakkaş Osman’a aittir. Diğer 26 minyatür ve 

serlevha çalışmalarının sanatçıları ise Ali Çelebi, Mehmed Bey, Veli Can, Molla Kasım, 

Molla Tiflisi ve Mehmed Barsavidir (Anafarta, 1969: 10). Hünernâme’nin ikinci cildinde 

ise Kanuni Sultan Süleyman’a ayrılmıştır. Sultan’ın adaletini, siyasetini, yardım 

severliğini, fethettiği yerler ve kentler, rüyalarını vb. unsurları anlattığı ve içeriğ inde 

hükümdar ile alakalı ders çıkarılması gereken alıntılar vardır. İkinci cildin mühim teşkil 

eden yeri tarihi belge taşıyan Nakkaş Osman ve ekibinin yapmış olduğu 65 minyatür yer 

alır. Minyatürdeki sahneler, metine uygun olarak tasvirlendiği ve üç yüz sayfadan oluşan 

cildin son sayfası kaybolmuştur. Bu sayfa ise Nakkaş Osman’dan bahseder (Ertuğ, 1998: 

485). 

Diğer bir eser olan Zübdetü’t- Tevarih diğer adı Tomar-ı Hümayun veya 

Mücmelü’t-tomar ise nitelik bakımından vekayi’name örneğidir. Eflatun’un yazıp 

bitiremediği tomar halinde olan eser, Seyyid Lokman tarafından tamamlanmışt ır. 

Zübdetü’t-Teravih (TİEM, nr.1973) III. Murad’ın cülus töreni ile boğdurulan 

şehzadelerin ölüm olayı ile bittiği görülmüştür (Kütükoğlu, 2003: 208-209). Eserin içinde 

kırk minyatür bulunduran yazma kısa bir dünya tarihçesi, yaratılış ve şair hadiselerinden 

bahseder. III. Murad’a 1583’te sunulan eser Chester Beatty Library ve Topkapı Sarayı 

Müzesi Kütüphanesinde birer nüshaları vardır (Kazan, 2010: 117-138). Eser içerik 

bakımından Hz. Âdem’den, Hz. Muhammed’e kadar olan birçok peygamberin hikâyele r i 

anlatır. Dünyanın yaratılışı, peygamberlerin tarihini, Hz Muhammedin hayatını, 

sahabelerini ve halifelerin ile on iki imam’ın tarihini anlatır (Minorsky-J & Wilkinson, 

1958: 21). Eserin içindeki minyatürlerin bir bölümü Nakkaş Osman tarafından yapılmış, 



47 

 

toplam otuz altı sanatçı grubundan oluşmaktadır. Bu nakkaşlar arasında Ser-bölük Üstad 

Lütfü, Nakkaş Osman, Molla Kasım, Ali Zeryer Hüseyin, Mehmed Abdullah, Üstad 

Musa ve daha sonra ekibe katılan üstad Velican vardır (Kazan, 2010: 117-136). 

Dönemin yenilikçi diğer bir eseri olan Kıyafet el-insaniye fi Şema’il el- 

Osmaniye, Seyyid Lokman tarafından yazılmıştır. I. Osman’dan, III. Murad’a kadar olan 

on iki padişah’ın portrelerin yanı sıra fiziksel niteliklerini anlatır. Nakkaş Osman 

tarafından resimlenen bu portreler, Osmanlı portre geleneğine yüz tutulmuş örnekler 

arasında yer alır. Özellikleri gerçeğe yakın olması için Nakkaş Osman tarafından 

araştırmalar yapılmıştır. Hükümdarların bulunduğu portreler ile bulunamayan portreler 

ise Sadrazam Sokullu Mehmed Paşa’nın yardımı ile Avrupa’dan getirilerek 

karşılaştırmaları yapılmıştır. Ön hazırlıklar saptandığında eser başlanmıştır (Çağman ve 

Tanındı, 1979: 60).  

 Sultan III. Murad’ın şehzadesi Mehmed’in 1582 yılında sünnet düğününü 

anlatan Sûrnâme-i Hümâyun 1587 (TSM. H. 1344) yılına ait el yazmalı eser, şiir ve 

düzyazı biçiminde yazılan eserdir. Divan-i Hümayun kâtiplerinden İntizami mahlas ını 

kullanan yazar yazmıştır. Günümüze kadar 432 yaprak ve 427 minyatür ulaşmış olduğunu 

görmekteyiz. 250 çift sayfa minyatür ile oluşan eserin baş nakkaşı ise Nakkaş Osman’dır. 

Minyatürlerdeki tasvirler, Nakkaş Osman’ın bizzat kendi bulunduğu ve gözlemled iği 

yerlerin taslaklarını oluşturan sanatçı, altın dikdörtgen içine dikine ve yığma perspektifi 

kendine özgün bir anlayış ile sunmuştur. Sûrnâme-i Hümâyun Nakkaş Osman ve ekibinin 

resimlediği eser, şenliğin, düğün alanı ve esas mekân oluşturur. Eserin metindek i 

heyecan, keyif, korku vb. duygular, tasvirlerdeki figürlerin ifadelerinde yoktur. Buna 

rağmen iki ay süren bir şenliğin görsel anlatısını canlandıracak şekilde oluşturulmuştur 

(Ümit, 2014:  130-136). 

Bir başka eser olan Cevahirü’l-garaib fi tercemet bahrü’l-garaib ise III. 

Murad’ın emri ile Mustafa Cenabi tarafından kaleme alınmıştır. Yazmadaki minyatür ler 

III. Murad’ın at üstündeki yeteneklerini gösteren tasvirler görülmüştür (Mahir, 2004:  60). 

Dönemin diğer bir eseri olan Metal’ü’s-Sa’ade (PBN, Suppl, Turc. 242) eser, 

III. Murad’ın kızları olan Fatma ve Ayşe Sultan’a hediye sunulmak üzere Emir Hasan-



48 

 

zade Su’udi tarafından kaleme alınmıştır. Metal’ü’s-Sa’ade bulunan minyatürle r in 

Nakkaş Osman ekibinde bulunan sanatçılarından biri tarafından yapıldığı öngörülmüştür. 

Sade bir dil anlatımı olan bu eserde burçlar, yıldızlar, fallar, rüya yorumları, vb. unsurla r ın 

metinleri oluştururken, minyatürlerdeki tasvirler ile desteklendiği görülür (Özkat, 2019: 

14). 

Dönemin diğer bir eseri XVI. yüzyılın sonlarına gelen Erzurumlu Dair Mustafa 

b. Yusuf b. Ömer tarafından Arap menşei’sinden toparlanarak yazılmış olan Sirer-i Nebi 

adlı yazmadır. Nakkaş Osman ve Nakkaş Hasan’ın yönetiminde yaklaşık sekiz yüz 

minyatür bulunduran eser toplam altı cilt halinde oluşmaktadır. Eser Hz. Muhammed’in 

hayatı ve yaşam öyküleri anlatıldığı görülmüştür (Çağman ve Tanındı, 1979: 65). 

III. Murad’ın sağlığı bozulmasıyla birlikte saray dışı kuşatmalara katılamamış t ır. 

Hükümdar son yıllarını sarayda geçirdiği için kendisine sunulmak amacıyla gazatnameler 

hazırlanmıştır (Kütükoğlu, 2003: 176). Gazatnameler ise genellikle Müslüman olmayan 

toplumlarla yapılan savaşları anlatan eserlerdir (Erkan, 1996: 439-440). Bu 

gazatnamelerden biri de şair ve aynı zamanda tarihçi olan Mustafa Ali’nin (ö. 1600) 

Nusretname’sidir. Eser dönemin Osmanlı-Safevi savaşın ilk komutanı olan Lala Mustafa 

Paşanın ölümüne kadar olan hadiselerini anlatır. Eserde bulunan minyatürler, Nakkaş 

Osman üslûbundan farklı özellikler taşıdığı görülmüş, bu üslûbun daha çok kazvin 

üslûbuna andıran özellikler görülmüştür. Aynı üslûbun görüldüğü bir başka eser ise 

Şeçaatname ( İÜK, T. 6043) Dal Mehmed Çelebi (ö.1600) tarafından kaleme alınmışt ır. 

Eser konu bakımından Şirvan Bölgesi komutanı olan Osman Paşanın hizmetinde 

bulunurken 1578-85 yılları arası olayları anlatır. Tarz bakımından aynı nitelikleri taşıyan 

birden fazla nakkaş tarafından yetmiş yedi minyatür yapılmıştır. (Bağcı, vd, 2006: 172-

175).



 

 

 

 

 

 

2. BÖLÜM 

RÖNESANS RESMİNDE PERSPEKTİF VE MEKÂN KAVRAMI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 

 

2. BÖLÜM 

RÖNESANS RESMİNDE PERSPEKTİF VE MEKÂN KAVRAMI 

 

2.1. ‘PERSPEKTİF’İN TANIMI 

 Perspektif kelimesi, Latin sözlüğünde ‘perpect’ anlamıyla ‘bakış, seyretmek, 

gözden geçirmek’ olarak tanımlanır (Kabaağaç ve Alova, 1995: 176). Etimolo jik 

bakımdan perspektif Fransızca anlamıyla, ‘perspectif’ bakış açısı ve resimde derinlik 

algısını oluşturan sanat çeşidi, Latince anlamıyla ‘perspectivus’ bakışsal, bakış ile ilgil i 

tutum, Klasik Latincede ‘perspicere’ kelimesiyle derinleme ya da boydan boya tüm 

anlamıyla bakmak ile tanımlanır. Perspektif bir nesnenin, belirli kurallar altında, göze 

görünen şekli ile resimlendirme iken geometrik açıdan bir nesnenin, bir resim yüzeyi 

üzerine düşürülen izdüşümü (Şekil 1) olarak tanımlanabilir (Onat, 1975: 7). 

 

Şekil 1: Perspektif’in İzdüşümü 

 

Kelime anlamı bakış açısı olan perspektif terimi göz ile görülen üç boyutlu 

görüntülerin iki boyutlu bir düzlemde gerçekçi bir şekilde canlandırılmasıdır (Metzger, 

2012: 204). Perspektifin oluşumunda üç boyutlu nesnelerin yanılsamasını göstermek için 

çizgilerin ve açıların kullandığı bu teknikle, sanatçı konusunu daha gerçekçi bir şekilde 

göstermesine yardımcı olmuştur (Parramon, 1997: 5). Perspektif, nesnenin yalnızca üç 



51 

 

boyutlu görünümünü sağlamak için değil, aynı zamanda uzak veya yakın görünmesini 

sağlamak ve bir boşluk hissi uyandırmak için de kullanılmıştır (Norling, 1939: 5). 

Heykeltıraşların çalışmalarında teknik bakımdan yararlandıkları üç boyut; 

derinlik, yükseklik, genişlik gibi unsurlar bulunur. Resimde bu durum ise yüzey üzerinde 

teknik olarak kullanılan genişlik ve yükseklik kavramlarıdır. Yükseklik ve genişlik 

kavramları yüzey üzerinde iki boyut olmasıyla üçüncü boyuttaki derinliğini sağlamak için 

bu iki etmenin yardımıyla gösterilir. Bu iki etmenden biri olan hacim, ışık ve gölgenin 

unsurlarından yararlanılarak resmedilir. Diğer etmen olan perspektif optik gerçekliğe 

yakın birtakım biçimlerin uygulanmasıyla ortaya çıkarılır (Parramon, 1997: 105). 

Perspektif, geometrinin ince bir biçimidir. Şekilleri ve nesneleri oldukları gibi 

değil, uzayda gördüğümüz gibi temsil eder. Geometri ise nesneleri gördüğümüzden daha 

çok oldukları gibi gösterir. Kare gibi bir şekil önden görüldüğünde perspektifi ve 

geometrik formu aynıdır. Cisim gerçekte olduğu gibi tüm kenarları eşit ve tüm açıları dik 

açılarla perspektifli bir görünüm sağladığı görülür. Kare olan bu cisim masa gibi bir 

düzlem üzerinde düz konumda yerleştirildiğinde yandan veya bir açıdan bakıldığında 

formundaki bazı değişikler görülür. Bakış açısındaki en uzak taraf bize yakın olandan 

daha kısa görünür (Şekil 2). A cismi geometrik bir kare olmasıyla birlikte, B perspektifte 

görülen aynı karedir (Storey, 1910: 7). 

  

Şekil 2: A ve B cismi. Kaynak: (Storey, 1910: 7) 

 

Yukarıdaki tanımlamalarda bahsedildiği üzere resim taslağı oluştururken 

yükseklik ve genişlik birimleri kullanılır. Kâğıt üstünde genişlik, yükseklik ve derinlik 



52 

 

unsurlarını bulunduran cisimlerin şeklini göstermek istenildiğinde perspektif 

kurallarından yararlanılır. Perspektif, iki boyutlu bir düzleme cisimlerin doğadaki 

bulundurduğu hallerini benzer şekilde tasvir etme sanatıdır (Mathew, 1991: 1635). 

Perspektif kavramı, uzayda görülen nesnelerin boyutlarını izleyicinin gözüne 

göründükleri gibi sunar, tıpkı aralarına dikey olarak yerleştirilmiş, bir cam levha 

üzerindeki yanılsamasını gösteren nesnelerin göründükleri gibidir. Böylelik le 

perspektiften, ‘içini görmek’ tanımı türetilmiştir. Elle yapılan hiçbir süreç matematik se l 

olarak doğru olmadığından, matematik bize belirli noktalara ve ölçülere göre nasıl 

bunların mükemmel bir görüntülere dönüştüren düzeneğe ‘projeksiyon’ ismi verilmişt ir. 

Sanatçı bunları resim olarak adlandırır (Şekil: 3). 

 

Şekil 3: Taslak üzerinden, doğrusal perspektif. Kaynak: (Storey, 1910: 7) 

 

‘K’ dikey şeffaf bir düzlem veya resimdir. ‘O’ ise bir konuma yerleştirilmiş bir 

küptür. Çizen kişi diğer taraftaki izleyicidir, küpün köşelerinden izleyicinin gözüne 

çizilen noktalı çizgiler görsel ışınlardır ve saydam resim düzlemi üzerinde bu görsel 

ışınların geçtiği noktalar perspektif konumunu gösterir. Bu noktaları bulmak, doğrusal 

perspektifin görevidir (Storey, 1910: 8). 

Perspektif kavramının daha iyi anlatılabilmesi için bazı ek terimlerin yardımına 

ihtiyaç duyulur. Kavramın detayları ve çeşitleri bahsedilmeden önce kavram ile alakalı 

bazı terimlerin ve bu terimlerin bilgileri açıklanması gereği duyulmuştur. 



53 

 

Bakış Noktası: Perspektif çiziminden önce bakış noktasının saptanması gerekir. 

Sabit bir yer konumunda, o nesneye bakılması lazımdır. Perspektifi çizilen nesneyi 

görmek amacıyla durulan yer, bakış noktası (BN) diye tanımlanır. Plandaki görüş 

açısından bir nokta ile işaretlenir. Bu şekilde işaretin nesneye olan uzaklığına bakış 

uzaklığı (b.u.), zemin düzleminden yüksekliğine, bakış yüksekliği (b.y.) diye 

tanımlanmıştır (Onat, 1975: 10). 

Ufuk Çizgisi: Arazi manzaraları, iç mekânlar ve portreler dâhil her resimde 

bulunan ufuk çizgisi, gerçek ufka karşılık gelir. Ufuk çizgisi gökyüzünün denizle 

buluşması kadar belirgin olmasıyla göz hizasında kalır. Perspektifi çizilecek nesnenin o 

nesneye bakan kişinin gözlerinden yatay geçen çizgidir (Şekil 4). Ufuk çizgisi bakan 

kişinin ayakta ya da oturur halde iken bile göz hizasındadır. Ufuk çizgisinin yeri, 

sanatçının perspektifi ele alan kişinin, nesneye bakmak istediği doğrultusundad ır.

 

Şekil 4: Göz Hizasındaki Ufuk Çizgisi. Kaynak: (Norling, 1939: 16) 



54 

 

Ufuk çizgisinin altında kalan cisimlerin üstü, üstünde kalan cisimlerin altı 

görünür. Tam ufuk çizgisi üzerindeki cisimlerin ise ne altı ne de üstü görülemez 

(Parramon J. M., 1973: 17). 

Resim Düzlemi: Kısaca (RD) olarak tanımlanır. Merkezi izdüşümün bulunduğu 

yer çekimi doğrultusunda olan düzlemdir. Belirli yeri olmayan resim düzleminin 

perspektifi çizilecek bireyin isteğine göre, bakış noktası ile cismin arasında, cismin 

üzerinde veya cismin gerisinde herhangi bir yere göre değişebilir. 

Kaçma Noktası: Dikdörtgen bir formun üstünde eşit aralıklı yatay çizgiler çizilen 

şeklini önden görünümü, gerçekte görüldüğü gibi görünür. Perspektifte, bu dikdörtgen 

formu açısal açıdan bakıldığında göze yakın olan ilk kenar daha uzun görülür (Şekil 5). 

Gerçekte birbirine paralel olan resim düzlemine açısal durumdaki yatay kenarları ve 

çizgileri bozulur. Deformasyona uğrayan bu doğrular kaçış noktasına giderek bir noktada 

birleşirler. 

 

Şekil 5:  Kaçma Noktası Görünüşü. Kaynak: (Onat, 1975: 15) 

Esas Nokta: Bakış noktası hizasından, resim düzlemi üzerine çizilen dik çizgi 

esas görme ışınıdır. Bu ışının ufuk çizgisinde birleştiği noktaya esas nokta (e.n.) diye 

tanımlanır (Onat, 1975: 14,15). 

2.1.1. Perspektifin Türleri 

Resim sanatının iki boyutlu sahnesinde, üç boyutlu görüntü yansıtmak için 

temelde kullanılan iki perspektif türü vardır. Bunlar çizgi ve renk perspektifidir (Mathew, 

1991: 1635). Merkezi (Noktasal) Perspektif; çizgi perspektifi ve renk (hava) perspektifi 

olmak üzere incelenebilir (Çağlarca, 1973: 3). Merkezi (noktasal, geometrik) perspektif 



55 

 

kavramını açıklamadan önce bir kaçış noktası olmayan paralel izdüşüm sistemler ini 

anlatmak konuyu daha iyi kavramak için ön görülmüştür. İzdüşümler, izdüşümün içinde 

yer alan düzlemler ile buna bağlı bakış noktaları ve nesnelerin uzayda bulundurduğu 

konumları ile nesnelerin köşelerinden geçen ışın parçaları izdüşüm düzlemine eğik ya da 

dik olmasına göre elde edilmişlerdir. Nesnenin izdüşüm düzlemine dik doğrultusundak i 

bakılan görüntüsü ile elde edilen ‘dik izdüşüm’, bu düzlemin önünde belli bir ölçü 

aralığındaki açılar ile döndürülmesiyle oluşan görüntüye ‘dik aksonometrik izdüşüm’, 

nesnenin yüzeyleri izdüşüm sahasında paralel şekilde bulanacak şekilde eğik bir durumda 

bırakılarak oluşan görüntüye ‘eğik izdüşüm’ diye adlandırılmıştır. Açıklanan bu paralel 

izdüşüm sistemlerin bakış noktaları sonsuzdur. Nesnenin köşelerinden geçen ışın 

parçaları paralel şekilde olup, nesnenin yüzeyleri izdüşüm düzlemine göre paralel şekilde 

konumlandırılır. Uzayda bir noktadan bakılarak elde edilen görünüşe merkezi (konik) 

izdüşüm denilir (Şekil 6) (Aydın, 2009: 13). 

 

Şekil 6: İzdüşüm ve Merkezi Perspektifin Görünümleri. Kaynak: (MEB, Teknik 

Resim Kitabı, tarihsiz:114) 

 



56 

 

Berger’e (2008: 16) göre perspektif, “Perspektif geleneğine göre görsel karşılılık 

diye bir şey yoktur. Tanrı’nın, başkalarıyla olan ilişkilerine göre durumu ayarlamas ı 

gerekmez; Tanrı’nın kendisi durumdur. Perspektifin içinde yatan çelişki perspektifin tüm 

gerçeklik imgelerini bir tek seyircinin göreceği biçimde dizmesidir. Bu seyirci, Tanrı’nın 

tersine, aynı anda ancak bir tek yerde bulunabilir.” Berger’in bu tanımı tanrısal bir görüş 

ile insani bir görüş ilişkisini farkını vurgulamaktadır. Yukarıda tanımlanan izdüşüm 

türlerine göre perspektif kavramı; paralel perspektif ve merkezi (konik) perspektif diye 

ikiye ayrılır. Paralel perspektif kendi içinde aksonometrik perspektif ve eğik perspektif 

diye açılır. Oranlara göre tekrar kendi içinde ayrılarak sınıflandırılır (Şekil: 7). 

 

Şekil 7: Perspektifin Genel Şeması. Kaynak: (MEB, Teknik Resim Kitabı, tarihsiz: 114) 

 

Tek Noktalı Perspektif: Nesnenin perspektifi çizilirken taslağındaki bir kenar 

takımı, resim düzlemine paralel olacak şekilde yerleştirilir. Elde edilen perspektife tek 

noktalı perspektif denilir. Bu perspektifte sadece resim düzlemine ait dik olan kenarlara 

ait bir kaçma noktası vardır. Tek noktalı perspektifte nesnenin resim düzlemine paralel 

olarak görünen yatay kenarları paralel şekilde kaçış noktasına küçülerek gider (Şekil: 8). 

Nesnenin bütün kenarları resim düzlemine paralel olduğundan, perspektif kurallar ına 

göre birbirine paralel ve düşey olarak çizilir (Onat, 1975: 18). 



57 

 

 

Şekil 8: Tek Noktalı Perspektif Görüntüsü, Objeye bakış açısı diktir. Kaynak: 
(Onat, 1975: 19) 

 

İki Noktalı (Açısal) Perspektif: İki noktalı perspektif sisteminde iki tane kaçış 

noktası vardır. Dikdörtgen veya kare olan nesne kaçış noktalarının bulunduğu yere göre 

görüntüleri değişim gösterir. Nesneler yer düzlemine paraleldir (Şekil: 9). Dikeyler 

dışında resim düzlemine paralel çizgi ve eksen yoktur. Bakma noktası nesnenin kenarına 

dik olarak bakılır (Montague, 2013: 16). 

 

Şekil 9: İki Noktalı Perspektif Görüntüsü, Objeye bakış açısı çapraz konumdadır. 
Kaynak: (Montague, 2013: 16) 



58 

 

Üç Noktalı Perspektif: Üç Noktalı açısal veya paralel perspektifte üç adet kaçış 

noktası bulunur. Nesnenin kenarları bu noktalara göre küçülür. Üç noktalı perspektif 

sisteminde resim düzlemine paralel düzlem olmadığı gibi yer düzlemine paralel düzlem 

de yoktur. Böyle bir görüntüye sahip olmak için çoğu durumda kafayı eğmek, böylelik le 

resim düzlemini yer düzlemine göre eğmek gereklidir (Montague, 2013: 17). Bu 

perspektif çizimi diğer perspektif türlerine göre biraz daha meşakkatlidir. Daha çok 

yüksek binaları aşağıdan veya yukarıdan bakılmasıyla veya düşey kenarlarını 

perspektifini daha fazla göstermek amacıyla kullanılır (Onat, 1975: 18) (Şekil: 10). 

 

Şekil 10: Üç Noktalı Perspektif Sistemi, Bakış açısı yukarıya veya aşağıya doğru 
konumlandırılır. Kaynak: (Montauge, 2013: 17) 

Dik Aksonometrik Perspektif: Aksonometrik izdüşümü ayıran en önemli özelliği 

nesnenin izdüşüm düzlemine göre eğimli konumudur. Işınlar nesneye dik gelerek paralel 

bir izdüşüm oluşturur. Aksonometrik bir görünüm oluşturmak için nesne izdüşüm 

düzlemine eğilir, böylece üst ve yan gibi ana yüzey ile ön olan tek bir görünümde 

gösterilir. Nesne, izdüşüm düzlemine belli bir açı yapacak şekilde konumlandır ılır 

(Giesecke, vd,  2016: 82). 



59 

 

İzometrik Perspektif: Nesnenin bütün kenarları kısalma oranı ve açıların eşit 

olduğu bir perspektif türüdür. Çizimde kullanışlı olmak amacıyla 1/1 oranında çizilir 

(Giesecke, vd, 2016: 83) (Şekil: 11). 

 

Şekil 11: İzometrik Perspektif Görüntüsü 

Dimetrik Perspektif: Nesnenin perspektif ekseni boyunca olan kenarlarından iki 

tanesi eşit açı şekilde ve kenarları aynı uzunlukta olan perspektif türüdür. Dimetr ik 

izdüşüm boyunca eşit ön kısalmaya sahiptir (Giesecke, vd, 2016, s. 83) (Şekil: 12). 

 

Şekil 12: Dimetrik Perspektif Görüntüsü 

 

Trimetrik Perspektif: Nesnenin her üç eksen yönü boyunca farklı ön kısalmaya 

sahiptir. Nesne resim düzlemine yaptığı farklı açılar sebebiyle oluşur. Bu görüş 

izdüşümün tüm düzlemlerine eşit olmayan bir eğimli şekilde görülür (Giesecke, vd, 2016: 

83) (Şekil: 13). 

 



60 

 

 

Şekil 13: Trimetrik Perspektif Görüntüsü 

 

Eğik Perspektif: Eğik perspektifte izdüşürücü ışınlar izdüşüm düzlemine belirli 

bir açıda düşer. Nesnenin kenarları aksonometrik perspektifte görüldüğü gibi kenarları 

düzleme paraleldir. Eğik perspektif kendi içinde üç şekilde ayrılır. Bunlar; Kavaliyer 

Perspektif, Kabine Perspektif ve Militer Perspektifdir (MEGEP: Makine Teknoloj is i, 

2007: 7). 

Kavaliyer Perspektif: Uzaklaşan çizgiler gerçek uzunlukta olduğundan izdüşüm 

düzlemine nesnenin bir yüzeyi 45° bir açı yapar. Diğer bir yüzey yataya paralel şekilde 

uzanır. Nesnenin eğimli kısmı 1/1 oranında ya da ¾ oranında resmedilir (Giesecke, vd, 

2016: 90) (Şekil: 14). 

 

Şekil 14: Kavaliyer Perspektif Görüntüsü, 

 



61 

 

Kabine Perspektif: Kavaliyer perspektifte görüldüğü nesnenin bir yüzeyi 45° 

açılı, diğer bir ön yüzey ise yataya paralel şekilde konumlandırılır. Eğimli kenar ise ½ 

oranında resmedilir (Giesecke, vd, 2016: 90) (Şekil: 15). 

. 

 

Şekil 15: Kabine Perspektif Görüntüsü 

Militer Perspektif: Genellikle askeri planların yapılmasından dolayı askeri 

perspektif anlamına gelen bu perspektif türü, nesnenin ön ve yan yüzeyleri 90° açı şekilde 

alınır. Eksenlerin yaptığı açı 45°-45° veya 30°-60°’dir. Kavaliyer perspektifin tersine 

üsten görünüş gerçek görünümde resmedilir. Kenarlar ise 1/1 oranında çizilir (MEGEP: 

Makine Teknolojisi, 2007: 8) (Şekil: 16). 

. 

 

Şekil 16: Militer Perspektif Görüntüsü 

Eğrisel (4 ve 5) Noktalı Perspektif: Dört noktalı perspektif, iki noktalı 

perspektifin eğrisel eşdeğeridir. Böylelikle nesnelere istediğimiz herhangi bir açıdan 

kendi bakış açımızdan bakılabildiği görülür. Beş noktalı perspektif ise tek noktalı 



62 

 

perspektifin eğrisel eşdeğeridir. Nesneye doğrudan bakıldığında bir noktalı perspektifin 

aksine geniş bir görüş elde edilir. Eğrisel perspektifte, ufuk noktaları genellikle çift 

halinde görülür. Eğri çizgiler, bir ufuk noktasından dışarı çıkıp diğerinde son bularak bir 

çift haline gelir (Cheeseman-Meyer, 2007: 33-35) (Resim 16). 

 

Resim 16: Solda, Dört noktalı perspektif, Sağda Beş Noktalı Perspektif. 

Kaynak: (Cheeseman-Meyer 2007: 34-35) 

Renk (Hava) Perspektifi: Doğa tabiri etrafımızda renkler, renk zenginliği ve 

yüzey üzerinde başlangıçtan beri insanlığın kendini ifade etmek için bir araç olmuştur. 

Bu zengin malzeme M.Ö. 13.500’te ispanyada bulunan Altamira Mağarasındaki duvar 

resminde görülen bizondaki renkle karşılaşırız. Bilinen bu ilk resim Bizon’u önce renk 

olarak oluşturup daha sonra çizgi ile mi sınırlandırdı, yoksa çizgi ile bir bütün haline 

getirip renklendirildi mi? Bu bakımdan önce renk mi vardı yoksa çizgi mi? Benimsenmiş 

düşünce ilkten çizgi ile şeklini ortaya çıkartıp, daha sonra renklendirilmiştir. Etrafımızda 

bulunan cisimler bir renkte ortaya çıkar. Yüzey üzerinde somutlaştırma ise sınırlamaya 

gidilir. Böylelikle belirsizlikten belirliliğe gidiş çizgisiyle olmuştur. Çizgi ile hat 

sınırlarını oluşturan yüzey renk sayesinde verimli olmuştur (Kılıç, 1995: 41). 

Nesnelerin göz seviyesinden uzaklaştıkça küçülme etkisinin yanı sıra renkler de 

uzaklaştıkça renk solukluğu görülür. Bir nesne ne kadar gözden uzaklaşırsa, nesne ile 

gözümüzün bakış açısına hava tabakalarında fazlalaşma görülür. Tabakalar kalınlaşt ıkça 



63 

 

nesnelerin renk zenginliği azalır. Bu bakımdan aynı tondaki renk bize yakın iken daha 

canlı görünürken, uzaktaki renk daha soluk görülür (Kılıçkan, 1993: 79). Renk, ışığın 

oluşturduğu fiziksel ve ruhsal bir durumudur. En renkli bir nesne bile karanlık bir 

mekân’da siyah görünür. Renk, karanlıkta mevcudiyeti yitirir (Kalfagil, 1998: 27). 

Rengin sabit kalma durumları vardır. Bu durumların nedeni ilk olarak rengin ışık 

tarafından oluşturulması, göz tarafından seçilebilmesi ve yüzeylerden ışık dolguları ile 

yansıtıcı bir yüzeye çarparak yön değiştirmesidir. Nesnenin rengi, nesnenin görüldüğü 

ışık ortamında belli bir süre devamlılık gösterir. Bunun nedeni rengin bulunduğu 

konumudur (Holtzshu, 2009: 11). 

Hava perspektifi ton farklılıklarıyla oluşturan bir derinlik yanılsamasıd ır. 

Uzaktaki nesnelerin havanın etkisiyle daha açık tonda algılanması temeli üzerine 

kurulmuştur. Terim olarak ilk defa Leonardo da Vinci tarafından kullanılmıştır. Renk 

perspektifi Antik Çağ’dan beri kullanmakla birlikte, en yetkin düzeyi Japon resminde 

kullanılmıştır. 15. yüzyılda. Flaman ressamlar tarafından yeniden bu teknik kullanılmışt ır 

(Rona, 1993: 771). Leonardo da Vinci ise hava perspektifini şu şekilde açıklamışt ır 

(Sönmez, 1992: 61). 

“Biliyorsun ki tek düze yoğunluk içindeki bir havada dağlar gibi en 
uzak bulunan şeyler gözün ile onların arasında yer alan çok fazla atmosfer 

parçası yüzünden mavileşmiş gibi hemen hemen güneşin doğuda olduğu 
zamanlarda atmosferin büründüğü renkteymiş gibi görülenecektir. Şu halde 
duvarların üstünde görünen yakınındaki yapıya kendi doğal rengini vereceksin 

ve ön uzaktakine de daha az belirgin ve daha mavimsi bir renk vereceksin. İki 
kat daha uzakta göstermek istediğin bir başkasını ise iki kez daha koyu bir mavi 

ile yap ve beş kez daha uzakta görünmesini istediğini de beş kez daha mavi 
(Sönmez, 1992: 61).” 

Milano dönemi Leonardo da Vinci’nin Kayalıklar Meryem’i renk perspektifine 

uygundur. Resme bakıldığında kayalar, bitkiler ve gerideki manzara gerçek yaşantı ile 

aynı görünümü vermektedir (Resim 17). Yağlı boyanın niteliğinden yararlanan ressam, 

sfumato tekniği ile hava perspektifini sağlamıştır (Hollingsworth, 2016: 236). 



64 

 

 

Resim 17: Leonardo da Vinci, ‘Kayalıklar Meryemi’ Louvre, Paris, 1485. Kaynak: 

(Hollingsworth, 2016: 236). 

 

Karma Perspektif Türleri: İzdüşüm sistemleri içerisinde doğrusal olmayan konik 

veya paralel perspektif türlerini birleşimden oluşmaktadır. Doğrusal olmayan çizim 

sistemleri üç boyut uzaydaki bazı çizgilerin görüntüdeki çizgilere yansımayan 

sistemlerdir. Bu perspektif türü sanatçıların gereksinimi sayesinde oluşturduğu gösterim 

sahneleri tespit edilmiştir. Matematiksel ve yöntemsel kuralların kullanılmadığı, sanat 

ortamında gerçekleşen bir takım perspektif türleri tanımlanacaktır. Bu kavramda Pavel 

Florenski’nin Tersten Perspektif (2007) ve MIT Prof. Fredo Durand’ın (2001) ders 



65 

 

slaytlarında bulunan; yarı doğrusal sistemler, eğimli izdüşüm, katlama, topolojik çizim, 

çoklu bakış açısı vb. ana başlıklarından yararlanılmıştır. 

Tersten (çok-merkezli) Perspektif: Ortak adı Tersten, tersine çevrilmiş, 

bozulmuş ya da hatalı perspektif olarak tanımlanan kavram kendine özgü çizim teknikler i 

vardır. Bu tekniğin ortaya çıktığı en bariz farklılık, çok merkezli bir bakış açısına sahip 

olmasıdır. Kendine özgü kuralları bulundurur. Çizim, gözün çeşitli kısımları izlerken 

durma noktasını değiştirdi düşünülerek tasarlanır. Genellikle ikon resimlere yansıyan bir 

gösterim biçimidir (Florenski, 2007: 43). 

 

Resim 18: Pietro da Rimini,Aziz Guido'nun Mucizesi, Pomposa Manastarı, 

Ferrara, yaklaşık 1350. Kaynak: (Howard, 2012: 37) 

Yukarıdaki ikonografide çok merkezli perspektif durumu siyah çizgilerde 

gösterilmiştir. Merkezde bulunan masanın çizgiler kaçma noktalarında buluşmadığı gibi 

aralarında küçülmeye gidilmemiştir. Bir bakış noktası olmayan resimde, Tanrısal bir 

bakış ifade edilmiştir. Masanın üstündeki objeler, konumsal olarak aynı merkezin kaçış 

noktalarına göre yerleştirilmiştir (Resim 18). 

Anaformik (izdüşüm) Perspektif: Anaformik izdüşüm çoğu insanın aşina 

olmayan bir kavramdır. Yunanca ana (tekrar) ve morf (form)’dan anlamına gelmekted ir. 



66 

 

Yansıtmalı bir dönüşümle ürkütücü bir yaklaşımla gerçekçi sanata atıfta bulunur ki, fark 

edilmesi zor bir durumdur. Bozulma, bir eğim üzerinde veya uygun bir aynada yansıma 

olarak izlenerek ‘yeniden oluşturulabilir’. Anomorfoskop adı verilen ayna genellik le 

cilalı bir silindir veya konidir. Bozulmamış yansımanın görünümü o kadar büyülü ve 

şaşırtıcı ki, onu ilk kez gören çok az insan hayret içinde kalabilir. İlk örnekleri Leonardo 

da Vinci’nin defterlerinde görülür. 

 

Resim 19: Hans Holbein, The Ambassadors, 1533 (Gardner, 1988: 98) 

 Hans Holbein’in (1533) yaptığı ‘The Ambassador’ (Resim 19) adlı resim, 

anaformik izdüşümün en ünlü örneğidir. Resmin altında bulunan bozulmuş kuru kafa ise 

o dönemin ‘ölümü hatırla’ mesajını vermektedir. Kurukafanın asıl görüntüsü için iki yol 

vardır. Biri resmin sağ alt köşesinden beli bir uzaklıktan bakmak, diğeri ise düz bir 

aynanın kenarını resmin sağ alt köşesine yerleştirmek ve kurukafa görünene kadar aynaya 



67 

 

bakmaktır. Holbein’in resmi muhtemelen bir merdivenin tepesine yakın bir yerde asık 

durması için tasarlanmış, böylece yukarıya çıkan insanlar kafatasından ürkecektir 

(Gardner, 1988: 99). 

Dışavurumcu (Ekspresyonist) Perspektif: 19. yüzyılın ressamlarından olan Paul 

Cezanne (1839-1906) modern sanatın babası olarak kabul edildi. Cezanne’ye göre eski 

ustalar resimlerinde denge ve hacimselliği elde etmek için bazı şeyleri feda etmek 

zorunda kalmışlar ve doğayı gördükleri gibi resimlemek zorunluğunu hissetmemişle rd i. 

Cezaanne ise akademi sanatının yöntemlerinin doğaya aykırı olduğunu düşünüyordu. 

Doğayı mükemmel taklit ederken perspektif anlayışı gereken önemi vermemekted ir. 

İfade gücünün artması gereken yerlerde perspektifin görüntüsünü değiştirebiliyordu. 

Gombrich’e (2007: 544) göre, Cezanne’nın perspektif anlayışını şöyle tanımla r : 

“Cezanne’ın amacı doğayı çarpıtmak değildi, ama istediği etkiyi elde etmek için bazı ufak 

ayrıntıları çarpıtmak onu rahatsız etmiyordu. Onu, Brunelleschi’nin bulduğu ‘çizgise l 

perspektif’ çok fazla ilgilendirmiyordu. Nitekim yapmak istediklerini engellediğini 

anlayınca, onu kaldırıp bir yana attı.” 

Cezanne natürmort resimlerini oluştururken kendi tasarladığı kompozisyon 

düzeneğinde doğrusal perspektif kurallarına karşı çıktığı sezilir. ‘Elma Sepeti’ adlı 

tablosunda (Resim 20) masanın sol arka tarafına konumlandıran sepetin dairesel ağız 

kısmı gerçeğinden daha çok seyirciye doğru dönük olması, masanın ortasında bulunan 

şişenin sola eğik bir şekilde tasarlanması ve masanın bize yakın duran kısmının aynı 

çizgide durmadığı görülmektedir. Cezanne’nın bu tavrı ise maharetinden daha çok 

gerçekçi doğa tasvirlerine karşı yeni bir ruhsal derinlik aramasıdır (Kleiner, 2016: 681). 

 

 

 



68 

 

 

Resim 20: Paul Cezanne, Elma Sepeti, 1895 (Miranda, 2017: 510) 

 

Diğer dışavurumcu sanatçı ise 20 yüzyıldaki Max Beckmann’ın (1884-1950) 

‘Maskeli balodan önce tablosu’, derinlik oluşturmak için dışavurumcu perspektife 

başvurduğu görülmektedir. Sanatçı tasarımda kendine özgü bir yapı kurmuş ve böylelik le 

kendi yöntemiyle uygun bulduğu kısımları genişletmiştir. Resimde altı figür kendi içinde 

birbirine bakmaz. Kapı, pencere, çerçeve ve diğer objeler figürler kendi içlerinde sıkışık 

ve yoğun haldedir. Figürler mutsuz bir tavırda bir beklenti durumda görülür. Bu beklenti 

etkisi sadece renk ve ışık sayesinden daha çok perspektif kuralları uygulanmadan kendine 

özgü bir konstrüksiyonun yapılması önem teşkil etmiştir (Altunoğlu, 2019: 39) (Resim 

21). 

 



69 

 

 

Resim 21: Max Beckmann, Maskeli Balodan Önce, 1922. Kaynak: (Altunoğlu, 2019: 

39) 

 

2.1.2.  Perspektifin Bilimsel Gelişimi 

Bir başka anlamıyla derinlik yanılsaması olan perspektif kavramı aynı zamanda 

bakışın da tarihidir. Perspektifin tarihsel gelişimine bakıldığında bilim tarihinin görsel 

tanıklığı açısından mühim bir yerdedir. Böylelikle resim sanatında perspektifin meydana 

gelmesiyle, gözün gördüğü tabii hakikati göz önünde canlandırması önemlidir. Perspektif 

kavramı bilimsel olarak mimarlık sahasında ilerleme göstermiştir (Köksal, 1994: 19). 

Merkezi perspektif her ne kadar Rönesans döneminde ortaya çıksa da merkezi perspektifi 

daha iyi kavramak açısından Rönesans dönemi öncesi kullanılan bazı yöntemsel ve 

kavramsal teknikleri anlamak lazımdır. 

Bigalı’ya (1984: 97) göre, derinliğin yanılması bütün dönemlerin gördüğü 

sanatlarında görülen bir kavram değildir. Önem arz eden antik Mısır resim sanatında hava 

ve doğrusal perspektif teknikleri görülmemiştir. Eski Mısırda görülen bu anlayış biçimi 

ise Grek ve Rönesans gibi bireyin ötesinde bir varlığı olan görüntü ile ilgili olan işaretler i 

göremeyiz. Antik Mısır, Mezopotamya ve Hitit gibi sanat anlayışlarında süslemeci insan 

ve hayvan motifleri detaylı bir şekilde işlenmiş olduğu görülmüştür. İşlenen bu motifler, 



70 

 

bireyin ötesinde bir varlığı dışa vurumcu bir şekilde göstermişlerdir. Perspektif anlayış la r ı 

ve rakursi (kısa görünüm) gibi bir endişeleri yoktur. 

Gombrich’e (2007: 62) göre, tipik nitelik taşıyan bu resimler (Resim 22) baş 

profilden resimlendirilen, göz önden görülüyormuş gibi tasvir ediliyordu. Gövde ise 

seyirciye bakarken, bacakların konumu sağa bakıyordu. Ayakları dıştan tasvir edilirken 

güçlük çektikleri için her iki ayağın sadece başparmakları resmediliyordu. Böylelik le 

kabartmadaki resmin sanki iki tane sol ayağı bulunuyormuş gibi görülüyordu. 

 

Resim 22: Hesire’nin portresi, mezarının tahta kapısında, M.Ö. 2778-2723 
dolayları, Mısır Müzesi, Kahire. Kaynak: (Gombrich, 2007: 62) 

Henrich Scheefer’e göre dünyada İsa’dan önce Grek Sanatının genel teknik 

bakımından ‘perspektif yanılsama’ kavramı uygulanmamıştır. Batı sanatında ilk antik 

Yunan döneminin tarihsel gelişim süreci içinde karşımıza çıkan perspektif, Klasik 

Antikite Optiği şeklinde geometrik temel kuramlar üzerinde kurulmuştur (Balkaş, 2011: 

32). 



71 

 

Gombrich’e (2011: 81) göre M.Ö. 500 yılında Antik Yunanda yaşanmamış bir 

olay gerçekleşti. Dönemin sanatçıları verilerin çözümlenmesiyle perspektif kısaltımı 

(foreshortening) tekniğini buldular. Sanatçılar tarihte ilk kez, karşıdan görünen bir ayağın 

resmini çizme cesaretini gösterdiklerinde, sanat tarihinde korkunçbir dönüşüm oldu. İlk 

defa karşıdan görünen bu ayak çizimi sanat tarihinde mühim bir yer teşkil eder. Bu 

dönüşüm noktası Asur ve Mısır sanatlarında buna benzer bir teknik kullanılmamışt ır. 

Euthymedes imzalı bu Yunan vazosu (Resim 23) bulunan bu keşfin en önemli 

temsilcisidir. Vazoda görülen savaş zırhlarını giyen savaşçı, yanlarında ise savaşçıya öğüt 

veren annesi ve babası bulunuyor. Figürlerin profilleri katı bir şekilde tasvir edildiği 

görülmektedir. Gencin karşıdan görünen vücut ile baş uyumlu bir bütünlük sağlamak için 

sanatçının zor bir iş ortaya çıkarmıştır. Gencin sağ ayakta bilinen ‘güvenli’ yöntemle 

çizilmiş, ama sol ayak kısaltımlı yapılmıştır. Ayakta bulunan beş parmakta bu kısaltıma 

uğramış ve böylelikle parmaklar yan yana sıralanmış küçük yuvarlaklara dönüşmüştür. 

Bu küçük gibi görünen ayrıntı bile, eski kuralların son bulduğunu anlamına gelmekted ir. 

Böylelikle bu sanatçıların artık resimdeki her şeyi en iyi ayırdma varılan biçimiyle 

vermeyi amaçlamadığını, objeyi gözlemlediği açıdaki biçimini hesaba kattığı anlamına 

gelmiştir. 

 

Resim 23: Savaşa hazırlanan genç, M.Ö. 510-500, Euthymedes. Kaynak:  
(Gombrich, 2007: 81) 



72 

 

 

Rönesans dönemi öncesi perspektifin bulunmaması,  mekân kavramını bir sorun 

haline dönüştürmüştür. Fakat sanatçılar mekân kavramına bir boşluk bırakarak derinlik 

hissiyatı oluşturmak istemişlerdir.  

Cajori’ye (1917: 5-11) göre M. Ö. 300 yılında yazdığı onüç ciltlik ‘optica’ eseri 

ile tanınan Euclid, ışık kaynağının aynı doğruya ait olan dağılımını ve ayna karşısındak i 

yansımasıyla ile ilgili deneyleri gerçekleştirerek geometrik optiğin ilk adımlarını ortaya 

çıkarmıştır. Dor sanatının hemen arkasından gelen İyon, Yunan ve Helenistik sanat 

üslûplarında heykel sanatının devamlı geliştiği ve yunan sanatınn biçimleri ve 

yeniliklerini Doğu İmparatorluklarının ölçüsüne ve geleneklerine uyarlanmıştı. Üne 

kavuşmuş heykel yapıtları dönemin çarpıcı ve mahir eserlerinden meydana geliyor ve 

izleyen seyirciyi etkiliyordu. Bu dönemden günümüze az bir sayıda resim karşımıza 

çıkmaktadır. Helenistik dönemde sanat artık büyü ve din ile olan eski bağını büyük ölçüde 

koparmıştı. Sanatçılar, teknik sorunlarla, sadece teknik sorun olarak ilgileniyordu. Antik 

dünyanın en ünlü ustalarının çoğunluğunu, heykelcilerden çok ressamlar oluşturuyordu. 

Antik resim sanatı üzerine düşünce edinebilmemiz Pompei ve diğer dekoratif duvar 

resimleri ve mozaikler olmuştur. Konu bakımından zengin içeriği bulunan bu duvar 

resimlerin özellikle M. S. 1. Yüzyılda bulunan bir duvar resminde (Resim 24) her şekilde 

haz veren bütün unsurları bir bütün halinde ve en iyi şekilde sunulmuştur. 

 

Resim 24: Manzara, Duvar Resmi, M.S. 1. Yüzyıl, Villa Alhani, Roma 

Kaynak: (Gombrich, 2007: 114) 



73 

 

Seyirci bu duvar resmine baktığında huzur dolu bir sahne izler. Bu duvar 

resimleri pastoral sahnelerdir ve bu duvar resminde hava perspektif tekniği kullanılmışt ır. 

Her ne kadar gerçekçi görünen bu duvar resmi aslında perspektif kurallarına uyulmamış 

olsada atmosferik perspektifin etkisiyle, uzak nesneleri küçük, yakın ve önemli nesneler i 

büyük çizilmiştir. Böylelikle geometrik ilkelerine dayanmadan hava perspektifi ile 

sanatçılar derinlik sağlıyorlardı (Gombrich, 2007: 50). 

Roma’daki Helen sanatında gerçek görünümdeki iç mekân ve doğa ile şehir 

tasvirlerini yansıtacak kadar gelişen bu ortam hal mükemmel bütünleşmiş bir dünya 

değildi. Bu dünya nesnelerin ve aralarındaki espasların daha yüksek bir düzene ait bir 

sürekliliğin farklılaşmaları olarak görülmemektedir. Derinlik uzaklıkları gözle görülür 

şekilde tasvir edilmiş lakin bunlar sabit bir ‘modül’ olarak anlatım ile edilemiyordu. 

Uzaklığın fazlalaşması ile genişlikler genel olarak küçülüyordu. Bu küçülme oranı ise 

düzenli bir orantıya sahip olmayıp ölçüyü bozan figürlerden ötürü kesintisiz görülüyordu 

(Panofsky, 2007: 25-26). 

Perspektif kuralların bilimsel olarak ortaya çıkması için bin yılı geçmesi lazımd ı. 

Antik sanatın en son ve en özgün ihtişamlı eserler bile, Mısır resimlerin açıkladığı 

bölümde (Resim 22) ilkelerin bir bölümünün yansımasını taşır. Her nesne bir obje için 

dikkat çeken dış kontur bilgisi ve seyircinin izlediği insan üzerinde bıraktığı etki kadar 

önemlidir. Yunanlı sanatçılar, eski Doğu sanatının düşünce ve davranışlarında belli 

ilkelere sıkı sıkıya bağlı olan kutsal kuralları yıkmışlardır. Doğayı birebir incelerek ve  

araştıran sanatçılar eserlerinde daha fazla ayrıntılar sunmuşlardır. Dünyanın imges ini 

zenginleştirecek bir keşif yolculuğuna çıkmışlardır. Buna en güzel örnek olarak M. S. 1. 

yüzyılda yapılan bu fresk (Resim 25) gösterilebilir (Gombrich, 2007: 115). 

 

 

 

 

 

 



74 

 

 

Resim 25: Odysseia Yer altında, Boyalı Fresk, M. S. 1. Yüzyıl, Biblioteca Apostolica 

Vaticana, Roma. Kaynak: (Panofsky, 2017: 144) 

Panofsky bu fresk için şunları söylemiştir. 

“ Sadece ‘içinden bakmak’ anlamındaki perspektif anlayışını bile dikkate alsak, 
sözgelimi sütun dizilerin içinden, uzayıp giden bir manzaraya baktığımız 

hissinin uyanması gereken durumlarda bile temsil edilen mekân yine de bir 
yığma mekân olarak kalmaktadır, modernliğin beklediği ve gerçekleştird iği 
sistematik mekâna dönüşmemiştir (2017: 16).” 

İkinci Pompei tarzı da denilen bu tasvirin perspektife tam anlamıyla elveriş li 

örneklerinin çıkmasına engelleyen gelişmeler hakkında günümüze çok fazla bilgi 

ulaşamamıştır. Antik dönemin bu perspektif yaklaşımı, çağcıl mekân oluşumunun ve bu 

bakımdan yine aynı orantıda kendine has ve çağdaş olmayan bir düşünce ifadesidir. 

Florenski’ye (2007: 75) göre perspektif kullanılmalı mı, kullanılmamalı sorusu 

bütün çağın plastik sanatların genel kapsamında merak olmuş ve önemsiz görünmeyen 

bu görüş yargısı aslında daha derinlerde yatan ve bilinci yaratıcı güçlere her iki 

doğrultunun birinin ana gerçek kaynağı olmuştur. Perspektifin kullanılmadığı sanatsal 

tarih dönemlerde, sanat eserini meydana getiren sanatçılar merkezi perspektifi 

‘becerememesinin’ her halükarda böyle bir mevzunun olmadığı, tam tersi bu dönemin 

sanatçıların bu tekniği kullanmak istemedikleri söz konusudur. Daha açıklayıcı bir 

anlatım ile onlar perspektif kavramının söz gelişi farklı prensiplerinden yararlandığını 



75 

 

savunurlar. Bu ilkelerin kullanma sebepleri ise çağın anlayışına uygun bu dünyayı ve bu 

temsil teknikleri varlığı içinde olan bir tarzda hissettikleri ve anladıkları dünya için 

kullanmışlardır.  

Bir nesnenin iki boyutlu bir düzlem üzerinde üç boyutlu bir yansıması için belirli 

bir takım geometrik ilkelerin ve bilgilerin bilinmesi gereklidir. Antik çağ dönemine 

bakıldığında bu olguları Vitrivıus’tan öğreniyoruz. Marcus Vitruvıus Pollio (M. Ö. 90-

20) daha çok bilinen adıyla Vitruvıus, Romalı bir mimar ve askeri mühendistir. Vitruvıus 

M. Ö. 58-51 yılları içinde Jül Sezar için mimar olarak çalışmıştır. Vitruvıus, mimarlık 

üzerine on kitap (De Architectura) adlı yazmış olduğu eserde kendi hususi öneriler ini, 

deneyimlerini ve dönemin mimarisi ile mühendisliğini ele almıştır. Mimarlık üze rine 

yazmış olduğu eserde Vitruvius, antik ve modern mimari üzerine kendi deneyimlerini ve 

özellikle yunan yazar Alabandalı Hermoyenes’in 2. yüzyılda yazdığı eski kaynaklardan 

faydalanmıştır. On cilt olan bu eser içerisinde özellikle amfıtiyatrolar, su kemerleri ve 

antik dönem mimarisi alanının iç yüzünü yansıtan çalışmalar vardır. Bu eserde mimari 

eserlerin planı olan ıchnographia’dan  (yapının yatay kesitteki temsili), ön tarafta bulunan 

görüntüsüne orthopgraphia’dan (yapının dikey kesitteki temsili) ve üç boyutlu görünen 

bir yapıtın, düzlem üstündeki yansımasına scenographia’dan (yapının cephe görünüşünün 

yanı sıra yan kısımlarına da gösteren perspektif diyagramı) bahseder. Vitrivıus’un 

skenografi (scenographia) ifadesi antik periyotun geometrik kavramının temel düşünce 

sistemine perspektif çizimine imkân sunduğu ön görülmüştür (Cartwright, 2015: 22). 

Florenski’ye (2007: 54) göre bu durum perspektifin kökeni, sahip olduğu 

öznelciliğin ve illizyonizm’in belli olarak görüldüğü niteliği dinsel bir nesnellik ve kişiler 

üstü bir metafizik üstüne gerçekleşmiştir. Buradaki hakiki ve üzerinde durulması gerekn 

yer perspektifin varoluşundaki metafizik ötesi taşıyan eksik veya fazla olan bu nitelikle r in 

arı sanatta değil de, tersine gerçekliğin hakikati yerine görünüşün olabilirliğini kendine 

vazife olarak uygulamıştır. Uygulama sanatı olan tiyatro dekorundan bir kavram olarak 

meydana gelmiştir. Bu görüş perspektifin skenografi’den (sahne veya dekor tasarımı) 

ortaya çıktığı fikri sanat tarihinde benimsenmiş bir yargıdır. Bu görüşe bir farklı argüman 

ise Vitruvıus’un (2005: 149) mimarlık üzerine on kitabının yedinci bölümünde şu şekilde 

açıklanmıştır. 



76 

 

“İlk olarak, Agotharcus Atina’da, Aeschylus bir trajedi sunarken bir sahne 

dekoru yaparak buna ilişkin bir yorum bıraktı. Bundan esinlenen Democritus ve 
Anaksagoras aynı konuda yazarak belli bir noktada verilen bir merkezde, 
çizgilerin doğal olarak bakış noktasına ve görsel ışınların kırılmalarına göre 

uyumlu olmaları gerektiğini, böylelikle, bu yanılsama ile yapıların 
görünümlerinin güvenilir bir imgesinin boyanmış sahne dekorlarında 

yaratılabileceğini gösterdiler(2005: 149).”     

Panofsky’e (2017: 21) göre Vitruvius’un bu eserinde fazlasıyla sorun haline 

gelen skenografi, yani üç boyutlu bir yapının bir yüzeye perspektifle yapılan temsili bir 

tüm çizgilerin, dairenin merkezinde birleştiği bir cepheyi resmetmeye dayanır. İlk olarak 

bu görüş ‘circini centrum’ çağdaş perspektifte noktasal kaçış noktası olduğu 

varsayılmıştır. Ama elimize ulaşan antik resimlerde böyle birleşik bir kaçış noktasının 

olmadığı göz ardı edilmiştir. Kelimenin kendisi bile bu yargıyı değiştirmiştir. Çağdaş 

noktasal perspektifte bulunan ‘dairenin merkezi’ değil, ‘pergel ucu’ anlamında 

kullanılmıştır. Eğer bir perspektif kavramından bahsedilecekse ‘circinus’ ifadesinden 

böyle bir yargı oluşmuştur. Vitruvıus’un ‘centrum’ anlatımı ise resmin içinden yer alan 

bir kaçış noktasından daha çok, seyircinin gözü ile izlenen bir ‘projeksiyon merkezi’ 

demek istemiş ve bu merkezi antik devrin optik düşünme biçimine uygun bir dairenin 

orta noktasıdır. 

Derinlik çizgilerin doğruları bariz olarak bir noktaya yönelmek yerine yalnızca 

farklı noktada çifter olarak birleşir. Bu noktaların hepsi benzer doğrultuda yer aldığı için 

‘balık kılçığı’ gibi (Şekil 17) görüntü meydana gelmiştir. 

 

 

 

 

 

 



77 

 

 

Şekil 17: Dik açılı bir iç mekânın “açısal perspektifle” yapılmış bir konstrüksiyonu 

(mekân kutusu).Sol üstte: Yatay kesit, Sol altta: Dikey kesit, Sağda: Projeksiyon 
çemberi üzerinde işaretlenmiş yayların kombinasyonu sonucunda elde edilen perspektif 

resim. Kaynak: (Panofsky, 2017: 23) 

 

Panofsky’e göre Skonografi’nin diğer bir ifadesini şu şekilde açıklamıştır. 

“ Optik bilimin bir kolu olan skenografi, yapıların resimlerinin tam olarak nasıl 
yapılması gerektiğini araştırır. Yapıların gerçekte oldukları ve göründükleri gibi 
temsil edilmesi mümkün olmadığı için, (skenograflar) gerçek oranları temsil 

etmenin değil, inşa edildiklerde nasıl görüneceklerse öyle temsil etmenin 
yollarını araştırırlar. Mimarın amacı, konstrüksiyonun oranlarının, 

konstrüksiyonun yatacağı izlenimde doğru olmasını sağlamak ve yanılt ıc ı 
görünümleri ortadan kaldırmak için çözüm yolları keşfetmektir, ama bunu 
gerçek oranlardan yola çıkarmak değil, görsel izlenimin oranlarından yola 

çıkarak yapar. Dolayısıyla, silindir şeklindeki bir sütunun orta kısmı zayıflayıp 
daralıyor gibi görüneceğinden, mimar bu kısmı daha geniş tutar. Bir daire 

çizmek istediğinde, bunu daire değil elips olarak, kareyi dikdörtgen olarak ve 
farklı boyutlara sahip bir grup sütunu da boyutları bakımından farklı bağınt ılar 
içinde çizilir (2017: 81).”  

Antik Yunan tiyatrosunda (Resim 26) ile gösterilen A harfi ‘skene’ sahnenin 

arkasındaki yapı ‘çadır’ ve ‘kulübe’ anlamına gelmektedir. 



78 

 

 

Resim 26: Antik Yunan Tiyatrosu, A harfi sahne arkasındaki duvar 

(romanoimpero) Kaynak: https://jeanclaudegolvin.com/en/project/north-africa/ Erişim 
Tarihi: 19 Ocak 2020 

 

M. S. 2. yüzyılda yaşamış olan Greko-Romen kaynaklarında Cladius 

Ptolemaios, İslâm kaynaklarında Batlamyus veya Batlamyus el-Kalüzi ünlü astronom ve 

matematikçiydi. Batlamyus’un optik ve astronomi üzerine araştırmaları ve çalışmala r ı 

vardır. Bilim tarihinde Aristo’dan sonra adından en çok söz edilen batlamyus’ tur. 

Batlamyus’un etkisi Koparnious ve Kepler’e kadar devam etmiştir. Batlamyus’un 

Kitabü’l-Menazır ismiyle Arapça’ya tercüme edilen optikle ilgili olan yapıtın 12. 

Yüzyılda Latince’ye aktarılan ve beğenilen nitelikte olmayan bir çevirisi vardır. Bu çeviri 

günümüze ulaşmamıştır. Beş kısımdan oluşan bu eserde umumi olarak görme, ışığın 

kırılması ve farklı yükseklikteki gök cisimlerinde kırılmadan ötürü olan değişikle r i 

tartışılmaktadır (Aydın ve Aydın, 1992: 169-199). 

Euclid’in (Öklid) M.Ö. 300’lü yıllarda yazmış olduğu Optika, İslâm 

kaynaklarında Kitabü’l Menazır  (Kitabü İhtifi’l-menazır), ışığın yayılma ve yansımas ıyla 

alakalı esas noktaları ve bu temel düşünceleri meydana getirmesiyle ün kazanmışt ır. 

Eserin çevirmeni Hiliya b. Sercun’dur (Topdemir, 2007: 24-25). 

https://jeanclaudegolvin.com/en/project/north-africa/


79 

 

Cajori’ye (1929: 10) göre, Öklid’in optik sahasındaki araştırmaları Mısır’daki 

Yunan ve Arap Matematikçiler aracığıyla genişletilmiş ve bilhassa ışığın kırılmas ını 

mevzusu üzerine Yunan gökbilimci ve matematikçi M.Ö. 1. Yüzyıl Cleomedes ve 

Batlamyus tarafından geliştirilmiştir. Yunanlı Bilim insanların felsefik ve bilimsel bu 

gelişimlerin önemli bir kısmı Batı’da Roma İmparatorluğun yıkılmasıyla özellikle 12.ve 

13. Yüzyılda yok olmuştur. 

Bu devirden sonra önemli gelişmeler Arap İslâm çerçevesinde olmuştur. Sanat 

ile bilimin yan yana uzun olan bu yolculuğun gelişimi uzun olmuştur. Merkezi Perspektif 

Rönesans dönemi sanatçılar aracığıyla bulunmasına rağmen, esasen kuramsal ve deneysel 

kuramları İbn. el-Heysem’e dayanır. 

Belting’e (2015: 97) göre resim sanatındaki perspektif yeni bir buluş değildi. Bu 

kavram geçmişte olan optik kuramından meydana gelmişti. Optik kuramının 

‘perspectiva’ ismi ile tanınan, ‘perspektiva’’nın Arapçadan Latinceye tercüme edilen bir 

optik kitap olduğu bilim tarihinde zaman içinde unutulmuştur. Arap Arşimed’i olarak 

sıfatlanan matematikçi Ebu Ali el-Hasen İbnü’l-Heysem (965-1040) Batı’da bilinen 

adıyla Alhazen, araştırmaları ve deneylerinde karanlık odayı (camera obscura) buluşuyla 

fen ilimlerin çağdaş öncüsü oldu (Resim 27). İbnü’l-Heysem, Euklides (Öklid) ve 

Ptolemaicsu’u (Claudius) gibi eskiyle bağlantısı olmayan, kendini yeni bir zemin inşa 

etmiştir. İbnü’l-Heysem, batı bilime de kendisinin adını yazdırmış ve daha sonra gelen 

onun takipçisi olan Kepler ve Galilei’yi yoğun bir şekilde etkisinin altında bırakmışt ır. 

İbnü’l-Heysem’in yazıya döktüğü 92 kitaptan sadece 55’i elimize ulaşmış ve bunların 

arasında 1207 tarihli bir otobiyografı vardır. 1205 yılında yazmaya başladığı Kitabü’l-

Menazır veya Optik adlı kitap, matematik ve fizik bilimlerin bir bireşimini meydana 

getirmeye çalışan İbnü’l-Heysem’in ulaşmaya çalıştığı uğraş matematik ve ampirik 

gözlem arasındaki uçurumu kapatmaktı. Sonuç olarak antikçağın görme kuramını o 

zamana kadar görülmemiş yeni bir zemin üzerine inşaat etti. Böylelikle bu kuramın 

paradokslarını çözdü. İbnü’l-Heysem’e göre ışık fiziksel bir mevcudiyete sahipti ve 

insanın bilinçaltını ve olgusunu konumuna göre yönetebiliyordu. Bunun en büyük nedeni 

ise ışık ışınları, İbnü’l-Heysem’in deneylerindeki argümanlarıyla matematik hesapları ile 

doğrulanabiliyordu. 



80 

 

 

 

 

 

Resim 27: İbnü’l-Heysem’in camera obscura’sının reprodüksiyonu, Institut für 

Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, Frankfurt. Kaynak: (Belting, 
2015: 103) 

Kitabü’l-Menazır görünüşe bakılarak 1200 yılları İspanya’da ‘De Aspectibus’ 

ve ‘Perspectiva’ adları ile Latinceye çevrilmiştir. Uzun süre elden ele dolaşan kitap 

bilimselliğini kaybetmiştir. Roger Bacon, John Pechom ve Witeb’nun görüşleri de bu 

yönden olup bu yoruma katılarak Latince çevirisinde eksiklikler ve yanlışlıklar vardır. 

Yanlış yorumlama ise eksik çeviriden dolayı karşımıza çıkar. Johannes Kepler 1604 

yılında eleştirel bir biçim anlayışıyla kitabı etraflıca inceledi. Kepler çok titizlik le  

Friedrih Risner’in 1572’deki çeviriden faydalandı. İbnü’l-Heysem’in eseri bilimde ancak 

bu yıldan sonra dönüm noktası olmuştur. Bu özellikle de, İbnü’l-Heysem zamanında 

bilinmeyen retina ve merceğin keşfinden sonra retina imgesi ve optik imge ayrımı için 

geçerlidir (Belting, 2015: 97). 

Topdemir’e (2003: 119) göre İbnü’l-Heysem’in ışık kaynağı ve yayılımı ilk üç 

kitabında ayrıntıları ile açıklanmıştır. Kitab el-Menazır’da karanlık odaya (el-beytü’ l-

muzlim) diye aktaran yazar ışık ışınların, ışıklı nesneden çıkarak karşısındaki ve 



81 

 

etrafındaki olan her cisme doğru yayıldığı ve bu yaylımın doğrusal çizgiler boyunca 

olduğunu bu karanlık oda deneyi ile kanıtlamış olup, optik kuramın matematik sahasında 

önemli bir rol oynamıştır. 

Hans Belting, İbnü’l-Heysem’in bu deney ve çalışmaları için şu şekilde bir 

açıklama yapmıştır. 

“Doğu ile Batı arasındaki kültür alışverişi İbnü’l-Heysem’le doruğa ulaştı. 

İbnü’l-Heysem bilim adamı olarak yeni çağın perspektif modelinin temelle r ini 
attı, ama teorisinin alımlanma (ve yeniden yorumlanma) biçimi henüz 
sorulmamış bazı sorulara yol açıyor. Yeniçağın biliminin onu çok sonra 

keşfetmiş olmasının yanı sıra, iki kültürün görsellik anlayışının birbirinden çok 
farklı olmasıda karşılaştırmalarda bulunmayı zorlaştırıyor. Bizim ‘resim’ 

dediğimiz artefakt İslamda yabancı bir unsur olmaya devam etmiştir. İki kültür 
arasındaki anlayış farkını karanlık odada yansıtır. Işığın duvarlara resim 
yaptığından, ancak Batı’nın karanlık odayı kullanmasından sonra söz edilmeye 

başlandı, oysa İbnü’l-Heysem resimlerden hiç bahsetmez, çünkü Güneş ve Ay’ın 
kısmi tutulmalardaki ‘resimleri’ bile bizim bildiğimiz anlamda resimler değildir. 

Resim meselesinin bilim tarihine soktuğu kültürel normlar İbnü’l-Heysem’in 
kullandığı terminolojide de görülür (2015: 101) .”  

Topdemir’e (1998: 383) göre, Antik Yunan’dan beri Euclid ve Batlamyus’un 

savunduğu gözışın kuramı ise İbnü’l-Heysem’den önceki İslâm bilim adamları bile 

savunmuştur. İbnü’l-Heysem ise bu kuramı çürütecek yeni bir teori olarak nesneışın 

kuramını geliştirdi. İbnü’l-Heysem’den aktaran Topdemir’e (1998: 384) göre nesneışın 

kuramının temel ilkeleri söyle açıklamıştır. “Işık, ışıklı nesnelerden, o nesnedeki her 

noktadan karşısında ki bütün yönleriyle doğru, doğrusal olarak yayılır. Işık bu tür 

nesnelerin özüne ait bir özelliktir. Bu nesnelere birincil ışık kaynakları ve bunlardan 

yayılan ışığa da birincil ışık adı verilir. Görme de nesnelerden gelen ışık ve renk etkisiyle 

oluşur.”  

Belting’e (2015: 104) göre Nesneışın teorisini geliştiren İbnü’l-Heysem gözlerin 

yapısını diyagram modelini araştırır. İbnü’l-Heysem gözün karanlık odada gördüğü işlevi 

bilsede, aslında göz karanlık odada başı aşağı gelecek bir konumda olan retina’yı tam 

anlamıyla keşfetmemişti. Karanlık odadaki yaptığı deney ve incelemeleri kısmen göze 

adapte edememişti. Bir nesnenin yüzeyleri ile gözün yüzeyleri birbirine bir karşı olumla r ı 

İbnü’l-Heysem’ için mühim bir konu olmuştur. İbnü’l-Heysem bu durumda gözün 



82 

 

anatomik çalışmalarını inceleme başladı ama ondan önceki yapılmış göz çalışmaları onu 

bir yere kadar götürüyordu. İbnü’l-Heysem’e göre şimdiki adı gözmerceği olan kristal 

sıvı (crystalline humour) bilmiyordu. Göz yapısını gösteren çizim diyagramında (Resim 

28) gözün konea (cornea) bölümünden geçen ışın parçaların bu görme konisinin 

oluşmasını sağladığı ve gözün görme işlevini bu koni vasıtasıyla yaptığını bildirir.  

 

Resim 28: İbnü’l-Heysem’,n gözlerin yapısını gösteren diyagramı; Kitabü’l-

Menazır’ın en eski nüshasından alınmıştır, 1083, F. Ktp, İstanbul Kaynak: (Belting, 
2015: 105) 

İbnü’l-Heysem’den etkilenen bir başka matematikçide Kemaleddin el-Farisi 

olmuştur. Şirazi’nin destekleri ile temin ettiği İbnü’l-Heysem’in Kitabü’l-Menazır’ı 

okuyarak araştırmalar yapan matematikçi bu esere karşı Tenkihu’l-Menazır ismiyle bir 

şerh yazmıştır. Bu eserde el-Farasi gök kuşağı, bir küre yüzeyinde ışık dalgaların yansıt ıc ı 

bir yüzeye çarparak yön değiştirmesi ve aynı şekilde kırılması ve bazı yıldızların ile ayın 

çevresinde görülen teker, karanlık oda mevzuları gibi yeni görüşlerini ekledi. Bu 

bağlamda İbnü’l-Heysem’in çalışmış olduğu konuları düzenleyerek günümüze kadar 

ulaştırmıştır (Bozhöyük, 2002: 232-233). 



83 

 

Belting’e (2015: 135) göre İbnü’l-Heysem’in optik kuramının, içinden çıktığı 

İslâm kültürü gibi resimsiz olduğu bilgisi eskiyle bağlantısı olmayan sorunlara sebep 

olmuştur. Görme kuramının resim sanatına bu konuya sokmak fikri, mühim neticelere yol 

açtı. Batı, resimlerin belli olmayan ve üstüne düşen görevini gerçekleştirmeyen orijina l 

kuramdan bu yerde ayrılmıştır. Bu dönemde resimler sanat çatısının altında olmayıp, 

teolojinin sahasının içindeydi. Resimler, ampirik ortamın tasvirlerinden daha çok, inancın 

simgeleriydi. İbnü’l-Heysem’in görme kuramı daha çok felsefi kabul edilebilir bir 

düzeyde ve ampirik araştırmalarla dayanarak, Hıristiyan teolojisinin üniversiteler inde 

baskısı ve çevre ortamı bu kültür ile sanatında yanlış anlaşılmaya açık bir ortam 

sağlıyordu. 

Roger Bacon, İbnü’l-Heysem’in görme kuramını sahip çıkmış, diğer taraftan bu 

kurama karşı çıkan Ockhamlı William gibi bilim adamları vardı. İbnü’l-Heysem’in 

Perspectiva’sındaki kuramı benimsenmiş ‘perspektif’’çilerin başını, John Peckham ve 

Witelo’yla ile Bacon çekiyordu. ‘Doctor Mirabilis’ mahlasıyla bilinen İngiliz Roger 

Bacon (1214-97), 1267’de Papa’nın isteğiyle yedi bölümden oluşan ‘Opus Maius’ adıyla 

eser yazdı. Bu eser optik konusunda bize bilgi verirken, İbnü’l-Heysem’den temeller 

alındı. Bacon, Türlerin Çoğalması Üzeri isimli eserinde ise, ışık ışınların ve optik 

formların insan duyularına hangi şekilde ve nasıl ulaştığı bu şekilde bu duyulardan insan 

zihnine nasıl ulaştıkları hakkında bilgi verir. 

Şilezyalı Witelo, 1270 yılında yine İbnü’l-Heysem’den etkilenerek Padova’da 

Perspectiva adlı eserini yazdı ve eser bize optik konusu hakkında bize öğretiler verir. Bu 

eser Padova Üniversitesinde onun ilke ve dogmalarını yaydı. 

Canterburg başpiskoposu ve ansiklopedisi olan John Peckham (1225-92) yıllar ı 

arası yazmış olduğu Perspectiva Communis veya Genel Algı Öğreti adlı eserinde İbnü’l-

Heysem’in temellerini ve optik kuramına sahip çıkarak geliştirdi. Yeni kuramlar 

geliştirerek optik sahasında ve natüralizmin canlanmasına yol açtı. Bacon’ın İbnü’l-

Heysem’den farklı olarak şu bakımdan ayrılır. Bacon, biçimi resim ve tasviri bir 

tutmaktadır. Biçim nesnelerin yüzeyinden ‘nokta nokta’ yayılan görme ışınları boyunca 

çoğalır. Görme ışınları gözün içinden geçtikten sonra daha ileride optik sinirlere ulaşır ve 



84 

 

dâhilinde duyuların ortamında beyin tasına kadar yayılmaya sürdürür (Belting, 2015: 

135). 

Fransisken Ockhaml William (1285-1347) ise aralarındaki yeni neslindend ir, 

Puns Scotos’un öğrencisi olan William Oxford’da hocalık görevini sürdürürken 

Nominalistler’in (Adcılar) sözcülerden birisi oldu. William’a göre dünyalık kavramlar 

genel bir çatı altına toplanamaz, ona göre bu zihinde sadece sezgisel olarak algılanabilird i. 

Bu sebeple, büsbütün duyumlara gerçek ve ilkelerin bütünü, baştan sona duyulara 

kapatılmış olan bir algıya teslim etmedi, 

Panofsky’e (2017: 36) göre, yüksek dönem Gotik sanatında, Vitellio, Peckham 

ve Roger Bacon’da antik dönem optik anlayışını Akinolu Thomas’ta ise önemli 

değişimler geçirmekle birlikte Aristoteles’in mekân öğretisinin yeniden canlandığı 

görülür. Bu gotik sanatı cisimleri biçimsel bir bütüne ayrılmış, heykel yapıları ise 

duvardan ayrı ‘müstakil’ bir konumda duruyormuş gibi ve kabartmalı figürler özgür 

duran heykeller gibi zeminden ayrılmıştı. Bu biçimler ise antik çağdan daha çok 

modernliğe doğru bir yol olmuştur. 

Belting (2015: 137) göre, bu dönemde resim anlayışı fazlasıyla teolojik bir 

durum içindeydi. Optik kurumları ve teorileri resme adapte edilmesi bile büyük 

reaksiyonlar alıyordu. O zamana kadar dünya ve üzerindeki bu durumlar resimlerle ifade 

edilmişti. Çünkü dünya vahiy ve tarihin dünyasıydı. Lakin ayrıntılarıyla anlatma, bireyin 

dünyadaki günlük hayatta gördüğü gibi tasvir anlamına gelmiyordu. Belting, o dönemin 

optik bilgisi için söyle bir açıklama yapar. 

“Optik bilgisi, insanın dünya hakkında kendi izlenimlerini edinmesini sağlayan 
göz bağlamında, teolojinin alanına girmiş oluyordu. Dünyanın anlamını 

açıklamak yerine, dünyayı herkesin gördüğü gibi gösteren resimlere karşı bir 
arzu uyandırıyordu. Duyusal algının somut bilgiye dönüşmesiyle antropolojik 
bir değişim gerçekleşti. Bu değişim Rönesansın doğrusal perspektifi henüz icat 

edilmeden önce sanatta da kendini gösterdi (2015: 137).” 

Bu durum için Florenkski (2007: 56), perspektif saf sanat ortamının içinden 

çıkmadı ve hakiki görevi olan gerçekliği canlı ve sanatla kavranışını dile getirmed i. 

Tersine perspektif olgusu tiyatro çevresinde ve sahasında meydana geldi. Bunu 



85 

 

gerçekleştirmek için resmi kendi alanında kullanmış ve ondan kendi doğrultusunda 

hareket ettirmiştir. Çünkü resmin kendi amacı gerçekliği birebir göstermek değil, 

gerçekliğin mimarisine ve materyaline ilişkin derin bir bütünlük sağlamaktır. 

Perspektiften önce dönemin İtalyan sanatçısı olan ressam Floransalı Giotto di 

Bondone’dir (ö.1337). Giotto ‘yeni güzel üslûbun’ (maniera) kurucusuydu. Bu tarz biçimi 

ise daha sonraki dönemlerde perspektifin zeminini hazırlayacaktı. Ama sanatçı doğrusal 

persperktifi mi buldu, aksine bunu sezdi mi halen bilimsel olarak tartışılır bir konu 

olmuştur. Matematiksel doğrusal perspektif tam yüzyıl sonra bulunmuştur. Giotto’nun 

yeniliği ise resme değişken ‘optik biçimi’ (species) koyarak sanatta yeni bir olgu 

oluşturdu. Giotto’nun yapmış olduğu resimlerde şematik anlatımında bedenlerin ve 

cisimlerin resim düzleminin üzerine kurduğu yeni bir mekân yarattı. Fakat mekân bir 

düzen olarak göstermenin matematiksel metotu iki kuşak sonra keşfedildi (Belting, 2015: 

141). 

Panofsky’e (2017: 37-38) göre modern perspektifin artık bu dönemde başladığı, 

özellikle Mimari ve Heykel sanatında hâkim olan Kuzeye mahsus Gotik mekân 

duygusunun, Bizans resmine mimari parçalı bir bütün olarak gösterirken, Gotik ve 

Bizans’a mahsus nitelikleri bir araya getiren sanatçılar Giotto ve Duccio olmuştur. Giotto 

ve Duccio’nun bu muvaffakiyeti ortaçağın temsil ilkesini aşılmaya başlanmıştır. 

Belting’e (2015: 141) göre, perspektif öncesi resim olgusu, sanat 

araştırmalarında iki farklı perspektif tanımı yapmaktadır. Bunlardan ilki merkezi 

perspektif, doğrusal perspektif ya da yapay perspektif diye adlandıran matematik se l 

perspektiftir. Bu tanım Floransa’da Mimar Brunelleschi tarafından bulunmuş ve Lern 

Battista Alberti tarafından tasvir edilmiştir. İkincisi tanım ise, ampirik ve sezgisel bir 

formda meydana gelen ‘doğal perspektif’ kuramı denir. Bu kuram halen tartışılma konusu 

olmuştur. Perspektifin yalnızca bir maksatı olmayıp, bir düzen içinde ve kurallı olması 

lazımdı. Bu tanımlar ve tezler görme kuramı ile başlayıp, doğal perspektif kuramını, derin 

münakaşalı konusu olan ‘optik biçimi’ veya ‘bakış’ ifadeleri söylenebilir. Arap kökenli 

görme kuramı, Rönesans döneminde özellikle resminde aynı ifade anlamına gelmiyordu. 

Perspektif’in keşfinden önce resim sanatında maksat, perspektifin bulunmasındaki ilk 



86 

 

zamanlarda bir takım deneyler girişerek seyircinin dikkati ve izleyicinin resimle bir bütün 

haline getirmekti. 

Perspektif’in icadından önce ressamlar resimlerinde bir sistem düzeneği haline 

gelen matematiksel mekân formülleri kullanmıyorlardı, bunun yerine kendine özgü 

deneyler, resimlerin üzerine aktarılıyordu. Giotto’nun resimleri çok azı ulaşmış olsa da, 

yaptığı incelemeleri ve araştırmaları resimlerinde nasıl bir yol izlediği görülebilir. 

Özellikle Floransa’daki bulunan Santa Corce’de fresklerin gerçekleştirdiği Bardi ve 

Perezzi ailerin şapelleri bu mevzuda bize düşüncelerini aktaracaktır. Şapellerdeki 

resimler girişten bakıldığında muazzam görülecek bir biçimde tasvir edilmiştir (Resim 

29). 

 

Resim 29: Giotto’nun resimlediği koro şapellere bir bakış, Santa Croce 

Bazilikası, Floransa, 1320-30. Kaynak:  (Belting, 2015: 145) 

Sahnelerdeki bakış açısı geometrik merkezde olmayıp, şapelin giriş ine 

konumlandırılmıştır. Böylelikle bu resimler, seyircinin kapı ağzında ve basamağında 

duran izleyici yarı yolda karşılar gibidir. Giotto’nun öğrencisi olan Taddeo Gaddi ise 

Giotto’nun yolundan giderek başlattığı ilerlemeyi daha da genişleterek resimle r ine 

yansıtmıştır. Gaddi’nin özellikle Santa Croce yemekhanesinin ön duvarına ‘Son Akşam 



87 

 

Yemeği’ (Resim 30) resmini yapan sanatçı cesaret gösteren bir tavırla deneyini resim 

üzerine aktarır. Masada oturan havariler duvarda olmayıp, duvarın önünde 

betimlenmiştir. Bu girişim sanat tarihinde önemli bir yerdedir. Havarilerin bu gerçekçi 

görüntüleri ve eskisi gibi yan yana dizilmeyen bu figürler, sanki gerçekten karşılık l ı 

yemek yiyormuş gibi tasvir edilmeleri izleyicinin seyirciyi resmin içine çekiyordu. 

Mekân algısı ise sanki iç içe geçiyormuş gibi gözükür. Figürlerin kendi arasındaki 

bakışları ve duruşları kendi içinde iletişim kurdukları ve aralarındaki nicelik ve nitelik 

bakımından birbirinden eksik olmayan bir tavır hâkimdi. Gerçek mekân ile hayali 

mekânın birbirinin içinde olması durumu, perspektif izleyicisinin ile resim boşluğuna 

eklenen mesafeyi göz önünden kaldırmıştır. Gaddi’nin bu resminde artık optik form, bu 

yerde spekülatif bir gerçekliğe dönüşmüş ve artık görmek ve olmak bir olmuştur.  

 

Resim 30: Hayat Ağaçı, Son Akşam Yemeği, Taddeo Gaddi, Santa Croce 
Bazilikası, Floransa, Yemekhane, 1360. Kaynak: (Belting, 2015: 147) 

 

Panofsky’e (2017: 39-42) göre, bu Trecento sanatı yeni, on dördüncü yüzyıl 

özellikle Rönesans’a hazırlık olan bu sanat olgusunda perspektif oluşumunda Lorenzett i 

iki ressam kardeşlerdir. Ambrogio Lorenzetti’nin 1344 yılında yapmış olduğu ‘Müjde’ 



88 

 

adlı eseri (Resim 31) zemin düzlemindeki karoların içinde bulunan geometrik formlar ilk 

kez tam ve şüphesiz salt bir şekilde tek noktaya yönelmiştir. Diğer önemli nitelik ise 

resmin bu çeşit bir zemin ortamında kazandığı yeni manasıdır. Resmin zemin düzlemi 

sağ ve sol kısmı açık olmayan ve yan kenarlarıyla sınırlandırılan bir mekân kutusu 

formunda çıkmıştır. Zemin düzlemi, genişliğiyle birlikte bu tekil nesnelerin mesafeler ini 

yordamlamıza fayda gösterecekti. Lakin Lorenzetti’nin bu resmi tek noktaya göre mi 

düzenlediği ve bunu bu şekilde mi aktardı halen araştırma konusu halindedir. Bunun 

sebebi ise resimde bulunan iki figür resmin sol ve sağ kenarlarına çok yakın 

konumlandırılmıştır. Bu bağlamda mekânın yan kesitlerini göstermemiş, böylelik le 

figürlerin içinden ya da dışından geçen çizgiler tek noktada birleşip birleşmediği için 

genel bir yargı söz konusu değildir. 

 

Resim 31: Müjde, Ambrogio Lorenzetti, 1344, Sienna, Pinacoteca. Kaynak: (Panofsky, 
2017: 151) 

 



89 

 

Belting’e (2015: 148) göre, Ambrogio Lorenzetti’nin kardeşi olan ressam Pietro 

Lorenzetti 1342 yılında Siena Kadetralinde yapmış olduğu yeni optik form anlayışı ile 

betimlemiş olduğu sunak resminde, kardeşinden daha fazla bir gelişim gösterdiği bunun 

kanıtıdır. Hz. Meryem’in doğumu (Resim 32) betimlenen bu yan yana ve birbiriyle ilişk i 

içinde olan üç resmin oluşturduğu bu pano günümüze ulaşamamıştır. Pencere 

kenarlıklarına benzeyen kayıp çercevelerden başlar. Üç kısımdan oluşan bu çercevelerden 

antre ve doğum odası gibi üç mekândan oluşmaktadır. Şema da görülen zemin karoları 

(V1) giderken, yatak örtüsünün bezemeleri (V2) noktasına gider. Böylelikle kaçış 

noktaları iki farklı yöndedir. Odadaki nesnelerin mesafeleri için diyogonal bir merkez 

kullanır (Z1), ama bu durum yatak örtüsü için (Z3) noktasına gider. Lorenzetti, seyircis inin 

resmin içine katmak arzusu için büyük emekler sarf etmiştir.   

 

Resim 32: Meryem’in İsa’yı Doğurması, Pietro Lorenzetti, Sienna Katedrali’ndeki 
sunak resmi, 1342, Museo dell’Opera del Duomo, Siena. Kaynak: (Belting, 2015: 148) 

 

Döşemeler ve yatak üstünde formların bakış açıları birbirini tutmadığı için ve 

tavanın asimetrik formundan anlaşılır. Bu resimde herhangi bir optik yada matematik se l 

kurama sabit kalınmamış  ama görme mekânı çeşitli tekniklerle tasarlanmaya 

çalışılmıştır. Bu yöntemle yada buna benzer tasarlanan her şeyi atölye ortamında yapılmış 

deney ve gözlemlerle ifade etmek, bu bağlamda basite indirgememek olduğu 

düşünülmüştür. Bu dönem atölyesinde çoğu olgu ampirik değildi. Matematikse l 



90 

 

perspektif bulunmamış buna rağmen resim, perspektifin tüm araştırmaları, deneyler inin 

ulaşmak istediği yer, resmin konstrüksiyonu seyircinin bakışına yer vermektedir. 

Görme teorisi Bağdat’tan Floransa’ya kadar bir alana yayılan optik kuramı İtalya 

Rönesans’ında bir olgunun çevrede uyandığı duygu düşünce ve tepkisi olmuştur. Ama 

bundan önce perspektif araştırmalarında ve incelemelerinde ismi geçmeyen filozo f 

Biagio Pelecani (ö. 1416) İbnü’l-Heysem’in deneylerini ve incelemelerine kendisi çok 

hâkimdi. Onun mekândaki nesneleri düz duruma getirerek hesaplanabilir bir hale soktu. 

Bunun için İbnü’l-Heysem’in bazı teorilerini değiştirdi. Pelacani’ye göre perspektif 

kavramı bir görme teorisidir. Bunun için yazmış olduğu perspektif eserinde yeni 

tanımlamalar yaptı. Ona göre perspektif kavramının matematik ile problemin ortadan 

kalkçağını savunuyordu. Pelacani’den aktaran Belting, şu şekilde “ En büyük kesinliği 

matematik sağlar; matematik, sunduğu bilgilerin sağlamlığı ve kanıtlarının güzelliği 

bakımından diğer tüm bilimlerden üstündür. Tek bir geometrik kanıt bile doğa 

felsefesinin tamamının sunabileceğinden daha fazla bilgi içerir (2015: 152).” açıklama 

yapmıştır. 

Pelancani’ye göre izleyici nesnelere fazla bir geniş açısıyla baktığı için büyük 

göründüğü yargısı ona göre doğru değildir. Uzaklık ve nesnelerin genişliği gerçekti, zira 

bunlar ölçülebilir bir özelliktedirler. Biagio’nun matematiksel mekânın icat edilmes i 

bilim tarihinde ilgi gösterilmemiştir. Halbuki Biagio Pelacani, matematiksel perspektifin 

keşfinin yakın, Arap menşeli görme kuramın ışık ve ışın geometrisini biçimini değiştirmiş 

bir düşünür olduğu düşünülmektedir. İbnü’l-Heysem’in en büyük takipçisi olan ve onun 

kuramını Skolastik dönemin perspektifçilerinde değişik bir anlayışta değerlendird i. 

Biagio’nun topolojik optik mekân teorisi ise Floransa’da ki matematiksel perspektif 

örneğiyle sanat eserlerine yorumlamıştır (Belting, 2015: 155). 

Gombrich’e (2007: 225) göre Brunelleschi, sadece Rönesans mimarisinin önderi 

olmayıp, gelecek kuşakların sanatına hâkim olacak bilinenden ayrı var olduğu halde 

bilinmeyi bulup ortaya çıkaran perspektifi ona borçlu olduğumuz sanılmaktadır. 



91 

 

Belting’e (2015: 169) göre, Filippo Brunelleschi’nin (1377-1446) katedral 

meydanın da yapmış olduğu perspektif deneyleri ile doğrusal perspektif için Rönesans’ta 

ilk önemli gelişme olmuştur. 

Hartt ve Wilkins’e (2010: 161) göre, doğrusal perspektif’in geliştirilmesinde ki 

rolünü illizyonist mekânın temsilini kontrol etmesine izin veren bu perspektif sistemi, 

yaygın olarak popüler  hale gelmiştir. Bu bağlamda erken Rönesans ekolünün ayırt edici 

özelliklerinden biri oldu. Hem Brunelleschi’nin biyografi yazarı, on beşinci yüzyıl ın 

sonlarında yazan bir takipçisi olan Antonio Manetti, hem de on altıncı yüzyılda yazan 

Giorgio Vasari, Brunelleschi’ye bu perspektif’in ‘icad’’nı verdi. 

Belting’e (2015: 169-171) göre bu durum büyük icat haline dönüşen perspektif 

kuramı milli bir efsane haline dönüşmüştür. Brunelleschi’nin keşfine tanık olanlar, en 

azından Floransa’da tartışmasız bir şekilde kabul edilir. Bu tanıklardan birisi Battista 

Alberti (1404-72), resim üzerine yazdığı bu kitapta perspektifi icat eden mimar Filippo 

Brunelleschi ve arkadaşı Donatello’ya ithaf etti. Alberti’nin ders kitabını, ressam 

olmadıkları halde bu iki isim üzerine ithaf ettiği ise asıl amacı “matematik içerikli yeni 

bir sanat (arte)” olduğu düşünülmektedir (Belting, 2015: 170). Bir biyografide geçen ve 

perspektifin keşfini yine Brunelleschi’ye ithaf edilen bu biyografiyle gerçek efsaneye 

dönüşmüştür. Bu biyografinin yazarı olarak düşünülen Antanio di Tuccio Manetti’yd i. 

Perspektifin keşfi, antikçağ ressamlarının ondan haberdar olup olmadığı bilinmediği için 

daha önem kazanır. Zaten perspektifi bilselerdi bile öğretemezlerdi, zira asırlar önce 

ölmüşlerdi. 

 



92 

 

 

Resim 33: Virgil Ducmler tarafından yapılan Brunelleschi’nin perspektif 

gösterim modelinin yeniden inşası ve diyagramı, Kaynak: (Hartt ve Wilkins, 2010: 162) 

 

Hartt ve Wilkins’e (2010: 161) göre, Brunelleschi ölçülü ve kurallı bir sistem 

üzerine mimari çizimler yapma ihtiyaçı duymuştur. 1403 yılında Floransa 

Vaftizhanesi’ndeki bronz kapı yarışmasından sonra antik mimari kalıntılarını incelemek 

ve ölçmek için Roma’ya gitti ve Floransa’daki büyük Roma anıtların çizimler ini, 

görünümlerini ve detaylarını ölçtü. Brunelleschi’nin Floransa’da geliştirdiği perspektif 

şeması, hem antik bir harabenin görüntüsünü yakalayan hem de bir şekil veya başka bir 

ölçek göstergesinin ölçümlerini sağlamaktadır. Brunelleschi Floransa’daki Aziz 

Giovanni Vaftizhanesi için hazırladığı aynalı sistem düzeneği sayesinde (Resim 33), 

binanın perspektif kurallarına uygun mükemmele yakın bir çizim yapmış oldu. 



93 

 

Brunelleschi’nin yapmış olduğu düzeniğinde gökyüzünü de gümüş aynayı sır ile boyadı. 

Gökyüzünü, gerçek yansıtmak için ve böylece gerçeklik duygusunu tamamlamak için 

binaların gökyüzüne yükseldiği yere cilalanmış gümüş ile kapladı. Resmin illüzyonizmi 

etkileyici görünürken, Brunelleschi ayrıca gözlemcinin deneyimini kontrol eden bir 

görüntüleme yöntemi geliştirdi. Çalışmayı bir tutacakla tutarak ve çizilmiş resmin 

arkasındaki bir gözetleme deliğinden bakarak gözlemci bir arşın tutulan parlatılmış 

gümüş aynadan yansıyan görüntüyü görecekti (Dirsekten orta kısmın ucuna kadar olan 

mesafe). Brunelleschi, gözlemciyi aynadaki resmi görmeye zorlayarak, gözlemcinin 

gözünün ufuk noktasının tam karşısında olduğunu garanti ediyordu; bu gözlemcinin 

uzaydaki konumunun temel belirleyici olduğu ölçülü bir sistem üzerine çizim yapacağı 

anlamına geliyordu (Hartt ve Wilkins, 2010: 162). 

Belting’e (2015: 173) göre Brunelleschi aynada neyin görüleceği’ni meydanda 

en iyi şekilde hesaplamıştı. Göz ile pano arasındaki uzaklığı, bir ayna ile göz arasındaki 

mesafeye eşitti. Ayrıca, ayna yüzeyinin arkasındaki mesafe noktası aynada ikiye 

katlanıyordu. Brunelleschi’nin ayna kullanmasının diğer bir nedeni ise ayna ile klonlanan 

bu ters görüntüyü düzgün duruma getirdi denilebilir. Batlamyus’un yıllar önce Kitabü’l-

Menazır (optika) eserinde aynalarda görülen nesneler, gözün konumuna bağlı olarak 

aynadan nesneye yansıyan görsel ışının yönünde görülür olduğuna, aynaya düşen bu 

yansımaları bir düzlem üzerine nasıl aktaracağını açıklamıştır. Brunelleschi’nin kurmuş 

olduğu düzenekte bu deneyi gerçekleştirerek, Rönesans dönemin en önemli buluşu 

olmuştur (Cohen ve Drabkın, 1948: 269-274). 

Perspektifteki kaçıs noktası ise Brian Rotman’ın (1993: 32-46) ‘Sıfırın gösterge 

bilimini ifade etmemek’ adlı kitabında sıfır’ın matematik ve geometri biliminde 

değiştirdiği bütün yeni faaliyetleri ve birbirinden ayrı değerler alması, aynı şekilde kaçış 

noktasında bu değişimlerini resim sahasına getirdiği söyleyen yazar (1993: 57), sıfır’ ın 

matematiksel olarak tek halinde iken bir niteliği bulunmuyorken, bir aradaki rakamlar ile 

yazıldığı takdirde bir değer taşıyorsa, kaçma noktasıda resim sanatındaki kaçış çizgiler ini 

bir sistem üzerinde düzenlendiği görülür. Bu iki kuramda birbirinden ayrı gerçekte yeri 

olmayıp zihinde tasarlanmıştır. Lakin matematikte sıfır’ı Özbekistanlı bilim insanı 



94 

 

Muhammed ibn-i Musa el-Harezmi (780-850) bulmuşken, resim alanında kikaçma 

noktası ise İtalya Floransa’da bulunmuştur (Cipra, 2000: 1). 

Alman ressam ve gravürcü Albrecht Dürer’in 1532 yılında Latinceye çevrilmiş 

De Symmetria Partium in Rectis Formis Mumanorum Corporum and Underweysung der 

Messung adlı eseri Dürer’in yayımladığı ilk bilimsel kitabıydı. Eser geniş bir geometrik 

konu yelpazesi sunmuştur. İçeriğinde doğrusal, düzlem ve katı geometrinin temeller ini, 

sütunların ölçümlerini ve alfabe tasarımı olmak üzere mimari ve sanat için pratik öğütler 

verir. Eserde görülen kısaltım için dört ayrı perspektif aletini açıkladığı görülür. Dürer bu 

kurulmuş aletler için perspektifin tam anlamıyla resim düzlemine nasıl doğru aktaracağını 

tarif eder ve ayrıca yeni malzemeler arasında perspektif ızgaranın işleyişini göstermek 

için dramatik bir kısaltımla kadın modeli ızgara sistemi ile gördüğü görüntüyü resim 

düzlemi üzerindeki karşılanan karelere nasıl aktaracağını göstermiştir (Resim 34) (Dürer, 

2003: 2-4). 

 

Resim 34: Albrecht Dürer’in ızgaralı perspektif kurumulu sistemi, 1525 

Kaynak: (Dürer, 2003: 181) 

 

Büyük Gök bilimci, Johannes Kepler astronomi, matematik ve optiğe çok sayıda 

bilimsel katkı sağlamıştır. 1600 yıllarda yeni tip kırılma teleskopu, ilk modern fizik se l 

olan ‘Keplerian Teleskopu’nu icat etmiştir. Aynı yıllara yakın İtalyan ressam Jacobo 

Chimati bilim tarihinde ilk kez sayılabilecek, kendi eliyle çizilmiş stereoskopi çifti 

çizmiştir (Papaspiron, 2015: 204). 



95 

 

İsviçreli fizikçi Kapeller 1726 yılında ilk kez stereoskopik çizim kuramını 

ölçmeye dayalı bir sistem üzerine uyguladı. Arazi sahasının tepelerden çekilen perspektif 

görüntülerinden İsviçre’de bulunan Luzern gölünün topografik haritasının resmini 

çıkarmıştır. Matematikçi Lambert (1728-77) 1759 yılında yayımlanmış ‘Serbest 

Perspektif’ adlı eserinde ters merceksel izdüşüm kuramından ve bununla birlikte karşılık l ı 

gelen yansımalardaki ışınları yeniden nasıl kestirme nasıl yapılacağı hakkında 

açıklamıştır (Yastıklı, 2009: 15-16). 

17. yüzyılda Fransız matematikçi Gerard Desargues ilk defa perspektif 

terimlerini geometriksel dile döktü (Taton, 1962: 165-166). 

Galileo’nun tekniğinin arkasındaki dürbün prensibi ve Kepler’in bizzat 

açıkladığı ‘camera lucida’ 1806 yılında William Wollaston tarafından patenti alındı. 

Camera lucida ise bir ressamın bir kağıt parçasının düzleminde bir nesneyi görüntelemek 

için sağlayan bir projeksiyon aletidir (Resim 35) (Gorman, 2007: 39). 

Fransız mucit Joseph Nicephore Niepce (1765-1833) 1816 yılında Camera 

Obscura aracığıyla görüntüleri foto-kimyasal yolla elde etmeyi başarmıştır. Nisan 

1816’da gümüş klorür ile saydamlaşmış bir kağıt yüzeyinde bir görüntüyü belirgin halde 

tutmayı başarmıştır. Ama bu deneyi negatif bir pozlamadır. 1826 yılında Camera Obscura 

ile sekiz saatlik süren bir çalışma sonucu penceresinden görülen avluya ait bir görüntüyü 

pozitif halde tutmayı başarmıştır. Fotoğraf tarihinin ilk örneği sayılan bu siyah-beyaz 

görüntüsüne ‘Saint-Loup-de-Varennes’de Pencereden Görünüm’ adını vermiştir (Gök, 

2016: 53-54). 

 

 

 

 



96 

 

 

Resim 35: Camera Lucida’nın Kullanma Şekli. Kaynak: (Gorman, 2007: 39) 

 

Perspektif kavramı geçmişten günümüze kadar olan gelişim süreci resim 

sanatında ve üç boyutlu imgelere yeni bir anlayış tarzı getirmiş olduğunu anlamaktayız. 

Böylelikle geometrik bilgiler kağıt üstüne aktarıldığı ve zamanla gelişen resimlerde 

simetrik denge kurallarında baktığımızda dönemin sanatçıları matematik sahasına ait bir 

takım çalışmalara yöneltiğini görebiliyoruz. Bu bağlamda sanatçıların artık kendi 

çalışmalarında kullanacağı imge ve nesneleri incelerekve geometriksel formlarını göz 

önünde tuturak bu biçimleri önemli bir derecede netleştirmişler olduğunu görmekteyiz. 

Perspektif bir yandan bu objeleri resim düzlemine doğru aktarabiliyorken, bir başka 

açıdan mekân kavramını da ele almıştır. Perspektifin gelişimi ile birlikte sanatçının dünya 

ve mekân algısında bir takım değişikliklere uğramıştır. Perspektif kuramı, resimde bir 

denge oluşturarak üç boyutlu bir imgeyi iki boyutlu bir yüzeye parça bütün ilişkis ini 

koruyarak Rönesans dönemi resmin temel prensip haline gelmiştir. Bu açıdan perspektif 

bir yandan kurallı bir sisteme dayanarak çizim aşamasında resimi kolaylaştırmış ve içinde 

matematik bilgilerinden yararlanarak doğru bir bütünlük oluşturmuştur. 



97 

 

2. 2. RÖNESANS RESMİNDE PERSPEKTİF KAVRAMI 

“Yazılar okuma yazma bilenler için ne ise, resimler de okuma yazma 

bilmeyenler için aynı şeydir.” (Papa Gergorius Magnus’dan (520-604) aktaran Gombrich, 

2007: 167). Bilimsel gelişimi Bağdat’tan Floransa’ya uzanan perspektif (görme teorisi) 

İtalya Rönesans’ında kendine yer edinmiştir. Bunun birçok sebebi ve açıklaması vardır. 

Bölgenin geçmisi ve tarihsel sürecinin iyi kavranması konu bakımından önemlid ir. 

Yukarıda sözü geçen Papa Gergorius Magnus’un sözü, sanat tarihi açısından önemli bir 

yerdedir ve birçok kuralı değiştirmiştir. Sanatı, geçmişin altın çağlarındaki büyük 

erdemlik örneklerini halka anımsatmakta bir araç gibi görmüştür. Rönesans’ın meşru 

zemini oluşturan bu süreçte ‘imge yasağı’ konusu ortadan kalkmıştır. Bu bağlamda Roma 

ve çevresindeki resim anlayışı Rönesans’a kadar duygulara dayalı ilahi kompozisyonlar 

çok merkezli bir perspektif anlayışı ile resmedilmiştir. Rönesans resmindeki perspektif 

kavramından önce konunun daha iyi çözümlenmesi için Rönesans’ın tanımı, oluşumunu 

ve ortaya çıkış nedenlerini bilmek lazımdır. 

Rönesans’ın tanımı ‘Yeniden Doğuş’ veya ‘Yeniden Diriliş’ anlamı taşır. 

Böylelikle bir yeniden doğuş fikri İtalya’da Giotto dönemiyle başlayarak yeşermeye 

başlamıştır (Gombrich, 2007: 223). Rönesans, Fransızca ‘Renaissance’, İtalyanca 

‘Rinascita’ kelimelerinden ortaya çıkmış olup, ‘Yeniden Doğuş’ olarak tasvir edilmişt ir. 

Rönesans 14. yüzyılın sonuyla 15. ve 16. Yüzyılarını içine alan ve en ayırıcı niteliği Eski 

Yunan ve Roma kültürünün yeniden gün ışığına çıkması olarak bilinmesidir (Horberg, 

Pappas ve Tüzün, 2004: 535). 

Mıchelet’e (1998: 17) göre, Rönesans sözcüğü ‘güzel’’in aşıklarına ancak yeni 

bir sanatın gelişini, düşlem gücünün serbers gelişimini anımsatır. Faure’ye (1992: 7) göre 

Rönesans sözcüğü ilk anlamda, dinsel sözcükler kapsamına girer. Notre-Dame 

Mucizesi’nden itibaren (14. yüzyıl) yaşamını yitirmiş bir kişinin ikinci kez doğuşu 

anlamına gelir. Yunan Teolojisindeki Palingenesis’in (yeniden doğuş) ile eş 

anlamlıifadesini taşır. Bu bağlamda bir yeniden dirilme yada hayata dönme anlamı 

yazarın anlatımına göre yoktur. Yazara göre bu anlam yerine yeni temellerden yola 

çıkılarak yeiden başlamak ifadesi kullanılması ön görülmüştür. Symonds’a (2005: 226) 



98 

 

göre, ‘Renaissance’ sözcüğü günümüzde, ingiliz çevirisinde karşılığı olan ‘öğrenmenin 

canlanması’ tanımıyla daha fazla bir değer kazanmıştır. Rönesans kelimesi Ortaçağlardan 

modern dünyaya geçişinin gibi bir anlama geldiği ve bu kavramın gerçekleşti zaman 

dilimini belli bir sınırlar getirmenin mümkün olmadığı düşünülmektedir. 

Peter Burke’ye (2016: 20) göre, Rönesans devinimi bünyesinde ‘yenileme’ 

(renovation) kadar yenilik yapmayı (innovation) da barındırmış olmasına karşın, 

antikiteye duyulan heves ve klasik geleneğin yeniden canlandırılması, alımlanması ve 

dönüştürülmesi olacaktır. İsviçereli büyük tarihçi Jacob Burckhardt, Rönesans’ın 

temelinde yatanın tek başına antikitenin yeniden canlandırılması değil, onun, 

Burckhardt’ın İtalyan ‘ruhu’ dediği şey ile birleştirilmesi olduğuna öne sürmüştür. John 

Addington Symonds’a (2003: 237) Rönesans sözcüğün esas anlamı bağımsızlığın 

yeniden doğuşudur; bir başka tanımıyla, şuur ve erkin iradeyi yeniden bulan birey, tabia ti 

çevreleyen güzelliği ve sanat aracığıyla bedeni hisseten, bilimde aklı dinde ise vicdanı 

özgür kılan, kültürü zihine emanet eden ve bireyin kendi oluşumunu kaplayan özgür bir 

oluşumdur. 

Rönesans oluşum süreci ise Avrupa kültür çevresinde gelişen bir yapıdır. 

Gelişen bu yapı itibari ile bu coğrafyanın kendine özgün tarihsel koşullarının ürünüdür. 

Bu oluşum Avrupa’nın genelinde birden bire başlamamıştır. İlk olarak İtalya’da baş 

göstermiş ve daha sonra Batı Roma’nın temsilcisi olan Latin-Cermen ülkelerinde kendine 

yer edinmiştir. Böylelikle Rönesans ilerleyen dönemlerde bütün Avrupa’ya hâkim 

olmuştur (Akyürek, 1994: 116). 

White’a (2001: 52) göre, sanat tarihçilerin Rönesans olarak isimlendir i len 

dönemin başı ve sonu hakkında tam bir malumat, tam olarak ne zaman başladığı ve ne 

zaman bittiğinin bir tarih aralığı yoktur. Edebiyat ve Sanat ile uğraşan, sosyoloji, bilim, 

politika ve felsefe gibi disiplinler açısından aynı tarihleri kullanmadıkları saptanmışt ır. 

Yaşadığı dönemde bunu tasarlayan ve bu terimi kullanan ilk kişi Vasari olduğu 

düşünülmektedir. Bu terime ‘Yeniden Doğuş’ (Rinascita) adını verdi. Bu dönemi, Avrupa 

tarihinde hususiyetle baskıcı ve sıkıntılı bir dönemden çıkmıştır. Rönesans dönemi 

umumi olarak İtalya’da ‘Petrarch’ (1350) zamanından, filozof ve gök bilimci ‘Giordano 



99 

 

Bruno’’nun (1600) Roma’da Campo de Fiori meydanında diri diri yakılmasına kadar 

kapsayan bir dönem olarak düşünülür. 

Bir başka düşünce ise bu zaman zarfında düşünülen dönemin, fizikç i 

Galileo’nun 1632 yılında yazmış olduğu ‘İki Büyük Dünya Sistemi Üzerine Diyalog’ 

isimli eserine kadar sürdüğü düşünülmüştür (Yıldırım, 2010: 187). 

Frederick Copleston’a (1993: 207-210) göre Rönesans’ın ortaya çıkışı ilk olarak 

İtalya’da başlayan ve Kuzey Avrupa’ya yayılan hümanist dönem olarak nitelendirir. Ne 

zaman başladı ve ne zaman son bulduğu hakkında kesin bir bilgi yoktur. Rönesans, 

edebiyatın yeniden doğuşunu ve klasik öğrenmeye ve üslûba bağlılığı ifade ettiği ve 

içerdiği ölçüde, on ikinci yüzyılda Salisbury’lu John, barbarlığa karşı ilan ettiği yüzyıl ın 

başlarında çıktığı düşünülmektedir. 13. yüzyılda  Chartres Okulu hümanizma destekleyen 

bu ekolde eğitimi görmüş büyük ilahiyatçıları ve filozoflarının edebi üslûp ve ifade 

zarafetinden vazgeçmiş olsalarda, St. Thomas Aquinas, güzelliği ile dikkat çekiçi ilahiler 

yazmıştır. Duns Scotus’un biraz cesur ve stilist olmayan yorumlarını bestelediği dönemde 

Dante (1265-1321) İtalya’nın en büyük başarılarından birini ‘İlahi Komedya’’yı yazdı. 

Dante’nin öldüğü aynı yüzyılda (14. yüzyıl), Petrarch (1304-74) sadece Aristoteles 

diyalektiği kültürüne karşı çıkması ile kalmayıp, klasik tarzını özellikle Ciceroniyen 

tarzını yeniden canlanmasına teşvik etti ve bunun yanı sıra onun aracığıyla yerel sahneler 

hümanist Hint Vidualizm ruhunun büyümesine yardımcı olmuştur. Dönemin bir önemli 

yüzü Boccaccio (1313-75) mühim bir edebiyatçı ve hümanist görüşü destekliyordu. 

Batıda ilk kez Klasik Yunanca eğitimi alan Manuel Chryso (ö. 1415) ise 1396 yılından 

itibaren Floransada ölüm yılına kadar ders verdi. 

Gombrich’e (2007: 286) göre, İtalyan Rönesans’ın Avrupa’nın başka 

ülkelerdeki zaferini perçiledi. Bu bağlamda Ortaçağ sanatı son bulurken, bazı sorunlar ı 

ve sanatta ortaya çıkan bazı problemleri sadece büyük ustalar aşabilecekti.  

Rönesans sanat çalışmalarını zeminini oluşturan bir takım faktörler ve 

düşünceler vardı. Bunlar dini ve mitoloji konulu tasarımlar, resimlerde görülen tarihli 

konular yada portrelerde görülen doğal bir tavır, ahlaksal bir biçime dönen ruhsallığı 



100 

 

doğal özelliklere ve duyularla algılanabilen nesneye bütünleştirilmiştir (Beksaç, 1995: 

78). 

Conti’ye (1982: 3) göre, Roma, sanat hareketlerin başlıca merkezi Floransa’nın 

yerini alınca elde edildi. Rönesans sanatının kültür alanında yarattığı karışıklık çok 

değişik ve son derece karmaşık sonuçlara ulaşmakla birlikte sanat ilkesi, yöntemi ve 

orijinal form bakımından oldukça tutarlı bir yol izlemiştir. Rönesans sanatı iki ana 

kaynaktan etkilenmiştir. Bunlardan birisi Yunan ve Roma sanatında kullanılan klasik 

formlar, diğeri ise perspektif kavramıdır. Perspektif kuramı ise tuval yada başka bir 

yüzeyde, bilimsel doğrulukta üç boyutlu bir görünüm sağlayacaktı. 

15. yüzyıldan sonra Orta Çağ döneminde görülen iki boyutlu anlayış yerine 

mekânlarda, perspektif düzeniğiyle çalışmalar yapılmıştır. Perspektif’in uygulanması, 

hakikati insan zihnine uygun şeklinde bir anlatım endişesinden meydana gelmiştir. Bu 

bağlamda ışığı ve formu bir bütün ele alan perspektif, matematiksel sistem üzerinden 

doğruluğu sağlanmıştır. Figürlerin ifade biçimi sert bir hal alırken, yan karakterler 

eklenerek olayların betimleyici tasvirleri desteklenmiştir. Bu dönemde görülen bir başka 

özellik ise ön plandaki sahnenin arkasında görülen doğa tasvirleri resmedilmişt ir. 

Sanatçının hür iradesi ile tasarladığı konunun ortaya çıkmasıyla başlamıştır (Emre, 2010: 

115). 

Giotto ile Rönesans resim sanatının kapısına açılan ve antik çağdan beri 

kullanılmayan ‘içinden geçerek bakış’ terimi Giotto ve Duccio sayesinde tekrak gün 

ışığına çıkmıştır. Giotto’nun öğrencisi olan Gaddi’de onun yolundan gidecektir. Bu başlık 

altında 14. yüzyıl Rönesans’ın resim öncüleri kabul edilen Giotto di Bondone ve 

Lorenzetti kardaşleri (Bölüm 2.1.2’de anlatılmıştır). 15. Yüzyıl Floransa Okulu, 16. 

Yüzyıl Roma Okulu ve Venedik Okulu gibi ekolleri benimseyen ve her biri kendi adında 

ün kazanmış ressamların kronolojik sıraya göre, Rönesans için devrimci bir keşif sayılan 

perspektif anlayışının nasıl oluştuğu incelenecektir. 

15. yüzyıl Florana’nın sanat, felsefe, bilim ve ekonominin baş merkezi olmuştur. 

Bu ilerlemenin başlıca ana kaynağı Medici ailesi olmuştur. Medici ailesi Floransa 

Okulunun en büyük yardım severi olmuştur. Mimar Brunelleschi (1377-1446) ve 



101 

 

arkadaşları olan mimar Alberti (1404-1472) ve heykeltıraş Donetello (1386-1466), bu 

yeni yüzyılın merkezi konuma gelmesi durumda Medici ailesi gibi önemli etkileri 

olmuştur. Brunelleschi’nin merkez ölçekli tasarladığı düzeneklerin yaygınlaşmasına ek 

olarak, merkezi konumu insan figürlü olan tasarımlarda üçgen çatı şekli ortaya çıkmışt ır. 

Bu kurgu 15. Yüzyıl başlarında Floransa Okulu sanatçıların en bariz niteliği olmuştur. Bu 

dönemin resim özellikleri arasında natural ve gerçeğe değinilen baskı yüzünden 

desenlerin çizgisel perspektifin önemsedikleri görülmüştür. Floransa okulu’nun öncüsü 

sayılan Masaccio, Giotto’nun açtığı kapıdan ilerlemiştir (Şentürk, 2012: 45). 

15. yüzyıl Erken Rönesans İtalyan resmi özellikle Masaccio (1401-1428) olarak 

bilinen ve anlamı ‘beceriksiz Tomasso’ diye adlandıran ressam, olağanüstü bir deha olan 

ve henüz yirmisekiz yaşını doldurmadan ölen sanatçı klasik unsur ile formları ele almış 

böylelikle antikiteyi  benimsemiştir (Gombrich, 2007: 229). 

Wundram’a (2001: 26) göre, İtalyan resminin en becerikli ressamı olan sanatçı, 

kısa süren yaşam hayatına rağmen, yapmış olduğu eserler sonucu ile resim sanatının 

temelini etkilemiştir. Masaccio, Brunelleschi’nin ilk zaman yapmış olduğu eserlerini 

araştırdı ve onları yordamlarak kendi resimlerine olumlu bir şekilde aktardı. Bu bağlamda 

Brunelleschi’nin keşfettiği doğrusal perspektifi ele alarak üç boyutlu mekân kurgusunu, 

tuvalinin üzerine aktardı. Vasari’nin (1912: 128) yazmış olduğu ‘Sanatçıların Hayat 

Hikayeleri’ adlı eserinde Masaccio için, çizgileri ve resmi çok moderndi ve diğerlerinden 

çok farklı ki, insan figürleri gerçekte olduğu gibi ayakta durabilir sanki figürlerin ayakları 

gerçekten zemine basıyor gibi bir görüntüye sahip gibi bir ifade kullanmıştır. 

Conti’ye (1928: 41) göre, Masaccio’nun ‘Vergi’ isimli resim çalışmas ı, 

Rönesans resmin bütün niteliklerini üzerinde toplamıştır. Kompozisyonun sağ kısmında 

bize en yakın duran figürde kendini ve portresini yaparak gösteren Masaccio bariz bir 

şekilde bu resimde esas olarak anıtsallık, insan vücudunun hem kendi başına hem de arka 

plandaki figürlerde görüldüğü gibi çevreleri ile olan ilişkilerinindoğru ve gerçekçi bir 

şekilde betimlediğine görülür (Resim 36). 



102 

 

Vermeule’ye (1964: 38-39) göre, Masaccio’nun ‘Vergi’ adlı çalışmasının esas 

kökeni, Roma’ya gittiği dönem sanatçının incelemiş ve araştırmış olduğu ‘Santa Maria 

Maggiore Bazilika’’sına ait 5. yüzyıl mozağinin örneğidir.  

 

Resim 36: Masaccio, Vergi, c.1427-28, fresko, 255 x 598 cm, Capella Brancacci, Santa 

Maria del Carmine, Floransa. Kaynak: (Conti, 1928: 41) 

 

Krausse’ye (2005: 9) göre, Masaccio 1427 yılında Floransa’daki Santa Maria 

Novella Kilise’si için herkesi şaşkına çeviren kutsal bir teslis (üçleme) freski yaptı. 

‘Kutsal Üçlü’ eseri şimdiye kadar, insanların bildiği ve alıştığı bütün görme kuramlar ına 

tersti. Masaccio’nun ‘Kutsal Üçlü’ (Baba, Oğul ve Kutsal Ruh) eserini seyreden kişiler 

ilk zamanda sanatçının sanki duvara delik açtığını ve arkasında ya da yan tarafında 

bulunan bir başka kilisenin içini gösterdiğini zannettiler. Resimdeki mekân anlayış ının 

perspektif’i aşırı bir derecede göstermiştir (Resim 37). Yirmi yedi yaşında iken yapıld ığı 

düşünülen bu resim ‘kaçış çizgileri’ ile üç boyutlu bir görüntünün ortaya çıktığı ve bütün 

niteliği ile ışık-gölge ile mekânın var oluşumunu yaratıldığı ilk perspektif resmi olmuştur. 

Bu bağlamda Masaccio’yu Rönesans resminin öncüsü ve kurucusu olduğu düşünülür. 

 



103 

 

 

Resim 37: Masaccio, Kutsal Üçlü, 1425, fresko, 667 x 317 cm, Santa Maria Novella, 

Floransa. Kaynak:  (Labno, 2012: 16). 

 

Şentürk’e (2012: 47) göre, ‘Kutsal Üçlü’ eseri Masaccio üstün dehasını 

kullanarak bilimsel perspektifi ilk defa bir resme aktardı. Resimde kuvvetli bir dikey 

devinim ile anıtsallık ve hareketsizlik, kadrajın hatları içinde bulunan tasvirin sonsuza 

kadar varlığını korucağı gibi bir hissiyat veriyor. Tanrı ve İsa betimleme leri, resmin 

merkezine konumlandıralak dikey ana yönü oluşturmuştur. Haçın bulunduğu kısım ise 



104 

 

yatay yönünü oluştururken, Meryem ve Yusuf tasvirleri arka planda görülmüştür. Bu iki 

figür ile önde bulunan iki figür, dikey ana yönü dengeleyen yatay ara yönler ini 

oluşturduğu görülür (Resim 38). 

 

Resim 38: Masaccio, Kutsal Üçlü, Komposizyon yönleri (Şentürk, 2012: 47) 

Ressamın güçlü bir çizgisel perspektif kullandığı resimde, kendi oluşturduğu 

bakış açısı ile üç boyutlu mekân yansıması gerçekçi bir görünüme sahiptir. Resmin arka 

sahasında bulunan figür ve tonozlarda kullandığı ‘solucan bakışı’ (alttan bakış) ile geriye 

doğru perspektif sayesinde görseldeki figürlerin bir sütun üstünde konumlandırı lmış 

heykel gibi görümlerini sağlar.Labno’ya göre, ‘Kutsal Üçlü’ eseri için şöyle bir açıklama 

yapmıştır. 

“Masaccio gerçeklik yanılsaması yaratmak için çok sayıda yöntemden 
faydalanmıştır. Onun devrimsel nitelikteki perspektifte kesin kaçış noktası 

anlayışı titiz bir planlama gerektirir. Perspektifte paralel çizgilerin resmin yüzey 
düzleminden geri çekilerek tek bir ‘kaçış noktası’’nda buluştuğu görülür. 

Sistematik perspektif sistematik orantıya olanak sağlar. Masaccio bu prensipler i 
kontrollü geometrik düzeni sağlamak için kullandı. Yanılsamalı alan inandır ıc ı 
mimari düzenin içindeki gerçekçi figürler sayesinde gerçek kılındı. Dipten 



105 

 

çaprazlama uzanan bütün dik açıların buluştuğu yer, yaklaşık olarak izleyic inin 

başı yüksekliğindeki noktadır(2012: 19).” 

Diğer bir sanatçı ise Flaman ressam olan Jan Van Eyck’tir (1395-1441). Sanat 

hayatına ilk kendisi kadar tanınmayan 1426 yılında ölen kardeşi ressam Hubert’en ders 

aldığı düşünülür (Radista, vd, 2000: 19). 

Flaman Rönesans’ı, İtalyan Rönesans’ından ayrıdır (Şentürk, 2012: 66). Bu 

başlık altınta kronolojik sıra halinde aldığımızda sanatçılar için, Kuzey Avrupa Rönesans 

estetiğini benimseyen Jan Van Eyck yer almıştır. Şentürk’e (2012: 67) göre, Flaman 

Rönesans Resminin farklı nitelikleri göze çarpmıştır. Kuzey Avrupa Rönesansı, İtalya da 

olduğu gibi hızlı bir gelişim gösteremedi. Özgünlüğü detayçı ve daha hissiyatlı bir 

yaklaşım göstermekle birlikte, dramatik bir betimleme tarzı vardır. İtalya Rönesans 

Resminde görülen mekânlar çizgisel perspektif ile oluştururken, Flaman Okulunun ekolü 

ise buna renk perspektifi ve ışığın dokunuşları sayesinde gerçekleştirmişlerdir. 

Krausse’ye (2005: 26) göre 15. Yüzyıl İtalyan resminde bariz bir şekilde görülen 

ve temeli matematiksel hesaplara dayanan ‘çizgisel perspektif’ olurken, Flaman 

(Hollanda) sanatçılar daha çok ‘deneyimsel perspektif’ kuramına sahip çıkıyorla rd ı. 

Burada Anna Carola Krausse, Kuzey Avrupa Rönesans’ı perspektif anlayışı için şöyle bir 

tanım yapmıştır. 

“Dünyayı akılcı ve bilimsel yöntemlerle kavramaya çalışan ve bir resmi, içinden 
başlayarak kurgulayan İtalyan Rönesans sanatçılarının tersine Hollandalı lar 
dünyanın sırlarını dışardan bakışla kavramaya çalışmışlardır. Dolaysız gözlem 

ve nesnelerin doğası hakkındaki bilimsel bilgiler ressamlara bu uğraşta yardımcı 
oldu (2005: 26).” 

Labno’ya (2012: 21) göre, gizem ve mit’i konu alan Jan Van Eyck ise 

Floransıların perspektif ve rakursi kuralları tersine, bilimsel optik teorilere etkin bir 

şekilde sahip çıkmamıştır. Eyck, yakın gözlem ve yüzey dokusu incelemeleri sayesinde 

oluşturduğu minik ayrıntılar ile natural yaklaşımı elde etti. Espas ve Form benimseyişi ile 

bu yolla ulaştı. Onun teknik ve özgün anlayış yöntemi ile geliştirdiği yağlıboya ve cila 

yöntemleri ile oldu. 



106 

 

Şentürk’e (2012: 68) göre, Jan Van Eyck’m detaycı doğa tasvirleri ve ayrıntılar ı 

mühim bir derecede yaklaştığı, Paris Louvre Müzesi’nde sergilenen ‘Şansölye Rolin’ in 

Madonnası’ adlı eserinde alenenen görülür. 

Bell’e (2009: 158) göre, bu eser içine kaplayacığı kadar bir alan yoğunluğu ile 

oluşturulmuştur. Gerçekçi bir tarzda betimlenmiştir. Resimde görülen kent tasviri en az 

resmin kendisi kadar ön planda işlenmiştir. Resmin diğer bir niteliği ise resimde 

kullanılan boyaların daha önce sanatçının uzun emekler sarf ederek renklerin bitkisel yağ 

ile olan karışımıdır. Böylelikle resimdeki ışık etkisini daha fazla önde görülmüştür 

(Resim 39). 

 

Resim 39: Jan Van Eyck, Şansölye Rolin’in Madonnası, Fransa, 1434. 
Kaynak: (Bell, 2009: 158) 



107 

 

Şentürk’e (2012: 98) göre resmin asıl yönünü, Meryem ve Rolin’in aynı 

doğrultuda tasvir ediği yatay plan oluşturuyor. Oluşan bu yatay doğru ile onla birlikte eş 

uzanan ara yönlerle ile kendi aralarında karşılıklı oturan iki figürün kalçaları arasındaki 

düzlem, resmin orta kısmında yer bulan salon, arka planda görülen ufuk çizgisi ile üst 

sahada bulunan mimari öğelerin düzlemi ile veriliyor. 

İtalyan ekolü yapılmış bu sarayın durduğu noktadan ve bakış açısından dolayı 

manzara panoramik bir görüntüye sahiptir. Resmin asıl perspektifi ve derinliğini resmin 

sol ve sağ kısımlarında görülen sütunlar kaçış noktasına gittikçe, sütunlarla birleşen 

dairesel kemerler ile zeminde bulunan geometrik desenli karolarda derinliği 

oluşturulmuştur. Bu resimde perspektifi ön plana çıkartan asıl unsur sütunlar olmuştur. 

Gerçek adı Guido di Pietro olan Fra Angelico, (1378-1455) Erken Rönesans 

döneminde Dominiken rahibi ve aynı zamanda ressam olan Angelico pastel renkli 

tonlarla zarif ve dini duyguları benimsemiş olup bunları kompozisyonlarına aktardı 

(Krausse, 2005: 126). Ortaçağ’ın son yansıtmalarını sanatına halen uygulasa da, 

Masaccio’nun çalışmalarını araştırmış ve inceleyerek dönemin önemli sanatçıların içinde 

kendine yer edinmiştir. Floransa’daki kendi manastarı olan San Marco manastırdak i 

rahiplerin hücrelerine ve koridorların sonuna kutsal resimler yapardı (Gombrich, 2007: 

253). Fra Angelico, Masaccio’nun yaptığı yeniliklerin farkındaydı. Onun gerçekleştirmiş 

olduğu anatomi çalışmalarındaki gerçekçi ayrıntıları ve perspektif anlayışını kabul ettiği 

düşünülür. Buna lakin Masaccio’nun kullandığı gölge ve ışık tekniklerine (modle) karşı 

çıkmış olup Gotik bir tarzda resimlerini renklendirmiştir (Tansey, Kleıner, 1997: 704). 

San Marco Manastır’ın hücrelerinin birisine yapılan ‘Meryem’e Müjde’ 

perspektif’in Fra Angelico için artık bir güçlük olmadığı görülür (Resim 40). Krausse’ye 

(2005: 11) göre, ‘Meryem’e Müjde’ adlı eseri sanatçının kendi tarzını ve güzellik 

anlayışını zarif ince çizgiler ile pastelimsi renkler ile boyanmıştır. Resim ne kadar Gotik 

bir üslûp taşıdığı görülse de, Erken Rönesans’ın niteliklerini taşır. Buna en iyi örnek 

resimdeki altın yaldız arka planda kullanılmamış ve perspektif kurallarına uyduğu 

görülür. Gombrich’e (2007: 253) göre, bu eser Masaccio’nun ünlü eseri ‘Kutsal 

Üçlü’’deki tonoz kadar gerçekçi bir tasvir ile resmedilmiştir. Angelico, Masaccio’nun 



108 

 

yaptığı gibi “duvara delik açma” niyetinde olmayıp, o sadece kutsal saydığı öyküyü sade 

ve güzellik ile süslemiştir. 

Resimde ilk olarak çizgisel perspektif göze çarpar ve Fra Angelico bunu gayet 

başarılı bir şekilde uygulamıştır. Tasarımda simetri ortaya çıkmıştır. Bu simetri unsurunu 

oluşturan birçok öğe vardır. Figürler ve mekân sayesinde oluşan bu simetri ise resimde 

görülen birçok unsur sayesinde deformasyona uğramıştır. Resimde görülen dikdörtgenin 

bir köşesiyle çaprazında bulunan köşesi arasında çizilen çizgiler kaçış noktasına giderek 

perspektif’i oluşturmuştur. Mermer sütunların dairesel kemer kısımları kaçış noktasına 

giderek azalma ve iç içe geçerek oluşturduğu etki, perspektifi yansıtır. 

 

Resim 40: Fra Angelico, Meryem’e Müjde, c.1430-45 arası, fresko, San Marco 
Manastır, Floransa. Kaynak:  (Krausse, 2005: 11) 

Erken İtalyan Rönesans ressamı olan Domenico Veneziano (1410-1461) 

dönemin resimdeki oluşturduğu etkisi büyük bir orantıda da katkısı vardır. Asıl adı 

Domenico di Bartolomeo da Venezia olan ressam, sanat hayatının birçok bölümünü 

Floransa’da çalıştı. Üstünde en çok uğraştığı konu ise renklerin doğal ışık koşullarıyd ı. 



109 

 

1455 tarihinde Veneziano, Floransa’da bulunan ‘Santa Lucia de Magnoli’ kilisesinde çok 

kanallı sunak (predella) ve mihrap’ların beş parçasına resimler yaptı. Resimlerinde açık 

yeşiller ve parlak pembeler kullanarak, dönemin resim renklerine aykırıydı. Ayrınt ıl ı 

mimari dekoratif parçalarda dokunuşları, Giotto’yu hatırlatır. Floransa Mangoli 

Kilisesi’ne yapılan ‘Madonna ve Çocuk’ eseri (Berenson Koleksiyonu) dört Aziz ve 

Meryem Ana’ya yaklaşan üçgen bir yapı üstünde kurgu edilmiştir (Resim 41) (Berti, 

1961: 1). 

 

Resim 41: Domenico Veneziano, ‘Madonna ve Çoçuk’, Aziz Lucy Sunağı, y. 
1445, Panel Galeria Uffizi, Floransa. Kaynak: (Kubovy, 1988: 9) 

 



110 

 

Kubovy’a (1988: 2-7) göre, Rönesans resimlerindeki ufuk çizgisi üzerinde 

kaybolan noktaların her zaman anlatı için önemli olan bir öğeyle örtüşmesi 

beklenmemelidir. Bazen ufuk noktası, Domenico Veneziano’nun ‘Madonna ve Çocuk’ 

eserinde görüldüğü gibi resmin öğeleriyle etkileşime girer. Azizler, Madonna’nın 

pelerinin kıvrımlarının dizlerinin arasına sardığı üçgen bir desen oluşturduğu görülür. 

Yazara göre, bu üçgenin aşağıya bakan noktası (kemerler arasında görülen bezemeler de 

dahil) aynı zamanda perspektifin ufuk noktasıdır Ressam, Piero Della Francesca’nın 

‘İsa’nın Kırbaçlanması’ (Resim 48) eserinde de olduğu gibi resmin birçok önemli 

özelliğini düzenlemek için ortogonal’ı hayranlıkla kullanmıştır. Aziz Francis’in (soldaki 

figür) gözelirinin bakışı dik açıya düşmektedir. Aziz John’un sol gözü (soldan ikinci 

figür) ve baş parmağın uçları ile sağ elinin işaret parmağı ortogonale düşmektedir. Aziz 

Zenobius’un sağ gözü (sağdan ikinci figür) işaret ve orta parmaklarının uçlarında bir 

ortogonal üzerinde hizalanmıştır. Yazara göre bir diğer durum ise ufuk çizgisi ressam 

Perugino’nun ‘Aziz Bernardo’ya Görünen Meryem’ eserinde olduğu gibi uzak bir arka 

plan manzarında bir noktaya düşer. Perspektif’in, Domecino Veneziano için mimari 

boyutları ve oranları alegorik veya sembolik anlam taşıyan karmaşık binaların kat 

planlarını resme dönüştürmesini nasıl sağladığı gösteriyor. 

Dönemin İtalyan Erken Rönesans ressamı olan Fra Filippo Lippi, Masaccio’nun 

hemen ardından en önde gelen sanatçısı olmuştur (Labno, 2012: 32). Lippi, Carmine 

Manastırı’nda eğitimini aldı ve burada ‘Fra’ (Floransa’da bir keşise verilen isim) ünvanı 

verildi. Genç bir çocukken Brancacci’yi boyayan Masaccio ile çalışmasına izin 

verilmiştir (Raditsa, vd, 2000: 24). 

Labno’ya (2012: 33) göre Masaccio’nun öğrencisi olduğuda düşünülmekted ir. 

1430’lu yıllarda ressam olarak çoğu yerde adını duyurdu. Manastırda uyguladığı ve 

yapmış olduğu fresklerde Masaccio’nun izleri görünür. Başarılı çalışmaları Masaccio’dan 

Donetello’ya 1440’ların ortalarına kadar Fra Angelico’nun şiirsel daha süslemeci bir 

anlayışın başladığının işareti olan etkisiyle birlikte devam eden tarzı gösterir. Mediciler 

aracığıyla Napoli Kralı için yaptığı resimleri tamamladı. Floransa ekolündeki eğitimi, 

özellikle güçlü modelleme, mesafe yanılsaması yaratmak için perspektif kullanımı ve 

piramidal kompozisyonlarını çalışmalarına uygulamıştır. 



111 

 

Hollingsworth’a (2016: 223) göre Prato Katedrali duvarlarına, St. Stephen ve St. 

John the Baptist’in öykülerinin freskleri, Fra Filippo Lippi’nin çalışmalar ı arasında en 

önemlileridir. Bu çalışmalar arasında ‘Herod’’un Şöleni’ (Resim 42) belkide en meşhur 

sahne, sonunda efendisine kesik bir baş sunan, güzel bir dansçıya  tanıklık eden 

konuklarla bir Floransalı saygın insanlar ile davet edilen akşam yemeği olarak tasvir 

edilen korkunç bir hikaye olan ‘Herod’un Şöleni’’dir. Lippi bu eserde geniş bir alan 

yaratmak (yanılsama) için perspektifi kullanmıştır. Bu perspektif kullanımı sayesinde 

ressama masanın ziyafet masasının etrafında üç farklı sahne oluşturmuştur. 

Merkezi perspektif görülen bu görselde ufuk çizgisi arka planda gizlenmiş t ir. 

Masa ve duvar kirişleri ufuk çizgisinde bulunan tek noktaya kaçış sağlar. Perspektif ile 

sağlanan geniş alan orta kısımda bir boşluk oluşturmuş ve resimde simetri bir denge 

oluşturmuşştur. Masaların kenar hatları, zemin karoları ve resmin orta arka alanda 

bulunan iki yarımsal kemerlerin tavan çizgilerin küçülmesii perspektif sayesinde 

olmuştur. Mimaride bulunan turuncu duvar ayrıntıları yine tek noktaya kaçış sağladığı 

görülmüştür. 

 

Resim 42: Fra Filippo Lippi, ‘Herod’un Şöleni’, y.1452-66, Duomu, Prato. 

Kaynak: (Hollingsworth, 2016: 223) 

 



112 

 

Dönemin diğer büyük ressamı, Ferrara Okulu’nun ekolünü benimsenmiş İtalyan 

Rönesans Sanatçısı Francesco Del Cossa’dır (1430-1477). İncerti’ye (2017: 87-94) göre, 

Küçük Friars Kilisesi için boyanmışhareketli ve geometrik non-figüratif olan ‘Tebliğ’ adlı 

eser 1470-72 yılları arası yapıldığı düşünülmektedir. Francesco del Cossa’nın bu eseri 

dört panelden oluşmakla birlikte, ressam aynı zamanda temayı ele aldığı bu ‘Tebliğ’ 

konusunun tasviri dönemin en yenilikçi deneyimleri arasına yerleştirilmesine katkıda 

bulunan perspektif ve bu perspektif yöntemi ile oluşan mimari öğedir (Resim 43). 

İncerti’ye (2017: 86) göre, ‘Tebliğ’ adlı eserin içindeki iade ve gerçek form analizi ise 

derecelendirilmiş bir ölçekle donatılmış bir ortofoto kullanılarak gerçekleştirikmişt ir. 

Yatay düzlemine çift düz çizgilerin kesişme noktalarından merkez noktasında yer çizgis i 

ile rekabet ederek merkezi direğin pozisyonu elde edilmiştir. Resimdeki iki yanal alanın 

ve dolayısıyla merkezde bulunan ana direk noktası ¾’tür. 

Merkezi tek noktaya giden bir perspektif anlayışı ile düzenlenen çalışmada, ana 

merkezde bulunan ve iki yanal alanın ortasında dik sütun sert bir hareketle tasviri iki alan 

açarak bir simetri oluşturmuş olduğu görülmüştür. Resimde perspektif boşluğunun 

geometrik yapısı, orantılı oranlar kullanılmıştır. 



113 

 

 

Resim 43: Francesco Del Cossa, ‘Tebliğ Sunağı’, y.1470-72, Staatliche, 
Kunstsammlungen, Dresden. Kaynak:  (İncerti, 2017: 86). 

 

Perspektif konusunda bir başka örnek ise Paolo Uccello olmuştur (1397-1475). 

Sanat yolundaki ilk deneyimini, Floransa Vaftizhanesinde bulunan cennet tasvirli 

bezemelerde, Ghiberti’ye çıraklık yaparak yetişmiştir. Donatello ve Masaccio’dan 

etkilenerek, perspektif’e duyduğu hayranlık daha sonra eserlerinde görülecektir 

(Wundram, 2001: 30).  

Floransalı ressamın perspektife gösterebilecek eseri ise Londra’daki National 

Gallery’de bulunan ‘San Romano Savaşı’’dır. Palazzo Medici için yapılan bu res im 

askerlerin düşmanlarının zafer ile sonuçlanan San Romano Savaşını (1432) tasvirini 

gösteriyor (Resim 44). 



114 

 

 

 

Resim 44: Paolo Uccello, San Romano Savaşı, 1450 dolayları, Ahşap üstüne yağlıboya, 
181.6 x 320 cm; National Gallery, Londra. Kaynak: (Gombrich, 2007: 255). 

 

Gombrich’e (2007: 255) göre, bu resim Uccello’nun görsel perspektif ve derinlik 

üstünde durduğu ve titiz bir aşama ile yağtığı bu çalışma, Rönesans dönemi için 

devinimsel bir hareket olmuştur. Bu bağlamda perspektif’in gün ışığına çıkmasında 

Uccello’nun emeği çoktur. Uccello, perspektif keşfinden çok etkilendiği uzun çalışmala r ı 

ve üstünde durduğu perspektif sorunları ile yeni araştırmalar meydana getirerek 

perspektif kısaltım (rakursi) çalışmaları yapmıştır. Uccello bu perspektif sorununu bir  

dert meselesi edinmiş olacak ki artık eşi yatması için seslendiğinde: “perspektif ne kadar 

hoş bir şey,” diye bağırdığını anlatmıştır. San Romano Savaşı’nda zeminde görülen ve 

her yere dağılan bu çeşitli zırh ve silahları doğru perspektif kısaltımda gösterebilmek için 

gerçekten fazla emek verdiği görülürür (Gombrich, 2007: 256). 

Uccello’nun bu resimde en çok onur ve gurur durduğu şey ise yerde yatan ve 

düşmüş, perspektif kısaltımla gösterilmesi zor olan savaşçı figürüdür (Resim 45). Bu 

zamana kadar bir kompozisyon içinde böyle bir figür resmedilmemiştir. Görsele 

bakıldığında ise bu figür, diğer figürlerden boyutsal olarak farklıdır. Zeminde görülen 



115 

 

kırık mızraklar düzenli bir halde hepsi aynı kaçış noktasını göstermişlerdir. Savaş 

sahasının göze yapay görünmesinde perspektifin matematiksel yerleştirmenin payı 

görülmüştür (Gombrich, 2007: 256). 

 

Resim 45: San Romano Savaşı’ndan Ayrıntı. Kaynak: (Gombrich, 2007: 255) 

 

Perspektif böylelikle Rönesans resmine yeni bir unsur getirerek, matematik ve 

geometrik düzenekler ile denge ve simetri yaratılmıştır. Bu durum ise dönemin 

sanatçıların matematik bilimine uğraştıkları açıkça belli bir haldedir. Sanatçılar ın 

kompozisyon içinde kullanacak oldukları form ve objeleri analiz etmeleri artık daha net 

bir durum haline gelmiştir. Perspektif sadece dönemin form ve figür anlayış ın ı 

etkilememiş, aynı zamanda mekân anlayışı önemli bir konu olmakla birlikte sanatçının 

mekân ve dünya olgusu da farklı açılardan geliştirmiştir. 

John Berger’in (2008: 16)  Görme Biçimleri adlı kitabında bu durumu şu şekilde, 

“Tek bakış noktası ve ufuk çizgisine göre düzenlenen yeni resim düzlemi izleyicide, o 

konunun merkezindeymiş algısı yaratır ki, bu teknik, mekânı figürlerden baskın duruma 

getirerek, mekânın imgedeki rolünü de değiştirmiştir”  açıklamıştır. 

Uccello’nun perspektife bir başka örnek ise ‘Sir John Howkwood’ adlı (Resim 

46) freskosudur (Wundram, 2001: 30). Yine Medici ailesi için yapılan bu fresko propagan 



116 

 

amaçlı resimdir. Uccello burada aynı Masaccio gibi antik sanattan etkilenmiştir. Sir John 

Hawkwood, Floransalıların kiralıdıkları bir ingiliz askeriydi. Onun ruhuna bir anıt 

yaptırmak istediler. Perspektifteki ustalığı sebebiyle 30 Mayıs 1436 yılında Uccello bu 

görevi üstlendi. 

 

Resim 46: Uccello, Sir John Hawkwood, Fresk, Floransa Katedrali, 1436. Kaynak: 

(Kubovy, 1988: 81) 

 

Uccelo’nun bu figürü aslında klasik resime bir gönderidir. İki metre yüksekliği 

bulunan bu kaideye rağmen, atın üstünde duran figürün göz hizasında olması Uccello’nun 



117 

 

perspektifteki ustalığı gözle görülür bir şekildedir. Aynı zamanda bu büyük usta 

yapılması güç olan perspektif kullanımından özverili davranmaktan geri durmamışt ır 

(Toman, 1995: 261). 

Kubovy’a (1988: 79) göre, Uccello’nun en eski tarihli tablosu, Floransa 

Katedrali’ndeki devasa freski olan ‘Sir John Howkwood’, ingiliz condottiere için bir 

binicilik anıtı olan Opera del Duomu’nun görevlilerinin komisyonu üzerine 1436’da 

boyanmıştır. Kaide, üç konsolla desteklenen bir kaide üzerine oturuyor. Simule edilen 

mimari, yan koridorda duran bir kişinin yaklaşık göz hizasında, freskin alt sınırının çok 

altında bir bakış açısından perspektif olarak yansıtılır. Ancak at ve binici, atın 

bacaklarının yaklaşık ortasında, ikinci bir bakış açısından görülüyor. Uccello, perspektif 

sistemini neden değiştirdiği spekülasyon konusudur. Eğer atı ve biniciyi, kaideye uygun 

olarak alçaktan yansıtmış olsaydı, gözlemci atın karnına bakardı ve binicinin çok azını 

görürdü. 

John White’e (1967: 197) göre, tek bir kompozisyonda birkaç bakış açısı 

kullanmanın avantajları, hatta bazen bunun gerekliliği, en açık şekilde Uccello’nun ‘Sir 

John Howkwood’unda görülmektedir. Daha pahalı mermer anıtların geçen 

fresnozullarında oldukça yüksek derecede bir gerçekçilik arzu edildiği ve bu yanılsama 

unsuru, mimari temelin dik önceden kısaltılmasıyla sağlanmıştır. Öte yandan, bir atın 

göbeğinin ve bir generalin ayaklarının, solucanın göz panoraması gibi gözükmesine 

sağlardı. Bu nedenle, düşük seviyeli bakış açısının gerçekliği mimariyle sınırlıd ır. 

Uccello’nun freskinnde atın veya binicinin önceden kısaltımı olmadığı bilinir. 

Wundram’a (1972: 137) göre, kaidenin hem hafif bir açıdan hemde aşağıdan 

görülen virtüöz tasviri, Uccello’nun keskin perspektif çalışmasının açık bir kanıtıd ır.. 

Uccello, kısaltmadaki ustalığı göstermek için ayrıca kaide ve altı için farklı bir bakış açısı 

göstermiştir. Kondottiere’nin hanedan figürü için yandan veya düşük açılı bir  bir bakış 

açısı olmayıp, kare olarak önden bir bakış açısı kullanmıştır. At ve binici hem güçlü bir 

şekilde modellenmiş hem de karanlık zemine karşı net ve sağlam bir şekilde ana hatları 

çizilmiştir. Uccello’nun bir binicilik heykelini boyaya dönüştürme hali, erken 

Quattrocento resmini heykelsi modellere olan güveninin başka bir örneği olmuştur.  



118 

 

Dönemin diğer önemli bir sanatçısı ise Floransa’daki en meşhur atölyelerden 

birine sahip olan ressam ve heykelci olan Andrea del Verrocchio’dur (1435-1488). 

Floransa doğumlu sanatçı çok yönlü bir sanatçı olmakla birlikte, atölyesinden birçok 

ustalar çıkarmış ve bunlardan birisi de Leonardo da Vinci’dir. Sanatçı döneminde 

meşhurluğu o kadar yaygındı ki, Venedik kenti, Bartolommeo Colleoni’ye sunulacak olan 

anıtı ona sipariş etmişlerdir (Gombrich, 2007: 292). 

Verrocchio’nun ‘Meryem Ana ve Mesih Çocuğu’ görüldüğü gibi (Resim 47) 

etkileyici klasik kalıntılar, diz çökmüş Bakire’nin Çocuk İsa için dua etmesini 

çerçevelediği görülmüştür. Parmak emme eylemi hem doğal hem de sembolik bir anlam 

taşıdığı saptanmıştır. Bunun nedeni ise Çarmıha görülmesinin bir önsezisi olan parmağını 

delip kan almış gibi görünüyor. Perspektifte güzel ve dikkatli bir şekilde anlatılan mimari, 

muhtemelen efsaneye göre Mesih doğduğunda yıkılan bir Roma Tapınağı’nı temsil 

ediyor. Bu, yeni dinin eskiye karşı zaferini temsil ediyordu. Tablo, panelden tuvale 

aktarılmıştır. Mimaride perspektife önem gösterilmiş ve hepsi tek noktaya kaçış 

sağlamıştır. Her iki figür arasında kalmış ve geriye doğru giden yer kuralları alan 

derinliğini yansıttığı görülmüştür. Sol tarafta bulunan kemerli giriş, ön tarafta bulunan 

hareketi ufka taşımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 

 

 

Resim 47: Andrea del Verrocchio, ‘Meryem Ana ve Mesih Çocuğu’, 106.70 x 
76.30 cm, İskoçya, 1470 Kaynak: (Gombrich, 2007: 292) 

 

Diğer bir ressam ise sanat tarihinde üzerinde fazla durulmamış olan Piero Della 

Francesca (1415-1492) Rönesans’ın en büyük ustalarından biridir. Frencesca 20. yüzyılda 

üstünde daha çok araştırma yapıldı ve adeta yeniden keşfedilmiş oldu. Kübizmin verdiği 

varsıl zevk, onun sanatının sert bir tutumdan daha çok dingil ve rahatlık hissedilir. Ayrıca 



120 

 

geometrik biçimlerine ve canlılığını, düz renklerine çokça başvurmasından kaynakland ı. 

Böylece, Francesca bu şekilde 15. yüzyılın en ünlü ressamı olmuştur. Sanatçının ilgi olma 

sebebi ise teknik bakış açısı bir yana, resimlerinde görülen gizemli doğasına uzanır. 

Resimlerindeki kompozisyonlarında çoğu kez gizemli figürler ve bir anlam verilmeyen, 

okunması güç hareketler görülmüştür (Labno, 2012: 38). 

Marry Hollingsworth’a (2016: 233) göre, Piero Della Francesca için şöyle bir 

tanım yapmıştır. 

“15. yüzyıl İtalya’sının ünlü ustalarından olan Francesca, hafif ve berrak bir renk 

duyarlılığına sahiptir. Bu çalışmanın hem yapım tarihi hem de gerçek yorumu 
fazlasıyla tartışılmış konulardan birisidir. Ancak Francesca’nın antik dönemin 

mimarlık diline olan ilgisini ve resimsel kompozisyonlarda perspektif 
kullanımını yarattığı kesindir.” 

Krausse’ye (2005: 11-12) göre, Piero Della Francesca büyük bir araştırmacıd ır. 

Bu araştırmalar ister mimari olsun, ister gündelik hayattan bir form ya da etrafında 

bulduğu bir nesneyi kendi anlayışı ile kâğıdın üstüne aktardığı bilinmektedir. Bu çizimler 

ve araştırmaları, sonuçlarını ayrı bölümler haline getirerek bir arada oluşturulmuştur. 

Bunlardan Resim Sanatında Perspektif Üzeri isimli ders kitabını en önemli eseridir. Yine 

yazara göre, Piero Della Francesca için şu şekilde bir açıklama yapmıştır 

 “Rönesans’taki birçok sanatçı gibi Piero da, Tanrı’nın yarattığı her şeyin 
temelinde kusursuz bir geometrinin yattığına ve insanoğlunun bu geometriyi 

tanımak, anlamak ve çizmek zorunda olduğunu inanıyordu. Yalnız resimle r ini 
en ince detayına kadar hesaplamakla kalmamış, Erken İtalyan Rönesansı’nda, 

ışığın, resmin genel bütünlüğü ve malzeme ile renklerin görünümü açısından 
önemini kavrayan ilk ressamlardan biri olmuştur(2005: 12).” 

Labno’ya (2012: 39) göre, Piero Della Francesca tam bir matematik 

kuramcısıydı. Ressamın çizim detayları ve perspektifte görülen olasılıklı örnekler ile 

anlattığı iki eser bırakmıştır. Sonuç olarak onun çalışmaları Rönesans’ın bilim ve sanata 

olan ilgisine örnek olarak gösterilebilir.  

Conti’ye (1982: 41) göre, perspektif bu dönem için büyük bir buluş olmakla 

birlikte zamanla gelişerek kendini benimsemiştir. Esas olarak perspektif, tüm görsel 

sanatların ortak zemini oluşturan ve kendisini çizgi ile birleştirince kendini ön plana 



121 

 

çıkartmıştır. Kesinlikle Floransa’daki Rönesans sanatçıları resmi boyanmış çizgi olarak 

kabul ediyorlardı. Perspektifin sayesinde ressamlar artık figürleri alenen belli bir çevre 

yahut bir mekân içine kolay bir şekilde yerleştirmişlerdir. 

Piero Della Francesca’nın ‘İsa’nın Kırbaçlanması’ resmi, konusu bilindiğin çok 

ötesindedir. Şimdiye kadar halen çözülememiştir (Resim 48). Bu resim büyük bir ihtima l 

bir burjuvanın, Urbino Kontu’na armağanıydı ve siyasi bir bildiri içeriyordu.  

 

Resim 48: Piero Della Francesca, ‘İsa’nın Kırbaçlanması’, 1460 civarı, ahşap üstüne 
tampera, 81,5x 59 cm, Galleria Nazionale, Urbino. Kaynak: (Krausse, 2005: 12). 

 

Görseldeki ön sahada bulunan figürler Francesca’nın çağdaşlarıdır. Bu bağlanmda 

önümüze günün konusu olan siyasi bir muhabbet olan bir takım grublanmış adam 

görülmektedir. Resmin sol tarafına bakılırken ise bize apayrı bir gerçeklik düzlemine 

koyar. Bu arka plandaki İsa’nın kırbaçlanması ise sağ tarafta büyük bir ihtimal konuşulan 

konunun çağrıştırdığı bir imaj olmalıdır. Sol tarafta bulunan İsa’nın kırbaçlanması asıl 



122 

 

olarak 1453 yılında İstanbul’u fetheden Türklerin, Doğu Hıristiyan’a yarattığı kötü 

durumu ve zaferini temsilini sembolize edildiği görülmüştür. Ön tarafta yer alan üç 

erkeğin ise en sağ taraftaki, Batı’nın Türklere karşı askeri harekat düzenlenmesini isteyen 

bir Bizanslı olarak düşünülmektedir (Krausse, 2005: 12). 

Şentürk’e (2012: 156) göre, ressam kompozisyonlarında görüldüğü üzere arka 

planda muazzam bir perspektif unsuru mimariyi ortaya koymuştur. Genellikle ön planda 

görülen figürler ise heykelsi bir forma sahip tasvirlenmişlerdir. Sanatçı tabiat’a ait öğeleri 

perspektif ve geometrinin yardımı ile matematiksel bir düzenek halinde dönüştürmüş 

ayrıca incelediği kuramlar sayesinde çağın ünlü matematikçileri arasındadır. 

Conti’ye (1982: 42) göre, perspektifi yalnızca bir teknik olarak kullanmak la 

kalmayan Francesca, perspektifi resmin ana esas öğesi olarak kabul eder. Kompozisyonda 

görülen bütün düzenlemeler daha çok matematiksel bir kural ile ele alınmış ve sanatçı 

bunu bu şekilde yansıtmıştır. Mimari ise tam karşıdan verilmiş, figürler de yapılarınk ine 

uyacakk dikdörtgen şekiller içinde gösterilmiştir. Hatta iki gruptaki figürlerin duruşlar ı 

arasında bir iletişim söz konusu olmuştur. 

Kubovy’a (1988: 1) göre perspektifin en bariz işlevi, mekânın temsilini 

rasyonalize etmektir. Perspektifin gelişmesiyle, sahnelenmek çok daha kolay hale 

gelmiştir. Görüldüğü gibi karmaşık bir biçimde organize edilmiş ayrıntılı grup sahneler i, 

Taddeo Gaddi’nin figürlerinin uzamsal konumlarını (Resim 30) tanımlamak için 

başvurmak zorunda kaldığı perspektif öncesi mimariyi, Piero Della Francesca perspektifi 

bir araç olarak (bilimsel) kullanarak bu basitlik üstüne kurulmuş sahne karşılaştıralab ilir 

(Resim 48). Resimdeki İsa figürünün hemen sağındaki adam tarafından tutulan kırbaç ile 

figür arasındaki mesafe ortogonal sistemle ilgilidir. Ressam aslında bunu ne kadar 

gerçekçi yansıtmış olsa da bu durum ortogonal değildir. Sadece uzantısı ufuk noktasından 

geçer. Perspektif, çizimin yeni kurallarını ressam ve heykeltıraşlara imkan verdiği 

saptanmıştır. Bu imkanlar ise yeni imaları gizlemek için bir şifre oluşturmuştur. Bunlara 

en iyi örnek Francesca’nın (Resim 48) ve Veneziano (Resim 41) yaptıkları, mimari 

boyutlar ve alegorik yada sembolik anlamları olan karmaşık binaların kent planlar ını 

tercüme etmesine nasıl sağladığı göstermiştir. Ressam bu çalışması ile bir çok işi 



123 

 

başarmıştır. Merkezi perspektife göre tasarlanan resimde, konular, mekânlar ve zamanlar 

da farklıdır. Aslında tek bir açıdan, iki ayrı resim, bir kompozisyonu içinde birleştirerek 

perspektifte ustalığını göstermiştir. 

Francesca’nın perspektifte öyle bir başarılıdır ki resimlerinde perspektifi 

kuvvetli bir biçimde kullanarak, görüldüğü gibi kompozisyonlarında sakinlik ve dir ilik 

söz konusudur. Buna bir başka örnek ise ‘Yumurta Madonna’ diğer adıyla ‘Madonna ve 

Azizlerle Çoçuk’ (Resim 49) eseridir. Resim Aziz Bernardino Kilisesi için Federigo da 

Mantefeltro tarafından sipariş edilmiştir. Gizemli bir şaheser olan yapıt tavandan sarkan 

yumurta bilindiği üzere doğurganlık ve doğum sembolünün olduğu düşünülmekted ir. 

Mesih çocuğunu içeren bir resim için uygun bir sembol olmuştur. Farklı araştırmalar ise 

bu objeyi arkadaki mimari özellik de temsil edilen kabukla birlikte Bakire’nin saflığını 

temsil ettiği savunulur. Resimde diz çöken Federigo da Mantefeltro, Francesca’ya, 

kendini inançlı bir şekilde tasvir ettirmiştir. Bu bağlamda Meryem ve İsa önünde kendi 

ruhunu yüceltmiştir (Töpper ve Stukenbruck, 1999: 703). 

Wundram’a (1972: 147) göre ‘Yumurta Madonna’, Francesca burada hem 

doğrusal hem de atmosferik persppektif konusunda ustalığını göstermiştir. Ancak derin 

uzay önerisi, matematiksel olarak elde edilmiştir (Apsisin üzerindeki, Venüsü temsil eden 

istiridye kabuğu). Apsisi çevreleyen düzlemsel duvarlar önünde figürler demet halinde 

dizilmiştir. Burada ufuk çizgisi Madonna’nın sol gözünün üzerindedir. Bütün olmayan 

kemerli dairesel ve girintili tavan, arka planda mimariyi oluşturuyor. Madonna’nın 

başının üzerine asılıyken, aynı zamanda arka duvardaki sığ bir kabuğa tutturulmuş gibi 

görünüyor. Uzay ve boşluk arasındaki bu karşılıklı oyun, Raffaello’nun ‘Atina Okulu’ 

(Resim 63) gibi gelecek nesil üzerinde güçlü bir etki yaatmıştır. 



124 

 

 

Resim 49: Piero Della Francesca, ‘Madonna ve Azizlerle Çoçuk’, Brera sunak parçası, 
yaklaşık 1472-4, Panel, Milano. Kaynak:  (Kubovy, 1988: 6) 

 

Kubovy’a göre (1988: 110) göre, evrenin geometri açısından düzenli ve rasyonel 

olarak açıklanma olduğu inancı, doğayı istikrarlı ve değişmez olarak gören deferminis t ik 

olan bir dünyanın resim parçasıydı. Bu şekilde evrensel matematiksel ilkelerle elde 

edilebileceğini düşünüyordu. Tek noktalı perspektifin mekânsal illizyonizmi, kalıcı ve 

kendi yoluyla sabit olan bir dünyayı yansıtmıştır. Herhangi bir dışsal durumla ilgis i 

olmayan mutlak bir uzay ve zaman üzerinde modelleşmiştir. Buna en iyi örnek Piero 



125 

 

Della Francesca’nın ‘İdeal Şehrin Perspektifi’ (Resim 50) gösterelebilir. Bununla birlikte 

resim Franceco di Giorgio Martini, Mezzo da Forli’ye de atfedilmiştir. 

 

Resim 50: Piero Della Francesca (Şüpheli Atıf), ‘İdeal Şehir Perspektifi’, yaklaşık 
1470, Panel, Marche Ulusal Galerisi, Palazzo Ducale, Urbino. Kaynak: (Kubovy, 1988: 

113) 

 

Dönemin diğer sanatçısı ise Floransa’nın en işlek atölyesine ve ünlü ustası 

Domenico Ghirlandaio’dur (1449-1494) (Gombrich,2007: 303). Gerçek ismi tam 

anlamıyla Domenico di Tommaso Bigordi, babasının altın kuyumculuğu ustalığıyla, 

Ghirlandaio (Çelenkçi) lakabı verilmiştir. Ghirlandaio, anlatımcı freskleriyle ile 

kompozisyonlarında bulunan öyküsel tadı tam ince detayları ile ünlenmiştir. Ailesinin 

sekiz çoçuğununen büyüğü olan ressam bir süre babasının yanında yardım etmiştir. Daha 

sonra ressam ve heykeltıraş Alesso Baldovinetti’nin yanında çıraklık yapmışt ır 

(Vasari,1926: 168). 

Gombrich’e (2007: 304) göre, Ressam eserleri ile kendine has tavırları yerine 

dönemin renkli yansıtmalarını resime dökerek kendini hayranlıkla seyrettirmişt ir. 

Ressam, kutsal bir anlatıyı güya Medici ailesi etrafındaki burjuva sahibi Floransalıla r ın 

kendi hayatları içinde olmuş gibi tasvir ediyordu. Bu hoş durum onu ve atölyesini bilind ik 

yapmıştır. Buna en iyi örnek ise ‘Meryem’in Doğuşu’ (Resim 51) eseridir. 

Meryem’in doğuşunu betimleyen fresk, Santa Maria Nova Kilisesi için sipariş 

edilmiştir (Mclean, 1995: 290). Meryem’in annesi olan Azize Anna’nın akrabalarının, 

Anna’ya tebrik ve ziyaretlerine geldikleri görülmüştür (Gombrich, 2007: 304). X V. 

yüzyılın çağına uygun kompozisyonlarından yapan Ghirlandaio, çağın modasına uygun 



126 

 

bir ev tasarımı ile burjuva üyesi olan birkaç kadının portresini tasvir etmiştir (Wundram, 

1972: 160). Hollingsworth’a (2009: 220) göre, bu durum “Konuyu Floransa iç mekânına 

yerleştiren Ghirlandaio, eski üslûp bir friz ve yazı dışında Tornabuoni ailesine ait portreler 

de eklemiştir.”  

 

Resim 51: Domenico Ghirlando, ‘Meryem’in Doğuşu’ Fresko; Santa Maria Novella 
kilisesi, Floransa, 1491. Kaynak:  (Gombrich, 2007: 304) 

Resimde görüldüğü üzere arka planda antik sanata ait figürler gözüküyor. 

Buradan ressamın aynı çağdaşları gibi antik sanata ilgi duymuştur ve bunu arka duvara 

çalgı çalan çocukların yer aldığı geniş frizli mimari unsurda görülebilir. Kompozisyon 

tek noktaya uygun perspektife göre tasarlanmıştır. Burada perspektifi kuvvetli gösteren 

unsur ise sol bölümdeki merdivenin yanındaki, kare alana sahip yarım dairesel bölümdür. 

Ortada bulunan ön-arka sütun ilişkisi perspektife uygun yapılarak alan derinliği 

göstermiştir. Öndeki bölümde sağ sütundan başlayarak, solda bulunan merdiven 

başlangıç bölümüne karşı yatay hat ile saha derinliği ve bu bölüm içinde figürler heykelsi 

biçimde Meryem’e ilerlendiği görülmektedir. 

15. yüzyılın diğer önemli sanatçı ise Melozzo da Forli, gerçek ismiyle Melozzo 

Degli Ambrogi’dir (1438-1494). İtalyan ressam Piero della Francesca’dan ve Andrea 



127 

 

Mantegna’dan etkilenmiştir. Melozzo’nun en büyük farkı ise çağdaşlarından illüzyonist 

bakış açısı ve kısaltmayı (foreshortening) ustalıkla kullanmıştır. Buna en iyi örnek ise 

Roma’daki ilk başyapıtı ‘Papa Sixtus IV. Vatikan Kütüphanesine bakan olarak Platin 

atar’ freski, Melozzo’nun perspektif konusundaki bilginliği ve üstatlığını ortaya 

koymuştur (Resim 52) (Labno, 2012: 52). 

 

Resim 52: Melozzo da Forli, ‘Papa Sixtus IV, Vatikan Kütüphanesi bakanı olarak 
Platin atar.’  Fresko, Vatikan, Roma, 1474 

 



128 

 

 

Görüldüğü üzere eserde toplam 6 figürden oluşan, Papa ve dört yeğeni ile 

Platina’nın diz çökerken tasvir etmiştir. Kasetli bir tavanla örtüşen, yüzeyden içeriye inen 

bir iç mekânın ön planda tasarlamıştır. Alttan bakış açısıyla sağlanan düşük perspektifte 

figürleri muazzam bir şekilde yerleştirmiştir (Britannica, T. Encyclopaedia Editörler i, 

2021: 1). Perspektif ve Mimari anlayışı, Piero della Francesca ile benzer nitelikted ir. 

Merkezi perspektife uygun olarak tasarlanan kompozisyon, perspektife kuvvetli 

hissiyatını aslında sütun üzerindeki başlıkların tek noktaya kaçışı ve ufuk çizgis inin 

üzerinde dik ortogonal sütunun önden arkaya doğru oluşturduğu alan derinliğidir. Ufuk 

çizgisinin yeri, resmin zemine yakın olmasıyla mimari unsur olarak sütunların ve 

figürlerin üzerinde bırakılan izlenimini arttırmaktadır. Perspektife yardımda bulunan 

diğer özellik ise tavan üzerindeki on sekiz kasetli çıkıntıların sert çizgileridir. 

Dönemin diğer bir sanatçısı ise Antonio del Pollaiuolo’dur (1431-1498). 

Antonio ve kardeşi Piero, Floransalı tavukçu bir babanın oğullarıydı. Kardeşler hep 

birlikte çalışmışlardır. Antonio, Roma’ya gidene kadar kuyumculuk, heykeltıraş ve 

ressamlığı ile ün saldı. Kardeşi ise ressam Castagno ile birlikte yetiştirilmiştir. Kardeşi 

bütün resimlerinde Antonio’ya yardım etmiştir. Kardeşlerin en önemli eseri ise ‘Aziz 

Sebastianın Şehit Edilişi’ (Resim 53) Pucci Ailesi, Aziz Sebastian Tapınağı için sipariş 

etmiştir. Konu olarak Sebastian insanları hastalıktan korurdu. Hıristiyan olduğu için 

İmparator Diocletianus tarafından öldürülmüştür. Aziz olan Sebastian burada ağaça 

bağlıdır ve okçular Aziz’i hedef tahtası olarak görmüştür (Labno, 2012: 52). 

Krausse’ye (2005: 126) göre kompozisyonlarında ve figürsel tasvirler inde 

oldukça yalın ve doğal bir yaklaşım göstermiştir. Labno’ya (2012: 55) göre, “Çizgise l 

perspektif mimari harabelerde mesafe derinliğini sağlamak ve bakışları Sebastian’a doğru 

çekmek için kullanmıştır. Hava perspektifi ile solgun renklerin olduğu ufuk çizgis ine 

doğru mesafe duygusu verilir ve Felemenk resmindeki hayali manzaraları anımsatır. ” 

Tasarım dikey doğrultularla simetriktir. Ön planda bulunan altı okçu, dik bir üçgen gibi 

planlanmıştır. 



129 

 

Rönesans etkisiyle güçlenen ve gelişen perspektifsel kurgu bu resimde açıkça 

gözükmüştür. Bu durum uzaklaştıkça derinliğe giren şehir, aynı şekilde ön tarafta ki 

bulunan altı okçu içinde arkaya doğru okçu figürler daralmıştır. Böylelikle dik üçgen şekli 

oluşturmuştur. Kaybolur şehir görünümüne göre, ön grup kompozisyona üç boyutlu bir 

etki bırakmıştır. 

 

Resim 53: Antonio del Pollaiuolo, ‘Aziz Sebastianın Şehit Edilişi’, ahşap 
üzerine yağlıboya, National Gallery, Londra Orijinali St Sebastian Tapmağı, Floransa, 

1475. Kaynak: (Labno, 2012: 52) 

 

15. yüzyılın diğer önemli Venedikli ressamı Carlo Crivelli’ dir (1430/35-1495). 

Tarzı ile Rönesans’ı taşıyan, son derece kişisel bir sanatçı olan ressam alışılmadık bir 



130 

 

dışavurumculuğu ile göze çarpar. Ressam babası Jacopo Crivelli’nin oğlu olan ressam, 

görünüşe bakılarak Bellini’den, Vivarini ve Paduan kardeşler gibi eserleri yumuşak, 

yuvarlak figürler, net modelleme ve gerçekçi detaylar ve yoğun bezemeleri stilize ettiği 

görülmüştür. Ressam’ın eserleri konu bakımından özellikle kutsal resimlerdir. Klasik ve 

gerçekçi insan figürleri ile simetrik tasarımlar olmasına rağmen Rönesans resminin 

geleneklerine uymuş ve onun olağandışı bütünsel tavrı, bu gelenekleri hem gotik hem de 

ruhsal bir bütünlük oluşturmuştur (Hartt ve Wilkins, 2010: 425). 

En tanınmış resmi olan  ‘Aziz Emidius ile Müjde’ (Resim 54) konusu 

bakımından başmelek Cebrail, Bakire’ye bir çocuk doğuracağını söylemek için Tanrı 

tarafından gökyüzünden iner. 

 

Resim 54: Carlo Crivelli, ‘Aziz Emidius ile Müjde’, Tuval üzerine yağlıboya, National 

Gallery, 1486, Londra. Kaynak: (The National Gallery, t. y. ) 



131 

 

 

Müjde olarak bilinen bu an ise Rönesans kasabasının sokağında durduran bir  

piskopos aziz tarafından görevinden uzaklaştırılır. Bu, İtalyan Yürüyüşleri’ndeki Ascoli 

Piceno kasabasının koruyacağı aziz olan Saint Emidius’tur. Bu resimde yerel bir azizin 

İncil’deki bir olaya etkin bir şekilde müdahale ettiğini göstermesi bakımından 

benzersizdir. Crivelli’nin en tanınmış tablosu olan resim bir dekorasyon ve perspektif 

şaheseridir. Bu sunak sahnesi ise, Crivelli’nin hem doğrusal perspektifteki ustalığını hem 

de betimleyici ayrıntılara olan yeteneğini göstermesine izin verdi. Ufuk noktası, 

alışılmadık bir şekilde, kompozisyonun ortasından ziyade solunda yer alır, böylece 

Crivelli, Meryem’in evinin içini, yanındaki dar sokağın aşağısındaki bir manzaranın 

yanına koyabilir. Karşılıklı duran iki mimari yapının kaçış noktaları ise resme alan 

derinliği katarken, perspektife güçlü bir ifade kattığı görülmüştür (The National Gallery, 

t. y.). 

Dönemin diğer sanatçısı Bartolomeo Corradini adıyla bilinen Fra Carnevale 

(1430- 1484-90) görüşlere göre Urbino’da doğmuştur. Floransa’da Filippo Lippi’nin 

asistanlığını yapmıştır. Carnovale ismiyle Dominikliler rahiplik düzenine girdi. 

Carnevale’nin ilk eserleri Veneziano’ya atıf yaptığı görülmüştür. Eserleri arasında 

‘Meryem Ana’nın Tapınaktaki Sunumu’ (Resim 55) yağlı boya çalışması, Urbino’daki 

bir kilise için boyanmış bir sunağın parçasıydı. Üst kısım boyunca yeniden boyanmış 

alan, orijinal çerçevenin şeklini ortaya koyuyordu. Genç bakire mavi giyinmiş ve orta ön 

planda yer almıştır. Bakire ne tapınağın basamaklarını tırmanır ne de başrahip tarafından 

hoş karşılanır, bu gibi nitelikler daha çok sunum tasvirlerinde yer alırdı. Fra Carnevale, 

bir sanatçının düz bir yüzey üzerinde derin uzay yanılsaması yaratmasına izin veren yeni 

doğrusal perspektif bilimin yanı sıra antik Roma mimarisi ve heykelinden açıkça ilham 

almıştır (Daffra, 2005: 1-28). 

 

 

 



132 

 

 

Resim 55: Fra Carnevale, ‘Meryem Ana’nın Tapınaktaki Sunun’, 146 x 96,5 

cm, Tempera, Güzel Sanatlar Müzesi Boston. Kaynak: (Daffra, 2005: 28). 

 

Dönemin diğer ve Quattrocento’nun son döneminde ki dördüncü önemli ressamı 

Filippino Lippi (1457/58-1504), ilk eğitimini babası Fra Filippo Lippi’den aldı. 1466’da 

Spoleto’ya kadar ona eşlik etti. Babasının ölümünden sonra çağdaşı Botticelli ile birkaç 

yıl eşlik etti. 1484’te Filippino’dan Masaccia ve Masolino tarafından Brancacci 

Şapeli’ndeki freskleri tamamlanması istendi (Hartt ve Wilkins, 2010: 347). 

Ressam S. Bernardo Şapeli için tasarladığı dini konulu kompozisyonu toplam 

sekiz figürden oluşmaktadır (Resim 56). Merkezi konumda ise istiridye kabuklu bir niş 

içinde yer alan ve kucağında Çoçuk İsa’yı tutarak oturan Meryem Ana 

konumlandırılmıştır. Etrafında Aziz Victor, Vaftizci Yahya, Bernardo ve Zenobius  



133 

 

vardır. Resmin üst kısmında çift melek tasviri yapılmıştır. Sahnenin ön kısmında bulunan 

figürler simetrik olarak konumlandırılmıştır. Böylelikle merkezi bir görüş açısı 

oluşturulmuştur. Sütunlar ile taban ve çatı arasında kalan süslü böümlerin gittiği kaçış 

noktaları ile çizgisel perspektif oluşturulmuştur (Çakır, 2012: 92). 

 

Resim 56: Filippino Lippi, ‘Azizler ile Meryem Ana ve Çoçuk İsa’ İtalya, 1486. 
Kaynak: (Çakır, 2012: 92) 

 

Dönemin diğer önemli Rönesans sanatçısı ise 1430-31 yılları arası, Padua 

yakınlarında doğan büyük usta Andrea Mantegna’dır. 1453’te Jacopo Bellini’nin kız 

kardeşi Nicolosia ile evlidir. Kuzey İtalya anakarasının önde gelen Quattrocento 

ressamıydı. Ressam ve koleksiyoncu Francesco Squarciene tarafından evlat edinildi ve 



134 

 

eğitildi. Mantegna’nın en göze çarpan eseri ‘Ölü İsa’ eseri çizgi perspektifi ve rakursi 

(biçimlerin kısalması) için şahane bir başyapıttır (Resim 57). Tek nokta perspektif 

düzeniğinde tasarlanan bu tasvir bize aslında perspektif sisteminde ve matematiği 

kullanarak insan formunun nasıl kısaltıldığı görülmüştür. Rönesans resimlerinde genel 

bir form olarak kullanılan İsa konulu kompozisyonlar, burada farklı bir şekilde, yatık bir 

durum halindedir. Konum olarak resim sahasında dik bir açıya tek noktaya kaçış sağlar. 

Böylelikle, Rönesans resminde kullanılan en ideal rakursi formlarından biridir. Büyük 

dahi Mantegna matematik bilimi sayesinde zor olanı, kısa bir şekilde başarmıştır (Hartt 

ve Wilkıns, 2010: 397). 

Andrea Mantegna, ‘Ölü İsa’ eseri ile adeta bir reform yaparak perspektif 

yasalarını alışılmadık bir şekilde kullanır, klasik mekân düzenleme ilkelerini kasıtlı 

olarak ihlal etmiştir. İzleyicinin dikkatini Ölü İsa’nın başına ve yüzünü çekilir. Resmin 

genel havası, Tanrı’nın iradesinin zaferi umududur. 

 

Resim 57: Andrea Mantegna, ‘Ölü İsa’ Tuval, tempera. 68x81 cm. Milano, 

1490. Kaynak: (Hartt ve Wilkıns, 2010: 397) 



135 

 

Hans Belting’e (2015: 220) göre, artık dönemin sanatı en güçlü ve ulaşılmak 

istenilen amacını bakış kültüründe bulmuştur. Lakin göz bununla çelişen başka bir mana 

da kazanmış oldu. Resim kavramı ve görme kavramı arasındaki nüans bu dönüşümle 

gözler önüne seyirmiştir. Resim kavramında göz, dış ortamı resme döken durum haline 

gelir. Görme kavramında ise optik kurallara sabit kalan, bazı durumlarda bunlara yenilen 

görme organıdır. Buna en iyi örnek ‘ok motifi’ 15. yüzyılda Andrea Mantegna tarafından 

gerçekleştirildi (Resim 58). 

 

Resim 58: Andrea Mantegna, Christophorus Efsanesi’nden detay (kralın       
körleşmesi), 1448-57, Chiesa degli Eremitani, Padova, Cappella Ovetari. Kaynak: Hans 

(Belting, 2015: 220) 

 

Padova’da bulunan Overtari şapeli için resimlediği bir aziz hikayesinde bir 

ayrıntı olarak kullanmıştır. Christophorus’a atılan ok istikametinden çıkmış ve kral’a 

isabet etmiştir. Hans Belting bu durumu şu şekilde açıklamıştır. 

“Mantegna’nın resminde, kral sarayının penceresinden olayı izlerken, hiç 
beklenmedik bir anda gözüne saplanan okla kör olur. Fakat Alberti, bir ressamın 



136 

 

okuyla neyi hedef alacağını bilmiyorsa, yayını boşuna gerdiğini yani perspektif 

uygulamayı bilmediğini söylerken farklı bir yorum yapar. Filarete, bu düşünceyi 
biraz daha geliştirir ve bir okçunun hedef tahtasına nişan aldığı gibi perspektifin 
de göze nişan alması gerektiğini yazar. Fotoğraf makinesiyle bir fotoğraf 

çektiğimiz ifadesinden çok daha dolaysız bir anlam vardır, bunun perspektifte 
izleyiciye şiddet uygulayan resmi çeken ressam değil, gözü hedef alan perspektif 

konstrüksiyonudur (2015: 223).” 

Kubovy’a (1988: 1-3) göre, Andrea Mantegna’nın Christophorus’a ateş eden 

okçularında bir okla gözünden vurulmuş bir adamı gösteren ürkütücü bir ayrıntı vardır. 

Yazar’a göre bu durum gözündeki oku, perspektif sanatı için bir metafor olarak 

görmüştür. Mantegna’nın neden perspektif sanatı için bir metaforu bir freske dahil etmek 

için birçok sebebi vardır. Çünkü perspektif, Rönesans sanatçılarının entelektüel ve estetik 

kaygıları arasında merkezi bir rol oynamıştır. Gerçekten de, göreceğimiz gibi, Rönesans 

resminde perspektifin pek çok estetik işlevi olduğu düşünülmüştür. Perspektifin en 

belirgin işlevi, mekânın temsilini rasyonelleştirmekti. Perspektifin ortaya çıkmasıyla 

birlikte, bir düzen içinde organize edilmiş ayrıntılı grup sahnelerini sahnelemek adeta çok 

daha kolay hale gelmiştir. 

Andrea Mantegna’nın diğer bir eseri ise ‘Camera Picta’ (Boyalı oda) adı ile 

bilinen ‘Camera degli Sposi’ (gelin odası) ait bu Pozzo tavan, (Resim 59) Mantegna 

tarafından başlatılan bir illüzyonist boyalı mimari geleneğinin doruk noktasıdır.  

Mantua’daki Dural Sarayı’nda adeta tavanı kırıyormuş gibi görünen illüzyonist bir 

korkuluk resmetmiştir. Aslında bu gökyüzüne açılan bir oculus (bir kubbenin ortasındaki 

veya bir duvardaki dairesel bir açıklık) olan, korkuluktan aşağıya bakan figür ve rakursi 

görünümlerine sahip olan birkaç putto (çıplak tombul erkek çoçuk tasviri) sahiptir. 

Mantegna ve Melozzo’nun fresklerinde gelişen bu tekniğe aslında İtalyanca ‘Di sotto ın 

su’ anlamında ‘aşağıdan görüldü’ anlamında kullanılır. Genellikle kısaltılmış figürler ve 

mimari bir kaybolma noktası kullanılır. 

Mantegna’nın diğer bir eseri ise ‘Saint James Led to Executiın’ (Resim 60) 

merkezi izdüşüm kullanarak böyle bir resim yaratan sanatçı, izleyicinin de Mantegna’nın 

görünüşe göre yaptığı gibi onu izdüşüm merkezinden görebilmesini istiyorsa, resmi göz 

hizasının üstüne yerleştirecektir. 



137 

 

Goodman’a (1976: 19) göre, bu durum böyle bir şeyin yapılmadığına dair 

itirazları vardır. Eğer resim düzlemi izdüşüm yüksekliğindeyse, o zaman kaleyi tam 

olarak görüldüğü gibi boyamak için kendini yükseltmiş olan sanatçıydı ve cepheden gelen 

ışık demetleri ile resmi tam olarak eşleştirmenin tek yolu, izleyiciyi projeksiyon 

merkezinin yüksekliğine yükseltiştir.  

Kubovy’a (1988: 90-5) göre, St. James’in şimdiye kadar görüldüğü en düşük 

açılı fresk Mantegna tarafından resmedilmiştir. Rönesans için ortalam boydaki bir kişinin 

bakış seviyesinin hemen üzerinde başladığı görülmüştür. Bu nedenle son iki sahne, sanki 

Mantegna’nın önünde, gözden uzaklaşırken aşağı doğru hareket eden insan modeller iyle 

dolu bir sahne varmış gibi planlanmıştır. 

 

Resim 59: Andrea Mantegna, Camera degli Sposi, Ocullus, 1465-74, fresk, Palazzo 

Ducale, Mantua. Kaynak: (Kubovy, 1988: 92) 



138 

 

Böylece sadece resim düzlemine en yakın figürlerin ayakları görünür, bu durum 

resim düzlemini yarıp geçer, diğerleri fresk alt kenarı ile kesilmiştir. ‘St. James led to 

Execution’da (Resim 60) keskin gerçek efektle resmedilmiş yakındaki binaları bakıldığı 

görülmüştür. 

 

Resim 60: Andrea Mantegna, Saint James Led to Execution, Fresk, 1454-7, 

Ovetari Şapeli, Padua. Kaynak: (Kubovy, 1988: 92) 

 

Mantegna kendi görüşünde tutarlı olsaydı, dikeyleri yükselirken birbirine 

yaklaştıracaktı, çünkü bunlar sahnenin yukarısında başka bir kaybolma noktasına giden 

ortogoneldir. Perspektifte aşina olan izleyiciler için, Mantegna’nın Saint James Led’inde 

olduğu gibi izleyicinin görüş hattının doğal yönü ile resmin perspektifinde örtülü olan 

görüş hattı arasında farklılıklar yaratarak güçlü etkilerin elde edileceği aşikadır (Şekil 18). 

Yahut bu durum projeksiyon merkezini izleyicinin bakış seviyesinin yukarısına 

yerleştirerek Da Vinci’nin ‘Son Akşam Yemeği’ (Resim 62) olduğu gibi bu efektler, 

izleyicinin resimde temsil edilen sahneye göre hissedilen bakış açısını, içinde bulunduğu 

odaya göre izleyicinin hissedilen konumdan ayırma hedefine ulaştırır. Bu tür etkiler, 



139 

 

dinsel bir deneyimi sanatlarıyla aktarmak isteyen Rönesans ressamlarının amaçlarıyla çok 

uyumlu olduğu düşünülmektedir.  

 

 

Şekil 18: Mantegna’nın Saint James Led to Execution’ında kullanılan merkezi 

projeksiyonun açıklanması. (Kubovy, 1988: 94) 

 

Dönemin diğer önemli sanatçısı ise Sandro Botticelli (1455-1510) gerçek adı 

Alessandro di Mariano Filipepi’dir. Antik mitolojiyi alegorik resimlerinde yeniden 

canlandıran büyük Rönesans ustalarından birisi olmuştur. Bu dönemde Lorenzo 

de’Medici, Floransa’nın İtalya’nın kültürel ve siyasi açıdan başkenti haline dönüştürdü. 

Güzel sanatların destekçisi olan kol kanat getirdiği sanatçılar içinde Sandro Botticelli de 

olmuştur. Medici’nin dikkatini çeken ressam hakkında Yunan Mitolojisi hakkında 

fazlasıyla konuya hâkim olması ve bunu resimlerine aktarmasıdır. Bu döneme kadar 

ressamlar sadece antik filozofların yaklaşımı çevresinde gerçeği yalnızca anlamak ve 

araştırmakla yetinmiştir. 15. yüzyılın ortalarından dâhil Antik Çağ’a farklı bir açıdan 

yaklaşım sağlandı. Bu bağlamda Antik Çağ, bu dönemde yeniden canlandırıldı. Hırist iyan 

konuların yanı sıra Yunan Efsaneleri resimlerde görülmüştüt (Krausse, 2005: 13). 



140 

 

Fra Angelico, Cranach ve Botticelli gibi sanatçılar; perspektif, doğacılık ve 

anatomi çalışması gibi o günlerde geçerli olan şeyleri hiçbir zaman reddetmemişlerd ir. 

Lakin bunları katı fiziksel gerçekleri yansıtmaktan çok renk, elbise kıvrımları ve zarif 

duruş gibi özelliklere uygulanmış şekli ile kullanmışlardır (Conti, 1982: 47). 

Botticelli’nin ‘Apelles’e İftira’ adlı eseri (Resim 61) Uffizi Galerisi’nde 

sergilenen ünlü bir tablodur. 1495 yılında resmedilmiştir ve Botticelli’nin ilk resimler inde 

çoğu gibi bir alegoridir. 

 

Resim 61: Sandro Botticelli, ‘Apelles’e İftira’, 1495-96, Uffizi Galerisi, 

Floransa. Kaynak: (Çakır, 2012: 100) 

 

Yalnızca yüksek düzey kültüre sahip insanlar tarafından anlaşılması amaçlanan gizli bir 

mesajı iletmek için gizli semboller yerleştirilmiştir. Bir iftira alegorisi olan eser, Romalı 

yazarlar tarafından ayrıntılı olarak tarif edilen efsanevi antik Yunan ressam Apelles’in bir 

eserini yeniden canlandırılmıştır. Apelles, kralın haini olmakla suçlandıktan sonra bir 

iftira alegorisi yapıldığı düşünülmektedir. Bu durum, Botticelli için bir rakibi tarafından 

eşcinsel olmakla suçlandıktan sonra aynısını yaptı. 



141 

 

 Apelles'in Botticelli İftirası'nda resmedilen sahne, muhteşem bir klasik 

mimariye sahip büyük bir salonda bulunan bazı insanları temsil ediyor. Arka planda, 

berrak bir gökyüzüne sahip bir deniz manzarasını ima eden üç büyük ve anıtsal kemer 

görebilirsiniz. Paralel perspektife göre düzenlenen bu kompozisyonda, ufuk çizgisi deniz 

ile gökyüzünün kesiştiği noktadadır. Merkezdeki ana karakter grubunun animasyon 

sahnesine katılır gibi görünen mimarinin çeşitli nişlerine yerleştirilmiş heykelle r i 

görülmüştür. Sağda, iki kötü adamı dinleyen Kral Midas'ı (eşek kulaklı) görülür. Bu iki 

karakter cehaleti ve şüpheyi temsil eder. Kralın önünde, bir dilenci gibi siyah giyinmiş, 

şapkalı ve büyük bir ciddiyetin sembolü olarak ve kralı gösteren bir eli kaldırılmış 

kıskançlığı görülmüştür. Kol tarafından sıkıca tutulan bu garip adam, bir kadın 

karakter, öfke ve gazabı temsil eden diğer iki kadından güzel saçlarını şekillendiren güzel 

ve kibirli bir kadın tarafından temsil edilen iftiradır. İftira bir elinde meşale tutar, ancak 

yanlış bir bilginin sembolü olarak ışık tutmaz, diğer eliyle masumu saçlarından çekerken, 

iftira atılan bahtsız, adeta dua eder gibi el ele tutuşarak temsil edilir. İkincisi neredeyse 

zorla Kral Midas'ın önüne getirilir. Resmin solunda, gerçek adaletin kaynağı olarak 

gökyüzünü gösteren çıplak gerçeğe bakan, olaylar karşısında adeta sersemlemiş yaşlı bir 

kukuletalı olarak tasvir edilen ‘tövbe’yi temsil eden iki karakter daha görüyoruz. Lakin 

hiçbir ışık sahte bir bilginin simgesi olarak ve diğer eliyle masumu saçlarından çekerken, 

iftira atılan talihsizler adeta duada el ele tutuşarak adeta çıplak olarak temsil edilmiştir.  

Dönemin diğer sanatçı ve dâhisi Leonardo Da Vinci’dir. Toskanalı bir noterin 

gayrimeşru oğlu olan sanatçı Verrocchio tarafından bir heykeltıraş ve ressam olarak 

eğitilmiştir. Dönemin dâhisi sayılan sanatçı sadece resim alanında değil, birçok sıfatı 

üstünde toplamıştır. Zeki ve fazlasıyla yetenekli olan sanatçı adeta Rönesans’ın bir 

markası olmayı başarmıştır (Labno, 2012: 68). 

Krausse’ye (2005: 14) göre, Da Vinci yalnız renk oyunları ve gölge gibi bu 

yenilikleri çağdaşları gibi resme kazandırmakla kalmamıştır. Sanatçı mekânsal 

gerçekliğin perspektif yardımıyla iki boyutlu bir yüzeye aktarılması üzerinde fazlas ıyla 

denemeler ve çalışmalar yapmıştır. Buna en iyi örnek ‘Son Akşam Yemeği’ (Resim 62) 

adlı duvar resmiyle göstermiştir. 



142 

 

 

Resim 62: Leonardo Da Vinci, ‘Son Akşam Yemeği’, İtalya, 1495-98. Kaynak: 
(Krausse, 2005: 14) 

 

Santa Maria delle Grazie Manastırı rahiplerinin siparişi üzerine 1495-98 yıllar ı 

arası manastırın yemekhane bölümüne yapılmıştır. Kompozisyonda görülen masa resmin 

alt bölümünde konumlandırılmıştır. Seyirci İsa ve havarilerinin tam karşıdan bir bakış 

açısı sağlar. İsa’nın üstündeki hale şekli, burada ortada bulunan kapının geometrik bir 

mimari unsura dönüşmüştür. Kompozisyonda bulunan tüm kaçış çizgilerin hepsi ve 

ayrıca duvar halıların ile tavan çizgileri İsa’nın başının üstündeki bu mimari unsura kaçış 

sağlar. Günümüze kadar sanat ortamında çok tartışılan ve çok yazılan eser, merkezi 

perspektif sisteminde tasarlanan bir mekân içinde tasarlanmıştır. Perspektifin bütün 

çabaları ile yaratılan gerçekte olan bir mekânın yansıtması olan resmin odak noktası İsa 

olmuştur. 

Dönemin diğer büyük sanatçısı ise Raffaello, Raffaello Sanzıo ya da Santi 

olmuştur. Yüksek Rönesans kavramını oluşturan üç büyük sanatçının aralarında en genç 

olanıdır. Urbino’da doğan sanatçı nazik ve zarif üslûbu üzerinde derin etkiler bırakan 

Perugino’dan eğitim almıştır. Michelangelo ve Da Vinci’nin Palazzo della Signoria’da 

bulunan savaş taslaklarını inceledi. 1508 yılında Papa II. Julius tarafından Roma’ya davet 

edildi. Papa kendisinden odasının dekorasyonu için yardım istedi. Fresk resminde 



143 

 

deneyimi ve bilgisi olmamasına rağmen Stanza della Segnatura’yı resimlemek için 

ödüllendirildi (Labno, 2012: 99). 

Raffaello’nun ‘Atina Okulu’ (Resim 63) eseri merkezi perspektifle tasvirle nen 

kubbeli salonların altında özgür bir tartışma çevresinde gruplar bir ortamda aynı yerde 

birleşmişlerdir. 

 

Resim 63: Raffaello, ‘Atina Okulu’, Vatikan, 1508-11. Kaynak: (Labno, 2012: 99) 

 

Krausse, bu tablo için şu şekilde açıklamalar yapmıştır. 

 “Ünlü adamlar oldukça rahat bir ortamda tartışıyor gözükmelerine rağmen, tek 

tek gruplara dikkatle baktığımızda resmin belki bir düzene göre kurgulandığını 
görülmüştür. Ön planda solda, Anakreon ve Pitagorus çevresinde kümelenmiş 
filozof ve şairler grubu vardır. Sağda ise Öklid’le (yer küreyi elinde taşıyan) 

Ptolemeus’un etrafında matematikçilerle doğa bilimciler toplanmıştır. Soldaki 
grubun önünde (Michelangelo’nun yüz hatlarını taşıyan) bir figür, izleyic iyi 

resmin içine çekmek üzere tasarlanan ve yazı yazmaya yarayan taş bir 
yükseltinin başına oturmuş dalgın dalgın düşünmektedir. Bu figür ile 
merdivenlere yayılmış oturan diğer figürün bedenleri, ana karakterlerin 



144 

 

başlarının üstünde yer alan tüm perspektif çizgilerinin kaçış noktasına doğru 

yönelmiştir(2005: 18).” 

Labno’ya (2012: 99) göre, Michelangelo’yla rekabet eden Roma’nın en önemli 

sanatçılarından biri olmuştur. İki ya da üç yıl boyunca bu iki büyük usta aynı bina içinde 

ve aynı patron ile çalışarak başyapıtlarını yapmışlardır. Zemin, perspektif’i ayarlamak 

için yatık şekilde tasvir etmiştir. Bu şekilde olmasından daha fazla zemin görülmüştür. 

Kemer açıklığı için Raffaello, Michelangelo’nun Sistine tavanında kullandığı duvarda 

pencere geleneğinin aynısını uygular, ancak burada yanılsamayı sürdürmek için 

perspektif sistemini ona göre ayarlamıştır (Resim 69). 

Dönemin diğer bir sanatçısı ise Jan Gossaert, Kuzey Rönesans’ın büyük 

ustalarından biridir. Klasik İtalyan Rönesans sanatını kuzey ülkelerinde yorumlamışt ır. 

Maubeuge’de doğan sanatçı, kariyerine Antwerp’te başlamış, daha sonra 1508 yılında 

Burgonya’lı Philip’in hizmetine girmiş ve onunla Roma’ya eşlik etmiştir. 1509 yılında 

bazı eski eserlerin eskizlerini çizmiştir. İtalyan Rönesans tarzını tanıtan ilk sanatçılardan 

biri olan Hollandalı ressam’ın ‘Aziz Luka Bakire’yi resmediyor’ (Resim 64) adlı eseri 

merkezi perspektif sistemine göre tasarlanmıştır. Alan derinliği görüldüğü gibi, resmin 

üst kısmında dışarıya açılan koridor ile tasvirlenmiştir. Karşılıklı konumlandırı lmış 

figürler simetrik ve iç alanda tasvir edilmiştir. Zeminde görülen taş karoları, sütun 

üzerinde bulunan frizler ve kemerli bölümünde bulunan iç gömmeli tavan çizgileri hepsi 

tek noktaya kaçış sağlamıştır (Çakır, 2012: 109). 



145 

 

 

Resim 64: Jan Gossaert, ‘Aziz Luka Meryem’in Resmini Yapıyor’, Prag, 1515. 
Kaynak: (Çakır, 2012: 109) 

Dönemin diğer sanatçısı ise Paolo Caliari ismiyle doğan Verona’da doğan 

ressam Veronese’dir. Babasının mesleği heykeltıraştı ve hayatı boyunca kullanacağı 

soğuksu ve gümüşi tonlarını kullanmayı öğrendiği hocası Antonio Badile’den eğitim 

almıştır. İlerleyen zamanlarında Francesco Caroto’nun öğrencisi olmuştur. Verona kenti 

antik bir mimari sahip Roma kentidir. Ressam da burada çalışmalarının önemli bir 

kısmında Roma mimarisini ve yanılsamalı duvar dekorasyonunu çalışmıştır. Sanatçının 

‘Levi’nin Evinde Yemek’  (Resim 65) adlı eseri Giovanni o Paolo yemekhanesi için 

aslında Son Akşam Yemeği olarak, Tiziano’nun 1571 yangınında tahrip olan bir eseriyle 

yer değiştirmesi amacı ile sipariş edilmiştir. Boyutu çok büyük olan resim klasik 

mimarinin, derin perspektifin, zengin renklerin ve kapalı detayların kullanılmas ıyla 

Venedik Rönesans sanatını temsil eder. Venedik yaşamının bütün ihtişamı, azameti ve 

şatafatını anımsatır. Kompozisyon merkezde İsa’nın davetliler ve hizmetlilerle oturduğu 

masa ile üç parçalıdır. Bu resimde Raffaello’nun ‘Atina Okulu’ (Resim 63) resminin 

yankısı vardır. 



146 

 

 

Resim 65: Paolo Veronese, ‘Levi’nin Evinde Yemek’, İtalya, 1573. Kaynak: 

(Labno, 2012: 128) 

Klasik mimari büyük kompozisyonu oluşturmak için kullanılmıştır. Zemindek i 

geometrik döşeme ve perpektifin geri çekilmesi, hava perspektifi kadar, derinlik ve 

mekân hissini de sağlar. Bu resimde perspektifi güçlendirecek en büyük etki üç kemerin 

dışarıya açılarak, dış mimarinin gökyüzüne karışarak ve bulanıklaşarak perspektif 

yanılmasını güçlendirmiştir. Kaçış noktaları orta kemerde bulunan beyaz masadır 

Böylelikle kompozisyon merkezi perspektif sisteminde düzenlenmiştir (Labno, 2012: 

125-28). 

Dönemin diğer büyük ustası Tintoretto gerçek adıyla Jacopo Robusti Venedik 

Rönesans resminin baş ustasıdır. Alışılmadık perspektif oyunlarıyla, figürlerin boyları 

uzatıp kısaltarak ve ışık efektleri yaratarak dramatik resimlere ulaşmıştır (Krausse, 2005: 

127). 1539’a kadar bağımsız bir sanatçı olarak denemeler yapmış, fakat tanınması uzun 

zaman almıştır. Aristokrat patronların ilgisini çekmemiş, aldığı siparişler sınırlı kalmış ve 

hızlı çalışmayı ve çok üretmeyi kabullenmiş, çok eleştiri almış ve çağdaşları tarafından 

dışlanmıştır. Tintoretto, maniyerist bir ressam mı yoksa İtalyan Rönesans’ının son büyük 

sanatçısı olduğu halen tartışılmaktadır. Sanatçının ‘Aziz Markus’un Cesedinin 

bulunması’ (Resim 66) eseri, Venediklilerin sağ duvardaki mezarlardan ve arka bölümde 

bulunan bir mahzenden cesetleri yoğun bir şekilde dışarıya çıkartmışlardır. Sol ön planda, 



147 

 

tam belli olamayan hale içinde St. Markus birden ortaya çıkar, Venediklerin durmalar ını 

gerektiğini ve cesedinin bulunduğunu söylemiştir. Orta bölümde bulunan yaşlı figür, diz 

çökmüş bir şekilde mucizeye hayranlıklar içindedir ve diğer figürlerde şaşkın bir halde 

oldukları görülmüştür. Kompozisyon konusu ve perspektif bakımından ayırt edici bir 

özelliği vardır.  

Gombrich’e (1999: 368) göre, tablo için “ilk bakışta karışık gibi gözükür bu 

tablo, izleyiciyi şaşkınlığa uğratır” demiştir. Üst bölümdeki yarım dairesel tavan örtüsü, 

obruk kirişlerin ard arda sıralanarak kaçış noktalarına küçülerek gitmesi ve zemindeki yer 

karoların aynı noktaya kaçması perspektifi kuvvetlendirmiştir.  

Krausse’ye (2005: 24) göre, perspektif resme düzen getirirken aynı zamanda 

bireyin doğaya hâkim olabileceğini gösteriyordu. Perspektiften vazgeçen ve resimlerde 

yepyeni ufuklara yelken açan ressamlar bu kez kendilerine başka bir soru sormuşlard ır. 

‘Doğru’ gerçeklik diye bir şey olup olmadığını merak etmişlerdir. Bu daha sonraki 

dönemlerde perspektiften vazgeçip, ‘iç göz’ ile gözüken âlemin peşine düşmüşlerdir.  

 

Resim 66: Tintoretti, ‘Aziz Marcus’un Cesedinin Bulunması’, Milano, 1562. Kaynak: 
(Çakır, 2012: 115) 



148 

 

 

2.3. RÖNESANS RESMİNDE MEKÂN KAVRAMI VE DOĞA ALGISI 

Mekân, boşluğun ve uzayın belli bir sınır içindeki bölümüdür (Sözen ve Tanyeli, 

2003: 157). En yalın şekli ile uzayın insan eliyle sınırlanmış parçasıdır. Resim sanatında 

ise bu kompozisyonun anlatıldığı sahadır. Eroğlu’na (2006: 258) göre, bu durum “Bir 

yüzeyde anlatılmak istenen konunun, eni-boyu ve derinliği olan bir yanılsamayla 

gerçekleştirildiği boşluğa verilen isimdir” diye açıklamıştır. Aslında resim ve mekân 

kavramlarını iki farklı açıdan bakmak gerekir. Bu bağlamda ilk olarak resmin bulunduğu 

alan olarak mekândır. Diğer olarak Rönesans dönemi perspektif’in keşfi ile çıkan resimde 

görülen mekândır. Rönesans dönemi sonrası gelişen olay ve hareketler dizisi açısından, 

seyirci tarafından bu iki doğrultu sofistike bir şekilde iç içe geçerek, bütün bir ortamda 

araya gelmiştir (Mert, 2007: 1-10). 

Tanyeli’ye (1997: 1193) göre, resim sanatında mekân, kompozisyonu oluşturan 

betimlerin hep birlikte üçüncü boyut yanılsaması yaratacak nitelikte oluşturulup 

konumlandırılmalı anlamına gelmiştir. Bir açıdan resmin iki boyutlu olduğu gerçeğini 

aşmaya çabalamakla eş anlamlı gibidir. Mekân sorunu ancak, üç boyutlu olan 

gerçeklikleri iki boyutlu yüzey üstünde üçüncü boyut yanılsaması yaratacak biçimde 

‘yeniden üretmek’ istendiği zaman gündeme gelmek anlamında kullanılmıştır. Mekân ya 

da mekân yanılsaması yaratma sorunu resim yapıtının vazgeçilmez bileşenlerinden biri 

değildir. Bazı dönem ve uygarlıkların sanatlarında görülmüştür. Bazılarında bu durum hiç 

yoktur. Prehistorya resimlerinde, anlatılan olay ya da konunun içinde gerçekleştiği çevre 

betimlenmez. Bundan dolayı tarih öncesi resimlerde mekân söz konusu olmamıştır. Tek 

istisna olarak Çatalhöyük’te bulunan bir duvar resmi olmuştur. Resimde görülen bir 

Çatalhöyük yerleşmesi, arkada da Hasandağ tasviri düşünülen bir yanardağ konisi 

görülmüştür. Bu bağlamda ilk kez bir üçüncü boyut yanılsaması, yani mekân yaratma 

sorunuyla karşı karşıya bulunmaktadır. Mezopotamya ve Eski Mısır sanatlarında resimsel 

mekân belirli bir doğrultuda görülmüştür. Resmi oluşturan betiler resim düzlemi üstünde 

gerçekte, yani üçüncü boyutta hangi ilişkiler düzeni içinde bir arada olduklar ı 

gösterilmeksizin bir araya getirilirler. Bu nedenle de, onların içinde yer aldıkları çevrenin 



149 

 

resmedilmesine girişilmez. Ancak, resimsel mekânı oluşturmaya doğru ilk adım 

atılmıştır. Artık doğal varlıklar değil, insan elinden çıkan yapay çevrede alınmaya 

başlanmıştır. Gerek doğal ya da çevre, betilerin içinde konumlandığı bir arka plan özelliği 

taşımaz, kendisi de yalnızca resmi oluşturan betilerden biri olmuştur. Gerçek anlamıyla 

resimde mekân yaratmaya yönelik ilk çabalar Antik Çağ’da karşılaşılmaktadır. Eski 

Yunan resminde yeterli bilgi olmamasına karşın, Roma dönemi duvar resmi ve mozaik 

resmi dalında az da olsa birkaç örnek görülmüştür. Bu örneklerde doğalcı bir eğilim göze 

çarpmıştır. Betiler artık nasıl bir çevre içinde gözlemlenmişse, o çevre içinde 

betimlenmeye çalışılır. Resimde mekân sorunu ortaçağ döneminde gündemde yoktur. 

Yalnızca batı resminde kalmayıp bu durum doğu sanatları içinde geçerlidir. Bizans ve 

İslâm sanatlarıyla Romanesk ve Gotik dönemler üslûp açısından birbirlerinden ne denli 

farklılaşırlarsa farklılaşsınlar, her zaman resmettikleri betileri gerçekte içinde 

konumlandırdığı mekândan yalıtıp ‘yeniden üretmeye’ yönelmiştir. Bu bağlamda 

betilerin resim düzlemi üstündeki konumları gerçekteki konumlarıyla çakışmaz. 

Boyutları bile çoğunlukla hiyerarşik ya da ikonografik önemleri göre belirlenmiştir.  

İlk çağlardan beri devam edilen resmin yapıldığı sahalarda sınırlı bir şekilde 

kalan mekân kavramı, Rönesans döneminde Giotto ile resim sanatında görülmüştür. 

Bilimsel perspektifin keşfiyle üç boyutluluk olgusu, resim sahasında yanılsamaya dayalı 

mekân kavramını oluşturmuştur. Krausse’ye (2005: 8) göre, bu durumu “Giotto, yaptığı 

fresklerde Ortaçağ’ın yüzeysel, şematik resim anlayışını kırmış mekân, hacim ve anlatım 

konusunda yeniliklerle dolu düzenlemelerle gitmiştir” diye açıklamıştır. Düzenlemelere 

giren bu mekân kavramı daha sonra resim sanatının en büyük unsuru olarak görülmüştür.  

Rönesans resminde perspektif’in keşfi ile ortaya çıkan mekân yanılsamas ı 

meselesi, gerçek dış dünyada bireyin aklı ile çözümlediği dünya karşılaştırmasında bu 

sorunun küçük bir biçimidir. Bu biçimdeki bir mesele ile yalnız başına kalan birey, kendi 

oluşturduğu salt mekân’ın ortamına kendisini yerleştirir (Mert, 2007: 10). 

Gombrich (1992: 223) bu durumu şu şekilde “Her doğalcı, betimlemenin 

çevresinin belli bir uzamla kaplı olduğu duygusunu varsayar. Salt gösterge, bir figür 

niteliğiyle nötr arka düzlemde belirginleşmektedir; ama aynı düzlem doğalcı bir 



150 

 

betimlemenin bir parçası olur olmaz geriye çekilip uzama dönüşür gibidir” diye 

açıklamıştır. Bireyin iki boyutlu bir düzlem karşısında ki teşhisi de merkez olma durumu, 

yüzeyin odağına konumlandırması ise bireyin kendini ‘genel özne’ olması söz konusudur. 

Bu iki konstrüksiyon, yanılsamalı mekân ile gerçek mekân arasındaki bağ, iki boyutlu 

resim düzlemine kendini konumlandıran özne (birey) karşı düzlemin merkezinden 

algılayış yönünde küçük mekânlara ayırmış bölümlerin bilincinde olacaktır. 

Sayın (2003: 23) bu durumu şu şekilde “Görmeyene gönderme yapan bir 

geçişlilik olarak tasarlayarak arka planı boş bırakmak, nesneyi temsil eden figürü arka 

planın görünmezliğiyle görünen zemin arasındaki bir bağlantı öğesi olarak kurgulamak 

anlamına gelir” diye açıklamıştır. Rönesans resminde görülen mekân, biçimsel olanı bir 

düş yoluyla beliren görüntü olarak, bir diğer manayla gerçekte doğada görünen şekiller in 

arkaya doğru bir küçülme söz konusu varsa buna bağlı resmin dış ve yaygın bölümüne 

geçirildiği takdirde bu küçük-büyük ilişkisi düzleminde aşama sırasında bir kontekst 

oluşturmuştur. Roman ve şiir gibi yazılı sanatlarda yazarın veyahut sanatçının tasarladığı 

spekülatif (düşüntülü) dünya, cümleler ile okurun zihninde kurguladığı spekülatif 

dünyaya vasıtalısı karşısında gördüğü görüntü oluşturmuştur. Bilindiği üzere Rönesans 

resminde gerçeğe dayalı hayat teamülün oluşturduğu gerçeklik hissiyatı muazzam bir 

şekilde ikna edicilik, dönemin önde gelen zengin ve saygın aileri ve kilise yönetimi 

tarafından sezilmiştir. Bu inandırma edicilik yönteminden insanların gerçeklik idrakından 

faydalanılmıştır. Bu bağlamda İsa’nın dogmalar bütününün yayılmasına ve farklı 

alanlardaki konuların ulaşmasında resmin seyirci üstünde sanki gündüz düşsel bir görüntü 

görme niteliğinden faydalanılmıştır. 

Deleuze ve Guattari’ye (1993: 101) göre, cismin kendisi aslında duyum, resimde 

cismin görüntüsünün yanılsamasıyla oluşturduğu ve seyircinin üzerindeki bıraktığı 

hissiyat duygulam olarak nitelendirmiştir. Yine yazarlara göre “Sanatçı algılam ve 

duygulam kitleleri yaratırken sanatın, malzemenin olanakları içinde hedefi, algılamı 

nesne algılamalarından ve algılayan bir öznenin durumlarından, duygulamıda bir 

durumdan ötekine geçiş olarak duygulanımlardan çekip almaktadır. Bir duyumlar 

kitlesinden katışıksız bir duyum varlığı çıkartmaktır.” Bu duyumlar kitlesi olarak tabir 

edilen kavram Rönesans resminde mekân, mutlak gerçek bir mekân görüntüsünün 



151 

 

yansıması değildir. Aslında görülen bu mekân yansımanın farklı bir kapsamı, duygulamın 

mekânı olarak düşünülmektedir (Mert, 2007: 12). 

Perspektif’in keşfiyle Rönesans resmin seyircisinin mekân bakışı, bu dönemdeki 

mimarideki mekân kavramına paralellik göstermiştir. Resimde görülen mekânının, 

seyircideki gücü ile de oluşan ‘izlerçerçeve’ (dipnot gelecek) seyircinin umumi bir 

anlamda mekân ile olan sürecini değiştirerek yeni bir ortama taşımıştır. Resmin dış sahası 

ile sınırlandırılmış görüntüyü çerçeve içine alan duygulamı sadece imge haline taşımakla 

kalmayıp, dış çevreyi de duygulam bir imge haline dönüştürmüştür. Bu bağlamda resim 

sahasındaki görülen yanılsamalı görüntü ile gerçek dediğimiz görüntü arasındaki tutum, 

perspektif sayesinde ortaya çıkan bu duygulam hissiyat, hem kendi ilişkiler örgüsünü 

gerçekleştirir, hem de gerçek yaşantıya dair tüm doğrultuları bu duygulamın oluşturduğu 

hissiyatına devam olarak görülmemiş imaj gerçekliğine dönüşmesine vasıta olmuştur.  

Rönesans dönemi görülen resmin meydana çıkardığı mekân kavramı ve bunun yanı sıra 

mekânın genişleyebileceği son çizgisine erteleyen yanılsamanın oluşturduğu izlenim dış 

çevrenin algılanışı ve yeni icatların meydana gelmesi, yanılsamanın fizik kanunun görme 

şeklini başka bakış açısıyla değiştiren buluşların çevresini ön sağlamıştır. Rönesans 

dönemindeki icatlar ve buluşlar sadece fizik kanunları bağlamında bilime katkı 

sağlamamıştır. Aynı zamanda farklı bir bakış açısı (görme şekli) oluşmasında önemli bir 

katkı sağlamıştır. Bu bağlamda gören seyirci açısından yeni bir imge oluşturmuşlardır. 

Silverman (2006: 285) bu durumu şu şekilde “İmgeler, dünyayı insan için 

erişilebilir ve hayal edilebilir kılar. Ama bunu yaparken bile kendileri insan ve dünya 

arasına koyarlar. Harita olmaları amaçlamışken perde oldular. Dünya, imge gibi oluyor” 

diye açıklamıştır. Rönesans sanatı düşünüş biçiminin muvaffakiyet olan perspektif 

teorisi, resimde asıl olarak gözü (bakış) odağın ortasında toplamıştır. Kompozisyon’un 

tasarladığı sistemden daha çok, izleyen kişinin durduğu zeminin sınırlarını iç odağa 

yerleştirir. Böylelikle gerçek mekân ile iki boyutun aralıksızlığını güvencede tutmuştur.  

Sunduğu mekân ile ayrılan yerde duran mekân benzeri varlığını ortaya çıkarmak ister. 

Burada benzeri varlık ise gözün yanlış algılama neden olduğu aslında bir illüzyon durumu 

niteliğindedir. Burada bireyin mekân kavrayışı veya algılama durumu göz’ün (bakış) 

algısından ziyade bireyin kendi zihninde oluşturduğu bütünlüktür. Rönesans dönemi 



152 

 

toplumuyla başlayan mekân ve mekânın hatlarının geçilmesi güç bir yerin öte yanına 

geçmeye çabası ‘yeni algı’ ise sonluluğu olduğu bilen seyircinin şuurlu bir yanılsamas ıyla 

sonsuzluğa olan hareketine taban oluşturmuştur. Bu bağlamda sonsuzluk düşüncesini 

yatay durumda olan sahanın oluşturduğu mekân’ın sınırındaki gerginliğinde kurulmuş 

olduğu saptanmıştır. Mekân, sonsuzluğun ve bitiminim öz sürecinde yer alışını zorunlu 

haline getirmiştir. Şundan dolayı mekân öz varlığını cismen olarak vücut üstünde, 

sonsuzluk ve sonluluk ilkeleri arasındaki bilincine getirilmiş çizelge ortamında vüsat olan 

vücutunun kendisiyle konuşulan uzaklığı tanımlamaktadır (Mert, 2007: 14-16). 

Yılmaz (2004: 25) bu durunu şu şekilde açıklamıştır. 

“Ressam, bizim yanılmaya her an hazır olan algımızla oyun oynar. (….) Resim 
sanatında, üçüncü boyutun gerçek dışılığının diğer iki boyutun gerçek dışılığına 
zorunlu olarak ihtiyacı vardır. Ressamlar bunu uzun zamandan beridir 

bilmekteler. Yani, figürler ile gözlerimizin arasındaki hayalidir… İleri doğru 
birkaç adım atsam, sadece tuvale yaklaşmış olurum, figürlere değil. Hata bir an 

için, burnumu onlara dokundurduğuma düşünelim; yine de benden yirmi adım 
ötede kalmaya devam edecektir; çünkü daha oraya yerleştirilken benden yirmi 
adım uzakta tasarlanmışlardır. Bütün bunlardan resmin, Zenon’un akıl yürütme 

dizgesine bağlı olmadığı sonucu çıkarılabilir.” 

 Bu bağlamda Rönesans seyircisi, gördüğü mekânın ortamında, resim ile gördüğü nokta 

arasında perspektifin sayesi ile bakışın, ressam tarafından mecbur bırakılmıştır. 

Conti’ye (1982: 42) göre, Rönesans mimarisinde mekân kavramı çok değişik bir 

tutumla ele alınmıştır. Ortaçağ yapılarında bir alanın hemen hemen sonsuza kadar 

genişletilebilmesine karşılık bir Rönesans yapısında tümün bütünlüğünü bozmadan ne bir 

parça alınabilir ne de bir birim eklenebilirdi. Yapının boyutları basit oranlara dayanır ve 

bu oranlarda yatay ve dikey taş şeritlerin kullanılması ile daha da belirginleşirdi. 

Giotto dönemi başlayan derinlik yanılsaması ve resimsel mekân algısı, figür ler 

ile mekân ortamı çevresi, onların tasarımdaki yerleştirilmeleri ile ortaya çıkartmıştır. Bu 

bağlamda ön-Rönesans dönemi sanatında hızlı, köklü ve nitelikli değişiklik yaparak bir 

Rönesans devrimcisi olmuştur. Gombrich (1999: 205) sanatçı için “Giotto, sanat tarihinde 

yepyeni bir sayfa açmıştır. Sanatın tarihi, Giotta’da başlayarak, ilkin İtalya’da, sonra da 

öteki ülkelerde, büyük sanatçıların tarihi olmuştur” diye açıklama yapmıştır. Giotto’nun 



153 

 

‘Ölü İsa’ya Ağıt’ adlı eserinde (Resim 67) görülen figürler kompozisyonda gerçek bir 

mekânda konumlandırılmıştır. 

 

Resim 67: Giotto di Bondune, ‘Ölü İsa’ya Ağıt’, 1306, Serovegni Şapeli, 
Padova. Kaynak: (Gombrich, 1999: 205) 

 

Sol arka bölümde duran figürlerin, öndeki figürlere göre daha küçük tasvir 

edilmesi ve resmin merkezinde arkası dönük olan figürün kısaltıma (rakursi) uğraması, 

figürlerin kendi başındaki hareketlilik durumu, Giotto’nun nasıl gerçek mekân 

oluşturduğuna yönelik muvaffakiyetini göstermiştir. 13. yüzyılın arka tonu olan altın 

yaldız, Giotto tarafından maviye boyanmıştır bu şekilde Giotto’nun bir gerçekli 

(natüralizm) aradığı, arkada görünen kayayı da eğri bir biçimde kullanma şeklinin bu 

şekilde olduğu düşünülmektedir. Giotto, figürleri gerçek bir mekâna konumlandırıyor ve 



154 

 

bunu bir doğa unsuru ya da bir mimari parçası ile açıkça belirlenmiş bir çevre ya da 

mekânın içine yerleştirmek artık sanatçılar için kolay olmuştur. 

Francesca’nın ‘İsa’nın Kırbaçlanması’ (Resim 48) eserinde görüldüğü gibi sol 

tarafta İsa kırbaçlanırken sanki burada kurgusal bir oyun oynanıyor gibi gözükse de sağ 

kısımda bulunan bölümde bunun gerçek bir mekân olduğu savunulur. İki farklı mekân 

Francesca’nın betimlemesi ve bu betimlemede sonsuz gibi gözüken dünyanın geçici 

olduğu ressam tarafından sembolizm edilmiştir. Ressam eserde görüldüğü üzere figür le r i 

keskin sınırları belli geometrik unsura sahip mimarinin içinde yerleştirmiştir. Bu 

bağlamda görülen mimari nizam, uygun olan mekânı yaratmıştır. Ressam sadece iki farklı 

mekân yaratmakla kalmayıp iki farklı zaman ve konuda yaratmıştır ve bunu sadece tek 

bir bakış açısına göre tasarlayarak onun perspektif ve mekân konusundaki yeterli 

bilgisinin ne kadar fazla olduğunu göstermektedir. Michelangelo’nun Sistine Şapel’inde 

yapmış olduğu resimler (Resim 68) mekân kavramından incelendiğinde fresk tarzında 

uygulanan çalışmalar bir mekân bütünlüğü sağlar ve resimlerin bulunduğu mekân’ın 

havasına tamamen bir yanılsama mekâna evrimleşerek, bulunduğu mekânı ise 

yanılsamanın etkisiyle manevi bir platform haline dönüşmesine sebep olacaktır. 

Sanatçının şapel’deki yapmış olduğu resimler, kompozisyonların her biri kendi içinde mit 

mekânını oluşturur. Oluşturulan bu mekânlarda bulunan tasarımlar ile tümünden mekâna 

dönüşen ve bu şekilde spritüel bir açıdan mekâna geri dönüt sağlar. Mimari açıdan katkı 

sağlayan resimler, olmadığı takdirde mekân kavramından ve mimari açıdan boşluk 

hissiyatını yansıtacaktır. 



155 

 

 

Resim 68: Sistine Şapel’inden detay, Vatikan. Kaynak: 

https://www.artble.com/imgs/3/1/1/329996/576335.gif Erişim Tarihi: 26 Mayıs 2021 

 

Mekân algılayışı açısından mekânın kendisinde, belleğin bir gelişen olay ve 

hareketler dizisine dair yaşandığı düşünülmektedir. Mimari öğenin fizik kanunu ile 

resmin oluşturduğu perspektif düzeneğin seyircinin gözünde aynı anda olması, mekân 

kavramından, mimari olan (Resim 69) kubbenin eğri kısımda yer alan figürler, anatomik 

orantıları doğru olmasa da görülen bu iki konstrüksiyon göz açısından (seyirci) doğru 

algılamaktadır. 

Gombrich’e (1992: 158) göre, Rönesans sanatçısı yaratmış olduğu resimler i 

seyircisine özgür ve katkısız bir şekilde her çeşit canlılığı anlam katmak istemiştir. Bu 

bağlamda çeşitlere, doğrusu özellik ve ilineği içeren kavramlara ilişkin daha fazla teori 

ve bilgiye sahip olmak istemişlerdir. Çevresindeki cisimlerin şekillerini ile uzayda 

kapsadığı boşluğu ile tasarımlamasını sağlayabilecek nitelikte olması lazımdı. Burada söz 

konusu olan Rönesans resminin dağınık olmasıydı. Bu bağlamda sanatçı bir gözlemci 

(bakış) gibi bu dağınıklığı etkili bir bakışa çekmek istemiştir. Bu etkili bakışı ise merkezi 

bir konuma tasarlamaya yöneltmiştir. Buradaki durum ressamın algıladığı ve baktığı 

dünya dağınık değil aslında dağınık olan baktığımız nesnelerdi. Sanatçı bunun farkına 

vararak perspektifin keşfine ya da gelişmesine rol oynamıştır. Burada perspektifin görevi, 

https://www.artble.com/imgs/3/1/1/329996/576335.gif


156 

 

dış çevreyi olduğu gibi durağan yüzeylerin bir araya getirme durumudur. Böylelik le 

görülen cisimler durağan bir boşlukta uçar konumdadır. Bu bağlamda dış çevre algılayış ı 

kavramında mekân olgusunu bir arada getirdi. 

 

Resim 69: Michelangelo, Sistine Şapel’inden detay, Vatikan. Kaynak: 

https://www.artfulliving.com.tr/image_data/content/1e88fae2e5161392a191c4bf10c5aa
9c.jpg Erişim Tarihi: 27 Mayıs 2021 

Rönesans dönemi resmi sembolik olarak bulunan hayat tarzları, en son edilen 

imajla, gerçeğe en yakın bir şekilde anlatmaya çalışmıştır. Gerçek olana en yakın 

resimlerden birisini yapan büyük dahi Da Vinci’nin ‘Kayalıktaki Meryem’ (Resim 17) 

eseri doğaötesi bir resimdir. İncil sahnesi barındıran bu sahne, Baykal (2000: 13) eser için 

şu şekilde açıklama yapmıştır. 

 “Kayalıktaki Meryem’de çizgisel perspektifin özellikle Açıkhava ve peyzaj 

resimlerinde işe yaramadığını anlamış ve uzaktaki görüntüyü perspektifle 
verebilmek için yeni bir buluş getirmiştir. Aerial perspektif denilen bu yöntemle 

arkadaki görüntüyü açık tonda tutup, onu koyu kayalıklarla perdelemiş, bir 
büyük delikten bize göstermiştir.(….) Tablo temel Leonardo izlekler ini, 
araştırmalar ve sırlarla dolu, simgesel ya da dini birçok tartışmaya olan kapalı 

işaretlerle, kendi içinde olağanüstü bir biçimde birleştirir: Toprağın bağrında 
çiçeklenmiş nemli mağara, bilginin doğduğu ve gizlendiği yeri belirtir, mistik 

lirizm ve gizem havasında metafizik ve örtük bir haleyle donatılmıştır. Kayalı 
göçük ve uzakta kaybolan ulaşılmaz dağlar mekân-zaman sonsuzluğunda 
jeolojik evreni canlandırırlar, kutsal olayın sahnesini oluştururlar ve sahnede 

hareketler sanki oluşun halindeki insanlık tarihinin bu anını yakalamak ister 
gibidir.”  

https://www.artfulliving.com.tr/image_data/content/1e88fae2e5161392a191c4bf10c5aa9c.jpg
https://www.artfulliving.com.tr/image_data/content/1e88fae2e5161392a191c4bf10c5aa9c.jpg


157 

 

Böylelikle üç boyutlu gerçek bir mekânda oluşturulmuş sahnenin, iki boyutlu yanılsama 

ve mekânsılık şeklinde oluşturulmuştur. 

Rönesans resminin mekân kavramında yanılsamanın çözülmesinden alınan 

sonuç belli bir yolda aşılmıştır. Rönesans resimlerinde görülen bu mekân yanılsamas ının 

bıraktığı hissiyatını, tekrar bir mekânın içindeki ikinci mekân yanılsamas ını, 

kompozisyonlarda bulunan aynanın etkisiyle yanılsamayı tekrar etmişlerdir. Buna en iyi 

örnek ise Jan Van Eyck’in ‘Arnolfini’nin Evlenmesi’  (Resim 70) adlı eserinde açıkça 

görünmüştür. 

 

Resim 70: Jan Van Eyck, ‘Arnolfini’nin Evlenmesi’, 1434, ahşap üzerine 
yağlıboya, National Gallery, Londra. Kaynak: (Labno, 2012: 20) 

 



158 

 

Bu resim daha önce bahsettiğimiz Masaccio’nun resimleri gibi devrimci ve 

yenilikçi nitelikler taşımıştır. Resimde görüldüğü üzere evli bir çiftin merasimi 

tasvirlenmiştir. Evlenme ya da nişanlama töreni gibi görünen Giovanni di Nicolao 

Arnolfini ve Giovanna Cenami oldukları düşünülmektedir. Labno’ya (2012: 21) göre, 

perspektif ve kısaltım kurallarını uygulayan gerçekçi temsile ulaşmak amacıyla derin 

anatomi anlayışından faydalanarak figürlerini yaratan Floransalılardan farklı olarak Van 

Eyck, bilimsel optik teorilere etkin şekilde bağlanmamıştır. Resimde görülen dışbükey 

ayna arkamızda bakan bir göz gibi hareket edecek odanın içindeki ressamın bizzat kendisi 

olan iki insanı yansıtmaktır. Aslında bu görülen iki figür, seyirci olarak kendimizden 

başka bişey değildir. Mert’e (2007: 22) göre, ressam burada çiftin güzel olan gününe tanık 

eder ama burada tanıklığını ‘ayna’ sayesinde bize iki kez göstermiş olur. Bu iki çiftin 

gerçekleştirdiği hadisenin tamamen gördüğümüz boyut ile içinde olduğumuz mekân 

arasına, ayna sayesinde ressam tarafından gizli bir mekân yaratmıştır. Bu durumu Lepport 

(2002: 34) şu şekilde “Muzip ve övgüye değer bir aldatmayla, aslında olmayanı varmış 

gösteren bir ayna, Doğanın aynısı gibidir.” diye açıklar. Tek bir bakış açısına sahip olan 

sanatçı, aynanın varlığıyla, zamanı tıpkısı olan birbirinden farklı iki mekânı, bir mekân 

içinde göstermiştir. 



 

 

 

 

 

 

 

3. BÖLÜM 

İSLÂM VE OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA PERSPEKTİF ANLAYIŞI VE 

MEKÂN KAVRAMI, 16. YÜZYIL OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA 

SEÇİLİ ÖRNEKLER ÜZERİNDEN PERSPEKTİF VE MEKÂN 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



160 

 

 

3. BÖLÜM 

İSLÂM VE OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA PERSPEKTİF ANLAYIŞI VE 

MEKÂN KAVRAMI, 16. YÜZYIL OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA 

SEÇİLİ ÖRNEKLER ÜZERİNDEN PERSPEKTİF VE MEKÂN 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

3.1. İSLÂM RESİM SANATINDA MEKÂN KAVRAMI 

Kavram olarak ‘mekân’ın tanımı, farklı dönemlerde farklı ‘özne’lere göre 

değişmiş ve buna göre ‘mekân’, evrensel olarak kabul görmüş tek bir anlama sahip 

olmamıştır. İlkçağ filozoflarının ortaya koyduğu mekân anlayışında, doluluk ve boşluk 

gibi teknik kavramlar göze çarpmaktadır. Ortaçağ’da ise bu doluluk anlayışı sonsuzluk 

olarak karşımıza çıkar. Yeni Çağ ve yaşadığımız dönemde ise ‘mekân’, insanın var 

olduğu boşluk olarak değerlendirilmiştir. Ancak, halen ‘mekân’ kavramı üzerinde tam bir 

fikir ve oy birliğine varılamamıştır, bu nedenle bu kavramı tek bir tanımla ifade etmek 

zordur. Bunun sebebi, bireyin varoluştan bu yana ‘gerçeklik’ terimini farklı şekillerde 

yorumlamış olmasıdır. Gerçek, her bireye göre değiştiği için mekân kavramı da bundan 

etkilenerek farklı sonuçlar doğurmuştur. Bugüne kadar mekân kavramına ait birçok atıf 

ve görüş ortaya konulmuştur ve bu konu bugün halen tartışılmaktadır. Bu yüzdendir ki 

mekâna ait bütün yargılar, üretilen sözlü ya da görsel üretimlere yansımıştır. 

Develioğlu’na (1996: 721) göre, mekân kavramı Arapça ‘kevn’ kökünden 

türetilmiş, anlam olarak ‘oturulan yer, mahal, yer’ manalarına gelmektedir. Ahmet 

Cevizci (1999: 683), felsefeye göre mekânı, “... var olanların içinde yer aldığı, tüm sınır lı 

büyüklükleri içine alan uçsuz bucaksız büyüklüktür. Üç boyutlu hacim olduğu kadar 

boşluk, hiçlik durumudur ...” olarak açıklamıştır. 

Aladağ’a (2011: 32) göre etimolojik olarak mekân kavramı, kane eyleminde, 

kevn eylemliğinden ek olarak gelmiştir; ‘ortaya çıkan, var olan, oluşmak’ gibi anlamla r ı 

barındırır. ‘İmkân’ ve ‘kâinat’ kelimeleri de aynı gruptan türemişlerdir. Süalp’a (2004: 



161 

 

89) göre, İngilizce ‘space’ kelimesinden tercümesi olan ve Türkçe kaynaklı metinle r in 

‘uzay’ ve ‘uzam’ terimlerini kapsayan manası ile kullanılabilmektedir. Sanat 

sözlüklerinde ise uzayın belli bir alana kadar daraldığı bölümü olarak tarif edilmişt ir 

(Tanyeli ve Sözen, 1992: 157). 

Husol’a (1999: 305) göre, mekân kavramı, bireyi ortamdan malum bir 

belirlenmiş boyutta ayıran ve süresince olayların sürdürmesine olanak sağlayan 

boşluktur. Gür’e (1996: 79) göre mekân ise bireyin bireyle, bireyin objeyle ve objenin 

objeyle olan mesafeleri ve boşluklarını yani bireyleri saran boşluğun üç boyutlu bir ifade 

biçimidir. 

Farklı dönemlerde mekânın tanımı değişmiş olsa da bu olgu nesnenin varlığı ve 

zihinde nasıl algılandığı ile alakalıdır. Burada tanımın oluşması için ‘mekân’ı 

vasıflandırmada ‘nesne’ ve ‘özne’ kavramlarının olması gerekmektedir. Özne, nesneyi 

belirtirken bununla birlikte kendi idrakine ulaşmaya çalışır. Özne, objeyi kavrarken, 

boşluk (mekân), renk ve ışık-gölge gibi tekniklerden faydalanır. Burada özne, nesneyi 

nasıl algılıyorsa, mekânın tarifi de buna göre yapılır. Ergüven (2002: 64-65) bu durumu, 

“(…) Varlığını mutlak biçimde imgeleme borçlu olan mekân, aslında ideolojik 

koşullanmaların en kolay sızabildiği alandır, zira nesnel temsil edilme olasılığı peşinden 

dolaylı olmaya mahkûmdur.” şeklinde açıklamıştır. 

Tez çalışmasının bu bölümünde, sayısız ve birçok tanımı olan mekân 

kavramından hareketle, Doğu ve İslâm resmi olarak bilinen ‘minyatür’deki mekân 

üzerinde durulacaktır. Bu bölümde, minyatürdeki mekân kavramının tartışılmasından ve 

mekân algısından önce, İslâm kültüründe ‘boşluk’ kavrayışı hakkında bilgi verilmiştir.  

Kutluer’e (2003: 550) göre, ‘mekân’, ’olmak’ manasına, ‘kevn’, yani ‘kiyan’ ve 

‘keynüne’ mastarlarından üretilmiş ‘mekân’dır. Bu, ‘oluşun meydana geldiği yer’ 

demektir. Sözcüğün esası, ‘saygın bir yere sahip olmak’ anlamında ‘mekâne’ mastarı ile 

ilişkilidir. Sonuç olarak klasik düşünsel yazılarda ‘yer kaplamak’ manasıyla kullanı lmış 

ve Kuran-ı Kerim’de de geçen ‘mekân’, şimdiki dildeki anlamıyla ‘kişilerin ve nesneler in 

belli bir ortamdaki yeri’ni ifade eder. İslâm düşüncesinde ‘mekân’ ise felsefe ve kelam 

örgüsü içinde kozmolojik araştırma ve tartışmalarda mühim bir yer kaplamaktır. Mekân 



162 

 

ve boşluğun mevcudiyeti İslâm mütefekkirleri tarafından tartışma konusu olurken bazılar ı 

bunu savunmuş, bazıları da bunun yokluğuna dair teoriler ortaya koymuştur. 

İbn Rüşd, mekân kavramı için nesnenin kendine özgü yükümlülükleri olduğunu 

öne sürmüştür: Belli olmayan bir maddeden (somutluk) var olanda bahsedildiği takdirde 

mecburi olarak mekân algısı gün ışığına çıkar. Burada asıl mekân nesneyi içine alandır, 

esasen mekânın içine aldığı nesneden boyut olarak farklılığı yoktur. Dikkat edilmes i 

gereken nokta, nesnenin çevresini saran ve içine alan mekânın, hem sardığı nesneden hem 

de onu farklılaştırdığı nesneyle arasında ‘özel sınır’ taşımasıdır (Denli, 2019: 46). 

İslâmi fikir adamlardan Seyyid Şerit el-Cürcani’nin, İslâmi ilimlere dair terimler 

sözlüğü ‘Et-Ta’rıfat’ta ‘mekân’ı, cismin doldurduğu, mevcudiyetini zihinde tasarladığı 

bir boşluk; etrafını sardığı nesnenin kuşattığı nesnenin dış cephesiyle örtüşen bir iç yüzey 

olarak tanımlar. İslâm felsefe tarihine bakıldığında ise Aristocu filozoflar, bu anlamda , 

‘mekân’daki hareket ifadesinden ötürü, evrenin içinde ve dışarısında boşluğu yok 

saymışlardır. Salt mekânın idrakını kabul etmemişlerdir. Özellikle etrafını sardığı 

nesnenin alanı ile kuşatılan nesnenin dış cephesi ‘mekân’ olarak düşünülmüştür (Denli, 

2019: 46). 

Kutluer’e (2005: 551) göre, İbn Sina, mekânın varlık bilimine ait gerçekliği 

savunmak için nesnenin yer değiştirme ve cismin kapladığı alanı başkasının alması 

algısına dikkat çektiğini söylemiştir. Bu bağlamda ‘yer değiştirme’, geride kalan bir yerin 

bulunduğunu göstermektedir. ‘Mekân’ ismini alan bu vaziyetler nesnenin özünden, onun 

kendine has özelliklerinden özgür olarak o konumdadır. İbn-i Sina esasen mekân 

kavramını “başkasının değil, kuşatıcı cismin sınırı olan yüzey” olarak tanımlamışt ır 

(Kutluer, 2005: 552). Bu görüş dışında kalan birçok teoriyi eleştirmiştir. İbn-i Sina’ya 

göre mekân bir suret ya da atom olamaz; nesne, mekân ortamında ayrılırken suret ve atom 

kendisinden vazgeçemez. İbn Sina’ya göre nesnenin üç boyutu ve boşluğun boyutu ile 

ilgili görüşler yanlıştır, ancak boyutun etrafı sarma özelliği bulunmaktadır. Ona göre 

boşluğun bir hiçlikten veya gerçek boyutlardan meydana geldiğiyle ilgili fikirle r in 

tamamı, hatalı bir cisimle ilgili varlık görüşünden hareket etmektedir. Kaldı ki nesnenin 

bulunmadığı bir mekân hayal edilemez. İbn-i Sina, nesnenin yer kapladığı alanın mekân 



163 

 

olduğu düşüncesinden dolayı, alan kaplamayan nesnenin düşünülemeyeceği gibi nesnesiz 

bir ortamdan da bahsedilemez olduğunu savunmuştur. Bu yüzden kâinatta boşluğun 

imkânsız olduğu görülmüştür. Sonsuz boyuta sahip olan nesnenin yer değiştirmesi veya 

kendi yörüngesinde tekrar buluşması mümkündür. Herhangi bir nesnenin boyutlar ının 

başkasına geçişmemesi düşüncesi, aslında bu geçişime olanak sağlayan boşluk 

düşüncesinin reddiyle alakalıdır. Bu bağlamda mantıksal bir sonuç olarak bir alanda iki 

nesnenin bulunmayacağı gibi tek bir nesnenin de iki ayrı yerde bulunması düşünülemez. 

Ebu Bekir er-Razi ise maddeci ve Platoncu (Eflatuncu) bir mekân kavramını 

savunmuştur. Düşünüre göre varlık bilimde bir tasarı olarak mekân içinde yer dolduran 

nesneler mevcudiyetten özgür olarak mutlaktır; öncesiz olduğu için ebedidir. Maddeler 

arası kuvvetli atomları ve hareketler üzerine etkisinin bulunduğu ilişkilere dair olanak 

sağladığı için bu durum içi dolu olmayan bir uzay durumudur. Bu bağlamda nesneler in 

etrafı sardığı ve nesnenin gerçekliğiyle oluşan ve düşünülebilen olguya “izafi mekân” 

teorisidir (Kutluer, 1997: 221-225). 

İlk İslâm düşünürlerinden Ya’kub b. İshak Kindi’nin mekân anlayışı, ‘kuşatanla 

kuşatılan nesnenin son sınırlarının karşılanması’ olarak ifade edilebilir. Bu anlayış la 

Kindi, esasen Aristocu yaklaşımdaki ‘çizgi’ kavramını daha önceleri keşfetmişt ir. 

Düşünüre göre nesnenin mekândan ayrılabilmesi için mekânın yer aldığı nesne ile benzer 

olmayan bir gerçekliğe sahip olması gerekmektedir (Kutluer, 2003: 550-552). 

İslâm felsefesinin ünlü Türk düşünürlernden Farabi'ye göre mekân, ‘kuşatan 

cismin iç yüzeyi ile kuşatılan cismin dış yüzeyi’dir. Farabi, kâinatın dışında onu dıştan 

saran bir şey olmadığı için kâinatın mekânı olmadığını savunmuştur. Farabi, Aristo’ya 

atıf yaparak kâinatın dışında boşluk ve doluluk kavramlarının olmadığını öne sürmüştür. 

Buradaki önemli nokta ise ‘kuşatıcı sınır’dır:  

“Kavrama kategori mantığı açısından bakıldığında ‘o nerede’ sorusunun mesela 
‘evde’ şeklinde cevabı her zaman mekânın Fizika’da yer alan ‘kuşatıcı yüzey’ 
şeklindeki tanımına uygun düşmeyebilir. Nitekim evde bulunan kimse ev 

tarafından kuşatılıyor değildir. Zira tabiat felsefesi açısından anlamlı olan 
kuşatan-kuşatılan arasındaki izafetle ilişkisi mantık kategorisi olarak yer ve yer 

işgal eden arasındaki ilişkisiyle her durumda aynı değildir.” (Kutluer, 2003: 550-
52) 



164 

 

İbn Rüşd de problemi, İbn-i Sina gibi mekânın varlık bilimindeki gerçekliğini 

irdeleyerek konuyu ele almıştır. Ona göre mekânda nesnenin kişisel eyleminden 

bahsedilebiliyorsa ona göre nesnenin mekânsız olması söz konusu değildir. Ortam alanını 

dolduran nesne, boyutlarının farklı hallerde olması nedeniyle mekân nesneden farklıd ır. 

Aslında onun etrafını saran gerçekliktir. Mekân ile örtüşen nesnenin farklı bir nesne ile 

paylaştığı mahal değil, onun mutlak yeri halindedir. Böylelikle kuşatılan ya da kuşatan 

nesnenin son çizgisine kadar mekânın cepheleriyle kendisinin ayrıldığı bir boyut ya da 

bir uzamda olduğu söylenemez  (Kutluer, 2003: 550-52). 

İslâm kültüründe yetişmiş, bu filozofların mekân üzerinde tanım yaparken atıfta 

bulundukları kavramlar olan ‘mutlak boşluk’, ‘cismin işgal ettiği sanılan hacimsel boyut’ 

burada varlık ve yokluk durumuna bağlıdır. Varlık-yokluk ilişkisi her düşüncede 

değişeceği için mekâna ait anlatımlar veya araştırmalarda her defasında yeni bilgilere 

ulaşılacaktır. 

 İslâm düşünürü Nasr’dan aktaran Konak ise durumu şu şekilde açıklar:  

"Gözle algılanan ve görünürdeki dünya kendine ait özgür bir gerçeklik düzenine 
sahip değildi; lakin boyutsal olarak büyük olan onu geçen ve onu memba eden 
bir dış ortamın yani görünenin yanıdır. Ona göre “ görünen nizamın başlangıçta 

kaynağı ‘el-mebde’ ve daha sonra akıbeti ve sonu ‘el-me’ad’ olarak ilahi çevre, 
ruh, tabi dünyaya ve insanın muhitine nüfuz eder, onu geliştirir ve sürdürür” 

(Konak, 2014: 48). 

Kutluer’e  (2003: 551) göre, bu durum “maddenin mahiyeti uzam ya da yer 

kaplamaktır. Dolayısıyla mekân ve cisim aynı şey olup boşluktan söz edilemez” diye 

açıklamıştır. 

Konak (2014: 44) ise bu durumu şu şekilde açıklamıştır:  

“‘Mutlak’ ifade edilmeye çalışıldığında, zorunlu olarak biçim görünen 

bağlantılarından uzaklaşarak görünmeyen bağlantılara yönelir. Bu bağlamda bir 
biçimsizlik olarak biçimi ortaya çıkaran özellik olan boşluk, bir biçim olarak ele 

alınıp şeylerin ifade edildiği gibi ifade edilemez. Bu imkânsızlık, düşüncede ve 
sanat eserinde görece bağlantıların kullanılmasıyla aşılmaya çalışıldığında ise 
boşluk, şeylere biçimli görünme olanağı sağlayan başka türden bir şey olarak var 

olur. Çünkü boşluk, bir anlamda biçimin kendi değil, zorunluluğudur. 
Zorunluluk olarak ortaya çıkmasından dolayı da mekân olarak tanımlanır. Çünkü 



165 

 

biçime olanak sağlayan biçimsizlik, kuşatıcı ve sınırlandırılamaz oluşuyla 

biçimli şeylerin tanımlandığı gibi tanımlanamaz ve diğer taraftan o olmaksızın 
biçim ön görülemez: Mekânsız nesne, izah edilemez, görülemez ve gösterilemez 
olduğu gibi mekânda, mekândaki tarafından kolay bir şekilde tasvir edilemez. 

Zira kabın içindeki, kabın bütünlüğünü ancak kendinin kap ile bütünleşmes i 
oranında ifade edebilir. Bu nedenle de boşluk ve mekânın ifadesi, her türlü 

çabaya rağmen şema olmaktan öteye gitmeyen bir kurgu arayışı olarak 
tanımlanabilir”. 

 

3.2. OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA PERSPEKTİF ANLAYIŞI 

Şimdiye kadar yapılmış araştırmalar ve literatür çalışmasında minyatür 

sanatında perspektif olgusuna dair farklı tezlerin olduğu saptanmıştır. Bazı kaynaklarda 

minyatür sanatında perspektif kavramanın olmadığından, bazı kaynaklarda ise 

perspektifin minyatür sanatında kısmen kullanıldığından söz edilmiş ve genellikle bu 

konunun üstünde durulmamıştır. Genel kanı, Osmanlı Minyatür sanatında perspektif 

kavramına ve kurallarına yer verilmediğidir. Kimi araştırmalarda ise, çeşitli dönemlerden 

nakkaşların perspektif arayışlarına girmedikleri yönünde görüşler öne sürüldüğü 

görülmektedir.5 Genel olarak perspektif uygulanmadığına dair 1910-39 yıllarında bu 

kitaplarda sözü edilmiştir. Bunun yanında, Türkçe yayınlardan Hüseyin Tahirzade 

Behzad’ın (1953: 29-32) bir çalışmasında bu konu şu şekilde ifade edilmiştir: “Minyatür 

resmetme sanatının birçok fenni kaideleri ihmal edilmiştir; mesala perspektif, anatomi, 

proportion, ışık-gölge gibi kaidelerden vazgeçilmiştir”. Benzer şekilde Suut Kemal 

Yetkin de (1953: 33-39), minyatürün estetik yapısına uygun bulunmadığı için modle ve 

perspektifin kullanılmadığından söz etmiştir; minyatür, kitap sayfalarına metni açıklamak 

amacıyla yerleştirilmiştir ve kitaplar yakından okunur. Perspektif, ancak belli bir 

uzaklıktan, derinlik etkisi yaptığı görülmüştür. Bu durumda, uzaktan bakılmayacak bir 

resimde perspektif gereksizdir. Suut Kemal Yetkin’e göre (1953: 33-39) bu durum bazen 

anlatım olanaklarını sınırlandırabilir: “Perspektif, kitap sanatının gereklerine aykırı, bizi 

                                                 
5    Minyatür sanatında perspektif kurallarının uygulanmadığına dair bilgilerin bulunduğu, 1910 -39 

yıllarında yayınlanmış başlıca  kitaplardan bazıları şöyledir: Kühnel, E., History of Miniature painting and 

drawing (Pope'un başkanlığında bir heyetin yazdığı A survey of Persian Art adındaki kollektif eserin III. 

ve V. ciltleri, Oxford, 1939,    Binyon, L., Wilkinson, J.V.S., and Gray, B. Persian Miiıiature Painting 

London, 1933,   Gray, B., La Peinture Persane, Geneve, 1961. 



166 

 

öze götürmekten uzak bir teknik aldatmaca olduğu ve ışık-gölge de eşyayı ve figür le r i 

cisimleştirdiği için İslâm duyuşuna ve düşüncesine uygun değildir”. Bu düşünce ve 

yaklaşım biçimi nedeniyle, Osmanlı minyatür sanatında perspektifin kullanılmadığı ve üç 

boyutlu resimleme tekniklerinden kaçınılmış olduğu görüşü, ilgili yayınlarda genel kabul 

görmüş bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. 

‘Perspektif’, Rönesans öncesinden itibaren bilinmesine rağmen, bir resim tekniği 

olarak sanatta Giotto’yla birlikte kullanılmaya başlanmış ve bu süreç içinde 

Brunelleschi’nin deneyi ile kanıtlanmış ve sonraki yıllarda ressamların kompozisyon 

oluşturmasında vazgeçilmez bir unsur haline gelmiştir (Belting, 2015: 141-51).  Rengi ve 

hacmi sabit olan nesneler, gözden (bakıştan) uzak olduğunda yakında duran nesnelere 

göre renkleri kaybolmuş ve diğerlerine oranla daha küçük görünür; bu görüntü resim 

düzlemine perspektif kurallarına uygun olarak aktarılır. Bu bağlamda, resim düzleminde 

ressam tarafından aktarılan görüntü, idrak edilen gerçekliğe aykırı olarak bir illüzyon/göz 

yanılsamasıdır. Bu yanılsamanın gerçeklik ile ilgisi yoktur. Buna göre, İkinci Bölüm’de 

kapsamlı biçimde ele alınmış olan ‘perspektif meselesi’nin esasen ‘bakış’ın ve 

‘derinlik’in tarihi olduğu söylenebilir.  

Minyatürde ise, esasen nakkaş tarafından metinde geçen yazılı anlatıma göre 

oluşturulan olay, zaman ve mekân kurgusu, Rönesans ressamının tek bir noktadan 

bakışıyla/merkezi perspektifle kurguladığı kompozisyonundan farklıdır. Bunun yerine 

nakkaşın kendine has özellikleriyle çok-merkezli bir perspektif anlayışını benimsediğini 

görmek mümkündür. Nakkaşların, Rönesans ressamlarının aksine, merkezi (çizgise l) 

perspektifi kullanmayı tercih etmedikleri, bunun yerine özgün niteliklere sahip, çok-

merkezli perspektif kurallarından yararlandıkları varsayılabilir. 

Merkezi (çizgisel) perspektifin Rönesans resminde izleyiciye gerçeği gösterme 

amacıyla kullanıldığı göz önüne alındığında, Rönesans resmindeki gerçeklik algıs ını, 

esasen gerçekliği temsil etme çabası olarak nitelemek mümkündür – burada sözü edilen 

‘gerçeklik algısı’, görünen gerçeklik/dış dünya anlamında kullanılmaktadır. Bu tür bir 

gerçeklik algısı, Rönesans resminde dış dünyanın objektif/tarafsız bir bakış açısıyla 

temsil edildiğine dair bir düşünceye yol açmış ve esasen ressamın öznel bakış açısından 



167 

 

tuvale perspektif yöntemiyle yansıttığı görüntünün bir yanılsama olduğu görüşü göz ardı 

edilmiştir. Buna göre, Rönesans resminin izleyicisi için ‘gerçeklik’, bir ‘gerçeklik 

yanılsaması’ haline gelmiştir, ancak ressamın kullandığı merkezi perspektif yöntemi 

izleyicinin gerçeği değil, ressamın öznel bakışıdır.  

Merkezi perspektifin resme uygulanmasıyla beliren bir diğer özellik, nesnelerin 

eşzamanlılığının (senkronilerinin) ortadan kalkmasıdır. Merkezi perspektife göre resim 

düzleminde biri önde, diğeri arkada ve/veya yanyana olan nesneler, kendi bütünlükler iyle 

değil, ressamın bakış açısından görünüşlerine göre belirli bir sırada düzenlenirler. Bu da 

nesnelerin Rönesans resminde birer anlatım unsuruna dönüşmesine yol açmıştır; 

nesnelerin salt biçimsel gerçekliği göz ardı edilmiştir.  

Merkezi perspektif ile nesneler belirli düzen içinde, ressamın gerçekliğine göre 

sınıflandırılır. Bir başka deyişle merkezi (çizgisel) perspektifin görevi, ressamın görünen 

dış dünya üzerinde hâkimiyet kurmasına yardımcı olmak ve böylece ressamın 

penceresinden dış dünyayı anlatmaktır. İzleyici de bu pencereden dış dünyaya bakar ve 

bu sayede ressamın bakışını ‘gerçek’ olarak kabul eder. Bu bir ön kabuldür, buna göre, 

nesnelerin göze uzaklık ve yakınlıkları belirli bir düzendedir. Nesnelerin mekânda 

yerleştirilişleri, detayların işlenişi tamamen ressamın bakışına göre oluşturulmuştur; bu 

bakımdan izleyici, resim düzleminde yaratılmış mekân ve nesneleri başka bir açıdan 

görme ve algılama şansına sahip değildir. Bu durumun tam tersini minyatürlerde görmek 

mümkündür: Birden fazla bakış açısıyla, diğer bir deyişle çok merkezli perspektifle 

düzenlenmiş olan kompozisyonlarda ‘göz’ tek bir odakta toplanmamıştır. 

Florenski’ye göre (2013: 40-41), Hıristiyan ikon resimlerinde uygulanmış olan 

çok merkezli perspektifle, çizgisel perspektifin gerektirdiği düzenin dışına çıkılarak 

duygulara hitap eden ruhani olanın inşası mümkün olmuştur. Aynı şekilde minyatürlerde 

de, göz tek bir odak noktasında değildir, resim düzleminin tamamında dolaşır. Göz adeta 

her yerde, nesnelliğin ve gerçekliğin içinde kaybolmuştur. İslâm minyatürlerinin tamamı 

için geçerli olan bu tanımlamalar, 16. yüzyılın ikinci yarısında başlayan ‘şahnamecilik’ 

faaliyetleriyle Osmanlı minyatürlerinde de ayırt edici bir özellik olarak karşımıza çıkar.  



168 

 

Osmanlı minyatürlerinde, gözle görülmesi neredeyse imkânsız olan bakış 

açılarını gösteren nakkaşlar, metindeki olayı/öyküyü aktarma amacıyla bu tür bir 

betimleme yolunu seçmiş ve böylece izleyicinin ‘göz’ünü resmin tamamında gezinmeye 

yöneltmişlerdir. Florenski’ye göre (2013: 26-27), sabit bir bakış açısından bakmaya 

zorunlu tutulmayan izleyici farklı/çoklu görme açılarına sahip olacaktır, ancak izleyici bu 

birden fazla görme açısını resim üzerinde nasıl kullanacağını bilmediğinden her 

izleyicinin zihninde canlanan görüntü farklı biçimlerden oluşacaktır. Böylece, ressamın 

öznel bakış açısının diğer ‘göz’ler üzerindeki egemenliği ortadan kalkacaktır.  

Sayın’a göre (2003: 16), merkezi perspektifin işlevi, görsel izlenimi, 

görünmeyenin temsiline dönüştürmektir. Zihinde tasarlanan mekânda, aslında hangi 

figürün neyin arkasında veya önünde, hangi nesnenin izleyiciye daha yakın veya uzak 

olduğunu belirleyen perspektif, görüneni değil, göze görünmeyeni de ehlileştirir. Göze 

görünmeyeni karşıdan seyrederek denetlenebilir bir uzama taşır ve böylece egemenliği 

bakan ‘göz’e vererek gerçekliği yansıtmaktan da uzaklaşmış olur.  

Merkezi perspektif Antik Yunan’ın, Ortaçağ’ın, Bizans’ın ve Osmanlı’nın sahip 

olduğu, ancak bilinçli olarak kullanmadıkları bir teknik bilgidir (Sayın, 2003: 19). 

Minyatür sistem olarak, ‘göz’ ile bakışı içine alır ve her ikisini eşitler. Minyatürde çizgise l 

perspektif kullanılmadan görünür kılınan ve zihinde uyanması amaçlanan şey, esasen 

bakışa dayanmaz (görünmez olan/bilinen) ve zamansızdır. Bu durumda, figürler ve 

nesneler ile arkaplan arasında bir ilişki kurulmamış, bunun tersi bir anlayışla çok merkezli 

perspektifin uygulanması, figürler ve nesnelerin görünmesi zor olan yerlerini gözle 

görülebilir hale dönüştürmüştür. Örneğin, bir insan figürünün bedeni profilden 

resmedilmiş olsa da figürün yüzünü izleyiciye dönük olarak cepheden resmedilmiş olarak 

görmek mümkündür (Resim 71). Bu bağlamda göz tek odakta toplanmamıştır, gözün 

egemenliğinden söz etmek mümkün değildir. 

 



169 

 

 

Resim 71: Sabuncuoğlu Şerefeddin, Cerrahiyyetü’l Haniyye, 21b’de bulunan 

minyatürün detay görünüm, , Paris Bibliothéque Nationale Suppl., Turcs, nr. 693. 

 

 Sayın’a (2003: 69) göre burada göz “farklı imge açıları arasında gidip 

gelebilmekte, sabitlenmek isteyen bir bakışı sürekli indirmektedir. İmge, bakışı bilinç l i 

olarak şaşırtmakta, onu farklı konumlar olmaya zorlamaktadır.” Harvey’e göre (2019: 

52), çizgisel perspektifle kurgulanan resimlerde bakış açısının öznelliği yüceltilmiş ve 

böylece resimler ulaşılabilir/anlaşılabilir olmaktan çıkmıştır; bunun yanı sıra, çizgise l 

perspektif yöntemi izleyiciye geometrik bir mekân hissini geçirmektedir. Çizgise l 

perspektifin kullanıldığı resimlerde izleyicinin gözü resmin betimlediği mekânın içinde 

dolaşmaz. İzleyici resmi, ressamın bakış noktasından görmek zorundadır, ressam adeta 

izleyiciye nasıl bakması ve neyi görmesi gerektiğini dayatır. Buna karşıt olarak Osmanlı 

minyatürlerinde nakkaşlar, çizgisel perspektifin sunduğu gösterme biçimini 

kullanmamışlardır.  

Osmanlı minyatürlerinde birden fazla bakış açısının devreye girmesi, gözün 

minyatürün içinde dolaşmasını sağlar ve izleyicinin kendisini mekânın içinde 

hissetmesine olanak tanır. Böylece izleyici gerçeği çok taraflı ve çok yönlü bir biçimde 

algılar. Bu durum, izleyicinin, nakkaş tarafından betimlenen nesneyi/nesneleri ve metinde 

anlatılan olayı her yönüyle kavramasına yardımcı olur. Örneğin, kimi nesneler ve/veya 

mimari unsurlar sadece ön cepheden görünüşlerine göre betimlenmişken, kimi unsurla r ın 

aynı anda yan ve arka cepheleri de gösterilmiştir; özellikle mimarinin betimlenmesinde 

dış mekâna ait tüm detaylar verilirken iç mekânın da kompozisyonun ana elemanlarından 

olması dikkat çekicidir (Resim 72). 



170 

 

 

Resim 72: Matrakçı Nasuh, Beyân-ı Menâzil- i Sefer-i Irâkeyn, 16.yy. İstanbul 

Üniversite Kütüphanesi, İstanbul.  Kaynak: (Atasoy, 2015) 

 

Osmanlı minyatürlerinde nesnelerin boyutları, figürlerin birbirleri arasındaki 

mesafe (uzaklık-yakınlık) gibi ilişkiler, nakkaşın ‘göz’ünden betimlenmediğinden, 

izleyicinin ‘bakış’ı ‘göz’den çıkıp minyatüre değil de minyatürden çıkıp ‘göz’e doğru 

yönelmiştir. Florenski’nin Tersten Perspektif kitabında ikon resimleri için öne sürdüğü 

bu tanımlama, Rönesans resim tekniklerin uygulanmadığı ikon resimlerinde ‘bakış’ ve 

‘göz’ kavramları göz önüne alındığında Osmanlı minyatürleri için de geçerli olabilecek 

niteliktedir (Florenski, 2013: 29). Buna göre, bu tür resimlerde mekân içinde kaybolmak 

veya kimi zaman da mekânın kendisi olmak söz konusudur. 

 



171 

 

3.3. OSMANLI MİNYATÜR SANATINDA MEKÂN KAVRAMI 

Önceki bölümde bahsedildiği gibi, mekân kavramının tanımı her dönemde 

değişmiştir. Bu farklılaşma, ‘özne’nin yargıları ve bireyin düşünceleriyle şekillenir. Her 

dönemde mekân tanımı farklılaşsa da mekân, nesnenin zihinde nasıl algılandığı ile 

ilgilidir. Mekânın birey tarafından bilinmesi için ‘nesne’ ve ‘özne’ kavramlar ının 

tanımlanması gerekir. Özne, nesneyi algılarken kendi varlığını idrak eder. Bu yüzden aynı 

alan ve vakitte bulunsa da öznenin nesnenin farkına varabilmesi için sınırları çizilmiş 

mekân biçimi gerekir. Özne, objeyi nasıl algıladıysa mekânın tanımı da o yönde şekillenir 

(Aladağ, 2011: 33). 

Tez çalışmasının ana materyalini oluşturan 16. yüzyıl Osmanlı minyatürleri, her 

ne kadar Doğu’ya özgü resim sanatı olarak algılansa da Doğu’nun da nesneye bakışı farklı 

değildir. Doğu’nun var olan cismi algılama tavrı, görülen mekânın çözülmesinden alınan 

sonuç için önemli bir olgudur. Bu bağlamda, objenin birey tarafından algılanması 

seyirciyi mekân taslağına götürecektir. Burada mekân sorununun çözülmesinden alınan 

sonuç analiz edilemediği takdirde minyatürde görülen resimsel bilincin farkına 

varılmasına dair açıklamalar yetersiz kalacaktır. Doğu, nesneyi erişilmez olarak 

düşünmüş ve görmüştür. Nesne, burada belli bir sınırın ve sistemin parçasıdır. Buradaki 

sistem, sonsuz varlıklar bütünüdür. Nesnenin burada yine özne tarafından bilinmesi belli 

biçimler dâhilinde gerçekleşir. Bu bağlamda özne için nesne, benzerlerinden üstün 

olanıdır. Böylelikle Doğu olgusu, sanatçı için de devamlı bir tasarının planı olmuştur. 

Ergüven (2002: 26) bu durumu, “(…) doğa bağlamında düşünsel içeriği ele alınd ığı 

zaman (…) amaç, doğanın kendisi, yani taklidi değil, organik yasallığın bütünlüğüydü. 

Sanatçının izlediği bir manzara karşısında vermek istediği ise rastlantısal bir kesitten çok 

‘bütünlük’ün buluşması, özdelsel olanın tinselleştirilmesiydi.” şeklinde açıklamıştır. 

Tez çalışmasına konu olan Osmanlı minyatürlerinde mekânın kavranması ya da 

algılanmasında söz konusu görme biçimleri yatar. Klasik dönem Osmanlı minyatürü için 

‘özgün’ nitelemesi yapılabilse de Osmanlı minyatürlerinde görülen üslûpların kökeninde 

daha çok İslâmi dünya görüşü bulunmaktadır. Bu görüş etrafında şekillenen görme 

biçimini kavrayabilmek için daha önceki İslâm devletlerinde oluşan minya tür 



172 

 

üretimlerinde mekân kavramının çözümlemelerinin bilinmesi, Osmanlı minyatürler inde 

mekân kavramı açısından yararlı olacaktır. Örneğin, Emeviler, bir İslâm devletidir. Bu 

devlet döneminde bir sanat ortamından bahsetmek pek mümkün değildir. İslâm 

Devleti’nin sınırlarının gelişmesiyle İslâm resim sanatı anlayışının bu süreçte taklit ile 

başladığı görülmüştür. Bu dönemde yapılan Arapça çeviriler ve çevrilen yazmala r ın 

minyatürleri, Abbasi Dönemi’nde yaygınlaşan resim anlayışının felsefes ini 

oluşturmuştur. Emeviler de bu süreçte söz konusu çeviri ortamından etkilenerek ilk 

sanatsal üretimlerini ortaya çıkarmışlardır. Bizans ve Sasanilerden yapılan astroloji ve tıp 

kitaplarının çevirileri ile bu yazmaların içindeki minyatürler İslâm kültürüne girmişt ir. 

Abbasi Dönemi’nde yavaşça ortaya çıkan bu kendine özgü minyatürlerin gelişimi, bunu 

o dönemde meydana gelen ayrıntıı oluşumlara borçludur. Sufi geleneğin bu süreçteki 

etkilerinin çoğalması, 9. yüzyıldan itibaren resim ve heykele karşı olan tutumlar ile 

Yunancadan Arapçaya çeviri yolu ile aktarılan Antik felsefe İslâm dünyasını etkilemişt ir. 

İşte bu oluşumları kavramak, ‘minyatür’e dair mekân kavramı hakkında bilgi sahibi 

olmamızı sağlayacaktır. 

Selçuklu ve Anadolu Selçuklu dönemi minyatürleri ile Abbasi Dönemi’nde 

görülen, İslâmi çerçeve altında oluşan görme biçimi Osmanlı Dönemi minyatürler inde 

kendine özgü bir konuma gelmiştir. Bu anlayış etrafında gelişen minyatürlerde ise 

mekâna müdahale edildiği görülmüştür. Görme açısı tek ve merkezî bakışa dayanmaz. 

Nakkaş, mekâna ortadan ve çok yönlü bir bakış açısı sağlamıştır. Kompozisyonda figür ler 

yüzeysel bir şekilde tasvir edilmiştir. Mekânda görülen nesneye her taraftan bakılabilir. 

Sayın (2001: 24) bu durumu şu şekilde açıklar: “(…) göz, tek bir merkezden hareketle 

resme bakacağı yerde, çok merkezli bir resim, göze doğru açılarak gözün bakış açısını 

sürekli dönüştürmektedir… Minyatürlerin ardında farklı yerlerde odaklanan merkezler, 

göze farklı bir etkinlik bahsetmiştir”. Sayın (2001: 27), yine İslâmi kaynaklı görme 

biçimlerinin çözümlenmesinde ‘görme’ ve ‘okuma’yı şu şekilde açıklar: 

“(…) ilkin okuma ile görme aynı eylemdir ve aynı bedende gerçekleşir. Gözü 
bedenden, hikâyeyi dünyadan arındıran bir mekân yerine göz ile beden, kitap ile 

dünya kesintisiz bir ilişki içindedir. İkinci olarak aynı anda okunan ve görülen 
figürü oluşturan iz, harfin dokunuşunu taşımaktadır. Yani harfin izi kitap 



173 

 

mekânında okunmaktadır. Harflerin tanrısal dokunuşuna dayalı bir iz olarak 

kurgulanmasının nedeni, onların bir araya gelerek Tanrı’nın ismini yazmasıd ır. ”  

Minyatüre bakan gözün, minyatür yüzeyinde çokça dolaşma sebebi, aslında 

gerçekliğin çok yönlü anlaşılabilmesi için mekânda çoklu bakış açılarının 

oluşturulmasıdır. Mekâna bakan kişi bu durumda, ‘özne’nin bakışıyla mekâna bakmaz. 

Aslında bu durum ne tanrısal bir içeriktir ne de seyirci burada nesnelleşir; böylelik le 

bakan göz özgür kılınmış olur.  

Minyatürlerde görülen çoklu bakış açıları mekân ve zamanı etkilemiştir. Burada 

mekân işgal edilebilecek veya aşılması gereken bir yapı yerine, hayatı şekillendiren dış 

dünyadaki çok boyutluluğun gerçek görüntüsünün bir yansıması olarak belirir. Bilind iği 

üzere tek bakış açısı, zaman ve mekân, tek bir sonsuzluğun içindedir. Bu sonsuzluğun 

içinde minyatürde ‘tek’e karşı ayrımlı zamanlar ve birbirinden farklı mekânlar 

oluşmaktadır. Mekânlar üst üste dizilmiş, istiflenmiş bir halde tasvir edilmiştir. Mekân 

kapalı değil, açık bir alanda düzenlenmiş; belirli bir sistemin ve kuralın içinde değil, 

mutlak sonsuzluğun içinde bir alan olarak görülmüştür. 

Konak’a (2014: 44) göre İslâm düşüncesindeki nesnel dünya sadece boşluğun 

muavenetiyle sezildiği için boşluk, mukaddes olanın gözükmesiyle aynı manada 

kullanılmıştır. Böylelikle minyatürlerde, gerçekçi resimlerde olduğu gibi boşluğu 

daraltan ve onun üstüne hâkimiyet kuran eklerle meydana gelen mekân olgusuna karşı 

boşluk, egemenlik belirtisi göstermiştir. Nakkaş, boşluğu idrak etme şekli ile gösterdiği 

tasviri, ‘yaratılmış olanın bilimini, yaratılmamış olanın bilgisine bağlamaya’ çalışır. 

Nakkaş tasarladığı mekânı, şeylerin dizilişlerindeki bağ olmaktan çıkarıp, boşluğun 

varlığı olarak görmüştür. Böylelikle üretimindeki minyatürde ‘bakış açısı’ ve ‘üç boyutlu’ 

kavramları ile kullanılmış bir mekân oluşturma biçimi rol oynamamıştır. Zira minyatürde 

mekân bir biçim değildir, bu yüzden onu görmek ya da onu yansıtmak söz konusu 

değildir. Bu sebepten dolayı minyatür sanatçısı, mekân tasarımı yerine, mekânda var olanı 

tasarlama yoluna girmiştir. Mekândaki aşama sırası yerine mekândakinin aşama sırası 

kompozisyon ile alakalıdır. Minyatürlerdeki aşama sırası ilk olarak mekânı tasarlayan göz 

tarafından oluşturulmaz. Bunun tersine mekândakinin bizzat hâli ve eylemin var olma 

biçimiyle belirlenir. Nakkaş kendi isteğiyle bakış açısını oluştursa da mekânsal tasarı 



174 

 

nakkaşın dayatması hariç mekândakinin eylem biçimini ve hâlini yansıtır. Bu sebeple 

boya katındaki doluluk hissi eylemin macerasını takip etmiştir, hareketin önüne katiyen 

geçmez ve mutlaktır. Minyatür görselinde birbirinden farklı mekânlar, bunlara istinaden 

farklı zamanlar ve bu zamanların oluşturduğu birtakım sahnelerle karşılaşmak 

mümkündür. 

Mekânda görülen belli zemin çizgileri ile bağ kuran bu mekânlar güya tek bir 

mekân yanılsaması oluşturur. Göz ona bakarken özgürdür ve yakın ya da uzak gibi 

ayrımlara girmez. Minyatür mekânında bulunan bir objeyle bir diğeri arasına girmeyen 

‘derinlik’ mekânı, kendi içinde var olan çoklu kaçış noktaları ile mekânı tersine 

çevirebilir. Böylelikle minyatürlerde her açıdan bir mekân bütünlüğü oluştuğu 

görülmüştür. Bakışın kendisinin, mekânın herhangi bir yerinde özne olma durumu 

kesinlikle yoktur. Bunun yerine mekânda çoklu bakış açıları vardır. Nakkaş, fizik se l 

mekânın değişici olan durumunu, doğa ötesi mekânın değişici olmayan biçimiyle tasvir 

etme isteği gösterir. Kendi görüşündeki konumundan çok, baskı yapmadan planlanan, 

tasarlayan ve seyredenin aynı düşlediği mekânı kurar. Nakkaş bu aşamada şunu söyler: 

“Benim ne düşündüğüm ya da ne gördüğüm değil, varlığın oluşu önemlidir.” Bu 

bağlamda “Mutlak’a gönderme yapan nakkaşa göre biçim, değişmez özün dışa vurumu 

ve belirtisi olur” (Konak, 2014: 44). Aslında nakkaş dış ortamda görülen gerçeğe karşı 

gözlerini kapatır, tasvir vermek istediği iç gerçeğe gözlerini açar. Bu, nakkaşların 

minyatüre bir bakış ve anlayış biçimidir. Müslüman nakkaşlar ilk zamanlarda dış gerçeğe 

açıkken sonra dış gerçeklikten uzaklaşmışlardır. Onlar için gerçekle ilişkili olan parçalar 

önemli değildir. Bu durum aslında İslâm estetiğinin altında çerçevelenen bir olgudur zira 

bu fikir altında gördüğümüz dünya bir hayal ve düşten ibarettir. Bu yüzden nakkaş zaten 

ışık-gölge ve hacim oyunlarından vazgeçmiştir. Çünkü bu unsurlar bu dünyayı yani 

ölümlü dünyayı hatırlatmaktadır. 

Denli (2019: 59) bu durumu şu şekilde açıklar: 

“İslami sanat, nesneleri temsil edeceğine aslında görünmeyeni görünü kılmayı 
amaçlayan bir sanattır. (…) Nesneye dışsal olan ve onu varlığın bütünlüğünden 

koparan bir imgeyle onu temsil etme büyüksenmesine vardıran İslami sanat 
sanki asla düşmemekte, varlığın kendisini kendi soyutluğu içinde açık etmek 
istemektedir. Onun için sonsuz süslemelerin ve bezemelerin uzanımda yaptığı 



175 

 

sürekli yıkan, yıktığını yeniden kuran bir sanattır. İslami sanat; suretten -ve 

ikondan- sakınan saltık soyutlamalar zamanı düz çizgisel değil, eş zamanlı 
yaşamakta; geometrik figürlerin aldığı biçimler, kişiliksiz bir anonimliğe 
dönüşerek dışımızdaki nesnelere dalmak, onlara erinmek, onlara yansımak 

istemektir.”  

 

3.4. 16.YÜZYIL OSMANLI MİNYATÜRLÜ YAZMALARINDAN 

SEÇİLMİŞ ÖRNEKLER ÜZERİNDEN PERSPEKTİF VE MEKÂN 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

3.4.1. ‘Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar’, (TSM, H. 1339) 

Minyatürlerinin Çözümlemeleri 

Nakkaş Osman’ın ilk resimlemiş olduğu düşünülen ve müellifi Feridun Ahmed 

Bey olan Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar adlı eser, günümüzde Topkapı 

Sarayı’nda (TSM, H. 1339) no.lu envanterde kayıtlıdır. Bu eser, Kanuni Sultan 

Süleyman’ın Zigetvar Seferi’ni ve bundan sonraki olaylarını konu alır. Sokullu Mehmed 

Paşa’nın isteğiyle 1522 yılında hizmetine giren, kâtipliğini yapan, sonra da divan kâtipliği 

yapan Feridun Ahmed Bey (ö. 1583), eserin yazımını 1 Ocak 1569’da Çorlu’da 

tamamlamıştır. Eserdeki bulunan yirmi minyatür, Nakkaş Osman’ın kendine özgü 

üslûbunu yansıtmaktadır. Minyatürlerde her türlü süslemecilikten kaçınılmış, metne bağlı 

kalınarak tarihî gerçekler birebir yansıtılmak istenmiştir (Bağcı, vd, 2006: 111). 

Toraman’a göre (2019: 87-88), Nüzhetü’l-Ahbâr’da yer alan onuncu minyatür 

(Sultan Süleyman’ın naaşının seferden dönerken gizlice götürülmesi), kitabın adından da 

anlaşılacağı üzere, okuyucuya içerik hakkında genel bir fikir verir ( Resim 73). Böylelik le 

bu minyatür âdeta yazmayı kısaca özetleyen, içerik hakkında bilgi veren, âdeta bir kitap 

kapağı resmi olma bir niteliğini taşır. 

 

 

 



176 

 

 

 

 

Resim 73: Kanuni Sultan Süleyman’ın saklanan na’şının yola çıkarılması, Nüzhet-i 
Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar, TSMK, H. 1339, vr. 103b-104b. Kaynak: (Toraman, 

2019: 87) 

 

Eserin yazarı Feridun Ahmed Bey, yazmanın hatime bölümünde eseri yazma 

sebebini belirtir: Yazar, Sultan Süleyman’ın son sadrazamı olan Sokullu Mehmed 

Paşa’nın kimseden izin almaksızın dilediği gibi davranması şeklindeki suçlamalara 

karşın, kendi gördüğü davranış ve hareketleri aktardığını, bilgilerin doğruluğunu aklında 

kaldığı kadarıyla rivayet edip gizlenen olayları Nüzhetü’l-Ahbâr’da yazdığını ilk ağızdan 

söylemektedir. Yazmanın ismi günümüz Türkçesine ‘Zigetvar Seferi Haberleri İçinde 

Hayırlı İnsanların Sırlarının Temizliği’ olarak aktarılabilir (Toraman, 2019: 88). Bu da 

yazarın hatimede yapmış olduğu açıklamalar ile doğrudan bağlantılıd ır. Sultan 



177 

 

Süleyman’ın saltanat dönemiyle alakalı minyatürlü yazmalarda da benzer temalar 

kullanılmıştır. Bu tema, Sultan Süleyman’ın etrafındaki kişilerin ‘hayırlı’ kişiler 

olduğuna dair bir doğrulamadır. Özellikle naaşın gizlice yola çıkarılmasındak i 

minyatürde Sadrazam Sokullu’nun başta olmak üzere özellikle ‘ahyar’ (hayırlı kişiler 

anlamında) olarak bilinen topluluğun saltanat devri ile Devlet-i Âliyye’nin devamlılığını 

sağlama konusunda etkin bir rol oynadığı belirtilmiştir (Resim 73). Fetvacı’ya göre 

(2013: 153), yazmanın minyatürlerinde Devlet-i Âliyye’nin (Osmanlı Devleti’nin) 

devamlılığı vurgulanarak siyasi ilişkilerin kalıcılığı yüceltilmiştir. 

Nüzhetü’l-Ahbâr’ın minyatürleriyle Hünernâme’nin (TSM. H. 1523-1524) 

minyatürleri arasında renk-tonlamalar ve kompozisyon kurguları arasında benzerlik 

olmasından dolayı, Hünernâme’nin resimlenmesinde baş nakkaş olarak görev yapan 

Nakkaş Osman’ın Nüzhetü’l-Ahbâr’ın resimlenmesinde de çalıştığı düşünülmekted ir 

(Çığı, 1950: 371-72).  

Stchoukine’den aktaran Tamcan’a göre (2005: 86), minyatürlerde görülen 

figürlerin belirgin çizgileri gerçekçi bir üslûpla tasvir edilmiş, çok merkezli perspektifin 

meydana getirdiği ve göze daha uygun görünen ayrıntılı bir mimari yaklaşımına 

gidilmiştir. Kompozisyonlarda görülen taht üstünde oturan sultanın etrafında saray 

görevlileri âdeta hareketsiz heykeller gibi tasvir edilmiştir. Nakkaş Osman yönetiminde 

oluşturulan bu eserde tepeler ve düzlüklerde tasvir edilen gruplar halinde askerler, bir güç 

gösterisini aksettirmektedir. Nüzhetü’l-Ahbâr’ın minyatürlerinde geleneksel ve sade bir 

doğa anlayışı görülmektedir. Kalın cedvellerle çevrelenmiş kompozisyonlarda üst üste 

paralel ve birbirini örten tepeler, yuvarlak şekilde tasvir edilerek birçok görselin de 

vazgeçilmez unsurlarından olmuştur. Görülen bu tepe ve dağ tasvirlerinde odak 

noktasının gerisinde kalarak ve bazen bu tepelerde hareket hâlinde olan ordu 

betimlemeleri ile minyatüre bir derinlik hissiyatı verilmiştir. Genellikle bu tepelerde açık 

yeşilin tonlarında, tepelerin üstlerine serpilmiş küçük ot bezemeleri ve aynı rengin skalası 

kullanılarak kompozisyonda bir birlik oluşturulduğu görülmektedir. Doğa 

betimlemelerinde görülen bu incelikli bitkisel bezemeler zemine açık yeşil bir renkte 

serpiştirilmiştir.  Bu zemin, bazı minyatürlerin alt kısmında daha koyu bir renk ve daha 

kalın bir şekilde kullanılmıştır. Ağaç gövdeleri kahverenginin açık-koyu tonlarında 



178 

 

kullanılmış, gri tonları ile ağaç gövdeleri belirginleştirilmiştir. Yeşil tonlarında yuvarlak 

şeklinde boyanan ağaçların üstünde açık yeşil renkte küçük fırça dokunuşları ile yapraklar 

yerleştirilmiştir. Doğa tasvirlerinde bazen gökyüzü ince fırça darbeleri aracılığıyla altın 

ile sıvanmış, su birikintileri ise gümüşle ya da açık mavi tonlarıyla boyanmıştır. Mimari 

ayrıntılar genellikle pembe, yeşil ve mavinin açık tonlarında kullanılmıştır. 

Minyatürlerde hem iç hem de dış mekân betimlemeleri görülmektedir. İç 

mekâna sahip kompozisyonlarda genellikle kesit olarak sunulan mimari yapılar açığa 

çıkmaktadır. Minyatürlerde dış mekâna sahip olan kompozisyonlarda ise Zigetvar 

Kalesi’nin kuşbakışı görüntüsü ve orduya ait çadırlar görülür. Atasoy’a göre (2002: 15), 

bu çadırlar Orta Asya’dan Anadolu’ya göç eden, birbirine bağlı insan topluluklar ında 

umumi ve milletçe kullanılan kubbeli çadır türlerindendir. Yaygın olarak örtü; duvar 

şeklini alan, kısa yuvarlak hatlarla çevrelenen ve ön tarafına ‘sayeban’ olarak 

isimlendiren gölgelikler sayesinde dış ortamdan ayrımlı, içe dönük bir mekân 

oluşturmuştur. Minyatürlerde görülen çok merkezli perspektif sayesinde figürlerin tek 

bakış açısından görülmesi mümkün olmayan kısımları da gösterilmiştir. Böylelikle göz, 

minyatürler üzerinde tek bir odakta sabitlenmemiş, perspektif göze doğru açılarak gözün 

bakış açısını sürekli dönüştürmüştür.  

Minyatürlerdeki iç mekân betimlemeleri, mimariye dair unsurlar, nesne ve doğa 

elemanları, doğada görüldükleri ve algılandıkları biçimlerden farklıdır. Mimari yapılar, 

yüzeyin özelliğine bağlı olarak nakkaş tarafından yeniden tasarlanmıştır. Nesneler, 

uzaklık, derinlik ve hacim gibi unsurlar gözetilmeden resim düzlemine yerleştirilmişt ir. 

Buna en iyi örnek, ‘II. Selim’in Beç Elçisini Kabulü’ minyatürüdür. İç mekânın 

betimlendiği bu minyatürde, halının örtüldüğü kaide veya ortadaki sütunun yan 

duvarlarında cepheden görüldüğü duvar aynı düzlemde tasvir edilmiştir (Resim 74). 

 

 

 

 



179 

 

 

 

 

 

Resim 74:  II. Selim’in Beç Elçisini Kabulü. Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i 

Sigetvar (TSM H. 1339. v. 178a) Kaynak: (Toraman, 2019: 179) 

 

II. Selim’in Beç elçisini kabulünü gösteren bu minyatürde sultanın oturduğu taht, 

altıgen biçimli geometrik desenle süslenmiştir. Taht, dört köşesinden oyulmuş ve içi 

kalıplarla doldurulmuş değerli süs eşyaları ile bezenmiştir. Tahtın önünde bir basamak 



180 

 

vardır ve tahtın ön ve yan cepheleri açık mavi ve lacivert üzerine altınla bitkisel kaynaklı 

motiflerle süslenmiştir. Minyatüre ilk bakıldığında iki kubbeli yapının altında duran 

sultan ile huzuruna getirilen elçi ve onun etrafında figürler görülmektedir. Çok merkezli 

perspektifin uygulandığı bu minyatürde, hem sultanın oturduğu tahtın sağ kısmındak i 

kaçış çizgilerinin hemen önündeki figür grubunun hem de kompozisyonun sağ alt 

kısmında bulunan üç figürün ayak kısmına kaçış çizgileri uygulanmıştır (Şekil 19). Çok 

merkezî perspektifin getirdiği bu kaçış çizgilerinin bilinçli olarak verild iği 

düşünülmektedir. Bu çizgiler aslında izleyen gözün dikkatini merkez noktada odaklaması 

ve bir yandan da derinlik hissiyatını vermek amacıyla bilinçli olarak oluşturulmuştur. 

Ayrıca üst kısımda sağdaki duvarın kaçış çizgileri kapıya doğru yönelmiş, sultanın 

önünde eğilmiş elçi figürü ve hemen altındaki saray görevlilerinin dizilimi ise tahta doğru 

olduğundan dolayı, kemerli sütunlar iki boyutlu tasvir edilmiş olmasına rağmen, gözün 

bu sütunları üç boyutlu olarak algılanması sağlanmıştır (Şekil 18). Figürler genellikle çok 

merkezli ve çoklu bakış açılarına göre düzenlenmiş olup minyatürlerdek i 

kompozisyonların çoğunda ‘U’ formu etrafında bir yerleştirme görülmektedir. Bunun gibi 

saray erkânının betimlendiği minyatürlerde görülen figürler statik ve durağandır (Şekil 

19). 



181 

 

 

Şekil 19: Kompozisyondaki taht ve duvarın kaçış çizgileri 

Nüzhetü’l-Ahbâr’da yer alan bir diğer elçi kabulü sahnesi, ‘II. Selim’in İran 

Elçisi Şah Kulunun Kabulü’nü (Resim 75) gösteren minyatürdür. Minyatürde alt kısımda 

görülen elçilerin, sultanın huzuruna çıkarken giymeleri için hediye edilmiş olan uzunca 

sarıklar ve hilatlarle betimlendikleri görülmektedir. II. Selim’in betimlendiği bu ve diğer 

birkaç minyatür, II. Selim’in tahta çıktıktan sonraki ilk portresidir. Daha sonra da 

Şemailname (H. 987/ M. 1579) minyatürlerinde görülen iri yarı, orta boylu, pembe 

yanaklı, beyaz tenli, mavi gözlü, küçük ağızlı ve burunlu, çatık kaşlı, sakalları sarı, sırtı 

yayvan, boynu iri ve kasları naif olduğu belirtilmiştir. Sultan’ın bu fiziksel özellik le r i 

Nüzhetü’l-Ahbâr’da görülen portrelerine de yansıtılmıştır (Tamcan, 2005: 67). 



182 

 

 

Resim 75: II. Selim’in Safevi Elçisi Şah Kulu Han’ı Kabulü, Nüzhet-i 

Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar (TSM H. 1339. vr. 247b) Kaynak: (Toraman, 2019: 
64) 

Duvar yüzeylerinde görüle haç biçimli ve yıldızlı çinilerde birbirine geçen 

altıgen ve birbirini keserek yıldızlar oluşturan desenler görülmektedir Minyatürlerde 

görülen yapının üst kısmındaki kubbelerde, solda görülen enli çember haç şeklinde 

çinilerle bezenmiştir. Sağdaki enli çemberin üzeri motiflerle süslenmiş ve gülbezek 

biçiminde çinilerle doldurulmuştur. 

Kompozisyonda yine sultanın etrafında bir ‘U’ formu oluşturacak şekilde 

figürlerin yerleştirildiği görülür. Sultan II. Selim’in Şah Tahmasp’ın elçisi olan Şah 

Kulu’nu huzuruna kabul edişini betimleyen sahnede, mimariye ait alanlar boş 

bırakılmadan geometrik ya da bitkisel kökenli motiflerle doldurulmuştur. Düz yüzey 



183 

 

hâlinde görülen bu mekânın sol alanda bulunan açık girişli, kemerli bölümüne kubbe altı 

vezirleri yerleştirilmiştir. Çok merkezli perspektif sistemi ile açık alana konumlandırı lmış 

Bursa kemerli taht, minyatüre derinlik hissiyatı vermiştir. Çok merkezli perspektifin 

oluşturduğu tahtın ortasından Şah Kulu Han’ın ve onu tutan figürlerin ayak hiza çizgis ine 

kaçış sağlayarak bakışlar olaya çekilmiştir. Tahtın sol kısmı, sultanın her iki yanı yüzeyse l 

olmasına rağmen çok merkezli perspektifle duvar alttan sanki iç kısma açılıyormuş gibi 

görülmektedir (Şekil 20). 

 

Şekil 20: Çok merkezli perspektifin kullanıldığı tahtın, figür grubuna kaçış çizgileri 

 

3.4.2. ‘Zafernâme’, (DCBL, T. 413) Minyatürlerinin Çözümlemeleri 

 

Diğer bir adı da Tarih-i Sultan Süleyman olan ve bugün Dublin Chester Beatty 

Kütüphanesinde (T. 413) bulunan eserin müellifi Seyyid Lokman’dır. 1579 yılında 

yazılmış olan eser, Kasım el-Hüseyni el-Aridi el-Kazvini tarafından nestalik hatla kaleme 

alınmıştır. Yazmanın içinde toplam yirmi beş minyatür bulunmaktadır. Nakkaş Ali ve 

Nakkaş Osman’ın üslûbunu yansıtan minyatürlerde, Sultan Süleyman’ın hayatının son 

zamanları, bu dönemde gerçekleşen önemli zaferlerin ve seferlerin tasvirleri ile 



184 

 

gösterilmiştir. Eserde Zigetvar Seferi’nin betimlendiği kısımlarda Drava bölgesinin 

üstüne kurulan köprünün yapımı, Sultan Süleyman’ın hastalığı, sırasıyla kulelerin fethi, 

sultanın ölümü, düşman askerlerinin barut deposunun patlatılması ve Sultan’ın şehzadesi 

II. Selim ile yazışmaları gibi konular Nüzhetü’l-Ahbâr’da (TSM, H. 1339) bulunan 

betimlemelerle benzerlik gösterir (Bağcı, vd, 2006: 120). 

Eserin 38a varağında yer alan minyatürde, Sultan Süleyman’ın 1 Mayıs 1566 

tarihinde Eyüp Sultan Türbesi’ni ziyaret ettikten sonra Zigetvar Seferi için yola koyuluşu 

betimlenmiştir (Resim 76). Bu minyatür, Osmanlı Devleti açısından önem teşkil 

etmektedir; Eyüp Sultan o dönemde önemli bir ziyaret yeridir ve bu minyatür söz konusu 

durumu gösteren nadir bir örnektir. 

Zafernâme’nin 38a varağında görüldüğü üzere türbe yapısı yazı alanının dışına 

taşmıştır ve türbenin önünde sultanın ellerini açarak dua ettiği görülmektedir. Yüksek 

sarığı sade, ancak giysileri diğerlerinden ayrılan renklere sahip olan Sultan Süleyman, 

beyazlamış sakalları ve kamburlaşmış sırtı ile yaşlı bir hükümdar olarak tasvir edilmişt ir. 

Sultanın hemen arkasında sultanlık alametleri, matarasını ve sadağını taşıyan Hasoda 

ağaları görülmektedir. Sultanın etrafındaki diğer figürler saray erkânıdır, sağda ise beyaz 

kıyafetli olan figür (muhtemelen türbe bekçisi) yer almaktadır. Saray erkânının hemen 

önünde ve fiziksel olarak sultana en yakın yerleştirilmiş uzunca boylu, kırmızı kaftanlı 

figür ise Sokullu Mehmed Paşa’dır. Kompozisyonun en alt kısmında, avlu duvarının dışı 

olduğu düşünülen yerde bulunan görevlilerin atlarla birlikte bekledikleri görülmektedir. 

 

 

 



185 

 

 

Resim 76: ‘Sultan Süleyman’ın Eyüp Sultan Türbesi’ni Ziyareti’, Zafernâme, 

1579. DCBL, T. 413, y. 38a. Kaynak: (Bağcı, vd. 2006: 120) 
 
 

Sultan Süleyman’ın görüldüğü kısım kompozisyonun odak noktası olarak 

belirlenmiş ve hareket bu merkez etrafında düzenlenmiştir. Ancak kompozisyondaki tek 

odak noktası merkezde değildir, farklı odaklar oluşturulmuş ve böylece izleyicinin gözü 

için farklı bir etki yaratılmıştır. Bu kompozisyonda göze sunulan seçenekler sonsuz 

sayıda olmasa da göz, farklı perspektifler arasında gidip gelebilmektedir.  

Sultan’ın elleri önünde bulunan rahlenin hemen arkasında bulunan türbe ise iç 

mekânın ya da dış mekânın paralelliğinde değildir. Sandukanın kaçış noktası, mimari 

yapıya ters düşecek şekilde çoklu bir bakış açısı sağlamak amacıyla nakkaş tarafından 

özellikle o şekilde yapılmıştır. Buradaki etki, aslında gözün üstüne kurulan egemenlik 

değil, aksine kompozisyon bütünü bilinçli olarak gözü şaşırtmakta, yanıltmakta ve gözü 

(bakış) minyatürde farklı konumlar almaya kışkırtmakta, gözün imge üzerinde 



186 

 

oluşturacağı hâkimiyete engel olmaktadır. Bu farklı konumların, örneğin türbenin 

kubbesi iki boyutlu betimlenmişken, çerçevenin dışına taşıp sayfa kenarına müdahale 

etmesine karşın, her iki yandan daraltılmış olduğu görülmektedir. Kubbe, yazı alanına 

müdahale etmemek ya da yazıya alan açabilmek için çerçeve dışına çıkartılmış ve işlevse l 

bir hâle dönüştürülmüştür. Kubbede/çatıda kullanılan çok merkezli perspektif, nakkaş 

tarafından bilinçli olarak uygulanmıştır. Çünkü gözün burada takılı kalması gerçeğe 

aykırı bir durumdur. Burada kullanılan perspektif, her iki noktadan farklı kaçış noktası 

sağlayarak en alt bölümde kısaltıma uğrar, yan cepheden farklı olarak başka bir kaçış 

noktası sağlar (Şekil 21). Farklı kaçış noktalarına sahip kubbenin her iki yanı, açılan kaçış 

noktalarına uzanır ve kubbenin çizgileri kubbe alemine doğru rakursiye uğrar. Göz, 

kubbenin ön yüzeyini görünce gerçeğe aykırı bir biçimle karşılaşır. Çünkü çok-merkezli 

perspektif, bir çoklu bakış açısı sağlamıştır. Bu cephenin içe doğru mu yoksa dışarıya 

doğru mu açıldığı fark edilemez. Göz, gerçeği arar ve kendi gerçeğiyle karşılaşır. Bu 

kompozisyonda figürler yine aynı perspektif sisteminde düzenlenmiş ve çoklu bakış 

açısıyla farklı görünümler sağlanmıştır. Sultanın önüne yerleştirildiği ve türbenin giriş 

kapısının bulunduğu iç mekân cephesinin sol ve sağ tarafında uzanan duvarlar, aslında iç 

mekâna değil dış mekâna aittir, yani bu duvarlar türbenin dış duvarlarıd ır. 

Kompozisyonun sol tarafındaki duvar, sağ, üst ve sol kenarda kompozisyonu saran altın 

cetvelden dışarıya taşmış şekilde sol sayfa kenarına doğru çıkmış ve kompozisyon alanını 

genişletmiştir. Bu kompozisyon tek merkezli bakış açısına göre düzenlenmiş olsaydı, dış 

duvarlara daha büyük, Sultanın bulunduğu kısma ise daha küçük bir alan ayrılacaktı. Çok-

merkezli perspektifin sağladığı bu bakış ile kompozisyon âdeta kitabın okunmasına göre 

örgütlenmiştir. Duvarda bir tablo gibi asılmak üzere tasarlanmayan, bir kitabın içindeki 

metne eşlik eden kompozisyonda yer alan figürler kendi çerçevelerini kendileri çizmişt ir. 

Örneğin, kompozisyonun en alt kısmında, üzerinde figürlerin bulunduğu lila renkli 

zemin, altın cetvelle çerçevelenmemiş olsa da bu lila renkli zemin kompozisyonun 

çerçevesine haline gelmiştir. İlk bakışta figürlerin üzerinde durduğu iç mekânın zemini 

gibi algılanan bu alan aslında türbenin dış duvarını göstermektedir. Hâlbuki bu 

kompozisyonda merkezi perspektif sistemi uygulanmış olsaydı, figürler duvar çizgis inin 

altında kalacaklardı (Şekil 21). Burada figürler ve üzerine yerleştirildikleri alanlar, içinde 

yer bulundukları mekânla süreklilik oluşturmak üzere tasarlanmıştır. Nakkaş merkezî 



187 

 

perspektif sistemi ile minyatür dışındaki dünyaya işaret ederek kitap ile dünyayı, okur ile 

gözü birbirine eklemlemektedir. 

 

Şekil 21: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 

çizgileri 
 
 

 
 

 
 



188 

 

3.4.3. ‘Şehnâme-i Selîm Hân’, (TSMK, A. 3595) Minyatürlerinin 

Çözümlemeleri 

Şehnamecilik kurumunun ürünlerinden olan, Seyyid Lokman’ın yazdığı Farsça 

manzum eser Şehnâme-i Selîm Hân, Nakkaş Osman’ın yönetiminde resimlenmiştir. Eser 

bugün Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi A. 3595 no.lu envanterde kayıtlıd ır.  

Şehnâme-i Selîm Hân’ın metninde Sultan II. Selim’in (1566-74) cülusundan ölümüne 

kadar geçen süredeki olaylar tasvir edilmiştir. Yazmanın bazı sayfaları kayıptır. 

Yazmanın içinde çoğu tam sayfa büyüklüğünde 44 adet minyatür bulunur. Ketebesinde 

okunan Farsça tarihte H.988 yılında (M.1581) tamamlandığı ve Kâtip İlyas tarafından 

istinsah edildiği bilgisi bulunmaktadır (Bağcı, vd, 2006: 121).  

Çağman’a (1973: 412) göre, Şehnâme-i Selîm Hân’ın bu nüshasından başka yine 

Topkapı Sarayı Kütüphanesi’nin içinde bulunan Seyyid Lokman’ın ya da Nakkaş 

Osman’ın notlarına rastlanan resimsiz bir yazı taslağı nüshası yer almaktadır. Başkaca 

temize çekilmiş ve minyatür için yer bırakılmış bir miktar yaprakta da yine Topkapı 

Sarayı’nda Şehnameci Lokman’ın diğer eserlerine ait karalamalar bulunmaktad ır. 

Yazmada görülen minyatürlerin bazıları Nakkaş Osman’ın, bazıları Gelibolulu Mustafa 

Âli’nin aktardığına göre Nakkaş Osman’ın kayınbiraderi Nakkaş Ali’nin elinden 

çıkmıştır. Ama yaygın olan görüşe göre çoğu minyatür nakkaşlar grubunun ortak 

ürünüdür.  

Şehnâme-i Selîm Hân’ın minyatürlerinde görülen ve Nakkaş Osman’a ait olan 

tasarım şemaları son derece mühim bir yer teşkil etmektedir. Bu şemalarda birden fazla 

tasarım kalıbının kullanıldığı görülmektedir. Nakkaşlar konuları ele alırken birtakım 

görüş açılarını çok merkezli perspektif ve parçalı mekân anlayışına uygun bir biçimde 

kompozisyona yerleştirmiştir. Törenleri konu alan sahneler genelde çift sayfa halinde 

düzenlenmiştir. Bu tür sahneler arasında en dikkat çekici olanlardan biri, Sultan II. 

Selim’in cenazesinin saraydan çıkarıldığı anı resmeden minyatürdür. Karşılıklı sayfalar 

halinde oluşturulmuş minyatürlerden birinde, bahçesinde II. Selim’in türbesinin yer 

alacağı Ayasofya Camii görülür (Resim 77). Ayasofya Camii’nin onarımı o dönemde II. 



189 

 

Selim tarafından yaptırılmıştır. Karşı sayfadaki minyatür ise bugün Boston Güzel 

Sanatlar Müzesi’ndedir. 

 

Resim 77: Ayasofya, Şehnâme-i Selîm Hân, 1581, TSM, A. 3595, y. 145a. 

Kaynak: (Bağcı, vd. 2006: 144) 

Resim 77’da görülen minyatürde, Ayasofya Camii’nin tam bir sayfaya 

yerleştirilerek gösterilmiş olması önemlidir çünkü Sultan II. Selim’in caminin onarımını 

yaptırmasıyla camiye sonradan, arkada görülen iki minare eklenmiştir ve bu minya tür 

toplam dört minareyi betimleyen ilk minyatürdür. Bundan daha önce görülen Matrakçı 

Nasuh’un Mecmu’-i Menazil (İÜK T. 5964) eserinde Ayasofya’yı betimled iği 



190 

 

minyatüründe sadece iki minare görülmektedir. Minyatürde görülen Ayasofya Camii 

simetrik olarak tasarlanmış, çok merkezli perspektif kullanılmıştır ve mekânların çok 

parçalı biçimde düzenlendiği görülür. Burada görülen mekân, aslında mimari yapıyı 

gözler önüne serer. Minyatürde neredeyse arka plan yoktur, mekânın derinliğini ancak 

kompozisyonun üst kısmında yer alan altınla kaplı gökyüzü kısmı sağlamaktadır. Nakkaş 

bu minyatürde betimlediği mekân ile aslında konuma dair bilgi vermek amacı gütmez; 

nakkaş, yapının ana hatlarını ve mimari özelliklerini anlatmak ister. Buna ek olarak, 

nakkaş, bu minyatürün içinde yer alacağı yazmayı sipariş eden ve/veya bu yazmanın 

hamisi olan II. Selim’in bu yapıya yaptırmış olduğu değişiklikleri de (onarım ve 

minarelerin eklenmesi) göstermek ister. Bu düşünce biçimi, Osmanlı minyatüründek i 

‘belgelemeci’ tavrı anlatan örneklerden biridir.  

Rönesans resminde olduğu gibi gözün gördüğü gerçekliği resmetmeyen nakkaş 

bunu bilinçli olarak yapar, minyatürdeki hiyerarşiyi düzenleyerek yapıyı parçalara 

ayırmış ve yüzeylerde farklı renkler kullanmıştır. Örneğin, bir bölüm kırmızı iken bir 

bölüm pembe ya da mavidir. Gerçekte nakkaşın betimlediği yapıda bu renkler bulunmaz 

ve burada kullanılan renkler duyuşsal insanın duyuşsal dünyasının cismî renkleri değild ir. 

Mimari yapıların betimlenmesinde görülen bu çok renkli ve çok parçalı alanlar ın 

düzenlemesi, Şehnâme-i Selîm Hân’dan sonra üretilen Hünernâme gibi yazmala r ın 

minyatürlerinde de görülür. İranlı düşünür Nasr’dan aktaran Mete Kutlu (2020)  bunu 

kısaca “hayaller âlemi” diye özetlemiştir. Aslında hayaller âlemi, sufi kronolojis inde 

fiziksel ve ilahi âlemlerin eşiğinde kalan ve bunları birbirine bağlayan bir ara âlemdir. 

Sufilere göre hayal âleminin yaratıcı gücü insanın, fiziksel dünyanın sınırlarından ve 

kendi fiziksel sınırlarından kurtulmasını sağlayıp ilahi bilgiye ulaşmasını sağlar.  

Kubbelerde tam olarak hacimli bir görüntüden söz edilemese de minyatürde 

aksonometrik perspektif kullanıldığı söylenebilir. Üst kubbede görülen eklemelerde 

sütunların profil ve cephe görüntüleri verilerek, üst kubbenin altında dairesel bir yapı 

olduğu gösterilmiştir. Bu yapıya ait yuvarlak çizgilerin kaçış noktaları her iki yanda 

bulunan küçük pembe çıkıntılarda saklanmıştır. Yapının yan yapılarında bağımsız kaçış 

noktaları vardır. Ön cepheden görülen her iki yana açılan çatılı yapı ise çoklu bakış açısı 

vererek seyircisinin odak noktasını değiştirmiştir (Şekil: 22). 



191 

 

 

Şekil 22: Çok merkezli perspektifin kullanıldığı mimari yapının, kaçış çizgileri 

 

Eserde görülen diğer bir minyatür ise ‘Sultan II. Selim’in Safevi Elçisini 

Huzuruna Kabulü’dür (Resim 78). Bu minyatürde daha önceki minyatürlerde kullanı lmış 

benzer kompozisyon şeması tekrarlanmıştır. Sultan, Safevi elçisi Şahkulu Han’ı Edirne 

Sarayı’nda kabul etmektedir. Minyatürde taht, kompozisyonun sağ üst kısmına 

konumlandırılmıştır. Böylelikle tahtın bulunduğu yer kompozisyonun odak noktası 

olmuştur. Sultan altın bir tahtta oturmaktadır, kapıkullarının iki yandan kollarını tutarak 

Safevi elçisinin sultanın huzurunda eğildiği an betimlenmiştir. Başkaca elçi kabul 

sahnelerinde görülen, sultanın hasoda ağaları ve saray görevlilerinin protokol gereği 

etrafında olması bu minyatürde de betimlenmiştir. Sultanın paralelinde, solda, ayakta 

duran beş vezir ve beyaz kaftanlı Sadrazam Sokullu Mehmed Paşa’dır. Uzun boyu ile 



192 

 

hemen dikkatleri çeken Paşa, tören kıyafetiyle görülmektedir. Sahnenin alt tarafında tek 

sıra hâlinde yeniçeriler, ellerinde Safevi elçisinin getirdiği hediyeleri taşımaktad ır 

(Yıldırım, 2012: 8). 

 

Resim 78: Sultan II. Selim’in Safevi Elçisi Şah Kulu’nu Huzuruna Kabulu, 

Şehnâme-i Selîm Hân, 1581, TSM. A. 3595, 53b. Kaynak: (Bağcı, vd. 2006: 144) 

 



193 

 

Minyatürde görülen mekân cepheden tasvir edilerek kompozisyon dikey 

doğrultuda kurgulanmıştır. Mekân, sayfanın üst kısmına taşmış ve üst cetvelin üzerinde 

arkada devam eden bir mekân hissi veren ağaçlar yerleştirilmiştir. Mekânda görülen 

mimari yapı parçalı alanlara bölünmüş ve hepsinde farklı renk ve bezemeler 

kullanılmıştır. Minyatürde çok merkezli perspektifin kullanılışı, kubbeli mimaride, önde 

görülen dokuz figürün sıralanışı ve sultanın oturduğu tahtta belirgindir. Taht, sultana göre 

farklı bir kaçış noktasına sahiptir ve aynı zamanda sağ bölümdeki tahtın yan kısmı ile sol 

bölümdeki kaçış noktaları farklıdır. Böylelikle tahtın alt kısmı ve önündeki merdiven 

basamağı da çok merkezli sisteme uygulanarak farklı kaçış noktaları uygulanmıştır ve bu 

durum farklı bakış açıları oluşturur. Osmanlı minyatür sanatının klasik döneminde 

olgunlaşan bu farklı görme ve tasvir biçimi, görünmeyeni görünür kılan bir sistemdir. Bu 

yüzdendir ki sultanın arkasında görünmeyen minder nakkaş tarafından görünür 

kılınmıştır. Sultan figürü, diğer figürlerin önemine göre boyutlandırılmıştır; kurumsal 

hiyerarşiye göre figürlerin boyutları daha büyük ya da daha küçüktür.  

Minyatürde görülen hareket aşama sırası, mekân unsurlarını yönlendirmiş t ir. 

Zira mekânın odağında dolaşan gözle taht, çok merkezli sistem ve hacim yanılsaması ile 

diğer mekân ögelerine göre daha etkili ve göze görünürdür. Parçalı mekân anlayışı ile 

nakkaş minyatüre halıyı ekleyerek kompozisyon alanını üçe bölmüştür. Burada aslında 

farklı üç mekânın içinde bir mekânı görebilmekteyiz. Çok merkezli sisteme göre yatay 

hat üzerinde tasarlanan tahtın bulunduğu kısma göre altta görülen hediye taşıyan figür ler, 

diyagonal/eğik bir hat üzerine yerleştirilmiştir. Bu, minyatüre hareketlilik katmışt ır. 

Nakkaşın bilinçli olarak tasarladığı düşünülen kompozisyonun sınırlarını belirleyen kenar 

cetvelinde figürün yarısını betimlesi, olayın sürdüğü imasını taşır ve hareketin de odağa  

doğru olan yönünü gösterir. Osmanlı tören protokolüne göre belirli bir düzende armağan 

taşıyan bu dokuz figür, eylemin minyatür sahasının arkasında tamamlandığına işaret 

etmektedir (Şekil: 23). 

 

 

 



194 

 

 

 

Şekil 23: Kompozisyonda görülen figürlerin eylem hiyerarşisi. 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 

 

3.4.4. ‘Şehinşâhnâme’ (İÜK. FY. 1404) Minyatürlerinin 

Çözümlemeleri 

Klasik dönem Osmanlı Minyatür sanatının en güzel örneklerinden biri olan, 

Sultan III. Murad’ın saltanatı sırasında resimlenen Şehinşâhnâme’nin birinci cildi, bugün 

İstanbul Üniversitesi Merkez Kütüphanesi’nde FY 1404 no.lu envanterde kayıtlıd ır. 

Şehinşâhnâme’nin birinci cildinde elli sekiz minyatür bulunurken, ikinci cildinde doksan 

beş minyatür yer almaktadır (eserin ikinci cildi de Topkapı Sarayı Müzesi’nde 

bulunmaktadır. Birinci cilt, Seyyid Lokman tarafından Farsça ve manzum olarak kaleme 

alınmıştır. Bu ciltte, Sultan III. Murad döneminin 1574 ile 1581 yılları arasında geçen 

olaylar ele alınmış, 1581 yılında ise minyatürlü bir yazma eser olarak tamamlanıp III. 

Murad’a sunulmuştur. İkinci ciltte ise 1582-88 yılları arasında geçen olaylar ı 

anlatılmıştır; ikinci cilt 1592 yılında yine Seyyid Lokman tarafından yazılmıştır. Lakin 

ikinci cilt III. Murad adına hazırlanmış olsa da 1597 yılında III. Mehmed’e sunulmuştur 

(Bağcı, vd, 2006: 124-125). 

Şehinşâhnâme’de bulunan elli sekiz minyatür, genellikle tam sayfa 

büyüklüğünde çalışılmış ve günümüze kadar iyi muhafaza edilmiştir. Yazmaya ait 

minyatürlerin hangi nakkaşlar tarafından yapıldığına dair bir belge bulunmamaktadır. Bu 

yazma esere Atasoy’un (1962: 83) doktora tezinde ‘Nakkaş Osman’ın eserleri içinde yer 

verilmiştir. Zeren Tanındı’nın (1972: 306) doktora tezi de yazmayı Nakkaş Osman’ın 

eserleri arasına almıştır (Bağcı, vd, 2006: 124). Şehinşâhnâme’, 16. yüzyıl minya tür 

sanatının en mühim ve en kaliteli örnekleri arasındadır. Yazmada görülen minyatürlerde 

Nakkaş Osman’ın üslûbu açıkça hissedilmektedir (Aksu, 1981: 2). 

Yazmada yer alan ikinci minyatür olan ‘Sultan III. Murad’ın tahta çıkmak üzere 

saraya gelişi’ (Resim 79) adlı sahne, III. Murad’ın babasının ölümü üzerine Mudanya’dan 

İstanbul’a gelişini konu alır. Varak 8a’da yer alan bu minyatürde, gece karanlığında 

meşalelerin aydınlattığı sarayın ilk girişi olan Babüsselam’ın önünde, genç padişahın 

yanında Sokullu Mehmed Paşa, Feridun Ahmed Paşa, diğer yüksek rütbeli saray erkanı 

ve Seyyid Lokman tarafından karşılanması betimlenmiştir. Bu minyatür yazmanın içinde 

bulunan tek tam sayfa minyatürdür. 



196 

 

Meşalelerin aydınlattığı sarayın avlusuna giriş yapan genç hükümdarı seyreden 

kişiler ve bu önemli tarihsel olguya şahitlik eden saray erkanı, heyecan ve çoşku içinde 

mütecessis bakışları ile o anın atmosferindeki ciddiyeti gözler önüne sermektedir. 

Minyatürde ayrıca, III. Murad’ın, veziriazamın ve diğer saray görevlilerinin II. Selim’in 

vefatından dolayı siyah kaftan giydikleri görülmektedir (Bağcı, vd, 2006: 125). 

 

Resim 79: Sultan III. Murad’ın Tahta çıkmak üzere saraya gelişi, Şehinşâhnâme I, 

1581,İÜK, F.1404, y. 8a. (Bağcı, vd. 2006: 125) 

 



197 

 

Minyatürde görülen kompozisyon dikey gelişen bir biçimde kurgulanmış olup, 

lapis lazuli renkli iplik ile sınırlandırılmıştır. Kompozisyonun sol bölümünde görülen atlı 

figürler tam bir halde tasvir edilmeden cedvelin altında kalarak, tasarımda eylemin 

devamlılığı gösterilmiştir. Bu bağlamda bir hareketlilik hissi söz konusudur. Mekânda 

görülen Babüsselam’ın kuleleri ve sarayın girintili çıkıntılı bölümleri gölgeli bir şekilde 

çizilerek derinlik hissi verilmiştir. Genel olarak minyatürde çok merkezli perspektif 

sistemi uygulanmıştır. Mekânda görülen mimari unsurların ve figürlerin tasarım içindeki 

diyagonal dağılımı ise III. Murad ve Sokullu Mehmed Paşa’yı odak noktasında 

göstermektedir. Gözün merkezine çekilen bu iki figürün atları daha detaylı ve büyük 

tasvir edilmiştir. III. Murad’ın atındaki örtü, bitkisel kaynaklı motiflerle ve iğne perdahı 

ile bezenmiştir. Veziriazamın ve diğer saray erkanına ait atların örtüsü oldukça sade tasvir 

edilmiştir. Bu kompozisyonda dikkat çeken en büyük unsur ise Babüsselam kapısının 

yanında yer alan iki platformdur. Bu platformlardan solda görüneni duvar çizgis inin 

altında başlar, sağdaki diğer platform ise duvara bitişik olarak başlar ve her ikisi de farklı 

kaçış noktalarına yönelmiştir. Çok merkezli perspektif sisteminin kullanıldığı bu 

minyatürde, farklı kaçışların kullanılmasıyla figürler açısından bir avantaj elde edilmişt ir : 

Soldaki platform ile sağdaki aynı paralellikte olsaydı, meşale taşıyan üç figür 

kompozisyonda görünmeyecekti; bu yüzden çok merkezli kaçış noktası sağlanarak hem 

meşale taşıyan üç figür kompozisyona sığdırılmış hem de sağ platform üstündeki üç 

figürün diğer soldaki üç figürden daha önemli olduğunu izleyiciye yansıtmıştır (Şekil: 

24). 

Bu minyatürde dikkati çeken diğer bir husus ise, mekânda görülen kapının içinde 

yer alan meraklı bakışlar içindeki iki figürdür. Kompozisyonun merkezinde yer alan bu 

figürler arasında dolaşan göz (bakış), öncelikle alt kısımda görülen büyük figürleri, daha 

sonra diğer figürleri farkeder. Farklı minyatürlerde de görüldüğü üzere büyük kandiller 

ve yanan meşaleler, olayın gece vakti yaşandığını düşündürmektedir. Nakkaş, bu 

sahnede, gözü, düşlediği gerçekliğe göre, derinliği minyatür ile göz arasına yerleştirerek 

vermiştir. Sahnenin zamanı gece olmasına rağmen, ışık, kompozisyona dışarıdan 

yansıtılmamış, mekânda görülen mimari yapı ve figürlerin içinden çıkmıştır. Aslında ışığı 



198 

 

taşıyan figürlerdir, ama burada görünen gerçeklik bakışın kendini mekânın öznesi olarak 

hiçbir yerde egemenlik kurmamıştır. 

 

Şekil 24: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 
çizgileri 

 

Eserde görülen bir diğer minyatür ise, ‘II. Vezir Piyale Paşa’nın Divanı’ (Resim 

80) olmuştur. Minyatürün merkezinde görülen Osmanlı Kaptan-ı Deryası ve veziri Piyale 

Paşa’dır. Öz’e göre (2019: 43) göre Devlet-i Aliyye’nin ilk dönemlerinde divanda sadece 

bir vezir bulunuyordu. Zaman içerisinde sınırların genişlemesi ve imparatorluğun 

güçlenmesiyle vezir sayısı çoğalmış ve “vezir-i sani, vezir-i salis, vezir-i raba, vezir- i 

hamiş” biçiminde dizilerek “Kubbenişin” ya da “Kubbealtı Vezirleri” ismini almışt ır. 

Kubbealtı vezirlerinin günümüz karşılığı devlet bakanlığı / bakanlıkları olarak kabul 

edilmektedir. Bostan’a (2007: 296-97) göre, Vezir-i Azam Sokullu Mehmed Paşa’dan 



199 

 

sonra ikinci vezir olan Piyale Paşa, devletin en yetkin ve rütbeli veziri olmuştur. Hırvat 

asıllı bir ayakkabıcının oğlu olan Paşa daha sonra Başdefter İskender Çelebi’nin 

maiyetinde iken onun idamı üzerine saraya alınmıştır. İkinci vezirlik görevini yedi yıl 

sürdüren paşanın Cerbe Deniz Muharebesi ile Sakız adası ve Kıbrıs’ın fethi gibi büyük 

zaferlerde çok önemli payı vardır.  

 

Resim 80: II. Vezir Piyale Paşa’nın Divanı, Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, F.1404, v. 14b. 

Kaynak: (Öz, 2019: 42) 



200 

 

Minyatür, altın ve lapis lazuli renkte ipliklerle sınırlandırılmıştır. Minyatürün sol 

ve sağ kısımları klasik tezhip ile süslenmiştir. Minyatürdeki eylem odağı olması sebebiyle 

Piyale Paşa, simetrik tasarlanmış mekânın orta konumunda, negatif motifle tasarlanmış 

desenli bir halının üstünde oturmaktadır. Mavi renkli, geniş yakalı kürk ve beyaz kavuğu 

ile betimlenen Paşanın etrafındaki figürler çok merkezli perspektif sistemi ile dizilerek ve 

yönleri Piyale Paşa’ya dönük olarak görülmektedir. Klasik simetrik bir mekân 

yanılsaması yapılmıştır ve renklerle bölünerek oluşturulan parçalı mekân anlayışından 

bahsetmek mümkündür. Nakkaş, çok merkezli perspektif sistemi ile cepheden görülen 

divan tasvirini, seyircisine doğru açılan sol ve sağ duvarları açarak, gören göze mekânda 

derinlik hissiyatı uyandırmaktadır (Şekil: 25). 

 

Şekil 25: Kompozisyondaki duvarların çok-merkezli perspektife göre her iki yana 
açılması. 

 

 

 

 

 



201 

 

Eserdeki bir diğer minyatür, ‘Hz. Muhammed’in kılıcının Sultan III. Murad’a 

hediye edilmesi’ sahnesidir (Resim 81). Hz. Muhammed’in kılıcı, III. Murad tahta 

geçtikten kısa bir süre sonra Mısır’da bulunmuştur. Zübdetü’t-tevarih (TİEM, 1973) adlı 

eserden aktarılan bilgiye göre, III. Murad’a kalan kılıcın, sultanın peygamberin yasal 

varisi olmasının kanıtı olduğu düşünülmektedir (Öz, 2019: 57). Kompozisyon dikeyde 

bir biçimde tasarlanmıştır. Görülen bu minyatürün dörtte birlik kısmı altın ile varaklanmış 

gökyüzünden, hemen altında görülen bahar dalları ile servi ağaçları ve mekânda görülen 

mimari öğelerden oluşmaktadır. Mekân yapısı cepheden iki küçük kubbe ve üstünde 

üçgen formunda çatı ile tasarlanmıştır. Çatının üstüne işlenen kiremit tasvirleri büyükten 

küçüğe doğru rakursiye uğramıştır. 

 

Resim 81: Hz. Muhammed’in kılıcının Sultan III. Murad’a hediye edilmesi, 
Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, F.1404, v. 25a. Kaynak: (Bağcı, vd. 2006: 128) 



202 

 

Çok merkezli sistemine göre tasarlanan kompozisyonda tek cepheden görülen 

büyük duvardan öne doğru kaçış sağlayan sol cephe duvarı görülmüştür. Nakkaş 

tarafından çizilen bu sol duvarın üstünü örtmek için kiremitle kaplama yapılmıştır. Aynı 

yapının üstü paralel kısmı ise nakkaş tarafından gösterilmemiş, bunun yerine muska 

formunda klasik tezhip ile bezenmiştir. Tek duvardan açılan bu sol cephede bulunan 

duvar çok merkezli perspektif sayesinde mekânda bir derinlik hissiyatı uyandırmıştır. Bu 

mimari unsur ise odaya girişin yapıldığı konumdadır. Ön cepheden görülen simetrik 

mekânın odak eyleminde mavi kaftanlı Sultan III. Murad, simetrik tasarlanmış üzerinde 

oturur vaziyette tasvir edilmiştir. Görselde dikkat edilecek bir diğer husus ise, tahtın 

altında bulunan iki süpürgeliğin ortasında yer alan mermer görünümlü basamaktır. Bu 

basamak çok merkezli perspektif düzeneğine göre hazırlanmış ve her iki yana açılan  

kaçış çizgileri ile dikkatleri üstünde toplamıştır (Şekil: 26). 

 

Şekil 26: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 
çizgileri 

 

 



203 

 

Varak 24a’da bulunan ‘Süleyman Baybars tarafından Mısır’dan gelen Kılıcı 

Sadrazama Sunulması’ (Resim 82) adlı sahne, kompozisyon bakımından Resim 79’da 

görülen minyatürle benzerlik gösterir. Altın cedvel ile çerçevelenen minyatüre lapis 

renkli iplik eşlik etmiştir. Mekânda kullanılan çok merkezli perspektif sistemi, mekânda 

seyircisine bir derinlik hissiyatı uyandırmaktadır. Minyatürün merkez odağında ise 

Sokullu Mehmed Paşa, beyaz kaftanlı ve elinde beyaz mendil ile oturur vaziyetted ir. 

Sokullu figürü, diğer figürlerden boyut, konum ve renk açısından daha belirgin hale 

gelmiştir. Vezir-i Azam’ın sağ tarafında üç adet divan üyesi, sol tarafında mukaddes kılıc ı 

tutan saray görevlisi, hemen önünde ise mavi kaftanlı yazıcı bulunmaktadır. Sokullu 

Mehmed Paşa’nın sağındaki divan üyeleri duvardan açılan peykenin üzerinde oturur 

vaziyette tasvir edilmişlerdir. Bu görülen peykenin mekânda duvara dönük bir şekilde 

tasarlanmış ve kaçış noktaları farklıdır. Bundan dolayı görünmeyen yerler, görünür 

kılınmıştır ama nakkaş tarafından kaçış çizgileri figürler aracılığıyla gizlenmişt ir.  

Aslında bunun nakkaş tarafından sezgisel bir biçimde geliştirilen doğal perspektif kuramı 

olduğu söylenebilir. Nakkaş burada bunu uygulayarak gören gözü yani seyircis inin 

dikkatini çekmek ve izleyiciyi minyatürle bir bütün haline getirmek amacındadır. Burada 

asıl önemli nokta şudur: Nakkaşın matematiksel bir form kullanmadığını ama kendine 

özgü deneyler yaptığını görmekteyiz. Buna istinaden minyatüre dair yapılan genel 

tanımlamada perspektif yoktur ve bu söz konusu da olamaz. Minyatürde görüldüğü üzere 

nakkaş tarafından mekânın yan kesitleri gösterilmemiştir. Böylelikle figürlerin içinden ya 

da dışından geçen çizgilerin kaçış noktalarının bilinmesi hakkında genel bir yargı söz 

konusu değildir. Sol tarafta bulunan peyke, sağ taraftaki gibi dikey bir duvar çizgisi ile 

belirtilmemiştir. Bunun yerine nakkaş tarafından tek duvar gibi gösterilmiştir. Bunun 

sebebi, duvar çizgisi ile belirtilmiş olsa idi, üst alanda bulunan talik yazının üstünü 

kapatmak zorunda kalacak olmasıdır (Şekil: 27). 

 

 

 

 

 

 



204 

 

 

 

Resim 82: Süleyman Baybars tarafından Mısır’dan gelen Kılıcı Sadrazama Sunulması, 
Şehinşâhnâme I, 1581,İÜK, F.1404, v. 24a. Kaynak: (Öz, 2019: 54) 

 

 

Şekil 27: Kompozisyondaki peyke ve duvarın kaçış çizgileri 



205 

 

Yazma eserde görülen diğer bir örnek ‘Cezayir Beylerbeyi Ramazan Paşa’nın 

Fas Fethi’ ( Resim 83) olmuştur. Sultan III. Murad döneminde gerçekleşen olay şöyledir : 

Cezayir Beylerbeyi olan Ramazan Paşa önderliğinde askerler tarafından Fas kuşatılmış 

ve Portekizliler, Osmanlılar tarafından yenilgiye uğratılmıştır (Öz, 2019: 59). 

 

Resim 83: Cezayir Beylerbeyi Ramazan Paşa’nın Fas Fethi, Şehinşâhnâme I, 

1581,İÜK, F.1404, v. 30b-31a. Kaynak (Öz, 2019: 59) 

 

Yazma eserde bulunan nakkaş grubunun örnekteki gibi kent ve kale seferlerini 

tasvirledikleri sahnelerin gerçekçi görüntüsü, müellif tarafından yazılmış metinleri tetkik 

ve tanık olduklarını düşündürmektedir. Çift sayfa görülen kompozisyon ögelerin, 

hiyerarşi durumuna bağlı dağılması, sanki bir görselmiş gibi devam ettiğinden dengeli bir 

biçimde tasarlanmıştır. Kent ve Kale kuşatmaları tasvirlerinde çoğunlukla kompozisyon 

altında veya üstünde konumlandırırken, örnek minyatürde görüldüğü üzere neredeyse 

bütün sahayı kaplamıştır. Kalenin surlarında Osmanlı bayrakları sallanırken, sur duvarlar ı 

pencereleri ve kapılarda perspektif denemeleri görülmüştür. Yapılar çok merkezli 



206 

 

perspektif sistemi ile yapılmış, böylelikle çoklu bakış açıları oluşturulmuştur. Bu 

bağlamda tasarıma hem bir hareketlilik hem de derinlik kazandırılmıştır (Şekil: 28). 

 

Şekil 28: Kompozisyondaki çok-merkezli perspektif’e göre tasarlanmış mimari yapının 
çoklu bakış açıları 

 

3.4.5. ‘Hünernâme’ (TSMK, H.  1523,1524) Minyatürlerinin 

Çözümlemeleri 

Şehnameci Seyyid Lokman ve Nakkaşbaşı Nakkaş Osman’ın işbirliğinde 

yazılan ve resimlenen eser bugün Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesinde I. Cilt,  (TSM. 

H. 1523) II. Cilt,  (TSM. H. 1524) no.lu envanterde kayıtlıdır.  Osmanlı sultanlar ının 

yeteneklerini ve üstün yanlarını anlatan, ‘şehname’lerden farklı olarak Türkçe yazılmış 

manzum bir eserdir. Hünernâme’nin yazımına ilk olarak Şehnameci Arifî başlamış; daha 

sonra onun makamına gelen Eflatun Şirvani tarafından eserin yazımına devam edilmişt ir. 

Eflatun Şirvani, yazmanın sadece üç bölümünü yazabilmiş; daha sonra bu görev, onun 

yerine getirilen Seyyid Lokman’a bırakılmıştır. Yazma esas olarak Eflatun tarafından dört 

cilt olarak tasarlanmış ancak Seyyid Lokman tarafından iki cilt olarak tamamlanmışt ır. 



207 

 

Dört cilt olarak tasarlanan kurguda, Osman Gazi’den başlayarak Yavuz Sultan Selim’e 

kadar gelen Osmanlı sultanlarının hünerleri birinci ciltte anlatılmış; ikinci cilt ise 

tamamıyla Sultan Süleyman’a ayrılmıştır. Birinci ciltte bulunan içindekiler kısmı, birinc i 

cildin yanı sıra ikinci, üçüncü ve dördüncü ciltlere ait bölüm başlıkları ve alt başlıklar da 

yer alacak şekilde yazılmıştır. Yazılmayan son iki cilt ise II. Selim ve III. Murad ile 

alakalıdır. Birinci cildin başında, 1579 yılında eserin yazımına başlandığı, cildin sonunda 

ise 10 Eylül 1584 tarihinde eserin tamamlandığı yazılmıştır. Seyyid Lokman, günümüzde 

Topkapı Sarayı’nda bulunan yazmada, I. Osman’dan I. Selim’e kadar gelen sultanla r ın 

yaşam öykülerini her biri on’ar hikayeden oluşacak biçimde on bölümde anlatmışt ır 

(Bağcı, vd, 2006: 140-141). 

Hünernâme, genel olarak sultanların yeteneklerini, önemli zaferlerini, tahta çıkış 

törenlerini, adalet anlayışlarını vb. olayları anlatmaktadır. Birinci ciltte, Nakkaş Osman 

ve seçilmiş nakkaşlar tarafından üretilmiş toplam kırk beş minyatür bulunmaktad ır 

(Bağcı, vd. 2006: 140). ‘Hünernâme’de görülen mekân tasvirlerinden biri, eserin 18b-19a 

no.lu varaklarında yer alan ‘Topkapı Sarayı’nın İkinci Avlusu’ isimli minyatürdür. 

Minyatürde törenlerin düzenlediği mekân olan İkinci Avlu, saray sakinleri ile birlikte 

tasvir edilmiştir (Resim 84). 

 

Resim 84: Topkapı Sarayı’nın İkinci Avlusu, Seyyid Lokman, Hünernâme, 
1584, TSM, H. 1523, y. 18b- 19a. Kaynak: (Bağcı, vd. 2006: 141) 



208 

 

 

Minyatürde Topkapı Sarayı’nın İkinci Avlu’sunda yer alan yapılarda ve 

bahçede, doğa elemanlarının ve mimarinin Osmanlı minyatür üslûbuna özgü bir biçimde 

kullanıldığı görülmektedir. Mekânda görülen mimari unsurlar, dikey ve yatay düzleme 

göre konumlandırılan farklı bakış açılarından oluşturulmuştur. Sağ üst kısımda görülen 

köşeli sütun ile parçalı mekân oluşumuna olanak sağlanmıştır (Şekil: 29). 

 

Şekil 29: Çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış çizgileri 

 

Varak 268b’de görülen ‘Kanuni Sultan Süleyman’ın Belgrad Kalesi’nin Fethi’ 

adlı minyatürde (Resim 85) mekân kurgusu, figür düzenleri ile desteklenmiştir. Mimari 

unsurların çokluğundan dolayı parçalı mekân anlayışı mimari biçimlerin özellik le r i 

doğrultusunda oluşturulmuştur. Buradaki figür topluluğu ise sahnenin gelişimine engel 

olmadan kapalı bir formda tasarlanmıştır. 



209 

 

Dış mekânda görülen mimari yapıların çok merkezli bir perspektif anlayış ına 

sahip olacak şekilde tasarlandığı, bu doğrultuda farklı bakış açıları getirdiği görülmüştür. 

Çoğu yapının kendine ait kaçış çizgisi olması ve bu sayede görülmeyen yerlerin nakkaş 

tarafından görünür kılınması, nakkaşın hayal gücünü izleyiciye göstermesine olanak 

sağlamıştır. 

 

Resim 85: Kanuni Sultan Süleyman’ın Belgrad Kalesi’nin Fethi, Seyyid Lokman, 
Hünernâme II, 1588, TSM, H. 1524, y. 268b. 

 

Çok merkezli perspektifin kullanıldığı bu minyatürde bakan gözü (bakış), sabit 

ve tekil bir odak noktası olmaktan kurtarmış ve onun farklı olarak özne durumuna 

almasına olanak sağlamıştır. Esasen çok merkezli perspektif sisteminin, doğrusal 



210 

 

perspektiften farklı olarak yansıtılabilecek özelliği, temsillerin çok merkezli olmasıd ır.  

Böylelikle çok merkezli bakış açısıyla minyatüre ruhani bir atmosfer katıldığı söylenebilir 

(Şekil: 30). 

Florenski’ye (2013: 41), ikon ve minyatürde görülen bina vb. mimari yapıların 

birebir görülmeyecek yüzey ve bölümlerinin aynı anda gösterilmesinden ve ön cepheden 

bakıldığı anda, her iki yan cephesinin görülmesinden söz etmiştir. Yine yazar, bu 

minyatür veya ikonların merkezi perspektif sistemine ait belli kuralların uygulanmadan 

maharetsizce yapılmış tasvirler olduğu düşüncesiyle bakan kişide kızgınl ık 

uyandırmasından ziyade, ortamda oluşan uyumsuzlukların bireylerin hoşuna 

gidebileceğini söylemiştir. 

 

Şekil 30: Kompozisyondaki çok-merkezli perspektif’e göre tasarlanmış mimari yapının 

kaçış çizgileri 



211 

 

 

Hünername’nin ikinci cildinde görünen diğer bir minyatür ise ‘Kanuni Sultan 

Süleyman’ın Budin’in Fethinden Sonra Erdel Kralının Eşi ve Oğlunu Kabulü’dür (Resim 

86). Bu minyatür sahnesinde, Sultan Süleyman döneminde gerçekleşen Budin seferini, 

zaferden sonra Erdel Kraliçesi ile hükümdarın eteğini öpen oğlunu görmekteyiz. 

Minyatürün kim tarafından yapıldığı bilinmemektedir. Eserin ikinci cildinde bulunan tüm 

minyatürler için elli sekiz sanatçı üretim aşamasında katkıda bulunmuştur (Kazan, 2010: 

122). Lakin Hünernâme’nin her iki cildinde de minyatürlerin üretiminde Nakkaş Osman 

ismi öne çıkmaktadır (Bağcı, vd, 2006: 116). 

 

Resim 86: Kanuni Sultan Süleyman’ın Belgrad Kalesi’nin Fethi, Seyyid Lokman, 
Hünernâme II, TSM H.1524, y. 266a. 

 



212 

 

 

Bu minyatürde kompozisyon dikey bir biçimde tasarlanmış, mekân ve içinde 

görülen mimari yapılar ve figürler cepheden betimlenmiştir. Minyatürün mekân 

katmanları ve mekân içindeki unsurlar hiyerarşik sistem doğrultusunda tasarlanmışt ır. 

Minyatür, gökyüzü ile birlikte beş katmandan oluşmaktadır. Mekâna dair bir özellik ise 

orta ve alt bölümde, figürlerin belirgin olarak bir yapı düzeneğine göre tasvir edilmiş 

olmasıdır. Bu bağlamda zemin rengi ve figür renkleri birbirinden ayırt edici ton farkı ile 

resmedilmiştir. Minyatürde görülen dış mekâna ait kompozisyon ögeleri dikey, yatay ve 

çapraz olarak kurgulanmıştır. Böylelikle tasarımda bir hareketlilik söz konusudur.  

Minyatürün alt kısmında ise Otağ-ı Hümayun ve etrafındaki çadırlar sade bir şekilde 

tasarlanmış, beyaz bir zokak ile sarılmıştır. Zokak, dikey konumda ve dikdörtgen paftalı 

şekilde resmedilmiştir. 

Dış mekânda görülen kent kurgusunda çok merkezli perspektif ve parçalı mimari 

mekân anlayışı görülmektedir. Nakkaşın çok merkezli perspektif anlayışında doğası 

gereği merkezi perspektifin yeri yoktur. Minyatüre yön veren temel prensip, üçüncü 

boyutun, resim yüzeyinde, merkezi perspektifin göz yanıltma özelliğini kullanmadan, 

sadece minyatürün ögeleriyle getirilebilmesidir. Bu yüzden minyatürde görülen cisimler 

parçalanmış, dışa katlanıp açılır veya arkadan, önden gösterilmiştir (Şekil: 31). 

 

Şekil 31: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı alanların kaçış 
çizgileri 



213 

 

 

 

3.4.6. ‘Sûrnâme-i Hümâyun’ (TSM, H. 1344) Minyatürlerinin 

Çözümlemeleri 

Çift sayfa halinde düzenlenen iki yüz elli minyatürün yer aldığı Sûrnâme-i 

Hümâyun, bugün Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi H. 1344 no.lu envarterde 

kayıtlıdır. Osmanlı minyatür sanatına önemli yenilikler getirmiştir. Bunda Sultan III. 

Murad ve Vezirazam Sokullu Mehmed Paşa’nın rolü vardır. Yazmanın müellifi Seyyid 

Lokman değildir. Yazar; eserde divan kâtipliği görevini aldığını, İntizami takma adını 

kullandığını, Hersek sancağının Foça kasabasında olduğunu söylemiştir. İntizami, eserin 

üretim aşamasına dair birtakım önemli bilgiler vermiştir. Minyatürlerin tasarımcıs ının 

Nakkaş Osman olduğunu vurgulamış; onun ressamlık ve nakkaşlık yeteneğini, renk 

kullanımdaki maharetini, resimlerinin eşsizliğini birçok benzetmelerle övmüştür. Yazar, 

aynı zamanda Nakkaş Osman’ın özel bir atölyesinin olduğunu, ressamlığının yanı sıra 

mürekkep resimler ve duvar nakışları yaptığını dile getirmiştir. Şüphesiz, bu atölye ise 

Lokman’la üretim aşamasındaki yazmaların çalıştığı yer olmalıdır (Bağcı, vd. 2006: 143). 

Sûrnâme-i Hümâyun, Sultan III. Murad’ın oğlu Mehmed’in 1582 yılı Mayıs 

ayından Temmuz ayına kadar elli iki gün devam eden, Osmanlı’da en uzun süren sünnet 

düğününün şenliklerini konu almıştır. Daha önce Sultan III. Murad’ın şehzadesi için 

yaptırmış olduğu bu düğün şenlikleri kadar görkemli ve bu kadar uzun süren bir kutlama 

yapılmamıştır. Bu sünnet düğününün, yetenek sahibi insanların toplandığı, İstanbul 

esnafının yer aldığı, her sınıftan insanın yer aldığı bir tür festival olduğunu söylemek 

mümkündür. Eserin içindeki minyatürlerde şenlikler gün gün tasvir edilmiştir. Osmanlı 

Devleti’nin gücünü ve görkemini anlatan Sûrnâme-i Hümâyun, şu şekilde başlar: 

“Büyük nahılların, şenliğin gerçekleştiği At Meydanı’na getirilmesi, ardından 
Sultan ve şehzadesinin İbrahim Paşa Sarayı’na yerleşmesinden sonra başlar. Din 
adamlarının, Sultan ve Şehzadesi için dua etmelerini takiben İstanbul’un tüm 

esnafı mesleklerini icra ederek sırayla geçmeye başlar. Arada müzisyenler, 
sihirbazlar, cambazlar gösteriler yaparak seyredenleri eğlendirirler. Geceleri 

yapılan fişenk gösterileri şenliğe ayrı renk katar. Düğüne davet edilen Doğulu 



214 

 

ve Batılı devletlerin elçileri, saraylı ileri gelenler, Sultan ve Şehzade’ye çeşitli 

hediyeler sunarlar. Kitabın 437 minyatürlü sayfası günümüze gelmiştir (Bağcı, 
vd. 2006: 144).” 

Yazma eserde mekân olarak At Meydanı ve İbrahim Paşa Sarayı arasındaki 

mahaller tasvir edilmiştir. Bu mahaller minyatürlerin tamamında, tek bir alan olarak âdeta 

bir tiyatro dekoru gibi değişmeden düzenlenmiştir. Bu bağlamda, ‘3.4.6. Sûrnâme-i 

Hümâyun Minyatürlerinin Çözümlemeleri’ başlığı altında, tek bir minyatür üzerinden 

genel kompozisyon, perspektif ve mekân anlayışının çözümlenmesi uygun görülmüştür. 

Eserdeki ‘Camcılar Geçidi’ minyatüründe (Resim 87) sünnet düğününün 

sekizinci günü, beyaz ve kırmızı sancaklarıyla camcılar loncasının yetenekler ini 

göstererek meydandan geçişleri resmedilmiştir. Nurhan Atasoy’un (1997: 38), Sûrnâme-

i Hümâyun’u detaylı bir biçimde incelediği kitabında, camcılar loncasının geçişini şu 

şekilde anlatmıştır: 

“Cam ustalarının bir kısmı sürahi, bardak ve şişe gibi kendi yaptıkları cam 

eşyaları taşıyordu. Bir kısmı da beraberlerinde getirdikleri fırından cam hamuru 
çekiyor, camı üfleyip şekillendirerek çalışıyordu. Yanmakta olan ve tekerlek 

üzerinde giden fırını dört öküz çekiyordu… Fırının etrafında ateşin karşısında 
olduklarından yakaları açık, elbiselerinin kolları kıvrılmış, çıplak ayaklı 
camcılar çalışıyordu”. 

Kompozisyon açısından eserin minyatürlerdeki kompozisyon şeması bir defaya 

mahsus kurulmuş ve minyatürlerin tamamında aynı çatıya ait iç unsurlar değiştir il ip 

farklılaştırarak tekrarlanmıştır. Tansuğ’a göre (1986: 32) bu tarz bir kompozisyon 

prensibinde sünnet düğününün kutlamalarının yapıldığı Eski Bizans Hipodromu’nun 

‘spinası’ üstündeki ‘obelisk’ anıtının kabartmalarından ilham alınmıştır. Böylelik le 

Bizans çağının hipodromu, Osmanlı Dönemi’nde ise At Meydanı olan yer, düğünün ve 

geçitlerin yapıldığı yer olmuştur. 

Nakkaş Osman minyatürde betimlediği sahneleri abidevi ve mimari unsurlar la 

birlikte minyatür tekniklerin olanaklarıyla âdeta bir film şeridi gibi resimlemiş, yazmanın 

her yaprağında aynı kompozisyon şeklini kullanmıştır. Yazmanın sağ sayfasında 

genellikle seyircinin oturduğu koltukla veya basamaklı bölüm ile arkada üstte çatıları ve 

sahnenin sol alt köşesinde tasvir edilen obelisk; sol sayfasında ise sahnenin üst 



215 

 

bölümünde mimari yapılar, sahanın alt kısmında yılanlı burmalı örme sütun görülmüştür. 

Minyatürün üzerinde durulması gereken diğer bir özelliği ise Nakkaş Osman’ın figür le r i 

gerçek eylemlerle betimlemesidir. Örneğin, cam şişirme, fırın arabasının çekilmesi gibi 

figürlerin yüzeyde statik durabilecek bağıntısına karşı koymuş, şematik tasvir özellik le r i 

içinde bile yüzeyin soyut bir yüzey olmaktan kurtulup derinleşmesine, içe doğru bir 

girinti kazanmasına sebep olmuştur (Elmas, 1994: 34). 

 

Resim 87: Camcıların Geçidi, İntizami, Sûrnâme-i Hümâyun 1587 civ. TSM, 
H. 1334, y. 32b-33a. Kaynak: (Bağcı, vd. 2006: 144) 

 

Kompozisyon yatayda iki çizgi ile üçe bölünmüştür. Mekân anlayışında parçalı 

mimari ve çok merkezli perspektif söz konusudur. Sağ sayfada görülen sahnenin dış 

mekânda gerçekleştiği üst tepede yan yana altı kubbe ve uçları sivri yedi minare tasvir 

edilmiştir. Alt bölümde mimari yapı ve detayları görülmektedir. Mimari yapı sağ tarafa 

kaçış sağlarken sadece pencere detayı aynı doğrultudadır. Mekânda görülen bu mimari 

yapıya giriş, üstü cumbalı tasvir edilen bir kapıdan yapılmaktadır. Bu yapıda yine çok 

merkezî perspektif anlayışından bahsetmek mümkündür. Ön ve yan kısımları yarım 

dairesel kemerli girişte iki kişinin çıktığı görülür. Yine yan kısmı ön kısmından, Nakkaş 



216 

 

tarafından daha aydınlık resimlenerek yapıya derinlik hissiyatı verilmiştir. Girişin her iki 

yan kısımları dikdörtgen biçimindedir; ön, yan ve üst kısımları olan konsol 

oluşturmaktadır. Her iki konsolun da kaçış çizgileri farklı olmakla beraber sol konsol 

mimari yapıya kaçış sağlarken, sağ konsol ise tribüne kaçış sağlayarak gözü bu iki odak 

noktasına çekmiştir. Mimari yapıya bağlanan üst üste dizilmiş, aynı doğrultuda üç tribün 

görülür. Tribünde bulunan figürlerin bazıları yüz yüze, bir kısmı sırt sırta dayanmış, 

bazıları ise korkuluklara dayanmış, bir kısmı da merak ve şaşkınla sahnede görülen 

olayları izlemektedir. Büsbütün çok merkezî perspektif anlayışı ile resimlenmiş mimari 

yapılar ve öyküleri, minyatürün üretim aşamasındaki yıllarda Nakkaş Osman’ın 

perspektif bilgisinden mahrum olmadığını açıkça bizlere göstermektedir (Şekil: 32). 

 

Şekil 32: Kompozisyonda çok-merkezli perspektifin kullanıldığı mimari yapıların kaçış 

çizgileri 

 

 

 

 



217 

 

SONUÇ 

Osmanlı Minyatür Sanatında II. Selim (1566-74) ve özellikle III. Murad (1574-

95) ile başlayarak 16. Yüzyılın ikinci yarısından sonra minyatür üretiminde değişim 

hareketleri görülmüştür. Bu dönemde kendi kimliğine kavuşan, gerek üslûp nitelik le r i 

bakımından gerekse konu bakımından çeşitlenen Osmanlı minyatür sanatı, klasik 

üslûbuna kavuşmuştur. Saray etrafında gelişen ‘Şahnamecilik’ ve ‘Surnamecilik’ yazım 

türleri, Osmanlı nakkaşlarına yeni bir alan ve çalışma ortamı oluşturmuştur.  

Bu tez çalışmasına konu olan 16. Yüzyıl Osmanlı minyatürlerinde perspektif ve 

mekân anlayışına örnek olarak Nakkaş Osman ve ekibinin resimlediği toplam altı eser 

seçilmiştir. Tez çalışması kapsamında incelenen eserlerde, hem konu bakımından hem de 

eserlerde temel sanat kuralları bakımından kalıpçı ve tekrara dayalı bir anlayışın terk 

edilip daha gerçekçi ve sade bir anlatım yoluna gidilmesi ile 16. Yüzyıl Osmanlı 

minyatürüne dair klasik üslûbun oluşturulduğu görülmüştür.  

Bu eserlerde görülen bir diğer ortak özellik ise kompozisyon kurgularında, 

figürlerin ön planda olması ve çok-merkezli perspektif anlayışının etkili bir biçimde 

kullanılmış olmasıdır. III. Murad ve Nakkaş Osman’ın yönetiminde saray nakkaşhanesi 

tarafından üretilmiş, biçim ve üslûp olarak ortak nitelikler gösteren bu eserlerin perspektif 

ve mekân anlayışı bakımından bir yüksek lisans tez çalışması kapsamında yeterli düzeyde 

incelenmediği saptanmış ve araştırma bu yönde başlatılmıştır. 

Batı tarzı resim tekniklerinden olan merkezi perspektif kurallarına uygun 

tasarlanan resimlerde nesneler uzaklıklarına göre dereceli bir şekilde boyutlandırılarak 

kurgulanmışlardır. Perspektif sistemine ait kurallara göre özenle tasarlanan bu resimlerde 

yakındaki cisim uzağındaki nesneye göre daha büyük ve detaylı gösterilir. Bu çeşit 

tasarlanan eserlerde seyircisinin esere bakış açısını tek bir veya iki noktadan gösterecek 

şekilde tasvir edilmiştir. 

Bu tez çalışmasında Nakkaş Osman ve ekibinin resimlemiş olduğu minyatür ler 

incelendiğinde, nakkaşın ‘göz’ünün tek bir bakış noktasına sabitlenmediği görülmüştür. 

Buna göre nakkaş tarafından metinde geçen konu, zaman ve mekânın algılanması 



218 

 

kompozisyona farklı biçimlerde yansımıştır. Örneğin, bu minyatürlerde kullanılan ‘bakış 

açısı’, Rönesans’ta merkezi perspektifi uygulayan ressamın merkezi perspektifle 

tasarladığı tek bakış açılı kompozisyondan farklıdır. Bu bağlamda Nakkaş Osman ve 

ekibinin ürettiği minyatürlerde birden fazla noktadan bakan bir nakkaşlar grubunun 

kompozisyonu kurguladığı görülmektedir. Bu minyatürlerde yer alan nesneler farklı bakış 

açılarından gösterilmiştir ve nakkaşların özgün niteliklere sahip çok-merkezli perspektif 

kurallarından yararlandıkları açıktır.  

Tez çalışması kapsamında incelenmek üzere seçilen Nakkaş Osman ve ekibinin 

resimlediği eserler, genellikle ‘tarih konulu’ olarak adlandırılan (elçi kabulü, şenlik ler, 

savaşlar vb.) eserlerdir. Bu eserlerde görülen minyatürlerde kompozisyon çoğunluk la 

dikeyde tasarlanmış; mekân kurgusunda hem iç hem de dış mekânlar aynı kompozisyon 

içine yerleştirilmiş ve mimari genellikle ön cepheden tasvir edilmiştir. Minyatürlerde 

nesnelerin düzenleniş biçimi ve aralarındaki hiyerarşik uyum ise mekânların tasarımı, çok 

bakışlı açıların oluşturulması, figür yerleştirmeleri gibi düzenlemeler gibi ortak bir biçim 

dilinin oluşmasına hizmet etmiştir. Figürler, mekâna ait yakınlık-uzaklık derecesine 

bakılmaksızın, toplum içindeki durumu ve hiyerarşik duruma göre boyutlandırılmışt ır. 

Minyatürlerde, önemli kişiler (Sultan, Veziriazam, vb.), kompozisyonda diğerlerine göre 

daha büyük tasvir edilmiştir. Bu figürler, genellikle katman hiyerarşisinde üst kısma 

konumlandırılmıştır. Statü düzeyi az olan figürler ise daha küçük tasvir edilmiştir. Bu 

durum merkezi perspektif kurallarının tam tersi bir durum olması bakımından ‘çok-

merkezli perspektif’ olarak varsayılabilir. Figürlerin mekân içindeki yerleşimine 

bakılmaksızın, statü durumuna göre boyutlandırılması ise çok merkezli perspektif 

anlayışının gözetildiğinin bir göstergesidir (Resim: 74, 75, 76, 78, 79, 80, 81, 87). 

Kompozisyonlarda, önde olmasına karşın arkada yer alan figürlerden daha küçük tasvir 

edilen figürler, hiyerarşik olarak daha alt bir konumu temsil ederler. 

Tez çalışması kapsamında incelenen minyatürlerde mekân kavramı çoğunluk la 

metinde anlatılan olayın odak noktası ile olayın ikincil eylem katmanları olmak üzere iki 

biçimde tasarlanmıştır.  



219 

 

Kompozisyonda hareket odağını belirleyen ve figürler arasındaki ilişkiyi ve 

devinimi gösteren en etkili birim ‘mekân’ öğesi olmuştur. Genel olarak mekânın odak 

merkezinde figür, renk, bezeme ve çok bakışlı mimari açıdan farklı kompozisyonlar 

görülmüştür. Bu nitelikler doğrultusunda, mekânın odak noktasında figürle r in 

yerleştirilişine göre bir bakış açısı ön plana çıkartılmıştır. Mekânların odak noktasına 

yerleşen duvarlar (Resim: 80, 81, 82, 87), çadır (Resim: 73, 85, 86) tepe (Resim: 73, 83, 

85), taht (Resim: 74, 75, 78, 85), halı (Resim: 74, 75, 78, 81) vb. unsurların konum ve 

eylem hiyerarşisini izleyen bir bakışın biçimini belirlediğini söylemek mümkündür. 

Minyatürlerde, mekân kurgusu ortak bir gaye ve biçim dili doğrultusunda 

tasarlanmıştır. Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar, 1569 (TSM H. 1339) adlı 

eserde bulunan elçi kabulü sahnelerinde, taht üzerinde bağdaş kurmuş biçimde oturan 

hükümdar figürleri farklı biçimlerde tasvir edilmiştir (Resim: 74, 75). Mekânların 

kurgulanma biçimi, tahtın parçalarını veren çoklu bakış açılarına göre şekillenmişt ir. 

Mekân içinde konumlandırılan bu tahtların çok merkezli bir perspektif anlayışına sahip 

oldukları görülmüştür. Sultanın oturduğu tahtların, genellikle hemen önündeki figür 

gruplarına da kaçış çizgisi sağladıkları tespit edilmiştir. Çok-merkezli perspektifin 

getirdiği bu kaçış çizgileri nakkaş tarafından bilinçli olarak verilmiştir. Aslında kaçış 

çizgileri, izleyen ‘göz’ minyatür üzerinde dolaşırken merkez noktasına dikkat çekmek ve 

derinlik hissiyatı vermek amacıyla bilinçli olarak oluşturulmuştur. 

Şehnâme-i Selîm Hân, 1581 (TSM, A. 3595) adlı el yazmasında bulunan 145a 

no.lu varaktaki Ayasofya’yı tasvir eden minyatür, özellikle parçalı mimari mekân 

anlayışını getirerek farklı renklere bölünmüştür. Benzerlik bakımından Hünernâme II, 

1588 (TSM, H. 1524) ve Şehinşâhnâme I, 1581 (İÜK, F. 1404) ve Sûrnâme-i Hümâyun, 

1587 (TSM, H. 1334) minyatürlerinde de bu durum tespit edilmiştir. Bu eserlerin ortak 

özelliği, çok-merkezli perspektif ve çok parçalı mimari anlayışın kullanılmas ıyla 

mekânların kurgulanmasıdır.  

Mekânlarda görülen mimari yapılarda parçalı mimari anlayış ile renkli alanlar 

oluşturulmuştur. Minyatürlerde görülen kartezyen hiyerarşi, nakkaş tarafından 

yıkılmıştır. Tespit edilen diğer bir durum nakkaşın bunu bilinçli olarak yapmasıd ır. 



220 

 

Kompozisyondaki hiyerarşiyi kendisi düzenleyerek parçalı mekân anlayışına yol 

açmıştır. 

Hünernâme II de (TSM, H. 1524) yer alan ‘Kanuni Sultan Süleyman’ın Belgrad 

Kalesinin Fethi’ adlı minyatürde belirgin olarak çok-merkezli ve parçalı mimari mekân 

anlayışı ile yukarıda bahsedilen ortak özellikler görülmüştür. Bu özellik, minyatürlerde 

bakan gözü (bakış) sabit ve tekil bir odak noktası olmaktan kurtarıp, farklı olarak özne 

durumuna almasına olanak sağlamıştır. Çok-merkezli perspektif anlayışının, merkezi 

perspektiften farklı olarak yansıtılabilecek niteliği, temsillerin çok merkezli olmasıd ır. 

Çok merkezli bakış açısıyla minyatürlere ruhani bir hava katıldığı da söylenebilir. 

Bu minyatürlerde yer alan mimari öğeler seyirciye önden, yandan ve arkadan 

gösterilerek, bu öğelerin çok yönlü algılanmaları sağlanmıştır (Resim: 74, 77, 81, 83, 84, 

85, 86, 87). Yapılar çok-merkezli perspektif ile hem iç mekânı hem de dış cephesi aynı 

anda görülecek şekilde tasvir edilerek, seyircinin betimlenen sahne hakkında detaylı bilgi 

alması sağlamıştır. Tespit edilen diğer bir durum ise birden fazla bakış açısının devreye 

girmesiyle, gözün minyatür içinde dolaşmasıdır. Bu durum seyircinin kendini mekânın 

içinde hissetmesine olanak tanımıştır. Kimi nesneler veya mimari unsurlar farklı görüş 

açıları oluşturmuştur. Böylece izleyicinin gerçeği çok yönlü bir biçimde algılad ığı 

söylenebilir. 

Şehinşâhnâme, 1581 (İÜK, F. 1404) adlı eserde 14b., 24a., 25a. no.lu varaklarda 

bulunan minyatürler çok merkezli perspektif sistemi ile kurgulanmış; minyatürde 

cepheden görülen iç mekâna ait duvarlar seyirciye doğru açılarak, gören göz için mekânda 

derinlik hissiyatı verilmiştir. Genellikle kompozisyonlar simetrik olarak tasarlanmış ve 

mekânların odak merkezine Sultan, Vezirazam vb. önemli kişiler yerleştirilmiştir (Resim: 

79). Çok-merkezli anlayış ile tasarlanan kompozisyonlarda tek duvardan açılan bu sağ ve 

sol cephe duvarların üstünü örtmek için genellikle çatı görüntüsü verilmiştir (Resim 81). 

Mekânın içinde tasarlanan peykenin mekâna doğru duvara dönük bir şekilde resmedilmiş 

ve kaçış noktalarının farklı olduğu tespit edilmiştir (Resim: 82). Bundan dolayı 

görünmeyen yerler, görünür hale getirilmiştir. Nakkaş tarafından kaçış çizgileri figür ler 

sayesinde gizlenmiştir. Bu bağlamda, bu durumun nakkaş tarafından ampirik ve sezgisel 



221 

 

bir biçimde gelişen doğal perspektif kuramı olduğu sonucu çıkarılabilir. Benzerlik olarak 

25a., 14b. no.lu varaklarda da görüldüğü üzere mekânların yan kesitleri nakkaş tarafından 

gösterilmemiştir (Resim: 80, 81). Böylelikle figürlerin içinden veya dışından geçen 

çizgilerin kaçış noktaları bilinmemektedir. 24a. no.lu varakta bulunan sol peykenin 

(Resim: 82) duvardan dönmüş olduğu ama sağ tarafında bir dikey duvar çizgisi ile 

belirtildiği görülmektedir. Nakkaş tarafından uygulanan bu görme biçimi, gören gözü 

yani seyircinin dikkatini çekerek seyirciyi minyatürle bir bütün haline getirmekted ir. 

Burada çıkarılan asıl sonuç nakkaşın matematiksel bir form kullanmayıp kendine özgü 

deneyler yaptığı varsayımıdır.  

Şehnâme-i Selîm Hân, 1581 (TSM, A. 3595) adlı eserin 53b. no.lu varağında 

görülen taht, hükümdara göre farklı bir bakış noktasına kaçmış ve aynı zamanda sağ 

bölümdeki tahtın yan kısmı ile sol bölümdeki kaçış noktalarının farklı olduğu tespit 

edilmiştir (Resim: 78). Bu şekilde tahtın alt kısmı ve önündeki merdiven basamağı da 

çok-merkezli perspektif anlayışı uygulanarak farklı kaçış noktaları sağlamıştır. Bu durum 

farklı bakış açılarını oluşturmuştur. Aynı durum Şehname I, 1581 (İÜK, F. 1404) adlı 

eserin 25a. no.lu varağında da görülmüştür. Tahtın altında bulunan iki süpürgeliğin 

ortasında mermer görünümlü basamak (Resim: 80) çok-merkezli perspektif düzenine 

göre tasarlanmıştır. Her iki yana açılan kaçış çizgileri ile dikkatleri üstünde toplandığı 

tespit edilmiştir. 

Nüzhet-i Esrâru’l-ahbâr der-sefer-i Sigetvar (TSM, H. 1339) adlı eserde 

bulunan 178a., 247b. no.lu varaklardaki taht tasvirlerinde hükümdar ve mekâna göre 

farklı kaçış noktaları sağlanmıştır. Çoklu bakış açıları oluşturan bu yapılar mekâna 

derinlik hissiyatı vermiştir (Resim: 73, 74). Çok-merkezli perspektif anlayışı ile 

tasarlanan taht tasvirleri minyatürlerde farklı bakış açıları meydana getirmiştir. Osmanlı 

gözü dediğimiz bu ‘bakış’ biçimi aslında görünmeyeni görünür kılmıştır. Bu yüzden, 

örnek olarak analiz edilen minyatürlerde sultanın arkasında görünmeyen minder, nakkaş 

tarafından görünür hale getirilmiştir. 

Dış mekânı ve doğayı tasvir eden minyatürlerde görülen kompozisyonlarda 

atmosfer hissiyatı mimari ve doğa öğelerinin biraraya getirilmesiyle kurulmuş; bu 



222 

 

bütünlükte insan ve hayvan figürleri ve eşyaların yerleşimi, yerlerine ve hareket 

dizilimine bağlı olarak kuvvetlendirilmiştir (Resim: 73, 75, 76, 81, 83, 86). Örneğin, 

Sûrnâme-i Hümâyun, 1587 (TSM, H. 1334) adlı eserde yer alan 32b.-33a. no.lu 

varaklarda bulunan ‘Camcıların Geçidi’ konulu minyatürde betimlenen olay, olayın 

geçtiği gerçek mekânlar ve eşlik eden nesneler olarak İbrahim Paşa Sarayı ile seyirci 

tribünleri ve obelisk arasında kurgulanmıştır. Böylelikle, iki öğe arasında oluşturulan 

mekânda iç tarafa doğru şekillenen bir uzaklık hissiyatı oluşturulmuştur. Diğer tespit 

edilen durum ise, üstü cumbalı tasvir edilen kapısından giriş yapılan mimari yapının çok-

merkezli perspektif uygulanarak tasarlandığı söylenebilir. Yapının yan kısmı, ön 

kısmından Nakkaş tarafından daha aydınlık resmedilerek, mimari öğeye derinlik hissiya t ı 

verilmiştir. Yapının girişinde her iki yanda bulunan konsolda kaçış çizgileri farklıdır. Sol 

konsol mimari yapıya kaçış sağlayarak, gözü bu iki odak noktasına çekmiştir. Çok-

merkezli perspektif anlayışı ile resimlenmiş mimari yapılar, minyatürün üretim 

aşamasındaki yıllarda Nakkaş Osman’ın perspektif bilgisinden mahrum olmadığını 

açıkça bizlere göstermektedir (Resim: 87). 

Yukarıda sözü edilen örneklere bağlı olarak yapılan değerlend irme 

doğrultusunda, 16. Yüzyılda gerçekleştiren Nakkaş Osman ve ekibinin resimlemiş olduğu 

eserlerde kompozisyon, mekân ve mekân içinde görülen çok-merkezli perspektifin 

getirdiği çoklu bakış açılarının dikkat çekici olduğu açıktır. Minyatürlerde üç boyutlu 

gerçekliğin görüntüsü, iki boyutlu resim düzleminde şemalaştırılırken, kompozisyonla r ın 

sadece eyleme bağlı kalmış kalıplarla sınırlı kalmadığı söylenebilir. Minyatüre yön veren 

temel ilke, üçüncü boyutun resim düzlemine, merkezi perspektifin göz yanıltma özelliğini 

kullanmadan, minyatürün öğeleriyle getirilebilmesidir. Böylelikle perspektif, Rönesans 

ile gelen mekân yanıltması oluşturmasından dolayı, nakkaş tarafından minyatürde ele 

alınmamıştır. Bu yüzden minyatürde görülen cisimler parçalanır, dışa katlanıp açılır veya 

arkadan, önden gösterilir; form ise tamamen nakkaşın egemenliğindedir, artık yalnız 

görüldüğü ya da algılandığı gibi değil, düşünüldüğü gibi minyatüre aktarılmıştır. 

Nakkaş Osman’ın resimlemiş olduğu minyatürlerde sergilediği özgünlük ve 

bireysel üslûp özellikleri, sanatsal uğraşa bağlı gösterdiği etkin durumun anlaşılmas ı 

açısından da önemlidir. Nakkaş Osman'ın önceden hazırlanmış hazır form kalıplar ını 



223 

 

kullanan bir sanatçı olmayı reddeden, hazır form taslaklarına rağmen çok merkezli 

perspektif ve parçalı mekân anlayışı ile bireysel üslûp yaratma gayesinde olan bir sanatçı 

olduğu anlaşılmaktadır.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



224 

 

KAYNAKÇA 

Genel Başvuru Kaynakları (Ansiklopediler, Sözlük) 

İslam Ansiklopedisi (2003). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Latince-Türkçe Sözlük (1995). İstanbul: Sosyal Yayınları. 

Sanat Kavramı ve Terimler Sözlüğü (1992). İstanbul: Remzi Kitabevi 

Kitaplar 

AKYÜREK, Engin (1994). Orta Çağ'dan Yeni Çağ'a Felsefe ve Sanat. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

ANAFARTA, Nigar (1969). Hünername Minyatürleri ve Sanatçıları. İstanbul: Yapı ve 

Kredisİ Bankası Yayınları. 

AND, Metin (2004). Osmanlı Tasvir Sanatları: 1 Minyatür. İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

ARIK, Rüçhan (1988). Batılaşma Dönemi Anadolu Tasvir Sanatları (2. Baskı). Ankara: 

Kültür Turizm Bakanlığı Yayınları. 

ARSEVEN, Celal Esad (1956). Türk Sanatı Tarihi. Ankara: Milli Eğitim Basımevi. 

ARSLANTÜRK, Ahmet - BÖREKÇİ, Günhan (2012). Sultan Süleyman’ın Son Seferi 

Nüzhet-i esrârü’l-Ahyâr der-Ahbâr-ı Sefer-i Sigetvar. Düz. Abdülkadir Özcan,  

İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları. 

ASLANAPA, Oktay (1993). Türk Sanatı. İstanbul: Remzi Kitapevi Yayınları. 

BAĞCI, Serpil, - RENDA, Gürsel, - ÇAĞMAN, Filiz, - TANINDI, Zeren (2006). 

Osmanlı Resim Sanatı. İstanbul: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınlığı. 

BAŞKAN, Seyfi (2009). Başlangıcından Cumhuriyet Dönemine Kadar Türklerde Resim.  

Ankara: Atatürk Kültür Merkezi. 



225 

 

BEKSAÇ, Engin (1995). Avrupa Sanatı’na giriş. İstanbul: Engin Yayıncılık. 

BELTİNG, Hans (2015). Floransa ve Bağdat: Doğu'da ve Batı'da Bakışın Tarihi. Çev. 

Zehra Aksu Yılmazer,  İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

BERGER, John (2008). Görme Biçimleri. Çev.Yurdanur Salman, İstanbul: Metis 

Yayınları. 

BİGALI, Şeref (1984). Resim Sanatı. Ankara: Şafak Matbaası. 

BURKE, Peter (2016). Avrupa'da Rönesans - Merkezler ve Çeperler. Çev.Uygar Abacı, 

İstanbul: Islık Yayınları. 

CAN, Yılmaz & GÜN, Recep (2011). Türk İslam Sanatları Ve Estetiği. İstanbul: Kayahan 

Yayınevi. 

CEVİZCİ, Ahmet (1999). Paradigma Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayınları 

CHEESEMAN Meyer, Jason (2007). Vanishing Point – Perspective for Comics From the 

Ground Up. Ohio: Cinninati: Impact Books. 

CONTİ, Flavio (1982). Rönesans Sanatını Tanıyalım. Çev. Solmaz Turunç, İstanbul: 

İnkilâp ve Aka Kitabevleri. 

COPLESTON, Frederick (1993). A history of philosophy: Late Medieval and 

Renaissance Philosophy (Cilt 3). New York: Image Books. 

COQ, Albert Von (1975). Die Buddhistische Spatantike in Mittelasien, Die 

Manichaeischen Miniaturen. Berlin: Akademische Druck u. Verlag-Anst. 

ÇAĞLARCA, Sadettin (1973). Perspektif Resim ve Tekniği. İstanbul: İnkılap Kitapevi 

Yayınları. 

ÇAĞMAN, Filiz (1982). Anadolu Türk Minyatürü. İstanbul: Görsel Yayınları. 



226 

 

ÇAĞMAN, Filiz, – TANINDI, Zeren (1979). Topkapı Sarayı Müzesi İslam Minyatürleri 

(Cilt 1). İstanbul: Tercüman Sanat ve Kültür Yayınları. 

ÇORUHLU, Yaşar (1998). Erken Devir Türk Sanatının ABC'Sİ. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

DAFFRA, Emanuela (2005). “Fra Carnevale and the Making of a Renaissance Master”, 

Piero Della Francesca, New York: Yale Unıversity Press, New Haven and 

London. 

DEVELİOĞLU, Ferit (1996). Osmanlı Türkçe Ansiklopedik Lügat. Ankara: Aydın 

Kitabevi Yayınları 

DRABKIN, Israel, – COHEN, Moris (1948). A Source Book In Greek Scıence.  

Cambridge: Harvard Unıversıty Press. 

DÜRER, Albrecht (2003). De Symmetria Partium in Rectis Formis Humanorum 

Corporum /Underweysung der Messung. Oakland: CA: Octavo, 1532/1538. 

ELMAS, Hüseyin (2000). Çağdaş Türk Resminde Minyatür Etkileri. Konya: Arı Ofset 

Matbaçılık. 

EMRE, Gülder (2010). Resim Sanatı Tarihi, Ders Notları. İstanbul Üniversitesi Açık ve 

Uzaktan Eğitim Fakültesi. 

FAURE, Paul (1992). Rönesans. Çev. Hüseyin Boysan,  İstanbul: İletişim Yayınları. 

FLORENSKİ, Pavel (2007). Tersten Perspektif. Çev. YeşimTükel, Çev. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

GARDNER, Martin (1988). Time Travel and Other Mathematical Bewilderments. New 

York: Freeman and Company. 

GELİBOLULU, Mustafa Ali (2012). Menakıb-ı Hünerveran, Hattatların ve Kitap 

Sanatçılarının Destanları. Düz. Müjgan Cunbur, İstanbul: Büyüyenay 

Yayınları. 



227 

 

GİESECKE, Frederick – LOCKHART, Shawna – GOODMAN, Marina – JOHNSON, 

Cindy (2016). Tecnical Drawing with Engineering Graphics (Baskı: 15). 

Boston:: Prentice Hall. 

GOMBRİCH, Ernst (2007). Sanatın Öyküsü. Çev. Ömer Erduran, & Erol Erduran, 

İstanbul: Remzi Kitapevi. 

GORMAN, Michael (2007). Inside the Camera Obscura – Optics and Art under the Spell 

of the Projected Image. Düz. Wolfgang Lefèvre,  Berlin: Max Planck Institute 

for the History of Science. 

HARTT, Frederick, – WİLKİNS, David (2010). History of Italian Renaissance Art 

(Baskı: 3). New York: Prentice Hall. 

HOLLİNGSWORTH, Mary (2016). Art in World History. New York: Routledge. 

HOLTZSHU, Linda (2009). Rengi Anlamak. Çev. Fuat Akdenizli, İzmir: Duvar 

Yayınları. 

İNAL, Güner (1976). Türk Minyatür Sanatı. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi. 

İPŞİROĞLU, Mazhar – Nazan (2010). Oluşum Süreci İçinde Sanatın Tarihi. İstanbul, 

Türkiye: Hayalbaz Kitap Evi. 

KABAAĞAÇ, Sina – ALOVA, Erdal (1995). Latince-Türkçe Sözlük. İstanbul: Sosyal 

Yayınları. 

KILIÇ, Levend (1995). Görüntü Estetiği. İstanbul: Kavram Yayınları. 

KILIÇKAN, Hüseyin (1993). Okullarda Resim. İstanbul: İnkılap Kitapevi Yayınları. 

KLEINER, Fred (2016). Gardner's Art Through The Ages – A Global History. Boston: 

Cengage Learning. 

KRAUSSE, Anna Carola (2005). Rönesanstan Günümüze Resim Sanatının Öyküsü. Çev. 

Dilek Zaptçıoğlu, İstanbul: Literatür Yayınları. 



228 

 

KUBOVY, Michael (1988). The Psychology of Perspective and Renaissance Art. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

KÜHNEL, Ernst (1952). Doğu İslam Memleketlerinde Minyatür (Baskı: 2). Çev. Suut 

Kemal Yetkin – Melehat Özgü,  Ankara, Türkiye: Türk Tarih Kurumu Basımevi.  

LABNO, Jeannie (2012). Rönesans; Ayrıntıda Sanat. Çev. Elif Dastarlı, İstanbul: Türklye 

iş Bankası Kültür Yayınlan. 

MAHİR, Banu (2004). Osmanlı Minyatür Sanatı. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

MATHEW, Hillebrenner (1991). Perspective. Oxford: The Oxford Dictıonary Of 

Byzantıum. 

METZGER, Phil (2012). Perspektif Sanatı. Çev. Gizem Aydoğan, İstanbul: Hayalperest 

Yayınevi. 

MİCHELET, Jules (1998). Rönesans. Çev. Kazım Berker, Ankara: MEB Dünya 

Klasikleri. 

MINORSKY, Vladimir (1958). The Chester Beatty Library, A Catalogue of the Turkısh 

Manuscripts and Miniatures. Dublin: PRINTED IN GREAT BRITAIN . 

MONTAGUE, John (2013). Basic Perspective Drawing: A Visual Approach. New 

Jersey: John Wiley & Sons, Inc. 

NORLING, Ernest (1939). Perspevtıve Made Easy. NewYork: Dover Publıcatıons. 

ONAT, Esen (1975). Perspektiv ve Perspektivde Gölge Çizimi. Efil Yayın Evi. 

ÖNEY, Gönül (1982). Beylikler Devri Sanatı XIV. XV. yy, 'Minyatür'. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

ÖNEY, Gönül (1992). Anadolu Selçuklu Mimarisi Süslemesi ve El Sanatları (Baskı: 3). 

(M. Quıgley, Çev.) Ankara, Türkiye: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 



229 

 

PANOFSKY, Erwin (2017). Perspektif Simgesel Bir Biçim. (Y. Tükel, Çev.) İstanbul: 

Metis Yayınları. 

PARRAMON, Jose (1997). Işık ve Gölge. Çev. Ercan Tuzcular, & Erol Erduran, Remzi 

Kitap Evi. 

PARRAMON, Jose (1973). Perspectıve. A.B.D: HPBooks Yayınları. 

PEDERSEN, Johannes (2018). İslam Dünyasında Kitabın Tarihi. Çev.Mustafa Macit 

Karagözoğlu, İstanbul: Klasik Yayınları. 

RADİTSA, Bosilijka – ARKENBERG, Rebeca – BURNHAM, Rika – KROHN, Deborah 

– LYDECKER, Kent – RUSSO, Teresa (2000). The Art of Renaissance Europe 

a Resource For Educators. Düz. Alexandra Bonfante-Warren,  New York : The 

Metropolıtan Museum of Art. 

RENDA, Gülsel (2001). Osmanlı Minyatür Sanatı. İstanbul: Prometre Kültür Dizisi. 

RENDA, Gülsel – Erol, Turan (1980). Başlangıcından Bugüne Çağdaş Türk Resim Sanatı 

Tarihi, (Cilt:1). İstanbul: Tiglat Yayınları. 

ROTMAN, Brian (1993). Signifying Nothing – The Semiotics of Zero, Stanford: Stanford 

University Press. 

SAYIN, Zeynep (2003). İmgenin Pornografisi. İstanbul: Metis Yayınları 

SÖNMEZ, Hüseyin (1992). Leonardo Da Vinci Defter, İstanbul: Hil Yaynları. 

STOREY, George Adolphus (1910). Theory and Practice of perspective. Londra: Oxford, 

Printed at the Clarendon. 

STUKENBROCK, Christiane – TÖPPER, Barbara (1999). 1000 Masterpieces of 

European Painting from 1300 to 1850. Köln: Könemann. 

ŞENTÜRK, Leyla Varlık (2012). Analitik Resim Çözümlemeleri. İstanbul: Ayrınt ı 

Yayınları. 



230 

 

TANINDI, Zeren (1996). Türk Minyatür Sanatı. Ankara: Türkiye İş Bankası Yayınları. 

TANSEY, Richard – KLEINER, Fred (1997). Gardner’s Art Through the Ages, New 

York: Harcourt Brace College Publishers. 

TANSUĞ, Sezer (1992). Resim Sanatının Tarihi (Baskı:4). İstanbul: Remzi Kitapevi. 

TANYELİ, Uğur – SÖZEN, Metin (1992). Sanat Kavramı ve Terimler Sözlüğü. İstanbul.  

TOMAN, Rol (1995). The Art of the Italian Renaissance. Spain: Konemann. 

TURAN, Şerafettin (1990). Türk Minyatür Tarihi, Ankara: Bilgi Yayınevi. 

VASARI, Giorgio (1912). Lives of Seventy of the Most Eminent Painters, Sculptors and 

Architects (Cilt 2). Londra: MACMILLAN AND CO. LD. & THE MEDICI 

SOCIETY, LD. 1912-14. 

VERMEULE, Cornelius (1964). European Art and the Classical Past. Cambridge and 

Massachusetts: Harvard University Pres. 

VITRUVIUS. (2005). Mimarlık Üzerine On Kitap (Baskı: 4). Çev. Dr. Suna GÜVEN, 

Ankara: ŞEVKİ VANLI MİMARLIK VAKFI. 

WHİTE, Michael (2001). Leonardo; İlk Bilgin. Çev. Ahmet Aybars Çağlayan, İstanbul: 

İnkılap Kitapevi. 

WUNDRAM, Monfred (1972). Art Of The Renaissance. NEW YORK: Universe Books. 

WUNDRAM, Monfred (2008). Rönesans. İstanbul: Remzi Kitapevi. 

YASTIKLI, Naci (2009). Fotogrametrinin Temelleri, Ders Notları, İstanbul: Yıldız 

Teknik Üniversitesi Harita Mühendisliği Bölümü Fotogrametri Anabilim Dalı. 

YETKİN, Suut Kemal (1984). İslam Ülkelerinde Sanat, İstanbul: Cem Yayınevi. 

YURDAYDIN, Hüseyin Gazi (1963). Matrakçı Nasuh, Ankara: Ankara Üniversites i 

İlahiyat Fakültesi Yayınları. 



231 

 

Makaleler 

ADIGÜZEL, Filiz Toprak (2008). “Oral Narrating Tradition of The Arab World: A 

Source Of Inspiration For The Miniature Paintings Of Hariri’s Maqamat”, 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl 08, Cilt 1, Sayı 24 

Haziran 2008, ss. 105-121. 

ADIGÜZEL, Filiz Toprak (2015). “Minyatürde 'Çizgi' : Rıza-yi Abbasi'nin Tek Sayfa 

Minyatürleri”, Art Sanat Dergisi,Yıl 15,Cilt 0, Sayı 3, Şubat 2015, ss. 125-146. 

AKMEHMET, Kadriye Tezcan (2015). “Minyatürlerin Sanat Tarihi Eğitiminde 

Kullanılması: Topkapı Sarayı Müzesi'indeki Surname-i Hümayun Örneği”, 

Journal of Turkish Studies Dergisi, Yıl 15, Cilt 10, Sayı 14, ss. 719-752. 

AKSU, Hüsamettin (1981). “Sultan III. Murad Şehinşahnamesi”, Sanat Tarih Yıllığı IX-

X, Yıl 81,Cilt 0, Sayı 9, Ocak 1981, ss. 1-9. 

ASLANAPA, Oktay (1986). “Türk Minyatür Sanatının Gelişimi”, Erdem Dergisi, Yıl 86, 

Cilt 2, Sayı 6, Eylül 1986, ss. 851-866 

ATASOY, Nurhan (1999). “Tarihi Konularda Minyatürlerin Usta Nakkaşı Osman”, 

Sanat Dünyamız Yapı Kredi Kültür ve Sanat Yayıncılık A.Ş., 3 Aylık Kültür ve 

Sanat Dergisi, Yıl 99, Cilt 0, Sayı 73, ss. 212-220. 

ATİLLA, Oya Kızıldağ (2014). “Minyatür Sanatındaki Hayvan Figürlerinin Sembolik 

İfadeleri”, Sanat Tasarım Dergisi, Yıl 11, Cilt 1, Sayı 2, Ocak 2014, ss. 35-44. 

BERKLİ, Yunus (2018). “Uygur Resim Sanatının Üslup Özellikleri” Atatürk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl 10, Cilt 10 Sayı 45, Nisan 2018, 

ss. 155-166.  

BİNARK, İsmet (1978). “Türkler' de Resim ve Minyatür Sanatı” Vakıflar Dergisi , Yıl 

78, Cilt 0, Sayı 11, Ankara 1978, ss. 271-272. 



232 

 

CIPRA, Barry (2000). “The Best of the 20th Century: Editors Name Top 10 Algorithms”, 

SIAM News, Yıl 00, Cilt 33, Sayı 4, Mayı 2000 ss. 1-2. 

ÇAĞMAN, Filiz (1976). “Sultan II. Mehmed Dönemine Ait Bir Minyatürlü Yazma: 

Külliyat- ı Katibi” Sanat Tarihi Yıllığı, Yıl 76, Cilt 0, Sayı 6, Ocak 1976 ss.333-

336. 

DEVECİ, Abdurrahman (2015). “Selçuklu Dönemi Resim Çalışmala r ı”, 

TrakyaÜniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Yıl 15, Cilt 5, Sayı 9, Ocak 

2015, ss. 93-111. 

ERKAN, Davut (2011). “Matrakçı Nasuh'un Hayatı ve Eserleri Üzerine Notlar”, Osmanlı 

Araştırmaları Dergisi, Yıl 11, Cilt 37, Sayı 37, Haziran 2011, ss. 184. 

ERSOY, Ayla (1997). “Karşılıklı Etkileşim İçinde Türk ve Batı Sanatı”, Türkiye'de Sanat 

Dergisi, Yıl 97, Cilt 0, Sayı 27, İstanbul 1997, ss. 49. 

GÖK, Kemal (2016). “Fotoğrafın Bulunuşu ve Sonrasında Oluşan Teknik”, Yıldız 

Journal of art and design,Yıl 16, Cilt 3, Sayı 1, Haziran 2016 ss. 53-54. 

GÜRSOY, Figen (2013). “Minyatür Sanıtında Dermatoloji”, Dermatology in Art, Yıl 13, 

Cilt 0, Sayı 7, 2013, ss. 116-118. 

İSLİMYERİ, Nüzhet (1966). “Sinan Bey”, Ankara Sanat Dergisi, 9. 

KALFAGİL, Sabit (1998). “Fotoğraf Teorisi Ders Notları I. Işık ve Renk”, Marmara 

Üniversitesi Fotoğraf Bilimleri Dergisi, 27-42. 

KARATAŞ, Ahmet (2011). “Türk İslam Sanatında Minyatür”, Yağmur - Dil Kültür ve 

Edebiyat Dergisi, Yıl 11, Cilt 0, Sayı 44, ss.10. 

KARDEŞLİK, Selman (2012). “Doğu Minyatürlerinde Tasvir Edilen Selçuklu Halıla r ı”, 

Vakıf Restorasyon Yıllığı Dergis,Yıl 12, Cilt 0, Sayı 4, 2012, ss. 52-62. 

KAYIRAN, Serpil (2019). “Dioscorides'in De Materia Medica Adlı Eserindeki Tıbbi 

Bitkilerin Doğu Akdeniz Bölgesi'ndeki Güncel Kullanımlarının Araştırılmas ı” 



233 

 

Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp 

Dergisi, Yıl 19,Cilt 9,Sayı 2, Mayıs 2019, ss. 192-202. 

KAZAN, Hilal (2010). “Farklı Açıdan Bir Bakışla Şehnameci Seyyid Lokman'ın Saray 

İçin Hazırladığı Eserler”, Osmanlı Araştırmaları Dergisi, Yıl 10, Cilt 35, Sayı 

35, Haziran 2010, ss. 117-136. 

KONAK, Ruhi (2014). “Minyatür Sanatında Boşluk ve Mekan Anlayışı”, Akdeniz Sanat 

Dergisi, Yıl 14, Cilt 7, Sayı 14, Aralık 2014, ss. 44. 

LAMM, Carl Johan (1952). “Miniatures from the Reign of Bayezid II in a Manuscript 

Belonging to Uppsala Unıversity Library” Orientalia Suecana, Yıl 52, Cilt 1, 

Sayı 4, 1952, ss. 95-114. 

MIRANDA, Marcelo (2017). “Paul Cézanne, el solitario padre”, ARTÍCULO ESPECIAL, 

Yıl 17, Cilt 145, Sayı 4, Nisan 2017, ss. 510-512. 

ÖZCAN, Şehnaz Biçer (2018). “Uygur Minyatürlerinde Metin-Resim İlişkis ve Sonrası”, 

İstem Dergisi, Yıl 18,Cilt 0, Sayı 31, Haziran 2018, ss. 125-144. 

ÖZKAT, Mustafa (2019). “XVI. Yüzyılın Az Tanınan Bir Şairi Emir Hasan-zade Su'udi”, 

XV. Yıldız Uluslar Arası Sosyal Bilimler Kongresi, İstanbul: Yıldız Teknik 

Üniversite Sosyal Bilimler Enstitüsü, ss. 44 

PAPASPİROU, Panagiotis (2015). “Johannes Kepler: his place in Astronomy”, National 

and Kapodistrian University of Athens; Proceedings of Science, Yıl 12, Cilt 0, 

Sayı 1, Ocak 2012, ss. 2-4. 

RENDA, Gülsel (1985). “Kitap Sanatının Etkin Bir Türü Minyatür”, Türkiye'de Sanatın 

Bugünü ve Yarını, ss. 460. 

SARAC, Yasemin Sözer (2011, Mayıs). “İslam Halklarının Sanatsal Anlatım Yöntemler i; 

Minyatür”, İslam Araştırmaları Dergisi, Yıl 4, Cilt 0, Sayı 1, Mayıs 2011, 

ss.171-194. 



234 

 

STRZYGOWSKI, Jaset (1935). “Türkler ve Orta Asya Sanatı Meselesi” F. Köprülü 

içinde, Türkiyat Mecmuası, Yıl 35, Cilt 3, Sayı 0, Aralık 1935, ss. 40-44 

TAHİRZADE, Hüseyin (1953). “Minyatürün tekniği” İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl 53, 

Cilt 2, Sayı 1, Nisan 1953, ss. 29-33 

TANYILDIZ, Ahmet (2007). “Uzun Firdevsi ve Münazara-i Seyf ü Kalem'i” Türklük 

Bilimi Araştırmaları Dergisi, Yıl 14, Cilt 0, Sayı 22, Ekim 2014, ss. 165-168. 

TATON, Rene (1962). “Sur la naissance de Girard Desargues” Revue d'histoire des 

sciences , Cilt 15, Sayı 2, 1962, ss. 165-166. 

TONGUÇ, Aslıhan (2019). “Geleneğin Yenilenmesi: Minyatür, Bakış ve Farklı Görme 

Rejimleri Bağlamında ‘Fatih Portreleri’ Çözümlenmesi” Sosyal ve Kültürel 

Araştırmalar Dergisi Yıl 19, Cilt 5, Sayı 9, Mayıs 2019, ss. 193-216. 

TOPDEMİR, Hüseyin Gazi (1998). “Işığın Yayılımının Niteliği Konusunda Üç Önemli 

Adım: İbnü'l-Heysem, Kemalüddin el-farisi, Takiyüdin b. Maruf”, Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih- Coğrafya Fakültesi Dergisi, Yıl 98, Cilt 38, Sayı 2, 

Mart 1998, ss.382-402. 

TOPDEMİR, Hüseyin Gazi (2003). “Optik Biliminde Bir Öncü İbnü'l-Heysem”, 

KutadguBilig Felsefe-Bilim Araştırmaları Dergisi(3), Yıl 03, Cilt 0, Sayı 3, Mart 

2003, ss. 107-126. 

TURAN, Hayrunnisa (2017). “Süleymaniye Kütüphanesi Esad Efendi 2916 Numarada 

Kayıtlı Makamat Nüshasının Bazı Minyatürleri”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Yıl 17, Cilt 10, Sayı 48, Şubat 2017, ss. 345-70. 

TÜKEL, Uşun (1993). “Beyan-ı Menazil'in Resim Dili Üzerine Bir Anlamland ırma 

Denemesi”, Türk Kültüüründe Sanat ve Mimari,Klasik Dönem Sanatı ve 

Mimarlığı Üzerine Denemeler, ss. 193. 



235 

 

ÜMİT, Nazlı Miraç (2014). Minyatürlerde Gösteri Sanatları: Nakkaş Osman’ın 

Tasvirleriyle Onaltıncı yüzyıldan”, Art Sanat Dergisi, Yıl 14, Cilt 0, Sayı 2, 

Temmuz 2014, ss. 130-136. 

YILDIRIM, Mustafa (2020, Nisan). “Rönesans ve Reformasyon” KAREFAD, ÇAKÜ 

Edebiyat Fakültesi Dergisi,Yıl 20, Cilt 8, Sayı 1, Nisan 2020, ss. 184-210. 

YURDAAYDIN, Hüseyin Gazi (1957). “Başlangıcından XIII. Yüzyıl Sonlarına Kadar 

Müslüman Minyatürü”, Yıllık Araştırmalar Dergisi, 2, 181-192. 

Kitap İçi Bölüm 

ARSEVEN, Celal Esad (1983). “Sinan Bey”,Sanat Ansiklopedisi (Cilt 3)İstanbul: Milli 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, ss. 1423. 

AYDIN, Cengiz - AYDIN, Gülseren (1992). “Batlamyus”, TDV İslam Ansiklopedisi, 

(Cilt 5) Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, ss. 196-199. 

BOZHÖYÜK, Mehmet Emin (2002). “Kemaleddin el-FÂRİSÎ”, TDV İslam 

Ansiklopedisi, (Cilt 25)  Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, ss. 232-233. 

ÇAĞMAN, Filiz (1982). “Anadolu Türk Minyatürü”, Anadolu Uygarlıkları 

Ansiklopedisi, (Cilt 5) İstanbul: Görsel Yayınları, ss. 154 

ÇAĞMAN, Filiz (2003). “Minyatür”, Osmanlı Uygarlığı, (ed. Halil İnalcık, Gülsel 

Renda)  İstanbul: T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, ss. 894. 

DİYARBEKİRLİ, Nejat (2002). “Eski Türklerde Kültür ve Sanat”, Türkler 

Ansiklopedesi, Cilt 3, (ed. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca) 

Ankara, Türkiye: Yeni Türkiye Yayınları, ss. 1514-1536. 

DOĞANAY, Aziz (2009). “Hatayi Üslubu Motifler”, Hat ve Tezhip Sanatı (ed. Ali Rıza 

Özcan), Ankara: T.C Kültür Bakanlığı Yayınları, ss. 536. 

ERKAN, Mustafa (1996). “Gazavatname”, İslam Ansiklopedesi (Cilt 13), İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, ss. 439-440. 



236 

 

EETUĞ, Zeynep Tarım (1998). “Hünername”, İslam Ansiklopedisi (ed. Hilal Hüseyin 

Lemekani), İstanbul: Turkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, ss. 484. 

HOIBERG, Dale, PAPPAS, Tiodore, & TÜZÜN, Gürel (2004). “Rönesans”, Ana 

Brittannica Genel Kültür Ansiklopedisi (Cilt 18), İstanbul: Ana Yayıncılık, ss. 

535. 

INCERTI, Manuela (2017). “Proporzioni numeriche nelle prospettive di Francesco del 

Cossa”, Diminuzioni e accrescimenti le misure dei maestri di prospettiva (ed. 

M. T. Bartoli), Firenze: Firenze University Press, ss. 87-94 

KILIÇ, Hulusi (2003). “el-Makamat Hariri'nin Arap Edebiyatında Makame Türünde 

Yazdığı Eseri”, TDV İslam Ansiklopedisi (Cilt 27), Ankara: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, ss. 414-415 

KUTLUER, İlhan (2003). “Mekan”, TDV İslam Ansiklopedisi (Cilt 28), Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, ss. 550-552 

KÜTÜKOĞLU, Bekir (2003). “Lokman b. Hüseyin”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, ss. 208-209. 

MAHİR, Banu (2005). “Minyatür” İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, ss. 118-123. 

MÜLAYİM, Selçuk (1991). “Anadolu” (Cilt 3), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedesi, ss. 

780. 

RENDA, Gülsel (1997). “Minyatür” (Cilt 2). İstanbul: Eczacıbaşı Sanat Ansikloped is i, 

ss. 347-349 

RONA, Zeynep (1993). “Hava Perspektifi”, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi (Cilt 2). 

içinde İstanbul: Yapı Endüstri Merkezi Yayınları, ss. 771 

SYMONDS, John Addington (2005). “İtalya'da Rönesans”, Rönesans Serüveni (ed. 

Nurettin Pirim), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, ss. 226-240 



237 

 

TOPDEMİR, Hüseyin Gazi (2007). “Öklid”, TDV İslam Ansiklopedisi (Cilt 34), İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, ss. 24-25 

URUÇ, Lale (2008). “İslam Sanatının Üç Başkentinde Ortak Timuri Etkisi” Louvre 

Koleksiyonlarından Başyapıtlarla İslam Sanatının 3 Başkenti (ed. Ayşen 

Anadol), İstanbul: S.S.M Yayınları, ss. 42. 

YAZICI, Tahsin, & KURNAZ, Cemal (1977). “Hamse” İslam Ansiklopedisi (Cilt 15), 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, ss. 499-500. 

YILDIRIM, Ayşin Yoltar (2000). “An Accomplished Artist of the Book at the Ottoman 

Court: 1515-1530”, M.Uğur Derman Festscrift (ed. Irvın Cemil Scihick),  

İstanbul, ss. 603-607. 

Tezler 

AKYAKA, Tuğçe (2020). Matrakçı Nasuh Minyatürlerinde Mekan Ve Zaman Anlayışı, 

Yükek Lisans Tezi, dan. Doç. Ruhi Konak, Kastamano Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsi Sanat ve Tasarım Anasanat Dalı, Kastamonu 

ALADAĞ, Erkan (2001). Minyatürde Mekan Algısı ve Erol Akyavaş, Yüksek Lisans 

Tezi, dan. Prof. Dr. Bekir Karayaağmurlar, Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Güzel Sanatlar Eğitim Anabilim Dalı, İzmir 

ALTUNOĞLU, Serdar (2019). Perspektif İzdüşüm Sistemlerine Bilgisayar Destekli 

Çözümler ve 2.5 Boyutlu Animasyon Uygulaması, Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. 

Elif Varol Ergen, Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Grafik 

Anasanat Dalı, Ankara 

AYDIN, Fatih (2009). Eğitim Fakültelerinde Günümüz Teknoloji ile Perspektifve Üç 

Boyutlu Modelleminin Sanat Eğitiminde Kullanımı, Yüksek Lisans Tezi, dan. 

Prof. Dr. Erol Bulut, T.C. Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

İstanbul. 



238 

 

BALKAN, Duygu Köse (2011). Bizans Resminde Perspektif, Yüksek Lisans Tezi, dan. 

Yrd. Doç. Dr. Lale Doğer, T. C. Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversites i 

Sanat Tarihi Anabilim Dalı, İzmir 

ÇAKIR, Turan (2012). Rönesans Resminde Mimarinin Kullanışı,Yüksek Lisans Tezi, 

dan. Doç. Dr. Ali Murat Aktemur,  Erzurum: T.C. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, Erzurum. 

DENLİ, Yasin (2019). Osmanlı Minyatür Sanatında Mekan Anlayışı: Şerefname Örneği,  

Yüksek Lisans Tezi, dan. Prof. Dr. Bedra Zeynep Sayın Balıkçıoğlu, Mardin 

Artuklu Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, Mimarlık Anabilim Dalı, Mardin 

ÖZ, Esra (2019). İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Kütüphanesinde Bulunan FY1404 

Numaralı Şehinşahname’nin Minyatürleri, Yüksek Lisans Tezi, dan. Prof. Dr. 

Mustafa Yıldırım, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

İslam Tarihi ve Sanatları Ana Bilim Dalı, Türk İslam Sanatları Bilim Dalı, 

Konya. 

TAMCAN, Şebnem (2005). Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi’nde Bulunan H. 1339 

No’lu Sigetvar Seferi Tarihinin Seferleri, Yüksek Lisans Tezi, dan. Prof. Dr. 

Bozkurt Ersoy, Prof. Dr. Zeren Tanındı, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Sanat Tarihi Ana Bilim Dalı, İzmir 

TORAMAN, Burcugül (2019). Kanuni’nin Naaşının Yola Çıkarılışını Canlandıran İki 

Tasvirin Karşılaştırmalı Çözümlemesi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Dr. Şehnaz 

Biçer Özcan, Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Geleneksel Türk 

Sanatları Ana Sanat Dalı, İstanbul 

İnternet Kaynakları 

BERTI, Luciano (1961). yourdictionary. 03 01, 2021 tarihinde biography.yourdictionary: 

https://biography.yourdictionary.com/domenico-veneziano [3 Ocak 2021]. 



239 

 

BRITANNICA, T. E. (2020, Kasım 4). Melozzo da Forli. (E. Britannica, Dü.) 

https://www.britannica.com/biography/Melozzo-da-Forli  [15 Mayıs 2021]. 

CAJORI, Florian (1917). Hıstory of Physıch, ın ıts elementary branches. (H. D. 

Kütüphanesi,Dü.)archive.org/:https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.1626

37/mode/2up?q=heron [22 Ocak 2021]. 

CARTWRIGHT, Mark (2015, Nisan 22). Vitrivius. Antik Tarih Ansikloped is i : 

Https://www.ancient.eu/Vitruvius/ [23 Ocak 2020] 

CEZAANNE, Paul (1895). Elma Sepeti. https://www.wikiart.org/en/paul-cezanne/still-

life-with-bottle-and-apple-basket1894 [26 Aralık 2020] 

DURAND, Fredo (2001). Non-Linear Drawing Systems.http://people.csail.mit.edu/: 

http://people.csail.mit.edu/fredo/Depiction/15_Drawing/nonlinear.html    [21 

Aralık 2020]. 

HASSAN, Fatima Zahra (tarih yok). Academia. “Golden Age Of Miniature in the Muslim 

World and Sinnificance of the Ottoman Miniature Painting in the History of the 

Arts of Book” 

https://www.academia.edu/16828368/Golden_Age_of_Miniature_Painting_in_

the_Muslim_World_and_Significance_of_the_Ottoman_Miniature_Painting_i

n_the_History_of_the_Arts_of_Book  [12 Kasım 2020]. 

HOWARD, lan P. (2012). “Perceiving in Depth, Volume 3: Other Mechanisms of Depth 

Perception.” books.google.com: 

https://books.google.com.tr/books?id=SFgfgFrdB_oC&printsec=frontcover&hl

=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q=Libro%20del%20Bia

daiolo%2C&f=false [20 Aralık 2020]. 

https://www.britannica.com/biography/Melozzo-da-Forli
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.162637/mode/2up?q=heron
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.162637/mode/2up?q=heron
https://www.ancient.eu/Vitruvius/
https://www.wikiart.org/en/paul-cezanne/still-life-with-bottle-and-apple-basket1894
https://www.wikiart.org/en/paul-cezanne/still-life-with-bottle-and-apple-basket1894
http://people.csail.mit.edu/fredo/Depiction/15_Drawing/nonlinear.html
https://www.academia.edu/16828368/Golden_Age_of_Miniature_Painting_in_the_Muslim_World_and_Significance_of_the_Ottoman_Miniature_Painting_in_the_History_of_the_Arts_of_Book
https://www.academia.edu/16828368/Golden_Age_of_Miniature_Painting_in_the_Muslim_World_and_Significance_of_the_Ottoman_Miniature_Painting_in_the_History_of_the_Arts_of_Book
https://www.academia.edu/16828368/Golden_Age_of_Miniature_Painting_in_the_Muslim_World_and_Significance_of_the_Ottoman_Miniature_Painting_in_the_History_of_the_Arts_of_Book
https://books.google.com.tr/books?id=SFgfgFrdB_oC&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q=Libro%20del%20Biadaiolo%2C&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=SFgfgFrdB_oC&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q=Libro%20del%20Biadaiolo%2C&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=SFgfgFrdB_oC&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q=Libro%20del%20Biadaiolo%2C&f=false


240 

 

KUTLU, Mete (2020). “Osmanlı Minyatür Sanatında Parçalı Mimari Mekân Anlayışı” 

https://www.youtube.com/watch?v=3zooDvGuWNw  [12 Temmuz 2021]. 

MEGEP: Makine Teknolojisi, G. Ç. (2007). “Basit Parçaların Perspektif ve Temel 

Görünüşleri.” 

https://acikders.ankara.edu.tr/pluginfile.php/140379/mod_resource/content/1/9.

%20haftad%C3%B6n%C3%BC%C5%9Ft%C3%BCr%C3%BCld%C3%BC.p

df [20 Haziran 2020]. 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=3zooDvGuWNw
https://acikders.ankara.edu.tr/pluginfile.php/140379/mod_resource/content/1/9.%20haftad%C3%B6n%C3%BC%C5%9Ft%C3%BCr%C3%BCld%C3%BC.pdf
https://acikders.ankara.edu.tr/pluginfile.php/140379/mod_resource/content/1/9.%20haftad%C3%B6n%C3%BC%C5%9Ft%C3%BCr%C3%BCld%C3%BC.pdf
https://acikders.ankara.edu.tr/pluginfile.php/140379/mod_resource/content/1/9.%20haftad%C3%B6n%C3%BC%C5%9Ft%C3%BCr%C3%BCld%C3%BC.pdf


ÖZGEÇMİŞ 

Ad, Soyad: Ömer Faruk DEMİRDAĞ 

Yabancı dil: İngilizce 

Eğitimi: 

Yüksek Lisans: 2018-2021, Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, 

Geleneksel Türk Sanatları Ana Sanat Dalı 

Lisans: 2014-2018, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, 

Tezhip Ana Sanat Dalı. 

Lise: 2009-2013, Ahmet Rüştü Anadolu Lisesi. 

İş Tecrübesi:  

2021-... İzmir/Konak Belediyesi İleri Yaş Sağlıklı Yaşam Merkezi Kursları’nda 

kağıt rölyef öğretmenliği yapmaktadır. 

2020-2021, İzmir/Bornova Halk Eğitim Merkezi Kursları’nda kağıt rölyef 

öğretmenliği yaptı 

 2019-2020, İzmir/Konak Belediyesi İleri Yaş Sağlıklı Yaşam Merkezi 

Kursları’nda kağıt rölyef öğretmenliği yaptı. 

2016-2018, Antalya Sinerji Resim Atölyesinde 2 yıl Görsel Sanatlar 

öğretmenliği yaptı. 

 

 

 


