
 
 

 
 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

Seramik Anasanat Dalı 

 

 

 

İNSAN-HAYVAN İKİLİĞİNDE TAHAKKÜM İLİŞKİSİ VE SANATTAKİ 
GÖRÜNÜRLÜĞÜ 

 

 

 

 

 

Meriç KURT 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2022 

 



 
 

 
 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

Seramik Anasanat Dalı 

 

 

 

İNSAN-HAYVAN İKİLİĞİNDE TAHAKKÜM İLİŞKİSİ VE SANATTAKİ 
GÖRÜNÜRLÜĞÜ 

 

 

 

 

 

Meriç KURT 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2022 

 



i 
 

İNSAN-HAYVAN İKİLİĞİNDE TAHAKKÜM İLİŞKİSİ VE SANATTAKİ 
GÖRÜNÜRLÜĞÜ 

Danışman: Doç. Ceren SELMANPAKOĞLU 

Yazar: Meriç KURT 

ÖZ 

Tahakküm “baskı ile hükmetme veya hüküm sürme” (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 1973, 

c.11, s.684) anlamlarına gelmektedir ve temeli doğrudan ‘sahip olmak’ ve ‘mülkiyet’ 

kavramlarına dayanmaktadır. Tahakküm ilişkisi; bir kişinin başka bir kişiyi kendi 

mülkü haline getirerek onun özgürlüğüne 'sahip' olması ve bu durumu dilediği gibi 

kötüye kullanmasını ifade eder. 

Fromm, ‘sahip olmak’ ve ‘olmak’ kavramlarının arasındaki farkı açıklar. ‘Sahip 

olmak’, insanın yaşamı boyunca her zaman daha fazlasını istemesi, her şeye sahip 

olma hırsıyla hükmetme, egemen olma arzusudur (2003, s.48). Ancak, sahip olmak 

eğilimindeki kişi hiçbir zaman yeterli şeye sahip olarak bir doyum içerisinde 

olamamaktadır. Sartre’ın düşünceleri de bu yöndedir: “sahip olmak arzusu kendi-

içini dünya üstünde, dünyanın içinde ve dünya boyunca hedef alır” (2010, s.739). 

‘Olmak’ ise sahip olmanın tam tersidir. Bu durumda kişi ‘sahip olmak’ arzusuyla her 

şeyi elde etmeye ve ona hükmetmeye çalışmaz.  

Hayvanlar üzerindeki tahakküm kapitalizmin ve endüstrileşmenin büyümesiyle 

geniş bir alana yayılmaktadır. Öyle ki günümüzde insanın hayvanlara hükmetme 

hakkının olduğu düşüncesi yaygın bir ideoloji haline gelmiştir. Bu nedenle, Singer, 

insanların büyük bir bölümünün türcü olduğunu belirtmiştir (2018, s.56). 

Birinci ve ikinci bölümlerde tahakküm üzerine yürütülen kuramsal analiz, sadece 

tahakküm altındaki canlının değil, aynı zamanda tahakkümü kuran kişinin de yıkıcı 

bir eylemle karşı karşıya olduğunu göstermektedir. Kişinin; sahip olmak eğilimli 

düşünceleri ile kurduğu tahakküm nedeniyle, dünyaya ve kendisine verdiği zarar 

dönüp dolaşıp yine kendisini bulmaktadır. Dolayısıyla, aslında kendi uyguladığı 

tahakküm ile kendisini de tahakküm altına almış olmaktadır.  



ii 
 

Tahakkümün nedenleri incelendiğinde; ‘ölüm korkusu’, ‘yabancılaşma’, ‘kendini var 

etme’, ‘türcülük’ ve ‘insan-merkezcilik’ gibi olgular ön plana çıkmaktadır. Bu olgular; 

üçüncü bölümde, seramik heykel, yerleştirme, fotoğraf, video, performans gibi sanat 

alanlarında yapılmış temsili örnekler üzerinden incelenmiştir. Kimi sanatçılar 

çalışmalarını hayvanları nesneleştirerek ya da hayvan sömürüsünden faydalanarak 

gerçekleştirirken, başka sanatçılar ise çalışmalarında hayvanların insanların 

çıkarları ve hizmeti için var olmadığı gerçeğinden hareketle, bu olguları eleştirmekte, 

dolayısıyla hayvanları araçsallaştırmamaya çalışmaktadır. 

Sonuç olarak, bu kuramsal ve sanatsal araştırmalar üzerinden elde edilen çıktılar 

dördüncü bölümde uygulanan sanat çalışmalarına aktarılmıştır. Buna göre; insan-

hayvan ikiliğindeki tahakküm süreci – nasıl başladığından nasıl son bulduğuna 

kadar- sanatsal olarak işlenmeye çalışılmıştır. Kişinin kendi yarattığı tahakkümün 

işgali altında kalma durumu 'tavla' ve 'satranç' gibi oyunların dinamikleri ile tasvir 

edilmiştir. Tahakkümün evreleri video, seramik heykel ve enstalasyon gibi 

disiplinlerde uygulanmış sanat eserlerinde somutlaştırılmıştır. 

Böylece, özgürlüğü tek taraflı hale getiren ve nihayetinde kişinin kendisine geri 

dönen bir bumerang olarak kendi özgürlüğünü de baskı altına alan kendi yarattığı 

tahakküm, hayvan olgusunu ya da imgesini araçsallaştırmadan görünür 

kılınmaktadır. 

Anahtar Sözcükler: tahakküm, olmak, sahip olmak, mülkiyet, türcülük, insan-

merkezcilik  

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

THE DOMINATION IN HUMAN-ANIMAL DUALITY AND ITS VISIBILITY IN ART 

Advisor: Assoc. Prof., Ceren SELMANPAKOĞLU 

Author: Meriç KURT 

ABSTRACT 

Domination means ‘to rule or rule by coercion’ (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 1973, v.11, 

p.684) and is based directly on the concepts of 'possession' (to have) and 'property'. 

Domination refers to one person making another person their property through 

'owning' their freedom and abusing this situation as they please. 

Fromm explains the distinction between the concepts 'to have' and 'to be'. 'To have' 

is the desire to want more, the desire to dominate with the ambition for owning 

everything (2003, p.48). However, the person inclined to have / to possess can 

never be satisfied by having enough. Sartre's thoughts concur: "the desire to have 

aims at the for-itself on, in, and through the world." (1992, p.763). The opposite of 

'to have' is ‘to be’. In this case, the person does not try to acquire and dominate 

everything with the desire to ‘to have'. 

Domination over animals expands with the growth of capitalism and industrialization. 

So much so that today the idea that humans have the right to rule over animals has 

become a common ideology. This is why Singer states that ‘the majority of people 

are speciesists’ (2018, p.56). 

The theoretical analysis on domination, which is carried out in the first and second 

chapters, displays that not only the living being under the domination but also, the 

person who establishes the domination faces a destructive action. Due to the 

domination carried out with the desire to possess / to have, the damage done to the 

world and to themselves retaliates. In other words, with the domination they created, 

they actually put themselves under domination as well. 

When the motives for domination are examined; the phenomena such as 'fear of 

death', 'alienation', 'self-creation', 'speciesism' and 'anthropocentrism' come to the 

fore. These issues are examined in the third chapter through exemplary ceramic 

sculpture, installation, photography, video, performance art-works. While some 

artists’ works pursue objectifying animals or benefiting from animal exploitation, 



iv 
 

others’ works criticize these phenomena based on the fact that animals do not exist 

for the interests and service of people, thus tries not to instrumentalize animals. 

According to the conclusion developed from this theoretical and artistic research; 

the course of domination that takes place in human-animal duality – from how it 

started to how it ended- has been artistically studied and correspondingly applied 

into art-works in the fourth chapter. The state of being under the invasion of one's 

own creation of domination is depicted artistically with the dynamics of games such 

as 'backgammon' and 'chess'. The phases of domination are embodied in video, 

ceramic sculpture, and installation art-works. Thus, self-created domination, which 

makes freedom one-sided and ultimately suppresses one's own freedom as a 

boomerang that returns to oneself, is made visible without instrumentalizing the 

animal phenomenon or image. 

Keywords: domination, to be, to have / to possess, property, speciesism, 

anthropocentrism 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

TEŞEKKÜR 

Öncelikle bu çalışmamda ilgisini hiç eksik etmeyen, gösterdiği sabır ve anlayışla 

beni çok iyi yönlendiren sevgili danışmanım Doç. Ceren Selmanpakoğlu’na; çalışma 

sürecinde beni hep destekleyen annem Asuman Kurt’a, babam Vedat Kurt’a ve 

abim Can Tuna Kurt’a; işlerin hazırlanmasında çok yardımcı olan ve yeni fikirler 

veren Şefkat Biber’e; maddi ve manevi desteğini hiç esirgemeyen amcam Ayhan 

Kurt’a; bu günlere gelmemde çok büyük emeği olan teyzem Ümmihan Özcan’a 

sonsuz teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ 

ÖZ…………………………………………………………………………………………...i 

ABSTRACT……………………………………………………………………………….iii 

TEŞEKKÜR……………………………………………………………………………….v 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ……………………………………………………………………vi 

GÖRSEL DİZİNİ………………………………………………………………..……….viii 

GİRİŞ……………………………………………………………………………………….1 

1.BÖLÜM: TAHAKKÜM SÖZCÜĞÜNÜN YAPISI…………………….……………...2 

 1.1. Tahakkümün Yapı Taşı: Sahip Olmak ve Mülkiyet………………………3 

 1.2. Sahip Olmak ve Olmak……………………………………………………...4 

 1.3. Tahakküm ve Ölüm İlişkisi………………………………………………….6 

 1.4. Tahakküm, İktidar ve Özgürlük İlişkisi……………………………………10 

 1.5. Tahakküm ve Özgürlük…………………………………………………….12 

2.BÖLÜM: HAYVANLAR ÜZERİNDE TAHAKKÜM………………………………..15 

 2.1. İnsanın Yabancılaşmasıyla Meydana Gelen Tahakküm İlişkisi……….17 

 2.2. Hayvanların Yabancılaşması…………………………………………......22 

 2.3. Türcülük…………………………………………………………………......25 

3.BÖLÜM: HAYVANLAR ÜZERİNDEKİ TAHAKKÜMÜN SANAT ALANINDA 
KULLANILMASI…………………………………………………………………………30 

 3.1. Hayvanlara Karşı Tahakküm İlişkisi Kuran Sanatçılar………………….33 

  3.1.1. Damien Hirst…………………………………………………..….34 

  3.1.2. Adel Abdessemed………………………………………………..40 

  3.1.3. Guillermo Habacuc Vargas……………………………...………43 

 3.2. Hayvanlara Yapılan Tahakkümü Eleştiren Sanatçılar………………….46 

  3.2.1. Banksy…………………………………………………...………..47 

  3.2.2. Rocky Lewycky………………………………………….………..51 

  3.2.3. Angela Singer………………………………………..……….…..54 

 



vii 
 

4.BÖLÜM: SANAT PRATİĞİ İLE TAHAKKÜMÜN DEŞİFRESİ……...………..….60 

 4.1. Kapalı Ev.………………………………………………………….………..61 

4.2. Sınırsız…………………...………………………………………………….64 

4.3. Var Olamamak……………...………………………………………………67 

4.4. Varyant……….………………………………………………………...……70 

4.5. Köşe Nokta….………………………………………………………………73 

4.6. Kurgulamak……...………………………………………………………….76 

4.7. Kırık Beyaz……….………………………………………………………....79 

4.8. Mat…………………………………………………………………………...81 

SONUÇ…………………………………………………………………………………...85 

KAYNAKÇALAR………………………………………………………………………..90 

ETİK BEYANI…………………………………………………………………………....94 

ORJİNALLİK RAPORU………………………………………………………………...95 

ORIGINALITY REPORT………………………………………………………………..96 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI………………………..…97 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

GÖRSEL DİZİNİ 

Görsel 1. Damien Hirst. “In and Out of Love” / "Aşkın İçinde ve Dışında". 2012. 

[Yerleştirme]. https://www.damienhirst.com/in-and-out-of-love-white-pain……….34 

Görsel 2. Damien Hirst. “In and Out of Love” / "Aşkın İçinde ve Dışında". 2012. 

[Yerleştirme]. https://www.damienhirst.com/in-and-out-of-love-white-pain……….35 

Görsel 3. Damien Hirst. “In and Out of Love” / "Aşkın İçinde ve Dışında". 2012. 

[Yerleştirme]. (Detay). https://www.soylentidergi.com/kimine-gore-sanat-kimine-

gore-cinayet-damien-hirstun-eserleri/....................................................................36 

Görsel 4.  Adel Abdessemed, “Cri” / “Feryat”. 2013. [Heykel]. 140x114x62 cm. 

http://bulten.iksv.org/15B_EXHIBITION.pdf...........................................................40 

Görsel 5.  Nick Ut, “Napalm Kız”. 1972. [Fotoğraf].  

https://www.haberturk.com/efsane-fotografin-oykusu-2548366.............................41 

Görsel 6. Guillermo Habacuc Vargas. “Eresi o que iees” / ”Sen Olduğun Şeysin”. 

2008. http://projectartistx.com/exposicion-no-1-guillermo-vargas-2007/................43 

Görsel 7. Guillermo Habacuc Vargas. “Eresi o que iees” / ”Sen Olduğun Şeysin”. 

2008. http://projectartistx.com/exposicion-no-1-guillermo-vargas-2007/................44 

Görsel 8. Guillermo Habacuc Vargas. “Eresi o que iees” / ”Sen Olduğun Şeysin”. 

2008. http://projectartistx.com/exposicion-no-1-guillermo-vargas-2007/................45 

Görsel 9. Banksy. “Sirens of the Lambs” / ”Kuzuların Sirenleri”. 2013. [Performans]. 

https://earthlymission.com/sirens-of-the-lambs/..............................48 

Görsel 10. Banksy. “Sirens of the Lambs” / ”Kuzuların Sirenleri”. 2013. 

[Performans]. (Detay). https://earthlymission.com/sirens-of-the-lambs/….............49 

Görsel 11. Rocky Lewycky. “Genocide: Is It Necessary?” / “Soykırım: Bu Gerekli 

mi?”. 2014. [Seramik Yerleştirme]. http://www.rocksart.com/is-it-necessary.........52 

Görsel 12. Rocky Lewycky. “Genocide: Is It Necessary?” / “Soykırım: Bu Gerekli 

mi?”. 2014. [Seramik Yerleştirme]. (Detay). http://www.rocksart.com/is-it-

necessary...............................................................................................................53 



ix 
 

Görsel 13. Angela Singer. “Carch Caught” / “Yakala Yakalanmış”. 2007. [Heykel]. 

53 x 24 x 15 cm. https://www.angelasinger.com/project/w-button/........................56 

Görsel 14. Angela Singer. “Carch Caught” / “Yakala Yakalanmış”. 2007. [Heykel]. 

53 x 24 x 15 cm. (Detay). https://www.angelasinger.com/project/w-button/………56 

Görsel 15. Meriç Kurt. “Kapalı Ev” 2022. [Seramik]. 26x24x3 cm. (Kişisel Arşiv).62 

Görsel 16. Meriç Kurt. “Sınırsız” 2022. [Seramik]. 14,5x14,5x17,5 cm. (Kişisel 

Arşiv). ……………………………………………………………………………….……64 

Görsel 17. Meriç Kurt. “Sınırsız” 2022. [Seramik]. 14,5x14,5x17,5 cm. (Detay). 

(Kişisel Arşiv). …………………………………………………………........................65 

Görsel 18. Meriç Kurt. 2022. “Var Olamamak” 2021. [Seramik]. 5x5x25 cm (Detay). 

(Kişisel Arşiv)…………………………………………………………………..67 

Görsel 19. Meriç Kurt. “Var Olamamak” 2022. 0:16’. [Stop-motion]. (Kişisel 

Arşiv)……………………………………………………………………………………...68 

Görsel 20. Meriç Kurt. “Varyant” 2022. [Seramik: ahşap]. 48x80 cm. (Kişisel 

Arşiv)……………………………………………………………………………………...70 

Görsel 21. Meriç Kurt. “Varyant” 2022. [Seramik: ahşap]. 48x80 cm. (Detay). 

(Kişisel Arşiv)………………………………………………………………………….....71 

Görsel 22. Meriç Kurt. “Köşe Nokta” 2022. [Seramik]. 32x32,5x80 cm. (Kişisel 

Arşiv)……………………………………………………………………………………...73 

Görsel 23. . Meriç Kurt. “Köşe Nokta” 2022. [Seramik]. 32x32,5x80 cm. (Detay). 

(Kişisel Arşiv)…………………………………………………………………………….74 

Görsel 24. Meriç Kurt. “Kurgulamak” 2022. [Seramik]. 24x21x10 cm (Kişisel 

Arşiv)…………………………………………………………………………………...…76 

Görsel 25. Meriç Kurt. “Kurgulamak” 2022. [Seramik]. 24x21x10 (Detay). (Kişisel 

Arşiv). ………………………………………………………………………………….…77 



x 
 

Görsel 26. Meriç Kurt “Kırık Beyaz”. 2022. [Seramik]. 32x32,5x85 cm. (Kişisel 

Arşiv)……………………………………………………………………………………...79 

Görsel 27. Pratt-Read Şirket Kayıtları (Pratt-Read Corporation Records), 

(Smithsonian), 1890-1910. [Fotoğraf]. 

https://edan.si.edu/slideshow/viewer/?eadrefid=NMAH.AC.0320_ref652..............80 

Görsel 28. Meriç Kurt. “Mat”. 2022. [Seramik]. 22x22x12 cm. (Kişisel Arşiv)…....82 

Görsel 29. Meriç Kurt. “Mat”. 2022. [Seramik]. 22x22x12 cm. (Detay). (Kişisel 

Arşiv)…………………………………………………………………………………...…83 

 



1 
 
 

GİRİŞ 

Bu çalışmada, öncelikle, insanların birbirlerine, hayvanlara ve çevresine karşı 

duyduğu tahakküm arzusunun nedenleri ve nasıl meydana geldiği araştırılacak, 

daha sonra sanat alanında da bu olgunun nasıl işlendiği incelenecektir: Çalışmanın 

odaklanacağı insan-hayvan ikiliğinde tahakküm ilişkisinin yeri, hayvanların insan 

karşısındaki statüsü ve insan hizmetinde hayvan kullanımının plastik sanatlar 

alanında nasıl karşılık bulduğunun araştırılmasına dayanmaktadır.  

Yıkıcı olan tahakküm arzusunun altında yatan temel meseleler yeniden sorgulanıp 

nedenleri anlaşıldığında, özellikle insanın hayvanlara karşı yürüttüğü tahakküm 

arzusunun insanın kendisine dair hangi bilgiyi ortaya çıkardığı görülebilecektir. Bu 

temel anlaşıldığında da sanat alanında yapılan çalışmaların analizi bununla ilişkili 

olarak ortaya konabilecektir. 

Bunun için öncelikle, tahakküm sözcüğünün yapısında-kökeninde bulunan anlamlar 

araştırılarak elde edilen sonuçlar; Fromm’un ‘sahip olmak’ ve ‘olmak’ arasında 

tanımladığı temel fark ile Foucault’nun ayrımını koyduğu tahakküm ve iktidar 

kavramlarıyla özgürlüğün nasıl ilişkilendiği incelenecektir.  

Bu sanat tezinin amacı, öncelikle insanın tahakküm etme arzusunu tetikleyen 

olguları ve bu tahakküm arzusunun hayvanlar üzerinde olan yıkıcı etkilerini deşifre 

etmektir. Sözü edilen yıkıcı etkiyle insanların hayvanlar üzerinde kurduğu 

hegemonyanın normalleştirildiği birçok alan söz konusu olup bu sanat tezinde bu 

alanlar araştırılarak, tahakkümün sanat alanı içerisinde nasıl konumlandığı analiz 

edilecektir.   

İnsan-hayvan ikiliği çok çeşitli disiplinlerde, çok çeşitli teori ve kuramlar üzerinden 

incelenmiştir. Fakat bu çalışmada asıl sorgulanmak istenen; tahakküm kavramının 

temelinin neye dayandığı ve insanı çevresine ve hayvanlara tahakküm etme 

arzusuna götüren olguları, Michel Foucault, Eric Fromm, Karl Marx ve Peter 

Singer’in öne sürdükleri üzerinden inceleyip ortaya çıkacak tespitlerle sanat 

alanında yapılan çalışmalara yeni bir analiz öne sürebilmek ve bunlara alternatif yeni 

nasıl bir sanat bağlamı oluşturulabileceğinin soruşturulmasıdır.  



2 
 
 

1. BÖLÜM: TAHAKKÜM SÖZCÜĞÜNÜN YAPISI 

Türkçeye Arapçadan geçen tahakküm sözcüğü; “baskı, zorbalık, hükmetme” (Türk 

Dil Kurumu [TDK]), “baskı ile hükmetme veya hüküm sürme” (Kılıçoğlu, Araz, 

Devrim, 1973, c.11, s.684) anlamlarına gelmektedir. Tahakküm, Arapça ‘hkm’ 

kökünün, tafa’’ül kalıbı ile birlikte kullanılmasıyla oluşmuştur (Nişanyan).  

Arapça ve Türkçenin dil yapısı ve kelime türetim sistemi birbirinden tamamen 

farklıdır. Hkm kökünden türeyen sözcüklerin her birinin Türkçede ayrı ayrı sözcük 

kökü bulunmaktadır. Arapçada ise aynı köke, farklı kalıplar (tafa’’ül gibi) getirilerek 

yeni sözcükler oluşturulur. 

Arapça sözcüklerin büyük bir çoğunluğu üç sessizden ibaret bir köke 
dayanmaktadır. Mesela Arapça kaynaklı hüküm, hâkim, hâkimiyet, hakem, 
mahkûm, mahkûmiyet, mahkeme vb. sözcüklerinin hepsinde ortak olan üç sessiz 
harf “h-k-m” dikkat çekmektedir (Ermiş, 2013, s.608-609). 

Arapçada aynı zamanda birçok sözcüğün kökü olan hkm’nin “[…] esas anlamı men 

etme, engellemedir. Farklı anlam yüklenen kök sözcüğün bütün türevlerinde bu esas 

anlamı bulmak mümkündür” (Keskin, 2018, s.437). Bu bağlamda; tahakküm 

sözcüğünün, hkm kökünden kardeş olduğu tüm sözcüklerde, bir özgürlük 

ilişkisinden bahsedebiliriz. Zira men etme ve engel olma kavramları özgürlük ilişkisi 

için gereken “herhangi bir kısıtlamaya, zorlamaya bağlı olmadan düşünme veya 

davranabilme” (TDK) koşuluna ters düşmektedir. Hareket edebilme imkânı 

kısıtlanmış ya da bir eylemi gerçekleştirmek için zorlanmış bir canlının fiziksel 

özgürlüğünden bahsedilemez. Bu durumda ancak tahakküm ilişkisinden söz 

edilebilir. 

Bunun yanı sıra tahakküm sözcüğü; birçok batı diline kökü Latince olan ‘dominatio’ 

sözcüğünden gelmektedir ve hüküm, hükümdarı olmak, sahiplik anlamlarını 

taşımaktadır (Lewis, 1984, s.628). Bu sözcük ‘dem-’ kökünden türemiştir ve türeme 

şablonu sırasıyla, Dominatio > Dominari > Dominus > Domus > Dem- şeklindedir 

(Etymonline). Buradaki ‘dem-’ kökü ‘ev’ anlamını taşır (Lewis, 1984, s.609). Bu köke, 

eklenen ‘-nus’ eki sözcüğe sahiplik anlamı katarak, ev sahibi, mülkiyet anlamlarını 

oluşturmaktadır (Etymonline). Dolayısıyla ‘dominatio’ sözcüğünün kökenine 

bakıldığında, tahakkümün bir mülke sahip olmakla birlikte türediği ve o mülke sahip 



3 
 
 

olanın aslında mülkü içerisinde bulunan her şeyden canlılar üzerindeki hakimiyetine 

kadar çok geniş bir anlamı kapsadığı görülür.   

Sonuç olarak; tahakküm ilişkisi aslında karşısındakinin eylemini kısıtlayıp ona kendi 

mülküymüş, kendi eviymiş gibi davranmasıyla birlikte oluşur ve sahip olma 

arzusuyla kendini gösterir. Bir canlının, düşünce, hareket ve eylemleri kendinden 

başka bir canlı tarafından mülk edinildiğinde tahakküm ilişkisi dediğimiz durum 

ortaya çıkmaktadır. Bir tahakküm ilişkisinde, tahakküm kuran kişi, tahakküm altına 

aldığı varlığın sahibi konumundadır. Tahakküm altındaki varlık özgür değildir ve 

istenildiği doğrultuda kontrol edilebilmektedir. 

1.1. Tahakkümün Yapı Taşı: Sahip Olmak ve Mülkiyet 

Tahakküm kavramının içerisinde saklı olan ‘sahiplik’ kavramı, “herhangi bir şey 

üstünde mülkiyeti olan, onu yasaya uygun bir biçimde dilediği gibi kullanabilen 

kimse, iye, malik” anlamlarına gelmektedir (TDK). Dolayısıyla sahipliği mülkiyeti olan 

kişi elde eder ve sahip olduğu şeyi, yasa çerçevesinde istediği doğrultuda kontrol 

edebilir. Bu tanımdan, sahip olmanın tahakkümün yapısına benzer şekilde, mülkiyet 

kavramıyla ilişkili olduğu görülmektedir.  

Mülkiyet terimi Arapça mulk kelimesinden gelir ve bu m-l-k kökünden türemiştir. Bu 
kökten türeyen her kelime (örneğin malik, melik) güç, kuvvet ve iktidar gibi 
anlamları içerir. Keza Yunanca mülkiyet manasını karşılayan kyriotes kelimesi de 
efendi, hâkim ve ev sahibi anlamlarına gelen kyrios’tan türemiştir (Dülger, 2012, 
s.114).  

Öyle anlaşılıyor ki, sahip olmak sözcüğü, özel mülkiyetin ortaya çıkması ile önem 

kazanmıştır. Kelimenin kökeninde karşılaştığımız kavramların hepsinde bir sahip 

olma durumu ya da hakimiyeti sağlayan bir eylemle karşılaşmaktayız. “Benzer 

biçimde Roma metinlerinde de mülkiyet kavramı yerine kullanılan Latince 

mancipium, dominium ve propertias terimlerinin her birinde hakimiyet ve egemen 

olma anlamlarının yüklü olduğu ifade edilmiştir” (Dülger, 2012, s.521). “Mülkiyet, 

maddi yahut gayrimaddi mal üzerindeki hakimiyettir. […] Yalın ve pratik manada bir 

varlığın sahibi olmak, onun üzerinde hakimiyeti gerektirir” (Dülger, 2012, s.521).  O 

halde eğer bir varlığa sahipsek ve o varlık bizim hanemiz altındaysa yani onu mülk 

edindiysek, bu onun üzerinde hakimiyet kurduğumuzu ve ona hükmettiğimizi 

göstermektedir. Böylece aslında, bir kez daha tahakkümü oluşturan şeyin, ‘sahip 



4 
 
 

olmak’ eylemi olduğu görülür. Bir varlığı mülk edinmek, varlığın özgürlüğünü alarak 

ona sahip olmak, özgürlüğü tek taraflı hale getirmek anlamına gelir ve bu da 

tahakküm ilişkisini meydana getirir. Yani mülkiyetin temeli de sahiplik ilişkisine 

dayanmaktadır. Mülkiyet kavramının etimolojisine benzer şekilde, tahakküm 

kavramının etimolojik olarak verdiği anlam da bu yöndedir. Dolayısıyla tahakküm, 

mülkiyet ve sahiplik kavramları anlamsal güçlerini birbirinden alan kavramlar olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

1.2. Sahip Olmak ve Olmak  

Sahiplik ilişkisi mülkiyet ve tahakküm bağlamında değerlendirildiğinde ve bu 

sahipliğin bir canlı üzerinde de kurulabildiği düşünüldüğünde; bu sahiplik ilişkisinde, 

bir canlıyı kontrol altına alarak onun özgürlüğünü yok etmek ve ona kendi 

mülküymüş gibi istenildiği biçimde davranabilmek anlamı çıkarılabilmektedir. Bu 

tanıma örnek olarak köle-efendi arasındaki tahakküm ilişkisi gösterilebilir. 

Özgürlüğü elinden alınan köle, efendisine itaat etmek ve onun söylediklerini yapmak 

zorundadır. Aksi durumda şiddet görecek ya da öldürülecektir. Yani kölenin hayatı 

efendisinin isteklerini yerine getirebilmesine bağlıdır. Bu durum şüphesiz sadece 

‘canlının yaşam özgürlüğü’ çerçevesinde düşünüldüğünde bile tehlikelidir. Dülger, 

John Lock’un ‘bir canlının sahibinin ancak o canlının kendisi olabileceği’ ile ilgili 

düşüncelerini şöyle aktarır:  

Herkes kendi kişiliği üzerinde mülkiyet hakkına sahiptir. Bunun üzerinde kimsenin 
değil sadece onun hakkı vardır. Onun vücudunun, emeğinin ve ellerinin çalışması 
sadece ona aittir (2012, s.137). 

İnsanlık tarihinde mülkiyet sahipliği, kişilerin diğer kişilere karşı bir hakimiyet aracı 

olarak kullanılmış ve bu durum kişinin toplum içerisindeki konumunun da belirleyicisi 

olmuştur. Bir kişinin kendi kişiliğinin dışında, başka bir canlıyı mülk edinerek ya da 

ona sahip olarak, kendi konumunu belirlemesi, günümüz toplum düzeninde de 

devam etmektedir. Bu durum kişinin, kendisini sahip olduklarıyla var etmesi, var 

olması olarak tanımlanmaktadır. Buna karşın Erich Fromm, toplumların ‘sahip 

olmak’ ilkesine göre kurulduğunu, fakat ‘sahip olmak’ ve ‘olmak’ ilkelerinin 

birbirinden farklı olduğunu açıklar. “[…] sahip olmanın, daha çok şeye sahip 

olmanın, yaşamın tek amacı olarak açıklandığı […] bir toplumda, ‘sahip olmak’ ile 

‘olmak’ arasındaki farkın anlaşılamamasını doğal karşılamak gerekir” (Fromm, 



5 
 
 

2003, s.37). Fromm’un ifade ettiği; ‘sahip olmak’, insanın yaşamı boyunca her 

zaman daha fazlasını istemesi, her şeye sahip olma hırsıyla hükmetme, egemen 

olma arzusudur. Sartre’ın da açıkladığı gibi, ‘olmak arzusu’ kendi-içine doğru 

yönelirken, ‘sahip olmak’ arzusu ise, varlığını dünya üstünden gerçekleştirmeyi 

hedefler: 

[…] olmak arzusu doğrudan doğruya kendi-içine yöneldiği ve ona, aracısız olarak 
kendi-için-kendinde olma vasfını kazandırmaya doğru atılımda bulunduğu halde, 
sahip olmak arzusu kendi-içini dünya üstünde, dünyanın içinde ve dünya boyunca 
hedef alır. Sahip olma projesi dünyayı kendine mal etmek suretiyledir ki olmak 
arzusuyla, varlık arzusuyla aynı değeri gerçekleştirmeyi hedefler” (Sartre, 2010, 
s.739). 

‘Olmak’ ve ‘sahip olmak’ arzusu aynı hedefe, yani kişinin kendini var etmesine 

yöneliktir. Sartre ve Fromm kendini var etme hedefine yönelik olarak, ‘olmak’ 

arzusunu olumlu, ‘sahip olmak’ arzusunu ise olumsuz bulur. Zira; 

[…] davranışların sahip olmak ilkesine göre ayarlandığı durumda, kişinin dünyaya 
karşı tavrı, sahip olmak, elde etmek, hükmetmek biçiminde belirir. Böyle bir ilişkide, 
insan kendisi de dahil olmak üzere her şeyi, kendine mâl etmek, kendinin kılmak 
ve mülkiyeti altına almak ister (Fromm, 2003, s.48). 

‘Olmak’ ise sahip olmanın tam tersidir. Bu durumda kişi ‘sahip olmak’ arzusuyla 

birlikte her şeyi elde etmeye ve ona hükmetmeye çalışmaz. “Sahip olunan şeylerin 

kaybedileceğinden doğan endişe ve korku yoktur” (Fromm, 2003, s.152). Bu yüzden 

Fromm, insanların “sahip olmak” ilkesine göre değil, “olmak” ilkesine göre hareket 

etmesi gerektiğini, aksi takdirde dünyanın ve üzerindeki canlıların bir felakete doğru 

gideceğinden söz eder. 

İnsanların "sahip olmak" isteğinin yarattığı elde tutma eğilimi diğer bütün isteklerin 
ve güdülerin önüne geçer, sahip olmanın yararlı bir biçimde kullanılmasını bile 
engeller. Böyle bir davranış […] her şeyi, kişinin egemenliği altındaki ölü ve cansız 
nesnelere dönüştürmekten başka bir işe yaramaz (Fromm, 2003, s.110-111). 

Fromm’a göre “insanın doğasında hem ‘sahip olmak’, hem de ‘olmak’ eğilimleri 

birlikte bulunurlar” (2003, s.139). “İnsanda bu iki eğilim de yanyana ve birlikte 

bulunduğundan, toplumun yapısı ile onun kurallar ve değerler sisteminin alacağı 

biçim, insanlarda hangi eğilimin ağır basacağını belirleyen en önemli etken 

olmaktadır” (Fromm, 2003, s.145). İnsanın içerisinde ‘sahip olmak’ ve ‘olmak’ ilkeleri 

birlikte bulunur ve toplumsal düzen, onun üzerinde bu ilkelerin hangisinin ağır 

basacağı konusunda etkili olmaktadır. Dolayısıyla, “‘kazanç-kâr-mülkiyet’ temelleri 

üzerine kurulu bir toplumun, sahip olmak eğiliminde bir sosyal karakter yaratacağı 

kesindir” (Fromm, 2003, s.147).  O halde, ‘sahip olmak’ ilkesine göre kurulmuş bir 



6 
 
 

toplumda yaşayan insanlar; sevgiden, paylaşmaktan, fedakarlıktan uzak, sadece 

‘sahip olmak’ tutkusu içerisinde olacaklardır. “Nesnelere ya da insanlara sahip 

olmak, onları elde edip, kendi egemenliğine almak ve saklamak türündeki bu tutku 

[…] toplumsal gelişmelerin ve koşulların insan türü üzerinde etkili olması sonucunda 

ortaya çıkarlar” (Fromm, 2003, s.121). Bir bakıma, ancak ve ancak insan türü 

koşulların kendisine etki etmesine izin verdiği sürece böylesi sahip olmak üzerinden 

kurulan egemenlik tutkuları ortaya çıkabilmektedir. “Sahip olmak tavrındaki kişi, 

sahip olduğu şeylere güvenir” (Fromm, 2003, s.60). Sahip olma arzusuna kapılan 

kişi, kendini sahip olduklarıyla var etme gayretinde olduğundan ne kadar çok şeye 

sahip olursa kendini o kadar güvende ve huzurlu hissedecektir. “Eğer insan yalnızca 

‘sahip olduğu’ şeylerden ibaretse, onları yitirdiğinde, kendini de yitirecek, kim 

olduğunu bilemeyecektir” (Fromm, 2003, s.151). Diğer bir deyişle, eğer kişi kendisini 

‘sahip oldukları’ üzerinden kuruyor ve tanımlıyorsa, bunları kaybettiğinde kendisini 

üzerinden tanımladığı temel de yıkılacak ve kendisini oldurmaya çalıştığı varlığı da 

kaybolacaktır. Bu kayıp, kişinin kendisini oldurmaya çalıştığı sahiplik temelindeki bir 

ilişkiye dayalı bir kayıp olduğundan, artık kim olduğunu kaybettiği, bilmediği, öldüğü 

bir düzlemi işaret etmektedir. 

Kişi bir gün öleceği gerçeği karşısında sahip olduklarını yitireceğinden, ölmekten 

korkacak hatta ölümü yenme ihtirasıyla hareket edebilecektir. Zira kişi kendi 

benliğini, varoluşunu sahip olduğu şeylere aktarmıştır. Onun varlığı sahip olduğu 

şeylerdir ve sahip olduğu şeylerin yok olması durumunda kendi varlığı silinecektir. 

Böylece, ölüm korkusunun tahakküm ilişkisiyle birbirine sıkı sıkıya bağlı olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. 

1.3. Tahakküm ve Ölüm İlişkisi  

"Ben o şeye sahibim" cümlesi bir de, o nesneye sahip olmak açısından ‘ben'in 
(öznenin) açıklanmasına yarar. Bu durumda "ben" sözcüğü özne olmaktan çıkar ve 
"ben", "sahip olduğum o şey" ile özdeşleşir. Böylece sahip olunan şey ya da 
mülkiyetim altındaki nesne, benim kişiliğimi ve karakterimi biçimlemiş olur. "Ben, 
benim" sözünün anlamı da, "ben o şeye sahip olduğum için benim” özelliğini 
kazanır. Burada "o şey" kendi gücüm ile denetimim altına aldığım insanların ve 
nesnelerin tümünü göstermektedir (Fromm, 2003, s.111). 

Farklı bir ifadeyle, kişi sahip olduğu şeye kendi benliğini yüklediğinde artık kendi 

benliği sahip olduğu şey üzerindedir ve sahip olduğu şey üzerinden kendini tanımlar. 



7 
 
 

Kişi o şeye sahip olduğu için vardır ve sahip olduğu şeyi kaybettiğinde kendi benliği 

de kaybolacaktır. 

Kişi kendi karakterini sahip olduklarıyla oluşturuyorsa, sahip olduklarını 

kaybettiğinde, kendini de kaybedecektir. Bu durumda kişi, sahip olduğu şeyleri 

kaybetme korkusunda olacak ve onlara sımsıkı sarılacaktır. Fromm, kişiliğinin en 

temel özelliği sahip olmak üzerine kurulu olan, yani sahip olduklarıyla kendini var 

ettiğini düşünen kişinin; çok, daha çok, en fazla şeyi elde etmek ihtirasına 

sürüklenmesinin doğal olduğunu açıklar (2003, s.155).  

Dolayısıyla sahip olmak ilkesine göre yaşayan kişi hiçbir zaman sahip olduklarıyla 

bir doyuma ulaşamayacak ve yaşamı boyunca kendini var etmek arzusuyla daima 

daha fazla şey isteyecektir. Başka bir deyişle, “temel olan, ihtiras sahibi bir kişinin, 

hiçbir zaman yeterli şeye sahip olamayacağı ve mutlu, halinden hoşnut ya da doyum 

içinde bulunamayacağı gerçeğidir” (Fromm, 2003, s.155). Öyle ki, bu durum kişinin 

sahip olduklarını kaybedeceği endişesiyle, ölümden korkmasına neden olacaktır. 

Zira kendi benliğini sahip olduğu şeyler üzerine kuran kişi, sahip olduğu şeyleri 

kaybettiğinde kendi benliğini de kaybedecektir. Bir bakıma sahip olduğu şeyler onun 

yaşamını oluşturmaktadır ve sahip olduğu şeyleri kaybetmesi yaşamını kaybetmesi 

anlamına gelir. Fromm bu durumla ilgili olarak; “yaşamı sahip olunacak bir mal gibi 

gören insanın ölümden korkmasını, akıldışı bir davranış olarak karşılamamak gerek. 

Bu duyulan korku ölümden değil, sahip olduğumuz şeyleri, bedeni, malı, mülkü, 

benliği yitirmekten dolayıdır” (2003, s.172) der. Kişi ölümüyle birlikte sadece sahip 

olduğu şeyleri değil kendi benliğini de kaybedecektir. Ancak kişi; “sahip olmak 

tutkusundan ve ben-merkezcil bir yaşam anlayışından sıyrıldığı oranda ölümden 

korkmayacaktır. Çünkü ölümle yitireceği bir şey yoktur” (Fromm, 2003, s.173).   Bu 

noktada Foucault ve Fromm’un aynı düşüncede olduğu söylenebilir. Foucault, 

Fromm’un açıkladığı ‘sahip olmak’ arzusuna benzer şekilde, kendi arzularının 

esaretinde kalan kişinin ölümden korkarak, tahakküm ilişkileri kuracağını açıklar: 

[…] başkalarını tahakküm altına alma ve onlar üzerinde tiranca bir iktidar kullanma 
tehlikesi yalnızca […] kendi arzularının kölesi durumuna gelmesinden kaynaklanır. 
Oysa, […] nelerden korkup nelerden korkmamanız gerektiğini, neleri ummanın 
sizin için uygun, buna karşılık nelerin sizi hiç ilgilendirmemesi gerektiğini 
biliyorsanız, nihayet, ölümden korkmamanız gerektiğini biliyorsanız, bu durumda 
kendi iktidarınızı başkaları üzerinde istismarcı bir şekilde kullanamazsınız 
(Foucault, 2014, s.235). 



8 
 
 

Sahip olmak arzusu, kişiye sahip olduğu mülkiyeti, serveti ve bunun sonucunda 

kendini kaybetme korkusu yaşatarak canlı ya da cansız fark etmeksizin her şeye 

hükmetmeye ve onlarla tahakküm ilişkisi kurmasına neden olmaktadır.  

“Sahip olmak” kökenli davranış biçimi mülkiyet ve kazanç temellerine bağlı olduğu 
için, iktidara ulaşmak, hatta ona bağımlı olmak arzusundadır. Bir canlının 
egemenlik altına alınıp, denetlenebilmesi ise, onun isteklerini kıracak bir şiddet 
kullanılmasını gerektirir. […] mülkiyete sahip olmak arzusu, bizi şiddet kullanmaya 
ve başkalarını açık ya da gizli biçimde sömürmeye itmektedir. "Sahip olmak” 
eğilimindeki bir insan, mutluluğu başkalarına üstün olmakta, gücünün bilincine 
varmakta ve son aşamada fethetme, soyma ve öldürme yeteneklerinde 
bulmaktadır (Fromm, 2014, s.115). 

Yani bir bakıma, ‘sahip olmak’ arzusu, kendini var etmek için başkasının ve 

dünyanın varlığını kendine mal ederek kendi ölüm korkusunu başkasını yok etme, 

öldürmek ile telafi etme çabasıdır. İnsanın ‘sahip olmak’ üzerine olan bu eğilimi, 

onun benliğini sahip olduklarıyla oluşturmasından kaynaklanmaktadır. O ne kadar 

çok şeye sahip olursa, ölüme o kadar uzaklaşacak, bir bakıma kendini o kadar 

ölümsüzleştirmiş olacaktır. 

Sahip olmak arzusu içinde yaşayan kişi, sahip olmayı bir yaşam gayesine 

dönüştürdüğünden, mutlu bir yaşam süremeyecektir. Zira kişi sadece sahip olmayı 

bir yaşam gayesi haline getirerek, ben-merkezci bir yaşam sürmektedir. Tahakküm 

ve beraberinde sahip olma ideolojisinin altında, kişinin ölümden korkması ve bu 

korkunun getirdiği, her şeye sahip olup kendini bir nevi ölümsüzleştirme veya ölümü 

reddetme çabası yatmaktadır. Şüphesiz bu ideoloji kişiyi mutsuz etmekte, kendini 

ve çevresini tehlikeye sokmaktadır.  Öyle bir korkudur ki bu, her şeyi kendisine mal 

ettiği, kendi mülkü saydığı, her türlü ehliyeti kendine verdiği bir kendini var etme, 

yani ölümünü erteleme çabasıdır. 

Psikoloji Profesörü Sheldon Solomon, ölüm, insan ve sahip olma kavramlarına 

değindiği TED konferansında şunları söyler; 

Bazı deneysel çalışmalar doğruluyor ki ölümlülüğe dair üstü kapalı söylemler 
doğaya karşı küçümseme ve aşağılama duygumuzu arttırıyor. İnsanlara ölüm 
kavramı hatırlatıldığında, insanlar hayvan olduklarını reddediyor ve hayvanlara 
karşı daha fazla negatif davranışa sahip oluyor. İnsanlar, ölüm onlara 
hatırlatıldığında (onlara aslında empoze edilen, yani onlar terbiye edilmiş varlıklar 
ve doğaya zarar vermenin kötü bir şey olduğunu biliyorlar, ancak ölüm mevzusu 
onlara hatırlatıldığında bunun aksine bir düşünceye kapılarak doğal ortamlarında, 
huzursuz hissediyorlar) doğayı, doğa kaynaklarını sömürmeye (mesela ormanları 
katletmek) daha istekli oluyorlar ve ölüm korkusu insanlarda, farklı insanlardan 
nefret etmeye olan meyili de arttırıyor. Aynı korku, bizi para için doyumsuz arzulara 
sahip, düşünmeyen tüketiciler haline getiriyor: fakat hepimiz bunun doğru 
olmadığını biliyoruz, tüm bu hikâye para ve tüketimden ibaret değil. Tennessee 



9 
 
 

Williams'ın bir sözü var; insan denilen hayvan bir ölümlü bir canavardır. Satın alır, 
alır alır alır ve bence sürekli satın almasının sebebi, arka planda satın aldığı her 
şeyin sonsuza dek hayatta kalacağı düşüncesidir (2015). 

Tahakküm yapısını meydana getiren sahip olmak ve mülkiyet kavramları, insan-

ölüm ilişkisiyle de iç içedir. Tahakküm ilişkileriyle her şeye sahip olma tutkusu 

insanların ölüm ile arasında yanlış ilişkiler kurmasına ve böylece tehlikeli sonuçlara 

yol açmaktadır.  

Sahip olmak anlayışına bağlı olduğumuz oranda, ölümden korkarız ve bunun akılcı 
bir açıklamasını da bulamayız. Ama bu korkuyu her zaman, hatta ölüm anında bile 
yumuşatmak mümkündür. Yaşam sevgisini arttırmak ve bizim sevgi alanımızı 
genişletecek olan, başkalarının sevgisine karşılık vermek, bunun, bu korkuyu 
yenmenin çözüm yoludur. Ölüm korkusunu yenmek, ölüme hazırlık yapmak 
biçiminde alınmamalıdır. Bu çaba, ’sahip olmak’ anlayışından ‘olmak’ anlayışına 
geçmek için gösterilen sürekli bir uğraşın bir parçası olarak anlaşılmalıdır (Fromm, 
2014, s.172). 

Toplumsal yaşam alanları, bahsettiğimiz tahakküm yapısını sürekli yeniden 

üretmekte ve meşrulaştırmaktadır. “Çünkü kazanç-kar-mülkiyet temelleri üzerine 

kurulmuş bir toplumun, sahip olmak eğiliminde bir sosyal karakter yaratacağı 

kesindir” (Fromm, 2014, s.147). Diğer bir deyişle, sahip olmak eğilimli bir toplumda 

yaşayacak olanlar, bu toplumun işleyişine göre hareket ederek ‘sahip olmak’ 

eğilimini sürdürecek ve bu bir döngü gibi devam edecektir. Fromm, bu duruma son 

vermek için, ‘sahip olmak’ ilkesinden ‘olmak’ ilkesine geçerek, yeni bir toplum düzeni 

oluşturmamız gerektiğini belirtir (2014, s.125-179). Bir bakıma, toplumun bir parçası 

olan kişi, empoze edilen ‘sahip olmak’ eğilimini, tahakküm yapısını benimsemek 

yerine muhakeme gücünü kullanarak, kendisinin kontrol edilmesine izin 

vermeyebilir. Böylece daha önce ‘olmak’ arzusu için belirtildiği gibi “her şeyi elde 

etmeye ve ona hükmetmeye çalışmaz. Sahip olunan şeylerin kaybedileceğinden 

doğan endişe ve korku yoktur” (Fromm, 2003, s.152). Dolayısıyla ‘sahip olmak’ 

ilkesinden ‘olmak ilkesine geçilmediği müddetçe kişinin dünyaya vereceği zarar bir 

bumerang etkisi yaratacak ve kendisiyle birlikte geleceği de tehlike içerisinde 

olacaktır. 

 
 
 
 
 
 



10 
 
 

1. 4. Tahakküm, İktidar ve Özgürlük İlişkisi 

Geçmişten bugüne dek insanlık, varlığının devamlılığını sürdürebilme çabasında 

olmuş, ihtiyaçlarını karşılayabilmek için hem doğayla hem de birbirleriyle mücadele 

etmiştir. Bu mücadele; insanları bir arada olmaya, birlikte hareket etmeye götürmüş 

ve yerleşik hayata geçmesini sağlamıştır.  

Yerleşik hayata geçişle birlikte, gerekli teknik bilgiye ulaşılmış ve doğanın gizemi 
çözülerek bağımlılıktan kurtulunmuştur. Bu süreç insanlığın edindiği bilgilerle 
doğayı alt etmeyi başararak, onu ehlileştirme konusunda uzmanlaşmasına sebep 
olmuş, dolayısıyla insanın doğayı, kendi istek ve ihtiyaçları doğrultusunda 
şekillendirmesi sonucunu doğurmuştur (Maltaş, 2015, s.2).  

Bu durum insan merkezci bir bakış açısına dönüşerek, insanların birbirine ve 

doğaya karşı iktidar, tahakküm ilişkileri kurmasına sebebiyet vererek günümüze dek 

artarak devam etmiştir. Öyle ki; daha önce analizi yapıldığı şekilde, “günümüz 

toplumları kendilerini farklı biçimlerde gösteren çeşitli tahakküm ve baskı ilişkileriyle 

örülmüştür” (Heinrich, 2017, s.14). “İnsanın iktidar mücadelesi de buna eklenince 

giderek her yönüyle doğayı kontrol etme gücü de artmış, kontrol zamanla sömürüye, 

sömürü de ne yazık ki günümüzde insanın varlık sebebi haline gelmiştir” (Gül, 2013, 

s.18).  

Foucault, tahakküm ve iktidar kavramlarını birlikte inceler. İktidar dendiğinde, “bir 

siyasi yapı, hükümet, hâkim vb.” akla gelir. Ancak Foucault’nun iktidardan kastı, 

iktidarın her zaman her yerde, tüm insan ilişkilerinde olduğu ve bir kişinin başkasının 

davranışlarını yönlendirmeye çalıştığı ilişkidir” (Foucault, 2014, s.235). Bu yüzden 

“iktidar” yerine “iktidar ilişkileri” kavramını kullanmayı tercih ettiğini belirtir. 

Foucault’nun düşüncesinde, iktidar kötü bir şey değildir. İktidar ilişkileri; “farklı 

biçimler altında farklı düzeylerde rastlanabilecek olan ilişkilerdir: […] yani değişikliğe 

uğrayabilirler, kesin ve değişmez biçimde verili değillerdir. Tahakküm ilişkisinin 

aksine, tersine dönebilir ve kalıcı olmayan şeylerdir” (Foucault, 2014, s.235). 

Foucault iktidarın değişkenliğini şöyle örnekler;  

Sözgelimi, benim daha yaşlı olmam ve sizin ilk başta bu yüzden çekingen olmanız 
durumu konuşma içerisinde tersine dönebilir ve tam da daha genç olduğu için 
birinin önünde çekingen durumuna düşen bu sefer ben olabilirim. Demek ki iktidar 
ilişkileri değişebilir, tersine dönebilir ve kalıcı olmayan şeylerdir. Ayrıca, özneler 
özgür olmadıkça iktidar ilişkilerinden söz edilemeyeceği de belirtilmelidir (2014, 
s.235). 



11 
 
 

Foucault’ya göre, özgürlüğün ve direniş imkanının olduğu yerde tahakküm 

ilişkisinden değil ancak iktidar ilişkisinden bahsedebiliriz. İktidar ilişkisinin olabilmesi 

için belli bir özgürlüğün var olması gerekir.  Zira “iktidar yalnızca ‘özgür özneler’ 

üzerinde ve yalnızca onlar ‘özgür’ oldukları sürece uygulanır” (Foucault, 2014, s.75). 

Bir birey ya da bir toplumsal grup bir iktidar ilişkileri alanının önüne set çekmeyi ya 
da bu iktidar ilişkilerini etkisiz ve hareketsiz bir duruma sokmayı ve hareketin tersine 
dönebilmesini tamamen engellemeyi başardığı zaman, tahakküm durumu diye 
adlandırılabilecek bir durumla karşı karşıyayız demektir. Böyle bir tahakküm 
durumunda, özgürlük pratiğinin var olmadığı veya ancak tek taraflı biçimde var 
olacağı ya da son derecede dar kapsamlı ve sınırlı kalacağı tartışmasızdır 
(Foucault, 2014, s.235).  

Tahakküm; direnişin ve özgürlüğün olmadığı, sabit ve değişmesi mümkün olmayan 

tek taraflı bir güç ilişkisi olduğundan, bu ilişkide özgürlükten söz edemeyiz. Ya da 

Foucault’nun ifade ettiği gibi, tek bir tarafın özgürlüğünden bahsedebiliriz. 

Dolayısıyla; iktidar ilişkileri tamamen engellendiğinde ve bu ilişkide tersine dönme 

ihtimali kalmadığı zaman tahakküm ilişkisiyle karşı karşıyayız demektir. 

Tahakkümün olduğu yerde özgürlük olmadığından, iktidar ilişkisi de olamaz. Zira, 

“Kölelik, insan zincirlenmiş olduğunda değil hareket edebileceği ve hatta 

kaçabileceği zaman bir iktidar ilişkisidir” (Foucault, 2014, s.75). Bu durumda 

özgürlük ve direniş, iktidar ilişkilerinin bir ögesidir ve her zaman iktidarın içerişinde 

var olurlar. Foucault, özgürlük ve iktidar arasında karmaşık ve çelişkili bir ilişki 

olduğundan söz eder. 

Özgürlük, bir yandan iktidarın uygulanmasının koşuluyken, bir yandan da iktidara 
ihtiyaç duyduğundan ondan destek alır.  Ancak yine de özgürlük iktidarın 
uygulanmasına yalnızca karşı çıkabilir, çünkü son tahlilde iktidar özgürlüğü tümüyle 
belirlemek eğilimindedir. İktidar ilişkisinin özünde yatan ve onu devamlı kışkırtan 
etken, istencin boyun eğmeyişi ile özgürlüğün inadıdır. Dolayısıyla, özgürlüğün 
boyun eğmeyi reddetmesi ile iktidar arasındaki ilişkiyi ayırmak mümkün değildir. 
İktidar ilişkisinin özünde yatan ve onu devamlı kışkırtan etken, istencin boyun 
eğmeyişi ile özgürlüğün inadıdır (Foucault, 2014, s.75-76).  

Dolayısıyla, iktidar ilişkileri içerisinde direniş ve özgürlük her zaman var olur. Direniş 

imkânı, içinde bulunduğumuz durumu değiştirebilme veya karşı gelebilme 

kapsamında özgürlüğü içerisinde barındırır. Direnişin olamadığı ilişkide özgürlük de 

yoktur. Bu bağlamda, özgürlük, direniş ve iktidar ilişkileri birbirinden uzak gibi 

görünen ancak birbirleriyle bağlantılı kavramlar olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Foucault’ya göre tahakküm ve iktidar ilişkilerini ayırt eden unsur direniş imkanıdır. 

İktidar ve direniş arasında bir bağ söz konusudur. Bu bağda iki kavram birbirini 

tamamlar, bir kavramın eksik olması durumunda diğerinden bahsetmek mümkün 



12 
 
 

değildir. İktidar ilişkisinin olduğu yerde direniş, direnişin olduğu yerde de iktidar 

ilişkisi her zaman vardır. Zira direniş, içerisinde özgürlük imkânı barındırır. Ancak 

tahakkümün olduğu yerde özgürlük olmayacağından direniş imkanından söz 

edemeyiz. Bu durumda salt tahakküm söz konusudur.  

1. 5. Tahakküm ve Özgürlük  

Tahakküm kavramı, etimolojisinden yola çıkarak incelendiğinde onun, sahip olmak 

ve mülkiyet kavramları çerçevesinde kurulduğu görülmektedir. En yalın haliyle; kişi, 

bir varlık ile sahiplik ilişkisi kurduğunda ya da onu mülk edindiğinde tahakküm ilişkisi 

dediğimiz durumu meydana getirmektedir. Bu durumda, tahakküm uygulayan kişi, 

karşısındakinin özgürlüğüne sahip olarak, özgürlüğü kendi lehine tek taraflı hale 

getirmiştir. Yani karşısındakinin özgürlüğüne sahip olarak tahakkümü altına almıştır. 

Kişi, bir zorlama ya da baskı altında kalmadığı yani eylemde bulunabildiği sürece 

özgürdür.  

Foucault’nun tahakküm ve iktidar tanımının, incelediğimiz tahakküm yapısı ile 

paralellik gösterdiği görülür. Foucault’nun “iktidar yalnızca ‘özgür özneler’ üzerinde 

ve yalnızca onlar ‘özgür’ oldukları sürece uygulanır” analizi ile iktidarın, tahakküm 

ilişkisinin aksine, içerisinde eylem imkânı dolayısıyla da özgürlük koşulu taşıdığı 

görülmektedir. Yani iktidar uygulanması için, özgürlük koşulu gereklidir. Bu durumu 

sahiplik ilişkisi çerçevesinde değerlendirdiğimizde de sonuç değişmez. Sahiplik 

ilişkisi içerisinde özgürlük olmadığından ya da tek taraflı olduğundan, iktidar ilişkisi 

de söz konusu değildir.  

Kimse özgürlüğünün bir başkası tarafından sahip olunmasını ve bütünüyle kontrol 

edilmesini istememektedir. Tahakküm ilişkisi ile oluşabilecek bu durum, şüphesiz 

bütün yönleriyle kötüdür. Öyle ki; sadece tahakküm sözcüğünün sözlük anlamına 

bakıldığında dahi karşılaştığımız “baskı, zorbalık, hükmetme” kavramları, onun ne 

kadar yıkıcı olduğunu anlatmaktadır. Fromm’un “’sahip olmak’ eğilimindeki bir insan, 

mutluluğu başkalarına üstün olmakta, gücünün bilincine varmakta ve son aşamada 

fethetme, soyma ve öldürme yeteneklerinde bulmaktadır” (Fromm, 2014, s.115) 

ifadesinde bu durum çok net özetlenmektedir.  



13 
 
 

Sahip olmak ilkesine göre kurulmuş bir toplumun tüm alanlarında tahakküm 

ilişkilerine rastlamak mümkündür. Öyle ki; kişiler, toplumu oluşturduğu gibi toplum 

da yeni kişiler oluşturmakta, birbirini beslemektedir. Yukarıda belirtildiği gibi Fromm, 

kişiyi sahip olmak ilkesine göre hareket etmeye iten en önemli sebebin toplumun 

yapısı olduğunu ve sahip olmak eğilimli bir toplumun, sahip olmak eğilimli kişilere 

sebebiyet vereceğini açıklamaktadır. “Toplumun otoriter yapısına ne kadar çok uyar 

ve onu kendimize mâl edersek, o kadar çok ‘sahip olmak’ ilkesine göre yaşıyoruz 

demektir” (Fromm, 2003, s.166). Bu noktada kişilerin hangi ilkeyi benimsediği 

önemlidir; sahip olmak mı, olmak mı? 

Sahip olmak ilkesi aslında kişinin sahip olduğu şeylere olan bakış açısı ile ilişkilidir. 

Kişi, yaşamını devam ettirebilmek için elbette birtakım şeylere sahip olması 

gerekmektedir. Ancak kendini sadece sahip olduğu şeyler ile tanımlıyor ve kendi 

varlığını bunun üzerinden değerlendiriyorsa, yaşama amacı da her zaman daha 

fazla şeye sahip olmak olacaktır. Zira kişi, bu durumda, ne kadar çok şeye sahip 

olursa, o kadar kendini var edebileceği yanılgısı içerisindedir. “Bir nesnede 

kendimize mal etmek istediğimiz şey, esas itibariyle onun varlığıdır ve dünyadır. 

Kendine mal etmenin bu iki amacı aslında bir ve aynıdır” (Sartre, 2010, s.738). 

Kişinin sahip oldukları nesne ya da canlı olsun aynı amaca yani kendini var etmeye 

yöneliktir. Ancak bu davranış bir canlı üzerinde olduğunda tahakküm durumu ortaya 

çıkar. Bu durumda kişi canlıyı bir nesne gibi görmektedir. "Sahip olmak biçimli […] 

yaşam anlayışında her şey birer ‘şey’, birer ‘nesne’ gibi düşünülür” (Fromm, 2003, 

s.175).  Dolayısıyla bu anlayışta olan kişi; kendini var etme gayesinde olduğu için, 

canlı olan her ne olursa olsun fark etmeksizin, onu bir nesne gibi düşünmektedir. 

Bununla birlikte kişi, hiçbir zaman doyuma ulaşamayacağından, tüm canlılara hiçbir 

şey yapmakta sakınca görmeyecek, onlara karşı, sonu gelmeyen bir tahakküm 

ilişkisi kurabilmektedir.  

Sözü edilen sahip olmak biçimli arzu aslında kişinin kendini var etme çabasıdır. 

Ancak bu arzu, dünyayı kendine mal ederek ve sürekli daha fazlasına sahip olarak 

hiçbir zaman tamamlayamayacağı bir arzu-yanılgısı olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Ne kadar çok şeye sahip olursam o kadar var-olabileceğimi sanırım, çünkü sahip 
olduğum şeyin, kişinin kendinde’liğine, varlığına sahip olmak isterim. Yani adeta bir 
nesnenin ya da başka bir kişinin bedenine hayalet gibi sızarak ona sahip olup var 
olmaktır (Selmanpakoğlu, 2013, s.82). 



14 
 
 

Kişinin uyguladığı tahakküm sadece karşısındakinin özgürlüğünü ortadan 

kaldırmaya yönelik değil, hiçbir zaman tamamlayamayacağı kendini var etme 

arzusunun esaretinde kalarak, aslında kendi özgürlüğünü de ortadan kaldırma 

çabasına bürünür. 

Ne kadar çok şeye sahip olursam kendimi düşünmekten, özgür olduğumu 
keşfetmekten o kadar uzaklaşabilirmişim gibi. Diğer bir açıdan da belki de her 
zamankinden daha çok şeye sahip olmamız kendi imkânsızlığımızı daha da 
görünür hale getirmektedir (Selmanpakoğlu, 2013, s.82). 

O halde tahakküm altında kalarak, baskı, şiddet, sömürü vb. gören bir canlı için nasıl 

özgürlükten söz edemiyorsak, kendini var etme amacıyla tahakküm ilişkileri kuran 

kişi için de özgürlükten söz edemeyiz. 

"Sahip olmak" biçimli davranışlarda, çeşitli nesnelere sahip olmak değil, bütün bir 
davranış biçimi ve dünyaya bakış açısıdır önemli olan. Her şey ve herkes ihtirasın 
birer nesnesi olabilirler. Güncel yaşamda kullandığımız şeyler, karşılaştığımız 
insanlar, mal-mülk, törenler, iyi davranışlar, bilgiler ve düşünceler. Tüm bu şeyler 
kendiliklerinden "kötü" değillerdir. Onları "kötü" yapan, yani kendimizi 
gerçekleştirmemizi engeller ve özgürlüğümüzü kısıtlar olmalarına neden olan, 
bizim onlara yanlış yaklaşmamız, onlara tutunmaya çalışarak, kendimizi onların 
zincirlerine tutsak etmemizdir (Fromm, 2003, s.95). 

Dolayısıyla, Fromm’un söz ettiği yanlış yaklaşımda olan, yani sahip olduklarıyla 

kendini var etmeye çalışan kişi, Fromm’un açıkladığı gibi; “özgürlüğümüzü kısıtlar 

olmalarına neden olan, bizim onlara yanlış yaklaşmamız, onlara tutunmaya 

çalışarak, kendimizi onların zincirlerine tutsak etmemizdir” (2003, s.95) O halde 

tahakküm uygulayan kişi aslında kendi uyguladığı tahakkümle, kendini de tahakküm 

altına almaktadır. Öyle ki, kişi hiçbir zaman yeterince şeye sahip olamayacağından, 

özgür kalamayacak ve her zaman daha fazlasını isteyerek, tahakküme çepeçevre 

sarılacaktır.  

Kişinin tahakküm ilişkileri kurmasıyla beraber doğaya, hayvanlara, insanlara hatta 

kendisine vereceği zararla birlikte kişi bir felakete doğru gidiyor görünmektedir. Bu 

felaketten kurtulmasının temel yolu en yalın haliyle; kişinin önce kendisini ve böylece 

toplumsal yapıyı değiştirmesidir. Selmanpakoğlu’nun aktarımıyla: Baudrillard, 

tahakküm edilmeyi reddetmek kadar tahakküm kurmayı da reddetmek gerektiğini 

ifade eder (2013, s.82). Bunun için de mevcut yapıyı değiştirme amacının ortaya 

konması bir koşul olarak görünmektedir.  

 



15 
 
 

2.BÖLÜM: HAYVANLAR ÜZERİNDE TAHAKKÜM 

Tahakküm, kişinin karşısındaki canlının özgürlüğüne, eylemlerine ve beraberinde 

canlının kendisine tamamen sahip olmak, onu mülk edinmek, böylece onu istediği 

doğrultuda kullanabilmek demektir. Tahakküm ilişkisi, hem tahakkümü kuran kişi 

hem de tahakküm altında kalan varlık için daima yıkıcı bir eylem olarak karşımıza 

çıkmaktadır. “İnsanlığın doğayı sömürmesi ve hükmü altına alması gerektiği 

yolundaki temel kavrayış insanın insan üzerindeki tahakkümü ve sömürüsünden 

kaynaklanır” (Bookchin, 1996, s.45). İnsanların birbirleri üzerindeki tahakkümü, 

doğayı ve beraberinde hayvanları sömürmesi, hükmetmesi her zaman birbirini 

besler niteliktedir. Günümüz toplumlarında, özellikle hayvanlar üzerindeki tahakküm 

endüstrileşmenin büyümesiyle geniş bir alana yayılmaktadır. “İnsan-hayvan 

karşıtlığı, insanın kendisini hayvandan daha değerli görmesi ve ona hükmetme 

hakkının olduğu düşüncesi modern dünyada yaygın bir ideoloji olarak karşımıza 

çıkmaktadır” (Zengin, 2017a, s.3). Bu ideolojinin, yaygınlaştığı ve normalleştiği bir 

toplumda büyüyen ve yetişen kişi, hayvanlar üzerindeki tahakkümü doğal, sıradan 

görebilmekte ve üzerine düşünmeyebilmektedir. Bunun en temel nedenlerinden 

birisi, Fromm’un da açıkladığı gibi, çocuğun karakter oluşumunda en etkili şeyin “ilk 

yaşlarında kurduğu insanlar arası ilişkiler ile onu etkileyen toplumsal koşullar” 

olmasıdır (2003, s.119). İnsanın kendisini hayvanlardan daha değerli görüldüğü ve 

hayvanlar üzerine tahakküm kurmanın normalleştiği bir toplumsal yapı içine doğan 

çocuğun karakter oluşumunda bu olguyu normalleştireceğini varsaymak 

mümkündür. “Hayvanların günümüzdeki aşağı statüsü etrafında kurulan 

hegemonya öylesine başarılıdır ki insan-hayvan arasındaki iktidar ilişkileri 

sorgulanmaz, normal ve doğal kabul edilir (Zengin, 2017b, s.61). Singer, insanların 

hayvanlara karşı olan yaklaşımını, insanların et yeme alışkanlığı üzerinden şöyle 

açıklar: 

[…] hayvanlara karşı yaklaşımlarımız çok küçük yaşlarda oluşmaya başlar ve bu 
yaşlarda et yemeye başlamamız da bu konuda çok etkili olur. İlginçtir, çoğu çocuk 
başlangıçta hayvan yemeyi reddeder ve ancak bunun sağlık için zorunlu olduğunu 
sanan anne babasının yoğun uğraşları sonucunda ete alışır; ama çocukların ilk 
tepkileri nasıl olursa olsun, asıl önemli olan nokta ölü bir hayvanın vücudunu 
yediğimizi fark edebilecek yaşa gelmeden çok önce et yemeye başlamamız. 
Dolayısıyla, hayvan vücudu yiyip yememek konusunda, uzun yıllar boyunca kök 
salmış ve topluma uyum gösterme baskılarıyla iyice pekişmiş bir alışkanlığın 
yarattığı yanlılıktan bağımsız olarak karar verme fırsatına hiçbir zaman sahip 
olamıyoruz (2018, s.322). 



16 
 
 

Singer’in çocukların henüz seçim fırsatı olmadan et yemeye başlamış olması 

örneğine benzer şekilde, hayvanlardan elde edilen ürünlerin tüketimi de henüz bu 

ürünlerin hayvanlardan elde edildiğinin fark edilmediği bir yaşta normalleşmeye 

başlamaktadır. Hayvanlardan elde edilen et, süt, yumurta, yoğurt gibi birçok ürünün, 

tüketiciye ulaşana dek geçirdiği aşamalarına günümüz endüstriyel üretim sürecinde 

tüketen bireyler şahit olamamaktadır. Özellikle “sınai hayvancılığın bir getirisi olarak, 

hayvanların kesilip soframıza et olarak ulaşması sürecinde neler olup bittiğini ne 

görmekte ne de duymaktayız” (Zengin, 2017a, s.1). İşte bu noktada Singer’in 

örneğindeki çocuğun durumu gibi, hayvanların hangi şartlarda, nelere maruz 

kaldığını bilmeden onlardan elde edilen ürünler tüketilmektedir. Böylece, hayvanları 

tüketen bireyler, aralarına kurulan belli bir mesafe aracılığı ile onların birer canlı 

olarak yaşadığı süreçten uzak kalabilmektedir. Bu mesafe, belli bir yabancılık 

ilişkisine benzetilebilmektedir. İnsan-hayvan arasına konan bu mesafe insanları 

hayvanlara karşı duyarsız ve yabancı kılabilmektedir. “İnsanlar ve hayvanlar 

arasında mesafeler koymak, insan ve hayvanı iki farklı kutupta görmek […] hayvan 

sömürüsü üzerinde çok fazla kafa yormamaya ve sömürünün ahlaki boyutlarını göz 

ardı etmeye yöneliktir” (Zengin, 2017a, s.55). İnsanların, hayvanları zevk uğruna 

avlaması1, onların sirklerde bir nesne gibi kullanması2, kozmetik ürünler başta olmak 

üzere yapılan hayvan deneyleri3, sadece bu üç kategori bile aslında insanların 

hayvanları nasıl sömürdüğünü, onların aşağı statüsünü ve insanların onlara karşı 

olan yabancılaşmasını gösterir niteliktedir.  

 

 
1 Afrika'da sadece 20.000 aslan kalmıştır. Oysa sadece 50 yıl önce 450.000 aslan yaşamaktaydı. Yani sayılarda 
%95 düşüş söz konusudur. Hayvan avcıları her yıl yaklaşık 600 hayvanı öldürmektedir. Ayrıca her yıl yaklaşık 
5.000 leoparı öldürülmektedir ve leoparlardan geriye sadece 50.000'i kalmıştır. Afrika fillerinin şu anki nüfusu 
yaklaşık 300.000'dir ve yılda 40.000'e kadar öldürülmektedir (PETA-a). 
2 Sirklerin seyircileri eğlendirmek için kullandıkları filler, kaplanlar ve diğer hayvanlar kendileri isteyerek 
başlarının üzerinde durmazlar, çemberlerden atlamazlar veya kaide üzerinde denge kurmazlar. Bunları ve diğer 
zor numaraları yapmaktadırlar çünkü yapmazlarsa olacaklardan korkmaktadırlar. Sirk eğitmenleri, hayvanları 
performans göstermeye zorlamak için onları kırbaç, sıkı tasmalar, ağızlıklar, elektrikli aletler, boğa kancaları (bir 
ucunda keskin çelik kancalı ağır coplardır) ve sirk ticaretinin diğer acı verici aletleriyle kötüye kullanmaktadırlar 
(PETA-b). 
3 Her yıl 100 milyondan fazla hayvan (fareler, sıçanlar, kurbağalar, köpekler, kediler, tavşanlar, kobaylar, 
hamsterlar, maymunlar, balıklar ve kuşlar dahil) ABD laboratuvarlarında biyoloji dersleri, tıbbi eğitim ve merak 
odaklı deneyler için ve kimyasal, ilaç, gıda ve kozmetik testleri için öldürülmektedir. Ölümlerinden önce bazıları 
zehirli dumanları solumaya zorlanır, bazıları zapt etme cihazlarında saatlerce hareketsiz kalır, bazılarının 
kafatasına delikler açılır ve diğerlerinin derileri yanar veya omurilikleri ezilir (PETA-c).  ABD Tarım Bakanlığı’nın 
1988’de yayımladığı raporda 140471 köpeğin, 42271 kedinin, 51641 primatın, 431457 kobayın, 331945 
hamsterin, 459254 tavşanın, 178249 vahşi hayvanın; yani toplam 1635288 hayvanın deneylerde kullanıldığı 
belirtiyor. Hatırlatmak gerekirse bu rapora fare ve sıçanların eklenmesine gerek duyulmamıştır; dolayısıyla bu 
sayı toplam sayının en fazla %10’u civarındadır (Singer, 2018, s.92). 



17 
 
 

2.1. İnsanın Yabancılaşmasıyla Meydana Gelen Tahakküm İlişkisi 

Diyalektik maddeciliğe/materyalizme göre: 

[…] yabancılaşma, sadece fikirlerde değil, insanın öz varlığında da ortaya çıkar. 
İnsanoğlu başlangıçtan beri başkasının karşısındadır, bu başka veya öteki, 
tabiattır. İnsan tabiata hâkim olmak ister ve onunla mücadeleye girer. Çözülmesi 
nispeten kolay olan bu ilk yabancılaşma, insan gücünün gelişmesi sonucunu 
doğurur. Tabiattan başka bir şey olmayan bu ilk olumsuzlanma, yani insani olanın 
olumsuzlanması yüzyıllar boyunca yavaş yavaş ortadan kalkar. Ama tabiata karşı 
giriştiği mücadelede insanoğlu, emek, toplum, zekâ, dil gibi silahları kullanır. 
Birincisinden çok daha tehlikeli bir başka yabancılaşma da işte bunlardan doğar. 
İnsanoğlu, sözü geçen silahları kötüye kullandığı, mutlak, aldatıcı ve baskı altına 
alıcı bir kullanıma yöneldiği zaman bu yabancılaşma ortaya çıkar (Kılıçoğlu, Araz, 
Devrim, 1973, c.12, s.684). 

Dolayısıyla yabancılaşma, insanın doğa ile olan mücadelesinde etkin rol 

oynamaktadır. İnsan doğayla uyum ve iş birliği içerisinde olmak yerine doğaya sahip 

olmak, kendine göre şekillendirmek ve ona hükmetmek gibi bir tutum içerisine 

girdiğinde yabancılaşma dediğimiz durum ortaya çıkmaktadır. Bu durum Fromm’un, 

daha önce aktarılan, sahip olmak ve olmak eğilimi üzerine olan açıklamalarıyla 

oldukça paralellik göstermektedir. Fromm, insanın özünde sahip olmak ve olmak 

eğilimli davranışın birlikte bulunduğunu ve asıl önemli olanın, insanın hangi eğilime 

ağırlık vereceği olduğunu açıklamaktadır. O halde, sahip olmak eğiliminde olan 

insan, tahakküm ilişkileri kuracağından doğaya, hayvanlara ve kendisine vereceği 

zarar ile birlikte yaşadığı topluma ve kendisine yabancılaşmasının yolunu 

açmaktadır. 

Yabancılaşmamış bir aktiviteden, kısaca "olmak" ilkesinden yana olan Marx’ın bu 
konudaki sözleri de ilginçtir: "İnsanı insan olarak alır ve onun dünya ile ilişkilerini 
insanca kabul edersek, sevgiyi ancak sevgi ile güveni de ancak güven ile 
kazanabilir veya değiştirebilirsiniz. Sanattan zevk almak istiyorsam, bu yönde 
gelişmiş bir insan olmam gerekir. Eğer başka insanları etkilemek istiyorsam, 
gerçekten de onlar üzerinde etkili olabilecek, onları canlandırıp, harekete geçirecek 
güçlere sahip olmak zorundayım. Diğer insanlara ve doğaya karşı olan 
davranışlarım, kendi gerçek bireysel yaşamımın bir dışa vurulması olmalıdır 
(Fromm, 2003, s.209-210). 

O halde, karşımdaki insanlara, canlılara ve kendime davranış biçimim karşımdan 

beklentilerimi de belirlemektedir. Dahası, bu davranış biçimim aslında kendime nasıl 

davrandığımın bir işareti niteliğindedir. Bununla birlikte, tüm bunlar ben’in, kişinin, 

bireyin kendisinin olmak ilkesi bağlamında olma biçimidir.  

Yabancı sözcüğü; “tanınmayan, bilinmeyen, belli bir yere ya da kimseye özgü 

olmayan ve aynı türden, aynı çeşitten olmayan (TDK) anlamına gelirken, 



18 
 
 

‘yabancılaşmak’ sözcüğü; “tanımaz, bilmez duruma gelmek” anlamlarına 

gelmektedir” (TDK). Bu tanımlardan yola çıkarak yabancılaşan kişinin kendine ya 

da bir eyleme karşı uzaklaşma, uzak kalma durumundan söz edilebilir. Zira ‘bilmez, 

tanımaz’ duruma gelmek aslında kişinin daha önce tam aksi bir durumda olduğunu 

ancak zaman içerisinde olumsuzlaşarak ‘tanımaz, bilmez’ hale geldiğini 

göstermektedir. Dolayısıyla, kişinin kendine, bir varlığa ya da eyleme karşı 

uzaklaşarak yabancılaştığı söylenebilir. 

Yabancılaşma sözcüğünün felsefi anlamı, “bir haktan veya bir nitelikten yoksun 

olmak” tır (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 1973, c.12, s.684). Yabancılaşmanın olduğu 

yerde, bir kişinin ya da canlının bir nitelikten yoksun olması ya da bir haktan yoksun 

olması ile o hakkının ihlali söz konusudur. O halde yabancılaşmış bir insanın belli 

nitelikleri ve haklarının elinden alınmış ya da ihlal edilmiş olduğunu söylemek 

mümkündür. Genel anlamda yabancılaşma, insanın niteliklerinden, kendi özünden 

ve çevresinden uzaklaşması olarak tanımlanabilir.  

İnsan kendine veya çevresine birçok şekilde yabancılaşabilmektedir. Ancak Marx, 

insanın yabancılaşmasının en büyük etmenini kapitalist sistemin yarattığı özel 

mülkiyet ve sömürü olarak görür. Kapitalizm, “üretim araçlarının büyük ölçüde 

gelişmesiyle ve onlara sahip olmayan emekçiler tarafından kullanılmasıyla belirgin 

bir insan toplumunun hukuki yapısı” ve “teknik sermayenin büyük çapta gelişmiş 

olması ve mali sermayenin hakimiyetiyle nitelenen sistem” (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 

1973, c.6, s.901) olarak tanımlanmaktadır. Bir başka deyişle kapitalizm; sermayesi, 

maddi gücü yüksek olanın bu güce sahip olmayan emekçilere karşı olan hakimiyeti 

ile işleyen sistem olarak da tanımlanabilir. Marksist yaklaşımda kapitalizmin sorunu 

da tam olarak burada görür. “Kapitalizmin temel kanunu, Marx’çılara göre, üretim ve 

mübadele araçlarına sahip olanların, emekçileri sömürerek artı değerin sistemli bir 

şekilde elde edilmesidir” (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 1973, c.6, s.901). Marx’a göre; 

“bütün sorunlar, kapitalist düzenden ve onun yarattığı açgözlülük, ihtiras, cimrilik, 

çekememezlik ve bağımlılık özellikleri ile bezenmiş karakter yapısından 

doğmaktadır” (Fromm, 2003, s.224). “Kapitalizm, doğanın insan tahakkümüne 

sokulması doğrultusundaki, kapitalizm öncesi nosyonu onaylamakla kalmaz, aynı 

zamanda doğanın talanını toplumun temel yasasına dönüştürür” (Bookchin, 1996, 

s.45).  Bu yapı aslında, insanın sahip olmak üzerine kurulu karakter ve toplum 



19 
 
 

yapısını da yansıtmaktadır. Bir haktan ya da nitelikten yoksun olma durumu ile gelen 

yabancılaşma, yani sahip olunamayan nitelik ya da haklar, bir anlamda sahip 

olunanlar ile örtülmeye ya da telafi edilmeye çalışılmaktadır. Kapitalist sistem; 

yarattığı ekonomik sınıflarla, kişiyi, kendisine, çevresine, dünyaya mensubu 

olmadığını düşündüğü sınıfa karşı yabancılaştırmakta, yani sahip olmadığı, ait 

olmadığı şeylerle arasına bir mesafe koymasını perçinleyerek bunlardan yoksun 

oluşunu vurgulamaktadır. Böylesi sınıfsal, aidiyetsel farklılıklar, insanların kendi 

aralarında da yaratılan bir türcülük olarak ele alınabilmektedir. Böylece sadece 

insan-merkezci, insan türünü önceleyen bir türcü düşünceyi desteklemekle birlikte 

her türlü türcü, sınıfsal ayrımı meşrulaştıran, normalleştiren bir toplumsal yapı inşa 

edilmektedir. “Marx’a göre, kapitalist bir toplumda emeğin üretim içindeki yeri, işçiyi 

ürettiği ürüne dolayısıyla emeğine, insan olarak kendisine ve sosyo-kültürel olarak 

çevresine yabancılaştırıcı bir nitelik taşır” (Demir, 2018, s.64). Marx, kapitalist sistem 

içerisinde yabancılaşmayı, işçi sınıfı üzerinden açıklar; 

İşçi ne kadar çok servet üretse, üretiminin gücü ve kapsamı ne kadar artsa, kendisi 
de o kadar yoksullaşır. Ne kadar çok meta yaratırsa kendisi de bir meta olarak o 
kadar ucuzlar. Şeyler dünyasının artar değeriyle doğrudan doğruya orantılı olarak 
insanlar dünyası değersizleşir. Emek yalnız meta üretmez; kendini bir meta olarak 
işçiyi de üretir ve bunu meta ürettiği oranda gerçekleştirir. Bu olgu göstermektedir 
ki emeğin ürettiği nesne -emeğin ürünü- emeğin karşısına yabancı bir şey, kendini 
üretenden bağımsız bir güç olarak dikilir. Emeğin ürünü, bir nesneye aktarılmış, 
maddeleşmiş emektir. Emeğin nesneleşmesidir. Emeğin gerçekleştirilmesi, emeğin 
nesnelleştirilmesidir. Politik iktisadın ele aldığı durumlarda, emeğin bu 
gerçekleşmesi, işçiler için gerçekliğin yol olması şeklinde görünür; nesneleşme, 
nesnenin yok oluşu ve nesneye kölelik, mülk sahibi ise yabancılaşma, başkalaşma 
olarak ortaya çıkar (Marx, 2013, s.75). 

Yani Marx, kapitalist sistemin yarattığı yabancılaşmayı işçi sınıfı ya da işçi ile, işçinin 

ürettiği ürün arasındaki ilişkide görür. Kapitalist sistemde, işçi ürünü kendi emeğiyle 

üretmesine karşın, onunla arasındaki bağ koparılır ve işçinin kendi emeğiyle ürettiği 

ürün, kendisinin olmaktan çıkar. Böylece işçinin kendi emeği ile ürettiği ürün, sanki 

bir başkasına aitmiş gibi gözükür ve emeği onun karşısında bir güç halini alır. Bunun 

sonucunda işçi hem kendine hem emeğine ve nihayetinde çevresine karşı 

hissizleşmekte ve yabancılaşmaktadır. Zira işçi, hiçbir zaman kendi emeğiyle ürettiği 

ürüne sahip olamayan ve sadece yaşamını devam ettirebilmek için çalışan bir 

metaya, Marx’ın benzetmesiyle, makinenin bir parçasına dönüşmektedir. Bu 

benzetme aslında “bir haktan veya bir nitelikten yoksun olmak” anlamına gelen 

yabancılaşma sözcüğünün anlamını karşılamaktadır. İnsan, birçok niteliğe sahip 



20 
 
 

olmasına karşın makinenin bir parçasına dönüştürülmesiyle birlikte, bu niteliklerini 

kullanamayacak ve makine gibi tekdüze bir sisteme dönüşecektir. 

Kapitalizm her ne kadar insanları sömüren, yabancılaştıran ve insanı kendi 

niteliklerinden yoksun bıraktıran bir sistem olsa da sonuçta, kapitalist sistemin 

oluşmasına sebep olan ve onu meydana getiren de yine insandır.  Marx, sermaye 

gücü olan ve bunu diğer insanlar üzerinde kullanan burjuva sınıfını kapitalist 

sistemin oluşmasının sebebi olarak görür: “eğer bir yerde üretim araçlarını kontrolü 

altına almış, onu tekelleştirmiş bulunan sermaye sahipleri (burjuvazi) ve bu üretimde 

istihdam edilmek üzere beden gücünü belli bir ücretle işverene arz eden işçiler 

(proleterya) var ise, orada kapitalizmin özü oluşmuş demektir” (Alptekin, 2015, 

s.232).  

Freud’un burjuvaziyle ilgili olan düşünceleri, Marx’a yakındır. Freud’a göre, burjuva 

toplumlarının açgözlülüğe ve sahip olma hırsına dayalı bir işleyiş sistemi vardır ve 

sahip olmak güdüsü ile davranan insanlar, psişik yönden hasta ve nevrotiktir4 

(Fromm, 2003, s.118-119). Bu bakımdan kapitalizmin yarattığı temel sorunlardan 

biri burjuvazinin, yani sermaye gücü yüksek olanın daha fazla kâr etme ve her şeye 

sahip olma hırsının bir sonucu olarak işçinin ve onun emeğinin sömürüsüdür. 

“Emeğin bir şekilde sömürülmesi ve istismar edilmesi bireysel boyutta ve sistemsiz 

bir şekilde de olsa, insanlık kadar eskiydi. […] Ne var ki, bu emek daha önce bireysel 

ve münferit iken, kapitalizmde kitlesel hale geldi” (Alptekin, 2015, s.233). 

Kapitalist sistem, canlı ya da cansız olduğunu önemsemeksizin her şeye kâr odaklı 

bakarak son raddeye kadar sömürmektedir.  Bunun sonucunda da Marx’ın 

“yabancılaşma” dediği süreç ortaya çıkar ve böylece “insanlar, ürettikleri ürüne; 

üretime dönük eylemlerine, becerilerine; insan türünün ihtiyaçlarına ve insanın kendi 

türüne, diğer insanlara yabancılaşmaktadır” (Zengin, 2017a, s.157).  Fromm’un 

düşüncesi de Marx’a benzer niteliktedir; “insanın ruhsal, yani kendine özgü olan 

içsel kültürü ihmal edilirse, bencillik ve açgözlülük en yaygın güçler olarak belirirler. 

Bu türlü bir davranış biçimine en uygun sistem ise, bencillik üzerine kurulmuş olan 

kapitalizmdir" (2003, s.218-219).  

 
4 Sinirsel (TDK). “Nevrotik birey, tüm dünyanın kendisine hizmet etmesi gerektiğini düşünürken, 
yanındakinden bir kalem ödünç almaktan bile acizdir. Fakat biraz kalabalık olduklarında yakıp 
yıkmakta, başkalarının hayatını kısıtlamakta beis görmezler” (Özen, 2019, s.319). 



21 
 
 

Marx’ın kapitalizme getirdiği, ‘üretim süreci’ ile ilgili eleştirileri sonrasında Adorno, 

bu üretimin artık, bir kültür haline geldiğini ve bu kültürün endüstriye dönüşerek meta 

ürettiğini ifade etmektedir. 

Kültür, açıkça ve fütursuzca, herhangi bir meta üretimi sektöründeki üretim 
kurallarına uyan bir sanayi haline gelmiştir. Kültürel üretim, bir bütün olarak 
kapitalist ekonominin ayrılmaz bir parçasıdır. Kültür artık, bugünün kurtarılmış bir 
gelecek tasavvuru çerçevesinde kavranmasına dayanan bir kaynak değildir; kültür 
endüstrisi, bugünün bozulmuş ütopyası uğruna mutluluk vaadinden vazgeçer. Bu, 
bugünün ironik temsilidir (Bernstein, 1991, s.19).  

Yani endüstri bir kültür halini alırken, bir yandan da kültür endüstrileşmekte ve 

kapitalist sistem bir kültür haline dönüşerek toplum içerisinde meşrulaştırılmaktadır. 

Tüketiciler kendilerini boş zamanlarında bile üretimin birliğine uydurmak 
zorundadır. Günümüzde bu giz açığa çıkmıştır. Bu düzenek, verileri toplayanlar 
tarafından, yani kültür endüstrisi tarafından planlanıyor gibi gözükse de, tüm 
akılsallaştırma çabalarına karşın akıldışılığını sürdüren toplum iktidarı tarafından 
endüstriye dayatılır; iş dünyasının acenteleri, bu kaçınılmaz dayatmayı kendi 
amaçlarına uygun biçimde işlemden geçirerek iplerin elde olduğu yolunda yapay 
bir izlenim yaratırlar. Tüketiciye sınıflandırabileceği hiçbir şey bırakılmaz, çünkü her 
şey bizzat üretimin şematizmi tarafından önceden sınıflandırılmıştır (Adorno, 2011, 
s.53). 

Farklı bir ifadeyle, üretim ve tüketim alanlarının endüstriyel bir kültüre 

dönüştürülmesiyle birlikte, toplum içerisindeki birey yalnızca üretim-tüketim 

içerisinde onun için belirlenen rolü oynamaktadır. Tam bu noktada;  

İnsanın yabancılaşmasını kapitalist toplumun ekonomik yapısıyla ilişkilendiren 
Fromm, modern endüstri toplumunda insanın, ‘kör ekonomik güçler’in objesi haline 
geldiğini ileri sürer. Ona göre yabancılaşmış insan, kendisini dünyanın merkezi ve 
fiillerinin yaratıcısı olarak görmemektedir. Aksine, modern endüstri toplumunda, 
fiiller ve bu fiillerin sonuçları insana hükmetmektedir. Yabancılaşmış insan, hem 
diğer kişilerden hem de kendisinden kopmuştur (Osmanoğlu, 2016, s.84). 

Kapitalist sistemin insan üzerinde yarattığı yabancılaşma, aynı sistemin insan-

hayvan iletişimini engelleyerek insanın gözünde hayvanların gerçek varlığını yok 

etmesinden ötürü insanın hayvanlara karşı da yabancılaşmasına sebep olmaktadır. 

Bunun yanında, kapitalist sistem sadece insanın kendine yabancılaşmasına değil, 

aynı zamanda hayvanların da kendine yabancılaşmasına sebep olmaktadır. 

Hayvanlar üretime yönelik olarak sömürülerek nesneleştirilir ve böylece bu sömürü 

öyle bir noktaya ulaşır ki hayvanın kendi vücudu onun düşmanı haline gelir. Üretime 

yönelik olan; süt elde edilen ineğin memeleri, tavukların yumurtlaması vb. yani 

hayvanın kendi özelliği sömürüye dönüştürüldüğü için düşmanı haline gelir. Zira 

ineğin süt veriyor, tavuğun yumurtlayabiliyor oluşu sömürülmektedir. Eğer bu 

özellikleri olmasaydı belki de sömürü nesnesine dönüştürülmeyeceklerdi. Bu 



22 
 
 

yüzden hayvanların kendi vücutları bir nevi düşmanı haline gelmektedir. Bu boyuta 

varan yabancılaşma süreci öncelikle  

insanın kendisine, insanın hayvana ve son olarak da hayvanın kendisine 

yabancılaşması olarak üç aşamadan ilerler. 

2.2. Hayvanların Yabancılaşması 

Marx’ın işçinin yabancılaşması ile ilgili açıklamalarını, insanın hayvanla olan ilişkisi 

üzerinden bütünleştirmek de mümkündür. Hayvanlar da işçilere benzer şekilde, 

kapitalizmin kâr odaklı sömürüsüne maruz kalarak kendine ve insanlara karşı 

yabancılaştırılarak cansız bir mal, eşya statüsünde görülmektedir. Zira kapitalist 

sistem sadece işçi (kişi) üzerinde değil, özellikle çiftliklerde üretim nesnesine 

dönüştürülen hayvanların da kendisine yabancılaşmasına neden olmaktadır. 

Zengin, Noske’nin Sınırların Ötesinde: İnsanlar ve Hayvanlar adlı kitabından, 

hayvanların kendine yabancılaşması ile ilgili ifadesini aktarır;  

[…] hayvanların hayatları yumurta, süt, et gibi tek bir kritere indirgendiğinde, 
hayvan kendi üretken eylemlerine yabancılaşmakta; diğer hayvanlarla olan 
sosyal bağları, doğal olmayan koşullarda tutularak bozulmakta ve hayvan kendi 
türünden diğer hayvanlara yabancılaşmakta; doğal olarak parçası olduğu 
ekosistemden kopartılıp doğaya yabancılaşmakta ve son olarak da yukarıda 
belirtilen bütün bu yapay koşullar nedeniyle kendi türüne ait hayata 
yabancılaşmaktadır (Zengin, 2017a, s.161). 

Yani Marx’ın ifadesinde, işçi ürettiği ürüne, emeğine yabancılaşırken, hayvanlar 

kendi bedeninin bir özelliğine karşı yabancılaşmaktadır. İşçi emeğine 

yabancılaşırken, hayvanlar ürettiği ürüne değil doğrudan o ürünü meydana getiren 

kendi bedenine yabancılaşmaktadır. Dolayısıyla işçi ve hayvanın yabancılaşma 

diyalektiğinde süreç benzer olsa da temel fark, insan kendi emeğine 

yabancılaşırken, hayvan kendi bedeninin bir özelliğine (ineğin süt vermesi, tavuğun 

yumurtlaması vb.) yabancılaşmaktadır. 

Hayvanlar, birbirleriyle ilişki kurabilen, duyguları olan, doğal ortamında yaşama 

gerekliliği olan bir canlı türü olduğu halde, bu gerçeğin kapitalizm ile onların elinden 

alınması hayvanlarda yabancılaşma sürecini başlatmaktadır. Kapitalist sistemin en 

yüksek kâr hedefiyle tüketiciden saklı olarak hayvanları sömürmesi, insan-hayvan 

arasındaki mesafeyi arttırarak, hayvanları insanın gözünde değersizleştirmiş ve 

hayvanları sadece bir nesne ya da ürün elde edilmek için kullanılan cansız bir 



23 
 
 

varlığa dönüştürmüştür. Dolayısıyla kapitalist sistem, insan ile hayvan arasındaki 

mesafeyi koruyup hayvan sömürüsünü gizleyerek, insanların hayvanlar ile 

arasındaki bağı koparmakta ve insanı hayvanlara karşı yabancılaştırmaktadır.  

Singer, insan-hayvan arasındaki bağın koparılma biçimini açıklar: 

Yediğimiz yiyeceklerin gerisinde yatan, canlı yaratıkların maruz kaldığı kötü 
muameleden genellikle haberimiz olmuyor. Bir dükkândan ya da restorandan 
yiyecek satın almak, son ürün dışındaki bütün aşamaları titizlikle gizlenmiş uzun bir 
sürecin zirve noktasıdır. Kırmızı eti ya da tavuk etini temiz plastik ambalajlar içinde 
alırız. Neredeyse hiç kan görmeyiz. Yaşayan, nefes alan, yürüyen, acı çeken bir 
hayvan ile bu ambalaj arasında bir bağ kurmak için hiçbir sebep yoktur (Singer, 
2018, s.168). 

İnsan-hayvan arasındaki mesafenin bir nedeni olarak, hayvanların yaşam koşulları 

ve maruz kaldıkları şeylerden bihaber, onlardan elde edilen ve önümüze kadar 

gelen ürünler, hayvanların sanki insanların hizmeti için var olduğu düşüncesini 

normalleştirmekte ve onları cansız bir tahakküm nesnesine dönüştürmektedir. 

Kapitalizmin temelinde olan; sermayesi, maddi gücü yüksek olan kişinin, işçi sınıfı 

üzerindeki hakimiyeti aynı şekilde hayvanlar üzerinde de geçerlidir. Daha fazla 

üretim ve böylece daha fazla kâr hedefleyen kapitalist sistem, hayvanların 

nesneleştirilmesi, sömürülmesi ve insan-hayvan arasındaki mesafeyi arttıran en 

büyük etmen olarak görülmektedir. Elbette insanların yabancılaşmasında olduğu 

gibi hayvanların sömürülmesi, nesneleştirilmesi de sadece kapitalizmle meydana 

gelen bir durum değildir.  

Hayvanların öteden beri insan hayatının en önemli unsurlarından biri olduğu 
doğrudur. İnsanlar binlerce yıldır hayvanları avlıyorlar, yiyorlar, evcilleştiriyorlar; 
onlarla kimi zaman simbiyotik5 kimi zaman sömürüye dayanan ilişkiler kuruyorlar. 
Ancak binlerce yıla yayılan bütün bu tarihsel süreçte insanların hayvanlarla 
kurduğu ilişkinin mahiyetinin, bu ilişkinin araç ve amaçlarının aynı olduğunu 
söylemek mümkün değildir (Koyuncu, 2015, s.87).  

Kapitalizmden önce de hayvanlar sömürülmüş ve tahakküm altında kalmıştır. Ancak 

hayvanlar üzerindeki bu sömürü, kapitalizm ile birlikte genişletilmiş, inanılmaz 

boyutlara ulaşmış ve sıradan hale gelmiştir. İnsan hayvanlarla ve doğayla bir arada 

uyumlu şekilde, yani simbiyotik bir ilişkiye dayanan kültürel yapı kurmuşken, 

kapitalizmin genişletilmesiyle bu kültürün Adorno’nun tanımladığı gibi bir endüstri 

haline dönüşmesi bu ilişki ağının simbiyotik yapısına da zarar vermiştir. Zengin, 

Spiegel’in görüşlerini şu şekilde aktarır; “insan-hayvan hiyerarşisini insan lehine 

 
5 Simbiyotik: İki canlının tek bir organizma gibi birbirleriyle yardımlaşarak bir arada yaşamaları (Cambridge 
Dictionary). 



24 
 
 

belirleyen faktörlerin en temeldeki sorumlusu kapitalist ideolojidir. Kâr güdüsü 

nedeniyle hayvanlar […] sistematik ve kurumsallaşmış bir tahakkümle karşı 

karşıyadırlar” (Zengin, 2017a, s.55).  

Kapitalist düzen ile birlikte kişinin kendine yabancılaşması ve hayvanların kendine 

yabancılaşması birbirini tamamlayan eylemler olarak karşımıza çıkmaktadır. 

“İşlerine, emeklerine, kendilerine, diğer insanlara ve doğaya yabancılaşma konuları 

günümüz insanının özellikleri arasındadır” (Fromm, 2003, s.201). Kendine 

yabancılaşan insan, çevresini, doğayı ve beraberinde hayvanları sömüren, ben 

merkezci, yani kendi çıkarını her şeyin üstünde gören bir karaktere dönüşmektedir. 

Hayvanları kafeslere kapatan, sömüren ve onları mal statüsüne sokarak 

yabancılaşmasına sebep olan insandır. Dolayısıyla insanların hayvanlara 

yabancılaşması, insan-hayvan arasına konan mesafeler, insanlar tarafından 

hayvanların kendine yabancılaşması sonucunu doğurmaktadır. “İnsanlar ve 

hayvanlar arasında mesafeler koymak, insan ve hayvanı iki farklı kutupta görmek 

[…] hayvan sömürüsü üzerinde çok fazla kafa yormamaya ve sömürünün ahlaki 

boyutlarını göz ardı etmeye yöneliktir” (Zengin, 2017a, s.55). Öyle ki; hayvanların 

deneylerde kullanılması, sirk hayvanları, spor adı altında hayvanların avlanması, 

gıda sektöründe hayvanlara yapılan kötü muameleler, aslında insanların hayvanları 

nasıl tahakküm altına aldığını ve onlara karşı ne kadar yabancılaştığını gösterir 

niteliktedir. 

Hayvanların modern dünyamızda yok olduğu, silinip gittiğini iddia eden Stibbe 
esasen kafamızı çevirdiğimiz her yerde hayvanlarla karşılaşmamıza rağmen 
bunların hayvanların kendileri değil imgeleri olduğundan bahseder. Artık 
hayvanlarla aramıza mesafe girmiştir. Hayvanlarla etkileşim birebir (fiziksel) temas 
yoluyla değil, tv programları, kitaplar, dergiler ya da internet üzerinden 
gerçekleşmekte ya da bu etkileşim hayvanat bahçeleri, akvaryumlar gibi fiziksel 
engellerin gölgesinde gerçekleşmektedir. Diğer bir deyişle hayvanların fiziksel 
varlıkları soyut göstergelerle yer değiştirmekte ve gerçek varlıkları bilinçlerimizden 
silinmektedir (Zengin, 2017a, s.57). 

Farklı bir deyişle; insan ve hayvan arasındaki mesafe bugün öyle bir noktadadır ki 

hayvanlar artık insanların zihninde tasarladığı ya da gerçekliğe dayanmayan bir 

varlığa dönüşmüştür. Bu tıpkı gerçeği yansıtmayan gülen, mutlu hayvanların 

resimlerinin olduğu hayvansal ürünlerin ambalaj kutularına benzemektedir. Sınai 

çiftliklerde hayatı boyunca bir kafesin içinde bulunan ve kesintisiz olarak sömürülen 

mutsuz hayvanların ürünleri, tüketiciye mutlu ve özgürce koşan hayvanların 

resmedildiği paketler halinde ulaşmaktadır. Bu durum tüketicinin hayvanları 



25 
 
 

zihninde paketlerde görülen görseller ile tanımlamasına ya da hayvanın gerçek 

varlığının kişinin zihninden silinmesiyle sonuçlanmaktadır. 

Kapitalizmin de güçlü etkisiyle birlikte, hayvanlar bir nesne, ticari bir mala dönüşmüş 

ve onların insanlar için var olduğu düşüncesi normalleştirilmiştir. Bu durum şüphesiz 

insanı merkeze almakta ve hayvanın aşağı statüde algılandığını göstermektedir. 

Dolayısıyla hayvanların yabancılaştırılması, aşağı statüsü ve onlar üzerinde kurulan 

tahakküm bir türcü ideolojiyi göstermektedir. Diğer bir deyişle, hayvanlar insan-

merkezci bir türcü ideoloji ile birlikte yabancılaşmakta, insanların menfaati 

doğrultusunda kullanılmakta ve tahakküm altına alınmaktadır. 

2.3. Türcülük 

Singer’a göre; “türcülük bir kişinin kendi biyolojik türlerinin çıkarları lehine ve diğer 

biyolojik türlerin çıkarları aleyhine önyargılı ya da yanlı davranmasıdır (2018, s.68)”.  

Türcü düşüncede, insan her şeyin sahibi olarak görülür ve her şeyin insan için var 

olduğu düşünülür. Her şeyin ölçüsü insanı merkeze alarak değerlendirilir. Türcülük 

aynı zamanda insan-merkezcilik, antroposantrizm6 gibi düşüncelerle aynı anlamda 

kullanılır ve ırkçı görüşle oldukça benzerlik göstermektedir. Irkçılık, “bir ırka, başka 

ırklar üzerinde üstünlük tanıyan sistem. Kendi ırkına saf ve üstün sayarak başka 

ırklarla karşılaştırılmaktan çekinme ve milleti meydana getiren unsurlar içerisinde 

daha çok ırk huzuruna önem verme görüşü ve sistemidir” (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 

1973, c.6, s.122). Türcülük ise, tür farklılığından yani insan olmayan tüm canlıları 

insan lehine kullanma ve sömürme eylemlerini kapsar. Örneğin; belli bir ırkın köle 

olarak kullanılarak sömürülmesi, bir ırkçılıktır. Hayvanları insanların hizmeti için 

fabrikalara, kafeslere kapatarak sömürmek ise bir türcülüktür. Yani türcülük, insan 

dışı olan tüm canlılara karşı olan bir sistemken, ırkçılık insanların kendi içinde 

birbirlerine yaptığı ayrımcılıktır. İki kavramın anlamı farklı olsa da temellerindeki 

mantık aynıdır.  

Irkçılar, kendi ırklarının kendi çıkarları ile başka bir ırkın kendi çıkarları çatıştığında 
kendi ırklarına öncelik tanıyarak eşitlik ilkesini ihlal ederler. Cinsiyetçiler de, kendi 
cinsiyetlerinin çıkarlarına öncelik tanıyarak aynı şeyi yaparlar. Benzer biçimde, 

 
6 Antroposentrizm, kelimenin tam anlamıyla insan merkezli anlamına gelir, ancak en uygun felsefi biçimiyle, 
yalnızca insanların içsel değere sahip olduğu etik inançtır. Aksine, diğer tüm varlıklar yalnızca insanlara hizmet 
etme yeteneklerinde veya araçsal değerlerinde değer taşırlar. İnsan merkezli bir konumdan, insanlar doğrudan 
ahlaki konuma sahiptir, çünkü onlar kendi içlerinde ve kendi başlarına birer amaçtır; diğer şeyler (bireysel 
canlılar, sistemler) insani amaçların araçlarıdır (Goralnik, Nelson, 2012, s.145). 



26 
 
 

türcüler de kendi türlerinin çıkarlarının diğer türlerin üyelerinin daha önemli 
çıkarlarının önüne geçmesine izin verirler. Üç durumda da genel yapı tıpatıp aynıdır 
(Singer, 2018, s.56). 

Türcülük, ırkçılık, cinsiyetçilik vb. gibi sınıflandırıcı düşünce yapılarıyla yapılan 

baskı, ayrımcılık, sömürü gibi eylemler tahakküm ilişkisiyle paralel meydana 

gelmektedir. İnsanlık tarihi boyunca söz konusu olsa da özellikle kapitalist sistemin 

yerleşmesi ve onun getirdiği endüstrileşme ile beraber günümüzde hayvanların 

konumu büyük oranda insanlara hizmet etmelerine dayanmaktadır. Bu da insana 

hizmet etmek için var olan bir nesne konumuyla bağlantılı olarak tahakküm ilişkisine 

dayanmakta ve böylece türcü düşünce yapısı desteklenmektedir. İnsanların 

hayvanlar üzerindeki tahakkümü şüphesiz türcü düşünce yapısı ile beraber hareket 

etmektedir. Zira hayvanat bahçeleri, deney hayvanları, fabrikada kafeslerde tutulan 

çiftlik hayvanları, kürkler vb. bütün bular hayvanların insanların hizmeti için 

kullanıldığını ve türcü düşünce yapısını göstermektedir. Zengin, Nibert’in 

düşüncelerini şöyle aktarır: “belirli grupları ve hayvanları değersizleştiren toplumsal 

düzenlemeler, ideolojiler, tahakkümü görünmez hale getirip meşruiyetini sağlarlar” 

(Zengin, 2017a, s.57). Öyle ki; hayvanların sömürülmesi, öldürülmesi bir kenara, 

onları sirk hayvanı, deney hayvanı, av hayvanı, evcil hayvanlar gibi birçok şekilde 

sınıflara ayrılması, insanların kendi türü için onları ne şekilde kullanacağı, onlardan 

nasıl faydalanacağı ile ilgilidir. Bu sınıflandırmaların hepsinde ortak olan tahakküm 

yapısı belli ideolojik ayrımlar üzerinden bulanıklaştırmakta ve sınıflandırma ya da 

tanımlamalarla meşrulaştırılmaktadır. 

Benzer şekilde, insanın hayvan üzerindeki hiyerarşik üstünlüğü konuşma diline de 

yansımaktadır. İnsanların birbirine küçültücü bir söz olarak kullandığı, köpek, 

domuz, öküz, eşek gibi birçok sözcük, insanın hayvanları kendinden aşağı statüde 

görmesinden kaynaklanmaktadır. Aynı şekilde, hayvan sözcüğünün kendisi de 

hakaret ya da aşağılayıcı bir söz olarak kullanılmakta ve dahası hayvan sözcüğünün 

sözlük anlamı da hayvanların aşağı statüde görüldüğünü desteklemektedir: Hayvan 

“canlı fakat akıldan yoksun varlık, insan dışındaki canlı yaratık, yeteneksiz akılsız 

kimse (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 1973, c.5, s.727)”, “türlü hizmetlerde kullanılan 

yaratık, duygu ve hareket yeteneği olan içgüdüleriyle hareket eden canlı yaratık” 

(TDK) gibi tanımlar, insanı merkeze alan, insanın kapasitesi ve alımlama şekli 

üzerinden oluşturulmuş ve hayvanların insanlara hizmet etmek için kullanıldığını 



27 
 
 

belirtmektedir. Zira “canlı fakat akıldan yoksun varlık” tanımı hayvanın aklını, insanın 

aklı ile kıyaslamanın bir sonucudur. Benzer şekilde “türlü hizmetlerde kullanılan 

yaratık” tanımı, hayvanların insan hizmetinde olduğunu belirtir. Böylece bütün bu 

tanımların insan-merkezci yani türcü bir bakışın ürünü olduğu söylenebilmektedir. 

Stibbe’e göre; “insanlar arasındaki ilişkiler kısmen dil aracılığıyla kurulur; örneğin, 

aşağılayıcı ve saldırgan lakapların varlığı ve kullanımı sadece nefret ilişkilerini 

yansıtmaz, kelimelerin kendisi bu tür ilişkilerin yapı taşlarıdır” (2005, s.3). Bu 

bağlamda, hayvanların dilde ki kötü kullanımı ve insanların hayvanlar üzerindeki 

fiziksel sömürüsü birbirinden güç alan, birbirini tamamlayan eylemler olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

İnsanlar ve diğer hayvanlar arasındaki ilişki, kısmen onlarla ve onlarla ilgili 

konuşmak için kullanılan dil tarafından kurulur. Hayvanların isimleri sıklıkla hakaret 

olarak (köpek, domuz, yılan vb.) söylenir. Son zamanlarda uzman söylemlerle ilgili 

bir dizi ayrıntılı çalışma yapılmıştır: hayvan ürünleri endüstrileri, ilaç endüstrileri, 

hayvanat bahçeleri, avcılık ve sirkler. Çalışmalar, bu söylemler, metaforlar, gramer 

yapıları, zamirler ve diğer dilsel özelliklerin insan dışı hayvanları nasıl nesneler, 

makineler veya aşağı varlıklar ve dolayısıyla insan olmayan hayvanlara karşı 

ölçüsüz zulüm düzeylerinin sözlü olarak lisanslanmasına katkıda bulunur (Stibbe, 

2005, s.3).  

O halde, insanların, hayvan adlarını kullanarak birbirlerine söyledikleri hakaret ve 

aşağılayıcı sözler aslında hayvanları her alanda sömürmemizin ve onlara olan türcü 

bakışın bir sonucudur.  

Bu bakımdan hayvan sözcüğünün anlamındaki “canlı fakat akıldan yoksun varlık” 

tanımı aslında hayvanların insanlardan akıl, zekâ, dil gibi birçok yönden eksik 

olduğu ve aynı zamanda insanların kendini, hayvanların bu eksikliği üzerinden 

tanımladığını göstermektedir. Zira hayvan sözcüğünün tanımını yapan yine insandır 

ve insanı merkeze alarak, hayvanların insana göre eksik yönlerinin vurgulanması ile 

hayvan sözcüğü tanımlanmıştır. Bu durum insanların hayvanlar üzerinde yaşam 

hakkı olduğu ve onları dilediği gibi sömürebileceği düşüncesini normalleştirmektedir. 

Bu noktada Singer; “daha zeki olmak bir insana başka insanları kendi amaçları 

doğrultusunda kullanma hakkı vermiyorsa, nasıl olur da genel olarak insanlara insan 



28 
 
 

olmayanları sömürme hakkı verebilir” (2018, s.53) sorusunu sorar. Bu bağlamda, 

eğer zekâ, akıl gibi etmenler insanın hayvanları sömürmesi için bir gerekçe 

oluyorsa, aynı düşünce yapısı ile bir insanın başka bir insandan daha akıllı ya da 

daha zeki olması durumunda da aynı durum geçerli olmalıdır. Aksi takdirde insanın 

hayvanlara karşı olan sömürüsünün bir nedeninin de tür farkından kaynaklandığını 

söylemek yanlış olmayacaktır. İnsan kendi zayıflığını, eksikliğini tamamlama 

çabasıyla doğayı, hayvanları yani kendinden daha zayıf gördüğü, kolayca 

hükmedebileceği varlıklara hükmetmektedir.  Onlara ‘sahip olarak’ istediği gibi 

yönetebilmektedir. Kendi eksikliğini bunlarla kapatabileceği yanılgısı içindedir ama 

bu yanılgı içinde olduğunu da fark etmemek için sürekli yeni tahakkümler 

uygulayarak bu arzusunu sürdürmektedir. Öyle ki, ‘hayvan’ sözcüğünün, insanın 

kendisinin ve kendi özelliklerinin eksikliği ile tanımlanmış olması durumu da bu 

arzuyu desteklemektedir. Diğer eylemler haricinde, hayvanlar sadece insan ile aynı 

türden olmadığı için onlara karşı tahakküm ilişkisi kuruluyorsa, türcü düşüncenin 

benimsendiği, eyleme geçtiği anlamına gelmektedir. Singer, “kabul edilemeyecek 

kadar türcü olan tek yaklaşım, yaşama hakkının sınırını tam olarak türümüzün 

sınırıyla çakıştırmaya çalışmaktır” der (2018, s.68).  

Singer, hayvanlar ile insanlar arasında ne kadar ciddi farklar olursa olsun, acı çekme 

duyusunun eşit olduğu sürece hayvanların da insanlar kadar çıkarları olduğunu 

ifade etmektedir. “Bir varlık acı çekiyorsa, bu acıyı önemsememek için hiçbir 

ahlaksal gerekçe öne sürülemez” (Singer, 2018, s.55).  “Acı çekme, hissetme yetisi, 

başkalarının çıkarlarını göz önünde bulundurma konusunda, savunulabilecek tek 

sınır çizgidir. Bu sınırı, zekâ ya da akılcılık gibi başka bir niteliğe göre çizmek, keyfi 

davranmak anlamına gelir” (2018, s.56). 

Jeremy Bentham’ın düşünceleri de Singer ile aynı doğrultudadır. Bentham da 

insanlar ve hayvanlar arasında akıl, zekâ ya da konuşabilme kapasitesini değil, 

varlığın acı çekip çekmediğini temel alır. Jeremy Bentham’ın insan-hayvan ilişkisi 

üzerine düşüncelerini Singer şöyle aktarır:  

[…] belki bir gün hayvanlar dünyasının geri kalanı da kendilerinden ancak zorbalık 
yoluyla esirgenen haklara sahip olacaktır. Fransızlar bir insanın sırf derisi siyah 
diye kayıtsız şartsız bir zalimin keyfine terk edilemeyeceğini anladılar. Belki bir gün, 
bacak sayısının, derideki tüy miktarının ya da sağrı kemiğinin nerede bittiğinin de 
duyguları olan bir varlığı aynı akıbete terk etmek için eşit derecede yetersiz 
sebepler olduğu anlaşılır. Bu aşılamaz sınırı çizecek başka ne olabilir? Akıl yürütme 



29 
 
 

yetisi mi? Ya da belki konuşma yetisi mi? Ama yetişkin bir at ya da köpek, gerek 
akıl gerekse iletişim kurma açısından, bir günlük bir haftalık hatta bir aylık bir 
bebekten kat kat üstündür; ama öyle olmasa bile bu neyi gösterirdi ki? Sormamız 
gereken soru, akıl yürütebiliyorlar mı ya da konuşabiliyorlar mı değil, acı 
çekebiliyorlar mı olmalıdır (2018, s.54). 

Yaşam hakkının akıl, dil, zekâ, geleceğe dair plan yapabilme gibi birçok yetiye 

dayandığını söyleyerek, bu yetiler üzerinden hayvanları sömürmek ve onlar 

üzerinde hak iddia etmek türcülüğün bir sonucudur. Hayvanlar ve insanlar 

arasındaki temel çizgi akıl, dil, zekâ gibi yetiler değil, onların acı çekip çekmediğidir. 

Singer, yaşam hakkının insanı hayvanlardan üstün yapan yetenekler (akıl, zekâ, dil 

vb.) ile belirlendiği takdirde, aynı yaşam hakkının hayvanların insanlardan üstün 

olduğu durumlarda da uygulanması gerektiğini açıklar;  

Örneğin bir şempanze, köpek ya da domuz, ciddi derecede zihinsel özürlü bir 
bebek ya da ileri derecede demanslı yaşlıya göre, daha yüksek bir kendinin 
farkında olma ve başkalarıyla anlamlı ilişkiler kurma düzeyine sahiptir. Dolayısıyla 
yaşam hakkını bu özelliklere dayandıracaksak bu hayvanlara da en az zihinsel 
özürdü ve demanslı insanlara tanıdığımız kadar, hatta daha fazla yaşama hakkı 
tanımalıyız (Singer, 2018, s.69). 

Dolayısıyla, eğer üstün yetiler yaşam hakkı ve yaşam üstünlüğünü sağlıyorsa, beyin 

hasarlı doğmuş bir bebeğin yetileri, köpek, şempanze ya da bir domuzun yetileri 

kadar olmadığı halde bebeğe yaşam hakkı tanınırken, hayvanlara tanınmıyorsa bu 

açıkça türcülüğün bir göstergesidir.  

Sonuç olarak türcü ideoloji, insanı en üst mertebeye yerleştiren ve hayvanları 

insanlar için var olan, insana hizmet eden bir nesneymiş gibi kullanma eylemidir ve 

bu durum aslında insanların hayvanlar üzerindeki tahakkümünün sürekli yeniden 

üretilmesinin temellerini oluşturmaktadır. 

 

 

 

 

 



30 
 
 

3. BÖLÜM: HAYVANLAR ÜZERİNDEKİ TAHAKKÜMÜN SANAT 
ALANINDA KULLANILMASI 

“Sahip olduğu materyaller ne kadar kısıtlı olursa olsun, tarih boyunca hiçbir toplum 

sanattan yoksun kalmamıştır. […] Fakat farklı zaman ve mekanlarda, değişen 

sosyal ve kültürel koşullara bağlı olarak sanatın aldığı biçimler, büyük bir çeşitlilik 

gösterir” (Farthing, 2017, s.8). Sanatın ilk örnekleri olarak görülen ilk çağlarda 

mağara duvarlarına yapılan resimlerin amacı ile, günümüzdeki sanat anlayışı 

birbirinden oldukça farklıdır. Yani, ilk çağlarda sanat tanımı kurumsal olarak 

tanımlanmamış olsa da, sanat, insanın varoluşundan itibaren farklı biçimlerde ve 

farklı amaçlar doğrultusunda yapılmıştır. Ancak ilk çağlardan günümüze sanat 

anlayışı ve kullanılan malzemeler sürekli değişmiş olsa da sanat her zaman bir 

düşünceyi, hissi veya bir üslubu aktarmaktadır.  

Sanat içerisinde hayvan kullanımı, ilk çağlarda mağara resimlerinde figür olarak 

kullanılırken günümüzde çok çeşitli amaçlarla hayvan imgesi kullanılmaktadır. Bu 

araştırma kapsamında, bu örneklerden hayvanın kendisini bir nesne gibi doğrudan 

nesneleştirilerek onu malzeme olarak ya da eylem içerisinde hayvanın ölümü ile 

sonuçlanan kullanımlarına odaklanılacaktır. Hayvanın sanat içerisinde 

metalaştırılması, cansız bir nesneymiş gibi kullanılması, aslında sanat eserini yapan 

sanatçının üslubunu, düşüncesini anlatması bakımından sanatçının hayvana olan 

bakış açısını, yani hayvanı aşağı bir statüde görüyor oluşunu yansıtmaktadır. 

Hayvanın aşağı statüde görülerek nesneleştirilmesi bir yandan türcü düşünceyi 

gösterirken, bir yandan da sanatçı ve eser ilişkisi bakımından değerlendirildiğinde, 

sanatçının, canlı bir hayvanı malzeme gibi kullanıp cansız bir nesneye 

dönüştürmesi, hayvanın tüm yaşam hakkına, özgürlüğüne sahip olarak kendi 

tahakkümü altına aldığı, onunla tahakküm ilişkisi kurduğu anlamına gelmektedir. 

Aynı zamanda, yaptığı eserin tek sahibi sanatçının kendisi olduğundan, aslında 

nesneleştirdiği hayvanı malzeme olarak kullanarak yaptığı eser üzerinden hayvanın 

kendisine de sahip olmaktadır. Bu durumda, sanatçının kendi eserini, sanatı bir 

bakıma hayvana ‘sahip olmak’ için kullanılan bir araç olarak gördüğü söylenebilir.  

Günümüzde insanların hayvanlara karşı kurduğu tahakküm ilişkileri birçok alanda 

olduğu gibi sanat alanında da görülmekte ve bu alanda hayvanlar bir sanat 



31 
 
 

malzemesi gibi kullanılarak nesneleştirilmektedir. Sanatın ve sanatçının elbette 

özgür olması gerekmektedir. Ancak sanat her ne kadar özgür olursa olsun, sanat 

adı altında hayvanların yaşamının hiçe sayılabileceği ve haklarının ihlal 

edilebileceği anlamına gelmemektedir. Farklı bir deyişle hayvanların kendi 

çıkarları olduğu bir gerçektir ve sanat, hayvanların çıkarlarının göz ardı edilerek 

tahakküm uygulanabileceği anlamını taşımamaktadır. Hayan hakları ile ilgili 

araştırmalar yapan hukuk bilimcisi Cass Robert Sunstein, hayvanların çıkarlarının 

ihlal edilmesi ile ilgili şunları açıklar: 

[…] çoğu zaman, hayvanların çıkarları hiç sayılmaz -ve bir kez sayıldıklarında, 
uygulamalarımızın çoğu muhtemelen haklı gösterilemez. Uzun vadede, 
hayvanları haksız acıya maruz bırakma isteğimizin, ahlaksız bir barbarlık biçimi 
gibi görüneceğine inanıyorum- aynı değil, birçok yönden ahlaki olarak köleliğe 
ve insanların kitlesel imhasına benzer (Sunstein, 2002, s.13).  

Dolayısıyla, sanat tıpkı köle-efendi arasında olduğu gibi bir başka canlının 

özgürlüğünün elinden alınmasına sebebiyet verdiğinde sanat değil, ancak tahakküm 

ilişkisinden söz edilebilir.  

Günümüzde metalaştırılan canlı hayvanların istismar edilerek kullanıldığı ya da 

kullanılmak üzere öldürüldüğü sayısız sanat çalışması yapılmakta ve bu çalışmalar 

sanat galerisi, müze gibi yerlerde sergilenmektedir. Bu çalışmaların sadece 

hayvanların özgürlüğüne ve yaşam haklarına karşı yapılan bir müdahale olmalarıyla 

dahi, bu çalışmaları, bir sanat eserinden ziyade insanının hayvan üzerindeki 

tahakkümünün bir göstergesi olarak değerlendirmek mümkündür. Sanatta 

hayvanlara yapılan tahakküme yönelik olarak sanat kuruluşlarına da sorumluluk 

düşse de, sanat galerileri ve müzeler, tam tersi şekilde hayvanların istismar edildiği 

çalışmaları sıklıkla sergilemektedir. Dolayısıyla sanatçının kendisi ile birlikte bu 

sanat kurumları da hayvan istismarından meydana gelen çalışmalarda bir problem 

görmeyip sergileyerek, aslında hayvan istismarının tam olarak kendisine hizmet 

etmektedir. Diğer bir deyişle, hayvanların istismar edildiği ya da öldürüldüğü 

çalışmaların sanat olarak görülüp, söz konusu kurumların bu çalışmaları sanat 

olarak izleyiciye sunmaları bu tahakküm ilişkisini üretmiştir. Zira hayvanların 

kullanıldığı sanat çalışmalarının sergilenerek topluma, izleyicilerin görüşüne 

sunulması, hayvanlara yapılan tahakkümün sergilenmesi anlamına gelmektedir ve 

bu, yukarıda açıklanan insan-hayvan arasındaki hiyerarşik sahip olma ilişkisinin bir 

örneğini oluşturarak hayvanın aşağı statüsünü normalleştirmektedir. Dolayısıyla 



32 
 
 

sanat kurumlarının, hayvanları bir sanat malzemesi olarak kullanan sanatçıların 

çalışmalarını sergilememe, tahakkümün yeniden üretilmesine ve hayvanın aşağı 

statünün normalleştirilmesine karşı durabileceği bir sorumluluğun olduğu 

söylenebilir. 

Diğer yandan, sanat içerisinde tahakküm ilişkileriyle nesneleştirilen hayvanların 

kullanılmasını reddederek, hayvanları savunan ve sanat çalışmalarını bu düşünce 

temeliyle inşa eden birçok sanat çalışması bulunmaktadır. Hayvanlara uygulanan 

tahakküme tepki olarak yapılan sanat çalışmalarında konu itibariyle kapitalist 

sistemde sömürülen hayvanlar, deney hayvanları, spor adı altında hayvanların 

avlanması vb. başlıklar altında hayvan meselesi tartışılmaktadır. Bu çalışmalar 

sanat müzesi ve sanat galerisi gibi yerlerde sergilenerek, hayvan meselesini 

tekrar gündeme getirmekte ve hayvanlara yapılan tahakkümü deşifre etmektedir. 

Yukarıda açıklandığı üzere, Fromm, toplum eğiliminin insan karakterinin 

oluşumunda etkili olduğunu ifade etmektedir (2014, s.147). Yani sanat galerileri, 

sanat müzeleri gibi kurumların seçerek sergilediği sanat çalışmaları, hayvanların 

aşağı statüsünün normalleştirilmesi ya da hayvan meselesini gündeme getirerek 

hayvan refahını arttırma konusunda oldukça büyük rol oynamakta ve insanın 

hayvana olan bakış açısını olumlu ya da olumsuz yönde etkileyebilmektedir.  

Hayvana yapılan tahakküm, birçok alan ile birlikte sanat çalışmalarıyla da nasıl 

insan beyninde normalleştiriliyorsa, aynı şekilde hayvanlara yapılan tahakkümün 

göz ardı edilişinin sorgulanması da sanatın toplum ile ilişkisi bakımından 

işlevselliği hayvan refahı için olumlu gelişmelere neden olabilmektedir. 

Sonuç olarak sanat, insan-hayvan ilişkilerini onarmak için bir etkendir ve 

hayvanlara yapılan tahakkümün göz ardı edilmemesine yönelik temel 

oluşturabilir. Ancak tam aksi şekilde, hayvanların tahakküm edilerek sanat 

malzemesi gibi kullanımı sanat/toplum ilişkisiyle tahakkümün tekrar meydana 

getirerek normalleştirebilmektedir. Zira “nesnelere (ya da insanlara) sahip olmak, 

onları elde edip, kendi egemenliğine almak ve saklamak türündeki bu tutku, […] 

toplumsal gelişmelerin ve koşulların insan türü üzerinde etkili olması sonucunda 

ortaya çıkarlar” (Fromm, 2014, s.121). Bu konuda da sanat galerileri, sanat 

müzeleri, sanat dernekleri gibi kurumların sözü edilen sanat çalışmalarını 



33 
 
 

sergilemesi açısından hayvan meselesi ile ilgili aldığı tavır önemli rol  

oynamaktadır.  

3.1. Hayvanlara Karşı Tahakküm İlişkisi Kuran Sanatçılar 

Hayvanları endüstri, kozmetik, eğlence sektörü, ilaç endüstrisi gibi pek çok alan da 

insanların isteği doğrultusunda kullanılmaktadır. Bunlardan biri de sanat alanıdır. 

Sanat içerisinde cansız bir malzemeymiş gibi kullanılan hayvanlar kimi zaman sanat 

çalışmasının yapımı için öldürülürken, kimi zaman da performans ya da enstalasyon 

sanatı gibi süreç içerisinde hayvanın ölümü ile sonuçlanan çalışmalar 

görülmektedir. Dolayısıyla hayvanların metalaştırıldığı diğer tüm alanlarda olduğu 

gibi sanat alanında da hayvanlara yapılan eylemlerin temelinde tahakküm ilişkisi 

yatmaktadır ve bu ilişki; ‘sahip olmak’, ölüm korkusu, türcülük, insan-merkezcilik, 

‘kendini var etme’ gibi birçok olguyla bağlantılıdır. 

Hayvanları istismar ederek üretilen sanat çalışmaları bir canlının yaşamına, yaşam 

özgürlüğüne müdahaledir ki bu da tahakkümü yeniden olumlamak anlamına gelir. 

Farklı bir deyişle sanatçı, çalışmasında bir hayvanı istismar ettiği, acı çektirdiği 

müddetçe, çalışma ile ifade etmek istenilen şey her ne olursa olsun o çalışma bir 

tahakküm nesnesine dönüşecek ve artık salt tahakkümü ifade edecektir. Yani 

hayvana uygulanan tahakküm, sanatçının ifade etmek istediği şeyi gölgede 

bırakarak çalışmanın bir tahakküm nesnesine dönüşmesi anlamına gelecektir. 

Böylece aslında uygulanan tahakküm yeniden üretilmiş olacaktır. Hayvanlarla 

tahakküm ilişkisi kurularak yapılan sanat çalışmaları, yapıtın toplumla ilişkisi 

bakımından temsili bir nitelik taşımaktadır ki bu şekilde insanın gözünde hayvanın 

statüsünün tanımlanmasına etki edecektir. 

Hayvan tahakkümünün sanat alanında görülmesi, diğer tüm alanlarda olduğu gibi 

tahakkümün yeniden üretilmesine ve sıradanlaştırılmasına sebep olabilecektir. 

Buna karşın günümüz sanatında hayvan tahakkümü daha önce belirtilen, sahip 

olmak, yabancılaşma, ölüm korkusu, türcülük, insan-merkezcilik gibi farklı başlıklar 

altında değerlendirilebilecek kadar sıklıkta görülmektedir. 

 



34 
 
 

3.1.1 Damien Hirst  

İngiltere doğumlu sanatçı Damien Hirst; ölüm-yaşam ilişkisiyle birlikte inanç 

sistemlerini konu edinen heykel, resim ve enstalasyon çalışmaları yapmakta ve 

çalışmalarında genellikle ölü hayvanları bir sanat malzemesi olarak kullanmaktadır. 

“Ölüm, Hirst'ün eserlerinde merkezi bir temadır. Ölü hayvanların formaldehit 

içinde bazen parçalara ayrıldıktan sonra korunduğu bir dizi sanat eseri ile 

ünlenmiştir” (Tate).  

Hirst’ün 2012 yılında Tate Modern’de gerçekleştirdiği sergide inek, buzağı, 

güvercin, balık, köpekbalığı, binlerce kelebek ve sinek gibi ölü ya da sergi 

sürecinde ölen hayvanlar yer almıştır. Bu sergide Hirst’ün 1991 yılında yaptığı “In 

and Out of Love” ("Aşkın İçinde ve Dışında") isimli çalışması, serginin “üst kattaki 

alanında, ‘Beyaz Resimler ve Canlı Kelebekler’ (Görsel 1), alt katta ise ‘Kelebek 

Resimleri ve Kül Tablaları’ (Görsel 2) olarak iki eserden oluşmaktadır” (Hirst).  

Görsel 1. Damien Hirst. “In and Out of Love” / “Aşkın İçinde ve Dışında". 2012. [Yerleştirme]. 
(Hirst). 



35 
 
 

 

Görsel 2. Damien Hirst. “In and Out of Love” / “Aşkın İçinde ve Dışında”. 2012. [Yerleştirme]. 
(Hirst).  

Üst katta hazırlanmış nemli odada tuvallere tutturulmuş kelebek kozalarından 

kelebekler doğarken, tuvallerin altında yer alan çiçekler ve masanın her köşesine 

konmuş şekerli su dolu tabaklar, doğan kelebeklerin ölünceye kadar beslenmesini, 

uçmasını, çiftleşmesini ve yumurta bırakmasını sağlamıştır (Görsel 3). Alt katta ise 

boyaya sabitlenmiş ölü kelebek gövdelerinin bulunduğu tek renkli parlak resimler ile 

birlikte izmaritlerin taştığı kül tablalarının köşelerine konumlandırıldığı taşan kül 

tablaları merkezi bir masa yer almaktadır (Hirst). 



36 
 
 

 

Görsel 3. Damien Hirst. “In and Out of Love” / “Aşkın İçinde ve Dışında”. 2012. [Yerleştirme]. 
(Detay). (soylentidergi). 

İki bölümden oluşan bu çalışmada, beyaz resimler ve canlı kelebeklerin kullanıldığı 

bölüm ‘yaşamı’, ölü kelebeklerin ve sigara izmaritlerinin kullanıldığı bölüm ise 

‘ölümü’ simgelemektedir. Böylece Hirst, ölüm ve yaşam arasında bir karşılaştırma 

yapmıştır. Serginin ‘yaşam’ı simgeleyen üst katında kozalarından doğan 

kelebekler, çiçeklerden ve masa üzerinde içi şekerli su dolu tabaklardan 

beslenerek onun için karar verilmiş olan yaşamı sürdürmektedir.’Ölüm’ü 

simgeleyen diğer bölümde ise canlı kelebeklerin yerini ölü kelebekler kullanılarak 

yapılmış tablolar ve içi şekerli su dolu tabakların yerini de bu kez içi sigara 

izmaritleri dolu kül tablaları almaktadır. Kozalarından doğan canlı kelebeklerin 

ölene dek çiçeklerden ve şekerli sulardan beslenme eylemi yaşamı simgelerken, 

çalışmanın diğer bölümünde kullanılan sigara izmaritleri ve ölmüş olan 

kelebeklerin malzeme olarak kullanılmasıyla oluşturulmuş tablolar, ölümü 

simgelemektedir. Bir bakıma kelebekler ölü ya da canlı olsun çalışmanın iki 

bölümünde de bir malzeme olarak kullanılmıştır. Hirst, “In and Out of Love” (“Aşkın 

İçinde ve Dışında”) isimli çalışmasını şöyle açıklar: ‘Üst kattaki ve alt kattaki 

enstalasyonlarda sanat ve yaşam arasında bir karşılaştırma yapmaya çalıştım, bu 

kulağa biraz çılgınca geliyor ama sonuçta bahsettiğimiz şey sanat’ (Hirst). Yani 

Hirst; “çılgınca” diyerek nitelendirdiği sanat-yaşam ikiliğini, farklı katlarda bulunan 

ölü ve canlı kelebeklerle aktarmak istemektedir. Bu noktada sorulması gereken 

Hirst’ün ‘yaşam’ı aktarmak için kullandığı canlı kelebeklere ne kadar canlı gözüyle 

bakılabileceğidir. Zira canlı olan kelebeklerin ne zaman, nasıl öleceğine kadar tüm 



37 
 
 

yaşamına ‘sahip olarak’ karar veren Hirst’ün kendisidir ve bu durumda canlı olan 

kelebekler yaşamdan, canlılıktan ziyade ‘ölüm’ü nitelemektedir. Dolayısıyla 

çalışmanın her iki katında da salt ‘ölüm’ün aktarıldığı söylenebilir. 

Bir diğer yönden bakıldığında, sergi sürecinde ölecek olan canlı kelebekler Hirst’ün 

hayvanları sanat için bir malzeme olarak kullanılmasında sakınca görmediğini 

yansıtmaktadır. Öyle ki aynı sergide yer alan, koparılmış inek başı, buzağı, 

köpekbalığı vb. hayvanları kullanarak yaptığı çalışmalar bu düşüncesini doğrular 

niteliktedir.  

Hirst’ün “In and Out of Love” (“Aşkın İçinde ve Dışında”) çalışması beş ay boyunca 

Tate Modern’de sergilenmiş ve bu süre boyunca 9000 kadar kelebek sanat 

malzemesi olarak ölmüştür. Kelebekler, onlar için seçilmiş oda içerisinde 

ömürlerini tamamlayarak ölürken, birçok kelebek de izleyiciler tarafından ezilerek 

ölmüştür (BBC). Sergi süresince kullanılan ve ölen binlerce kelebeğin nasıl doğup 

nasıl öleceğine kadar kelebeklerin tüm özgürlüğüne karar veren Hirst’tür. 

Kelebeler onlar için uygun olmayan kapalı bir odada bir sanat malzemesi olarak 

doğup ölmektedirler. Yani Hirst kelebeklerin özgürlüğüne ‘sahip olarak’, özgürlüğü 

kendi lehine tek taraflı hale getirmiş ve bir tahakküm ilişkisi kurmuştur. Bu durum 

sadece Damien Hirst’ün hayvanları aşağı statüde gördüğünü değil, aynı zamanda 

bu çalışmaya hizmet eden Tate Modern’in de hayvanları aşağı statüde gördüğünü 

ve hayvanların bir sanat malzemesi olarak kullanılmasında sakınca bulmadığını 

göstermektedir. Zira Tate Modern’in, Hirst’ün bu çalışmasını ve hayvanların sanat 

malzemesi olarak kullanıldığı diğer çalışmalarını sergilemede sakınca 

görmeyerek tahakkümü yeniden ürettiği ve böylece hayvanların sömürülmesinde 

bir pay sahibi olduğu da söylenebilir.  

Tahakküm ile ilgili daha önce belirtildiği gibi, sahip olmak eğilimi ile beraber ‘ölüm 

korkusu’, ‘ölümü yenme çabası’ gibi ‘ölüm’ temelli unsurlar tahakküm ilişkilerinin 

kurulmasında doğrudan etkili olmaktadır. Sheldon Solomon’un ‘ölüm’ ile ilgili 

ifadelerini hatırlatmak gerekirse: 

Bazı deneysel çalışmalar doğruluyor ki ölümlülüğe dair üstü kapalı söylemler 
doğaya karşı küçümseme ve aşağılama duygumuzu arttırıyor. İnsanlara ölüm 
kavramı hatırlatıldığında, insanlar hayvan olduklarını reddediyor ve hayvanlara 
karşı daha fazla negatif davranışa sahip oluyor (2015).  



38 
 
 

Dolayısıyla, Hirst’ün ‘ölüm’ temelli konuları hayvanları öldürerek irdelemesi, onu 

‘sahip olmak’ kökenli bir davranışa yöneltmekte ve bu yönelimi hayvanlara karşı 

tahakküm ilişkisi kurmasına neden olmaktadır. Foucault tahakküm ve ölüm 

ilişkisini açıklar:  

[…] başkalarını tahakküm altına alma ve onlar üzerinde tiranca bir iktidar kullanma 
tehlikesi yalnızca […] kendi arzularının kölesi durumuna gelmesinden kaynaklanır. 
[…] ölümden korkmamanız gerektiğini biliyorsanız, bu durumda kendi iktidarınızı 
başkaları üzerinde istismarcı bir şekilde kullanamazsınız (2014, s.235). 

Bu bakımdan Hirst’ün genç yaşlarından beri ilgilendiği ‘ölüm-yaşam’, ‘kabul 

edilemez ölüm’, ‘ölümü reddetmek’ gibi ‘ölüm’ temelli konuları uyguladığı sanat 

çalışmaları (Hirst) ile bu çalışmaları gerçekleştirmek için hayvanlara uyguladığı 

tahakküm birbiriyle oldukça ilişki içerisindedir. Damien Hirst’ün ölüm konusuna 

olan eğiliminin sanat çalışmaları ve hayvanlar ile olan ilişkisini sanatçı Cashell 

açıklar: 

Hirst’ün, çürüme, hastalık ve ölümcül ıstırapların stigmatası7 -utanç 
izleri/damgaları- ile uzun süredir, teorik olarak ve kendini klinik açıdan ayrı tutarak8 
meşguliyeti; ölüm gösterisinden zevk aldıran türde ilişkileri yasaklayan içgüdüsel 
tabuları çiğnemesi şeklinde nitelendirilebilir. Otopsi ve endüstriyel katliam, deney 
hayvanlarının canlı kesilmesi ve seri cinayetler –mezbahadan patoloji 
laboratuvarına tekrarlanan gezintiler9- üzerine düşkünlüğü bu nedenlerden dolayı 
rahatsız etmeyi garantilemek içindir. Çürüme ve ölümden zevk alan kişiler 
tarafından ahlaki olarak tehdit edildiğimiz için, Hirst’ün hastalıklı modus 
operandi’si10 (MO) – çalışma yöntemi- gözümüzü korkutur. Sanatçının ironik 
bilimsel mazereti üzerinden sunduğu şehvetli merakları estetik bağlamda sinik11 
olarak sapkın gözükse de ve uzun bir sınırını aşmanın yolculuk günlüğüne ilişkin 
ilave bir ürpertiye hizmet ediyor olsa da. Yine de çalışmaları, karşı konulamaz bir 
şekilde morgun dehşetine ve seri katilin MO'suna (çalışma yöntemine) bizi çektiği 
derin bir meraka da oynuyor. Burada, bu acımasız ve sapkın zekanın ürettiği sanat 
eserlerini zevk alınan büyülenmenin müstehcen nesneleri olarak algılamaktan 
başka bir yol yok gibi görünmekte (Cashell, 2009, s.169-171). 

 
7 Stigmata, dağlamak, damgalamak anlamına gelmekle birlikte, İsa’nın vücudundaki işkence izleri 
(Britannica) anlamını da taşıyan bir ifade olması nedeniyle burada kastedilen bir tür utanç izi, işareti, 
damgası anlamındadır. 
8 “Clinically detached” ifadesi, doğrudan “klinik açıdan ayrık olma” olarak çevrilebilmektedir. Tıpta, 
doktorların hastalarına tarafsız yaklaşabilmesi için hastalarıyla aralarına koydukları mesafeyi 
tanımlayan bir ifade olarak geçmektedir. Diğer bir deyişle hekimin hastası ile arasına koyduğu 
mesafe, ondan empatik ilişkisini koparması olarak tanımlanabilir. Hirst’ün durumunda ise, onun ele 
aldığı konular ve kullandığı nesneler -bu durumda hayvanlar- ile arasına koyduğu mesafe olarak 
değerlendirilebilir. 
9 Damien Hirst, on altı yaşından itibaren, yaşam ile ilgili çizimleri yapmak için Leeds Tıp Okulu'nun 
anatomi bölümüne düzenli ziyaretler yapmıştır (Hirst).  
10 Latince modus operandi, her türlü disiplinde “çalışma yöntemi” anlamında kullanılsa da daha çok 
kriminoloji, hukuk ve bunlarla ilişkili olarak inceleme yapan psikoloji alanlarında kullanılan bir terimdir. 
11 Sinik bir yandan alaycı bir yandan da küçümseyici bir tavrı kapsamaktadır. Fakat sinik tavır bunların 
ötesinde, karşılaştığı durumun kurgusallığını bilen ama yine de onu o şekilde kabul edip daha da o 
kurguyu olumlayacak eylemlerde bulunan kişi anlamına gelmektedir (Dictionary). 



39 
 
 

Yani aslında Hirst, hayvan sömürüsü üzerinden kurduğu düzenin bilincinde olarak 

çalışmaktadır ve bu düzeni çalışmalarıyla sürekli yeniden üretip olumlayarak 

sıradanlaştırma çabası içerisindedir. Bir yandan da olumlamaya çalıştığı bu 

düzeni ekonomik anlamda da ona bir menfaat sağlamaktadır. Bu bakımdan 

Hirst’ün, hem hayvan meselesi üzerinden, hem de bu meseleyi ekonomik çıkarları 

doğrultusunda kullanılmasıyla sinik olduğu söylenebilir. Hirst ile ilgili yapılan 

“sinik” (cynic) tespitini Türkçede en iyi karşılayan sözcük aslında “uyanık davranarak 

çıkar sağlayan, imkânlardan kurnazca yararlanmasını bilen, uyanık, kurnaz” 

(TDK) anlamında ki ‘cingöz’ sözcüğü karşılamaktadır.  Zira Hirst eylemlerini 

bilerek ve sonuçlarını öngörebildiği halde gerçekleştirmektedir. 

Diğer yandan Hirst’ün ‘ölüm-yaşam’ temelli konuları işlediği çalışmalar, ‘sahip 

olmak’ eğilimindeki davranış biçiminin sebep olduğu sonuçlar ile oldukça 

paraleldir. Yukarıda açıklandığı gibi, Fromm ‘sahip olmak’ eğiliminde olan kişiler 

için “’sahip olmak’ eğilimindeki bir insan, mutluluğu başkalarına üstün olmakta, 

gücünün bilincine varmakta ve son aşamada fethetme, soyma ve öldürme 

yeteneklerinde bulmaktadır” (2014, s.115) demiştir. Farklı bir ifadeyle, sahip olmak 

eğiliminde olan kişi kendi gücünü bir başkası üzerinde kullanıp tahakküm 

uygulayarak mutluluğa ulaşma yanılgısındadır. Dolayısıyla, Hirst’ün, “In and Out of 

Love” (“Aşkın İçinde ve Dışında”) (Görsel 1 ve 2) çalışmasına benzer şekilde 

hayvanların ölümü ile sonuçlanan ya da doğrudan ölü hayvanı kullandığı 

çalışmalarında, ‘sahip olmak’ arzusuyla birlikte aslında, hayvanları öldürerek, 

sömürerek kendi ölüm korkusu ile karşılama yanılgısı içinde olduğu da söylenebilir. 

Hirst’ün ‘insanları ölümle ya da bir gün ölecekleri gerçeği ile korkutabilirsin, ama 

bu durum onlara aslında bir güç de verebilir’ (Hirst) şeklinde ki ifadesinde sözü 

edilen ‘güç’ ölüm korkusunun yarattığı ‘güçtür’. Bu güç, insanın mutluluğu bulma 

biçimine yönelik olarak Fromm’un yukarıda ifade ettiği: “[…] gücünün bilincine 

varmakta ve son aşamada fethetme, soyma ve öldürme yeteneklerinde 

bulmaktadır” (2014, s.115) ifadesinin adeta bir yansıması olarak görülebilir. 

Bu durumda Hirst kendi zayıflığı, eksikliği, ölüm karşısındaki güçsüzlüğü 

nedeniyle kendisinden zayıf olanı kontrol altına almak istemekte; kontrol 

edemediği şeyleri telafi edebilme arzusuyla kontrol edebildiği, yani sinikçe -

cingözlülükle- çıkar sağlayarak tahakküm kurabildiği bir canlıya yönelmektedir. 



40 
 
 

Dolayısıyla, Hirst’ün, ‘ölüm-yaşam’ teması üzerinden ürettiği bu çalışmalarının, 

aslında, kendi eksikliğini tamamlama çabasının yarattığı bir yıkımı gösterdiği 

söylenebilir.  

3.1.2 Adel Abdessemed 

İyi Bir Komşu adıyla 2017 yılında açılan 15. İstanbul Bienali’nde yer alan ve Adel 

Abdessemed’e ait “Feryat” (Görsel 4) isimli çalışma, Nick Ut tarafından çekilen 

Vietnam Savaşı’nda napalm bombalarından kaçan kız çocuğunun fotoğrafının fil 

dişinden canlandırılmış heykelidir (Görsel 5). 

Görsel 4. Adel Abdessemed, “Cri” / “Feryat”. 2013. [Heykel]. 140x114x62 cm. (İKSV) 



41 
 
 

Görsel 5. Nick Ut, “Napalm Kız”. 1972. [Fotoğraf]. (Haberturk). 

Bienal kataloğunda, “Feryat” adlı çalışma şöyle açıklanmıştır:  

Adel Abdessemed, görüldüğünde akıllardan hiç çıkmayacak Cri (Feryat, 2013) 
başlıklı heykelinde maddi tarih ile insan trajedisini iç içe geçirir. Bu gerçek boyutlu 
heykel, tek ayağının üzerinde dengede duran çıplak bir kız çocuğudur. Duruşu, 
kırılganlığı ve tarifsiz bir kederi yansıtır. Kollarını hafifçe kaldırmıştır, bir bacağı 
bükülü, gözleri kapalıdır ve ağzından sessiz bir feryat çıkmaktadır. Heykelin sanki 
çocuğun her şeyden koparılmışlığını ve çırılçıplak kalmışlığını daha güçlü 
vurgulamak için kirli beyaz tek bir malzemeden yapılmış olması, bu insan öznesinin 
yalnızlığını ve acısını daha da korkunç bir hale büründürür. Feryat, neredeyse 
hiçbir açık referans barındırmamakla birlikte, 1972 yılında foto muhabir Nick Ut 
tarafından Güney Vietnam birliklerinin Kuzey Vietnam’a düzenlediği bombardıman 
sırasında çekilmiş meşhur siyah beyaz fotoğraftan yararlanması nedeniyle ek bir 
katmana sahiptir. Orijinal fotoğrafta, Feryat’taki kız çocuğunun da aralarında 
bulunduğu dört küçük çocuk, bir yolda üzerlerine napalm bombaları yağarken 
çığlıklar içinde fotoğraf makinesine doğru koşarken görülür. Abdessemed 
tarafından bağlamından tamamen koparılmasıyla birlikte, insanın insana benzerliği 
farklı bir yabancılaşma ve tekinsizlik havası yayar hale gelir, zamanda donmuş gibi 
görünür. Yapıt, bir butoh dansçısı ya da baletin dengeli duruşu ve formun basitliği 
ile katıksız, korkunç bir dehşet çağrışımını birleştirdiği gibi karşı karşıya da getirir. 
Daha yakından bakıldığında, bir filin dişlerinden yapılmış olması nedeniyle heykelin 
yüzeyinde küçük kabartılar görülür. Bu da heykele bir maddi tarih katmanı ekler. 
Feryat, heykel formundan başvurulan fotoğraf ve kullanılan malzemeye kadar her 
şeyiyle, bize evini, huzurunu, onurunu ve yaşamını yitirmenin ne demek olduğunu 
anlatır; acı ve şiddetin trajik zaman dışılığını gösterir (İKSV, 2017, s.126). 

Vietnam Savaşı, katliam, sömürü, işkence, tecavüz gibi korkunç suçların yaşandığı 

bir savaştır. Abdessemed savaşta yaşanan bu suçları, yukarıdaki katalogda da 

yazdığı şekilde; Nick Ut’un fotoğrafladığı, savaş anında bulunan ve napalm 

bombalarından kaçan kız çocuğunun heykelini yaparak yansıtmak istemiştir. 



42 
 
 

Bununla birlikte insanın hayvanlar üzerindeki türcülüğü ve insanın onlar üzerinde 

tahakküm kurma ehliyetine sahip olduğunu düşünmesi de tam olarak bu çalışmada 

görülebilmektedir. Zira Abdessemed, Vietnam Savaşı’nda insanın insana yaptığı 

katliamı; malzeme olarak fildişini seçerek şekillendirdiği bir heykel ile anlatmak 

istemektedir ve böylece trajikomik bir şekilde, insanın insana yaptığı katliamı, 

insanın hayvana yaptığı katliam üzerinden ifade etmektedir. Fillerin dişleri için fildişi 

avcıları tarafından avlanıyor12 olması, Abdessemed’in bu çalışmasıyla aslında 

savaşta yaşanan katliamı değil, hayvan katliamını görmezden gelerek kendisinin 

türcü bir bakış açısını sergilediğini göstermektedir. Bu durum aynı zamanda insanın 

hayvanlara karşı ne kadar yabancılaştığını gösterir niteliktedir.  

Bununla birlikte, canlı bir hayvanın malzeme elde etmek üzere öldürülmesi, cansız 

bir insan heykelinin oluşturulmasına hizmet etmiş, bir nevi hayvanın ölümü insan 

heykelini meydana getirmiştir. Hayvanın kendisine ait olan, benliğinin bir parçası 

olan dişlerine, hayvanın öldürülmesiyle artık bir başkası ‘sahip olmak’tadır ve bu 

bağlamda bu dişler ile yapılan heykel aslında öldürülen hayvanın izlerini taşıyarak 

onun benliğini temsil etmektedir. Heykel, her ne kadar savaştan kaçan bir kız 

çocuğunun imgesi olsa da bu heykel öldürülen fillerin kendi bedeninden, benliğinden 

yapılmıştır. Diğer bir deyişle, aslında hayvanın kendi benliği heykel üzerinden 

insana atfedilmiştir. Dolayısıyla Abdessemed’in “Feryat” isimli heykeli, savaşta 

insanın yaşadığı korkunç durumdan öte, doğrudan fillerin insanlar tarafından 

yaşadığı korkunç katliamı betimleyerek hayvanlar üzerinde kurulan tahakkümü 

tekrar meydana getirmiştir.  

Farklı bir açıdan bakıldığında, heykel için bienal kataloğunda yazılan; “daha 

yakından bakıldığında, bir filin dişlerinden yapılmış olması nedeniyle heykelin 

yüzeyinde küçük kabartılar görülür. Bu da heykele bir maddi tarih katmanı ekler” 

(İKSV, 2017, s.126) ifadesi, aslında insanın tıpkı kapitalist sistemdeki gibi, 

hayvanları ‘maddi kazanç ve kar elde etmek için kullanılan bir nesne olarak’ 

 
12 Elephants Without Borders (Sınır Tanımayan Filler), Botsvana'da kaçak fil avcılığının 2014 ile 2018 yılları 
arasında %593 arttığını tahmin etmektedir. Fildişi arayan avcılar, ana reislere geçmeden önce en büyük dişlere 
sahip olan yaşlı erkekleri hedef almaktadır. National Geographic'e göre, bu özellikle fil popülasyonlarına zarar 
vermektedir çünkü yaşlı dişiler, sürünün kolektif bilgeliğinin depolarıdır. Ana reisler, nerede su ve yiyecek 
bulacağını bilenlerdir." Ve elbette, bu istatistik, eğlence için onları vuran avcılar tarafından yasal olarak öldürülen 
filleri içermemektedir. Afrika Yaban Hayatı Vakfı, her yıl Afrika'da öldürülen fil sayısını yaklaşık 35.000 olarak 
vermektedir (PETA-d). 



43 
 
 

görmesinin bir başka şeklidir. Yukarıda açıklandığı gibi aynı durum -özellikle sinai 

çiftliklerde- hayvansal ürünlerin elde edilmesinde görülmektedir. Kapitalist sistemin 

de büyük etkisiyle, hayvanlar üretim nesnesi gibi metalaştırılarak sömürülmekte ve 

hayvanların kendi vücudu onların düşmanı haline getirilmektedir. Aynı durum dişleri 

için avlanan filler için de söylenebilir. Zira filler, dişlerinden maddi kazanç elde etmek 

amacıyla öldürülmekte ve böylece fillerin kendi benliğinin bir parçası olan dişleri, 

onun acı çekmesine ya da öldürülmesine sebep olan bir düşmanı haline 

dönmektedir. 

Yukarıda açıklandığı gibi, acı çekme ortaklığı üzerinden ele alınan insan-hayvan 

paralelliği de dikkate alındığında dişleri için öldürülen ve bu süreçte ciddi acılar 

çeken filler tıpkı hayvansal ürünlerin üretim sürecinde olduğu gibi sadece maddi bir 

kazanç sağlamak için kullanılan bir nesne gibi gözükmektedir. Bu örnekte maddi ya 

da itibar kazandırma aracı sanat olmuştur.  Bu nedenle Abdessemed’in heykelinin, 

türcü düşünceler ile nesneleştirilen hayvanların bir sanat malzemesi olarak nasıl 

kullanıldığını ve hayvanlara sanat çerçevesinde nasıl tahakküm kurulduğunu 

gösteren bir çalışma olduğu söylenebilmektedir. 

3.1.3. Guillermo Habacuc Vargas 

Vargas, 2007’ de Nikaragua, Managua'daki Códice Galerisi’nde sokaktan 

yakalattığı aç ve sefil halde ki bir köpeği galeride, kendisine ayrılan bir bölgeye 

bağlamıştır (Görsel 6).  

Görsel 6. Guillermo Habacuc Vargas. “Eres io que iees” / “Sen Olduğun Şeysin”. 2007. 

(projectartistx). 



44 
 
 

Köpeğin bağlı bulunduğu bölgenin bir duvarında köpek mamasından “eres io que 

iees” (“sen olduğun şeysin”) yazmaktadır ve bu aynı zamanda çalışmanın da ismidir 

(Görsel 7).  

Görsel 7. Guillermo Habacuc Vargas. “Eres io que iees” / “Sen Olduğun Şeysin”. 2007. 

(projectartistx). 

Vargas sergide, bağladığı köpeği aç bırakarak ölüme terk etmiş ve izleyicilerin ona 

yemek vermesini de yasaklamıştır. Köpek sergi süresince, hasta ve aç şekilde bağlı 

beklemektedir (The Guardian). 

The Guardian’da yer alan habere göre, sergideki köpeğin açılıktan ölüme terk 

edildiği haberleri yayılmaya başlayınca dünyanın her yerinden milyonlarca imza 

toplanmış, tepki gösterilmiştir. Galeri Editörü Juanita Bermudez ise bunun aksine, 

köpeğin iyi beslendiğini, sık sık dışarıya çıkarılarak gezdirildiğini ve sadece 3 saat 

bağlı kaldığını belirtmiştir. Ayrıca köpeğin galeri bahçesindeyken kaçtığını da 

söylemektedir. Ancak Vargas, ilginç şekilde galeri sahibinin savunmasını 

onaylamamış ve köpeğin öldüğüne ya da yaşadığına dair bir şey söylemeyerek 

sessiz kalmıştır (The Guardian).  İşte bu noktadan sonra köpek ile ilgili durum 

belirsizleşmekte ve birçok spekülasyona sebep olmaktadır. 

Aslında Vargas’ın bu çalışma ile elde etmek istediği amaçlardan biri de budur; 

belirsizlik. ‘Sen olduğun şeysin’ başlığı, aslında kesin, sınırlı, tanımlayıcı bir ifade 

olsa da bir taraftan bir söylenti karşısında, emin olmadan kitlelerin nasıl öfkelendiğini 

açıkça göstermekte, diğer taraftan da galeriye gelen izleyicilerin oldukça hasta ve 

aç olan köpeği hiç umursamaması (Görsel 8) sonucunda, insanların iki yüzlülüğü 

vurgulanmaktadır. 



45 
 
 

  

Görsel 8. Guillermo Habacuc Vargas. “Eres io que iees” / “Sen Olduğun Şeysin”. 2007. 

(projectartistx). 

Sonuç olarak köpeğin yaşadığına ya da öldüğüne dair gerçek bir bilgiye 

erişilememektedir. Gerçek olan tek şey, bir deri bir kemik kalmış, çok hasta ve aç 

bir köpeğin sanat malzemesi olarak kullanılmasıdır. Köpeğin bu durumunu sanatçı 

ve yazar Carol Gigliotti açıklar:  

Bu özel köpek, bu gezegenin her yerindeki birçok hayvan ve insan gibi açlık 

çekiyordu. ‘Bu sadece bir köpek’ ifadesi veya bu sadece bir domuz veya bir inek 

veya bir geyik veya bir çocuk cevabı artık kabul edilebilir bir cevap değildir. 

Dünyanın neresinde yaşarlarsa yaşasınlar, bireysel insanlar gibi aç bireysel 

köpekler de önemlidir. Sanatçının ve galerinin bir iddiayı ispatlamak için köpeğin 

içinde bulunduğu kötü durumu yanıltıcı şekilde kötüye kullanması eğer büsbütün 

kötü niyetli değilse de bilhassa yararsız olarak görünebilir (Gigliotti, 2010, s.28). 

Dolayısıyla bu noktada, çalışmanın, yani Vargas’ın ne anlatmak istediği ya da neyi 

ifade ettiğinin hiçbir önemi kalmamaktadır. Zira Vargas insanların bir problemini 

eleştirmek isterken, yardıma muhtaç haldeki bir köpeği galeride bağlı tutarak kendi 



46 
 
 

düşüncesiyle çelişmiş ve böylece eleştirmek istediği problemin tam olarak kendisine 

hizmet etmiştir. 

Diğer bir yönden bakıldığında da Vargas’ın köpek üzerinde yaptığı uygulama adeta 

tahakküm kavramının bir tanımı niteliğindedir. Zira Vargas sokakta bulduğu bir 

köpeği sanat galerisinin bir köşesine bağlayarak, köpeğin tüm özgürlüğüne, yani 

varlığına ‘sahip olmuş’ ve onun tüm yaşamına karar veren efendisi konumunu 

almıştır. Öyle ki, bu konum tıpkı özgürlüğün ortadan kaldırıldığı ya da tek taraflı 

olduğu, köle-efendi arasında olan tahakküm ilişkisi gibidir. Köpek, Vargas’ın bir esiri 

konumundadır ve tahakküm ilişkisinin temelinde olduğu gibi onu istediği şekilde 

kullanılabilmektedir.  

Vargas’ın, insanların bir problemini anlatmak için üzerinde tahakküm kurduğu bir 

köpeği kullanması onun, hayvanları insanların hizmeti için kullanılan nesne gibi 

görerek aşağı statülere yerleştirdiğini ve türcü bir düşünce içerisinde olduğunu 

göstermektedir. Bir yandan da hasta ve aç halde zorla bağlı tutularak sergilenen bir 

köpeği görüp, onu kurtarmak için müdahale etmeyen izleyiciler de aslında genel 

olarak hayvanların toplum içerisinde ki aşağı statüsünü ve insanların -özellikle 

kapitalist sistemin etkisiyle birlikte- hayvanlara karşı ne kadar yabancılaştığını 

göstermektedir. 

Dolayısıyla Vargas’ın bu çalışması bir sanat çalışması olmaktan daha çok, 

kendisinin de mensup olduğu türcü bakış açısını ve hayvanlar üzerindeki 

tahakkümün ne boyutlara taşınabileceğini gözler önüne seren bir çalışma olma 

niteliğindedir.  

3.2. Hayvanlara Yapılan Tahakkümü Eleştiren Sanatçılar  

Hayvanlar, insanlar tarafından meşrulaştırılmış birçok sistem içerisinde tahakküm 

altına alınarak kullanılmaktadır. Kapitalist endüstri, hayvan avcılığı, hayvan 

deneyleri gibi birçok uygulama içerisinde kullanılan hayvanlar sanat statüsündeki bir 

etkinlikte de canlı hayvanın öldürülmesi ya da öldürülen hayvanın sanat nesnesi 

olarak kullanılması gibi farklı şekillerde araçsallaştırılabilmektedir. Dolayısıyla sanat 

içerisinde hayvanın kullanılış şekli farklı bir statüde gibi algılanıyorsa da temelde 

hayvanlara uygulanan şey aynıdır. Örneğin, canlı hayvanlar üzerinde yapılan 



47 
 
 

deneylerde hayvanlar ciddi acılar çekmekte ve hatta öldürülebilmektedir. Sanat 

içerisinde ise sergileme süreci içerisinde ölen/öldürülen ya da önceden öldürülmüş 

hayvanın bedeninin bir parçasının kullanımı görülmektedir. Yani amaç farklı olsa da 

hayvanlara uygulanan tahakküm aynıdır ve ‘sanat’ hayvanlara yapılan tahakkümü 

daha sinik bir biçimde meşru göstermektedir. 

Daha önce belirtildiği gibi türcülük gibi ideolojik ayrımların yapıldığı sistemler, 

toplumu ve beraberinde de insan-hayvan ilişkisini doğrudan etkileyerek tahakküm 

ilişkilerine kapı açmaktadır. Sanat alanında hayvanların canlı ya da ölü olarak 

sömürülmesi bir araç olarak kullanılırken, hayvan tahakkümünü irdeleyerek insan-

hayvan ilişkisini farklı açılardan yeniden değerlendirmeyi sağlayan sanat çalışmaları 

da yer almaktadır. Bu açıdan, hayvanların istismar edildiği sanat çalışmaları toplum 

içerisinde hayvanlara uygulanan tahakkümünü normalleştirirken, aksine hayvan ve 

insan ilişkisinde türcülük gibi ideolojik ayrımları yaratıcı ve deşifre edici biçimde 

ortaya çıkararak tahakkümsüz bir toplum anlayışını işleyen sanat çalışmaları da 

bulunmaktadır. Yani kimi sanatsal çalışmalar, toplumsal yaşamda insanların 

hayvanlara olan bakış açısını, hayvanların insanların çıkarları ve hizmeti için var 

olmadığını; hayvan avcılığı, sınai çiftlikler, kapitalizm, yabancılaşma gibi kavram ve 

olguları eleştirerek işlemektedir.   

3.2.1. Banksy 

Gerçek kimliği bilinmeyen ve takma adı olan Banksy ile anılan sanatçı, özellikle 

yaptığı duvar resimleri ve grafitiler ile tanınmaktadır. Genelde savaş karşıtı, 

kapitalist sistemi eleştiren, doğayı ve hayvanları gözeten konular üzerine 

çalışmaktadır.  



48 
 
 

Banksy 2013 yılında kendi internet sitesinden Better Out Than It adlı sergi başlığıyla 

New York şehri sokaklarında 1 ay boyunca her gün yeni bir sanat çalışması 

yapacağını duyurmuştur. Bu performanslarından biri olan “Sirens of the Lambs” 

(“Kuzuların Sirenleri”) adlı çalışmasında, New York’un Meatpacking semtinde, yani 

etlerin paketlenme yeri olmasından adını alan bölgede, üzerinde “Farm Fresh 

Meats” (“Taze Çiftlik Etleri”) yazılı bir mezbaha dağıtım kamyonunu gezdirmiştir. 

Ancak bu mezbaha dağıtım kamyonunda gerçek hayvanların yerine, pelüş 

oyuncaktan ve kukladan yapılmış hareket ettirilen tavuk, inek, kuzu, domuz, tavşan, 

ayı gibi onlarca hayvan bulunmaktadır (Görsel 9 ve 10). “Kamyonun içinde de bu 

oyuncaklara hayat veren ve tamamen siyahlara bürünmüş dört profesyonel kukla 

sanatçısı olduğu açıklanmaktadır” (e-skop, 2013).  

Görsel 9. Banksy, “Sirens of the Lambs” / “Kuzuların Sirenleri”. 2013. [Performans]. 

(earthlymission). 

 

 

 



49 
 
 

Görsel 10. Banksy, “Sirens of the Lambs” / “Kuzuların Sirenleri”. 2013. [Performans]. (Detay). 

(earthlymission). 

Hayvanlar kafalarını kamyonun kenarlarındaki sadece kafalarının geçebileceği 

kadar genişlikte olan bölmelerin arasından geçirerek yüksek sesle çığlıklar 

atmaktadır ve kamyona vuruluyormuş gibi sesler çıkartmaktadır.  

Banksy bu çalışmasıyla, gıda endüstrisine, özellikle çiftlik hayvanlarının maruz 

kaldığı endüstriyel zulme dikkat çekmek istemektedir. Çalışma ile ilgili sanat dergisi 

e-skop; “Banksy’nin web sitesinde yer alan sesli rehberde bu dikkat çekici projenin, 

hem gıda endüstrisinde her gün uygulanan ve sıradanlaşan zulme bir eleştiri hem 

de çocukluğun yitirilen masumiyetindeki muğlak ve biraz da yapmacık duyguya bir 

gönderme" olduğu belirtilmektedir (e-skop, 2013). Aynı zamanda çalışmanın adı 

olan “Sirens of the Lambs” (“Kuzuların Sirenleri”) ile “Kuzuların Sessizliği” (“Silence 

of the Lambs”) filminin adı arasındaki benzerlik üzerinden, filmin ana karakterinin bir 

seri katil oluşu ile hayvanların seri halde katledilmesine de gönderme yapmaktadır. 

Bunu Margeret şöyle açıklar: Başlık, "Kuzuların Sessizliği" adlı filme atıfta bulunur 

ve bu filmde hem bir çiftlikte kuzuların ilkbaharda katledilmesi hem de filmde tasvir 

edilen seri katil tarafından gerçekleştirilen insanların ritüelleştirilmiş katliamını ifade 

eder. Banksy'nin başlığı her iki hikâyeyi de çağrıştırıyor ancak "sessizliği" "sirenlere" 

çevirerek bu hayvanların susturulmayacağını gösteriyor. Küçük ama etkili bir 



50 
 
 

yabancılaştırma eylemi, bir kez daha izleyicinin eserin içeriğiyle oyalanmasını 

sağlamaya çalışıyor (Margaret, 2015, s.45). 

Öyle ki; kamyon içerisinde tıpkı cansız bir nesneymiş gibi taşınarak mezbahaya 

götürülen hayvanların yerini bu kez canlıymış gibi gözüken ve hareket eden pelüş 

oyuncak hayvanlar almaktadır. Banksy’nin gerçek hayvanlar yerine kullandığı 

sevimli pelüş oyuncak hayvanlarla dolu kamyon ile, gündelik hayatları içinde 

caddelerden geçerken izleyenlerin reklamlarda ve hayvansal ürünlerin 

resimlendirilmesinde onlara empoze edildiği gibi olmadığını, yani dev çiftliklerde 

gülen, koşan mutlu hayvanlar olmadıklarını, aksine onların büyük bir zulmün ve 

sömürünün altında olduğunu aktarmaktadır. İnsanların aşina olduğu pelüş oyuncak 

hayvanların alışıldık, sevimli, mutlu görüntülerinin aksine gerçekte hayvanların, 

insanların hizmeti için kesime götürülmesi gerçeği izleyici üzerinde bir yandan komik 

bir yandan da oldukça ürkütücü bir duygu yaratmaktadır. Zira daha önce de 

belirtildiği gibi günümüzde insan-hayvan arası mesafenin yarattığı ‘insanın 

hayvanlara yabancılaşması’ insan zihninde, hayvanların gerçek varlıkları silinerek, 

-kamyonda bulunan oyuncak hayvanlar gibi- karikatürize edilmiş nesnelere 

dönüşmesine neden olmuştur.  

Artık hayvanlarla aramıza mesafe girmiştir. Hayvanlarla etkileşim birebir (fiziksel) 
temas yoluyla değil, […] hayvanat bahçeleri, akvaryumlar gibi fiziksel engellerin 
gölgesinde gerçekleşmektedir. Diğer bir deyişle hayvanların fiziksel varlıkları soyut 
göstergelerle yer değiştirmekte ve gerçek varlıkları bilinçlerimizden silinmektedir 
(Zengin, 2017a, s.57). 

Dolayısıyla Banksy’nin gerçek hayvanların yerine, oyuncak pelüş hayvanlar 

yerleştirerek aslında hayvanların yaşadığı zulüm altında, insanların onları 

karikatürize edilmiş sevimli, mutlu hayvanlar olarak görerek yaşıyor olması ile alay 

ettiği söylenebilir.  

Banksy’nin çalışması, insan-hayvan arasına konan mesafenin, insanların 

hayvanlara yabancılaşmasına ve hayvanların artık insan gözünde ‘soyut 

göstergelere’, ‘karikatürize edilmiş nesnelere’ dönüşerek, hayvanlar üzerindeki 

tahakkümün görünmez bir hal almasına karşı yapılmış bir eleştiri olarak 

nitelendirilebilir. Aynı zamanda çalışmanın bir sanat galerisinde ya da herhangi 

kapalı bir alanda sergilenmesi yerine, Meatpacking semtindeki sokaklarda yüksek 

sesler çıkartarak hareket eden bir performans olması, izleyiciyi bu çalışmayla bir 



51 
 
 

ilişki kurmaya zorlamaktadır. Yani Banksy’nin diğer sokak çalışmalarıyla benzer 

şekilde bu çalışmasında da izleyicinin, hem alışılmışın dışında olan bir görüntüyle, 

hem de oldukça dikkat çeken seslere karşı istemsiz bir karşılaşma yaşaması 

sağlanarak hayvanların yaşadığı gerçeklikle yüzleşmesi sağlanmaya çalışılmıştır. 

Dolayısıyla izleyicinin kendi isteğiyle çalışmayı görmek istemesi yerine, çalışmanın 

dikkat çekerek izleyicinin rızası dışı onunla ilişki kurması aslında Banksy’nin tam 

olarak ifade etmek istediği şeye hizmet etmiştir.  

3.2.2 Rocky Lewycky 

Amerikalı sanatçı Lewycky, genelde çağdaş heykel, enstalasyon ve performans 

sanatları üzerine çalışmaktadır. Lewycky, 2014 yılında Sante Cruz Sanat ve Tarih 

Müzesi’nde yer alan “Genocide: Is It Necessary?” (“Soykırım: Bu Gerekli mi?”) adlı 

enstalasyon çalışmasıyla, çiftlik hayvanlarına yapılan acımasızlığı sorgulamaktadır. 

Seramik malzemeden yapılmış bu çalışmada da ayrı ayrı beyaz paletler üzerinde 

oldukça düzgün bir şekilde dizilmiş ve sınıflara ayrılmış balık, inek, domuz ve 

tavuklar yer almaktadır (Görsel 11). Toplam 4 paletten oluşan çalışmanın her bir 

paletinde, “Genocide: Is It Necessary?” (“Soykırım: Bu Gerekli mi?”) cümlesinin bir 

sözcüğü gelecek şekilde yazılmıştır. Dolayısıyla çalışmanın da ismi olan “Genocide: 

Is It Necessary?” (“Soykırım: Bu Gerekli mi?”) sorusu aynı zamanda sanatçının 

izleyicilere sorduğu bir soru olarak sunulmuştur. 

 

 

 



52 
 
 

Görsel 11. Rocky Lewycky. “Genocide: Is It Necessary?” / “Soykırım: Bu Gerekli mi?”. 2014. [Seramik 

Yerleştirme]. (rocksart). 

Sistematik bir şekilde dizilmiş seramik hayvanların sınıflandırılarak sıralanmış 

olması, tıpkı toplu halde fabrika çiftliklerine yerleştirilen hayvanlara benzemektedir. 

Bu, insanların kendi çıkarları için hayvanları sınıflara ayırması ve onların her şeyine 

sahip olma ve hükmetme çabasının önemli bir görsel hatırlatıcısı olarak 

değerlendirilebilir. 

Aynı zamanda çalışmada hayvanların paletler üzerinde sergilenmesi, dev depolarda 

satışa çıkmak üzere sıralı şekilde paletler üzerinde istiflenerek taşınan mallara 

yapılan bir benzetme olarak görülmektedir. Yani çalışmanın sergilenme şekli; 

insanların, hayvanları tıpkı paletler üzerinde satışa sunulacak ürünler gibi 

görmesine ve bu şekilde hayvanların üretilen ürünlermiş gibi nesneleştirmesine 

yönelik yapılan bir eleştiri olarak okunabilmektedir.   



53 
 
 

İnsanların hizmeti için hapsedilen, sıralanan ve ölümü bekleyen hayvanların 

oluşturduğu bu muazzam düzen, Lewycky’nin galeriye girerek bir seramik hayvanı 

seçip onu parçalamaya başlamasıyla aniden bozulmaya başlar (Görsel 12). Böylece 

Lewycky’nin enstalasyon çalışması getirdiği eylemle bir performansa dönüşür. 

Görsel 12. Rocky Lewycky, “Genocide: Is It Necessary?” / “Soykırım: Bu Gerekli mi?”. 2014. 

[Seramik Yerleştirme]. (rocksart). 

Paletler üstünde bir ürün nizam içindeyken beyaz görünen seramik hayvanlar kırılıp 

hayvanların gövdeleri parçalandığında içlerindeki kırmızı sır ortaya çıkar. Bir yandan 

kırılan parçalar bozuk bir bütünlüğü işaret ederken, diğer yandan da bozulmamış-

parçalanmamış hayvan imgeleri paletlerin kenarlarında varlığını sürdürür. 

Seramiklerin dışı beyaz ve içi kan kırmızısıdır, bu nedenle kırık hayvan bedenlerinin 

parçaları, henüz kırılmamış olan hayvanların bedenleriyle zıtlık oluşturarak aslında 

her zaman var olan gizli şiddeti görünür hale getirmektedir. Yani kırılan seramik 

parçalar, henüz kırılmamış olanlara bir referans olarak görünmektedir.  Bu durum, 

adeta kar odaklı kapitalist sistemin insan ile hayvan arasına koyduğu mesafe 

aracılığı ile hayvanları cansız bir mal gibi gösterip sömürebilmesini ve 

nesneleştirmesini işaret etmektedir. Zira “kapitalizm hem üretim hem de tüketim 

noktasında doğal-toplumsal tüm varlıkları bir ‘mal/girdi/kaynak’ olarak görmekte ve 



54 
 
 

onları kullanabileceği son kerteye kadar kullanmak istemektedir” (Zengin, 2017, 

s.157). Bu noktada Singer’ın düşünceleri hatırlanırsa Lewycky’nin çalışmasını 

oldukça özetler niteliktedir: 

Yediğimiz yiyeceklerin gerisinde yatan, canlı yaratıkların maruz kaldığı kötü 
muameleden genellikle haberimiz olmuyor. Bir dükkândan ya da restorandan 
yiyecek satın almak, son ürün dışındaki bütün aşamaları titizlikle gizlenmiş uzun bir 
sürecin zirve noktasıdır. Kırmızı eti ya da tavuk etini temiz plastik ambalajlar içinde 
alırız. Neredeyse hiç kan görmeyiz. Yaşayan, nefes alan, yürüyen, acı çeken bir 
hayvan ile bu ambalaj arasında bir bağ kurmak için hiçbir sebep yoktur (Singer, 
2018, s.168). 

Dolayısıyla Lewycky'nin seramik hayvanları parçalaması; sınai çiftliklerde, 

fabrikalarda insanlara gıda olmak üzere öldürülen hayvanların birer canlı olduğunu 

hatırlatıcı nitelikte görülebilmektedir. Öyle ki, çalışmanın adından da anlaşıldığı 

üzere ‘Genocide: Is It Necessary?’ (‘Soykırım: Bu Gerekli mi?’) sorusu aslında 

hayvanlara yapılan tahakkümün sebebini sorgulamakta ve Lewycky’nin bu konuyu 

bir “soykırım” olarak tanımladığını ilgili görüşlerini de göstermektedir. Ancak 

hayvanların yaşadığı bu duruma ‘soykırım’ sözcüğü tam olarak karşılık 

gelmemektedir. Zira soykırım o türün “yaşamının temelini/temellerini yok etmek” 

(Etymonline) yani o türün, canlının tamamen ortadan kaldırılması anlamına gelir. 

Oysa hayvanlar, insanlara gıda olmak üzere bir nesne gibi sürekli olarak yeniden 

üretilerek öldürülmekte, hatta hayvanların sayısı devamlı arttırılmaktadır. 

Dolayısıyla hayvanların gıda elde etmek için sürekli olarak öldürülmek üzere 

üretilmesine ‘soykırım’dan daha öte sınırsız bir sömürü ve/veya eziyet demek daha 

doğru olacaktır. Soykırımda bir türün tamamen ortadan kaldırılması amaçlanırken 

burada ise o türün yine kitlesel olarak ama yeniden ve yeniden üretilerek öldürülmesi 

söz konusudur. 

Santa Cruz Sanat ve Tarih Müzesi Yönetici Direktörü Nina Simon çalışma ile ilgili 

düşüncelerini şu şekilde açıklar: Lewycky'nin biçim ve sürece olan titizliği hem şok 

edici hem de hassas bir sonuç yaratır. Enstalasyon açık bir şekilde politik olsa da 

hayvanları parçalama performansı son derece kişisel hissettiriyor. Hayvanlarla olan 

ilişkimizin tekdüze vahşetten kutsal ve insani bir şeye dönüşmesini canlandırıyor 

(Rocksart).  



55 
 
 

Özellikle kapitalist sistemde hayvansal ürünlerin üretim ağının ve biçiminin insan 

tarafından görünmez oluşu çalışmada hayvanların parçalanması ile bozularak 

izleyici üzerinde kişisel bir sorgulamaya dönüşmektedir. 

Enstalasyon ve performansın birleştirildiği bu çalışma; hayvanların endüstriyel 

üretimde yaşadığı sistematik katliamı ve bununla bağlantılı olarak da insan olmayan 

tüm canlıların insan lehine kullanılması ve sömürülmesini, yani ‘türcü’ davranmayı 

doğrudan aktararak izleyicinin hayvan ile arasındaki mesafeyi görünür kılıyor.  

3.2.3 Angela Singer 

Angela Singer, insanların hayvanların yaşamına olan müdahalesi ile hayvanlara 

karşı yürüttüğü sömürü ve yıkımda oynadığı rolle ilgilenen Yeni Zelandalı bir 

sanatçıdır. Özellikle hayvan avcılığı konusu ile ilgilenen sanatçı, düzenli olarak 

hayvanların avlanması ve bu durumun insanlar tarafından kabul edilebilir hale 

geldiği bu kültürü eleştirmektedir (Singer, A.). 

Angela Singer, çalışmalarında genellikle tahnit13 tekniğinden faydalanmaktadır. 

Angela Singer’ın bu tekniği kullandığı çalışmalardan biri olan “Catch Caught” 

(“Yakala Yakalanmış”) onun hayvan avcılığına olan yaklaşımını da göstermektedir.  

“Catch Caught”, geri dönüştürülmüş tahnitçilik yöntemi yanında boncuklar, 

düğmeler ve iplerden oluşturulmuş, duvar üzerinde sergilenen bir heykeldir (Görsel 

12 ve 13). 

 
13 Tahnit: “Ölünün iç organlarını çıkararak vücudunu ilaçlayıp, bozulmayacak şekilde saklama, ölüyü 
mumyalama. Tahnitin en önemli işlemi hayvanı deri olarak alıkoymak, sonrada aslına benzer şekilde içini 
doldurmaktır. Bunun için hayvanın derisi yüzülür, kafası, alt çenesi ve bacak kemikleri alıkonur, derisi temizlenir, 
arsenikli bir maddeyle ilaçlanır. Montaj için içerideki bütün kısımları tutmaya ve hayvanı bir desteğe bağlamaya 
yarayan demir telden bir iskelet yapılır, üzeri üstüpü ve pamukla kapanır, sonra bunun üzerine deri geçirilir. 
Mineden veya camdan yapılmış gözler göz kapaklarının altına yerleştirilir” (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 1973, c.11, 
s.840). 



56 
 
 

 

Görsel 13. Angela Singer. “Catch Caught” / “Yakala Yakalanmış”. 2007. [Heykel]. 53 x 24 x 15 cm. 

(Singer, A.). 

Görsel 14. Angela Singer. “Catch Caught” / Yakala Yakalanmış”. 2007. [Heykel]. 53 x 24 x 15 cm. 

(Singer, A.) 



57 
 
 

Singer, kendisinin tahnitçi olmadığını, çalışmaları için hiçbir canlının öldürülmediği 

ya da zarar görmediğini ve çalışmalarında gerçek tahnitçilerin hasarlı olduğu için 

attığı, işe yaramayan ya da kullanmayacakları tahnitleri kullandığını açıklamaktadır. 

Kendi internet sitesinde de bu açıklama yer alır: O bir tahnitçi değil ve sanatı için 

hiçbir hayvan doldurmamış, sanatı için canlı bir varlık öldürülmemiş veya zarar 

görmemiş. Sanatında canlıları kullanmaz (Singer, A.). 

Angela Singer, tahnitçiler ile olan farkını bir röportajda açıklar: Tahnitçilik durağan 

pozlarla şekillendirmedir; insan saldırısını düşünmekten kaçınmak için doğayı 

duygusal hale getiriyoruz. Tahnitçiliği ortadan kaldırırken ve kurşun yaralarını ortaya 

çıkarırken, hayvanlara uyguladığımız saldırganlığın görünür kanıtlarını 

oluşturuyorum (Aloi, 2008, s.13). Bu açıklamadan anlaşılmaktadır ki tahnitçiler 

öldürülen hayvanların ölüm izlerini örterek hayvanı olabildiğince canlı gibi 

göstermeye çalışırken, Angela Singer tam tersini yaparak ayrılmaktadır. “Catch 

Caught” isimli çalışmasında Angela Singer, tahnitçilerin yaptığının aksine, avlanan 

hayvanın ölüm anını tekrar canlandırmış ve tavşanın avlanma anında yaşadığı acıyı 

görünür hale getirmeyi amaçlamıştır. Tavşanın kulakları kesilerek çıkarılmış ve 

dilimlenmiş mide tamamen açıkta olacak şekilde sergilenerek tavşanın av anında 

yaşadığı acı görünür hale getirilmiştir. Aynı zamanda Angela Singer’ın tavşanın 

organlarını ve kanını göstermek için kırmızı boncuk, düğme gibi malzemeleri tercih 

etmesi, hayvanların günlük kullanım eşyası, nesnesi gibi görülmesinin de bir 

vurgusu olarak okunabilmektedir. 

Tahnitçilik farklı bir bakış açısıyla, ölen ya da öldürülen hayvanların bir nesne, eşya 

haline dönüştürülmesi olarak tanımlanabilir. Öyle ki, bir hayvan tahnit edildiğinde 

artık öz benliğini yitirmiş ve tamamen başka bir amaç için bir kullanım eşyasına, 

nesneye dönüştürülmüştür. İnsanların ‘spor’ adı altında avladığı hayvanların tahnit 

edilmesi hem hayvanların bir çeşit nesneleştirilmesi iken hem de zaten canlı olan 

bir hayvanın öldürülüp tahnit ile tekrar canlı gibi gösterilmesi oldukça çelişkili bir 

durum olarak gözükmektedir. Bu durum aslında avcının kendi gücünü, statüsünü 

öldürdüğü hayvanı tahnit ettirerek ölümsüzleştirme çabası olarak değerlendirilebilir. 

Bir yandan onu öldürmüştür ama sanki öncesinde canlı olduğunu ve kendisinin onu 

öldürdüğünü gösterme ihtiyacı da söz konusudur. 



58 
 
 

Avcılık ile uğraşan insanların öldürdükleri hayvanlar ile fotoğraf çektirmesi de bir 

nevi hayvana hükmedişinin, yaşadığı hazzın bir çeşit belgelenmesidir. Yani kişi 

avlayarak öldürdüğü hayvan üzerindeki gücünü, tahakkümünü avlanan hayvan ile 

fotoğraf çektirerek gösterirken, tahnit ile de hayvanı nesneleştirerek hayvanı 

öldürmüş olmaktan aldığı hazzı, ona ‘sahip oluşunu’ ölümsüzleştirmek istemektedir. 

İşte bu olgu Angela Singer’ın çalışması ile oldukça paralellik göstermektedir. Avcı 

öldürdüğü hayvanı tahnit ettirdiğinde ya da fotoğrafla nesneleştirirken, Angela 

Singer tahniti farklı bir işlevde kullanarak avcı tarafından vurulan hayvanın yaşadığı 

acıyı, öldürülüş şeklini tahnit üzerinde ortaya çıkartır. Yani aslında avcı, hayvanı 

öldürdüğü anı nesneleştirirken, Angela Singer öldürülen hayvanın o anda yaşadığı 

acıyı nesneleştirir. 

Angela Singer, “Cath Caught” adlı çalışmasıyla bir bakıma tahnitçiliğin hayvan 

avcılığı ile olan acımasız ilişkisini de aktarmaktadır. Tahnitçilik; öldürülen 

hayvanların güzelliğinin, gücünün ve ihtişamının korunmasını sağlayarak, hayvanın 

yaşadığı şiddetli ölümün tüm belirtilerini yok eder. Yani avlanan hayvanın tahnit 

edilmesiyle sanki hayvan doğal yaşam alanında fotoğrafı çekilmiş gibi gösterilir, tüm 

ölüm izleri, yaraları kapatılır ve avcının hayvan üzerindeki zulmü, hayvana çektirdiği 

acı gizlenir. Böylece, insan ve hayvan arasındaki karşılaşma ortadan kaldırılır ve 

kişi sadece içi doldurulmuş bir hayvan görür. Angela Singer ise yaptığı çalışmada 

avlanan hayvanın av esnasında aldığı yaraları olduğu gibi gösterir ve hayvanın 

yaşadığı zulmü ortaya çıkararak insanın hayvanın o anıyla karşılaşmasına olanak 

tanır. Yani Angela Singer, tahnitiçiliği bir nevi ‘yanlış kullanarak’ yeni bir görsel dil 

yaratmıştır ve bu onun tahnitçiliğe olan bir meydan okuması olarak da 

değerlendirilebilir. 

Angela Singer çalışmalarında uyguladığı ‘başarısız’ tahnitçiliği açıklar: Çağımızda 

başarısız tahnitçilik şunu söyler: Hayvanların ve çevremizin sömürülmesi ve yok 

edilmesi, sonuçta bizim hatamızdır. İnsanlar gezegenimizi yok etmeyi bırakana 

kadar, sanatçıların bunu ifade etmenin bir yolunu bulmaya devam etmesi gerekiyor. 

Benim için sömürülen, avlanan ve atılan hayvanlardan daha iyi bir araç görmüyorum 

(Aloi, 2008, s.13). 



59 
 
 

Yani Angela Singer genel anlamıyla, insanların hayvan sömürüsünden geride 

bıraktıklarını bir sanat malzemesi haline getirerek, o sömürüyü görünür kılmaktadır. 

Ancak yine de Angela Singer’in hayvan savunuculuğu konusundaki duruşu ile 

çalışmalarında gerçek hayvan kullanarak oluşturduğu görsel dili çelişkilidir. Zira, 

hayvan avcılığı ve tahnitçiliğin yarattığı sömürüyü eleştirirken, bir yandan yaptığı 

çalışmanın temelleri nispeten bu sömürüden beslenmektedir. Bu konu ile ilgili yazar 

ve eleştirmen John Simons14 'başarısız bir tahnitçilik' çalışması gördüğünde 

epistemolojik bir problem görmediğini, ölü bir hayvan gördüğünü söyler (Aloi, 2008, 

s.13). Simons’ın bu yorumu ile ilgili düşüncelerini Angela Singer bir röportajında 

açıklar: Cevabım bir soru görmesini tercih etmek olacaktır. Bu hayvan neden öldü? 

Onun cesedinden başka ne görmem isteniyor? Başarısız tahnitçilikle doğrudan ilişki 

kurmak, izleyiciyi hayvan sanatı uygulamalarının daha geniş kültürel ve etik 

sonuçları üzerine düşünmeye davet etmelidir (Aloi, 2008, s.13). 

Angela Singer çalışmasında, hayvanların insanlar tarafından sömürülmesini, 

hayvanların gördüğü şiddeti, genel anlamıyla insanın hayvanlar ile olan ilişkisindeki 

temel sorunları irdelenmektedir. Onun bu amaç ile kullandığı ‘başarısız tahnit 

tekniği’ ile izleyiciyi, hayvanların insan hayatındaki rolünü ve hayvanların farklı 

şekillerde istismar edilişini düşündürmeye yönlendirdiği söylenebilir. Zira Angela 

Singer, hayvanın tüm yaralarının ve yaşadığı zulmün izlerinin kapatıldığı tahnit 

tekniğini tam tersi şekilde kullanarak hayvanın yok sayılmaya çalışılan yaralarını 

açığa çıkarır ve insanların hayvana çektirdiği zulmü görünür kılar. Böylece izleyiciyi 

hayvan zulmünün gerçekliği ile yüzleştirir. Ancak bunu yaparken her ne kadar hiçbir 

hayvanı öldürmemiş ya da öldürülmesine vesile olmamış olsa da çalışmasının 

temeli bir hayvan sömürüsünden elde edilen materyallere dayanmaktadır. Yani 

onun çalışmaları hayvanların insan hayatındaki rolünü etkili bir şekilde tekrar 

düşünmeye sevk etse de temelinde çelişkili olduğu söylenebilir. 

 

 

 

 
14 John Simons, “Animal Rights and the Politics of Literary Representation” (“Hayvan Hakları ve Edebi Temsil 
Politikaları”) kitabının yazarıdır. 



60 
 
 

4. BÖLÜM: SANAT PRATİĞİ İLE TAHAKKÜMÜN DEŞİFRESİ 
Bu bölümde yer alan kişisel sanat uygulamalarında insan-hayvan ikiliğindeki 

tahakküm ilişkisi – nasıl başladığından son evresine kadar- kronolojik bir sıra içinde 

‘tavla’, ‘satranç’ oyunlarının dinamikleriyle betimlenmektedir. Tavla, “bölümlere 

ayrılmış iki yanlı tahta üzerinde on beşerden otuz pul ve iki zarla iki kişinin karşılıklı 

oynadığı oyundur” (TDK). Satranç ise, “iki kişi arasında altmış dört kareli bir tahta 

üzerinde değerleri ve adları değişik siyah ve beyaz on altışar taşla oynanan bir 

oyundur.” (TDK) Yani her iki oyunda da iki kişi arasında geçen bir mücadele söz 

konusudur. Bu mücadele, tahakküm ilişkisini ifade etmek için iyi bir yol olarak 

gözüktüğünden sanat çalışmaları tavla ve satranç oyunları üzerinden ifade 

edilmiştir. 

İki oyun birbirinden farklı olsa da temel amaç oyunu kazanmaktır. Oyunu kazanma 

amacıyla yapılan mücadele boyunca sürekli iktidar, özgürlük, tahakküm ilişkileri 

meydana gelmektedir. Oyun içerisinde taşlarla yapılan hamleler sonucu taşların 

birbirini tehdit etmesi, bir taşın hareket edememesi, bir taşın diğer taşın özgürlüğünü 

kısıtlaması vb. birçok eylem doğrudan iktidar/tahakküm/özgürlük kavramları ile 

ilişkilendirilebilmektedir. Bu anlamda tavla ve satranç oyunu tahakküm ilişkilerini 

anlatmak için yerinde gözükmektedir. 

Foucault’nun düşüncesinde, iktidar ilişkileri; “farklı biçimler altında farklı düzeylerde 

rastlanabilecek olan ilişkilerdir: […] yani değişikliğe uğrayabilirler, kesin ve değişmez 

biçimde verili değillerdir. Tahakküm ilişkisinin aksine, tersine dönebilir ve kalıcı 

olmayan şeylerdir” (Foucault, 2014, s.235). Yani iktidar ilişkisi her yerde vardır ve 

özgür hareket alanı olduğundan sakıncalı bir durum değildir. Ancak satranç ve tavla 

oyunlarında meydana gelen iktidar ilişkileri dönüşüp tersine dönülmez bir nihai 

hedef içermektedir. Zira oyunun sonunda bir tarafın kazanacağı gerçeği oyun 

içerisinde bir tahakküm ilişkisi oluşacağı anlamına gelir. Bir tarafın kazanması için 

karşısındakinin hareket etme, oynama şansını elinden alması ona sahip olması 

gerekmektedir. Bu nedenle oyun içerisinde yaşanan iktidar ilişkileri, tahakküm 

arzusuna yönelmektedir.   

Diğer bir yönden, satranç oyununda bulunan ‘at’ ve ‘fil’ taşı insan-hayvan ikiliğini 

sanatsal uygulamalarda ifade etmek için sembolik olarak kullanılabilmektedir.  

Satrançta bulunan tüm taşlar (‘şah’, ’vezir’, ’kale’, ‘piyon’, ‘at’, ‘fil’) insanı temsil 



61 
 
 

etmektedir. Ancak ‘at’ ve ‘fil’ taşları her ne kadar insanı temsil etse de adını 

hayvanlardan alır. ‘At’ taşı bir şövalyeyi, ‘fil’ taşı ise bir piskoposu betimlemektedir. 

Dolayısıyla satranç içerisindeki tüm taşlar aslında farklı statüde bulunan insanların 

bir temsilidir. Satranç taşları farklı kültürlerde farklı anlamlara gelebilmektedir. Ancak 

burada asıl mesele satranç oyununda insanın, hayvan adları olan ‘at’ ve ‘fil’ taşları 

ile betimlenmiş olmasıdır.  Yani ‘at’ taşının gerçekte bir şövalye oluşu ve ‘fil’ taşının 

bir piskoposu betimlemesi aslında hayvanların satranç oyununda da insanları 

betimlemek için araçsallaştırıldığını göstermektedir. Bu açıdan yorumlandığında ‘at’ 

taşını insana hizmet eden bir ‘atlı şövalye’ olarak, ‘fil’ taşının ise fil hayvanının kas 

gücü ya da ‘fil hafızası’ deyimi üzerinden piskoposun betimlenmesi ile 

araçsallaştırıldığı söylenebilir. Satrancın insanı temsil eden taşlarla birlikte, insan 

insana oynanan bir oyun olmasına karşın içerisinde hayvanların araçsallaştırılması 

ile insan – hayvan ilişkisinden söz edilebilmektedir. 

Dolayısıyla, bir satranç oyununda her zaman insan – insan arasındaki tahakküm 

ilişkisinde, hayvan kaçınılmaz olarak araçsallaşmaktadır. 

 4.1. Kapalı Ev 

‘Kapalı Ev’ isimli çalışma tavla oyununun platformundan alınmış bir kesitle birlikte 

12 siyah ve 1 beyaz seramik tavla pulundan oluşmaktadır (Görsel 15).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 
 
 

 

 

Görsel 15. Meriç Kurt. “Kapalı Ev” 2022. [Seramik]. 26x24x3 cm. (Kişisel Arşiv). 

Çalışma, tavla oyununda sıklıkla yaşanabilen kritik bir konumun kesit alınmış halidir. 

Kesit alınan kısım açık ve oynanmakta olan tavla platformunun sadece çeyrek 

kısmıdır. Vurgulanmak istenen durum tam da oyundaki böylesi bir ân olduğundan 

âna odaklanılarak tavlanın diğer kısımlarına yer verilmemiştir. 

Çalışmada 12 siyah pul ikişerli sıra halinde bulunmakta olup tavlada buna “kapı 

almak” denmektedir. Yani kapılarını kapatmış siyah pullar söz konusudur. 1 beyaz 

pul ise tavla platformunun ortasında tek başınadır. Tavla oyununda beyaz pulun 

bulunduğu konum onun ‘vurulduğunu’ gösterir ve yeniden oyuna katılabilmesi doğru 

zar sayısının atılmasına bağlıdır. Fakat bu ânda beyaz pulun girebileceği açık bir 

kapı olmadığından tutsak konumdadır. Oynayabileceği bir açık kapı, alan söz 

konusu değildir. Çünkü çalışmada, beyaz taraf hangi zarı atarsa atsın beyaz pulun 



63 
 
 

yerleşebileceği tüm alanlar ikişerli dizilen siyah pullar ile kapatılmıştır. Siyah pulların 

ikişerli dizilimi, beyaz pulun özgür olma durumunu ortadan kaldırmaktadır. Yani, 

siyah ve beyaz arasındaki iktidar ilişkileri siyah lehine tahakküm ilişkisine 

dönüşmüştür. Oyun artık tek taraflı hale dönüşmüştür ve siyah pulların düzeni 

değişene kadar sadece siyah taraf zar atmaktadır. Bu durumda beyaz taraf için bir 

‘direniş’ imkânı bulunmamaktadır.  İşte tam bu noktada bir tahakküm ilişkisinden söz 

edilebilmektedir. Daha önce Foucault’nun ifade ettiği gibi, 

bir birey ya da bir toplumsal grup bir iktidar ilişkileri alanının önüne set çekmeyi ya 
da bu iktidar ilişkilerini etkisiz ve hareketsiz bir duruma sokmayı ve hareketin tersine 
dönebilmesini tamamen engellemeyi başardığı zaman, tahakküm durumu diye 
adlandırılabilecek bir durumla karşı karşıyayız demektir. Böyle bir tahakküm 
durumunda, özgürlük pratiğinin var olmadığı veya ancak tek taraflı biçimde var 
olacağı ya da son derecede dar kapsamlı ve sınırlı kalacağı tartışmasızdır (2014, 
s.235).  

Çalışmanın adı olan ‘Kapalı Ev’ ifadesi de bu nedenle bir tahakküm durumunu işaret 

etmektedir. Tavlanın zeminindeki üçgen şeklinde simgelenmiş tüm odaları aynı 

renkte pulların en az ikişerli sıra halinde kapatma durumuna ‘Kapalı Ev’ 

denmektedir. Bu isimlendirme, daha önce belirtilen ve tahakküm sözcüğünün 

yapısında bulunan ‘mülkiyet’, ‘ev sahipliği’ gibi olgularla da ilişkilidir. Hatırlanırsa; 

tahakküm ilişkisi karşısındakinin eylemini kısıtlayıp ona kendi mülküymüş, kendi 

eviymiş gibi davranmasıyla birlikte oluşur ve sahip olma arzusuyla kendini 

göstermektedir. Dolayısıyla, tavlada en az ikişerli sıra halinde kapatılan bölüme 

‘sahip olmak’, mülk edinmek, kendine ait ‘kapalı bir ev’ haline getirmek ve 

karşısındakinin eylemini kısıtlamak tahakküm ilişkisini betimlemektedir. Yani 

tavladaki ‘Kapalı Ev’ adlandırması tahakküm sözcüğünün yapısı ile anlamsal olarak 

birbirine bağlıdır. 

Bir diğer yönden çalışma, tavla oyununda bir ânın kesitinin ifadesidir ve oyunun 

devamında beyaz taş için çıkış yolu açılacak, eylem yapma özgürlüğüne sahip 

olarak tahakküm altından kurtulacaktır. Bu durum tahakküm ilişkisi kuran kişi için bir 

gözdağı, yani kurduğu tahakküm ilişkilerinin bir karşılığı olma ihtimalini işaret 

etmektedir. 

 

 

 



64 
 
 

4.2. Sınırsız 

“Sınırsız” isimli çalışmada dört ayna, kutu şekli oluşturacak şekilde birbirlerine dönük 

halde yerleştirilmiştir. Kutunun ahşap taban kısmı satranç zemini şeklinde 

boyanmıştır. Kutunun merkezine seramikten yapılan satranç taşı ‘şah’ yerleştirilmiş 

ve aynaların etkisiyle oluşan ‘sınırsız’ bir satranç zemini görünümü elde edilmiştir 

(Görsel 16 ve 17). 

 Görsel 16. Meriç Kurt. “Sınırsız” 2022. [Seramik]. 14,5x14,5x17,5 cm. (Kişisel Arşiv) 



65 
 
 

Görsel 17. Meriç Kurt. “Sınırsız” 2022. [Seramik]. 14,5x14,5x17,5 cm. (Kişisel Arşiv). (Detay). 

‘Şah’, üstü açık, zemini dört kareden oluşan bir kutu içerisinde konumlanarak, dört 

satranç karesine birden temas etmektedir. Dolayısıyla, bir satranç oyununda olması 

gerektiği gibi siyah ya da beyaz bir kare üstünde değil, satranç kurallarını ihlal 

ederek hangi karede, zeminde, konumda bulunduğu belli olmayacak biçimde tüm 

dört satranç karesine birden temas ederek merkezlenmektedir. ‘Şah’ her karede 

kendini mülk sahibi görür haldedir. 

Satranç oyunundaki şahın konumu üzerinden işaret edilmek istenen olgu insan-

merkezci bakış açısıdır. ‘Şah’ taşı insan-merkezci anlayışla hareket eden ve her 

yerde, tüm dünyanın varlığında kendini üstün gören kişiyi ifade etmektedir. Tüm 

konumlar, alanlar, kareler onun için vardır, onun için yapılmıştır adeta.  

‘Şah’ın bu konumu, Žižek’in kral-tebaa ilişkisiyle olan düşünceleriyle oldukça 

ilişkilidir. 

Bir kralın ancak başka insanlar onunla tebaa ilişkisi içinde olduğu için kral; diğerleri 
de o kral olduğu için kendilerinin tebaa olduğunu zannetmeleri Žižek’e göre ‘fetişist 
bir yanlış-tanıma’dır. Žižek, biz tebaa olarak, sanki kral kendi başına kral olmuş gibi 
davrandığımızı, ama asıl tersine biz ona kral gibi davrandığımız için onun kral 
oluşunu inceler. (Selmanpakoğlu, 2013, s.50). 



66 
 
 

Yani kral/şah tüm dünya üzerinde kendini üstün görmesi, merkeze konumlanması 

ve her şeyin ona ait olduğu düşüncesini ona tebaa edenlerden alır ve bu durum 

Žižek’e göre bir yanılgıdan ibarettir.  

İnsan merkezcilikte, insanlar doğrudan ahlaki konuma sahiptir, çünkü onlar kendi 

içlerinde ve kendi başlarına birer amaçtır; diğer şeyler – bireysel canlılar, sistemler- 

insani amaçların araçlarıdır (Goralnik, Nelson, 2012, s.145). Yani insan-merkezci 

düşüncede dünyadaki canlı veya cansız her şey insanlara hizmet etmek için vardır. 

Böylece insanın tüm canlılara ‘sınırsız’ tahakküm kurabilmesi meşrulaştırılmaktadır.   

Ancak şah; gerçekte etrafı kapalı bir kutu içerisinde hapsolmuş vaziyettedir. Ona 

kendi imgesinin sonsuz çoğaltılmış bir görünümünü sağlayan ve her yerin hâkimi, 

sahibi zannedebileceği bir yanılsamayı gerçek gibi gösteren aslında aynaların 

yarattığı illüzyon, yani bir yanılsamadır. Aynanın yarattığı illüzyonda çok geniş, 

sonsuz görünen alan aslında kendi yanılgısının ne denli sınırsız, sonsuz olduğunu 

belirtmektedir. Şahın bu sonsuzlukta kendi imgesini her yerde, her şeyi görmesi de 

‘sahip olmak’ arzusunun sınırsızlığını göstermektedir.  Dolayısıyla anlaşılır ki bu 

düşünce yapısında olan kişi aslında Narcissus15 gibi kendi yansılı, yanılsamalı 

imgesinin tutsağı olma meylindedir. Zira kurulan tahakküm ilişkileri yıkıcı bir netice 

olarak kişiye geri dönmektedir. ‘Şah’ da aslında her şeye sahip olduğu 

yanılgısındadır ve gerçek dünyada sadece insan-merkezci düşüncesinin 

mahkumudur. 

 

 

 

 

 
15 Yunan mitolojisinde yer alan “Narkissos, bir gün, bir su birikintisine doğru eğildiğinde suya 
yansıyan yüzünü görür ve hayranlıkla kendisini seyrederken kendisine âşık olur. Bu seyirden 
kendisini bir türlü alamayan Narkissos gitgide hissizleşir ve bulunduğu yere kök salarak bir çiçeğe 
dönüşür (Selmanpakoğlu, 2013, s.16)” Bu durum tıpkı ‘şah’ın kendini beğenmişliği, insan-merkezci 
düşüncesi ile ilişkilidir. Narkissos’un su da gördüğü kendi yansımasına olan hayranlığına tutsak 
olması, çalışma üzerinde ‘şah’ın aynaların yarattığı illüzyona kapılarak kendini tutsak etmesine 
benzemektedir. 



67 
 
 

4.3. Var Olamamak 

 “Var Olamamak”, soyut bir insan formunda şekillendirilen seramik heykelin (Görsel 

18) kendi etrafında dönme hareketlerini içeren bir ‘stop-motion’ çalışmasıdır (Görsel 

19).    

Görsel 18. Meriç Kurt. 2022. “Var Olamamak” 2022. [Seramik]. 5x5x25 cm. (Detay). (Kişisel Arşiv). 

 

 



68 
 
 

Görsel 19. Meriç Kurt. “Var Olamamak” 2022. [Stop-motion Video]. 0:16’.  (Kişisel Arşiv). 

Seramik heykel bir insan figürü biçimindedir. Heykel sağ tarafına doğru eğiktir ve 

göğüs kısmında şerit şeklinde bir boşluk bulunmaktadır. Stop-motion tekniği ile 

çekilen videoda, karanlık bir ortam içerisinde seramik heykele ışık tutularak duvar 

yüzeyine gölgesinin düşmesi sağlanmıştır. Böylece, gölge heykelin üç katı kadar 

daha büyük görünmektedir. Videoda heykel kendi etrafında sürekli dönmektedir ve 

dönerken duvarda oluşan gölgede heykeldeki boşluk sürekli kapanıp açılan bir 

döngü halindedir. Boşluk her seferinde kapanacak gibi olur ama kapanamaz. Zira 

bu boşluk hiçbir zaman kapatılamayacak bir eksikliği işaret etmektedir. ‘Boşluk’ 

sözcüğünün kelime anlamı da zaten “eksiklik, yoksunluk duygusu”dur (Kılıçoğlu, 

Araz, Devrim, 1973, c.2, s.512). Dolayısıyla çalışma bu anlamıyla; kendini var etme 

ve kendi eksiliğini tamamlama arzusundaki insanı temsil etmektedir.  

İnsan kendi varoluşsal eksikliğini sahip olmadığı şeyler üzerinde tamamlamaya 

çalıştığında bilfiil her şeye ‘sahip olmak’ istemektedir. Ne kadar çok şeye sahip 

olursa kendini o kadar var edeceği yanılgısı içerisindedir. Sartre ve Fromm, ‘olmak’ 

ve ‘sahip olmak’ kavramları üzerinden bunu açıklamıştır: “[…] davranışların sahip 

olmak ilkesine göre ayarlandığı durumda, kişinin dünyaya karşı tavrı, sahip olmak, 

elde etmek, hükmetmek biçiminde belirir” (Fromm, 2003, s.48). 

[…] olmak arzusu doğrudan doğruya kendi-içine yöneldiği ve ona, aracısız olarak 
kendi-için-kendinde olma vasfını kazandırmaya doğru atılımda bulunduğu halde, 
sahip olmak arzusu kendi-içini dünya üstünde, dünyanın içinde ve dünya boyunca 
hedef alır” (Sartre, 2010, s.739). 

Yani kendi-içine aracısız yönelmeyip dünya üstünde sahip olduklarıyla kendini var 

etmeye çalışan ve kendi eksikliğini daha çok şeye ‘sahip olarak’ karşılama 

arzusunda olan insan kendisini dünyanın sınırları içerisinde ve o sınırlara sahip 

olmak üzerinden tanımlayacaktır. Böylesi bir sahiplik arzusu da tahakküm ilişkilerine 



69 
 
 

neden olmaktadır. Foucault’nun belirttiği gibi; […] başkalarını tahakküm altına alma 

ve onlar üzerinde tiranca bir iktidar kullanma tehlikesi yalnızca […] kendi arzularının 

kölesi durumuna gelmesinden kaynaklanır (2014, s.235). Videoda kullanılan heykel 

ve heykelin gölgesi arasındaki ilişkide de bu durum görülebilmektedir. Şöyle ki; 

insan formundaki heykelin sürekli kendi etrafında dönerek kendi çevresine göz 

dikmesi, ‘sahip olmak’ arzusu ile -dünya üstünde- her yeri hedef aldığını 

belirtmektedir. Bununla birlikte eş zamanlı olarak bu döngü, heykelin her dönüşünde 

duvar yüzeyine düşen gölgesi ile karşılaşmasını da içermekte ve onun kendi 

eksikliğini tamamlayamadığı gerçekliğiyle yüzleşmesini sağlamaktadır. Diğer bir 

açıdan da bu sahip olma arzusunun aslında aynı zamanda eksikliği örtme arzusu 

da olduğunu gösterir. Zira heykelin gölgesindeki eksiklik değişmemiştir. Bu 

yüzleşmede heykel sağ geriye doğru eğik insan formuyla kendisinin üç katı kadar 

büyük gölgesine bakarken tıpkı kendi gölgesinden korkup kendi gölgesinin hükmü 

altında kalır halde görülmektedir. Bunun nedeni kendi varlığını sahip olduğu şeyler 

üzerinden tanımlamasıdır. Sahip olduğu şeyleri kaybettiğinde kendi varlığı da 

kaybolacaktır ve bu yüzden sürekli daha çok şeye ‘sahip olmak’ istemektedir. Yani 

aslında insan kendi hükmünün altında, kendine hükmedendir ancak yine de kendini 

tamamlamak için dönmeyi de -sahip olma arzusunu da- sürdürmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 
 

4.4. Varyant 
Varyant’ isimli çalışma, üç seramik satranç taşı ve ahşap satranç zemininden oluşmaktadır 
(Görsel 20).   

 

Görsel 20. Meriç Kurt. “Varyant” 2022. [Seramik]. 48x80 cm. (Kişisel Arşiv). 



71 
 
 

 

Çalışmada üç seramik satranç taşı bulunmaktadır: Siyah renkte ‘şah’, beyaz renkte 

‘at’ ve ‘fil’. Taşlar, duvara asılmış çerçeveli satranç tahtasına yerleştirilmiştir.  

Yerleştirilme şekli incelendiğinde; ‘şah’ sol üst köşededir ve -birer kare mesafeden 

sonra- ‘şah’ın yanında ‘fil’, çaprazında ise ‘at’ bulunmaktadır (Görsel 21). 

Görsel 21. Meriç Kurt. “Varyant” 2022. [Seramik]. 48x80 cm. (Detay). (Kişisel Arşiv). 

Bu konumlandırmada ‘şah’ bulunduğu yerden hiçbir yere hareket edememektedir. 

Zira, istediği yönde bir kare hareket edebilen ‘şah’ın, çaprazında bulunan siyah 

kareye gitmesini ‘fil’ taşı engellerken, altında ve yanında bulunan beyaz karelere 

gitmesini de ‘at’ taşı engellemektedir. 



72 
 
 

‘Şah’ insanı temsil ederken ‘fil’ ve ‘at’ hayvanların bir temsilidir. ‘Şah’ bulunduğu 

konum ile, ‘fil’ ve ‘at’ taşları tarafından köşeye sıkıştırılmış halde gözükmektedir. Bu 

durum satranç kuralları çerçevesinde değerlendirildiğinde de değişmemektedir. 

Şöyle ki; ‘şah’ın çevresinde gidebileceği üç kare, ‘fil’ ve ‘at’ tarafından tehdit edilerek 

‘şah’ın özgürlüğü ortadan kaldırılmıştır. Bu bağlamda bir tahakküm ilişkisinden söz 

edilebilmektedir. Daha önce belirtildiği gibi Foucault; “[…] tahakküm durumunda, 

özgürlük pratiğinin var olmadığı veya ancak tek taraflı biçimde var olacağı ya da son 

derecede dar kapsamlı ve sınırlı kalacağı tartışmasızdır” (2014, s.235) demiştir.  

Fakat bu durumda, hamle sırası siyah tarafta ise ancak bir tahakküm ilişkisinden 

söz edilebilir, zira ‘şah’ taşının özgürlüğü yoktur. Ancak hamle sırası beyaz tarafta 

ise beyazın oynayacağı herhangi bir hamleden sonra şahın özgür hareket edebilme 

alanı olacak ve tahakküm altında kalmayacaktır. Bu durumda da ‘özgürlük ve direniş 

imkânı’ olacağından sadece iktidar ilişkisinden söz edilebilir. Dolayısıyla çalışma 

içerisinde tahakküm ilişkisini belirlemek için önemli olan nokta, oyun sırasının hangi 

tarafta olduğu sorusudur. Bu soru izleyiciyi iktidar ve tahakküm ilişkisi arasında 

tercih yapmaya itmektedir. 

Çalışmada sahnelenen ân farklı bir açıdan değerlendirildiğinde, beyaz tarafın ‘şah’ 

taşı yoktur, yani aslında oyun çoktan sonra ermiş ve siyah taraf kazanmıştır. Ancak 

yine de son sahnede tehdit altında kalan taraf köşede sıkışan ‘şah’ gibi 

görünmektedir. Burada dikkat edilmesi gereken; ‘şah’ taşının, ‘fil’ ve ‘at’ taşları 

tarafından, yani hayvanların imgesi olan satranç taşları tarafından tehdit edilmesidir. 

Bu doğrultuda söylenebilir ki, ‘şah’ kazanmış olsa da sonuç itibariyle kendisi tehdit 

altındadır. Bir nevi ‘şah’ın kendisi, yani insanlık, hayvanlar üzerinde kurduğu ilişkiler 

sonucunda bulunduğu sıkışmış konumdadır. Ancak bulunduğu konumda tam bir 

tahakküm ilişkisi altında değildir. İktidar-tahakküm ikiliğindedir ve hala çözüm yolu 

gözükmektedir. 

Dolayısıyla çalışma satranç üzerinden insanın hayvanları aşağı statü görerek 

onlarla tahakküm ilişkisi kurduğunu işaret ederken, bu ilişki devam ettiği müddetçe 

insanın kendisinin de yıkıcı bir netice ile karşılaşabileceğini belirtmektedir.  

 

 



73 
 
 

4.5. Köşe Nokta  

“Köşe Nokta” isimli çalışma, satranç zemini şeklinde boyanmış bir kaide ve seramik 

‘şah’ taşından oluşmaktadır (Görsel 26). 

Görsel 22. Meriç Kurt. “Köşe Nokta” 2022. [Seramik]. 32x32,5x80 cm. (Kişisel Arşiv) 

 

Satranç, 8×8'lik kare bir zemin üzerinde 16’sı siyah 16’sı beyaz toplam 32 adet 

satranç taşıyla oynanır. Taşlar, farklı hamle özelliklerine sahip; bir şah, bir vezir, iki 

kale, iki fil, iki at ve sekiz piyondan oluşur. Siyah ve beyaz taraf olarak iki kişi ile 

oynanan oyunda amaç, karşı tarafın şahını alarak -mat ederek- oyunu kazanmaktır. 



74 
 
 

Şah öne doğru eğik vaziyette kaidenin köşesinde yer almaktadır ve her an kaideden 

düşecekmiş gibi denetimsiz, kontrolsüz bir haldedir (Görsel 27).  

Görsel 23. Meriç Kurt. “Köşe Nokta” 2022. [Seramik]. 32x32,5x80 cm. (Detay). (Kişisel Arşiv) 

Çalışmada kurgulanan satrançta 32 taş olması gerekirken ‘şah’ yalnızdır ve zemin 

üzerinde kendisinden başka hiçbir satranç taşı bulunmamaktadır. ‘Şah’ rengi 

bakımından satrancın siyah ya da beyaz tarafında değildir ve bu şekilde satranç 

oyununa tamamen ‘yabancı’ gözükmektedir. Sanki bu dünyaya ait değilmiş, 

dünyadan yadırganmış gibi bir izlenim yaratmaktadır. Öne eğik ve her an 

düşecekmiş gibi duran dengesiz formu da kendini yadırgadığını ya da 

yadırgandığını desteklemektedir. ‘Yabancılaşmak’ sözcüğünün anlamı da bu 

yöndedir: “Tanımaz, bilmez duruma gelmek, alışamamak, yadırgamak” (TDK). 



75 
 
 

Çalışmadaki bu anlamlandırmalar ile insanın tüm dünyaya, doğaya ve kendisine 

karşı ‘yabancılaşma’ hali ifade edilmek istenmiştir. 

İnsan birçok farklı şekilde ‘yabancılaşma’ sürecine girebilmektedir. “Tabiata karşı 

giriştiği mücadelede insanoğlu, emek, toplum, zekâ, dil gibi silahları kullanır. […] 

sözü geçen silahları kötüye kullandığı, mutlak, aldatıcı ve baskı altına alıcı bir 

kullanıma yöneldiği zaman bu yabancılaşma ortaya çıkar” (Kılıçoğlu, Araz, Devrim, 

1973, c.12, s.684). Daha önce ayrıntılı olarak ifade edildiği gibi, ‘sahip olmak’, 

‘insan-merkezcilik’, ‘toplum yapısı’, ’ölüm korkusu’ gibi olgular da insanın 

yabancılaşmasına neden olabilmektedir. Bu yüzden Fromm; “işlerine, emeklerine, 

kendilerine, diğer insanlara ve doğaya yabancılaşma konuları günümüz insanının 

özellikleri arasındadır” (Fromm, 2003, s.201) demiştir. Marx ise yabancılaşmanın en 

büyük etmeni olarak kapitalizmi görür ve bunu işverenin, işçi sınıfı üzerindeki baskısı 

sonucu işçinin; kendi emeğine, ürettiği ürüne, çevresine ve nihayetinde kendine 

yabancılaşması olarak açıklar.  

Tam bu noktada, çalışmadaki ‘şah’ aslında yabancılaşma süreci içerisinde olan 

insanın bir imgesidir. Yabancılaşmanın bir sonucu olarak, çevresiyle ve doğayla 

olan ilişkilerinde zarar verici olan, ‘sahip olmak’ anlayışıyla hareket eden insan 

konumunda değildir. Adeta kurulmuş oyunu oynamak istememekte ama oyuna 

girmek ile girmemek arasındadır. Oyuna girmeyi, oyunu oynamayı reddedercesine, 

bu çizgiyi kaidenin üzerinden düşerek aşmak üzeredir, yani yabancılaşmanın 

eşiğindeki evrededir.  

Yani ‘şah’ tahakküm ilişkileri ile kurulmuş bir düzen içerisinde olan dünyayı 

yadırgayarak, bu düzene yabancılaşmış ve artık bu düzen içerisinde bulunmak 

istemiyorum diyen bir tavır içerisindedir. Henüz tam olarak karar vermiş değildir, bu 

düzene yabancılaşarak aşağı düşmemiştir. Ancak düzeni reddederek yabancılaşma 

kararına daha yakın gözükmektedir. Şah’ın vereceği bu karar, sanki düşecekmiş 

gibi olan formu, izleyici üzerinde de tedirginlik yaratarak ‘şahı’ kurtarma, düşmesini 

engelleme isteği uyandırmaktadır. 

 

 

 



76 
 
 

4.6. Kurgulamak 

 “Kurgulamak” isimli çalışma, 3x3 cm boyutlarında 64 parça seramik kareden ve bir 

cam ‘piyon’ taşından oluşmaktadır (Görsel 24 ve 25). 

Görsel 24. Meriç Kurt. “Kurgulamak” 2022. [Seramik, cam]. 24x21x10 cm (Kişisel Arşiv) 

 

 

 

 



77 
 
 

Görsel 25. Meriç Kurt. “Kurgulamak” 2022. [Seramik, cam]. 24x21x10 (Kişisel Arşiv). (Detay). 

Çalışmada kullanılan 64 parça seramik kare satranç zemininde bulunan kare 

sayısının toplamıdır. Yani çalışmada kullanılan her kare satranç zemininin bir 

karesidir ve tamamı beyaz renktedir. Satrancın 8x8 kareden oluşan özgün zemini 

yapılan çalışmada değiştirilmiş, karelerden bir tepe oluşturacak şekilde dizilerek 

yeniden kurgulanmıştır.  Kurgulanan karelerin en tepesinde şeffaf, cam bir ‘piyon’ 

taşı bulunmaktadır ve çalışma misina ile havada asılı durur şekilde tasarlanmıştır. 

Tüm bunlar üzerinden ‘piyon’, yaşadığı dünyayı istediği doğrultuda yeniden 

kurgulamış ve kendini en üst mertebeye yerleştirmiş şekilde görülebilmektedir. 

Farklı bir ifadeyle, ‘piyon’ satranç zeminini değiştirerek, yani dünyanın düzenini 

bozarak, kendi çıkarları doğrultusunda yeniden düzenlemiş ve bunun sonucunda 



78 
 
 

dünyanın bir kısmı yok olmuştur. Öyle ki üst üste dizilen kareler satranç zemininin 

diğer kısmından alınan karelerle oluşturulmuştur ve alınan karelerin yeri boştur, artık 

bir zemin bulunmamaktadır. Bu durum tıpkı ‘sahip olmak’ ilkesi ile hareket eden, 

ben-merkezci kişiyi yansıtmaktadır. Daha önce belirtildiği gibi bu davranış 

özelliğinde olan kişi için dünyadaki her şey onun için vardır, dünya üzerindeki her 

şeyin sahibi odur ve her türlü ehliyete sahip olduğu düşüncesindedir. 

Çalışmada bu davranış özelliğine sahip kişi için cam malzemeden yapılmış bir 

‘piyon’ taşı kullanılmıştır. ‘Piyon’, “bir çıkar sağlamak için yararlanılan, istenildiği gibi 

kolayca kullanılabilen kimse”dir (TDK). Satranç taşları arasında ise, en değersiz ve 

feda edilecek öncelikli taş konumundadır. Buna karşın bu çalışmada ise, ‘piyon’ taşı 

varlığını, değersiz ve kolayca kullanılabiliyor oluşunu dünya ile tahakküm ilişkisi 

kurarak, kendini en üst noktaya koyarak bertaraf etme çabası içerisindedir. Ancak 

bu bir yanılgıdan ibarettir. Zira ‘sahip olmak’ eğiliminin, tahakkümün bir sınırı yoktur, 

kişi hiçbir zaman sahip olduklarıyla bir doyuma ulaşarak kendini var edemeyecektir. 

Bu eğilimde olan kişi için Fromm, “temel olan, ihtiras sahibi bir kişinin, hiçbir zaman 

yeterli şeye sahip olamayacağı ve mutlu, halinden hoşnut ya da doyum içinde 

bulunamayacağı gerçeğidir” (Fromm, 2003, s.155) demiştir. Bu noktada çalışmanın 

havada asılı duran şekli ve ‘piyon’un şeffaflığı bir yanılgı içerisinde oluşunu işaret 

etmektedir. Yani kendini var etmek için daha çok şeye ‘sahip olmanın’ havada; 

“sonuçsuz, anlamsız, boş” (TDK) bir çaba olduğunu göstermektedir.   

Sonuç olarak piyon bir yanılgı içerisindedir ve daha fazla şeye ‘sahip olarak’, 

tahakküm ilişkileri ile dünyanın düzenini bozmakta ve istediği gibi kurgulamaktadır. 

Ancak yanılgı içerisinde kurguladığı dünya kendisine zarar verici yönde 

değişmektedir. 

 

 

 

 

 

 



79 
 
 

4.7. Kırık Beyaz 

“Kırık Beyaz” isimli çalışma satranç zemini biçimde ve renklerinde boyanmış bir 

kaidenin taşıdığı onlarca seramik fildişinden (Görsel 22) ve bir fotoğraftan (Görsel 

23) oluşmaktadır.  

Görsel 26. Meriç Kurt “Kırık Beyaz”. 2022. [Seramik]. 32x32,5x85 cm. (Kişisel Arşiv). 



80 
 
 

Görsel 27.Pratt-Read Şirket Kayıtları (Pratt-Read Corporation Records), (Smithsonian), 1890-1910 

Çalışma, satranç zemini üstünde duran fildişleri ile duvara asılan fotoğraf (Görsel 

25) arasındaki ilişkiye dayanmaktadır. Kullanılan fotoğraf, Zanzibar’da fildişi avcılığı 

sonucu elde edilen fildişleriyle birlikte fotoğraf çektiren avcılardan oluşmaktadır. 

Fotoğraf, fillerin dişleri için öldürülerek tahakküm altında bırakıldıklarını 

görselleştirmektedir. Ancak fotoğraf incelendiğinde anlaşılabileceği üzere, 

tahakküm sadece fillerin üstünde değil Zanzibar yerlileri üzerinedir de. Fildişi 

tüccarları fildişi taşıyıcılarına ihtiyacı duymuşlardır. Bu nedenle Afrikalılar üzerinde 

kurdukları tahakküm ile fildişlerini gemilere nakletmek için onları köle yapmışlardır 

(Joyce, 2014). Dolayısıyla çalışmada kullanılan fotoğraf hem insanın insan 

üzerindeki tahakkümünü hem de insanın hayvan üzerindeki tahakkümünün -hem 

ırkçı hem türcü düşüncenin- bir göstergesidir.  

Çalışma, kaide üstünde duran seramik fildişleri ile birlikte, fotoğraftan farklı olarak, 

hiçbir kişiyi ya da satranç taşını barındırmamaktadır. Satranç zemini üzerinde 

sadece ortada istiflenmiş fildişleri bulunmaktadır. Bu durum filler üzerindeki 

tahakkümü, soylarının neredeyse kırımını göstermektedir. Zira fildişleri insanların 



81 
 
 

filleri öldürmesi sonucu elde edilmektedir ve söylenebilir ki aslında her fildişi maddi 

kazanç elde etmek amacıyla öldürülen bir filin temsiline dönüşmüştür.  

Diğer yandan istiflenen fildişlerinin neden satranç zemininde kullanıldığı 

incelendiğinde; fildişleri satranç oyunundaki ‘fil’ taşını işaret ederken, satrançta 

bulunan ‘şah’, ‘vezir’ ve ‘piyon’ taşları da insanı temsil eden taşlardır. Dolayısıyla 

insanların adeta bir satranç oyunu gibi oynadıkları hayvanlar üzerinde yürüttükleri 

iktidar ve tahakküm ilişkileri ile hayvanların verdiği bir mücadele sonucunda geriye 

istiflenmiş fildişleri kalmıştır. Yani çalışmada sadece fildişi kullanılmış ve hiçbir 

satranç taşına yer verilmemiş olsa da kaidenin bir satranç zemini olması satranç 

oyunu içerisinde bulunan bir mücadeleyi, taşlar arasındaki iktidar ve tahakküm 

ilişkilerini hatırlatmaktadır. Bu ilişki sonucunda ise sadece insanın hayvanlar 

üzerinde uyguladığı tahakkümün imgeleri kalmıştır. 

Özellikle kapitalizmin etkisiyle daha fazla kazanç, sermaye, güç gibi amaçlar ile 

hayvanlar insanların ‘sahip olma’ arzusu üzerinden sömürülmekte ve tahakküm 

altına alınmaktadır. Hatta öyle ki, bu amaç için insanın-insanı köleleştirerek 

tahakkümü altına aldığı da görülebilmektedir. Daha fazla şeye ‘sahip olmak’ arzusu 

türcülük ve ırkçılık gibi olgularla beraber hareket ederek, hayvanlar bir nesneye, 

ticari bir mala dönüştürülmüş ve onların insanlar için var olduğu düşüncesi 

normalleştirilmiştir. 

4.8. Mat 

“Mat” isimli seramik çalışması fildişlerinin etkisiyle çatlamış ve kırılmış bir satranç 

zemini izlenimi oluşturmaktadır (Görsel 28 ve 29).  

 

 

 

 

 

 



82 
 
 

 

Görsel 28. Meriç Kurt. “Mat”. 2022. [Seramik]. 22x22x12 cm. (Kişisel Arşiv). 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 
 

Görsel 29. Meriç Kurt. “Mat”. 2022. [Seramik]. 22x22x12 cm (Detay). (Kişisel Arşiv). 

Çalışmada satrancın 8x8’lik 64 kare sayısından oluşan özgün zemini, yüzlerce 

fildişinin uyguladığı baskı ile çatlamış ve kırılmış şekildedir. Düz, düzenli ve 

planlanmış bir izlenimde şekillendirilmiş olması gereken bir satranç zemininin 

fildişlerinin istilası ile amorf bir zemine dönüşmesi söz konusudur. Ancak fildişleri bir 

yandan zemine baskı uygularken, diğer yandan da üzerlerindeki baskıdan da 

kurtulmak, özgür kalmak için mücadele durumundadırlar.  

Şekillendirilen satranç zemini, üzerinde yaşadığımız dünyayı temsil ederken, 

fildişleri ise hayvanların bir temsilidir. Ancak bu noktada önemli olan, çalışmada filin 

kendisinin kullanılması yerine fildişlerinin kullanılmış olmasıdır. Zira fildişi maddi 

kazanç elde etme amacıyla öldürülen fillerin bir parçasıdır. Her fildişi aslında 



84 
 
 

öldürülen fillerin ve bunun üzerinden hayvanların bir betimlemesidir. Dolayısıyla, fil 

dişleri aslında fillerin yokluğunu, yani öldürülmüş olmalarını da göstermektedir.  

Fromm’un daha önce belirttiği gibi; “[…] davranışların sahip olmak ilkesine göre 

ayarlandığı durumda, kişinin dünyaya karşı tavrı, sahip olmak, elde etmek, 

hükmetmek biçiminde belirir” (2003, s.48). Bu çalışmada da; düzgün, düzenli, 

kontrollü olması gerektiği düşünülen dünyayı temsil eden satranç zemini, aslında 

‘sahip olmak’ eğilimi ile hareket eden ve bu nedenle de tahakküm ilişkisi kuran 

insanlığın meydana getirdiği türcülük üzerinden inşa ettiği hiyerarşik sistemin 

denetimsizliğini, kontrolün elden çıkacağını, hatta belki hiç kontrolünde olmadığını 

amorf, bozuk görünümlü, tanımsız bir biçimde kendini göstermektedir. Bu bozuk 

yapının kontrol edilemezliği de şiddet ile karşılık vermektedir. En yalın şekilde, 

tahakküm ilişkileri kuran insanlık kendi yaşadığı dünyaya zarar vererek aslında 

kendi tahakkümünün istilası altında kalmakta, kendi ürettiği şiddetin kendisine geri 

dönmesine şahitlik etmektedir. 

Çalışmada satranç oyununun; şah, vezir, kale, piyon, fil ve at olarak adlandırılan 

taşlarından hiçbirine yer verilmemiştir. Olması gereken satranç taşlarının yokluğu, 

tahakküm kurarak veya ‘sahip olmak’ arzusu ile kendi yaşadığı dünyaya zarar 

vererek kendi sonunu getiren insanlığın davranış biçimini işaret etmektedir. Satranç 

taşlarının yokluğu, öncesinde uygulanan tahakkümün varlığını göstermektedir ve 

taşlar, uygulanan tahakkümün bir sonucu olarak varlığını yitirmiştir. Netice itibariyle 

çalışma son evre olan, kişinin kendi kurduğu tahakküm ilişkisi altında yine kendisinin 

kaldığını deşifre etmektedir. Bu davranış biçimini yani ‘sahip olma’ arzusunun 

getirdiği tahakkümü Fromm, “her şeyi, kişinin egemenliği altındaki ölü ve cansız 

nesnelere dönüştürmekten başka bir işe yaramaz” (2003, s.110-111) şeklinde 

tanımlamıştır. Bu çalışmada; fildişleri, çatlak ve kırık zemin ilişkisi ile satranç 

taşlarının yokluğu üzerinden, ‘sahip olmak’ ilkesi ile hareket etmenin aslında tüm 

dünya üzerinde yıkıcı bir eylem olduğunu ve bu eylemin karşılığında yine yıkıcı bir 

dönüş getireceğini göstermektedir. Aynı zamanda fildişi imgesinin kullanılmış 

olması, hayvan üzerinden fiili bir kırımı da işaret etmektedir. 

 

 



85 
 
 

SONUÇ 

Tahakküm kavramının temeli doğrudan sahip olmak ve mülkiyet kavramlarına 

dayanmaktadır. Bu dayanak bir tahakküm ilişkisi için; kişinin, karşısındakinin 

özgürlüğüne sahip olarak onu, kendi mülkü haline getirmesi, kendi mülküymüş gibi 

istediği doğrultuda kullanabilmesi demektir. Yani tahakkümün var olması, özgürlüğü 

yok etmekte ya da tahakküm kuran açısından tek taraflı hale getirmektedir.  

İnsanların sahip olmak üzerinde temellenen eğilimi doğaya, hayvanlara, kişinin 

çevresine ve yine bu eğilimle asla doyuma ulaşılamayacak olan arzuların 

beraberinde kendisine zarar vererek, her zaman şiddet, zulüm, sömürü gibi olumsuz 

sonuçlar doğurmaktadır. Fromm’un insanın ‘sahip olmak’ arzusunun temelinde 

gördüğü “bir canlının egemenlik altına alınıp, denetlenebilmesi onun isteklerini 

kıracak bir şiddet kullanılmasını gerektirir” (2003, s.115) açıklaması da bu durumu 

destekler niteliktedir. Dolayısıyla, tahakkümün sebep olduğu sonuçların hem 

tahakküm kuran hem de tahakküm altında kalan canlı için her zaman olumsuz, yıkıcı 

ve şiddetli bir eylem olduğu açıktır. 

Günümüzde sahip olmak güdüsünü tetikleyen birçok etmen olsa da, bu arzuyu en 

çok tetikleyen etmen kapitalist sistem olarak görülmektedir. Marx’ın bu sistem için; 

“bütün sorunlar, kapitalist düzenden ve onun yarattığı açgözlülük, ihtiras, cimrilik, 

çekememezlik ve bağımlılık özellikleri ile bezenmiş karakter yapısından 

doğmaktadır” (Fromm, 2003, s.224) ifadesi kapitalizmin yarattığı tehlikeyi özetler 

niteliktedir. Kapitalist sistem, insanları sürekli daha çok şey satın alması yönünde 

körüklemekte ve bu yönde, daha çok şeye sahip olmak için yapılabilecek her şeyi 

kendisine reva görmesini meşrulaştırmakta, normalleştirmektedir. Bu durumun 

neticesinde tahakküm sürekli yeniden üretilmekte ve kapitalist sistem altında çalışan 

işçiler, ürüne dönüştürülen hayvanlar ve en nihayetinde denetlenen ya da 

araçsallaştırılan bir yapıya dönüştürülen doğa ve içindeki canlılar/hayvanlar da 

fazlasıyla zarar görmektedir.  

Doğada var olan canlı ve cansız varlıklar, insanlar, hayvanlar kapitalist bir üretim 
yapılanmasında, […] “üretim imkanları/üretim kaynakları” kapsamında 
değerlendirilmektedir. Böylelikle, doğal-toplumsal varlıklar nesneleştirilmekte ve 
araçsallaştırılmaktadır. Ticari ilişkilerde ise metalaştırılmaktadır (Zengin, 2017a, 
s.157). 



86 
 
 

Bugün gelinen noktada insanlar hayvanları sömürmekte, onların üzerinde yaşam 

hakkı görmekte ve tahakküm altına almaktadır. Hayvanların işkence yöntemiyle 

sirklerde kullanılması, spor adı altında hayvanların avlanması, deneylerde 

hayvanlara yapılan zulüm, sınai çiftliklerde sömürülen hayvanlar ve bunlar gibi 

sayısız başlık aslında insan yaşamının temellerinin hayvanlar üzerine kurulu 

olduğunu göstermektedir. Öyle ki, sanat eserlerinde dahi hayvanlar bir malzeme gibi 

kullanılmakta, araçsallaştırılmakta hatta öldürülebilmektedir. “Hayvanlara zarar 

veren veya öldüren sanat eserlerinin yaratılması ahlaki açıdan sorunludur. 

Hayvanlar, sanatçıların neden olduğu zarar, ölüm ve zulümden arınmış kalma 

hakkını insanlarla paylaşırlar” (Coetser, 2020, s.70). Ancak günümüzde insanlar ve 

dolayısıyla sanatçılar kendi yaşam hakkını üstün görerek hayvanları 

sömürmektedir. Bu durum insanın kendine ve hayvanlara karşı ne kadar 

yabancılaştığının göstergesidir. Kapitalizmin etkisi ve bu etkinin bir kültür haline 

gelmesi hayvanlara yabancılaşan insanlar kendi yaşam hakkını değerli görerek, 

türcü bir düşünce ile hayvanların yaşam hakkı hiç yokmuş gibi yaşamını 

sürdürmektedir.  Adorno, sözü edilen kapitalist sistemin bir kültür yapısına 

dönüşmesini ‘kültür endüstrisi’ olarak tanımlar. Singer, hayvan sömürüsü etrafında 

kurulan ve benimsenen bu düzenden dolayı “insanların büyük bir bölümü türcüdür” 

(2018, s.56) der. Böylece türcü düşüncenin de tahakküm kurma ve sahip olma 

arzusu ile birlikte hareket ettiği görülür. 

“Sahip olmak tek hedef olunca, insan giderek daha açgözlü ve ihtiras sahibi olur.  

Çünkü ne kadar çok şeyi olursa o kadar mutlu olacağını sanır. Böylelikle kişi, 

herkese karşı bir düşmanlık beslemeye başlar” (Fromm, 2003, s.25). “Sahip olmak 

güdüsü ile onun bir uzantısı olan açgözlülüğün, insanlar arasında düşmanlık 

duygularının gelişmesine ve savaşlara yol açtığı düşüncesi, hem uluslar, hem de 

bireyler açısından doğrudur” (Fromm, 2003, s.156). Singer’ın açgözlülük ile ilgili 

düşünceleri Fromm ile paraleldir; “insanlar, başka hayvanları spor yapmak, 

meraklarını gidermek, vücutlarını güzelleştirmek ya da damak zevklerini tatmin 

etmek için öldürür. Ayrıca aç gözlülükleri ve iktidar hırsları yüzünden kendi 

bireylerinin türlerini de öldürürler” (2018, s.333). Herkes biraz daha fazla şeye sahip 

olmak istediği sürece, sınıflar oluşturmayı sürdürür ve bu sınıflar da giderek uluslar 

arasında savaşlara yol açar. Çünkü açgözlülük ve barış, bir arada olamazlar 



87 
 
 

(Fromm, 2003, s.26). Anlaşılır ki insanların insanların ihtiras ile hareket etmesinin 

bir sonucu olarak, hem doğa ve hayvanlar sınırsız tahakküme maruz kalmakta hem 

de insanların kendisi de onlara geri dönen zarar verici sonuçlarla karşılaşmaktadır. 

Hayvanların doğanın bir parçası olarak belli duyguları, ihtiyaçları ve hakları olduğu 

gerçeğine karşın insanlar, sahip olma arzusu içinde ve türcü davranışlarıyla 

kendisini canlılar içerisinde en üst statüye koymakta ve diğerlerini kendi hizmeti için 

var olan varlıklar, araçlar ve nesneler olarak kabul ederek hareket etmektedir. 

Doğanın ve beraberinde hayvanların tahribatının getireceği felaket açıktır. 

Dolayısıyla insanın sebep olduğu bu ve benzer tehlikeleri durdurmak yine insanların 

elindedir.  Fromm ve Sartre bu tehlikeden kurtulmak için; insanların ‘sahip olmak’ 

arzusu yerine, ‘olmak’ arzusu ile hareket etmesi gerektiğini ifade eder. Yani en yalın 

haliyle, insan; açgözlü, ben-merkezli, sahip olmak eğimli düşünceleri ve tahakküm 

ilişkileri yerine doğada diğer canlılarla ve birbirleriyle birlikte, simbiyotik yaşayabilme 

yapısını oluşturma imkanına sahiptir. Tüm bu tespitler ışığında görülür ki insanlığın 

‘olmak’ arzusu yerine, ‘sahip olmak’ arzusuyla hareket etmesi ve bu nedenle de 

kurduğu tahakküm ilişkileri, dönüp dolaşıp yine kendisine zarar vermesine, kendi 

kurduğu tahakkümünün istilası altında kalmasına sebep olmaktadır. Dolayısıyla bu 

çalışmanın birinci ve ikinci bölümlerinde yapılan kuramsal tartışmadan elde edilen 

çıkarım; tahakküm ilişkisi kuran kişinin aslında kendini de tahakküm altına alıyor 

olduğudur: Tahakkümün tahakkümü yarattığı kısır bir döngüdür söz konusu olan. 

Çalışmanın üçüncü bölümünde, hayvanlar üzerindeki kurulan tahakkümün sanat 

alanında nasıl görüldüğü incelenmiştir. Buna göre, sanatın çeşitli disiplinleri 

içerisinde hayvanları konu edinen iki temel tavır gözükmektedir. Birinci yaklaşımda, 

sanatın birçok alanında hayvanlar nesne gibi kullanılarak metalaştırılmakta, 

araçsallaştırılmakta, hatta doğrudan hayvanların süreç içerisinde ölmesiyle 

sonuçlanan sanat çalışmaları yer almaktadır. İkinci yaklaşımda ise, hayvanların 

insanların çıkarları ve hizmeti için var olmadığını temel alan sanatçıların yaptığı 

sanat çalışmaları bulunmaktadır. Birbirinin karşıt kutuplarında görünen bu iki 

yaklaşım, Fromm ve Sartre’ın, insanın/sanatçının ‘sahip olmak’ ve ‘olmak’ üzerinden 

yürüttüğü yaklaşımında temellenebilmektedir. ‘Sahip olmak’ arzusu ile hareket eden 

sanatçılar çalışmalarını hayvanlara karşı tahakküm ilişkisi kurarak gerçekleştirirken, 

‘olmak’ üzerinden hareket eden sanatçılar ise bu durumu eleştirmekte ya da 



88 
 
 

eleştirmeye çalışmaktadır. Yani tahakküm sanat alanında hem bir arzu olarak hem 

de bir eleştiri olgusu ya da nesnesi olarak yer bulmaktadır.  

Bununla birlikte, ‘olmak’ arzusu ile hareket edip hayvanlara yönelik bir ‘sahip olma’ 

arzusu gütmeyerek hayvanların araçsallaştırılmasını, metalaştırılmasını eleştiren 

sanatçıların istemsiz de olsa hayvanları çalışmalarında araçsallaştırabildiği 

görülmektedir. Yani her ne kadar sanatçılar ‘olmak’ arzusu ile eleştirel bir tavır niyeti 

taşısalar da sanat çalışmalarında farkında olmadan hayvanları bir araç haline 

dönüştürebilme eylemi gösterebilmektedir. Bu nedenle, ‘sahip olmak’ arzusunda 

olan sanatçı zaten hayvanları metalaştırdığının, araçsallaştırdığının bilincinde 

olarak ya da olmayarak sanat çalışmalarını gerçekleştiriyorken, bunun tersine, 

‘olmak’ arzusu ile hayvanların araçsallaştırılmasına eleştirel bir tavır takınma, bu 

olguyu eleştirme niyetinde olan sanatçının sanat çalışmalarında hayvanları 

araçsallaştırmamak adına kendini denetleyeceği bir işlem gerçekleştirmesi gereği 

görülmektedir. sanat çalışmalarında hayvanları araçsallaştırmadığına dikkat etmesi 

önem arz etmektedir. Aksi halde sanatçının istemsiz olarak eleştirdiği olguya hizmet 

etmesi söz konusu olabilmektedir. 

Bunlara ek olarak, sanatçı, hayvanlarla ilişkisiz olan bir konuyu işlemek isterken 

hayvanları araçsallaştırdığında, hem aktarmak istediği konu zarar görebilmekte hem 

de hayvan sömürüsüne hizmet etmektedir. Yani sanat için araç olarak kullanılan 

hayvan, insanın hayvan üzerinde kurduğu tahakküm ilişkisinin bir göstergesine, 

nesnesine dönüşmektedir. ‘Vargas’ örneğindeki gibi sanat çalışması için hayvanlar 

araçsallaştırıldığında, sanat çalışması ile aktarılmak istenen konu geri planda 

kalabilmektedir. Zira araçsallaştırılan, hayvana kurulan tahakküm ilişkisi çalışmanın 

asıl amacının önüne geçmekte hatta çalışmanın sanat niteliğini de tartışmaya 

açmaktadır.  

Tüm bunlar ışığında dördüncü bölümde yer alan kişisel çalışmalarda; tahakküm 

ilişkisi insan-hayvan ikiliği ile birlikte, tahakkümün ilk oluş evresinden son oluş 

evresine kadar, daha önce belirtilen ‘iktidar’, ‘sahip olmak’, ‘olmak’, ‘yabancılaşmak’, 

‘kendini var etmek’, ‘kapitalizm’, ‘insan-merkezcilik’, ‘türcülük’, ‘ırkçılık’ olguları 

üzerinden deşifre edilmiştir. Bu süreç içerisinde, kişinin uyguladığı tahakküm ile 

karşısındaki canlının özgürlüğüne ‘sahip olma’ arzusu ya da onu öldürme eylemi, 



89 
 
 

kendi özgürlüğünü de baskılayarak kendisinin de kendi altında kalmasıyla 

sonuçlanmaktadır.  

Bu nedenle, burada uygulamaya konan sanat çalışmalarında; ‘sahip olmak ve 

‘olmak’ arzusu ayrımı gözetilip ‘olmak’ arzusuna odaklanılarak bunun dışına 

çıkmamak adına sürekli kendini denetleme işlemi yürütülmüş ve hayvanlar 

araçsallaştırılmadan hayvanların araçsallaştırılma olgusu deşifre edilmeye 

çalışılmıştır. Bunun için, hayvan imgesi dahi kullanılmadan hayvanların 

araçsallaştırılması ve tahakküm altına alınması eleştirilmeye ve böylece tahakküm 

ilişkilerinin yeniden üretilmemesi hedeflenmiştir 

Fromm’un ifade ettiği; ‘sahip olmak’ arzusu; insanın yaşamı boyunca daha fazlasını 

isteme, her şeye sahip olma hırsıyla hükmetme, egemen olma arzusudur. Bu 

egemenlik, hükmetme, tahakküm kurma arzusu da aslında insanın kendi eksikliğini 

giderme çabasına dayanmaktadır. Fakat bu dominasyon ile eksikliğini bertaraf 

etmesi mümkün olmadığından doğaya, hayvanlara ve diğer insanlara karşı yıkıcı, 

hükmedici, tahakküm kurucu uygulamalar yürütmesini doğurmaktadır. Bu da 

insanın kendisine geri dönen bir yıkımı yaratmaktadır. Bununla birlikte, insan, ‘sahip 

olma’ arzusunu ‘olmak’ ile yer değiştirme ve böylece de tahakküm kurma hedefinin 

nafile bir eksikliği giderme çabası olduğunu idrak etme potansiyeline sahiptir. 

Sanatçıların da tahakküm ilişkilerinin kısır oyununa gelmeyi reddeden uygulamalar 

yapması bu potansiyelin kapsamındadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 
 

KAYNAKÇALAR 

Adorno, W. Theodor. (2011). Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi. İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Aloi, Giovanni. (2008). Angela Singer: Animal Rights and Wrongs. Antenna,. 7, s. 
10-17. 

Alptekin, Yavuz-Musa. (2015). Kapitalizmin Ortaya Çıkışı: Jeo-Kültürel Yaklaşım. 
KTÜ SBE Sosyal Bilimler Dergisi, 10, s. 231-241. 

Bernstein, Jay. (1991). Sunuş. Theodor Adorno. Kültür Endüstrisi: Kültür Yönetimi, 
(2011), s.7-43. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bookchin, Murray. (1996). Ekolojik Bir Topluma Doğru. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Demir, Zafer. (2018). Karl Marx’ın Bakış Açısından Kapitalist Toplumda 
Yabancılaşma ve Sonuçları. Abant Kültürel Araştırmalar Dergisi, 3(5), s.63-
74. 

 
Dictionary. Cynic. Erişim: 21 Aralık 2021, https://www.dictionary.com/browse/cynic 
 

Dülger, Muzaffer. (2012). Homo Commoditus Sahip Olmak Genetik Metalar ve Fikri 
Mülkiyet. İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 72(1), s. 507-529. 

Encyclopedia Britannica. Stigmata. Erişim: 21 Aralık 2021, 
https://www.britannica.com/topic/stigmata 

 
Ermiş, Hamza. (2013). Türkçe Söz Varlığı İçinde Türetme Gücü En Yüksek Yirmi 

Arapça Kök Üzerime Morfolojik Bir İnceleme. Turkish Studies, 8(8), s. 607-
634. 

Etymonline. Domination.  Etymology Dictionary.  Erişim: 15 Ekim 2019, 
https://www.etymonline.com/word/domination 
 

Farthing, Stephen. (Ed.). (2014). Sanatın Tüm Öyküsü. (F. C. Çulcu ve G. Aldoğan, 
Çev.). İstanbul: Hayalperest Kitabevi. 

Foucault, Michel. (2014). Özne ve İktidar. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Fromm, Eric. (2003). Sahip Olmak ya da Olmak. İstanbul: Arıtan Yayınları. 

Gigliotti, Carol. (2010). Heartburn: Indigestion, Contention and Animals In 
Contemporary Art. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 14, s. 
25-34. 

Goralnic, L. ve Nelson, M. P. (2012). Anthropocentrism. R. Chadwick (Ed.). 
Encyclopedia of Applied Ethics, Second Edition (145-155). San Diego: 
Academic Press 

 



91 
 
 

Gül, Fikri. (2013). İnsan-Doğa İlişkisi Bağlamında Çevre Sorunları ve Felsefe. 
Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 14, s.17-21. 

Heinrich, Michael. (2017). Kapital’e Giriş. İstanbul: Yordam Kitap. 

Hirst, Damien. (t.y.) Biography. Erişim: 13.12.2021, 
https://damienhirst.com/biography/damien-hirst 

İKSV. (2017). İyi Bir Komşu: 15. İstanbul Bienali Sergi Kataloğu. İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

Joyce, Christopher. (2014). Elephant Slaughter African Slavery And America's 
Pianos. NPR. Erişim: 9.01.2022 
https://www.npr.org/2014/08/18/338989248/elephant-slaughter-african-
slavery-and-americas-pianos 

Keskin, Mustafa. (2018). Kur’an’da “hkm” Kökünden Türeyen Kelimelerin Semantik 
Tahlili. Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (5)9, s.431-462. 

Kılıçoğlu, Safa., Araz, Nezihe. ve Devrim, Hakkı. (1973). Türkçe Büyük Lügat ve 
Ansiklopedi: Meydan Louresse, c.2, c.5, c.6, c.11, c.12. İstanbul: Meydan 
Yayınevi. 

Kieran, Cashell. (2009).  Aftershock: The Ethics of Contemporary Transgressive Art. 
London and New York: I.B. Tauris. 

Koyuncu, Emre. (2015). İktidar ve Hayvanlar: Hayvan Meselesini Foucault ile 
Düşünmek. Felsefede Hayvan Sorusu Cogito Dergisi, 80, s. 86-97. 

Lewis, Charlton-Thomas. (1984). Freund’s Latin Dictionary. Great Britain: Oxford 
University Press. 

Lewycky, Rock. (2014). Is It Necessary? Erişim: 17.12.2021, 
http://www.rocksart.com/work/#/is-it-necessary/ 

Maltaş, Arzu. (2015). Ekoloji Ekseninde İnsan-Doğa İlişkisi ve Özne Sorunu. KMÜ 
Sosyal ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi, 17(29). s. 1-8. 

Margaret, Louise-Henry. (2015). Art Should Comford The Disturbed And Disturb 
The Comfortable, Master of Arts, University of Montana, Missoula. 

Marx, Karl. (2013). Karl Marx 1844 El Yazmaları. (Murat Belge, Çev.). İstanbul: 
Birikim Yayınları. 

 
Nişanyan Sözlük. Tahakküm. Erişim: 13 Eylül 2019, 

https://www.nisanyansozluk.com/?k=tahakk%C3%BCm 
 
Osmanoğlu, Ömer. (2016). Hegel’den Marcuse’ye Yabancılaşma Olgusu. Üsküdar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 3. s. 65-92. 

Özen, Yener. (2019). Körler Ülkesinde Hem Görmek Hem De Sağır Olmak Suçtur! 
The Journal of Social Science, 3(5). s.314-321. 



92 
 
 

PETA-a. (t.y.). Erişim 22.01.2021, https://www.peta.org/features/trophy-hunters-
sport-hunters-the-same-thing/ 

PETA-b. (t.y.). Erişim 22.01.2021, https://www.peta.org/issues/animals-in-
entertainment/circuses/ 

PETA-c. (t.y.). Erişim 22.01.2021, https://www.peta.org/issues/animals-used-for-
experimentation/animals-used-experimentation-factsheets/animal-
experiments-overview/ 

Sartre, Jean-Paul. (1992). Being and Nothingness. New York: Washington Square. 

Sartre, Paul-Jean. (2010). Varlık ve Hiçlik. İstanbul: İthaki Yayınları 

Selmanpakoğlu, Ceren. (2013). Ajansal Sanat: Hiçliğin Özgürlüğü. Sanatta Yeterlik 
Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Ankara. 

Singer, Angela. (t.y.). About. Erişim: 14.01.2022. 
https://www.angelasinger.com/about/ 

Singer, Peter. (2005). Hayvan Özgürleşmesi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Solomon, Sheldon. (2015). Humanity at the Crossroads. TEDx Talks. Youtube 
Video, 14.45-17.10. https://www.youtube.com/watch?v=wuJhD5TkX-0 

Stibbe, Arran. (2005). Counter-Discourses and The Relationship Between Humans 
and Other Animals. Anthrozoos, A Multidisciplinary Journal of the Interactions 
of People and Animals, 18(1). s. 3-17. 

Sunstein, Robert-Cass. (2002). The Rights of Animals: A Very Short Primer. 
University of Chicago Public Law & Legal Theory Working Paper, 30, s. 1-16. 

TATE. (t.y.) Erişim 13.12.2021, https://www.tate.org.uk/art/artists/damien-hirst-
2308 

Türk Dil Kurumu [TDK]. Cingöz. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 10 Ocak 2021, 
https://sozluk.gov.tr/ 

Hava. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 8 Ocak 2022, https://sozluk.gov.tr/ 

Hayvan. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 15 Şubat 2021, https://sozluk.gov.tr/ 

Piyon. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 8 Ocak 2022, https://sozluk.gov.tr/ 

Sahiplik. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 21 Eylül 2019, https://sozluk.gov.tr/ 

Satranç. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 14 Ocak 2022, https://sozluk.gov.tr/ 

Tahakküm. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 30 Eylül 2019, 
https://sozluk.gov.tr/ 

 
Tavla. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 14 Ocak 2022, https://sozluk.gov.tr/ 

 



93 
 
 

Yabancı. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 30 Eylül 2019, https://sozluk.gov.tr/ 

Yabancılaşmak. Güncel Türkçe Sözlük. Erişim: 21 Aralık 2021, 
https://sozluk.gov.tr/ 

The Guardian. (2008). Outrage at 'starvation' of a stray dog for art. Erişim: 20 Aralık 
2021, www.theguardian.com/artanddesign/2008/mar/30/art.spain 

Coetser, Yolandi. (2020). Cruel Art: Intersections between Art, Animals, and 
Morality, De Arte Jorunal, 55(1). s. 57-75. 

 
Zenin, Ergin. Sezen. (2017a). Özneden Nesneye: Söylem Analizi Üzerinden 

Hayvanın Değişen Statüsü Hakkında Bir İnceleme. Doktora Tezi, Hacettepe 
Üniversitesi, Ankara. 

Zengin, Ergin. Sezen. (2017b). İnsan-Hayvan İktidar İlişkisinin Söyleme Yansıması: 
Bir Agrosanayi Örneği. Hacettepe Edebiyat Fakültesi Dergisi, 34(2). s. 61-82. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



94 
 
 

Etik Beyanı 
Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Tez/Sanat Çalışması Raporu 
Yazım Yönergesi’ne uygun olarak hazırladığım bu Tez/Sanat Çalışması 
Raporunda,  
 

• Tez/Sanat Çalışması Raporu içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik 
kurallar çerçevesinde elde ettiğimi,  

 
• görsel, işitsel ve yazılı bütün bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu,  

• başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel 
normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

• atıfta bulunduğum eserlerin bütününü kaynak olarak gösterdiğimi,  
 

• kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı,  
 

• bu Tez/Sanat Çalışması Raporunun herhangi bir bölümünü bu üniversitede 
veya başka bir üniversitede başka bir Tez/Sanat Çalışması Raporu 
çalışması olarak sunmadığımı  

 

beyan ederim. 

                                                                                     28/02/2022  

                                                                                                 Meriç KURT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 
 

EK-M: Orijinallik Raporu  

Yüksek Lisans/Sanatta Yeterlik/Doktora  
Tezi/Sanat Çalışması Raporu Orijinallik Raporu 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

Güzel Sanatlar Enstitüsü 

Tez/Sanat Çalışması Raporu Başlığı:  

Yukarıda başlığı verilen Tez/Sanat Çalışması Raporumun tamamı aşağıdaki 
filtreler kullanılarak Turnitin adlı intihal programı aracılığı ile Tez Danışmanım 
tarafından kontrol edilmiştir. Kontrol sonucunda aşağıdaki veriler elde edilmiştir: 

Raporlama 
Tarihi 

Sayfa 
Sayısı 

Karakter 
Sayısı 

Savunma 
Tarihi 

Benzerlik 
Oranı (%) 

Gönderim Numarası 

27.02.2022 110 168933 31.01.2022 %17 1771840788 
 
Uygulanan filtreler: 

1. Kaynakça hariç 
2. Alıntılar dâhil 
3. 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Tez/Sanat Çalışması Orijinallik 
Raporu Alınması ve Kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve 
çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel 
durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda 
vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. (28.02.2022) 

 

Meriç KURT 
Öğrenci No.: N17238841 

Anasanat/Anabilim Dalı: Seramik ve Cam 

Program (işaretleyiniz):  

Yüksek Lisans  Sanatta Yeterlik  Doktora Bütünleşik Doktora 

�    

                                                  DANIŞMAN ONAYI 
 

UYGUNDUR. 

Doç. Ceren SELMANPAKOĞLU 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi Orijinallik Raporu

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ

Güzel Sanatlar Enstitüsü

Tez Başlığı: İNSAN-HAYVAN İKİLİĞİNDE TAHAKKÜM İLİŞKİSİ VE SANATTAKİ 
GÖRÜNÜRLÜĞÜ



96 
 
 

Master’s/Proficiency in Art/PhD  
Thesis/ Art Work Report Originality Report 

HACETTEPE UNIVERSITY 

Institute of Fine Arts 

Title :  

The whole thesis/art work report is checked by my supervisor, using Turnitin 
plagiarism detection software taking into consideration the below mentioned 
filtering options. According to the originality report, obtained data are as 
follows. 

Date 
Submitted 

Page 
Count 

Character 
Count 

Date of 
Thesis Defence 

Similarity 
Index (%) 

 
Submission ID 

27.02.2022 110 168933 31.01.2022 %17 1771840788 

Filtering options applied are: 

1. Bibliography excluded 
2. Quotes included 
3. Match size up to 5 words excluded 

 
I declare that I have carefully read the Hacettepe University Institute of Fine Arts 
Guidelines for Obtaining and Using Thesis Originality Reports; that my thesis 
does not include any form of plagiarism; that in any future detection of possible 
infringement of the regulations, I accept all legal responsibility; and that all the 
information I have provided is correct to the best of my knowledge. I respectfully 
submit this for approval. (28.02.2022) 

  

Meriç KURT 
Student No: N17238841 
Department: Ceramics and Glass 
Program/Degree (please mark) 

Master’s  Proficiency in Art  PhD Joint Phd 

�    

SUPERVISOR APPROVAL 
 

APPROVED 

Assoc. Prof. Ceren SELMANPAKOĞLU 

 

 

HACETTEPE UNIVERSITY

Institute of Fine Arts

Title : THE DOMINATION IN HUMAN-ANIMAL DUALITY AND ITS VISIBILITY IN ART 

Master’s Thesis Originality Report



97 
 
 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI  

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kâğıt) 
ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe Üniversitesi’ne 
verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversite’ye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikrî mülkiyet haklarım bende 
kalacak, tezimin/raporumun tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalara (makale, kitap, lisans ve 
patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır.   

Tezin/Sanat Çalışması Raporunun kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve 
tezimin/sanat çalışması raporumun tek yetkili sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde/sanat 
çalışması raporumda yer alan, telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin alınarak kullanılması zorunlu 
metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini Üniversite’ye teslim etmeyi taahhüt ederim.  

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması 
Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge* kapsamında tezim/sanat çalışması raporum aşağıda 
belirtilen haricinde YÖK Ulusal Tez Merkezi/ H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden itibaren 
2 yıl ertelenmiştir. (1)  

☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden itibaren … ay 
ertelenmiştir. (2)  

☐ Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3)  

28 / 02 / 2022  

 

Meriç KURT 

 

 

*Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge  

(1) Madde 6.1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam 
etmesi durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü 
veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.  

(2) Madde 6.2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya 
patent gibi yöntemlerle korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya 
kurumlara haksız kazanç imkânı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez 
danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim 
kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir.  

(3) Madde 7.1. Ulusal çıkarlan veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, 
sağlık vb. konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir. 
Kurum ve kuruluşlarla yapılan iş birliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin 
gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine 
üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları 
çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir.  

Tez Danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte 
yönetim kurulu tarafından karar verilir. 

…


