
 

 

 

 

 

 

T.C. 

BATMAN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

KARŞILAŞTIRMALI EDEBİYAT ANA BİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

 

 

GABRIEL GARCİA MARQUEZ’İN YÜZYILLIK YALNIZLIK VE 

BEXTIYAR ELÎ’NİN PERWANE‘NİN AKŞAMI ROMANLARINDA 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK 

 

 

 

 

 
 

Emre BUTEKİN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mayıs-2025 

BATMAN 



 

 

T.C. 

BATMAN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

KARŞILAŞTIRMALI EDEBİYAT ANA BİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

 

 

 

GABRIEL GARCİA MARQUEZ’İN YÜZYILLIK YALNIZLIK VE 

BEXTIYAR ELÎ’NİN PERWANE‘NİN AKŞAMI ROMANLARINDA 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK 

 

 

 

 
 

Emre BUTEKİN 
 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Mehmet Veysi BABAYİĞİT 
 

 

 

Diğer Jüri Yeleri 

 

Prof. Dr. Umut BALCI            Dr. Öğr. Üyesi İbrahim TARDUŞ 
 

 

 

 

Mayıs-2025 

BATMAN 

 



 

 

TEZ KABUL VE ONAYI 

 

Emre BUTEKİN tarafından hazırlanan “ Gabrıel Garcia Marquez’in Yüzyıllık 

Yalnızlık ve Bextiyar Elî’nin Perwane‘nin Akşamı Romanlarında Büyülü Gerçekçilik” 

adlı tez çalışması 12/05/2025 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından oy birliği ile Batman 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Karşılaştırmalı Ana Bilim Dalı’nda YÜKSEK 

LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 

           

 

Jüri Üyeleri             İmza 

 

Başkan  

Prof. Dr. Umut BALCI    ………………….. 

   

Danışman 

Doç. Dr. Mehmet Veysi BABAYİĞİT             ………………….. 

   

Üye 

Prof. Dr. Umut BALCI    ………………….. 

 

Üye 

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim TARDUŞ   ………………….. 

 

 

 

 

Yukarıdaki sonucu onaylarım. 

 

 

                 Dr. Öğr. Üyesi Ömer Murat ÖTER 

                Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ETİK BEYANI 

 

Bu tezdeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde 

edildiğini ve tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada bana ait 

olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını beyan eder, aksinin 

ortaya çıkması durumunda her türlü yasal sorumluluğu kabullendiğimi bildiririm. 

 

ETHICAL DECLARATION 

 

I declare that all the information in this thesis has been obtained within the 

framework of ethical behavior and academic rules, and that the source of any statements 

and information that do not belong to me in this study prepared in accordance with the 

thesis writing rules has been fully cited, and I declare that I accept all kinds of legal 

responsibility in case of any contrary situation. 

 

          

            Emre BUTEKİN 

                                                                                                             12.05.2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

GABRIEL GARCİA MARQUEZ’İN YÜZYILLIK YALNIZLIK VE BEXTIYAR 

ELÎ’NİN PERWANE‘NİN AKŞAMI ROMANLARINDA BÜYÜLÜ 

GERÇEKÇİLİK 

 

 

Emre BUTEKİN 

 

Batman Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

 

Karşılaştırmalı Edebiyat Ana Bilim Dalı 

 

Danışman: Doç. Dr. Mehmet Veysi BABAYİĞİT 

 

2025, 93 Sayfa  

 

 
Büyülü gerçekçilik; büyü ile gerçeği bir arada sunan, olağanüstü ve sıradan durumları 

birlikte işleyen, var olan büyülü özelliklerin yadırganmadığı bir anlatım tarzıdır. Avrupa’da 

doğan, Latin Amerika’da gelişen ve dünyanın çeşitli coğrafyalarında kullanılan akım; özellikle 

baskı altında yaşayan toplumların kendilerini ifade etme aracı ve kimlik mücadelelerinin meşalesi 

olmuştur.  

Dünyada birçok yazar, eserlerini bu akımın özellikleriyle yazmıştır. Bu çalışmada, büyülü 

gerçekçiliğin özelliklerini kullanan Gabrıel Garcia Marquez’in “Yüzyıllık Yalnızlık” romanı ile 

Bextiyar Elî’nin “Perwane’nin Akşamı” romanının büyülü gerçekçiliği işleme biçimi 

karşılaştırılmıştır. İçerik, altı bölüm ve birçok alt başlıktan oluşmaktadır. Bu araştırmada büyülü 

gerçekçilikle ilgili geniş bir bilgilendirme, iki romanın büyülü gerçekçiliğin özelliklerini 

kullanma yöntemiyle ilgili geniş bir aktarım ve romanların büyülü gerçekçilik öğelerinin 

karşılaştırmalı analizi yapılmıştır. Çalışma, nitel araştırma modelini benimsemiş olup, çalışmanın 

evrenini oluşturan eserler ile destekleyici belgeler döküman analizi tekniğiyle toplanmış ve analiz 

edilmiştir.  

 Çalışma, iki yazarın kendilerini ifade etme aracı olarak kullandıkları büyülü 

gerçekçiliğin farklı coğrafyalarda kullanılma biçimini sunmuş; halkların kültürel, tarihsel ve 

politik deneyimlerini aktaran güçlü bir anlatım olduğu anlaşılmıştır. Çalışmanın sonunda, Kürt 

Edebiyatı’nın önemli yazarlarından Bextiyar Elî’nin “Perwane’nin Akşamı” romanı ile Latin 

Amerika Edebiyatı’nın en önemli yazarlarından Gabriel Garcia Marquez’in “Yüzyıllık Yalnızlık” 

romanının benzer ve farklı yönleri ortaya konmuştur. 

 

Anahtar Kelimeler: Büyülü gerçekçilik, Gabrıel Garcia Marquez, Yüzyıllık Yalnızlık, 

Bextiyar Elî, Perwane’nin Akşamı, karşılaştırma. 

 

 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

 

MASTER THESIS 

 

MAGICAL REALISM IN GABRIEL GARCIA MARQUEZ'S ONE HUNDRED 

YEARS OF SOLITUDE AND BEXTIYAR ELI'S PERWANE'S EVENING 

NOVELS 

 

 

Emre BUTEKİN 

 

Batman University Graduate Education Institute 

 

Department of Comparative Literature 

 

Advisor: Assoc. Prof. Dr. Mehmet Veysi BABAYİĞİT 

 

2025, 93 Pages 

 

 
Magical realism is a style of narrative that combines magic and reality, deals with 

extraordinary and ordinary situations together, and does not find the magical features strange. The 

movement, which was born in Europe, developed in Latin America and is used in various 

geographies of the world, has become a means of self-expression and a torch of identity struggles, 

especially for societies living under oppression. 

Many writers in the world have written their works with the characteristics of this 

movement. In this study, the magical realism treatment method of Gabriel Garcia Marquez's  “One 

Hundred Years of Solitude” and Bextiyar Elî's “Perwane's Evening”, which use the 

characteristics of magical realism, is compared. The content consists of six sections and many 

subheadings. In this study, comprehensive information about magical realism, a detailed 

explanation of how its characteristics are employed in the two novels and a comparative analysis 

of the magical realism elements of the novels are conducted. The study adopted the qualitative 

research model, and the works and supporting documents constituting the scope of the study were 

collected and analysed through document analysis technique. 

 

This study demonstrates how magical realism, used by both authors as a tool of self-

expression, takes different forms across various geographies, and reveals that it serves as a 

powerful means of conveying the cultural, historical, and political experiences of communities. 

At the end of the study, the similar and different aspects of the novel “Perwane's Evening” by 

Bextiyar Elî, one of the important writers of Kurdish Literature, and the novel “One Hundred 

Years of Solitude” by Gabriel Garcia Marquez, one of the most important writers of Latin 

American Literature, were revealed. 

Keywords: Magical realism, Gabriel Garcia Marquez, One Hundred Years of Solitude, 

Bextiyar Elî, Perwane's Evening, comparison. 

 

 

 

 



vi 

 

ÖN SÖZ 

Edebiyat, toplumların kolektif hafızasıdır; geçmişini anlatır, bugününü yansıtır ve 

geleceğini ışık tutar. Edebi akımlar ise toplumların kendilerini ifade etme biçiminin 

belirleyicisidir. Çalışmamızda, farklı coğrafyalarda yazılan Gabrıel Garcia Marquez’in 

“Yüzyıllık Yalnızlık” romanı ile Bextiyar Eli’nin “Perwane’nin Akşamı” romanlarında 

kullanılan büyülü gerçekçi öğeler sunulmuş; aralarındaki benzerlik ve farklılıklar ortaya 

konmaya çalışılmıştır. 

Araştırma boyunca sorduğum her soruya sabırla cevap veren, bilgi ve denemiyle 

bana rehberlik eden danışman hocam Doç. Dr. Mehmet Veysi Babayiğit’e teşekkür 

ederim. Yüksek lisans eğitimi sürecinde derselerinde bilgi ve birikimini bize aktaran 

tezimin jüri üyesi sayın Prof. Dr. Umut Balcı hocama sükranlarımı sunarım. Tez 

sürecinde Kürtçe çeviler için desteğini esirgemeyen, tezimde jüri üyesi olmayı kabul eden 

Dr. Öğrt. Üyesi İbrahim Tarduş’a teşekkür ederim. Çalışmamın imla ve noktalama gibi 

teknik düzeltmelerinde destek sunan Zozan Bilmedi’ye ve Kürtçe çeviriler için destek 

aldığım Yakup Selimoğlu’na teşekkür ederim. Süreç boyunca beni destekleyen, uzun 

süren araştırma ve çalışmalarımda yanımda duran sevgili eşim Nermin Butekin’e 

teşekkür ederim. Son olarak hayatıma renk katan çocuklarım Renas ve Solin’e sevgilerimi 

sunarım. 

 

 

Emre BUTEKİN 

      BATMAN-2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

 İÇİNDEKİLER  

 

ÖZET .............................................................................................................................. iv 

ABSTRACT ..................................................................................................................... v 

ÖN SÖZ .......................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. vii 

1. GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

2. BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK .................................................................................... 4 

2.1. Büyülü Gerçekçiliğin Tanımı ................................................................................ 4 
2.2. Büyülü Gerçekçiliğin Özellikleri ........................................................................... 6 
2.3. Büyülü Gerçekçiliğin Gelişimini Sağlayan Koşullar ............................................. 9 

2.4. Büyülü Gerçekçiliğin Temsilcileri ....................................................................... 10 

3. BEXTIYAR ELÎ'NİN PERWANE'NİN AKŞAMI ROMANININ BÜYÜLÜ 

GERÇEKÇİ BİR METİN OLARAK İNCELENMESİ ............................................ 14 

3.1. Bextiyar Elî’nin Hayatı ve Eserleri ...................................................................... 14 

3.2. Bextiyar Elî’nin Edebi Anlayışı ........................................................................... 17 

3.3. Perwane’nin Akşamı Romanının Özeti ............................................................... 18 
3.4. Büyülü Durumlar ................................................................................................. 24 
3.5. Büyülü Karakterler .............................................................................................. 28 

3.6. Büyülü Mekân ve Zaman ..................................................................................... 33 
3.7. Yerel Kültür, Batıl İnanç, Mitler ve Metaforlar ................................................... 37 

3.8. Toplumsal Sorun ve Post Kolonyal Göndermeler ............................................... 41 

4. GABRIEL GARCIA MARQUEZ’İN YÜZYILIK YALNIZLIK ROMANININ 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİ BİR METİN OLARAK İNCELENMESİ .......................... 49 

4.1. Gabrıel Garcia Marquez’in Hayatı ve Eserleri .................................................... 49 
4.2. Gabrıel Garcia Marquez’in Edebi Anlayışı ......................................................... 52 

4.3. Yüzyıllık Yalnızlık Romanının Özeti .................................................................. 53 
4.4. Büyülü Durumlar ................................................................................................. 61 
4.5. Büyülü Karakterler .............................................................................................. 65 

4.6. Büyülü Mekân ve Zaman ..................................................................................... 70 
4.7. Yerel Kültür, Batıl İnanç, Mitler ve Metaforlar ................................................... 72 

4.8. Toplumsal Sorun ve Post Kolonyal Göndermeler ............................................... 74 

5. YÜZYILLIK YALNIZLIK VE PERWANE‘NİN AKŞAMI ROMANLARININ 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI....................... 81 

5.1. Büyülü Durumlar ................................................................................................. 81 
5.2. Büyülü Karakterler .............................................................................................. 82 

5.3. Büyülü Mekân ve Zaman ..................................................................................... 83 

5.4. Yerel Kültür, Batıl İnanç, Mitler ve Metaforlar ................................................... 84 



viii 

 

5.5. Toplumsal Sorun Post Kolonyal Göndermeler .................................................... 85 

6. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME ........................................................................... 88 

KAYNAKLAR .............................................................................................................. 91 



1 

 

1. GİRİŞ 

Büyülü gerçekçilik, 20. Yüzyılın en önemli edebi akımlarındandır. Gerçek ile 

büyünün iç içe geçtiği, olağanüstü durumların sıradanlaştığı, karakter ve okuyucunun 

yaşananları doğal karşıladığı bir akımdır. Avrupa’da filizlenip çeşitli sanat dallarında 

kullanılan bu terim, Latin Amerika Edebiyatı’nda zirve yapmıştır. Büyülü gerçekçilikte; 

olağanüstü durumlar, büyülü karakterler, olaylarla bütünleşen zamanlar, hayali mekanlar, 

batıl inançlar, yerel, evrensel mit ve metaforlar bulunmaktadır. Post kolonyal bakış 

açısıyla toplumsal sorunlara ayna tutan büyülü gerçekçilik, baskı altındaki halkların sesi 

olmuştur. Büyülü gerçekçiliğin Latin Amerika’da gelişip büyümesindeki en önemli 

neden, yaşanan siyasi baskılar ve toplumsal yapıdır.  

Latin Amerika topraklarında doğmamış olabilir ancak kıtanın geçirdiği edebi ve kültürel 

süreçler içerisinde yoğrularak edebiyat ile özdeşleşmiş ve onun içerisinde kimlik eksenli 

yaklaşımların önemli bir bileşeni haline gelmiştir. Dolayısıyla Latin Amerikalıların 

kendilerine dayatılan kimlikten silkinip kendilerine özgü milli ve edebi kimlik arayışını 

ifade etmeye çalışırken kullandıkları araçlardan birinin büyülü gerçekçilik olması 

sömürgeleştirilmiş, kimliklerini yaşama özgürlüğünden mahrum bırakılarak 

ötekileştirilmiş ve kenara itilmiş diğer bütün toplumların sesini duyurmak için büyülü 

gerçekçiliğin uygun bir araç olabileceği düşüncesini yaratmıştır (Arargüç, 2017, s.56). 

Alıntıda belirtilen yaklaşıma paralel olarak büyülü gerçekçilik, zamanla benzer 

problemlerin yaşandığı farklı coğrafyalarda da görülmüştür. Çalışmamızda büyülü 

gerçekçiliğe büyük katkısı olan Gabriel Garcia Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanı ile 

Kürt Edebiyatı’nda önemli bir yere sahip olan Bextiyar Elî’nin Pervane’nin Akşamı 

romanlarının büyülü gerçekçiliği nasıl işledikleri Karşılaştırmalı Edebiyat bilimi 

kurallarına göre incelenecektir. Benzer koşulların yaşandığı farklı coğrafyalarda yazılan 

iki romanın benzerlik ve farklılıkları bilimsel araştırma kurallarına göre ortaya 

konulmaya çalışılacaktır. 

Çalışmamızın girişten sonraki bölümünde büyülü gerçekçiliğin tanımı, büyülü 

gerçekçiliğin özellikleri, büyülü gerçekçiliğin gelişimini sağlayan koşullar ve büyülü 

gerçekçiliğin temsilcileri hakkında bilgi verilmiştir.  

Üçüncü bölümde, Bextiyar Eli’nin Perwane’nin Akşamı romanı büyülü gerçekçi 

bir metin olarak incelenmiş; Bextiyar Eli’nin hayatı, eserleri ve edebi kişiliği hakkında 

ayrıntılı bilgi verilmiştir. Ayrıca romanın geniş bir özeti aktarılmıştır. Bölümün 



2 

 

devamında eser; büyülü gerçekçiliğin özelliklerinden büyülü durumlar, büyülü olaylar, 

büyülü karakterler, büyülü mekân, büyülü zaman, yerel kültür, batıl inanç, mitler, 

metaforlar, toplumsal sorun ve post kolonyal göndermeler gibi alt başlıklar altında analiz 

edilmiştir.  

Dördüncü bölümde, Gabriel Garcia Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanı büyülü 

gerçekçi bir metin olarak incelenmiş; Marquez’in hayatı, eserleri ve edebi kişiliği 

hakkında ayrıntılı bilgi verilmiştir. Ayrıca romanın geniş bir özeti aktarılmıştır. Bölümün 

devamında eser; büyülü gerçekçiliğin özelliklerinden büyülü durumlar, büyülü olaylar, 

büyülü karakterler, büyülü mekân, büyülü zaman, yerel kültür, batıl inanç, mitler, 

metaforlar, toplumsal sorun ve postkolonyal göndermeler gibi alt başlıklar altında analiz 

edilmiştir.  

Beşinci bölümde Yüzyıllık Yalnızlık ve Perwane’nin Akşamı romanlarında 

kullanılan büyülü gerçekçi özellikler analiz edilmiştir. Romanlarda kullanılan büyülü 

öğelerin benzer ve farklı yönleri ortaya konularak karşılaştırılmıştır. Altıncı bölümde ise 

genel bir değerlendirme yapılarak çalışmadan çıkarılan sonuçlar analiz edilip kişisel 

görüşler paylaşılmıştır. 

Çalışmamızda, yöntem olarak önce büyülü gerçekçiliğin ilke ve özellikleri tasnif 

edilmiş; ardından iki eser büyülü gerçekçilik akımında kullanılan özellikler bakımından 

incelenmiştir. Bu bağlamda çalışmanın amacı, Gabriel Garcia Marquez’in “Yüzyıllık 

Yalnızlık” ve Bextiyar Elî’nin “Pervane’nin Akşamı” adlı romanlarını büyülü gerçekçilik 

kuramı doğrultusunda karşılaştırmalı olarak incelemek ve her iki eserde bu akıma özgü 

anlatı tekniklerinin, temaların ve öğelerin nasıl yapılandırıldığını ortaya koymaktır.  

Romanların benzer ve farklı yönleri karşılaştırmalı bir analizle sunulmuştur. Araştırma 

sürecinde veri toplama ve analiz yöntemi olarak döküman analizi kullanılmıştır. 

Döküman analizi, yazılı belgelerin sistematik biçimde incelenerek yorumlanmasını 

amaçlayan nitel bir araştırma yöntemidir. Bu yöntemle, incelenen eserlerdeki büyülü 

gerçekçilik unsurları metin temelli olarak değerlendirilmiştir.  Araştırma yapılırken 

Gabriel Garcia Marquez ve Yüzyıllık Yalnızlık romanı ile ilgili kaynaklara rahatlıkla 

ulaşılmış fakat Bextiyar Elî ve Pervane’nin Akşamı romanıyla ilgili bilgi edinmede 

sınırlılıklar yaşanmıştır. Ayrıca tezde kullanılan Pervane’nin Akşamı romanı ile ilgili 

metinler Kürtçeden Türkçeye çevrilmiştir. 

Bu çalışmanın, büyülü gerçekçilik konusunda yapılacak çalışmalara katkı sunması 

amaçlanmaktadır. Çalışmada, Gabriel Garcia Marquez ve Bextiyar Elî hakkında bilgi 

verilmiştir. Yüzyıllık Yalnızlık ile Pervane’nin Akşamı romanları incelenmiş, romanlarda 



3 

 

kullanılan büyülü gerçekçilik özelliklerinin ayrıntılı bir analizi sunulmuştur. Analiz 

sürecinde, karakterlerin doğaüstü olaylara karşı gösterdiği tepkiler, anlatım biçimleri, 

zaman algısı ve mitolojik ögelerin kullanımı gibi unsurlar ön plana çıkarılmıştır.  Büyülü 

gerçekçiliğin sadece bir edebi akım olmadığını, baskı altındaki toplumların kendilerini 

ifade etme aracı olduğunu da gösteren çalışma; bu akımın, tarihsel travmaların, kültürel 

kimlik arayışlarının ve sömürge-sonrası anlatıların aktarımındaki işlevine de değinmiştir. 

Akımın Kürt Edebiyatı ve Latin Amerika Edebiyatı’ndaki yansımalarını, iki yazarın 

eserlerini karşılaştırarak bize sunmuştur. Bu yönüyle çalışma hem kuramsal hem de 

kültürel açıdan disiplinlerarası bir bakış açısı geliştirmeyi hedeflemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

2. BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK 

2.1. Büyülü Gerçekçiliğin Tanımı 

 

Modern dünyanın en popüler edebi akımlarından olan büyülü gerçekçilik; derin 

bir kültürel, sosyolojik ve politik altyapıya sahiptir. Büyü ve gerçek kavramlarını bir 

araya getirmeyi başaran akım, bu iki zıt kavramı ortak bir hedef için kullanmıştır. 

“Edebiyatta gerçekçilik, gündelik yaşamı olduğu gibi sunmaya, yani sıradan ve olağan 

unsurları ve olayları doğrudan veya olgusal bir tarzda sunarak gerçekliği yansıtmaya 

çalışan bir yazma teorisi olduğuna göre, büyülü gerçekçilik de öncelikle bir tür 

gerçekçiliktir.” (Arargüç, 2017, s.97). Gerçeklikte yazar, var olan durumu kendi dünya 

görüşü penceresinden okuyucuya sunar. Büyülü gerçekçilik yöntemini kullanan yazar; 

fantastik, büyülü veya olağanüstü olguyu gerçekle birlikte sunar. Okuyucu bu olguyu 

gerçekmiş gibi algılar, varlığı okuyucuyu sarsmaz. Büyü ve gerçek birbirine karışır, onları 

birbirinden ayırmak zorlaşır. Büyülü gerçekçiliği “karnavalesk” edebiyat olarak 

tanımlayan David Danow, büyülü gerçekçilik için şöyle der: 

Büyülü gerçekçilik de desteklenemeyeni destekler, dil uzatılamayana dil uzatır, zaman zaman 

doğaüstü olanı doğal olarak kabul eder, kurguyu gerçek olarak alır ve olağanüstü veya büyülü 

olanı olağan ve gerçek kadar uygulanabilir görür ve böylelikle bu ikisi arasında doğru bir ayrım 

yapılabilmesinin önüne geçer (Danow, 2004, s.3). 

Büyülü gerçekçilik kavramının tanımı üzerine birçok yazar, araştırmacı ve bilim 

insanı fikir aktarımında bulunmuştur. Rajabi, Azizi ve Akbari’nin “gerçekliğin büyüsü” 

adlı çalışmalarında akım şu şekilde tanımlamıştır: 

İlk olarak sadece bir anlatı tekniği, ikinci olarak ise büyülü gerçekçiliği, gerçekliğe karşı bir 

tutuma dayalı anlatım yöntemi olarak düşünebiliriz. Bu durumda büyülü gerçekçilik sadece bir 

teknik değil, aynı zamanda gerçekliğe dair daha karmaşık ve gizemli bir inanç olarak görülebilir. 

Aslında bu ekol, rüya ve hayal ürünü olayların yanı sıra efsaneler ve mitler ile de iç içedir (Rajabi 

ve diğerleri, 2020, s.4). 

Bu akımın kavramlaşması sürecine baktığımızda ilk karşımıza çıkan kişi Franz 

Roh’tur. “Alman sanat eleştirmeni Franz Roh, 1925’te “Nach-expressionismus, 

Magischer Realismus: Probleme der Neuesten Europaischer (Dışavurumculuk Sonrası, 

Büyülü Gerçekçilik: Yeni Avrupa Resim Sanatındaki Sorunlar)” çalışmasıyla büyülü 

gerçekçilik kelimesini kullanan ilk kişi olarak kabul edilmektedir.” (Moses, 2001, s.107).             



5 

 

Büyülü gerçekçiliğin dünyada ilk kullanılma biçimine baktığımızda kendisini 

resim sanatında ifade ettiğini görürüz. Büyülü gerçekçilik terimini, realizm sonrası yeni 

ve daha soyut bir yönelim gösteren ve aralarında Otto Dix (1891-1969), Franz Radziwill 

(1895-1983), Max Beckmann (1884-1950) ve Georges Grosz (1893-1959) gibi isimlerin 

olduğu bir grup ressamı tanımlamak için kullanmıştır. “Dışavurumcu ressamların 

nesnelerin yapılarını bozup çarpıtarak tanınmaz hâle büründürmelerine karşın bu yeni 

ressamların nesneleri sanki yeni ortaya çıkıyormuşçasına sunmaları, sanat çevrelerinde 

dünyanın büyülü bir biçimde yeniden yaratılması olarak algılanmıştır.” (Garcia, 2010, 

s.14).  Roh’tan önce Novallis büyülü gerçekçiliği büyülü idealizm çerçevesinde 

tanımlama yapmıştır. “Estetik ve eleştirel yaklaşımı romantikleştirerek dünya ve yaşamı 

şiirselleştirdiği büyü kavramını, felsefesinin merkezine yerleştirmiştir. Novalis, 

gerçekliği nesnel geçerlilik gerektiren doğal gerçeklik ve içe dönük mistik sezgiye 

dayandırdığı büyülü gerçeklik şeklinde gerçeklikleri birbirinden ayırmaktadır.” (Warnes, 

2006, s.489). Büyülü gerçekçiliğin çok kültürlülüğü içinde barındırdığını savunan Wendy 

B. Faris kavramın önemli teorisyenlerindendir. “Büyülü gerçekçilik farklı kültürel 

geleneklerle bezenmiş bir anlatım tekniğidir ve çoğu da postkolonyal toplumun melez 

doğasını, kültürünü etkileyen unsurları yansıtmaktadır.” (Faris, 2004, s.1). Bu şekilde 

tanımlamıştır. 

Büyülü gerçekçiliği edebiyat terimi olarak kullanan ilk yazar, Massimo 

Bomtempelli’dir.  Kavram, edebi bir terim olarak kabul görüp kullanıldıktan sonra Latin 

Amerikalı yazar Alejo Carpentier’in “Bu Dünyanın Krallığı” adlı romanın ön sözünde 

büyülü gerçekçiliğin Latin Amerika’ya özgü olduğunu söyler ve gerçekliği sıra dışı 

Amerika gerçekliği olarak tanımlar.  

Kavram hakkında fikirleri olan, kavramı tanımlamaya çalışan Angela Flores bu 

konuda bilgi veren ilk eleştirmendir.  

Angela Flores, Latin Amerika kurmacasını büyülü gerçekçi yönünden incelemiş ve Jorge Luis 

Borges’in Alçaklığın Evrensel Tarihi (1935) adlı romanını büyülü gerçekçi eğilimle yazılan 

modern dönemin ilk örneği olarak açıklamıştır. Hatta Borges’in Franz Kafka’dan da etkilendiğini 

iddia etmiştir. Flores, Birinci Dünya Savaşı ile birçok yazarın büyülü gerçekçiliği yeniden 

keşfettiğini ileri sürerek büyülü gerçekçiliğin tarihini gerilere atar ve büyülü gerçekçilik ve 19. 

yy. yazarları arasında bir ilişki kurar (Öktemil, 2003, s.18). 

Dönemin önemli eleştirmenlerinden Angele Flores ilk büyülü gerçekçi romanı 

belirlemiş, akımın tarihini 19. yy.da aramıştır. 



6 

 

Büyülü gerçekçiliğin postkolonyal edebiyat yani sömürülen halkların 

edebiyatındaki karşılığına baktığımızda Arargüç’e (2017, s.93) göre büyülü gerçekçilik, 

modernitede kaybolmuş anlatı geleneklerinin yeniden ortaya çıkarılmasında rol 

oynayarak onu postkolonyal bağlamla sınırlandırmadan küresel bir bağlamla post modern 

zeminde açıklamaktadır.” Ayrıca Jean-Pierre Durix “bir eserin büyülü gerçekçi 

sayılabilmesi için Jameson baskıcı bir topluma karşı yürütülen bir mücadeleyi konu 

etmesi gerektiğini belirtir.” (Durix, 1998, akt. Arargüç, 2017, s.73). 

Büyülü gerçekçilik kavramının ilk kullanım alanı farklı alanlarda olmuştur. Daha 

sonra edebiyatta ve başka sanat dallarında da kullanılmıştır. Bu akım hakkında birçok 

yazar, eleştirmen, kuramcı, şair vb. kişiler fikir aktarmıştır. Yazımızda da görüldüğü gibi 

yapılan tüm tanımlamalar genel itibariyle birbirinden farklıdır. Bu da bize büyülü 

gerçekçiliği tanımlamanın zor olduğu izlenimini vermektedir. 

 

2.2. Büyülü Gerçekçiliğin Özellikleri 

 

Büyülü gerçekçilik hakkında yapılan tanımlamalar incelediğinde akıma bir sınır 

çizmenin ne kadar zor olduğu daha iyi anlaşılmaktadır. Bir edebi eserin büyülü 

gerçekçilik tarzında yazılıp yazılmadığının anlaşılması akımın özelliklerini içinde 

barındırıp barındırmadığıyla ilgilidir. Bu özelliklerin neler olduğu konusunda edebiyat 

dünyasının genel olarak belirlediği ana hatlar mevcuttur. Bu özelliklere baktığımızda 

karşımıza ilk çıkan akımın büyülü unsurlara sık sık başvurmasıdır.  

Büyülü gerçekçilik, toplumda unutulmaya yüz tutmuş ya da bildiğimiz halde ifade 

etmekten kaçındığımız örtük gerçekliklerin büyülü niteliklerle bezenerek çarpıcı şekilde 

sunulmasını sağlayan bir anlatım tekniğidir. Aslında toplumsal hafızamızda gizlenmiş bu 

gerçeklikler, çarpıcı şekilde gözler önüne serilerek alışılmadık şekilde sunulmaktadır. 

Büyülü gerçekçilikte, romanda sadece neyin anlatıldığından ziyade bunların bizlere ne 

şekilde anlatıldığı önemlidir (Altın, 2002, s.24).  

Bu akımda, fantastik ve gerçek öğeler birlikte verilir. İki öğe arasında keskin bir 

ayrışma yoktur, bir iç içe geçmişlik vardır. Büyülü unsur, sıradan olmakla birlikte roman 

karakterleri ve okuyucu olağanüstü olanı günlük bir rutin gibi görür ve mevcut durumu 

yadırgamaz.  

Büyülü gerçekçilik öncelikle bir tür gerçekliktir çünkü edebi gerçekçilik gibi o da gerçek 

dünyaya odaklanır ve anlatısında olup biten her ne varsa gündelik yaşamın içinde 

gerçekleşir. Başka bir deyişle büyülü gerçekçilik fantastik veya büyülü olan şey büyülü 



7 

 

gerçekçiliğin gündelik yaşamında gerçekten olur veya yaşanır. Bu, büyülü gerçekçiliğin 

önemli özelliklerindendir (Arargüç, 2017, s.98). 

Büyülü gerçekçiliğin bir başka özelliği büyülü karakterlerdir. Yazar, gerçek ve 

büyülü karakterleri bir arada verir. Büyülü karakterler; uçabilen, ölülerle konuşabilen ve 

insanüstü özellikleri olan gerçek dışı kişilerdir. Bu özellikler, metnin doğal akışında 

verilerek roman kahramanları ve okuyucu tarafından doğal karşılanır.   

“Büyülü gerçekçi yapıtlarda zamana bakıldığında zaman, düz çizgisel değil; 

döngüsel bir düzlemdedir. Bu döngüsel düzlemde geçmiş, gelecek ve şimdi iç içe geçmiş 

haldedir (Şen, 2018, s.21-22).”  Şimdiki zamanda geçen bir olay geçmişte oluyormuş gibi 

görünebilir. Bu durumda zamanın akışında bozulma gerçekleşecektir. Bu tür yapıtlarda 

zaman dairesel bir yönde ilerler veya şimdiki zaman tekrar eder.”  (Garcia, 2010, s.67). 

Geçmiş ve gelecek geçişlidir. Hiçbir zaman dilimi doğrusal olarak akmaz. Geçmişte 

başlayan bir olay bir anda gelecekle veya şimdiki zamanla iç içe geçer. Geçmiş ve gelecek 

tıpkı büyü ve gerçek gibi iç içe geçmiştir. Yazar, okurun zaman olgusunu sarsar. 

Toplumsal mitsel geçmiş, şimdiki zamanı sürekli etkiler. Karakterlerin ruhsal, algısal ve 

tepkisel davranışlarına yansır.  

Büyülü gerçekçilikte mekâna baktığımızda karşımıza ilk çıkan katmanlı oluşudur. 

Mekân hem gerçek hem mitsel hem de doğaüstü özelliklere sahiptir. Olayın olduğu yer, 

günlük hayatta karşılaşılan bir mekân olabileceği gibi gerçeküstü mistik bir yer de 

olabilir. Yer, olay örgüsünde önemli bir tamamlayıcıdır.  

Dünyada büyülü gerçekçi çoğu yazar metinlerinde mitlere, metaforlara, 

hurafelere, efsanelere, yerel kültüre ve batıl inançlara yer verir. Bu anlatılar, toplumsal 

hafızanın ürünü olduklarından yazılanı oldukça güçlendirir. Yazar, bu tarz toplumsal ve 

kültürel hafıza türlerini günümüz gerçek dünyasıyla harmanlayarak ortaya yeni bir ürün 

çıkarır. “Büyülü gerçekçi düşünce kurgular ve metaforlar, inançlar ve rüyalar, maddi 

dünyanın kendisi kadar gerçektir ve insan düşüncesiyle davranışlarını anlamaya çalışma 

açısından dikkate alınmalıdır” (Hegerfeldt, 2002, s.65). İnsan doğasındaki hususların 

gerçekçi bir biçimde yansımasına katkı sağlamaktadır.  

Büyülü gerçekçilikte yazar, metinde oluşan büyü ve gerçek aksiyonlar hakkında 

herhangi bir açıklama veya yorumlama yapmayarak ketum davranır. Bu ketumluk metnin 

büyüsünü koruyarak okuyucuya daha fazla düşünme ve hayal gücünü kullanma imkânı 

sağlar. “Yazarın çekingenliği ve yazarın ironisi, yabancılaştırmayı sağlayan ve böylece 

metinlerdeki büyülü gerçekçiliğin doğasını belirleyen diğer iki önemli kriterdir. Anlatıcı, 

ifadesiz bir ses kullanmanın yanı sıra çekingenliğini korur ve anlatılan büyülü olaylar 



8 

 

hakkında yargıda bulunmaktan kaçınır.” (Diler, 2014, s.339).  Bu bağlamda gerçekçi 

değerlendirmeler ile karşılaşmak mümkündür.  

Büyülü gerçekçiliğin diğer bir özelliği, yabancılaştırmadır. Yazar, bilindik bir 

gerçeği yabancılaştırabilir; yabancı olanı tanır hale getirebilir.  

Dış dünyada alıştığımız ya da alışmaya maruz bırakıldığımız gerçekler parodi bir biçimde 

yapıtta büyülü düzeyde gerçekleşir. Dış dünya gerçekliğinde canlı veya cansız olarak yer 

alan varlık öz biçimine yabancılaştırılarak bize sunulur. Böylece alışkın olduğumuz varlık 

form değiştirmiş olarak karşımıza çıkar (Şen, 2018, s.23).  

Metinde belirtildiği gibi günlük hayatta gördüğümüz sıradan varlık, gerçek 

kullanımının dışında başka bir özellikle karşımıza çıkmaktadır. Karşımıza çıkan yeni 

varlık gerçekliğine yabancılaşmıştır.  “Buna uçan halı örnek verilebilir. Sıradan bir halı 

form değiştirerek uçma işlemini gerçekleştirerek bize sunulur. Artık bu halı normal 

halının özelliklerini bize unutturmuş ve kendi öz niteliklerine yabancılaşma oluşmuştur.” 

(Erdem, 2011, s.178). 

Postkolonyal edebiyatın kendini en iyi ifade ettiği edebi akımlardan biri büyülü 

gerçekçiliktir. Akım, sömürüye ve sömürgeci sisteme karşı çıkarak sömürülen 

toplumların kendini ifade etmesini sağlayarak sömürge sonrası kültürel ve toplumsal inşa 

sürecini başlatır. Egemen sistemin dayattığı tüm kalıpları kırarak susturulmuş halkların 

kendini farklı bir tarzda var etme olanağı sunar. Ayrıca post kolanyal sistemin toplum 

üzerinde yarattığı travmaları okuyucuya tüm ayrıntısıyla sunar. Yazarlar; halkların 

sömürge düzeninde yaşadıkları baskıları, zulümleri ve yoksulluğu anlatırken alegoriye ve 

kültürel metaforlara başvururlar. Yaşanan trajedilere karşın güldürü unsurlarına yer veren 

yazar hicivli bir dil kullanır.  

Büyülü gerçekçilikte metinler katmanlıdır ve iç içe geçmiştir. Yazar, metaforlarla 

metni destekler ve güçlü kılar. İroni yaparak, anlatıcıyı metne dahil ederek derin düşünme 

olanağı sağlar. “Büyülü gerçekçi metinlerde anlamı güçlendirmek için zıt sözcüklerin 

kullanımının yanı sıra mecazlar, simgeler gibi söz sanatlarına da sıkça başvurulur. 

Metinlerde dille çeşitli oyunlar oynanarak düş ve gerçekçilik daha belirgin hale 

getirilmeye çalışılır” (Bars, 2012, s. 1000).  Bunları yaparken yerel toplumun tarih ve 

kültüründen oldukça faydalanır. Genel olarak metinlerin alt zemininde hüzün ve 

melankoli hakimdir. Cennet, cehennem, yaratılış, kader… gibi dinsel öğelere hicivli 

göndermelerde bulunur. Karakterler olağanüstü olaylar ve durumlar karşısında sıradan 

alışık bir portre çizer.  



9 

 

Faris "Scheherazade's Children: Magical Realism and Postmodern Fiction” isimli 

makalesinde büyülü gerçekçilik alçısından önemli olduğunu düşündüğü beş ana ölçüt 

belirlemesidir. Bunların birincisi metnin doğa yasalarına göre açıklayamayacağımız, 

indirgenemez büyü unsurunu içermesidir. Ekincisi metin içerisinde gündelik dünya 

ayrıntılarıyla betimlenen olgular dünyasının varlığının güçlü bir biçimde hissedilmesidir. 

Üçüncüsü büyüye ilişkin unsurun indirgenemez olduğu saptanmadan önce olayların iki 

karşıt kavrayışını uzlaştırmaya çalışırken yaşanabilecek derin şüphedir. Dördüncüsü iki 

dünyanın ya da gerçekliklerin oluşturduğu alanın yakınlığının ya da yakınlaşmasının 

deneyimlenmesidir. Besinci ölçüt ise zaman, uzam ve kimliğe dair geleneksel 

düşüncelerin sorgulanmasıdır (Faris, 2004, akt. Arargüç, 2017, s.96). 

            Faris, büyülü gerçekçiliğin özelliklerini metindeki gibi sıralamıştır. Kadın, aşk, 

din, kader ve toplumsal çelişkiler gibi birçok tema büyülü gerçekçiliğin işlediği 

konulardır. 

 

2.3. Büyülü Gerçekçiliğin Gelişimini Sağlayan Koşullar 

 

Büyülü gerçekçiliğin edebiyat alanında yer edinme süreci geniş bir zaman 

diliminde olmuştur. Novalis’in üzerine çalışarak kavramlaşma sürecinin başlamasını 

sağladığı bu kavram, Alman sanat eleştirmeni Franz Roh tarafından ilk olarak resim 

sanatında kullanılmıştır. Edebiyata geçişinde İtalyan yazar, eleştirmen ve şair Massimo 

Bomtempelli önemli bir rol oynamıştır. Avrupa’da yaşanan savaşlar, savaşların halk 

üzerinde oluşturduğu olumsuz hava yazarları özellikle edebiyatta yeni arayışlara 

sürüklemiştir. Bu dönemde temeli atılan büyülü gerçekçilik akımı, buradan dünyaya 

yayılmıştır. “Büyülü gerçekçilik dönemin toplumsal ve politik düzensizliğinin yarattığı 

krizin üstesinden gelme girişimi olarak düşünülürse Rooh ve Bomtempelli’nin kendi 

büyülü gerçekçilik anlayışlarını birbirlerinden bağımsız ve dönemin bir gereksinimi 

olarak ortaya koydukları açıktır.” (Arargüç, 2017, s.34). Akımın yaşanan toplumsal 

krizlerin üstesinden gelmeye çalışan, dönemin ihtiyaçlarına uygun bir zemin gelişen bir 

akım olduğunu aktarmıştır. 

Avrupa kıtasında filizlenip gelişen büyülü gerçekçilik akımı, dünyada bu akımı 

kullanan yazarları etkilemiştir. Akım, Avrupa’da kullanılırken o dönem ülkelerindeki 

baskıcı rejimlerden kaçıp kıtaya yerleşen Latin Amerikalı bazı yazarlar akımın tesirinde 

kalarak akımı ülkelerine taşımışlardır. Özellikle 1960-1970’li yıllarda çok iyi eserler 

sunan, büyük bir patlama gibi gören yazarlar bu dönemi “boom” hareketi olarak 



10 

 

adlandırmışlardır. Boom hareketinin başlıca yazarları: Gabrıel Garcia Marquez, Julio 

Cortazar, Mario Vargas Llosa ve Carlos Fuentes’tir. Toplumsal sorunlara oldukça 

değinen yazarlar yaşanan baskıcı tutumlara eleştirel yaklaşmışlardır. Özsevgeç’e (2015, 

s. 189) göre; 

Kıtada doğaüstünü zaten gündelik yaşamın bir gerçekliği olarak görüp bu algıyla yaşayan 

yerli halk ile bu yerlileri sömüren Avrupalı efendiler ve bu efendilerin yerli halkın algısını 

gerçekdışı bulan algısı bir çatışma içerisine girmiştir. İşte temelde bu çatışma büyülü 

gerçekçiliğin ortaya çıkmasında en etkili rolü oynamıştır. 

Latin Amerika ülkelerinde yaşanan siyasi çalkantıların akımın gelişiminde önemli 

bir etkisi olmuştur. Bu ülkeler, uzun süre Avrupa ülkelerinin sömürgesi olarak kalmıştır. 

Sömürge sonrasında da genel olarak sömürge sisteminin atıkları olan diktatörler 

tarafından yönetilmiştir. Dönemin yazarları bir kaçış ve kendilerini daha iyi ifade etme 

biçimi olarak büyülü gerçekçilik akımını edebiyatta kullanmıştır. Bu akım sayesinde 

sömürgecilere ve diktatörlere yöneltemedikleri eleştirileri alegori, hiciv ve metafor 

kullanarak egemenleri eleştirmişlerdir. 

Büyülü gerçekçiliğin gelişiminde lokomotif görevi gören diğer bir faktör, kültürel 

öğelerdir. Bir toplumun masalları, efsaneleri, mitleri, batıl inançları vb. akımın önemli 

kaynaklarıdır. Yazar, metinlerini bu kaynaklar üzerine kurar. Gelişmekte olan toplumlar 

veya “3. Dünya ülkeleri” diye adlandırılan toplumlar günlük hayatlarında ve sözlü 

edebiyatlarında yerel öğelere oldukça yer verirler. Toplumların bu özelliği, büyülü 

gerçekçilik akımıyla oldukça uyuşan bir özellik olduğundan akım kendini bu tarz 

toplumlarda daha iyi ifade etmiştir. Büyülü gerçekçilik yerel kültürden beslenen 

toplumlarda daha fazla yaygınlaşarak hem toplumu anlatmayı başarmış hem kendini 

topluma aktarmıştır. 

 

2.4. Büyülü Gerçekçiliğin Temsilcileri 

 

Yazımızın bu kısmına kadar büyülü gerçekçiliğin tanımı, özellikleri ve gelişimini 

sağlayan koşullar hakkında değerlendirmelerde bulunup paylaşılmıştır. Yapılan 

aktarımlardan da anlaşılacağı gibi Avrupa’da doğan fakat gelişimini Latin Amerika’da 

tamamlayan akım, şu an dünyanın farklı coğrafya ve toplumlarındaki yazarlar tarafından 

kullanılmaktadır. Özellikle sömürgeci sistemin uygulandığı ve yerel kültürden beslenen 

toplumlar, bu akımı oldukça benimsemişlerdir. Toplumun aynası olan yazarlar, 

sömürgeci sistemin yarattığı tahribatı gözler önüne sermişlerdir. Ayrıca toplumdaki yerel, 



11 

 

kültürel öğeleri kendi yorumlarını katarak okuyucuya sunmuşlardır. Dünyada büyülü 

gerçekçilik akımının birçok temsilcisi ve kullanıcısı vardır. “Latin Amerika başta olmak 

üzere dünyanın dört bir yanında büyülü gerçekçilik akımına uygun romanlar yazan 

yazarlar karşımıza çıkar. Her biri kendi kültürüne ait birbirlerinden farklı ama üslupları 

benzer şekilde eserler ortaya koymuşlardır. Hepsinin ortak parantezi ise büyülü 

gerçekçilik akımıdır.” (Önder, 2013, s.25). Bu bölümde başlıca temsilcilerini 

inceleyeceğiz. 

Gabrıel Garcia Marquez (1928-2014); Kolombiyalı gazeteci, yazar büyülü 

gerçekçiliğin en önemli temsilcilerindendir. Nobel ödüllü yazar akımın çoğu özelliğini 

eserlerinde işlemektedir. Yazar, edebi akımın modern edebiyatta yer edinmesinde önemli 

bir rol oynamıştır. Özellikle 1967 yılında kaleme aldığı Yüzyıllık Yalnızlık kitabı dünyada 

oldukça ses getirmiştir. Bunun dışında Başkan Babamızın Sonbaharı (1982), Kırmızı 

Pazartesi (1981), Kolera Günlerinde Aşk (1985), Benim Hüzünlü Oruspularım (2004), 

Aşk ve Öbür Cinler (1994), gibi birçok eseri büyülü gerçekçilik akımının etkisinde 

yazmıştır. 

Juan Rulfo (1917-1986); Meksikalı yazar, senarist, fotoğrafçı büyülü 

gerçekçiliğin Latin Amerika’daki en önemli temsilcilerindendir. Rulfo’nun eserlerinde 

genel itibariyle melankolik bir hava hakimdir. Yazar; eserlerinde mistik doğayı, ölüleri, 

Meksika’daki insanlık dramını büyülü gerçekçilik akımını kullanarak derinlemesine işler. 

Yazdığı eserlerle birçok yazarı etkisinde bırakmıştır.  Gabriel Garcia Marquez Rulfo’nun 

Pedro Paramo kitabını okuduktan sonra kitaptan derinden etkilediğini ifade etmiştir. 

(Rulfo, 2012).  

Miguel Angel Asturias (1899-1974), Guetemalalı yazar yaklaşık on yıl boyunca 

Avrupa’da kalmış oradaki edebi akımları yakından takip etmiştir. Büyülü gerçekçiliğin 

en önemli temsilcilerinden olan Asturias; kitaplarında maya kültürünün yerel 

özelliklerini, mitolojik öğelerini modern toplumun sorunlarıyla harmanlar. Emperyalist 

sistemi sert bir şekilde eleştiren yazar, toplumsal sorunları kitaplarında işlemiştir.  

Alejo Carpentier (1904-1980); Kübalı gazeteci, yazar ve müzikolog Latin 

Amerika Edebiyatı’nın önemli isimlerindendir. Büyülü gerçekçilik akımına önemli 

katkılar sunan yazar, bu tarzda sayısız eser vermiştir.  

Jorge Luis Borges (1899-1986), eserlerinde genel itibariyle gerçek ile kurguyu iç 

içe geçiren evrensel soyut temaları işler. Tam olarak büyülü gerçekçi bir yazar olarak 

tanımlanmasa da akımın yazarlarını oldukça etkilemiştir. Özellikle Alçaklığın Evrensel 

Tarihi (1935) adlı eseri akımı etkileyen önemli bir yapıttır. “Bir grup parlak üslupçu, bir 



12 

 

rehber ve itici güç olarak Borges’in etrafında toplandı. Her birinin farklı kişiliklere sahip 

olmalarına ve kendi yollarına gitmiş olmalarına rağmen genel yönelim büyülü 

gerçekçiliğe doğru gelişmiştir.” (Flores, 1955, s.113).     

Salman Rushdi, 1947 yılında Hindistan’da doğmuştur. Hindistan’ın yerel 

kültürünü, mitolojik öğelerini ve kültürel çeşitliliğini olağan ile olağanüstüyü 

birleştirerek vermiştir. Büyülü gerçekçiliği Hindistan’ın yerel özelliklerine uyarlayarak 

işleyen yazar, Hindistan’ın siyasi tarihini özellikle de İngiliz sömürgesi olduğu dönemi 

eleştirmiş; bunu eserlerine yansıtmıştır. Kitaplarında dinsel öğeleri oldukça kullanır, 

katmanlı alegorik bir dille göndermelerde bulunur. Bundan dolayı tehditler alan Rushdi 

birkaç defa saldırıya uğramış, ölüm tehlikesi atlatmıştır. Büyülü gerçekçilik öğelerini 

kullanarak birçok eser yazan yazarın başlıca eserleri şunlardır: Geceyarısı Çocukları 

(1981), Floransa Büyücüsü (2008), Şeytanın Ayetleri (1988). 

Jose Saramago (1922-2010), 1998 Nobel Edebiyat ödüllü Portekizli yazar 

Avrupa’nın en önemli yazarlarından biridir. Eserlerinde sıra dışı fantastik olayları gerçek 

kişilerin hayatına doğal bir şekilde sunar. Okuyucu ve karakter bunu olağan görür. 

Mitolojik, dini kavramları büyülü atmosferde işler. Gerçeküstü olayların insanlar 

üzerindeki etkisine dikkat çekerek toplumun veya bireyin gelişen yeni durumda 

büründüğü karakteri irdeler. Oluşan yeni durumda gelişen toplumsal ahlaki çöküntüyü 

aktarır. Örnek verecek olursak, Körlük (1995) kitabında bir anda kör olan insanların 

kişisel iktidar veya bireysel bencillikleri için yaptıkları ahlak dışı davranışları çok iyi 

aktarmıştır. Ricardo Reis’in Öldüğü Yıl (1984) adlı kitabında dönemin diktatörleri 

Franco, Mussolini ve Hitler’i eleştiren, toplumsal konulardaki duyarlılığını gösteren bir 

kitaptır. Yazar, her ne kadar büyülü gerçekçiliği çağrıştıran anlatım tarzıyla karşımıza 

çıksa da Latin Amerikalı yazarlardan evrensel unsurları ve etik değerleri ön plana 

çıkarmasıyla farklılaşmaktadır.    

Haruki Murukami, modern Japon Edebiyatı’nın en önemli yazarlarındandır. 

Kitaplarında büyülü gerçekçilik öğelerini sıklıkla kullanır. Yazar, gerçek ve hayali olanı 

iç içe geçirir. İçsel yolculuklara başvurarak bireysel yalnızlığı işler. Kültürel öğelere yer 

vererek mitolojik göndermeler yapar. Murakami, akımı Japon Edebiyatı’na uyarlayarak 

evrensellik kazanmasına katkıda bulunmuştur. “Edebiyat dünyasına giriş yaptığından 

itibaren ilgi görerek zamanla dünya çağında tanınarak istikrarlı bir şekilde başarı elde 

etmesinin Japonya’ya yönelik toplumsal ve tarihsel gerçeklikleri Japanesk bir anlatım 

tekniğiyle büyülü gerçekçi tarzda başarılı bir şekilde ele almasından ileri geldiğini 

söylemek mümkündür.” (Altın, 2024, s.1646). Büyülü gerçekçilik akımını yoğun olarak 



13 

 

kullandığı eserleri; Sahilde Kafka (2002), 1Q84 (2009), Rüzgârın Şarkısını Dinle (1979), 

Yaban Koyununun İzinde (1982). 

Dünya edebiyatında büyülü gerçekçilik öğelerini kullanan birçok yazar 

mevcuttur. Bu yazarlar ve yazmış oldukları eserleri şunlardır: Ben Okri; Açlık Yolu 

(1991), İtalo Calvino; Bir Kış Gecesi Eğer Bir Yolcu (1979), Görünmez Kentler (1972), 

Isabel Alende; Ruhlar Evi (1982), Julio Cortazar; Seksek (1963), Mihail Bulgakov; Usta 

ile Margarita (1940), Otar Çiladze; Yolda Bir Adam Gidiyordu (1973), Laura Esquivel; 

Acı Çikolata (1989), Gunter Grass; Teneke Trampet (1959), Milan Kundera; Veda Valsi 

(1972), Yann Martel; Pi’nin Yaşamı (2002), Toni Morrison; Solomon’un Şarkısı (1977), 

Ngugi wa Thion’o; Wizard of the Crow (2006), Jeanette Winterson; Vişnenin Cinsiyeti 

(1989), Latife Tekin; Sevgili Arsız Ölüm (1983), Angela Carter; Kanlı Oda (2001), Sirk 

Geceleri (1984), Antonio Torres; Lanetli Topraklar (1976), Bextiyar Eli; Pervanenin 

Akşamı (1998), Dünyanın Son Narı (2002). Bu bölümde büyülü gerçerçekçiliği dünyada 

kullanan çoğu temsilcisiye yer verilmiştir. Bunların dışında da dünyada birçok yazar bu 

akımı kullanmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

3. BEXTIYAR ELÎ'NİN PERWANE'NİN AKŞAMI ROMANININ BÜYÜLÜ 

GERÇEKÇİ BİR METİN OLARAK İNCELENMESİ 

3.1. Bextiyar Elî’nin Hayatı ve Eserleri 

 

Yazar, şair, romancı Bextiyar Eli; 1960 yılında Süleymaniye’de dünyaya geldi. 

Eğitim hayatına burada bulunan Şeyhselam İlkokulunda başladı. Ezmir Ortaokulunu 

bitirdikten sonra liseyi Helkewt Lisesinde okudu. Üniversiteye Süleymaniye’de başlamış, 

sonraki süreçte Hewlêr’de bulunan Selahaddin Üniversitesi Jeoloji Bölümüne devam 

etmiştir. Üniversitede katıldığı protestoda yaralanan yazar, eğitimini yarıda bırakarak 

çocukluğundan beri ilgi duyduğu edebiyat çalışmalarına başlamıştır. 1980 yılında ilk 

edebi çalışmalarını üreten yazar; o dönemde Qesideya Niştiman, Bajar, Guneh, Karnaval 

gibi birçok şiir yazmıştır. Daha sonra bu şiirler Guneh û Karnaval (Günah ve Karnaval) 

adlı divanında yer almıştır. 1989 yılında ilk makalesi Irak gazetesinde yayınlanmıştır. 

1991 yılında bazı yazar arkadaşlarıyla Azadi adında bir dergi yayınlamışlardır. Bu süreçte 

edebiyat çevreleriyle iyi ilişkiler geliştiren yazar, çeşitli edebiyat etkinliklerine katılmış; 

panel ve seminerler düzenlemiştir. Ülkede çıkan iç çatışma ve karışıklıktan dolayı 1994 

yılında Şam’a taşınıp dokuz ay burada kalmıştır. Daha sonra Almanya’ya taşınan yazar, 

hayatını orada devam ettirmektedir.  

Yazın hayatına şiirle başlayan yazar, sonraki yıllarda romana geçiş yapmıştır. 

Romanları oldukça beğenilen yazar, Kürt Edebiyatı’nın en önemli yazarları arasında yer 

almaktadır. Kitapları en çok okunan kitaplar listesine giren yazar, Kürtçenin Sorani 

lehçesinde yazmaktadır. Romanlarında kullandığı büyülü gerçekçilik akımıyla dünya 

edebiyatına ve Kürt edebiyatı’na önemli katkıları olmuştur.  

1983’te yazdığı Qesideya Niştiman (milli marş) ilk şiiridir. Şiir uzun, duygusal bir 

şiirdir. Yazar ile vatanı arasında geçen bir monologdur. Bu şiir ve birçok şiiri ilk eseri 

olan Guneh û Karnaval (Günah ve Karnaval) 1992 yılında divanında yayınlanmıştır.  

Mirina Tekanê Duyem, (Sadece İkincinin Ölümü) 1997 yılında İsveç’te 

yayınlanan roman yazarın ilk romanıdır. Toplumsal sorunlara değinen yazar Irak’taki 

Baas rejiminin Kürt toplumuna yaptığı baskı ve haksızlıkları anlatmaktadır. Roman 

Kürtler arasındaki çelişkileri birbiriyle sorun yaşayan iki kardeş üzerinden aktarmaktadır. 

Kadınların yaşadıkları problemleri işleyen yazar dönemin siyasi kırılmalarını 

yansıtmaktadır. 



15 

 

1998 yılında yayınlanan Êvara Perwaneyê (Perwane’nin Akşamı); büyülü 

öğelerin yoğun olarak yer aldığı, kendilerine bir dünya yaratmak isteyen aşıkların 

yaşadıklarını anlatan bir romandır. Romanda aşıkların yaşadıkları, toplumun onlar 

üzerinde kurduğu baskı ayrıntılı bir şekilde aktarılmaktadır. Büyülü gerçekçiliğin yoğun 

olarak kullanıldığı kitap, edebiyatçılar ve okurlar tarafından oldukça beğenilmiş; birçok 

dile çevrilmiştir. 

Hinara Dawi ya Dinyayê (Dünyanın Son Narı) 2002 yılında Süleymaniye’de 

yayınlanan kitap oldukça beğenilmiş, İsviçre’nin Neue Zürcher Zeitung gazetesi 

tarafından 21. Yüzyılın en iyi yüz kitabı listesine alınmıştır. Roman; Baas rejimi 

tarafından haksız yere yirmi yıl hapse atılan bir adamın çıktıktan sonra yaşadığı olayları, 

anlam arayışını büyülü gerçekçilik öğelerini kullanarak aktarır (Elî, 2017). 

Bir diğer romanı Bajarê Muzîkvanên Spî (Beyaz Müzisyenler Şehri), 2006 yılında 

yayınlanmıştır. Hava alanında beyaz giysili bir adam yazar Eli Şerefyar’e müzik notaları, 

müzik CD’leri ve bir mektup verir. Ondan, bunları bir adrese bırakmasını ister. Mektupta 

çok iyi bir müzisyen olan Celadetê Kotirê’nin hayatını yazmasını rica eder. Yazar da 

müzisyenin hayatını masalsı bir dille yazar (Elî, 2021). Esere büyük bir heyecan katar ve 

okuru bu bağlamda yönlendirir. 

Xezelnivîs û Baxên Xeyal (Gazel ve Hayal Bahçeleri), 2008 yılında yayınlanmıştır. 

Savaş sonrası oluşan sınıfsal bir grubun yaptıklarından yola çıkarak ekonomi ve 

politikanın toplumu etkileme biçimini gözler önüne sermiştir. Yazar, gerçek ve hayal 

arasında ince bir çizgi oluşturur. Okuyucuyu düşsel bir yolculuğa çıkarır. Hayali 

bahçelerde kendi gölgesini takip edip toplumsal konuları işler (Elî, 2021). 

2009 yılında yayınlanan Qesra Balindeyên Xemgîn (Üzgün Kuşlar Sarayı) 

romanında Sewsen Fîkret dünyayı kitaplardan tanıyan, hayatının çoğunu babasının 

kütüphanesinde geçiren bir kadındır. Ona aşık üç genç vardır, onlardan biriyle 

evlenecektir ve bunun için bir şartı vardır. Üç genç sekiz yıl boyunca dolaşacak, etraftaki 

farklı kuşları toplayıp getirecektir. Gençler binlerce kuş getirir. Sewsen, bu kuşları bir 

saraya toplar. Gençler döndüklerinde ne şehir ne de insanlar eski koşullarındadır. 

Toplumda bir hüzün ve savaş yorgunluğu hakimdir. Bireyin ruhsal çözülüşünü çok iyi 

yansıtan bir kitaptır (Elî, 2014). 

Apê min Cemşîd Xan ku herdem bayê ew bi xwe re dibir (Amcam Cemşid Bey: 

Her Zaman Rüzgâr Onu Kendisiyle Götürürdü) 2010 yılında yayınlanmıştır. Roman; 

Baas rejimi tarafından tutsak edilen, işkenceye maruz bırakılan Cemşid Xan’ın trajik 

hikayesini anlatmaktadır. Hapisten firar eden Cemşid, o kadar zayıflamıştır ki çıkan her 



16 

 

rüzgâr onu uçurmaktadır. Her uçtuğunda biraz daha zayıflayıp savrulmaktadır. Gökyüzü 

yere indiğinde dilini hariç her şeyi unutan Cemşid, ülkesini terk edip başka ülkelere 

uçarak oraları keşfetmiştir. Bu keşiflerin sonunda tekrar ülkesine dönmüştür. Yazar, bu 

romanla Kürt Edebiyatı’na çok iyi bir karakter kazandırmıştır (Eli, 2019). 

Keştiya Frîştekan (Melekler Gemisi); bir topluluğun hayata tutunma mücadelesini 

ve yaşadıkları dramı anlatan, farklı yıllarda üç kitap olarak yayınlanan bir kitaptır. 

Toplumsal değerlerin birey üzerindeki etkilerini aktaran kitap; gemi metaforunu 

kullanarak bireyin hayal dünyasını, umutlarını ve içsel dönüşümünü aktarmaktadır. 

Ewrên Daniel (Daniel’in Bulutları), 2015 yılında yazılan bir romandır. Daniel’in 

bulutlar üstünde yaptığı yolculuktaki içsel dünyasını yansıtır. Bireysel arayış ve 

toplumsal çalkantıları işler. 

2019 yılında yazılan Deryas û Laş (Deniz ve Beden), özgür ve bağımsız olma 

iradesini gösteremeyen bir halkın körlüğünü anlatıyor. Tıpkı her gün aynaya bakan 

Berber İlyas’ın kendini görememesi gibi. Kendine inanmayan, sürekli bir çoban ve lider 

arayan, halkın tavrını eleştiren yazar; deniz ve beden metaforu ile umut ve ölüm 

arasındaki çelişkiyi irdeler. 

Dagirkirina Tarîtîyê (Karanlığın İstilası) 2022 yılında yayınlanan bu romanda, 

ülkeye yayılan bir vebadan sonra o ülkenin resmi dilini kimse konuşamaması anlatılır. O 

ülkede yaşayan halklar kendi ana dillerini konuşmaya başlar. Roman, bir halkın dilsel ve 

zihinsel açıdan sömürülmesini anlatır. 

Yazarın romanlarının yanında farklı eserleri de bulunmaktadır: Tevahiya 

Berhemên Helbestan (Bütün Şiirleri) 1983-1998, Bohemî û Stêrk (Bohem ve Yıldız) şiir 

kitabı, Karkirin di Daristanên Firdewsê de (Firdewsi Ormanında Çalışmak) şiir kitabı, 

Bersiv di serdema windabûna pirsiyarê de (Soruyu Soran Kişinin Kaybolduğu 

Dönemdeki Cevaplar) on üç röportaj, Heya şîniya gulan... heya xwîna firîşteyan (Güllerin 

Yasına Kadar... Meleklerin Kanına Kadar) 1983-2004 tüm şiirleri. Bunların dışında 

birçok makale ve röportajı mevcuttur. 

Aldığı ödüller: 2003 yılında Gelawêj Edebiyat Festivali ödülünü Hinara Dawi ya 

Dinyayê (Dünyanın Son Narı) romanıyla almıştır, 2017 yılında Almanya’nın önemli 

edebiyat ödüllerinden olan Nelly Sachs ödülünü almıştır, 2023 yılında Hilde Domin 

Sürgünde Edebiyat ödülüne layık görülmüştür. 

 

 

 



17 

 

3.2. Bextiyar Elî’nin Edebi Anlayışı 

 

Kürt Edebiyatı’nın en önemli yazarlarından biridir. Yazın hayatına şiirle başlayan 

yazar, daha sonra farklı alanlarda da eserler yazmıştır. Yazdığı romanlarla dünya 

edebiyatında kendinden söz ettiren yazarın birçok romanı farklı dillere çevrilmiştir. 

Avrupa’da başlayan, Latin Amerika’da zirve yapan büyülü gerçekçilik akımıyla eserlerini 

kaleme alan yazar; bu edebiyatın önemli temsilcileri arasında yer bulmuştur. Büyülü 

gerçekçiliğin tüm özelliklerini romanlarına başarılı bir şekilde işleyen yazar; edebiyat 

çevreleri ve okuyucular tarafından oldukça beğenilmiş, önemli ödüller almıştır. Çelebi, 

(2000, s.23). Bextiyar Elî ile ilgili şu ifadeleri kullanmıştır: 

Kürt Edebiyatına, romanlarını yazmış olduğu büyülü gerçekçilik akımıyla yeni bir soluk 

getiren Elî, son dönemlerde okurlar tarafından büyük bir ilgi görmüş ve romanları en çok 

okunanlar listesine girmiştir. Eserlerini Kürtçe’nin Sorani lehçesiyle kaleme alan 

Bextiyar Eli’nin yedi tane romanı olmasına rağmen bunların sadece dört tanesi Kürtçe’nin 

Kurmanci lehçesine çevrilmiştir. 

Eserlerinde yaşadığı coğrafyanın toplumsal ve politik konularına oldukça yer 

veren yazar, Kürt halkının problemlerine ayna tutmuştur. Yazar; eserlerinde genel 

itibariyle şiirsel bir dil kullanarak okuyucuya akıcı, keyif veren bir okuma deneyimi 

sunmaktadır. Kelimelerle oynamayı seven yazar, kelimelerin çağrıştırdığı metaforik 

anlamlara önem vermektedir. Kelimeler, bir müzik eserindeki ritimler gibi akarak 

okuyucuda görsel ve işitsel haz bırakır. Eserlerindeki karakterlere baktığımızda yazar, 

karakterlerini toplumun sıradan insanlarından şeçerek onlara olağanüstü özellikler yükler. 

Okuyucu bu karakterlerle bağ kurarken büyülü durumunu yadırgamaz. Karakterlerini 

isimlendirirken genel itibariyle bir anlam taşımasına dikkat eder. Roman kişilerini zaman 

zaman Kürt klasiklerinden, destanlarından ve dengbêj anlatımlarından seçer.   

Yazar, bireyin özgürleşmesine oldukça önem verir. Kişinin kendisini tanımasını 

ve prangalarından kurtulmasını oldukça önemser. Bunun için roman karakterlerinin içsel 

sorgulamalara başvurduğunu görürüz. Özellikle bilinç akışı yöntemini oldukça kullanan 

Elî için insanın varoluşlar sorgulamalara girmesi oldukça önemlidir. Bu temaya 

eserlerinde oldukça yer verir. Kişinin bireysel özgürlüğünü oldukça önemser. 

Romanlarının çoğunda hem bireysel hem toplumsal bir özgürlük arayışı mevcuttur. 

Çağdaş Kürt Edebiyatı’nın en iyi yazarlarından olan Elî, yaşadığı toplumda 

yaşanan sürgün, savaş ve trajik toplumsal kıyımları oldukça işlemiştir. Savaşın ne kadar 

yersiz olduğunu, içinde barındırdığı kötülüğü, toplumda yarattığı travmaları hissettirerek 



18 

 

anlatmaktadır. Yaşanılan acıları yer yer mizahi bir dille yazan yazar, okuyucuda duygusal 

dengeyi çok iyi kurmaktadır. 

“Kadın” yazarın eserlerinde oldukça fazla yer almaktadır. Birçok eserinin ana 

karakteri kadındır. Toplumun kadın üzerinde kurduğu iktidarı eleştirerek kadın haklarını 

önceleyen metinler oluşturmuştur. Kadın roman karakterlerinin yaşadığı problemleri 

kadınların gözüyle aktaran yazar, bu konuda kadınların sesi olmuştur. Aslında yazar, hem 

bireyin hem kadının hem de toplumun özgürleşmesine engel olan tüm iktidar türlerini 

eserlerinde eleştirmiştir. 

 

3.3. Perwane’nin Akşamı Romanının Özeti 

 

Roman, Perwane’nin hayatı, Xendan’ın hikayesi ve romanı yazma serüveni gibi 

bölümlerden oluşur. Bazen de hepsi iç içe geçer. Hikâye, anlatıcı olan Xendan’ın 

başından geçenleri anlamlandırmaya çalışmasıyla başlar. Anlatıcı, geçmişi anlamaya 

çalışırken hikâyeye bir Kurban Bayramı’nda kurban kesiminin sokakları kana 

bulamasıyla giriş yapar. Perwane ve Xendan iki kız kardeştir. Babalarının kestiği kurban 

etini mahallede dağıtmaya çıkmışlardır. Sokaklar kesilen hayvanlardan akan kanla 

doludur. Perwane yaşadığı şehirden çıkmak, yeni yerler keşfetmek isteyen genç bir 

kadındır. Bunun için çeşitli sevgililer edinir ve onları birlikte şehirden kaçmaya ikna 

etmeye çalışır.  

Kurban dağıtırken diğer sokaklardan farklı, kanın sokakta akmadığı büyülü bir 

sokağın büyülü bir evine girerler. Orada Ferîdunê Melek ile karşılaşırlar. İki genç 

birbirinden etkilenir. Ferîdun, kimsesiz biridir ve çocuk yaşta anne babasını kaybetmiştir. 

Bir dönem amcasında kalmış, sonra oradan da kaçarak tek başına yaşamaya başlamıştır. 

On yaşında hayatın tüm zorluklarıyla mücadele etmeye çalışmıştır. Zamanla sokak 

serserisi gibi yaşamaya başlamış, bıçaklı kavgalara karışmıştır. O da tıpkı Perwane gibi 

bu şehirden gitmenin yollarını aramaktadır. Bir gün Govend ile tanışır. Govend heykel 

yapan, yüzmeyi seven ve sürekli alkol kullanan bir karakterdir. Sevdiği kız olan Dilaram’ı 

istemesine rağmen babası onu vermemektedir. Ferîdun’un bir başka arkadaşı, onunla 

kitapçının önünde kitapları izlerken tanıştığı Nesredînê Bêhnxweş’tir. Bu üç arkadaş, 

birlikte bol bol zaman geçirip hayatı paylaşırlar. Ferîdun’un hayatı Perwane ile tanıştıktan 

sonra değişir. Her an onunla kaçma planları yapar ama bir yolunu bir türlü bulamaz. Bir 

gün Nesredîn ortadan kaybolur, uzun süre görünmez. Govend ve Ferîdun’un hayatı altüst 

olur. Aradan geçen uzun bir süreden sonra Siyamendê Balinde adında biri gelir. Onlara 



19 

 

Nesredîn’den haber getirdiğini, tüm âşık olup kavuşamayanlar için kimsenin 

ulaşamayacağı insanlardan uzak doğanın içinde cennet gibi bir yer ayarladığını söyler. 

Eğer oraya gitmek isterlerse onları götürebileceğini söyler. Perwane’yi kitapçının önünde 

gören Ferîdun, ona içinde ölü kelebeklerin olduğu bir kitap verir. Perwane ona bir daha 

kelebek öldürmemesi gerektiğini söyler. Ferîdun doğayla olan bağlantısının kelebekler 

olduğunu onlarla duygusal bir bağının olduğunu söyler. Ferîdun, bir daha kelebek 

avlamamaya karar verir. Perwaneye yakında buradan gideceklerini, benden haber 

beklemesini söyler. 

Xendana Piçûçik; Perwane’nin küçük kız kardeşi, onu çok seven, çocukluğu 

ablasını hayranlıkla izleyerek geçen bir çocuktur. Olaylar bitip olayları anlama ve 

anlamlandırma çağına geldiğinde Perwane’nin hikayesinin peşine düşer. Bu hikâyeyi 

kendi hikayesi olarak tanımlar. Yaşadıklarını tanımlamak ve yaşadıklarıyla yüzleşmek 

ister. Bunun için imanlı kadınlar evinde uzun süre birlikte kaldığı Fetane’den yardım ister. 

Fetane, Perwane ile uzun süre Aşıklar Vadisi’nde kalan, onunla hikâyenin sonuna kadar 

yaşadığı kaderi yaşayan Midyaya Xemgin’in kız kardeşidir. Fetane: “Eğer hikayelerini 

yazarsan onları bir daha öldürürsün.” der. Ama ısrarlara dayanamayıp onu tüm hikâyenin 

yakın tanığı olan Nesredînê Bêhnxweş ile tanıştırır. Nesredîn; ülkesindeki siyasi baskılar 

karşı siyasi bir partiye katılan, bunun için köy köy şehir şehir dağ bayır dolaşan toplumsal 

sorunlara duyarlı biridir. Bir gün yarım kalmış aşklar ve kavuşamayanlar için yeni bir 

dünya inşa etme kararı alır. Bunun için yer arar ve bulur. Tanıdığı tüm aşıkları oraya 

toplar. Şu an tüm yaşadıklarını geride bırakıp fotoğrafçılık yapan Nesredîn, Xendan 

kendini tanıttıktan sonra onunla konuşmak istemeyip sürekli ondan kaçar.  Xendan peşini 

bırakmaz her gün fotoğraf stüdyosunun önünde onu bekleyip ondan Midya’nın hatıra 

defterini ister. Nesredîn bunun üzerine aşkın insanda yarattığı etki hakkında önemli 

çözümlemelerde bulunur. Aşk üzerine yazdığı bir kitabının olduğunu, toplumsal iktidarın 

baskısından toprak altına gömdüğünü söyler. Xendan’ı yazmaması için ikna etmeye 

çalışır. Xendan; hayatının yıkık bir yapının üstünde olduğunu, geçmişte yaşadıklarını 

anlamak ve anlatmak istediğini söyleyerek hatıra defterini bir daha ister. 

Nesredîn’den gelen mesajla Govend ve Dilaram kaçar. Perwane ve Ferîdun 

kaçmak için yollar arar, Perwane günlerce bavulu hazır bir şekilde sevdiğini bekler. Bir 

gün sabaha doğru şehirden kaçarlar. Siyamend’in rehberliğinde yollara düşerler, uzun bir 

yolculuktan sonra sadece aşıkların yaşadığı Aşıklar Vadisi’ne varırlar. Aşıklar Vadisi; 

doğanın hâkim olduğu, insanlardan uzak her türlü canlının yaşadığı bakir bir yerdir. 

Vadiye ilk girdiklerinde Govend ile karşılaşırlar. Govend bir atölye kurmuştur. Atölyede 



20 

 

çeşitli heykeller yapmaktadır. Onları vadide gezdirir. Buradaki erkekler Govend’e 

yardımcı olurken kadınlar başka işlerle meşguldür. Aşıklar Vadisi ilk insanların yaşadığı 

bir dünya gibidir. 

Perwane kaybolduktan sonra Xendan’ı halasının yanına verirler. Halası, imanlı 

kadınlar gurubunun lideridir. Kadınları kendi evine toplar, orda onlara dini bilgiler verir 

ve onları dinin gerektirdiği gibi bir yaşam sürmeleri için hayata hazırlar. Köy köy 

kadınları gezdirir, erbane eşliğinde insanları kendinden geçirene kadar dini merasimler 

yapar. Xendan, bu eğitimlerden hiç memnun değildir. Halasının kızları tarafından 

dışlanmakta ve halası tarafından sürekli şeytanla ilişkilendirilmektedir. Xendan, 

rüyasında sürekli odasına veya yatağına gelen bir adam görmektedir. Xendan çok 

bunaldığı bir günde halasının evinde büyük bir fırtına çıkar. Halasının evi darmadağın 

olur. O günden sonra Xendan’ın fırtına çıkardığına inanılır. Bu olaydan sonra halası 

Xendan’ı eve gönderir. Eve geldiğinde babası ve abileri halen Perwane’yi aramaktadır. 

Şehirdeki insanlar her yerde aşıkların peşine düşmüş, onlardan bir iz bulmaya 

çalışmaktadır. Bir gün onların bir kitapçıda saklandıkları söylentileri çıkar. Babası, 

abileri, imanlı kadınlar yani çevredekilerin hepsi kitapçının önünde toplanır. Herkes 

onları bulup öldürmek için sabırsızlanmaktadır. İçeri girdiklerinde onlardan kalma birkaç 

iz bulurlar. Bunun üzerine kitapçıyı ve içindeki kitapları yakarlar. Ferîdun’un içinde 

kelebek sakladığı kitaplar yanarken kelebekler tek tek uçmaya başlar. Her yeri kelebek 

tozu sarmıştır. Sanki tüm olayların sorumlusu bu kitaplarmış gibi kalabalık “Yakın… 

yakın!” diye haykırıyordu. Xendan’ın Perwane’ye ne oldu diye merak edip 

endişelendiğim bir dönemde ellerinde bavulla Şirin diye biri gelir. Ona Perwane’nin 

selamlarını getirip küçük bir heykel verir.   

Perwane, Aşıklar Vadisi’nde sıkılmaya başlar, kendini dar bir alanın içinde gibi 

hisseder. Sabit bir alanda standart bir hayat sürmek istemeyen Perwane, Feridun’a: 

“Buradan gidelim.” diye ısrar eder. Vadide bulunan kadınlara yeni yerler keşfetmenin 

güzelliğinden söz eder ama kimse ona katılmaz. Gowend ise yer değiştirme ve yeni 

yerlere gitme konusunda yapılan sohbette en iyi yerin insanın zihninde yarattığı ve 

yaşadığı yer olduğunu söyler. Perwane, her gece yatağından kalkıp vadide gezmektedir. 

Midya da onu takip ederek birlikte saatlerce sohbet etmektedirler. Perwane, hayattaki en 

büyük korkusunun unutulmak olduğunu söyler. Midya da umut beslememesi gerektiğini, 

her aşkın kendi ölümünü içinde barındırdığını söyler. 

Aşıklar Vadisi’ndeki diğer iki aşık Siyamendê Balinde ve Mesume’dir. Siyamend; 

küçükken ailesi tarafından terk edilmiş, onu evlatlık alan ailelerin zulmüne maruz kalmış 



21 

 

biridir. İnsanların zulmünden kaçıp ormanlarda vahşi bir hayat sürmektedir. Nesredîn onu 

uzun bir eğitimden geçirir. Mesume onun aksine şehirde okuyan eğitimli bir kadındır. Bir 

gün Siyamend köyüne gittiğinde onu görür ve ona âşık olur. Mesume, aşkına karşılık 

vererek insanların olmadığı bir yere gidip orda yaşayalım der. Birlikte Aşıklar Vadisi’ne 

ilk yerleşen kişiler olurlar. Aşıklar Vadisi’ndeki bir başka çift, Midyaya Xemgin ve 

Kilpe’dir. Midya çocukluğundan beri ayı çok sevmekte sürekli gökyüzüne bakıp ayı 

izleyerek onu yakalamak istemektedir. Midya, konuşamayıp kendini yazarak ifade 

etmektedir. Kilpe; müzikle uğraşan, sürekli enstrüman çalan biridir. Birbirlerine âşık 

olurlar ve vadiye kaçarlar. Büyük bir sorun vardır çünkü Kilpe, Midya’nın 

konuşamadığını vadide öğrenmiştir. 

Aşıklar Vadisi’ndeki insanlar geçimini Govend’in tasarladığı heykelleri satarak 

sağlamaktadır. Onların heykellerini satan Çavşin, ülkede savaşın başladığını bunun için 

hiç kimsenin heykel olmadığını söyler. Onlara satmak için yeni bir şey bulmaları 

gerektiğini söyler. Herkes satmak için ne üretmeleri gerektiği üzerine fikirler sunar fakat 

ortaklaşamazlar.  

Vadide, Gowend dışında herkesin kendine göre mutsuzlukları ve hayal kırıklıkları 

vardır. Yalnızlık her bir yanı kaplamıştır. Ferîdun; bir gün kendini kaybedip atölyede 

sürekli kelebekler çizerek rengarenk boyar, ara ara onlarla konuşur. Perwane’nin tüm 

çabalarına rağmen bir türlü kelebekleri bırakmaz ve hüzünlü, suskun halini devam ettirir. 

Vadide işler kötüleşmeye başlar. Siyamend, Mesume’ye istemediği şeyler yaptırarak yer 

yer işkence yapar. Kendi yalnızlığını yaşayan aşıklar buna ses çıkarmaz. Mesume, yapılan 

zorbalığa dayanamaz kaçar. 

Xendan, halasının evinden ayrıldıktan sonra ailesi onu imanlı kadınlara teslim 

etmiştir. İmanlı kadınlar ailesinde “günahkâr” (herhangi bir erkeğe âşık olan ve kaçan) 

kadın bulunan ailelerin kızlarını alarak onları çevresindeki günahlardan arındırır. İmanlı 

kadınlar; tövbe evi diye adlandırdıkları izole edilmiş bir yerde onları eğitir, onlara dini 

dersler verir. Zeyneba Kwêstanî, bu evin lideri ve yöneticisidir. Her gün kadınlarla 

konuşur, onları tövbeye yönlendirir. Ayrıca onlardan gördüğü rüyaları anlatmalarını ister. 

Xendan da halasının evinde her gece gördüğü tuhaf adamın hala rüyasına geldiğini 

anlatır. Zeyneba, daha fazla ibadet ederse artık rüyasına gelmeyeceğini söyler. Xendan 

daha fazla ibadet eder ama tuhaf adam rüyasına gelmeye devam eder. Zeyneba, Xendan 

ve Fetanê’ye kütüphanede kitapları düzenleme görevi verir. Xendan; zamanla kitaplarla 

arkadaş olur, günlerini kitap okuyarak geçirir. Bir gün kitapları düzenlerken bir kelebek 

görür ve peşine düşer, onu yakalayıp kitabın arasına koyar. Sonraki günlerde de Fetanê 



22 

 

ile kelebekler görüp onları yakalayıp gizlice kitapların arasına yerleştirirler. Günler, 

haftalar böyle geçer. Perwane ile Fetanê bir gece geç saatlerde kütüphaneye gidip kitapları 

incelerler. Fetanê ona, sesli bir şekilde, günah işleyen kralın kızının müstehcen hikayesini 

okur. Öykü bitince Zeyneba ve imanlı kadınlar evinde bulunan tüm hocalar içeri dalar. 

Bütün öyküyü dinleyen hocalar, kitapların içini tek tek karıştırarak içindeki kelebekleri 

görürler. Kızlar için bunlar maske takmış şeytanlardır diyerek tüm kelebekleri öldürürler. 

Dışarıdaki soğuk havaya aldırış etmeden tüm elbiselerini çıkarıp onları çıplak bir şekilde 

dışarıda bekletirler. Bir müddet sonra Xendan yapılanlara dayanamayıp kendinden geçer, 

o kendinden geçtikçe büyük bir fırtına başlar gittikçe de şiddetini arttırır. Evdeki tüm 

camlar kırılır, kitaplar uçar, eşyaların yeri değişir, herkes bir tarafa kaçar, ev darmadağın 

olur. Xendan, Zeyneba’nın odasına doğru giderek “Bırak kelebeklerimi… Bırak 

kelebeklerimi!” diye haykırır. Bu korkunç tablo, Xendan yorulup takati kalmayana kadar 

devam eder. Gecenin sabahında Xendan’ın babası ve halası kapıdadır. Halası; Xendan’ın 

küçük bir çocuk olduğunu, Perwane’nin günahlarının bedelini ödediğini söyler.  

Mesume, Aşıklar Vadisi’nden kaçtıktan sonra onu takip eden bir kartal eşliğinde 

günlerce bilinmeze doğru yürür. Bir sabah gözlerini açtığında etrafında onlarca insan 

görür. Köylüler, onu alıp köye getirirler. Ona ne yapacakları konusunda kararsız kalırlar 

ve en sonunda onu dini bir guruba teslim ederler. Mesume, tüm hikayesini dini gurubun 

lideri olan Mele Kevserê Baxewan’a anlatır. Baxewan, Aşıklar Vadisi’nin şeytanın evi 

olduğunu söyleyerek burayı yıkmak için insanların harekete geçmeleri gerektiğini söyler. 

Köy köy, şehir şehir dolaşarak insanlara bu evin yıkılması gerektiğini söyler ve bunun 

için yardım ister. Mesume’ye meydanlarda hikayesini anlattırır. Başta vadideki kadınların 

aileleri olmak üzere herkes Aşıklar Vadisi’ni yıkmak için yola koyulur. 

Mesume, Aşıklar Vadisi’nden kaçtıktan sonra Siyamend de ortadan kaybolur. 

Ferîdun suskun, hüzünlü halini korur. Perwane, sevdiğinden umudunu kesmiş Midya’ya 

buradan gitmeleri gerektiğini söyler. Onu ikna etmek için, “Defterine yazdığın duyguları 

özgürleştirmenin en iyi yolu onları vadiden kurtarmaktır.” der. Aşıklar Vadisi’ni büyük 

bir hüzün kaplar. Yalnızlık kol gezer, yapraklar erken sararır, heykeller dile gelir, etrafta 

ölü kartal ve balıklar görülür. 

Nesredîn, büyük bir insan topluluğunun Aşıklar Vadisi’ni yok etmek için yola 

çıktığını duyunca önce topluluğun bulunduğu yere gider. Orada Mesume’yi beyazlar 

içinde görünce çok üzülür. Vakit kaybetmeden vadiye gider. Vadiye inerken vadinin 

kötüleşen fiziki ortamını ve olumsuz ruh halini görür. Vadideki aşıkları toplayarak gelişen 

son durumları dinler. Onlara, onları bekleyen tehlikeyi anlatarak buradan kaçmaları 



23 

 

gerektiğini söyler. Govend; buradan ayrılmayacağını, ölümün ve hayatın kendilerinden 

küçük olduğunu söyler. Nesredîn, hayatta kalmanın her şeyden daha önemli olduğunu 

söyler. “Korkak bir aşk, hayal görmeyen bir aşk, nasıl öleceğini bilmeyen bir aşk, ölmüş 

bir aşktır.” der. Dilaram ile beraber vadiden ayrılmayıp hayatlarına devam ederler. 

Ferîdun, tüm ısrarlara rağmen vadiden ayrılmaz atölyede renkli kelebekler çizmeye 

devam ederek sessizliğini yaşar. Vadiden ayrılan aşıklar, izlerini kaybettirmek için farklı 

farklı yönlere doğru giderler. Perwane, Midya ve Nesredîn beraber vadiden ayrılırlar. 

Nesredîn onları eski bir tanıdığı olan Pir Musayê Xezannas’ın evine ulaştırır. Xezannas; 

yolda kalan kimsesiz insanlara yardım eden bir insandır, onlar için daima izole edilmiş 

bir odası vardır. Gelen misafirleri kabul eder, odaya yerleştirir. Nesredîn diğer aşıklara 

yardım etmek için oradan ayrılır. 

Xendan’ı imanlı kadınlar evinden alan ailesi, yanlarına Fetanê’yi de alarak 

arabayla yola koyulurlar. Bitmeyen uzun ve yorucu yolda cadde kenarında şoförün 

tanımlamasıyla büyük bir savaştan kalma ölüler, biraz ilerleyince de savaşta atılan 

kimyasal silah sonucu insan ve hayvan kemiklerinin birbirine karıştığını görürler. 

Xendan; Perwane ve Midya’nın bir köyde bulunduğunu, toplanan kalabalığın o köye 

doğru gittiğini babası ve halası kendi aralarında konuşurken anlar. Arabalarının da oraya 

doğru gittiğini anlayan Xendan’ı kaygı ve hüzün karışımı bir duygu kaplar. 

Köye vardıklarında büyük bir kartal görürler. Fetanê: “Bu ölümün kartalıdır.” der. 

Halası, onları çekiştirerek kadınların bulunduğu eve doğru sürükler. Evin etrafı ellerinde 

silahlarıyla abileri, erbane çalan imanlı kadınlar, dini guruplar ve her yaştan insanla 

doludur. Halası, onları kadınların tutulduğu odanın önüne getirir. Perwane ve Xendan göz 

göze gelirler. Perwane, ben iyiyim anlamına gelen hüzünlü bir bakış atar. Kalabalık grup 

onları odadan çıkararak yürütür, büyük bir ağacın altında dururlar. Onları öldürmek 

isteyenler öncelik aile bireyleri olacak şekilde sıraya dizilirler. Hepsi birlikte ateş ederler. 

Midya hemen ölür, Perwane kolay kolay ölmez. Etrafında kelebekler belirerek tozlarını 

saçar. Toz her tarafa yayılır. Perwane can verince etrafındaki kelebekler de can verir. O 

akşam kelebekler ölmeye, etrafa toz bırakmaya devam eder. Kadınlar öldükten sonra 

kalabalık grup, büyük bir ziyafet verip kutlama yapar. Xendan ile Fetanê ablalarının 

yasını tutarak sürekli ağlarlar. Fetanê, “Keşke onları gece öldürselerdi, en azından Midya 

aya bakarak ölürdü.” der. Bu berbat günü kendi aralarında “perwanenin akşamı” olarak 

adlandırıp hafızalarına kazırlar.  

Perwane’nin akşamından sonra Xendan ile Fetenê imanlı kadınlar evine dönerler. 

Onlardan bir hafta sonra Mesume’yi de getirirler. Mesume, büyük bir pişmanlık ve 



24 

 

mutsuzluk içindedir. Diğer kızlardan oldukça korkar, kendini ablalarının ölüm sebebi 

olarak görür. Bir süre sonra öyküsünü dinleyen kardeşlerin ona karşı nefreti azalır.  

Xendan, imanlı kadınlar evinde uzun bir süre kalmaya devam eder. Kaldığı süre 

boyunca genel itibariyle kütüphanede çalışmaya devam eder. Dini konularda ve hayat 

konusunda Zeyneba ve çevresindekilerle derin sohbetler geliştirir. Kendini eğitmeye, 

hayat karşısında biraz daha olgun bir bakış açısı geliştirmeye çalışır.  Perwane, Mesume 

ve Fetanê imanlı kadınlar evinden ayrılıp şehre gelirler. Perwane doğup büyüdüğü eve 

gider. Evde kimse yoktur çünkü anne babasını kaybetmiş abileri başka şehirlere 

taşınmıştır. Terk edilmiş eve girdiğinde tozlanmış bir rafta Perwane’nin ona gönderdiği 

heykeli görür. O an anlar ki Perwane’nin kelebekleri hep onunla olacaktır. 

Geçmişteki hayal kırıklıkları, ölümleri ve yıkımları geride bırakıp yeni bir hayat 

kurmak isteyen Nesredîn, fotoğraf stüdyosunda mutlu bir hayat sürmeye çalışmaktadır. 

Xendan, her gün stüdyonun önüne gelip ısrarla ondan Midya’nın defterini istemektedir. 

Nesredîn, yaşananları geride bırakması gerektiğini ve kendi gibi yeni bir hayat kurması 

gerektiğini söyler. Xendan, defteri bir daha ister. Bunun üzerine Midya’nın defterini ona 

verir. 

Xendan, olayların yaşandığı Aşıklar Vadisi’ne gider; vadi tarumar olmuş, ortada 

Aşıklar Vadisi adına hiçbir şey kalmamıştır. Orada kalıp vadiyi terk etmeyen aşıkların 

izini sürer. Onlarla ilgili onlarca hikâye anlatılır fakat gerçek hikâyeye ulaşamaz. 

Topladığı bilgi, elindeki defter ve yanındaki kelebeklerle kitabı yazmaya başlar. 

Hikâye bitince etrafındaki kelebeklere bakar, balkona çıkar, etrafı gözlemler. 

Ruhunda sıra dışı bir esinti hisseder. Gelen esintiyi koklar. Gökyüzüne bakarak “Allah’ım 

bu koku yıllardır kaybettiğim bu koku” der. Bir daha içeri gelir, kendinden geçmiş bir 

şekilde koridor ve odalarda dolaşır. Tekrar balkona gelir, ellerini semaya açıp kokuyu 

içine çekerek büyük bir mutlulukla “Bu koku reyhan kokusu” der. 

 

3.4. Büyülü Durumlar 

 

Kürt Edebiyatı’nın en önemli yazarlarından olan Bextiyar Elî, romanlarını büyülü 

gerçekçilik edebi akımını kullanarak yazar. Akımın tüm özelliklerini romanlarında 

işleyen yazar, büyülü durumları ve olayları olağan bir durum gibi okuyucuya sunar. Kendi 

toplumsal dinamiklerine uygun bir dünya kuran Elî, Perwane’nin Akşamı romanında 

kendine has bir atmosfer kurar. Bu bölümde büyülü gerçekçiliğin tüm izlerinin görüldüğü 

Perwane’nin Akşamı romanındaki büyülü durum ve olayları aktaracağız.  



25 

 

Onlar her kitabı getirip ateşe atıyorlardı. Alevlere dalıp düşündüğünde ateşte yanan 

küçücük kelebekler görüyordum. Kitaplar atıldıkça sayfaların arasından kelebekler ateşe 

düşüp toza dönüşüyorlardı. Kitapların içinden kelebekler, çok büyük kelebekler uçmak 

istercesine havalanıp yükselmeye çalıştıklarında bir anda alevler tarafından yutuluyordu 

(Elî, 2015, s.52). 

Metinden anlaşıldığı gibi evden kaçan Perwane ve Feridunê Melek’i harıl harıl 

her yerde arayan şehir halkı, onların izini bir kütüphanede bulurlar. Onlardan kalma 

birkaç eşyayı gören kalabalık, kütüphaneyi şeytanın evi olarak tanımlayıp yakmaya 

başlarlar. Yakılan ateşin içine her kitap atıldığında kitapların arasından kelebeklerin 

çıktığını ve bu kelebeklerin toza dönüştüğünü aktarmaktadır. Yazar kelebeklerin uçma 

isteğini insanın özgürlük arama isteğiyle ilişkilendirmiş, yanan ateşi de toplumsal 

baskıyla sembolleştirmiştir. “Kelebeklere rengini veren ve gerçekte saydam oldukları 

halde ışığı yansıtma biçimleri yüzünden renkli gözüken ufak protein partikülleridir. Bu 

toz sayesinde uçarlar. Hatta kanatları ellediğimiz zamanlar parmak uçlarımızda parlak 

tozlar oluşabilir.” (Uslu, 2015, s.155). Romanımızı kahraman ve kitabımızın adı 

“perwane” Kürtçe anlamına baktığımızda kelebek anlamına geldiğini görürüz. Elî, 

kelebek ile roman kahramanı arasında güzel bir ironi kurmuştur. Ayrıca yakılan kitapları 

da hayat veren ruhları olan varlıklar olarak göstermiş, hem kitapların yakılarak 

hayatlarına son verildiği hem de kelebeklerin ruhlarını teslim edip toza dönüştüğü bir 

sahne tasvir ederek okuyucuya olağandışı bir pasaj sunmuştur. Yukarıdaki metinde 

görüldüğü gibi yazar, okuyucuya büyülü bir durumu gerçekmiş gibi sunmuş. Okuyucu da 

gerçekten kelebekler kitapların içinden çıkıp ölüyorlar durumunu yadırgamamıştır. “Ama 

sonraki iki üç sayfayı açtıktan sonra gördük ki kelebekler toza dönüşüyor, sanki sayfayı 

tekrar açmışız gibi, kelebekler ince toz haline gelip odanın havasına dağılıyordu. 

Kelebekler, bakış ve bakışların etkisiyle toza ve toprağa dönüşüyordu.” (Elî, 2015, s.90). 

Xendan ve Nesredin Feridun’dan kalan eski bir albümü açmışlardır. Albümü açtıklarında 

uzun süre orda bekleyen albümün içinden kelebeklerin çıktığını görürler. Kelebekler 

onların bakışlarında toza dönüşmüştür. Yazar romanda kelebeklerle ilgili bir başka 

büyülü durumu bize sunmuştur. 

Irmakların uğultusu ve çığlıkları Perwane’yi uyutmuyordu. Perwane o geceden beri 

meşale gibi parıldayan gümüş ve dikkat çekici karıncalar görüyordu, kanatlarından 

kırmızı ve ateşli bir ışık yayılan ve ormanın içinde sürüler halinde uçan büyük çekirgeler, 

yaprak oluşturup tekrar dağıtan ilginç canlılar, kor gibi parlayıp sönen sular görüyordu, 

derin düşüncelere dalıyor ve o yavruları görüyor bir sihirbaz gibi onları topluyordu, 



26 

 

toplanarak üst üste geçip sıra dışı görüntüler oluşturuyorlardı, gözlerini açtığında ise 

dağılıp birbirinden uzaklaştıklarını görüyordu (Elî, 2015, s.128). 

Aşıklar Vadisi’nde yaşayan Perwane, bu mekânda birçok büyülü durumla 

karşılaşmıştır. Metinde ırmağın çığlıkları ve uğultusu insanın çığlığına benzetilmiştir. 

Meşale gibi parlayan karıncalar, yaprak oluşturup tekrar dağıtan ilginç canlılar, vadide 

bulunan nehrin kor gibi yanıp sönmesi, yavru canlıların toplanıp sıra dışı görüntüler 

oluşturması ve Perwane gözlerini açtığında dağılması büyülü unsurlara örnektir.   

            “Tanrım! öyle bir bağırdı ki bütün ağaçlar, kubbeler, sular titriyor, arkamızdaki 

büyük göletteki balıklar öyle bir ürperiyor ki yüzgeçleri kırılıyor, güvercinler uçuyor, 

tüyleri ve kanatları üzerimize yağıyordu.” (Elî, 2015, s.142). Dini bir ibadet için toplanan 

kalabalığa dini gurubun lideri Mele Kewserê Baxewan’ın yaptığı etkili ve sesli konuşma 

sonucunda meydana gelen büyülü durumlar aktarılmıştır. İnsanların hitabet gücü yüksek 

veya etkileyici bir konuşma sonucu etkilenme biçimini etrafta bulunan ağaç, kubbe, su, 

balık ve güvercin gibi doğal canlılar üzerindeki etkisini büyülü bir metinle bize sunuyor. 

Balık yüzgeçlerinin kırılması, güvercin kanatları ve tüylerinin insanların üzerine yağması 

etkileyici büyülü unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Roman okunduğunda okuyucuda 

büyülü durumun gerçekleşme olasılığı ya da gerçekleşmiş olabileceği hissi uyanmaktadır.   

“Uyuduğumda, o adamın ürkütücü gölgesi gece yarılarında karanlığın 

derinliklerinden gelip beni uyandırıyordu, yeniden kalkıyordum, tekrar odada ve 

koridorlarda onu takip ediyordum, onun siluetini duvarda görüyordum.” (Elî, 2015, 

s.215). Xendan, halasının yanına verilmiş orada dini eğitim görmüştür. Bir gün gece 

uyandığında bu evin içinde metinde geçen hayal ve gerçek arasında gidip gelen ilginç 

adamı görür. Sonraki gecelerde de onu o evde görür. Bir gün onunla beraber olur. Bu 

büyülü adam geceleri ona görünüp kaybolmaktadır. Halasının evinden ayrılıp dini 

eğitimin verildiği başka bir yere geçtiğinde de bu adam ve gölgesini görmeye devam 

edişini büyülü bir unsur gibi sunmaktadır. 

“Bütün efsanevi kuşların sürülerinden kaçış, gün boyunca ağaçların üzerinden onu 

izleyen büyük kartallardan kaçış, bir düşmanın üzerinden uçuşan ilginç kartallardan 

saklanış, kaçışını ve kayboluşunun acısını on kat arttırdı.” (Elî, 2015, s.219). Bu metinde 

kartallarla duygusal bir bağı olan Mesume’nin Aşıklar Vadisi’nden kaçarken karşılaştığı 

büyülü durumu aktarmaktadır. Mesume; yolculuk boyunca efsanevi kuşlarla, düşmanı 

takip eder gibi takip eden ilginç kartallarla karşılaşır. Gün boyunca onu ağacın üzerinde 

takip eden kartalın varlığı karakterle kartal arasında büyülü bir ilişkiyi ifade etmektedir.    



27 

 

Sonraki günlerde ilginç bir gerçekle karşılaştık. O kelebek o okuldaki tek kelebek değildi; 

ama o büyük evin delikleri, çatlakları kelebeklerle doluydu, o kelebekler nereden 

geliyorlardı, bu soğuk sonbaharda nasıl ortaya çıktılar, hiçbir açıklamamız yoktu. Ancak 

sonra Fetanê ve ben tüm kelebekleri kütüphanede topladık, ta ki bu kelebekler yavaş 

yavaş hayatımızın en büyük sırrı haline gelene kadar (Elî, 2015, s.249). 

Metinde imanlı kadınlar evinde eğitim gören Xendan ve Fetanê bir kelebek 

görürler. Genel olarak baharda çıkan kelebeklerin soğuk bir sonbaharda ortaya çıkmasına 

şaşırırlar. Sonrasında başka başka kelebekler de görürler. İki kadın orada bulunan tüm 

kelebekleri toplayıp kütüphaneye toplarlar. İki kadına, evin sorumlusu tarafından 

kütüphanedeki kitapları düzenleme görevi verilmiştir. Günlerinin önemli bir zaman 

dilimini kitapların arasında geçiren kadınlar, topladıkları kelebekleri kitapların arasına 

yerleştirip saklamışlardır. Önceki metinlerde de görüldüğü gibi yazar, kelebek ve kitaplar 

arasında büyülü bir ilişki geliştirmiştir. Roman kahramanlarının kelebekleri saklamak için 

kitapların arasını seçmeleri ve kelebeklerin orada yaşamaları gerçek hayatta görülmesi 

muhtemel olmayan bir durumdur. Yazar bunu o kadar büyülü bir anlatımla yazmış ki 

kelebekleri kitapların arasında görmemek elde değil. 

 Ben bağırdıkça fırtına daha da şiddetleniyor, kapılar ve pencereler giderek daha güçlü 

birbirine çarpıyor, rüzgârın uğultusu daha da artıyordu, her şeyi önüne katıp götürüyor, 

kitapları kitaplıktan yere düşürüyordu, rüzgâr, acele etmeden onları oda ve koridorlardan 

savuruyordu, perdeleri uçuruyordu. Ben çığlık atarak ‘Zeyneba kelebeklerimi bırak’. 

Fırtınanın korkunç sesinden tüm okul uyanıyordu. Yavaş yavaş korkutucu fırtına yavaş 

yavaş her yöne yayılıyordu, okulun diğer katlarına ulaşıyordu, üst odalara ulaşıyordu, 

battaniyeleri kaldırıp uçuruyordu, kitapları duvara vuruyordu, bardakları ve tabakları 

deviriyordu, kıyafetleri uçuruyordu… ‘Zeyneba bırak kelebeklerimi’… bütün 

öğretmenler dağılmış saçlarıyla odalardan çıkıyorlardı, fırtına dolap ve bohçalarını 

boşaltıyor, okulun içine dağıtıyordu, kadınların mendillerini uçuruyor, tüm katların 

camlarını parçalıyordu (Elî, 2015, ss.284-285).  

Bir gece kütüphanede Xendan ve Fetanê sesli kitap okurken kapıda onları 

dinleyen imanlı kadınlar okulunun sorumlusu Zeyneba Kwêstani, onları “müstehcen” bir 

kitap okurken yakalar. Bunun üzerine okuldaki diğer hocaları çağırıp kütüphanedeki tüm 

kitapları inceler. Kitapların arasından çıkan kelebeklere çok şaşıran hocalar kitaplardaki 

tüm kelebekleri çıkarır. İki kahramanımıza Zeyneba tarafından soğukta ve karlı havada, 

dışarıda çıplak ayakla bekleme cezası verilir. Uğradığı haksızlıktan ve yaşadıklarından 

dolayı oldukça üzülen Xendan, kendini kaybeder. Çocukluğundan beri haksızlığa 

uğradığında ortaya çıkan fırtına kendini bir kez daha gösterir. Xendan bağırdıkça fırtına 



28 

 

şiddetlenir. Şiddetlenen fırtına okuldaki her şeyi dağıtır perdeleri uçurur. Okulu büyük bir 

kaosa sürükleyen fırtınada Xendan çığlık atarak Zeyneba’ya “Bırak kelebeklerimi!” diye 

bağırır. Yazar böylece bir kez daha büyülü bir olayda kelebekleri kullanmıştır. Karakterin 

fırtına çıkarması, fırtına sonrası ortaya çıkan durum büyülü bir durumun iyi işlendiği bir 

metin sunmuştur. 

O gece kelebekler bütün bölge ve tarlalara, bütün şehirlere, ilginç bir şekilde bahçe, ev, 

yol ve sokaklara yağmıştı; hatta diğer gün bile kelebeklerin tozu bütün dünyayı sarmıştı, 

bütün okulların bahçeleri, bütün zindanların içi, işyerlerinin tütün kokan koğuşları, 

meydanlar, üzgün mekanlar, uzak ova ve ormanlar, sağır savaş meydanları, hepsi baştan 

aşağı kelebek tozuydu (Elî, 2015, s.305). 

Perwane’nin ölümünden sonra etrafı kaplayan kelebeklerin tarlada, bahçede, 

evlerde, yollarda, işyerlerinde, zindanlarda, meydanlarda, ovalarda, ormanlarda, savaş 

meydanlarında kısacası tüm evrende tozunu yayarak oluşturduğu atmosfer çok iyi büyülü 

gerçekçi olay olarak okuyucuya sunulmuştur. Kelebek ve tozu bu metinde de büyülü 

durumun önemli bir unsuru olmuştur. 

“Sürücü, kan birikintileri arasında olağanüstü bir güçle arabayı sürüyordu, bazen 

kan kıvılcımları arabanın camlarına ulaşıyordu. Şoför ölenlerin büyük bir kısmının ismini 

biliyordu ve büyük bir orgazmla telaffuz ediyorlardı.” (Elî, 2015, s.290). Yazar yaşadığı 

ülkede yaşanan insanlık dışı taployu, savaş sonrası oluşan insani kıyımın betimlemesini 

yapmıştır. Şoförün insan ölümleri karşısında takındığı tavrı eleştiren yazar, arabanın 

camına ulaşan kan kıvılcımlarını büyülü bir anlatımla aktarmıştır. 

 

3.5. Büyülü Karakterler 

 

Bu bölümde romandaki büyülü karakterleri ve bu büyülü karakterlerin 

özelliklerini inceleyeceğiz. Yazar karakterlerini oluştururken bazı karakterlere büyülü 

özellikler vermiş, bazı karakterleri de hayatın doğal akışında karşılaştığımız sıradan 

insanlardan seçmiştir. Romandaki büyülü veya gerçek karakterler iç içe geçmiş, yazar 

büyülü olanı da sıradanlaştırmıştır. Aşağıdaki alıntıda Eli’nin büyülü bir karakter olan 

Perwane’yi nasıl sıradanlaştırdığı açıkça görülür. 

Bir dönem kimse Perwane’yi görmüyordu, o Perwane ki yaşamı ufacık, kelebek gibi ve 

kaç yıldır gördüğüm toza dönüşen, yattığı yerde gördüğüm, suladığı güllere yakın, 

görüyordum…ama bu konuda asla konuşmuyordum. Ona hiçbir zaman, etrafında 

gördüğüm kelebek tozları nedir diye sormuyordum (Elî, 2015, s.39). 



29 

 

Romanımızın ismi ve baş karakteri Perwane’dir. Perwane, yaşadığı toplumsal 

koşulları benimsemeyen bu koşullardan dolayı mutsuz olan bir karakterdir. Ebeveynleri 

ve abileriyle anlaşamayan Perwane; şehirden ayrılmak, yeni bir hayat kurmak için arayış 

içindedir. “Karakterlerin bazı ifadelerinden sınırları belirli bir kara parçasına sahip olma 

arzusuna yönelik alegorik göndermeler vardır.” (Bêkes, 1999, akt.  Ahmedzade, 2004, 

s.338). Tanıştığı her erkek ile yaşadığı yerden kurtulup kendi hayatını kurabileceği başka 

bir dünya kurmayı hayal etmektedir. Bu hayalini Feridunê Melek ile gerçekleştirmek için 

şehirden kaçar. Fakat gittiği yerde de mutsuz olur. Perwane, metinde aktarıldığı gibi 

etrafında tıpkı kitaptaki kelebekler gibi tozlar görülen bir karakterdir. Yazar, Perwane’yi 

etrafında toz saçan büyülü bir karakter olarak okuyucuya şu şekilde sunmuştur: 

Silah sesleri yükseldiğinde ortalık tozla doldu. Anladım ki Perwane toza dönüşüyor. 

Parlak yumuşak ve ipeksi bir toz, silahlar susuyor ama Perwane hala ayaktaydı, Midya 

düşüyor Perwane ayakta kalıyordu. Hiç düşmeyecek gibi duruyordu fakat ilginç bir 

şekilde dağılıyordu. Perwane’nin tozu yüzlere, vücutlara ve ağaçlara siniyordu. Perwane 

soğuk bir yel gibi kâinatın üzerine dağıldığı sırada kelebekler artıyordu. Bazıları 

gökyüzüne çıkıp etrafında dönüp ölüyordu, bazıları da sihirbaz bir şahit gibi biraz daha 

kalıp o gecenin gizemini kendi çetrefilli ve gizemli yaşamlarına taşıyorlardı. Perwane 

düşüyordu (Elî, 2015, ss.302-303)  

Kitabın en güzel bölümlerinden biri; onları öldürmeye ant içmiş bir topluluktan 

kaçan fakat yakalanan iki kadının onları öldürmek için sıraya girmiş yakınları tarafından 

kurşuna dizildiği bölümdür. Ölüm anlarını çok iyi betimleyen yazar, okuyucuya büyülü 

bir metin sunar. Silahlar sustuktan sonra Midya hemen ölür. Perwane bir önceki pasajda 

aktardığımız gibi hemen ölmeyip etrafa toz saçar. Her yeri bir toz kaplar. Anlatıcı, onun 

ölmediğini adeta dağıldığını söyler. Perwane dağıldıkça etrafta giderek artan kelebekler 

görülür. Ortaya çıkan kelebekler gökyüzüne çıkıp bir müddet sonra ölür. Bazı 

kelebeklerde gecenin gizemini yaşar. Bu durum Perwane ölene kadar devam eder. Yazar 

büyülü bir karakteri büyülü bir ortam oluşturarak okuyucuya aktarır. Karakterimizin toz 

ve kelebeklerle olan büyülü bağını bu metinde gözler önüne serer. 

           “Ben Xendana Biçuçik’im, yalandan fırtına çıkardığı söylenen kızım” (Elî, 2015, 

s.321). Xendan, romanın en önemli karakteri ve anlatıcısıdır. Romanı şimdiki zamanda 

olayların içindeyken ve olaylar bittikten sonra olacak şekilde iki zamanlı anlatır. Yazar 

ifade etmek istediği fikirleri Xendan’ın ağzından okuyucuya aktarır. Ayrıca Xendan 

romanımızın diğer baş karakteri Perwane’nin küçük kız kardeşidir. Yaşanan tüm 

olayların tanığı olan ve bunu yazmak isteyen karakterimizin büyülü özelliğine 



30 

 

baktığımızda metinde de aktarıldığı gibi fırtına çıkaran bir karakterdir.  “Çocukluğumdan 

beri etrafımdakiler ben ile fırtına arasında ilişki kurarlar, doğduğum gün fırtına şehrin 

yarısını virane dönüştürdüğü hikayesi anlatılır.” (Eli, 2015, s.69).  

Ben bağırdıkça fırtına daha da şiddetleniyor, kapılar ve pencereler giderek daha güçlü 

birbirine çarpıyor, rüzgârın uğultusu daha da artıyordu, her şeyi önüne katıp götürüyor, 

kitapları kitaplıktan yere düşürüyordu, rüzgâr, acele etmeden onları oda ve koridorlardan 

savuruyordu, perdeleri uçuruyordu. Ben çığlık atarak ‘Zeyneba kelebeklerimi bırak’. 

Fırtınanın korkunç sesinden tüm okul uyanıyordu. Yavaş yavaş korkutucu fırtına yavaş 

yavaş her yöne yayılıyordu, okulun diğer katlarına ulaşıyordu, üst odalara ulaşıyordu, 

battaniyeleri kaldırıp uçuruyordu, kitapları duvara vuruyordu, bardakları ve tabakları 

deviriyordu, kıyafetleri uçuruyordu… ‘Zeyneba bırak kelebeklerimi’… bütün 

öğretmenler dağılmış saçlarıyla odalardan çıkıyorlardı, fırtına dolap ve bohçalarını 

boşaltıyor, okulun içine dağıtıyordu, kadınların mendillerini uçuruyor, tüm katların 

camlarını parçalıyordu (Elî, 2015, ss.284-285). 

 

Beşinci sınıftayken, haberimin olmadığı bir hırsızlık suçlamasıyla bir öğretmen beni 

öğrencilerin önünde haksız yere falakaya yatırdı, hemen ardından kuvvetli bir fırtına 

okulun yarısını yok etti, aniden çıkan öfkeli fırtına tüm okulun perdelerini uçurduğunu, 

kalemleri, duvarlardaki resimleri ve sloganları parçaladığını hatırlıyorum. Altıncı sınıfta 

da lise sınavlarına girerken, oturduğum yerden kıpırdamama, başımı kaldırmamama 

rağmen, paslı gözlüklü, yaşlı ve kızgın bir öğretmen beni salondan kovdu. Hala aklımda 

solondan ayağımı dışarı atat atmaz orası hiddetli ve korkutucu bir hortumun görüldüğü 

bir meydana dönüştü, hortum tüm ders kitaplarını, soruları uçurdu, yüzlerce kız ve 

onlarca öğretmenin eteklerini utanılacak bir şekilde havaya kaldırdı (Elî, 2015, ss.69-70) 

Bu metinlerde aktarıldığı gibi Xendan, fırtına çıkaran büyülü bir karakterdir. 

Metinleri incelediğimizde karakterin ilk fırtına çıkarma hikayesi doğduğu gün 

başlamıştır. Doğumuyla beraber şehirde büyük bir fırtına çıkar ve şehrin yarısını viraneye 

çevirir. Beşinci sınıftayken ona yapılan haksız bir suçlama ve beraberinde falakaya 

yatırılmasından sonra bir daha fırtına çıkar. Çıkan fırtına adeta her yeri darmadağın eder. 

Bir başka olay ise altıncı sınıftayken yaşanır, yerinden kıpırdamamasına rağmen sınav 

gözetmeni öğretmen tarafından haksız yere dışarı atılır atılmaz büyük bir fırtına çıkar. 

Çıkan fırtına hortuma dönüşerek tüm ders kitaplarını dağıtır oradaki insanlara zor anlar 

yaşatır. Romanda karşımıza çıkan bir diğer fırtına çıkarma hikayesi bir önceki bölümde 

işlediğimiz imanlı kadınların evinde yaşar. Xendan burada da haksızlığa uğrayıp 

cezalandırılır. Bunun üzerine büyük bir fırtına çıkarıp ona ceza veren hocasından hesap 



31 

 

sorar. Yazar, karakterimizin maruz kaldığı haksızlığa karşı ona fırtına çıkaran büyülü bir 

özellik vererek bir başkaldırı ya da kendini ifade etme biçimi geliştirmiştir. Yazar, 

karakterimizin büyülü özelliğini büyülü koşullarda aktarmıştır.  

“Feridun bir bahar akşamında geç saatlerde bağda kelebek arıyordu.” (Elî, 2015, 

s.79). “Feridun Perwane’yi gördüğü akşamdan itibaren hiçbir kelebek avlamadı.” (Elî, 

2015, s.81). Feridunê Melek, romanın önemli karakterlerindendir. Perwane’nin birlikte 

yeni bir hayat kurmak için kaçtığı kişidir. Feridun; küçük yaşta ailesini kaybetmiş, 

amcasında yaşamaya başlamıştır. Orada da barınamayan karakterimiz kendi başına 

yaşamaya başlamıştır. Bıçaklı sokak dövüşleri yapan karmakarışık bir hayatı vardır. 

Kelebek avlama gibi büyülü bir özelliği olan Feridun, bir gün bir bağda kelebek avlarken 

Gowend ile karşılaşır ve hayatı değişir. Gowend ile sürekli vakit geçirip alışkanlıklarını 

değiştirir. Bir gün Perwane’yi görür ve tüm hayatı değişir. En büyük büyülü özelliği olan 

kelebek avlama alışkanlığından vazgeçer. Yazarın yarattığı bu büyülü karakter aslında 

Perwane’nin varlığıyla anlamlı hale gelmiştir. Karakterin kelebek avlamaktan 

vazgeçmesi yazarın kelebek ile Perwane arasında kurduğu büyülü bağ ile ilgilidir.  

“Onu gece öldürmek daha iyiydi. Midya en azından geceleri aya bakabiliyor.” 

(Elî, 2015, s.303). Midyaya Xemgin; doğuştan konuşma becerisi olmayan, yazarak 

iletişim kuran biridir. Bir gün müzisyen, ıslıkla tüm şarkıları çalabilen Kilpe ile tanışır ve 

onunla birlikte Aşıklar Vadisi’ne kaçar. Kilpe, onun konuşmadığını orada öğrenir. 

Zamanla Kilpe’ye olan aşkı karşılıklı olarak azalır. Aşıklar Vadisi onun için hayal 

kırıklığının merkezine dönüşür. Perwane ile birlikte vadiden kaçarlar. Midya; 

yaşadıklarını, duygularını, başından geçenleri bir deftere yazmaktadır. Romandaki birçok 

ayrıntıyı Xendan, Midya’nın vadide tuttuğu defterden almıştır. Midya çocukluğundan 

beri aya karşı büyük bir hayranlık duymakta, ayı yakalama hayali karmaktadır. Kitaptan 

aldığımız pasaj da kadınların öldürülme sahnesinden sonra yaşanmaktadır.  Midya’nın 

kız kardeşi Fetanê iki kadın vurulduktan sonra Midya’nın aya olan hayranlığını 

bildiğinden “Keşke gece öldürülseydi, en azından son anını aya bakarak geçirirdi.” Der. 

Yazar bu karaktere de hayatın doğal akışında karşılaşmayacağımız bir özellik olan ayı 

izleme ve ayı yakalama isteği özelliklerini vermiş, karşımıza başka bir büyülü karakter 

çıkarmıştır.      

“Perwane eski gece gezmelerinde de Siyamendê Balinde’nin, Mesûme’ye giderek 

daha zalim ve vahşi bir şekilde azarlayıp, onu ağaçlara tırmanmaya, kuşlar gibi yüksek 

dallarda durmaya ve bir daldan diğerine atlamaya zorladığını gözlemliyordu.” (Elî, 2015, 

s.181). Siyamendê Balinde toplumdan uzak yaşayan kimsesiz biridir. Vaktinin çoğunu 



32 

 

ormanda kuşlarla geçiren yaşadığı yerlerde köylüler tarafından vahşi bir hayvan gibi 

görülmektedir. Bir gün Nesredinê Behnxweş ile tanışır. Neşredin ona toplumsal yaşamı, 

iletişim kurmayı ve hayatta bilmesi geren tüm bilgileri verir. Hayatı değişen Siyamend, 

Mesume ile tanışır ve onunla birlikte Aşıklar Vadisi’ne kaçar. Vadide işler yolunda 

gitmez çünkü karakterimiz Mesume’ye kötü davranmaya başlar. Bir gün Mesume 

vadiden kaçar. Bu kaçış aşıklar vadisinde yaşanan sorunların sonucu ve vadinin yok 

oluşunun başlangıcı olmuştur. Aşıklar Vadisi’ndeki yol gösterici olarak karşımıza çıkan 

Siyamend de bir süre sonra ortadan kaybolur. Romandan aldığımız metinde Perwane 

uykusunun kaçtığı bir akşam vadide gezerken Siyamend’in ağaç dallarına çıktığını, bir 

daldan diğerine tıpkı bir kuş gibi gidip geldiğini görmüş, Mesume’yi de onun gibi 

yapması için zorlamış hatta zulmetmiştir. Balinde’nin Kürtçe anlamına baktığımızda 

karşımıza kuş anlamı çıktığını görürüz. Yazar, Siyamendê Balinde’ye hem yaşamsal hem 

de zihinsel olarak bir kuş gibi davranma özeliği vererek okuyucuya büyülü bir karakter 

sunmuştur. 

Mesume yazarın romanda işledi diğer bir karakterdir. Mesume Aşıklar Vadisi’nde 

hayal ettiklerini bulamayan, eşinden gördüğü haksızlıklar yüzünden vadiden kaçan 

kişidir. Ayrıca aşıklar vadisinin yerini bulmaları için kalabalık gruba yol gösteren kişidir. 

Mesume’nin büyülü özelliğine baktığımızda karşımıza kartallarla arasındaki özel bağ 

çıkmaktadır. “Bütün efsanevi kuşların sürülerinden kaçış, gün boyunca ağaçların 

üzerinden onu izleyen büyük kartallardan kaçış, bir düşmanın üzerinden uçuşan ilginç 

kartallardan saklanış, kaçışını ve kayboluşunun acısını on kat arttırdı.” (Elî, 2015, s.219). 

Metinden de görüldüğü gibi karakterimizin kuşlara karşı olağandışı bir bağı 

bulunmaktadır. Sevdiği ve beraber aşıklar vadisine kaçtığı Siyamend’in de kuşlar gibi 

yaşaması tesadüf değildir. Yazar karakterler arasında ironik bir bağ oluşturmuştur. 

Mesume vadiden kaçarken bu kuşlar peşini bırakmamakta onu sürekli izlemektedirler. 

Mesume kaçışını hem vadiden hem kuşlardan kaçış olarak görmektedir. Yazar Elî, büyülü 

karakter ve büyülü bir durumu birleştirerek gerçek ile büyüyü kaynaştırmıştır. 

Fetanê, Midya’nın kardeşi, Xendan’ın okuldan arkadaşı büyülü hiçbir özelliği 

olmayan bir karakter. Nesredinê Behnxweş aşıklar vadisini kuran politik bir karakter. 

Gowendê Peykersaz Aşıklar Vadisi’nin lideri yer yer kendini peygambere benzeten bir 

karakter. Vadideki insanlarla beraber heykeller yapan, atölye açıp burada aşıklar 

vadisindeki aşıkları eğiten kişidir. Vadiyi yakmaya gelen kalabalığa rağmen eşi Dilaram 

ile beraber oradan ayrılmayan vadideki mutlu bir çift. Ezizê Tîrendaz, vadideki silahlı 

kişi eşi de Şehlaya Xudênas (Allah tanır) dindar sürekli dini bilgiler veren bir karakter. 



33 

 

Mehdi Gulebax, soyadının anlamı gül bağı olan karakter, gül toplayıp onlarla gül suyu 

yapmaktadır. Tahirê Tuti uzun yıllar boyunca dağlarda yaşadığından konuşamayan sıra 

dışı bir karakter. Rezayê Dilxweş, Zeyneba Kwêstanî, Xemgînê Bextewer, kız kardeşler 

leyla ve mehtap (Mesume’nin okuldan oda arkadaşları), Şewgar (çok kitap okuyan 

okuldaki öğretmenlerden biri), Pir Musayê Xezannas (Nesred’in arkadaşı, kaçan 

kadınlara evini açan kişi), Perwane’nin halası, kardeşleri, anne ve babası romandaki diğer 

karakterlerdir. Yazar büyülü ve gerçek karakterleri romanda başarılı bir şekilde işlemiştir. 

Kitabı okunduğunda büyülü karakterler okuyucuya sıradan, olağan görünmektedir. 

Okuyucu karakterin büyülü durumunu yadırgamamaktadır. Bu da yazarın büyülü 

gerçekçiliğin büyülü karakterleri işleme özelliğini çok iyi işlediğinin göstergesidir. 

 

3.6. Büyülü Mekân ve Zaman 

 

Büyülü gerçekçilik akımında önceki sayfalarda belirttiğimiz gibi mekân genel 

olarak bilinen gerçek yerlerden seçilmektedir. Olağanüstü, büyülü olaylar bu mekânlarda 

olağan görülüp sıradanlaşır. Bazen de mekân büyülü olur yaşananlar gerçek olur. Bazen 

de her iki durum beraber yaşanır. Meydana gelen tüm büyülü durumlar yadırganmaz ve 

sıradanlaşır. Perwane’nin Akşamı romanındaki mekânlara baktığımızda olay büyük 

ölçüde şehirde geçmektedir. Sonrasında karakterlerin kurduğu büyülü mekân Aşıklar 

Vadisi olayların önemli bir bölümünün geçtiği yerdir. Köy ise kullanılan bir başka 

yerleşim yeri olarak kullanılan yerdir. Halanın evi ve karakterlerin gittikleri okullar 

mekân olarak kullanılan bir başka yerdir. Bu bölümde yazarın kullandığı büyülü mekân 

örneklerini inceleyeceğiz.  

Daha önce hiç görmediğimiz bir sokaktı, sessiz ve sakin bir yerdeydi.  bahar kokan bir 

sokak, o kan denizinde bir anda kelebeklerle dolan bir sokak, o tuhaf bayramlarda o şehrin 

tüm sokaklarından farklı,  içinde kan olmayan bir sokak, saf ve normal bir sokak, orada 

büyük ve kubbeli bir kapı, aynalarla kaplı bir kapı; birkaç kez eski bir kapının çanını 

çaldık, bir süre sonra zayıf bir genç adam kapıyı bize açtı, yarı korkmuş ve şaşırmış bir 

halde, 'Sizi bekliyordum' dedi, yorgun bir gülümseme tuttu,  başını salladı ve üzgün bir 

sesle şöyle dedi: 'Hoş geldiniz hoş geldiniz.’ Ah, kurban mevsiminin başlangıcıydı, 

unutmuştum, kurban mevsiminin başlangıcı olduğu aklımda değildi... o, sonradan sadece 

toz, karanlık geceler, tan vaktin, toprak ve kırlangıçlar içinde görmüş olduğum Feridunê 

Melek'ti… (Elî, 2015, s.15). 

            Kurban dağıtımına çıkan Perwane ve kardeşi Xendan her tarafta kurban 

kesildiğini gözlemlerler. Etraftaki tüm sokaklar, caddeler kan gölüne dönmüş adeta 



34 

 

yürümekte zorlanmaktadırlar. Kurban dağıtımı esnasında tüm sokaklardan farklı sessiz 

sakin bir sokak görürler. Sokağa girdiklerinde sokakta kelebekler görülür. Kanın olmadığı 

diğer sokaklardan farklı bir sokak. Kadınlar aynalarla kaplı büyülü bir kapının çanını 

çaldıklarında karşılarına genç bir adam çıkar. Genç onlara “Sizi bekliyordum.” der. 

Sonrasında da “Hoş geldiniz.” der.  Metnin devamında anlatıcı gördükleri kişinin sonraki 

zamanlarda bir daha karşılarına çıkan Feridunê Melek olduğunu aktarır. Yazar, kelebek 

imgesini tekrar kullanarak büyülü bir sokak inşa etmiştir. Sokağın çevresine göre 

sakinliği içindeki kelebeklere aynadan yapılan büyülü kapı yani tüm mekân büyülü bir 

havada sunulmuştur. 

Irmakların uğultusu ve çığlıkları Perwane’yi uyutmuyordu. Perwane o geceden beri 

meşale gibi parıldayan gümüş ve dikkat çekici karıncalar görüyordu, kanatlarından 

kırmızı ve ateşli bir ışık yayılan ve ormanın içinde sürüler halinde uçan büyük çekirgeler, 

yaprak oluşturup tekrar dağıtan ilginç canlılar, kor gibi parlayıp sönen sular görüyordu, 

derin düşüncelere dalıyor ve o yavruları görüyor bir sihirbaz gibi onları topluyordu, 

toplanarak üst üste geçip sıra dışı görüntüler oluşturuyorlardı, gözlerini açtığında ise 

dağılıp birbirinden uzaklaştıklarını görüyordu (Elî, 2015, s.128). 

          Perwane, gece çıkan seslerden uyuyamıyor meşale gibi parlayan karıncalar 

görüyordu. Sürüler halinde uçan çekirgeler, havada yaprak gibi şekiller yapıp tekrar 

dağıtan değişik canlılar, kor gibi yanıp sönen sular, sıra dışı davranışlar sergileyen küçük 

yavrular görmektedir. Olay aşıklar vadisinde geçmektedir. Yazar vadideki büyülü 

durumu aktaran, vadinin büyülü bir mekân olduğunu işleyen bir metin sunmuştur.  

          “O günlerde orman ölüme yaklaşmıştı, birden bütün ağaçlar sararmıştı. Yollarda, 

suda, taşların altında ve odaların içi yapraklarla dolmuştu, milyonlarca ağaçtan düşen 

yapraklar yüzünden bazı akşamlar kimse kimseyi görmüyordu.” (Elî, 2015, s.233). Yazar 

aşıklar vadisinin büyülü bir yer olduğunu gösteren başka bir metin daha sunmaktadır. Her 

yeri yaprakların kapladığını, gökyüzünden milyonlarca ağaçtan yapraklar yüzünden bazı 

akşamlar kimsenin kimseyi görmediğini aktarmaktadır. Yazar gökyüzünden yağan 

milyonlarca ağacın oluşturduğu mekânı olağan, sıradan bir durummuş gibi okuyucuya 

aktarmıştır. “Ezizê Tîrendaz o günlerde canlı kuşlara çok az rastlıyordu, akşamları 

koruluk ve vadide kaybolduğunda ölü kuşlardan başka bir şey görmüyordu.” (Elî, 2015, 

s.238). Büyülü aşıklar vadisiyle ilgili başka bir metin. Akşamları dolaşırken vadide 

yolunu kaybeden Ezizê Tîrendaz canlı kuşa az rastladığını, etrafta bir sürü ölü kuş 

gördüğünü söylüyor. Büyülü bir yer vadi büyülü olayların sık yaşandığı, yaşanan büyülü 

olayların mekândan kaynaklandığını işleyen bir metin.  



35 

 

“Fetane'ye dedim ki, “bak kardeşlerimden ölüm kokusu geliyor." ….. Xendana 

Biçuçik hayır, bu ev mezarlara benziyor, bu avlu bana mezarlık sahnesini hatırlatıyor. 

(Elî, 2015, s.293).” Köyde bir evde saklanan Perwane ve Midya onları her yerde arayan 

kalabalık gurup tarafından yakalanıyor. Yakalandıkları duyulur duyulmaz tövbekâr 

kadınlar okulunda eğitim gören, iki kadının kız kardeşleri Fetanê ve Xendan uzun ve 

yorucu bir yolculuktan sonra köye getiriliyor. Kadınlar köye girdiklerinde duygu 

yoğunluğu yaşıyorlar. Xendan ablasını öldürmeye gelen ölüm koktuğunu Fetanê ile 

paylaşıyor. Fetanê de onu onaylıyor. Fetanê kadınların bulunduğu evi mezara evin 

bahçesini de mezarlığa benzetiyor. Yazar kadınlar köye girince köyü büyülü bir anlatımla 

aktarıyor. Kadınların saklandığı evi de büyülü bir mekâna dönüştürerek evi mezar 

bahçeyi de mezarlık olarak tasvir ediyor.  

Bunların dışında romanda kullanılan diğer mekânlara baktığımızda halanın evi, 

ilginç bir ev imanlı kadınlar evine benzeyen evde halanın sekiz kızı yaşamaktadır. Hala 

bu kızları istediği gibi eğitmekte, istediği gibi giydirmektedir. Eve gece farklı farklı 

adamlar gelmektedir. Yazar halanın evini gerçek eve yakın anlatımla işlemesine rağmen, 

yer yer büyülü bir yer havası da yaratmaktadır. İmanlı kadınlar okuluna baktığımızda sıra 

dışı olaylarla dolu bir okul. Bu okulda eğitim gören kadınların ya kız kardeşi ya annesi 

ya da yakın bir akrabası “günahkâr” olarak tanımlanmaktadır. Bu kadınlarda kötü yola 

düşmüş günahkâr akrabalarında etkilenmemek ve içlerindeki şeytanı kovmak için bu 

okulda dini eğitim görmektedirler. Okulda birbirinden ilginç olaylar yaşanmaktadır. 

Yazar bu okulun gerçek bir mekân mı ya da büyülü bir mekân mı olduğunu ayrımını 

yapmayarak çok iyi geçişler sunmaktadır. Tüm romanı büyülü gerçekçiliğin büyülü 

mekanlar tekniğiyle değerlendiğimizde yazar, çok iyi büyülü mekanlar yarattığı gibi, 

büyülü mekân ve gerçek mekânı bir arada başarılı bir şekilde vermiştir. 

Yazar, romanı çeşitli zaman dilimlerinde yazmıştır. Olayın gerçekleştiği zamanı 

Perwane’nin şehirden kaçma hikayesinden başlatarak öldürme hikayesine kadar 

sürdürmektedir. Yazar, anlatıcı Xendan’ın hikâyeyi yazma sürecini ve zamanını romanda 

aktarmaktadır. Romanda gerçek zaman ile büyülü zamanı bir arada vermiştir. Büyülü 

gerçekçilik akımında zamanın belirli bir kronolojiye göre ilerleme koşulu yoktur. Geçmiş, 

şimdi ve gelecek iç içe geçmiştir. Zamanı anlamlandırma veya çeşitli isimler koyma 

yazarın tercihine bırakılmıştır. Bu bölümde Bextiyar Elî’nin romanda kullandığı büyülü 

zamanları inceleyeceğiz. 

O tuhaf bayramlarda o şehrin tüm sokaklarından farklı, içinde kan olmayan bir sokak, saf 

ve normal bir sokak, orada büyük ve kubbeli bir kapı, aynalarla kaplı bir kapı; birkaç kez 



36 

 

eski bir kapının çanını çaldık, bir süre sonra zayıf bir genç adam kapıyı bize açtı, yarı 

korkmuş ve şaşırmış bir halde, 'Sizi bekliyordum' dedi, yorgun bir gülümseme tuttu, 

başını salladı ve üzgün bir sesle şöyle dedi: 'Hoş geldiniz hoş geldiniz.’ Ah, kurban 

mevsiminin başlangıcıydı (Elî, 2015, s.15). 

Metni incelediğimizde yazar, Kurban Bayramı’ndaki kurban kesme, kurban 

dağıtma, sokaklarda kan vb. yaşanan durumları aktarıyor. O dönem yaşanan bayramların 

tuhaf olduklarını dile getiriyor. Kurban eti dağıtımına çıkan Perwane ve Xendan diğer 

sokaklara göre farklı, içinde kan olmayan, sakin ve aynalı bir kapısı olan bir evin çanını 

çalarlar. Kapıyı açan Feridun; sanki uzun yılar onları beklediğini ifade ederek, korkmuş 

ve şaşırmış bir şekilde onları karşılar. Üzgün bir sesle önce hoş geldiniz der, sonrada “Ah 

kurban mevsimin başlangıcıydı.” cümlesini kurar. Buradaki cümle romanın sonuna doğru 

Perwane’nin öldürülmesi ironik bir göndermedir. Yazar Perwaneyi de insanların kurban 

ettiği bir canlı olarak görmektedir. Yazar o zaman dilimini veya olayların başlangıç 

dönemini veya yaşanacak olanların zaman dilimi “kurban mevsimi” olarak tanımlar. 

Büyülü gerçekçilik akımıyla yazan yazarların zamanı anlamlandırma ve isimlendirme 

biçimine güzel bir örnek. 

            “O mevsimin sonunda Feridunê Melek, Perwane'ye ilk mektubunu yazdığında, 

her ne kadar hayaller mevsiminin başlangıcı olsa da ölümcül bir sıkıntı ikimizin hayatının 

üzerine kanat açmıştı.” (Elî, 2015, s.25). İlk pasajda yazar romanın zaman dilimini büyülü 

bir zaman olarak göstermiş, bu zamanı kurban mevsiminin başlangıcı olarak 

tanımlamıştır. Bir sonraki pasajda ise zamanı “hayaller mevsiminin başlangıcı” gibi 

büyülü bir tanımlama yapmıştır. Feridun, Perwane’yi ilk gördüğü anda ona âşık olmuş 

ona ulaşmaya çalışmıştır. Yerini ve adresini bulduktan sonra ona yazdığı mektubu 

göndermiştir. Yazar gelen ilk mektubu yeni bir zaman dilimiyle adlandırmıştır. Çünkü 

karakterlerimiz aşkın getirdiği heyecan güzel hayaller kurmaya başlamış, şehirden 

uzaklaşma fikri, yeni bir hayat kurma fikri veya ailevi baskılardan kurtulma gibi sonsuz 

hayal kurma davranışı geliştirmişlerdir. Gelen ilk mektup bu anlamda milat olmuştur. 

Metnin devamında karakterler her ne kadar güzel hayaller kurma evresinde iseler de 

ölümcül bir sıkıntının kendilerini takip ettiklerini vurgulamıştır. 

“Hayal mevsiminin sona ermesiyle birlikte korku ve kan mevsimi başladı: 

Mezbahaların karanlık mevsimi.” (Elî, 2015, s.115). Hayal kurma mevsiminin yani güzel 

günlerin geride kaldığını bildiriyor. Yeni mevsimi “korku ve kan mevsimi” olarak 

tanımlıyor. Bu mevsimde ülkede savaşlar, iç çatışmalar, insan hakları ihlalleri, ölümler 

oldukça sık görülüyor. Yazar yaşanan bu ölümler, dökülen kanlar ve insanların 



37 

 

yaşananlardan dolayı yaşadıkları korkuyu romanda işleyerek korku ve kan mevsiminin 

başladığını ayrıca bu mevsimin mezbahaların karanlık mevsimi olduğunu söylüyor. 

Mezbaha hayvanların kesildiği yerdir. Yazar burada insan ölümlerinin sıradanlaşmasına 

gönderme yaparak yaşanan zamanı “mezbahaların karanlık mevsimini” benzetmiştir.   

Ancak, endişe ve yalnızlık mevsimleri bu avcıları değiştirip onları başka bir insan haline 

getirmişti, Perwane'nin ormanlarda yarattığı endişe kuşlarını ve balıklarını da 

öldürüyordu. Ezizê Tîrendaz o günlerde canlı kuşlara çok az rastlıyordu, akşamları 

koruluk ve vadide kaybolduğunda ölü kuşlardan başka bir şey görmüyordu (Eli, 2015, 

s.238). 

Korku ve kan mevsiminden sonra yazar bir sonraki metinde “endişe ve yalnızlık 

mevsimi” büyülü başka bir tanımla karşımıza çıkmaktadır. Yazar bu tanımlamayı 

oluştururken Aşıklar Vadisi’nde yaşayan sakinlerin ruh hallerinden yola çıkmaktadır. 

Vadide kalan aşıklar Mesume kaçtıktan sonra gelecekleri konusunda büyük bir endişeye 

kapılmışlardır. Özellikle Perwane hem sevdiği Feridun’un hiç konuşmama hali onu aşırı 

derecede mutsuz etmektedir. Vadide oluşan mutsuz ve endişeli hava zamanla karakterleri 

büyük bir yalnızlığa sürüklemiştir. Metinde Perwane’nin mutsuz hali ve beraberinde 

hissettiği endişe ormandaki kuşların ve balıkların ölmesine neden olduğu görülmektedir. 

Vadide avcılık yapan Ezizê Tîrêndaz, akşamları ölü kuşlardan başka bir şey 

görmemektedir. Yazar oluşturduğu büyülü zamanla büyülü alayları bir arada vererek 

okuyucuyu büyülü gerçekçiliğin büyüsüne kaptırmıştır. 

 

3.7. Yerel Kültür, Batıl İnanç, Mitler ve Metaforlar 

 

Yerel kültür öğeleri Büyülü gerçekçi eserlerde oldukça yer bulan öğelerdir. Yazar 

bu öğeleri kullanarak büyülü olanla günlük hayatta yaşanana sıradanı bir arada verir. 

Ayrıca toplumsal hafızaya gönderme yaparak metni güçlü kılar. Bextiyar Elî romanda 

yaşadığı toplumun yerel kültür, efsane ve hikayelerine göndermelerde bulunmuştur. 

Geç bir öğlen köye yetiştik, arabadan inip büyük kalabalığı gördüğümde, anladım ki sıcak 

derin ve kör bir ölüm havası köyden yükseliyor. İndiğimde ölümü, büyük bir taşın 

üstünde siyah bir kartal şeklinde gördüm. “Fetanê bak bu kartal, ölümün kartalı.” Fetanê 

de dedi ki; “Bu akşam masal veya hayal kurma akşamı değil (Elî, 2015, s.291).  

Xendan ve Fetanê arabayla ablalarının bulunduğu köye getirilmiştir. Xendan köye 

girdiğinde kalabalığı görür ve burnuna ölüm kokusu gelir. Büyük bir taşın üstünde siyah 

bir kartal görür. Bu kartalı ölümle ilişkilendirir. Fetanê ona masal ve rüya havasından 



38 

 

çıkmasını bu akşamın onların akşamı olmadığını söyler. Siyah kartal eski Kürt kültür ve 

inanışında ölümün habercisi anlamına gelmektedir. Yazar kartal ile köydeki kalabalığı 

benzeterek yerel kültürün çağrıştırdı bir anlamı romanda gelişebilecek bir durumun 

habercisi yapmıştır. 

Bextiyar Elî romanda birçok batıl inanca da yer vermiştir. Büyülü Gerçekçi akımla 

yazan yazarlar anlattıkları toplumların batıl inançlarını gerçekçi durumlar içinde kullanır, 

hatta batıl inancı gerçek bir unsur gibi sunar. Yukarıdaki metinde siyah kartalın ölümün 

habercisi olduğunu gerçek bir olayla ilişkilendirerek yaşanacak ölümü batıl inancın 

gerçekleşmesi gibi göstermiştir.    

 Rezayê Dilxweş Kürtçe dışında hiçbir dil bilmiyordu. Kitabı açtığında dikkat çekici 

İkarus ve Abbas İbn Firnas’ın resimlerini gördüğünde, bir anda dağıldı. Ruhunda dikkat 

çekici bir kelebeğin olduğuna inanıyordu. Dikkat çeken adamların resmini gördüğünde 

acımasızca sarsıldı. Bir akşam cesaretini toplayıp gizli sırlarını hiç kimseye 

açıklamamaya, uçmaya karar verdi (Elî, 2015, s.109).  

Bextiyar Elî romanda hem evrensel mitlere hem de geleneksel mitlere oldukça yer 

vermiştir. Mitler romana fantastik bir özelliğin katmıştır. Ayrıca anlatıma derinlik katmış 

büyü ve gerçeği bir arada sunmuştur. Metni incelediğimizde Reza Kürtçe dışında başka 

bir dil bilmemesine karşın sürekli kitap okuyan büyülü bir karakterdir. Reza uçmaya ilgisi 

olan, bununla ilgili kitaplarda araştırma yapan biridir. Araştırırken İkarus’un remini görür 

Theseus’un kaçışını ve öz kızının kendisine ihanet etmiş olduğunu öğrenen Minos 

öfkeden deliye döner. İntikam olarak, Labyrinthos’un mimarı Daidalos ile Daidalos’un 

Giritli bir köleden doğma oğlu İkarus’u Labyranthos’a hapseder ve bütün çıkışları 

kapattırır… Daidalos oradan çıkmak ve kaçıp kurtulmak çarelerini aramış. Uzun uzun 

çalıştıktan sonra kendisi ve oğlu için birer çift kanat yapmış ve onları balmumuyla 

omuzlarına yapıştırmış. Uçmadan önce de İkarus’a ne çok alçaktan uçmasını ne de fazla 

yükselip güneşin ışınlarına yakın gelmesini salık vermiş. Ne var ki havalandıktan sonra 

İkarus babasının bu sözünü unutmuş, başarısından dolayı gurura kapılmış ya da hava 

sarhoşluğuna tutularak yükseldikçe yükselmiş, güneşin ışınlarına aldırmamış, giderek 

doğayı yenmek, özgürlüğe kavuşmak sevinciyle Helios’u hor görme suçunu da işlemiş. 

Güneş tanrı onun kanatlarını tutan balmumunu eritmiş, İkarus da tepetaklak denize 

düşmüş ve boğulmuş (Azra, 2007, s.153). 

Resimde İkarus’un kanat takıp uçma hazırlığı gösterilmektedir. Diğer resim ise 

Abbas İbn Firnas’ın resmi o da dünyada kanat yapıp uçma denemesi yapan ilk insan 

olduğu söylenir. Reza, bu büyüleyici resimleri gördükten sonra o da uçmaya karar verir. 

Hemen çalışmalara başlar, kanat yapar, gerekli hazırlıkları yaptıktan sonra yüksek bir 



39 

 

yere çıkıp uçmaya çalışır. Uçmaya çalışması sırasında elini ayağını kırar, uzun süre 

yürüyemez. Yazar, karakterin uçma hayalini mitolojik karakterlerle bağ kurarak onlara 

gönderme yaparak işlemiştir.  

            “Gowend, ömrünün yarısını demirciler çarşısında geçiren yaşlı bir demircinin 

oğluydu.” (Elî, 2015, s.78).  

“Bu esnada Kava’ya ne istediğini sorar. Kava adalet istediğini ve buna sebep olanın ise 

bizzat Dahhak olduğunu korku içindeki tüm saray ahalisinin önünde ilan eder. Buna göre, 

18 oğlunun 17’si Dahhak’ın yılanlarına kurban edilmiş ve şimdi sonuncusu 

istenmektedir. İşte Demirci yaşlı Kava bu adaletsizlik sebebiyle hükümdarın sarayını 

adaletli davranmaya çağırır…Saraydan oğluyla çıkar ve çarşının ortasında kendinden 

geçmiş bir halde halkı ayaklanmaya çağırır (Firdevsi, 1945, s. 73). 

            Bu metinde Kürt toplumunda önemli bir yeri olan Demirci Kava’ya göndermede 

bulunmuş, romandaki Govend karakterinin babasının demirci olması ve Govend’in 

Aşıklar Vadisi’ni yöneten mücadele ruhlu birisi olmasından aralarında güzel bir bağ 

kurmuştur. Demirci Kava zalim Dahhak’a karşı halkı örgütleyip onu devirmiş onun 

yerine Feridun’u yönetici olarak seçilmesi sağlamış mitsel bir karakterdir.  

Âdem ile Havva cennette bir şeyler öğrendiler, bir duvarı kırdılar, bir sır keşfettiler, Âdem 

ile Havva'nın cennetten kovulması bir nefret değildi, bu bir lanet değildi, çünkü Tanrı 

insana hiçbir zaman şeytana baktığı gibi bakmadı. Bak, Fetane, şu büyük alan bak, bu 

alan Adem'in için deneyimlerine devam etmesi, keşiflerine devam etmesi gereken yerdi. 

Bu alan, Tanrı'nın insanın yeteneklerini tecrübe ve görme üzerine sınayan büyük bir 

laboratuvardır. Cennet var olmanın tek renk olduğu, bu alan ise arayışın olduğu yerdir 

(Elî, 2015, s.313). 

Yaşanan olaylardan sonra aralarında konuşan Xendan ve Fetanê olayları 

anlamlandırmak için çıkarımlarda bulunmaktadırlar. Fetanê ablasının ölümünü Âdem ile 

Havva’nın cennetten kovulmasıyla ilişkilendirmekteydi. Xendan ise cennetten kovulma 

hikayesinin bir lanet olmadığını, içinde nefretin olmadığı ifade etmiştir. Onların bir 

duvarı yıktıklarını ve yeni bir sır keşfettikleri yorumunu yapmıştır. Xendan, bu topraklar 

Adem’in deneyimlerine devam edebileceği bir laboratuvar, cennette insanlar tek tip, ama 

bu alanda yeni arayışlar ve yeni deneyimlerin yaşanabileceği bir yer. Yazar romanda 

gelişen hikâye ile Âdem ile Havva’nın cennetten kovulma hikayesi arasında bir 

karşılaştırma yaparak toplumsal hafıza ile yeni yaşanan durumu daha iyi analiz etmeye 

çalışmıştır.  

Büyülü gerçekçilik akımıyla yazan yazarlar metaforlara oldukça yer verir. 

Metaforlar özellikle doğrudan eleştiri yapılamayan durumlarda dolaylı eleştiri aracı 



40 

 

olarak kullanılır. Gerçek ve fantezi arasında köprü kuran metaforlar, toplumsal eleştiride 

özellikle bol bol kullanılır. Yaşanan zaman ile geçmiş zaman arasında köprü kurar. Ayrıca 

tarihsel ve kültürel belleğe göndermelerde bulunur. 

“Tanrım, hava ne kadar sıcak... ah, nereden geliyor bu sıcaklık, nereden 

geliyorsun ey sıcaklık, nereden geliyorsun?” (Elî, 2015, s.65). Saddam Hüseyin rejiminin 

1988 yılında Kürtlere yaptığı kimyasal saldırıya “sıcaklık” metaforunu kullanarak 

romandaki Xendan karakterinin içsel bir sıkıntıdan kaynaklanan sıcaklık basma 

durumunu toplumda var olan bir travmaya gönderme yapmıştır. Bu metafor metni güçlü 

kılmış ve karakterin daha iyi anlaşılmasını sağlamıştır.  

O tuhaf bayramlarda o şehrin tüm sokaklarından farklı, içinde kan olmayan bir sokak, saf 

ve normal bir sokak, orada büyük ve kubbeli bir kapı, aynalarla kaplı bir kapı; birkaç kez 

eski bir kapının çanını çaldık, bir süre sonra zayıf bir genç adam kapıyı bize açtı, yarı 

korkmuş ve şaşırmış bir halde, 'Sizi bekliyordum' dedi, yorgun bir gülümseme tuttu, 

başını salladı ve üzgün bir sesle şöyle dedi: 'Hoş geldiniz hoş geldiniz.’ Ah, kurban 

mevsiminin başlangıcıydı (Elî, 2015, s.15). 

Bu metinde kurban dağıtmaya giden Perwane ve Xendan, kurban kesilmeyen 

içinde kan olmayan büyülü bir sokağa girerler. Orda onları bekleyen Feridun ellerinde 

kurban gördüğü kadınları görünce romanda yaşanacak olan olaylara gönderme yaparak 

“kurban mevsiminin başlangıcıydı” der. Perwane’nin öldürülmesini, kurban kesme 

metaforuna gönderme yaparak olacakları okuyucuya hissettirmiştir.  

Onlar her kitabı getirip ateşe atıyorlardı. Alevlere dalıp düşündüğünde ateşte yanan 

küçücük kelebekler görüyordum. Kitaplar atıldıkça sayfaların arasından kelebekler ateşe 

düşüp toza dönüşüyorlardı. Kitapların içinden kelebekler, çok büyük kelebekler uçmak 

istercesine havalanıp yükselmeye çalıştıklarında bir anda alevler tarafından yutuluyordu 

(Elî, 2015, s.52).  

Aşıklar Vadisi’ne kaçan Perwane ve Feridun’u bulmaya çalışan kalabalık izlerini 

bir kütüphanede bulur. Kütüphaneyi ve içindeki kitapları kötülüklerin yuvası olarak gören 

gurup kitapları yakmaya başlar. Kitapların içinden kelebekler çıkmaya başlar, çıkan 

kelebekler uçamaya çalışırken ateşe düşüp ölür. Burada kelebekler ile kitaplar arsında 

ruhsal bir metafor kurulmuştur. Kitaplarında tıpkı kelebekler gibi ruhlarının olduğu, kitap 

yanarken kelebeklerinde öldüğünü aktarmıştır. 

Beşinci sınıftayken, haberimin olmadığı bir hırsızlık suçlamasıyla bir öğretmen beni 

öğrencilerin önünde haksız yere falakaya yatırdı, hemen ardından kuvvetli bir fırtına 

okulun yarısını yok etti, aniden çıkan öfkeli fırtına tüm okulun perdelerini uçurduğunu, 

kalemleri, duvarlardaki resimleri ve sloganları parçaladığını hatırlıyorum. Altıncı sınıfta 



41 

 

da lise sınavlarına girerken, oturduğum yerden kıpırdamama, başımı kaldırmamama 

rağmen, paslı gözlüklü, yaşlı ve kızgın bir öğretmen beni salondan kovdu. Hala aklımda 

solondan ayağımı dışarı atat atmaz orası hiddetli ve korkutucu bir hortumun görüldüğü 

bir meydana dönüştü, hortum tüm ders kitaplarını, soruları uçurdu, yüzlerce kız ve 

onlarca öğretmenin eteklerini utanılacak bir şekilde havaya kaldırdı. (Elî, 2015, ss.69-70) 

“Ben bağırdıkça fırtına daha da şiddetleniyor, kapılar ve pencereler giderek daha güçlü 

birbirine çarpıyor, rüzgârın uğultusu daha da artıyordu, her şeyi önüne katıp götürüyor, 

kitapları kitaplıktan yere düşürüyordu, rüzgâr, acele etmeden onları oda ve koridorlardan 

savuruyordu, perdeleri uçuruyordu. Ben çığlık atarak ‘Zeyneba kelebeklerimi bırak’. 

Fırtınanın korkunç sesinden tüm okul uyanıyordu.” (Elî, 2015, ss.284-284). 

İki metni incelediğimizde çocukluğundan beri fırtına ile arasında büyülü bir bağ 

olan Xendan’a her yapılan haksızlık sonucu fırtınanın ortaya çıktığını görürüz. Romanda 

fırtına çıkarma, yapılan haksızlıklara karşı verilen bir tepki olarak düşünebiliriz. Yazar, 

fırtınayı mücadele ve tepki metaforu olarak kullanmıştır. Kullanılan diğer metaforlara 

baktığımızda ‘dağ’ metaforuna oldukça yer verilmiş. Yazar vermek istediği çoğu 

toplumsal mesajı ‘dağ’ metaforu ile vermiştir. Aşıklar Vadisi yazarın ördüğü bir başka 

dünya. Yazar toplumda aşıklar üzerinde oluşan baskıdan dolayı onlara yeni bir yaşam 

alanı kurar. Aşıklar Vadisi toplumda dışlanan bireylere veya guruplara kendilerine özgü 

yeni bir yer kurabilme metaforudur. 

 

3.8. Toplumsal Sorun ve Post Kolonyal Göndermeler 

 

Büyülü gerçekçilik öğelerini kullanan yazarlar toplumda var olan problemleri 

eleştirel bir gözle işleyerek topluma; sorunları görme, sorunlar üzerine düşünme olanağı 

sunar. Yazarlar toplumun uğradığı haksızlıklara yer yer metaforlar kullanarak karşı çıkar. 

Mevcut iktidarları, sömürgecileri veya diktatörleri yerme aracı olarak büyülü 

gerçekçiliğin büyülü öğelerine oldukça başvurur. Yazar bu eleştirilerle topluma değişip 

dönüşme imkânı sunar. Bextiyar Elî bu romanda devletin veya hükümetin Kürt 

toplumuna yaptığı baskı ve haksızlıkları oldukça işlemiştir. 

 “O mevsim, devletin her geçen gün daha da büyüttüğü, daha kanlı hale getirdiği 

o korkunç cinayetlerin başlangıcıydı. Sabah uyandığımızda, sokaklar baştan aşağı kan, 

cam kırıkları ve yangın kalıntılarıyla doluydu.” (Elî, 2015, s.32). Bu metinde yazar 

dönemin yöneticisi olan Baas rejimi lideri Saddam Hüseyin’in Kürtlere yaptığı baskı, 

zülüm, cinayet gibi davranışlara örnek vermiştir. Halk o dönemde her sabah bir cinayet 



42 

 

haberiyle uyanıyor, insanlar sıradan sebeplerle öldürülüyordu. Yapılan ev baskınlarıyla 

evlerin camları kırılıyor, bazen de ateşe veriliyordu. Yazar; dökülen kanı, büyülü bir 

unsurla, sokakların kanla dolduğunu söyleyerek işliyor.     

“Yine bu mevsimde devlet şehrimizin etrafına ilginç bir cadde inşa etti ve 

çevredeki arazilerin çoğunu mayınlarla döşedi.” (Elî, 2015, s.117). Kürt toplumu dört 

ülkede yaşamına devam eden bir halk. Irak’ta yaşayan Kürtler diğer ülkelerde yaşayan 

akrabalarıyla sürekli iletişim halindedir. Aralarında ticari ilişkiler akrabalık ilişkileri 

mevcuttur. Bu durumdan rahatsız olan Baas rejimi yaşadıkları şehirlerin etrafını bir 

hapishane gibi kapattığını, şehrin etrafına yapılan yola mayınlar döşediğini 

aktarmaktadır. 

“Devlet güçleri, devletin yasakladığı vatansever marşlar söyleyen sanatçıların 

peşine düştüler, Feridun’un zamanla yakınlaştığı iki yakın dostu bir akşam devlet 

tarafından kurşuna dizilirler. Feridun artık bu şehirde yaşayamayacağını anlar.” (Elî, 

2015, s.118). Devletin halk üzerinde yaptığı baskı, cinayet, soykırıma karşı toplumu 

bilinçlendirmek isteyen bazı sanatçılar halkı cesaretlendirmek veya haksızlıklara karşı ses 

çıkarmalarını sağlamak için çeşitli marşlar söyleyip halkta bir enerji sağlamaktadırlar. 

Bundan rahatsız olan devlet bu sanatçıların peşine düşer. Yakaladığı her sanatçıyı kurşuna 

dizip öldürür. Bunun üzerine Feridun bu şehirde yaşayamayacağını söyler. Perwane ile 

yeni bir şehir, yeni bir dünya kurmaları için bir neden daha çıkar. Elî, devletin halka 

yaptığı zulmün bir başka korkunç örneğini okuyucuya sunmuştur. 

“Tanrım, hava ne kadar sıcak... ah, nereden geliyor bu sıcaklık, nereden 

geliyorsun ey sıcaklık, nereden geliyorsun?” (Elî, 2015, s.65). 16 Mart 1988 tarihinde 

Irak’ın devrik başkanı Saddam Hüseyin, Kürtlerin yaşadığı Halepçe kentine kimyasal gaz 

saldırısı düzenlemiştir. Bu saldırıda yaklaşık beş bin insan öldürülmüş, On bin insan 

yaralanmış, binlerce insan göç etmek zorunda kalmıştır. Bu kimyasal saldırı İnsan Hakları 

İzleme Örgütü ve birçok devlet tarafından Kürt halkına yapılmış bir soykırım olarak 

tanımlanmıştır.  Bombardıman da hardal gazına benzeyen sinir gazı kullanılmıştır. Ayrıca 

katliamda kullanılan çoğu silahta içinde bulunan kimyasalların daha iyi çalışması için 

‘Pervaneler’ bulunmaktadır. Yazar romanda bu saldırıda yaşanan bir duyguya gönderme 

yaparak, karakterin dilinden gelen sıcaklığı sorgulamış, yaşanan duruma isyan etmiştir. 

“Sürücü, kan birikintileri arasında olağanüstü bir güçle arabayı sürüyordu, bazen 

kan kıvılcımları arabanın camlarına ulaşıyordu. Şoför ölenlerin büyük bir kısmının ismini 

biliyordu ve büyük bir orgazmla telaffuz ediyorlardı.” (Elî, 2015, s.290). Onları bulmaya 

çalışan kalabalıktan kaçan Perwane ve Midya bir köyde yakalanır. Bunun üzerine Xendan 



43 

 

ve Mesume araba ile o köye doğru yola çıkarlar. Yazar, yolculuk sırasında Halepçe 

katliamına büyülü öğeleri de kullanarak göndermelerde bulunur. Okuyucuya yaşananları 

anımsatır. Arabanın camına kan damlalarının gelmesi, yolda kan birikintilerinin 

bulunması, ölen insanların cesetlerinin etrafta bulunması katliamın büyüklüğünü aktaran 

büyülü öğelerdir. 

Yolun uzamaya devam ettiğini ve hiç bitmediğini gördüm. Binlerce canlının kemiklerinin 

yolun kenarından ufka kadar yığıldığı bir araziden geçtik. Şoför, ‘bu büyük canlı yığını, 

geçen yılki kimyasal saldırının sonucunda tarumar oldu.’ O garip diyarda, insan ve 

hayvan kemikleri garip bir şekilde birbirine karışmıştı. Etrafıma baktım ve dedim ki, 

Tanrım, bu ölüm görüntüsünün sonu ne zaman gelecek? Tanrım, bu kemik ve ceset 

denizinden ne zaman çıkacağız (Elî, 2015, s.291). 

Metinde yol bir türlü bitmez çünkü yaşananlar insan ruhuna, doğasına aykırı 

durumlardır. Xendan yolun bir türlü bitmemesine isyan eder. Yolda ufka kadar uzanan 

öldürülmüş canlı yığını görünce şoför bu ölülerin geçen yılki kimyasal bombardımandan 

geriye kaldığını söyler. Yazar burada büyülü bir anlatım ile ölülerin çokluğunu şoförün 

söylemiyle de ölümlerin nedenini okuyucuya sunmuştur. Pasajın sonuna doğru Xendan 

isyan dozunu biraz daha arttırmıştır. Çünkü gördüğü manzaralar hiçbir insanın 

kaldırabileceği bir manzaralar değildir. Kürtlerin yaşadığı soykırımın izlerini, yaşanan 

katliamı, ölümleri, insanlık dışı görüntüleri okuyucuya büyülü bir anlatımla sunan 

Bextiyar Elî o anların bir daha hatırlanıp toplumsal hafızayı diri tutmaya çalışmıştır. 

Yazar, büyülü gerçekçiliği yaşanan katliamı ifade etmede oldukça başarılı kullanmıştır. 

Kitapları deste çıkarıyorlardı, talan edip yağmura fırlatıyorlardı, sıra üst üste 

koyuyorlardı, bazen Molla Kevser ve kalabalıktaki birkaç küçük öğrencisi bir kitabı alıp 

sağa sola sallayarak diğer kitapların üzerine atıyordu. Dışarı çıkarılamayan her şeyi içerde 

yakıyorlardı. Bir anda her şey tutuştu, ben de olan biteni kendi yalnızlığımın köşesinde 

izliyordum (Elî, 2015, s.52). 

Perwane’nin Akşamı romanı toplumsal yapıda bulunun birçok problemli davranışı 

işlemiştir. Metinde birbirini seven iki aşığın şehirden kaçtıkları anlaşılınca içinde dini 

gurupların bulunduğu kalabalık bir gurup onların izini sürmüştür. Kitapçıda onlara ait bir 

iki eşya bulununca orada bulunun kitapların suç işleme aracı olarak görülmüş, yakılmaya 

başlanmıştır. Kalabalık kitaplarını yakarken büyük bir keyif almış haz duyguları tavan 

yapmıştır. Yazar bu metinde geri kalmış toplumların binyıllar boyunca kitaplara düşman 

gözüyle baktıklarını, egemen güçlerin ellerine geçen her fırsatta kitaba zarar vermeye 

çalıştıklarını göstermiştir. 



44 

 

Sürekli akşam görünen farklı adamlar görüyordu, birkaç akşam burada kalıp sonra 

ortadan kayboluyorlardı. Bazıları eşlerini öldürmüş, bazıları kız kardeşlerinin derilerini 

yüzmüştü, bazıları okula giden kızların yüzüne kezzap atmış, bazıları da bir imanın 

verdiği zina yapan kadını veya ateisti öldürme kararını yerine getirmişti (Elî, 2015, s.61). 

Perwane’nin Akşamı romanı, kadının toplumda yaşadığı sorunlara oldukça yer 

vermektedir. Ataerkil bir yapıya sahip toplum kadınları ikinci sınıf gibi görmekte onları 

sürekli baskılamaktadır. Kadınlar için oldukça katı kuralların geçerli olduğu birçok 

anlamsız sınırlayıcı kural bulunmaktadır. Egemen toplumsal sistem özellikle dini 

kurumlar erkeği korumakta kadını erkeğe itaat etmesi gereken varlıklar olarak 

görmektedir. Metni incelediğimizde halasının evinde dini eğitim gören Xendan her gece 

eve farklı adamların geldiğini görmektedir. Bunların nereden geldiğini merak eden 

Xendan bu adamların ortak bir yanını bulur. Kimi eşini öldürmüş, kimi kız kardeşini, kimi 

okula giden kızları, kimi onların istediği gibi yaşamayan bir kadını öldürmüştü. Halası bu 

adamların yaptığı insanlık dışı davranıştan dolayı zarar görmemeleri için evinde kalma 

imkânı sağlamaktadır. Yazar bu metinle erkek egemen sistemin en büyük destekçisi ve 

koruyucusunun toplumsal egemenler olduğunu aktarmaya çalışmıştır.  

Perwane ve Feridunê Melek’in birlikte kaçtığı anlaşıldığında hayatımdaki her şey değişti. 

O akşam erkek kardeşlerim beni döverek bir şeyler öğrenebilecekleri umudunu 

kaybettikten sonra, acı, kan, kırık aletler, eski kanepeler ve dağılmış koltuklar içinde 

bodrumda yalnız bıraktılar. Uzun süre uyanamama ve bilinçsizlik arasında gidip 

geldim… (Elî, 2015, s.40).    

Ataerkil yapıya sahip bir dünyada yazılan romanda. Bireyi kısıtlayan birçok kural 

bulunmaktadır. Karakterler kısıtlayıcı kurallardan kurtulmak, yeni bir hayat kurmak için 

arayış içindeydiler. Özellikle aşıklar alternatif bir hayat kurmak için aşıklar vadisine 

gitmişlerdir. Aşk bu katı kuralcı baskıcı yapıda yaşam alanı bulamamıştır. Aşk günah gibi 

görülmüş aşıklarda günahkâr. Yazar karakterler üzerinden birey ve toplum çelişkisini 

irdelemiş toplumun katı kurallarını eleştirmiştir. Perwane karakteri üzerinden de kadının 

erkek egemen sistemde yaşadığı zorlukları, birey olma çabasını, mücadele etme şeklini 

işlemiştir. Metni incelediğimizde Perwane ve Feridun toplumda yaşadıkları baskıyı 

kırmak, var olan katı sistemden kaçmak, aşklarını yaşamak ve yeni bir dünya kurmak için 

şehirden kaçmıştır. Şehirden birlikte kaçtıkları anlaşılınca Xendan’ın erkek kardeşleri eve 

gelmiş, Xendan’a onları nerede bulacaklarını sormuşlardır. Yerlerini bilmeyen Xendan 

bunu bilmediği için büyük bir dayak yemiştir. Xendan yediği dayaktan kanlar içinde 

kalmış, kendinden geçmiştir. Erkek egemen sistemin kadını üzerinde kendine hak 



45 

 

gördüğü bir davranışı daha işleyen yazar romanda kadınların uğradığı birçok haksızlığı 

okuyucuya aktarmıştır. 

Büyülü gerçekçilik akımı sömürülen, haksızlığa uğrayan halkların yaşadıklarını 

anlatmak için yazarlar tarafından oldukça tercih edilen bir akımdır. Sömürge dönemi ve 

sömürge sonrası yaşanan durumları, bazen politik baskılardan bazen de metni güçlü 

kılmak için büyülü öğeler, büyülü karakterler kullanarak aktarmışlardır. Bextiyar Elî; 

Kürt toplumunun Irak’ta yaşadığı haksızlıkları, cinayetleri, Helepçe saldırısını ve 

soykırıma varan insanlık dışı olayların halk üzerinde yarattığı travmalara oldukça yer 

vermiştir. Aktarılan bu toplumsal olaylar kolektif bir hafızanın oluşmasına, oluşan bu 

hafızanın harekete geçmesine katkıda bulunmuştur.      

Beşinci sınıftayken, haberimin olmadığı bir hırsızlık suçlamasıyla bir öğretmen beni 

öğrencilerin önünde haksız yere falakaya yatırdı, hemen ardından kuvvetli bir fırtına 

okulun yarısını yok etti, aniden çıkan öfkeli fırtına tüm okulun perdelerini uçurduğunu, 

kalemleri, duvarlardaki resimleri ve sloganları parçaladığını hatırlıyorum. Altıncı sınıfta 

da lise sınavlarına girerken, oturduğum yerden kıpırdamama, başımı kaldırmamama 

rağmen, paslı gözlüklü, yaşlı ve kızgın bir öğretmen beni salondan kovdu. Hala aklımda 

solondan ayağımı dışarı atat atmaz orası hiddetli ve korkutucu bir hortumun görüldüğü 

bir meydana dönüştü, hortum tüm ders kitaplarını, soruları uçurdu, yüzlerce kız ve 

onlarca öğretmenin eteklerini utanılacak bir şekilde havaya kaldırdı (Elî, 2015, ss.69-70). 

Ben bağırdıkça fırtına daha da şiddetleniyor, kapılar ve pencereler giderek daha güçlü 

birbirine çarpıyor, rüzgârın uğultusu daha da artıyordu, her şeyi önüne katıp götürüyor, 

kitapları kitaplıktan yere düşürüyordu, rüzgâr, acele etmeden onları oda ve koridorlardan 

savuruyordu, perdeleri uçuruyordu. Ben çığlık atarak ‘Zeyneba kelebeklerimi bırak’. 

Fırtınanın korkunç sesinden tüm okul uyanıyordu (Elî, 2015, ss.284-284). 

Metinleri incelediğimizde Xendan, öğretmenleri tarafından eğitim hayatının farklı 

dönemlerinde haksızlığa uğradığında büyük bir fırtına çıkmaktadır. Metinde Xendan Kürt 

toplumunu temsil ederken, öğretmenler egemen güç olarak temsil edilmiştir. Xendan’ın 

çıkardığı fırtına ise halkın verdiği tepki ve mücadele gücünü temsil etmiştir. Metnin 

ilerleyen bölümlerinde egemenler yani öğretmenler fırtınadan sonra Xendan’ı daha iyi 

anlamaya çalışmaları, mücadele etmenin pozitif etkisine bir göndermedir.  

“O zaman dinler anlaşmazdı, milletler birbirinden nefret ederdi, azınlıklar 

katledilirdi, partiler sürekli savaş halindeydi, bu millet başka bir milletle intikam savaşı 

halindeydi. Komşu komşuya düşmandı, evde kardeş kardeşini vururdu, ilginç bir 

zamandı.” (Elî, 2015, s.149). Sömürü ve baskı altında yaşayan halklar onları baskılayan 

veya sömüren egemen güç tarafından sürekli kontrol altında tutulmak isterler. Bir halkı 



46 

 

kontrol altında tutmanın en iyi yolu çelişkilerinden faydalanmaktır. Romanda yazar 

egemen güçlerin halkı, farklı tercihleri, dini inanışları veya sosyal farklılıklarından 

faydalanarak ayrıştırdığını oldukça işlemektedir. Kitaptaki pasajda dinlerin anlaşmadığı, 

milletlerin birbirinden nefret ettiği, toplumda bulunan azınlıkların katledildiği, partilerin 

sürekli birbiriyle çatışmalı olduğu, insanların birbirine karşı kin beslediği, komşunun 

komşuya düşman, kardeşin kardeşi vurduğu kaotik bir dönemdi. İşte egemenlerin 

sömürdüğü toplumlarda istediği toplum yapısı tam da bu. Sömürgeci her zaman için 

baskıladığı halkı veya toplumu parçalı olarak görmek birbiriyle çelişkileri üzerinden 

çatıştırmak ister. Kendi arasında çatışan toplum asıl diktatörünü veya sömürgecisini 

görmez. Egemen güçlerin baskı altında tuttukları halkları sömürmenin bir başka aracı 

asimilasyondur bunun en önemli aracı da ana dilleri arasındaki bağı koparmaktır. “Okulda 

ben ve Fetanê kadar Arapça konuşmasını ve okumasını bilen yoktu.” (Elî, 2015, s.216). 

Romanda geçen bu metinde kadınların gittikleri okullarda Arapça eğitim gördükleri 

anlaşılmaktadır.  

“Gowend, ömrünün yarısını demirciler çarşısında geçiren yaşlı bir demircinin 

oğluydu.” (Elî, 2015, s.78). Aşıklar vadisi, egemenler tarafından kurulan sisteme karşı 

kurulan yeni bir düzen olarak karşımıza çıkmaktadır. Aşıklar vadisindeki Gowend 

karakteri vadiyi yöneten, onlara öncülük eden bir karakterdir. Yazar romanda Govend’in 

bir demircinin oğlu olduğunu belirtmiş Kürt toplumu için demirci denilince akla Demirci 

Kava gelmektedir. 

Bu esnada Kava’ya ne istediğini sorar. Kava adalet istediğini ve buna sebep olanın ise 

bizzat Dahhak olduğunu korku içindeki tüm saray ahalisinin önünde ilan eder. Buna göre, 

18 oğlunun 17’si Dahhak’ın yılanlarına kurban edilmiş ve şimdi sonuncusu 

istenmektedir. İşte Demirci yaşlı Kava bu adaletsizlik sebebiyle hükümdarın sarayını 

adaletli davranmaya çağırır…Saraydan oğluyla çıkar ve çarşının ortasında kendinden 

geçmiş bir halde halkı ayaklanmaya çağırır (Firdevsi, 1945, s. 73). 

Goran, bu bayramın Medlerden bu yana kutlandığını kaydetmiştir. Goran’a göre, eğer 

Kava elindeki çekiç ile halkın Dahhak’ın zulmüne bağlanan zincirlerini kırmasaydı 

kurtuluş bayramı da asla olmayacaktı. Goran’ı kendisinden önceki şairlerden ayıran onun 

solcu ve antiemperyalist söylevleridir ve bu itibarla Kava proleteryan devrimciliği, 

Dahhak ise emperyalist güçleri temsil etmektedir (Ergün, 2019, s. 40). 

Kürtler Dahhak tan kurtulma hikayesine paralel olarak tarihleri boyunca Newroz 

bayramını kutlar. Bu bayramı Demirci Kava’nın halkı esaretten kurtarıp özgürlüğüne 

kavuşturma günü olarak görür. Firdevsi’nin aktarımından da anlaşıldığı gibi yaşlı 

Demirci Kava onlara zulme eden zalim Dahhak’a karşı isyan etmiş ve halkı ayaklanmaya 



47 

 

çağırmıştır. Ünlü Kürt şair Abdullah Goran ise Dehhak’ı emperyalizmin sembolü olarak 

tanımlamış Kava’yı halkı kurtaran bir devrimci olarak görmüştür. Metinde Govend’in 

yaşlı bir demircinin oğlu olması yazarın Demirci Kava göndermesidir. 

  “Gowend bırakın ölelim, ölelim. Ben buradan çıkmam, burası başka bir dünya sen 

git, git. Herkese söyle orası başka bir ülkenin sınırı, ayak basmaya hakları yok.” (Elî, 

2015, s.263).” Bu metinde Govend Aşıklar Vadisi’nin kendilerine ait bir yer olduğunu 

ölse bile buradan çıkmayacağını Nesredin’e söylemektedir. Nesredin gelenlerin onları 

öldüreceklerini söylemesine rağmen o sen git kendini kurtar ve gelenlere şunu söyle 

burası bizim ülkemiz onların buraya girmeye hakları yok diyerek yaşadıkları yeri işgal 

etmeye gelen kalabalığa karşı mücadele edeceğini beyan etmiştir. 

Şimdi ruhumun derinliklerinde, burada ayrı ve bağımsız bir şehir kurulabileceği, 

geldiğimiz dünyadan daha güzel, daha geniş, daha özgür bir şehir kurulabileceğini 

hissediyorum. Burası engellerin olduğu her ırk, her aşiret yaşamak istediği kuralları 

koyabilir. Bizimde kendi kurallarımız olmalı (Elî, 2015, s.126). 

Metinde Govend’in yeni bir yaşam kurmaya duyduğu özlem ve istek vurgulanmış, 

kurulacak bu şehir veya ülkede her halkın, ırkın veya aşiretin kendi kurallarına göre 

yaşamasının güzelliği vurgulanmıştır. Metinde yazar özgür bir birey, özgür bir toplum 

yaratmak için mücadele ve direnişi Govend karakterinde sembolleştirmiş, aşıklar vadisini 

gibi alternatif yaşam alanları kurarak yeni bir dünyanın var olabileceğini aktarmıştır.  

“İçimde acayip bir şeyin gerçekleştiğini hissediyorum, sanki bir güç ruhumda etrafı sarılı 

bir rüzgâra çatlak açmış; kalkıp kokluyorum ve bağırıyorum, ‘Allah’ım büyük Allah’ım 

bu işte bu kaç yıldır kaybettiğim koku’ kalkıyorum… Kendimden geçmişçesine oda ve 

koridorlarda bu kokunun sihrini takip ediyorum, her yerde diyorum ‘Allah’ım, bu 

kokunun kendisi’ balkona dönüyor ellerimi kaldırıyorum, akşamın bu kokuyla dolu 

havasını içime çekiyorum ve bağırıyorum. ‘Bu reyhanların temiz kokusudur, reyhanların 

temiz kokusu.’ Duruyorum ve bir daha büyük bir mutlulukla diyorum ‘Ta kendisi 

reyhanların kokusu, reyhan… reyhan…’” (Eli, 2015, s.323). 

Büyülü gerçekçilik akımı postkolonyal bakış açısını içinde barındıran, bu bakış 

açısını metinlerde oldukça işleyen bir akımdır. Yukarıdaki metin romanın son satırlarıdır. 

Perwane’nin unutulmaması, yaşananların hatırlanması için yazdığını söyleyen Xendan. 

Okuldan ayrılmış çocukluğunun geçtiği şehre, aile eve dönmüştür. Orada romanın son 

satırlarını yazdıktan sonra bir iç çekişle ‘artık yeter’ demiştir. Sonra etrafı mistik bir koku 

kaplamış, bu koku özlemini duyduğu, eksikliğini hissettiği, hep koklamak istediği reyhan 

kokusudur, Xendan evin her tarafını dolaşıp sürekli bu kokuyu içine çekmiştir. Bextiyar 

Elî bu metinde post kolanyal bir yaklaşımla yaşanan onca baskı, katliam ve soykırımdan 



48 

 

sonra yeni bir başlangıcın olabileceği mesajını reyhanın verdiği ferahlık kokusuyla 

işlemiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 

 

4. GABRIEL GARCIA MARQUEZ’İN YÜZYILIK YALNIZLIK 

ROMANININ BÜYÜLÜ GERÇEKÇİ BİR METİN OLARAK İNCELENMESİ 

4.1. Gabrıel Garcia Marquez’in Hayatı ve Eserleri 

 

Marquez, 6 Mart 1927’de Kolombiya’nın Karayip Bölgesi’nde bulunan Aracataca 

kasabasında doğdu. Anne babası küçük yaşta onu ekonomik nedenlerle anneannesi ve 

dedesinin yanına bırakıp başka bir şehre taşındılar. Büyükbabası, eski bir savaşçı ve 

albaydır. Marquez, dedesiyle sürekli vakit geçirir; ondan savaşın inceliklerini, politik 

fikirleri ve yaşam felsefesini edinirdi. Büyükannesinin ona anlattığı fantastik, sihirli ve 

olağan dışı öykülerle büyüyen yazar; büyükannesinin yaşam biçimini kitap 

karakterlerinde canlandırdı. Dedesi öldükten sonra yılda birkaç kez gördüğü anne 

babasının yanına, Barranquil’a yerleşti. On üç yaşında San Jose Kolejine başladı. Burada 

edebiyatla ilgilendi, çeşitli yarışmalara katıldı.  On altı yaşında Zipaquira Kolejine burslu 

olarak yerleşti. Arkadaşlarıyla La Gaceta adında bir edebiyat dergisi çıkardı. İlk şiirleri 

Kolombiya’nın önemli bir gazetesinde çıktı. “1947 yılında üniversitede hukuk okumaya 

başlayan yazar, ülkedeki iç savaşın da etkisiyle bir süre sonra okulu bırakıp yazmaya 

yöneldi.” (Martın, 2017, s.18). Dönemin önemli yazarlarından biri oldu.  

Uzun yıllar çeşitli gazetelerde çalışan yazar; birçok politik röportaj, haber ve yazı 

kaleme almıştır. Yazdığı yazılardan ve oluşan baskılardan dolayı yurt dışına çıkan yazarın 

burada edindiği deneyimler hem gazeteciliğine hem de yazarlığına büyük katkı sağladı. 

Küba Devrimine ilgi göstererek Fidel Castro ile bir röportaj yapıp onunla dost oldu. Bir 

süre Küba’da kalarak devletin resmi haber ajansında çalışıp Latin Amerika’daki devrim 

hareketlerini takip eder.  

Marquez’in hayatındaki en önemli kişilerden biri Mercedes Barcha’dır. Onunla 

1950 yılında sevgili olur. On yıl sevgili kaldıktan sonra 1967 yılında evlendiler. 

Evliliklerinde Rodrigo ve Gonzalo adında iki oğlu oldu. Ayrıca gazeteci, yazar Susana 

Cato'yla evlilik dışı ilişkilerinden doğan Indira Cato adında bir de kızı vardır.    

Dünya edebiyatına çok büyük eserler veren yazar, büyülü gerçekçilik denilince 

akla gelen en önemli yazardır. Bilinen en büyük eseri Yüzyıllık Yalnızlık’ tır. (1967) 

Kitapları dünyanın birçok diline çevrilmiş, 1982 yılında dünyanın en prestijli ödülü olan 

Nobel Edebiyat ödülünü almıştır. 



50 

 

1999 yılında lenf kanseri teşhisi konuldu. Meksika’da gördüğü tedaviden olumlu 

sonuçlar aldı. Hastalıktan sonra yazmaya ara veren yazar, 2004 yılında Benim Hüzünlü 

Oruspularım romanını yazdı. Bir süre sonra hafızasını kaybeden yazar, 17 Nisan 2014 

yılında 87 yaşında hayatını kaybetti. Ölümünün ardından çok büyük törenler yapıldı. 

Yazarın ilk en önemli yapıtı La Hojarasca (Yaprak Fırtınası) 1955 yılında 

yayınlanmıştır. “Hikâye daha sonraki kitaplarda da karşımıza çıkacak hayali Macondo 

kasabasında geçmektedir. Muz şirketi sömürüsünden kalan kokuşmuş bu kasaba da hiç 

sevilmeyen bir adama yapılan cenaze törenini konu edinmektedir.” (Martin, 2017, s.49) 

El coronel no tiene quien le escriba (Albaya Mektup Yazan Kimse Yok) 1961. Bu 

roman Kolonbiya’daki iç savaşta gazi olan yaşlı bir albayın emekli maaşı almak için 15 

yıl hükümetten haber bekleyen bunun için her hafta postaneye giden bir adamın hayatını 

anlatmaktadır.  Los funerales de la Mamá Grande (Hanım Ana’nın Cenaze Töreni) 1962, 

La mala hora (Şer Saati) 1962 adlı romanları önemli romanlarıdır (Marquez, 2022). 

  1967 yılında yayınlanan Cien Años de Soledad (Yüzyılık Yalnızlık) yazarın en 

önemli eseridir. 50 milyondan fazla satan roman birçok dile çevrilmiş büyülü gerçekçiliği 

en iyi temsil eden kitaplardandır. Buendia ailesinin yüzyıl süren yaşam serüvenini ve 

yalnızlığını anlatan edebi bir yapıttır. Muerte constante mas alla del amor (Sevgiden Öte 

Sürekli Ölüm) 1970, Ojos de Perro Azul (Mavi Köpeğin Gözleri) 1973, önemli iki 

romanıdır.  

El Otoño del Patriarca (Başkan Babamızın Sonbaharı) 1975 yılında yayınlanan 

kitap yüzyıllar boyunca ülkeyi diktatörce yöneten rejimin çöküşünü anlatan roman Latin 

Amerika’daki diktatörleri eleştirmektedir. La İncreíble y Triste Historia de la Cándida 

Eréndira y de su Abuela Desalmada (İyi Kalpli Erendira ve İnsafsız Büyükannesinin 

İnanılmaz Acıklı Öyküsü) 1978 yılında yayınlanmıştır (Marquez, 2024). 

Cronica De Una Muerte Anunciada (Kırmızı Pazartesi) 1981 yılında 

yayınlanmıştır. Önceden işleneceği belli olan bir cinayetin, nasıl gerçekleştiğini ayrıntılı 

olarak anlatan yazar, toplumun gerçekleşecek olan cinayet karşısındaki ruhsal durumunu 

oldukça iyi aktarmaktadır. Kısa ve oldukça etkileyici bir anlatıma sahip olan roman 

edebiyat çevreleri tarafından oldukça beğenilmiştir (Marquez, 2018). 

1985 yılında yayınlanan El Amor en Los tiempos del Cólera (Kolera Günlerinde 

Aşk) Marquez’in anne babasının aşk hikayesinden esinlenerek yazdığı roman uzun süre 

kavuşamayan iki aşığın yaşadıkları duyguları işliyor. Yazar aşk teması üzerinden 

gelişmekte olan bir toplumun modernleşme çabasını mizahi bir dille yazıyor.  El General 

en su Laberinto (Labirentindeki General) 1989, Doce Cuentos Peregrinos (On İki Gezici 



51 

 

Öykü) 1992, Del Amor y Otros Demonios (Aşk ve Öbür Cinler) 1994 yıllarında 

yayınlanan önemli romanlarındandır (Marquez, 2020). 

Memoria de Mis Putas Tristes (Benim Hüzünlü Oruspularım) 2004 yılında 

yayınlanan roman, 90 yaşına basan yaşlı bir gazetecinin doğum gününde kendini 

ödüllendirmek için genelev patroniçesinden genç bir kızla birlikte olmak istediğini söyler. 

Bu zaman kadar ücret karşılığında kadınlarla beraber olan roman kahramanı genç kıza 

âşık olur. Yazar okuyucuya yaşlanma, yalnızlık, cinsellik, aşk ve ölüm üzerine çarpıcı bir 

eser sunar (Marquez, 2024). Dünya’da birçok kişi tarafından yaşanılan durumları yansıtır. 

En Agosto Nos Vemos (Ağustos’ta Görüşürüz) 2024 yılında ölümünden sonra 

doğum gününde oğulları tarafından yayınlanmıştır. Bir kadının her ağustos ayında 

annesinin mezarını ziyaret için gittiği adada yaşadıklarını anlatır. Bu ziyaretlerin birinde 

değişen hayatını işler. Yazar bu romanda eserlerinde kullandığı büyülü gerçekçilik 

akımından uzaklaşarak içsel konuşmalara başvurur (Marquez, 2024). 

Türkçeye çevrilmeyen; “Un día después del sábado, 1955, Monólogo de Isabel 

viendo llover en Macondo, 1968, Cuando era feliz e indocumentado, 1973, Chile, el golpe 

y los gringos, 1974. Ojos de perro azul, 1974. El otoño del patriarca, 1975, Todos los 

cuentos (1947-1972), 1976, Textos costeños, 1981, Viva Sandino, 1982, El olor de la 

guayaba, 1982, El secuestro, 1982, El asalto: el operativo con el que el FSLN se lanzó al 

mundo, 1983, Erendira, 1983.” adlı eserleri bulunmaktadır. 

Relato de un Naufrago (Bir Kayıp Denizci) 1970 yılında yayınlanan deniz 

kazasından sağ kurtulan bir denizcinin hayatını anlatır. La Soledad De America Latina 

(Latin Amerika’nın Yalnızlığı) 1982 yılında Nobel Edebiyat ödülünü alan Marquez’in 

yaptığı büyük konuşmadır. Latin America halklarının maruz kaldığı sömürge ve 

diktatörlük sistemini eleştirmiştir. Clandestino en Chile (Şili’de Gizlice) 1982 yazarın 

gazetecilik yıllarında Şili’de Pinochet’in yaptığı darbe sonucu yaşanan insan hakları 

ihlallerini anlatır. Kolombiya’daki uyuşturucu kartellerinin gazeteci ve siyasetçileri 

kaçırma biçimini anlatan Notica de un Secuestro (Bir Kaçırılma Öyküsü) 1996, başka bir 

gazetecilik çalışmasıdır. Vivir Para Contarla (Anlatmak İçin Yaşamak) yazarın 2002 

yılında yazdığı otobiyografik bir kitaptır. Kolombiya’nın sosyal, kültürel ve politik 

kodlarını analiz eder. 

 

 

 



52 

 

4.2. Gabrıel Garcia Marquez’in Edebi Anlayışı 

 

Gabriel Garcia Marquez son elli yılın belki de en bilinen, sevilen ve okunan yazarıdır. 

Yalnızca dünya edebiyatının en önde gelen isimlerinden biri ve yirminci yüzyılın son 

yarısındaki Nobel Ödülü sahiplerinin en popüleri olmakla kalmaz, dünya edebiyatında 

"modernist" kurmacadan "post-modernist" kurmacaya geçiş dönemini en iyi örnekleyen 

yazarlardan da biridir. Eserleri sayesinde "büyülü gerçekçilik" kavramını, 1960'lar 

sonrası "üçüncü dünya" veya "postkolonyal" addedilen edebiyatın en kayda değer 

olaylarından birine dönüştürmüştür (Martın, 2017, s.13). 

Gerald Martın, yukarıdaki metinde Marquez’in edebiyat dünyasındaki yerini 

açıklamıştır. Marquez’in edebi anlamda alt yapısını küçük yaşta anneannesinden duyduğu 

fantastik masallar ve büyükbabasından duyduğu askeri ve politik bilgilendirmeler 

oluşturmuştur. İyi yazarların biyografilerine baktığımızda başarılarında yaşadıkları 

çocukluğun büyük etkisi olduğunu görürüz. “Antik çağ insanlarının birbirlerini 

eğlendirmek, hoş vakit geçirmek, gençlere hayat tecrübelerini, dinî ve kültürel mirası 

aktarmak amacıyla hikâye anlatma sanatının oluştuğunu böylelikle, edebiyatın ortaya 

çıktığını söylemek mümkündür” (Russell, 2004, s.3). Metinden de anlaşılacağı gibi 

masallar; çocukların hayal gücünü ve yaratıcılığını geliştiren, edebiyatın çıkış noktasıdır. 

Marquez’in eserlerinde de çocukluğunda dinlediği masalların etkisi oldukça 

görülmektedir.  

  Gazetecilik yaptığı sırada insan öykülerinin peşine düşen Marquez, politik 

egemenleri zora sokacak araştırma yazıları yazmıştır. Bundan dolayı çeşitli ülkelere 

sürgün giden yazar, Avrupa’da büyülü gerçekçilikle tanışmıştır. Çocukluğundan beri ilgi 

duyduğu edebiyata yazar olarak devam etmeye karar verdiğinde uzun süre gazetecilik ve 

yazarlığı beraber sürdürmüştür. Çünkü sadece yazarlık ekonomik anlamda hayatını 

sürdürmesine yetmemiştir. Yüzyıllık Yalnızlık romanı çıkınca olağanüstü bir ilgi görmüş, 

milyonlarca satmıştır. Ekonomik açıdan rahatlayınca gazeteciliği bırakmış sadece 

yazmaya yönelmiştir. 

Büyülü gerçekçilik akımının hayat bulduğu en önemli romanlardan olan Yüzyıllık 

Yalnızlık kitabı birçok dile çevrilmiş, yazarın dünyada tanınmasına zemin hazırlamıştır. 

Büyülü gerçekçiliğin tüm izlerini eserlerinde işleyen yazar, bu akımın dünyadaki en 

önemli temsilcilerindendir. Eserlerinde hayal ile gerçeği, olan ile olmayanı bir arada 

sunan yazar; okuyucuya büyük bir okuma keyfi sunmaktadır. 



53 

 

Yaşadığı toplumun kültürel ve politik durumundan oldukça etkilenen, ülkenin 

maruz kaldığı sömürgeciliği, iç çatışmaları, sosyal adaletsizliği eserlerinde oldukça 

işleyerek dikta rejimleri ve toplumsal sorunları büyülü unsurlar kullanarak eleştirmiştir.  

“Geleneksel gerçekçilik çerçevesinde resmedilemeyecek ama yadsınamayacak bir Latin 

Amerika gerçeği hiç şüphesiz vardır ve Márquez ve onun gibi olan Büyülü Gerçekçi 

yazarlar sayesinde ancak Gerçeküstü imgelerle iç içe geçirildiğinde büyülü bir anlatı 

dünyası içerisinde kendisini ifade edebilmiştir.” (García, 2010, s.45). Böylelikle yerel 

problemleri evrensel bir boyuta taşımıştır.  

Yazar kitaplarında geçmiş, gelecek ve şimdiki zamanı iç içe geçirir. Hafıza, 

unutma kavramlarını karakterler üzerinde işler. Yalnızlık teması eserlerinde önemli bir 

yer tutar. Hem bireysel hem de toplumsal yalnızlığı analiz eder. Etkileyici, zengin ve 

şiirsel bir dil kullanan Marquez; mizah ve ironiyi oldukça kullanır. Sıradan karakterleri 

kullanan yazar, kadın karakterlerin güçlü ve etkileyici olmalarına dikkat eder. (Yüzyıllık 

Yalnızlıktaki Ursula İguaran gibi). Cinsel öğelere oldukça yer verir, yer yer kadını cinsel 

bir obje gibi aktarır. 

Etkilendiği yazarlara baktığımızda Franz Kafka’nın özellikle Dönüşüm kitabından 

oldukça etkilenmiştir. Marquez; “Bir gün Kafka’nın Dönüşüm’ünü okudum ve bunun 

mümkün olduğunu gördüm. Bu benim edebiyatımın başlangıcıydı.” der. William 

Faulkner Marquez’in en sevdiği yazarlardandır. Özellikle kurgusal mekanlar yaratma 

özelliğini benimsemiştir. Juan Rulfo etkilendiği bir başka yazardır. Özellikle Pedro 

Paramo adlı eseri Marquez’i oldukça etkilemiş, yazar bu eseri ezberlemiştir. Jorge Luis 

Borges, Miguel de Cervantes, Virginia Woolf, yazarın etkilendiği diğer yazarlardır. 

 

 4.3. Yüzyıllık Yalnızlık Romanının Özeti 

 

Yıllar sonra Albay Aureliano Buendia idam mangası önüne getirilirken babasının 

onu buzu keşfetmeye götürdüğü anı hatırlamasıyla başlayan roman çingene 

Melquiades’in yazdığı Buendia ailesinin yüz yıllık geçmişini aktarıyor. 

Jose Arcadio Buendia ve Ursula aynı ailenin fertleridir. Evlenmeye karar 

verdiklerinde aileleri akraba evliliğine karşı çıkar. Daha önce aynı aileden evlenen 

kişilerin çocukları kuyruklu doğmuştur. Tüm karşı çıkmalara rağmen çift evlenir. 

Ursula’nın annesi bekaretini kaybetmemesi için ona bekaret kemeri yapar. Zamanla 

köyde Jose Arcadio Buendia’nın erkekliği üzerine dedikodular başlar. Onunla dalga 

geçen birini öldürür. Ursula’ya “Köyde başka birinin ölmesini istemiyorsan kemeri 



54 

 

kaldır.” Der. Böylece birlikte olurlar. Sonraki günlerde öldürdüğü adamın ruhu onlara 

musallat olur. Bahçede, odada, mutfakta, evin her yerinde onlara görünür. Bu duruma 

dayanamayan çift, yaşadıkları şehirden ayrılır. 

Şehirden ayrılıp yeni bir hayat kurmak için yapılan yolculukta ilk çocukları doğar 

ve kuyruksuzdur. Çift; nehre yakın adını Macondo koydukları doğal, şirin bir köy kurar. 

Köye yılın belirli dönemlerinde çingeneler Melquiades’in öncülüğünde yeni buluşlarla 

gelir. Macondo’da büyük bir saygınlığı olan Jose Arcadio Buendia, gelen tüm icatları 

satın alır ve kullanır. Bir gün köylüleri toplayıp dünyanın yuvarlak olduğunu söyler. 

Köylüler onu aklını yitirdiğini düşünüp küçümser. Aralarında çok iyi bir dostluk bulunan 

Melquiades, duruma müdahale ederek köylüleri Jose Arcadio Buendia’nın zeki, aklı 

başında biri olduğuna ikna eder. Ona bir simya laboratuvarı hediye eder.  

Jose Arcadio Buendia, Macondo’nun etrafının denizlerle çevrili olduğunu köyü 

yeni bir yere kurmalarının daha sağlıklı olacağını köylülere anlatır. Köydeki erkekler ona 

inanarak yeni yerleri keşfetmek için hazırlık yapar. Ursula kadınları örgütleyerek 

erkekleri bu karardan vazgeçirir. Kararından vazgeçmeyen Jose Arcadio Buendia ikna 

etmeye çalışan Ursula’ya, Jose “İnsanın oturduğu toprakların altında ölüleri yoksa, o 

adam o toprağın insanı değildir.” der. Ursula da burada kalmam için ölmem gerekiyorsa 

ölürüm der. Camdan işaret ederek bahçede oynayan iki çocuğunu gösterir. Çocuklarını 

ihmal ettiğini, onların babalarına ihtiyacı olduğunu aktarır. Bunun üzerine gitmekten 

vazgeçip kendini çocuklarının eğitimine adayarak tüm bildiklerini günlerce onlara aktarır. 

Çingenelerin geldiğini duyan Jose Arcadio Buendia, çocuklarını da yanına alarak onların 

eğlence alanına gider. Her yerde dostu Melquiades’i arar ama bulamaz. Onun öldüğünü 

söylediklerinde çok üzülür. Çingenelerin yeni buluşunu görmek için çadıra gider. Bir 

miktar para verip sandıkta bulunun buz kütlesine çocuklarıyla dokunur. Buz için “işte 

çağımızın icadı” ifadesini kullanır. 

Büyük çocuk Jose Arcadio giyinirken onu gözlemleyen Ursula’nın dikkatini özel 

bölgesinin büyüklüğü çeker. Bu durumu evlerine gündeliğe gelen falcı Pilar Ternera’ ya 

açar.  Pilar bir an öce abiyle birlikte olmak için fırsat kollayarak onunla birlikte olup 

hamile kalır. Jose Arcadio çingene bir kıza âşık olup peşinden köyden ayrılır. Ailesi uzun 

süre onu arar ama bulamaz. Annesi yeni doğan kızı Amaranta’yı beşikte bırakarak onu 

aramaya koyulur. Aile bu sefer de Ursula’yı bulamaz. Altı ay sonra etrafında bir 

kalabalıkla dönen Ursula, Pilar’dan büyük oğlunun çocuğunu alarak adını Arcadio koyar.   

Bir süre sonra Macondo’da uykusuzluk ve hafıza kaybı hastalığı başlar. İnsanlar 

çözüm bulmaya çalışır, şehir karantinaya alınır. Ölen çingene Melquiades’in diğer 



55 

 

dünyada yalnızlığa dayanamayıp geri dönmesiyle hastalık ortadan kalkar. Onu gören Jose 

Arcadio Buendia çok sevinir onunla dostluğunu biraz daha pekiştirir. Bir adam elinde 

kemik torbası yanında bir kızla evlerine gelir. Yanındaki kızın ailesini kaybettiğini, 

Buendialar’ın akrabası olduğunu, elindeki mektupta her şeyin yazıldığını söyleyerek 

Rebeca’yı orada bırakıp gider.  Rebeca bir hafta boyunca hiçbir şey yemez bahçedeki 

toprak ve kireç sıvasıyla beslenir. Ursula çeşitli yöntemlerle onu bu alışkanlığından 

vazgeçirir.  

Evde yaşayan kişi sayısının artmasından dolayı evi büyüten Ursula, evi beyaza 

boyatacağı sırada eline bir emirname verilir. Gelen kâğıtta herkesin evini maviye 

boyatması gerektiği yazar. Yazı, sulh yargıcından gelmiştir. O sıralar Marquiades’in 

getirdiği fotoğraf makinesiyle tanrının fotoğrafını çekmeye çalışan Jose Arcadio Buendia 

yazıyı görür görmez hükümet tarafından görevlendirilen yargıcın yakasına yapışır. Bizim 

burada devlete ihtiyacımız yok, der. Ertesi gün yargıç yanında silahlı altı asker, ailesi ve 

ev eşyalarıyla görülür. Bunun üzerine toplanan Macondolular işgalcileri kabul 

etmeyeceklerini söyleyip gerekeni yapma kararı alırlar. Jose Arcadio Buendia küçük oğlu 

Aureliano Buendia ile yargıcın odasına konuşmaya gider. Ona evlerini beyaza 

boyayacaklarını, yanındaki askerleri göndermesi şartıyla burada huzur içinde yaşamasına 

izin vereceklerini söyler. Yargıç, anlaşmayı kabul ederek askerleri gönderir. Bu arada 

oğlu, yargıcın daha ergenliğe girmeyen küçük kızına âşık olur. Remedios ergenliğe 

girdikten sonra evlenirler. Bir süre sonra hamile kalan Remedios hamilelik esnasında 

hayatını kaybeder. Bir gün kapıdan iriyarı bir adam girer. Gelen ağabey Jose 

Arcadio‘ydu. Jose ile Amaranta birbirine âşık olup evlenirler. Ursula bu evliliği kabul 

etmeyip onları evden kovar. 

Buendialar da yaşamını devam ettiren Malquiades giderek zayıflamaya, günlük 

işlerini yapamamaya ve nefesi kötü kokmaya başlamıştır.  Onu göle yıkamaya getirdikleri 

bir gün gölden çıkamaz. Cesedi bir gün sonra su kenarında bulunur. Macondo’da ölen ilk 

kişidir. Jose Arcadio Buendia, cenazeden sonra büyük bir buhrana kapılır. Atölyede 

yalnız başına günlerce kalır, zamanın akmadığını düşünürdü. Kendini kaybettiği bir 

esnada evin her tarafına saldırarak yıkmaya başlar. Bunun üzerine onu evin bahçesindeki 

ağaca bağlarlar. 

Ülkede liberaller ve muhafazakârlar arasında siyasi mücadeleler başlamış bu 

durum Macondo’yu da etkilemişti. Yapılan seçimde oylar eşit çıkmasına rağmen yargıç 

oyları değiştirip muhafazakarların kazanmasını sağlamıştı. Merkezden askerler gelip 

Macondo’nun yönetimine el koymuştu. Bunu gören Aureliano Buendia; liberallerden 



56 

 

taraf olup yönetimi ele geçirmiş, bazı askerleri öldürmüştü. Şehrin yönetimini yeğeni 

Arcadio’ya teslim edip liberallerin lideri General Viktoria Medina’nın ordusuna 

katılmıştı. Süreç içinde albay olmuştu. Savaş sırasında muhafazakârlar üstünlük sağlamış 

Macondo’yu tekrar alıp Arcadio’yu kursuna dizmişlerdi. Albay Aureliano Buendia’nın 

çoğu arkadaşı öldürülmüş, Albay ve arkadaşı Albay Gerinaldo Marquez Macondo’ya 

kurşuna dizilmek üzere getirilmiştir. Tam öldürülecekleri sırada abisi müdahale etmiş, 

onları kurtarmıştı. Albay Aureliano Buendia liberalleri bir daha toparlayarak savaşta 

üstünlüğü ele geçirmişti. İktidar iki gurup arasında yer değiştirirken Albay Aureliano 

Buendia savaşın gereksiz olduğu kanısına vararak çeşitli görüşmeler yaptı. Anlaşma 

öncesi kendisine ait tüm eşyaları ortadan kaldırarak intihar eder ama ölmez. Olaydan 

sonra köşesine çekilip büyük bir yalnızlık içinde gümüş balıklar üretir. Bunlar yaşanırken 

abisi silahla vurulup öldürülür. Kanı sokağın ve evin her yanına yayılır. Bağlandığı 

ağaçtan yatağına taşınan Jose Arcadio Buendia birkaç gün sonra ölür. 

Ağabey Jose Arcadio’nun oğlu Arcadio ve karısı Santa Sofia de la Piead’ın Güzel 

Remedios, Aureliano Segundo ve Jose Arcadio Segundo adında üç çocuğu vardır. 

Remedios güzelliğiyle nam salmıştır, onu gören herkes ona âşık olur, bir süre sonra 

hayatını kaybederdi. Bu ölümler karşısında büyük bir yalnızlık içine giren Remedios bir 

gün sararmış bir şekilde yatağından kalkıp elindeki çarşafla gökyüzüne uçar. Aureliano 

Segundo hayvancılık işi ile ilgilenen büyük servet sahibi biridir. Remedios’un karnaval 

kraliçesi seçildiği karnavala gelen Fernanda Del Carpio ile evlenmiştir. 

Savaştan sonra hükümet Albay Aureliano Buendia’yı onurlandırmak için bir tören 

yapmaya karar verir. Albay bu törene katılmayacağını, cumhurbaşkanı gelirse onu 

öldüreceğini söyler. Moacondo da bir tören yapılır dünyanın çeşitli yerlerinde bulunan on 

yedi oğlu tören için gelir. Oğulları ile bolca vakit geçirir. Onlardan yanında kalmalarını 

ister fakat sadece Triste kalır. Triste dedelerinin hayali olan buz üretme işine girerek buz 

fabrikası kurar. Şehre yerleşmek için ev ararken boş zannettiği Rebeca’nın evine girer. 

Saçları dökülmüş, yaşlanmış insanı korkutan bir görüntüsü olan Rebeca onu silahla tehdit 

edip kovar. Daha sonra Buendia ailesi onu ziyaret edip yıkık dökük evini onarır. Onu 

yanlarına almaya çalışmalarına rağmen kabul etmez. Triste bir gün tren getireceğim 

diyerek uzun süre ortadan kaybolur.  

Trenin gelmesi beraberinde yeni buluşları da getirdi. Elektrik, telefon, ampul ve 

sinema bunların birkaçıydı. Şehre farklı farklı insanlar gelmeye başladı. Gelenlerden 

bazıları oraya muz fabrikası açmak için çalışmalara başladı. Kurulan fabrikada çalışmak 

için farklı ülkelerden işçiler getirildi. Yeni bir yerleşim alana kurularak dere yatağının 



57 

 

yönü değiştirildi. Tarımsal üretim için doğanın dengesine müdahale edildi. Macondo’nun 

doğal dengesi bozulmuş, insanların huzuru kaçmıştı. Şehri yönetenler insanlara haksızlık 

etmeye başlamıştı. Yanlışlıkla polis arabasına çarpan iki kişinin polisler tarafından 

öldürülmesi üzerine Albay Aureliano Buendia oğullarını silahlandırıp duruma el 

atacağını söyledi. Bunun üzerini alınlarında küllü haç işreti bulunan çocuklarının (dağda 

yaşayan biri hariç) hepsi tek tek öldürüldü. Yapılan suikastlerden dolayı kendine 

gelemeyen Albay büyük bir yas tuttu. Cumhurbaşkanı başsağlığı mesajı göndermesine 

karşın o tehdit içerikli bir mektup gönderdi. Albay bu olaydan sonra atölyesine tekrar 

dönüp gümüş balıklar yapmaya devam etti. Odasındaki ve evdeki ona ait tüm eşyaları 

yakan Albay hiçbir eşya ve insana bağlı olmadığını kanıtlamak istedi. İçindeki büyük 

yalnızlık ile bir süre sonra öldü. 

Amaranta (Albay’ın kız kardeşi) Albay Aureliano Buendia’ya çok iyi bir cenaze 

töreni hazırladı. Cenaze törenleri konusunda uzmandı. Yaşadığı süre boyunca hüzün, 

mutsuzluk ve yalnızlık onunlaydı. İlk aşkı Petro Crespi, yeğeni ile yaşadığı çarpık ilişki, 

Albay G. Marqueze’e kavuşamam durumu onun hayattaki acılarını katlıyordu. Bir gün 

ölüm ona görünüp öleceği zamanı bildirmişti. Amaranta ölmeden önce Macondo’ya bir 

iyilik yapmak istedi. İnsanlara yakında öleceğini, isteyen kişinin mektubunu diğer 

dünyada yaşayan sevdiklerine götürebileceğini söyler. Gelen mektupları bir sandığa 

koyar. Cenaze hazırlıkları tüm ayrıntılarıyla yapar. Sandığı tabutun yanına koyar. Hiç 

ölmeyecek gibi duran Amaranta bir onda ölür. 

Ursula çocuklarını, torunlarını ve torunlarının çocuklarını yetiştirmiş, arada geçen 

zamanda oldukça yaşlanmıştı. Görme yetisini kaybeden Ursula evdekiler anlamasın diye 

ev işlerini koku duyusuyla hal ediyordu. Evdeki düzeni sağlıyor Aureliano Segundo’nun 

çocuklarını yetiştiriyordu. Albay’ın mücadele arkadaşı A.G. Marquez’in cenaze aracının 

geçtiğini duyan Ursula, Pilar’dan kendisini camın önüne getirmesini ister. Cenaze aracına 

el sallayarak bizimkilere söyle yağmurlar dinince bende onların yanına geleceğim, der. 

Ursula giderek hafızasını kaybeder. Geçmişte yaşanan olayları sayıklar, ailedeki kişilerin 

isimlerini sayar, sık sık içinde altın bulunan heykeli kim bıraktı diye sorar. 

Karnavaldan sonra evlenen Aureliano Segundo ve Fernanda Del Carpio’nun 

Meme, Jose Arcadio ve Amaranta Ursula adında üç çocukları olmuştu. Fernanda 

çocukların eğitimi ve ev işleriyle yakından ilgilenir, her şeyi planlı programlı yapardı. Bir 

çocuğu ilahiyat okuluna diğeri normal okula başlamıştı. Kocası onu Petra Contes ile 

aldattığını biliyordu. İlk zamanlar hayvan üretimine katkısı olduğu için sesini çıkarmayan 



58 

 

Fernanda şimdilerde bu durumu kabul etmiyordu. Kocasıyla sürekli tartışıyordu. Kocası, 

şehir dışında okuyan çocukları eve geldiklerinde eve geliyordu.  

Meme; okulu bitirmiş, konser piyanisti olmuştu. Annesi onunla övünür her gün 

eve birilerini çağırır ona piyano çaldırırdı. Meme babası gibi eğlenmeyi seven deli dolu 

bir kızdı. Onu eğlenmeye, dansa götüren şoförü Mauriko’ya âşık olur. Onunla Pilar 

Tennera’nın evinde buluşur, birlikte vakit geçirirlerdi. Annesi davranışlarındaki 

değişiklikleri fark edip onu takip eder, onları sinemada yakalar. Aşırı kuralcı olan anne 

onu odasına kapatır. Uzun süre odasından çıkmayan Meme sadece banyo yapmak için 

odadan çıkar. Her gün aynı saatte banyo yapmasından ve etrafta dolaşan kelebeklerden 

(Etrafında sürekli kelebekler dolaşır) şüphelen anne onu gizlice izler. Sevgilisinin 

banyonun bacasından içeri girdiğini görür. Evlerine tavuk hırsızının girdiğini söyleyerek 

yetkililerden bir bekçi ister. Sonraki gün bekçi bacadan içeri girmeye çalışan Mauriko’yu 

vurur.  Anne, Meme’yi baba evinin bulunduğu manastıra getirir. Orada Meme’nin bir 

çocuğu olur, çocuğu Fernanda’ya getirirler. Fernanda onu herkesten gizler.   

Macondo da kurulan muz fabrikasında çalışan işçilerin çalışma koşulları 

zorlaşmış, düşük ücretlerle kötü bir yaşam sürdürürlermiş. İşçiler bu duruma itiraz ederek 

örgütlenip greve girmişlerdi. Greve J. A. Segundo da destek vermişti. Yönetim, grevin 

dış etmenlerden kaynaklandığını iddia ederek grevi düzenleyenlerin ajan olduğunu 

söyledi. Sendika temsilcilerine suikast girişiminde bulundu. Çıkan kargaşada işçiler 

fabrikayı ele geçirdi, patron toplu sözleşme imzalamaya zorlandı ama imzalamadı. Askeri 

vesayet şehre asker göndererek yönetime el koydu. Sorunları çözeceğini bunun için cuma 

günü bir generalin geleceği haberi verildi. Cuma günü meydanda büyük bir kalabalık 

toplandı. General bir türlü gelmedi. Orda bulunan yüzbaşı; grevcilerin kabul edemeyeceği 

bir iki maddeyi okuyup onlara hakaret etti, onlara dağılmaları için beş dakika verdi. J.A. 

Segundo duruma isyan ederek sesini yükseltti. Askerler orda bulunan kalabalığı taradı. 

Segundo gözünü bir trenin vagonunda yüzlerce ölünün içinde açtı. Hemen trenden 

atlayarak Macondo’ya yürüyerek geri döndü. Şehirde halkın tarandığını kimse bilmiyor 

akrabalarının akıbetini sormaya kimse cesaret edemiyordu. Yönetim işçilerle patronun 

anlaştığını söylüyordu. Segundo evde gizlice uzun süre saklandı. Askeri yönetim 

sendikacıların hepsini tek tek öldürdü. Bir gün Segundo’yu bulmak için evlerini bastılar 

ama onu göremediler. Segundo o an görünmez olmuştu. Altı ay sonra askerler şehirden 

ayrıldıklarında sayıklayan bir sesle herkese üç binden fazlaydı meydandaki herkesi 

öldürdüler diyordu.  



59 

 

Yağmurlar başladığından beri evde kalan Aureliano Segundo tesadüf eseri 

Meme’nin küçük oğlunu görür. Günlerinin çoğunu çocukla oyun oynayarak geçirir. Bir 

gün hayvanlarının son durumunu öğrenmek için metresi Contes’in evine gider. 

Hayvanlarının çoğunun öldüğünü görür. Bundan dolayı ekonomik anlamda evde 

problemler yaşar. Yağmur dört yıl on bir ay iki gün sonra durmuş, güneş çıkmıştı. 

Macondo’ya bakmak için dışarı çıkan Aureliano, fabrikaların dağıldığını, muz 

bahçelerinin bataklığa döndüğünü, sokakların harabeye döndüğünü görür. Şehir adeta 

terk edilmişti.  

Ursula ara ara gelen bilinç dalgalarıyla yağmurdan sonra evde oluşan hasarları 

ortadan kaldırmak için çalışmalara başlar. Odaları tek tek temizler. Bahçeyi, yıkılan 

yerleri, evin her tarafını onarır. Bir süre sonra bilinç dalgaları azalır, vücudu zayıflar ve 

sayıklamalar artar. Bir deri bir kemik kalan Ursula ölür. Yüz yaşını geçen Ursula’yı 

Macondo’da az kişi hatırladığından ve havanın çok sıcak olmasından dolayı cenazesine 

çok az kişi katılır. Aynı yılın sonunda Rebeca, yatağa büzülmüş, parmağı ağzında evinde 

ölü bulunmuştu.  

Yağmur mevsiminden sonra mali durumu kötüleşen Aureliano Segundu 

durumunu düzeltmek ve kızı Amaranta Ursula’yı Brüksel’de okutmak için ilahi takdir 

piyangosu düzenler. Başta istediği gibi gelir elde edemese de arsalarını ödül olarak 

piyangoya koyunca büyük bir gelir elde eder. Kızını Brüksel’e okumaya gönderir. 

Boğazında ur çıkan Aureliano Segundo hastalıkla mücadele eder. İkizi J. Arcadio 

Segundo ise meydandaki büyük kıyımdan sonra Melquiades’in odasına kapanıp el 

yazmalarını okurdu. Meme’nin oğlu Aureliono’yu eğitip bildiklerini aktardığı rutin bir 

sohbette üç bin kişinin öldürüldüğünü sakın unutma dedikten sonra gözleri açık bir 

şekilde ölür. Aynı anda ikizi Aureliano Segundo eşi Fernanda’nın yatağında boğazındaki 

ura yenik düşer. Cenazelerini düzenleyen kalabalık onları karıştırarak farklı mezarlara 

koyar.  

İkizlerin ölümünden sonra Meme’nin oğlu Aureliano Melquiades’in odasına 

kapanıp saatlerce çalışır. El yazmalarını çözmeye onları anlamakla uğraşırdı. Yalnızlığı 

yaşam biçimine dönüştürmüştü. Bu arada ikizlerin annesi evimi basan böcek ve 

bitkilerden bıkıp evi terk etmiş, Fernanda da yatağında ölü bulunmuştu. Annesinin 

ölümünden sonra eve gelen Jose Arcadio ona bir cenaze töreni düzenlemiş. Bir süre 

Macondo’da kalan Jose evde arkadaşlarıyla eğlenirken tesadüf eseri Ursula’nın altınlarını 

bulur. Bulduğu altınlarla gününü gün eden Jose yaşananlarda sıkılıp arkadaşlarını kovar. 



60 

 

Arkadaşları bir gece gizlice eve gelip Jose’yi öldürüp altınları alırlar. Aureliano sabah 

cesedini havuzda suyun üstünde görür. 

Amaranta Ursula altı ay önce evlendiği kocası Gaston ile beraber Macondo’ya 

gelir. Eşine burada yaşamak istediğini söyleyerek evde çeşitli onarımlar ve düzenlemeler 

yapar. Eşi de memleketinde yapmayı düşündüğü uçak servisi postasını Macondo’da 

yapmak için arayışlara girer. Eski muz fabrikasının yerini uygun hale getirir. 

Amaranta’nın gelişi Aureliono’nun hayatını değiştirir. Sık sık dışarı çıkar, Katalonyalı 

kitapçıdan istediği kitabı alır, şehirde bol bol gezip arkadaş edinirdi. Amaranta ara ara 

odasına gelir, sohbet eder, birlikte vakit geçirirlerdi. Zamanla Aureliano ona âşık olur. 

Ona onu sevdiğini söyler. Amaranta bu durumu reddeder. Evden çıkıp farklı aşklara 

yelken açmaya çalıştığı bir genelevde Pilar Ternea ile karşılaşır. Pilar, Albay 

Aureliano’ya benzerliğine şaşırarak derdini söylemesini söyler. Falına baktıktan sonra 

Amaranta’nın onu evde beklediğini söyler. Eve gidip gizli gizli Amaranta ile birlikte olur. 

Gaston’un uçak projesi için Brüksel’e gitmesiyle sevgili hayatı yaşarlar. Pilar Ternera’nın 

ölümü, çok sevdiği Katalonyalı kitapçının gidişi bile mutluluklarını bozamaz. Bir gün 

Gaston yakında döneceği haberini bildirir. Bunun üzerine Amaranta her şeyi anlatır. 

Gaston da onlara mutluluklar diler. Onları huzursuz eden akrabalık bağı ve Aureliano’nun 

geçmişi üzerine yaptıkları araştırmalardan bir sonuç alamayan çift hayatlarına devam etti.  

İçinde her türlü hayvanın ve bitkinin yaşadığı, dökülmek üzere olan evde mutlu 

bir hayat sürdüren çift bir süre sonra çocuk beklemeye başlar.  Çocuk doğunca kuyruklu 

olduğu görüldü. Bir süre sonra Amaranta’nın kanaması başladı ve kanamadan öldü. 

Kendini kaybeden Aureliano Macondo’nun sokaklarında boş boş dolandıktan sonra 

aklına evde bıraktığı bebeği gelir. Hemen eve koşar her tarafta bebeği arar. Sonra 

karıncaların ölmüş bebeği yuvalarına taşımak için çekiştirdiğini görür. O an 

Melquiades’in el yazmalarında verdiği son ipucu aklına gelir. Buendia ailesinin ilk 

atasının ağaca bağlanacağını son ferdini de karıncaların yiyeceği cümlesini hatırlar. 

Aureliano daha çok Melquiades’in el yazmalarına yoğunlaştı. Melquiades 

yaşanan tüm olayları yüz yıl önce yazmıştı. Yazdığı her şey tek tek gerçekleşmişti. 

Okudukça Buendialar’ın başından geçen tüm olaylar hakkında ayrıntılı bilgi edindi. 

Kendi geçmişi bölümüne geldiğinde büyük bir fırtına çıkar. Çünkü el yazmalarında 

Aureliano Babilonia’ hayatını okuduğu an Macondo’nun yok olacağı yazıyordu. 

 

 



61 

 

 4.4. Büyülü Durumlar 

 

Gabriel Garcia Marquez, Latin Amerika Edebiyatı’nın en önemli yazarlarından ve 

büyülü gerçekçi edebi akımın en büyük temsilcilerindendir. Yüzyıllık Yalnızlık romanını 

“çocukluğumun romanı” olarak tanımlamıştır. Çocukluğunda anneannesi ve dedesinden 

duyduğu öykülerle yeni bir dünya yaratarak olağanüstü bir eser yazmıştır. Roman, büyülü 

gerçekçilik denilince akla ilk gelen eserlerdendir. Büyülü olanla gerçeği bir arada veren, 

yaşadığı toplumun gerçeklikleri ile büyülü unsurları birleştiren Marquez, dünya 

edebiyatına büyülü gerçekçi akımla yazılmış çok iyi bir roman sunmuştur. Bu bölümde 

romandaki büyülü durum ve olayları inceleyecek örnekler vereceğiz. 

 Ursula çingenelerle beraber giden oğlu Jose Arcadio’nun peşine düşer, uzun süre 

dönmez. Onun gidişinden sonra evde tuhaf olaylar görülmeye başlamıştır. “Boş bir şişe 

yerinden kaldırılmayacak kadar ağırlaşıverdi, çalışma tezgahının üzerindeki su dolu 

tencere, altında ateş olmadan fokur fokur kaynamaya koyulup içindeki su tamamen 

buharlaşana kadar yarım saat öyle kaynadı durdu.” (Marquez, 2024, s.46). Romanda 

bulunan bu metni incelediğimizde uzun süredir dolabın bir köşesinde duran boş şişenin 

yerinden kaldırılmayacak kadar ağırlaşması olağandışı bir durumdur. Çalışma 

tezgahındaki su dolu tencerenin altında ateş olmadan içindeki su buharlaşana kadar 

kaynaması büyülü bir başka durumdur. Yazar büyülü iki durumu verirken gerçek 

olaylarla birlikte vermiştir. Okuyucu okuduğu bu metni yadırgamadan olağan bir durum 

gibi algılamıştır. Bu metne paralel olarak romanın iki yüz üç’üncü sayfasında Ursula 

ocağa koyduğu sütün neden kaynamadığını merak edip tencereye bakar. Tencerenin 

kapağını kaldırdığında sütün yerinde kerçukları görür. Yazar, tencerede bulunan sütün bir 

süre sonra kurtçuklara dönüştüğü büyülü bir başka olayı okuyucuya sunmaktadır.  

          “Upar Vadisi’nden gelen ölülere sormuştu, bataklıktan gelen ölülere sormuştu. 

Kimselerden haber alamamıştı, çünkü Melquiades gelip de ölümün haritalarına ufacık bir 

nokta olarak işlenene dek, ölüler diyarında Macondo’nun adı sanı bilinmiyordu.” 

(Marquez, 2024, s.91). Aguilar, Albay Aureliano Buendia tarafından onunla dalga geçtiği 

için öldürdüğü arkadaşıdır. Onu öldürdükten bir süre sonra öldürdüğü andaki durumuyla 

ona görünmeye başlamıştır. Buna katlanamayan Buendia ailesi yaşadıkları yeri terk 

etmiş, yeni bir yer arayışına girmiş ve Macondo’yu kurmuşlardır. Metinde Aguilar, diğer 

dünyada yaşayan ölülerle konuşan bir karakter olarak sunulmuştur. Her gelen ölüye 

arkadaşı Aureliano’yu sormakta ancak izini bulamamaktadır. Çünkü Macondo’da daha 

kimse ölmemiştir. Melquiades öldükten sonra Aguilar, Buendia’dan haber alabilmiştir. 



62 

 

Yazar, ölülerin konuşup gerçek dünya ile iletişim kurabildikleri gibi büyülü bir durumu 

metnin doğal akışında okuyucuya sunmuştur.  

 Bir gün verandada otururken, ölümü kendisiyle birlikte oturmuş dikiş dikerken gördü. 

Gözleriyle gördü, çünkü maviler giyinmiş, uzun saçlı, eski zamandan kalma bir kadın 

kılığındaydı ölüm… Bir keresinde Amaranta’dan iğnesine iplik geçirmesini bile rica etti. 

Ölüm Amaranta’ya ne zaman öleceğinden, ecelinin Rebeca’dan önce olup olmadığından 

hiç söz etmedi. Yalnızca nisanın altısında kendi kefenini dikmeye başlamasını söyledi 

(Marquez, 2024, s.311). 

Amaranta bir gün verandada otururken ölümü bir kadın kılığında ona 

görünmüştür. Yanındakiler ölümü görmemiş hatta ölüm ondan iğnesine iplik geçirmesini 

istemiştir. Ayrıca ona nisanın altısından sonra kefenini dikmeye başlamasını söylemiştir. 

Ölüm ile insan arasındaki büyülü bir bölüm yazar iğneye iplik geçirme gibi günlük sırdan 

bir durumu ölüme yaptırarak büyülü gerçekçiliğin büyülü durumunu sıradanlaştırmıştır.     

Buendiaların evinin tam karşısına geldi, kapalı kapının altından sızdı, halıları 

kirletmemek için duvar diplerinden dolanarak salonu geçti, oturma odasına girdi, yemek 

masasının çevresinde geniş bir kavis çizdi, begonyalı terasa uzandı, Aureliano Jose'ye 

matematik dersi veren Amaranta'nın sandalyesinin altından görünmeden süzüldü, kileri 

geçti, ekmek pişirmek için tam otuz altı yumurta kırmak üzere olan Ursula'nın bulunduğu 

mutfağa girdi (Marquez, 2024, s.152). 

Jose Arcadio yatak odasına girdiğinde bir silah sesi duyulur. Kan kapının altından 

süzülür, kaldırımdan Türkler sokağına geçer, oradan Buendialar’ın evine gelir, kapının 

altından Amaranta’nın sandalyesi altından ekmek pişirmek için yumurta kırmak üzere 

olan Ursula’nın bulunduğu mutfağa gelir. Alıntıyı incelediğimizde alıntının içinde 

bulunan Türkler sokağı, matematik dersi veren Amaranta, ekmek yapımı için otuz 

yumurta kıran Ursula gerçek hayatın içinde olan betimlemelerdir. Kanın süzülerek 

dolaşması büyülü gerçek dışı bir durumdur. Yazar gündelik hayatta olağan bir durumla 

büyülü bir durumu birlikte başarılı bir ustalıkla sunmuştur. “Çevresine biriken yabancılar, 

adamın kan kusarak ve kendi kanıyla boğularak sokak ortasında ölümünü seyrettiler.” 

(Marquez, 2024, s.264). İçinde kan bulunan bu alıntıya baktığımızda atın adama çifte 

atması normal hayatta görülebilen bir durumken adamın kendi kanında boğulması kanla 

ilgili bir başka büyülü bir durumu aktarmaktadır. 

Çok geçmeden marangoz tabut için ölçü alırken, pencereden baktıklarında, minicik sarı 

çiçeklerin yağmur gibi indiğini gördüler. Çiçekler bütün gece süren suskun bir sağanakla 

köyün üzerine yağdı. Bütün çatıları örttü, bütün kapıların önüne yığıldı ve dışarıda yatan 

bütün hayvanları soluksuz bırakıp öldürdü. Gökten öyle çok çiçek yağdı ki, sabahleyin 



63 

 

sokaklar kalın halılar döşenmiş gibi oldu ve cenaze alayının geçebilmesi için çiçekleri 

küreyip atmak zorunda kaldılar (Marquez, 2024, s.161) 

Aklını yitirdiğinden dolayı bahçedeki ağacın altında bağlı yaşayan Jose Arcadio 

Buendia, oğlu Albay Aureliano rüyasında öleceğini görmesiyle yatağına taşınır. Bir sabah 

odasına girdiklerinde ölmüş olduğunu görürler. Ölümüyle beraber sarı çiçekler yağmaya 

başladı, köyün üzerine o kadar yağdı ki yollar kapandı. Cenaze aracının gidebilmesi için 

kürekle yolları açtılar. Gökyüzünden sarı çiçekleri yağdırmak olağanüstü büyülü bir 

durum. Yazarın hayal gücünün sınırsızlığını gösteren çok iyi bir metin.    

Ursula, ona gebeyken bir gece çocuğun karnında ağladığını duymuştu. Ses öylesine 

belirgindi ki, Ursula'nın yanında yatan Jose Arcadio Buendia bile uyanmış ve oğlum 

vantrilok olacak diye pek sevinmişti. Konu komşu ise, bu olayı duyunca, çocuğun 

peygamber olacağını söylemişlerdi. Oysa Ursula, derinden derine duyulan bu iniltinin, o 

hep korktuğu domuz kuyruğunun belirtisi olduğuna inanmış ve çocuğun karnında ölmesi 

için Tanrı’ya yakarmıştır (Marquez, 2024, s.279). 

            Ursula Albay Aureliano’ya hamileyken çocuğun karnında ağladığını duyar, ses o 

kadar yüksek ki yanında yatan eşi Jose Arcadio uyanır, oğlunun karnından konuşma 

yeteneğine sahip bir vantrilok olacağını düşünüp sevinir. Yazar, çocuğun anne karnında 

konuşmasına değil de Jose Arcadio’nun vantrilok durumuna yoğunlaşmasını büyülü bir 

durumun karakter tarafından da sıradan bir durum gibi görülmesini anlatan bir metin. 

Ursula alıntının devamında ailesinde önceden var olan “Ursula'nın bir teyzesi, Jose 

Arcadio Buendia'nın bir amcasıyla evlenmiş ve ucu püskül gibi tüylü, tirbuşon gibi kıvrım 

kıvrım, kıkırdaksı bir kuyrukla doğduğu için kırk iki yaşına kadar hiçbir kadına uçkur 

çözemeyen, ömür boyu bol pantolonla dolaşan bir oğlan dünyaya getirmişti.” (Marquez, 

2024, s.30). Bu örnekteki büyülü durumdan kaygılanır, çocuğun ölmesi için dua etmiştir. 

“Çocuğu karın üstü çevirdikleri zaman öteki erkeklerden bir fazlalığı daha olduğunu fark 

ettiler. Eğilip baktılar. Bir domuz kuyruğuydu bu.” (Marquez, 2024, s.456). Romanın 

sonlarına doğru ailenin son bireyi olan bir çocuk kuyruklu doğar. Ailede var olan korku 

gerçekleşir. Yazar Buendia ailesinde bulunan büyülü bir kehaneti gerçekleştirir. 

Kuşlar nişan talimlerinde havaya fırlatılan tabaklar gibi duvarlara çarpıyor, pencere 

tellerini delip geçerek yatak odalarında ölüyorlardı. Başlangıçta herkes bir salgın var 

sandı. Ev kadınları, özellikle öğle uykusu saatlerinde ölü kuşları süpürüp faraşa 

toplamaktan, erkekler de kuş ölülerini el arabalarına yükleyip nehre dökmekten usandılar 

(Marquez, 2024, s.382).  

            Romanın en önemli karakterlerinden Ursula ölmek üzeredir. Yazar, yarattığı 

büyülü karakterin ölümünü de büyülü durumlarla süslemiştir. Ölümünden önce doğada 



64 

 

güllerin farklı kokması, bezelyelerin kuruması gibi büyülü değişimler yaşanıyor. Hatta 

uçan daireler görünüyor. Öldükten sonra gökyüzündeki kuşların duvarlara çarptığı ve 

pencereleri delerek yatak odalarına girdiği görülüyor. Macondo’nun sokakları ölü 

kuşlarla doluyor, halk kuş ölülerini toplayıp nehre gömmekten yoruluyor. Yaşanan bu 

büyülü durumları büyülü karakter olan Ursula’nın ölümüne bir saygı olarak okuyucuya 

sunuyor.  

Jose Arcadio Buendia, adamı büyülenmiş gibi seyreden kalabalığı dirseğiyle yara yara 

oraya varıp tam soracağını sorduğu sırada, adam kehribar rengi nesneyi bir dikişte 

içiverdi. Çingene, Jose Arcadio Buendia'yı korkunç bakışlarıyla tepeden tırnağa 

süzdükten sonra buram tüten, ölümcül bir zift birikintisine dönüşüverdi. Jose Arcadio 

Buendia'nın sorusuna verdiği yanıt ise, zift birikintisinin üzerinde yankılanıyordu: 

“Melquiades öldü” (Marquez, 2024, s.27). 

Yanına iki oğlunu alan Jose Arcadio sirki bir yandan gezerken bir yandan da dostu 

Melquiades’i arıyordu. Karşılaştığı herkese onu soruyordu sorusuna cevap ararken zifte 

dönüşen adam ona arkadaşının öldüğü haberini veriyordu. Büyülü bir şekilde zifte 

dönüştükten sonra zift birikintisinden gelen sesle Jose’nin basit, sıradan bir sorusuna 

cevap veriyor. Marquez büyü ve gerçeğin bir arada verildiği bir durumu daha okuyucuya 

sunuyor.  

“Ne var ki, ellerini sararmış kağıtlara uzattıkları anda, tanrısal bir güç çocukları 

yerden havalandırdı ve Aureliano gelip kağıtları alıncaya kadar boşlukta tuttu.” 

(Marquez, 2024, s.412). Buendiaların bahçesinde oynayan çocuklar Aureliano’nun 

odasına dalıp Melquides’ten kalma el yazmalarını yırtmak ellerini uzattıklarında tanrısal 

bir güç çocukları havaya kaldırdı.  Bu olağan dışı durum, Aureliano kağıtları eline alana 

kadar devam etti. Yazarın romanda kullandığı çocukların uçmasıyla sonuçlanan olay, 

romanda bu şekilde aktarılıyor. 

Romanda bulunan bir başka büyülü olaya baktığımızda Aureliano ve Amaranta 

Ursula’nın bir çocukları doğar. Doğan çocukta domuz kuyruğu vardır. Bu büyülü durum 

yazarın romanın başından beri işlediği Buendia ailesini korktuğu bir kehanettir. Yazar 

romanın sonuna doğru ailenin son ferdi olan çocukta bu kehaneti gerçekleştirir. 

Doğumdan bir süre sonra, Amaranta kan kaybından ölür. Bunun üzerine çok üzülen 

Aureliano kendini kaybeder ve evden çıkar. Bir süre sonra çocuğunu hatırlayıp eve 

döndüğünde çocuğu göremez bir süre aradıktan sonra karıncaların her birinin ölü bebeği 

yuvalarına taşımaya çalıştıkları görür. O an Melquiades'in son mesajını anlar. Melquiades 

ailenin en yaşlısının ağaca başlanacağını son ferdini de karıncaların yiyeceğini el 



65 

 

yazmalarında ifade etmişti.  Marquez, karıncaların ölü bebeği taşımaları gibi çok iyi bir 

büyülü durumu sıradan bir durum gibi sunarak büyülü gerçekçiliğin büyülü durumuna 

çok güzel bir örnek sunmuştur.  

 

4.5. Büyülü Karakterler 

 

Gabriel Garcia Marquez, Yüzyıllık Yalnızlık romanında birçok karaktere yer 

vermiştir.  İşlediği çoğu karakter Latin Amerika’nın siyasi, toplumsal veya yerel bir 

temsiliyeti yansıtır. Ayrıca karakterlerin kişisel özellikler içsel dünyalarını, duygularını 

işleyerek tüm okuyucuların karakterler arasında bağ kurmasını sağlamıştır. Büyülü 

gerçekçiliğin en büyük temsilcilerinden olan yazarın romanda bulunan karakterleri bu 

edebi akımın tüm özelliklerini yansıtmaktadır. Karakterlere normal hayatta olmayan 

gerçeküstü özellikler veren, bu özelliklerini romanın doğal akışında sunan yazar; 

okuyucuyu gerçek karakter ile büyülü karakterin bir arada oluşunun tadına vardırır. Bu 

bölümde romanda bulunan büyülü karakterleri inceleyeceğiz.   

Albay Aureliano Buendia romanın en etkili karakterlerindendir. Büyülü 

özellikleri daha annesinin karnındayken gözlemlenmiştir. Annesi ona hamileyken bir 

gece karnında çocuk ağlaması duymuş, ağlama sesinden yatakta bulunan babası Jose 

Arcadio Buendia uyanmış. Babası oğlu karnından konuşma yeteneği olan bir vantrilok 

olacağı için sevinirken komşular peygamber olacağını söylemiştir. Annesi ise karnında 

ölmesi için dua etmiştir. Çünkü “Ursula'nın bir teyzesi, Jose Arcadio Buendia'nın bir 

amcasıyla evlenmiş ve ucu püskül gibi tüylü, tirbuşon gibi kıvrım kıvrım, kıkırdaksı bir 

kuyrukla doğduğu için kırk iki yaşına kadar hiçbir kadına uçkur çözemeyen, ömür boyu 

bol pantolonla dolaşan bir oğlan dünyaya getirmişti.” (Marquez, 2024, s.30). Metinde de 

aktarıldığı gibi Ursula ailede bulunan bu kehanetin gerçekleşmesinden korkmaktadır. 

Yazar, Albay Aureliano Buendia anne karnında konuşma ve iniltili bir ses çıkarma gibi 

büyülü bir özellik vererek okuyucuyu büyülemiştir.  

“Çocuk şaşkınlık içinde kapıda dikilip, “Çorba dökülecek,” dedi. Tencere masanın 

ortasında sapasağlam duruyordu, ama çocuk daha sözünü bitirmeden tencere içinden 

gelen bir dürtüyle hareket ediyormuş gibi masanın kenarına doğru gitmeye başladı ve 

yere düşüp kırıldı.” (Marquez, 2024, s.25). Albay Aureliano Buendia’nın bir başka 

gerçeküstü özelliğine baktığımızda romanda karakter üç yaşındayken çorba yapan annesi, 

çorba piştikten sonra yemek masasına bırakır. Masada sağlam bir yerde duran tencerenin 

düşme ihtimali yoktur. Aureliano kapıda dikilip “çorba dökülecek” dedikten hemen sonra 



66 

 

tencere masanın kenarına doğru gidip düşer.  Bu olaydan sonra Ursula, dehşete düşmesine 

rağmen baba Jose Arcadio Buendia olayı doğal karşılar. Karakter, çorba tenceresini 

büyülü bir güçle masadan devirir.  

Albay, Marquez’in metinlerinde genel olarak mutsuz bir karakterdir. Âşık olduğu 

ve sonrasında evlendiği karısı Remedios Mascote’yi kaybettikten sonra içine kapanık 

kederli bir karaktere dönüşür. İlerleyen zamanlarda siyasi olaylara ilgi duyarak 

muhafazakarlarla mücadele eden liberal bir devrimci olur. Otuz iki isyan çıkardıktan 

sonra savaşın anlamsız olduğunu ifade eder. Marquez karaktere yukarıda metinler dışında 

birçok büyülü özelliği vermiştir. Savaştan sonra ne zaman öleceğini bilmiş ve 

paylaşmıştır. Oğlu Aureliano’nun erken yaşta öleceğini söylemiş ve gerçekleşmiştir. 

“Zarfın içindeki kâğıtta albay, inci gibi yazısıyla, ‘Babama iyi bak, çünkü ölecek,’ 

diyordu. Ursula telaşlandı. ‘Aureliano öyle diyorsa öyledir,’ dedi.” (Marquez, 2024, 

s.159). Ayrıca babasının ne zaman öleceğini bilmiş bunun için annesine mektup 

göndermiştir. Mektuptan bir süre sonra babası ölmüştür. 

Yazarın romanda işlediği diğer bir büyülü karakter Prudencio Aguilar’dır. Jose 

Arcadio Buendia evlendikten sonra uzun süre ailedeki kehanetten (çocuklarının kuyruklu 

doğması) dolayı eşiyle beraber olmaz. Bundan dolayı çocukları olmaz. Bir gün horoz 

dövüşünde oyunu kazanır. Oyunu kaybeden yakın arkadaşı Prudencio Aguilar, 

çocuğunun olmamasını dalga konusu yaparak erkekliğiyle dalga geçer. Bunun üzerine 

Jose, arkadaşını öldürür. Bir süre sonra Aguilar’ın öldüğü andaki görüntüsüyle evlerinin 

her tarafında görünmeye başlar. Bu görünme hali farklı farklı şekillerde oluşur. Ölü bazen 

yarasını siler ve temizlemek için bir şeyler arar bazen de su içmek için su arar. Bu durum 

uzun süre devam eder. Bir süre sonra Jose Arcadio Buendia eşi Ursula ile yaşadıklarına 

dayanamaz köyü terk ederler. Yaşadığı köyden ayrılıp uzun süren bir yolculuğun sonunda 

Macondo’yu kurar ve orada yaşamaya başlamıştır. Aguilar, ölüler diyarında her gelen 

ölüye dostu Jose Arcadio Buendia sormuştur ama bir türlü herhangi bir haber alamamıştır. 

Çünkü Macondo’da henüz kimse ölmemişti. Bir gün Melquiades ölünce Aguilar Jose 

Arcadio Buendia’nın yerini öğrenmiş, onu ziyaret etmiştir. İki dost uzun süre sohbet 

etmişlerdir. Yazar, Prudencio Aguilar karakterine ölü olmasına rağmen doğal hayatta bir 

daha bulunma, canlılara görünme ve onlarla konuşma gibi olağan dışı özellikler vermiştir. 

Bir gün esrarengiz biçimde bir adam yanında küçük bir kızla Buendia ailesinin 

evine gelir. Kızın ailesini kaybettiğini anne babasının sizin akrabanız olduğunu, sizin onu 

evlatlık almanız için bir mektup gönderdiğini söyler. Elindeki mektubu uzatır. Mektubu 

okuduktan sonra aileyi çıkaramazlar ama Rebeca’yı kabul ederler. Rebeca’nın elinde hiç 



67 

 

bırakmadığı sürekli evin çeşitli yerlerinde görünen bir kemik torbası vardır. Bu kemikler 

anne babasının kemikleridir. Rebeca uzun süre konuşmaz ve yemek yemez. Ursula bunun 

için oldukça endişelenir. “Rebeca'nın avludaki nemli toprağı ve tırnaklarıyla duvardan 

kazıdığı kireç parçalarını yediğini keşfettiler.” (Marquez, 2024, s.53). Rebeca’nın gizlice 

nemli toprağı ve duvardan kazıdığı kireç parçalarını yediğini görürler. Ursula, onu bu 

kötü alışkanlığından vazgeçirmek için sert önlemler alır. Marquez, Rebeca karakterine 

romanın büyüsüne uyumlu toprak ve kireç yeme özelliği vermiştir. Okuyucu karakterin 

bu özeliklerini roman içinde doğal görmüş ve romandaki diğer karakterlerde olağan 

görmüştür.  

“İntihar etme isteği içinde, acı ve öfkeden ağlayarak avuç avuç toprak yedi. 

Yumuşacık, kaygan solucanları çiğniyor, sümüklü böceklerin kabuklarını dişleriyle ezip 

kırıyordu.” (Marquez, 2024, s.78). Rebeca evlerine gelen laterna hocası Pietro Crespi’ye 

aşıktır. Uzun süre ondan beklediği mektubu alamayınca bunalıma girmiş, intihar etme 

isteğiyle bahçede toprak, solucan ve sümüklü böcek yeme davranışını sergilemiştir. 

Pasajdaki bu durum, büyülü karakterimizin büyülü bir başka durmudur. Büyülü 

alışkanlıklar romanın ilerleyen metinlerinde karşımıza çıkmaktadır.     

Amaranta, iç eteklerinin dantellerinde gizemli bir ürperti duydu ve yere yuvarlanmamak 

için çarşafa sıkı sıkıya sarılmak zorunda kaldı. Çünkü o anda Güzel Remedios'un ayakları 

yerden kesilmiş, uçmaya başlamıştı. O sıralarda nerdeyse tamamen kör olan Ursula, bu 

belirgin esintinin ne olduğunu anlayabilen tek kişi oldu ve çarşafların ucunu koyuvererek 

Güzel Remedios'un kendisiyle birlikte havalanarak uçuşan çarşaflar arasında el sallayışını 

seyretmeye koyuldu. Çarşaflar ve Güzel Remedios, dalya çiçeklerinin, ağustos 

böceklerinin arasından yükseldiler (Marquez, 2024, s.266). 

Romandaki bir başka büyülü karakter Remedios’tur. Güzel Remedios çamaşırları 

asarken ayakları yerden kesilmiş gökyüzüne uçmuştur. O kadar yükselmiş ki bir süre 

sonra kaybolmuştur. Karakterin uçması romanın doğal akışı ve okuyucu tarafından 

olağandışı bir olay gibi algılanmamış neredeyse doğal bir durum gibi görülmüştür. Yazar, 

Remedios karakterine bu olağanüstü özelliği romanın doğallığında okuyucuya 

sunmuştur. Remedios la Bella çok güzel bir kadındır onu gören erkekler ona âşık olmakta 

hatta bazıları aklını kaybetmekte bazıları da kendilerini öldürmektedir. Zamanın akışına 

inat yaşlanmayan karakter saflığını korumakta dünyada yaşanan olaylara karşı 

ilgisizliğini korumaktadır. Evin içinde çıplak dolaşma ve yeğeni Aureliano Jose ile ensest 

davranış geliştirme gibi toplumsal kurallara aykırı davranışlar sergilemektedir. Marquez 

okuyucuya birçok büyülü özelliği olan bir karakter yaratmıştır. 



68 

 

Meme, ne zaman sarı kelebekler görse, ardından Mauricio Babilonia'yı gördüğünü fark 

etti. Daha önceleri, bir keresinde garajın üzerinde bir yığın sarı kelebek uçtuğunu 

görünce, bunların boya kokusuna geldiklerini sanmıştı. Bir keresinde de sinemaya 

gireceği sırada başının üzerinde sarı kelebekler uçuşmuştu… Ama Mauricio Babilonia, 

başladığı zaman, Meme sarı kelebeklerin delikanlıyla ilintili olduğunu anladı (Marquez, 

2024, s.320-321) 

Maurico Babilionia, muz şirketi garajında çalışan ustabaşı yardımcısıdır. Meme, 

Aureliano Segundo’nun kızıdır. Ekonomik durumları baya iyi olan ailenin özel şoförü 

vardır. Bir gün şoför hastalandığı için yerine Maurico Babilionia gelir, Meme’ye araba 

kullanmasını öğretir. Bir süre sonra aralarında büyük bir aşk başlar. Her gün gizlice 

buluşurlar. Meme ne zaman Maurico Babilionia görse etrafında sarı kelebekler görülür. 

Sarı kelebeklerin Maurico Babilionia ile ilgili olduğunu sarı kelebekleri gördüğü an 

sevdiği kişinin orda olduğunu anlıyordu. Romandaki bir başka büyülü karakter etrafında 

dolaşan sarı kelebeklerle okuyucuya aktarılmıştır. 

Meme banyodayken, Fernanda onun odasına girdi ve odayı dolduran kelebeklerden soluk 

alamaz oldu. Kelebekleri kovalamak için eline geçen bir çamaşırı çekip salladı ve yere 

yuvarlanan hardal yakılarıyla kızının akşam banyoları arasındaki bağlantıyı kurunca 

dehşetten dona kaldı… O gece Mauricio Babilonia, son birkaç aydır süregeldiği gibi 

akreplerin ve kelebeklerin arasında her gece sevgiyle ürpererek, çırılçıplak kendisini 

bekleyen Meme'nin yanına girebilmek için banyonun kiremitlerini sökerken, nöbetçi onu 

vurdu. Belkemiğine saplanan kurşun, onu ömür boyu yatağa bağladı. İyice yaşlandıktan 

sonra, hiç sesini çıkarmadan, hiç sızlanmadan, sevgisine bir an bile ihanet etmeden 

anıların acısı ve bir an rahat vermeyen sarı kelebekler arasında tek başına öldü (Marquez, 

2024, s. 325-326).  

            Meme’nin annesi Fernanda katı kuralları olan bir annedir. Bir gün onları sinemada 

birlikte yakalar ve Meme’yi odaya kilitler. Maurico Babilionia onu görmek için tüm 

yolları dener. Evin bacasından gizlice girip her akşam banyoda buluşurlar. Anne bir gün 

Meme banyodayken odasına girer. Odanın içinin kelebeklerle dolu olduğunu görür. 

Kızının sürekli banyoya gitmesi, Maurico Babilionia bir gelişinde eve gelen kelebekleri, 

odadaki kelebekler arasında bir bağ kurup dehşete düşer. Tanıdığı olan belediye 

başkanından evlerine giren hırsızı yakalaması için bir bekçi rica eder. Maurico Babilionia 

akşam bacadan evin banyosuna girmeye çalışırken bekçi tarafından vurulur. Ömür boyu 

yatağa bağlı yaşayıp ona rahat vermeyen sarı kelebekler arasında ölür. Marquez, Maurico 

Babilionia karakteri ile sarı kelebekler arasında büyülü bir bağ kurmuş. Romanın akışında 

hem diğer karakterler hem de okuyucu bu büyülü durumu olağan karşılamıştır.  



69 

 

Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanında Melquiades karakteri büyülü 

gerçekçilik edebi akımının büyülü karakter unsurlarının sıkça görüldüğü bir karakterdir. 

Melquiades çingenelerle beraber Macondo’ya gelen, bilimsel özellikleri olan, her 

geldiğinde farklı teknolojik buluşları halka sunan bilgili bir karakterdir. Buendia ailesiyle 

çok iyi bir bağ kuran karakter beraber geldiği çingeneler tarafından birçok defa öldüğü 

söylenmiştir. “Çingene, Jose Arcadio Buendia'yı korkunç bakışlarıyla tepeden tırnağa 

süzdükten sonra buram buram tüten, ölümcül bir zift birikintisine dönüşüverdi. Jose 

Arcadio Buendia'nın sorusuna verdiği yanıt ise, zift birikintisinin üzerinde 

yankılanıyordu: ‘Melquiades öldü.’” (Marquez, 2024, s.27). Metindeki bu söylemden 

sonra yaşadığı anlaşılan Melquiades bir süre sonra ortaya çıkmıştır. Buendiaların evinde 

gerçekten öldüğünde ise hayaleti Buendilarla yaşamaya devam etmiştir. “Gerçekten öbür 

dünyaya gitmiş, ama yalnızlığa dayanamadığından geri dönmüştü.” (Marquez, 2024, 

s.60-61). Ölü olmasına rağmen diğer kişilerle konuşabilen, onlarla çeşitli konularda 

deneyler yapan, yazdığı el yazmalarının şifresini çözmeleri için ipuçları veren büyülü bir 

karakterdir. Ayrıca kehanetleri olan Macondo’nun geleceğini ve Buendia ailesinde 

yaşanacakları önceden el yazmalarında yazmıştır. “Melquiades'in son ipucu o anda 

aydınlandığı için yerine çakılı kalmıştı. Elyazmalarındaki son cümle, insanın zaman ve 

mekân düzeni içindeki yerine yerli yerinde oturuyordu. Soyun atası ağaca bağlanır, 

sonuncusunu da karıncalar yer, diye yazmıştı Melquiades.” (Marquez, 2024, s.459). 

Metinde kehanetlerinin gerçekleştiğini göstermiştir. 

Gabriel Garcia Marquez, Yüzyıllık Yalnızlık romanında bir büyülü özellikleri olan 

birçok karaktere yer vermiştir. Yukarıda analiz ettiğimiz karakterler dışında romanın en 

önemli karakteri tüm yaşananların içinde olan büyülü bir başka karakter Ursula 

İguaran’dır. Ursula yüz yıldan fazla yaşamış, geleceği sezebilen bir karakterdir. İlerleyen 

yaşlarda kör olmuş fakat kimse kör olduğunu anlamamıştır. Ursula görmemesine rağmen 

hiçbir sıkıntı yaşamadan hayatına devam etmiştir. Pilar Ternera, kartlar sayesinde 

geleceği görebilen yaptıkları tahminler doğru çıkan büyülü bir karakterdir.  Jose Arcadio 

Buendia ise olağandışı bir güce sahip olan, zihinsel gelgitler yüzünden ağaca 

bağlanmasına rağmen uzun süre ağaca bağlı olarak yaşayan, öldükten sonra hayaleti 

görülen bir karakterdir. Yazar, romanda yarattığı çoğu karaktere büyülü özellikler 

vermesine rağmen bazı karakterleri sıradan hayatın içinden seçmiştir. Romanda bulunan 

gerçek veya büyülü karakterler uyumlu bir atmosfer oluşturmuşlardır. Büyülü 

gerçekçiliğin akımının büyülü karakterler özelliğini hayatın doğal akışında işlemiş, 

gerçeklik algısını değiştirmiştir. 



70 

 

 

 4.6. Büyülü Mekân ve Zaman 

 

Gabriel Garcia Marquez Yüzyıllık Yalnızlık büyülü gerçekçilik edebi akımına 

uygun birçok büyülü mekâna yer vermiştir. Aşağıdaki metin romanın geçtiği Macando 

şehri kurulmadan önce yer arayışına giren Jose Arcadio Buendia ve yanındakilerle 

karşılaştığı büyülü bir yeri tasvir etmektedir. 

Sonra, on günü aşkın bir süre güneş yüzü görmediler. Toprak, volkan külü gibi yumuşak 

ve vıcık vıcık oldu, bitkiler sıklaştıkça sıklaştı, kuşların çığlıklarıyla maymunların 

şamatası gitgide uzaklaştı ve dünya sonsuz bir hüzne büründü. Keşif kolundakiler, 

çizmeleri buram buram tüten petrol gölcüklerine bastıkça, palaları kan kırmızı 

zambaklarla altın sarısı semenderleri doğradıkça, bu nemli ve sessiz cennette Adem'in 

günahından da eskilere giden anılarına kapıldılar (Marquez, 2024, s.21). 

Bu metinde yolda giderken karşılaştığı yerleri betimlemektedir. Yazarın yaptığı 

betimleme oldukça büyülü bir mekân izlenimi vermektedir. Jose Arcadio Buendia, eşi 

Ursula ve yanındakilere uzun bir arayıştan sonra bir yerde durup bir yerleşim yeri 

kurarlar. Bu yere Macondo ismini verirler. Macondo romanın genel mekânı, büyülü ve 

gerçek olayların yaşandığı yazarın kurguladığı hayali bir kenttir. Küçük izole bir yerleşim 

yeri olarak kurulan daha sonra büyüyen, yozlaşan Macondo romanın sonunda yok 

olmuştur. “Son satıra gelmeden önce, o odadan bir daha çıkamayacağını anlamış 

bulunuyordu. Çünkü el yazmalarında Aureliano Babilonia'nın şifreleri çözdüğü anda 

aynalar (ya da seraplar) kentinin rüzgarla savrulup yok olacağı…” (Marquez, 2024, 

s.461). Yazar, bu metinde  el yazmalarında kentin yok olacağı bilgisini vermiş ve bir süre 

sonra Macondo büyük bir fırtınayla yok olmuştur. 

Melquiades’in çadırı büyülü icatların, iksirlerin, deneylerin yapıldığı bir büyülü 

bir yerdir. Daha sonra burası yerini Jose Arcadio Buendia’nın laboratuvarına bırakmıştır. 

Aureliano Babilonia’nın devraldığı el yazmalarını çözdüğü laboratuvar, bir başka büyülü 

mekandır. 

Yazarın büyülü mekân olarak kullandığı bir başka yer Buendialar’ın evidir. Bu 

evde karıncalar olağan dışı ses çıkarmakta, güveler gürültü yapmakta, otlar gereğinden 

çok büyümekte ve yüksek sesli bir hışırtı çıkarmaktadır. Evde daha önce yaşayan ölmüş 

aile fertleri, yaşadıkları zamanda uğraştıkları konularla ile ilgili çeşitli konuşmalar 

yaparken, yapılan bu konuşma ve sesler ev sahipleri tarafından duyulmaktadır 



71 

 

Gabriel Garcia Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanında zaman doğrusal bir 

çizgide ilerlememiştir. Anlatı bir geçmişe bir geleceğe dönüşlerle aktarılmıştır. Geçmiş, 

gelecek ve şimdi iç içe geçerek döngüsel bir zaman anlayışı uygulanmıştır. Yazar zaman 

konusunda zikzaklar, sert geçişler yaparak gerçek zaman ve büyülü zaman arasındaki 

farkı ortadan kaldırmış büyülü gerçekçiliğin akımına uygun bir zaman geçişi sağlamıştır. 

 Albay Aureliano Buendia, yıllar sonra idam mangasının karşısına dikildiğinde, babasının 

onu buzu keşfetmeye götürdüğü o çok uzaklarda kalmış ikindi vaktini anımsayacaktı. O 

zamanlar Macondo, tarihöncesi kuşların yumurtaları kadar ak ve kocaman, parlak 

çakıllarla örtülü yatağı boyunca dupduru akan bir ırmağın kıyısında kurulmuş, yirmi 

hanelik bir kerpiç köydü. Dünya öylesine çiçeği burnundaydı ki, pek çok şeyin adı yoktu 

(Marquez, 2024, s.11).  

Bu metin romanın ilk cümlesidir. Yazar, Albay Aureliano Buendia’nın idam 

mangasının önünde kurşuna dizileceğini haber vererek hikâyede gelecekte olabilecek bir 

durumu okuyucuya aktarmıştır. Metnin devamında başa dönmüş Macondo’nun 

kuruluşuna gitmiştir. Macondo’yu dünyada ilk kurulan yaşam alanı olarak tasvir etmiş, 

mitsel bir gönderme yapmıştır. Marquez, daha ilk cümlelerinde birçok zaman dilimini bir 

arada kullanmıştır. 

           “O anda bir üzüntü döneminin bittiğini, ancak boyun eğip kabullenerek 

dayanılabilecek yeni bir üzüntü döneminin başladığını anladılar.” (Marquez, 2024, 

s.347). Yazar yaşanılan zamanı romandaki karakterin ruh haline göre tanımlamıştır. 

Metinde hükümetten kaçan Aureliano Segundu’nun bir ev baskınında askerlerin onu 

görememesi sonrasında söylenmiş bir sözdür. Hükümet Macondo’da baskıcı bir yönetim 

sergiliyordu, bu koşullarda halk mutsuzdu. Yaşanan katliamdan sonra üzüntü ve boyun 

eğme davranışının yanında baskıcı rejimi kabullenme döneminin başladığını söylüyor. 

Yaşanan bu zaman dilimini kendine özgü bir isimle tanımlıyor. 

            “Yağmur tam dört yıl, on bir ay, iki gün yağdı… Kuzeyden gelen kasırga, çatıları 

uçuruyor, duvarları yıkıyor, muz bahçelerinde tek ağaç bırakmamacasına tümünü 

köklerinden söküp deviriyordu.” (Marquez, 2024, s.350). Marquez, pasajda dört yıl süren 

bir zaman diliminde yağan yağmur sonrasında oluşan fırtınadan bahsediyor. Yazar, 

yağmur yağışını dört yıl gibi uzun bir zamana sığdırarak büyülü bir zaman dilimi 

kullanıyor. 

Yediden yetmişe herkes, uykusuzluk bulaşmış o tadına doyulmaz yeşil horozları, 

uykusuzluğa batmış o güzelim pembe balıkları, uykusuzluğa bulanmış o şipşirin sarı 

tayları emip duruyordu. Böylece pazartesi sabahı doğan güneş, bütün kasabayı ayakta 



72 

 

buldu. Önceleri kimse telaşa kapılmadı. Tam tersine, uyumadıklarına seviniyorlardı. 

(Marquez, 2024, s.56). 

Rebeca’nın gelişi ve sonrasında yaptıkları eski zamanda yaşanmış uykusuzluk 

salgınının belirtileriydi. Bir süre sonra herkes uykusuzluk hastalığına yakalanmıştı. 

Macondo’da ki tüm canlılar uyuyamıyordu.  Zamanla uykusuzluk hali karantinaya alındı, 

halk bu durumu olağan görüp hayatına devam etti. Yazar, bir dönemi uykusuzluk dönemi 

olarak adlandırıp hikâyeyi bu şekilde işlemiştir. Romandaki kahramanlar da bu büyülü 

salgını olağan karşılamıştır.            

Uykusuzluk döneminden sonra unutkanlık dönemi başlamıştı. Macondo’daki 

herkes bu hastalığa yakalanmış insanlar ne geçmişi ne geleceği ne de şimdiyi 

hatırlayamıyordu. İnsanlar evinin yolunu bile bulamıyor gün geçtikçe durum 

kötüleşiyordu. Jose Arcadio Buendia unutkanlık salgını için geçici bir çözüm olarak her 

nesnenin üzerine isim yazma yöntemi bulmasına rağmen bir süre sonra insanlar okumayı 

da unutmuşlardı. Bir gün Melquiades Macondo’ya gelir Jose Arcadio Buendia onu 

unutmuştur. Bunu anlayan Melquiades bu büyülü salgını ortadan kaldırmak için 

çantasından bir kutu çıkarır, Jose’ye bunu içirir. Büyülü salgın ortadan kalkar. Marquez 

romanın bir zaman dilimini uykusuzluk salgınının yaşandığı dönem olarak tanımlar. Bu 

dönemi ortadan kaldıran Melquiades karakterine zaman ile ilgili tüm sınırları ortadan 

kaldırmıştır. Melquiades bazen kaybolmakta, bazen bir anda ortaya çıkmakta, bazen de 

ölmesine rağmen hayaleti görünmektedir. Ayrıca Melquiades romanda yaşanacakların 

zamanlamasını yazdığı el yazmalarıyla önceden bilen kişidir. 

 

4.7. Yerel Kültür, Batıl İnanç, Mitler ve Metaforlar 

 

Gabriel Garcia Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanında yerel kültürü oldukça 

işlemiştir. Macondo şehrinde Latin Amerika kültürünü, tarihini, toplumsal yapısını, hatta 

iklimsel özelliklerini okuyucuya sunmuştur. Latin Amerika halklarının yaşam tarzını, 

gelenek göreneklerini, inançlarını, doğayla olan ilişkilerini ve batıl inançlarını çok iyi 

betimleyen yazar, roman üzerinden Latin Amerika’yı dünya edebiyatına sunan bir 

laboratuvar kurmuştur. Büyülü gerçekçilik akımının önemli özelliklerinden olan yerel 

kültür ve batıl inanç özelliğini eserinde çok iyi örnekler işlemiştir. “Donuna işemekten 

vazgeçsin diye tuğlalar kızdırıp altına koydular.” (Marquez, 2024, s.94). Albay Aureliano 

Buendia’nın evlenmek istediği küçük kız Remedios Mascote akşamları altını ıslanmaktan 

vazgeçirmek için yerel kültürün bir öğesi ve batıl inancın bir parçası olan kızgın tuğla 



73 

 

yöntemi kullanılmıştır. “Kasabanın kurulduğu günden beri kapının üzerinde asılı duran 

öd ağacı dalı ile ekmek somunu indirildi, yerine Hazreti İsa'nın kutsal yüreğinden bir 

parçanın sarılı olduğu kese asıldı.” (Marquez, 2024, s.239-240). Yerel kültürde ilahi bir 

özellik yüklenen öd ağacı ve somon ekmeği evlerin kapılarına asılırdı. Değişen toplumsal 

değerler ve inanışlar zamanla kapıya asılanı değiştirmiştir. 

Albay Aureliano Buendia’nın evlendiği kız Remedios Mascote ölünce yerel kültür 

geleneklere bağlı olarak bir yas biçimi uygulandı, önemli bir durum olmadıkça insanların 

eve giriş çıkışı yasaklandı, bir yıl süreyle yüksek sesle konuşulması yasaklandı, yatağına 

siyah bir kurdele bağlandı ve hiç sönmeyen bir gaz lambası öldüğü yatağın başucuna 

yerleştirildi. Geleneksel Latin Amerika kültüründe ölenler için yapılan bir yas yöntemi 

betimlenmiştir. Yazar özellikle Buendia ailesi üzerinden yaşadığı kültürün geleneksel aile 

yapısını oldukça iyi aktarmıştır. 

Yazar, Yüzyıllık Yalnızlık romanında büyülü gerçekçiliğin mit ve metaforlara 

işleme özelliğine oldukça yer vermiştir. Marquez hem yerel mit ve metaforlardan hem de 

evrensel mit ve metaforlardan oldukça beslenmiştir. 

O anda Güzel Remedios'un ayakları yerden kesilmiş, uçmaya başlamıştı. O sıralarda 

nerdeyse tamamen kör olan Ursula, bu belirgin esintinin ne olduğunu anlayabilen tek kişi 

oldu ve çarşafların ucunu koyuvererek Güzel Remedios'un kendisiyle birlikte 

havalanarak uçuşan çarşaflar arasında el sallayışını seyretmeye koyuldu (Marquez, 2024, 

s.266).   

Bu metinde yazar, evrensel dini mit olan Hz. İsa’nın annesi Hz. Meryem’in göğe 

yükselmesine gönderme yapmıştır. “Günümüz Katolikleri Meryem’in ruhen ve bedenen 

göğe yükseldiğine inanmaktadırlar.” (Sarıkçıoğlu, 2017, s.52). Remedios göğe yükselmiş 

ve gözden kaybolmuştur. Romanda bu karakteri incelediğimizde toplumsal konu ve 

olaylardan uzak kalmış, masumiyet, saflık ve güzelliği ile bilinen bir karakterdir. Jupp’a 

(2000. S.113) göre Yüzyıl Yalnızlık, “Latin Amerika tarihini mit olarak yeniden 

yapılandırmaya yönelik bir çaba” olarak görülebilir ve “tarihi mit olarak yeniden 

yapılandırma amacı, Latin Amerika'nın yanlış romantik yorumlarından kurtulmaya 

çalışan bir öz tanımlama eylemini temsil eder.” 

Marquez, romanın üç yüz seksan iki’nci sayfasınada toplu ölü kuşlardan söz 

etmiştir. Ursula öldükten sonra büyük bir kuş ölümü gerçekleşmiş, insanlar özellikle uyku 

saatinde ölen kuşların ölümünü salgın zannetmiştir. Macondo sakinleri evinin etrafındaki 

kuşları toplayıp el arabalarına koyup nehre atmıştır. Ursula öldükten bir süre sonra 

kuşların sıcaktan sürü halinde ölmesi yerel bir metafordur. Çünkü 1925 yılında binlerce 



74 

 

kuş ölmüş, ölen kuşlar Ekvator ve Kolombiya kıyılarında görülmüştür. Yazar yaşanan bu 

tarihi olaya göndermede bulunmuştur. Ayrıca Peder Isabel ölen kuşların serseri bir 

Yahudi’den kaynaklandığı söylemiştir. Bu söylem ayrımcı batıl bir inançtır. “Yağmur 

tam dört yıl, on bir ay, iki gün yağdı.” (Marquez, 2024, s.350). Metinde uzun süre yağmur 

yağması Latin Amerika kültüründe yağmur arınmayı çağrıştıran bir doğa olayı 

metaforudur. Melquides’in kehanetleri, ölüyken görülmesi, büyülü özellikleri, geleceği 

gören el yazmaları yaşanılan toplumun büyücü ve kehanet ve fallara verdiği önemi 

aktaran bir metafordur. “Bu nemli ve sessiz cennette Adem'in günahından da eskilere 

giden anılarına kapıldılar.” (Marquez, 2024, s.21). Ayrıca romanın geçtiği Macondo’nun 

kuruluş aşaması, kuruluşundan sonra yaşananlar Hz. Âdem ve Havva’nın cennet 

cehennem öyküsüne bir göndermedir. Romanda bunların dışında birçok yerel kültür, batıl 

inanç, mit ve metafor bulunmaktadır. 

 

4.8. Toplumsal Sorun ve Post Kolonyal Göndermeler 

 

Gabriel Garcia Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanı büyülü gerçekçilik akımını 

kullanarak Latin Amerika’daki siyasi, toplumsal, sosyal ve kültürel problemleri dile 

getirir. Yazar kurduğu Macondo şehri ve yarattığı Buendia ailesi üzerinden yaşadığı 

toplumun sosyal yapısına ayna tutmuştur. Macondo’daki toplumsal sorunları romanda 

kullandığı birey ve topluluklar üzerinden işleyen yazar, bu sorunlara sebep olan durumları 

gözler önüne serip çoğu zaman büyülü metaforlarla eleştirmiştir. Post kolonyal bir bakış 

açısına sahip olan yazar, yaptığı eleştirilerle sorunun kaynağına inmekte ve çözümler 

üretip toplumun bunları görüp yeniden ayağa kalkmasını hedeflemektedir.  

Macondo ilk kurulduğunda dış dünyaya kapalı bir yerleşim yeriydi. Bu kapalı 

olma durumu çingenelerin getirdiği sirkle bozulmaya başlamıştır. Sirkle gelen 

Melquiades her gelişinde yeni icatlar getirerek oradaki halkı şaşırtmıştır.  Jose Arcadio 

Buendia getirilen her yeni buluşu satın almaya çalışmıştır. Bunun için zor günler için eşi 

Ursula’nın sakladığı sömürge altınlarını bile kullanmıştır. Teknolojiden uzak olmak halk 

arasında zaman zaman problem haline gelmiştir. “Irmağın hemen karşı kıyıcığında her 

türlü sihirli araç gereç varken, biz burada, eşekliğimize doymayalım.” (Marquez, 2024, 

s.18). Bir süre sonra gelen teknoloji toplumda daha büyük sorunlara yol açmıştır. 

Yüzyıllık Yalnızlık romanında “kadın” temsiline baktığımızda genel itibariyle 

güçlü, mantıklı, gerçekçi karakterler olarak işlenmiştir. Özellikle Ursula karakteri bilge, 

aileyi ayakta tutan, mantıklı, geleneksel değerlere bağlı, zamana ve ölüme karşı direnen 



75 

 

büyülü gerçekçiliğin vücut bulduğu güçlü bir kadın karakterdir. Marquez kadın 

karakterleri erkek karakterlere göre daha ne yaptığını bilen gerçekçi olarak işlemiştir. 

Kadın güçlü aktarılmasına karşın o dönemde de erkek egemen sistemde ikinci plandadır. 

“Daha o zamanlar, kadınları araba kullanması hoş karşılanmazdı.” (Marquez, 2024, 

s.388). Bunun gibi romanda kadının ikinci sınıf olduğu birçok metin bulunmaktadır. 

Romanda kadın temsili açısından bir başka problemli alan cinsel obje olarak 

kullanılmasıdır. “Yanında üç metresi vardı. Kadınların üçünü aynı eve yerleştirdi.” 

(Marquez, 2024, s.187). Kadınlar metnin birçok yerinde cinsellikle ilişkilendirilmiş 

erkeklerin haz duygusunu giderici karakterler olarak işlenmiştir. Romanda bu konuya 

paralel olarak karşımıza çıkan en ilginç karakter Pilar Ternera’dır. Pilar, Buendia ailesinin 

iki oğluyla beraber olmuş ve onlardan çocuk yapmıştır. Beraber olma anları tüm 

ayrıntısıyla romana aktarılmıştır. Yazar, romandaki cinsel temanın önemli bir kısmını 

Pilar üzerinden işlemiştir. 

Tanrının tohumunu ekmek için buradan daha bakir toprak bulunmayacağına inanarak, bir 

hafta daha kalmaya, sünnetli sünnetsiz kim varsa vaftiz etmeye, yıllanmış karı kocaları 

Tanrı önünde nikahlamaya, ölenlerin başında dua etmeye karar verdi. Ama kimse oralı 

olmadı. Kime yanaşsa, bunca yıldır papazsız da pekâlâ yaşayıp gittiklerini, ruhlarına 

kimse aracılık etmeden de Tanrıyla işlerini yürüttüklerini söylüyorlardı. Peder Nicanor 

sokak sokak dolaşıp vaaz vermekten usanınca bir kilise yaptırmayı düşündü (Marquez, 

2024, s. 96-97). 

Marquez, romanda kiliseyi kolonyal sistemin bir parçası olarak işlemiştir. 

Metinde Macondo’ya devlet görevlisi Don Apolinar Mascote’nin davetlisi olarak ilk defa 

gelen bir Peder Nicanor burada kalmış dini kuralları yaymaya çalışmıştır. Halk pederin 

anlattıklarıyla pek ilgilenmemiş, yerel kültürlerini, inanışlarını yaşamaya devam etmiştir. 

Zamanla peder kiliseyi kurmuş, toplumda etkin bir rol almıştır. Egemen kolonyal sistem 

kilise üzerinden iktidarını güçlendirmiş, halkı dini kuralların hegemonyasına almıştır. 

“Meme, sömürge piskoposlarının büyük boy yağlıboya resimleriyle dolu salonda 

bekledi.” (Marquez, 2024, s.330). Kilisenin kurumsallaşmasıyla halkta sosyal değişimler 

yaşanmış, egemenlerin toplumu yönetebilmesi kolaylaşmıştır. Yazar kiliseyi büyülü 

gerçekçiliğin post kolonyal bakış açısıyla işlemiştir.   

Sömürge toplumlarında sömürgeciliğin kurumsallaşmasının en büyük aracı dildir. 

Buendia ailesi çocuklarını Guajiro Kızılderililerinden Visitacion’a emanet etmiştir. 

Çocuklar zamanla çocuklar yerel halkın dili olan Guajiro diliyle konuşmaya başlamıştır. 

Buendia ailesi bunu “domuz kuyruğu kadar korkunç” bir durum gibi görmüş, çocukların 



76 

 

İspanyolca yerine kendi dillerini konuşmasını yabanilik olarak tanımlamıştır. Yazar 

kolonyal sistemin halkları nasıl kendi dilini dışladığını, eksik gördüğünü, hatta geri 

kalmışlığın göstergesi olarak tanımladığını bu bölümde okuyucuya aktarmıştır. 

Zamanla bellek kaybının nerelere varabileceğini inceledikçe… Buna inek derler. Süt 

versin diye her sabah sağılması gerekir, sütün de sütlü kahve yapmak üzere kahveyle 

karıştırılabilmesi için kaynatılması şarttır. Böylece, bir an için adlarıyla yakalanan, ama 

yazılı harflerin ne demeye geldiğini unuttukları anda kaçıp ellerinden kayıveren bir 

gerçeği yaşamaya başladılar (Marquez, 2024, ss.58-59). 

Macondo da unutkanlık salgınından sonra bellek kaybı salgını başlamıştır. Yazar; 

bu salgın metaforu ile kolonyal sistemi birbirine benzetmiş, yaşanan bellek kaybını 

sömürgeci sistemin halkın dilini unutturma ve yok etme durumuyla ilişkilendirmiştir. 

Yazar; büyülü gerçekçilik akımının post kolonyal bakış açısıyla bu durumu eleştirmiş, 

Latin Amerika halkının yaşananları anlaması sağlamıştır. 

Doğal, izole, gelenekleriyle yaşayan, yasların olmadığı, özgür bir yerleşim kuran 

Marquez; zamanla şehrin büyümesi nüfusunun artmasıyla şehirde birtakım değişiklikler 

olmaya başlamıştır. Bir gün ansızın kendini sulh yargıcı diye tanımlayan, merkezi 

hükümet tarafından gönderilen Don Apolinar Mascote gelir. İspanyolca bir kavram olan 

“don Apolinar” Latin Amerika’yı yıllarca sömüren İspanyollara bir göndermedir.  

“Yanında getirdiği devlet armasını duvara astı, kapıya da sulh yargıcı diye yazdı. Verdiği 

ilk emir, ulusal bağımsızlığın yıldönümü törenleri nedeniyle bütün evlerin maviye 

boyanması oldu.” (Marquez, 2024, s.68). Marquez bu metinle egemenlerin gittikçe 

gelişen ve büyüyen Macondo şehrine ele geçirmeye başlamasını örneklendirmiştir. Yazılı 

emri gören Jose Arcadio Buendia evden bir hışımla çıkıp yargıçtan hesap sordu. Yargıç 

devlet tarafında görevlendirildiğini bildirdi. Buendia kasabayı nasıl kurduklarını, buranın 

kuralları anlattı, sonunda onu tehdit edip evden çıktı. Ertesi gün Don Apolinar Mascote 

ailesi ve yanında askerlerle görünür. 

İşgalcileri kasabadan atmaya kararlı olan Macondo'nun kurucuları yanlarına büyük 

oğullarını alıp Jose Arcadio Buendia'ya gittiler ve emrindeyiz dediler. Ama Jose Arcadio 

Buendia, bir adamı ailesinin önünde rezil etmenin erkekliğe sığmayacağını söyleyerek 

karşı çıktı. Don Apolinar'ın karısını ve kızlarını yanında getirdiğini anlattı. Bu nedenle, 

işi tatlılıkla çözmeye karar verdi Marquez, 2024, s.69). 

Marquez, romanda yaşadıkları yeri kendi rızaları olmadan yönetmeye gelen 

egemenlere yerli halkın verdiği bir tepkiyi dile getirmiştir. Kendi halinde mutlu mesut 

yaşayan Macondo, siyasi problemlerin başlayacağı bir döneme girmiştir. Şehrin 



77 

 

kurucuları toplanmış, egemenlerin halkı sömürmesi için atadığı bir yöneticiyi şehirden 

kovmak istemişlerdir. Jose Arcadio Buendia yanında ailesi olduğu için konuşarak 

halletmek istemiş oğluyla beraber yargıcın evine gitmiştir. “Jose Arcadio Buendia onun 

ağız açmasına fırsat vermedi. Yalnızca iki koşulumuz var, diye sürdürdü sözünü, 

birincisi, herkes evini istediği renge boyayacak. İkincisi, askerler bugünden tezi yok çekip 

gidecek. Asayişi biz sağlarız.” (Marquez, 2024, s.69). Kapıda kızları gören Buendia 

yargıçla metindeki koşullarda anlaşıp oradan ayrıldı. 

Tatlı dille köy halkını yola getirip ulusal bağımsızlık bayramında evlerin çoğunu maviye 

boyattırdı. Peder Nicanor'un baskısıyla, Catarino'nun dükkanını arka sokaklardan birine 

kaldırttı ve köyün göbeğinde açılmış olan rezalet yuvalarını kapattı. Başkente gidişinde 

de yanında güvenliği sağlamak üzere silahlı atlı polis getirdi; köye silahlı kişiler sokmama 

konusunda yapılan ilk anlaşma, kimsenin aklına bile gelmedi (Marquez, 2024, s.103). 

Egemen sistemin temsilcisi, merkezi otoritenin sembolü ve kolonyal sistemin bir 

parçası olan Don Apolinar Mascote Macondo’da otorite olan Buendia ailesiyle ilişkilerini 

düzelttikten sonra yapılan anlaşmayı hiçe sayıp daha fazla polis isteyerek otoritesini 

güçlendirdi. Evlerin çoğunu maviye boyattırdı. Marquez; kolonyal sistemin temsilcisi 

olarak işlediği Don Apolinar Mascote karakteri üzerinden sömürgeci sistemin kendini 

kabullendirme, toplumda yer edinme aşamasında yumuşak davrandığını, toplumdaki 

güçlü aileleri yanına alıp, gücüne güç kattıktan sonra gerçek yüzünü gösterdiğini 

okuyucuya aktarmak istemiştir. 

Liberaller ile muhafazakarlarla siyasi bir mücadelenin olduğu bir dönmede ülke 

seçimlere gitmiştir. Muhafazakarların temsilcisi olan Mascote, Macondo da seçimi 

yönetmiştir. Seçim bittikten sonra liberallerin oylarını Muhafazakarların oylarıyla 

değiştirmiştir. Sandığı tekrar mühürleyip başkente göndermiştir. Olanlara şahit olan 

Aureliano, durumu kabullenmemiştir. Ülkedeki politik çatışmalardan uzak duran 

Aureliano; bu olaydan sonra liberallere katılmış, bir gün Mascote‘nin evine baskın yapıp 

liberallerle yönetime el koymuştur. Macondo’nun yönetimini yeğeni Arcadio’ya bırakıp 

devrimci General Victoria Medina’nın güçlerine katılmıştır. Albay savaş süresince silahlı 

otuz iki ayaklanma tertiplemiştir. Uzun süre savaşan, yaralanan, insan öldüren, suikastlar 

yaşayan Albay yaşanan bunca çatışmadan sonra savaşın gereksizliğini anlamıştır. 

“Saatlerce oturuyor, geleceği olmayan bir savaşın beklenmedik gelişimleri karşısında 

tökezlememeye çalışarak şiirler yazıyordu.” (Marquez, 2024, s.156). Metinde yazar, 

egemen güçlerin toplumda var olan çelişkilerden faydalanarak toplumu birbiriyle sonucu 

olmayan çatışmalara sürüklediğini işlemek istemiştir.  



78 

 

1899’da savaşan iki siyasi grup, Bin Gün Savaşı olarak bilinen ve yüz binden fazla insanın 

ölümüne yol açan bir iç savaşa girdi. Anlaşmazlık kahve fiyatlarının düşmesiyle başladı. 

O dönemde hükümeti elinde bulunduran Muhafazakârlar, kötüleşen ekonomi yüzünden 

paniklediler ve altınla desteklenmeyen kâğıt para çıkardılar. Sonuç olarak pesonun değeri 

önemli ölçüde düştü, kahve çiftçilerini iflasa zorladı ve liberaller hükümete karşı savaş 

açmıştır. Savaş üç yıl sürdü. Liberaller sonunda kaybetti, ancak iki taraf 1902’de 

ekonomik ve siyasi reform vadeden bir anlaşmaya vardı (Darraj, 2006, s.28).  

Latin Amerika tarihi birçok iç çatışmaya tanıklık etmiştir. Darraj’ın aktardığı 

metinde de görüldüğü gibi Kolombiya’da geçmişte yaşanan politik bir iç çatışmanın 

birçok ölüme ve tahribata neden olduğu görülmüştür. Marquez’in romanda aktardığı iç 

savaş tarihte yaşanan Bin Gün Savaşı’na göndermedir. Yazar bu gönderme üzerinden 

halkın yaşananlardan ders çıkarmasını istemektedir. 

Macondo ilk kurulduğunda dış dünyaya kapalı bir yerleşim yeriydi. Bu kapalı 

olma durumu çingenelerin getirdiği sirkle bozulmaya başlamıştır. Sirkle gelen 

Melquiades her gelişinde yeni icatlar getirerek oradaki halkı şaşırtmıştır.  Jose Arcadio 

Buendia, getirilen her yeni buluşu almaya çalışmıştır. Bu nedenle zor günler için eşi 

Ursula’nın sakladığı sömürge altınlarını da vermiştir. Teknolojiden uzak olmak halk 

arasında zaman zaman problem haline gelmiştir. Zamanla şehre elektrik, telefon, tren gibi 

birçok teknolojik ürün gelmiştir. Bu teknolojiyle beraber farklı farklı insanlar da 

gelmiştir.  

Aureliano Segundo otelde yer bulamayan Mister Herbert ile karşılaşır ve onu eve 

yemeğe götürür. Mister Herbert, Buendialarda yemek yedikten sonra sofraya muz gelir. 

“Muzu güzelce inceledi, özel bir bıçakla ikiye böldü, parçaları hassas terazide tarttı ve 

muzun çapını, tabanca kalibrelerini ayarlamakta kullanılan çap pergeliyle hesapladı.” 

(Marquez, 2024, s. 255). Muzu ilk defa gören Helbert, onu inceledi daha sonra muzun 

üretildiği bahçelere giderek teknik çalışmalar yaptı. Çeşitli mühendislik çalışmalarından 

sonra zengin büyük bir muz şirketi sahibi olan Mister Jack Brown geldi. Marquez, 

sömürgeciliğin ve kapitalist düzenin ilk temsilcisi olan muz şirketinin Macondo’ya 

gelişini bu metinle aktarmakmıştır. 

19. yüzyılın sonlarında, Amerika merkezli United Fruit Company, daha sonra Chiquita 

International olarak bilinecek olan şirket, Muz Bölgesi'nde faaliyet göstermeye 

başlamıştır. Şirket, bölgeye muz plantasyonları kurmuş ve “20. yüzyılın başlarında Orta 

ve Güney Amerika'nın bazı bölgelerinde muz ticaretine sanal bir tekel koymuştur (Darraj, 

2006, s. 12). 



79 

 

Romanda anlatılan muz şirketinin tarihsel bir arka planı vardır. Muz şirketi Latin 

Amerika’nın birçok yerinde faaliyet göstermiş, kendine özel çalışma alanları kurmuş, 

dışarıdan birçok işçi getirmiştir. Kolonyal sistemin bir parçası olan şirket, insanların 

hayatını değiştirmiş, şehirlerin hızla değişmesine yol açarak toplumsal yapıyı yerle bir 

etmiştir. “Muz şirketi gelip kasabayı yozlaştırmadan, düzenini bozmadan ve baskı 

kurmadan önce Macondo'nun kendince hali vakti yerinde, bolluk bereket içinde bir yer 

olduğu görüşünü savundu.” (Marquez, 2024, s.387). Romandaki bu metindende 

anlaşılıdığı gibi ekonomik düzenleri değişen Macondolular rahat ve özgür hayatları 

zamanla yok olmuştur. Toplumda ahlaksal değerleri de yozlaştıran kolonyal, kapitalist 

sistem insanların sermayeye hayranlık duyması ona özenmesini sağlamıştır. M. 

Helbert’in kasabaya gelip muzu keşfetmesinden sonra eski Macondo yerleşimcileri 

kasabanın yaşadığı değişime şaşırıyorlardı. “O zaman Albay Aureliano Buendia, 

Gringonun birine muz yedirdik diye şu başımıza açtığımız işlere bakın.” (Marquez, 2024, 

s.267). Marquez, Albay Aureliano üzerinden yaşanan toplumsal değişimi, ahlaksal 

çöküşü ve sömürünün düzenin yerleşik olmasını bu sözlerle serzenişte bulunmuştur. 

Macondo da muzun yarattığı pozitif ekonomik, sosyal etki bir süre sonra sona 

ermiştir. Halk eski kazancını elde etmek için daha fazla çalışmak zorunda kalmıştır. Bu 

durum giderek ağırlaşmasına rağmen halk şükretme davranışı sergilemiştir. Şehirde hem 

ekonomik hemde sosyal alanda olumsuz birçok durum görülmeye başlanmıştır. 

 “UFC hızla gelişerek, bölgedeki “devlet içindeki devlet ve fiili güç” haline geldi: 

“En iyi arazilerin yanı sıra, United, kendi demiryolları, genel mağazalar ve telgraf 

sistemlerine sahipti; kanal ağı ile sulamayı tekelleştirdi.” (Bell-Villada, 2002, s.133). 

Sömürge sistemin bir parçası olan muz şirketi sermayenin verdiği güçle Makondo’da 

egemen güç olmuş kendine özel alanlar oluşturmuştur. Kazandıklarıyla gözü doymayan 

patronlar daha fazla kazanç için işçileri kötü koşullarda yaşatmaya ve düşük ücretler 

vermeye başlamıştır. Bunun üzerine işçiler, kendi aralarında örgütlenerek kötü çalışma 

koşullarına karşı mücadele etmeye başladı. İşçiler büyük bir toplu sözleşme hazırladı 

fakat işveren temsilciler uzlaşmaya yanaşmadı, bunun üzerine büyük bir grev yaptılar.  

Muz şirketindeki ustabaşılığını bırakıp işçilerin yanında yer aldı. Çok geçmeden de 

ülkenin düzenini bozmak için girişilmiş kökü dışarıda bir eylemin ajanı olarak 

damgalandı: Sessiz, söylentilerle ağırlaşıp kararan haftanın sonunda bir gece, gizli bir 

toplantıdan çıkarken bilinmeyen birilerinin attığı dört kurşundan mucizeyle kurtuldu 

(Marquez, 2024, s.332).   



80 

 

Jose Arcadio Segundo, işçi mücadelesinin önde gelen karakterlerindendir. 

Mücadelenin başlamasıyla muz şirketindeki işini bırakmış, greve katılmıştır. Sendikanın 

önde gelen öncülerine suikastlar düzenlenmiş, Segundo öldürülmekten son anda 

kurtulmuştur. Grevin “kökü dışarda” olduğu iddia edilerek egemenlerin yaptıkları 

hukuksuzlukları meşrulaştırmak için sürekli kullandıkları argümanlar kullanılmıştır. Sıkı 

yönetim ilan edilmiş, Macondo’ya asker gönderilmiştir. İşçi-işveren arasındaki 

uzlaşmazlığın kaldırılacağını söyleyen askeri yönetim, merkezden trenle gelecek askeri 

yetkilinin açıklama yapacağını duyurmuştur. İstasyonun yanında toplanan üç bin işçi 

açıklama yapacak yetkiliyi beklemiş ama gelmemiştir. Halk, bu durumu protesto etmiştir. 

“Öndekiler, ilk kurşun dalgasıyla taranmış ve yere yıkılmışlardı bile. Sağ kalanlar yere 

yatacakları yerde ufak alana çekilmeye çalıştılar. Ne var ki, karşı sokaktaki makineliler 

de yaylım ateşine başlamışlardı.” (Marquez, 2024, s.341). Protesto sırasında halk 

taranmış binlerce insan ölmüştür. Ölenlerin cesetleri tren vagonlarına bindirilip kanıtlar 

yok edilmiştir. Ölmüş zannedilen Jose Arcadio Segundo da vagona atılmıştır. Uyanınca 

gördüğü manzara karşısında şok olan Segundo, trenden atlayıp kurtulmuştur. 

Macondo’da yaşayan herkese bu katliamdan söz etmiş ama kimse ona inanmamıştır. 

“Jose Arcadio Segundo, “ölüler,” diye açıkladı. “İstasyondakilerin çoğu ölmüş olmalı.” 

Kadın ona acıyarak baktı. “Burada hiç ölen olmadı,” dedi. “Büyük amcanız Albay’ın 

döneminden bu yana hiçbir şey olmadı.”” (Marquez, 2024, s.341). Metindende görüldüü 

gibi J. A. Segundo yaşanan bu katliama kimseyi inandıramamıştır.  

5 Aralık 1928'de, iki bin ila dört bin grevci, Cienaga'daki demiryolu istasyonunda 

toplandı ve Santa Marta'ya yürüme niyetindeydiler. Hükümet, bir seferberlik durumu ilan 

etti ve bölgeye sokağa çıkma yasağı getirdi. Askerler, grevcileri dağıtma emriyle 

Cienaga'ya geldi. 6 Aralık sabahı saat 1:30’da ordu komutanı, grevcilerine seferberlik 

ilanını ve sokağa çıkma yasağını okudu ve onları birkaç dakika içinde dağılmaya zorladı. 

Ardından gelen kanlı yolculuk, “muz tarlaları katliamı” olarak bilindi. (Safford ve 

Palacios, 2002, s.281). 

Kolonyal sistem sömürge toplumlarının yaşadığı katliamların izini ortadan 

kaldırıp inkâr eder. Bu inkârcı yaklaşımı sömürülen topluluklarda empoze ederek 

kolonyal sistemin resmi tarihini geçerli kılar. Marquez romanda yaşanan katliamı tüm 

ayrıntılarıyla aktararak tarihte yaşanan “muz tarlaları katliamına” göndermede bulunur. 

Jose Arcadio Segundo karakteri üzerinden de büyülü gerçekçiliğin toplumsal hafızayı 

canlı tutma özelliğini romanda uygular. 

 



81 

 

5. YÜZYILLIK YALNIZLIK VE PERWANE‘NİN AKŞAMI ROMANLARININ 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

 Karşılaştırmalı Edebiyat, birbirinden farklı toplum, dil, coğrafya ve zamanlarda 

yazılan edebi eserleri karşılaştırır. Bu edebiyatla ilgili dünya edebiyatında birçok tanım 

mevcuttur.  

Karşılaştırmalı Edebiyat; iki veya daha fazla ulusal edebiyatı konu, üslup, fikir, dil 

özellikleri veya metin yapısı açısından karşılaştıran çalışmaları içerir. Bu karşılaştırmalar; 

ortak bir kültüre, dil ailesine, ortak coğrafyaya sahip milli edebiyatlar arasında 

yapılabileceği gibi farklı dil ailelerine ait, farklı coğrafyalarda yer alan, farklı kültürlere 

sahip milli edebiyatlar arasında da yapılabilir. Burada amaç hiçbir zaman milletin 

üstünlüğünü ispat etmek değildir; amaç iki ülke edebiyatı arasındaki farklılıkları, 

benzerlikleri ve nedenlerini ortaya koymaktır (Öztürk, 1998, s.7-8). 

Öztürk, Karşılaştırmalı Edebiyat‘ın tanımını ve genel amacını metindeki 

cümlelerle açıklamıştır. Karşılaştırdığımız iki yazar da yaşadıkları toplumun genel 

özelliklerini büyülü gerçekçilik edebi akımını kullanarak eserlerine aktarmıştır. İki yazar 

da ulusal edebiyatlarında büyülü gerçekçilik akımının en önemli temsilcileridir ve en iyi 

yazarlarındandır. Bu bölümde Gabriel Garcia Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık ve Bextiyar 

Eli’nin Perwane‘nin Akşamı romanlarını büyülü gerçekçiliğin özellikleri açısından 

karşılaştıracağız. 

 

5.1. Büyülü Durumlar 

 

İki yazar da kullandıkları büyülü durum ve olayları metin içerisindeki doğal, 

gerçek ve günlük durumların içinde işlemiştir. İşlenen büyülü durumlar ve olaylar olağan 

karşılanıp sıradanlaştırılmıştır. Perwane‘nin Akşamı romanında Perwane öldüğünde 

kelebeklerin her tarafa dağılıp gökyüzünden yağması ve Yüzyıllık Yalnızlık romanında 

Jose Arcadio Buendia ölünce gökyüzünden sarı çiçeklerin yağması birbirine benzeyen 

büyülü durumlardır.   

Aşıklar Vadisi’ndeki ırmağın çığlığı, meşale gibi parlayan ilginç karıncalar, 

Aşıklar Vadisi’nin insanların ruh haline göre şekillenmesi, kelebeklerin olağan dışı bir 

şekilde görülmesi, büyük fırtınaların çıkması gibi büyülü doğa olayları Perwane’nin 

Akşamı romanında işlenmiştir. Yüzyıllık Yalnızlık’ta ise gökten sarı kelebeklerin yağması, 

kuşların sürü halinde ölmesi, altında ateş olmadan kaynayan tencere, uzun süre yağan 



82 

 

yağmur, romanın sonunda fırtına çıkması gibi büyülü doğa olayları yaşanmaktadır. 

Büyülü doğa olaylarına baktığımızda iki yazarın ortak tema olarak çıkardıkları büyük 

fırtına karşımıza çıkmaktadır. Bextiyar Elî romanında büyülü doğa olaylarını; özgürlük, 

yeni bir yaşam alanı, toplumsal gönderme ve aşk ile ilgili yaklaşımlarını işlemek için 

kullanır. Marquez ise büyülü doğa olaylarını, Latin Amerika‘da yaşanmış tarihsel 

olaylara gönderme yapma aracı olarak kullanmış. Yazarların kullandığı bir diğer ortak 

büyülü durum; doğaüstü kehanetler ve hayalatlerdir. Perwane‘nin Akşamı‘nda Xendan’a 

görünen hayali adam hayaleti ile Yüzyıllık Yalnızlık‘taki Melquiades’in öldükten sonra 

hayaletinin Buendia ailesiyle konuşması buna örnektir. 

 Her iki yazar tarafından da “kan” büyülü bir olay olarak işlenmiştir. Marquez, 

yatak odasında öldürülen Jose Arcadio’nun kanının süzülerek cadde ve sokaklardan 

Ursula’nın bulunduğu mutfağa gelmesi; Elî ise yolculuk yapan karakterlerin arabalarına 

etraftan kan fışkırması iki büyülü olaydır. Bunların dışında Marquez, ölüm ve ölüler ile 

ilgili büyülü birçok durum işlemiştir: Ölülerin gerçek dünyaya gelip gitmesi, karakterlerle 

konuşması, karıncaların ölüleri taşıması, ölülerin dolaşması ve zifte dönüşen adamın 

konuşmasını gibi birçok büyülü durumu işlemiştir. 

 

5.2. Büyülü Karakterler 

 

Romanlardaki büyülü karakterler büyülü gerçekçilik akımına uygun, metnin 

içinde gerçek durum ve sıradan olanla bir arada verilmiştir. Karakterlerin büyülü durumu 

yadırganmamış yazarlar birbirinden farklı birçok büyülü karakter kullanarak anlatımı 

güçlü kılmaya çalışmışlardır. 

Karakterlerin ortak yanlarını incelediğimizde göze ilk çarpan Perwane’nin 

Akşamı’ndaki Perwane ve Yüzyılık Yalnızlık’taki Maurico Babiliano’dur. Perwane, 

etrafında kelebekler olan gittiği her yere kelebek tozu bırakan bir karakterdir. Babilianao, 

gittiği her yerde beraberinde kelebeklerin de görüldüğü bir karakterdir. İki yazar da 

kelebekleri büyülü karakterleriyle bütünleştirmiş, onlar arasında doğaüstü bir bağ 

kurmuştur. Kelebek, özellikle Perwane’nin Akşamı romanında kitapların arasında, 

avlanılması gereken bir canlı olarak ve Perwane öldüğünde karşımıza sürekli 

çıkmaktadır.  Yazarların karakterleriyle ilgili benzer bir şekilde kullandıkları bir başka 

durum ise büyülü bir şekilde ölmeleri veya kaybolmalarıdır. Yüzyılık Yalnızlık’taki 

Remedios karakterinin göğe yükselmesi ile Perwane’nin ölünce toza dönüşmesi bu 

durumlara örnektir. 



83 

 

Yüzyılık Yalnızlık romanında, Albay Aureliano Buendia’nın olabilecekleri 

önceden bilmesi, Prudencio Aguiların öldükten sonra geri gelip diğer karakterlerle 

konuşması, Rebeca’nın toprak yeme özelliği, Melquiades’in öldükten sonra geri gelip 

Buendia ailesiyle konuşabilmesi ve kehanetlerine devam edip el yazmalarını yazması 

büyülü karakterlere verilecek diğer örneklerdir. Marquez; büyülü karakterleri yaşadığı 

toplumun tarihsel döngüsüne uygun olarak romanda sıkça işlenen yalnızlık, ölüm ve 

tarihsel konulara paralel olarak işlemiştir. 

Perwane’nin Akşamı romanında, haksızlığa uğradığında fırtına çıkaran Xendana 

Biçûçik, kelebek avlayan Feridunê Melek, ayı izlemekten keyif alan Midyaya Xemgin, 

kuşlarla büyülü bir bağı olan onlar gibi ağaçta yaşayan Siyamendê Balinde gibi büyülü 

birçok karakter Bextiyar Elî tarafından kullanılmıştır. Yazar, kullandığı çoğu karaktere 

kişisel özelliklerini hatırlatan bir soy isim eklemiştir. Büyülü karakterler Kürt toplumunda 

bulunun bireyleri temsil etmiştir. Elî, romanda kullandığı büyülü karakterler ile doğadaki 

canlılar ve doğa ile mistik bir bağ kurmuştur.  

 

5.3. Büyülü Mekân ve Zaman 

 

Yazarlarımız romanlarında büyülü gerçekçiliğin büyülü mekanlarına oldukça yer 

vermiştir. Kullanılan büyülü mekanlarda gerçek ve büyülü durum yaşanır. Romandaki 

büyülü mekanlar metnin akışı içerisinde doğal görülür, gerçek ve büyü algısı melezleşip 

kaybolur. 

Yüzyıllık Yalnızlık romanında bulunan hayali Macondo şehri, Marquez’in 

anlatmak istediği büyülü olay ve durumların merkezidir.  Burada yaşanan tüm büyülü 

olaylar sıradan ve doğal görülmüştür. Yazar; şehri anlatmak istediği içeriğe göre yaratıp 

tarihsel, alegorik ve büyülü anlatımlarla Latin Amerika’da yaşanan genel problemlere 

ayna tutmuştur. Büyülü Macondo şehri, halkın kendini ifade ettiği büyülü bir mekân 

olmuştur. Perwane’nin Akşamı romanındaki Aşıklar Vadisi de tıpkı Macondo şehri gibi 

Bextiyar Elî’nin yarattığı büyülü bir mekandır. Toplumsal baskıdan kaçan, baskıyla 

mücadele eden, özgürlük arayan bir grup aşığın yeni bir dünya kurmak ve kendi 

kurallarıyla yaşadıkları yerdir. Elî, doğa ile aşıklar arasında büyülü bir bağ kurmuş, vadiyi 

aşıkların ruh haline göre şekillendirmiştir. Birbirine benzeyen iki büyülü mekândan 

Macondo büyük bir fırtınayla Aşıklar Vadisi ise insan eliyle yıkılmıştır.  

Yüzyıllık Yalnızlık romanında Buendiaların büyülü evi ve burada bulunan 

Melquiades’in büyülü laboratuvarı büyülü mekanlara verebileceğimiz diğer büyülü 



84 

 

yerlerdir. Evde ölülerin dolaşması, laboratuvarda büyü ve bilimin iç içe geçişi görülen 

büyülü durumlardır. Perwane’nin Akşamı romanındaki büyülü mekanlar ise Perwane’nin 

kurban dağıtırken karşılaştığı kan dolu büyülü sokak, içinden kelebek çıkan kitapların 

yakıldığı kütüphane, fırtınanın çıktığı İmanlı Kadınlar evi, hayalet adamın bulunduğu 

halanın evi diğer büyülü mekanlardır. 

Romanlarımızda zaman, büyülü gerçekçilik akımına uygun olarak işlenmiştir. 

Zaman, Yüzyıllık yalnızlık ve Perwane’nin Akşamı romanlarında kendine özgü 

isimlendirmelerle yer almaktadır. Yüzyıllık Yalnızlık’ta zaman, geçmişte yaşanan 

uykusuzluk salgınının Macondo’ya gelmesiyle uykusuzluk dönemi, bu dönemin 

devamında insanların dillerini, geçmişlerini ve hafızalarını yitirdiği unutkanlık dönemi, 

üzüntü dönemi, boyun eğip kabullenme dönemi gibi isimlendirmelerle yer almıştır. 

Bextiyar Elî de Marquez’e paralel olarak zamanı; kurban mevsiminin başlangıcı, hayaller 

mevsiminin başlangıcı, korku ve kan mevsimi, endişe ve yalnızlık mevsimi diye 

isimlendirmiştir. İki yazar da zamanı yaşanan olaylara ve karakterlerin ruh haline göre 

adlandırmıştır. Ayrıca Marquez, romanda gelişecek olayları Melquiades’in el 

yazmalarındaki kehanetler üzerinden verirken Elî, romanın anlatıcısı Xendan’ın yazma 

serüveninde karşılaştığı olaylar üzerinden vermiştir. 

Yüzyıllık Yalnızlık romanında Macondo’da önceden yaşanacaklar bellidir. Yazar, 

yaşanan olayları kendini tekrar eden davranışlar olarak işler. Dört yıl dokuz ay süren 

yağmur bu tekrarlara göndermedir. Marquez, romanı yaşanacakları önceden haber veren 

bir zamanda Albay Aureliano Buendia’nın idam sahnesinde başlatmış; sonraki süreç 

kendini tekrar etmiştir. Bextiyar Elî ise Perwane’nin kaçma hikayesinden başlatmış, 

ölümüne kadar sürdürmüş ve zamanlar arasındaki geçişi karakterlerin hatıraları üzerinden 

vermiştir. 

 

5.4. Yerel Kültür, Batıl İnanç, Mitler ve Metaforlar 

 

Her iki roman da büyülü gerçeklik akımına uygun olarak yaşadıkları toplumun 

kültürel yapısını ve batıl inançlarını oldukça işlemiştir. Marquez; Latin Amerika 

kültürünü, toplumsal yaşamını, yaşam tarzını, ilişki ağını ve batıl inançlarını özellikle 

Buendia ailesi üzerinden okuyucuya aktarmıştır. Bextiyar Elî de Kürt toplumunun yerel 

kültürünü, toplumsal yapısını, yaşam tarzını ve batıl inançlarını Perwane karakterinin 

ailesi ve arkadaşları üzerinden işlemiştir. Yüzyıllık Yalnızlık romanı yerel kültür ve batıl 

inanca Perwane’nin Akşamı romanına göre daha çok yer vermiştir. 



85 

 

Büyülü gerçekçilikte kullanılan mitler anlatımı derinleştirerek onu daha büyülü 

hale getirir. İki yazar da romanlarında geleneksel ve evrensel mitlere yer vermiştir. 

Bextiyar Eli, Rezayê Dilxweş’in uçmak istemesi ile mitolojideki İkarus ve uçma 

denemesi yapan ilk insan olarak kabul edilen Abbas İbn Firnas’a bir göndermedir. Roman 

karakterlerinden Fetanê’nin ablalarının cezalandırılmasını Hz. Âdem ile Havva’nın 

cennetten kovulması hikayesine benzetmesi dini bir inanışa göndermedir. Yüzyıllık 

Yalnızlık’ta Güzel Remedios’un göğe yükselmesi Hz. Meryem’e ve Macondo’nun 

kuruluş aşamasında yaşananlar Hz. Âdem ile Havva’nın yaratılış öyküsüne göndermedir. 

İki yazar da evrensel mitlerden yararlanarak metinde vermek istediği mesajları 

aktarmıştır. Bunun yanında iki yazar da yerel mitleri romanda kullanmıştır. Elî’nin 

tarihsel bir Kürt miti olarak kabul edilen Demirci Kava’ya göndermede bulunması, 

Marquez’in Latin Amerika’daki birçok halk efsanesini romanda işlemesi buna örnek 

verilebilir.  

Romanda kullanılan metaforları incelediğimizde iki yazarın da fırtına metaforunu 

kullandığını görürüz. Marquez, sömürge sonrası yaşananları artık yaşanmaması 

gerektiğini vurgulamak için Macondo’yu büyük bir fırtınayla yıkarken Bextiyar Elî, 

yapılan toplumsal haksızlıklara karşı Xendan karakteri eliyle fırtına çıkarmıştır. Ayrıca 

Bextiyar Elî; Kürt toplumunun farklı anlamlar yüklediği kartal, dağ ve aniden hissedilen 

sıcaklık gibi metaforlara yer vermiştir. Marquez; durmadan yağan yağmuru arınmaya, 

toplu kuş ölümünü geçmişte yaşanan bir olaya, unutkanlık mevsimi metaforu ile de 

toplumsal hafızaya göndermede bulunmuştur. 

 

5.5. Toplumsal Sorun Post Kolonyal Göndermeler 

 

Büyülü gerçekçiliğin en önemli özelliklerinden biri büyülü ögeleri kullanarak 

yaşanan toplumsal sorunları dile getirmektir. Yazar, toplumsal sorunlar aktarılırken 

egemen sistemin kurduğu baskıdan etkilenmemek için büyülü öğelere ve metaforlara 

başvurur.  

Perwanen’nin Akşamı romanında, kadının toplumda yaşadığı problemler oldukça 

fazla işlenmiştir. Erkek egemen sistemin hâkim olduğu, tutucu, kadına yönelik katı 

kuralların bulunduğu toplumsal yapıda kadının ikinci sınıf bir konumda olduğunu aktaran 

yazar; bu durumu kabul etmeyerek Perwane karakteri üzerinden ataerkil sisteme 

başkaldırmıştır. Perwane, sevdiği kişiyle toplumsal baskıdan kaçıp yeni bir hayat 

kurmaya çalışmıştır. Yüzyıllık Yalnızlık romanında kadın, Perwane’nin Akşamı romanına 



86 

 

göre daha güçlü ve geleneksel yapı içerisinde daha merkezi konumdadır. Fakat yazar yer 

yer kadını erkeklerin cinsel ihtiyaçlarını gideren bir varlık olarak yansıtmıştır. İki yazarın 

birlikte irdelediği bir başka konu dindir. Marquez dini, toplumdaki egemen sömürge 

sistemini meşrulaştıran, gücünü pekiştiren kullanışlı bir varlık olarak nitelemiştir. Elî ise 

geleneksel toplumsal yapının devamını sağlayan, özellikle kadın ve aşk üzerinde oluşan 

toplumsal baskının aracı olarak görmüştür. Toplumdaki sosyal değişimlere değinen iki 

yazar, değişimlerin ana nedenlerini farklı yerlerde aramışlardır. Marquez; değişimle 

beraber gelen ahlaksal çöküşü, sömürgeci sistemin kendini kurumsallaşmak için getirdiği 

teknolojik gelişmelere bağlarken Elî, bunu uzun süre yaşanan savaş halinin toplumun 

ahlaki değerlerini sarstığı ve ruhsal sağlığını bozmasına bağlamıştır. 

Büyülü gerçekçilik akımı sömürülen veya sömürgeleştirilen toplumların 

kendilerini en iyi ifade ettiği edebi akımdır.  Kullanılan büyülü öğeler, metaforlar ve 

mitler sömürülen halkların yaşadığı siyasi, kültürel ve sosyal sorunlara ayna tutmuştur. 

Karşılaştırdığımız yazarlar, egemen kolonyal sistemi oldukça eleştirmiştir. 

Bextiyar Elî, Perwane’nin Akşamı romanında baskıcı diktatöryal Baas rejiminin 

Kürt toplumuna yaptığı siyasi baskıları ve cinayetleri aktararak yaşanan durumu 

eleştirmiştir. Marquez de kolonyal sistemin muz şirketi üzerinden çalışan işçileri 

sömürdüğü, işçilerin buna karşı gelmeleri üzerine yaşanan cinayetleri işlemiştir. İki yazar 

da egemen düzenin halkı istedikleri gibi yönetmek için başvurdukları insanlık dışı yolları 

romanda irdelemiştir. 

Marquez, Yüzyıllık Yalnızlık ‘ta Macondo’da kolonyal sistemin gerçekleştirdiği 

işçi katliamını geçmişte yaşanmış işçi katliamına gönderme yapmak için işlemiştir. 

Bextiyar Elî’nin romanda işlediği kan, ölüm ve sıcaklık temaları diktatör Saddam 

Hüseyin’in kimyasal kullanarak Kürtleri öldürdüğü Halepçe Katliamına göndermedir.  İki 

yazar da büyülü öğeleri kullanarak toplumların tarihinde yaşanmış iki büyük katliama 

gönderme yapıp toplumsal hafızayı diri tutmaya çalışmıştır. Ayrıca iki yazar da kolonyal 

sitemin dil üzerinden yaptığı tahribatı eleştirmiştir. 

Marquez, sömürge düzeninin yerleşme biçimini öncelikle ürettiği teknolojik 

ürünlerin Macondo’ya sirkle gelmesiyle başlatmıştır. Sulh yargıcı üzerinden halkı 

yönetmenin ilk denemeleri yapılmıştır. Şehre gelen telefon, elektrik ve demiryoluyla 

toplumsal yapı değişmiş kolonyal sistemin yerleşmesi kolaylaşmıştır. Muz şirketinin 

Macondo’ya yerleşmesi ile kolonyal düzen, sistemli hale gelmiştir. Halk, zamanla 

kolonyal sisteme boyun eğip kendi gerçekliğini unutmuştur. Bextiyar Elî ise egemen 

sitemin Kürt kimliğine yaptığı baskı ve asimilasyon konularını işlemiştir. 



87 

 

Yüzyıllık Yalnızlık ve Perwane’nin Akşamı romanlarında sömürgeci düzenin 

halklar arasındaki çelişkilerden faydalanarak onları birbiriyle çatıştırdığı böylece gerçek 

düşmanın kendini kamufle ettiği işlenmiştir. Latin Amerika’daki muhafazakâr-liberal 

çatışması ve Kürt toplumunda bulunan politik grupların anlaşamaması duruma örnek 

olarak verilmiştir. Ayrıca iki yazar da egemen güçlerin halkı kendi dillerinden 

uzaklaştırdığını, onları asimile etmeye çalıştığını eserlerinde işlemiştir. 

Bextiyar Elî; kolonyal sistemle mücadele edilmesi gerektiğini vurgulamış, babası 

demirci olan Govend Aşıklar Vadisi’nden çıkmayacağını, gelen kişilere karşı mücadele 

edeceğini vurgulamıştır. Bu durumla Demirci Kava mitine göndermede bulunmuştur. 

Ayrıca egemenlerin uydurulmuş tarihlerini halka kabullendirdiği, halkın buna inanmayıp 

kendi özlerine dönmeleri gerektiği romanında belirtilmiştir. Marquez de tıpkı Elî gibi 

kolonyal sisteme karşı halkın mücadele etmesi gerektiğini işçilerin verdiği mücadele 

üzerinden işlemiş, yaşanan katliamın egemenler tarafından gizlendiğini ve kabul 

edilmediğini vurgulayarak halkın kendi tarihini bilmesi gerektiğini aktarmıştır. İki yazar 

da halkından egemenlerin kurduğu düzene karşı çıkmaları ve mücadele etmeleri 

gerektiğini vurgulamıştır. 

İki yazarın eserlerinde işlediği bir diğer ortak konu, yaşadıkları toplum için yeni 

bir başlangıç yapma gerekliliğidir. Yazarlar romanlarında yaşanan trajik olayları 

toplumsal hafızayı diri tutma aracı olarak kullanmış, halkı yaşananlardan ders çıkarmaya 

teşvik etmiştir. Bextiyar Elî, romanın sonunda Xendan karakterine “Artık yeter!” 

cümlesini kurdurduktan sonra ferahlık hissi uyandıran reyhan kokusu yayılmıştır. 

Marquez de romanın sonunda sömürge düzeninin merkezi haline dönüşen Macondo 

şehrini büyük bir fırtınayla yıkmıştır. Böylece iki yazar da romanlarının sonunda yeni bir 

başlangıca yelken açmıştır. 

Gabriel Garcia Marquez büyülü gerçekçiliği en iyi uygulayan yazarlardandır. 

Özellikle Yüzyıllık Yalnızlık eseri bu akımın tüm özelliklerini taşımaktadır. Roman büyülü 

gerçekçilik denilince akla gelen en iyi eserlerdendir. Bextiyar Elî’nin Perwane’nin 

Akşamı romanına baktığımızda Kürt edebiyatında büyülü gerçekçilik öğelerini kullanan 

önemli bir eserdir. Kürt edebiyatı için önemli bir yapıt olmasının yanında büyülü 

gerçekçilik akımını Kürt edebiyatında kullanan ilk yazarlardandır. İki eserin büyülü 

gerçekçilik akımının özelliklerini kullanabilme ölçüsünü karşılaştırdığımızda Bextiyar 

Elî’nin Marquez’e göre biraz daha yol kat etmesi gerektiği anlaşılmaktadır. 

 



88 

 

6. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

            Dünya edebiyatında önemli bir yere sahip olan büyülü gerçekçilik; gerçek ve 

büyüyü bir arada sunan, aralarındaki sınırı bulanıklaştıran özgün bir edebi akımdır. Faris, 

büyülü gerçekçiliği şu ifadelerle açıklamaktadır: 

Fantastik veya olağanüstü unsurun varlığı büyülü gerçekçi eserlerin zorunluluklarından 

biridir. Ancak büyülü gerçekçilik bu unsuru gündelik yaşamın sıradan durumuymuş gibi 

olağan bir dil ve yaklaşımla ve gündelik dünya ayrıntılarıyla betimleyip onun gerçekliği 

hakkında kesinlikle yorum veya açıklama yapmaktan kaçınır. Büyülü gerçekçi metinde 

doğaüstü/olağanüstü olan bu özelliğini kaybetmemelidir, okur da onu böyle görmelidir. 

Yani fantastik unsur gerçekliğin içinde tamamen eriyip gitmemelidir, varlığıyla okuru 

sarsmamalıdır (Faris, 2004, s.22). 

Toplumda yaşanan politik ve sosyal problemleri mit, metafor, büyülü öğe, büyülü 

karakter, büyülü zaman ve mekân gibi özelliklerinden faydalanarak ifade eden büyülü 

gerçekçilik; baskı altında yaşayan veya sömürülen halkların sesi olmuştur. Homi K. 

Bhabha akımı “yükselen post- kolonyal dünyanın edebi dili” (Bhabha, 2000, s.7) olarak 

ifade etmiştir. Avrupa’da filizlenip gelişen büyülü gerçekçilik zamanla baskıcı, diktatör 

rejimlerin bulunduğu ülkelere yayılmıştır. Özellikle Latin Amerika’da kendini bulan 

akım, halkın kendini ifade etme aracı olmuştur.  

Yaşanan gerçeklik öylesine sert karanlık ve baskıcıdır ki, bireyin o gerçeklik içindeki 

varlığı onca gerçeğin ötesine ve doğa ötesine anlatarak anlamlandırabilir. Orada insanlar 

bulundukları gerçek konumları terk edip havada da uçar, gerçek hayatla sınanması 

olanaksız davranışlar içinde de bulunur, kendilerine yeni dünyalar yaratır. Büyülü 

gerçekçilik, anlatım biçimini bu yaratı içinde bulmuştur (Gümüş, 2013, s.205). 

Semih Gümüş, büyülü gerçekçiliğin Latin Amerika’da gelişmesinin nedenini bu 

sözlerle açıklamıştır. Edebi akımın kıtada gelişimine birçok yazar katkı sunmuştur. 

Şüphesiz akımın Dünya edebiyatında ses getirmesini sağlayan Gabriel Garcia Marquez’in 

Yüzyıllık Yalnızlık romanıdır.  

Marquez’in Yüzyıllık Yalnızlık romanı büyülü gerçekçilik denilince akla ilk gelen 

ve akımın tüm özelliklerini içinde barındıran bir eserdir. Romanda; altında ateş olmadan 

yanan tencere, ölülerin dünyaya gelip konuştukları, gerçek dışı olayların yaşandığı ve 

gökten sarı kelebeklerin yağdığı büyülü olaylar yaşanmaktadır. Bununla birlikte 

romanda; ölmesine rağmen konuşan, önceden olacakları bilen, gökyüzüne uçan, etrafında 

kelebekler görülen büyülü karakterler bulunmaktadır. Hikâye hayali Macondo şehri ve 



89 

 

Buendiaların evinde bulunan Melquiades’in büyülü laboratuvarında geçerken üzüntü 

dönemi, uykusuzluk ve unutkanlık dönemi gibi büyülü zamanlarda yaşanmaktadır. 

Yüzyıllık Yalnızlık eserinde Marquez, yerel kültürü yansıtan birçok durum işlerken halk 

efsanelerine ve batıl inançlara yer vermektedir. Latin Amerika kültürünün bir parçası olan 

yerel mit ve metaforlar kullanan yazar ayrıca evrensel mit ve metaforlara da yer vermiştir. 

Toplumda yaşanan sorunları işleyen ve kolonyal sistemi eleştiren yazar; sömürgeciliğin 

gelişini, Macondo’ya yerleşmesini, halkı çelişkileri üzerinden çatıştırmasını, muz 

şirketinde çalışan işçilerin sömürülmesini ve halkın toplumsal hafızasını tahrip edilerek 

hiçleştirilmesini büyülü gerçekçiliğin postkolonyal bakış açısıyla işlemiştir.     

Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren Kürt Edebiyatı’nda büyülü 

gerçekçiliğin izleri görülmeye başlanmıştır. Bu akımdan etkilenen yazarlar baskı altında 

yaşayan halkın trajedilerini, kültürünü, direniş tarihini ve kimlik mücadelesini aktarmak 

için büyülü gerçekçilik akımından faydalanmışlardır. Vali’ye (1998, s.92) göre “Kürtleri 

yöneten devletlerin baskıcı politikaları, Kürtlerin kendi yaşam tarzlarını ifade etmelerine 

ve kendilerini istedikleri gibi tanımlamalarına hiçbir şekilde olanak tanımamıştır.” 

Arargüç (2017, s.12) bu durumu “Farklı kültürlerde ortaya çıkan büyülü gerçekçi 

eserlerde dikkat çekici bir nokta vardır: Büyülü gerçekçi eserler nispeten her şeyin 

olağanüstü bir hal aldığı savaş veya kriz dönemleri ve sonrasıyla ilgilidir ve en çok bu 

dönemlerde ortaya çıkar.” İfadeleriyle açıklamıştır.   

Halkın yaşadığı baskı, ortaya çıkan çatışma ve katliamların yaşandığı bir dönemde 

yazarlığa başlayan Bextiyar Elî eserlerini büyülü gerçekçilik akımının özelliklerini 

kullanarak yazmıştır. Çalışmamızın konusu olan Perwane’nin Akşamı romanında; doğada 

meydana gelen olağandışı olaylar, doğa ve insan duygusu arasındaki büyülü ilişki, 

kitapların arasından çıkan ve gökyüzünü kaplayan kelebekler gibi büyülü durumlar 

görülmektedir. Fırtına çıkaran, kelebek avlayan, sürekli ayı izleyen, etrafında kelebekler 

bulunan ve kuşlar gibi ağaçlarda yaşayan karakterler bulunmaktadır. Hikâye büyülü 

Aşıklar Vadisi, büyülü yerleşim yerleri, imanlı kadınlar ve halanın büyülü evinde 

geçmektedir. Yazar; zamanı kurban mevsimi, hayaller mevsimi, korku ve kan mevsimi, 

endişe ve yalnızlık gibi kendine özgü adlandırmalarla tanımlamıştır. Elî; yerel kültürde 

bulunan batıl inançları işlemiş, geleneksel ve evrensel mit ve metaforlara yer vermiştir. 

Devletin halka yaptığı baskıyı, erkek egemen ataerkil toplumsal yapıyı, kadın ve aşk gibi 

toplumsal konuları irdelemiştir. Ahmedzade (2004, s.334) “Öykünün her üç farklı 

ortamında, yani şehir, eşqistan ve okulda da koşullar erkeklerin üstünlüğüne 

dayanmaktadır. Öyküdeki önemli varlıklarına ve öykü anlatıcısının hemcinsleri olmasına 



90 

 

rağmen kadınlar, hala ataerkil düzenin kurbanları olarak acı çekerler.” Kadınların 

bulunduğu toplumsal konumu bu cümlelerle betimlemiştir. Baskıcı egemen sitemin halka 

yaptığı baskıyı ve katliamlarını, halkın çelişkilerinden faydalanıp onları çatıştırmasını, 

tarihini ve toplumsal hafızasını ortadan kaldırma çabasını okuyucuya aktaran yazar; 

halkın yapılanları görmesini, ders çıkarmasını ve yeni bir başlangıç yapmasını büyülü 

gerçekçiliğin özeliklerini kullanarak okuyucuya aktarmıştır.  

Çalışmamızda karşılaştırdığımız Yüzyıllık Yalnızlık ve Perwane’nin Akşamı 

romanları büyülü gerçekçiliğin farklı toplumlarda benzer işlevleri gördüğünü 

göstermektedir. Büyülü gerçekçilik akımının özelliklerini kullanan romanların benzer ve 

farklı özelikleri bulunmaktadır. Gerçek ve büyüyü bir arada kullanan yazarlar birçok 

büyülü karakter ve durumu işlemişlerdir. Marquez, büyülü durum ve karakterleri tarihsel 

olaylara ve birbirini tekrar eden durumlara gönderme için kullanırken Bextiyar Elî bu 

durumu, doğa ile insan arasındaki ilişki üzerinden okumuştur. Büyülü durumların 

yaşandığı büyülü mekanlar yaratan yazarlar, zamanı yaşanan olayların ruhsal durumuna 

göre adlandırmışlardır. Mit, metafor, yerel kültür ve batıl inançları yaşadıkları 

toplumların özelliklerine göre işlemişlerdir. “Kadın” Perwane’nin Akşamı’nda erkek 

egemen sistemin bir parçası olarak işlenirken Yüzyıllık Yalnızlık’ta geleneksel yapının 

içinde daha güçlü konumlandırılmıştır. İki yazar da halkın kullandığı dil üzerindeki baskı 

ve asimilasyonu eleştirmiştir. “Aşk” Elî’nin romanında kadın üzerinden anlatılan önemli 

bir temayken “din” toplum üzerindeki baskı aracı olarak görülmüştür. Marquez, dini 

sömürgeci anlayışı meşrulaştırma aracı olarak görmüştür.   

Yüzyıllık Yalnızlık romanı postkolonyal bir bakış açısıyla kolonyal düzenin 

kurumsallaşma sürecini, iç çatışmaları, işçilerin mücadelesini ve sömürge sonrası 

yaşanan toplumsal sorunları tarihsel gerçeklere gönderme yaparak işlemiştir. 

Perwane’nin Akşamı romanı ise egemen güçlerin Kürt toplumuna yaptığı haksızlıkları, 

feodal yapının bireysel özgürlükler üzerinde kurduğu baskıyı ve toplumsal problemleri 

eleştirmiştir. İki yazar da büyülü gerçekçiliğin sömürge karşıtı özelliğinden faydalanarak 

toplumsal hafızayı diri tutmaya ve halkları yeni bir başlangıç yapmaya teşvik etmiştir.  

Büyülü gerçekçiliği toplumsal eleştirinin bir aracı olarak kullanan yazarlar, yerel 

anlatımlardan evrenselliğe ulaşmıştır. Yüzyıllık Yalnızlık ve Perwane’nin Akşamı 

romanları arasında yapılan karşılaştırmalı analiz Latin Amerika ile özdeşleşen büyülü 

gerçekçiliğin farklı coğrafyalarda kendi kodlarıyla nasıl şekillendiğini göstermesi 

açısından önemlidir.  

 



91 

 

KAYNAKLAR 

Abbas, V. (1998).  The Kurds and their “Others”: Fragmented identity and fragmented 

politics. Comparative studies of South Asia, Africa and the Middle East, 18(2). 

82-95. https://doi.org/10.1215/1089201X-18-2-82 

  

Ahmedzade, H. (2004). Ulus ve roman. Peri Yayınları. 

 

Altın, E. (2022). Haruki Murakami’nin romanlarında büyülü gerçekçilik 

[Yayınlanmamış doktara tezi]. Ankara Üniversitesi. 

 

Altın, E. (2024). Haruki Murakami’nin “zemberekkuşu’nun güncesi” başlıklı romanında 

büyülü gerçekçilik kapsamında “kuyu” imgesi. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, 64(2), 1644-1660.  

https://doi.org/10.33171/dtcfjournal.2024.64.2.29 

 

Arargüç, M.F. (2017). Büyülü gerçekçilik ve Louis de Bernieres’nin Latin Amerika 

üçlemesi. Çizgi Kitapevi. 

 

Bars, M.E. (2012). Ferhat ve Şirin Hikayesi’nde Büyülü Gerçekçilik. Turkish Studies, 

7(4), 995-1008. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.4104  

 

Bell-Villada, G. H. (2002).  Banana strike and military massacre: One Hundred Years of 

Solitude and what happened in 1928, Oxford University Press, 127-38. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780195144543.003.0010  

 

Bhabba, H.K. (2000). Narrating the Nation. Introduction to Nation and Narration, 

Routledge, 1-8.   

 

Çelebi, A. (2000). Bextiyar Elî’nin hinara dawi ya dinyayê romanında büyülü gerçekçilik 

[Yayınlanmamış yüksek lisans tezi]. Dicle Üniversitesi. Ulusal tez merkezi. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Danow, D.K. (2004). The spirit of carnival. University press of Kentucky. Kentucky. 

 

Darraj, S. M. (2006). The great hispanic heritage: Gabriel Garcia Marquez. Chelsea 

House Publishers 

 

Diler, H.E. (2014). Megical realism as a sociopolitical weapon: Gabriel Garcia Marquez 

and Ben Okri. [Yayınlanmamış doktara tezi, Fatih Üniversitesi]. Ulusal tez 

merkezi. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Durix, J.P. (1998). Mimesis, genres and post-colonial discourse: deconstructing magic 

realism, Palgrave MacMillan. https://doi.org/10.1057/9780230377165 

 

Erhat, A. (2007). Mitoloji Sözlüğü. Remzi Kitabevi. 

 

Elî, B. (2014). Qesra balindeyên xemgîn. Avesta. 

 

https://doi.org/10.1215/1089201X-18-2-82
https://doi.org/10.33171/dtcfjournal.2024.64.2.29
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.4104
https://doi.org/10.1093/oso/9780195144543.003.0010
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/
https://doi.org/10.1057/9780230377165


92 

 

Elî, B. (2015). Êvara Perwaneyê. Avesta. 

 

Elî, B. (2017). Hinara dawî ya dinyayê. Avesta. 

 

Elî, B. (2019). Apê min Cemşid xan ku hertim bê ew li ber xwe dibir. Avesta. 

 

Elî, B. (2021). Bajarê mosiqarên spî. Avesta. 

 

Erdem, S. (2011). Büyülü gerçekçilik ve halk anlatıları, Milli Folklor Dergisi 23(91), 

175-198.  

 

Ergün, Z. (2019). Mîta Newrozê û rengvedana wê di helbesta kurdî ya nû de. Kürt Tarihi 

Dergisi, 35, 37-41. 

 

Faris, W. B. (2004). Ordinary enchanments: Magical realism and remystification of 

narrative. Vanderbilt University Press. 

 

Faris, W. B. (2005). Scheherazade's children: Magical realism and postmodern fiction. 

Duke University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv17vf68f.  

 

Firdevsi. (1945). Şehname. Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

 

Flores, A. (1955). Magical Realism in Spanish American Fiction. Duke University Press. 

https://doi.org/10.2307/335812  

 

Garcia, A.T. (2010). Latin Amerika edebiyatında büyülü gerçeklik. Ürün Yayınları. 

 

Gümüş, S. (2013). Edebiyat ve yeni zamanların kültürü, Can Yayınları. 

 

Hegerfeldt, A. (2002). Contentious contributions: Magical realism goes British. Janus 

Head. https://doi.org/10.5840/jh20025222 

 

Jupp, J.C. (2000). The necessity of the literary tradition: Gabriel García Márquez’s One 

Hundred Years of Solitude, The English Journal, 89.(3), 15-113. 

https://doi.org/10.2307/822107 

 

Martın, G. (2017). Gabriel Garcia Marquez’e giriş. Can Yayınları.  

 

Marquez, G.G. (2018). Kırmızı pazartesi. Can Yayınları. 

 

Marquez, G.G. (2020). Kolera günlerinde aşk. Can Yayınları. 

 

Marquez, G.G. (2022). Albaya mektup yok. Can Yayınları. 

 

Marquez, G.G. (2024). Yüzyıllık yanlızlık. Can Yayınları. 

 

Marquez, G.G. (2024). Ağustosta görüşürüz. Can Yayınları. 

 

Marquez, G.G. (2024). Benim hüzünlü oruspularım. Can Yayınları. 

 

https://doi.org/10.2307/j.ctv17vf68f
https://doi.org/10.2307/335812
https://doi.org/10.5840/jh20025222
https://doi.org/10.2307/822107


93 

 

Marquez, G.G. (2024). Başkan babamızın sonbaharı. Can Yayınları. 

 

Moses, M.V. (2001). Magical realism at world’s end. Literary Imagination: thereviev of 

the association of literary scholars and critics. 3(1), 105-132. 
https://doi.org/10.1093/litimag/3.1.105  

 
Öktemil, T. C. (2003). Latife Tekin’in Yapıtlarında Büyülü Gerçekçilik. [Yayınlanmış yüksek 

lisans tezi]. Bilkent Üniversitesi/ Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ulusal tez 

merkezi. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Önder, Ş. (2013). Büyülü gerçekçilik akımının edebiyattan tiyatroya uyarlanması yüzyıllık 

yalnızlık romanından esinlenerek yazılan “100” oyununun reji denemesi. 

[Yayınlanmış yüksek lisans tezi]. Kadir Has Üniversitesi/ Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 

Özsevgeç, Y. (2015). Büyülü Gerçekçi Kurgu Üzerine Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 8 (39), 188-1940. https://doi.org/10.17719/jisr.20153913741 
 

Öztürk, K. (1998). Edebiyatlar Arası Etkileşim. Karşılaştırmalı Edebiyat Araştırmaları, 

Konya, (7-16). 

 

Rajabi, A. Majid, A. ve Akbari, M. (2020). Magical realism: the magic of realism. Rupkatha 

Journal on Interdisciplinary Studies in Humanities, 12(1), 1-13. 

https://doi.org/10.21659/rupkatha.v12n2.18  
 
Rulfo, J. (2012). Pedro paramo. Doğan Yayınları. 

 

Safford, F. and Palacios M. (2002). Colombia: Fragmented Land, Divided Society. 

Oxford University Press. 

 

Sarıkçıoğlu, E. (2017). Apokrif İncillere göre Hz. İsa hayatı ve mesajı. Ankara Okulu 

Yayınları. 

 

Şen, C. (2018). Dedekorkut Anlatıları’nda Büyülü Gerçekçilik. [Yayınlanmamış yüksek 

lisans tezi] Fırat Üniversitesi. Ulusal tez merkezi. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Uslu, T. (2015). Şu Acayip Kelebekler. Uğur Böceği. 

 

Warnes, C. (2009). Magical realism and the postcolonial novel. Palgrave Macmillian. 
https://doi.org/10.1057/9780230234437 

 

https://doi.org/10.1093/litimag/3.1.105
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/
https://doi.org/10.17719/jisr.20153913741
https://doi.org/10.21659/rupkatha.v12n2.18
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/

