
 

 

 
 

 

 

YETİŞKİN KADINLARIN DİNİ BİLGİLERİ VE DİNİ BİLGİLERİ 

EDİNDİKLERİ KAYNAKLAR (DÜZCE ÖRNEĞİ) 

 

 

 

AYSEL BEYZA ATAŞ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

 

 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. MEHMET FARUK BAYRAKTAR 

 

 

 

 

 

 

 

DÜZCE, 2025 



 

T.C. 

DÜZCE ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

YETİŞKİN KADINLARIN DİNİ BİLGİLERİ VE DİNİ BİLGİLERİ 

EDİNDİKLERİ KAYNAKLAR (DÜZCE ÖRNEĞİ) 

 

Aysel Beyza ATAŞ tarafından hazırlanan tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından Düzce 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı’nda 

YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Mehmet Faruk BAYRAKTAR  

Düzce Üniversitesi 

 

 

Jüri Üyeleri 

Prof. Dr. Mehmet Faruk BAYRAKTAR  

Düzce Üniversitesi                                                                    _____________________ 

 

 

Doç. Dr. Hamza AKTAŞ 

Düzce Üniversitesi                                                                    _____________________ 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Kübra CEVHERLİ  

Sakarya Üniversitesi                                                                    _____________________ 

 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 08/07/2025 
 



 

BEYAN 

Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 

bütün aşamalarda etik dışı davranışımın olmadığını, bu tezdeki bütün bilgileri akademik 

ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tez çalışmasıyla elde edilmeyen bütün bilgi ve 

yorumlara kaynak gösterdiğimi ve bu kaynakları da kaynaklar listesine aldığımı, yine bu 

tezin çalışılması ve yazımı sırasında patent ve telif haklarını ihlal edici bir davranışımın 

olmadığını beyan ederim. 

 

08 Temmuz 2025 

 

 

 

Aysel Beyza ATAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

TEŞEKKÜR 

 

Bu tez çalışmasının hazırlanmasında ve eğitim sürecimin her aşamasında maddi 

ve manevi katkı sunan tüm kişi ve kurumlara şükranlarımı sunarım. Akademik 

yolculuğumda, bilgi birikimleri ve örnek duruşlarıyla beni daima destekleyen, ilham 

veren tüm öğretmenlerime ve yükseköğretim yaşamımda rehberlik eden değerli 

hocalarıma özel olarak teşekkür ederim. 

Araştırmamın planlanması, yürütülmesi ve tamamlanmasında engin bilgi ve 

tecrübeleriyle yol gösteren, eleştirel bakış açısıyla çalışmamı geliştirmemde büyük katkı 

sağlayan tez danışmanım Sayın Prof. Dr. Mehmet Faruk BAYRAKTAR’a içten 

teşekkürlerimi sunuyorum. Kendisinin sürekli desteği ve akademik rehberliği, bu sürecin 

verimli ve başarılı bir şekilde ilerlemesine vesile olmuştur. 

Bu süreçte manevi desteğini her daim hissettiğim, sabır ve anlayışlarıyla en zorlu 

anlarda bile yanımda olan sevgili aileme—özellikle anneme, babama ve kardeşlerime—

göstermiş oldukları sonsuz destek ve motivasyon için en derin şükranlarımı ifade etmek 

isterim. 

Tüm katkı ve destekleriniz, bu araştırmayı daha anlamlı ve değerli kılmıştır. 

 

 

08 Temmuz 2025        Aysel Beyza ATAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ŞEKİL LİSTESİ ....................................................................................... viii 

ÇİZELGE LİSTESİ ................................................................................... ix 

KISALTMALAR ......................................................................................... x 

ÖZET ........................................................................................................... xi 

ABSTRACT ............................................................................................... xii 

1. GİRİŞ ........................................................................................................ 1 

1.1. PROBLEM DURUMU ......................................................................................... 1 

1.2. ÇALIŞMANIN AMACI ....................................................................................... 5 

1.3. ÇALIŞMANIN ÖNEMİ ....................................................................................... 6 

1.4. SAYILTILAR ....................................................................................................... 7 

1.5. SINIRLILIKLAR ................................................................................................. 8 

1.6. LİTERATÜRDE YAPILAN BENZER ÇALIŞMALAR ................................... 9 

1.7. TANIMLAR ........................................................................................................ 16 

2. YÖNTEM ............................................................................................... 18 

2.1. ARAŞTIRMA MODELİ .................................................................................... 18 

2.2. ÇALIŞMA GRUBU ............................................................................................ 19 

2.3. VERİLERİN TOPLANMASI ............................................................................ 21 

2.4. VERİLERİN ANALİZİ VE YORUMLANMASI ............................................ 21 

3. KAVRAMSAL ÇERÇEVE  ................................................................. 23 

3.1. DİNİ BİLGİ KAVRAMI ........................................................................................... 23 

3.1.1. Dini Bilginin Tanımı ve Kaynakları ........................................................... 23 

3.1.1.1. Yetişkin Kadınların Dini Bilgi Ediniminde Aile ve Çevre ....................... 26 

3.1.1.2. Kur’ân’ı Kerîm’in Dini Bilginin Kaynağı Olarak Rolü ve Yetişkin 

Kadınların Dinî Bilgi Ediniminde Etkisi .............................................................. 27 

3.1.1.3. Dinî Bilginin Kaynağı Olarak Sünnet ve Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi 

Edinimindeki Yeri ................................................................................................. 29 

3.1.1.4. Dinî Bilginin Kaynağı Olarak Cami ve Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi 

Edinimindeki Yeri ................................................................................................. 30 

3.1.1.5. Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi Ediniminde Diyanet İşleri Başkanlığı’nın 

Yayıncılık Faaliyetleri ........................................................................................... 31 

3.1.1.6. Yetişkin Kadınların Dini Bilgi Kaynakları Bağlamında Tarikat ve 



 

 

Cemaatler .............................................................................................................. 33 

3.1.1.7. Dinî Bilginin Kaynağı Olarak Medya/Sosyal Medya ve Yetişkin Kadınların 

Dinî Bilgi Edinimindeki Yeri ................................................................................. 34 

3.1.1.8. Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi Ediniminde Kur’an Kurslarının Rolü ..... 38 

3.2. YETİŞKİN KADIN VE DİNİ BİLGİ ................................................................ 41 

3.2.1. Yetişkin Kadın ve Yetişkin Kadınların Dini Bilgiye Duydukları İhtiyaç 41 

3.2.1.1. İlk Yetişkinlik Dönemi ve Dini Bilgiye Duyulan İhtiyaç .......................... 44 

3.2.1.2. Orta Yetişkinlik Dönemi Dini Bilgiye Duyulan İhtiyaç ........................... 46 

3.2.1.3. İleri Yetişkinlik Dönemi ve Dini Bilgiye Duyulan İhtiyaç ....................... 48 

3.2.2. Yetişkin Kadınların Dini Bilgi Edinme Süreçleri ..................................... 50 

3.2.2.1. Aile ........................................................................................................... 54 

3.2.2.2. Örgün Eğitimde Dini Bilgi Edinimi ......................................................... 55 

3.2.2.3. Yaygın Eğitim Boyutunda Dini Bilgi Edinimi .......................................... 56 

3.2.2.4. Kitle İletişim Araçları .............................................................................. 57 

3.2.2.5. Kur’an Kursları ....................................................................................... 60 

3.2.3. İslam İnancında Kadının İlk Yaratılışı ...................................................... 63 

3.2.4. İslam İnancında ve Toplumsal Hayatında Kadın ..................................... 68 

3.2.5. İslam Medeniyetinde ve Hadisler Işığında Kadın ..................................... 69 

3.3. DÜZCE’DE DİNİ YAŞAM ................................................................................ 74 

3.3.1. Düzce’de Dini Yaşam ................................................................................... 74 

3.3.2. Düzce’de Dini Bilgi Kaynakları .................................................................. 75 

3.3.2.1. Düzce’de Dini Eğitim Kurumları (Kur’an Kursları, Camiler) ............. 75 

4. BULGULAR VE TARTIŞMA  ............................................................ 79 

4.1. DÜZCE’DE YAŞAYAN KADINLARIN DİNDARLIK TANIMLARI, DİNİ BİLGİLERİNE 

YÖNELİK YETERLİLİKLERİNE İLİŞKİN VERİLER ....................................................... 79 

4.2. DÜZCE’DE YAŞAYAN KADINLARIN DİNİ DÜŞÜNCENİN KAYNAKLARINA İLİŞKİN 

VERİLER .................................................................................................................... 103 

4.3. DÜZCE’DE YAŞAYAN KADINLARIN DİNİ KAYNAKLARA GÜVEN DURUMUNA 

İLİŞKİN VERİLER ....................................................................................................... 118 

4.4. DÜZCE’DE YAŞAYAN KADINLARIN BATIL İNANÇLARA İLİŞKİN DÜŞÜNCELERİNE 

YÖNELİK VERİLER .................................................................................................... 132 

4.5. DÜZCE’DE YAŞAYAN KADINLARIN DİNİ DÜŞÜNCELERİNİ ETKİLEYEN SEBEPLERE 

YÖNELİK VERİLER .................................................................................................... 142 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER .................................................................... 134 

5.1. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME.............................................................................. 151 



 

 

5.2. ÖNERİLER ........................................................................................................... 159 

6. KAYNAKLAR ..................................................................................... 161 

7. EKLER ................................................................................................. 178 

7.1. EK-1 KATILIMCI BİLGİLENDİRME FORMU ......................................... 178 

7.2. EK-2: YARI YAPILANDIRILMIŞ GÖRÜŞME SORULARI ..................... 179 

7.3. EK-3: ARAŞTIRMA ETİK ONAY BELGESİ ............................................... 180 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................. 181 

 

 

 



viii 

 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

 

Şekil 4.1. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dindar Tanımları, Dini Bilgilerine Yönelik 

Yeterlilik ve Dini Bilgilerinin Kaynaklarına İlişkin Tema Grafiği ................ 79 
Şekil 4.2. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Düşüncenin Kaynaklarına Ait Bilgilerine 

İlişkin Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği ....................................................... 103 
Şekil 4.3. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Kaynaklarına Güven Durumuna İlişkin 

Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği .................................................................. 118 
Şekil 4.4. Düzce’de Yaşayan Kadınların Batıl İnançlara Dair Düşüncelerine İlişkin Tema, 

Alt Tema ve Kod Grafiği ............................................................................. 132 
Şekil 4.5. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Düşüncelerini Etkileyen Unsurlara İlişkin 

Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği .................................................................. 142 
 

 



ix 

 

ÇİZELGE LİSTESİ 

 

  

Tablo 3.1. Katılımcılara İlişkin Demografik Bilgiler..................................................... 19 
Tablo 2.1. Hz. Peygamber (sav) Döneminde Kadınlara Yönelik Eğitim Faaliyetleri 

ve Kaynakları ................................................................................................. 70 
Tablo  2.3. İstatistiki bölge birimleri sınıflamasına göre Kur'an kursu, kursiyer ve 

bitiren kursiyer sayısı [2022/2023] ................................................................ 76 
Tablo 2.4. İstatistiki Bölge Birimleri Sınıflamasına Göre Cami Sayısı ......................... 76 
Tablo 2.5. İstatistiki bölge birimleri sınıflamasına ve kadrolarına göre personel sayısı 

(Müftülükler) .................................................................................................. 77 
Tablo 4.1. Katılımcıların Dindarlık Düzeyine İlişkin Analiz Sonuçlarına Ait Veriler .. 80 
Tablo 4.2. Katılımcıların Dini Düşüncenin Kaynaklarına Ait Bilgilerine İlişkin 

Veriler ........................................................................................................... 104 
Tablo 4.3. Katılımcıların Din Kaynaklarına Güven Durumlarına İlişkin Veriler ........ 119 
Tablo 4.4. Katılımcıların Batıl İnançlara İlişkin Düşüncelerine Ait Veriler ................ 133 
Tablo 4.5.  Katılımcıların Dini Düşüncelerini Etkileyen Unsurlara Ait Veriler .......... 143 

 

 



x 

 

KISALTMALAR 

 

Akt. : Aktaran 

As.  : Aleyhi’s-Selâm 

Bkz. : Bakınız 

Çev. : Çeviren 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

DİB : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Hz.  : Hazreti 

İHL : İmam Hatip Lisesi 

Sav. : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

T.y. : Tarih yok 

Vd. : Ve diğerleri 

YÖK : Yükseköğretim Kurulu 

 

 



xi 

 

ÖZET 

YETİŞKİN KADINLARIN DİNİ BİLGİLERİ VE DİNİ BİLGİLERİ 

EDİNDİKLERİ KAYNAKLAR (DÜZCE ÖRNEĞİ) 

Aysel Beyza ATAŞ 

Düzce Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Prof. Dr. Mehmet Faruk BAYRAKTAR 

Temmuz 2025, 180 sayfa 

Din, insanın hayatı, evrenin anlamı ve varoluşun kökeni gibi metafizik sorulara yanıt 

sunan, bireysel ve toplumsal davranışları biçimlendiren çok katmanlı bir kurum olarak 

tanımlanır. Kur’an’da “din”, teslimiyet, hesap, ceza/mükâfat, ibadet, hukuk düzeni ve 

toplumsal aidiyet gibi farklı anlam katmanlarına sahiptir ve hem bireysel hem toplumsal 

düzeyde önemli işlevler yüklenir. Dini bilgi ise pozitif bilginin sınırlarını aşan, 

gözlemlenemeyen ve deneyle sınanamayan metafizik gerçeklikleri anlamamıza yardımcı 

olan bir bilgi türüdür. Yetişkin kadın, genellikle 18 yaş ve üzeri, toplumsal rolleri ve 

sorumlulukları belirginleşmiş, eğitim ve meslek statüsü gibi değişkenlerle dini bilgiye 

erişimi şekillenen bireyler olarak tanımlanmıştır. Bu çalışma, Düzce ilinde yaşayan 

yetişkin kadınların dini bilgi düzeylerini, bu bilgileri hangi dini ve sosyal kaynaklardan 

elde ettiklerini ve bilgi edinme süreçlerinde etkili olan toplumsal ve bireysel dinamikleri 

nitel bir yaklaşımla ortaya koymayı amaçlamaktadır. Araştırma ayrıca, aile, cami, Kur’an 

kursu, dijital ve yazılı medya gibi bilgi kaynaklarının, kadınların dini yaşantılarına 

etkisini değerlendirmektedir. Araştırma, nitel araştırma deseninde, fenomenolojik 

yaklaşım kullanılarak tasarlanmıştır. Derinlemesine görüşme ve doküman analizi 

teknikleriyle katılımcıların öznel deneyimleri, anlamlandırma süreçleri ve bilgi 

kaynaklarına erişim motivasyonları betimlenmiştir. Araştırmanın çalışma grubunu, 

Düzce’de ikamet eden, 23 yaş ve üzeri, farklı sosyo-demografik özelliklere sahip 23 

yetişkin kadın oluşturmaktadır. Veri toplama aracı olarak yarı yapılandırılmış görüşme 

formu kullanılmıştır. Form, kadınların dini bilgi düzeyi, bilgi kaynakları ve dini 

yaşantılarına ilişkin açık uçlu ve esnek sorulardan oluşmaktadır. Görüşmeler, birebir ve 

odak grup formatlarında, katılımcılarla telefon aracılığı ile iletişim kurulmuş ve görüşme 

soruları yöneltilmiştir. Toplanan veriler, içerik analizi yöntemiyle tematik olarak 

kodlanmış ve dini bilgi edinme süreçlerine ilişkin ana eğilimler ortaya çıkarılmıştır. 

Araştırmada ulaşılan sonuçlardan bazıları şunlardır. Dini bilgi ediniminde aile ve 

toplumsal çevre ilk başvuru noktası olarak öne çıkmıştır. Katılımcıların büyük kısmı, dini 

inançlarını önce aileden, sonra sosyal çevreden ve bireysel araştırmalarıyla geliştirdiğini 

ifade etmiştir. Kur’an kursları, cami sohbetleri ve vaazlar, sistematik bilgi ediniminde 

önemli rol oynamaktadır. Katılımcılar, dini bilginin yalnızca toplumsal değil, aynı 

zamanda yaratılıştan gelen bir eğilimle benimsendiğini belirtmiştir. Dijital platformlar 

(internet, sosyal medya, YouTube vb.) üzerinden dini içeriklere erişim, özellikle genç 

yetişkin kadınlarda bilgiye ulaşmayı kolaylaştırmaktadır. Araştırma bulguları, yetişkin 

kadınların dinî bilgiye ulaşım yollarının çok katmanlı bir yapıya sahip olduğunu, klasik 

bilgi aktarım yolları ile modern dijital ortamların birbirini tamamladığını göstermiştir. 

 

Anahtar Sözcükler: Din, Dini Bilgi, Din Kaynakları, Yetişkin, Yetişkin Kadın. 
  



xii 

 

ABSTRACT 

ADULT WOMEN'S RELIGIOUS INFORMATION AND THE SOURCES FROM 

WHICH THEY OBTAINED RELIGIOUS INFORMATION (DÜZCE 

EXAMPLE) 

Aysel Beyza ATAŞ 

Düzce University 

Graduate School, Department of Philosophy and Religious Studies  

Master's Thesis 

Supervisor: Prof. Dr. Mehmet Faruk BAYRAKTAR 

July 2025, 180 pages 

Religion is defined as a multilayered institution that offers answers to metaphysical 

questions such as the meaning of life, the universe, and the origin of existence, while also 

shaping individual and social behaviors. In the Qur'an, the term "religion" (din) carries 

various layers of meaning such as submission, judgment, punishment/reward, worship, 

legal order, and social belonging, and it fulfills important functions at both individual and 

societal levels. Religious knowledge, on the other hand, is a type of knowledge that goes 

beyond the limits of empirical science, helping us to comprehend metaphysical realities 

that cannot be observed or tested through experience. An adult woman is typically defined 

as an individual aged 18 and above, whose social roles and responsibilities have become 

more established, and whose access to religious knowledge is shaped by variables such 

as educational background and occupational status. This study aims to explore, through a 

qualitative approach, the level of religious knowledge among adult women living in the 

province of Düzce, the social sources from which they acquire such knowledge, and the 

social and individual dynamics that influence their acquisition processes. The research 

also evaluates the impact of knowledge sources such as family, mosque, Qur’an courses, 

digital media, and print media on women’s religious lives. The study is designed using a 

qualitative research pattern, specifically a phenomenological approach. Through in-depth 

interviews and document analysis techniques, the subjective experiences of participants, 

their meaning-making processes, and their motivations for accessing knowledge sources 

have been described. The study is limited to 23 adult women aged 23 and older, residing 

in Düzce, who have various socio-demographic characteristics. A semi-structured 

interview form was used as the data collection tool. This form consists of open-ended and 

flexible questions regarding women's levels of religious knowledge, their sources of 

information, and their religious experiences. Interviews were conducted in both 

individual and focus group formats, with participants contacted via telephone and 

interview questions posed accordingly. The collected data were thematically coded using 

content analysis, and main trends regarding the processes of acquiring religious 

knowledge were identified. Some of the key findings of the research are as follows: family 

and social environment emerged as the primary reference points for acquiring religious 

knowledge. The majority of participants stated that their religious beliefs were first 

shaped by their families, then by their social environment, and finally through individual 

exploration. Qur’an courses, mosque talks, and sermons play a significant role in 

systematic knowledge acquisition. Participants also noted that religious knowledge is not 

only a societal construct but also a tendency innate to human nature. Accessing religious 

content through digital platforms (internet, social media, YouTube, etc.) particularly 

facilitates knowledge acquisition among young adult women. The research findings 



xiii 

 

reveal that adult women’s access to religious knowledge is structured in a multilayered 

way, showing that traditional methods of knowledge transmission and modern digital 

environments complement one another.   

Keywords: Religion, Religious Information, Religious Resources, Adult, Adult Woman. 



1 

 

1.  GİRİŞ 

Araştırmanın bu bölümünde, problem durumu, çalışmanın amacı, önemi, 

sayıltılar, sınırlılıklar ve tanımlar ayrıntılı biçimde açıklanacaktır. 

1.1.  PROBLEM DURUMU 

Dinî bilgi, pozitif bilimlerin erişemediği metafizik boyutu kavramamızı sağlayan; 

varoluşun nihai anlamı, insanın hayat amacını ve evrenin kökenine ilişkin soruları 

yanıtlayan özel bir bilgi türüdür. Tecrübe, gözlem ve akıl yoluyla elde edilen “pozitif 

bilgi”nin ötesine geçen dinî bilgi, gözlemlenemez ve deneyle sınanamaz gerçekliklere 

işaret eder (Aydın, 2025). Bu bağlamda dinî bilgi, metafizik alanda varlığın “manevî arka 

planını” ve “ruhî öz”ü açıklayan kabul ve inanç önermelerini içerir; varlığın nereden 

geldiğini, bu dünyadaki sınavının amacını ve ölüm ötesi varoluşunu anlamamıza yardımcı 

olur (Stroud, 2000; Deman, 2001). Bu metafizik boyutun bireysel ve toplumsal düzeyde 

somutlaştığı alanlardan biri, yetişkin bireylerin —özellikle kadınların— dinî bilgi edinme 

süreçleridir; bu süreçte en temel referans kaynaklarından biri ise Kur’an-ı Kerim 

ayetleridir. 

Yetişkin kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde Kur’an ayetleri temel bir 

referans noktası oluşturmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de özellikle Allah’ın Rab oluşunu 

yaratılış öncesi kabul ettiğine dair verilen “Elest Bezmi” sözü hatırlatılmaktadır: “Rabbin, 

Âdemoğullarının sırtlarından zürriyetlerini alıp onları kendilerine şahit tutmuş ve ‘Ben 

sizin Rabbiniz değil miyim?’ demişti. Onlar da ‘Evet, (sen bizim Rabbimizsin), şahidiz’ 

demişlerdi. Kıyamet günü, ‘Bizim bundan haberimiz yoktu’ demeyesiniz diye (böyle 

yaptık)” (A'râf Suresi- 172-173). 

Bu ayet, araştırma kapsamında görüşülen yetişkin kadınların dini bilgi ve 

inançlarında fıtrî bir yönelimin önemli bir yer tuttuğunu göstermektedir. Katılımcılar, dinî 

aidiyetin yalnızca çevresel ve toplumsal etkilerle değil, insan doğasının bir gereği olarak 

da şekillendiğini belirtmişlerdir. Nitekim birçok kadın, Allah’a olan inancının çocukluk 

döneminden itibaren içsel bir kabulle geliştiğini, dini bilgiyi ilk önce ailede, ardından 

toplumsal çevrede ve bireysel araştırmalarıyla derinleştirdiğini ifade etmektedir. Bu 



2 

 

durum, ayette vurgulandığı üzere, dini bilginin ve Allah’a yönelimin bireyin fıtratında 

mevcut olduğu fikriyle uyumludur. 

Dini bilgi kaynakları arasında Kur’an’ın doğrudan okunması ve anlaşılması, aile 

ve çevre etkisiyle içselleştirilen inançlar ile cami, kurs ve medya gibi dolaylı yollar öne 

çıkmaktadır. Ancak ayetten hareketle, kadınların dini kimliklerinin oluşmasında esas 

belirleyici unsurun, yaratılıştan gelen bu ilahi sözleşmeye dayanan içsel bir yönelim 

olduğu söylenebilir. Dolayısıyla, dini bilgiye erişim süreçlerinde bireylerin fıtrî 

eğilimlerinin ve manevi sezgilerinin rolü, toplumsal ve kurumsal kaynaklarla birleşerek 

yetişkin kadınların dini bilincinin temel taşlarından birini oluşturmaktadır. 

Bu çerçevede, adı geçen ayetin mesajı, kadınların dini bilgi arayışında ve Allah’a 

olan yönelişlerinde köklü ve evrensel bir referans olarak önemini korumaktadır. 

Dinî bilginin bir diğer ayırt edici özelliği, hayatın gündelik gerçekleriyle 

diyalektik bir ilişki kurarak insan davranışlarını yönlendirmesidir. Örneğin Kur’ân’da 

cennet-cehennem tasvirleri,1 bizim dünya tecrübemizdeki haz ve korkulara karşılık 

gelecek biçimde sunulur; böylece soyut gerçeklikler, algılarımızla kavranabilir hale gelir 

(Ülken, 2001). Bu tarz anlatım biçimleri, özellikle yetişkin bireylerin –bilhassa 

kadınların– dinî kavrayışını şekillendiren anlatı araçları olarak dikkat çekmektedir. 

Dolayısıyla dinî bilgi, dünyayı anlamlandırırken hem metafizik ufkumuzu genişletir hem 

de günlük yaşamdaki sorumluluk ve etik tercihleri şekillendirir. Bu yönüyle dinî bilgi; 

pozitif bilimlerin tamamlayıcısı, insanın varoluşsal ihtiyaçlarını gideren ve “sonsuz 

anlam” arayışına yanıt sunan aktif bir öğrenme ve kavrama sürecidir (Bilgin, 1988; Hunt, 

2006). Bu bağlamda, dinî bilginin hem bireysel davranışlara hem de toplumsal yapıya 

yön veren işlevi, özellikle yetişkin kadınların hayatında çok katmanlı bir biçimde kendini 

göstermektedir. Zira yetişkin kadınlar, gerek aileden ve yakın çevreden gelen geleneksel 

aktarımlarla gerekse modern eğitim, medya ve dijital kaynaklar yoluyla dinî bilgiyi 

 
1 Kur’ân-ı Kerim’de cennet ve cehennem tasvirleri, bireylerin ahiret inancı ve dini motivasyonlarının 

şekillenmesinde temel kaynaklardan biri olarak öne çıkmaktadır. Cennet, genellikle müminlere vaat edilen 

sonsuz mutluluk, huzur ve çeşitli nimetlerle; cehennem ise inkârcı ve günahkârlar için hazırlanan bir azap 

yurdu olarak detaylı biçimde betimlenir. Özellikle Bakara (2/25), Âl-i İmrân (3/15), Nisa (4/56) ve Rahman 

(55/46-78) gibi surelerde cennet nimetleri bahçeler, ırmaklar, lezzetli yiyecek ve içecekler, güzellik ve 

huzur ortamı üzerinden anlatılırken; cehennem ise ateş, acı, pişmanlık ve cezalandırma gibi kavramlarla 

açıklanmıştır. Bu kapsamda yapılan saha araştırmalarında, yetişkin kadınların dini bilgi kaynakları arasında 

Kur’ân’da yer alan cennet-cehennem tasvirlerinin önemli bir referans noktası oluşturduğu gözlenmiştir. 

Nitekim katılımcıların çoğu, dini pratiklerinde ve inançlarında Kur’ân’daki bu tasvirlerin etkisini açıkça 

belirtmiş, özellikle ahiret inancının aile içi eğitimden cami sohbetlerine kadar çeşitli mecralarda 

işlenmesinde Kur’ân ayetlerinin merkezi bir rol üstlendiğine vurgu yapmıştır. (Bkz. Diyanet İşleri 

Başkanlığı. (2017). Kur'an-ı Kerim ve Yüce Meali. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Bakara 

2/25; Âl-i İmrân 3/15; Nisa 4/56; Rahman 55/46-78). 



3 

 

edinmekte, bu bilgiyi kendi yaşam pratikleriyle bütünleştirerek anlam dünyalarını 

şekillendirmektedirler. Böylece, dinî bilgi sadece teorik bir birikim olmaktan çıkarak, 

kadınların sosyal rollerini, kimliklerini ve etik tercihlerini biçimlendiren dinamik bir 

unsur haline gelmektedir. 

Yetişkin kadınlar, dinî bilgi edinme süreçlerinde hem geleneksel hem de modern 

kaynaklardan beslenen, çok katmanlı bir öğrenme profiline sahiptir. Sosyo-kültürel 

bağlamda “yetişkin kadın” kavramı, genellikle 23 yaş ve üzeri bireyleri kapsayacak 

şekilde tanımlanmakta; bu grubun eğitim düzeyi, meslekî statüsü ve aile içindeki rolü, 

dinî bilgiye erişim ve tercihlerinde belirleyici rol oynayan temel değişkenler olarak öne 

çıkmaktadır (Erkuş, 2009; Yıldırım ve Şimşek, 2016). 

Aile, yetişkin kadının dinî bilgi ediniminde ilk başvuru kaynağıdır. Anne ve 

babanın dinî inançları ile ibadet alışkanlıkları, çocuk yetişkin olduğunda bile bilgi 

aktarımının devam ettiği bir sosyal sermaye oluşturur (Bilgin, 1988). Ayrıca, geniş aile 

ve komşuluk ilişkileri de sözlü kültür yoluyla hadis, kıssa ve ibadet pratiklerini kuşaktan 

kuşağa taşır. Bu bağlam, özellikle yaygın eğitim kurumlarına erişimin sınırlı olduğu kırsal 

alanlardaki yetişkinler için belirleyici olmaktadır. Bununla birlikte, aileden alınan bu 

temel bilgi, zamanla daha sistematik ve kurumsal kaynaklarla desteklenme ihtiyacı 

doğurur. 

Ailevi aktarımı takip eden ikinci halkada ise cami sohbetleri ve Kur’an kursları 

gibi kurumsallaşmış dinî eğitim ortamları yer almaktadır. Kamu tarafından düzenlenen 

yaygın dinî eğitim imkânları (cami sohbetleri, vaazlar, kurslar) ile özel kuruluşların açtığı 

Kur’an kursları, yetişkin kadınların sistematik bilgi edinimini destekler. Ancak Korkmaz 

(2010), bu alandaki araştırmaların büyük çoğunluğunun nicel desenli olması nedeniyle, 

kurum içi deneyim ve algı farklılıklarının tam olarak ortaya konamadığını vurgulamıştır. 

Nitekim, Kur’an kurslarına devam eden kadınların –özellikle orta ve ileri yaş gruplarının– 

öğrenme motivasyonları, öğretim yaklaşımları ve kurumsal imkânlarla ilgili nitel veriye 

ihtiyaç duyulmaktadır. Eğitim, bireyin toplumla bütünleşmesini ve yaşam boyu gelişimini 

sağlayan bir süreçtir. Bu süreç; örgün, yaygın ve informal olmak üzere üç temel biçimde 

gerçekleşir. Yaygın eğitim, bireylerin örgün eğitim dışında kalan ya da tamamlayıcı bilgi 

ve beceriler edinmesini amaçlayan, yaşam boyu süren bir öğrenme biçimidir. Din eğitimi 

bağlamında ise, bireylerin yalnızca örgün eğitimle değil, yaygın din eğitimi kurumlarıyla 

da desteklenmesi gerekmektedir. Türkiye'de yaygın din eğitiminin temel kurumlarından 

biri Kur’an kurslarıdır. Bu kurslar, Diyanet İşleri Başkanlığı'nın gözetiminde, planlı ve 



4 

 

programlı bir şekilde yürütülmektedir. Özellikle kadınların dinî bilgi edinme sürecinde 

Kur’an kursları, ulaşılabilirlik ve uygulama odaklılık açısından önemli bir rol 

üstlenmektedir. Bu yönüyle Kur’an kursları, din eğitiminin yaygınlaştırılmasında 

vazgeçilmez bir işleve sahiptir (Süngü, 2011). Ancak gelişen teknoloji ve değişen yaşam 

tarzları, bu geleneksel yapıların yanına dijital dinî öğrenme araçlarını da eklemiştir. 

Kurumsal din eğitiminin yanında, günümüzde dijital mecralar da yetişkin 

kadınların bilgiye ulaşımında önemli bir alternatif haline gelmiştir. Son yıllarda internet 

siteleri, YouTube kanalları ve sosyal medya platformları (Facebook, Instagram, Telegram 

vb.), yetişkin kadınlar arasında hızla yayılan dinî bilgi kaynakları arasında yer almıştır. 

Jackson’a (2005) göre, dijital mecralar çift yönlü etkileşim imkânı sunarak bilgi tüketimi 

kadar üretimine de olanak tanımakta, bu da bireylerin kendi inanç dünyalarını daha aktif 

kılmaktadır. Örneğin, katılımcılar hem vaaz videoları hem de çevrimiçi sohbet grupları 

aracılığıyla sorularını anında yöneltebilmekte, böylece öğrenme süreçleri geleneksel 

kaynaklarla iç içe geçmektedir. 

Türkiye’de dinî yayıncılığın son yıllarda popüler kültürle etkileşime girmesi, 

yetişkin kadınların basılı ve elektronik dini kitaplara erişimini artırmıştır. Ünal (2008) ve 

Şenocak (2015), Kur’an kurslarındaki kadın öğrencilerin benlik saygısını ve dua 

tutumlarını incelerken, popüler boyutlu dini kitapların hem akademik hem de kişisel 

gelişim ihtiyacını karşıladığını; bu kitapların, kadınların günlük ibadet ve ritüellerine dair 

pratik bilgiler sunduğunu belirtmiştir. Bu yayınlar hem akademik tefsir hem de günlük 

yaşama yönelik el kitapları olarak iki ana grupta değerlendirilebilir. Yetişkin kadınların 

dinî bilgiye ulaşım yolları; ailevi etkileşimler, sosyal çevre ilişkileri, Kur’an kursları ve 

cami temelli eğitimler gibi klasik unsurların yanı sıra, dijital platformlar ve çağdaş dinî 

içeriklerin etkisiyle de çok katmanlı bir yapı arz etmektedir. Bu çeşitlilik, dinî öğrenmenin 

bireysel ve toplumsal boyutunu zenginleştirirken hem kişisel öğrenme yaklaşımlarının 

hem de yaygın din eğitimi uygulamalarının geliştirilmesi için derinlemesine nitel 

araştırmalara olan gereksinimi ortaya koymaktadır. 

Literatüre bakıldığı zaman YÖK Tez Merkezi, TR Dizin ve Dergipark veri 

tabanlarında yapılan kapsamlı tarama sonucunda, “yetişkin kadınların dini bilgi 

kaynakları” başlığı altında doğrudan bu konuyu ele alan hiçbir lisansüstü eğitim 

araştırması ya da araştırma makalesine rastlanmamıştır (YÖK Tez Merkezi; Dergipark ve 

TR Dizin, 2025). Mevcut çalışmaların ağırlıklı olarak üniversite gençliği, Kur’an kursu 

öğrencileri veya ergen gruplar üzerinde yoğunlaştığı; yetişkinlik döneminin orta ve ileri 



5 

 

evrelerindeki kadınların hem bilgi edinme süreçleri hem de kaynak tercihlerini irdeleyen 

nitel araştırmalara yer verilmediği görülmektedir (Doğan, 1997; Ünal, 2008; Korkmaz, 

2010). 

Bu durum, araştırmanın problem durumu ile doğrudan örtüşmektedir. Zira 

çalışmanın ana problemi olan “Düzce ilinde yaşayan yetişkin kadınların sahip olduğu dini 

bilgi düzeyi nedir ve bu bilgiyi edinirken hangi sosyal kaynaklara başvurmaktadırlar?” 

sorusu, hem literatürdeki bu boşluğu doldurmaya yönelik hem de din eğitimi alanındaki 

resmi ve gayri resmi kaynakların yetişkin kadın üzerindeki etkilerini özgün biçimde 

ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Dolayısıyla, YÖK Tez Merkezi’nde tanımlı hiçbir çalışmanın konuyu doğrudan 

incelememesi; aile, cami, Kur’an kursu, yazılı ve dijital yayınlar ile sosyal medya gibi 

mecraların yetişkin kadınlar nezdinde nasıl örgütlendiğini anlamayı zorlaştırmaktadır. Bu 

araştırma, işte bu bilgi boşluğunu kapatmayı hedefleyerek, sosyal, kültürel ve demografik 

değişkenlerin kesişiminde yetişkin kadınların dinî bilgi edinme pratiklerini nitel bir 

yaklaşımla ayrıntılı olarak betimleyecektir. Böylece hem akademik literatüre hem de 

uygulamadaki din eğitimi politikalarına önemli katkılar sunulacaktır. 

1.2.  ÇALIŞMANIN AMACI  

Bu çalışmada Düzce’de yaşayan kadınların dini inançlarının hangi kaynaklardan 

beslendikleri, nasıl bir dini eğitim aldıkları ve sosyal hayatlarını oluşturan dinamiklerin 

kaynağının kültürden mi yoksa dini referanslardan mı oluştuğu ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Araştırmanın ana amacına yönelik alt problemler ise şu şekilde 

oluşmaktadır: 

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınlar kendilerini dindar olarak tanımlıyor mu?  

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınlar edindikleri dini bilgileri yeterli görüyor mu? 

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınlar dine dair edindikleri bilgileri nereden 

ediniyorlar ve edindikleri bilgiler doğrultusunda değişikliğe gitme yolunu 

tutuyorlar mı? 

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınlar din bilgisi kaynaklarına güven duyuyor mu? 

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların dini yaşantılarını düzenlemelerindeki etkili 

olan ana unsur nedir? 



6 

 

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınlar batıl inançlara sahip mi? Bu kadınlar batıl 

inançlara sahipse bunların kaynakları neler? 

• Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların din bilgileri ve din bilgisi kaynakları 

yaşamlarını geçirdikleri bölgenin özelliklerine ve eğitim durumlarına göre 

değişiklik gösteriyor mu? 

1.3.  ÇALIŞMANIN ÖNEMİ  

Daha önce yapılan araştırmalar ağırlıklı olarak ergen grupları ve Kur’an kursu 

öğrencileri üzerinde yoğunlaşmış, orta ve ileri yaşlardaki yetişkin kadınların dinî bilgi 

edinme süreçleri ve kaynak tercihleri ise sistematik olarak incelenmemiştir (YÖK Tez 

Merkezi, 2025; Korkmaz, 2010). Alan yazın incelendiğinde tez konusu bağlamında 

çalışmaların çok sınırlı olduğu görülmektedir. Öne çıkan çalışmalardan biri Süngü (2011) 

de yapılan “Kur'an kurslarında yetişkin kadınların din eğitimi” konulu çalışmadır.  Bu 

çalışma, yetişkin kadınların Kur’an Kursu bünyesindeki eğitim-öğretim sürecinde 

karşılaştıkları sorunları, ihtiyaçlarını ve beklentilerini belirlemeyi; bu doğrultuda daha 

etkili ve verimli bir öğrenme ortamı oluşturulmasına katkı sunmayı amaçlamaktadır. 

Araştırma kapsamında geliştirilen anket, 2009-2010 öğretim yılı içerisinde İstanbul İl 

Müftülüğü’ne bağlı Bahçelievler, Bayrampaşa, Beyoğlu ve Fatih ilçelerinde faaliyet 

gösteren toplam 55 Kız Kur’an Kursu’nda öğrenim gören 500 yetişkin kadın kursiyere 

uygulanmıştır. Bu araştırma, Kur’an Kurslarına devam eden yetişkin kadınların eğitim-

öğretim sürecindeki ihtiyaçlarını, karşılaştıkları sorunları ve katılım motivasyonlarını 

incelemeyi amaçlamıştır. Araştırma sonuçları, bu kursların sadece temel dinî bilgi edinme 

değil, aynı zamanda kişisel gelişim ve toplumsal aidiyet sağlama açısından da önemli 

işlevler üstlendiğini göstermektedir. Katılımcıların büyük bir bölümü dinî bilgi açısından 

eksiklik hissettiklerini ve Kur’an Kurslarını güvenilir bir kaynak olarak tercih ettiklerini 

belirtmiştir. Yaş ilerledikçe dine olan ilginin arttığı, bu artışın öğrenme isteğini de 

tetiklediği görülmüştür. Ancak, eğitim ortamına erişimi kısıtlayan diplomaya sahip olma 

şartı, ders saatlerinin uzunluğu, fiziki ve psikolojik engeller gibi faktörler katılımı 

olumsuz etkileyebilmektedir. Kursiyerlerin büyük çoğunluğu Kur’an-ı Kerim dersini ilk 

sırada tercih etmekte, bunu ibadet ve ahlak dersleri izlemektedir. Ayrıca, öğretim 

yöntemlerinde anlatım tekniğinin yanı sıra tartışma, örnek olay ve görsel materyal 

kullanımının da motivasyonu artırdığı belirlenmiştir. Bu çalışma, Düzce örneği üzerinden 

yetişkin kadın grubunu merkeze alarak alanda tanımlanmamış bir boşluğu kapatacak, 



7 

 

alana özgün bir nitel veri sunacaktır. 

Elde edilecek bulgular, aile, yaygın eğitim kurumları, dijital mecralar ve popüler 

yayıncılığın dinî eğitim süreçlerindeki rollerine ilişkin somut veriler sağlayacak; din 

eğitimi programlarının yetişkinlere yönelik içeriğinin, yöntem ve araçlarının yeniden 

gözden geçirilmesi için bilimsel temel oluşturacaktır (Jackson, 2005). Devlet kurumları 

ve sivil toplum kuruluşları, yetişkin kadınların öğrenme ihtiyaçlarına uygun stratejiler 

geliştirmek için bu çalışmanın bulgularından yararlanabilecektir. 

Sosyolojik, psikolojik ve pedagojik açılardan dinî bilgi edinme süreçlerine 

odaklanan bu araştırma, din sosyolojisi, yetişkin eğitimi ve din eğitimi metinleri arasında 

köprü kuracak; DKAB öğretmenleri, sosyal hizmet uzmanları ve dinî rehberler için farklı 

disiplinlerden beslenen bir anlayış geliştirilmesine zemin hazırlayacaktır (Bilgin, 1988; 

Ünal, 2008). 

Nitel desenli bu çalışma, derinlemesine görüşme ve doküman analiz 

yöntemleriyle, nicel yaklaşımların göremediği öznel deneyimler, anlamlandırma süreçleri 

ve kaynak seçimi motivasyonlarını açığa çıkaracaktır. Böylece yetişkin kadınların dinî 

bilgi edinme pratiğine dair hem zengin betimleyici veriler hem de kuramsal model 

önerileri sunacaktır (Yıldırım ve Şimşek, 2016). 

Dinî bilgi edinme süreçlerinin kadın kimliği, toplumsal rol ve güç ilişkileri 

çerçevesinde değerlendirilmesi; hem kadınların dinî eğitim yoluyla güçlenme 

dinamiklerini ortaya koyacak hem de toplumsal cinsiyet temelli din eğitimi politikalarının 

şekillendirilmesine katkı sağlayacaktır (Doğan, 1997; Ünal, 2008). 

Bu çok yönlü katkıların sayesinde çalışma hem akademik camiada hem de 

uygulamada din eğitimi yaklaşımlarının yetişkin kadın öğreniciler ekseninde revize 

edilmesine yönelik önemli bir referans niteliği taşıyacaktır. 

1.4.  SAYILTILAR 

Görüşme ve odak grup çalışmalarında yer alan yetişkin kadınların, sahip oldukları 

dinî bilgilerle bunları edindikleri kaynakları eksiksiz ve doğru olarak paylaşacakları, “dinî 

bilgi” kavramını araştırmanın ön tanımına uygun biçimde (metafizik boyut; vahiy ve fıtrat 

ilişkisi) anlayabildikleri ve kendi deneyimlerini bu çerçevede ifade edebildikleri 

varsayılmıştır (Yıldırım ve Şimşek, 2016). 



8 

 

Görüşme rehberi ve doküman analiz formlarının, dinî bilgi kaynaklarını ve 

edinme süreçlerini ölçmeye uygun nitelikte hazırlandığı ve içerik geçerliliğinin uzman 

değerlendirmesi ile sağlandığı katılımcıların eğitim düzeylerine uygun ve anlaşılır 

olduğu; böylece anlam kayıplarının en aza indirildiği varsayılmıştır. 

Aile, yakın çevre, yaygın dinî eğitim kurumları, yayıncılık ve dijital mecralar gibi 

dinî bilgi kaynaklarının temel işlev ve erişim biçimlerinde araştırma süresi içinde önemli 

bir değişiklik olmadığı sayıltısı benimsenmiştir. 

Araştırma sırasında Düzce ilindeki sosyal, ekonomik ve kültürel yapı 

değişkenlerinin çalışmayı etkileyecek ölçüde değişmediği varsayılmıştır. 

Seçilen örneklemdeki yetişkin kadınların, Düzce genelindeki yaş, eğitim düzeyi 

ve meslek dağılımını makul ölçüde yansıttığı kabul edilmiştir. 

1.5.  SINIRLILIKLAR 

Araştırma, Düzce ilinde yaşayan 23 yetişkin kadın ile gerçekleştirilmiş nitel bir 

çalışmadır. Bu sayı, nitel araştırmanın derinlik hedefi açısından yeterli olmakla birlikte, 

elde edilen bulguların daha geniş yaş grupları veya farklı coğrafi bölgelerde yaşayan 

kadınlara genellenmesini kısıtlamaktadır (Yıldırım ve Şimşek, 2016). 

Katılımcılar durum örneklemesi yöntemiyle seçilmiştir; bu, farklı eğitim düzeyi 

ve meslek gruplarını temsil etmeyi amaçlasa da rastgele örnekleme yapılmadığı için 

seçilen bireylerin özellikleri araştırma grubunu tam olarak yansıtmayabilir (Yıldırım ve 

Şimşek, 2016). 

Görüşmeler, katılımcıların kendi deneyimlerini ve algılarını ifade ettikleri öz-

bildirime dayanmaktadır. Bu durum, sosyal beğeni veya kendini idealize etme eğilimleri 

nedeniyle bazı yanıtların gerçeği tam yansıtmamasına yol açabilir. 

Yarı yapılandırılmış görüşme formu, yalnızca beş ana başlık üzerinden 

ilerlemiştir. Bu, dinî bilgi edinme kaynakları bağlamında daha spesifik veya bağlamsal 

birtakım dinamiklerin derinlemesine ele alınmasını kısıtlayabilir. 

Araştırma, yalnızca yetişkin kadınların deneyimlerini ele almıştır. Dolayısıyla 

aynı süreçlerin erkek yetişkinlerde nasıl işlediğini ortaya koyacak karşılaştırmalı veriler 

sunulamamıştır. 



9 

 

1.6.  LİTERATÜRDE YAPILAN BENZER ÇALIŞMALAR 

Işık (2025) tarafından yapılan araştırma, günümüzde sosyal medyanın yaygın 

kullanımına bağlı olarak YouTube gibi dijital platformlarda paylaşılan İslam ve kadın 

konulu içeriklerin, din eğitimi açısından nasıl değerlendirilebileceğini analiz etmeyi konu 

edinmiştir. Yapılan araştırmanın amacı, YouTube platformunda yer alan ve “İslam ve 

Kadın” temalı en fazla görüntülenmeye sahip videoları inceleyerek, bu içeriklerin yaygın 

din eğitimi üzerindeki etkilerini ortaya koymaktır. Araştırma, bu içeriklerin genç kuşaklar 

üzerindeki etkisini analiz ederek, dijital dini eğitimin din eğitimi literatürüne katkı 

sağlamayı hedeflemiştir. Araştırmada, nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Yöntem 

olarak doküman incelemesi ve betimsel analiz benimsenmiştir. Araştırma üç bölümden 

oluşmaktadır: literatür taraması, YouTube platformundaki içeriklerin seçilmesi ve 

betimsel analiz yoluyla incelenmesi. Araştırmada veri toplama aracı olarak, YouTube 

arama motoru kullanılarak "İslam", "kadın", "din" gibi anahtar kelimelerle en az 100.000 

izlenme sayısına sahip videolar belirlenmiştir. Bu videoların tematik sınıflandırması 

yapılmış, ardından içerikleri analiz edilmiştir. Araştırma, en popüler 21 video ile 

sınırlandırılmıştır. Araştırmanın katılımcıları, doğrudan bireyler değil, dijital içerik 

üreticileri ve onların yayınladığı videolardır. Araştırmada içerik üreticilerin videoları 

üzerinden çıkarımlarda bulunulmuştur. Temalar beş ana başlık ve alt temalar halinde 

belirlenmiş; her tema için farklı yayıncılara ait üçer video seçilmiştir. Araştırmanın 

sonuçlarına göre, incelenen videolarda en çok “Kadın-Erkek Eşitliği”, “Kadın ve 

Tesettür”, “Kadının Çalışması”, “Kadına Şiddet” ve “Kadın ve Aile” temaları öne 

çıkmıştır. Bu temalar altında kullanılan dini referanslar, söylem biçimleri, kullanılan dil 

ve videolara yapılan yorumlar din eğitimi bağlamında ayrıntılı biçimde 

değerlendirilmiştir. Araştırma, dini içeriklerin sosyal medyada geniş kitlelere ulaştığını, 

ancak bu içeriklerin din eğitimi açısından yeterli pedagojik temellere dayanmadığını 

ortaya koymuştur. Araştırmanın önerileri arasında, YouTube gibi platformlarda 

yayımlanan dini içeriklerin din eğitimi uzmanlarınca daha bilinçli bir şekilde ele alınması 

gerektiği vurgulanmıştır. Dini içerik üretiminde kullanılan dil, üslup ve dini referansların 

pedagojik hassasiyetle sunulması; gençlere hitap eden etkili dijital materyallerin 

geliştirilmesi; din eğitimi uzmanlarının sosyal medya mecralarında daha aktif rol alması 

gerektiği belirtilmiştir. Ayrıca yaygın din eğitimi bağlamında içeriklerin denetimi ve 

dijital platformlarda dinî bilgi sunumuna dair rehber çalışmalar yapılması önerilmiştir. 

Köseoğlu (2018) tarafından yapılan araştırma, kadın yetişkinlerin yaygın din 



10 

 

eğitimi bağlamında Kur’an kursları aracılığıyla aldıkları değerler eğitiminin niteliğini 

incelemeyi konu edinmiştir. Yapılan araştırmanın amacı, Kur’an kurslarına katılan kadın 

yetişkinlerin değer algılarını, bu değerlerin nasıl kazanıldığını ve Kur’an kurslarının 

değer aktarımındaki rolünü ortaya koymaktır. Bu doğrultuda din eğitiminde değer 

eğitiminin işlevselliği ve etkisi değerlendirilmiştir. Araştırmada, nitel araştırma yöntemi 

kullanılmış, araştırma deseni olarak olgubilim (fenomenoloji) tercih edilmiştir. Bu 

yaklaşım, bireylerin değer algılarını ve deneyimlerini derinlemesine anlamaya imkân 

tanımıştır. Araştırmada veri toplama aracı olarak, yarı yapılandırılmış görüşme formu 

kullanılmıştır. Görüşmeler sesli olarak kaydedilmiş, veriler yazıya dökülerek içerik 

analizi yöntemiyle değerlendirilmiştir. Araştırmanın katılımcılarını, çeşitli Kur’an 

kurslarında öğrenim gören kadın yetişkin bireyler oluşturmuştur. Katılımcıların farklı 

yaş, eğitim düzeyi ve sosyoekonomik arka planlardan seçilmesi, veri çeşitliliğini 

sağlamıştır. Araştırmanın sonuçlarına göre, kadınların değer algıları ağırlıklı olarak aile, 

din, çevre, öğretici figürü ve geçmiş yaşantılarla şekillenmektedir. Katılımcıların çoğu, 

değerlerin kazandırılmasında Kur’an kurslarının önemli bir işlev gördüğünü ifade 

etmiştir. Medyanın ise değerler üzerinde olumsuz etkileri bulunduğu vurgulanmıştır. 

Araştırmanın önerileri arasında, Kur’an kursu öğretim programlarında değer eğitimine 

daha fazla yer verilmesi, öğreticilere bu konuda pedagojik formasyon kazandırılması, 

örtük programın etkili şekilde kullanılmasına yönelik düzenlemeler yapılması ve 

medyanın değer eğitimi açısından denetim altına alınması yer almaktadır. 

Aslan (2014) tarafından yapılan araştırma, Diyarbakır'da yaşanan zorunlu göç ve 

hızlı şehirleşmenin kadınların dini yaşantıları üzerindeki etkilerini din sosyolojisi 

çerçevesinde incelemeyi konu edinmiştir. Yapılan araştırmanın amacı, 1990’lı yıllardan 

itibaren kırsal bölgelerden Diyarbakır şehir merkezine zorunlu göçle gelen kadınların dini 

algı, tutum ve davranışlarında şehirleşme süreciyle birlikte meydana gelen dönüşümü 

ortaya koymaktır. Çalışma, modernleşme, sosyal değişme ve toplumsal cinsiyet gibi 

değişkenler eşliğinde kadın dindarlığındaki dönüşümü anlamaya çalışmıştır. 

Araştırmada, nitel araştırma yöntemi tercih edilmiştir. Araştırmada fenomenolojik 

yaklaşıma dayalı olarak derinlemesine görüşme, odak grup görüşmeleri, katılımlı gözlem 

ve doküman incelemesi gibi veri toplama teknikleri kullanılmıştır. Araştırmada veri 

toplama araçları olarak, yüz yüze yapılan derinlemesine bireysel görüşmeler, kadınların 

hayat hikâyelerinin analiz edildiği odak grup görüşmeleri ve gözlemsel yöntemler 

kullanılmış; ayrıca yerel medya kaynakları ve arşiv dokümanlarından da yararlanılmıştır. 



11 

 

Araştırmanın katılımcılarını, Diyarbakır şehir merkezinde yaşayan farklı sosyo-ekonomik 

düzeylerden kadınlar oluşturmuştur. Bu kadınların bazıları zorunlu göçle şehre 

gelenlerden oluşurken, bazıları ise yerel halktan bireylerdir. Katılımcılar; eğitim durumu, 

şehirde kalış süresi, göç deneyimi ve yaş gibi demografik değişkenler temel alınarak 

çeşitlendirilmiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre, göç ve şehirleşme süreci, kadınların 

dini yaşantılarında belirgin bir dönüşüme neden olmuştur. Geleneksel halk dindarlığı 

biçimleri (örneğin mevlit, türbe ziyareti) şehir hayatında yeni anlamlar kazanmış; cemaat, 

tarikat gibi dini yapılanmaların etkisi artmış; aynı zamanda bireysel dinsellik ve dini 

eğitim kurumlarına yönelim de farklılaşmıştır. Kadınlar bu süreçte hem geleneksel 

değerlerin taşıyıcısı hem de modernleşmenin görünür öznesi hâline gelmiştir. 

Araştırmanın önerileri arasında, şehirleşmenin etkisiyle dini yaşayış biçimlerinin 

dönüşümüne dair daha fazla alan araştırması yapılması gerektiği, kadın dindarlığı 

özelinde yerel dinî yapılara ve eğitim modellerine odaklanılması, sosyolojik 

araştırmalarda toplumsal cinsiyet perspektifinin güçlendirilmesi gerektiği vurgulanmıştır. 

Ayrıca göç mağduru kadınların dini ve sosyal uyum süreçlerinin desteklenmesine yönelik 

kamu politikalarının geliştirilmesi önerilmiştir. 

Özüdoğru (2009) tarafından yapılan araştırma, Konya iline bağlı kırsal bölgelerde 

yaşayan kadınların dini inanç, ibadet ve sosyal yaşantılarını, toplumsal değişim süreci 

bağlamında incelemeyi konu edinmiştir. Yapılan araştırmanın amacı, sosyo-kültürel 

dönüşüm sürecinde kırsal kadınların dini tutum, davranış ve inançlarının nasıl 

şekillendiğini ortaya koymak ve dini yaşantının kırsal toplumsal yapıyla nasıl bir 

etkileşim içinde olduğunu değerlendirmektir. Araştırmada, karma (nicel ve nitel) 

araştırma yöntemi kullanılmış, özellikle sosyolojik betimleme ve analiz ön planda 

tutulmuştur. Araştırma deseni, saha çalışmasına dayalı açıklayıcı bir model üzerine 

kurulmuştur. Araştırmada veri toplama araçları olarak, anket, mülakat ve gözlem 

teknikleri birlikte kullanılmıştır. Araştırmacı, 415 kadın katılımcıya uygulanan anketlerle 

nicel veri toplamış, ayrıca görüşmeler ve gözlemler yoluyla derinlemesine nitel bilgiler 

elde etmiştir. Araştırmanın katılımcılarını, yaş, eğitim, gelir ve medeni durum gibi 

demografik değişkenlere göre çeşitlilik gösteren, Konya kırsalında yaşayan 415 kadın 

oluşturmaktadır. Örneklem grubu, Konya’nın farklı kasaba ve köylerinde ikamet eden, 

geleneksel toplum yapısı içinde yer alan kadınlardan oluşmuştur. Araştırmanın 

sonuçlarına göre, kırsal kadınların dini yaşantılarında hem geleneksel halk inançlarının 

hem de bireysel dini pratiklerin etkili olduğu görülmüştür. Kadınların dini bilgi düzeyi 



12 

 

genel olarak sınırlı olmakla birlikte, ibadet pratiklerine yüksek düzeyde bağlılık 

gösterdikleri tespit edilmiştir. Ayrıca dini pratiklerin yaş, eğitim ve sosyoekonomik 

durum gibi değişkenlerle ilişkilendiği; eğitim düzeyi arttıkça dini tutumlarda 

bireyselleşme eğiliminin güçlendiği saptanmıştır. Sosyal değişme süreci, kırsal kadının 

hem geleneksel değerlerle hem de modernleşmenin dayatmalarıyla şekillenen bir 

dindarlık profili geliştirmesine yol açmıştır. Araştırmanın önerileri arasında, kırsal 

bölgelerde kadınlara yönelik din eğitimi programlarının yeniden yapılandırılması, 

kadınların dini bilgilenme kaynaklarına erişimlerinin artırılması ve yerel dini aktörlerin 

kadınların dini ve toplumsal dönüşümündeki rolünün geliştirilmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. Ayrıca kadın din görevlilerine olan ihtiyacın karşılanması ve kadınlara 

özgü dini rehberlik hizmetlerinin yaygınlaştırılması gerektiği belirtilmiştir. 

Akyol (2004) tarafından yapılan araştırma, din ve kadın ilişkisini sosyolojik bir 

perspektiften ele alarak, Kahramanmaraş kentindeki kadınların dini kimlik inşasını ve bu 

kimliğin toplumsal yaşamdaki yansımalarını incelemeyi konu edinmiştir. Yapılan 

araştırmanın amacı, kadınların dini yaşantılarını şekillendiren toplumsal, kültürel ve 

dinsel faktörleri belirlemek, özellikle Kahramanmaraş örneğinde kadınların dindarlık 

biçimlerini ve bu dindarlığın toplumsal cinsiyet rolleriyle ilişkisini analiz etmektir. 

Araştırmada, nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Araştırmanın deseninde sosyolojik 

çözümleme esas alınmış; kadın dindarlığı bağlamında alan verileri analiz edilmiştir. 

Betimleyici ve çözümleyici yaklaşımlar birlikte kullanılmıştır. Araştırmada veri toplama 

aracı olarak, yapılandırılmış ve yarı yapılandırılmış görüşmelerden, ayrıca gözlem ve 

belge incelemesinden yararlanılmıştır. Veriler, doğrudan sahadan toplanarak sosyolojik 

yorumlamalarla değerlendirilmiştir. Araştırmanın katılımcılarını, Kahramanmaraş il 

merkezinde ve çevresinde yaşayan farklı sosyo-kültürel düzeylerden kadınlar 

oluşturmaktadır. Katılımcıların seçiminde yaş, eğitim, ekonomik durum gibi faktörlere 

dikkat edilmiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre, kadınların dini yaşantıları büyük ölçüde 

geleneksel değerlerle şekillenmekte olup, dinin toplumsal cinsiyet rolleri üzerindeki etkisi 

güçlüdür. Kadınların çoğu, dini görevleri yerine getirmekte gönüllüdür ancak bu 

görevlerin çoğu zaman erkek egemen bir dini yorumla sınırlı olduğu belirtilmiştir. Ayrıca 

kadınların dini bilgi kaynakları daha çok geleneksel aktarıma dayanmaktadır. Eğitim 

düzeyi arttıkça, kadınların dini düşüncelerinde bireyselleşme ve sorgulama eğiliminin 

arttığı gözlemlenmiştir. Araştırmanın önerileri arasında, kadınların daha bilinçli ve 

eleştirel dini bilgiye ulaşmalarını sağlayacak eğitim olanaklarının geliştirilmesi gerektiği 



13 

 

vurgulanmıştır. Ayrıca kadınların dini hayatta daha aktif ve görünür hale gelmeleri için 

sosyal destek mekanizmalarının güçlendirilmesi, din eğitimi müfredatında toplumsal 

cinsiyet duyarlılığının yer alması gerektiği ifade edilmiştir. 

Yıldız (2021) tarafından yapılan araştırma, Türkiye’de popüler dini bilginin 

üretim, dolaşım ve alımlanma süreçlerini tarihsel, sosyolojik ve fenomenolojik bağlamda 

analiz etmeyi konu edinmiştir. Yapılan araştırmanın amacı, geniş halk kitlelerinin dini 

bilgiye hangi yazınsal kaynaklardan ulaştığını, bu bilginin toplumsallaşma biçimlerini ve 

dini yayıncılığın popülerleşme süreci içindeki değişim ve sürekliliklerini incelemektir. 

Çalışma aynı zamanda popüler dini kitapların taşıdığı dini söylemlerin halk dindarlığı 

üzerindeki etkisini anlamayı hedeflemiştir. Araştırmada, nitel araştırma yöntemi ve 

fenomenolojik desen kullanılmıştır. Araştırma, popüler dini bilginin toplumsal inşasını 

incelemek amacıyla derinlemesine görüşmeler ve doküman analizleri yoluyla 

yürütülmüştür. Ayrıca tarihsel karşılaştırmalı analiz yöntemiyle Cumhuriyet dönemi dini 

yayıncılığı da değerlendirilmiştir. Araştırmada veri toplama araçları olarak, yarı 

yapılandırılmış görüşmeler ve literatür taramasına dayalı dokümantasyon tekniği 

kullanılmıştır. Görüşmeler, dini kitapçılıkla uğraşan 14 katılımcıyla gerçekleştirilmiş; 

katılımcı seçiminde en az 15 yıllık mesleki deneyime sahip olma kriteri gözetilmiştir. 

Araştırmanın katılımcılarını, Ankara Hacı Bayram Çarşısı ve İstanbul Yümni İş 

Merkezi’nde faaliyet gösteren dini kitapçılar oluşturmaktadır. Bu mekânlar, dini 

yayıncılık alanında uzun yıllardır varlık gösteren ve halkla doğrudan temas kuran yayın 

aktörleri oldukları için seçilmiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre, dini bilgi, halk 

dindarlığında yalnızca geleneksel kalıplar yoluyla değil, aynı zamanda popüler dini 

yayınlar aracılığıyla da şekillenmektedir. Dini kitapçılık, yalnızca bilgi sunan değil, aynı 

zamanda halkla din arasındaki anlam köprülerini kuran bir işlev üstlenmiştir. Popüler dini 

kitaplar, özellikle tasavvufi kurgu, kişisel gelişim temalı içerikler ve manevi şifa 

söylemleriyle halkın ilgisini çekmekte ve bu yolla popüler kültürle iç içe geçmiş yeni dini 

anlatılar üretmektedir. Aynı zamanda “gösterişçi okuma” gibi yeni dinî tüketim 

pratiklerinin oluştuğu da tespit edilmiştir. Araştırmanın önerileri arasında, dinî kitap 

yayıncılığının pedagojik, ilmi ve sosyolojik bir denetime tabi tutulması gerektiği; popüler 

dini bilginin içeriğinin niteliksel olarak geliştirilmesi için yayıncılara yönelik rehberlik 

yapılması; halkın dini bilgiye ulaşma yollarının çeşitlendirilmesi, akademik din eğitimi 

ile halk dindarlığı arasındaki kopukluğun giderilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Ayrıca 

dini kitapçıların kültürel hafıza taşıyıcıları olarak desteklenmesi ve bu alanın sosyolojik 



14 

 

araştırmalarla daha fazla incelenmesi önerilmiştir. 

Demir (2019) tarafından yapılan araştırmanın konusu, sosyal medyanın İlahiyat 

Fakültesi öğrencilerinin dini bilgi edinme süreçleri üzerindeki etkilerini incelemektir. 

Yapılan araştırmanın amacı, Türkiye’nin farklı bölgelerindeki İlahiyat Fakültesi 

öğrencilerinin sosyal medya kullanımları ile din eğitimi arasındaki ilişkiyi 

değerlendirmek, sosyal medyada dini bilgi paylaşımı konusundaki tutumlarını belirlemek 

ve bu platformların dini bilgilerin dolaşımındaki rolünü anlamaktır. Araştırmanın 

yöntemi ve araştırma deseni, nicel araştırma yöntemine dayanmaktadır. Araştırmada 

betimleyici tarama modeli tercih edilmiştir. Araştırmada veri toplama aracı olarak, 

tabakalı örnekleme yöntemi ile oluşturulan anket formu kullanılmıştır. Bu anket 

aracılığıyla katılımcıların sosyal medya kullanımı, dini bilgi paylaşımı ve bu paylaşımlara 

yönelik güven düzeyleri ölçülmüştür. Araştırmanın katılımcılarını, Türkiye’nin farklı 

bölgelerindeki yedi üniversitenin İlahiyat Fakültesinde öğrenim gören toplam 986 

öğrenci oluşturmuştur. Örneklem grubu, cinsiyet, sınıf düzeyi ve mezun olunan lise 

türüne göre çeşitlendirilmiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre, öğrencilerin çoğunun 

sosyal medya ile tanışma yaşları erken gençlik dönemleridir. Öğrenciler sosyal medya 

platformlarına alışkın olsalar da dini bilgi paylaşımına mesafeli yaklaşmakta ve 

paylaşımların güvenilirliği konusunda genel bir şüphe içerisindedirler. Öğrencilerin 

önemli bir bölümü sosyal medyadan edindikleri dini bilgileri sorgulayıcı bir yaklaşımla 

değerlendirmektedir. Araştırmanın önerileri arasında, sosyal medyanın dini içerik 

açısından daha güvenilir hale gelmesi için denetim mekanizmalarının oluşturulması, 

İlahiyat Fakültelerinde medya okuryazarlığı eğitimlerinin yaygınlaştırılması ve sosyal 

medyada yapılan dini paylaşımların niteliğinin artırılması gerektiği vurgulanmıştır. 

Ayrıca, sosyal medyayı etkili kullanan eğitimcilerin yetiştirilmesinin önemine de dikkat 

çekilmiştir. 

Bildik (2019) tarafından yapılan araştırmanın konusu, sosyal medyanın dini bilgi 

edinme süreci üzerindeki etkilerinin sosyolojik açıdan incelenmesidir. Yapılan 

araştırmanın amacı, günlük hayatın vazgeçilmez bir parçası haline gelen sosyal 

medyanın, bireylerin dini bilgi edinmelerine, dini duygu ve düşüncelerine, günlük dini 

pratiklerine etkisini, aynı zamanda dini bilgi üretimi ve tüketiminde bireylerin dini 

içeriklere karşı tutumlarını belirlemektir. Araştırmanın yöntemi ve deseni, nicel araştırma 

yöntemine dayalı tarama modelidir. Araştırma anlık tarama ve ilişkisel tarama modeline 

göre yapılandırılmıştır. Araştırmanın veri toplama araçları olarak anket formu 



15 

 

kullanılmıştır. Anket formu üç bölümden oluşmakta olup, sosyal medya kullanım 

alışkanlıkları, sosyal medya kullanım amaçları ve sosyal medyanın dini bilgi edinme 

süreçlerine etkisini ölçmeye yönelik bir tutum ölçeğini içermektedir. Araştırmanın 

katılımcıları, İstanbul'un Avcılar ilçesinde yaşayan, sosyal medya kullanan ve yaşları 15 

ve üzeri olan 291 bireyden oluşmaktadır. Katılımcılar kota örnekleme yöntemi 

kullanılarak belirlenmiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre, katılımcılar sosyal medyada 

karşılaştıkları dini içeriklerin genellikle faydalı olduğunu düşünmekte ancak güvenilirliği 

konusunda bazı şüpheler taşımaktadırlar. Sosyal medya aracılığıyla dini içeriklerin 

paylaşımı, katılımcıların dini bilgilerini arttırmada, dini duygu ve düşüncelerini 

şekillendirmede önemli bir role sahiptir. Ayrıca katılımcıların demografik özelliklerine 

göre sosyal medyaya yönelik tutumlarında farklılıklar gözlemlenmiştir. Araştırmanın 

önerileri arasında, sosyal medyadaki dini içeriklerin kalitesinin ve güvenilirliğinin 

artırılması gerektiği, dini otoritelerin ve eğitim kurumlarının sosyal medyayı daha 

profesyonel şekilde kullanarak toplumun bilinçlenmesine katkı sağlamaları gerektiği 

vurgulanmaktadır. Ayrıca sosyal medya kullanıcılarının doğru dini bilgiye ulaşmaları için 

medya okuryazarlığı eğitimlerinin verilmesi gerektiği önerilmektedir. 

Baynal (2017) tarafından yapılan araştırmanın konusu, dinî grupların kadın 

üyeleri üzerindeki dinî, manevî ve ahlakî etkilerini incelemektir. Yapılan araştırmanın 

amacı, İstanbul'da farklı dinî gruplara mensup kadınların dindarlık, maneviyat ve ahlaki 

tutumları üzerinde, bağlı oldukları dinî grupların etkisini belirlemektir. Araştırmada 

kadınların dinî gruplara mensubiyetlerinin kişisel ve sosyal hayatlarına nasıl yansıdığı 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. Araştırmanın yöntemi ve deseni, nitel araştırma yöntemi 

içinde fenomenolojik (olgubilim) desendir. Bu desen, bireylerin deneyimlerini 

derinlemesine inceleyerek olguların anlamını ve etkilerini anlamaya yöneliktir. 

Araştırmada veri toplama araçları olarak yarı yapılandırılmış mülakat tekniği 

kullanılmıştır. Mülakatlar ses kayıt cihazı ile kayıt altına alınmış, daha sonra yazıya 

dökülerek içerik analizi yöntemiyle değerlendirilmiştir. Araştırmanın katılımcıları, 

İstanbul'da yaşayan ve Menzil tarikatı, İsmailağa cemaati, Süleyman Efendi cemaati ve 

Rifaî tarikatına mensup toplam 40 kadın katılımcıdır. Her bir gruptan 10 katılımcı 

seçilmiştir. Katılımcılar farklı yaş, eğitim ve meslek gruplarından olup, gönüllülük 

esasına dayalı olarak belirlenmiştir. Araştırmanın sonuçları, dinî grupların kadın üyeleri 

üzerinde önemli dinî, manevî ve ahlaki etkileri olduğunu göstermiştir. Katılımcılar, dinî 

gruplara katıldıktan sonra daha hoşgörülü, sabırlı, yardımsever, fedakâr ve saygılı 



16 

 

olduklarını ifade etmişlerdir. Ayrıca dinî bilgi düzeylerinin ve ibadetlere bağlılıklarının 

arttığını belirtmişlerdir. Katılımcılar, dinî grupların kendi hayatlarında düzenleyici ve 

yönlendirici bir rol üstlendiğini, fakat bazen sorgulama ve eleştirel düşünmenin gruplar 

içinde ikinci planda kaldığını vurgulamışlardır. Araştırmanın önerileri arasında, dinî 

grupların olumlu yönlerinin korunması ancak bilinçsiz itaat kültürünün önlenmesi 

gerektiği ifade edilmiştir. Dinî grupların daha bilinçli bir şekilde yapılandırılması, grup 

üyelerinin eleştirel ve sorgulayıcı yaklaşımları teşvik edilerek bilinçlendirilmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. Ayrıca, bu alanda yapılacak yeni araştırmaların din psikolojisi ve din 

sosyolojisi alanlarına önemli katkılar sağlayacağı belirtilmiştir. 

1.7.  TANIMLAR 

Bilgi: İnsan aklının erebileceği olgu, gerçek ve ilkelerin bütünü; bili, malumat; 

Öğrenme, araştırma veya gözlem yolu ile elde edilen gerçek; haber, malumat, vukuf; 

İnsan zekâsının çalışması sonucu ortaya çıkan düşünce ürünü; malumat, vukuf; Duyu 

organları yoluyla algılama, hayal gücü ve bellek yardımıyla zihnin ilk olarak kavradığı 

temel düşüncelerdir (TDK, 2025). 

Din: Din, akıl sahibi insanları kendi tercihleriyle bizzat hayırlı olan şeylere 

götüren ilâhî bir kanundur (Tâcü’l-ʿarûs, “dyn” md). Kur’an’da “din” kavramı, çok yönlü 

anlam alanlarıyla farklı bağlamlarda kullanılmış olup, bu kullanımlar yukarıda ifade 

edilen tanımsal unsurlarla doğrudan veya dolaylı biçimde ilişkilidir. Kur’an’da din; borç 

anlamında (Bakara, 2/282), doğal yasa/tabiat kanunu (Rum, 30/30), hukuki düzen (Yusuf, 

12/76), ceza ve mükâfat sistemi (Fâtiha, 1/4), yaşam yolu (En'âm, 6/161) ve İslam dini 

(Âl-i İmrân, 3/19) bağlamında kullanılmaktadır. Bu kullanımların her biri, din kavramının 

teslimiyet, yönetme, hüküm verme, hesaba çekme, karşılık verme gibi anlam kökleriyle 

bütünlük göstermektedir. Örneğin; “ceza ve mükâfat” anlamı üzerinden din, bireyin 

sorumluluk bilinci geliştirmesine ve bu bilinci davranışa dönüştürmesine aracılık eder. 

“Tabiat kanunları” bağlamında ele alındığında ise din, kâinattaki düzen ve uyumun bir 

yansıması olarak sanat ve estetik ile insan yaşamı arasındaki bağı ifade eder. “Borç” 

anlamında ise din, kişinin yaratıcıya, topluma, diğer bireylere ve kendisine karşı 

sorumluluklarını simgeler; bu da hem bireysel hem toplumsal düzlemde etik bir yönelimi 

içerir. 

Yetişkin: Yetişmiş, olgunlaşmış; Evlenme çağına gelmiş (kimse); Beden, ruh ve 



17 

 

duygu bakımlarından olgunluğa erişmiş olan, Kanunların belirttiği belli bir yaşı aşmış, 

toplumsal sorumluluklarını bilme durumunda olan genç (TDK, 2025).  Dünya Sağlık 

Örgütü’ne (World Health Organization [WHO], 2023) göre yetişkinlik, bireyin 18 yaşına 

ulaşmasıyla başlayan yaşam dönemini ifade eder. Bu dönem, bireyin fiziksel, bilişsel, 

sosyal ve duygusal gelişiminde önemli bir evre olarak kabul edilmektedir. Benzer şekilde, 

Birleşmiş Milletler Nüfus Fonu (UNFPA) da yetişkinlik dönemini 18 yaş ve üzeri 

bireylerin yer aldığı, üretkenlik ve toplumsal rollerin daha yoğun olduğu bir dönem olarak 

tanımlar (UNFPA, 2019).  

Din eğitimi: bireyin kutsal olana, manevi değerlere ve dini bilgilere yönelik tutum, 

davranış ve inançlarını; kendi yaşantıları yoluyla ve kasıtlı olarak istendik biçimde 

değiştirme ve geliştirme sürecidir. Bu süreçte amaç, bireyin dini bilgiye ulaşması kadar, 

bu bilgileri değer merkezli bir tutuma dönüştürmesi, anlamlandırması ve yaşamına 

uygulamasıdır. Din eğitimi, bu yönüyle hem bilişsel (bilgi kazandırma), hem duyuşsal 

(değer ve tutum geliştirme), hem de davranışsal (inanca dayalı eylem) boyutları kapsayan 

bütüncül bir süreçtir (Stock 1982, Ulich.1972). 

İnanç: İnanç terimi, farklı dillerde ve kültürlerde çeşitli karşılıklara sahiptir. 

İngilizcede “inanç” kavramı “belief” ve “faith” terimleriyle karşılanırken (Burhan, 2008), 

Arapçada ise “akîde” olarak ifade edilmekte, “inanmak” ise “itikat” kelimesiyle 

tanımlanmaktadır (Ayyıldız, 2014). Ayrıca, “itikat” terimi “inanç ve hüküm” anlamında 

da kullanılmaktadır (Sarı, 2008). Bu bağlamda, inanç teriminin en yakın karşılığı 

“itikattır”. İtikat; bir şeyi kişisel güvene ve kanaate dayanarak kabul ya da reddetme 

tutumu olarak tanımlanabilir. Burada, olumlu veya olumsuz bir hüküm geliştirilmesi söz 

konusudur ve bu hükmün oluşması için hem inanılacak bir objenin hem de bireyin zihnini 

bu objeyi kabul veya reddetmeye yönlendiren bir sebebin varlığı gereklidir (Özcan, 

1992). İnanç olgusunun özünde ise, insanı Allah’a bağlayan derin bir anlam ve manevi 

bir yönelim bulunmaktadır. Bu anlam, kişinin tamamen özgür iradesiyle ve içten gelen 

bir istekle Allah’a yönelmesini ifade etmektedir.



18 

 

2.  YÖNTEM 

Araştırmanın bu bölümünde araştırma modeli, çalışma grubu, verilerin 

toplanması, verilerin analizi ve yorumlanması başlıklarına yer verilmiştir. 

2.1.  ARAŞTIRMA MODELİ 

Bu araştırmada nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Nitel araştırma yöntemi, ele 

alınan konunun ayrıntılı bir şekilde incelenmesine olanak tanır ve araştırma bulgularının 

yorumlanmasını kolaylaştırarak daha derin bir anlayış sağlar (Karataş, 2015). Bu 

çalışmada, Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların dini bilgileri ve bu bilgileri edindikleri 

kaynakların derinlemesine incelenmesi hedeflenmiştir. Bu bağlamda, nitel araştırma 

yöntemlerinden fenomenoloji (olgubilim) yaklaşımı tercih edilmiştir. 

Fenomenoloji, bireylerin bilinçli olarak deneyimlediği olayları, durumları ve 

fenomenleri ön yargısız ve teorik çerçevelerden bağımsız olarak, olduğu gibi ayrıntılı bir 

biçimde anlamaya yönelik bir araştırma yöntemidir (Hökelekli, 2018). Bu yöntem 

aracılığıyla bireylerin kişisel deneyimleri ve algılamaları temel alınarak fenomenlerin 

daha kapsamlı ve derinlikli bir şekilde anlaşılması hedeflenir (Yıldırım ve Şimşek, 2016). 

Fenomenolojik araştırmalar, katılımcıların subjektif gerçekliklerini ortaya çıkarır ve bu 

gerçekliklerin altında yatan anlamları yorumlar. 

Fenomenolojik yöntemin uygulanmasında belli başlı aşamalar bulunmaktadır. İlk 

olarak araştırılacak fenomen açık ve net olarak belirlenir. Ardından, bu fenomeni 

deneyimlemiş bireylerden kapsamlı veriler toplanır. Veri toplama sürecinde genellikle 

derinlemesine görüşmeler tercih edilir. Araştırmacı, elde edilen verileri önemli ifade ve 

kavramlar etrafında gruplandırarak verileri tematik bir biçimde analiz eder ve yorumlar 

(Creswell, 2016). Bu analiz sürecinde, katılımcıların deneyimleri ve algıları detaylıca 

incelenerek ortak temalar belirlenir ve bu temalar doğrultusunda sonuçlara ulaşılır. 

Bu araştırmada fenomenolojik yaklaşımın tercih edilmesi, yetişkin kadınların dini 

bilgi edinim süreçlerini, kaynak tercihlerinin ardındaki motivasyonları ve bu süreçlerin 

onların kişisel ve sosyal yaşamlarına yansımalarını anlamak açısından önemlidir. 

Araştırmanın bu yönüyle hem teorik hem de uygulama açısından din eğitimi ve din 



19 

 

sosyolojisi literatürüne katkı sağlaması beklenmektedir. 

2.2.  ÇALIŞMA GRUBU 

Araştırma kapsamında 23 yetişkin kadının demografik özellikleri incelenmiş olup 

gönüllü katılımcılara ait demografik bilgiler Tablo 6’da gösterilmiştir. 

Tablo 2.1. Katılımcılara İlişkin Demografik Bilgiler 

Katılımcı 

Kodu 
Yaş 

Medeni 

Durum 
Eğitim Durumu 

Yaşamınızın Büyük 

Çoğunluğunu Geçirdiğiniz Yer 
Meslek Gelir Durumu 

K1 63 Bekar İlkokul Kırsal Ev Hanımı Orta 

K2 58 Evli İlkokul Kırsal Pazarcı Orta 

K3 40 Evli Lisans  Kırsal Öğretmen Ortanın Üstü 

K4 57 Evli İlkokul Kırsal Temizlik Personeli Orta 

K5 42 Evli İlkokul Kırsal Ev Hanımı Orta 

K6 50 Evli İlkokul Kırsal Ev Hanımı Orta 

K7 31 Evli Lise  Kentsel Temizlik Personeli Düşük 

K8 30 Evli Lisans Kırsal Öğretmen Orta 

K9 36 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

K10 34 Bekar Lisans Kentsel Kuran Kursu Öğreticisi Orta 

K11 40 Evli Lisans Kırsal Öğretmen Orta 

K12 40 Evli Lisans Kırsal Kuran Kursu Öğreticisi Orta 

K13 38 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Yüksek 

K14 38 Bekar Lisans Kırsal Öğretmen Orta 

K15 44 Evli Önlisans Kırsal Öğretmen Orta 

K16 30 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

K17 37 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

K18 33 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

K19 48 Evli Yüksek Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

K20 34 Evli Lisans Kentsel Kuran Kursu Öğreticisi Orta 

K21 34 Evli Lisans  Kentsel Öğretmen Orta 

K22 32 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

K23 32 Evli Lisans Kentsel Öğretmen Orta 

 

Araştırmaya katılan kadınların yaşları 30 ile 63 arasında değişmektedir. Ortalama 

yaş 40,04 olup, standart sapma 9,35 olarak hesaplanmıştır. Katılımcıların çoğunluğunun 

genç-orta yaş grubunda yer aldığı, buna karşın ileri yaş grubunu temsil eden bireylerin de 

bulunduğu görülmektedir. Bu durum, farklı yaş gruplarının dini bilgi kaynakları 

konusunda daha zengin bir veri çeşitliliği sağlamaktadır. 

Katılımcıların büyük çoğunluğu evli (n=20), yalnızca üç katılımcı bekârdır. Bu 

durum, aile yapısının ve aile içi dinamiklerin dini bilgi edinme süreçleri üzerindeki 

etkisinin anlaşılması açısından önemlidir. Evli bireylerin çoğunlukta olması, aile 

kurumunun dinî bilgi aktarımında belirleyici rol oynadığına işaret etmektedir. 



20 

 

Katılımcıların eğitim durumları büyük ölçüde lisans düzeyindedir (n=15). İlkokul 

mezunu (n=5), lise mezunu (n=1), ön lisans mezunu (n=1) ve yüksek lisans mezunu (n=1) 

şeklinde dağılım göstermektedir. Yüksek eğitim seviyesindeki kadınların fazlalığı, dini 

bilgilerin kaynaklarına erişim ve güven düzeylerinin eğitim seviyesiyle ilişkili olabileceği 

varsayımını doğurabilir. 

Yaşamlarının büyük çoğunluğunu kentsel alanlarda geçiren kadınların sayısı 

(n=12), kırsal bölgelerde yaşayanlardan (n=11) daha fazladır. Kırsal ve kentsel bölgelerde 

yaşayan kadınlar arasında dinî bilgi edinme yolları açısından farklılıkların ortaya çıkması 

muhtemeldir. Kırsal kesimde yaşayan bireyler geleneksel ve sözlü kaynaklara daha fazla 

başvururken, kentsel kesimde dijital ve basılı kaynakların daha yaygın kullanımı söz 

konusu olabilir. 

Meslek durumlarına bakıldığında öğretmenlerin çoğunlukta olduğu (n=14), bunu 

ev hanımları (n=3), Kur’an kursu öğreticileri (n=3), temizlik personeli (n=2) ve pazarcı 

(n=1) gibi farklı meslek gruplarının takip ettiği görülmektedir. Öğretmenlerin ağırlıklı 

olarak bulunması, eğitim düzeyinin ve meslekî kimliğin dinî bilgi edinim süreçlerinde 

etkili olabileceği yönündeki görüşü güçlendirmektedir. Meslekî olarak eğitim sektöründe 

görev yapan kadınların, dinî bilgi edinme süreçlerinde formal eğitim kurumlarına veya 

akademik kaynaklara daha fazla yöneldikleri varsayılabilir. 

Katılımcıların büyük çoğunluğu gelir durumlarını "orta" (n=20) olarak 

tanımlamıştır. Ayrıca, ortanın üstü (n=1), düşük (n=1) ve yüksek (n=1) gelir gruplarında 

bireyler bulunmaktadır. Bu dağılım, ekonomik koşulların dini bilgi ediniminde belirleyici 

olmadığını, ancak kaynakların niteliği ve erişilebilirliği açısından etkili olabileceğini 

düşündürmektedir. Gelir seviyesi yüksek olan bireylerin dijital ve basılı kaynaklara 

erişiminin daha kolay olacağı ve farklı kaynakları daha fazla kullanabileceği 

öngörülebilir. 

Demografik verilerin genel analizi, araştırmanın örneklemini oluşturan kadınların 

eğitim düzeyleri, yaşları ve meslekî durumlarının çeşitlilik gösterdiğini ortaya 

koymaktadır. Bu çeşitlilik, dini bilgi edinme yolları, dini bilgiye güven ve dinî yaşantı 

üzerinde etkili unsurlar gibi konuların incelenmesi açısından zengin bir veri seti 

sunmaktadır. Medeni durumun çoğunlukla evli olması, aile kurumunun dinî bilgi 

kaynakları açısından önemini artırmaktadır. Aynı zamanda kırsal ve kentsel yaşam 

alanlarının dağılımındaki denge, farklı sosyo-kültürel ortamların karşılaştırmalı 



21 

 

değerlendirilmesine imkân tanımaktadır.  

2.3.  VERİLERİN TOPLANMASI 

Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemleri içinde yaygın olarak tercih edilen 

görüşme tekniği yoluyla veri toplanmıştır. Görüşme, bireylerin deneyimlerini 

derinlemesine anlamaya imkân sunan en etkili yöntemlerden biri olarak kabul edilir 

(Punch, 2011). Bu araştırmada veri toplama aracı olarak yarı yapılandırılmış görüşme 

formları kullanılmıştır. Araştırmacı tarafından hazırlanan ve uzman görüşü kapsamında 

son şekli verilen yarı yapılandırılmış görüşme formu araştırmaya katılan 23 gönüllü 

hanıma uygulanarak araştırma kapsamındaki sorulara cevaplar aranmıştır. Görüşmeler, 

katılımcıların erişilebilirliğini artırmak ve daha geniş bir yelpazede veri elde etmek 

amacıyla telefon aracılığıyla gerçekleştirilmiştir. Telefonla yapılan yarı yapılandırılmış 

görüşmeler hem araştırmanın esnekliğini korumasına hem de katılımcıların mahremiyet 

ve güven duygusu içinde görüşlerini paylaşmalarına olanak sağlamıştır. Bu yöntem, yüz 

yüze görüşmenin mümkün olmadığı durumlarda nitel veri toplama sürecini kolaylaştırmış 

ve katılımcıların yaşadıkları ortamdan bağımsız olarak çalışmaya dâhil edilmesine imkân 

tanımıştır. Böylece, “Yetişkin Kadınların Dini Bilgileri ve Dini Bilgileri Edindikleri 

Kaynaklar (Düzce Örneği)” başlıklı araştırmanın amacına uygun, derinlemesine ve çeşitli 

bakış açılarını içeren nitel veriler elde edilmiştir. 

2.4.  VERİLERİN ANALİZİ VE YORUMLANMASI 

Yarı yapılandırılmış görüşme yöntemlerinden biri olan mülakat tekniği, 

görüşmenin gerçekleştirilmesi, ses kaydının alınması ve bu kayıtların yazılı metne 

dönüştürülmesi gibi aşamalardan oluşmaktadır (Creswell, 2016). Bu araştırma 

kapsamında da elde edilen sesli görüşme verileri, bilgisayar ortamında ayrıntılı biçimde 

deşifre edilerek yazılı metne dönüştürülmüştür. Deşifre edilen bu metinler, nitel 

araştırmalarda sıklıkla tercih edilen içerik analizi yöntemiyle çözümlenmiştir. 

İçerik analizinde temel amaç, elde edilen verilerin sistemli bir biçimde 

çözümlenerek kavramsal çerçeveler ve temalar aracılığıyla anlamlandırılmasıdır. Bu 

doğrultuda içerik analiz süreci dört temel aşamada yürütülmüştür: (a) verilerin 

kodlanması, (b) temaların ortaya çıkarılması, (c) kodlara ve temalara göre verilerin 

organize edilmesi, (d) elde edilen bulguların yorumlanması (Yıldırım ve Şimşek, 2016). 



22 

 

Araştırmada, tüm veriler dikkatlice analiz edilmiş ve her bir ifade kodlanarak 

sınıflandırılmıştır. Kavramsal yakınlıkları olan kodlar birleştirilmiş ve üst düzey temalar 

oluşturulmuştur. 

Elde edilen verilerin analitik görselleştirilmesi aşamasında, kod ve tema 

frekanslarının grafiksel gösterimi için nitel veri analiz yazılımlarından biri olan 

MAXQDA programı kullanılmıştır. Böylece veriler yalnızca betimsel olarak değil, aynı 

zamanda yazılım destekli sistematik bir analizle derinlemesine değerlendirilmiştir. Nihai 

olarak, verilerin özüne ulaşmak ve çalışmanın odaklandığı fenomeni anlamlandırmak 

adına kapsamlı bir yorumlama süreci gerçekleştirilmiştir (Tekindal ve Uğuz-Arsu, 2020; 

Kocabıyık, 2016). 



23 

 

3.  KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

3.1.  Dini Bilgi Kavramı 

3.1.1.  Dini Bilginin Tanımı ve Kaynakları 

Dini bilgi, Kur’ân-ı Kerîm ve Sünnet’e dayanan vahiy metinleri ile bu metinleri 

yorumlayan ilmî birikimin bütününü ifade eder (Çetin, 2012). Vahiy, mutlak ve değişmez 

gerçekler içerirken, bu gerçeklerin insan zihnindeki yansımaları tarihsel ve kültürel 

koşullarla şekillenen yorum süreçleri sonucu ortaya çıkar; böylece kelâm, fıkıh ve tefsir 

gibi disiplinler vasıtasıyla dini bilgi zenginleşir ve çeşitlenir (Güngör, 2009). 

Epistemolojik açıdan dini bilginin ayırt edici özelliği, vahiy ile akıl arasındaki 

etkileşimdir. Vahiy, değişmezlik iddiası taşırken akıl, anlamlandırma ve eleştirel 

değerlendirme işlevi görür; Mu‘tezilî ve Eş‘arî ekollerden tasavvuf geleneğine kadar 

farklı yaklaşım ve metodolojiler, bu gerilimi çözmeye dönük çabalar sunmuştur (Kurt, 

2008). Bu durum, dinî bilginin hem sabit hem de dinamik bir karakter taşıdığını ortaya 

koyar. 

Dini bilginin toplumsal ve kültürel rolü, yalnızca bireysel imanî sorumlulukları 

düzenlemekle kalmaz; devlet, eğitim, hukuk ve sosyal normlara meşruiyet sağlar. Tarih 

boyunca toplumsal düzen, dinî öğretinin sunduğu değer ve kurallarla yapılandırılmış, aynı 

öğreti farklı zaman ve mekânlarda reformist akımlarla yenilenerek evrensel bir canlılık 

kazanmıştır (Kurt, 2008; Sezen, 1993). 

Dini bilginin işlevleri arasında inanışı tahkik etme, amelî rehberlik sağlama, 

toplumsal meşruiyet oluşturma ve kuşaklar boyu değer aktarımı yer alır. Bu işlevler, 

bireyde “iki dünya mutluluğu”nun temini ve toplumsal barışın sağlanması amacını güder 

(Çetin, 2012; Kurt, 2008). Modern dönemde dijital platformlar dini bilginin erişimini ve 

doğrulanmasını kolaylaştırırken aynı zamanda bilgi kirliliği ve dezenformasyon gibi yeni 

zorluklar da doğurmaktadır (Güngör, 2009). 

Böylelikle dini bilgi hem vahiy kaynaklı mutlak gerçekler hem de beşerî yorum 

süreçleri bakımından çok katmanlı bir yapı arz eder. Akademik çalışmalarda; vahiy-akıl 

paradigmasının güncellenmesi, sosyo-kültürel bağlamların karşılaştırmalı incelenmesi ve 



24 

 

dijital çağın bilgi yönetimi modellerinin geliştirilmesi öncelikli araştırma alanları 

olmalıdır (Çetin, 2012; Kurt, 2008). 

Dinî bilgi, pozitif bilimlerin erişemediği metafizik boyutu kavramamızı sağlayan; 

varoluşun nihai anlamı, insanın hayat amacını ve evrenin kökenine ilişkin soruları 

yanıtlayan özel bir bilgi türüdür. Tecrübe, gözlem ve akıl yoluyla elde edilen “pozitif 

bilgi”nin ötesine geçen dinî bilgi, gözlemlenemez ve deneyle sınanamaz gerçekliklere 

işaret eder (Aydın, 2025). Bu bağlamda dinî bilgi, metafizik alanda varlığın “manevî arka 

planını” ve “ruhî öz”ü açıklayan kabul ve inanç önermelerini içerir; varlığın nereden 

geldiğini, bu dünyadaki sınavının amacını ve ölüm ötesi varoluşunu anlamamıza yardımcı 

olur (Stroud, 2000; Deman, 2001). 

Dinî bilginin bir diğer ayırt edici özelliği, hayatın gündelik gerçekleriyle 

diyalektik bir ilişki kurarak insan davranışlarını yönlendirmesidir. Örneğin Kur’ân’da 

cennet-cehennem tasvirleri, bizim dünya tecrübemizdeki haz ve korkulara karşılık 

gelecek biçimde sunulur; böylece soyut gerçeklikler, algılarımızla kavranabilir hale gelir 

(Ülken, 2001). Dolayısıyla dinî bilgi, dünyayı anlamlandırırken hem metafizik ufkumuzu 

genişletir hem de günlük yaşamdaki sorumluluk ve etik tercihleri şekillendirir. Bu 

yönüyle dinî bilgi; pozitif bilimlerin tamamlayıcısı, insanın varoluşsal ihtiyaçlarını 

gideren ve “sonsuz anlam” arayışına yanıt sunan aktif bir öğrenme ve kavrama sürecidir 

(Bilgin, 1988; Hunt, 2006) 

Bilgi, insanı “gölge”den “gerçek”e taşıyan dinamik bir süreç olup, sadece akılsal 

düzeyde değil, duygusal zeminde de işlenmelidir. Yetişkin kadınlar, dini bilgi edinirken 

hem zihnî muhakeme hem de kalp merkezli duygularını besleyecek kaynaklara ihtiyaç 

duyar. Çünkü duygularını kontrol edemeyen bireylerin inanç pratiklerinde içselleştirme 

ve davranışa dönüştürme süreçleri zayıflar (Demir ve Bektaş, 2019; Burke, 2021). 

Dini bilgi, vahiy ve onun yorumuna dayanan içerikleri kapsar. İslâm’ın tarihsel ve 

kültürel bağlamlara göre şekillendiği gerçeği, yetişkin kadınlara sunulan kaynak 

çeşitliliğini de etkiler. Örneğin Türkiye, İran veya Hint coğrafyasında yetişkin kadınlar, 

yerel fıkıh yorumları ve mezhepsel gelenekler (Şia, Ehl-i Sünnet gibi) ekseninde 

farklılaşan mealler, tefsirler ve kadın odaklı vaaz metinleriyle karşılaşır (Şimşirgil ve 

Ekinci, 2016). Bu çeşitlilik, kadınların hem evrensel vahiy ilkelerini hem de yaşadıkları 

toplumsal şartlara uyarlanmış hükümleri öğrenmesine olanak tanır. 

Ulema ve akâid çevreleri “epistemik cemaat” işlevi görerek dini bilginin 



25 

 

oluşumunda belirleyici rol oynar. Yetişkin kadınlar, bu geleneksel kaynaklara ek olarak 

kadın sohbet grupları, ilahiyat seminerleri ve çevrimiçi kadın meclisleri aracılığıyla da 

bilgi edinir. Bu ağlar, bilginin yorumlanması sürecinde içinde bulunulan toplumsal 

bağlamı yansıtır (Arabacı, 2004; Akyüz, Demir ve Yılmaz, 2012). 

Arapça, Kur’ân ve hadis metinlerinin özgün dilsel aracı iken, yetişkin kadınlar 

için tercüme ve meal kaynakları kritik öneme sahiptir. Osmanlı’dan günümüze 

medreselerde “âlet ilmi” olarak öğretilen Arapça eğitimi, temel bir anlayış zemini 

oluşturur (Şanal, 2003; Can, 2018). Türkiye’de kadınlara yönelik Türkçe vaazlar, online 

mealler ve sesli kitap hizmetleri, dil engelini aşarak dini metinlere erişimi kolaylaştırır. 

İmam Mâtürîdî, akıl ve vahyin birlikte işlev gördüğü bir bilgi modelini savunur. 

Yetişkin kadınlar, akıllarını tecrübe, kıyas ve sentez gibi yöntemlerle kullanırken; naklî 

kaynakları da gaybî gerçeklikleri anlayabilmek için vazgeçilmez görür (Karaman, 2019). 

Bu denge, kadınların dinî konularda sorgulama ve içselleştirme mekanizmalarını 

güçlendirir. 

Web 2.0 teknolojileri, yetişkin kadınların dini bilgiye ulaşımında sosyal medyayı 

birincil mecraya dönüştürmüştür. YouTube’da kadın rehberlerin vaazları, Instagram 

sayfalarında günlük hadis paylaşımları ve kadınlara yönelik online sohbet odaları, 

kadınların farklı öğrenme stillerine hitap eder (Göker, 2015; Haberli, 2014; Menekşe, 

2015). Ayrıca mobil uygulamalar aracılığıyla sadaka ve zekât bağışı yapabilmeleri, ibadet 

pratiğini dijitalleştirerek pekiştirici bir rol üstlenir. 

Dini metinleri yorumlayan her birey—özellikle yetişkin kadınlar—çevresi, tarihî 

geçmişi ve kültürel kimliği çerçevesinde anlam üretir. Gadamerci hermeneutik açıdan 

dilsel ve tarihsel ön-yargılar, yorum süreçlerinde belirleyici olur (Kaya, 2017). Kadınların 

eğitim düzeyi, sosyoekonomik konumu ve aile içi iletişim biçimleri, dinî bilgiyi nasıl 

algıladıklarını ve benimsediklerini etkiler. Yetişkin kadınların dini bilgi edinme süreçleri, 

duygusal-bilişsel dengeden kültürel çeşitliliğe, epistemik cemaatlerden dijital mecralara 

kadar çok katmanlıdır. Eğitim programları; akıl–duygu entegrasyonu, kadın odaklı 

tercüme ve yorum atölyeleri, dijital okuryazarlık eğitimi ile desteklenmelidir. Ayrıca 

kadın rehberlerin güçlendirilmesi, çevrimiçi kadın meclislerinin ve kadın 

akademisyenlerin liderliğindeki seminerlerin yaygınlaştırılması, dini bilginin 

erişilebilirliğini ve otantikliğini artıracaktır. 



26 

 

3.1.1.1. Yetişkin Kadınların Dini Bilgi Ediniminde Aile ve Çevre 

Aile, bireyin dini bilgiyle ilk temas ettiği, temel dini tutum ve davranışların 

şekillendiği ana kaynaktır. Toplumun en temel ve değişime en kapalı kurumu olan aile 

(Nazıroğlu, 2014), hem biyolojik hem de psikolojik, sosyolojik ve kültürel işlevleriyle 

bireyin kişilik ve benlik inşasında belirleyici rol oynar (Cüceloğlu, 1993; Koç, 2008). Aile 

içi iletişim, karşılıklı sevgi, saygı ve aidiyet hissiyle dini değerler, tutumlar ve pratikler 

kuşaktan kuşağa aktarılır (Bayraktar, 1995). 

Özellikle anne ve babanın dini yaşantıları ve tutumları, çocukların ve dolayısıyla 

yetişkin kadınların dini bilgiye bakışını doğrudan etkiler (Koç, 2008). Yapılan 

araştırmalar, aile üyeleri arasında en çok model alınanların anne ve baba olduğunu 

göstermektedir (Koç, 2008). Anne ve babanın dini ritüelleri birlikte icra etmesi, 

çocukların dini gelişimini ve toplumsal din algısını pekiştirir (Çınar ve Şener, 2016). Aile 

içinde oluşturulan dini ortam, dini bilgi ve tecrübelerin içselleştirilmesini sağlar (Peker, 

1998). 

Ayrıca, ailelerin dini bilgi aktarımında sadece kendi yaşantılarını değil; 

çocuklarını cami, Kur’an kursu gibi sosyal ve dini ortamlara yönlendirmeleri de dini bilgi 

ve tecrübenin artmasına katkı sunmaktadır (Çınar ve Şener, 2016). Ailede sergilenen 

tutum ve davranışların hem pozitif hem de negatif yönde etkisi olabilir; olumlu aile ortamı 

dindarlığı pekiştirirken, olumsuz ve baskıcı tutumlar dini ilgisizliğe ya da dinden 

uzaklaşmaya yol açabilmektedir (Apaydın, 2001; Gözlükaya, 2006). Dolayısıyla yetişkin 

kadınlar için aile, dini bilgi edinmede; rol model olma, dini ritüelleri birlikte yaşama, dini 

değerlerin aktarımı ve sosyal-dini ortamlarla tanışmada birincil kaynak konumundadır. 

Aile dışında kalan tüm sosyal ve kültürel ortamlar, bireyin dini bilgi ediniminde 

tamamlayıcı ve pekiştirici rol oynar. Kişi, içine doğduğu toplumun kültürü, örf ve 

adetleriyle birlikte dini algı ve yaşayışı da devralır (Tanrıverdi, 2018). Bu anlamda çevre 

kavramı, somut (arkadaş, komşu, akraba) ve soyut (kültür, gelenek, medya) unsurları 

kapsar. 

Özellikle arkadaş çevresi ve akran grupları, gelişimsel olarak aileden sonra dini 

tutum ve bilgi ediniminde önemli rol üstlenir (Doğan, 2010). Kadınlar, arkadaş 

sohbetlerinde dini sorularını paylaşmakta, bilgi ve deneyimlerini kıyaslamakta ve 

yenilemektedir. Sosyal çevre, kadının dini bilgisini zenginleştiren veya mevcut bilgisini 

sorgulamasına neden olan çok yönlü bir etkileşim ortamıdır (Yörükoğlu, 1992). 



27 

 

Dini gün ve gecelerde, toplu ibadetlerde, mahalle ve komşuluk ilişkilerinde 

paylaşılan dini bilgiler, kadınların dini bilgi ve pratiklerini geliştirmede etkili olmaktadır. 

Ayrıca, içine doğulan kültür, dini algıların ve dini ritüellerin şekillenmesinde temel bir 

zemindir. Din ve kültürün birbirinden ayrı düşünülemeyecek kadar iç içe geçmesi 

(Tanrıverdi, 2018), kadınların dini bilgi kaynaklarında kültürel referansların ağırlığını 

artırmaktadır. 

Kısacası çevre, yetişkin kadınların dini bilgi ediniminde, arkadaşlık ilişkileri, 

akran grupları, komşuluk, kültürel normlar ve sosyal ritüeller aracılığıyla güçlü ve 

dinamik bir kaynak oluşturmaktadır. 

3.1.1.2. Kur’ân’ı Kerîm’in Dini Bilginin Kaynağı Olarak Rolü ve Yetişkin Kadınların 

Dinî Bilgi Ediniminde Etkisi 

Kur’ân’ı Kerîm, İslâm dininin temel referans kaynağı olarak vahye dayalı bilgileri 

içerir. Dini bilgi, İslâm düşüncesinde yalnızca bireysel inanç sistemini değil, aynı 

zamanda bireyin sosyal ve ahlaki davranışlarını da yönlendiren bir epistemolojik temele 

sahiptir (Arabacı, 2004). Bu bağlamda Kur’ân’ı Kerîm’in sunduğu bilgi sistemi, kadın-

erkek tüm müminler için bir bilgi ve anlam evreni oluşturur. 

Kur’ân’ı Kerîm, salt soyut ve spekülatif iddiaları bilgi olarak değil, zan olarak 

tanımlamış; bunun yerine düşünmeyi, akletmeyi, gözlemlemeyi ve sorgulamayı esas 

almıştır (Demir, 2019). Bu anlamda dinî bilgi, yalnızca ilahi bir bildirimin kabulü değil, 

aynı zamanda bireyin akli ve sezgisel yetilerini kullanarak bu bildirimi anlamlandırması 

sürecidir. Bu anlayış, özellikle kadınların dini bilgi edinim süreçlerinde önemli bir 

referans noktasıdır. Nitekim Kur’ân’da kadınlara hitaben yapılan yönlendirmeler, sadece 

itaat çağrıları değil; aynı zamanda öğrenme, düşünme ve bilinçlenmeye dair mesajlar da 

içermektedir. 

Kur’ân’ı Kerîm’in tarihsel bağlamı ve 23 yıllık iniş süreci, vahyin toplumsal 

ihtiyaçlara nasıl cevap verdiğini göstermektedir. Kur’ân’ın indirildiği toplumun 

sosyokültürel yapısı dikkate alınarak şekillenen mesajları, evrensel ilkeler ve tarihsel 

bağlamlar arasında bir denge gözetmektedir (Sayın, 2020). Bu bağlamda kadınlara dair 

düzenlemeler de dönemin toplumsal koşullarını gözeterek hak temelli bir dönüşüm 

başlatmıştır. Miras, şahitlik, evlilik gibi konularda getirilen hükümler, kadınların dini 

bilgiye doğrudan ulaşabileceği bir zemin oluşturmuştur. 

Kur’ân’da geçen “ayet” kavramı, sadece metinsel anlamda değil, aynı zamanda 



28 

 

insan, evren ve zaman bağlamında okunması gereken işaretleri kapsamaktadır (Demir, 

2019). Bu anlayış, kadınların yalnızca metin merkezli değil; hayat deneyimleri, 

gözlemleri ve içsel sezgileri aracılığıyla da dini bilgiye ulaşabileceklerini göstermektedir. 

Özellikle kırsal ya da geleneksel çevrelerde yaşayan yetişkin kadınların dini bilgiyi 

sezgisel ve taklit yoluyla edinmeleri, bu ayet okuryazarlığı kavramıyla yakından 

ilişkilidir. 

İslam epistemolojisi, bilginin vahiy, akıl ve duyularla elde edilebileceğini kabul 

eder. Cabiri’nin bilgi sınıflandırmasına göre beyan (dinî metin odaklı), irfan (sezgi ve 

keşif odaklı) ve burhan (rasyonel-olgusal) bilgi türleri, kadınların dini bilgi edinimindeki 

farklı yolları anlamamıza katkı sağlar (Sayın, 2020). Kadınların Kur’ân’a yöneliş 

biçimleri; bazen geleneksel ilmihal bilgileriyle sınırlı kalmakta, bazen de bireysel meal 

okumalarıyla çeşitlenmektedir. Bu da dini bilgi ediniminin bireysel ve toplumsal 

dinamiklere bağlı olarak şekillendiğini göstermektedir. 

Öte yandan, tarihselci yaklaşımlar, Kur’ân’ın bazı hükümlerinin indirildiği 

dönemle sınırlı olduğunu savunmakla birlikte, metnin evrensel mesajlarını göz ardı 

etmemek gerektiğini vurgular. Özellikle kadın hakları, toplumsal roller ve eğitim 

konularında tarihsel bağlam bilgisi, güncel yorumları daha anlamlı hale getirmektedir 

(Çaykara, 2018). Bu yaklaşım, kadınların dini bilgi ediniminde kültürel geçmişle 

hesaplaşmasını ve metni yaşadığı çağda yeniden anlamlandırmasını kolaylaştırır. 

İlahiyat ilmi, bu süreçleri inceleyerek kadınların dinî bilgiye erişimini 

anlamlandırmak açısından vazgeçilmezdir. Din eğitimi, tefsir, hadis, fıkıh ve tasavvuf 

gibi alt disiplinler, kadınların dini bilgiye ulaşma süreçlerinde hem rehberlik hem de sınır 

çizer niteliktedir (Yürük, 2015). Geleneksel olarak cami, medrese ve ev içi sohbet 

halkalarında şekillenen bu bilgi aktarımı, günümüzde dijital medya, dini yayınlar ve 

bireysel okumalar yoluyla farklı mecralara taşınmıştır. 

Ancak bu dönüşüm beraberinde bazı sorunları da getirmiştir. Özellikle meal 

okumalarına karşı geliştirilen “anlamını bilmeden okuma” alışkanlığı, kadınların sahih 

dini bilgiye ulaşmasını engelleyici bir faktör olabilmektedir (Öztürk, 2019). Geleneksel 

dini otoritelerce yönlendirilen bazı yanlış kanaatler, kadınların dini bilgiye doğrudan 

ulaşmasını sınırlamakta; hatta zaman zaman dine dair eleştirel bir bakış geliştirmelerinin 

önüne geçmektedir. 

Sonuç olarak Kur’ân’ı Kerîm, yetişkin kadınların dini bilgi edinim süreçlerinde 



29 

 

temel bir referans niteliğindedir. Ancak bu sürecin sahih, sağlıklı ve anlamlı olabilmesi 

için Kur’ân’ın tarihsel bağlamı, epistemolojik temelleri ve ayet okuryazarlığı gibi 

kavramların doğru anlaşılması gerekmektedir. Kadınların bu bilgiye ulaşımı sadece 

metne değil, aynı zamanda metnin sosyal, kültürel ve bireysel karşılıklarına da bağlıdır. 

3.1.1.3. Dinî Bilginin Kaynağı Olarak Sünnet ve Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi 

Edinimindeki Yeri 

Kur’ân-ı Kerîm’in yanında, İslâm’ın ikinci temel bilgi kaynağını Hz. 

Peygamber’in (sav) Sünneti teşkil etmektedir. Sünnet, Hz. Peygamber’in (sav) 23 yıllık 

risalet hayatında ortaya koyduğu söz, fiil ve onaylardan oluşan, doğrudan yaşanmışlık ve 

örneklik boyutuna sahip bir süreçtir. Sünnetin bir yönüyle vahiy kaynaklı ve ilahi kontrol 

altında olması, dinî hükümlerin açıklanması ve pratiğe aktarılmasında temel bir referans 

haline gelmesini sağlamıştır. Diğer taraftan, sosyal ve beşeri yönüyle de Sünnet, Hz. 

Peygamber’in (sav) toplumsal koşullar, insan ilişkileri ve güncel ihtiyaçlar çerçevesinde 

ortaya koyduğu davranış modellerini ve pratik çözümleri barındırmaktadır (Bardakoğlu, 

2016). 

Sünnet, dini bilgiye ulaşmak isteyen bireyler için yalnızca normatif bir veri yığını 

değil, hayatın akışı içerisinde şekillenmiş, anlam ve ilke üreten bir yol göstericidir. 

Hadisler ise, Sünnetin çeşitli anlarını “fotoğraf” gibi dondurup aktaran metinlerdir. Ancak 

hadislerin bütünüyle 23 yıllık süreci ve tüm boyutlarıyla Hz. Peygamber’in (sav) hayatını 

yansıtması mümkün değildir. Buradan hareketle, yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde Sünnet hem dinin temel ilkelerini hem de örnek davranış modellerini sunan 

dinamik bir kaynak niteliğindedir (Bardakoğlu, 2016). 

Sünnetin, toplumsal yaşamda ortaya çıkan farklı durumlara ve değişken koşullara 

göre şekillendiği dikkate alındığında, kadınların dini sorularında ve pratiklerinde de 

doğrudan başvurulan bir kaynak olduğu görülmektedir. Kadınlar, Sünnetten yalnızca 

yedinci yüzyıl Arabistan’ındaki formları değil, evrensel anlamları ve hayat ilkelerini 

çıkararak güncel yaşamlarına rehberlik edecek prensiplere ulaşabilmektedir. Bu 

bağlamda Sünnet, bireyin doğrudan uygulayacağı örnekler sunmakla kalmaz; aynı 

zamanda değişen toplumsal şartlarda nasıl bir dini tavır geliştirileceği hususunda da yol 

gösterir. 

Günümüzde yetişkin kadınların dini bilgi kaynakları arasında Sünnet, özellikle 

ibadet, ahlak, aile hayatı, toplumsal ilişkiler ve değerler konusunda başvurulan temel 



30 

 

referanslardandır. Kadınlar, Sünnet ve hadis literatürü aracılığıyla Hz. Peygamber’in 

(sav) aile hayatı, kadınlara yönelik tutumları, toplumsal adalet ve ahlak konusundaki 

uygulamalarını inceleyerek kendi dini ve sosyal kimliklerini inşa edebilmektedir. 

Buradan hareketle, Sünnetin normatif, evrensel ve örneklik boyutları, kadınların dini bilgi 

edinme süreçlerinde vazgeçilmez bir işlev üstlenmektedir. Sünnetin bu çok katmanlı 

yapısı, hadislerin doğru anlaşılması ve tarihsel bağlamın dikkate alınmasıyla anlam 

kazanmaktadır. Bu nedenle kadınların dini bilgiye ulaşırken Sünneti, sadece metinlerin 

aktarımı olarak değil, Hz. Peygamber’in (sav) yaşantısından çıkarılacak hayat ilkeleri, 

amaçlar ve ahlaki değerler bütünlüğü olarak değerlendirmesi gerekmektedir. Böylece 

Sünnet, yetişkin kadınların hem bireysel hem de toplumsal düzeyde dini bilginin kaynağı 

ve yol göstericisi olarak işlevini sürdürmektedir (Bardakoğlu, 2016). 

3.1.1.4.  Dinî Bilginin Kaynağı Olarak Cami ve Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi 

Edinimindeki Yeri 

Cami ve mescitler, Asr-ı Saadetten itibaren İslam toplumunda yalnızca ibadet 

mekânı olmanın ötesinde, ilim ve toplumsal meşveret merkezi olarak da işlev görmüştür 

(Akpolat, 2005; Doğan, 1965). Tarihsel olarak camiler, Müslümanların dini ilimlerini 

öğrendiği, toplumsal meselelerini istişare ettiği ve manevi hayatlarının beslendiği kültür 

merkezleri niteliğindedir. 

Günümüzde de camiler, özellikle Kur’an eğitimi, hadis bilgisi, ibadet pratiği ve 

ahlaki değerlerin kazandırılması gibi konularda temel bir dini bilgi kaynağı olma işlevini 

sürdürmektedir. Camilerde yürütülen Kur’an-ı Kerim dersleri, mukabeleler, vaaz ve 

sohbetler, yetişkin kadınların da dini bilgiye doğrudan erişimini sağlayan önemli 

uygulamalardır. Özellikle Kur’an kursu öğreticileri cami ortamında yetişkin kadınların 

dini sorularına yanıt bulmasına, Kur’an ve hadis öğrenmesine aracılık etmektedir (Doğan, 

1965). 

Ayrıca camilerde verilen vaazlar ve düzenlenen sohbetler, dini bilginin güncel 

sorunlarla ilişkilendirilerek aktarılmasını sağlar. Ramazan ayında yapılan mukabele 

geleneği, haftalık veya özel günlerdeki Kur’an tilaveti ve cami dersleri, kadınların hem 

bilgi edinmesine hem de dini pratiklerini topluluk içinde geliştirmesine imkan 

tanımaktadır (Benzer, 2005). 

Cami ortamı, manevi atmosferiyle kadınların sadece dini bilgi edinmesini değil; 

toplumsal birlik ve dayanışma, ahlaki gelişim ve ruhsal destek gibi çok yönlü katkılar da 



31 

 

sunar. Cemaatleşme ruhu ve toplu ibadet, bireylerin dini kimliğini güçlendirirken, din 

görevlilerinin rehberliğinde dini soruların cevaplandığı bir başvuru noktası işlevi de 

görmektedir (Akpolat, 2005). 

Sonuç olarak, cami ve cami merkezli dini ortamlar, yetişkin kadınların dini bilgi 

kaynakları arasında hem geleneksel hem de günümüzde vazgeçilmez bir rol 

üstlenmektedir. Burada edinilen bilgiler, bireysel ibadet bilgisinin yanı sıra toplumsal 

dayanışma, ahlaki olgunlaşma ve manevi gelişimi de kapsamaktadır. 

3.1.1.5.  Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi Ediniminde Diyanet İşleri Başkanlığı’nın 

Yayıncılık Faaliyetleri 

Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB), Türkiye’de İslam dininin doğru öğretilmesi, 

toplumsal bütünleşmenin sağlanması ve sahih dini bilginin halka ulaştırılması amacıyla 

faaliyet göstermektedir (DİB, 2012, 2024). Dini bilgiye ulaşımın modern toplumsal 

yapıda çeşitlendiği günümüzde, özellikle yetişkin kadınların dini bilgiye erişim ve bu 

bilgileri edindikleri kaynaklar açısından DİB’in yayıncılık politikalarının belirleyici rolü 

büyüktür. Kurumsal olarak DİB, toplumu dini konularda bilgilendirmek ve aydınlatmak 

görevini tarihsel süreçte yayıncılık faaliyetleriyle desteklemiştir (DİB, 2024; Bulut, 

1994). 

Cumhuriyet döneminin ilk yıllarından itibaren dinî yayıncılığın temel 

hedeflerinden biri, halkın doğru kaynaklarla bilgilendirilmesi olmuştur (Kara, 2004). 

Başlangıçta, dinî yayıncılık faaliyetleri devletin kontrolü altında sınırlı imkanlarla 

sürdürülmüş, ancak özellikle 1950’lerden itibaren basılı yayınlar ve süreli dergiler 

yoluyla daha geniş kitlelere ulaşılmıştır (Bulut, 1994; Güler, 1993). Bu dönemlerde 

kadınlara yönelik özel içerikler sınırlı olsa da kadınların dini bilgilenme süreçlerinde 

camiler, kurslar, hutbeler ve kitaplar yoluyla Diyanet’in yönlendirdiği içeriklerin etkili 

olduğu görülmektedir (DİB, 2024; Büyüker, 2014). 

1980’li yıllardan itibaren ise, DİB’in yayın faaliyetlerinde çeşitlilik ve 

erişilebilirlik artmış, kadınlara yönelik yayınlar, aile ve kadın temalı eserler ile özel dergi 

ekleri hazırlanmıştır. Bu gelişmeler, dini bilginin sadece erkeklere değil, kadınlara da 

doğrudan ulaşmasını sağlamış, özellikle yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

pratiklerinde bu yayınlar önemli yer edinmiştir (DİB, 2024; DİB, 2012). 

Diyanet İşleri Başkanlığı, bugün hem basılı hem de dijital, sesli ve görsel yayınlar 

aracılığıyla çok çeşitli kanallardan dini bilgi sunmaktadır. Basılı yayınlarda Kur’an 



32 

 

mealleri, tefsir, hadis, ilmihal, aile ve kadın temalı kitaplar; süreli yayınlarda ise Diyanet 

Aylık Dergi, Diyanet Aile Dergisi ve Diyanet Çocuk Dergisi gibi dergiler öne çıkmaktadır 

(DİB, 2024). Özellikle Diyanet Aile Dergisi ve kadınlara yönelik özel projeler, yetişkin 

kadınların dini konularda bilinçlenmesine katkı sunan kaynaklar arasında yer almaktadır 

(Levent, 2015). 

Son yıllarda dijitalleşmenin etkisiyle, DİB’in geliştirdiği “Diyanet Dijital” 

platformu ve sosyal medya hesapları da kadınların dini bilgiye hızlı, kolay ve güvenilir 

biçimde erişimini sağlamaktadır (DİB, 2024). Ayrıca, sesli ve görsel yayınlar, radyolar 

ve televizyon kanalları üzerinden hazırlanan programlar, özellikle evde vakit geçiren, 

okuma yazma oranı düşük veya klasik yayınlara erişimi kısıtlı kadınlar için alternatif ve 

etkili bilgi kaynaklarıdır (DİB, 2024; Görmez, 2005). 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yayıncılık faaliyetleri, yetişkin kadınların dini bilgi 

edinme biçimlerinde referans kaynağı olma özelliği taşır. DİB’in hazırladığı kitaplar ve 

dergiler hem geleneksel hem de modern aile yapısı içinde kadının dini rolünü ve 

görevlerini öğretmeyi, toplumsal cinsiyet dengesi içinde kadınların dini kimliğini 

güçlendirmeyi hedeflemektedir (DİB, 2024; Kara, 2004). Özellikle aile, kadın ve çocuk 

temalı eserler, kadınların sosyal ve dini hayatlarını şekillendirmelerinde yol gösterici 

olmaktadır. Yayın kongreleri aracılığıyla ise, gençlere ve kadınlara yönelik yayıncılığın 

sorunları, beklentileri ve toplumsal etkileri ele alınmakta, yeni yayın politikaları 

belirlenmektedir (DİB, 2021). Son yıllarda gerçekleştirilen kongrelerde özellikle genç 

kadınların ve annelerin dini yayınlar vasıtasıyla doğru bilgiye ulaşabilmelerinin önemi 

vurgulanmıştır (DİB, 2019). 

Günümüzde hızlı toplumsal değişimler, dini bilgiye olan ihtiyacı artırmakta, 

bilgiye ulaşım yollarında çeşitlilik sağlamaktadır. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın hem 

geleneksel hem de dijital yayıncılık faaliyetleri, yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

pratiklerinde temel bir başvuru kaynağıdır (DİB, 2024). Dijital ortamda sunulan kitaplar, 

dergiler ve mobil uygulamalar sayesinde kadınlar, dini bilgilerini güncelleyebilmekte, 

ihtiyaç duydukları konularda rehberlik alabilmektedirler. 

Bununla birlikte, DİB’in yayın politikalarında nitelikli ve sahih bilgiye öncelik 

verilmesi, bilgi kirliliğine karşı kadınların korunması, dini bilgi aktarımında kadınların 

sosyal ve ailevi rollerine yönelik içeriklerin artırılması gereklidir. Ayrıca, yayınların 

farklı yaş ve eğitim düzeylerine uygun biçimde çeşitlendirilmesi ve dijitalleşmenin 



33 

 

getirdiği yeni fırsatlardan daha etkin şekilde yararlanılması, yetişkin kadınların dini bilgi 

edinimini destekleyecek temel stratejilerdendir (DİB, 2024). 

3.1.1.6.  Yetişkin Kadınların Dini Bilgi Kaynakları Bağlamında Tarikat ve Cemaatler 

Türkiye’de dinî bilgi ve dinî sosyal yapılar, bireylerin inanç ve pratiklerini 

şekillendiren önemli faktörler arasında yer almaktadır. Özellikle yetişkin kadınlar, ailevi, 

toplumsal ve sosyo-kültürel etkileşimler yoluyla dinî bilgiye ulaşmakta ve bu bilgileri 

çeşitli kaynaklardan edinmektedir. Bu bağlamda tarikatlar ve cemaatler, kadınların dinî 

bilgi edinim süreçlerinde özgün bir rol oynamaktadır (Taş ve Güvendi, 2020). 

Tarikatlar ve cemaatler, tarihsel olarak toplumsal dayanışmayı güçlendiren, 

bireylerin dinî ve ahlaki gelişimlerinde rehberlik eden ve özellikle kadınların dinî bilgiye 

erişimlerinde aracılık yapan yapılar olmuştur. Cumhuriyet öncesi ve sonrası dönemde bu 

yapılar, dinî eğitimin hem resmî hem de gayri resmî zeminlerinde varlık göstermiştir. 

Tekkelerin ve zaviyelerin kapatılmasıyla birlikte, dinî bilginin aktarımı ev, sohbet 

halkaları ve cemaat temelli örgütlenmelerle devam etmiştir (Taş ve Güvendi, 2020). 

Özellikle 1950’lerden itibaren cemaatler ve tarikatlar, kadınların dinî bilgi edinimi 

ve manevi rehberlik arayışlarında önemli rol oynamış; Kur’an kursları, sohbet halkaları, 

dernekler ve vakıflar aracılığıyla kadınlara yönelik dinî eğitim faaliyetleri sunmuşlardır. 

Bu yapıların sağladığı informal dinî eğitim ortamları, kadınların Kur’an-ı Kerim, temel 

ilmihal bilgileri ve İslam ahlakı gibi konularda bilgi edinmelerini desteklemiştir (Taş ve 

Güvendi, 2020). 

Modernleşme, kentleşme ve sekülerleşme süreçleriyle birlikte kadınların cemaat 

ve tarikat yapılarındaki konumları ve bilgi edinme pratikleri de dönüşmüştür. Geleneksel 

toplumsal bağların zayıflamasıyla birlikte, kadınlar dini yapılar içinde aidiyet duygusu 

geliştirme ve manevi destek bulma arayışıyla bu yapılara yönelmiştir. Aynı zamanda, 

cemaatler içinde kadınlar, sadece pasif bilgi alan konumunda değil, aktif bilgi paylaşan, 

eğitim ve sosyal dayanışma faaliyetlerine katılan bireyler olarak da öne çıkmaktadır 

(Akşit, 2012). 

Dini bilgiye erişim noktasında cemaat ve tarikatların kadınlara sunduğu imkânlar 

arasında şunlar öne çıkar: 

Kur’an Kursları ve Sohbetler: Cemaatler ve tarikatlar, kadınlara yönelik özel 

Kur’an kursları, sohbet halkaları ve ilmihal dersleri düzenleyerek, geleneksel cami 

eğitimi dışında kadınlara ulaşan informal din eğitimi ortamları sağlamaktadır. 



34 

 

Manevi Dayanışma ve Destek: Kadınlar, bu yapılar içerisinde dini ritüellere 

katılım yoluyla aidiyet duygusu ve manevi destek bulmakta, sosyal yardımlaşma 

faaliyetlerine katılarak cemaat içi dayanışmayı deneyimlemektedir. 

Kadının Rol Model Olması: Cemaat ve tarikat yapılanmaları, kadınların aile 

içindeki dini rehberlik rolünü güçlendirmekte, yeni nesillere dini bilgi ve değer 

aktarımında anneliğin ve kadın olmanın önemini vurgulamaktadır (Taş ve Güvendi, 

2020). 

Günümüz Türkiye’sinde yetişkin kadınların dini bilgi edinim süreçlerinde tarikat 

ve cemaatlerin rolü giderek çeşitlenmekte, bu yapılar kadınların dini bilgiye ulaşmasında 

alternatif ve tamamlayıcı kaynaklar olarak işlev görmektedir. Modernleşmenin ve 

sekülerleşmenin toplumsal yapıda oluşturduğu dönüşümler, kadınların bu yapılardaki 

bilgi edinme ve sosyalleşme süreçlerini de yeniden şekillendirmiştir. 

3.1.1.7.  Dinî Bilginin Kaynağı Olarak Medya/Sosyal Medya ve Yetişkin Kadınların 

Dinî Bilgi Edinimindeki Yeri 

20. yüzyılın son çeyreğinde iletişim teknolojilerindeki kayda değer ilerlemeler, 

bilgiyi merkezine alan postmodern bir dönemi başlatmış ve kitle iletişimini interaktif bir 

ağ hâline getirmiştir. İnternetin yaygın kullanımı, tek taraflı yayıncılıktan uzaklaşarak 

kullanıcılar arası çift yönlü etkileşime imkân tanımış; bu değişim din kurumlarının dijital 

mecralarda yer almasını zorunlu hale getirmiştir (Göker, 2015; Haberli, 2014). 

Günümüzde bilişim teknolojileri ve internet, bireylerin bilgiye ulaşımını ve dinî 

konulardaki farkındalığını önemli ölçüde şekillendirmektedir. Hanehalkı Bilişim 

Teknolojileri (BT) Kullanım Araştırması’nın 2024 yılı verilerine göre, 16-74 yaş 

grubundaki bireylerde internet kullanım oranı %88,8’e yükselmiştir. Bu oran, 2023 yılına 

kıyasla yaklaşık 1,7 puanlık bir artışa işaret etmektedir. İnternetin yaygınlaşması, 

özellikle yetişkin kadınların bilgiye erişiminde yeni kanallar açmış ve geleneksel dini 

bilgi kaynaklarına ek olarak dijital mecraların önemini artırmıştır. 

Cinsiyet temelli veriler incelendiğinde, 2024 yılı itibariyle erkeklerde internet 

kullanım oranı %92,2 iken, kadınlarda bu oran %85,4 olarak tespit edilmiştir (TÜİK, 

2024). Her ne kadar erkeklerin internet kullanım oranı daha yüksek olsa da kadınlar 

arasında da internetin penetrasyon oranı oldukça yüksektir. Bu durum, yetişkin kadınların 

dinî bilgiye erişiminde dijital platformların aktif biçimde kullanılabileceğini ve çevrim içi 

dini içeriklerin kadınlar için de etkili bir kaynak haline geldiğini göstermektedir. 



35 

 

Bu bağlamda, modern toplumsal yapı içinde kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde internetin ve bilişim teknolojilerinin belirleyici bir rol üstlendiği açıktır. 

Özellikle genç ve orta yaş grubundaki kadınların, hem bireysel dini öğrenme ihtiyaçlarını 

karşılamak hem de toplumsal ve ailevi sorumluluklarını yerine getirmek amacıyla 

interneti etkin biçimde kullandığı görülmektedir. Dolayısıyla, internet ve dijital 

teknolojiler, yetişkin kadınların dini bilgi edinme pratiklerinde hem tamamlayıcı hem de 

dönüştürücü bir işlev görmektedir. 

İnternet-din ilişkisinin temelleri, 1970’lerde BBS ve USENET gibi ilk bilgisayar 

ağlarında farklı inanç topluluklarının buluşmasına dayanır. 1991’de World Wide Web’in 

yaygınlaşması, dini içeriklerin daha geniş kitlelere ulaşmasını sağlayarak dijital din 

pratiğini derinleştirmiştir (Haberli, 2014). 2000’li yıllarda Web 2.0 teknolojilerinin 

yükselişi, sosyal medya, bloglar, forumlar ve mobil uygulamalar aracılığıyla dinî bilgi 

akışını hızlandırmış; bu sayede inanç sahipleri sanal ortamlarda hem bireysel hem de 

toplu ritüeller geliştirme fırsatı bulmuştur (Menekşe, 2015; Çuhadar, 2015). Helland’e 

(2000) göre dijital din pratikleri iki kategoride ele alınır: 

Kurumların, din adamlarının veya cemaatlerin web siteleri ve bloglar aracılığıyla 

tek yönlü tanıtım ve tebliğ faaliyetleri (Haberli, 2014). 

Kullanıcıların yatay etkileşimle sanal cemaatler oluşturduğu, forum ve sosyal 

ağlar üzerinden eşitlikçi iletişim kurduğu ortamlar (Haberli, 2014). 

Kutsal mekânların teknolojik donanımı: Cami ve ibadethanelerde kameralar, 

dijital ses sistemleri, projeksiyon cihazları ve elektronik hutbe panelleri kullanımı 

(Gezginci ve Işıklı, 2018). 

Günümüzde dijitalleşmenin toplumsal tüm alanlarda etkisini artırmasıyla birlikte, 

dinî kurumlar ve bireyler de bilgi paylaşımı, ibadet pratikleri ve topluluk oluşturma 

süreçlerinde çevrimiçi platformları aktif biçimde kullanmaktadır. Geleneksel dini tecrübe 

ve iletişim yöntemleri, internet ve sosyal medyanın sunduğu olanaklarla yeniden 

şekillenmekte; böylece dinî bilgiye erişim daha hızlı, yaygın ve etkileşimli bir hâl 

almaktadır. Özellikle yetişkin kadınların dinî bilgi edinme ve paylaşma süreçlerinde 

çevrimiçi ortamların rolü giderek artmaktadır. Bu bağlamda, aşağıda çevrimiçi dinî 

etkileşimlerin ve pratiklerin öne çıkan bazı boyutları özetlenmiştir: 

Dini kurumların çevrimiçi varlığı: Camiler, vakıflar ve tarikatlar; vaaz, duyuru ve 

eğitim içeriklerini web sitesi ve sosyal medya hesaplarından paylaşmaktadır (Menekşe, 



36 

 

2015). 

Anonim sosyal medya hesapları: İnanç temelli topluluk oluşturma amacıyla 

gerçek kimlik kullanmadan açılan hesaplarda metin, görsel veya video paylaşımları 

gerçekleştirilir (Ayengin ve Durmaz, 2014). 

Dijital ibadet ve ritüeller: Sadaka, zekât ve kurban bağışlarının çevrimiçi 

platformlar üzerinden yapılması; toplu dua halkaları ve sanal hac pratikleri (Çuhadar, 

2015). 

Dini motivasyonlu kişisel paylaşımlar: Kapsamlı tebliğ amaçlı metinler kadar kısa 

“caps” kültürü ürünü içeriklerle de inanç mesajları yayılır (Walker, 2019). 

Yetişkin kadınlar açısından dijital din olgusunun otorite ve kimlik boyutları, 

geleneksel toplumsal rollerle birlikte yeni fırsat ve meydan okumaları da beraberinde 

getirmektedir. Günümüzde çevrimiçi alanlar, dini bilginin paylaşımı ve edinimi 

konusunda kadınların daha aktif ve görünür hale gelmesine olanak tanımıştır. 

Campbell’in modelinde belirtildiği gibi, çevrimiçi ortamlarda dini otorite artık yalnızca 

klasik din adamları ya da resmi kurumlarla sınırlı kalmamakta, sosyal medya paylaşımları 

ve dini içerikli metinler de güvenilir bilgi kaynakları olarak kabul edilmektedir (Develi, 

2018). Bu durum, yetişkin kadınların bireysel inanç pratiklerini sanal ortamda farklı 

biçimlerde inşa etmesine ve kendi dini kimliklerini topluluklar içinde yeniden üretmesine 

olanak sağlamaktadır. 

Kadınlar, internet ve sosyal medya aracılığıyla hem bireysel tecrübe aktarımında 

bulunmakta hem de benzer dini hassasiyete sahip kişilerle topluluk oluşturabilmektedir. 

Ancak bu süreçte dini bilginin otantikliğine dair yeni tartışmalar ortaya çıkmakta; hızlı 

ve yüzeysel içerikler, dini bilgi ve pratiğin derinliğini zaman zaman zayıflatabilmektedir 

(Campbell, 2021). Geleneksel "hocaya sorma" alışkanlıklarının yerini, forumlar, dini 

bloglar ve dijital uygulamalar almakta, bu da denetim ve doğrulama mekanizmalarının 

görece zayıflamasına yol açmaktadır (Walker, 2019). Bununla birlikte, dijital ortamlar 

farklı inanç gruplarından kadınların birbirleriyle iletişim kurmasını ve yeni dini 

deneyimler paylaşmasını da kolaylaştırmakta, böylece hem hoşgörü ortamı hem de zaman 

zaman radikal yaklaşımlar gözlemlenmektedir (Parkinson ve Shulman, 2024). 

Sonuç olarak, yetişkin kadınlar açısından dijital dinin sunduğu imkanlar hem 

bireysel hem toplumsal dini kimlik ve otorite anlayışının dönüşümünü hızlandırmıştır. Bu 

dönüşüm, kadınların dini bilgiye erişimini kolaylaştırırken, aynı zamanda bilgi 



37 

 

otantikliğinin korunması ve toplumsal dayanışmanın sağlanması açısından yeni araştırma 

ve çözüm alanları doğurmuştur. Gelecekte, dijital okuryazarlık seviyesinin yükseltilmesi 

ve güvenilir dini bilgi kaynaklarının teşvik edilmesi, yetişkin kadınların dini bilgi 

arayışındaki kaliteyi artırmak adına önemli bir gereklilik olarak ortaya çıkmaktadır 

(Develi, 2018; Campbell, 2021). 

Dini bilginin günümüzde çeşitlenen kaynakları arasında, medya ve dijital 

platformlar yetişkin bireyler için giderek daha merkezi bir konuma gelmektedir. Özellikle 

geleneksel dinî otoritelerin yanında medya, dini bilgilerin aktarımı ve yorumlanmasında 

alternatif bir kaynak olarak öne çıkmaktadır. Bu durum, kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde de önemli bir değişim yaratmaktadır (Sayın, 2024). 

Medyanın dijital ortamlarda akışkan ve hızlı yayılımı, dini bilgi çeşitliliğini 

artırırken, bilgi kirliliği riskini de beraberinde getirmektedir. Araştırmalar, özellikle 

yetişkin kadınların dini bilgiye erişiminde medya aracılığıyla farklı dini yorum ve 

tartışmalara maruz kalabildiklerini ortaya koymaktadır. Bu çeşitlilik, bireyin dini bilgiyle 

kurduğu ilişkiyi kişiselleştirirken, dini bilginin doğruluğu ve güvenilirliği konusunda yeni 

sorun alanları yaratmaktadır (Sayın, 2024; Bildik, 2019). 

Sayın (2024) tarafından yapılan çalışmada öne çıkan bulgulardan biri, televizyon, 

internet ve sosyal medya gibi kitle iletişim araçlarının yetişkin bireylerin dini bilgi 

ediniminde önemli bir yer tutmasıdır. Türkiye’de yetişkinlerin yaklaşık %48,8’inin dini 

bilgisini TV ve radyo programlarından, %24,6’sının ise televizyon, radyo, gazete ve 

dergilerden, %4,8’inin ise internetten edindiği belirlenmiştir (DİB, 2014; Sayın, 2024). 

Televizyon programlarında yer alan dini içeriklerin popülerliği, özellikle kadınların 

günlük bilgi pratikleri açısından dikkate değerdir. Bununla birlikte, medya üzerinden 

alınan dini bilginin çoğu zaman denetimsiz ve popüler kültüre dayalı olması, bireylerin 

bilgi süzgecini kullanmalarını gerektiren bir alan yaratmaktadır (Furat, 2012). 

Medya kaynaklı dini bilginin güvenilirliğine dair algı ise çelişkili bir tablo 

sunmaktadır. Nitel araştırmalarda, öğretmen ve araştırmacıların önemli bir kısmı, medya 

aracılığıyla aktarılan dini bilginin doğruluğu konusunda kaygı taşımakta ve bu tür 

bilgilerin formal din öğretiminde mutlaka süzgeçten geçirilmesi gerektiğini 

savunmaktadır (Sayın, 2024). Özellikle dini tartışma programlarında yer alan farklı 

görüşlerin, bilgi kirliliğine ve kavram kaymalarına yol açabileceği belirtilmektedir 

(Doğan, 2021; Temel, 2018). Bu nedenle, yetişkin kadınların medya üzerinden edindiği 



38 

 

dini bilgilerin doğruluğunu denetleyebilecekleri eleştirel dini okuryazarlık becerilerinin 

geliştirilmesi önem arz etmektedir (Nazıroğlu, 2015). 

Yetişkin kadınların dini bilgi kaynakları arasında medya, geleneksel otoritelerle 

birlikte toplumsal ve bireysel dinî kimliklerin inşasında etkili olmaktadır. Kadınlar, TV 

programları, sosyal medya fenomenleri, YouTube vaazları gibi yeni dini figürlerle temas 

ederek farklı dini görüşlerle karşılaşmakta, bu da geleneksel dini otoritelerle medya 

kaynakları arasında bazen çelişkili bir öğrenme sürecini doğurmaktadır. Araştırmalar, 

medya aracılığıyla elde edilen dini bilgilerin aile ve resmi otoriteyle desteklenmediğinde 

bilgi kirliliğine, tutarsızlıklara ve bazen inanç krizlerine yol açabildiğini göstermektedir 

(Sayın, 2024; Furat, 2014). Sonuç olarak, yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde medya hem erişilebilirlik hem de çeşitlilik açısından önemli bir rol 

oynamaktadır. Ancak, medya kaynaklı dini bilginin denetimsizliği, bilgi kirliliği ve yanlış 

inanç oluşumu risklerini de beraberinde getirmektedir. Bu nedenle, kadınların dini bilgiye 

ulaşımında medya okuryazarlığı ve eleştirel düşünme becerilerinin geliştirilmesi büyük 

önem taşımaktadır. Formal eğitim programlarında, medya üzerinden edinilen dini 

bilgilerin tartışılabileceği, doğruluklarının sorgulanabileceği ortamların oluşturulması 

önerilmektedir (Sayın, 2024; Furat, 2012; Akkaya, 2021). 

3.1.1.8.  Yetişkin Kadınların Dinî Bilgi Ediniminde Kur’an Kurslarının Rolü 

Yetişkin kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde Kur’an-ı Kerim’i okumak, 

anlamak, ayetler üzerinde düşünmek, tatbik etmek ve ezberlemek temel öğrenme 

aşamaları olarak öne çıkmaktadır. Bayraktar’ın (2022) da vurguladığı gibi, Hz. 

Peygamber’in (sav) “Her kim, Kur’an’ı okur, onu ezberler, helalini helal kılar ve haramını 

haram kılarsa, Allah bu Kur’an sebebiyle onu cennete koyar.” hadisi, Kur’an’ı 

öğrenmenin ilk adımlarının O’nu okumak ve anlamak olduğunu göstermektedir. Bu 

noktada, yetişkin kadınlar arasında Kur’an’ı yalnızca yüzünden okumakla yetinmeyip, 

ayetlerin anlamı üzerinde düşünme ve bu anlamı günlük yaşantılarına yansıtma eğilimi 

dikkat çekicidir. 

Sahabenin önde gelenlerinden Abdullah b. Mes’ud’un sözleri, dini bilginin ezber 

boyutuyla sınırlı kalmaması gerektiğine işaret etmektedir. Özellikle günümüzde, yetişkin 

kadınlar arasında Kur’an’ın lafzını ezberlemek kadar, onunla amel etmenin ve pratik 

hayatla ilişkilendirmenin de bir değer olarak öne çıktığı gözlemlenmektedir. Buna karşın, 

bazı katılımcıların da ifade ettiği üzere, Kur’an okuma pratiği ibadet boyutunda 



39 

 

yoğunlaşırken, ayetlerin hayata aktarılması ve uygulama alanı zaman zaman ihmal 

edilebilmektedir. 

Kur’an eğitiminde önemli bir referans noktası olan dini liderler, özellikle 

Düzce’de Kur’an kursları ve cami faaliyetleri yoluyla yetişkin kadınların bilgi ediniminde 

yol gösterici bir rol üstlenmektedir. Bu noktada Hafız Hasan Şen’in “İmam efendiler, 

namazda okudukları ayet ve surelerin manasını anlayacak kadar Arapça bilmelidir.” 

tespiti, anlam odaklı din eğitiminin önemine vurgu yapmaktadır. Ayrıca Gazali’nin, 

Kur’an-ı Kerim’in hakkıyla okunmasının ancak dil, akıl ve kalbin birlikte işlemesiyle 

mümkün olacağı yönündeki yaklaşımı, kadınların metinle kurduğu çok katmanlı ilişkinin 

altını çizmektedir (Bayraktar, 2022). 

Kur’an kursları, İslam geleneğinde dini bilgi aktarımının ve hafızlık eğitiminin 

temel kurumları arasında yer almaktadır. Kur’an’ı yüzünden doğru okumayı, ezberlemeyi 

ve onun anlam dünyasını kavratmayı hedefleyen bu yapılar, tarihsel süreçte farklı 

isimlerle anılmış ve çeşitli şekillerde kurumsallaşmıştır (Çağrıcı, 2002). Erken 

dönemlerde “küttab”, “mekteb-i sıbyan”, “darülkurra” ve “darülhuffaz” gibi adlarla 

bilinen bu kurumlar, Osmanlı ve Selçuklu dönemlerinde çocuklara Kur’an öğretimi 

amacıyla faaliyet göstermiştir. 

Cumhuriyet dönemine geçişle birlikte, 3 Mart 1924 tarihli Tevhîd-i Tedrîsat 

Kanunu ile bu yapılar Maarif Vekâleti’ne devredilmiş, medrese ve mekteplerle birlikte 

Kur’an kursları da kapatılmıştır (Çağrıcı, 2002). Aynı yıl kurulan Diyanet İşleri Reisliği, 

ibadetlere dair uygulamalarla ilgili sorumluluğu üstlenmiş ve 1925 yılında hafız 

yetiştirilmesi amacıyla 10 öğretmen kadrosu tahsis edilerek 9 Kur’an kursu açılmıştır 

(Kayadibi, 2014). 1928’de gerçekleşen Harf Devrimi sonrasında Arap alfabesi ile okuma-

yazma yasaklanmış olsa da halkın kırsal ve kent çevrelerinde Kur’an öğrenmeye devam 

ettiği bilinmektedir (Öcal, 1998). 

Cumhuriyetin erken yıllarında resmi destekten yoksun olan Kur’an kursları, 

dönemsel siyasi yaklaşımlara bağlı olarak ya baskılanmış ya da teşvik edilmiştir. 

Özellikle 1946 sonrasında din eğitimine yönelik daha ılımlı politikaların 

benimsenmesiyle Kur’an kurslarında sayısal bir artış yaşanmıştır (Aydın, 2015; Zengin, 

2011). Zengin (2011), Kur’an kurslarının ilk dönemlerinde hafızlık odaklı olduğunu; 

ancak zamanla halkın İslami bilgileri öğrenmesini sağlayan bir eğitim kurumuna 

dönüştüğünü belirtmiştir. 



40 

 

Kur’an kurslarının kurumsallaşması açısından en önemli adım, 1965 yılında 

çıkarılan “Kur’an Öğretim Kursları Özel Talimatı” ve bu talimatın temelini oluşturan 633 

sayılı kanunun 7/d maddesi ile atılmıştır. Bu düzenlemelerle, Kur’an kurslarının eğitim-

öğretim faaliyetlerinin Diyanet İşleri Başkanlığı ve Millî Eğitim Bakanlığı iş birliğiyle 

yürütülmesi sağlanmıştır (Zengin, 2011). Kur’an kurslarının amacı, sadece okuma ve 

ezberlemeyle sınırlı kalmamış; aynı zamanda İslam’ın inanç, ibadet ve ahlak ilkeleri 

hakkında bilgi vermek de temel hedef haline gelmiştir (DİB, 2011). 

2010 yılından itibaren “Hizmet Çeşitliliği Projesi” ile Diyanet İşleri Başkanlığı, 

Kur’an kurslarında “İhtiyaç Odaklı Öğretim Projesi”ni başlatmış ve 2012-2013 öğretim 

yılından itibaren tüm yurtta uygulamaya koymuştur. Bu modelde bireysel dini bilgi 

ihtiyacına dayalı öğretim yaklaşımı benimsenmiş; katılımcıların yaş, bilgi düzeyi ve dini 

deneyimlerine göre esnek öğretim metotları geliştirilmiştir (DİB, 2012). 

Kur’an kurslarının özellikle yetişkin kadınların dini bilgi ediniminde önemli bir 

araç haline gelmesi, birkaç temel nedene dayanmaktadır. Kadınların küçük yaşta örgün 

eğitime devam edememesi, erken yaşta evlilik, kırsal bölgelerdeki eğitim imkanlarının 

sınırlılığı gibi nedenlerle dini bilgiden yoksun kalmaları, Kur’an kurslarına yönelimlerini 

artırmıştır. Bu kurslar, sadece bilgi edinim alanı değil, aynı zamanda sosyalleşme ve dini 

kimlik geliştirme alanı olarak da önemli bir rol üstlenmektedir. 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yayımladığı 2019 tarihli yönergede Kur’an 

kurslarının temel işlevleri şu şekilde belirlenmiştir: Kur’an’ı yüzünden okuma ve 

anlamını öğretme, temel sure ve duaları ezberletme, hafızlık yaptırma ve İslam dininin 

inanç, ibadet ve ahlak esasları hakkında bilgi vermek (DİB, 2019). Bu kapsam, kadınların 

yalnızca ibadet için gerekli bilgileri değil, aynı zamanda dini yaşamın tüm yönlerine dair 

kapsamlı bir bilgi edinmesini desteklemektedir. 

Dini bilgi ediniminde en sık karşılaşılan kaynaklar arasında Kur’an-ı Kerim, hadis 

kitapları, ilmihal eserleri, Diyanet yayınları ve dini sohbetler yer almaktadır. Son yıllarda, 

dijital medya ve internet tabanlı dini içerikler de kadınların dini bilgiye ulaşmasında 

tamamlayıcı bir kaynak olarak öne çıkmaktadır. Yetişkin kadınlar, geleneksel 

kaynakların yanı sıra dijital platformlardan da yararlanmakta; dini sorularına çevrim içi 

fetva hatları ve sosyal medya aracılığıyla yanıt aramaktadırlar (Maraz, 2020). 

Kur’an kurslarında yürütülen din eğitiminin, yetişkin kadınlar açısından iki 

önemli boyutu öne çıkarmaktadır: Birincisi, dini bilginin öğrenilmesi ve içselleştirilmesi; 



41 

 

ikincisi ise sosyal destek, aidiyet ve psikolojik iyi oluşun sağlanmasıdır. Kurs ortamının 

güvenli, destekleyici ve sosyal ilişkileri teşvik eden yapısı, kadınların hem dini hem de 

toplumsal kimliklerini güçlendirmelerine katkı sunmaktadır (Bayraktar, 2022). Araştırma 

bulguları, kadınların kurslarda edindikleri bilgileri aile ve çevreye aktarma konusunda da 

aktif rol aldıklarını, çocuklarının ve torunlarının dini eğitim süreçlerinde rehberlik 

ettiklerini göstermektedir. 

Modern dönemde, bilimsel veriler ve yetişkin eğitimi ilkeleri doğrultusunda 

yapılandırılan bu kurslar, yetişkin kadınların öğrenme ihtiyaçlarına duyarlı programlar 

geliştirmekte; bu da Kur’an kurslarının dini bilgi edinimi açısından işlevselliğini 

artırmaktadır. Ayrıca “hayat boyu öğrenme” ve “öğrenmeyi öğrenme” yaklaşımlarının 

benimsenmesi, yetişkin kadınların dini bilgiyle kurduğu ilişkiyi daha bilinçli ve 

sorgulayıcı bir zemine taşımaktadır (DİB, 2012). 

3.2.  YETİŞKİN KADIN VE DİNİ BİLGİ 

3.2.1.  Yetişkin Kadın ve Yetişkin Kadınların Dini Bilgiye Duydukları İhtiyaç 

Yetişkin terimi, Latince “adolescere” (büyümek) fiilinin ortaç biçimi olan 

“adultus” kökünden türemiş olup “büyümüş, erişkin” anlamını taşır; bu kavram hem 

bedensel hem de ruhsal olgunlaşmayı ifade eder (Onur, 2008). Yetişkinlik, ergenlik ve 

gençlik aşamalarını içeren, yaşam boyu süren bir olgunlaşma sürecidir; bu süreçte birey 

topluma katkı sağlayan, farklı ihtiyaçları ve sorumlulukları bulunan bir varlık olarak 

hayatını sürdürür (Hökelekli, 1993; Köylü, 2004). 

Bayraktar (2024) gençlik dönemini (genellikle 12-24 yaş arası) biyolojik, 

psikolojik, bilişsel ve sosyolojik bir gelişim ve olgunlaşma süreci olarak ele almaktadır. 

Bu dönem, bir kişinin hayatında büyük önem taşımakta ve hızla geçebilmektedir. 

Gençliğin geleceği inşa etmedeki kritik rolünü vurgulamakta ve geleceğin ancak gençliği 

ihya ederek ve onları iyi yetiştirerek mümkün olacağını belirtmektedir. Gençlik 

döneminin çevrenin önemli bir etki kazandığı bir süreç olduğunu da belirtmektedir.    

Yaş ilerledikçe bireyler, birikimleri ve deneyimleriyle yetişkinlik dönemine girer; 

bu evrede kişisel inançlar, düşünme tarzları ve yaşamın anlamına dair bakış açıları 

nispeten yerleşir, ancak bireyler arasında farklılıklar devam eder (Köylü, 2014). 

Özgüveni yüksek olan bireyler, geniş zaman ayırdıklarında öğrenmeye devam 

edebilmekte ve mesleki ya da kişisel gelişimlerine katkıda bulunabilmektedir (Onur, 



42 

 

2008). Farklı bir tanımlama da ise yetişkin gerekli eğitimi tamamlamış, kendini geliştirme 

kapasitesi olan ve bağımsız karar verebilen kişi olarak tanımlanmaktadır (Güneş, 1996). 

Yetişkinlik, yalnızca fiziksel farklılıkların değil, psikolojik çeşitliliklerin de göz 

önünde bulundurulması gereken bir yaşam evresidir (Kurt, 2014). Uysal (2006), bu 

dönemde psikolojik, biyolojik ve kültürel etmenlerin karşılıklı etkileşimini vurgular; 

bireyden beklenen, kişisel farklılıklarını dengeli bir tutumla yönetmesidir. Yetişkinin 

gelişimini anlamak için, onun yaşam öyküsündeki geçiş dönemlerini tanımak önem taşır 

(Köylü, 2014).  

Yaş aralıkları konusunda ise bilim insanları arasında görüş birliği 

bulunmamaktadır; bu belirsizlik hem psikolojik hem de fizyolojik değişimlerin kişiden 

kişiye farklılık göstermesinden kaynaklanır (Onur, 2008). Örneğin Levinson’a göre 

yetişkinlik üç aşamada değerlendirilir: ilk yetişkinlik (17–45 yaş), orta yetişkinlik (40–65 

yaş) ve ileri yetişkinlik (60 ve üzeri), aralarındaki geçiş dönemleri ise kritik gelişim 

çizgileri olarak kabul edilir (akt. Onur, 2008). Bu model, bireyin yaşam boyu devam eden 

dönüşümünü kavramada yol gösterici bir çerçeve sunar. 

Dinî ve kültürel gelenekler çerçevesinde yetişkinlik, bireyin dinî ve ahlaki 

sorumlulukları üstlenebilecek olgunluğa erişmesiyle tanımlanır. Bu tanıma göre yetişkin 

kadın, yalnızca biyolojik gelişimi tamamlamış olmakla kalmayıp, ruhi ve akli 

olgunlaşmaya da ulaşarak dinî yükümlülüklerini yerine getirebilecek kapasiteye sahip 

birey olarak kabul edilir (Tosun, 2005). Dolayısıyla dinî bilgi edinimi, bu dönemde 

kadınlar için salt öğrenme değil; aynı zamanda inanç temelli sorumlulukların bilincine 

varma süreci olarak da önem kazanır. 

Eğitim perspektifinden bakıldığında, UNESCO’nun “Yetişkinlik Eğitimi 

Terimleri” sözlüğünde yetişkin hem fiziksel hem de düşünsel olgunluğa erişmiş kişi 

olarak tanımlanır (Kurt, 2000). Bu kapsamda yetişkin kadınlar, dinî bilgilerini edinirken 

sadece teorik birikime değil; aynı zamanda eleştirel düşünme yeteneğine ve bağımsız 

karar alma becerisine de sahip olmalıdır. Güneş’in vurguladığı gibi, zorunlu öğrenim 

sürecinin ötesine çıkan, olgunlaşmış ve bağımsız hareket edebilen bireyler, dinî metinleri 

kendi muhakeme süzgecinden geçirme imkânı bulur (Tosun, 2005). 

Yetişkinlik dönemi din eğitimi, özellikle kadınlar için geleneksel ilmî kaynaklarla 

modern yayınların dengeli kullanımıyla yürütülür. Kılavuz’a (2003) göre, bu süreçte 

kadınlar, Kur’an tefsirlerinden cemaat sohbetlerine, akademik makalelerden dijital 



43 

 

platformlardaki vaaz ve seminerlere kadar çok çeşitli kaynaklardan faydalanır. Bu 

çeşitlilik, dinî bilginin hem derinliğini hem de uygulanabilirliğini artırarak, kadınları 

inanç temelli kararlarında özgürleştirir. Sonuç olarak, yetişkin kadınların dinî bilgileri, 

kimlik gelişimleri ve toplumsal sorumlulukları açısından kritik öneme sahiptir. Bu 

bilgilerin edinildiği kaynaklar hem bireysel olgunluk hem de toplumsal etkileşimlerle 

şekillenir. Dolayısıyla dinî eğitimcilerin, kadınların farklı öğrenme ihtiyaçlarına uygun, 

eleştirel düşünceyi teşvik eden ve pratik yaşam deneyimleriyle bütünleşen programlar 

geliştirmesi gerekmektedir (Köylü, 2004). 

Yetişkinlik, ergenlikten sonra başlayan ve yaşam boyu süren bir süreç olarak 

tanımlanır; bu döneme erişen bireyler fiziksel, zihinsel ve psikolojik açıdan olgunlaşmış 

kabul edilir (Onur, 2008). Ancak yetişkinlik yalnızca yaşla belirlenmez; toplumsal 

rollerin üstlenilmesi, bireysel sorumlulukların farkına varılması ve ruhî olgunluk da bu 

kavramın ayrılmaz bileşenleridir (Uysal, 2006). Yasal yetişkinlik yaşı birçok ülkede 

kronolojik göstergelerle saptanırken, biyolojik olgunluk üreme kapasitesiyle; toplumsal 

ve psikolojik olgunluk ise kişinin bulunduğu toplumun beklentilerine uygun roller 

üstlenmesiyle tanımlanır (Dam, 2002). 

Erişkin kadınlar, dinî bilgi edinme sürecinde hem bireysel hem de kurumsal 

kaynaklardan yararlanırlar. Aile içi aktarım, erken dönemde dinî norm ve ritüellerin 

öğrenildiği temel zemini oluşturur; ebeveynlerin dua, namaz ve oruç gibi ibadet örnekleri, 

çocuklukta başlayan bir öğrenme hattı çizer (Bacanlı ve Terzi, 2013). Bununla birlikte 

kadınların dinî bilgi ihtiyaçları ergenlik ve ilk yetişkinlik dönemine geçişle birlikte 

farklılaşır; akademik Kur’an kursları, cemaate bağlı eğitim programları ve ilahiyat 

fakülteleri bu dönemde öne çıkar (Göcen, 2012). 

Toplumsal eğitim kurumları içinde cami ve kurslar, kadınlara yönelik özel gruplar 

oluşturarak hem temel dinî bilgileri hem de ileri düzeyde tefsir ve fıkıh öğretisini sunar. 

Türkiye’de yaygın din eğitiminin önemli bir ayağını oluşturan bu kurumlarda, kadınlar 

öğretmen-hoca ilişkisinin yanı sıra akran gruplarıyla da etkileşim kurarak bilgi 

havuzlarını genişletir (Dam, 2002). Dijital çağın getirdiği imkânlarla birlikte internet 

üzerinden erişilen vaazlar, çevrimiçi kurslar ve mobil uygulamalar, yetişkin kadınların 

dinî donanımını zenginleştiren yeni mecralar arasında yer alır (Köse ve Ayten 2012). 

Resmî eğitim kurumlarının yanı sıra sivil toplum kuruluşları ve vakıflar tarafından 

düzenlenen seminerler, konferanslar ve kitap kulüpleri de kadınların dinî bilgi 



44 

 

kaynaklarını çeşitlendirir. Bu programlar, alanında uzman hocaların sunumlarıyla hadis, 

tasavvuf, İslam tarihi ve modern tefsir çalışmaları gibi derinlikli konulara erişim imkânı 

sunar (Uysal, 2006). Ayrıca medya organlarında yayımlanan dinî içerikler, haftalık 

dergiler ve ulusal televizyon programları da kadınların günlük dinî gelişimini destekleyen 

araçlardır (Onur, 2008). 

Sonuç olarak, yetişkin kadınların dinî bilgi edinme süreçleri çok katmanlı ve 

dinamik bir yapıya sahiptir. Aile içi aktarımın temel oluşturduğu bu süreç; Kur’an 

kursları, cami eğitimleri, akademik ve sivil programlarla derinleşir; dijital mecralarla hız 

kazanır. Böylece kadınlar hem ibadetlerdeki uygulamalarını hem de İslamî ilim 

alanındaki kavrayışlarını sürekli güncelleyerek hayatın her evresinde dinî 

sorumluluklarını yerine getirebilecek donanıma erişirler. 

3.2.1.1.  İlk Yetişkinlik Dönemi ve Dini Bilgiye Duyulan İhtiyaç 

İlk yetişkinlik dönemi, çocukluk ve ergenlik evrelerinin ardından başlayan, 

bireyin fiziksel, duygusal ve bilişsel yönlerden olgunluk kazanma sürecidir. Ergenlik 

döneminde başlayan bu gelişim, aile ve yakın sosyal çevrenin etkisiyle biçimlenir ve 

zamanla birey, sosyal ilişkilerinde yetişkin rolünü üstlenmeye hazır hale gelir (Köylü, 

2014). Dönemin başlarında duygusal veya psikolojik iniş çıkışlar sık görülse de evrenin 

sonlarına yaklaşırken yaşam amaçları ve hedefler netlik kazanır (Göcen, 2012). 

Fiziksel ve bilişsel yetkinlikler edindikçe bireyin ilgi alanları da değişir; 

ergenlikten ilk yetişkinliğe geçiş, kişisel gelişimin yanı sıra sosyal çevreyle ilişkili 

konulara eğilimi artırır (Dam, 2002). Psikolojik açıdan, genç yetişkinler giderek aile 

bağımlılıklarından uzaklaşarak kendi kimliklerini inşa eder ve sosyal ortamlarda 

bağımsız bireyler olarak yer alırlar (Uysal, 2006). Bu evrede birey, geleceğe yönelik 

planlar yapar, kendini geliştirme gayreti gösterir ve yaşamın anlamını inşa etme çabası 

içindedir (Göcen, 2012). Sosyal beceriler açısından hoşgörülü tutumlar geliştiren ve 

sorunlarla baş edebilme kararlılığını sergileyen genç yetişkinler, psikolojik 

dayanıklılıklarını da güçlendirir (Onur, 2008). 

Fowler’a göre bu dönemde kimlik gelişimi, meslek seçimi ve gelecek kaygıları ön 

plandadır; güçlü inanç temelleri ve sağlam sosyal bağlar, yaşam güvenliği ve psikolojik 

iyi oluş için gereklidir (akt. Mehmedoğlu, 2000). Sosyal çevrenin etkisiyle şekillenen 

kültürel değerler, genç yetişkinin gelecek planlarını da biçimlendirir (Uysal, 2006). 

Bununla birlikte, yaşanan güçlükler karşısında umutsuzluğa kapılabilen bireyler için dua 



45 

 

ve dini yönelimler, duygusal rahatlama ve dayanma gücü sunar; yalnız olmadığı inancı, 

çaresizlik hissini azaltır (Kutlu, 2020). 

İlk yetişkinlik, benlik gelişimi ve dini sorumlulukların harmanlandığı bir evre 

olarak da görülür; bu dönemde ahlaki öğretiler, erdemli yaşam kurallarını genç bireyin 

kişiliğine yerleştirir (Köylü, 2014; İbn Miskeveyh, 2018). Öğrencilerin din ve duaya 

ilişkin tutumları, benlik saygısı ve dindarlık düzeyleriyle yakından ilişkilidir; daha yüksek 

dindarlık düzeyine sahip gençler, dini etkinliklere ve duaya daha istekli, bilinçli 

yaklaşırlar (Gashi, 2016). Üniversite öğrencileri arasında yapılan araştırmalar, dua 

tutumunun umutsuzluk, ruhsal çöküntü ve kaygı düzeylerini düşürdüğünü, özellikle din 

eğitimi almış gençlerde bu etkinin belirginleştiğini göstermektedir (Yılmaz, 2019; Gashi, 

2016). Ayrıca, dua etme yönelimleri ile özgür irade, kişisel olgunluk ve olumlu sosyal 

ilişkiler arasında pozitif bir ilişki bulunmuştur (Turgut, 2017). 

Yetişkin kadınların dinî gelişiminde ergenlik dönemi, soyut düşüncenin ve 

muhakeme yeteneğinin olgunlaştığı; dinî kavramların eleştirel bir süzgeçten geçirilerek 

özümsendiği bir başlangıç aşaması olarak görülür (Onur, 2008). Bu evrede genç kadınlar, 

çocuklukta şüphe etmeksizin kabul edilen dinî bilgileri kendi mantık düzeylerinde 

sorgular, akran tartışmalarında dinî kavramları yeniden yapılandırır ve böylece bilgi 

birikimlerini bilinçli temeller üzerine oturturlar (Bacanlı ve Terzi, 2013). Ergenlikte 

yaşanan dinî uyanış, bir yandan inanca bağlılığı güçlendirirken diğer yandan bağımsızlık 

ihtiyacı ve yetişkin otoritelerine karşı eleştirel tavırları tetikler; dolayısıyla kadınların 

dindarlık anlayışında ilk kırılmalar ve yeniden yapılanma süreçleri bu dönemde başlar 

(Uysal, 2006). 

Dinî şüphe ve kararsızlığın yoğunlaştığı bu aşamada zihin olgunluğu, genç 

kadınları çocukluktan kalma öğretileri gözden geçirmeye zorlar. Eleştirel düşünme, farklı 

dinî yorumlarla ve bazen din karşıtı söylemlerle yüz yüze gelmek, inancın güvenilirliğini 

sorgulamayı tetikler (Köse ve Ayten 2012). Aynı zamanda bireysel özgürlük arayışı; aile, 

cemaat veya dinî otoritelerin dayattığı kalıplara tepkiyi doğurur; genç kadınlar, bağımsız 

benlik algılarını korumak adına bazen ritüel uygulamaları askıya alabilir ya da yeni 

kaynaklardan bilgi edinmeye yönelebilirler (Hökelekli, 1993). 

Erken yetişkinlik evresi, dinî soru ve tutarsızlıkların nispeten yatıştığı; bireyin 

önceki deneyimlerini gözden geçirerek dinî anlayışını yeniden bütünleştirdiği bir 

dönemdir. Bu süreçte kadınlar, çocuklukta aileden edindikleri dinî bilgilerle kurs, seminer 



46 

 

ve akademik programlarda öğrendiklerini harmanlayarak kalıcı bir din anlayışı inşa 

ederler (Dam, 2002). Kur’an kursları, cami dersleri ve ilahiyat eğitimi, kadınların temel 

dinî bilgiye ulaşmalarını sağlarken; sivil toplum kuruluşları ve vakıfların düzenlediği 

programlar, hadis usûlü, tefsir ve hukuk alanlarında derinleşme imkânı tanır. 

Geleneksel kurumların yanı sıra dijital mecralar da yetişkin kadınların dinî 

literatüre erişim biçimini dönüştürmüştür. Çevrimiçi vaazlar, mobil uygulamalar ve 

sosyal medya grupları hem klasik kaynaklara hem de çağdaş ilahiyat çalışmalarıyla 

tanışmayı kolaylaştırır; böylece kadınlar, kendi yaşam koşullarına uygun esnek öğrenme 

yolları geliştirirler (Gashi, 2016). 

Sonuç olarak, yetişkin kadınların dinî bilgi birikimi; çocuklukta aile içinde 

başlayan temel eğitimden, ergenlik dönemindeki sorgulamaya; ilk yetişkinlikteki yeniden 

yapılandırmadan, dijital ve kurumsal kaynaklarla zenginleşen sürdürülebilir öğrenme 

süreçlerine uzanan dinamik bir süreci kapsar. Bu çok katmanlı gelişim yolu, kadınların 

hem bireysel inançlarını hem de toplumsal rollerine uygun dinî pratiklerini bilinçli ve 

sürekli bir şekilde şekillendirmelerine imkân tanır. 

3.2.1.2.  Orta Yetişkinlik Dönemi Dini Bilgiye Duyulan İhtiyaç 

Orta yetişkinlik dönemi, bireyin yaşam boyu kazanımlarını değerlendirdiği ve 

kişisel yetkinliğin en yüksek düzeye ulaştığı evredir. Bu dönemde birey, geçmiş 

deneyimlerin ışığında varoluşunu yeniden gözden geçirir, karşılaştığı beklenmedik 

olaylardan çıkan sonuçlarla düşünsel esneklik kazanır ve önemli yaşam kararlarını alma 

becerisini pekiştirir (Uysal, 2006; Onur, 2008). İslam kaynaklarında 40 yaş, kemâl yaşı 

olarak anılır; bu dönemde Hz. Peygamber’e de (sav) risâlet görevi verilmiş olması, 

olgunluk döneminin sembolik önemini vurgular (Ahkâf 46/15; Sarıçam, 2004; Adam, 

2015). Orta yetişkinlik, “orta yaş bunalımı” klişesinin ötesinde, bireyin yaşamın anlamını 

derinlemesine sorguladığı; kariyer, aile ve inanç boyutlarında sağlam bir konum edindiği 

dengelenme dönemidir (Fowler, 2000/çev. Mehmedoğlu). Dini inançlar ve manevi 

pratikler, bu evrede bireye içsel tutarlılık ve kararlarında kararlılık kazandırır; kişilik 

gelişimi ve toplumsal rol dengesi bu sayede güçlenir (Hökelekli, 1993; Onur, 2008). 

Böylece orta yetişkin hem bireysel hem de toplumsal sorumlulukları dengeli biçimde 

üstlenebilen, hatalardan öğrenerek hareket eden bir olgunluk düzeyine ulaşır. 

Orta yetişkinlik dönemi, yetişkin kadınların dinî mirasla kurdukları bağı gözden 

geçirip, hayatlarını ve içsel değerlerini sorguladıkları bir evredir. Bu aşamada kadınlar, 



47 

 

yaşadıkları deneyimleri, edindikleri dinî bilgileri ve bu bilgilerin kaynağını yeniden 

değerlendirme eğilimine girerler. Ölümün kaçınılmazlığını fark etmek, varoluşsal soru ve 

kaygıları derinleştirerek bireyin dinî dünyasını merkeze almasına neden olur. Bu süreçte 

kadınlar, geçmişte benimsedikleri inanç pratiklerini, aile ve cemaat içinden edindikleri 

öğretileri gözden geçirerek, hatalarından arınma ve yeni bir yön belirleme imkânı 

bulurlar. 

Orta yaşa gelmiş kadınların zihinsel ve duygusal kaynakları daralırken, 

varlıklarını anlamlandırmada dinî ilgi öne çıkar. Birçok araştırma, ilk yetişkinlik 

dönemine kıyasla orta yaşta ibadet, dua ve topluluk hizmetlerine katılımın arttığını 

göstermektedir. Örneğin, Taplamacıoğlu’nun (2005) çalışmasında 16–30 yaş aralığındaki 

kadınların %31,8’inin düzenli olarak dinî görevleri yerine getirdiği; bu oranın 30–50 yaş 

grubunda %48,5’e yükseldiği saptanmıştır. Benzer biçimde, Akdoğan’ın (2016) Rize 

çalışmasında, kadınların beş vakit namaz kılma oranı 18–40 yaşta %41 iken, 41–50 yaşta 

%55,4 ve 51–60 yaşta %71,4 olarak gerçekleşmiştir. Köktaş (2014) ise hem Allah’a 

inanma düzeyi hem de ibadet katılımının yaşla birlikte artış gösterdiğini raporlamıştır. 

Bu dönemde dinî eğitimin ve kaynak seçiminin niteliği kritik bir rol oynar. Orta 

yaş kadınları, çocuklukta aile büyüklerinden öğrenilen temel bilgileri; kurslar, vaaz 

metinleri, tefsir kitapları ve ilahiyat programlarıyla pekiştirirler. Ayrıca, tasavvufî eserler 

ve tarikat şeyhlerinin telkinleri, duygusal dinî tecrübelerini derinleştirir ve bu alandaki 

bilgi edinimini besler. Dijital platformlar da inançla ilgili sorulara hızlı yanıt ve 

rotasyonlu kurs imkânı sunarak kadınların çağdaş ilahiyat çalışmalarıyla etkileşimini 

mümkün kılar. 

Vaillant’ın (2008) uzun dönem araştırması, ergenlikte yüksek dinî katılım 

gösteren bireylerin 20–40 yaş arası bir düşüş yaşadıktan sonra orta yaşta yeniden artış 

eğilimi sergilediğini ortaya koyar. Maves (2012) ise 30–39 yaş arasında ibadete devam 

oranlarında bir gerileme, 40–49 yaşlarında yeniden yükseliş ve sonrasında hafif bir düşüş 

gözlemlemiştir. Bu bulgular, orta yetişkinliğin kadınlar için dinî kaynak ve pratiklerin 

hem devamlılığını hem de yeniden şekillenmesini ifade ettiğini göstermektedir. Sonuç 

olarak, orta yetişkinlik dönemindeki kadınlar; aileden, kurumsal eğitimden ve dijital 

mecralardan edindikleri dinî bilgileri, deneyimleri ve yeni kaynakları bir araya getirerek 

zenginleştirilmiş, içselleştirilmiş bir dinî bilgi evreni oluştururlar. Bu dönem, dinî 

pratiklerin sürekliliği ve derinleşmesi bakımından kritik bir eşik işlevi görür. 



48 

 

3.2.1.3.  İleri Yetişkinlik Dönemi ve Dini Bilgiye Duyulan İhtiyaç 

İleri yetişkinlik, genellikle 65 yaş ve üzerini kapsayan bir evredir (Onur, 2018). 

Bu dönemde çocukların yuvalarından ayrılması ve yakın çevrenin kaybı, yalnızlık 

duygusunu artırmakta; kişi, yaşamını geriye dönerek gözden geçirir, hatalarının hesabını 

yapar ve yalnızlıkla baş edebilmek için manevi arayışa yönelir (Dam, 2002). Beden 

işlevlerindeki azalma ve sağlık sorunları, psiko-sosyal dengenin korunmasını 

güçleştirirken, inançsal bağlılık ve ibadet sıklığında belirgin bir artış gözlenir; buna karşın 

fiziksel katılım gerektiren dinî faaliyetlerde azalma yaşanır (Onur, 2008; Hökelekli, 

2017). Ölüm ve ahiret düşüncesi ileri yaşla birlikte yoğunlaşır; dua ve ritüeller, ruhsal 

rahatlama sağlayarak ölüm kaygısını hafifletir ve sosyal bağlılığı destekler (Hökelekli, 

2017; Seyhan, 2015). Yaş ilerledikçe bireysel dua pratiği de artmakta; Batı örneklerinde, 

günlük dua edenlerin oranının kırklı yaşlardan yetmişli yaşlara yükseldiği tespit edilmiştir 

(Kurt, 2014). Kur’an’da insan hayatının farklı evreleri ve özellikle yaşlılık dönemi, dini 

bilgi ve değer aktarımı bakımından dikkat çekici biçimde işlenmiştir. Bu noktada, “erzel-

i ömür” kavramı, insan hayatının güçten düşülen, fiziki ve bilişsel zayıflığın ön plana 

çıktığı, bireyin çoğu zaman çocukluk benzeri bir bağımlılığa döndüğü son evreyi ifade 

eder. Nahl Suresi 16/70. ayette şöyle buyrulmaktadır: 

“Allah sizi yarattı, sonra sizi vefat ettirir. İçinizden bir kısmı da ömrün en verimsiz çağına 

(erzel-i ömür) kadar götürülür ki, bilen kimse, bir şey bilmez hale gelsin. Allah bilendir, 

güçlüdür”. 

Bu ayet, yaşamın ileri dönemlerinde bireyin bilgi ve bilinç bakımından bir 

gerileme yaşayabileceğini, öğrenilmiş bilgilerin unutulabileceğini ve insanın yeniden 

çevresine bağımlı bir hale geleceğini vurgular. “Erzel-i ömür” vurgusu, yetişkin 

kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde hem öğrenilen bilgilerin kalıcılığı hem de 

kuşaklararası bilgi aktarımının önemi açısından dikkate değerdir. Özellikle aile ve 

toplumsal çevre gibi geleneksel bilgi kaynaklarının, dini bilginin erken yaşlarda sağlam 

bir temelde edinilmesi ve pekiştirilmesi yönünden oynadığı rol, bu ayet ışığında daha 

anlamlı hale gelir. Ayrıca, yaşlılık döneminde dinî bilgiye erişimin, hatırlamanın ve 

uygulamanın güçleşmesi; yetişkin kadınların bu bilgileri erken dönemde edinme ve 

sonraki kuşaklara aktarma konusundaki sorumluluğunu öne çıkarır. Bu bağlamda, “erzel-

i ömür” kavramı yalnızca bireysel bir biyolojik süreç olmanın ötesinde, dini ve toplumsal 

sorumluluklarla da ilişkilidir. Nitekim, yetişkin kadınların dini bilgi kaynaklarına 

ulaşması hem kişisel dindarlık hem de aile ve toplumun dini sürekliliği açısından 



49 

 

vazgeçilmez bir fonksiyona sahiptir. Bu nedenle, Kur’an’ın bu evreye yaptığı vurgu, 

araştırma kapsamında kadınların dini bilgi edinme ve aktarım pratiklerinin önemini 

pekiştirmektedir. 

İleri yaş dönemine giren kadınlar, fiziksel kayıplar ve sosyo-duygusal zorluklarla 

yüzleşirken dinî inançlarını yaşamı anlamlandırmanın merkezi bir aracı olarak 

konumlandırırlar. Bu evrede ölümün yakınlığı bilinci, bireyi içe dönmeye ve ruhsal 

bütünlüğü sağlama çabalarına yönlendirir. Jung’a (1998), olgunluk dönemindeki bireyler, 

oturmuş yaşam deneyimlerinden hareketle öteki dünya umudunun kaynağını daha 

derinden kavrarlar; bu inanç, yaşlılık sıkıntılarının üstesinden gelmede manevi rehber 

işlevi görür. 

Kadınlarda dinî bağlılığın yaşamın ilerleyen yıllarında nasıl evrildiğine dair 

ampirik çalışmalar, bu dinî kaynağın sosyal ve psikolojik uyumu desteklediğini 

göstermektedir. Gray ve Moberg (1999), kilise mensubu yaşlıların genel nüfusa kıyasla 

daha yüksek düzeyde ruhsal uyum ve topluluk desteği bildirdiğini; özellikle ölüm 

korkusunun azalması, sosyal birliktelik imkânları ve kriz anlarında sağlanan manevi 

desteğin hayat kalitesini yükselttiğini raporlamışlardır. Öte yandan, ev dışı ibadet katılım 

oranları yaşla birlikte düşse de kişisel dua, zikir ve tefekkür gibi içsel dinî uygulamalar 

giderek yoğunlaşmaktadır (Gray ve Moberg, 1999). 

Bazı araştırmalar, yaşlı kadınların özel dua sıklığında belirgin bir artış 

sergilediğini, ölüm sonrası yaşama ve cennet inancına daha kesin bir bağlılık 

geliştirdiklerini ortaya koymuştur. Kuhlen’in (2003) uzunlamasına izleme çalışması, 30 

yaşlarına kadar süren cami katılım düşüşünün, ileri yaşa doğru kademeli bir yükselişe 

dönüştüğünü; bu dönüşümün, gençlikte öne çıkan ailevi ve mesleki motivasyonların 

yerini dinî inançların almasıyla açıklandığını öne sürer. 

Türkiye’de Taplamacıoğlu’nun (2005) saha çalışması ise, 50 yaş üstü kadınlarda 

dinî vecibeleri yerine getirme oranının %69,5’e ulaştığını göstermiştir. Araştırmacı, bu 

artışı “yaşlı kadınların toplumsal gösteri ve eğlenceye ayrılan zaman azaldıkça, dinî 

pratiklere yönelme zorunluluğu hissetmeleri”yle ilişkilendirmiştir. Buna karşın 

Armaner’in (2010) huzurevlerindeki sosyo-kültürel düzeyi yüksek kadınlarla yaptığı 

görüşmelerde, %80’in “dinî vecibelerini yerine getirmedikleri” yanıtını vermesi; 

yaşlılıkta dindarlık ölçümünün yalnızca gözlemlenen pratiklere değil, bireyin geçmişten 

taşıdığı inanç ve alışkanlıklara da bağlı olduğunu göstermektedir. Sonuç olarak, ileri 



50 

 

yetişkinlik kadınlar için dinî bilgi ve inanç hem geçmiş deneyimlerin hem de güncel 

kaynakların etkileşimiyle şekillenir. Camiden vaaz ve sohbetlere, tefsir okumalarından 

dijital ilahiyat platformlarına uzanan değişken kaynaklar; bu yaş grubunda dinî bilginin 

hem sürekliliğini hem de derinleşmesini sağlar. İleri yaş kadınların dinî gelişimini 

değerlendirirken, sadece yaş değil; eğitim düzeyi, toplumsal çevre ve erken dönemde 

edindikleri dinî bilgiler de göz önünde bulundurulmalıdır. 

3.2.2.  Yetişkin Kadınların Dini Bilgi Edinme Süreçleri 

Yetişkin din eğitimi tarihsel süreçte dinî amaçlı toplantıların temelini oluşturmuş; 

zaman içinde genel eğitimden ayrılarak kendi disiplini ve yöntemleriyle ele alınan bir alt 

branşa dönüşmüştür. Tosun’a (2005) göre, pratikte ilk dönemlerden beri var olan bu 

eğitim dalı, teorik olarak ise ancak yakın geçmişte kendi problemlerini ve amaçlarını 

tanımlama aşamasına gelmiştir. Yetişkin kadınlar açısından bu eğitim, hem toplumsal 

rollerinden bağımsız bireysel olgunlaşma süreçlerini hem de dinî sorumluluk bilincini 

pekiştiren bir formasyon alanı sunmaktadır. 

Yetişkin din eğitimi hem din eğitiminin hem de yetişkin eğitiminin alt disiplini 

olarak tanımlanabilir. Tosun’un (2005) yapmış olduğu senteze göre, bu eğitim; örgün 

eğitim dışında kalan, dinî bilgi ve anlayışını artırmayı amaçlayan kadınlara, resmi veya 

özel kurumlarca planlı ve amaçlı olarak verilen programlar bütünüdür. Bu kapsamda 

kadınlar, Kur’an, hadis ve ilmihale dair temel bilgilerini öğrendiği gibi, öğrendiklerini 

hayatın farklı boyutlarına nasıl uyarlayacaklarını da deneyimleyerek keşfederler. 

Eğitimin alanı oldukça geniştir; meslekî alandaki dinî yeterlilikten aile ve sosyal 

çevredeki ilişkilerin yönetimine; yeni yaşam rollerine adaptasyondan toplumsal sorunlara 

dinî perspektiften yaklaşmaya kadar pek çok başlık yetişkin din eğitiminin çatısı 

altındadır (Tosun, 2005). Yetişkin kadınlar, bu disiplinin sunduğu kuramsal ve pratik 

içerikler aracılığıyla hem dinî bilgilerini derinleştirir hem de inanç temelli davranışlarını 

bilinçli şekilde dönüştürmeyi öğrenirler. 

Dinî inanç ve birey arasındaki etkileşim, toplumsal değerlerin sonraki kuşaklara 

aktarılmasında eğitimin kritik bir araç olduğunu göstermektedir. Dinî hükümler, birey 

düzeyinde belirli ilke ve normlara bağlı davranışlara dönüşürken eğitim 

mekanizmalarından güç alır. Okumuşlar ve Genç’e göre, din hem örgün hem de yaygın 

eğitim ortamlarında öğrenilebilen bir olgudur ve bu ortamlarda bireylerin dinî bilgi 

edinme süreçlerine “din eğitimi” adı verilmektedir (Okumuşlar ve Genç, 2012). Yetişkin 



51 

 

kadınlar, çocuklukta aile içi temel dinî eğitimle başlayan süreçte, yetişkinlikte de bu tarz 

formal ve informal eğitim olanaklarından yararlanarak inanç yaşamlarını derinleştirme 

imkânı bulur. 

Bilindiği gibi Türkiye’de din eğitimi iki temel eksende yürütülmektedir: örgün 

din eğitimi ve yaygın din eğitimi. Örgün din eğitimi, ilköğretim ve ortaöğretimde Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi (DKAB) dersleri aracılığıyla sunulur. Bu dersler, yetişkin 

kadınların çocukluk yıllarından beri edindikleri temel bilgileri pekiştirmek ve yeni dinî 

kavramları akademik zeminde ele almak için yapılandırılmıştır. Öte yandan yaygın din 

eğitimi, cami sohbetleri, kadınlara yönelik seminerler ve Kur’ân kursları gibi mekân-

zaman sınırlaması olmaksızın din adamları ve eğitimciler tarafından 

gerçekleştirilmektedir. Bu yaygın eğitim faaliyetleri, özellikle iş, aile ve diğer sosyal 

roller dolayısıyla formal eğitim kurumlarına düzenli devam edemeyen yetişkin kadınlara 

dinî bilgi ve pratik destek sunar (Gün, 2012). 

Yaşlanma süreci, yetişkin kadınların dinî bilgi arayışında ve öğrenme 

kaynaklarını değerlendirmesinde yeni gereksinimler ortaya çıkarır. Toplumsal algıda, 

ileri yaşta eğitimin gereksiz olduğu düşüncesi yaygın olabilir; zira yaşlı bireylerin 

öğrenme kapasitelerini yitirdikleri ve yaşamları boyunca değişime kapalı kaldıkları öne 

sürülür (Gürses ve Kılavuz, 2010). Oysa modern demografik eğilimler, özellikle kadın 

nüfusun artan yaşam süresi, ileri yaşta öğrenmenin önemini vurgular (Kılavuz, 2002). 

Gelişmiş toplumlarda ortalama yaşam süresi iki yüzyıl önce kırk civarındayken bugün 

seksenlere ulaşmış, Türkiye’de de yaşlı nüfus giderek yükselmiştir (TÜİK, 2019). Bu 

demografik dönüşüm, kadınlar için din eğitiminin yalnızca ritüel bilgi aktarımı değil, aynı 

zamanda psikososyal destek ve toplumsal katılım aracı olarak da değer kazanmasına yol 

açar. 

İleri yaştaki kadınlar, aile rolleri doruğa ulaştıktan sonra sosyal çevre ve bilgi 

kaynaklarını genişletmek için üniversitelerin “Tazelenme” programlarına yönelebilirler. 

Akdeniz Üniversitesi’nin öncülüğünde 2016’da başlayan bu program, altmış yaş üstü 

katılımcılara sağlık, teknoloji, kültür ve sosyal bilimler konularının yanı sıra dinî ve etik 

dersler sunma potansiyeli taşır. İlk dönemde 350 kadın öğrenciye ulaşan program, 

gönüllü öğretim üyelerinin katkısıyla beş kampüse yayılmıştır (Tazelenme Üniversitesi, 

2021). Henüz din eğitimi modülleri eksik olsa da bu girişim ileri yaştaki kadınların 

öğrenme motivasyonunu canlı tutarak dinî bilgi edinme süreçlerine yeni bir kapı 

aralamıştır. 



52 

 

Bunun yanı sıra, kadınlar geleneksel yaygın din eğitimi kurumlarından—cami 

vaazları, Kur’an kursları ve dernek etkinliklerinden—dijital platformlara kadar uzanan 

çok katmanlı bir öğrenme ağından yararlanır. Camilerdeki sohbet ve vaazlar, ileri yaş 

kadınları için duygusal destek sağlarken, Kur’an kursları metin tefsiri ve okuma 

becerilerini pekiştirir. Öte yandan, internet üzerinden erişilebilen video dersler, çevrimiçi 

sohbet grupları ve sesli yayınlar, fizikî katılım zorluğu yaşayan kadınlara esnek öğrenme 

imkânı tanır. Böylece kadınlar, hem aile içinde oluşan dinî temelleri korur hem de modern 

iletişim araçlarıyla bilgi dağarcıklarını günceller. Sonuç olarak, yaşlanma dönemindeki 

kadınlar için din eğitimi, demografik gerçekler ve öğrenme motivasyonları çerçevesinde 

yeniden kurgulanmalıdır. Aile içi ilk dinî öğrenme, yaygın din eğitimi kurumları ve 

“Tazelenme” üniversiteleri ile dijital mecraların bir arada kullanılması, ileri yaş 

kadınların hem dinî bilgilerini zenginleştirmeye hem de sosyal aidiyet duygularını 

güçlendirmeye imkân verir. Gelecekte bu yaklaşımların dinî modüllerle desteklenmesi, 

kadınların yaşam boyu öğrenme yolculuklarında dinî donanımlarını devam ettirmelerinde 

belirleyici olacaktır. 

Yaşlanma süreci, biyolojik, psikolojik ve toplumsal düzlemlerde sürekli bir 

değişim dönemidir. İleri yaşa ulaştıkça bireylerin fiziksel işlevlerinde azalma, bilişsel 

süreçlerinde yavaşlama ve sosyal rollerde dönüşümler gözlenir; bu dinî öğrenme 

süreçlerinde de uyum gereksinimini artırır (Kılavuz, 2002). Yetişkin kadınlar için dinî 

eğitim mekânları, yeni sosyal ağlar kurmalarına ve bu ağlar aracılığıyla sosyolojik 

etkileşimlerini sürdürmelerine imkân tanır. Özellikle Kur’an kursları, cami sohbetleri 

veya çevrimiçi vaaz platformları gibi ortamlar, kadınlara hem dinî bilgi aktarımı hem de 

psikolojik destek sağlar. Böylece din eğitimi, ruhsal doyumu pekiştirirken toplumsal 

katılımı güçlendirerek biyolojik gerilemeyi de bir ölçüde azaltır (Turan, 2009). 

Aynı zamanda yaşlanma dönemindeki kırılganlıklar—örneğin sağlık sorunları, 

yalnızlık duygusu ve ekonomik kayıplar—karşısında dinî değerler başlıca başa çıkma 

kaynağı haline gelir. Yaşlı kadınlar arasında Allah’a teslimiyet (tevekkül), şükür, kader 

inancı ve ahiret bilinci daha yoğun biçimde benimsenir; bu inanç yapısı, yaşlı bireylerin 

varoluşsal kaygılarına ağırbaşlılıkla yaklaşmalarına yardımcı olur (Kılavuz, 2002). 

Kur’an tefsir dersleri, hadis sohbetleri ve sivil toplum kuruluşlarının din eğitimi 

programları, bu değerlerin hedef odaklı olarak aktarılmasına aracılık eder. 

Toplumsal algıda, ileri yaşın dinî ilgi ve pratikte artış getirdiği kabul edilir. Hem 

kesitsel hem de boylamsal çalışmalar, yaş ilerledikçe ibadetlere katılım ve özel duadaki 



53 

 

artışın belirginleştiğini göstermektedir (Kılavuz, 2005). Yetişkin kadınlar, bu süreçte aile 

içinde edindikleri temel dinî bilgileri, medrese usulündeki Kur’an kursları, vakıf merkezli 

seminerler veya dijital platformlardaki interaktif toplantılar aracılığıyla derinleştirirler. 

Dolayısıyla ileri yaş, dinî bilgilerin tazelenmesi ve yeni kaynaklarla zenginleştirilmesi 

için kritik bir dönem olarak ortaya çıkar. 

Bireylerin yaşam boyu süren biyolojik, sosyal ve psikolojik değişim süreçleri, 

özellikle ileri yaşta daha belirgin bir hâl alır; zira fiziksel işlev kayıpları, bilişsel hızı 

azaltan etmenler ve sosyal rollerin dönüşümü, yaşlı bireylerin günlük yaşamlarına uyum 

sağlamayı zorlaştırır. Yetişkin kadınlar için dinî eğitim mekânları—cami sohbetleri, 

Kur’an kursları, dernek ve vakıfların düzenlediği seminerler ile dijital platformlar—bu 

dönüşümlere uyumda merkezi bir rol oynar. Söz konusu ortamlarda oluşturulan topluluk 

aidiyeti, yeni bilgi edinme olanakları ve paylaşım kültürü hem psikolojik dayanıklılığı 

artırır hem de sosyal ağların genişlemesine imkân tanır; böylece biyolojik ve zihinsel işlev 

kayıplarının olumsuz etkileri bir ölçüde hafifletilmiş olur (Kılavuz, 2003). 

Yaşlanma sürecinin getirdiği kırılganlıklara—sağlık sorunları, sosyal izolasyon, 

ekonomik zorluklar—karşı dinî değerler önemli bir başa çıkma kaynağı sunar. Şükür, 

tevekkül, kader ve ahiret inancı gibi temel kavramlar, yaşlı kadınların yaşadıkları 

zorlukları anlamlandırmalarına ve ruhsal güven duygusu geliştirmelerine yardım eder. 

İleri yaştaki bireylerin Allah’a bağlılıklarında görülen artış, dinsel öğretilerin bu 

kırılganlıklarla mücadelede rehberlik işlevini güçlendirir (Kılavuz, 2003). 

Toplumsal algıda, yaş ilerledikçe dinî pratiklere ve inanca yönelik ilginin arttığı 

kabul edilir. Kesitsel ve boylamsal çalışmalar, yaş grupları ilerledikçe ibadetlere katılımın 

ve özel dualardaki yoğunluğun belirgin biçimde yükseldiğini göstermektedir (Kılavuz, 

2005). Örneğin Taplamacıoğlu’nun araştırmasında, 16–30 yaş grubunda dindarlık oranı 

%31,8 iken, 30–50 yaş aralığında %48,5’e ve 50 yaş üstünde %68,5’e yükselmiştir 

(Taplamacıoğlu, 1962). Benzer şekilde Uysal’ın genç erişkinlerde yaptığı pilot çalışmada 

da yaşla birlikte dinî tutumların olumlu yönde değiştiği ortaya konmuştur (Uysal, 1995). 

Bu artış, yetişkin kadınların dinî bilgi ihtiyaçlarını karşılamak üzere düzenlenen kurs, 

konferans ve yayınların önemini bir kat daha artırmaktadır. 

Mekânsal olarak bakıldığında, yetişkin din eğitimi ev, mescit, medrese ve tekke 

gibi geleneksel ortamlarda başlamış; matbaanın ve yayıncılığın yaygınlaşmasıyla 

kütüphane, gazete, dergi ve kitapçı dükkanı gibi mecralara taşınmıştır (Çelik, 2001). 



54 

 

Osmanlı’da “otodidakt” olarak adlandırılan kendi kendine öğrenim önem kazanmış; 

kadınlar da ev sohbetleri ve cami vaazları aracılığıyla dinî bilgi kaynaklarına erişmiştir. 

Günümüzde ise televizyon programları, internet siteleri ve açık öğretim kursları gibi 

dijital ve yüz yüze imkânlar, yetişkin kadınların öğrenme süreçlerini 

zenginleştirmektedir. Sonuç olarak, yetişkin kadınların dinî bilgileri ve bu bilgileri 

edindikleri kaynaklar, tarihsel, kurumsal ve teknolojik dönüşümlerle çeşitlenmiştir. 

Akademik olarak bu çeşitliliğin farkında olarak hazırlanan programlar, kadınların hem 

inanç temelli kimlik gelişimine hem de toplumsal katkılarına güç katar niteliktedir. 

3.2.2.1.  Aile 

Aile, yetişkin kadınların dinî bilgi edinme süreçlerinde birincil sosyalizasyon 

ortamı olarak öne çıkar. Farklı disiplinler aileyi toplumun temel yapı taşı, “edebi okul” 

veya kan bağıyla tanımlanan bir birlik olarak ele alırken (Köylü, 2014), Kur’an’da da 

ailenin huzur, sevgi ve merhamet temelli bir birlik olduğu vurgulanır (DİB, 2015). Bu 

çerçevede aile, bireylere dinî değerleri aktarırken aynı zamanda güven, dayanışma ve 

sorumluluk bilinci gibi erdemleri de kazandırır (Dodurgalı, 2010). Hz. Peygamber’in 

(sav) “Hiçbir ana-baba evlâdına iyi bir eğitimden daha değerli miras bırakamaz” buyruğu 

(Tirmizî, Birr, 33) aile içi dinî eğitimin kutsallığını ortaya koyar. 

Ailedeki bu erken dönemi takiben, yetişkinlik evresine geçen kadınlar, dinî bilgi 

arayışlarını cami, Kur’an kursları, medya ve dijital platformlar gibi yaygın din eğitimi 

kaynaklarına yönelterek sürdürür. Öğrenme sürecinde aile büyükleri başta olmak üzere 

akraba ve arkadaş çevresi, bilgi edinme ve terbiye yöntemlerini şekillendirir. Aile 

ortamında kazandırılan ibadet alışkanlıkları, dualar ve dini ritüeller, kadınların dinî 

yaşantısının temelini oluşturur; bu temeller üzerine inşa edilen daha ileri düzeydeki dinî 

bilgiler, kurs ve cemaat etkinliklerinde pekiştirilir (Cüceloğlu, 2019). 

Medya ve dijital platformlar da yetişkin kadınların dinî bilgi edinme kaynaklarını 

zenginleştiren araçlardır. Dergi, kitap, sesli ve görsel yayınların yanı sıra internet siteleri 

ve sosyal medya kanalları, evden çıkamayan veya fizikî kurslara katılamayan kadınlara 

esnek öğrenme imkânı tanır. Bu ortamlarda sunulan içerikler, çoğu zaman Kur’an tefsiri, 

hadis açıklamaları, dinî sohbetler ve temel akîde meselelerini kapsar. Kadınlar, bu 

kaynaklar aracılığıyla öğrendikleri bilgileri aile içinde uygulayarak hem kendi hem de 

çocuklarının dinî gelişimine katkı sağlar (Yörükoğlu, 1986). 



55 

 

3.2.2.2.  Örgün Eğitimde Dini Bilgi Edinimi 

Örgün din eğitiminde, bir bireyin yaşam boyu gereksinim duyduğu dinî kültür 

bilgisi, ilköğretim ve ortaöğretimde Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi (DKAB) dersi 

aracılığıyla sunulur. Mevcut çerçevede bu ders, öğrencilerin dinler hakkında temel 

kavrayış kazanmalarını hedefler; onları belli bir inanca mensup kılmak veya dindarlık 

düzeylerini yükseltmek amaçları taşımamaktadır (Bulut, 1993). Türkiye’de din eğitimi 

tarihinde medreselerin kapatılmasının ardından İmam Hatip Mektepleri açılmış, İlahiyat 

Fakültesi kurulmuş ve zamanla sayıları artmıştır (Ayhan, 2014; Tosun, 2009). İlk yıllarda 

“Kur’an-ı Kerim ve Din Dersleri” adıyla ilkokul 2–5. sınıflarda, ortaokul 1–2. sınıflarda 

verilen bu dersler, ilerleyen yıllarda kademeli olarak ders programından çıkarılmış, 

1949’da isteğe bağlı “Din Bilgisi” dersi olarak geri gelmiştir (Yıldız, 2009).  

Türkiye eğitim sisteminde din eğitimi, anayasal bir çerçeve içerisinde zorunlu ve 

seçmeli dersler aracılığıyla şekillenmektedir. Anayasa'nın 24. maddesi, din ve ahlak 

eğitim ve öğretiminin devletin gözetim ve denetimi altında yapılmasını zorunlu 

kılmaktadır. Bu hüküm, ülkedeki din eğitimi politikalarının temelini oluşturmaktadır. 

Tarihsel süreçte, 1924 Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile din dersleri müfredattan çıkarılmış 

olsa da (1927-1946 dönemi), 1982 Anayasası ile "Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi" (DKAB) 

dersi ilköğretim 4. sınıftan ortaöğretimin son sınıfına kadar zorunlu dersler arasına dahil 

edilmiştir. DKAB dersinin müfredatı, İslam dinini ve diğer dinleri betimleyici bir 

yaklaşımla ele almayı amaçlamakta, İslam'ı Kur'an ve sünnetin temel ilkeleri 

çerçevesinde mezhepler üstü bir yaklaşımla işlemeyi hedeflemektedir. Bu dersler, 

bireylerin dini ve ahlaki değerlerle donanmasını, topluma uyum sağlamasını ve ahlaki 

sorumluluk bilinci geliştirmesini desteklemektedir. Ancak, akademik çevrelerdeki 

tartışmalar, DKAB müfredatının mezhepler üstü yaklaşımına rağmen, uygulamada 

genellikle Sünni İslam yorumuna ağırlık verdiğine dair bir algının bulunduğunu 

göstermektedir. Bu durum, devletin dini söylemi tanımlama rolü ile toplumdaki dini 

çeşitlilik arasında bir gerilim yaratmakta, zorunlu din eğitiminin içeriği ve dini 

özgürlükler bağlamındaki uygunluğu hakkında devam eden tartışmalara yol açmaktadır 

(Meydan, 2013).    

Zorunlu DKAB derslerine ek olarak, Türkiye'de din eğitiminde 2012 yılında 12 

yıllık zorunlu eğitim sistemine geçişle birlikte önemli bir dönüşüm yaşanmış ve seçmeli 

din dersleri müfredata dahil edilmiştir. "Din, Ahlak ve Değerler" alanı altında sunulan bu 

seçmeli dersler, "Kur'an-ı Kerim", "Hz. Muhammed'in Hayatı" ve "Temel Dini Bilgiler" 



56 

 

gibi konuları içermektedir. Bu derslerin temel amacı, merkezi müfredatı desteklemek ve 

öğrencilerin özel ilgi ve ihtiyaçlarına yönelik daha derinlemesine dini bilgi edinmelerini 

sağlamaktır. Örneğin, ortaokulda din derslerine ayrılan toplam haftalık ders saati 16 saate 

kadar çıkabilmekte, lisede ise dört saati zorunlu, dört saati seçmeli olmak üzere toplam 

sekiz saat din eğitimi verilmektedir. Bu yaklaşım, toplumun belirli kesimlerinden gelen 

daha kapsamlı dini eğitim taleplerini karşılamaya yönelik stratejik bir adım olarak 

değerlendirilebilir. Bu dersler, öğrencilerin belirli dini metinler ve şahsiyetlerle daha 

derinlemesine etkileşim kurarak dini kimliklerini daha güçlü bir şekilde inşa etmelerine 

olanak tanımaktadır. Bununla birlikte, "Din, Ahlak ve Değerler" alanı içindeki derslerin 

"seçmek zorunda" (Medyascope, 2023) ifadesiyle sunulması, öğrencilerin dini konular 

arasında bir seçim yapma özgürlüğüne sahip olsalar da bu alanda bir ders seçmeye 

yönlendirildikleri anlamına gelmektedir. Bu durum, özellikle çoğunluk dışı dini gruplara 

mensup veya dini olmayan ailelerden gelen öğrenciler için seçmeli derslerin gerçek 

gönüllülüğü konusunda soruları gündeme getirmekte ve eğitimde eşitlik ile dini özgürlük 

tartışmalarını sürdürmektedir. DKAB dersinin nihai amacı, öğrencilerin dinî kültür ve 

ahlak bilgisini hayat boyu uygulayabilecekleri tutumlara dönüştürmek; bu süreçte 

bireylerin dindar olmalarından ziyade, yaşadıkları din ve kültür hakkında sağlıklı bilgi 

sahibi olmaları beklenmektedir (Bilgin ve Selçuk, 1997; Yılmaz, 2003). 

3.2.2.3.  Yaygın Eğitim Boyutunda Dini Bilgi Edinimi 

 Yaygın din eğitimi, özellikle yetişkin kadınların dinî bilgi birikimini ve 

kaynaklarını çeşitlendiren temel bir alan olarak öne çıkar. Resmî sorumluluğu Diyanet 

İşleri Başkanlığı’nda (DİB) toplanan bu eğitim türünde, hutbe, vaaz, seminer ve kurs gibi 

faaliyetlerle toplumun her kesimine ulaşılması amaçlanır (Cebeci, 1996). Kadınlar, 

yaygın din eğitiminin sunduğu imkânlardan Kur’an kursları ve DİB destekli programlar 

aracılığıyla da yararlanır; böylece temel ayet ve duaları yüzünden okumayı öğrenerek dinî 

metinlere doğrudan erişim imkânı bulurlar (Ayhan, 2014). Bunun yanı sıra İSMEK gibi 

yaygın eğitim kurumları, Kur’an-ı Kerim öğretimini de dâhil ederek yetişkin kadınlara 

yönelik alternatif öğrenme fırsatları yaratmıştır. Medya ve kitle iletişim araçları da yazılı 

ve görsel yayınlarla evden çıkamayan veya resmi programlara devam edemeyen 

kadınların dinî içeriklere erişimini kolaylaştırır (Khouj, 2011). 

Yaygın din eğitiminde en erken uygulamalar, Hz. Peygamber’in (sav) Medine’de 

Mescid-i Nebevi’de kurduğu Suffa’da (ilk “üniversite” olarak adlandırılır) başlamıştır; 

burada hem erkek hem kadın bireyler Kur’an okumayı ve dinî bilgi aktarımını mütekabili 



57 

 

paylaşmışlardır (Gözütok, 2002; Hamidullah, 1993).  

Bununla birlikte, tarikat ve cemaatlere yönelim de yaygın din eğitimi 

kaynaklarından biridir; bu yapılar kadınlara hem toplumsal aidiyet hem de dinî kimlik 

inşa etmede pratik alan sunar, ancak bazen tek tipleştirici tutumları eleştirilir (Yılmaz, 

2003). Aile içi aktarım ise, yetişkin kadının dinî tutumlarını kökleştiren birincil dinî 

eğitim kaynağıdır; anne veya büyükannelerin rol model olması, çocuklukta edinilen temel 

ibadet alışkanlıklarının ömür boyu sürdürülmesine zemin hazırlar (Önder Erol ve Arslan 

Cansever, 2016; Bilici, 2014). Sonuç olarak, yetişkin kadınların dinî bilgileri; resmî din 

eğitimi programları, DİB faaliyetleri, Kur’an kursları, kitle iletişim araçları ve aile içi 

sosyalizasyon süreçlerinin iç içe geçtiği zengin bir ağ üzerinden edinilir. Bu çok katmanlı 

yapı, her kadının dinî öğrenme yolculuğunu kendi ihtiyaç ve imkânlarına göre 

özelleştirmesine olanak tanır. 

3.2.2.4.  Kitle İletişim Araçları 

Bilgi toplumuna geçişle birlikte dinî bilginin bireylere ulaşma yolları büyük bir 

çeşitlilik kazanmıştır. Özellikle kitle iletişim araçları –televizyon, radyo, gazete, dergi ve 

dijital mecralar– geniş erişim kapasiteleriyle toplumsal eğitimde dönüştürücü bir rol 

üstlenmiştir. Türkiye’de Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB), klasik cami ve yüz yüze eğitim 

hizmetlerinin ötesine geçerek çağdaş iletişim teknolojilerini aktif kullanmakta; böylece 

özellikle yetişkin kadınların dinî bilgiye erişimini kolaylaştırmakta ve hızlandırmaktadır 

(DİB, 2023). Bu süreçte, Diyanet’in medya araçları hem bilginin yaygınlaştırılması hem 

de toplumsal değerlerin yeniden üretilmesinde anahtar işlev üstlenmektedir. 

Kitle iletişim araçlarının en temel avantajlarından biri, coğrafi ve zamansal 

sınırları ortadan kaldırarak, dinî bilgiyi farklı yaş, sosyoekonomik düzey ve eğitim 

seviyesindeki bireylere ulaştırmasıdır (Demir ve Acar, 1997; Giddens, 2000). Televizyon 

ve radyo gibi işitsel ve görsel mecralar, sadece eğlence değil, aynı zamanda dinî bilgilerin 

aktarımı, biçimlendirilmesi ve güncellenmesinde etkin rol oynar. Özellikle kadınlar, 

ailevi ve toplumsal sorumlulukları nedeniyle ev dışı ortamlarda eğitim imkânı 

bulamadıklarında, bu mecralar aracılığıyla güvenilir bilgiye ulaşabilmektedir (Ayhan ve 

Arıkan, 2020). 

Basılı medya ise, gazete ve dergiler aracılığıyla haber, yorum ve makale 

formatında dinî bilgi sunarak; kadınların güncel meseleler ve dini uygulamalar hakkında 

bilgi sahibi olmasını sağlar (Kumlu, 1994). Dijitalleşme ile e-dergiler ve çevrim içi 



58 

 

gazeteler, kadın okuyuculara tekrar tekrar erişilebilen ve bireysel öğrenme hızına 

uyarlanabilir içerikler sunmaktadır (Güneş, 1990; Kurt, 2014). Ayrıca, dergiler bireysel 

ilgilere göre seçilebilen başlıklarla, dini kavramların kişiselleşmiş biçimde 

içselleştirilmesine katkı sunar (Vardi, 2003). 

Yazılı materyallerin etkinliği ise metinlerin anlaşılırlığı, içeriğin hedef kitleye 

uygunluğu ve görsellik gibi özelliklerle artmaktadır. Kadınlara özel hazırlanan yayınlarda 

açık dil kullanımı, günlük yaşamla bağlantılı örnekler ve resimli içerikler, öğrenmenin 

kalıcılığını desteklemektedir (Kurt, 2014). 

Diyanet İşleri Başkanlığı, günümüzde dinî bilgi ve rehberlik hizmetlerini topluma 

ulaştırmak amacıyla çok çeşitli medya ve iletişim araçları kullanmaktadır. Bu kapsamda, 

görsel ve işitsel yayıncılığın önemli temsilcileri olan Diyanet TV ile Diyanet Radyo, 

Diyanet Kur’an Radyo ve Diyanet Risalet Radyo aracılığıyla, topluma yönelik dinî 

programlar, sohbetler ve eğitim içerikleri sunulmaktadır. Ayrıca, Diyanet Aylık Dergi ile 

yazılı içerikler düzenli olarak yayımlanmakta ve güncel dinî meseleler kamuoyuna 

aktarılmaktadır. Sosyal medya platformları üzerinden ise anlık paylaşımlar, canlı yayınlar 

ve etkileşimli içerikler ile geniş bir kitleye ulaşılmaktadır. Tüm bu araçlara ek olarak, Alo 

Fetva Hattı sayesinde bireyler, dinî sorularına doğrudan uzmanlardan güvenilir yanıtlar 

alabilmektedir. Böylece Diyanet İşleri Başkanlığı, çağın gereksinimlerine uygun şekilde 

toplumsal dinî bilgilendirme ve rehberlik hizmetlerini kapsamlı bir biçimde 

sürdürebilmektedir. 

Diyanet TV, 2012’den bu yana çok çeşitli programlarla topluma dinî içerik 

sunmakta, özellikle evde vakit geçiren yetişkin kadınların başvurduğu bir bilgi kaynağı 

haline gelmiştir. Kur’an tilaveti, meal ve tefsir dersleri, aile ve çocuk eğitimi temalı 

sohbetler, kadınlara özel programlar Diyanet TV’nin öne çıkan içeriklerindendir. Bu yapı, 

dini bilginin sürdürülebilir ve erişilebilir olmasını sağlamakta; kadınların güncel dini 

meselelerde bilgiye ulaşmasını kolaylaştırmaktadır (Ayhan ve Arıkan, 2020; Görmez, 

2005). 

Radyo yayınları, özellikle görsel medyadan yararlanamayan veya düşük 

teknolojiye sahip bölgelerde yaşayan kadınlar için önemli bir alternatiftir. Diyanet Radyo, 

Kur’an Radyo ve Risalet Radyo; Kur’an tilaveti, meal, hadis, aile ve ahlak temalı 

sohbetler, dini musiki gibi çeşitli içeriklerle her yaş grubundan kadına hitap etmektedir 

(Doğan ve Doğan, 2019). Ev işleriyle meşgulken ya da yolculuk sırasında dinlenebilmesi, 



59 

 

kadınların zamandan ve mekândan bağımsız öğrenme imkânını artırmaktadır. 

Diyanet Aylık Dergi, DİB’in köklü geleneksel yayın organı olup, kadınlara aile, 

toplumsal cinsiyet, güncel dini meseleler ve rehberlik konularında derinlemesine içerikler 

sunmaktadır. Bu dergi, özellikle okuma alışkanlığı olan yetişkin kadınlar için sürekli 

başvurulan bir bilgi kaynağıdır (Levent, 2015). Dergi aracılığıyla, kadınlar hem dini 

pratiklerini güncelleyebilmekte hem de gündelik hayatın dini çerçevede yeniden 

yorumlanmasına katkıda bulunmaktadır. 

DİB’in Facebook, Twitter (X), Instagram ve YouTube gibi sosyal medya 

platformlarında yürüttüğü aktif iletişim; kadınların gündemlerine uygun içeriklere hızlı 

erişimini mümkün kılar. Sosyal medya; canlı yayınlar, kısa videolar, görseller ve 

interaktif sorular aracılığıyla kadınların dini bilgiye kolay ve hızlı ulaşmasına olanak tanır 

(Akbulut, 2022; Küçükcan ve Öztürk, 2021). Ayrıca, anonim olarak soru sorabilme, grup 

üyeliği, topluluk oluşturma gibi imkanlarla kadınların dini bilgi edinme süreçleri daha 

demokratik ve kişiselleşmiş bir hâl almıştır. 

Alo Fetva Hattı, kadınların dini konularda doğrudan uzmanlara ulaşabildiği, 

mahremiyet gerektiren meselelerde danışmanlık alabileceği bir hizmettir. Kadınlar bu 

hizmet sayesinde çekinmeden dini sorularını yöneltebilmekte, hızlı ve güvenilir bilgiye 

ulaşabilmektedir (Yılmaz ve Karaca, 2021). Bu durum, kadınların bireysel dini 

pratiklerinde daha özgüvenli olmalarına katkı sunar. 

Tarihsel olarak kadınlar dini bilgiyi daha çok aile büyüklerinden, komşulardan 

veya cami ortamlarından edinmişken, günümüzde dijitalleşme ve kitle iletişim araçlarının 

yaygınlaşması ile bilgi kaynakları çeşitlenmiştir (Avcı, 2016; Öztürk, 2019). DİB’in 

sunduğu medya araçları, kadınların geleneksel bilgi kaynaklarına ek olarak, güncel ve 

güvenilir dini içeriklere erişimini kolaylaştırmakta ve onların farklı öğrenme tercihlerine 

hitap etmektedir. 

Bu araçlar; ev hanımları, çalışan kadınlar, yaşlılar ve farklı eğitim seviyelerine 

sahip bireyler için zaman ve mekândan bağımsız öğrenme fırsatları sunmaktadır. 

Özellikle sosyal medya ve mobil uygulamalar genç ve dijital okuryazarlığı yüksek 

kadınlar için ön plana çıkarken, dergi ve radyo daha geleneksel kullanıcı profiliyle öne 

çıkar. Tüm bu çeşitlilik, kadınların dini bilginin toplumsal dolaşımına daha aktif biçimde 

katılmasını sağlamaktadır (Walker, 2019). 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın modern ve geleneksel medya kanalları, Türkiye’de 



60 

 

yetişkin kadınların dini bilgiye ulaşmasında çok yönlü bir işlev görmektedir. Diyanet TV, 

radyolar, aylık dergi, sosyal medya ve Alo Fetva Hattı gibi araçlar; kadınların bireysel ve 

toplumsal dini kimliklerini geliştirmelerinde, dini pratiklerini bilinçli bir şekilde 

sürdürmelerinde ve manevi rehberlik ihtiyacını karşılamalarında kritik bir rol 

üstlenmektedir. Gelecekte, bu platformların içeriklerinin daha da çeşitlendirilerek 

kadınların ihtiyaçlarına duyarlı biçimde geliştirilmesi, dini bilginin toplumsal yayılımı 

açısından önem taşımaktadır. 

3.2.2.5.  Kur’an Kursları 

Toplumsal değerlerin şekillenmesinde din, dil ve sanat en temel kültürel öğeler 

olarak kabul edilmektedir. Bu üç unsurun özellikle din ve dil boyutu, İslam toplumlarında 

Kur’an-ı Kerim’in vahyi ve Arapça’nın kullanımıyla belirginleşmiştir. Kur’an’ın tilavet 

ve kıraati, sadece ibadet hayatında değil, toplumsal kültürde ve sanat ortamlarında da 

merkezi bir yer tutmuştur. Nitekim İslam Peygamberi Hz. Muhammed’in Kur’an’ı doğru 

anlamak, ezberlemek ve yaşama aktarmak konusundaki teşvikleri, tarih boyunca 

Müslüman toplumlarda bu alanlara gösterilen ilgiyi artırmıştır (Bayraktar, 2022). 

Türk toplumunda da Kur’an öğretimi bin yıllık bir geçmişe sahiptir ve sıbyan 

mekteplerinden Daru’l-Kurra’ya kadar uzanan geniş bir eğitim yelpazesinde temel yapı 

taşı olarak konumlanmıştır. Kur’an kursları, din eğitiminin merkezinde yer almış; çeşitli 

dönemlerde müstakil ve uzmanlaşmış yapılar hâlini alarak toplumsal eğitim sisteminin 

ayrılmaz bir parçası olmuştur (Bayraktar, 2022). 

Günümüzde Kur’an kursları, tarihsel köklerinden farklılaşarak daha kurumsal ve 

organize bir biçim kazanmıştır. Geçmişte kısıtlayıcı uygulamalar nedeniyle kimi 

dönemlerde eğitim faaliyetlerinde aksamalar yaşansa da son yıllarda resmi statü 

kazanmış, uzman eğiticilere ve çok daha gelişmiş fiziki imkanlara sahip kurumlar haline 

gelmişlerdir. Kur’an kurslarının işlevi iki ana grupta toplanabilir: Birincisi, temel Kur’an 

öğretimini sağlayan kurslar; ikincisi ise, hafızlık eğitimi gibi ileri düzey uygulamalardır. 

Ayrıca, toplumsal talepler ve dini bilgiye ulaşmadaki ihtiyaç doğrultusunda yaygın eğitim 

faaliyetleri de bu kurumların bünyesine dahil edilmiştir (Bayraktar, 2022). 

Ülke genelinde dini değerlerin korunmasına yönelik toplumsal hassasiyet ve milli 

birlik anlayışı, Kur’an kurslarının nitelik ve nicelik açısından sürekli gelişmesine yol 

açmıştır. Kısıtlı imkanlarla başlayan eğitimler, günümüzde modern binalarda, çok sayıda 

eğitici ve öğrenciyle sürdürülmekte; yaygın ve sistemli bir dini eğitim ağı oluşturmaktadır 



61 

 

(Bayraktar, 2022). 

Kur’an kurslarında gerçekleştirilen eğitim uygulamaları hem bireysel hem 

toplumsal açıdan önemli etkiler yaratmaktadır. Saha araştırmalarına göre, bu kurslarda 

öğrenim gören öğrencilerin çoğunluğunu ilkokul sonrası eğitime devam eden gençler 

oluşturmakta, fakat yetişkin kadınların da dini bilgi ediniminde önemli bir araç olarak öne 

çıkmaktadır. Öğrencilerin kurslara katılım motivasyonları büyük ölçüde ailelerin 

yönlendirmesi ve kişisel isteklerle şekillenmektedir. Ayrıca, kurslara devam eden 

öğrencilerin büyük bir kısmı hafızlık eğitimini tercih etmekte, bununla birlikte, kurslarda 

bireysel farklılıklara uygun öğrenme stratejileri geliştirilmesi gerektiği görülmektedir 

(Bayraktar, 2022). 

Kur’an kurslarında öğreticilerin büyük çoğunluğu mesleklerini açıkça ifade 

etmekte, çoğu Kur’an’ın mealini baştan sona okuma alışkanlığına sahip olmakla birlikte, 

bazı öğreticilerin ise bu konudaki bilgi ve deneyim eksiklikleri kursun niteliğini 

etkilemektedir. Aynı şekilde, öğreticiler arası etkileşim, mesleki gelişim ve hizmet içi 

eğitim programlarının artırılması gibi konularda çeşitli iyileştirmelere ihtiyaç olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Kurslara katılan öğrencilerin ve özellikle yetişkin kadınların ailelerinin 

sosyoekonomik durumu, eğitim süreçlerini yakından etkilemektedir. Araştırmalar, orta 

gelir düzeyindeki ailelerden gelen bireylerin Kur’an kurslarına devam etme oranının 

yüksek olduğunu göstermektedir. Ayrıca, ailelerin eğitim geçmişi ve özellikle annelerin 

iş hayatına katılımı, çocukların ve yetişkin kadınların dini bilgi edinme motivasyonlarını 

şekillendirmektedir (Bayraktar, 2022). 

Kız öğrencilerin, erkek öğrencilere kıyasla eğitimde ve başarıda daha önde 

olduğu, bunun da kadınların Kur’an kursları aracılığıyla dini bilgi edinme süreçlerinde ne 

kadar etkin olduklarını gösterdiği saptanmıştır. Bunun yanında, kursların yurt veya yatılı 

seçeneklerinin, özellikle hafızlık eğitimi için tercih edilmesi ve başarıya olumlu katkı 

sağlaması da önemli bir bulgudur. 

Kur’an kurslarının eğitim ortamlarında, fiziki koşullardan öğretici niteliklerine 

kadar çeşitli sorun alanları bulunmaktadır. Disiplin uygulamalarında geleneksel 

cezalandırıcı yaklaşımların halen izlerinin bulunması, çağdaş eğitim anlayışlarıyla 

uyumlu rehberlik ve pozitif motivasyon yöntemlerinin yaygınlaştırılması gereğini ortaya 

koymaktadır. Ayrıca, kurslarda yeterli sosyal etkinlik ve rehberlik hizmetlerinin 



62 

 

sunulamaması, öğrenci-öğretici ve veli-öğretici ilişkilerinin zayıf olması eğitimin 

niteliğini düşürmektedir (Bayraktar, 2022). 

Yapılan öneriler arasında, öğretici kadrosunun mesleki formasyonunun 

geliştirilmesi, fiziki imkanların iyileştirilmesi, seçmeli derslerin programa eklenmesi ve 

teknolojik gelişmelerden yararlanılması gibi unsurlar yer almaktadır. Özellikle, 

öğrencilere yönelik bireysel farklılıklara uygun eğitim programları oluşturulması, 

kurslarda katılımcı ve bütüncül bir eğitim anlayışının benimsenmesi gerekmektedir. 

Kur’an kurslarının dini bilgi edinme üzerindeki işlevi, özellikle yetişkin kadınlar 

açısından büyük bir anlam taşımaktadır. Toplumsal ve kültürel yaşamda aktif rol üstlenen 

yetişkin kadınlar, dini bilgiye ulaşmada geleneksel aile ortamı, cemaat yapıları ve cami 

dersleriyle birlikte en fazla Kur’an kurslarını tercih etmektedir. Bu kurumlar, kadınların 

hem temel dini bilgileri sistemli ve doğru biçimde edinmelerini sağlamakta hem de dini 

pratiklerini bilinçli bir şekilde yerine getirmelerine katkıda bulunmaktadır (Bayraktar, 

2022). 

Araştırmalar, yetişkin kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde Kur’an kurslarının 

güvenilir, ulaşılabilir ve sürdürülebilir bir kaynak olarak öne çıktığını göstermektedir. 

Kurs ortamında verilen örgün ve yaygın din eğitimi, kadınların toplumsal yaşamda daha 

aktif, bilinçli ve özgüvenli bireyler olmalarına da olanak sağlamaktadır. Ayrıca, Kur’an 

kurslarında oluşturulan kadın grupları ve sosyal destek mekanizmaları, kadınların dini 

bilgi edinimini yalnızca bireysel değil, toplumsal bir süreç haline getirmektedir 

(Bayraktar, 2022). 

Kur’an kurslarının hem toplumsal bütünleşmede hem de bireysel dini bilgi 

edinmede önemli bir rol üstlendiği açıktır. Yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde Kur’an kursları, aileden ve sosyal çevreden sonra en yaygın ve sistematik 

bilgi kaynağı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu nedenle, Kur’an kurslarının eğitim-

öğretim programlarının güncellenmesi, öğretici niteliğinin artırılması, rehberlik ve sosyal 

destek hizmetlerinin yaygınlaştırılması gerekmektedir. Böylece, yetişkin kadınların hem 

bireysel dini gelişimleri hem de toplumsal katılımları güçlendirilmiş olacaktır (Bayraktar, 

2022). 

Kur’an kursları, yetişkin kadınların dinî bilgi birikimi ve öğrenme kaynakları 

bakımından en önemli yaygın din eğitimi alanlarından biridir. Ülkemizde bu kurslara 

kayıtlı öğrencilerin yaklaşık %95’i kız ve kadınlardan oluşmakta, öğrenci profili 



63 

 

çeşitlendikçe kadın öğretici sayısı da artmaktadır (Çetin, 2016). Kurslardaki bayan 

katılımcılar, eğitim düzeyi, yaş ve sosyal-kültürel geçmiş bakımından son derece 

heterojen bir kitleyi temsil eder; bu durum öğreticilerin sınıf içi yönetim ve iletişim 

stratejileri geliştirmesini gerektirir (Aydın, 2017). Örneğin, farklı yaş ve muhakeme 

yeteneklerindeki kadınların aynı ders işleyişine uyum sağlaması öğretici sabrını sınar ve 

anlatımın sadeleştirilmesini zorunlu kılar (Arslan, 2012). 

Eğitimine uzun süre ara vermiş veya okul fırsatı bulamamış kadınlar, Kur’an 

kursuna katılarak öğrenmenin değeri ve gerekliliğini deneyimler; bu olumlu tutum 

değişimi, ailede bir öğrenme seferberliğinin başlamasına da vesile olabilir (Aydın, 2017). 

Ayrıca, kurs ortamı kadınların ev ve mahalli çevreleri dışında sosyalleşmelerine imkân 

tanır; bu sayede dinî bilgi ile sosyal aidiyet ve iç huzur da pekişir (Köylü, 2004). 

Kur’an’ın telaffuz edilmesi ve dinlenmesi, katılımcılarda ruhsal terapi etkisi 

yaratır; aynı zamanda metnin anlamını hayatlarına yansıtmaya çalışan kadınların kişilik 

olgunluğu da artar (Çalışkan, 2006). Yetişkin din eğitiminde toplu ibadet ve cemaat 

bağlılığı, farklı statülerden gelen bireylerin uyumlu bir sosyal doku içinde yer almasını 

kolaylaştırır (Dodurgalı, 2006). Bu tür kurum içi uygulamalar, dinî eğitimin yalnızca bilgi 

aktarımı değil, aynı zamanda dayanışma ve moral desteği sunma işlevini de üstlendiğini 

gösterir (McKenzie, 1998). 

Yetişkin kadınların kursa devamı, onları hem dinî hem de psikolojik ihtiyacını 

karşılayarak yalnızlık ve değersizlik duygusundan kurtarır; bu da kadınların günlük 

yaşamlarında iç huzur ve sosyal destek ağları kurmalarına katkı sağlar (Köylü, 2004). 

Kişinin öğrenmeye yönelik iç motivasyonu, kursa gönüllü katılımıyla artar; bunu 

destekleyen bir diğer erdem ise sabırdır; Mevlânâ’ya göre sabır, kalbin ve zihnin 

perdelerini kaldırarak derin bir anlayışa ulaşmayı mümkün kılar (Kılavuz, 2006). Sonuç 

olarak, Kur’an kursları yetişkin kadınlara dinî bilgi sağlamakla kalmayıp, aynı zamanda 

onları sosyal ve psikolojik olarak destekleyen, aidiyet hissi ve içsel olgunlaşma imkânı 

sunan çok boyutlu öğrenme ortamlarıdır. 

3.2.3.  İslam İnancında Kadının İlk Yaratılışı 

İslam'ın kadına verdiği değerin, yaratılış gayesi ve insan onuru bağlamında ele 

alınması büyük önem taşımaktadır. Diyanet İşleri Başkanlığı, günümüz dünyasında 

kadının statüsü ve hakları konusunda yaşanan sorunlara karşı İslam'ın evrensel adalet ve 

eşitlik ilkelerini temel alan çözüm odaklı bir yaklaşım sergilemektedir. Erbaş (2018), 



64 

 

"İslam ve Kadın" başlıklı makalesinde, günümüz dünyasında kadının statüsü ve hakları 

alanında sorunların varlığına dikkat çekmiştir. Kurumun bu konudaki duruşu, sadece 

teolojik bir açıklama olmanın ötesinde, kadına yönelik ayrımcılık ve şiddet gibi güncel 

toplumsal sorunlara bir çözüm arayışı olarak konumlandırılmaktadır. Nitekim kendisinin 

ifadelerinde ve "İslam ve Kadın" makalesinde kadının statüsü ve hakları konusundaki 

sorunlara dikkat çekmesi, bu teolojik tartışmanın pratik, sosyo-kültürel bir zemine 

oturtulduğunu göstermektedir. Kadının yaratılışına dair doğru bir anlayışın, toplumsal 

huzursuzlukları ve yanlış algıları gidermede temel bir adım olduğu belirtilmektedir. Bu 

durum, Diyanet'in sadece dini bilgi veren bir kurum değil, aynı zamanda toplumsal 

rehberlik misyonu üstlenen bir kurum olduğunu ortaya koymaktadır. 

Kur'an-ı Kerim’de Allah (c.c.), kadın ve erkeğin yaratılışının temelini "nefs-i 

vâhide" (tek bir nefis/öz) kavramıyla açıklar. Nisâ Suresi'nin ilk ayetinde şöyle 

buyrulmaktadır: "Ey insanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini yaratan, 

ikisinden birçok erkek ve kadın üretip yayan rabbinize itaatsizlikten sakının. Adını anarak 

birbirinizden dilek ve istekte bulunduğunuz Allah'a saygısızlıktan ve akrabalık haklarına 

riayetsizlikten de sakının. Şüphesiz Allah sizin üzerinizde gözetleyicidir". 

Diyanet İşleri Başkanlığı'nın Kur'an Yolu Tefsiri'nde bu ayetin yorumu 

detaylandırılmaktadır. Tefsir, "ondan da eşini yaratan" ifadesinin, yaygın inanışın aksine, 

"onun bir parçasından (örneğin kaburgasından)" şeklinde değil, "onun özünden, ona 

benzer (misli) olan asıldan ve kökten (buradaki ifadeye göre nefisten) yaratan" şeklinde 

anlaşılması gerektiğini açıkça belirtmektedir. Bu yorum, Havva'nın Âdem'in 

kaburgasından yaratıldığı şeklindeki yaygın inancın Kur'an'da doğrudan bir dayanağı 

olmadığını vurgulamaktadır. 

Kur'an-ı Kerim'in farklı ayetleri de yaratılışta kadın ve erkeğin eşitliğini 

pekiştirmektedir. Rûm Suresi 30/21. ayetindeki "Onlara ısınıp kaynaşasınız diye size 

kendi türünüzden (nefislerinizden) eşler yaratıp aranıza sevgi ve şefkat duyguları 

yerleştirmesi de O’nun kanıtlarındandır" ifadesi, Nisâ (4/1)'in tefsirini destekleyici 

niteliktedir. Benzer şekilde Nahl (16/72) ve Şûrâ (42/11) surelerinde de "nefsinden 

yaratmak" ifadesinin "vücudunun bir parçasından yaratmak" anlamına gelmediği 

belirtilmektedir. 

Bu ayetler, kadın ve erkeğin yaratılışta cinsiyet bakımından birbirine üstün 

kılınmadan eşit bir şekilde, aynı öz/cevherden (nefs-i vâhide) yaratıldığını teyit 



65 

 

etmektedir. Diyanet'in "nefs-i vâhide" kavramına yaptığı bu vurgu ve bunun "aynı özden 

yaratılış" olarak yorumlanması, İslam'daki cinsiyet eşitliği anlayışının ontolojik temelini 

oluşturmaktadır. Bu yaklaşım, kadının erkekten türemiş veya ikincil bir varlık olduğu 

yönündeki algıları doğrudan reddetmektedir. Eğer kadın ve erkek aynı "özden" 

yaratıldıysa, bu onların yaratılışsal olarak eşit olduğunu ve hiçbir cinsiyetin diğerine üstün 

olmadığını ima eder. Bu ontolojik eşitlik, Diyanet'in kadın hakları ve statüsü konusundaki 

genel duruşunun 2 temelini oluşturmaktadır. Bu, sadece bir teolojik açıklama olmanın 

ötesinde, kadın-erkek ilişkilerinde adalet ve dengeyi sağlamayı hedefleyen bir ilkedir. Bu 

yorum, kadının "eğri kaburga"dan yaratıldığı ve dolayısıyla doğası gereği "eksik" olduğu 

gibi ataerkil yorumlara karşı güçlü bir argüman sunmaktadır. 

İslam geleneğinde, kadının yaratılışına dair "kaburga hadisi" olarak bilinen 

rivayetler bulunmaktadır. Bu hadisler, "Kadın kaburga kemiğinden yaratılmıştır" ve 

"Kadın kaburga kemiği gibidir" gibi farklı lafızlarla gelmiştir. "Kadın kaburga 

kemiğinden yaratılmıştır. Hep seni hoşnut edecek şekilde davranamaz. Eğer ondan 

faydalanmak istersen bu haliyle de faydalanabilirsin. Şayet doğrultayım dersen kırarsın. 

Kadının kırılması da boşanmasıdır."(Müslim, Rada 59). "Kadın kaburga kemiği gibidir. 

Onu doğrultmaya kalkarsan kırarsın. Eğer ondan faydalanmak istersen bu haliyle de 

faydalanabilirsin."(Buhari, Nikah 79). Klasik tefsirlerde ve hadis şerhlerinde bu 

rivayetlerin maddi manada yorumlandığı görülmekle birlikte, son dönemde bazı 

araştırmacılar mecazî bir yorum geliştirmiştir. 

Diyanet İşleri Başkanlığı'nın Kur'an Yolu Tefsiri, "kadınların eğri kaburgadan 

yaratıldığını ifade eden hadislerin ise, kadınla erkeğin doğal (fıtrî) olan ve değişmemesi 

gereken farklılıklarını ve özelliklerini anlatmak üzere yapılmış bir benzetme, mecazî bir 

anlatım olduğu"nu açıkça belirtmektedir. Bu hadislerin asıl amacının, kadınların narin ve 

kırılgan yapıları nedeniyle erkeklerin onlara karşı nazik davranmalarını öğütlemek 

olduğu vurgulanmaktadır. Bu bağlamda, hadisin asıl muhatabının kadınlar değil, erkekler 

olduğu ifade edilmektedir. 

Tefsirde, "kaburganın ancak kavisli olduğunda uygun, sağlam ve kâmil olduğu; 

düz olsaydı akciğerin şekline uymayacağı ve onu koruyamayacağı; bu nedenle onu 

düzeltmeye çalışmanın bozmaya ve kırmaya çalışmak anlamına geldiği" şeklindeki 

açıklama, mecazî yorumu güçlendirmektedir. Akademik çalışmalar da bu mecazî yorumu 

desteklemekte, hadislerin ontolojik bir yaratılış bilgisini değil, ahlaki ve sosyal bir 

tavsiyeyi içerdiğini savunmaktadır. 



66 

 

Bazı akademik araştırmalar, kadının kaburga kemiğinden yaratıldığı inancının 

özellikle Irak ve Horasan bölgelerinden gelen rivayetlerde "yaratılış" formunda 

görüldüğünü ve bunun yabancı kültürlerin etkisiyle ilgili olabileceğini öne sürmektedir. 

Medine menşeili rivayetlerin ise daha çok teşbihli formda olduğu, yaratılış formunun ise 

Tevrat kültürü tesiri altındaki tefsirlerden ve illetli hadislerden kaynaklandığı 

belirtilmektedir. Bu durum, tarihsel süreçte kadın algısının ataerkil bir dil dizgesi içinde 

değişime uğradığını ve bu değişimin Kur'an yorumlarına da yansıdığını göstermesi 

bakımından önemlidir. 

"Kaburga hadisi"nin mecazî yorumu, Diyanet'in Kur'an'daki "ahsen-i takvim" 

ayetiyle hadis metni arasındaki potansiyel çelişkiyi giderme çabası olarak öne 

çıkmaktadır. Eğer kadın kaburga kemiğinden "yaratıldıysa" ve bu kemik "eğri" ise, bu 

kadının doğuştan "eksik" veya "kusurlu" olduğu gibi bir algıya yol açabilir. Bu algı ise 

Kur'an'ın insanı "en güzel biçimde yarattığı" ilkesiyle çelişmektedir (Tin 95/4). Diyanet 

tefsiri ve ilgili çalışmalar bu çelişkiyi ortadan kaldırmak için hadisi literal değil, mecazî 

(benzetme) olarak yorumlamaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’in Tîn Sûresi'nde yer alan ve incir, 

zeytin, Sînâ dağı ile “emin belde”ye (Mekke) yemin edilerek başlayan ayetlerde, Yüce 

Allah, insanın hem fizikî hem de ruhsal boyutta en güzel şekilde yaratıldığını beyan 

etmektedir. Bu dört unsur, yalnızca maddî değil, aynı zamanda sembolik ve manevî 

anlamlar da taşımaktadır. Örneğin, incir ve zeytin kimi yorumlara göre doğrudan ağaç 

türlerine değil; bu ağaçların çokça bulunduğu, peygamberlerin yaşayıp dinî mesajlarını 

ilettikleri Filistin ve Suriye topraklarına işaret etmektedir. Bu yaklaşım, dinî metinlerde 

geçen ifadelerin sadece literal değil, aynı zamanda sembolik ya da mecazî anlamlar 

taşıyabileceğine işaret etmektedir (DİB, 2023). Aynı şekilde, “ahsen-i takvîm” (en güzel 

kıvam) ifadesi de insanın üstün yaratılışını yalnızca fiziksel bir özellik olarak değil; bilgi, 

irade, konuşma, akletme ve tefekkür etme gibi ilâhî sıfatların insanda yansıması olarak 

değerlendirir. Bu bağlamda bazı hadislerde geçen “Allah insanı kendi suretinde yarattı” 

(Buhârî, “İsti’zân”, 1; Müslim, “Birr”, 115) şeklindeki ifadeler de kelime anlamıyla değil, 

mecazî bir yaklaşımla yorumlanmakta; bu söylemin, insana lütfedilen ilâhî niteliklerin 

(bilme, düşünme, konuşma vb.) temsili bir anlatımı olduğu kabul edilmektedir. Diyanet 

tefsiri başta olmak üzere klasik ve çağdaş tefsir kaynaklarında bu gibi ifadelerin mecazî 

yorumlanması gerektiği vurgulanmakta, literal bir anlayışın itikadî sorunlara yol 

açabileceği belirtilmektedir. Bu çerçevede hem ayetlerde hem de hadislerde yer alan 

ifadelerin yorumlanmasında literalcilikten ziyade bağlamı, kavramsal derinliği ve 



67 

 

metafizik anlam katmanlarını dikkate alan bir tefsir yöntemi benimsenmektedir (DİB, 

2025). Böylelikle, Kur’an’ın derin sembolik anlatımı ile hadislerin içerdiği yüksek anlam 

düzeyleri arasında uyum sağlanmakta ve itikadî açıdan herhangi bir çelişki oluşmasının 

önüne geçilmektedir. Bu yorumlamalar, İslam'ın kadına bakışındaki onur ve eşitlik 

prensibini korumak adına yapılan bir tefsir metodolojisi tercihidir. Bu tercih, Diyanet'in 

dini metinleri çağdaş değerler ve Kur'an'ın genel ruhuyla uyumlu bir şekilde anlama 

gayretini yansıtmaktadır. 

Diyanet İşleri Başkanlığı, İslam'ın evrensel bir yaklaşımla tüm insanlığa hitap 

ettiğini ve ırk, soy ve cinsiyete dayalı bir üstünlüğe asla yer vermediğini vurgulamaktadır. 

Allah katında üstünlüğün ölçüsünün takva, güzel ahlak ve sorumluluk bilinci olduğunu 

belirtmektedir. Diyanet İşleri Başkanı Erbaş tarafından da kadın ve erkeğin "eşref-i 

mahlûkat" (yaratılmışların en şereflisi) olarak dünyaya geldiği ve aynı değere sahip 

olduğu ifade edilmiştir. Kur'an'ın, kadın olsun erkek olsun insanı "şerefli bir varlık" olarak 

gördüğü ve bahsi geçen ayette "Şüphesiz biz insanı en güzel biçimde yaratmışızdır." bu 

gerçeği beyan ettiği belirtilmektedir (DİB, 2023). 

Diyanet, kadının statüsü ve hakları konusunda yaşanan sorunların temelinde 

yanlış inanç, ön yargı ve cehalet gibi etkenlerin yattığını kabul etmektedir. Kadını 

metalaştıran, cinsiyeti üzerinden ayrımcılığa tabi tutan her türlü davranış, düşünce ve 

yaklaşımın İslam'a aykırı olduğu vurgulanmaktadır. Merhameti öteleyen, insan onurunu 

zedeleyen ve kadını rencide eden gelenek, örf ve inanışların hem Kur'an hem de sünnet 

açısından reddedildiği belirtilmiştir (DİB, 2023) 

Beşerî ilişkilerde adaletin İslam'ın en önemli kavramlarından biri olduğu ve 

İslam'ın kadını erkeğin aşağısında gören her türlü anlayışı reddettiği, her ikisini de 

yücelttiği ve birbirinin tamamlayıcısı olarak tanıttığı ifade edilmektedir.2 Kadın ve 

erkeğin doğuştan getirdikleri temel haklar olarak can, din, akıl, nesil, mal 

dokunulmazlığına aynı şekilde sahip olduğu belirtilmektedir. Kur'an'dan ayetlerle 

desteklenerek, erkek olsun kadın olsun, kim inanmış bir insan olarak dünya ve ahirete 

yararlı işler yaparsa ona güzel bir hayat yaşatılacağı ve ecirlerinin yaptıklarının daha 

güzeliyle verileceği vurgulanmaktadır. Kadın ve erkeğin salih amel ile sorumlu olduğu 

ve yaptıklarının karşılığını göreceği belirtilmiştir. 

Diyanet'in kadının yaratılışındaki eşitlik vurgusu, kurumun toplumsal cinsiyet 

eşitliği ve kadının haklarının korunması konularındaki genel politikasının temelini 



68 

 

oluşturmaktadır. Bu, sadece teorik bir duruş değil, aynı zamanda pratik uygulamalara 

yansıyan bir yaklaşımdır. Diyanet'in kadının yaratılışta eşit olduğu yönündeki teolojik 

temellendirmesi (nefs-i vâhide, ahsen-i takvim) doğrudan kadının toplumsal statüsü ve 

haklarıyla ilgili güncel sorunlara bir çözüm arayışına bağlanmaktadır. Kurumun "İslam 

ve Kadın Çalıştayı" gibi etkinlikler düzenlemesi ve kadın fetva birimlerinin varlığı bu 

teolojik duruşun pratik alana yansımasını göstermektedir. Bu bağlantı, Diyanet'in dini 

öğretileri toplumsal faydaya dönüştürme ve yanlış algılarla mücadele etme misyonunu 

ortaya koymaktadır. 

3.2.4.  İslam İnancında ve Toplumsal Hayatında Kadın 

İslam, tarih sahnesine önceki ilahi dinlerin toplumsal yozlaşma ve ahlaki çöküntü 

ortamlarını onarma amacı da taşımaktadır. Arap toplumunda kız çocuklarının diri diri 

gömülmesi gibi şiddete dayalı uygulamalar sıradanlaşmışken, İslam kız ve erkek 

ayrımına dayalı küçümsemeyi reddetmiş; doğar doğmaz her çocuğu koruma altına alarak 

insanî değeri vurgulamıştır (Aktaş, 1986). Kur’ân-ı Kerîm, “Ey insanlar! Biz sizi bir erkek 

ve bir dişiden yarattık; tanışmanız için kavimlere ve kabilelere ayırdık. Allah katında en 

üstününüz, O’ndan en çok korkanınızdır” (Hucurât, 49/13) buyruğuyla hem kadın hem 

de erkeğin ahlaki sorumluluk temelinde eşit olduğunu ilan etmiştir. Ayrımcılık olarak 

görülen kız çocuklarının hakir görülmesi, “Onları hor görmeyiniz” (Nahl, 16/58–59; 

En’âm, 6/151; İsra, 17/31) ayetleriyle yasaklanarak, türler arası değer arasındaki tek 

farkın takva olduğu netleştirilmiştir. 

Kadın, İslam inancında ruhani ve toplumsal sorumluluklar bakımından erkekle 

eşit statüde kabul edilir. Âl-i İmrân Suresi’nin 3/195. ayetinde “Erkek olsun kadın 

olsun… çalışan hiçbir insanın yaptığını boşa çıkarmayacağım” denilerek kadınlara da 

aynı mükellefiyet ortadan kaldırılmadan vaad edilmiştir. Daha da önemlisi, Ahzâb Suresi 

33/35. ayeti, imân, sabır, mahremiyet, sadaka, oruç ve Allah’ı anma gibi faziletlerin erkek 

ve kadın için tek tek eş değer olarak sayılacağını vurgulayarak, dini erdem ve ödül 

sisteminde cinsiyete dayalı bir ayrımın bulunmadığını ortaya koyar (Ateş, 1989). 

İslam hukuku, kadının malî haklarını da garanti altına almıştır. Miras hukuku 

hükümlerinde (Nisâ, 4/7, 11) kadının payı ve güvence altına alınması, modern Batı 

toplumlarında ancak XIX. yüzyılda gerçekleşen benzer kazanımlardan asırlar öndedir 

(Armstrong, 1998). Boşanma hakkı konusunda da kadın inisiyatifi ve talepleri Kur’ani 

temel üzerinde tanınarak, toplumsal hayatta kadının pasif değil proaktif bir aktör olması 



69 

 

benimsenmiştir. Bu anlayış, Hz. Peygamber’in (sav) kadınların eğitimi için vakit ayırması 

(Buhârî, İlim, 36) ve sahâbe kadınların eğitim faaliyetlerine destek olmalarıyla pekişir 

(Buhârî, Edeb, 62). 

Sonuç olarak İslam, kadını yaratılıştan gelen bir kusur ya da pasif bir varlık olarak 

değil, erkeğe eşit bir muhatap ve toplumun aktif bir ortağı olarak tanımlar. Ne ilk yaratılış 

ne de tarih boyunca yaşanan ilk günah anlatısı kadına indirgemeci bir sorumluluk 

yüklemez; aksine her insanın takva temelli bir imtihanla değer kazanacağını vurgular. 

Böylece İslam, önceki semavi dinlerdeki cinsiyetçi kalıpları kırarak hem dünyevi hem 

uhrevî alanda kadına çağdaş anlamda hak ve sorumluluklar tanımıştır. 

3.2.5.  İslam Medeniyetinde ve Hadisler Işığında Kadın  

İslam hukukunda ve ahlâkî öğretide kadının yeri, Hz. Peygamber’in (sav.) sünneti 

ve hadis literatüründe geniş yer bulmuştur. Onun, hanımlara yönelik nezaket ve şefkatli 

muamelesi, dönemin sert sosyal yapısında devrim niteliğinde örnekler teşkil etmiştir. 

Örneğin Resûl-i Ekrem’in, yolculuk esnasında develeriyle rahatsız edilen haneleri 

kastederek cariyeleri “cam veya kristal” gibi korumalarını istemesi, kadınların kırılgan ve 

saygın varlıklar olduğuna işaret eder (Buhârî, Fedail 72). Bu benzetiş, kadınların 

toplumsal hayatta korunma hakkına dair ilâhî mesajı pekiştirir. 

Kadın–erkek eşitliğinin temelini teşkil eden zıhâr yasağı, Hz. Havle bint Sa’d 

örneğinde gerçek anlamını bulmuştur. Câhiliye geleneğinde kadına karşı kullanılan 

haksız bir boşama şekli olan zıhâr, Allah’ın indirimiyle sona erdirilerek kadının aile 

bütünlüğünü koruma hakkı güvence altına alınmıştır: “Allah, kocası hakkında seninle 

tartışan ve Allah’a şikâyette bulunan kadının sözünü işitmiştir…” (Mücâdele 58/1). Bu 

âyet, kadının fiilî şikâyet hakkını ve adalete erişim yolunu açmıştır. 

Sahâbe hanımların sosyal hayattaki temsili de dikkat çekicidir. Hayber Gazvesi’ne 

katılan kadınlar, yaralılara şifa ulaştırmak ve savaş malzemesi toplamak amacıyla 

Resûlullah’ın izniyle cephe gerisinde görev almış, ganimetten pay almışlardır (Müslim, 

Cihâd 135; Ebû Dâvûd, Cihâd 141). Bu uygulama, kadının hem dini hem toplumsal 

görevlere aktif katılımına kapı aralamıştır. 

Hz. Peygamber (sav.) döneminde kadınların bilgi edinme hakkı tanınmış ve 

onların eğitimine özel bir önem verilmiştir. Bu durum, Müslim'de geçen bir rivayetle 

açıkça sabittir (Müslim, Birr 152). Ebû Saîd el-Hudrî'den (r.a.) nakledildiğine göre, bir 

kadın Hz. Peygamber'e (sav) gelerek, erkeklerin sohbetinden daha fazla istifade ettiğini 



70 

 

belirtmiş ve kendilerine özel bir gün ayırmasını talep etmiştir. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber (sav) "O hâlde şu şu günlerde toplanın" buyurmuş ve kadınlar toplandığında 

onların yanına gelerek Allah'ın kendisine öğrettiklerinden onlara ders vermiştir.    

Bu hadis, Hz. Peygamber’in (sav) kadınların öğrenme istek ve talebine hak 

verdiğini ve onlara özel zaman ayırarak eğitimlerini sağladığını göstermektedir. 

Kadınların erkekler gibi her an Resûlullah ile beraber olamadıkları için bu özel 

düzenlemenin yapıldığı ve bunun İslam'ın ilk dönemlerinden itibaren kadınların eğitimine 

verilen önemi ortaya koyduğu anlaşılmaktadır. Bu olay, sadece bir hak tanınması değil, 

aynı zamanda kadınların bu hakkı aktif olarak talep etme ve Hz. Peygamber’in de (sav) 

bu talebi onaylama eylemini içermektedir. Bu durum, İslam'ın erken dönemlerinde 

kadınların pasif alıcılar olmaktan ziyade, bilgiye aç, öğrenmeye hevesli ve bu uğurda 

talepte bulunmaktan çekinmeyen bireyler olduğunu göstermektedir. Hz. Peygamber’in 

(sav) bu talebe olumlu yanıt vermesi, kadınların eğitiminin toplumsal ve dini yaşamdaki 

meşruiyetini pekiştirmiştir. Bu uygulama, günümüzdeki kadın eğitimine yönelik çabalara 

tarihi bir meşruiyet zemini sunmakta ve kadınların dini alanda aktif katılımının bir 

"Peygamberî sünnet" olduğunu ortaya koymaktadır.  

Tablo 3.1. Hz. Peygamber (sav) Döneminde Kadınlara Yönelik Eğitim Faaliyetleri ve 

Kaynakları 

Faaliyet Alanı Açıklama Kaynak (Hadis) 

Özel Ders Günleri  

Kadınların talebi üzerine Hz. Peygamber’in (sav) onlara 

özel olarak zaman ayırarak dini ve ahlaki konularda 

eğitim vermesi.  

Buhari, İlim 36 

Mali ve Ahlaki 

Güvence 

Kadınlara iyi davranılması, geçimlerinin sağlanması, 

dövülmemesi ve kötülenmemesi gerektiği. 

Ebû Dâvûd, Nikâh 40-

41 

   

Hz. Peygamber’in (sav) kadınlara özel ders günleri tahsis etmesi, dönemin sosyal 

koşulları (kadınların erkeklerle her zaman bir arada bulunma imkanının kısıtlı olması) 

göz önüne alındığında, kadınların bilgiye erişimini kolaylaştırmak için özel bir pedagojik 

ve sosyal düzenleme olarak değerlendirilebilir. Bu, cinsiyet temelli bir ayrımcılık değil, 

cinsiyet hassasiyeti temelinde bir kolaylaştırma olarak anlaşılmalıdır. Bu uygulama, 

modern eğitim sistemlerinde de görülen "ihtiyaç odaklı" veya "cinsiyete duyarlı" eğitim 

yaklaşımlarının İslami gelenekteki ilk örneklerinden biri olarak yorumlanabilir. 

Kadınların öğrenme ihtiyaçlarına özel çözümler üretilmesi, İslam'ın bilgiye erişimde 

fırsat eşitliğini önemseyen bir din olduğunu göstermektedir. 



71 

 

Kadına yönelik şiddet ise İslâm’da kesinlikle reddedilmiş, eşe el kaldırmak hoş 

görülmeyen bir fiil sayılmıştır: “…Onlarla iyi geçinin; eğer hoşlanmasanız da Allah onda 

pek çok hayır yaratmıştır” (Nisâ 4/19). Resûlullah’ı taklit eden en hayırlı kişinin, ailesine 

en iyi davranan kişi olduğu müjdelemiştir (Tirmizî, Radâ 11). 

Miras hukukunda da kadının payı açıkça tanınmış, “Kadınlara kazandıklarından 

bir pay vardır”, yetim kızların haksız miras uygulamalarına maruz bırakılmaması hükme 

bağlanmıştır (Nisa 7–11; Müslim, İmân 132). Hz. Ömer’in, “Câhiliye döneminde 

kadınlara hiç değer vermezken; kendileri hakkında indirilen âyetle onlara verdiği paya 

şükrediyoruz” demesi, bu değişimin önemini vurgular (Müslim, Fedâil 79). 

Tüm bu örnekler, Hz. Peygamber’in (sav) kadını insan onurunun ayrılmaz bir 

parçası olarak gördüğünü, ona karşı her türlü haksızlığı ve ayrımcılığı reddettiğini, onlara 

hem dini hem de toplumsal hayatta eşit haklar tanıdığını göstermektedir. Bu yönüyle 

hadisler, kadının İslam’daki yüce konumuna güçlü deliller sunar. 

Kadın dindarlığı, İslâmî kaynaklarda öncelikle evlilik kriterleri arasında 

zikredilen “dînî şuûr ve şuûra uygun yaşama” kabiliyeti üzerine inşa edilir. Hz. 

Peygamber’in (sav) “Kadın dört sebepten biri için nikahlanır: malı, soyu, güzelliği ve 

dindarlığı. Sen dindar olanı seç; aksî takdirde sıkıntıya düşersin” (Buhari, Nikah 15) 

buyruğu, dindarlığın evlilik tercihinde önemli olması gerektiğini vurgular. 

Bu yönelimi uygulamaya dönüştüren nebevî öğreti, kadına karşı nazik ve 

merhametli muamele ilkesini merkezine alır. Hz. Peygamber’in "En hayırlınız, ailesine 

en güzel davrananınızdır. Ben de sizin aranızda ailesine karşı en hayırlı davrananım"(İbn 

Mace, Nikah 50) hadisi aile içindeki dindar muhasebenin temel ölçütünü ortaya koyar. 

Bu merhamet, kadının kırılgan yapısına özen gösterilmesini ve sert muameleden 

kaçınılmasını gerektirir. 

Kadına karşı fizikî şiddetin kesinlikle yasaklanması, dindarlığın ahlâkî boyutunu 

güçlendirir. Hz. Peygamber’in “Allah’ım, ben iki zayıfın; yetimin ve kadının hakkına el 

uzatılmasını yasaklıyorum” buyruğunun (İbn Mace, Edeb 6), kadının hem manevi hem 

de hukukî haklarının korunmasını dinî bir sorumluluk kıldığını belirtmektedir. 

Dolayısıyla dindar bir erkeğin, eşiyle huzur ve adalet temelinde ilişki kurması, aile 

bütünlüğünün ve bireysel takvanın korunmasına hizmet eder. 

İlim ve eğitim, kadının dindarlığının bir diğer göstergesidir. Bu bağlamda Hz. 

Aişe (r.anha) araştırma açısından değerlendirmek yararlı görülmektedir. Hz. Aişe 



72 

 

(r.anha), Hz. Peygamber’in (sav) eşi olmasının ötesinde, İslam ilimlerinin temelini atan 

ve bu ilimlerin sonraki nesillere aktarılmasında merkezi bir rol oynayan, derin bilgisi, 

üstün zekası ve toplumsal etkisiyle müstesna bir şahsiyettir. Onun ilmi kişiliği, sadece 

bireysel bir başarı olarak değil, tüm ümmetin aydınlanmasına katkıda bulunan bir 

rehberlik olarak değerlendirilmelidir. Sahabe neslinin önde gelen alimleri arasında yer 

alması ve özellikle fıkıh alanında "Fukahâ-i Seba" (Yedi Büyük Fakih) arasında 

sayılması, ilmi derinliğinin açık bir göstergesidir (Yılmaz, 2022).   Hz. Aişe, Hz. 

Peygamber'in sünnetini en iyi bilen, anlayan ve muhafaza eden sahâbîlerin başında 

gelmektedir. Rivayetleri, Hz. Peygamber’in (sav) aile hayatı, günlük yaşayışı, ahlakı, 

ibadetleri ve kadınlara dair hükümler gibi geniş bir yelpazeyi kapsamakta olup, İslam 

hukukunun, ahlakının ve tefsirinin şekillenmesinde vazgeçilmez bir kaynak olmuştur. 

Onun hadis ilmine en ciddi katkısı, ilmî tenkit zihniyetini yerleştirmesi ve rivayetleri 

Kur'an'a ve sünnete uygunluk açısından değerlendirmesiyle öne çıkmasıdır (Fayda, 

1989).    

Hz. Aişe'nin Hz. Peygamber (sav) ile evli olması ve Medine dönemini onunla 

geçirmesi, doğrudan vahyin inişine ve sünnetin oluşumuna şahitlik etmesini sağlamıştır. 

Bu yakınlık, ona diğer sahabilerin erişemediği, özellikle Peygamber'in özel hayatı ve 

ailesiyle ilgili fiili sünnetleri birinci elden gözlemleme ve aktarma imkanı sunmuştur. Bu 

durum, onun rivayetlerinin sadece niceliksel değil, niteliksel olarak da benzersiz bir 

değere sahip olmasına yol açmıştır. Dolayısıyla, Hz. Aişe'nin ilmi şahsiyeti, sadece zekası 

ve hafızasıyla değil, aynı zamanda vahiy ortamına olan fiziksel ve manevi yakınlığıyla da 

şekillenmiştir. Bu, onun hadis ilmindeki konumunu sadece bir ravi olmaktan çıkarıp, aynı 

zamanda sünnetin canlı bir şahidi ve yorumcusu haline getirmiştir (Erul, 2001). Ayrıca, 

Hz. Aişe'nin evinin Mescid-i Nebevî'ye bitişik olması ve Peygamber eşlerinin sosyal 

hayatın merkezinde, mescidin içinde tutulması, kadınların mescide rahatça girip çıkma 

ve sosyal hayata katılma imkanı bulmasını sağlamıştır. Bu durum, onun sadece ev içi 

değil, mescitteki ve dışarıdaki sosyal etkileşimlerden de bilgi edinmesine olanak tanımış, 

bu sayede kadınlara dair hükümlerin ve toplumsal meselelerin daha doğru anlaşılmasına 

ve aktarılmasına zemin hazırlamıştır (Kotan, 2017).    

 Asr-ı Saadet’te sahâbî hanımların bizzat hadis rivayet etmekte öncü rol 

üstlenmeleri ve Resûlullah’ın hanımlara özel ders saatleri ayırması (Buhari, İlim 36), 

kadın dindarlığının bilgi temelli gelişimine işaret eder. Bu pratik, kadının hem bireysel 

hem de toplumsal düzeyde hakemlik ve öğreticilik kabiliyetini beslemiştir. Toplumsal 



73 

 

alandaki katılım da kadın dindarlığının bir parçasıdır. Peygamber döneminde sahâbî 

kadınların devlet başkanıyla biat akdi yapmaları, onların siyâsî ve hukûkî haklara sahip 

olduğunu gösterir. Böylece kadın dindarlığı, yalnızca ibadet ve aile hayatıyla sınırlı 

kalmayıp cemaat, eğitim ve siyaset sahalarında da tezahür ederek İslâm toplumunun 

yeniden inşasında etkin rol üstlenmiştir. Özetle, İslâmî ölçütlerle yoğrulmuş kadın 

dindarlığı; seçkin ahlâkî karakter, hukuki koruma, ilmî yetkinlik ve toplumsal katılımı bir 

arada barındırır. Bu bütüncül yaklaşım, kadının hem insanî hem de mü’min kimliğini 

tahkim ederken aile ve toplum refahını da güçlendiren bir model ortaya koymaktadır. 

Kur’an-ı Kerim’in ilk emri olan “oku” (Alak, 96/1), bireylerin bilgiye ulaşma 

sorumluluğunu doğrudan ortaya koymakta, insanın yaratıcıyla olan ilişkisini ilim yoluyla 

inşa etmesine işaret etmektedir. Karaman’ın ifade ettiği gibi, “oku” emri, insanın bilgi 

edinme süreçlerinde Allah’ın yarattığı imkânlar ve varlıklar üzerinde düşünmesini ve 

şükretmesini gerekli kılar (Karaman, 2008). Bu bağlamda ilim talebi, cinsiyet fark 

etmeksizin her bireyin yükümlülüğüdür. Peygamber Efendimizin (sav) “İlim Çin'de de 

olsa ona tâlip olun. Çünkü ilim her Müslümana farzdır.” (Beyhakî, Şuabu’l İman 2/253) 

hadisi, bu sorumluluğun evrensel boyutunu vurgular. 

İslam geleneği içerisinde kadınların eğitim öğretim süreçlerinde aktif olarak yer 

aldığına dair sayısız örnek mevcuttur. Nitekim Hz. Aişe’nin (r.anha) fıkıh ve hadis 

ilimlerinde derin bilgi sahibi oluşu, kendisinin en çok hadis rivayet eden muksirûn 

sahabilerden biri olarak tanınmasına vesile olmuştur (Erul, 2001). Hz. Hafsa’nın (r.anha) 

Şifa bint Abdullah’tan yazı öğrenmiş olması ve evlerde kadınların diğer kadınlara bilgi 

aktarması, erken dönem İslam toplumlarında kadının eğitime erişiminin önünü açmıştır 

(Sarıçam ve Erşahin, 2013). 

Bu eğitimsel çabanın temelinde, “faydalı ilim” arayışı yatmaktadır. Hz. 

Peygamber’in (sav) “Faydasız ilimden Allah’a sığınırım” (Tirmizî, Deavât, 128) ifadesi, 

eğitimde içeriğin niteliğine yönelik bir bilinç inşa ederken, Kur’an’da yer alan “Hiç 

bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?” (Zümer, 39/9) ayeti, bilgili bireyin toplumsal 

üstünlüğünü ortaya koyar. İlim sadece bireysel değil, toplumsal kalkınmanın da temelidir. 

Khou’nun ifadesiyle, bilgi sahibi olmayan bireyler insanlığın yüksek seviyelerine 

ulaşamazlar (Khou, 2011). 

Tarihsel süreçte kadınlar, İslam coğrafyasında sadece dini ilimlerde değil, sosyal 

bilimlerde de kendilerini ifade etmişlerdir. Evliya Çelebi'nin aktardığına göre 17. yüzyıl 



74 

 

İstanbul’unda hafızların neredeyse yarısının kadınlardan oluşması, bu katkının niceliksel 

önemini de gözler önüne sermektedir (Sarıçam ve Erşahin, 2013). Kadın muhaddislerin 

sayısının fazlalığı, kadınların sadece öğrenen değil, aynı zamanda öğreten konumda da 

bulunduğunu göstermektedir. 

Ancak tarihsel süreçte coğrafi ve kültürel koşullar zamanla değişmiş, kadının ilim 

sahnesindeki görünürlüğü azalmıştır. Toplumsal cinsiyet rolleri ve geleneksel önyargılar, 

kadınların ilim öğrenme haklarını sınırlamıştır. Hatta bazı düşünce yapılarında kadınlara 

danışmanın dahi gereksiz görüldüğü bir anlayış hâkim olmuş, bu da kadınların eğitim 

süreçlerinden dışlanmasına neden olmuştur. Sonuç olarak, İslam medeniyeti, temelde 

cinsiyet farkı gözetmeksizin tüm bireylerin bilgiyle donanmasını esas almıştır. Kadının 

eğitimi, sadece dini değil aynı zamanda beşeri gelişimin bir parçası olarak ele alınmıştır. 

Bu anlayış, kadını pasif bir nesne değil, bilginin taşıyıcısı ve üreticisi olarak 

tanımlamaktadır. 

3.3.  DÜZCE’DE DİNİ YAŞAM 

3.3.1.  Düzce’de Dini Yaşam 

Düzce ilindeki dini yaşam boyutunu değerlendirme bağlamında Hâfız Hasan 

Şen’den bahsetmemek mümkün değildir. Cumhuriyet döneminde Türkiye’de Kur’an 

kıraati ve hıfz geleneğinin korunmasında önemli bir rol üstlenen Hâfız Hasan Şen (1894–

1982), hayatını Kur’an hizmetine adamış kıraat ehli bir ilim insanı olarak dikkat 

çekmektedir. Çankırı’nın Kurşunlu ilçesinde dünyaya gelen Şen, annesinin erken yaşta 

vefat etmesiyle babasıyla birlikte Düzce’nin Pırpır köyüne taşınmış, burada ağabeyiyle 

birlikte Kur’an eğitimi alarak erken yaşlarda hıfzını tamamlamıştır (TDV İA, 1991). 

İleri düzey kıraat bilgisi edinme gayesiyle İstanbul’a giderek, dönemin önemli 

kıraat hocalarından Kesikbacak İsmail Bayrı’dan kırâat-i aşere ve takrîb dersleri almış; 

Mısır ve İstanbul tariklerini tamamlayarak 16 Temmuz 1943 tarihinde icazet almıştır. Bu 

icazetle birlikte hem klasik kıraat zincirine dâhil olmuş hem de bölgesel olarak kıraat 

ilmini temsil etme yetkinliğini kazanmıştır (DİB, 2009). 

Düzce’ye döndükten sonra Merkez Camii’nde uzun yıllar fahrî imam-hatiplik 

yapmış; 1945 yılında başladığı Merkez Kur’an Kursu öğreticiliğine 1946’da resmî olarak 

atanmıştır. Görev süresi boyunca yaklaşık 4000 kişiye hıfz yaptırmış; ayrıca 500’e yakın 

hafıza tashîh-i hurûf eğitimi vermiştir (DİB, 2009). Kur’ân-ı Kerîm’i sade, gösterişsiz bir 



75 

 

şekilde okumayı tercih etmiş; tegannîden kaçınarak kıraatte anlam vurgusunu ve sadeliği 

esas almıştır. 

Hasan Şen’in ilmi çevrelerdeki etkisi, yalnızca eğitici yönüyle değil, aynı 

zamanda tertip ettiği mezuniyet törenlerinde ağırladığı İstanbul’un seçkin imam-hatipleri 

ve kurrâsı ile de gözlemlenmektedir. Bu merasimlere Ömer Fazıl Efendi, Ali Efendi, 

Kesikbacak İsmail Efendi, Hasan Akkuş ve Abdurrahman Gürses gibi dönemin önde 

gelen isimlerinin katılması, Şen’in kıraat çevresindeki saygınlığını göstermektedir (TDV 

İA, 1991). 

İstiklâl Harbi gazisi olan Şen, aldığı gazilik maaşını Kur’an kursundaki 

öğrencilerin ihtiyaçları için harcamış, eğitim faaliyetlerine maddi katkı sağlamaktan 

çekinmemiştir. Tasavvufi eğilimleri de bulunan Şen, Erbilli Esad Efendi’nin halifesi Hacı 

Muhiddin Efendi ve Ramazanoğlu Mahmud Sami Efendi gibi önemli sûfîlerle yakın 

ilişkiler kurmuş; bu yönüyle hem zahirî ilme hem de bâtınî irfana önem veren dengeli bir 

dinî kimlik sergilemiştir (DİB, 2009). 

1962 yılında Türkiye’de ilk defa bir ilçe merkezinde açılan Düzce İmam-Hatip 

Lisesi’nin kurucu yapım komitesinde yer alarak eğitimin kurumsallaşmasına da katkı 

sağlamıştır. 1982 yılında, Kurban Bayramı sabahı vefat eden Hasan Şen, Düzce Şehir 

Mezarlığı’na defnedilmiştir. Vefatından sonra ilmî mirasının unutulmaması adına 

Sakarya Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi ve Düzce Müftülüğü tarafından 10 Ekim 2009 

tarihinde “Düzceli Hâfız Hasan Şen Anısına IV. Kur’an ve Kıraat Sempozyumu” 

düzenlenmiştir (DİB, 2009). 

3.3.2.  Düzce’de Dini Bilgi Kaynakları  

3.3.2.1.  Düzce’de Dini Eğitim Kurumları (Kur’an Kursları, Camiler) 

2022-2023 eğitim öğretim yılına ait verilere göre, Kur'an kurslarına katılan 

kursiyerlerin yaş gruplarına ve eğitim düzeylerine göre dağılımı dikkat çekici bulgular 

ortaya koymaktadır. Okul öncesi yaş grubunda 192.068, ilkokul seviyesinde 212.718, 

ortaokul/ilköğretim düzeyinde 100.090, lise ve dengi meslek okullarında 111.290, 

yükseköğretim düzeyinde ise 42.613 kursiyer Kur'an kurslarına katılmıştır. Bu veriler, 

ilkokul düzeyindeki katılımın diğer eğitim kademelerine kıyasla en yüksek düzeyde 

olduğunu göstermekte, bunu sırasıyla okul öncesi, lise ve ortaokul düzeyleri izlemektedir. 

Yükseköğretim düzeyindeki katılımın görece düşük olması ise, yetişkin bireylerin Kur'an 

kurslarına katılımında çeşitli zaman, motivasyon veya erişim kısıtlarının etkili 



76 

 

olabileceğini düşündürmektedir. 

Tablo  3.2. İstatistiki bölge birimleri sınıflamasına göre Kur'an kursu, kursiyer ve 

bitiren kursiyer sayısı [2022/2023] 

  Yaş grubu 

Okul 

öncesi İlkokul İlköğretim/Ortaokul 

Lise ve dengi 

meslek okulu 

Yüksek 

öğretim <15 15-17 18-22 23-44 45+ 

192068 212718 100090 111290 42613 
30203

5 
2445

3 
3150

3 
18452

8 
20490

5 

2.177 1.592 541 742 193 2.861 229 110 1.029 1.565 

Kaynak: https://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler 

Yaş grubu dağılımı incelendiğinde, 15 yaş altı bireylerin 302.035 kişi ile Kur’an 

kurslarına en yoğun katılım gösterdiği görülmektedir. Bu grubun ardından 23-44 yaş 

aralığındaki bireyler 184.528 kişi ile gelmekte ve 45 yaş üstü grupta da 204.905 kişilik 

önemli bir katılım bulunmaktadır. Bu dağılım, Kur’an kurslarının yalnızca çocuklara 

değil, yetişkin bireylere yönelik de işlevsel bir dinî eğitim alanı sunduğunu ortaya 

koymaktadır. Özellikle 45 yaş üstü bireylerin katılım düzeyinin yüksek oluşu, Kur’an 

eğitiminin bireylerin yaşam boyu dini bilgi arayışında önemli bir yere sahip olduğunu 

desteklemektedir. 

Kurslara katılan bireyler arasında kursu başarıyla tamamlayanların sayısı da yaş 

gruplarına göre farklılık göstermektedir. <15 yaş grubunda kursu tamamlayan kursiyer 

sayısı 2.861 olarak kaydedilmiş olup, bu sayı tüm yaş grupları içinde en yüksek orana 

sahiptir. Diğer yaş gruplarında bu sayı 15-17 yaş için 229, 18-22 yaş için 110, 23-44 yaş 

için 1.029 ve 45 yaş üstü için 1.565 olarak raporlanmıştır. Özellikle yetişkin yaş 

gruplarında kursu tamamlayan birey sayısının yüksek oluşu, bu kursların yalnızca 

başlangıç düzeyinde değil, ileri yaşta da sürdürülebilir öğrenme deneyimi sunduğuna 

işaret etmektedir. Sonuç olarak, Kur’an kurslarının hem çocuklar hem de yetişkinler için 

yaygın bir dini eğitim alanı oluşturduğu; bu kursların farklı yaş ve eğitim düzeylerinden 

bireyler için erişilebilir bir öğrenme ortamı sunduğu görülmektedir. Eğitimin yaşam boyu 

sürdürülebilirliğine katkı sağlayan bu yapılar, toplumsal dinî bilincin güçlendirilmesinde 

önemli bir rol üstlenmektedir. 

Tablo 3.3. İstatistiki Bölge Birimleri Sınıflamasına Göre Cami Sayısı 

Ülke/İl Cami Sayısı 

Türkiye 89.676 

Düzce 683 

Kaynak: https://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler 



77 

 

Türkiye genelinde Diyanet İşleri Başkanlığı verilerine göre toplam cami sayısı 

89.676 olarak kaydedilmiştir. Bu rakam, ülke genelinde cami altyapısının oldukça yaygın 

olduğunu ve dinî mekânlara erişimin yüksek düzeyde sağlandığını göstermektedir. Cami 

sayılarının coğrafi bölgelere göre dağılımı ise yerel nüfus yoğunluğu, kentleşme düzeyi 

ve sosyo-kültürel yapılarla doğrudan ilişkilidir. 

TR423 koduyla tanımlanan Düzce ili özelinde ise toplam cami sayısı 683 olarak 

belirlenmiştir. Bu sayı, Düzce’nin toplam nüfusu ve yüzölçümü dikkate alındığında kırsal 

ve kentsel yerleşim yerlerine dengeli bir şekilde dinî hizmet sunulduğuna işaret 

etmektedir. Düzce, özellikle küçük yerleşim birimleri ve köylerde dinî hayatın 

sürekliliğini sağlayacak altyapıya sahiptir. Ayrıca bu sayı, Düzce'nin Türkiye genelindeki 

cami sayısı içindeki oranı açısından değerlendirildiğinde yaklaşık olarak %0,76’lık bir 

paya tekabül etmektedir. 

Bu veriler, Diyanet İşleri Başkanlığı’nın dinî hizmetleri yaygınlaştırma ve 

toplumun ibadet ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik kurumsal kapasitesini ortaya 

koymakta; aynı zamanda yerel düzeydeki mekânsal dağılımların dinî altyapı 

planlamasında nasıl dikkate alındığını da göstermektedir. Düzce gibi orta ölçekli 

şehirlerde bu düzeyde bir cami varlığı, bireylerin ibadet mekânlarına kolay erişimi 

açısından önem taşımaktadır. 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın 2022-2023 verilerine göre, Türkiye genelinde din 

hizmetlerinin yürütülmesinde görev alan personel sayısı dikkate değer düzeydedir. 

Toplamda 116.602 kadrolu ve 3.670 sözleşmeli personel ile birlikte, çeşitli görev 

unvanlarında toplam yaklaşık 179.000 civarında din görevlisi istihdam edilmektedir. Bu 

sayı, Türkiye genelinde dinî hizmetlerin yaygınlığına ve kurumsal kapasitenin 

yüksekliğine işaret etmektedir. 

Tablo 3.4. İstatistiki bölge birimleri sınıflamasına ve kadrolarına göre personel sayısı 

(Müftülükler) 

Din Görevlisi Türkiye Düzce 

Sözleşmeli 3670 17 

Kadrolu 116602 1000 

Vaiz ve Cezaevi Vaizi 3649 20 

Murakıp 614 5 

Cami Rehberi 12 0 

Kur'an Kursu Öğreticisi 27203 317 

 

 



78 

 

Tablo 2.5. devam 

Din Görevlisi Türkiye Düzce 

Sözleşmeli Kur'an Kursu Öğreticisi 879 5 

İmam-Hatip 70729 557 

Sözleşmeli İmam-Hatip 2626 11 

Müezzin-Kayyım 14395 101 

Sözleşmeli Müezzin-Kayyım 165 1 

Diğer sınıflar 3247 28 

Kaynak: https://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler 

Kadro dağılımları incelendiğinde İmam-Hatipler 70.729 kişi ile en büyük personel 

grubunu oluşturmaktadır. Bu görev grubunu Kur’an Kursu Öğreticileri (27.203 kişi) ve 

Müezzin-Kayyımlar (14.395 kişi) izlemektedir. Kadınlara yönelik din hizmetlerinde 

önemli rol üstlenen Kur’an Kursu Öğreticisi kadrosunda ayrıca 879 sözleşmeli personel 

de yer almaktadır. Vaiz ve cezaevi vaizi sayısı 3.649 olup, bu personel dinî rehberlik 

faaliyetlerinde ve manevi danışmanlık hizmetlerinde görev yapmaktadır. Diğer kadrolar 

kapsamında ise murakıplar, cami rehberleri ve yönetim kadrolarındaki 3.247 personel yer 

almaktadır. Düzce ili özelinde değerlendirildiğinde, toplam din hizmetleri personel sayısı 

yaklaşık 2.065 kişidir. Bu sayı, ilin nüfusu ve coğrafi ölçeği göz önüne alındığında 

oldukça yeterli bir istihdam düzeyi olarak değerlendirilebilir. Düzce’de İmam-Hatipler 

557 kişi ile en büyük kadroyu oluşturmakta, onları Kur’an Kursu Öğreticileri (317 kişi) 

ve Müezzin-Kayyımlar (101 kişi) izlemektedir. Sözleşmeli personel sayıları ise oldukça 

sınırlı olup, 17 sözleşmeli kadro ve bu kapsama giren 5 sözleşmeli Kur’an Kursu 

Öğreticisi, 11 sözleşmeli imam-hatip ve 1 sözleşmeli müezzin-kayyım görev 

yapmaktadır. Vaiz ve cezaevi vaizi olarak görev yapan 20 kişi ile Düzce’de dini rehberlik 

hizmetlerinin kurumsal biçimde sürdürüldüğü görülmektedir. Ayrıca murakıpların sayısı 

5 olup, din hizmetlerinin denetim ve gözetim faaliyetleri bu sayede yerine getirilmektedir. 

Genel olarak, Türkiye ve Düzce verileri karşılaştırıldığında, Düzce’nin personel 

oranları ülke geneline paralel bir dağılım göstermekte, ancak sözleşmeli personel oranının 

daha sınırlı olduğu anlaşılmaktadır. Bu durum, Düzce’de din hizmetlerinin daha çok 

kadrolu personel eliyle yürütüldüğünü ortaya koymaktadır. Özellikle Kur’an kursları ve 

cami hizmetlerinin sürdürülebilirliğinde imam-hatip ve öğretici kadrolarının belirleyici 

olduğu görülmektedir. 



79 

 

4.  BULGULAR VE TARTIŞMA 

Çalışmanın alt problemlerine yönelik gerçekleştirilen tematik analiz neticesinde 

beş tema ve bu beş temaya bağlı alt temalar ve kodlar belirlenmiştir. Tema, alt tema ve 

kodlara ait genel bakış grafiklerine bölüm başlıkları altında yer verilmiştir.  

4.1.  Düzce’de Yaşayan Kadınların Dindarlık Tanımları, Dini Bilgilerine Yönelik 

Yeterliliklerine İlişkin Veriler 

Araştırmada Düzce’de yaşayan kadınların kendilerini dindar olarak görüp 

görmedikleri, dini bilgilerini yeterli olarak görüp görmedikleri ve dini bilgilerini nereden 

edindiklerine yönelik sorular bulunmaktadır. Bu kapsamda elde edilen veriler neticesinde 

oluşan tema, alt tema ve kodlara yönelik grafiğe Şekil 4.1’de yer verilmiştir. 

 

Şekil 4.1. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dindar Tanımları, Dini Bilgilerine Yönelik 

Yeterlilik ve Dini Bilgilerinin Kaynaklarına İlişkin Tema Grafiği 

Araştırma kapsamında Düzce’de yaşayan kadınların kendilerini dindar olarak 

görüp görmedikleri, dini bilgilerini yeterli olarak görüp görmedikleri ve dini bilgilerini 

nereden edindiklerine yönelik sorulara dindarlık düzeyi teması altında yanıt aranmıştır. 

Araştırmada Düzce’de yaşayan kadınların kendilerini dindar olarak görüp görmedikleri, 

dini bilgilerini yeterli olarak görüp görmedikleri ve dini bilgilerini nereden edindiklerine 



80 

 

yönelik sorular bulunmaktadır. Bu kapsamda yapılan araştırma sonucu katılımcıların 

verdikleri cevaplara Tablo 4.1’de yer verilmiştir. 

Tablo 4.1. Katılımcıların Dindarlık Düzeyine İlişkin Analiz Sonuçlarına Ait Veriler 

TEMA ALT TEMA KOD FREKANS KATILIMCILAR 

Dindarlık 

Düzeyi 

Dini Özellikler 

Kur’an 6 
K1, K2, K5, K6, 

K9, K10 

Takva 5 
K3, K4, K6, K13, 

K16 

Tesettür 4 K6, K7, K11, K15 

İbadet 9 

K8, K9, K11, K12, 

K13, K17, K21, 

K14, K22 

Hac/Umre 1 K14 

Yaşam Felsefesi 1 K18 

İbadet Hazzı 1 K19 

Ahlaki Değerler 1 K20 

Dini Bilgi 1 K23 

Dindarlık 

Durumu 

Dindar Değilim 8 

K3, K6, K7, K14, 

K16, K18, K19, 

K22 

Dindarım 9 

K2, K5, K10, K11, 

K12, K13, K17, 

K20, K23 

İyi Bir 

Müslümanım 
5 

K1, K4, K9, K15, 

K21 

Ahlaklıyım 4 K2, K3, K5, K8 

Dindarlık Bilgi 

Düzeyi 

Yüksek 9 
K3, K8, K9, K10, 

K12, K13, K19 

Orta 8 

K1, K2, K5, K6, 

K7, K16, K17, K18, 

K21 

Düşük 5 
K4, K11, K14, K15, 

K23 

 

Tablo 4.1’de yer alan veriler incelendiğinde katılımcıların dindarlık düzeyini 

belirleyen temalar, bireylerin sahip olmak istedikleri dini özellikler, dindarlık durumları 

ve dindarlık bilgi düzeyleri olarak belirlenmiştir. Bireylerin kendilerini dindar olarak 

tanımlayabilmeleri için sahip olmaları gereken dini özellikler; Kur’an okuyabilme ve 

anlayabilme, daha fazla takva sahibi olma, doğru biçimde tesettüre sahip olma, 

ibadetlerini tam ve eksiksiz yerine getirme, hac ve umre ibadetlerini yapma, İslamiyet’i 

yaşam felsefesi haline getirme, ibadetten duyulan haz, ahlaklı birey olma ve dini 

bilgilerinin çok daha fazla olması olarak ortaya koyulmuştur. 

Katılımcıların dindarlık tanımlarında en fazla öne çıkan özellik “İbadet” olmuştur 



81 

 

(f=9). Bu durum, İslam toplumlarında ibadetlerin, bireylerin dini kimliklerini 

değerlendirmede temel ölçütlerden biri olarak kabul edildiğini göstermektedir. Beş vakit 

namaz, oruç, hac gibi ibadetlerin yanı sıra nafile ibadetlerin de dindarlık algısında önemli 

bir yeri olduğu görülmektedir. İkinci sırada yer alan “Kur’an” (f=6) vurgusu, dini bilgi 

edinme sürecinde Kur’an-ı Kerim’in sadece bir metin değil, aynı zamanda yaşam rehberi 

olarak algılandığını ortaya koymaktadır. Bu durum, katılımcıların dini bilgilere ulaşmada 

vahiy kaynaklarına verdiği önemi yansıtır. “Takva” (f=5) ve “Tesettür” (f=4) kodları da 

dini yaşantının ahlaki ve dış görünüşle ilgili yönlerine işaret etmektedir. Takvanın 

bireysel manevi derinliği ifade etmesi, tesettürün ise toplumun dini normlarına uyumu 

sembolize etmesi, dindarlık tanımlarındaki çeşitliliği göstermektedir. “Hac/Umre”, 

“Yaşam Felsefesi”, “İbadet Hazzı”, “Ahlaki Değerler” ve “Dini Bilgi” gibi diğer kodların 

her birinin tek bir katılımcı tarafından vurgulanması, bu konuların genel eğilimler 

içerisinde daha az ön plana çıktığını; ancak bireysel dini tecrübelerde belirleyici 

olabileceğini göstermektedir. 

Araştırma bulguları, Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde Kur’an-ı Kerim’i merkezi bir kaynak olarak konumlandırdıklarını ortaya 

koymuştur. Katılımcılar, Kur’an-ı Kerim’i yalnızca teorik bir bilgi kaynağı olarak değil, 

aynı zamanda bireysel ve toplumsal hayatı düzenleyen bir rehber olarak görmektedir. Bu 

durum, İslam düşüncesinde vahyin ve kutsal metinlerin dini bilginin temel kaynağı olarak 

kabul edilmesi anlayışıyla örtüşmektedir (Demirci, 2015; Demir, 2017). 

Kur’an-ı Kerim, İslam dininin en temel kaynağı olarak Allah’ın vahiy yoluyla 

insanlara gönderdiği mesajları içermekte ve dini bilgiye dair tüm referansların odak 

noktasını oluşturmaktadır. İslam’daki dini bilgi kavramı, vahiy, iman ve inançla doğrudan 

ilişkilendirilerek şekillenmiş ve bu temelde bir dini eğitim modeli geliştirilmiştir. Tarih 

boyunca, ulema denilen dini otoriteler bu kaynağı esas alarak toplumda dini bilginin 

aktarımını sağlamış ve böylece dini bilginin sürekliliği ve dinamizmi korunmuştur 

(Demirci, 2015). 

Katılımcıların ifadelerinde dikkat çeken bir diğer husus, Kur’an-ı Kerim’in 

yalnızca okunması değil, aynı zamanda anlaşılması ve hayata geçirilmesi gerekliliğidir. 

Bu yaklaşım, Kur’an-ı Kerim’in bilgi edinme sürecinde sadece teorik bir metin değil, 

bireyin düşünme, akletme ve sorgulama yetilerini geliştiren bir rehber olduğunu vurgular 

(Demir, 2017). Araştırmaya katılan kadınların bir kısmı, Kur’an-ı Kerim’i anlamak için 

tecvitli okuma, meal ve tefsir çalışmaları yaptıklarını belirtmiş, böylece dini bilginin 



82 

 

sadece ezber yoluyla değil, bilinçli bir öğrenme süreciyle edinilmesi gerektiğine işaret 

etmişlerdir. 

Kur’an-ı Kerim, zan ve tahminlere dayalı iddiaları bilgi olarak kabul etmemekte; 

aksine bireyleri akletmeye, evrene ve kendi varlıklarına bakarak çıkarımlarda bulunmaya 

teşvik etmektedir (Sayın, 2020). Bu bağlamda, akıl ve ilim esaslarına dayalı bir Kur’an 

okuma pratiği, katılımcılar açısından dini bilginin sahihliğini ve derinliğini artıran bir 

unsur olarak görülmektedir. Araştırmada da görüldüğü üzere, yetişkin kadınlar Kur’an-ı 

Kerim’i okurken yalnızca lafzi bir okuma değil, aynı zamanda ayetlerin anlam dünyasına 

dair derin bir kavrayış geliştirme çabasındadırlar. 

Kur’an-ı Kerim’in bilgi kaynağı olarak konumlanması, İslam düşüncesindeki 

farklı bilgi disiplinleriyle de ilişkili bir durumdur. Örneğin; kelam dini bilginin akli 

yönüne, İslam felsefesi rasyonel ve psikolojik boyutlarına, tasavvuf ise sezgi ve kalbi 

tecrübeye odaklanmıştır (Demir, 2017). Bu farklı yaklaşımlar, kadınların dini bilgi 

edinme süreçlerinde çeşitlilik göstermesinin nedenlerinden biri olabilir. Nitekim bazı 

katılımcılar, dini bilgilerini yalnızca Kur’an-ı Kerim’den değil, onu destekleyen yaratılış 

ayetlerinden ve peygamber sözlerinden de aldıklarını belirtmiştir. 

Ayrıca, Kur’an-ı Kerim’in yalnızca yazılı ayetlerden ibaret olmadığını; evren, 

insan ve zamanın da birer ayet olarak görülmesi gerektiği fikri, dini bilgiye bütüncül bir 

yaklaşımın önemini vurgulamaktadır. Bu bağlamda katılımcıların dini bilgiyi sadece 

metinsel kaynaklardan değil, yaşamın kendisinden de devşirmeleri, dini bilginin pratik 

boyutunun altını çizmektedir (Demir, 2017). 

Araştırmanın sonuçları, Kur’an-ı Kerim’in dini bilgi kaynağı olarak sahip olduğu 

konumun, katılımcılar için dini hayatın merkezinde yer aldığını göstermektedir. Kadınlar 

için Kur’an okumak, yalnızca bir ibadet değil; aynı zamanda ahlaki değerlerin 

pekiştirilmesi, toplumsal sorumlulukların fark edilmesi ve bireysel manevi gelişimin 

sağlanması için vazgeçilmez bir araçtır. Bu durum, Kur’an-ı Kerim’in salih amellerin 

kaynağı ve besleyicisi olarak kabul edilmesi anlayışıyla örtüşmektedir (Demir, 2017). 

Sonuç olarak, Düzce örneğinde dini bilgi kaynağı olarak Kur’an-ı Kerim, yetişkin 

kadınların dini kimliklerinin şekillenmesinde hem teorik hem de pratik yönleriyle 

belirleyici bir rol üstlenmiştir. Katılımcılar, dini bilgiyi yalnızca almakla kalmamış; 

sorgulamış, anlamlandırmış ve günlük yaşamlarına uyarlama çabası göstermişlerdir. Bu 

yaklaşım, dini bilginin sürekliliğini ve derinliğini sağlama noktasında kritik bir öneme 



83 

 

sahiptir. 

Bireylerin daha dindar olabilmeleri için gereken özelliklerden biri olan Kur’an 

okumaya yönelik verilen yanıtlar şu şekilde belirlenmiştir; 

“Köydeki Kur’an kursuna gidiyorum ve sürekli okumak istiyorum. Tecvitli okumayı henüz öğrenmeye 

başladım. Önceden evde ibadetimi yapabiliyordum, ama şimdi bunu daha sık gerçekleştirmeye özen 

gösteriyorum. Çocukluktan beri Kur’an’ı ezbere biliyordum; şimdi kurs sayesinde tecvit kurallarına uygun 

okumaya başladım. İlmihal bilgimin de artması hâlinde ibadetlerimi daha doğru ve eksiksiz yerine 

getirebileceğimi düşünüyorum” (K-2). 

Kur’an okuma ile ilgili bir başka katılımcı Kur’an-ı Kerim’i okurken aynı 

zamanda anlamanın önemini belirletmektedir. 

“Okuyarak dini bilgilerimi derinleştirmek isterdim. Namazı daha sık kılmak, Kur’an’ı daha çok okumak 

arzum var. Nafile ibadetleri artırmak niyetindeyim; çünkü çocukluğumda ailem Kur’an’ı öğrenmeme imkân 

tanımadı. Oysa imkân bulabilseydim hem daha bilgili olacak hem de ibadetlerimi yoğunlaştırabilecektim” 

(K-5). 

Bireylerin kendilerini dindar olarak tanımlayabilmeleri için sahip olmaları 

gereken dini özelliklerden takva sahibi olma yanıtını veren katılımcıların görüşleri iş 

hayatından dolayı dine yeteri kadar zaman ayıramama, dini meslek olarak yerine 

getirebilme, kulluk görevlerini yeteri kadar yapamama gibi alt boyutlarda kendini 

göstermektedir.  

Takva, İslami literatürde bireyin dini bilgi edinme süreçlerinde önemli bir role sahiptir. 

Kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde, özellikle Kur’an-ı Kerim ve sünnete dayalı 

olarak şekillenen takva kavramı, onların dini duyarlılık ve sorumluluk bilincini 

artırmaktadır (Şahin, 2006). Çalışmalar, takvanın yalnızca bireysel bir ahlaki tutum değil, 

aynı zamanda toplumsal bir ideal olduğunu göstermektedir. Takva sahibi olma, bireyin 

dini bilgileri içselleştirmesine ve bunları günlük yaşamına aktarmasına olanak tanır 

(Uludağ, 2022). 

Katılımcıların bir kısmı, dini bilgi ediniminde takvayı esas almanın, dini 

konularda derinleşmelerine ve doğru bilgiye ulaşmalarına yardımcı olduğunu ifade 

etmektedir. Bu durum, dini eğitimin içeriğinde takvaya vurgu yapılmasının gerekliliğini 

de ortaya koymaktadır. Nitekim, İslam eğitim anlayışı içerisinde takvanın merkezi bir 

hedef olarak kabul edilmesi gerektiği belirtilmektedir (Soysaldı, 1996). 

Ayrıca takvanın dini bilgi edinimini yönlendiren bir unsur olması, bireylerin dini 

konulardaki tercihlerine de yansımaktadır. Takva bilincine sahip bireyler, dini bilgileri 



84 

 

eleştirisel bir süzgeçten geçirerek değerlendirir ve bilgi kirliliğinden kaçınma eğilimi 

gösterirler (Altuntaş ve Şahin, 2008). Bununla birlikte, dini bilgiyi edinme sürecinde 

takvayı temel alan kadınlar, dini pratiklere olan bağlılıklarını da artırmakta ve bu 

bağlamda daha tutarlı bir dini hayat sürdürmektedir (Tirmizi, 1998). Sonuç olarak, dini 

bilgi edinme sürecinde takva kavramının önemi büyüktür. Yetişkin kadınlar açısından bu 

kavram hem dini bilgilerin kaynağını sorgulama hem de bu bilgileri doğru bir şekilde 

hayata yansıtma noktasında kritik bir rol oynamaktadır. Bu bulgu, dini eğitimin 

planlanmasında takva bilincinin nasıl güçlendirilebileceğine dair yeni yaklaşımlar 

geliştirilmesi gerektiğini göstermektedir (Yiğit, 2022). 

“Kendimi daha takvalı hissedebilirdim. İş yoğunluğum ve çocuklarımın çokluğundan dolayı 

ibadetlerime yeterince zaman ayıramıyorum. Dünya hayatının geçici olduğunu ve önümüzde bir 

ahiret yaşamı bulunduğunu bilmek beni endişelendiriyor. Ne kadar çok çaba gösterirsem, ahirette 

o denli rahata ererim diye düşünüyorum.” (K-3) 

“Eğer eğitim alıp dinî görevli olabilseydim çok mutlu olurdum; ancak ailemin imkân tanımaması 

bu isteğimi gerçekleştirmemi engelledi. Şimdi bilgi dağarcığımı genişletmek; ibadetlerimi eda 

ederken daha derin bir huşû içinde bulunmak istiyorum. Ayrıca Peygamber Efendimiz’in hayatı 

boyunca geçtiği mekânları ziyaret ederek görerek ve yaşayarak öğrenmeyi arzuluyorum; böylece 

ona olan yakınlığımı daha yoğun hissederim.” (K-4) 

“Takva açısından eksiklerim var. İnsan olarak dünyaya geliş amacımız kulluk yapmak; bu 

nedenle ibadetlerimi daha ileri bir düzeyde ifa edebilmek isterdim.” (K-13) 

Katılımcıların daha dindar bireyler olmalarını sağlayan faktörlerden olan tesettürü 

doğru bir şekilde uygulamaya yönelik yanıtlar tesettüre daha uygun giyinmek, kapalı ve 

bol kıyafetler tercih edebilmek, göz zevkinden uzaklaşabilmek, erkeklerle temasın 

tamamen kesilmesi gibi boyutlarda kendini göstermektedir. 

Dindar olma kaynakları arasında tesettür, İslam kültüründe önemli bir yere 

sahiptir. Tesettür, sadece bir giyim tarzı değil, aynı zamanda bireyin dini kimliğini ve 

takva anlayışını dışa vuran bir sembol olarak değerlendirilmektedir. Özellikle Kur’an-ı 

Kerim’de geçen tesettür kavramı, kadınların mahremiyetlerini korumaları ve toplumsal 

yaşamda saygın bir konumda bulunmaları için bir rehber olarak sunulmuştur (Apaydın, 

2011; Mutçalı, 1995). 

Araştırma verilerine göre, Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların bir kısmı 

tesettürü dindar olmanın bir parçası olarak görmektedir. Katılımcıların ifadelerinde, 

tesettürün sadece bir ibadet değil; aynı zamanda ahlaki bir tutum ve Allah’a karşı bir saygı 

göstergesi olduğu vurgulanmıştır. Bu, İslamî geleneklerde tesettürün bireyler arası 



85 

 

ilişkileri düzenleyici bir unsur olarak algılanmasıyla da örtüşmektedir (Yüksek, 2014). 

Bununla birlikte, bazı katılımcılar tesettürün Kur’an’daki asli anlamına bağlı 

kalınmadan, kültürel ve sosyal baskılarla uygulanmakta olduğunu belirtmiştir. Bu durum, 

dindar görünümde yalnızca metinsel değil, aynı zamanda sosyal bir öğrenme süreci 

olduğunu da ortaya koymaktadır. Nitekim dini kaynaklardan öğrenilen tesettür 

anlayışının, sosyal çevrenin etkisiyle farklı şekillerde yorumlandığı ve uygulandığı 

gözlenmiştir (Güngör, 2016; Hatiboğlu, 2001). 

Tesettürün tarihsel süreçte geçirdiği evrim, kadınların dini bilgiye erişim 

biçimlerini de etkilemiştir. Özellikle genç kuşakların dini bilgi edinme süreçlerinde 

tesettürü bir kimlik ifadesi olarak benimsemesi, bireysel tercihler ve toplumsal 

beklentilerin iç içe geçtiğini göstermektedir (Çalışkan, 2010). Düzce örneğinde tesettür, 

dini bilgi ediniminin hem bireysel hem de toplumsal bir yansımasıdır. Bu bağlamda, 

tesettürün dini bir bilgi kaynağı olarak işlevi, kadının kendi dini algısını 

şekillendirmesinde önemli bir unsur olarak değerlendirilebilir. 

“Kendimi daha muhafazakâr ve tesettürlü, dinî emirleri eksiksiz yerine getiren biri olarak 

arzulardım. Harem- selam düzeni tercih eder, erkeklerle aynı ortamda bulunmamayı ve 

tokalaşmamayı isterdim. Eskiden bu konuda daha titizdim; şimdi ise yaşlandıkça serbestleştim. 

Keşke eski disiplinime dönseydim; çünkü dinimiz takvayı emrediyor ve ben yeniden o şuurla 

yaşamak isterdim.” (K-6) 

“Tesettürüme eskisinden daha fazla özen göstermek isterdim. Omuzlarımı kapatan, bol kıyafetler 

tercih ederdim. Ne var ki alışkanlık edinemediğim için bu mümkün olmuyor. Beğendiğim ve 

giymek istediğim parçalar çoğu zaman aldatıcı zevkler sunuyor. Anne tarafım daha açıktı; ben 

ise içten gelen bir istekle kapanmak istedim, ancak karşı çıktılar. Evde namaz kılan bile yoktu, 

ama çocukluğumdan beri namaz hareketlerini içsel bir arzuyla yapardım.” (K-7) 

“Bir öğretmen olarak ahlaki sorumluluğumu yerine getirdiğimi düşünüyorum; ancak dış 

görünüşe ilişkin nefisle bağlantılı konularda daha disiplinli olabilirdim. Özellikle yaz aylarında 

tesettür kurallarına dikkat etmiyorum. İnançlı bir insan olmama rağmen inandığım şekilde 

yaşamayı tam anlamıyla başaramıyorum. Birçok ilkeyi benimsiyoruz, ancak uygulamada sınırlı 

kalabiliyoruz.” (K-11) 

Bireylerin dindarlık tanımlamaları ile ilgili dini özellikler alt temasına ait bir başka 

kod, ibadetleri tam ve eksiksiz biçimde yerine getirme olarak belirlenmiştir. İbadetleri 

yerine getirme koduna ilişkin olarak bireylerin düşünceleri farz olan ibadetler dışında 

kalan ibadetleri de gerçekleştirme, namazları düzenli olarak ve kaçırmadan kılabilme, iş 

yoğunluğundan dolayı ibadetlere yeterli zamanı ayıramama gibi boyutlarda kendini 

göstermektedir.  



86 

 

Araştırma sonuçları, Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde Sünnet’in, Kur’an-ı Kerim’in ardından en çok başvurulan kaynaklardan biri 

olduğunu ortaya koymaktadır. Katılımcılar, Peygamberimizin (sav) sözleri, uygulamaları 

ve onaylarını kapsayan Sünnet’i, dini bilginin teoriden pratiğe dönüştüğü bir alan olarak 

değerlendirmektedirler. Bu, Sünnet’in dini bilgiyi sadece nakil değil, aynı zamanda 

bireysel ve toplumsal yaşamın her alanına rehberlik eden bir bilgi kaynağı olarak 

konumlandırıldığını göstermektedir (Bedir, 2010; Tekin, 2018). 

Sünnet, İslam düşüncesinde vahyin uygulama boyutunu temsil eder ve bu yönüyle 

dini bilgiyi hayata geçirme pratiği olarak görülür. Ancak literatürde sıkça tartışıldığı gibi, 

Sünnet ile hadis kavramlarının birbirine karıştırılması anlam karmaşasına yol açmaktadır. 

Hadis, Peygamberimizin sözleri ve eylemlerinin metinleşmiş hali iken; Sünnet, bu 

sözlerin ve eylemlerin yaşanmışlık içindeki bütüncül yorumudur (Bardakoğlu, 2016). 

Katılımcıların ifadelerinde de bu ayrımın fark edildiği ve dini bilgiyi edinirken Sünnet’in 

ruhuna dikkat edilmesi gerektiği vurgulanmıştır. 

Nitekim katılımcılar, dini bilgilerini pekiştirmek için sadece metinsel hadis 

okumalarına değil, Peygamberimizin hayatındaki hikmet, ahlak ve sosyal uygulamalara 

da önem verdiklerini ifade etmişlerdir. Bu durum, Çakan (2008)’ın belirttiği üzere, 

Sünnet’in bir ahlak ve hikmet kaynağı olarak görülmesi gerektiği anlayışıyla paralellik 

arz etmektedir. Kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde Sünnet’i yalnızca normatif 

kurallar bütünü olarak değil; aynı zamanda toplumsal gelişim ve bireysel ahlaki 

olgunlaşma için bir yol haritası olarak değerlendirmeleri dikkat çekicidir. 

Sünnet’in dini bilgi kaynağı olarak değerlendirilmesinde bir diğer önemli husus 

da onun tarihsel ve kültürel bağlamının farkında olunması gerektiğidir. Katılımcıların bir 

kısmı, Sünnet’in şekilci bir anlayışa indirgenmesinin dini bilginin özünden 

uzaklaştıracağını ifade etmişlerdir. Bu yaklaşım, Adıgüzel (2018)’in Sünnet’in tarihsel 

arka planı ve evrensel ilkeleri birlikte değerlendirilmesi gerektiğini savunan görüşleriyle 

örtüşmektedir. Sünnet’in zamanın ruhuna uygun olarak yeniden yorumlanması, dini 

bilginin günümüz koşullarında da işlevselliğini koruması açısından önemlidir (Saruhan, 

2018). 

Araştırma bulguları ayrıca, kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde Sünnet’i 

pedagojik bir model olarak da ele aldıklarını göstermektedir. Anne, baba ve öğretmenlerin 

çocuklara din eğitiminde Peygamberimizin hayatını bir rol model olarak sunması, 



87 

 

bireylerin dini bilgilerini hayata geçirmelerinde etkili olmaktadır (Sözen, 2018). 

Katılımcıların bu konudaki görüşleri, din eğitiminin yalnızca teorik bilgi aktarımından 

ibaret olmaması gerektiğini, aynı zamanda ahlaki değerlerin ve pratik uygulamaların da 

içselleştirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Bununla birlikte, literatürde Sünnet’e ilişkin eleştiriler de yer almaktadır. Bazı 

yazarlar, Sünnet’in şekilci bir yaklaşımla ele alınmasının bireyler arasında dindarlık 

yarışına dönüşebileceğini ve bu durumun dini bir üstünlük taslama aracı olarak 

kullanılabileceğini belirtmiştir (Bardakoğlu, 2016). Araştırmada, katılımcıların bir 

kısmının Sünnet’e bu bakış açısıyla yaklaşmadığı, aksine onu dini bilginin hikmet ve 

ahlak boyutunu pekiştiren bir kaynak olarak değerlendirdiği görülmüştür. Düzce 

örneğinde yetişkin kadınlar için Sünnet, dini bilginin teorik temellerinin ötesinde, hayatın 

her alanına rehberlik eden dinamik bir kaynaktır. Kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde Sünnet’i bu şekilde konumlandırmaları, dini bilgiyi anlamlı, bütüncül ve 

hayata geçirilebilir bir formda içselleştirmelerine katkı sağlamaktadır. Sünnet’in tarihsel 

bağlamı, pedagojik işlevi ve ahlaki yönüyle ele alınması, dini bilginin sadece bir aktarım 

değil, aynı zamanda bir dönüşüm süreci olduğunu göstermektedir. 

“Lise düzeyinde eğitim gördüm; yine de bu yeterli mi bilmiyorum. Dış görünüşüme bakıldığında 

kendimi eksik hissediyorum. Dinimizin gerektirdiği şekilde, tesettür hudutları içinde giyinmek, 

beş vakit namazı kılmak gibi yükümlülükleri yerine getirmeyi arzuluyorum. Ahlakense, inandığım 

değerleri günlük hayatıma yansıttığımı düşünüyorum.” (K-8) 

“Farz ibadetlerimin yanı sıra, nafile ve sünnet ibadetlerini de artırmak isterdim. Son birkaç yıldır 

hem zamanım hem de yaşam koşullarım buna elvermiyor. Oysa beş vakit namazın yanı sıra 

gönüllü ibadetlerle maneviyatımı derinleştirmeyi arzu ediyorum.” (K-9) 

“İş yoğunluğum nedeniyle ibadete ayıracak vakit bulmakta zorlanıyorum. Bazen öyle anlarda 

namaz kılıp hemen işe dönüyorum ki, namaz sonrası dua bile yapamıyorum. Anneannem ve annem 

zamanında secdede uzun süre kalırlardı; onların huzurlu ibadetine imrenirdim. Eşim dinî 

konularda beni desteklese de iş sorumlulukları namaz vaktine sadık kalmamı güçleştiriyor.” (K-

12) 

Bireylerin dindarlık tanımlamaları ile ilgili dini özellikler alt temasına ait bir başka 

kod, hac ya da umre ziyaretlerini yerine getirmek olarak görülmektedir. Hac ziyaretini 

yapabilme isteği olsa da şu an yapamama sebebi olarak vakit yetersizliği sebep olarak 

sunulmaktadır. 

Hac ve umre ibadetleri, İslam’ın temel ibadetleri arasında yer almakta ve 

Müslümanların dini bilgi edinme süreçlerinde önemli bir role sahiptir. Yetişkin kadınların 



88 

 

dini bilgi kaynaklarını araştırırken, hac ve umre tecrübelerinin bireysel ve toplumsal 

dindarlık algısı üzerindeki etkisi dikkate değerdir. Hac ibadetinin bireyin hayatında 

bıraktığı izler ve umrenin manevi atmosferi, katılımcıların dini bilgilerini 

pekiştirmelerine ve İslam’ın pratiğini daha derinlemesine kavramalarına olanak 

tanımaktadır (DİB, 2024). 

Araştırma bulguları, Düzce’de yaşayan yetişkin kadınların önemli bir kısmının 

hac ve umre ibadetleri sayesinde dini bilgiye daha yakın olduklarını, ibadetlerin ritüelleri 

ve manevi yönleri hakkında derinlemesine bilgi edindiklerini göstermektedir. Hac ve 

umre, sadece bireysel bir ibadet olarak değil; aynı zamanda dini bilginin canlı bir öğretim 

süreci olarak da işlev görmektedir. Kadınlar, bu ibadetler sırasında öğrendikleri dini 

hükümleri günlük yaşamlarında uygulamaya koymakta ve çevreleriyle paylaşımlarında 

bu bilgileri aktarmaktadırlar (Bayraktar, 1994; Erdoğan, 2013). 

Hac ve umre, dini öğrenmede teorik bilgi ile pratiğin birleştiği bir zemin 

sunmaktadır. İbadet sırasında yerine getirilen farzlar, vacipler ve sünnetler, katılımcılara 

doğrudan bir dini tecrübe kazandırırken; Mekke ve Medine’nin manevi atmosferi ise 

bireylerin imanlarını güçlendirmekte ve dini bilgilerini pekiştirmektedir (DİB, 2005). 

Katılımcıların birçoğu, hac ve umre yolculuklarının ardından dini sohbetler, dersler ve 

vaazlara olan ilgilerinin arttığını ifade etmişlerdir (Kayadibi, 2000). Bu durum, hac ve 

umre ibadetlerinin dini öğrenme sürecinde kalıcı bir etki yarattığını göstermektedir. 

Özellikle hac ibadetinin, kadınların dini bilgiye olan yaklaşımlarında bir dönüm 

noktası oluşturduğu, dini bilgiye daha sistematik bir bakış açısı kazandırdığı ve 

ibadetlerin hikmetine dair farkındalık oluşturduğu belirtilmiştir (Yılmaz, 2005). Bu 

bağlamda, hac ve umrenin dini bilgi kaynağı olarak değerlendirilmesi, yetişkin kadınların 

dini kimliklerini pekiştirmeleri ve inançlarının bilinçli bir şekilde güçlenmesi açısından 

kritik bir öneme sahiptir. 

“Uzun vadede hem hac hem de umreye katılmayı arzuluyorum; şu anda çalışma koşullarım 

nedeniyle bu ibadetler için gereken zamanı ayıramıyorum, ancak ilerleyen yıllarda kariyer 

planlamamı bu manevi görevleri yerine getirecek şekilde düzenlemeye çalışacağım” (K-14). 

Bireylerin dindarlık tanımlamaları ile ilgili dini özellikler alt temasına ait 

kodlardan bir diğeri dini yaşam felsefesi haline getirme olarak görülmektedir. Bu boyut, 

bireylerin dine bağlılıkları ile ahlaki ve toplumsal gelişimlerinin olumlu yönde 

etkileneceği düşüncesini taşımaktadır. 



89 

 

Araştırmada yer alan katılımcılardan bazıları, dini yalnızca bireysel ibadetlerin 

yerine getirilmesi olarak değil, aynı zamanda yaşamın tüm alanlarına yayılan bir düşünce 

biçimi ve yaşam felsefesi olarak görmektedir. Bu katılımcılar, dindarlığı ahlaki 

davranışlarla, toplumsal sorumluluklarla ve bireysel gelişimle bir bütün halinde 

değerlendirmekte ve dini değerlerin bireylerin hayatında dönüştürücü bir etkiye sahip 

olduğunu vurgulamaktadır. 

Kur’an-ı Kerim, dindarlığın bireysel davranışlarla sınırlı kalmaması gerektiğini 

ve toplumun bütün katmanlarında yansımalarının olması gerektiğini ifade eder: “Allah’a 

teslim olan kimse, en sağlam kulpa yapışmıştır” (Lokman, 31/22). Bu ayetten hareketle, 

dini bir yaşam felsefesine dönüştüren bireylerin, sadece kendi manevi gelişimlerini değil, 

çevrelerindeki sosyal düzeni de olumlu yönde etkiledikleri söylenebilir. 

Bu yaklaşımı destekleyen literatür çalışmaları, dinin bireylerin kişilik gelişiminde 

ve sosyal uyumunda belirleyici bir rol oynadığını ortaya koymaktadır. Bardakoğlu 

(2016), dini yaşamı bir felsefeye dönüştürmenin bireylerin ruhsal bütünlük ve ahlaki 

tutarlılık geliştirmelerinde önemli bir araç olduğunu belirtmektedir. Benzer şekilde Ayten 

(2012), dini değerlere bağlılığın bireylerin sosyal sorumluluk bilincini artırdığını ve bu 

durumun toplumsal barışa katkıda bulunduğunu ifade etmektedir. 

Düzce örneğindeki katılımcılar açısından bakıldığında, dini yaşam felsefesi 

yaklaşımı, özellikle yetişkin kadınların dini bilgiyi sadece öğrenmekle kalmayıp, bunu 

günlük yaşantılarına aktarma çabalarını yansıtmaktadır. Bu durum, dini bilginin 

bireylerin davranışlarını yönlendiren bir içsel motivasyon kaynağı haline geldiğini 

göstermektedir. Nitekim Selçuk (1990), din eğitiminin amacının sadece bilgi aktarımı 

olmadığını, aynı zamanda bireylerde kalıcı bir dini bilinç oluşturmak olduğunu vurgular. 

Ayrıca bu bakış açısı, katılımcıların dini bilgi edinme süreçlerinde seçici bir tutum 

geliştirdiklerini ve güvenilir kaynaklara yönelerek dini bilgiyle ahlaki değerler arasında 

güçlü bir bağ kurmaya çalıştıklarını göstermektedir. Tosun (2002) da dini eğitimin 

temelinde bireylerin hem zihinsel hem de davranışsal düzeyde bir dönüşüm yaşamasının 

hedeflenmesi gerektiğini savunmaktadır. 

“Hayatımı dinin öngördüğü kurallar çerçevesinde şekillendirip ibadet ve sorumluluklarımı 

eksiksiz yerine getirecek kadar inancımda derinleşmek istiyorum; zira dinin hem toplumsal hem 

de bireysel düzeyde yaşam standartlarımızı yükselttiğine, ahlaki, duygusal ve fiziksel her 

davranışımızın aslında dinî bir gereklilik olduğuna inanıyorum, ancak genellikle bunun farkına 

varamıyoruz” (K-18). 



90 

 

Bireylerin dindarlık tanımlamaları ile ilgili dini özellikler alt temasına ait 

kodlardan bir diğeri ibadetin insana verdiği hazza yönelik bir yaklaşıma sahiptir. 

Araştırma kapsamında elde edilen bulgular, bireylerin dindarlık tanımlarında öne 

çıkan önemli unsurlardan birinin, ibadetin kişiye kazandırdığı içsel huzur ve manevi haz 

olduğunu göstermektedir. İbadet, sadece Allah’a karşı bir sorumluluğun ifası değil, aynı 

zamanda bireyin ruhsal doyum yaşadığı bir eylem olarak tanımlanmaktadır. 

Katılımcıların ifadelerinde ibadet sırasında hissedilen manevi tatminin, onların dini bilgi 

arayışını motive ettiği ve bu bilgiyi daha kalıcı bir şekilde içselleştirmelerine yardımcı 

olduğu vurgulanmıştır. 

İbadetin insana verdiği haz, Kur’an-ı Kerim’de “Namaz şüphesiz ki müminler 

üzerine vakitleri belirlenmiş bir farzdır” (Nisa, 4/103) ayeti ile desteklenmekte ve 

namazın müminlerin kalplerinde huzur vesilesi olduğuna işaret edilmektedir. Nitekim 

yetişkin kadın katılımcılardan biri, ibadetle ilgili şu ifadeyi kullanmıştır: “Namaza 

başladığımda kalbimde bir ferahlık hissediyorum. Sanki her şey yerli yerine oturuyor ve 

Rabbime olan bağlılığım daha da artıyor”. Bu ifade, ibadetin birey için bir manevi terapi 

etkisi oluşturduğunu göstermektedir. 

Literatürde de ibadetin birey üzerindeki olumlu etkilerine sıklıkla 

değinilmektedir. Selçuk (1990), dini ritüellerin bireyin psikolojik sağlığı üzerinde olumlu 

etkiler yaratarak onun sosyal ilişkilerini düzenlediğini ve manevi bir bütünlük 

kazandırdığını belirtmektedir. Ayhan (1995) ise çocukluk döneminde kazanılan ibadet 

alışkanlıklarının ilerleyen yaşlarda manevi hazla bütünleşerek bireyin dindarlık algısını 

pekiştirdiğini ifade etmektedir. 

Düzce örneğinde görüldüğü üzere, dini bilgi kaynağı olarak ibadet; teorik bilgi ile 

uygulama arasındaki köprüyü kurmakta, bireylerin dini bilgilerini yalnızca zihinsel bir 

birikim olmaktan çıkarıp yaşantısal bir boyuta taşımaktadır. Katılımcıların ibadet 

sırasında hissettikleri huzur, onların dini bilgi arayışını sürekli hale getirmekte ve bu 

süreçte öğrendikleri bilgilerin davranışlarına yansımasına olanak tanımaktadır. 

Bu bağlamda, ibadetin insana verdiği haz, dini bilgi edinme sürecinde sadece bir 

motivasyon kaynağı değil, aynı zamanda dini bilginin sahihliğinin bireysel düzeyde test 

edildiği bir deneyim alanı olarak değerlendirilebilir. İbadetle birlikte elde edilen manevi 

doyum, bireyleri dini konularda daha derin bir araştırmaya sevk eden ve onları dinle 

bağlarını güçlendiren bir faktör olarak ön plana çıkmaktadır. 



91 

 

“Namazı kıldığım anda Cenâb-ı Hakk’la kurduğum yakınlık hissini daha yoğun yaşamak, her 

konuda hislerimin üniversite yıllarımda tattığım o coşkulu ve zirve noktadaki manevi haz 

seviyesinde olmasını arzuluyorum; meseleleri yalnızca akılcı ve sade bir bakışla değil, avamın 

saf imanı gibi derin bir coşku ve yakınlık duygusuyla karşılamak istiyorum” (K-19). 

Bireylerin dindarlık tanımlamaları ile ilgili dini özellikler alt temasına ait 

kodlardan bir diğeri ise dini özellikler ve ahlaki bir yaşam sürme düşüncesini 

barındırmaktadır. Buna göre bireylerin ahlaki değerleri ile dini özellikleri birbiri ile 

uyumludur. Ahlaki bir yaşam tarzı dine uygunken, dine uygun yaşayan bireylerin de aynı 

zamanda ahlaki değerlere sahip olması gerekliliğine vurgu yapılmaktadır. 

Araştırma bulguları, bireylerin dindarlık tanımlarında ahlaki bir yaşam tarzının 

dini özelliklerle doğrudan bağlantılı olduğunu ortaya koymaktadır. Katılımcıların 

ifadelerine göre, ahlaki değerler ile dini yaşantı birbirini tamamlayan unsurlar olup, biri 

olmadan diğerinin eksik kalacağı düşüncesi hâkimdir. Ahlaki değerlere sahip olmanın, 

dine uygun bir yaşamın ayrılmaz bir parçası olduğu vurgulanırken; dini değerleri 

içselleştirmiş bireylerin de ahlaki bir tutum sergilemelerinin beklendiği belirtilmiştir. 

Kur’an-ı Kerim’de ahlak ile din arasındaki bu sıkı bağ şu ayette açıkça 

görülmektedir: “Doğrusu Allah, adaleti, iyiliği ve akrabaya yardım etmeyi emreder; 

hayasızlığı, fenalığı ve azgınlığı yasaklar. O, düşünüp tutasınız diye size öğüt veriyor” 

(Nahl, 16/90). Bu ayet, dini yükümlülüklerin sadece ibadetle sınırlı kalmadığını, aynı 

zamanda ahlaki bir duruşu da zorunlu kıldığını göstermektedir. 

Katılımcılardan birinin şu ifadesi bu yaklaşımı desteklemektedir: “Dindar bir 

insan sadece namaz kılan değil; aynı zamanda çevresine örnek olan, dürüst ve adil 

davranandır. Din, kalpteki iman kadar davranışlarda da kendini göstermelidir.” Bu 

görüş, ahlaki davranışların dindarlığın somut bir göstergesi olarak algılandığını ortaya 

koymaktadır. 

Literatürde de ahlak ve din ilişkisinin önemine değinilmiştir. Bardakoğlu (2016), 

dinin bireysel ve toplumsal yaşamı şekillendirme gücünün büyük ölçüde ahlaki ilkeler 

aracılığıyla ortaya çıktığını belirtmektedir. Peker (1998) ise dini eğitimin temel 

hedeflerinden birinin bireyde iyi bir ahlaki karakter geliştirmek olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Düzce örneğindeki kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde ahlaki değerlerin ön 

plana çıkması, dini bilgilerin sadece teorik düzeyde değil, aynı zamanda pratik yaşamda 

da anlam bulduğunu göstermektedir. Bu bulgu, dini bilginin bireyler arası ilişkilerde 



92 

 

rehberlik eden bir ilke haline geldiğine ve sosyal yaşamın düzenlenmesinde belirleyici bir 

unsur olduğuna işaret etmektedir. Sonuç olarak, ahlaki bir yaşam tarzı, dini bilginin bir 

yansıması olarak görülmekte ve bireyin dine bağlılık düzeyinin önemli bir ölçütü olarak 

değerlendirilmektedir. Bu yaklaşım, dini bilginin hem bireysel gelişime hem de toplumsal 

barışa katkı sağlayan bir unsur olduğunu da göstermektedir. 

“Genel olarak her şeyin temelinde sabrın yattığını düşünüyorum; bu nedenle öfke eğilimimi 

kontrol edip daha sabırlı olmayı ve böylece diğer erdemleri de sakinlikle sürdürebilmeyi arzu 

ediyorum” (K-20). 

Bireylerin dindarlık tanımlamaları ile ilgili dini özellikler alt temasına ait 

kodlardan son değişken ise bireyin dini bilgisinin daha yoğun olma isteği olarak 

belirlenmiştir. Bu kod, bilgi çağında iletişim kanallarının artışı, internet ve sosyal medya 

yoluyla dini bilgilerin yaygınlaşması fakat bu yaygınlığın yanı sıra dezenformasyona 

vurgu yapmaktadır. 

21.yüzyılın dijitalleşen dünyasında, bilgiye erişim süreçleri köklü bir dönüşüm 

geçirmektedir. Sosyal medya, bu dönüşümün en belirgin örneklerinden biri olarak, dini 

bilgi edinme pratiklerine de sirayet etmiştir. Geleneksel bilgi kaynaklarının (Kur’an, 

Sünnet, ulema) yanında sosyal medya, bireylerin dini sorularına hızlı yanıt bulmak, dini 

tecrübelerini paylaşmak ve çeşitli yorumlara ulaşmak için başvurduğu bir platform haline 

gelmiştir. Ancak bu platformun beraberinde getirdiği bilgi kirliliği ve otorite kayması 

tartışmaya açıktır (Şişman, 2016). 

Sosyal medyada dini bilgi edinme, zamandan ve mekândan bağımsız bilgi 

paylaşımıyla öne çıkmaktadır. Bu durum, özellikle genç kuşaklar arasında dini bilginin 

içselleştirilmesinde ve pratik edilmesinde yeni bir paradigmayı beraberinde getirmiştir 

(Alavi ve Leidner, 2001). Bununla birlikte, sosyal medya aracılığıyla edinilen dini 

bilginin niteliği üzerine yapılan araştırmalar, bu mecranın sahih bilgi ile tahrif edilmiş 

bilgiyi ayırt etmekte zorlandığını göstermektedir (Erdoğan, 2013). 

Düzce örneğinde yapılan araştırmada katılımcıların bir kısmı dini sorularına yanıt 

ararken sosyal medyayı aktif bir kaynak olarak kullandıklarını ifade etmişlerdir. Özellikle 

genç ve orta yaş gruplarındaki kadınlar, sosyal medya platformlarını hem dini sohbetleri 

takip etmek hem de dini liderlerin canlı yayınlarından faydalanmak için tercih ettiklerini 

belirtmişlerdir. Ancak bazı katılımcılar, bu platformların sahih dini bilgi kaynağı 

olamayacağına ve yanlış yönlendirmelere açık olduğuna vurgu yapmıştır. Bu görüş, 



93 

 

Aydın’ın (2013) bilgi kirliliği ve doğrulanmamış içeriklerin dini bilgi edinimini olumsuz 

etkilediği yönündeki tespitleriyle örtüşmektedir. 

Sosyal medya kullanıcıları, aynı zamanda bilgiyi üretme ve paylaşma süreçlerine 

katılarak dini bilginin bireysel ve kolektif dolaşımını sağlamaktadırlar (Capogna, 2010). 

Bu, dini bilginin “ağ toplumları” içinde hızlıca yayılmasını kolaylaştırırken, aynı 

zamanda bilgi otoritesinin bireyselleşmesine yol açmaktadır. Ancak literatür, bu 

bireyselleşmenin bilgi otoritesinde kırılmalara sebep olabileceğini ve dini geleneklerden 

uzaklaşmaya neden olabileceğini ileri sürmektedir (Kılavuz, 2002). 

Bununla birlikte sosyal medya, dini bilginin popülerleşmesine ve gündelik hayata 

entegrasyonuna da aracılık etmektedir. Özellikle Facebook, Instagram ve YouTube gibi 

platformlarda dini içerik üreticilerinin sayısındaki artış, dini bilgiyi daha geniş kitlelere 

ulaştırmaktadır (Oruç, 2013). Ancak bu yaygınlık, bilgi sahihliği konusunda ciddi bir etik 

problem de doğurmaktadır. Zira bireylerin kendi görüşlerini dini bilgi olarak sunmaları, 

geleneksel bilgi otoritelerine karşı güvensizlik oluşturmakta ve dini terminolojide 

kaymalara neden olmaktadır (Yıldırım, 2010). 

Kur’an ve hadisler, dini bilgiyi kaynağına dayandırmanın önemine sürekli vurgu 

yapar. Kur’an, zan ve tahminlere dayalı bilgilerin hakikat olmadığını belirtirken (Kur’an-

ı Kerim, 6:144; 2:211), hadisler de Hz. Peygamber hakkında bilinçsizce söz söylemenin 

ciddi sonuçları olacağını ifade etmektedir (Buhârî, İlim 38; Tirmizî, Tefsiru’l-Kur’an, 1). 

Dolayısıyla sosyal medya üzerinden edinilen dini bilgilerin mutlaka yetkin dini otoriteler 

tarafından doğrulanması gerekmektedir. 

Sosyal medya aynı zamanda dini eğitim için de bir mecra olarak kullanılmaktadır. 

Özellikle genç kuşaklar arasında çevrim içi vaazlar, hadis dersleri ve tefsir çalışmaları 

popüler hale gelmiştir. Ancak bu platformların dini bilginin pedagojik aktarımında ne 

derece etkili olduğu hâlâ tartışmalıdır. Kaplan ve Haenlein (2012), sosyal medyanın 

interaktif yapısının öğrenmeyi desteklediğini ileri sürerken, Erdoğan (2013) ise bilgi 

kirliliği ve etik sorunların öğrenmeyi olumsuz etkilediğini savunmaktadır. 

“Yanlış bilgilerle dolu bir ortamda araştırma yapmadan hiçbir kaynağın güvenilirliğine 

inanamadığım için, inanç pratiğimi sağlam temellere oturtmak amacıyla daha derinlemesine 

bilgi edinmek istiyorum” (K-23). 

Sonuç olarak, sosyal medya dini bilgiye ulaşımda yeni bir alan açmakla birlikte, 

sahih bilgiye erişim noktasında beraberinde ciddi riskler de taşımaktadır. Düzce’deki 



94 

 

kadınların bu mecraya yaklaşımı, geleneksel bilgi kaynaklarına olan bağlılıkları ve 

modern bilgi mecralarına duydukları ihtiyatlı merak arasında bir denge arayışını 

yansıtmaktadır. Araştırma bulguları, sosyal medyanın dini bilginin hızla yayılmasına 

katkı sağladığını, ancak dini otorite ve bilgi sahihliği noktasında güven sorunlarını da 

beraberinde getirdiğini göstermektedir. Bu durum, literatürde sıkça dile getirilen 

“dijitalleşen din” ve “yeni epistemolojik kırılmalar” kavramlarıyla örtüşmektedir (Türk, 

2014; Şişman, 2016). 

Tablo 4.1’de yer alan veriler incelendiğinde katılımcıların dindarlık düzeyi 

temasına ilişkin alt temalar, bireylerin sahip olmak istedikleri dini özellikler, dindarlık 

durumları ve dindarlık bilgi düzeyleri olarak belirlenmiştir. Bireylerin kendilerini dindar 

olarak tanımlayabilmeleri için kendilerini dindar olarak görüp görmedikleri ilişkin kodlar, 

ahlaklı birey olmak, iyi bir Müslüman olarak yaşamaya çalışmak, kendini dindar olarak 

görmeme ve kendini dindar olarak tanımlama şeklinde ifade edilmektedir. 

Katılımcıların kendilerini dindar olarak tanımlayabilmeleri için kendilerini dindar 

olarak görüp görmedikleri ilişkin ilk kod dindarlık ve ahlaklı olma arasında ilişki kuran 

açıklamalar olarak belirlenmiştir. Bu bağlamda (K-2), “Dedikodu etmem kimseye 

karışmam elimden geldikçe dindarım kimsenin kötülüğünü istemem” ifadesiyle ahlaki bir 

duruma işaret eden dedikodu yapmama ile dindarlığı ilişkilendirmiştir. (K-3) ise benzer 

bir biçimde “Ben hiç yalan söylememeyi daha çok dindarlık olarak görüyorum. Namaz 

kılmaktan daha dindarlık olarak görüyorum. Kul hakkına girmemeyi daha çok dindarlık 

olarak görüyorum” ifadesiyle yalan söylememe, kul hakkı yememe durumu ile dindarlık 

ilişkisi oluşturmuştur. Bu bağlamdaki bir başka görüş ise “Dindar bir insan hem ahlaklı 

hem de ibadetlerine dikkat eden bir insan olmalı” şeklinde oluşmuştur.  

Dindarlık ve ahlaklı olma arasında ilişki kuran açıklamalardan bir diğeri dış 

görünüş, ahlaklı olma gibi faktörleri kompoze eden bir görüş olarak öne çıkmaktadır. 

Araştırma bulguları, dindarlığın yalnızca ibadetlere indirgenemeyeceğini; ahlaki 

davranışlar, dış görünüş ve bireysel tutumlarla bütünleşik bir yapıda değerlendirildiğini 

göstermektedir. Katılımcıların bazıları, dindar bir kişinin hem zahiri (dış görünüş, 

tesettür, ibadet şekilleri) hem de batıni (ahlaki değerler, içtenlik, samimiyet) yönleriyle 

uyum içinde olması gerektiğini ifade etmiştir. 

Bu yaklaşımı destekleyen bir katılımcı şu ifadeyi dile getirmiştir: “Sadece 

başörtüsü takmakla veya sakal bırakmakla dindar olunmaz. Dindarlık, insanların 



95 

 

kalbinde Allah korkusu taşıması, kul hakkına riayet etmesi ve davranışlarında bunu 

yansıtmasıdır.” Bu görüş, dini yaşamın içsel bir inanç sistemi ile dışsal bir temsil biçimini 

birlikte barındırması gerektiğini savunmaktadır. 

Kur’an-ı Kerim’de de bu bütüncül anlayışa dikkat çekilmiştir: “Gerçek takva 

sahibi, mallarını Allah yolunda harcayan, namaz kılan, zekât veren, sözleşmelerine sadık 

kalan ve sıkıntı anlarında sabredenlerdir” (Bakara, 2/177). Ayet, dini bir yaşamın 

yalnızca ibadetlerden ibaret olmayıp ahlaki bir duruşu da kapsadığını vurgulamaktadır. 

 Literatürde benzer bir yaklaşım Bardakoğlu (2016) tarafından dile getirilmiş; dinin 

bireyin hayatında sadece ritüeller düzeyinde değil, sosyal ilişkiler ve ahlaki tutumlar 

düzeyinde de anlam kazandığı belirtilmiştir. Aynı şekilde Peker (1998), dini bilginin 

bireyin davranışlarında görünür hale gelmesinin dindarlığın en önemli göstergesi 

olduğunu vurgulamıştır. Düzce örneğinde yetişkin kadınların dini bilgi edinme 

süreçlerinde ortaya çıkan bu bakış açısı, dini yaşantının görünür yönleri ile içsel ahlaki 

boyutları arasında bir denge kurma çabasını yansıtmaktadır. Bu durum, dinin hem 

bireysel kimlik hem de toplumsal roller bağlamında bir rehberlik işlevi gördüğünü ortaya 

koymaktadır. 

“Kendimi düşünce yapısı açısından dindar olarak tanımlayabilirim; ancak dış görünüşüm bu 

tanıma tam olarak uymuyor. Bana göre dindarlık, öncelikle ahlaklı ve erdemli olmak, doğruyu 

yanlışı ayırt edebilmek ve karşılaştığı hatalı davranışları cesaretle dile getirebilmektir. Evli bir 

birey olarak önceliğimi aileme vermek de bu çerçevede önemli bir sorumluluk olarak öne çıkıyor. 

Bununla birlikte, bazı davranışlarımda hâlâ eksiklikler olduğunu düşünüyorum” (K-8). 

Katılımcıların kendilerini dindar olarak tanımlayabilmeleri için kendilerini dindar 

olarak görüp görmedikleri ilişkin ikinci kod bireylerin kendilerini iyi bir Müslüman 

olarak tanımlamaları olarak belirlenmiştir. Bu bağlamda dini açıdan eksiklerinin 

bulunduğunu fakat iyi bir Müslüman olduğunu belirten (K-1), “Bilmediğim şeyler çok 

ama öğrenmek isterim. İbadet anlamında o kadar iyi değilim ama üstüme düşeni yapmaya 

çalışıyorum. Elhamdülillah dinine dikkat etmeye çalışan iyi bir Müslümanım” ifadesiyle 

dindarlık durumunu özetlemektedir. Dindarlık durumunu sübjektif bir yaklaşım ile ele 

alan (K-9) dindarlığın yaşanılan coğrafya ve kültürel normlara göre değişkenlik 

gösterebileceğini belirtmektedir. 

“Dindarlık ölçütleri kişiden kişiye değişir; örneğin İzmir’de “dindar” sayılan bir davranış 

Konya’da başlı başına sıradan görülebilir. Bana göre dindar, inancını hayatına yansıtmaya 

gayret eden kişidir. Sadece inanıp hiçbir eylemde bulunmayan biri dindar sayılamaz. Elbette dört 

dörtlük değilim, fakat bu yolda yaşamaya çalışan bir Müslümanım; Allah affetsin” (K-9). 



96 

 

Katılımcıların kendilerini dindar olarak görüp görmedikleri ilişkin ikinci kod olan 

iyi bir Müslüman olma durumunu ibadetleri yeteri kadar yerine getirememe ile 

ilişkilendiren (K-15) ise bu durumu eksiklerini dile getirerek ifade etmektedir. 

“Elhamdülillah Müslüman olmaktan şükrederim; ancak dinimi gerektiği gibi yaşayamadığımı 

düşündüğüm için kendimi dindar olarak tanımlayamıyorum. Bana göre dindarlık, beş vakit 

namazı hiç aksatmadan kılmak, giyim-kuşamına özen göstermek ve çocuklarına dini bilinç 

kazandırmakla mümkündür. Eşinin desteğiyle birlikte evde namaza durabilmek de ayrı bir önem 

taşır.” (K-15). 

Araştırmada elde edilen bulgular, bireylerin kendilerini dindar olarak tanımlarken 

“iyi bir Müslüman olma” idealine büyük önem verdiklerini ortaya koymaktadır. 

Katılımcılar, dindarlık kavramını yalnızca ritüel ibadetlerin yerine getirilmesiyle 

sınırlamamakta; aynı zamanda bireysel gelişim, toplumsal sorumluluk ve ahlaki 

değerlerin içselleştirilmesiyle bütünleşik bir yapı olarak görmektedir. Nitekim K-15 

numaralı katılımcı, ibadetlerini yeterince yerine getirememenin kendisini “iyi bir 

Müslüman” olma konusunda eksik hissettirdiğini dile getirmiştir. Bu ifade, bireylerin 

dindarlığı bir hedef ve süreç olarak gördüklerini, kendi eksikliklerini fark etme yoluyla 

daha derin bir dini bilinç kazandıklarını göstermektedir. 

Hz. Peygamber’in Medine döneminde başlattığı eğitim seferberliği, bu bağlamda 

önemli bir örnek teşkil etmektedir. O, “İlim öğrenmek her Müslümanın üzerine farzdır” 

buyruğuyla (İbn Mâce, 2012), kadın-erkek ayrımı yapmaksızın tüm Müslümanları dini 

bilgi edinmeye teşvik etmiş ve bu yaklaşım, bireysel dindarlığın temelini oluşturmuştur. 

Bedir Savaşı’nda esir alınan okur-yazar müşriklerin, on Müslüman çocuğa okuma-yazma 

öğretmeleri karşılığında serbest bırakılması (Dadan ve Güzeş, 2023), eğitimin dini 

hayatta ne kadar merkezi bir unsur olduğunu vurgulamaktadır. 

Katılımcıların “iyi bir Müslüman” olma idealinde, ahlaki değerler ve toplumsal 

fayda sağlama bilinci de önemli bir yer tutmaktadır. Bu anlayış, dini yaşamın yalnızca 

ibadet boyutuyla sınırlı kalmadığını; aksine sosyal ilişkiler, aile yapısı ve toplumla 

kurulan bağlar aracılığıyla bütüncül bir hale geldiğini göstermektedir. Nitekim Hz. 

Peygamber’in cariyelerin eğitimine yönelik yaklaşımı da bu bütüncül perspektife işaret 

eder. Kaynaklarda geçen, cariyelerin edep üzerine yetiştirilmesi ve eğitimden sonra özgür 

bırakılmalarının iki kat sevap kazandırdığı yönündeki hadis (Çakın, 2016), eğitimin dini 

bir görev olarak görüldüğünü göstermektedir. 

Ayrıca kadınların sosyal hayata katılımlarına ilişkin rivayetler, dini bilgi ve iyi 



97 

 

Müslüman olma idealinin toplumsal yönüne de vurgu yapmaktadır. Hz. Peygamber’in, 

“Kadınların camiye gitmelerine engel olmayınız” hadisi (İmam Mâlik, 1962), dini 

pratiklerin kadınlar için de kamusal alanda gerçekleştirilebileceğini ortaya koymuştur. 

Bunun yanı sıra, haftada bir gün Mescid-i Nebevî’de kadınlara vaaz verilmesi uygulaması 

(Buhârî, “Kitâbu’l İlm” 35), kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde aktif roller 

üstlendiklerini ve dini bilinçlenme açısından desteklendiklerini göstermektedir. 

Araştırmanın bulguları ile dini kaynaklar arasındaki paralellik, “iyi bir Müslüman” olma 

anlayışının bireylerin yalnızca ibadetle değil, aynı zamanda ahlaki ve sosyal 

sorumluluklarla bütünleşen bir yaşam felsefesi geliştirmelerini gerektirdiğini ortaya 

koymaktadır. Katılımcıların ibadetlerindeki eksiklikleri ifade etmeleri, onları dindar 

olmadıkları yönünde bir kaygıya sevk etmekten çok, sürekli bir manevi gelişim ve dini 

bilgi edinme çabası içinde olduklarını göstermektedir. Bu durum, dini bilgi edinme 

süreçlerinin bireylerin iç dünyasında dönüştürücü bir rol oynadığını kanıtlamaktadır. 

Katılımcıların kendilerini dindar olarak tanımlamalarına ilişkin belirlenen koda 

ait yanıtlar şu şekilde oluşmuştur. 

“Elhamdülillah dindar sayılırım; ancak insanlardan gelen sorulara daha kesin ve net cevaplar 

verebilmek için kendimi daha da geliştirmek isterdim” (K-5). 

“Evet, kendimi dindar olarak tanımlıyorum; zira öncelikle inancımı koruyor, yaşam tarzımı 

Müslümanca şekillendirmeye özen gösteriyor ve dini kaidelere uygun davranmaya çalışıyorum” 

(K-13). 

“Dindar olduğumu düşünüyorum; Allah’a olan inancımın bilincindeyim, üzerime düşen 

sorumlulukları yerine getiriyor ve eksik kaldığım noktaları telafi etmeye gayret ediyorum” (K-

20). 

“Annemin verdiği değerlerle büyüdüm ve Kur’an’da belirtilen görevleri elimden geldiğince 

yerine getirmeye çabaladığım için kendimi dindar olarak tanımlıyorum; iyi bir insan olmak da 

bu sorumlulukları yerine getirmektir” (K-23). 

Katılımcıların kendilerini dindar olarak görüp görmedikleri ilişkin son kod dindar 

olmama olarak belirlenmiştir. Buna bağlı olarak katılımcılar dini bilgi eksikleri, hayatı 

dinin gerekliliklerine göre yaşamama, dindarlığın öznel yapısı gibi temellerle ortaya 

koyulmuştur. Araştırmada ortaya çıkan önemli bulgulardan biri, katılımcıların bir 

kısmının kendilerini “dindar” olarak tanımlamaktan kaçınmalarıdır. Bu katılımcılar, 

dindarlık kavramını yalnızca ritüel ibadetlerle sınırlı görmeyip daha bütüncül bir anlayışla 

değerlendirmekte ve dini pratiklerindeki eksiklikler nedeniyle “dindar” sıfatını 



98 

 

kendilerine yakıştırmamaktadır. Özellikle modern yaşamın getirdiği yoğun tempo, iş 

hayatı ve gündelik sorumlulukların bireylerin dini gerekleri eksiksiz yerine getirmesinde 

önemli engeller yarattığı vurgulanmaktadır. 

“Çalışma yaşamının gereksinimleri ve günlük sorumluluklar, bireylerin dindarlık ölçütlerini 

yerine getirmelerinde önemli engeller oluşturmaktadır. Örneğin, beş vakit namaz kılmak veya 

oruç tutmak dindarlığın tek göstergesi olarak kabul edilmemekte; Peygamberimiz’in “Mü’minin 

kusurları çoktur, ama asla yalan söylemez” buyruğu, yalan söylememe erdeminin de dindarlığın 

ayrılmaz bir parçası olduğunu vurgulamaktadır. Kendini bu noktada sorgulayan bir katılımcı, 

“Elhamdülillah Müslümanım, ancak çalışma hayatı bana birçok taviz verdirdi. Beş vakit namaz 

kılmak ya da oruç tutmak dindarlık değil; hadiste belirtildiği üzere dürüst kalabilmek de iman 

ölçüsüdür, ben de buna ne kadar sadık kalabildiğimi bilemiyorum” (K-3). 

Bu ifade, dindarlığın yalnızca ibadet ekseninde değil, aynı zamanda ahlaki 

erdemler temelinde de değerlendirildiğini göstermektedir. Nitekim Hz. Peygamber’in 

“Mü’minin kusurları çoktur, ama asla yalan söylemez” hadisi (Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, 

“Kitâbu’l İman” 10) bu yaklaşımı destekler niteliktedir. 

Literatürde de bireylerin dindarlık algılarının öznel bir yapı taşıdığı ve kişisel 

yaşam deneyimlerinin dini pratikler üzerindeki etkisinin güçlü olduğu vurgulanmaktadır 

(Aydın, 2005). Bu durum, modern şehir hayatında dini ritüellerin bireylerin hayatında 

kısıtlı bir yer bulmasının, dini inançların tamamen kaybolduğu anlamına gelmediğini, 

aksine bireylerin dini değerlerini farklı şekillerde yaşamaya devam ettiklerini 

göstermektedir. Katılımcıların bir kısmı için dindarlık; ahlaki tutarlılık, dürüstlük, empati 

ve toplumsal sorumluluk gibi değerlere sadakatle tanımlanırken, beş vakit namaz veya 

Ramazan orucunun ihmal edilmesi bu tanımlamanın dışında kalmamaktadır. Bu durum, 

dini bilgi ve bilincin bireyler nezdinde sadece ibadetlerle değil, aynı zamanda sosyal 

yaşamda sergilenen etik davranışlarla da ölçüldüğünü ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, 

“dindar olmama” kodu, katılımcıların kendilerini dini açıdan eksik hissetmeleriyle 

birlikte gelen bir özeleştiriyi ve samimiyeti barındırmaktadır. Bu yaklaşım, bireylerin dini 

bilgi kaynakları ve uygulamalarına ilişkin daha gerçekçi ve eleştirel bir farkındalığa sahip 

olduklarını göstermektedir. 

Dinin gereklerini tam anlamıyla yaşayamadığını ifade eden bir diğer kadın ise 

niyetine güvenmekte, ancak ibadetlerini ihmal ettiği için kendini dindar olarak 

tanımlayamamaktadır.  



99 

 

 “Namazımı mazeret öne sürerek kılmıyorum; hastalık bahanesi olmamalı. İyi niyetliyim, 

kimsenin kötülüğünü istemem; ama ibadetlerimi düzenli yerine getiremediğim için dindarım 

diyemiyorum” (K-6). 

Dindarlığın tanımı kişiden kişiye farklılık gösterirken katılımcıların ortak vurgusu 

hem ibadet hem de ahlaki erdemlerin bir arada yürütülmesinin gerekliliğidir. Birey, 

namaz kılma kadar başkalarına zarar vermeme, iyi niyet ve hayır yapma gibi erdemli 

davranışların da dindarlığın ölçütleri arasında yer aldığını belirtmiştir. 

 “Kimin daha dindar olduğu belirsiz; ben hem ibadet hem de ahlak konusunda dört dörtlük 

değilim, bu yüzden kendimi dindar saymıyorum” (K-7). 

Katılımcılardan (K-14) dindar bireylerin dini bilgiye yönelik eğitim almış 

kişilerden oluştuğuna vurgu yapmaktadır. Araştırma bulgularına göre bazı katılımcılar, 

dindarlık kavramını yalnızca ibadet pratikleriyle değil, aynı zamanda dini bilgi 

seviyeleriyle ilişkilendirmektedir. Dindarlığın, ilahiyat eğitimi almış bireyler veya 

hafızlar gibi derinlemesine dini bilgiye sahip kişilerle özdeşleştirildiği görülmektedir. Bu 

bakış açısı, bireylerin dini bilginin derinliğini bir tür ölçüt olarak kabul ettiklerini ve kendi 

dini yeterliliklerini değerlendirirken bu kriteri dikkate aldıklarını göstermektedir. 

Dini bilgi eksikliği hissi, bireylerin kendilerini “eksik” veya “yetersiz” 

görmelerine neden olmakta ve bu durum, dindarlığın bireysel tanımlanma biçimlerini 

doğrudan etkilemektedir. Oysaki dini bilgi edinme süreci, yalnızca akademik veya 

mesleki bir alan değil, aynı zamanda yaşam boyu devam eden bir öğrenme pratiği olarak 

da değerlendirilebilir. Bu bağlamda, dini bilginin öğrenilmesinin bir ideal veya hedef 

olarak algılanması, bireylerin içsel motivasyonlarını artırmakta ve dindarlık algısını daha 

dinamik bir hale getirmektedir. 

Bireylerin dindarlığı tanımlarken bilgi seviyesini temel almaları, aynı zamanda 

dini bilginin davranışlara yansıması ve anlamlandırılması açısından da önemli bir 

farkındalık düzeyine işaret etmektedir. Bu yaklaşım, dini bilgi edinme sürecinin yalnızca 

ritüel pratiklerle sınırlı kalmayıp, kişisel bir gelişim alanı olarak görülmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. 

“Bir ilahiyat öğrencisi veya hafız gibi derin dini bilgiye sahip olmadığım için kendimi dindar 

olarak görmüyorum” (K-14). 

Araştırma sonuçları, bazı katılımcıların dindarlığı yalnızca dini ritüelleri yerine 



100 

 

getirmekle değil, aynı zamanda dini metinlerin anlamına nüfuz edebilme becerisiyle 

ilişkilendirdiklerini göstermektedir. Katılımcılar, Kur’ân-ı Kerîm ve diğer dini kaynakları 

anlayabilmenin dindarlığın daha bilinçli ve içselleştirilmiş bir boyutunu oluşturduğunu 

belirtmektedirler. 

Dindarlığın gerektirdiği bilgiye sahip olabilmek için Arapça dilini öğrenmenin 

önemine yapılan vurgu, dini metinleri orijinal dilinde anlamanın bireylere daha derin bir 

manevi tecrübe kazandıracağı inancını ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, dini bilgiyi 

yalnızca ezberlenen veya tekrarlanan bir olgu olmaktan çıkararak, düşünsel ve sorgulayıcı 

bir pratiğe dönüştürmektedir. 

Bireylerin dini bilgiye erişimde yaşadıkları dil bariyerleri, Kur’an’ın mesajlarını 

doğrudan kavrayamama hissiyle birleştiğinde, dindarlık algısında bir eksiklik duygusuna 

yol açabilmektedir. Bu durum, dini bilginin yorumlanmasında ve günlük yaşama entegre 

edilmesinde bireylerin daha aktif bir çaba göstermeleri gerektiğini düşündürmektedir. 

Dindarlığın gerektirdiği bilgiye sahip olmak için Arapça dilini bilmeye vurgu yapan (K-

16) ve (K-18) dini bilginin öğrenilebileceği Kur’an ve diğer kaynakları anlamanın 

önemini ortaya koymuşlardır. 

“Sureleri Arapça okumayı bildiğim hâlde Türkçesini yalnızca yüzde beşi kadar anlıyor olmam, 

anlamını bilerek okumayı ne kadar güçlendirirdi keşke” (K-16). 

“Kendimi dindar saymamamın nedeni ise dinin gereklerini tam manasıyla yerine getirmediğimi 

düşünmemdir; gerçek dindar, Kur’ân-ı Kerîm’in buyruklarını hayatına bağnazca değil, bütüncül 

bir yaklaşımla entegre edebilen ve uygulayabilen kimsedir” (K-18). 

Bu görüşler, Kur’ân-ı Kerîm’in anlam merkezli okunmasının bireylerin dini 

bilinçlerini geliştireceğini ve ibadetlerde derinlik kazandıracağını ortaya koymaktadır. 

Literatürde de dini metinlerin anlamının bilinmesinin ibadetler üzerinde pozitif bir etkisi 

olduğu, bireylerin yalnızca ritüellere değil, aynı zamanda manevi farkındalığa da 

yönelmelerine katkı sağladığı belirtilmiştir (Aydın, 2005). 

Tablo 4.1’de yer alan veriler incelendiğinde katılımcıların dindarlık düzeyi 

temasına son alt tema dindarlığa dair bilgi düzeyleri olarak belirlenmiştir. Bireylerin 

dindarlığa ilişkin bilgi düzeyleri alt temasına ait kodlar ise yeterli bilgi sahibi olmama, 

ortalama bir bilgi seviyesine sahip olma yeterli bilgi seviyesine sahip olma şeklinde 

düzenlenmiştir. 

Bireylerin yeterli bilgiye sahip olmamasına ilişkin kodlar Kur’an okuyamama ya 



101 

 

da anlayamama ve dini bilgi düzeyinin eksik bilgileri birilerine sorarak giderme temelinde 

oluştuğu gözlemlenmiştir. Bu bağlamda elde edilen katılımcı görüşleri şu şekilde 

özetlenebilir: 

“Kur’an-ı Kerim’i okuyoruz ama anlamını kavrayamıyoruz; biraz Arapça ve meal bilgisi 

edinerek, Kur’an’ı tam manasıyla anlayarak okumak, Peygamber Efendimiz’in örnekliğini 

öğrenmek ve ilmihâl bilgisine sahip olmak isterdim” (K-4). 

“Şu an yeterli sayılabilirim; fakat Kur’an’ı daha akıcı okumayı, yorulup bırakmak yerine düzenli 

günlük okumalar yapmayı ve var olan bilgimin üzerine eksiklerimi fark ederek devam etmeyi 

istiyorum—namaz ve diğer ibadetler konusundaki bilgi birikimimin de bu sayede pekişeceğine 

inanıyorum” (K-11). 

“Bilgi düzeyimi yeterli görmüyorum; kafama takılan soruları araştırıp bilenlere sorma ihtiyacı 

duyuyorum. İbadetlerimi yaparken bile ayrıntılarda eksiklerim var. Bence dinî eğitim okul 

öncesinden başlamalı, basit sureler öğrenilmeli; kutsal kitap karşılaştırmaları yapılmalı ve temel 

sünnetler—meselâ ayakta değil oturarak su içme, ekmek kırıntısının önemi—öğrenilmelidir” (K-

14). 

“Kur’an’ı okuyor ve anlayabildiğim kadarını tercüme ediyorum; ancak daha çok ezber yapıp 

anlamını derinlemesine kavramayı ve ibadetlerimde (namaz, dualar) bu derinliği hissetmeyi 

arzuluyorum.” (K-15) 

“Bilgi birikimimin eksik olduğunu düşünüyorum; bu yüzden araştırma yapıyor, Kur’an’ı hem 

Türkçe hem Arapça olarak tam manasıyla öğrenmeye, ilmihâl açıklamalarını kendi aklıma uygun 

bir rehberden alarak benimsemeye önem veriyorum” (K-23) 

Bireylerin ortalama bilgiye sahip olmasına ilişkin kodlar ibadetleri yerine 

getirememe, bilgi seviyesine zamanla okuyarak arttırma gibi düşüncelerle oluşmuştur. Bu 

bağlamda elde edilen katılımcı görüşleri şu şekilde özetlenebilir: 

İbadetlerimi bugün yerine getirme imkânım bulunmakla birlikte, geçmişte ağır borç 

yükümlülükleri ve iş yoğunluğu nedeniyle oruç ve namaz gibi ibadetlerde eksiklik yaşadım; 

bildiklerim ölçüsünde abdest, namaz ve zekât gibi ibadetleri yerine getiriyorum, ancak tecvitli 

Kur’an okumayı ve ilmihâl bilgisini de içeren daha derin bir dini eğitim edinmeyi arzu ediyorum 

(K-1).  

Ayrıca, ibadetlerimde daha sorumluluk bilinciyle hareket edebilmek için sürekli öğrenmenin yaş 

sınırı tanımadığına inanıyor ve ilmihâl bilgisini artırmanın yanı sıra Kur’an ve diğer dinî 

ilimlerin üzerinde sürekli çalışarak uygulamalarımı güçlendirmeyi hedefliyorum (K-2).  

Şu anki dini bilgimin temellerinin yeterli olduğunu düşünsem de unutmaya meyil duyan insan 

tabiatı gereği bu bilgilerin düzenli olarak tazelenmesi, Arapça başta olmak üzere diğer ilimlerle 

zenginleştirilmesi gerektiğini kabul ediyorum (K-5). 

Bireylerin yeterli bilgiye sahip olmasına ilişkin kodlar ise Kur’an okuyabilme, 



102 

 

ilmihalleri okuma ve ibadetleri yerine getirme görüşleriyle çerçevelenmiştir. Araştırma 

bulguları, bireylerin dindarlık algısında dini bilgi düzeyinin önemli bir belirleyici 

olduğunu göstermektedir. Bazı katılımcılar, ibadetlerin sadece şekilsel bir boyutta 

kalmaması için Kur’an-ı Kerim’in doğru telaffuzla okunması, mealinin incelenmesi, 

ilmihal bilgilerine hâkim olunması ve uzman bir hocadan eğitim alınması gerektiğini 

vurgulamaktadırlar. Onlara göre, bu adımlar olmadan yapılan ibadetler sadece ezbercilik 

seviyesinde kalmakta ve dinin özündeki bilinçten uzaklaşmaktadır. 

Diğer yandan, bazı katılımcılar mevcut bilgi düzeylerini yeterli görmekte ve 

ibadetlerin temel kurallarını bilmenin dini yaşantı için kâfi olduğunu savunmaktadırlar. 

Bu görüş, İslam’ın temel prensiplerine dair bilginin bireylerin dini sorumluluklarını 

yerine getirmeleri açısından yeterli olduğu algısını ortaya koymaktadır. Ancak bu 

yaklaşıma rağmen, ahlaki bilincin eksikliğinin toplumda dini değerlerin zayıflamasına yol 

açtığına dair bir farkındalık da dile getirilmektedir. 

Bazı katılımcılar ise dini bilgi ile ibadet yoğunluğu arasında doğrudan bir ilişki 

kurmamaktadırlar. Özellikle ilahiyat eğitimi almış bireyler bilgi açısından bir eksiklik 

hissetmediklerini ifade ederken, çevrelerindeki kadınların bilgi eksiklikleri nedeniyle dini 

yaşantılarında zorluk yaşadıklarına dikkat çekmişlerdir. Sonuç olarak, dini bilgi düzeyine 

ilişkin bu farklı yaklaşımlar, bireylerin dini pratiği algılama biçimlerinin çeşitliliğini 

ortaya koymaktadır. Bazı bireyler için dini bilgi, ibadetlerin içselleştirilmesi ve bilinçli 

bir şekilde uygulanması için vazgeçilmez bir unsur iken; diğerleri için temel dini 

kuralların bilinmesi ve bu doğrultuda hareket edilmesi yeterli görülmektedir. Bu durum, 

dini bilgi edinme süreçlerinde bireylerin hem kendi içsel motivasyonlarını hem de 

çevresel faktörleri dikkate aldıklarını göstermektedir. Bu bağlamda elde edilen katılımcı 

görüşleri şu şekilde özetlenebilir: 

İbadetlerimi düzenli olarak yerine getiriyor olmama karşın, namaz ve orucun gerektirdiği bilinç 

ve hakikati kazanmak için mutlaka Kur’an-ı Kerim’i doğru telaffuzla okumak, mealini incelemek, 

ilmihâl kaynaklarını öğrenmek ve uzman bir hocadan ders almak gerektiğine inanıyorum; bu 

adımlar olmadan yapılan ibadetlerin yalnızca ezbercilik seviyesinde kaldığını, sağlıklı dinî 

pratiğin ise hoca talimi ile bireysel araştırmanın eşgüdümlü yürütülmesiyle mümkün olacağını 

düşünüyorum (K-3). 

Ben, şu anki bilgi düzeyimi yeterli buluyorum; namaz kılmayı ve sureleri ezbere bilmenin dini 

yaşantım için öncelikli olduğunu düşünüyorum. Kur’an-ı Kerim’i okuyabiliyorum, ancak okuma 

hızımı geliştirmek isterim. Günümüzde yaygınlaşan ahlaksızlık, bence kişilerin ibadetleri düzenli 

yerine getirmemesi ve dini yaşamın eksik yaşanmasından kaynaklanmaktadır. Eskiden insanlar 

bir davranışın günah olup olmadığını sorgularken, günümüz gençliği bu sorgulamayı yapmıyor. 

Bu nedenle, öncelikle ahlaki bilincin oluşması gerektiğine inanıyorum; ahlak oturduktan sonra 



103 

 

Kur’an, namaz ve oruç gibi ibadetler doğal olarak takip edecektir. Asıl önemli olan, İslamiyet’i 

içselleştirip çevremizde de bu anlayışı yaşatmaktır (K-8). 

“İbadetlerin bilgi düzeyi ile alakalı olduğunu düşünmüyorum. İbadet etmek dua etmek bunları ne 

kadar çok bilirse o kadar çok ibadet eder anlamında düşünmüyorum. İlahiyat mezunu olduğum 

için ben bilgi anlamında sorun yaşamıyorum. Bilgi tamam zaten ama okuttuğum gördüğüm 

hanımlar için söylersek orada eksiklikler var” (K-12). 

“İbadetlerimi yerine getirmede yeterli olduğunu düşünüyorum. İslam’ın temel kademelerinin 

bilinmesi yeterli oluyor zaten ibadet konusunda. İbadetleri hakkıyla yapabilmek dersek tabii ki 

daha üst boyutta bilgiye ihtiyaç var. Arapça değil ama medrese eğitimi gibi bir eğitim olsa 

herkesin alması gerektiğini düşünüyorum” (K-13). 

Bilgi düzeyim yeterli. İnsanlar için taklit boyutu yeterli bence. Mesela bu nedir namaz için namaz 

surelerini şartlarını oruç için aç kalması gerektiğini her anlamda hem midesi hem ağzı gözü 

kulağı hepsinin aç kalması gerektiğini bilmesi yeter. Normal düzeyde ilmihal fıkıh bilgisi 

yeterlidir (K-19). 

4.2.  Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Düşüncenin Kaynaklarına İlişkin Veriler 

Araştırmada Düzce’de yaşayan kadınların dini düşüncenin kaynaklarına yönelik 

alt amaçlar bulunmaktadır. Bu kapsamda elde edilen veriler neticesinde oluşan tema, alt 

tema ve kodlara yönelik grafiğe Şekil 4.2’de yer verilmiştir. 

 

Şekil 4.2. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Düşüncenin Kaynaklarına Ait Bilgilerine 

İlişkin Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği 

 

Şekil 4.2’de yer alan veriler incelendiğinde dini düşüncenin unsurları teması dini 



104 

 

bilginin referans kaynağı, din hizmetlerinin kurumsallığı ve dini bilginin toplumsal 

kaynağı şeklinde üç alt temadan oluşturulmuştur. Dini bilginin referans kaynağı alt 

temasının kodları, internet kaynakları, Diyanet İşleri Başkanlığı, güvenilir dini kitaplar, 

aile bireyleri, hısım/akraba ve din görevlileri olarak belirlenmiştir. Din hizmetlerinin 

kurumsallığı alt teması ulusal din hizmetleri, yerel din hizmetleri ve din hizmetlerinin 

kurumsal politikalarına dair bireysel bilginin olmaması olarak tespit edilmiş ve son alt 

tema olarak dini bilginin toplumsal kaynağı internet/sosyal medya, kitaplar, kitle iletişim 

araçları ve din görevlileri şeklinde oluşturulmuştur. 

Araştırma kapsamında Düzce’de yaşayan kadınların dini bilgilerini edindikleri 

kaynaklara yönelik sorulara dini düşüncenin unsurları teması altında yanıt aranmıştır. Bu 

kapsamda yapılan araştırma sonucu katılımcıların verdikleri cevaplara Tablo 4.2’de yer 

verilmiştir. 

Tablo 4.2. Katılımcıların Dini Düşüncenin Kaynaklarına Ait Bilgilerine İlişkin Veriler 

TEMA ALT TEMA KOD FREKANS KATILIMCILAR 

Dini Düşüncenin 

Unsurları/Kaynakları 

Dini Bilginin 

Referans 

Kaynağı 

Hısım/Akraba 5 K1, K5, K8, K16, K23 

Din 

Görevlileri 
7 

K2, K4, K10, K11, 

K14, K18, K21 

Aile Bireyleri 4 K3, K6, K9, K22 

Kitaplar 3 K7, K13, K21 

Diyanet İşleri 

Başkanlığı 
6 

K12, K15, K17, K19, 

K22, K23 

İnternet 1 K14 

Din 

Hizmetlerinin 

Kurumsallığı 

Kurumsal 

Bilgisi 

Olmayan 

8 
K1, K2, K5, K6, K7, 

K8, K11, K22 

Yerel Din 

Hizmetleri 
7 

K3, K4, K10, K14, 

K17, K19, K21 

Ulusal Din 

Hizmetleri 
8 

K9, K12, K13, K15, 

K16, K18, K20, K23 

Dini Bilginin 

Toplumsal 

Kaynağı 

Kitle İletişim 

Araçları 
4 K1, K12, K13, K20 

Din 

Görevlileri 
3 K2, K3, K14 

Kitaplar 11 

K4, K5, K7, K8, K10, 

K11, K15, K16, K18, 

K19 

İnternet 10 

K6, K9, K10, K14, 

K16, K17, K18, K21, 

K22, K23 

 

 



105 

 

Tablo 4.2’de yer alan veriler incelendiğinde katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan dini düşüncenin unsurları temasına ait alt temalar, dini bilgilerin 

referans kaynakları, din hizmetlerinin kurumsallığı ve dini bilginin toplumsal kaynağı 

olarak belirlenmiştir. Belirlenen alt temalara ilişkin kodlar ise din bilgilerin referans 

kaynağı alt teması için hısım/akraba, din görevlileri, aile bireyleri, kitaplar, Diyanet İşleri 

Başkanlığı ve internet kaynakları olarak ortaya konulmuştur. Din hizmetlerinin 

kurumsallığı alt teması için belirlenen kodlar kurumlara dair bir fikrin olmaması, yerel 

din hizmetleri ve ulusal din hizmetleri olarak belirlenmiştir. Son olarak dini bilginin 

toplumsal kaynağına alt temasına ilişkin kodlar ise kitle iletişim araçları, din görevlileri, 

kitaplar ve internet şeklinde oluşturulmuştur.   

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde dini bilgilerin referans kaynağı alt 

teması için kodlar hısım/akraba, din görevlileri, aile bireyleri, kitaplar, Diyanet İşleri 

Başkanlığı ve internet kaynakları olarak ortaya konulmuştur. Bu kodlardan hısım/akraba 

koduna ait veriler akrabaların dini bilgileri akademik olarak elde edenleri temelinde 

cevaplar alınmıştır. 

Dini konularda danışacağı kişileri seçerken öncelikle bilgi düzeyine ve 

güvencesine önem verdiğini; bu nedenle en yakın çevresinden, çeşitli kurslara katılarak 

uzmanlık kazanan aile üyeleri ya da din kültürü ve ahlak bilgisi öğretmeni olan 

arkadaşları gibi kolay ulaşılabilir ve güvenilir kaynakları tercih ettiğini belirtmiştir. 

“Bir ilahiyat mezunu kuzenim var; ona müracaat ederim çünkü çok yakın olduğumuz için 

çekinmeden aklıma takılan her soruyu rahatça sorabiliyorum. Analitik bakış açısını seviyorum; 

cevap verirken “şu hoca şöyle, şu hoca böyle” diyerek farklı kaynaklardan edindiği bilgileri 

karşılaştırmalı olarak paylaşması da bilgi birikimine güven duymamı sağlıyor.” (K-16). 

Dini bilgilerin referans kaynağı alt teması için ikinci kod din görevlileri olarak 

oluşturulmuştur. Bu bağlamda ortaya çıkan katılımcı görüşleri şu şekilde özetlenebilir: 

“Danışabileceğim, fikirlerine güvendiğim hocalarım var; onlara sorabileceğim gibi düzenli 

kütüphaneme de başvuruyorum. Kütüphanemde Diyanet’in hazırladığı ve diğer güvenilir 

yayınevlerinin eserleri bulunuyor; güvenilirlik açısından buradaki kaynaklara öncelik veriyorum. 

Kaynak seçimi konusunda titiz davranıyor; hepsini kullanmasam da elimde olanlara ve beni 

yetiştiren hocalarıma güveniyorum.” (K-10). 

“Teknoloji çağında elimizden ilk telefon geçiyor; internete baktıktan sonra tatmin olmadıysam 

yardım alıyorum. Soruların farklı cevapları olabildiği için ilahiyat mezunu arkadaşlarıma 

danışıyorum. Onlardan da farklı yanıtlar gelirse ya da hâlâ kafamda soru işareti kalıyorsa hafız 

arkadaşlarıma soruyorum. Şu anda Çilimli’de yaşadığım için en çok Diyanet’e bağlı Kur’an 

kursundaki hocamdan faydalanıyorum.” (K-14). 



106 

 

“İşin ehline danışırım; onlar benden daha çok araştırma yapmış, okumuş ve vakit ayırmıştır. Bu 

nedenle öncelikle müftü yardımcısı kadın hocalara başvururum. Erkek hocalardan farklı yanıtlar 

aldığımda okuldaki kadın hocaları tercih ederim ve gerektiğinde bu hocaların yetkin hocalarına 

yönlendirme yapmalarını talep ederim. Hiç yanıt bulamazsam Diyanet’in soru-cevap bölümüne 

yazarak sorumu oradan çözümlerim.” (K-18). 

Araştırma bulgularına göre, Düzce’de yaşayan kadınların önemli bir kısmı dini 

bilgi ediniminde din görevlilerine başvurmakta ve onları güvenilir bir kaynak olarak 

görmektedir. Katılımcıların, ilahiyat mezunu arkadaşları, Kur’an kursu hocaları ve 

müftülükte görev yapan yetkin din adamları gibi kişileri öncelikli danışma mercileri 

olarak seçmeleri, dini bilginin doğruluğuna ve güvenilirliğine verdikleri önemin bir 

göstergesidir. Bu eğilim, dini bilginin bireysel araştırma yerine “işin ehline danışarak” 

edinilmesini tavsiye eden Tevbe Suresi 122’nin “içtihat ve tebliğ” yükümlülüğüne 

dayandırılabilir. 

Ancak literatür, dini otoritelerin bu görevlerini icra ederken her zaman mutlak bir 

doğruluk taşıyamayacaklarını da vurgular. Güler (2018), insan yapısı olan bu otoritenin 

hata yapabilme ihtimaline dikkat çekerek, dini bilginin mutlaklığı konusunda temkinli 

olunması gerektiğini ifade etmektedir. Bu uyarı, araştırma katılımcılarından bazılarının 

din görevlilerine danıştıktan sonra bile farklı yanıtlar almaları ve bu nedenle ilave 

doğrulama yolları aramalarıyla örtüşmektedir. Katılımcı (K-14)’ün “internetten sonra 

tatmin olmazsam hocaya sorarım, hala ikna olmazsam hafız arkadaşlarıma danışırım” 

ifadesi, dini bilginin sadece bir otoriteye bağlı olarak değil, çoklu kaynaklardan süzülerek 

edinildiğini göstermektedir. 

Türk düşünce geleneğinde ise dini otoritelere yönelik bu temkinli yaklaşımın 

kökenleri oldukça derindir. Macit (2003), dini bilginin rasyonel ve ölçülebilirlikten uzak 

“rüya yoluyla” veya aşırı öznelliğe dayalı biçimlerde üretilmesinin uzun yıllar dini 

otoritelere meşruiyet sağladığını ve bunun modern dönemde Müslümanların 

“mükellefiyet” bilincini zedelediğini belirtmektedir. Araştırmada bazı katılımcıların din 

görevlilerine danışmakla birlikte cevaplardan tatmin olmadıklarında diğer kaynaklara 

başvurmaları, bu bilinçli mesafeliliğin bir yansıması olarak değerlendirilebilir. 

Ayrıca Erkol (2016), modern Türkiye’de bireylerin dini bilgiye erişimde daha 

özerk bir tutum sergilediklerini ve geleneksel otoritelerden ziyade kurumsal kaynaklara 

(ör. Diyanet İşleri Başkanlığı) yönelme eğiliminde olduklarını ifade etmektedir. 

Araştırmamızda da (K-18)’in “önce müftü yardımcısı kadın hocalara başvururum… 

ardından Diyanet’in soru-cevap platformunu kullanırım” sözleri, kurumsal otoritenin 



107 

 

bireysel arayışla nasıl dengelendiğini açıkça ortaya koymaktadır. Sonuç olarak, din 

görevlileri, katılımcılar için hala önemli bir dini bilgi kaynağıdır; ancak bireylerin bu 

otoriteyi sorgulayan ve alternatif kaynaklarla destekleyen eleştirel yaklaşımları, modern 

bilgi toplumunun tipik bir göstergesidir. Dini bilginin bu çok katmanlı edinim süreci, 

bireylerin daha bilinçli ve seçici bir dini okuryazarlık geliştirmelerine olanak sağladığı 

düşünülmektedir. 

Dini bilgilerin referans kaynağı alt teması için üçüncü kod aile bireyleri olarak 

belirlenmiştir. Bu koda ait üç katılımcı referans kaynağı olan aile bireyi için baba cevabını 

verirken bir katılımcı ise eşinin imam olması sebebiyle referans kaynağının eşi olduğunu 

belirtmiştir. Bu bağlamda ortaya çıkan katılımcı görüşleri şu şekilde özetlenebilir: 

“Öncelikle babama danışırım; çünkü babamın hayatı boyunca hiç yalan söylemediğine tanığım. 

Dindarlığı yalan söylememek ve kul hakkına riayet etmek olarak tanımladığım için bu konuda 

örnek aldığımdır. Masasında Kur’ân-ı Kerim, meal ve tefsirler hiç eksik olmaz; kendisini sürekli 

kitap okurken, meale bakarken ve tefsir araştırırken gördüm. Acil bir sorum olduğunda 

olgunluğuna güvendiğim babama hemen başvururum.” (K-3) 

“Şu anda imam olduğu için öncelikle eşime danışıyorum. İnternette güvenilir sitelere de 

başvurduğum oluyor; daha önce sohbet hocalarına sormuştum ama şimdi aileden hafız ve 

ilahiyatçı bir imam olan eşime güveniyorum. O, böyle ortamlarda büyümüş biri olarak bilgisiyle 

beni tatmin ediyor.” (K-9). 

Aile, tüm toplumlarda temel bir kurum olarak bireylerin sosyal, kültürel ve dini 

gelişiminde belirleyici bir rol oynamaktadır. Geleneksel ve modern toplum yapılarında, 

ailenin bir kültür taşıyıcısı olarak işlev görmesi, çocukların dini bilgi, tutum ve 

davranışlarının şekillenmesinde kritik bir unsur olarak öne çıkmaktadır (Yılmaz, 1994). 

Bu bağlamda, aile içinde çocuklara aktarılan dini değerler ve pratikler, bireylerin 

yetişkinlik dönemlerindeki dini algılarının ve bilgi düzeylerinin önemli bir kaynağıdır 

(Yavuzer, 1995). 

Düzce’de yapılan araştırmada da yetişkin kadınların büyük bir kısmının dini 

bilgilerini öncelikle ailelerinden edindikleri görülmüştür. Katılımcılar, çocukluk 

dönemlerinde anne ve babalarının dini yaşayış biçimlerinin, günlük ibadet 

alışkanlıklarının ve dini ritüellerin kendileri üzerinde kalıcı etkiler bıraktığını ifade 

etmişlerdir. Bu bulgu, Aydın’ın (2005) ailedeki dini eğitimin, bireylerin dini düşünce ve 

tutumlarının şekillenmesinde temel bir unsur olduğunu vurgulayan çalışmasıyla paralellik 

göstermektedir. 

Kur’an-ı Kerim’in Tahrim Suresi 6. ayetinde “Ey iman edenler! Kendinizi ve 



108 

 

ehlinizi (ailenizi) cehennem ateşinden koruyunuz” emri, ailenin dini sorumluluğuna işaret 

etmektedir. Benzer şekilde, Hz. Peygamber’in “Her çocuk fıtrat üzere doğar; sonra anne 

babası onu Yahudi, Hıristiyan veya Mecusi yapar” hadisi (Müslim, Kader 22) çocuğun 

dini kimliğinin şekillenmesinde aile faktörünün önemini açıkça ortaya koymaktadır. 

Araştırmaya katılan kadınlar, küçük yaşlarda aile ortamında gördükleri dini 

pratiklerin (namaz, oruç, besmele ile sofraya oturma, hayır işleri) yaşam boyu 

benimsedikleri bir davranış kalıbına dönüştüğünü belirtmişlerdir. Bu bulgu, Ay’ın (1994) 

anne ve babanın dini tutumlarının çocukların dini davranışlarının kazanılmasında etkili 

olduğuna dair tespitlerini destekler niteliktedir. 

Çocukluk döneminde kazanılan dini alışkanlıklar genellikle mekanik bir taklit 

süreciyle başlasa da zamanla bireyin öznel bir anlayış geliştirmesine zemin 

hazırlamaktadır (Selçuk, 1990). Bu süreçte anne-baba, çocuğun zihinsel ve duygusal 

gelişim özelliklerini dikkate alarak rehberlik etmeli ve dini değerlerin kalıcı olarak 

içselleştirilmesine yardımcı olmalıdır (Ayhan, 1995). Nitekim katılımcıların birçoğu, dini 

bilgilerini sadece teorik bir aktarım değil, aynı zamanda aile bireylerinin rol model 

davranışları yoluyla öğrendiklerini belirtmiştir. 

Dini bilgi ediniminde aile faktörünün bu kadar güçlü olması, din eğitiminin 

çocuklukta başlamasının önemini bir kez daha ortaya koymaktadır. Araştırmalara göre 

(Peker, 1998; Tosun, 2002), ailedeki dini ortamın sıcaklığı ve tutarlılığı, çocukların dini 

bilgi ve inançları benimsemelerinde kritik bir rol oynamaktadır. Bu bağlamda, dini 

bilgilerin aktarımında otorite figürü olan anne ve babanın sevgi, ilgi ve örnek davranışlar 

sergilemesi, çocukların dini algısını olumlu yönde etkileyen bir faktördür (Peker, 2003). 

Aile ortamında din eğitimi sadece belirli dini ritüellerin öğretilmesiyle sınırlı 

değildir. Aynı zamanda dini değerlerin günlük hayatın bir parçası olarak yaşanması, 

çocuğun dinin anlamını kavramasına yardımcı olmaktadır. Örneğin, araştırmaya katılan 

bir kadın, annesinin yanında kıldığı namazların ve büyükannesinin hayır işlerine 

katılmasının kendisinde derin bir iz bıraktığını ifade etmiştir. Bu örnek, Bilgin’in (1997) 

çocukların dini alışkanlıkları kazanmasında aile bireylerinin davranışlarının etkili olduğu 

yönündeki bulgularını desteklemektedir. Düzce’deki kadınların dini bilgi ediniminde aile, 

ilk ve en önemli kaynak olarak öne çıkmaktadır. Araştırma, ailede sağlıklı bir dini eğitim 

ortamı oluşturmanın bireylerin dini kimliklerini güçlendirdiğini ve onların bilinçli bir dini 

yaşam sürmelerine katkı sağladığını göstermektedir. Bu bulgu, Ay (1997) ve Aydın’ın 



109 

 

(2005) çalışmalarındaki görüşlerle de uyumludur. Dini eğitimin sevgi temelli ve bireyin 

gelişim özelliklerine uygun bir şekilde verilmesi hem dini bilginin aktarımında hem de 

dini davranışların içselleştirilmesinde etkili olmaktadır. 

Dini bilgilerin referans kaynağı alt teması için dördüncü kod güvenilir dini 

kitaplar olarak belirlenmiştir. Bu kod tefsirler ve yazarı tanınan kitaplar temelinde ortaya 

çıkmıştır. Araştırma bulgularına göre, yetişkin kadınların dini bilgilerini edinme 

süreçlerinde en çok başvurdukları kaynakların dini kitaplar olduğu görülmektedir. 

Katılımcılar, özellikle Kur’an-ı Kerim ve çeşitli ilmihal kitaplarının yanı sıra tefsir ve 

hadis kitaplarını güvenilir bilgi kaynakları olarak tanımlamışlardır. Bu bulgu, Karataş’ın 

(2020) Cumhuriyet dönemi yaygın din eğitimi kitapları üzerine yaptığı 

değerlendirmelerle paralellik göstermektedir. Karataş (2020), dönemin toplumsal 

ihtiyaçlarına uygun olarak hazırlanan bu eserlerin, hedef kitlenin yaş ve gelişim düzeyine 

göre farklılıklar gösterdiğini ve Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yaygın din eğitimi 

misyonuna hizmet ettiğini belirtmiştir. 

“Elimdeki bir kitabın yazarı hakkında bilgi sahibi olup güvenilir bulduğumda, doğrudan o 

kaynağa başvururum. Ardından, ilminden emin olduğum hocalara ve öğretmenlere danışırım. 

Medya (telefon, televizyon vb.) kaynaklarını sağlıklı bulmadığım için tercih etmiyorum; aynı 

şekilde Diyanet İşleri Başkanlığı’nın ve bağlı hocaların verdiği bilgileri de itimat etmem.” (K-7). 

“Güvendiğim hocamın eserlerine başvururum ve onların önerdiği güvenilir kaynakları incelerim. 

İlk olarak İslam’daki klasik kaynaklara yönelirim; çünkü birine danışmak zahmetli ve zaman alıcı 

olabiliyor, oysa elimde hazır kaynaklar olduğunda ihtiyacımı kendi başıma daha hızlı 

karşılayabiliyorum. Güvenilir kaynaklar bulunduğu sürece araştırmamı kolaylıkla 

tamamlayabiliyorum.” (K-13). 

“Öncelikle internetten arama yaparak fikirlerine güvendiğim ve bakış açılarını beğendiğim 

kişilerin görüşlerini incelerim; tatmin olmazsam Riyâzü’s-Sâlihin gibi pratik kaynaklara 

başvurur, en sonunda öğrendiklerimi tefsirlerle sağlamlaştırırım.” (K-21). 

Dini bilgilerin referans kaynağı alt teması için belirlenen beşinci kod olan Diyanet 

İşleri Başkanlığı kodu, fetva için yetkili olması ve kamu kuruluşu sayılabilmesi temelinde 

belirlenmiştir. Araştırma bulgularında, yetişkin kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde 

camiler, Kur’an kursları ve Diyanet İşleri Başkanlığı yayınları gibi kaynakların önemli 

rol oynadığı görülmektedir. Bu durum, Türkiye’deki yetişkin din eğitimi faaliyetlerinin 

yapısal çerçevesiyle doğrudan ilişkilidir. 1965 tarihli “Diyanet İşleri Başkanlığı Kuruluş 

ve Görevleri Hakkında Kanun” ile Diyanet İşleri Başkanlığı’na toplumu din konusunda 

aydınlatma görevi verilmiş ve bu kapsamda camiler, Kur’an kursları, hizmet içi eğitim 

programları ve cezaevlerinde irşat dersleri yoluyla yetişkinlere yönelik din eğitimi 



110 

 

faaliyetleri yürütülmektedir (Diyanet İşleri Başkanlığı Kuruluş ve Görevleri Hakkında 

Kanun, 1965). Tosun’un (2017) tanımına göre, yetişkin din eğitimi; yetişkinlerin dini 

bilgilerini artırmak, dini anlayışlarını geliştirmek ve hayatın dini boyutunu 

yorumlamalarına yardımcı olmak amacıyla resmi ya da özel kurumlarca verilen planlı ve 

amaçlı bir din eğitimi sürecidir. Bu tanım, araştırmada katılımcıların dini bilgi edinme 

motivasyonlarıyla örtüşmektedir. Nitekim kadınlar, dini bilgilerini artırmak ve dini 

pratiklerini daha bilinçli bir şekilde yerine getirmek amacıyla Kur’an kurslarına 

katıldıklarını ifade etmişlerdir. Yaygın din eğitimi kapsamında yürütülen yetişkin din 

eğitimi, örgün eğitim dışında halkı din konusunda bilinçlendirmeyi, batıl inançlardan 

arındırmayı ve dini ilkeleri bireylere kazandırmayı amaçlamaktadır (Doğan, 2012). Bu 

amacın bir yansıması olarak, araştırmada katılımcıların dini kaynaklara yönelik güven 

algılarının güçlü olduğu ve özellikle Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından hazırlanan 

yayınları tercih ettikleri görülmektedir. Dodurgalı (2006) ise yetişkin din eğitiminin 

yalnızca dini bilgiyi aktarmakla sınırlı kalmayıp, bireylerin dini tutum ve davranışlarını 

da geliştirmeyi hedeflediğini vurgulamaktadır. Bu perspektif, araştırmada kadınların dini 

bilgi edinme süreçlerini yaşamın farklı boyutlarına (örneğin aile içi roller, sosyal ilişkiler) 

yansıtmalarıyla desteklenmektedir. Sonuç olarak, Düzce örneğinde yetişkin kadınların 

dini bilgi edinme kaynakları ve yöntemleri, Türkiye’deki yaygın din eğitimi 

uygulamalarıyla ve literatürde yer alan tanımlarla örtüşmektedir. Bu bulgular, yetişkin 

din eğitiminin hem bireysel hem de toplumsal düzeyde dönüştürücü bir etkiye sahip 

olduğunu göstermektedir. 

“Diyanet İşleri Başkanlığı’na başvuruyorum. Şu an fetva açısından dinlediğimiz tek yer orası. 

Önceden olsa kadı olurdu. Şimdi biz de bilgi veriyoruz o yüzden bilgi aldığımız kurum güvenilir 

olmalı. Orası da resmi bir kurum olduğu için DİB’e güvenirim” (K-12). 

“Diyanetin fetva hattını arıyorum. Genellikle o şekilde bilmediğim kısımları öğreniyorum çünkü 

diyanetin bilgisi benim için daha önemli. Cemaatlerden de yardım alıyorum bazen. Eşimin halası 

cemaatte hocalık yapıyor. Onlar her şeyi çok korkutarak en kötü yerinden bakarak anlatıyor ama 

bizim dinimiz korkutma dinini değil. O yüzden ben diyanetin daha ılımlı olduğunu düşünüyorum 

bunun için diyanetin fetvasına güveniyorum” (K-15). 

“Genelde ilk diyanet kaynaklarına bakıyorum. Daha güvenilir geliyor bana. Pek çok kaynak var 

ama cemaatsel bakışlı kaynaklar da var. Onlar bana duygusal geliyor. Herkesin kendine göre bir 

bakış acısı oluyor. Diyanette daha orta. Zaten fıkıh da imamların yolunu takip ediyor daha çok 

oradaki fıkıhçılar. Yine belli bir düzeyde akademik eğitimden geçiyorlar. Bir de bir kişinin yazdığı 

bir şey değil o yüzden bana daha güvenilir geliyor. Ben ilmihali tercih ediyorum ilk başta. Olmadı 

internete bakarım belli başlı güvenilir adresler var onlara bakıyorum” (K-17). 

 



111 

 

Dini bilgilerin referans kaynağı alt teması için belirlenen son kod internet 

kaynakları olarak belirlenmiş olup (K-14) referans kodlu katılımcı teknoloji ve bilgi 

çağına vurgu yaparak bilgilerinin referans noktası olarak interneti göstermiştir. Vardı 

(2016), internetin dinî bilgilere ulaşma noktasında büyük kolaylıklar sunduğunu; 

hutbeler, vaazlar, dini sohbetler ve çeşitli dini içeriklerin internet aracılığıyla geniş 

kitlelere ulaştırıldığını belirtmiştir. Ancak bu süreçte dini içerikli bilginin güvenilirliği 

konusunda kullanıcıların kaygıları da söz konusudur. Çalışmada internet kullanıcılarının 

%62,7’sinin internetteki dini bilgileri güvenilir bulmadığı, buna karşılık %91,4’ünün 

Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB) ve ilahiyat fakülteleri gibi kurumsal yapıların sitelerinden 

bilgilerin doğruluğunu kontrol etme gerekliliğini vurguladığı tespit edilmiştir (Vardı, 

2013). Araştırma bulgularında da katılımcıların internetten edindikleri dini bilgileri 

sorgulama eğiliminde oldukları ve özellikle kurumsal kaynaklara yöneldikleri dikkat 

çekmektedir. Bu eğilim, dini bilginin internet ortamındaki yaygınlığı ile gelen bilgi 

kirliliği riskine karşı bir refleks olarak değerlendirilebilir. Nitekim Bunt (2007) da 

internetin dini bilgi üretimi ve paylaşımı açısından hem fırsatlar sunduğunu hem de 

yanlış, eksik ve bağlamından kopuk bilgilerin yayılmasına zemin hazırladığını ifade 

etmektedir. Sonuç olarak, Düzce örneğinde yetişkin kadınların dini bilgi kaynakları 

arasında internetin yer alması, teknolojik gelişmelerin din eğitimi üzerindeki etkisini 

göstermektedir. Ancak katılımcıların, dini bilgilerin güvenilirliğini sorgulama ve resmi 

kurumların sağladığı bilgileri tercih etme eğilimleri, dini bilgiye erişimde eleştirel bir 

farkındalık geliştirdiklerine işaret etmektedir. Bu bulgular, Vardı’nın (2016) 

çalışmasındaki sonuçlarla örtüşmekte ve dini bilginin kaynağının güvenilirliğinin 

önemini bir kez daha vurgulamaktadır. 

“Teknoloji çağında olduğumuz için elimize ilk telefon geçiyor. İnternetten bakıyorum ama orada 

tatmin olamadıysam yardım alıyorum. Soruların çok çeşitli cevapları olabiliyor bir yerde farklı 

bir yerde farklıysa ilahiyat bitiren arkadaşlarım var onlardan yardım alıyorum.” (K-14). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde din hizmetlerinin kurumsallığı alt 

teması için belirlenen kodlar kurumlara dair bir fikrin olmaması, yerel din hizmetleri ve 

ulusal din hizmetleri olarak belirlenmiştir. Bu kodlardan ilki kurumsal din hizmetlerine 

dair katılımcıların bilgisinin olmamasıdır. Konuyla ilgili verilen katılımcı cevaplarının şu 

şekilde olduğu ifade edilmektedir: 

“Pek haberim yok ama kursta hoca cuma günleri bize söylüyor. Diyanetin faaliyetlerini haber 

veriyor. Bazı yerlere götürüyorlar bizi” (K-2). 



112 

 

“Pek bilgim yok kadınlara sohbetleri oluyor çocuklara kursları oluyor. Bir de fetva uygulamaları 

var ama sağlıklı bulmuyorum kullanmıyorum” (K-5). 

“Bilgim yok. İlgilenmiyorum. Çocuğum çedes faaliyetlerine gidiyor ama pek beğenmiyorum. 

Çocuğum arkadaşlarıyla vakit geçirip sevdiği için izin veriyorum. Bir de kadınlar için Kur’an 

kursları var onu biliyorum” (K-7). 

“Vallahi bilgim yok. Yani şöyle sadece Kur’an kursu açtığını biliyorum. Telefon hattını biliyorum. 

Bunun haricinde pek bilmiyorum ve açıkçası yeterli olduğunu da düşünmüyorum kesinlikle daha 

iyi şeyler yapılabilir” (K-22). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde din hizmetlerinin kurumsallığı alt 

teması için belirlenen kodlardan ikincisi yerel din hizmetleri olarak belirlenmiştir.  

Araştırma bulgularında, katılımcıların dini bilgilere erişim süreçlerinde yerel din 

hizmetlerinin kurumsallığını vurgulamaları dikkat çekicidir. Bu durum, Türkiye’de dini 

hizmetlerin Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB) çatısı altında yürütülmesinin sağladığı 

organizasyonel yapı ile doğrudan ilişkilidir. Nitekim Asri (2021), DİB’in din 

hizmetlerinin kapsamını zamanla genişleterek yalnızca ibadet alanlarıyla sınırlı kalmayıp, 

sosyal ve kültürel alanlarda da aktif bir rol üstlendiğini ifade etmektedir. Bu genişleme, 

özellikle yerel düzeyde il ve ilçe müftülüklerinin dini rehberlik, manevi danışmanlık ve 

çeşitli sosyal projeler aracılığıyla yürüttüğü hizmetlerle somutlaşmaktadır. 

Katılımcılar, yerel din hizmetleri aracılığıyla dini bilgileri daha erişilebilir ve 

güncel bir şekilde edindiklerini belirtmişlerdir. Asri (2021), din hizmetleri uzmanlarının 

görev alanlarının genişliği ve çeşitliliğine dikkat çekerek, bu uzmanların öğrenci yurtları, 

hastaneler, ceza infaz kurumları gibi farklı kurumlarda manevi danışmanlık ve dini 

rehberlik hizmetleri sunduklarını vurgulamaktadır. Ancak araştırmada vurgulanan bir 

diğer önemli nokta, görev alanlarının çok geniş olması nedeniyle bazı hizmetlerin 

verimliliğinin sınırlı kalabildiğidir. Bu bağlamda, Düzce’deki yetişkin kadınların dini 

bilgi kaynakları olarak yerel din hizmetlerini ön plana çıkarmaları, DİB’in sahadaki 

kurumsal yapılanmasının etkisini göstermektedir. Yerel müftülükler ve bağlı birimler 

aracılığıyla sunulan hizmetler, katılımcıların dini bilgilerini güncelleme ve pekiştirme 

ihtiyacını karşılamada önemli bir rol oynamaktadır. Ancak Asri (2021), din hizmetlerinin 

kurumsallaşma sürecinde görev tanımlarının netleştirilmesi ve uzmanlaşmanın artırılması 

gerektiğini savunmaktadır. Sonuç olarak, bu bulgular, yerel din hizmetlerinin hem dini 

bilginin aktarımı hem de toplumun dini ihtiyaçlarının karşılanması açısından önemli bir 

işlev üstlendiğini ortaya koymaktadır. Bununla birlikte, hizmetlerin daha etkin bir şekilde 

yürütülebilmesi için uzman personelin eğitimi ve görev tanımlarının yeniden 



113 

 

yapılandırılması gerekliliği de dikkat çekmektedir. Konuyla ilgili verilen katılımcı 

cevaplarının şu şekilde olduğu ifade edilmektedir: 

“Evet birincisi müftülük. Ben Urfa’da iken müftülük aktifti. Kurslar ilmihal ve dil dersleri vardı. 

Soru sormak için de herkes başvururdu. Çilimli’de pek görmedim. Müftülükte nikah da kıyılıyor 

ve hastanelerde manevi danışmanlar olduğunu biliyorum. Çilimli’de etkinlik ilanlarını 

görüyorum çocuklar üzerine çok aktif. Önceki müftünün hanımı vaizeydi çok aktiflerdi kadınlar 

için de” (K-3). 

“… Çilimli’de vaizemizin hanımlardan oluşturduğu bir ekip vardı. Grupla çok güzel işler 

yaptılar. Haftalık dersleri oluyordu güzel sistem oluşmuştu. Diyanetin seminer konu olarak davet 

ettiği kıymetli insanlar oluyor bizim ve sosyal mecra aracılığıyla halka duyuruyorlar katılım da 

oluyor. Diyanetin çedes programı var çevreme duyarlıyım değerlerime sahip çıkıyorum adı 

altında öğrencilere okul sonrası yapılan çok kıymetli bir program. Yaş gruplarına göre değişen 

okul sonrası kursları var. Eskiden sevgi evlerine de program yapıyorlardı şu an var mı 

bilmiyorum” (K-10). 

“Evet. Bizim okulumuzda hafızlar için eğitim yaptılar o güzeldi mesela. Hafızların körelmemesi 

açısından. Diğer türlü diyanette arkadaşlarımdan bildiğim 4-6 yaş Kur’an kursu var çok güzel 

etkinlikler yapılıyor. Özel bir kreşten eksiği yok. Mesela arkadaşımın 4-6 yaş kursu çok da verimli. 

Biz din öğretimini takip ediyoruz. Diyanetle iş birliği yaptıkları projeler oluyor onlara katılıyoruz. 

Alo fetvayı biliyorum kullanmadım ama kullanmayı düşünürüm. Halk için de güzel bir uygulama. 

Buraya da ara sıra vaizeler gelip güzel konular hakkında güzel konferanslar veriyorlar güzel 

oluyor” (K-17). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde din hizmetlerinin kurumsallığı alt 

teması için belirlenen kodlardan üçüncüsü ise ulusal din hizmetleri olarak belirlenmiştir. 

Konuyla ilgili verilen katılımcı cevaplarının şu şekilde olduğu ifade edilmektedir: 

“Evet biliyorum. Alo fetva var çok kolay bir şekilde iletişime geçiliyor. İnsanlar 7/24 telefonun 

başında bekliyor ben hiç aramadım. Diyanet gençlik hizmetleri sunuyor kadınlara yönelik 

faaliyetler var. Vaizelerin yaptığı faaliyetler var. 4-6 yaş kursları var okul dönemindeyken de 

çocuklar için Kur’an kursları var akşam ile yatsı arası ramazan döneminde hatimler var 

kadınlara yönelik Kur’an öğretimi var” (K-9). 

“Bilgim var. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yediden yetmişe tüm alanlarda çalışmaları var 

yapıyor. Hatta dört yaşından ölene kadar doğum ve ölüm arası her yerde varız. Diyanet doğumda 

çocuğun kulağına ezan okuyarak başlıyor sonra 4-6 yaş eğitimi veriyor. 4-6 yaştan sonra okul 

sonrası çocuklar için ihtiyaç odaklı kurslar açıyoruz kış döneminde. Yazın ilkokul birinci sınıftan 

lise son sınıfa kadar yaz Kur’an kursları adı altında diyanetin verdiği eğitim var yaklaşık dört 

saat oluyor. Değerler eğitimi dini bilgiler ve Kur’an eğitimi oluyor. Diyanet gençlerle çalışıyor 

gençlerle çalışma alanı çok geniş. Bunun haricinde çocuklarla ÇEDES adı altında bir program 

var. Bu anlattıklarımın hepsi resmi faaliyetler. Gayri resmi değil. Onun dışında kamplar var 

izcilik kampları. Gençlere yönelik yazın düzenleniyor ve belli başlı kuralları var. Çok donanımlı 

bir izcilik kampı. İsteyen herkes katılabiliyor sadece yaş sınırı var. Hanımlara yönelik kış Kur’an 

kursları var. Yaş aralığı lise sondan 80-90’a kadar. Bunlar bulunduğu ilçe ya da köylerde sınıf 

sayısı fazlaysa yaş gruplarına göre bölünüyor. Azsa karma sınıf oluyor. Diyanetin cenazelerle 

ilgili hizmetleri var. Okul etkinlikleri var. Okullara seminerler veriliyor ortaokul lise ayrı olmak 

üzere” (K-12). 



114 

 

“Diyanetin alo fetva hattı var. Online eğitimleri var hanımlara yönelik. Hatta yazıldım ama 

devam edemedim. Bazı bölgelerde vaizelerin sohbet grupları olabiliyor. Kanalları var TV 

kanalları. Basılı kaynakları var. Çocuklar için yaz kuran kursları var. Dönem içi devam eden 

kurslar da oluyor. Her bölgede olmasa da hafta içi daimi kuran kursları var” (K-13). 

“Diyanet hakkında bilgim var. E-Devlette soru cevap var kafama bir soru takıldığında oradan 

bakıyorum. Bir de mezheplerden dolayı kafa karışıklığı yaşıyorum. Şu an onları da öğrenip hangi 

mezhepteysem ona göre ilerliyorum. Soru-cevap dışında diğer faaliyetleri pek kullanmıyorum 

aslında çok faaliyeti var da şu an aklıma gelmiyor” (K-23). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde dini bilginin toplumsal kaynağı alt 

teması için belirlenen kodlar kurumlara kitle iletişim araçları, din görevlileri, kitaplar, 

internet/sosyal medya olarak belirlenmiştir. Bu kodlardan ilki kitle iletişim araçlarıdır. 

Kitle iletişim araçlarının kullanımında TV, Diyanet İşleri Başkanlığı internet sitesi ve 

Diyanet Radyo frekansı olarak öne çıkmaktadır. 

“Her cuma ve pazar gecesi televizyonda okunan duaları izleyerek dinî içeriklere erişiyorum; 

sosyal medya, radyo ve kitap kullanmıyor, yalnızca televizyon yayınları ve Kur’ân-ı Kerîm’e 

başvuruyorum.” (K-1). 

“Dini bir sorum olduğunda doğrudan Diyanet’e başvuruyorum; başka hiçbir kaynağa 

bakmıyorum. Önceden kitaplardan yararlanırken şimdi interneti kullanıyorum. Çok özel ve kişiye 

bağlı sorular geldiğinde “Alo Fetva” hattını arayıp birebir danışıyorum. İnterneti sıklıkla tercih 

ediyorum.” (K-12) 

“İnternete güven duymuyorum; bu nedenle ilgi duyduğum konuda televizyonda takip ettiğim, 

güvenilir bulduğum kanallardan bilgi edinirim. Her kanalın veya her hocanın yayınını 

izlemiyorum; internetteki yoğun bilgi kirliliği yüzünden gördüğüm bilgilerin doğruluğunu 

mutlaka kontrol ediyorum. Çoğunlukla ise kütüphanemdeki kitaplara başvurarak ihtiyacımı 

karşılıyorum.” (K-13). 

“Diyanet Radyosu’nu sıkça dinleyerek işitsel bilgi edinirim; özellikle yolculuklarda fetva 

bölümlerini takip ederim. Ayrıca Diyanet’in YouTube kanalındaki yayınları izlerim. Artık Diyanet 

hocalarının çoğu sosyal medya platformlarında da yer alıyor; onları oradan takip ederek güncel 

bilgilere ulaşırım.” (K-20). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde dini bilginin toplumsal kaynağı alt 

teması için belirlenen ikinci kod din görevlileridir. Din görevlileri kodu, kitle iletişim 

araçları ve internet gibi kaynakları kullanmayan bireylerin dini bilginin referans kaynağı 

olarak din görevlilerini görmesi şeklinde oluşturulmuştur ve temelinde kitle iletişim 

araçları ve internet kaynaklarının güvenilmez kaynaklar olduğu fikrini barındırmaktadır. 

Araştırma bulgularında, katılımcıların dini bilgi edinme süreçlerinde din görevlilerini 

toplumsal bir bilgi kaynağı olarak görmeleri dikkat çekmektedir. Özellikle, kitle iletişim 

araçları ve internetin güvenilir bulunmaması nedeniyle, katılımcıların dini sorularında 



115 

 

doğrudan din görevlilerine başvurdukları ifade edilmiştir. Bu eğilim, dini bilginin 

aktarımında yüz yüze iletişim ve otorite figürlerinin hâlen güçlü bir rol oynadığını 

göstermektedir. 

Topuz’un (2015) araştırmasına göre, cami din görevlileri yalnızca ibadetlerin 

yürütülmesinde değil, aynı zamanda topluma manevi danışmanlık ve rehberlik hizmeti 

sunmada da aktif bir konumda bulunmaktadır. Araştırmada, halkın %62,9’unun din 

görevlilerinden başta iman ve ibadet konularında bilgi beklediği, %30’unun ise günlük 

olaylarla ilgili dini açıklamalar istediği tespit edilmiştir. Bu bulgu, Düzce örneğinde 

katılımcıların din görevlilerine yönelmelerinin sadece dini ritüellerle sınırlı olmadığını, 

sosyal ve kültürel konuları da kapsadığını ortaya koymaktadır (Topuz, 2015). 

Camilerin sosyal ve kültürel işlevlerinin arttığı, din görevlilerinin ise bu süreçte 

halkın dini sorularına birebir yanıt vererek birer “güvenilir bilgi kaynağı” haline geldikleri 

anlaşılmaktadır. Özellikle kitle iletişim araçları ve internetten gelen bilgi kirliliğine karşı 

katılımcıların eleştirel yaklaşımlar geliştirmesi, din görevlilerini daha değerli bir kaynak 

haline getirmektedir. Nitekim Akpolat (2005), iletişim çağında din görevlilerinin 

toplumun dini ihtiyaçlarını karşılamada önemli bir pozisyona sahip olduklarını ve manevi 

rehberlik işlevlerinin giderek daha fazla öne çıktığını vurgulamaktadır. Sonuç olarak, bu 

bulgular yerel düzeyde din hizmetlerinin halkın dini bilgi taleplerine ne ölçüde yanıt 

verebildiğini ve dini otoritelerin bilgi güvenilirliği konusundaki algısal üstünlüğünü 

ortaya koymaktadır. Din görevlilerinin bilgi aktarımında birebir ilişkilerin hâlen önemli 

bir avantaj sağladığı, Düzce örneğinde açıkça gözlemlenmektedir. 

“Bunların hiçbirini kullanmam. Yakınlarıma ve kurs hocasına sorarım” (K-2). 

“İnternette gördüklerimin %99 una inanmıyorum. Kesinlikle kontrol ederim kendini hoca olarak 

tanıtan herkese itibar etmem araştırırım. Takip ettiğim güvendiğim hocalar haricinde çok itibar 

etmiyorum. Sıklıkla kitabı tercih ederim” (K-3). 

Ediniyorum. Sıklıkla ilahiyat fakültesi mezunu arkadaşlara çok soruyorum. Kurs hocasına 

soruyorum ona rahatlıkla yazıp cevap alabiliyorum sonra da en çok interneti kullanıyorum (K-

14). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde dini bilginin toplumsal kaynağı alt 

teması için belirlenen üçüncü kod kitaplardır. Kitaplar çalışmada en yüksek frekansa 

sahip kodlardan biri olarak öne çıkmaktadır. Bununla birlikte kitapların dini bilginin 

toplumsal kaynağı olarak görülmesinde internete güvenmeme faktörü bulunmaktadır. 

Ayrıca kitaplar konusundaki düşüncelerin temelinde ilmihaller, tefsirler ve Kur’an meali 



116 

 

bulunmaktadır. Araştırma bulgularında, katılımcıların dini bilgi edinme süreçlerinde 

kitapları toplumsal bilgi kaynağı olarak sıklıkla tercih ettikleri görülmüştür. Bu durum, 

özellikle ilmihal kitapları, tefsirler ve Kur’an mealleri gibi temel dini eserlerin dini bilgi 

aktarımında güvenilir bir kaynak olarak kabul edilmesiyle ilişkilidir. Katılımcıların, 

internet ve kitle iletişim araçlarına yönelik güvensizlikleri de kitaplara yönelimlerini 

pekiştiren bir unsur olarak ortaya çıkmaktadır. Karataş (2020), Cumhuriyet dönemi 

yaygın din eğitimi kitapları üzerine yaptığı incelemede, ilmihallerin halkın dini bilgilerini 

sistematik bir şekilde öğrenmeleri açısından uzun yıllardır önemli bir kaynak olduğunu 

vurgulamaktadır. Özellikle Ahmed Hamdi Akseki’nin “Yavrularımıza Din Dersleri” gibi 

eserleri, dini bilgilerin anlaşılabilir ve pratik bir biçimde sunulmasına katkı sağlamıştır. 

Bu eserler hem çocuklar hem de yetişkinler için dini bilgilerin temel kaynağı olarak 

kullanılmıştır. Benzer şekilde, Yaltkaya’nın (1943) “Benim Dinim” adlı eseri, şiir ve 

hikâye anlatımlarıyla dini değerlerin daha kolay benimsenmesini sağlamış; Köksal’ın 

(1999) “Gençlere Din Kılavuzu” adlı kitabı ise gençlere yönelik olsa da yetişkinler için 

de dini bilgiler açısından önemli bir başvuru kaynağı olmuştur. Araştırmada katılımcıların 

bu tür kitaplara referans vermeleri, yazılı kaynakların dini bilgiyi aktarımındaki 

sürekliliği göstermektedir. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yayımladığı çeşitli ilmihal ve 

tefsir kitapları, dini bilgilerin standartlaştırılmasında ve yanlış bilgilendirmelerin 

önlenmesinde önemli bir rol oynamaktadır (DİB, 2020). Bu bağlamda kitaplar, dini 

bilginin aktarımında bir güvenilirlik ve otorite unsuru olarak ön plana çıkmaktadır. Sonuç 

olarak, Düzce örneğinde yetişkin kadınların dini bilgi kaynağı olarak kitaplara yönelmesi; 

dini bilginin geleneksel yöntemlerle aktarılmasına duyulan güvenin bir yansımasıdır. 

İnternet ve diğer dijital kaynaklara yönelik eleştiriler, katılımcıları yazılı ve köklü dini 

kaynaklara daha fazla bağlamış görünmektedir. Bu durum, dini bilginin korunması ve 

doğru aktarılması açısından önemli bir eğilimi ortaya koymaktadır. 

“Evet edinirim. En çok Kur’an-ı Kerim mealini başvururum” (K-7). 

“İlmihal kitabımı öncelikli kaynak olarak kullanıyorum; çoğu zaman sorularımın yanıtını orada 

buluyorum. İnterneti de sık sık başvurduğum bir araç haline getirdim; özellikle kandil 

akşamlarında kılınacak namazların usul ve dualarına internetten bakıyorum. Televizyon 

yayınlarını ise yeterince güvenilir bulmadığım için pek tercih etmiyorum.” (K-15). 

“Dini bilgileri öncelikle kitap ve internetten edinirim. Bir konu hakkında araştırma yaparken 

ilgili tefsirlere başvururum; internet üzerinden Diyanet’in ve diğer yayınevlerinin tefsirlerine 

kolayca erişebiliyorum. Ayrıca, çevrimiçi paylaşılan dinî içeriklerin altındaki yorumları da 

inceleyerek farklı bakış açılarını değerlendiriyorum.” (K-16). 



117 

 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde dini bilginin toplumsal kaynağı alt 

teması için belirlenen son kod internet olarak öne çıkmaktadır. İnternet kullanımı, 

kitaplardan sonraki en yüksek referansa sahip ikinci kod olarak görülmektedir. Dini 

bilginin toplumsal kaynağı olarak internetten faydalanma durumuna bilgiye kolay ulaşım, 

zaman ve mekân fark etmeksizin bilgi edinebilme faktörleri etkide bulunmaktadır. 

Araştırmada, dini bilginin toplumsal kaynağı alt teması kapsamında internet, katılımcılar 

tarafından kitaplardan sonra en yüksek referansa sahip ikinci bilgi kaynağı olarak 

belirtilmiştir. Katılımcılar, interneti dini bilgilere ulaşmada pratiklik, kolay erişim ve 

zaman-mekân sınırlaması olmaması gibi avantajları nedeniyle tercih ettiklerini ifade 

etmişlerdir. Bu bulgu, internetin yaygın kullanımı ve dijitalleşmenin dini bilgi edinme 

süreçlerine yansımasını ortaya koymaktadır. Vardı (2013), internetin dini bilgilere ulaşma 

noktasında sağladığı kolaylığın özellikle genç ve orta yaş yetişkin gruplar arasında yaygın 

olduğunu belirtmiştir. Ancak çalışmasında, kullanıcıların internet üzerinden elde ettikleri 

dini bilgilerin güvenilirliği konusunda endişe taşıdıkları da vurgulanmıştır. 

Araştırmamızda da benzer şekilde bazı katılımcılar, interneti öncelikli bir kaynak olarak 

kullanmalarına rağmen bu bilgilere eleştirel bir yaklaşım sergilemektedirler. Bunt (2007), 

“Dijital Çağda İslam” adlı çalışmasında, internetin dini bilginin demokratikleşmesine 

katkı sağladığını ancak aynı zamanda bilgi kirliliği ve bağlamdan kopuk yorumlar 

nedeniyle riskler barındırdığını vurgulamaktadır. Bu bağlamda, Düzce’deki katılımcıların 

interneti dini bilginin kaynağı olarak görmeleri, teknolojinin sunduğu imkanlardan 

yararlanma eğilimlerini yansıtırken; diğer yandan dini bilgilerin doğruluğunu sorgulama 

ihtiyacının da devam ettiğini göstermektedir. Sonuç olarak, internetin dini bilginin 

toplumsal kaynağı olarak yükselişi, bilgiye erişim alışkanlıklarının dönüşümünü ortaya 

koymaktadır. Ancak bu eğilimin beraberinde getirdiği bilgi güvenilirliği sorunu, 

katılımcıların interneti kullanırken resmi ve kurumsal dini kaynaklara yönelme 

eğilimleriyle dengelenmektedir. 

“İnternetten Kur’ân-ı Kerîm okumayı öğrenmeye çalıştım ve bilgimi artırdım. Kitap okumayı 

tercih etmiyorum; bir dönem Kur’an kursuna gittim ama genellikle telefonumdan internete 

başvuruyorum, çünkü hızlı ve kolay şekilde bilgiye ulaşıyorum.” (K-6). 

“YouTube ve interneti elbette tercih ederim. İnternette takip ettiğim sayfalarda ayet veya hadis 

paylaşımları karşıma çıkıyor; bunları kulaklığımla dinlerken aynı anda başka işler de 

yapabiliyorum, bu büyük bir avantaj sağlıyor. Dini kitapları her zaman okumuyorum ama 

bildiklerimi tazelemek için ara sıra elime alıyorum. Ramazan döneminde ise sahur vakitlerinde 

televizyon sohbet programlarını takip ederek ibadetlerime destek oluyorum.” (K-9). 



118 

 

4.3.  Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Kaynaklara Güven Durumuna İlişkin 

Veriler 

Araştırmada Düzce’de yaşayan kadınların dini kaynaklara güven durumuna 

yönelik alt amaçlar bulunmaktadır. Bu kapsamda elde edilen veriler neticesinde oluşan 

tema, alt tema ve kodlara yönelik grafiğe Şekil 4.3’te yer verilmiştir. 

 

Şekil 4.3. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Kaynaklarına Güven Durumuna İlişkin 

Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği 

 

Şekil 4.3’de yer alan veriler incelendiğinde din kaynaklarına güven teması 

güvenilir kaynak, güvenilmeyen kaynak ve din kaynaklarının denetlenmesi alt temaları 

şeklinde oluşturulmuştur. Güvenilir kaynak alt temasının kodları ulusal din hizmetleri, 

Kur’an, din görevlileri, kitaplar ve kitle iletişim araçlarıdır. Güvenilmeyen kaynaklar 

arasında kitle iletişim araçları, batıl söylentiler, bilinmeyen dini kitaplar, ulusal din 

hizmetleri, tarikat içtihatları, internet ve tanınmayan din insanları bulunmaktadır. Son 

olarak dini kaynakların denetlenmesi alt temasına ilişkin dini kitaplar yoluyla, 

hısım/akraba yoluyla, tefsirler ile, ulusal din hizmetleri ile, kişisel bilgi ile, din görevlileri 

yoluyla denetleme kodlamaları yapılmıştır.  

Araştırma kapsamında Düzce’de yaşayan kadınların dini kaynaklara güven 

durumlarına yönelik sorulara din kaynaklarına güven teması altında yanıt aranmıştır. Bu 

kapsamda yapılan araştırma sonucu katılımcıların verdikleri cevaplara Tablo 4.3’de yer 

verilmiştir. 



119 

 

Tablo 4.3. Katılımcıların Din Kaynaklarına Güven Durumlarına İlişkin Veriler 

TEMA ALT TEMA KOD FREKANS KATILIMCILAR 

Dini Kaynaklara 

Güven 

Güvenilir 

Kaynaklar 

Kitle İletişim 

Araçları 
1 K1 

Din 

Görevlileri 
5 

K2, K6, K7, K8, 

K14 

Kitaplar 5 
K3, K4, K8, K10, 

K19 

Kur’an 9 

K5, K8, K13, K15, 

K16, K17, K18, 

K21, K22 

Ulusal Din 

Hizmetleri 
5 

K9, K11, K12, 

K19, K23 

Güvenilmeyen 

Kaynaklar 

Bilinmeyen 

Kaynaklar 
4 K1, K2, K14, K18 

İnternet 14 

K2, K3, K4, K6, 

K7, K8, K11, K12, 

K13, K15, K17, 

K19, K20, K23 

Kitap 1 K5 

Ulusal Din 

Hizmetleri 
1 K7 

Batıl İnançlar 2 K9, K21 

Kitle İletişim 

Araçları 
1  K10 

Tarikatlar 2  K16, K22 

Dini 

Kaynakların 

Denetlenmesi 

Kişisel Bilgi 4 K1, K8, K12, K14 

Denetim 

Yapmama 
5 

K2, K5, K15, K21, 

K22 

Tefsir 1 K3 

Din 

Görevlileri 
6 

K4, K7, K10, K13, 

K18, K20 

Hısım/Akraba 2 K6, K23 

Ulusal Din 

Hizmetleri 
3 K9, K11, K17 

Dini Kitaplar 2 K16, K19 

 

Tablo 4.3’te yer alan veriler incelendiğinde, katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan dini kaynaklara güven temasına ilişkin ilk alt tema güvenilir kaynaklar 

olarak belirlenmiştir. Güvenilir kaynaklar alt teması içerisinde ilk kod ise kitle iletişim 

araçlarıdır. (K-1) kodlu katılımcı kitle iletişim araçları yoluyla elde ettiği dini bilgiyi 

güvenilir olarak görmektedir. Araştırma bulgularına göre katılımcılar, dini bilgi edinmede 

en çok Kur’an’ı (f=9) güvenilir bir kaynak olarak belirtmişlerdir. Bu durum, Kur’an’ın 

dini bilginin temel kaynağı olduğuna dair klasik İslam anlayışıyla paralellik 

göstermektedir. Özellikle katılımcıların büyük bir kısmının (K5, K8, K13, K15, K16, 

K17, K18, K21, K22) Kur’an’ı doğrudan referans göstermeleri, kutsal metnin bireysel 



120 

 

dini gelişimdeki merkezî rolünü vurgulamaktadır. Tosun (2017) da dini eğitimin en temel 

kaynağının Kur’an olduğunu ve bu kaynağın bireylerin dini düşünce ve pratiklerinde 

belirleyici bir etkisi bulunduğunu belirtmektedir. Din görevlileri (f=5) ve kitaplar (f=5) 

da güvenilir kaynaklar arasında öne çıkmıştır. Din görevlilerine güven, dini bilgilerin 

sözlü aktarımında otorite figürlerine duyulan ihtiyacın bir göstergesi olarak 

değerlendirilebilir. Topuz (2015), din görevlilerinin halkın dini rehberlik ihtiyaçlarını 

karşılamada önemli bir rol oynadığını, bu nedenle güvenilirliklerinin yüksek olduğunu 

ifade etmiştir. Kitaplar ise özellikle ilmihaller ve tefsirler bağlamında ön plana çıkmıştır. 

Karataş (2020), Cumhuriyet dönemi din eğitimi kitaplarının halkın dini bilgi ihtiyaçlarını 

karşılamada pedagojik ve içerik açısından önemli bir yer tuttuğunu vurgular. Buna karşın, 

internet (f=14) en yüksek frekansa sahip güvenilmeyen kaynak olarak dikkat 

çekmektedir. Katılımcıların büyük çoğunluğu, internetten edinilen dini bilgilerin 

doğruluğuna şüpheyle yaklaşmakta (K2, K3, K4, K6, K7, K8, K11, K12, K13, K15, K17, 

K19, K20, K23) ve bilgi kirliliğine dikkat çekmektedir. Vardı (2013), internetin dini 

bilgiye hızlı erişim sağladığını ancak içeriklerin güvenilirliği konusunda ciddi problemler 

barındırdığını belirtmektedir. Benzer şekilde Bunt (2007), internetin dini bilginin 

demokratikleşmesine katkı sağladığını, fakat aynı zamanda yanlış ve bağlamdan kopuk 

bilgilerin yayılmasına yol açtığını ifade etmektedir. Ulusal din hizmetleri (f=5) hem 

güvenilir hem de (f=1) güvenilmeyen kaynaklar arasında yer almakta, bu da katılımcılar 

arasında hizmetlerin niteliğine dair farklı algıların varlığına işaret etmektedir. Akpolat 

(2005), din hizmetlerinin yerel düzeyde farklı standartlarda yürütülmesinin güven algısını 

etkileyebileceğini ileri sürmektedir. Denetim mekanizmaları bağlamında ise 

katılımcıların bir kısmı (f=6) dini bilgilerin doğruluğunu din görevlileri aracılığıyla 

kontrol ettiklerini belirtmiştir. Bu da dini bilgilerin doğruluğunu teyit etme konusunda 

bireylerin otorite figürlerine yönelme eğiliminde olduklarını göstermektedir. Sonuç 

olarak, Düzce’deki yetişkin kadınların dini bilgi kaynaklarına yönelik güven algısı, 

geleneksel kaynaklara (Kur’an, din görevlileri, kitaplar) yüksek düzeyde güven 

duyulduğunu, modern kaynaklara (internet, kitle iletişim araçları) ise temkinli 

yaklaşıldığını ortaya koymaktadır. Bu bulgu, dini bilgiye erişimde eleştirel bir farkındalık 

geliştiğini ve bireylerin dini bilgiyi doğrulama ihtiyacı hissettiklerini göstermektedir. 

 

“Semerkand TV, Diyanet TV ve Gonca TV’yi izliyorum; bu kanallara güveniyorum.” 

(K-1). 



121 

 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde güvenilir kaynaklar alt temasına 

ilişkin ikinci kod din görevlileri olarak belirlenmiştir. Din görevlilerine güven kodunun 

temelinde ise din görevlilerinin gerçek kişiler olması bulunmaktadır.  

“Yakınımdaki hocalara güvenirim; hadislere de güveniyorum çünkü bunlar Peygamberimizin 

sözlerinin bize doğru şekilde ulaşmış halidir.” (K-6). 

“İlminden emin olduğum hocalarıma güvenirim; ayrıca kitaplara ve meallere de başvururum, 

ancak her yazarın eserine itimat etmem.” (K-7). 

“En çok gerçek kişilere güvenirim; çünkü onlar soyut bilgiler yerine somut örneklerle anlatarak 

emsal teşkil ediyorlar.” (K-14). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde güvenilir kaynaklar alt temasına 

ilişkin üçüncü kod kitaplar olarak belirlenmiştir. Kitaplar koduna dayalı verilen 

cevaplarda Kur’an en önemli faktör olarak belirlenirken ilmihaller ve güvenilir yazarlar 

da (örneğin Elmalılı Hamdi Yazır, Buhari vb.) öne çıkmaktadır. 

“Kitaplara, Kur’ân-ı Kerîm’e ve ilmihâllere başvuruyorum; çünkü kitaplarda bilginin 

kaynakçasına ulaşabiliyorum. İnternette ise genellikle kaynakça bulunmadığı ve tanımadığım 

kişilerin kişisel yorumlarını ekleyebildiği için güven duymak zor oluyor. Bu nedenle kitapları 

daha güvenilir buluyorum.” (K-3). 

“En önemlisi Kur’ân-ı Kerîm’dir, ancak Arapça bilmediğim için meâl okumak bile eksik kalıyor. 

Hadis kaynaklarından genellikle Buhari’ye başvururum; çünkü güvenilir kaynaklara önem 

veririm. En sağlam bilgi her zaman Kur’ân-ı Kerîm’den gelmektedir.” (K-8). 

“Kitaplarıma güveniyorum; zira tek bir eser, birçok kaynaktan süzülmüş bilgileri bir araya 

getiriyor. Âlimlerin fetvalarını ve Diyanet’in görüşlerini ekleyerek konuyu netleştiriyor; böylece 

farklı kitapları tek tek incelemek yerine pratik bir çözüm sunup zamandan tasarruf ediyorum.” 

(K-10). 

Elmalılı Hamdi Yazır’a bakarım (K-19). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde oluşturulan bir başka kod Kur’an 

olarak ele alınmıştır. Kur’an’ın ayrı bir kod olarak ele alınmasının sebebi katılımcıların 

yalnızca Kur’an’ı temele almasından kaynaklanmaktadır. Kitaplar kodunda yer verilen 

katılımcılar Kur’an’ın yanı sıra ilmihaller, tefsirler ve birtakım dini alimlerden söz 

etmişlerdir. Bununla birlikte Kur’an kodunda yer alan katılımcıların cevapları yalnızca 

Kur’an’dan oluşmaktadır. Ek olarak ise Kur’an kodunda yer alan ve kitaplar kodunda da 

cevabını Kur’an temelinde veren katılımcılara ortak kod biçimde yer verilmiştir. 



122 

 

“Kur’ân-ı Kerîm’i en güvenilir kaynak olarak kabul ediyorum; çünkü Peygamberimiz’e ait, 

bozulmadan günümüze ulaşmış bir miras. Sahih hadisleri de aynı güvenle okuyor, ancak 

kaynaklarının sağlam olmasına özellikle dikkat ediyorum.” (K-5). 

“En güvenilir kaynağım Kur’ân-ı Kerîm; Allah tarafından vahyedilmiş ve bozulmadan günümüze 

ulaşmış bir eser. Ardından hadis kaynaklarına başvurmak isterim; ancak hadis literatöründeki 

çeşitlilik nedeniyle seçim yaparken kalbim sahih hadisleri öne çıkarmak istese de aklım eleştirel 

bir mantıkla değerlendirme yapmaya yöneliyor.” (K-16). 

“En çok Kur’ân-ı Kerîm’e ve sahih hadislere güvenirim; çünkü Kur’ân, Allah’ın kelâmı olarak 

günlük ibadetlerimizin temelini oluşturur, hadislere ise Peygamberimizin yaşamını ve toplumsal 

hayattaki örnek davranışlarını öğrenmek için başvururum.” (K-18). 

“En çok Kur’ân-ı Kerîm’e güvenirim; çünkü onun birinci elden kaynak olduğuna inanıyorum.” 

(K-22). 

Katılımcılardan elde edilen bilgiler neticesinde oluşturulan son kod ulusal din 

hizmetleri bir başka deyişle Diyanet İşleri Başkanlığı verileri olarak ele alınmıştır. Ulusal 

din hizmetleri koduna ilişkin katılımcı cevapları ise şu şekilde özetlenebilir: 

“Eğitimini almadığım için hadislerin sahihliğini ayırt edemediğimden Diyanet’i esas alıyorum. 

Fıkıh, hadis, tefsir, içtimaî kıyas gibi ilmi konuları tek başıma okuyup değerlendirecek donanıma 

sahip olmadığım için karar veren alimlerin görüşlerine güveniyorum. Alanım olmadığı için nasıl 

hastalığımda doktora danışıyorsam dinî meselelerde de uzmanlara başvurmak gerektiğini 

düşünüyorum. Bu nedenle belirli bir tarikatın yerine, Diyanet’in sunduğu resmi kaynakları ve 

yayınları takip edebilirim.” (K-11). 

“Diyanet İşleri Başkanlığı resmi ve güvenilir bir kurum; ayrıca şu anda Türkiye Müslümanları’na 

hitap eden ve aşırı uç açıklamalardan uzak, makul ifadeler kullanan DİB Başkanını da güvenilir 

buluyorum.” (K-12). 

“Diyanet’in heyetince hazırlanan eserleri güvenilir bulduğum için onlara başvururum. Kaynak 

seçerken bilinçli süzme yaparım; rastgele ilk tıkladığım bilgiye değil, eserin kim tarafından 

kaleme alındığına dikkat ederim. Ayrıca belli başlı sahih hadis kitaplarına yönelerek 

doğruluğunu titizlikle kontrol ederim.” (K-19). 

Tablo 4.3’de yer alan veriler incelendiğinde, katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan dini kaynaklara güven temasına ilişkin ikinci alt tema güvenilmeyen 

kaynaklar olarak belirlenmiştir. Güvenilmeyen kaynaklar alt teması içerisinde ilk kod 

bilinmeyen din insanların görüşleri olarak belirlenmiştir. Bu bağlamda katılımcı görüşleri 

şu şekilde oluşturulmuştur. 

“Herhangi bir düşünceye saplanıp kalıp farklı görüşlere kapılarını kapatan radikal kaynaklara 

güvenmiyorum. Örneğin “kimsenin olmadığı yerde başı açık namaz kılınabilir” gibi iddiaları 

yanlış buluyor ve bu tür yaklaşımları savunanlara itibar etmiyorum.” (K-14). 



123 

 

“Bazı yazarlar profesör unvanına sahip olmalarına rağmen yazılarındaki tutarsızlıklar ve din 

alimlerine yakışmayan söylemler yüzünden görüşlerinin geçerliliğini sorguluyorum. Bir dini 

söylemin güvenilirliği, hangi kaynaktan alıntı yapıldığına ve nerede referans gösterildiğine bağlı. 

Televizyonu, sosyal medyayı ve diğer dijital platformları en güvensiz kaynaklar olarak 

görüyorum; çünkü orada kaynak göstermeden, gelişigüzel herkesi etkileyebilecek biçimde yayılan 

içerikler var. Bazı kişiler bu tür yayınları takip etse de, kaynağı olmadığı için benim için geçerli 

olmuyor.” (K-18). 

Güvenilmeyen kaynaklar alt teması içerisinde ikinci kod internet olarak 

belirlenmiştir. İnternete güvenilmemesinin sebepleri ise bir kaynağa dayanmaması, her 

bilginin doğru ön kabulü ile yayınlanması, tıklanma amaçlı yalan bilgiler yayılması gibi 

faktörlerden oluşmaktadır. Araştırma bulgularınızda, “Güvenilmeyen kaynaklar” alt 

teması içinde internetin ikinci kod olarak belirlenmesi ve katılımcıların internete 

güvenmemelerinin sebeplerini “bir kaynağa dayanmama”, “her bilginin doğru ön kabulü 

ile yayınlanması” ve “tıklanma amaçlı yalan bilgiler yayılması” şeklinde ifade etmeleri, 

literatürle önemli bir paralellik göstermektedir. Eken ve Aydın (2018), internet ortamında 

sunulan dini bilgilerin güvenilirliği ve kalitesini sorguladıkları çalışmalarında, birçok 

Türkçe dini içerikli web sitesinde yetkinlik, otorite ve kapsam açısından ciddi eksiklikler 

olduğunu ortaya koymuştur. İnceledikleri sitelerde yazar bilgisinin eksikliği, kaynakça ve 

referans sisteminin yetersizliği ve içeriklerin çoğunlukla derleme veya doğrudan alıntı 

olması, internetteki dini bilgilerin doğruluğu konusunda kullanıcıların endişelerini haklı 

çıkarmaktadır. 

Bu bulgular, katılımcıların internet kaynaklarını güvenilmez bulmalarının 

nedenlerini destekler niteliktedir. Katılımcıların belirttiği “tıklanma amaçlı yalan bilgiler 

yayılması” durumu da Eken ve Aydın’ın (2018) vurguladığı ticari kaygılarla hazırlanan, 

sansasyonel başlıklarla sunulan ve kullanıcıları yanıltan içeriklerin bir sonucu olarak 

değerlendirilebilir. Benzer şekilde Vardı (2013), internetin dini bilgi ediniminde pratik 

bir araç olduğunu ancak doğruluk ve güvenilirlik bakımından ciddi sorunlar 

barındırdığını belirtmektedir. Vardı’ya göre, resmi kurumlarca hazırlanan dini sitelerin 

azlığı ve denetim mekanizmalarının yetersizliği, bireylerin internetten elde ettikleri dini 

bilgilerin kalitesine şüpheyle yaklaşmalarına yol açmaktadır. Sonuç olarak, Düzce 

örneğinde katılımcıların internete yönelik güvensizlikleri, literatürdeki bulgularla 

örtüşmektedir. Bu durum, internetin sağladığı kolaylıklar kadar, yanlış ve eksik bilgilere 

erişim riskini de beraberinde getirdiğini göstermektedir. Bu bağlamda, dini bilginin 

kaynağını sorgulama ve resmi/kurumsal kaynaklara yönelme eğilimleri, bireylerin bilgi 

edinme süreçlerinde eleştirel bir farkındalık geliştirdiklerinin bir göstergesidir. 



124 

 

“İnterneti güvenilir bulmuyorum; çünkü kaynakça belirtilmiyor, dipnotlar ve parantez içindeki 

atıflar eksik kalıyor, anlatan kişinin kim olduğuna dair bilgi sahibi olmamı engelliyor” (K-3). 

“Sosyal medyada ve DİB’in bazı yayınlarında uydurma hadisler ve doğrulanmamış içerikler 

dolaşıyor; bu yüzden onlara itimat etmiyorum (K-7). 

“Popüler internet siteleri tıklanma odaklı haber yapıyor; başlıklar yanıltıcı olabiliyor veya site 

kendi yorumunu katıyor, bu ayrımı yapabilmek için derin bir bilgi birikimine sahip olmak 

gerekiyor” (K-11). 

“Genel olarak interneti her alanda güvenilmez buluyorum; denetleme mekanizması olmadığı için 

herkes özgürce yalan yanlış yazıp konuşabiliyor, bilgi kirliliği had safhada ve doğruluğunu 

sorgulayacak kimse yok” (K-13). 

Güvenilmeyen kaynaklar alt teması içerisinde üçüncü kod tarikat içtihatları olarak 

belirlenmiştir. Tarikat içtihatları ve tarikatların bilgilerinin güvenilmez olmasının 

sebepleri ise tarikatların din dışında da ellerinde bir güç bulundurmaları olarak 

görülmektedir. Araştırma bulgularınızda, “Güvenilmeyen kaynaklar” alt teması içinde 

tarikat içtihatlarının üçüncü kod olarak belirlenmesi, katılımcıların bu kaynaklara 

güvenmemelerinin gerekçeleriyle birlikte (ör. tarikatların din dışında da güç sahibi 

olmaları) literatürdeki eleştirilerle örtüşmektedir. Bartu’nun (2017) “Kayseri’de 

Tarikatlar ve Tekkeler” başlıklı yüksek lisans tezinde, tarikatların tarihsel süreçte 

yalnızca dini değil aynı zamanda sosyal, siyasi ve ekonomik alanlarda da etkili oldukları 

vurgulanmaktadır. Bartu, Osmanlı döneminde tekkelerin ve tarikatların birçok alanda 

faaliyet gösterdiğini, bu faaliyetlerin zamanla dini sınırların ötesine geçerek toplumsal 

güç unsurlarına dönüştüğünü belirtmektedir. Bu durum, günümüzde bazı bireylerin 

tarikatlara yönelik güvensizliklerinin kökenini açıklamada önemli bir referans noktasıdır. 

Benzer şekilde Ocak (2013), Anadolu’daki dini yapılar üzerine yaptığı incelemede, bazı 

tarikatların “sivil toplum” benzeri yapılar geliştirerek sosyal dayanışma sağladığını, 

ancak bu yapının zamanla dini otoritenin yanı sıra siyasi ve ekonomik güce dönüşerek 

toplumda eleştirilere yol açtığını belirtir. Katılımcıların bu bağlamda tarikat içtihatlarını 

güvenilir bulmamaları, dini bilginin kaynağı olarak resmi ve kurumsal yapılara 

yönelmeleriyle de ilişkilendirilebilir. Ayrıca, Çapçıoğlu (2000), modern Türkiye’de 

tarikatların bazen dini bilginin aktarımında geleneksel bir kanal olarak varlık gösterdiğini, 

ancak toplumsal değişimle birlikte bu yapıların “şeffaflık” ve “hesap verebilirlik” 

konularında eleştirilere maruz kaldığını ifade etmektedir. Katılımcıların, tarikatların dini 

bilginin ötesinde siyasi bir güç aracı olabileceği endişesi, literatürdeki bu eleştirilerle 

paralellik göstermektedir. 



125 

 

“Tarikat içtihatlarını en güvensiz kaynak olarak görüyorum; başlangıçta samimi duygularla 

kurulmalarına rağmen zamanla güç zehirlenmesi yaşayarak İslamiyet’le bağdaşmayan 

uygulamalara yöneliyorlar” (K-16).“Tarikat hocaları ve şeyhler de güvenimi kazanamıyor; 

söyledikleri çoğunlukla bel altı veya kadınlar üzerine odaklanıyor, ahlaki ve insani değerleri 

yansıtmıyor; toplumdan izole yaşamaları ve kendilerini ayrıcalıklı görmeleri samimiyetlerini 

zedeliyor” (K-22). 

Güvenilmeyen kaynaklar alt temasının bir başka kodu ise ulusal din hizmetleri 

olarak belirlenmiştir. Ulusal din hizmetlerini temsil eden Diyanet İşleri Başkanlığı’nı 

kurum içerisinde yer alan personellere yönelik olumsuz düşünceler sebebiyle kaynak 

olarak güvenilmez bulunduğu belirtilebilir. Araştırma bulgularında, Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın dini bilgi kaynağı olarak güvenilirliğinin, kurum içerisinde görev yapan 

personellere yönelik olumsuz algılar sebebiyle sorgulandığı görülmektedir. Katılımcıların 

bir kısmı, din hizmeti sunan personelin bilgi düzeyi, tutumları ve görev anlayışları 

konusundaki eleştirilerini dile getirerek, bu durumun kuruma olan genel güveni de 

olumsuz etkilediğini belirtmişlerdir. Bu bulgu, literatürde Diyanet personelinin toplumsal 

algısıyla ilgili yapılan değerlendirmelerle örtüşmektedir. Örneğin Asri (2021), din 

hizmetleri uzmanlarının görev tanımlarının genişliği ve çeşitliliği nedeniyle her alanda 

yeterlilik sergileyemeyebileceklerini, bu durumun halk arasında hizmet kalitesine ilişkin 

algıları olumsuz etkileyebileceğini ifade etmektedir. Benzer şekilde Yılmaz (2015), din 

görevlilerinin zaman zaman iletişim becerileri ve pedagojik yaklaşımlarındaki eksiklikler 

nedeniyle toplumsal beklentilere tam olarak karşılık veremediklerini, bunun da kurumun 

temsil gücünü zedelediğini vurgulamaktadır. DİB’in kurumsal bir yapı olarak 

güvenilirliği, sunduğu hizmetlerin standartlarıyla doğrudan ilişkilidir. Ancak hizmetlerin 

uygulayıcıları olan personelin yeterliliğine dair algılar, kurumsal güveni de belirleyen bir 

unsur haline gelmektedir. Kaya (2018), özellikle genç kuşakların din görevlilerini bilgi 

kaynağı olarak yeterli bulmadıklarını, dini bilgileri doğrulama sürecinde alternatif 

kaynaklara yöneldiklerini ortaya koymuştur. Katılımcıların, DİB personeline yönelik 

eleştirileri; bireysel deneyimlere dayalı olsa da din hizmetlerinde kalite, profesyonellik 

ve halkla ilişkiler boyutunda iyileştirme ihtiyacına işaret etmektedir. Bu bağlamda, 

kurumun bilgi kaynağı olarak güvenilirliğini artırmak için personelin mesleki gelişim 

programlarının güçlendirilmesi, iletişim becerilerinin artırılması ve halkla etkileşim 

süreçlerinin yeniden yapılandırılması önem arz etmektedir. 

“…DİB ise şöyle kurum çalışanlarından dolayı ve lüks içinde yaşayan yetkili kişilerden dolayı 

güven duygum azaldı” (K-7). 



126 

 

Güvenilmeyen kaynaklar alt teması içerisinde bir başka kod batıl söylentiler 

olarak belirlenmiştir. Araştırma bulgularına göre, batıl söylentiler katılımcılar tarafından 

dini bilgi kaynağı olarak güvenilmez bulunmuştur. Katılımcılar bu tutumlarını, batıl 

söylentilerin kaynağa dayanmaması, akıl ve mantık çerçevesinde açıklanabilir olmaması 

ve çoğunlukla hurafe nitelikli bilgiler içermesi ile gerekçelendirmişlerdir. Bu yaklaşım, 

modern bireyin dini bilgiye yönelik artan eleştirel bakışını ve rasyonel bilgi arayışını 

ortaya koymaktadır. Malinowski (1990), mit ve söylentilerin geleneksel toplumlarda 

sosyal düzenin korunmasına hizmet ettiğini, ancak modern toplumlarda bu tür anlatıların 

“batıl” olarak görülerek dini bilgi üretiminde otoritesini kaybettiğini belirtir. Bu 

çerçevede, katılımcıların batıl söylentilere yönelik eleştirileri, modernleşme sürecinin 

dini bilgi algısına etkisi olarak değerlendirilebilir. Benzer şekilde İlhan (2014), mitlerin 

ve söylencelerin toplumsal hafızada bir değer taşımasına rağmen, bilimsel bilgi çağında 

bunların irrasyonel ve güvenilmez görüldüğünü vurgulamaktadır. Katılımcıların dini bilgi 

kaynakları arasında batıl söylentilere yer vermemesi, dini bilgiyi doğrulama ve eleştirme 

ihtiyacının bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Özüdoğru’nun (2022) çalışması da bu 

bulguyu destekler niteliktedir. Yazar, modern dünyada bireylerin geleneksel mitlere ve 

söylentilere karşı daha mesafeli durduklarını ve bu anlatıları folklorik bir unsur olarak 

değerlendirdiklerini ifade etmektedir. Katılımcıların batıl söylentilerden ziyade Kur’an, 

dini kitaplar ve din görevlileri gibi daha somut ve doğrulanabilir kaynaklara yönelmesi, 

bu eğilimin bir göstergesidir. Sonuç olarak, Düzce örneğinde yetişkin kadınların batıl 

söylentileri güvenilmez bulmaları, dini bilgi edinme süreçlerinde akılcı, kanıta dayalı ve 

kurumsal kaynaklara yöneldiklerini göstermektedir. Bu durum, bireylerin dini bilgiye 

ulaşmada daha eleştirel ve seçici bir tutum geliştirdiklerini ortaya koymaktadır. Bu 

bağlamda elde edilen katılımcı görüşleri şu şekilde özetlenebilir: 

“Batıl, dinle ilgisi olmayan ve halk arasında yerleşmiş; Peygamber Efendimiz döneminde hiç 

uygulaması olmayan gelenek, görenek ve ritüellere güvenmiyorum. Bu tür uygulamaları ibadetle 

karıştırmamak; ancak kültürel bir gelenek olarak görmek gerektiğini düşünüyorum. Bazı 

yörelerde geleneğin dinle harmanlanarak “haram” veya “şüpheli” denmesi, içini 

dolduramadıkları yasaklarla insanları dışlamaları doğru değil. Hiçbir yoruma hemen itibar 

etmeyip, dinin yasaklamadığı konularda aceleci hükümlere varmamak; şüpheye düşen 

meselelerde mutlak uzmanlara danışmak gerektiğine inanıyorum. Cehennemlik veya kafir olarak 

niteleyerek ötekileştiren uç fikirleri de kabul etmiyorum.” (K-9). 

“Halk arasında kulaktan kulağa yayılan fetvalara güvenmiyorum; genellikle ekstra unsurlar 

katarak aktarılıyorlar. Doğru bilgiye ulaşmak için ya bizzat konuyu inceleyeceğim ya da bu 

alanda uzman bir hocaya danışacağım.” (K-20). 



127 

 

Güvenilmeyen kaynaklar alt teması içerisinde son kod kitle iletişim araçları olarak 

belirlenmiştir. (K-10) kodlu katılımcı kitle iletişim araçları yoluyla verilen dini bilginin 

güvenilir olmadığını belirtmektedir. Araştırma bulgularınızda “Güvenilmeyen 

kaynaklar” alt teması içerisinde kitle iletişim araçları yoluyla verilen dini bilginin 

güvenilir bulunmaması, literatürde de sıklıkla tartışılan bir konudur. Katılımcıların bu 

kaynaklara yönelik eleştirileri; bilgi kirliliği, sansasyonel içerik üretimi ve dini bilgilerin 

magazinleştirilmesi gibi kaygılara dayanmaktadır. Kurt’un (2008) Diyanet Aylık 

Dergisinin Yetişkin Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi başlıklı çalışmasında, kitle 

iletişim araçlarının yetişkin din eğitimi bağlamında etkili birer araç olabileceği belirtilse 

de, bu araçların içerik kalitesi, doğruluk ve dini konularda uzman olmayan kişilerin 

yorumları nedeniyle çoğu zaman güvenilirliklerini yitirdikleri vurgulanmıştır. Özellikle 

dini bilgilerin sosyal medyada hızlıca yayılması ve denetlenmeden dolaşıma girmesi, 

bireylerde bu kaynaklara karşı temkinli bir yaklaşımın gelişmesine neden olmuştur. 

Benzer şekilde Tosun (2017), kitle iletişim araçlarının dini içerikleri sunarken pedagojik 

ve etik bir çerçeveye sahip olmalarının zorunlu olduğunu, aksi takdirde halkın zihninde 

dini kavramlara ilişkin yanlış anlamalar oluşabileceğini ifade etmektedir. Bu da 

katılımcıların neden daha çok yazılı, kurumsal ve doğrudan dini otoritelerden gelen 

kaynaklara yöneldiklerini açıklamaktadır. Ayrıca Köylü (2004), yetişkinlerin dini bilgi 

edinme süreçlerinde özellikle televizyon ve internet gibi araçların hızlı bilgi sunma 

avantajına rağmen yüzeysel ve güvenilmez bilgiler barındırdığı için eleştirildiğini 

belirtmiştir. Bu nedenle yetişkin bireylerin kitle iletişim araçlarını dini bilgi kaynağı 

olarak görmek yerine, daha çok resmi dini yayınlara ve uzmanlara yöneldikleri 

saptanmıştır. Düzce örneğinde katılımcıların kitle iletişim araçlarını güvenilir bir dini 

bilgi kaynağı olarak görmemeleri, dini bilgiyi doğruluk, kaynağa dayalı olma ve etik 

sorumluluk açısından değerlendirdiklerini göstermektedir. Bu tutum, dini bilginin hızla 

tüketildiği ve yaygınlaştığı modern iletişim çağında, bireylerin eleştirel bir bakış açısı 

geliştirme ihtiyacına işaret etmektedir. 

“TV hocalarının söylediklerini bir araya getirmek zor oluyor. Maalesef bazen birbirleriyle 

çelişen, tutarsız açıklamalar yapıyorlar; özel ihtilaflı konulara girdiklerinde izleyicide kafa 

karışıklığı ve şüphe oluşuyor. Allah affetsin, umarım kasıtlı değillerdir.” (K-10). 

Tablo 4.3’de yer alan veriler incelendiğinde, katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan dini kaynaklara güven temasına ait üçüncü alt tema dini kaynakların 

denetlenmesi olarak belirlenmiştir. Dini kaynakların denetlenmesi alt teması içerisinde 



128 

 

ilk kod kişisel dini bilgi ile denetimdir. Katılımcılardan bazıları öğrenilen yeni dini 

bilgilerin kendi bilgileri ile uyumlu olup olmadığını sorgulayarak bilginin doğruluğunu 

test etmektedir. 

“Bilgileri mutlaka denetlerim; sosyal medyada edindiğim hiçbir içeriğe doğrudan itimat etmem. 

Önce farklı kaynaklara bakar, doğruluğunu kontrol ederim. Yanımda bilgisi olan biri varsa 

sorarım; yoksa mesaj atarak teyit alırım.” (K-8). 

“Öncelikle içime dönüp öğrendiğim bilgilerin önceki tecrübelerim ve okulda edindiklerimle ne 

kadar tutarlı olduğuna bakıyorum. İçime huzur verip vermediğini vicdanıma soruyorum; tatmin 

olmazsam hemen araştırmaya başlıyorum. Bugüne dek hiç duymadığım bir konuysa kaynaklara 

başvurup kendim öğreniyorum. Kur’ân-ı Kerîm’e gelince, okumadığım ya da bilmediğim tefsir 

kalmadı; ancak yeni ve güncel bir mesele olduğunda Diyanet’in yayınlarını tercih ediyorum. 

Bana bilmediğim bir soru yöneltildiğinde “Şu an bilmiyorum, araştırıp size döneceğim” deyip 

konuyu inceliyorum, sonra da bulduklarımı paylaşıyorum.” (K-12). 

“Eğer bir kişiye soru sorduysam ve cevabı kafama yatmadıysa, internete veya kitaplara bakıp 

sonra aynı kişiye tekrar sorarım; yanıtlar arasında çelişki varsa diğer arkadaşlarıma—hatta 

konuyla ilgisi olmayanlara bile—danışarak farklı bakış açılarını ve mantıklarını test ederim.” 

(K-14). 

Dini kaynakların denetlenmesi alt teması içerisinde ikinci kod tefsirler yoluyla 

denetleme olarak belirlenmiştir. Araştırma bulgularınızda “Dini kaynakların 

denetlenmesi” alt teması içerisinde tefsirler yoluyla denetleme kodunun belirlenmesi, 

katılımcıların dini bilgiyi doğrularken tefsir kaynaklarını önemli bir referans noktası 

olarak gördüklerini göstermektedir. Bu yaklaşım, dini bilginin güvenilirliğinin 

artırılmasında klasik ve modern tefsirlerin rolünü öne çıkarmaktadır. Oruç’un (2016) 

Klasik ve Modern Dönem Tefsir Kaynaklarında Kadın Algısı başlıklı doktora 

çalışmasında, tefsirlerin sadece dini metinlerin yorumlanmasında değil, aynı zamanda 

çağın ihtiyaçlarına göre bilgi denetimi ve anlam üretiminde de etkili olduğu 

vurgulanmıştır. Yazar, klasik dönem tefsirlerinde ayetlerin çoğunlukla geleneksel 

yorumlarla ele alındığını, modern dönem tefsirlerinde ise daha eleştirel ve bağlamsal bir 

yaklaşımın benimsendiğini belirtmiştir. Bu durum, tefsirlerin farklı dönemlerde farklı 

algılar üretmesine rağmen, dini bilgi denetiminde hâlâ güçlü bir otorite olduğunu ortaya 

koymaktadır. Benzer şekilde, Tosun (2017), tefsirlerin Kur’an’ın anlaşılması sürecinde 

bireyler için bir filtre görevi gördüğünü ve dini bilginin sahihliğini teyit etmede önemli 

bir kaynak olduğunu ifade etmektedir. Katılımcıların tefsirlere yönelmesi, dini bilginin 

yorumlanmasında otorite arayışlarının bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Ayrıca Köylü 

(2004), modern dönemde artan bilgi kirliliği karşısında tefsirlerin bireyler için bir 

“güvenli liman” işlevi gördüğünü belirtmiştir. Özellikle kadınlar gibi dini bilgiye 



129 

 

erişimde daha çok ikincil kaynaklara yönelmek zorunda kalan gruplar için tefsirlerin 

sağlam bir referans oluşturduğu vurgulanmaktadır. Katılımcıların dini bilginin 

doğruluğunu teyit etmede tefsir kaynaklarına başvurmaları, dini bilginin denetiminde 

klasik İslam geleneğinin metodolojik bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Bu durum, 

modern dönemde bilgiye kolay erişim imkânlarının artmasıyla birlikte, bireylerin doğru 

ile yanlışı ayırt etme ihtiyacının bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Tefsirler hem 

geleneksel bilgi birikimini hem de modern yaklaşımları içermeleri nedeniyle dini bilginin 

sağlam bir şekilde denetlenmesini mümkün kılmaktadır. Bu bağlamda (K-3) dini 

bilgilerini tefsirler yoluyla denetlediğini belirtmektedir. “Rastgele meâller okumuyorum; 

meâlleri karşılaştırmalı olarak inceliyorum. Tek bir tefsire bağlı kalmak yerine birden 

fazla tefsiri kıyaslayarak okuyorum.” (K-3). Dini kaynakların denetlenmesi alt teması 

içerisinde üçüncü kod din görevlileri yoluyla denetleme olarak belirlenmiştir. Güven 

duyulan din görevlilerinin bilgileri yoluyla dini bilgileri denetleme, önemli bir kaynak 

olarak görülmektedir. 

“Bir hocaya sorduğum soruyu diğer hocalara da yöneltir, herkesten aynı yanıtı aldığımda içim 

rahat eder.” (K-7). 

“Denetimi, güvendiğim hocalara danışarak ve onların önerdiği kaynaklardan yararlanarak 

yapıyorum; son zamanlarda Diyanet yayınlarına güveniyor ve bana ulaşan her yeni bilgiyi yine 

güvendiğim hocalara sorarak teyit ediyorum.” (K-13). 

“Sorular birbirine bağlantılı olduğundan, kaynağın yazarına—özellikle bir komisyon tarafından 

hazırlanmış eser olup olmadığına—dikkat ediyorum; hocaların akidesinde, inanç açısından bir 

tutarsızlık bulunup bulunmadığını kontrol ederek kitaplarını inceliyorum.” (K-20). 

Dini kaynakların denetlenmesi alt teması içerisinde dördüncü kod hısım/akraba 

bilgileri yoluyla denetleme olarak belirlenmiştir. Bu noktada bilgiler aile bireylerinin 

bilgilerine güvenilmesi yoluyla elde edilmektedir. Araştırma bulgularınızda “Dini 

kaynakların denetlenmesi” alt teması içinde hısım/akraba bilgileri yoluyla denetleme 

kodunun belirlenmesi, dini bilginin doğruluğunu teyit etmede bireylerin sosyal 

çevrelerine, özellikle de aile bireylerine ve yakın akrabalarına başvurduklarını 

göstermektedir. Bu bulgu, dini bilgi ediniminde aile kurumunun rolünü ve dini 

sosyalizasyon sürecindeki etkisini ortaya koymaktadır. Tosun (2017), dini sosyalizasyon 

sürecinde aile bireylerinin, özellikle de ebeveynlerin ve akrabaların, çocukluk ve gençlik 

döneminde bireyin dini tutumlarının şekillenmesinde birincil etkileyiciler olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu süreç, sadece dini tutum ve değer aktarımıyla sınırlı kalmayıp, 



130 

 

bireyin dini bilgiye yaklaşım biçimini de etkilemektedir. Düzce örneğinde katılımcıların 

hısım/akraba bilgilerine güvenerek dini bilgileri denetlemeleri, bu sosyalizasyonun bir 

uzantısı olarak değerlendirilebilir. Benzer şekilde Köylü (2004), yetişkinlik döneminde 

bile bireylerin dini konularda ailelerine danışma eğiliminde olduklarını, bunun özellikle 

dini otoritelere erişimin sınırlı olduğu durumlarda daha da arttığını belirtmiştir. Bu 

durum, geleneksel toplum yapılarında bilgi transferinin daha çok sözlü kültür aracılığıyla 

gerçekleştiği dönemlerin bir yansıması olarak görülebilir. Ayrıca Berger ve Luckmann 

(1991), bilgi sosyolojisi perspektifinden bakıldığında, bireylerin bilgi dünyalarının 

önemli bir kısmının çevreleriyle etkileşim içinde inşa edildiğini ileri sürmektedir. Aile ve 

yakın çevre, burada “birincil bilgi kaynakları” olarak konumlanmakta ve bireylerin diğer 

kaynaklardan gelen bilgileri yorumlamasında bir filtre görevi görmektedir. 

“Duyduğum bir bilgiyi mutlaka babama veya hocalarıma sorarak doğruluyorum; bilinçli olmak 

için böyle hareket ediyorum.” (K-6). 

“Farklı bakış açıları elde etmek için tanıdıklarıma ve mantığıma uygun kişilere danışıyorum; 

bunun yanı sıra birçok kaynağı araştırıyorum. Bilgiyi tek bir yerden alıp “bu doğru” diye kabul 

etmek yerine çeşitli görüşleri karşılaştırarak karar veriyorum.” (K-23). 

Dini kaynakların denetlenmesi alt teması içerisinde beşinci kod ulusal din 

hizmetleri yoluyla denetleme olarak belirlenmiştir. Bu noktada ulusal din hizmetleri, 

katılımcılar tarafından dini bilgi konusunda bir otorite olarak kabul edilmektedir. 

Araştırma bulgularınızda “Dini kaynakların denetlenmesi” alt teması içerisinde ulusal din 

hizmetleri yoluyla denetleme kodunun belirlenmesi, katılımcıların dini bilgiye yönelik 

güven arayışlarında resmi kurumları ve özellikle Diyanet İşleri Başkanlığı gibi ulusal din 

hizmetlerini bir otorite kaynağı olarak gördüklerini ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, dini 

bilginin doğruluğunu teyit etmede devletin kurumsal yapılarının rolüne işaret etmektedir. 

Asri (2021), DİB’in sadece ibadet hizmetleri sunan bir kurum olmanın ötesinde, dini 

bilginin standardizasyonu ve topluma aktarımı konusunda merkezi bir rol üstlendiğini 

belirtmektedir. Bu durum, bireylerin özellikle bilgi kirliliği ve alternatif dini yorumların 

çoğaldığı bir dönemde, kurumsal dini otoriteleri güvenilir bir filtre olarak görmelerine 

neden olmaktadır. Benzer şekilde Kurt (2008), Diyanet’in yayımladığı ilmihal ve 

tefsirlerin halk tarafından dini bilginin doğruluğunu teyit etmek amacıyla sıkça 

başvurulan kaynaklar olduğunu vurgulamaktadır. Katılımcıların ulusal din hizmetlerini 

dini bilgi konusunda bir otorite kabul etmeleri hem tarihsel hem de güncel bağlamda 

Diyanet’in toplumdaki konumunu pekiştirmektedir. Tosun (2017) ise dini bilginin 



131 

 

bireysel yorumlara açık bir alan olması nedeniyle, resmi kurumların bu bilgileri 

sistematik hale getirme çabasının halk için güven verici bir unsur olduğunu 

belirtmektedir. Katılımcıların ulusal din hizmetlerine başvurması, dini bilgiyi denetleme 

süreçlerinde kurumsal yapılara duyulan ihtiyacı yansıtmaktadır. 

“Bilgilerimizin yanlış olabileceğini kabul ediyorum; doğruluğunu öğrendiğimde hemen 

düzeltiyorum. Aklıma takılan, muallakta kalan konuları internetten araştırıyor veya ilgili kişilere 

sorarak aydınlatıyorum. Keşke “Alo Fetva” hattını daha sık kullansaydık; birçok kişi çekindiği 

için aramıyor, çevresinde dinî bilgi alabileceği kimse olmayanlar ise internete veya fetva hattına 

başvuruyor.” (K-9). 

“Bilgiyi mutlaka denetlerim; dini konularda kaynağın nereden geldiği çok önemli çünkü geri 

dönüşü olmayan sonuçlar doğurabilir. Bu yüzden gördüğüm bilgileri birkaç farklı yerde teyit 

eder, gerekirse Diyanet’e de başvururum.” (K-11). 

“Ben Diyanet’in heyet onaylı yayınlarına güveniyorum; Kur’ân-ı Kerîm’in bile mühürlü olması 

gerektiğini, bu sayede eksiksiz ve tam olduğunun garanti edildiğini düşünüyorum. Şimdiye kadar 

bu kaynaklarla hiçbir sorun yaşamadım. İnternetten edindiğim bilgilere ise mutlaka sitenin 

güvenilirliğini araştırarak ve çapraz kaynak kontrolü yaparak itimat ediyorum.” (K-17). 

Dini kaynakların denetlenmesi alt teması içerisinde son kod kitaplar yoluyla 

denetleme olarak belirlenmiştir. Kitaplar yoluyla denetleme yapılmasındaki ana faktörler 

tefsirler ve dini çeviriler olarak görülmektedir. 

“Kaynakların güvenilirliğini her zaman çapraz kontrol yaparak sağlıyorum. Örneğin Müslim’den 

nakledilen bir hadisin sahih olduğunu bilsem de, hem içeriği hem de üslubu Peygamberimiz’in 

sözleriyle örtüşmeyince farklı rivayet kaynaklarına ve tefsir kitaplarına bakıyorum. 

Arkadaşlarımın tefsirleriyle karşılaştırarak hem farklı bakış açıları kazanıyor hem de mantıksal 

tutarlılığını sınamış oluyorum. Aslında ilk kriterim her zaman akıl süzgecinden geçirmek; bir 

âlimin akademik kaleme aldığı eseri bile önce mantıkla değerlendirip, ardından diğer 

kaynaklarla teyit ediyorum.” (K-16). 

“Edindiğim kaynaklar belli başlı ve güvendiğim eserlerle sınırlı; bu yüzden incelemelerime hep 

bu güvenilir yayınlarla başlıyorum. Örneğin bir ayetin tefsirini incelerken önce Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın yayınına, ardından Elmalılı Hamdi Yazır’ın tefsirine ve Muhammed Esed’in 

yorumlarına bakıyorum; zaman zaman Mevdudi’ye de başvuruyorum. Birbiriyle karşılaştırma 

yaparak farklı bakış açıları elde etsem de rastgele eserlere yönelmediğim için kapsamlı 

taramalara nadiren ihtiyaç duyuyorum.” (K-19). 

Dini kaynakların denetlenmesi alt teması içerisinde katılımcılar tarafından birçok 

kod ile denetleme yapılırken bazı katılımcıların dini bilgilerini denetlemeye ihtiyaç 

duymadıkları da görülebilir. Bu bağlamda dini bilgilerini denetlemeyen katılımcıların 

verdikleri cevaplar şu şekilde özetlenebilir: 



132 

 

“Çok detaya girmiyorum; zaten güvendiğim kaynaklardan öğreniyorum ve edindiğim diğer 

bilgileri de farklı güvendiğim kişilere sorarak teyit ediyorum, tek bir kişiyle sınırlı kalmıyorum.” 

(K-5) 

“Aslında çok denetlemiyorum; kendi bilgi birikimime, okulda öğrendiklerime ve ilmihal ile hadis 

kitaplarıma dayanıyorum. Bu yüzden okulda ve hocalarımdan edindiğim bilgilerin dışına pek 

çıkmıyorum ve ek denetleme ihtiyacı hissetmiyorum.” (K-15). 

“Mevdûdî’nin güvenilirliğine güvendiğim için tefsiri ekstra denetlemedim. Genellikle öncelikle 

inandığım kaynaklara yöneldiğimden ek teyide ihtiyaç duymuyorum. Ancak beğendiğim bir 

kişinin şüphe uyandıran bir fetva verdiğini veya sosyal medyada tartışmalı bir söylem paylaştığını 

fark ettiğimde, farklı mercilerden ve mecralardan araştırma yaparım. “Gerçekten ne demek 

istiyor, niyetinde bir sorun var mı?” diye sorgulayarak konuyu derinlemesine incelerim.” (K-21). 

“Açıkçası belirli bir yaştan sonra ayetlerin doğruluğunu tekrar tekrar denetlemiyorum; Kur’ân-

ı Kerîm’de yazılı olanları az çok biliyoruz. Küçükken aldığım Kur’an eğitimi ve okuldayken 

hocamızın ayetlerin Türkçesini okutması sayesinde bu bilgiye hâkimim ve bu bilgi çerçevesinde 

hareket ediyorum. Artık “şu neydi, bu neydi” diye ayrıntılara inmiyorum; örneğin evlenince zekât 

vermem gerektiğinde ancak o zaman kısa bir araştırma yapmıştım.” (K-22). 

4.4.  Düzce’de Yaşayan Kadınların Batıl İnançlara İlişkin Düşüncelerine Yönelik 

Veriler 

Araştırmada Düzce’de yaşayan kadınların batıl inançlara dair düşüncelerine 

yönelik alt amaçlar bulunmaktadır. Bu kapsamda elde edilen veriler neticesinde oluşan 

tema, alt tema ve kodlara yönelik grafiğe Şekil 4.4’de yer verilmiştir. 

 

Şekil 4.4. Düzce’de Yaşayan Kadınların Batıl İnançlara Dair Düşüncelerine İlişkin 

Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği 



133 

 

Şekil 4.4’te yer alan veriler incelendiğinde batıl inançlara dair düşünceler teması 

kavramsal bilgi, günlük yaşamda batıl inanç ve hurafelerin kaynakları alt temaları 

şeklinde oluşturulmuştur. Kavramsal bilgi alt temasına ait kodlar ise katılımcıların batıl 

inançlara dair kavramsal bilgilerinin varlığı ve yokluğu olarak iki faktör şeklinde ele 

alınmıştır. Günlük yaşamda batıl inanç alt teması büyü, yanlış uygulamalar, kabir/türbe 

ziyaretleri, uğursuzluk, fal baktırma şeklinde kodlarla incelenmiştir. Ayrıca günlük 

yaşamında batıl inançlara rastlamayan katılımcıların bulunduğunu da ifade etmek 

mümkündür. Batıl inançlar teması altındaki son alt tema ise hurafelerin kaynaklarıdır. Bu 

alt temaya ait kodlar ise toplumsal alışkanlıklar, cenaze yemekleri ve yanlış bilinen dini 

uygulamalar olarak kodlanmıştır. Ayrıca yanlış bilinen uygulamalar kodu altında tesettür 

uygulamaları ve cenaze/cuma namazı faktörleri bulunmaktadır. 

Araştırma kapsamında Düzce’de yaşayan kadınların batıl inançlara dair 

düşüncelerine yönelik sorulara batıl inançlar teması altında yanıt aranmıştır. Bu 

kapsamda yapılan araştırma sonucu katılımcıların verdikleri cevaplara Tablo 4.4’te yer 

verilmiştir. 

Tablo 4.4. Katılımcıların Batıl İnançlara İlişkin Düşüncelerine Ait Veriler 

TEMA ALT TEMA KOD FREKANS KATILIMCILAR 

Batıl İnançlar 

Batıl İnanca Dair 

Kavramsal Bilgi 

Bilgi Mevcut 

Değil 
3 K1, K2, K6 

Bilgi Mevcut 20 

K3, K4, K5, K7, K9, 

K10, K11, K12, K13, 

K14, K15, K16, K17, 

K18, K19, K20, K21, 

K22, K23 

Günlük Yaşamda 

Batıl İnanç 

Batıl İnanç 

Bulunmaması 
2 K1, K13 

Fal 4 K2, K3, K4, K10 

Türbe 4 K3, K10, K17, K23 

Uğursuzluk 13 

K3, K5, K7, K8, K9, 

K10, K11, K14, K18, 

K19, K20, K22, K23 

Yanlış Bilinen 

Uygulamalar 
4 K6, K12, K16, K21 

Büyü 1 K8 

Hurafelerin 

Kaynakları 

Hurafelerin 

Kaynağı 

Bilinmiyor 

5 K1, K2, K4, K12, K18 

Cenazeler 2 K3, K22 

Yanlış Bilinen 

Uygulamalar 
10 

K3, K5, K6, K7, K8, 

K11, K13, K17, K19, 

K23 

Toplumsal 

Sebepler 
8 

K9, K10, K14, K15, 

K16, K20, K21, K22 

 



134 

 

Tablo 4.4’te yer alan veriler incelendiğinde, katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan batıl inançlar temasına ilişkin ilk alt tema batıl inanca dair kavramsal 

bilgi olarak belirlenmiştir. Bu bağlamda katılımcıların batıl inanca dair kavramsal bilgi 

sahibi olup olmaması alt temasının ilk kodu bireylerin batıl inançlara dair kavramsal 

bilgisinin bulunmadığı şeklinde oluşturulmuştur. Batıl inançlara dair kavramsal bilgisi 

olmayan katılımcılara ait görüşler (K-2) kodlu katılımcının verdiği cevap ile 

özetlenebilmektedir. 

“Anlamını bilmediğim için çevremde bu konuda bilgili kimse yok. Gençken fasulye falı bakardım; 

ancak evlendikten sonra bu alışkanlığı bıraktım.” (K-2). 

Katılımcıların batıl inanca dair kavramsal bilgi sahibi olup olmaması alt temasının 

ikinci kodu bireylerin batıl inançlara dair kavramsal bilgisinin bulunması şeklinde 

oluşturulmuştur. Bu kavramsal bilginin içeriği genel olarak dine uygun olmayan inanışlar, 

halk arasında bilinen fakat yanlış inanışlar şeklinde özetlenmektedir. Araştırma 

bulgularınızda “Batıl inanca dair kavramsal bilgi sahibi olma” alt temasının ikinci 

kodunun bireylerin batıl inançlara dair kavramsal bilgisinin bulunması şeklinde 

belirlenmesi, literatürde batıl inançların tanımlanması ve bireylerin bu inançlara ilişkin 

farkındalıklarının sorgulanmasıyla örtüşmektedir. Çelik’in (2025) Batıl İnanç, Kaygı ve 

Dindarlık İlişkisinin Bazı Değişkenler Açısından İncelenmesi başlıklı yüksek lisans 

tezinde, batıl inançların bilimsel gerçeklerle uyuşmayan, doğrulanamayan ve genellikle 

geleneksel kökenli olduğu vurgulanmıştır. Çelik, katılımcıların büyük bir kısmının batıl 

inançları kavramsal olarak tanımlayabildiğini, ancak günlük yaşamda bu inançların 

etkisinden tamamen bağımsız olmadıklarını ortaya koymuştur. Bu bulgu, Düzce 

örneğinde yetişkin kadınların da batıl inançlara dair kavramsal bilgiye sahip olduklarını 

fakat bu bilgi ile tutum ve davranışları arasında çelişki olabileceğini düşündürmektedir. 

Benzer şekilde Berger ve Luckmann (1991), bilginin sosyal inşası bağlamında bireylerin 

batıl inançlara dair sahip oldukları kavramsal bilginin, çoğu zaman çevresel faktörler ve 

sosyal öğrenme süreçleriyle şekillendiğini belirtmiştir. Bu durum, katılımcıların aile, 

çevre ve medya aracılığıyla batıl inançların kavramsal farkındalığını geliştirdiğini 

göstermektedir. Tosun (2017) da bireylerin batıl inançlara karşı tutumlarının yalnızca 

bilişsel farkındalıkla açıklanamayacağını, dini bilgi düzeyi, dini otoritelere erişim ve 

sosyal çevre gibi faktörlerin bu tutumları etkilediğini ifade etmektedir.  

Düzce örneğinde katılımcıların batıl inançlara dair kavramsal bilgi sahibi 



135 

 

olmaları, onların dini bilgi kaynaklarıyla ilişkilerinde bir ayıklama ve değerlendirme 

süreci yürüttüklerini göstermektedir. Ancak bu durum, batıl inançların gündelik yaşam 

pratiklerinden tamamen dışlandığı anlamına gelmemektedir. Literatürdeki çalışmalar da 

bireylerin batıl inançları tanımlayabilmelerine rağmen, bazı durumlarda bunları 

uygulamaya devam ettiklerini göstermektedir. Bu çelişki, özellikle kaygı ve belirsizlik 

durumlarında batıl inançların bir baş etme mekanizması olarak devreye girmesiyle 

açıklanabilir (Çelik, 2025). 

“Dinî esaslarımızda yer almayan, sonradan ritüel adı altında dinimize dâhil edilen veya kültürel 

kökenli bazı adetlerin “din” adıyla sunulması söz konusudur.” (K-3). 

“Halk arasında yaygınlaşmış, doğruluğu belli olmayan inançlara itibar etmiyorum.” (K-11). 

“Batıl inançlar, dinde aslında yeri olmayan; örf ve kültürden kaynaklanıp dine mal edilen, yanlış 

inanışlardır.” (K-13). 

“Batıl inançlar, toplumda kökeni ve dayanağı belli olmayan; genellikle dini bilgisi yetersiz 

kişilerin dine dayandırdığı yanlış inanışlardır.” (K-16). 

(K-2) kodlu katılımcı batıl inançlara dair kavramsal bilgisinin bulunduğunu 

belirterek bunların oluşumu ile ilgili geçmiş nesillerin tecrübelerinden kaynaklandığını 

bu sebeple de bazılarına inandığını belirtmektedir. 

“Batıl inançların varlığını biliyorum ve bazılarının ben de inandığım ritüeller olduğunu kabul 

ediyorum; çünkü büyüklerimizin uyguladığı bu geleneklerin yaşanmışlıklara dayandığını 

düşünüyorum.” (K-2). 

Katılımcıların verdikleri cevaplara ilişkin oluşturulan batıl inançlar temasına 

ilişkin ikinci alt tema günlük yaşamda batıl inanç şeklinde oluşturulmuştur. Bu bağlamda 

günlük yaşamda batıl inanç alt temasının ilk kodu fal olarak belirlenmiştir. 

Katılımcıların günlük yaşamda karşılaştıkları fal çeşitleri kahve falı ve fasulye falı 

olarak görülmektedir. Bireylerin kendi yaşamlarında ya da toplumsal çevrelerinde fal ile 

karşılaşmaları ve bu inanışlar katılımcılar tarafından batıl inanç olarak 

değerlendirilmektedir. 

“Gençken fasulye falı bakardım evlendikten sonra bıraktım” (K-2) 

“Çilimli’de yaygın olan kahve kültürü, fincan yorumlama geleneğinin de toplumda güçlü biçimde 

yerleşmesine yol açıyor; insanlar başta bu fal yorumlarına mesafeli dursalar da, tekrarlandıkça 

ve kabul gördükçe zamanla bu yorumları benimsemeye başlıyor.” (K-3). 



136 

 

“Çevremde böyle şeyler pek görmüyorum. Kahve falı bakanlar var.” (K-4). 

“Artık kahve fallarına uygulamalar üzerinden çekip atarak bile bakıyorlar” (K-10). 

Günlük yaşamda batıl inanç alt temasının ikinci kodu türbe ziyaretleri olarak 

belirlenmiştir. Buna bağlı olarak katılımcıların türbe ziyaretleri batıl inancına dair 

verdikleri cevaplar şu şekilde özetlenebilir: 

“Birçok kişi ayet ve duaları bilmediği için taş parçalarından medet umar; ziyaret ettikleri kabir 

ve türbelerin kutsal olduğuna inanarak oradan taş ve toprak toplar, kabir önüne eşya bırakır ya 

da ağaç dallarına mendil gibi objeler bağlar.” (K-3). 

“Türbelere bir şey bağlama yazılar yazma” (K-10). 

“Çevremde en sık türbelere gidip bir şeyler bağlama ritüeline rastlıyorum; benzer şekilde nazar 

boncuğu takmak, çocuk sahibi olamayanların türbelere bez bebek bağlaması ve kahve falı 

bakılması da yaygın uygulamalar arasında. Ayrıca halk arasında merdiven altından geçmemenin 

uğursuzluk getireceğine, kütüğün altından geçmenin kötü enerji yaydığına dair inanışlar var. 

Köyümüzde aynalı köy olarak bilinen bir yerde, aynanın göz bozukluğunu iyileştirdiği söyleniyor; 

kuzenlerimin küçüklüğünde göz kayması düzelsin diye teyzem aynayı gösterince düzelmiş. Bana 

gerçekçi gelmeyen bu uygulama hâlâ köyde saklanıyor. Oğlumun göz kayması için de böyle 

önerilerde bulundular, ama inanmadım; çünkü bu tür ritüellerin etkili olması için gerçekten 

inanmak gerekiyormuş. Köylerde büyü yapılmasıyla ilgili rivayetler de oldukça yaygın.” (K-17). 

“Mesela türbelere adak adama var. Dilek ağacı gibi bir şeye çaput bağlamak var” (K-23). 

Günlük yaşamda batıl inanç alt temasının üçüncü kodu uğursuzluk işareti olarak 

görülen durumlar şeklinde belirlenmiştir. Bu alt temanın en fazla frekansa sahip kodu 

uğursuzluk işareti olarak görülen uygulamalardır. Birçok katılımcı batıl inanç düşüncesini 

uğursuzluk işaretleri ile eşdeğer görmektedir. Bu kodun etkileyen faktörler arasında 

hayvanlar, ağaçlar, nazar boncuğu, tırnak kesmek, makas ve bıçak gibi kesici/delici 

aletlerin elden ele dolaşımı bulunmaktadır. 

“Kara kedi ve karganın uğursuzluk sayılması. Nazar boncuğu takılması nazar ayeti okumak 

yerine boncuk takıyorlar” (K-3). 

“Çevremde iğneyi birbirine verirken yere koymaman, makası uzatırken tükürmemen, kapı 

eşiğinde oturmaman ve süpürgeye basmaman uğursuzluk getireceği inancıyla sıkça 

karşılaşıyorum. Nazar boncuğu takmak ve kara kedinin uğursuzluk getirdiği gibi batıl inanışlar 

da günlük yaşamda yaygın olarak benimseniyor.” (K-5). 

Geceleyin birçok ritüel ve davranış biçimi batıl korkularla sınırlandırılır: sofra bezi silkelenmez, 

çöp atılmaz, incir ve ceviz ağacının altından geçilmez; kara kedi görüldüğünde saçına dokunulur, 

bıçak uzatırken tükürülür, bir şeyden bahsederken tahtaya tıklanır, gece tırnak kesilmez. İncir 

ağacının altında üç harflilerin dolaştığına, düşen incirden ya ölen ya sakat kalan olduğuna 



137 

 

inanılır. Sıcak su dökülmez, hamur kalıntılı su lavabodan sızdırılmaz; gece banyoda uzun kalmak, 

ayak kabının ters dönmesi cenaze uğursuzluğu getirir. 

“Doğum sonrasında lohusa kadına “çok gelmesin” diye süpürge görünürse ruhların 

uzaklaşacağı düşünülür; bebek ve anne için saat beşten sonra çamaşır asılmaz, dışarı çıkılmaz, 

bebeğin başına ekmek veya Kur’ân-ı Kerîm konur. Kırkına ermesi için anne ve bebek yüksek bir 

yere çıkarılır, yanlarına yumurta, bozuk para ve ekmek bırakılır; banyo suyuna tuz ilave edilerek 

ter kokusunun önleneceğine inanılır. Tüm bu uygulamalara çevremde sıkça rastladım, fakat hiç 

birini benimsemedim.”  (K-7). 

“Kara kedi görünce saçımı tutmam; incir ağacı evlerin etrafından uzak tutulur çünkü altında “üç 

harflilerin” yaşadığına inanılır. Geceleyin sıcak su dökülmez, balkondan örtü veya paspas 

silkelenmez; tırnak kesmek, makas ya da bıçağı elden vermek gibi davranışlar günah sayılır. 

Doğum sonrasında lohusa kadının geceleri yalnız bırakılmaması, yeni gelinin kırk gün boyunca 

evde tek kalmaması gerektiği de yaygın uygulamalardandır. Yakınlardaki incir ağaçlarının eve 

zarar vereceği inancıyla kesilmelerine bile rastlanır.” (K-8). 

“Gece tırnak kesmenin uğursuzluk getireceğine, hatta Çarşamba günü kesmenin “alaca 

hastalığı”na yol açacağına inanılır. Benzer şekilde ıslık çalmak, gece sakız çiğnemek ya da 

cenaze etini çiğnemek gibi eylemler de batıl sayılır. İncir ağaçlarının altından geçilmez; “üç 

harfliler”in orada yaşadığına dair rivayetler vardır. Ayrıca makas ve bıçak elden ele verilirken 

tükürülerek uzatılması, bunları doğrudan elden vermemenin uğursuzluktan koruyacağı 

düşünülür.” (K-23). 

Günlük yaşamda batıl inanç alt temasının dördüncü kodu yanlış bilinen 

uygulamalar şeklinde belirlenmiştir. Yanlış bilinen uygulamalar kodu ile uğursuzluk 

işareti kodu birbirine içerik açısından yakındır. Bununla birlikte yanlış bilinen 

uygulamaların doğruları mevcutken herhangi bir uğursuzluğa sebep olacağı 

düşünülmemektedir. Bu bağlamda elde edilen katılımcı görüşleri şu şekilde 

belirlenmiştir. 

“Sabahları herkes “günaydın” der; ben bunun batıl olduğunu, yerine “hayırlı sabahlar” denmesi 

gerektiğini düşünüyorum. Eskiden elden ele makas, bıçak, iğne veya sabun verilmezdi. Rüyalara 

hep kötüye yorulurduk; mesela rüyada kız çocuğu görmek “kızgın haber” demekti. Bu tür 

inanışları büyüklerimizden duyup kendi kendimize yorumluyoruz, ama bence batıl inanmamalı. 

Kapı eşiğinde oturmamak “iftiraya uğrarsın” diye anlatılır; erkeklerin önünden geçmemek ise 

saygı göstergesi sayılır. Buna katılıyorum ve ben de öyle yapıyorum.” (K-6). 

“Çevremde pek çok batıl uygulamaya rastlıyorum: bebeklere kırklanma töreni düzenleniyor; 

Hıdırellez’de ateşin üzerinden atlanıyor; cenazede kefenlere don dikiliyor; pırasa dikilip hangisi 

önce büyürse o ismin hayırlı olduğuna inanılıyor; iğne, makas ve bıçak elden ele değil yere 

konularak veriliyor; kötü bir şey duyulduğunda “Allah korusun” denip tahtaya vuruluyor. Bu 

ritüeller, kültürel birer alışkanlık olarak sürdürülse de dinî temelden yoksun ve batıl sayılabilecek 

inanç kalıplarıdır.” (K-12). 

“Bebek ve çocuk yetiştirirken özellikle şu ritüellerle sıkça karşılaşıyorum: incir ağacının altından 

ve merdiven altından geçilmemesi; gelin eve girerken kırılan bir bardakla kötü huyun dışarıda 

bırakılması; ağız tadı olsun diye ağza şeker serpilmesi; “et basığı” olmasın diye kasaptan alınan 



138 

 

etin tartılmadan eve girilmemesi; bebeğin odasına et basığı olmasın diye etle birlikte girilmemesi; 

bebeğin yanına babasının gömleğinin kırk gün boyunca konması; korkutmasın diye yastığın altına 

süpürge teli yerleştirilmesi. Bu uygulamaların dinî bir temeli yok; daha çok kültürel örf ve 

adetlerin dinselleştirilmiş biçimleri olarak karşımıza çıkıyor.” (K-15). 

Günlük yaşamda batıl inanç alt temasının son kod büyü/sihir olarak belirlenmiştir. 

Bu bağlamda (K-8) kodlu katılımcı büyü ve sihir gibi uygulamaların batıl inanç 

kapsamında değerlendirilebileceğini belirtmektedir. Araştırma bulgularınızda “Günlük 

yaşamda batıl inanç” alt temasında büyü/sihir kodunun son kod olarak belirlenmesi, 

katılımcıların dini bilgi kaynaklarını değerlendirirken büyü ve sihir konusundaki 

algılarının da önemli bir faktör olduğunu ortaya koymaktadır. Cengiz’in “Muş İlinde Sihir 

ve Büyü Uygulamaları” (2023) başlıklı yüksek lisans tezinde vurgulandığı gibi, büyü ve 

sihir uygulamaları Anadolu coğrafyasında tarih boyunca varlığını sürdürmüş ve çeşitli 

dini ve kültürel formlar içinde devam etmiştir. 

Cengiz’in (2023) çalışması, büyünün modern bilim ve teknolojinin gelişimine 

rağmen hâlen gündelik yaşamda etkisini sürdürdüğünü ve halk arasında bir çözüm 

yöntemi olarak kabul edildiğini göstermektedir. Katılımcıların büyü ve sihri dini bilgi 

kaynağı olarak değil, daha çok bir “batıl inanç” biçimi olarak tanımlamaları, onların dini 

bilgi ile hurafe arasındaki sınırları fark ettiklerini düşündürmektedir. Bu durum, bireylerin 

dini bilgiye ulaşırken geleneksel inançları sorgulama eğiliminde olduklarını da 

göstermektedir. Tosun (2017), din eğitiminde bireylerin batıl inançlardan arındırılmasının 

önemli olduğunu, çünkü bu tür inançların dini hakikatlerle karışmasının bireysel dini 

gelişimi olumsuz etkileyebileceğini vurgulamaktadır. Benzer şekilde Köylü (2004), 

yetişkin din eğitiminin temel hedeflerinden birinin hurafelerden arındırılmış sahih bilgi 

aktarımı olduğunu belirtmiştir. Düzce örneğinde katılımcıların büyü ve sihir konusunu 

batıl inançlar arasında değerlendirmeleri, dini bilgi kaynağı olarak resmi ve kurumsal 

yapılara yönelme eğilimlerini desteklemektedir. Bu durum, toplumsal modernleşmenin 

ve yaygın din eğitimi çabalarının etkisini göstermektedir. Ancak, Cengiz (2023) 

tarafından ortaya konulduğu gibi, bu tür uygulamalar bazı bölgelerde hâlen canlılığını 

sürdürmekte ve dini pratiklerle iç içe geçmiş bir şekilde varlığını korumaktadır. Bu 

çelişki, geleneksel kültür ile modern dini bilgi anlayışı arasındaki gerilimi yansıtmaktadır. 

“Çok sayıda batıl inancım var; hurafeler çoğu zaman korkutmak amacıyla dile getiriliyor ve 

çocukluktan gelen o kaygıları büyüdükçe kolayca atamıyorum. Örneğin, birinin vefatıyla ilgili 

hiçbir bilgimiz olmadan farklı rivayetler ortaya atılabiliyor; psikolojik bunalım yaşayanlar 

“büyü” ya da “musallat” olarak nitelendiriliyor. Nazar boncuğu takmak yaygın, ben 

evlendiğimde kapının üzerine karabiber serpmişlerdi “düşüncelerin dışarıda kalması” için. 



139 

 

Ayrıca, uğurlu olsun diye gidenin arkasından su dökülmesi gibi uygulamalara da rastlıyorum.” 

(K-8). 

Tablo 4.4’te yer alan veriler incelendiğinde, katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan batıl inançlar temasına ait son alt tema hurafelerin kaynakları olarak 

belirlenmiştir. Hurafelerin kaynakları alt temasına yönelik gerçekleştirilen analiz sonucu 

elde edilen ilk kod ise toplumsal alışkanlıklardır. Bu koda göre hurafeler toplumsal ve 

kültürel geçmişten gelen gelenekler ve normlar yoluyla ortaya çıkmış ve dini bilgi ile 

bağdaştırılmıştır. Özellikle annelik ve tesettür üzerinden örneklendirilen hurafelerin 

toplumsal kaynakları katılımcıların görüşlerini kadına dayalı bir biçimde 

şekillendirmiştir. Araştırma bulgularınızda “Oluşturulan batıl inançlar” temasına ait son 

alt tema olan hurafelerin kaynakları, literatürde hurafelerin ortaya çıkış sebepleri ve 

sosyal/kültürel kökenleriyle ilgili tartışmalarla önemli ölçüde örtüşmektedir. 

Aytekin’in (2019) yüksek lisans tezinde vurguladığı gibi, hurafeler toplumların 

kültürel mirasının bir parçası olarak, dini inanç sistemleriyle iç içe geçmiş ve nesiller 

boyunca aktarılagelmiştir. Aytekin, hurafelerin yalnızca yanlış ya da batıl inanışlar değil, 

aynı zamanda geçmişte toplumsal düzeni sağlamaya ve bireylerin yaşamlarını 

anlamlandırmaya yönelik bir işlev gördüğünü belirtir. Benzer şekilde Çakan (2016), 

hurafelerin dini hayatı tahrif eden yönleri bulunduğunu ancak bazı durumlarda dini 

yaşantıyı teşvik eden unsurlar da barındırabileceğini ifade etmektedir. Bu görüş, 

katılımcıların hurafeleri dini bilgi kaynağı olarak değil, kültürel bir olgu olarak 

görmelerini açıklayabilir. Tosun (2017) ise, yetişkin din eğitiminde hurafelerin 

ayıklanması ve sahih bilgi ile hurafeler arasındaki farkın öğretilmesi gerektiğini vurgular. 

Katılımcıların hurafelerin kaynaklarına dair farkındalıklarının bulunması, dini bilgiyi 

denetlerken daha seçici olmalarına katkı sağlamaktadır. Düzce örneğinde yetişkin 

kadınların hurafelerin kaynağına dair bilgi sahibi olmaları, onların dini bilgiye 

yaklaşımında eleştirel bir tavır geliştirdiklerini göstermektedir. Hurafelerin toplumsal ve 

kültürel bağlamda varlığını sürdürmesi, onları tamamen reddetmek yerine anlamlandırma 

ve doğru bağlama oturtma ihtiyacını doğurmuştur. Literatürde bu yaklaşım hem dini 

otoriteyi hem de bireysel bilinçlenmeyi güçlendirme yönünde önemli bir adım olarak 

değerlendirilmektedir. 

“Ev işleri ve annelik yükümlülükleri, toplum tarafından adeta bir lütufmuş gibi sunuluyor; oysa 

dinimiz bu sorumlulukları kadına zorunlu kılmıyor. Kadın emzirmek istemezse, gerektiğinde koca 

veya aile, süt anne desteği bulmalı diyor hocalar. Bu, uç bir örnek olarak görülse de, psikolojik 

veya fiziksel nedenlerle yapamayan kadınların bile zorunlu olmadığını gösteriyor. Toplumun ev 



140 

 

işlerini yerine getirmeyen ya da namaz gibi ibadetleri cemaatle kılmayan kadınlara yönelik 

eleştirileri de bir baskı unsuru; annelerimiz bayram ve cuma namazına gidemediğinde, “çıkıntı” 

muamelesi görüyorlardı. Tesettüre zorla giren ve içini doldurmayan kadınlar, yaş ilerleyince 

kültürel zorlamayla kapanıyor; sonra da rahatlayınca açılıyorlar. Kadınların çalışamayacağı 

algısı hâlâ var. Oysa Hz. Hatice gibi iş yapan örnekler var; öğretmenlikten doktorluğa pek çok 

meslek kadınlar için helal ve uygundur. Doğuda kadının tek görevi annelik ve eşlik olarak görülse 

de, batıda “önce eğitim” anlayışı hâkim. Benim tutumum şu: Başkalarının ne dediğine 

takılmadan bildiğimi yapmam ama kesinlikle zorlamaya ve toplumsal kısıtlamalara boyun 

eğmem. Özgürlüğümün sınırı, başkalarının haklarına zarar vermediği sürece devam eder. Ne 

dinimden ne de şuurumdan ödün verir; ancak toplumsal normların ötesinde “başı çekmek” 

yerine, ortamın gerektirdiği şekilde davranırım.” (K-9). 

“Küçükken “belirli bir yaşa gelince muhakkak kapanmak zorundasın” diye bir algı vardı; ben de 

ilkokula giderken, “şu zamanda başımı örtmeliyim” diye düşünüyor, ama bu öğretileri dinî vecibe 

olarak değil, abilerimin ve çevremin baskısıyla kabulleniyordum. Şimdi ise aynı zorlamayı 

hissetmiyorum; tesettürün önemini içselleştirerek değil, toplumsal baskıya dayanarak örtünme 

zorunluluğunu reddediyorum. Artık kendi kararımı akıl ve olgunlukla veriyor, düşünen, kendini 

geliştiren bir birey olarak hareket ediyorum.” (K-10). 

Hurafelerin toplumsal kaynakları ile ilgili batıl inançlarla paralellik kuran görüşler 

de bulunmaktadır. 

“Adetli kadınların turşu kurmaması gerektiği, aksi halde turşunun bozulacağına; adetliyken 

ağaca çıkmanın ağacı kurutacağına; lohusa kadının kırk gün boyunca mezarının açık kalacağına 

inanılır. Lohusa, hem kendi hem bebeğinin çamaşırlarını akşamdan sonra dışarıya asmamalı, 

titizlikle kendine dikkat etmelidir. Küçük kız çocuklarının bile elbise giyip başörtüsü takması 

öğütlenir. İlk evlendiğimde “pardösü al” baskısı yapıldı; ısrar etmeseler belki alırdım ama 

tercihim farklı oldu. Cenaze evlerine yemek götürmemek, yalnızca cenaze sahibinin misafirlerini 

ağırlaması gerektiği düşüncesi de yaygındır; bence bu yaklaşım, acısını yaşayamayan aileye 

duyarsızlık anlamına geliyor ve komşuların daha hassas davranması gerekiyor.” (K-15). 

Bir başka yaklaşımda ise hurafelerin toplumsal kaynakları örf ile ilişkilendirilmiş 

ve önemsenmesi gerekliliği vurgulanmıştır. 

“Örf, dinin ardından toplumun bir arada kalmasını sağlayan önemli bir unsurdur; dini 

kaynaklarda örfün seddi zerai’nin üzerine çıktığı ifade edilir. Batıl gelenekleri kesinlikle 

benimsememekle birlikte, toplumsal birlik ve beraberlik adına örfe uyulması gereken durumlar 

olduğunu düşünüyorum. Örneğin, kayınpederimin yanında başımı örtmek dinen zorunlu 

olmamakla beraber toplum beklentilerine uygun bir davranıştır. Dinin bu konuda esnekliği 

bulunsa da örfî uygulamalar kişiye bırakılmıştır; örtünmemek ahlaken yanlış sayılmaz, ancak ben 

sosyal uyum açısından bu normları benimsemeyi tercih ediyorum.” (K-22). 

Hurafelerin kaynakları alt temasına yönelik gerçekleştirilen analiz sonucu elde 

edilen ikinci kod ise yanlış bilinen uygulamalar olarak belirlenmiştir. Yanlış bilinen 

uygulamalar kodunun alt kodları da bulunmaktadır. Bu alt kodlar ana kod olan yanlış 

bilinen uygulamalar kodunun faktörleri olarak görülmektedir. Yanlış bilinen uygulamalar 

kodunun alt kodları ise tesettür uygulamaları, cenaze/Cuma/teravih namazları ve cenaze 



141 

 

yemekleri şeklinde özetlenmektedir. 

“Küçük yerleşim birimlerinde, birçok kadının nasıl doğru şekilde örtüneceğini bilemediğini 

gözlemliyorum; örtünme neredeyse tamamıyla toplumsal baskıdan kaynaklanıyor. Tatil için 

gittikleri bölgelerde başörtülerini çıkaran, memleketlerine döndüklerinde yeniden kapanan pek 

çok kadın var. Türkiye’de dinî bilgiye sahip olduğunu iddia eden herkes fikir beyan ediyor; oysa 

bu yaklaşımların ne Kur’ân ne de sünnette temeli bulunmuyor. Ben toplumsal baskıyla 

yönlendirilmektense önce kendi araştırmamı yaparım ve içime sinmeyen hiçbir uygulamayı kabul 

etmem. Özellikle dindar ailelerde, gelin adaylarına “kapalı gelin” şartı koyulduğunu sıkça 

duyuyorum. Ailemize teklif edilen iki gelin de düğünlerinde başörtüsü taktılar; ancak birkaç yıl 

içinde örtülerini çıkardılar. Bu durum, eşler arasındaki dinî anlayış farklılıklarının evlilikte 

sorunlara yol açabileceğini gösteriyor. Baskıyla dayatılan hiçbir uygulamanın uzun ömürlü 

olmadığını, kalıcı değişimin ancak bireyin içten benimsediği tercihlerle mümkün olduğunu 

düşünüyorum.  (K-3). 

“Cenaze namazına ve mezarlığa gitmek ayıp sayılır; ben ayıplasalar da katıldım. Dul kadına ise 

“gezme, tatile gitme, çocuklarına bak” gibi aşırı baskılar yapılır; hemen evlendirilmek istenir, 

ama ben bu dayatmalara izin vermediğim için böyle bir durumla karşılaşmadım. Kadının 

çalışamayacağı, belirli bir saatten sonra dışarı çıkamayacağı veya kahvenin önünden bile 

geçemeyeceği gibi kalıplaşmış kuralları defalarca duydum. Ayrıca “gelin, anne‐babasının 

yanında çocuğunu kucağına alıp sevemez, alçak sesle konuşur, eşiyle sohbet etmez, 

kayınvalidenin yatma saatinden önce yatağa girmez” gibi geleneksel beklentiler var; ben bunları 

kabul etmiyorum.” (K-7). 

“Geçen yıl vaizemiz Cuma namazına gitmeyi önerdiğinde, toplumun bu davranışı hoş 

karşılamayacağını bildiğim için ben de çekindim. Birçok kadın da “eşimiz kızar” endişesiyle 

namaza katılmadı. Doğu’da kadınların tek başına dışarı çıkmadığı, kayınbiraderle aynı masaya 

oturmadığı, yalnızca düğünlere katıldığı; kayınpeder ve kayınvalide yanında yüksek sesle 

konuşmadığı gibi geleneksel normlar mevcut. Kayınvalidemin köyünde bu uygulamalara pek 

rastlamasam da, ben de toplumsal uyumu korumak için bu davranışlara uydum.” (K-13). 

“Cenazede yemek dağıtılması âdeti, dinî bir zorunluluk olmamakla birlikte genellikle üç, yedi ve 

kırkıncı günlerde anma yemeği düzenlenerek uygulanır. Hacıya gitmeden önce verilen “hacı 

yemeği” de benzer şekilde organize edilir ve bazen davetiye bastırılarak duyurulur. Bu tür 

merasimler büyük bir maddi külfet getirdiği için, ben bu uygulamaları tercih etmiyor; sadece 

cenazede ve anma günlerinde kısa dualarla anmanın yeterli olduğunu düşünüyorum. Ayrıca aile 

içinde erkeklere öncelik tanınarak önce onların doyurulması; kadınların daha sonra yemek 

alması gibi tutumlar, Kur’ân-ı Kerîm’de karşılığı olmayan, tamamen kültürel temelli bir 

ayrımcılık örneğidir. Dinimizde ev işlerinde veya diğer toplumsal rollerle ilgili böyle kesin 

cinsiyet ayrımları yoktur; bu tür kalıplaşmış davranışların terk edilmesi gerektiğine inanıyorum.” 

(K-22). 

Araştırma kapsamında elde edilen veriler değerlendirildiğinde hurafelerin 

toplumsal kaynaklarına yönelik uygulama baskısının bulunmadığını belirten yaklaşımlara 

da rastlanmıştır. Bu bağlamda elde edilen görüşler şu şekilde özetlenmektedir: 

“Bölgesel farklılıklar gerçekten belirgin: Batı’da pek az görülürken, Doğu’da hâlâ süren katı 

beklentiler olabiliyor. Kadınların ibadet ve sosyal hayatta daha rahat hareket edebildiği bir 

ortamda büyümek büyük bir şans. Senin yaklaşımın da çok değerli: Toplumsal baskıya boyun 

eğmek yerine, ikna etmeyi ve diyalog kurmayı tercih ediyorsun. Böylece “Bu yapılmaz” diyenleri 



142 

 

ön yargılarından uzaklaştırıp, bilinçli bir tartışma zemini yaratabilirsin. Karşılıklı saygı 

çerçevesinde paylaştığın örnekler ve bilgi birikimin, çevrendeki insanları da özgürleştirmede 

etkili olacaktır.” (K-12). 

4.5.  Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Düşüncelerini Etkileyen Sebeplere Yönelik 

Veriler 

Araştırmada Düzce’de yaşayan kadınların dini düşüncelerini etkileyen sebeplere 

yönelik alt amaçlar bulunmaktadır. Bu kapsamda elde edilen veriler neticesinde oluşan 

tema, alt tema ve kodlara yönelik grafiğe Şekil 4.5’te yer verilmiştir. 

 

Şekil 4.5. Düzce’de Yaşayan Kadınların Dini Düşüncelerini Etkileyen Unsurlara İlişkin 

Tema, Alt Tema ve Kod Grafiği 

 

Şekil 4.5’te yer alan veriler incelendiğinde katılımcıların dini düşünceleri 

etkileyen unsurlar temasına ait alt temalar inanç sistemi, toplum, aile ve bireysel düşünce 

ve istekler olarak belirlenmiştir. İnanç sistemi alt temasının kodları bulunmamaktadır. 

Fakat bireylerin inanç sistemlerini etkileyen faktörlerin bulunduğunu ifade etmek 

mümkündür. Bireylerin dini düşüncelerini etkileyen unsurlardan toplum alt temasının bir 

kodu olarak din görevlileri bulunmaktadır. Bireylerin dini düşünceleri etkileyen bir başka 

alt tema aile olarak görülmektedir. Aile alt temasının kodları ise abi/abla/kardeş, 

dede/nine, anne ve baba olarak belirlenmiştir. Son olarak bireysel düşünce ve istekten 

kaynaklanan dini düşünce, bir katılımcı tarafından kitaplar koduna bağlanmıştır. 



143 

 

Araştırma kapsamında Düzce’de yaşayan kadınların dini düşüncelerini etkileyen 

unsurlara yönelik sorulara yanıt aranmıştır. Bu kapsamda yapılan araştırma sonucu 

katılımcıların verdikleri cevaplara Tablo 4.6’da yer verilmiştir. 

Tablo 4.5.  Katılımcıların Dini Düşüncelerini Etkileyen Unsurlara Ait Veriler 

TEMA ALT TEMA FREKANS KATILIMCILAR 

Dini Düşünceyi Etkileyen 

Unsur 

İnanç Sistemine 

Aidiyet 
7 

K1, K9, K11, K13, K15, 

K16, K18 

Toplum 2 K3, K8 

Aile 12 

K2, K5, K6, K10, K12, K13, 

K17, K19, K20, K21, K22, 

K23 

Bireysel Sebepler 3 K4, K7, K14 

 

Tablo 4.5’te yer alan veriler incelendiğinde, katılımcıların verdikleri cevaplara 

ilişkin oluşturulan dini düşünceyi etkileyen unsurlar temasına ilişkin ilk alt tema inanç 

sistemine aidiyet olarak belirlenmiştir. İnanç sistemi alt temasının faktörleri ise iyi bir kul 

olma isteği, dünya hayatının geçiciliği gibi unsurlardır. Araştırma bulgularında, “Dini 

Düşünceyi Etkileyen Unsurlar” teması altında belirlenen ilk alt tema olan “İnanç 

Sistemine Aidiyet”, bireylerin dini düşüncelerini şekillendiren önemli bir unsur olarak 

öne çıkmıştır. Katılımcıların inanç sistemine aidiyetlerini ifade ederken vurguladıkları 

“iyi bir kul olma isteği” ve “dünya hayatının geçiciliği” unsurları, literatürdeki benzer 

çalışmalarla büyük ölçüde örtüşmektedir. Semiz (2015), Kur’an kurslarında eğitim alan 

kadınların din eğitimine katılma nedenlerini incelerken, katılımcıların büyük bir kısmının 

dini bilgilerini artırarak daha bilinçli bir şekilde ibadet etmek istediklerini ve bu yolla “iyi 

bir kul olma” hedefi taşıdıklarını belirtmiştir. Benzer şekilde, Gün (2011), yetişkin 

kadınların yaygın din eğitimine yönelmelerinde dünya hayatının geçici olduğuna dair 

inançlarının etkili olduğunu ve bu farkındalığın manevi ihtiyaçları artırdığını 

vurgulamıştır. Kurt (2008) ise, Diyanet Aylık Dergi’nin okuyucuları üzerindeki etkilerini 

incelerken, dini içeriklerin bireylerde “ahiret bilinci” oluşturduğunu ve bu bilincin günlük 

yaşamda dini değerlere bağlılığı güçlendirdiğini ortaya koymuştur. Bu da katılımcıların 

dünya hayatının geçiciliği temasını sıkça dile getirmeleriyle paralellik göstermektedir. 



144 

 

Ayrıca Tosun (2017), yetişkin din eğitiminin temel hedeflerinden birinin bireylerin dini 

aidiyetlerini güçlendirmek ve onların manevi tatminlerini artırmak olduğunu 

belirtmektedir. Bu bağlamda, Düzce örneğinde katılımcıların dini düşüncelerini etkileyen 

unsurların başında “iyi bir kul olma isteği” ve “geçici dünya hayatı” algısı gelmesi, 

literatürdeki genel eğilimlerle örtüşmektedir. 

“Allah inancımın olması ve iyi bir kul olma isteğim” (K-1). 

“Hayatın geçiciliği—dünyanın bir misafirhane olması ve her şeyin sonlu oluşu—tüm 

motivasyonumu besliyor. Elbette Allah sevgisi de var, ancak sevapları puan toplar gibi 

biriktirmek değil; bu benim için matematiksel bir oyun değil, kalpten gelen bir bilinç. Yaşadığımız 

her küslük veya sıkıntıda ölümlü olduğumuzu hatırlamak; bugün varken yarını garanti görmemek 

bana “ne yapabilirsem kârdır” mantığını kazandırıyor. Geçmişten gelen borçlarım var; eğer 

bundan sonra borçsuz yaşarsam, önceki borçlarımı ödeme fırsatım doğar. İleride pişmanlık 

duyacağım davranışlardan kaçınmak ve çocuğuma iyi bir anne olabilmek de önemli motivasyon 

kaynaklarım arasında. Hayatın tek bir şansı, geri gelmeyen bir günü var: dün geçmişte kaldı, 

yarın bilinmez. En azından bugünümüzü en güzel şekilde yaşamalıyız. Bu dünyada imtihan 

edileceğimizin bilincindeyim ve Allah’ın omuzlarıma ağır yükler yüklemesini niyaz ediyorum.” 

(K-9). 

“İnancım, dışsal bir zorlamadan değil; çocukluktan beri içimde filizlenen Allah ve Peygamber 

sevgisinden doğan bir bağlılıktır. Bu duygu, neyi yapıp neyi yapmam gerektiğini belirler; kötü bir 

davranış sergilediğimde duyduğum rahatsızlık da tamamen bu içsel inançtan kaynaklanır.” (K-

11). 

“Râbbi’me olan sarsılmaz inancımdır motivasyonum; her çıkmaza uğradığımda “Artık 

dayanacak gücüm kalmadı” dediğim anda içimde bana nefes ve kuvvet veren bir Rabb’in varlığını 

hissediyorum. Onu derinden yaşayıp hissetmek ve bu bilinçle ibadet etmek dışında hiçbir 

motivasyonum yok.” (K-15). 

“Peygamberimizin hayatı odak noktamdır; çünkü her davranışının sağlam bir temeli var ve hem 

bireyin hem toplumun iyiliğine rehberlik eden örnek öğretiler sunuyor.” (K-18). 

Katılımcıların verdikleri cevaplara ilişkin oluşturulan dini düşünceyi etkileyen 

unsurlar temasına ilişkin ikinci alt tema toplum olarak belirlenmiştir. 

Toplum, bireyin dini bilgiyi edinme ve bu bilgiyi içselleştirme sürecinde önemli 

bir işlev üstlenmektedir. Dini inançlar ve pratikler, sadece bireysel bir arayışın sonucu 

değil, aynı zamanda toplumsal bağlamın ve etkileşimlerin bir yansımasıdır (Yavuzer ve 

Cihan, 2023). Araştırmalar, bireylerin sosyal çevreleriyle olan ilişkilerinin, dini 

inançlarını şekillendirmede ve dini bilgiyi öğrenmede belirleyici olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu bağlamda, dinsiz bir toplumun varlığının tarihsel süreçte 

gözlemlenmemiş olması, toplumun din olgusuna olan bağımlılığını vurgulamaktadır 

(Cilacı, 1995; Doğan, 2011). Toplumun birey üzerindeki etkisi, yalnızca dini bilgiyi 



145 

 

aktarma düzeyinde sınırlı kalmamakta, aynı zamanda bireylerin dini değerleri 

benimsemelerinde de etkili olmaktadır. Toplumun sahip olduğu normlar, değerler ve 

kültürel kodlar, bireylerin dini pratiklerine yön verirken; bireyler de toplumsal birikimle 

şekillenen dini normların taşıyıcısı konumundadır (Okumuş, 2009). Bu durum, din ve 

toplum arasındaki karşılıklı etkileşim modelinin bir tezahürüdür. Araştırmanın 

bulgularına göre, Düzce örneğinde yetişkin kadınlar dini bilgilerini edinirken, toplumun 

sunduğu sosyal destek mekanizmalarından, dini cemaat yapılarından ve mahalle 

dayanışmasından önemli ölçüde etkilenmektedir. Toplumsal aidiyet, kadınların dini bilgi 

arayışlarını pekiştirmekte ve öğrenme süreçlerinde sosyal etkileşimi bir araç haline 

getirmektedir. Bu etkileşim, özellikle mahalle camilerinde düzenlenen sohbetler, 

komşuluk ilişkileri ve yerel dini etkinlikler aracılığıyla gerçekleşmektedir. 

Toplumun dini bilgi üzerindeki bu etkisi, bireyin dini kimlik geliştirme sürecinde 

kritik bir rol oynamaktadır. Ancak, toplumsal yapıdaki değişimler ve modernleşme ile 

dini bilgi aktarımının da biçim değiştirdiği görülmektedir. Sekülerleşme eğilimlerine 

rağmen, geleneksel toplum yapılarının güçlü olduğu bölgelerde dini bilgi aktarımında 

toplumun merkezi rolünü koruduğu söylenebilir (Harman, 2006; Kurt, 2018). Sonuç 

olarak, toplumun dini bilgi kaynağı olarak işlevi, bireylerin dini kimlik inşasında ve dini 

bilgiyi edinme süreçlerinde belirleyici bir unsur olarak ortaya çıkmaktadır. Toplumsal 

dayanışma, dini bilginin yayılımını kolaylaştırmakta; ancak aynı zamanda bireylerin dini 

bilgiye eleştirel bir bakış geliştirme ihtiyacını da beraberinde getirmektedir. 

“Dinî yaşantımı en çok içinde bulunduğum ortam etkiliyor; inancını yaşayan bir toplumun 

parçasıysam ibadetlerime, hassasiyetlerime daha sıkı sarılıyorum. Arkadaş çevremin namaz kılan 

kişilerden oluşması da önemli; onlar programlarını namaza göre düzenleyince ben de arkadaş 

seçimime dikkat ediyorum ve her ortama aynı grupla giremiyorum. Dini yaşantıda beni en çok 

motive eden iki unsur var: birincisi ailem, ikincisi aldığım eğitim. Ailem, tesettürün farz olduğunu 

öğretti ve beni sürekli teşvik etti; sonrasında kazandığım bilinçle aldığım eğitim de inancımı 

pekiştirdi. Artık tüm ailem ve dünya karşı çıksa dahi tesettürü bırakmam—bu benim için bilinçli 

ve şuurlu bir tercih.” (K-3). 

Katılımcıların dini düşüncelerini etkileyen unsurlardan topluma dair tek faktör din 

görevlileridir. (K-9) kodlu katılımcı, din görevlilerinin etkisiyle dini düşüncesini 

şekillendirdiğini belirtmektedir. Araştırmada, katılımcıların dini düşüncelerini etkileyen 

toplumsal faktörler arasında yalnızca din görevlilerinin ön plana çıkması, dini bilgi 

aktarımında ve manevi rehberlikte bireylerin din görevlilerine yükledikleri merkezi rolü 

gözler önüne sermektedir. Bu durum, literatürde din görevlilerinin yetişkin din eğitimi ve 

dini sosyalizasyon süreçlerindeki etkisini ortaya koyan çalışmalarla uyumludur. Kurt 



146 

 

(2008), Diyanet Aylık Dergi’nin okuyucularına yönelik yaptığı analizde, din 

görevlilerinin cemaat üzerindeki etkisini yalnızca dini bilgi aktarımıyla sınırlı görmemiş; 

aynı zamanda ahlaki gelişim ve sosyal dayanışmanın sağlanmasında da önemli bir aktör 

olduklarını belirtmiştir. Benzer şekilde Köseoğlu (2021), yetişkin kadınların Kur’an 

kursu deneyimlerini incelediği çalışmasında, katılımcıların din görevlilerini dini 

konularda güvenilir bir bilgi kaynağı ve manevi rehber olarak gördüklerini ifade etmiştir. 

Gün (2011), kadınların yaygın din eğitimi bağlamında din görevlilerine yönelmelerinin 

temel nedenlerinden birinin, kitle iletişim araçları ve internet gibi diğer bilgi kaynaklarına 

duyulan güvensizlik olduğunu vurgulamıştır. Katılımcıların dini bilgileri din görevlileri 

aracılığıyla teyit etme eğilimleri, Diyanet İşleri Başkanlığı’nın toplumun dini 

aydınlanmasında kurumsal bir otorite olarak kabul edilmesini de pekiştirmektedir. Ayrıca 

Tosun (2017), din görevlilerinin yaygın din eğitimi faaliyetleri kapsamında sadece dini 

bilgi aktarmakla kalmayıp, aynı zamanda bireylerin dini düşüncelerini şekillendirme 

süreçlerinde birer model olduklarını ifade etmektedir. Bu bulgu, Düzce örneğinde din 

görevlilerinin, katılımcılar için dini düşünceleri etkileyen toplumsal faktörlerin başında 

gelmesinin arkasındaki teorik temeli destekler niteliktedir. 

“Yedi yaşımdan itibaren camiye giderek Halil Hocamız’ın sohbetlerine katılmaya başladım. 

Kur’ân, namaz, din bilgisi ve İslam’ın şartları konusundaki öğretileri hem benim hem 

arkadaşlarımın hayatında belirleyici oldu. Her yaz köyümüzdeki derslerine büyük bir saygı ve 

hayranlıkla katılırdık; köy halkı da ona derin bir hürmet gösterirdi. Hâlâ karşılaştığımızda 

saygımdan çekinir, açık saçık görünüşüm beni utandırır; ona duyduğum hürmet hep baki kalır.” 

(K-9). 

Cami, İslam medeniyetinin ilk dönemlerinden itibaren sadece bir ibadet mekânı 

değil; aynı zamanda eğitim, kültür, sosyal yardımlaşma ve dayanışma faaliyetlerinin 

merkezi olarak toplumsal yaşamın kalbinde yer almıştır (Bayraktar, 1994). Erken 

dönemlerde Müslümanların toplanarak dini, siyasi ve sosyal meseleleri istişare ettikleri, 

eğitim ve öğretim faaliyetlerinin yürütüldüğü bu kurum, zamanla genişleyen 

coğrafyalarda bazı işlevlerini diğer kurumlara devretmiştir (Bayraktar, 1999). 

Günümüzde camiler, dini hizmetlerin en yaygın verildiği mekânlar olarak toplumu 

aydınlatma ve dini değerleri nesilden nesile aktarma görevini sürdürmektedir. Diyanet 

İşleri Başkanlığı’nın 2005 yılı raporuna göre Türkiye’de 77.151 cami bulunmaktadır ve 

bu camilerde müftü, vaiz, imam-hatip ve müezzinler aracılığıyla dini eğitim hizmetleri 

yürütülmektedir (DİB, 2005). Ancak personel eksikliği ve mekânsal sınırlılıklar 

nedeniyle, özellikle kadınların bu eğitim faaliyetlerinden yeterince yararlanamadığı tespit 



147 

 

edilmiştir (Kayadibi, 2000). Düzce’de gerçekleştirilen araştırmada, yetişkin kadınların 

camiyi bir dini bilgi kaynağı olarak görme eğilimlerinin sınırlı olduğu görülmektedir. 

Katılımcılar, caminin daha çok erkeklere yönelik bir mekân olarak algılandığını, vaaz ve 

hutbelerin genellikle erkek cemaatin katılımına uygun zamanlarda gerçekleştirildiğini ve 

bu nedenle kadınların camiden doğrudan dini bilgi edinme oranlarının düşük kaldığını 

belirtmişlerdir. Bu durum, Yılmaz’ın (2005) camilerin eğitim fonksiyonuna dair 

çalışmasında dile getirdiği, camilerin sunduğu dini eğitimin toplumsal cinsiyet 

perspektifinden değerlendirilmesi gerektiği yönündeki vurgusuyla örtüşmektedir. 

Bununla birlikte, camilerin özellikle yaz aylarında düzenlenen “Yaz Kur’an 

Kursları” aracılığıyla kız çocuklarına dini bilgi aktarma işlevi, kadınların dini bilgi 

edinme süreçlerinde dolaylı bir etkiye sahiptir (Buyrukçu, 2005). Bu kurslar, camilerin 

kadınlara yönelik hizmet sunma potansiyelinin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Ancak kursların süresinin kısıtlı olması, devamlılığın isteğe bağlı bırakılması ve sınıf 

mevcutlarının fazlalığı gibi nedenler, bu eğitimlerin verimliliğini azaltmaktadır 

(Kayadibi, 2000). 

Camilerdeki vaaz ve hutbeler, dini bilgi aktarmanın yanı sıra, toplumun manevi 

ve ahlaki gelişimine katkı sağlamakta; sevgi, saygı ve kardeşlik duygularının 

pekiştirilmesine aracılık etmektedir (Yılmaz, 2005). Ancak araştırmada yer alan kadın 

katılımcılar, günlük hayatın yoğunluğu ve toplumsal roller nedeniyle camiye düzenli 

olarak gitme imkânı bulamadıklarını, dolayısıyla caminin sunduğu bu fırsatlardan 

yeterince yararlanamadıklarını ifade etmişlerdir. Bu bulgu, camilerin dini bilgi kaynağı 

olarak kadınlar açısından sınırlı bir erişim alanı sunduğuna işaret etmektedir. 

Öte yandan, İslam’ın toplumu kucaklayıcı yapısının bir yansıması olarak camiler, 

tüm sosyal kesimlere kapılarını açmaktadır. Ancak modern yaşamın getirdiği değişen 

koşullar, camilerin geleneksel fonksiyonlarının güncellenmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Kadınlara yönelik dini eğitim programlarının cami merkezli olarak yeniden 

yapılandırılması, toplumun ruhsal ve sosyal gelişimi açısından önemli bir adım olacaktır 

(Yılmaz, 2005). Düzce’deki yetişkin kadınların dini bilgi ediniminde cami, geleneksel bir 

kaynak olarak önemini korumakta ancak erişilebilirlik, zamanlama ve cinsiyet temelli 

katılım engelleri nedeniyle potansiyelini tam anlamıyla ortaya koyamamaktadır. Bu 

durum, camilerin dini eğitim fonksiyonunun kadınlar için daha kapsayıcı hale getirilmesi 

gerektiğini göstermektedir. 

 



148 

 

Katılımcıların verdikleri cevaplara ilişkin oluşturulan dini düşünceyi etkileyen 

unsurlar temasına ilişkin üçüncü alt tema aile olarak belirlenmiştir. Aile alt temasına 

ilişkin kodlar ise abi/abla/kardeş, dede/nine, anne ve baba şeklinde oluşturulmuştur. 

Katılımcılar en çok anne ve babadan etkilenirken kardeşlerinden ya da üst soyundan 

etkilenen bireylerin de bulunduğunu ifade etmek mümkündür. 

“Babam olduğunu düşünüyorum. Hep dinimi yeterince yaşayamadığımı hissettim; farklı biri 

olmak isterdim. Babam ve annem bizi dinimize bağlı olarak yetiştirdi. Babam beş vakit namaz 

kılardı, hacca da gitmişti; küçüklüğümden beri dinimize gösterdiği özen hep örnek oldu.” (K-6). 

“Kur’an kursuna katılmış olmam hayatımda bir dönüm noktasıdır; bu süreci anlamlı kılan en 

büyük etken ailemin tutumu ve teşvikidir. İki abim, babam rolünü üstlenerek üzerimde hem saygı 

hem de sevgiyle yönlendirici bir etki yarattılar. Liseden sonra beni Kur’an kursuna 

yönlendirdiklerinde, önce tereddüt etsem de onların inancı ve desteğiyle oradaki atmosferi 

deneyimledim, bu deneyim beni derinden etkiledi ve “haklılar” diyerek bu yola gönülden 

bağlanmamı sağladı. Elhamdülillah, ailemin ısrarı ve benim istekliliğim birleşince Kur’an bilgim 

sağlam temeller üzerine oturdu.” (K-10). 

“Dedem, hayatımda dönüm noktası oldu. Ortaokula başladığım yıllarda sekizmiş yaşlarında olan 

dedemi çok severdim; onun öleceğini bildiğim için kaybı beni derinden etkilemişti. Dedemin 

vefatının ardından cami imamından merakımı gidermek için bir kitap aldım. Kitabı bitirdiğimde 

imam “Bu kitap sana ağır gelir” dese de ısrarla okudum. Öğrendiklerim, Kur’ân okumalarının 

dedemin kabri başında huzur bulmasını sağlayacağını; amel defterini Kur’ân okuyarak ve sadaka 

vererek kapatmayacağını söylüyordu. Bundan sonra her akşam Yâsîn Suresi’yle başlamaya karar 

verdim ve zamanla başka sureleri de ekledim. Düzenli okumalar hem Kur’ân’ı daha iyi anlamamı 

hem de Allah’la aramda derin bir bağ kurmamı sağladı. Dedemi anma motivasyonum olmasaydı, 

belki Kur’an kursuna gitmez; imamın rehberliğini de yaşamazdım. Ailem, benim bu isteğime 

destek oldu; dedemin etkisi sayesinde hem mesleğime yöneldim hem de dini yaşantımda kayda 

değer bir ilerleme kaydettim. Bu deneyim, benim için hem duygusal hem de manevî açıdan bir 

rehber niteliğindedir.” (K-12). 

“Aileden başlıyor her şey: Önce evde gördüğün taklitlerle dini pratikleri öğreniyorsun. Aile 

fertlerinin örnek davranışları o kadar güçlü yansıyor ki, pek fark etmeden onlar gibi hareket 

etmeye başlıyorsun. Zamanla malumat edindikçe doğruyla yanlışı ayırt etmeye başlıyor, 

sorgulamaya yöneliyorsun. Benim babamla en çok kadın hakları konusunda anlaşmazlık yaşadık; 

klasik aile yapısının “kadın her şeyi yapmak zorundadır” anlayışını öğrendikçe, toplumun bize 

biçtiği bu rollerden ne ölçüde etkilendiğimizi gördüm. Bilgiye ulaştıkça ve farkındalık arttıkça bu 

kalıp yargıların yavaş yavaş değiştiğine tanık oldum.” (K-19). 

“Annem en etkili rehberim; dört yaşındayken Kur’ân eğitimi almaya başladım ve onun 

hareketleri, tavırları ailemize en güzel örneği sundu. Hâlâ davranışlarında eksiklerimi görür, 

hayatımda yapmam gerekenleri hatırlarım. Hiçbir hoca, annemin bana kazandırdığı bu bilinç ve 

farkındalığı sağlayamadı.” (K-20). 

Katılımcıların verdikleri cevaplara ilişkin oluşturulan dini düşünceyi etkileyen 

unsurlar temasına ilişkin son alt bireysel düşünce ve istek olarak belirlenmiştir.  Toplum, 

bireyin dini bilgiyi edinme ve bu bilgiyi içselleştirme sürecinde önemli bir işlev 



149 

 

üstlenmektedir. Dini inançlar ve pratikler, sadece bireysel bir arayışın sonucu değil, aynı 

zamanda toplumsal bağlamın ve etkileşimlerin bir yansımasıdır (Yavuzer ve Cihan, 

2023). Araştırmalar, bireylerin sosyal çevreleriyle olan ilişkilerinin, dini inançlarını 

şekillendirmede ve dini bilgiyi öğrenmede belirleyici olduğunu ortaya koymaktadır. Bu 

bağlamda, dinsiz bir toplumun varlığının tarihsel süreçte gözlemlenmemiş olması, 

toplumun din olgusuna olan bağımlılığını vurgulamaktadır (Cilacı, 1995; Doğan, 2011). 

Toplumun birey üzerindeki etkisi, yalnızca dini bilgiyi aktarma düzeyinde sınırlı 

kalmamakta, aynı zamanda bireylerin dini değerleri benimsemelerinde de etkili 

olmaktadır. Toplumun sahip olduğu normlar, değerler ve kültürel kodlar, bireylerin dini 

pratiklerine yön verirken; bireyler de toplumsal birikimle şekillenen dini normların 

taşıyıcısı konumundadır (Okumuş, 2009). Bu durum, din ve toplum arasındaki karşılıklı 

etkileşim modelinin bir tezahürüdür. 

Araştırmanın bulgularına göre, Düzce örneğinde yetişkin kadınlar dini bilgilerini 

edinirken, toplumun sunduğu sosyal destek mekanizmalarından, dini cemaat yapılarından 

ve mahalle dayanışmasından önemli ölçüde etkilenmektedir. Toplumsal aidiyet, 

kadınların dini bilgi arayışlarını pekiştirmekte ve öğrenme süreçlerinde sosyal etkileşimi 

bir araç haline getirmektedir. Bu etkileşim, özellikle mahalle camilerinde düzenlenen 

sohbetler, komşuluk ilişkileri ve yerel dini etkinlikler aracılığıyla gerçekleşmektedir. 

Toplumun dini bilgi üzerindeki bu etkisi, bireyin dini kimlik geliştirme sürecinde 

kritik bir rol oynamaktadır. Ancak, toplumsal yapıdaki değişimler ve modernleşme ile 

dini bilgi aktarımının da biçim değiştirdiği görülmektedir. Sekülerleşme eğilimlerine 

rağmen, geleneksel toplum yapılarının güçlü olduğu bölgelerde dini bilgi aktarımında 

toplumun merkezi rolünü koruduğu söylenebilir (Harman, 2006; Kurt, 2018).  Toplumun 

dini bilgi kaynağı olarak işlevi, bireylerin dini kimlik inşasında ve dini bilgiyi edinme 

süreçlerinde belirleyici bir unsur olarak ortaya çıkmaktadır. Toplumsal dayanışma, dini 

bilginin yayılımını kolaylaştırmakta; ancak aynı zamanda bireylerin dini bilgiye eleştirel 

bir bakış geliştirme ihtiyacını da beraberinde getirmektedir. 

Bu alt temaya ilişkin (K-14) ise bireysel istek ve düşüncesini kitapların 

etkilediğini ortaya koymuştur. Araştırma bulgularında, katılımcılardan biri (K-14) dini 

düşüncelerinin şekillenmesinde kitapların etkili olduğunu ifade etmiştir. Bu durum, 

bireysel dini bilgi arayışında yazılı kaynakların önemli bir yer tuttuğunu ve bireylerin dinî 

konularda kendi düşünce sistemlerini geliştirmelerinde kitapları temel referans kaynağı 



150 

 

olarak gördüklerini göstermektedir. Özyurt (2009), Kur’an kurslarındaki kadın 

katılımcılarla yaptığı çalışmada, kadınların dini bilgilerini yalnızca kurslardan değil, aynı 

zamanda kendi çabalarıyla edindikleri yazılı kaynaklar aracılığıyla da pekiştirdiklerini 

belirtmiştir. Özellikle ilmihal, tefsir ve Kur’an meali gibi kitapların bireylerin dini 

anlayışlarını şekillendirmede birincil rol oynadığı vurgulanmıştır. Benzer şekilde Gün 

(2011), yetişkin kadınların dini bilgi kaynakları arasında kitapların oldukça önemli bir 

yeri olduğunu ve katılımcıların çoğunlukla “doğru bilgiye ulaşma” amacıyla kitaplara 

yöneldiklerini aktarmıştır. Bu, bireylerin dini bilgi arayışında daha eleştirel ve bilinçli bir 

tutum sergilediklerini göstermektedir. 

“İyi niyetimden. İçimden geliyor. Kimsenin kötülüğünü istemiyorum. Kendi samimiyetim etkiliyor 

beni” (K-4). 

“Allah’la aramda tarif edilemez bir bağ var. İlk namaza gül kokularıyla uyandırılmak, türbanımı 

takıp ilk kez namaza başlamam hayatımdaki en özel anlardı. Rabbim küçüklüğümden beri içimde 

bu isteği yeşertti ve her adımımda elimden tutarak beni yönlendirdi.” (K-7). 

“Okuduğum kitaplar beni sürekli yeni eserlere yönlendiriyor; bir kitabı bitirdiğimde merak 

ettiğim diğer kitaplara geçiyorum. Bu merak ve ilgiyle beslenen döngü, okumayı beni en çok 

etkileyen ve kişiliğimi en çok biçimlendiren etkinlik hâline getiriyor.”  (K-14).  



151 

 

5.  SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu araştırmanın bulgularından yola çıkarak sonuçların ortaya konulabilmesi için 

katılımcıların dinî bilgi edinme süreçlerini ve dindarlık algılarını bütüncül bir bakış 

açısıyla ele alabilmek için aşağıdaki başlıklar çerçevesinde değerlendirilmiştir. Bu 

çerçeve de “Dindarlık Tanımları ve Dini Bilgi Yeterlik Algısı” katılımcıların “dindar” 

olma kriterleri ile kendi bilgi düzeylerine ilişkin öznel değerlendirmeleri hem inanç 

pratiği hem de bilişsel yeterlik ekseninde irdelenmiştir. “Dini Düşüncenin Kaynakları” 

bireylerin başvurduğu hısım-akraba, din görevlileri, aile, kitap, Diyanet ve internet gibi 

farklı kanal ve aktörlerin bilgi kaynağı olarak rolü ortaya konmuştur. “Dini Kaynaklara 

Güven ve Denetim” Kur’ân, hadis ve resmi kurum yayınlarından popüler medya ve batıl 

inanışlara kadar uzanan yelpazede, güvenilir ve güvensiz kaynaklar ile bunların nasıl teyit 

edildiği analiz edilmiştir. 

Elde edilen bu tematik bulguların ışığında, bir sonraki bölümde araştırmanın 

sonuçları mevcut literatürle karşılaştırılarak değerlendirilmiştir. Bu aşamada, dindarlık 

kavramının sosyokültürel boyutları, bilgi edinme kanalları arasındaki etkileşim ve güven 

mekanizmaları üzerine yapılan kuramsal çalışmaların bulgularımızla örtüşme düzeyi 

tartışılmış; ayrıca sahadan elde edilen verilerin pratik ve politika önerilerine nasıl 

yansıyabileceği üzerinde durulmuştur. 

5.1.  Sonuç ve Değerlendirme 

Dindarlık Düzeyini Belirleyen Öznitelikler: Katılımcıların “dindar” olarak 

tanımlanabilmesi için sahip olunması gereken özellikler arasında Kur’ân okuma ve 

anlama becerisi, takva, tesettür, ibadet gerçekleştirme, hac/umre deneyimi, yaşam 

felsefesi, ibadet hazzı, ahlaki değerler ve genel dini bilgi seviyesi ön plana çıkmıştır 

(Tablo 4.1). Kur’ân okuma becerisi, toplam 6 katılımcı tarafından öne çıkarılırken (K1, 

K2, K5, K6, K9, K10), ibadet gerçekleştirme kodu 9 katılımcı tarafından vurgulanmıştır 

(K8, K9, K11, K12, K13, K14, K17, K21, K22). 

Araştırmada yer alan katılımcıların “dindar” kavramına yükledikleri anlamlar ve 

bu kimliğe sahip olmanın gerektirdiği nitelikler incelendiğinde, yetişkin kadınlar 

açısından dini bilginin edinilmesi ve uygulanmasında çok boyutlu bir yaklaşım 

sergilendiği görülmektedir. Katılımcılar, bireyin dindar olarak nitelendirilebilmesi için 



152 

 

yalnızca bilgi düzeyinin yeterli olmadığını, bununla birlikte dini yaşantı ve davranışların 

da önemli bir ölçüt olarak öne çıktığını belirtmişlerdir. 

Öncelikli olarak, Kur’ân-ı Kerîm’i okuma ve anlamlandırabilme becerisi, 

dindarlığın en belirgin göstergelerinden biri olarak değerlendirilmiştir. Görüşmelerde 

özellikle bazı katılımcılar, kutsal metinle doğrudan ilişki kurabilmenin, dini bilgi edinim 

sürecinde temel bir rol oynadığını ve dini yaşantının içselleştirilmesine katkı sağladığını 

ifade etmişlerdir. Bu durum, yetişkin kadınların dini bilgilerini edinirken hem geleneksel 

hem de bireysel öğrenme pratiklerini bütünleştirdiklerini göstermektedir. Bardakoğlu 

(2016), dinî bilgiyi hayatın anlamını, varoluşun gayesini ve bireyin manevî dünyasını 

şekillendiren özgün bir bilgi türü olarak tanımlar. Ona göre, dinî bilgi, yalnızca geleneksel 

ve normatif metinlerin aktarımı ile sınırlı değildir; aynı zamanda bireyin fıtratı, sosyal 

çevresi ve yaşadığı toplumsal tecrübelerle diyalektik bir ilişki içinde şekillenir. Dini bilgi 

ediniminde özellikle Kur’ân-ı Kerîm ve Sünnet’in merkezi rolü vurgulanmakla birlikte, 

toplumsal pratiklerin ve bireysel yorumların da sürece eklemlendiği belirtilmektedir. 

Bu çerçeveden bakıldığında, Düzce örneğindeki yetişkin kadınların dini bilgiye 

ulaşma yolları da salt metinsel kaynaklara dayanmamaktadır. Kadınların dini bilgiye 

erişiminde aile, akraba çevresi, yerel ve ulusal din görevlileri, kurumsal yapı (örneğin 

Diyanet İşleri Başkanlığı), kitaplar ve güncel medya gibi çok boyutlu ve katmanlı bir 

kaynak yapısı ortaya çıkmaktadır. Bardakoğlu’nun dinî bilginin yalnızca kitabi düzeyde 

değil, toplumsal ve kültürel düzlemde de inşa edildiği yönündeki vurgusu, çalışmanın 

saha bulgularıyla da örtüşmektedir. 

Bunun yanında, ibadetlerin düzenli şekilde yerine getirilmesi –namaz, oruç, hac 

ve umre gibi temel ibadet pratikleri– dindarlık algısında belirleyici bir unsur olarak ön 

plana çıkmıştır. İbadetlerin yalnızca ritüel bir görev değil, aynı zamanda manevi bir 

deneyim ve dini kimliğin somut göstergesi olarak kabul edildiği anlaşılmaktadır. 

Katılımcıların bu yöndeki vurguları, ibadetin bireyin ruh dünyasında ve toplumsal 

ilişkilerinde oynadığı merkezi role işaret etmektedir. 

Ayrıca, takva ve tesettür gibi kavramlar da dindarlık tanımında sıkça dile 

getirilmiş; ahlaki değerlerin içselleştirilmesi, dini yaşantının temelini oluşturan bir diğer 

unsur olarak değerlendirilmiştir. Yetişkin kadınların dini bilgi kaynaklarını yalnızca 

metinler veya kurumlar ile sınırlı tutmayıp, ahlaki ve toplumsal değerlerle bütünleşen bir 

dindarlık anlayışını benimsedikleri gözlemlenmiştir. 



153 

 

Son olarak, dini bilgi düzeyinin artırılması ve bu bilgilerin hayat felsefesine 

dönüştürülmesi, yetişkin kadınların inanç dünyasında sürekliliği sağlayan unsurlar 

arasında yer almıştır. Katılımcıların bir kısmı hac ve umre gibi dini tecrübeleri, bireysel 

gelişimlerinde dönüştürücü bir deneyim olarak tanımlamış; bu tür uygulamaların, dini 

bilginin yaşantıya aktarılmasında ve dindarlık algısının pekişmesinde önemli rol 

oynadığını belirtmişlerdir. 

Tüm bu bulgular, yetişkin kadınların dini bilgi edinme süreçlerinde; kutsal 

metinlerle ilişki, ibadet pratiği, ahlaki değerler ve manevi deneyimlerin bütüncül bir 

şekilde ele alındığını göstermektedir. Bu yaklaşım, dini bilginin teorik düzeyden çıkıp, 

yaşam pratiğine ve bireysel kimliğe nüfuz ettiğine işaret etmektedir. 

Dindarlık Durumu ve Dini Bilgi Düzeyi: Katılımcıların dindarlık durumlarına 

baktığımızda; 9 kişi “dindarım” (ör. K2, K5), 5 kişi “iyi bir Müslümanım” (ör. K1, K4) 

ve 8 kişi “dindar değilim” şeklinde ifade etmiştir (Tablo 4.1). Dini bilgi düzeyi açısından 

ise 9 kişi “yüksek”, 8 kişi “orta” ve 5 kişi “düşük” bilgi düzeyi bildirmiştir. Yüksek bilgi 

düzeyi beyan eden katılımcılar (ör. K3, K8, K9) genellikle Arapça okuma, ilmihâl bilgisi 

ve tefsir kullanımıyla kendilerini desteklediklerini ifade etmişlerdir. Bu bulgular, 

bireylerin hem öznel inanç tanımlarına hem de nesnel bilgi yeterliğine dayalı iki eksenli 

bir dindarlık anlayışı benimsediklerini göstermektedir. Dindarlık sadece ritüel pratiğe 

indirgenmeyip ahlaki ve entelektüel bir olgunluk unsuru olarak da algılanmaktadır; bu da 

modern sosyolojik yaklaşımların “inanç pratiği” ve “inanç bilgisi” ayrımına uygun 

düşmektedir. 

Çalışmada elde edilen veriler, yetişkin kadınların dini kimliklerini tanımlarken 

öznel inanç beyanları ile dini bilgi seviyeleri arasında anlamlı bir ilişki kurduklarını 

göstermektedir. Katılımcıların bir kısmı kendisini doğrudan “dindar” olarak tanımlarken, 

bir diğer grup “iyi bir Müslüman” ifadesiyle daha çok dini pratiklere ve etik tutuma vurgu 

yapmış, bazı katılımcılar ise kendilerini dindar olarak görmediklerini belirtmişlerdir. Bu 

çeşitlilik, bireylerin dini kimliklerini değerlendirirken çok boyutlu ve kişisel bir ölçek 

kullandıklarını göstermektedir. 

Dini bilgi düzeyi açısından yapılan değerlendirmede ise katılımcılar, bilgi 

düzeylerini yüksek, orta ve düşük şeklinde üç ana kategoride ifade etmişlerdir. Dini bilgi 

seviyesini yüksek olarak belirten katılımcıların Arapça metinleri okuyabilme, ilmihal 

bilgisine sahip olma ve tefsir kullanabilme gibi niteliklere sahip olduklarını ifade 



154 

 

etmeleri, dini bilgi ediniminde klasik ve geleneksel kaynakların önemli bir yere sahip 

olduğunu ortaya koymaktadır. Orta ve düşük düzeyde bilgiye sahip olduklarını belirtenler 

ise genellikle temel ibadet bilgisi ve dini uygulamalarla sınırlı bir öğrenme sürecine işaret 

etmişlerdir. 

Bu bulgular, yetişkin kadınların dindarlık algısının yalnızca ibadet pratikleriyle 

sınırlı kalmadığını; bunun ötesinde, dini bilginin derinliği ve anlaşılırlığının da kimlik 

inşasında belirleyici olduğunu göstermektedir. Nitekim modern dini sosyoloji 

literatüründe sıklıkla vurgulanan “inanç pratiği” ile “inanç bilgisi” ayrımı, bu çalışmada 

da açık bir biçimde gözlemlenmiştir. Dindarlık, ritüel düzeyde uygulamalarla birlikte 

ahlaki tutumlar, entelektüel birikim ve kişisel maneviyat olarak bütüncül bir olgunluk 

düzeyine işaret etmektedir. Sonuç olarak, yetişkin kadınların dini bilgiye ve dindarlığa 

dair yaklaşımları hem bireysel tecrübeye hem de geleneksel bilgi kaynaklarına dayalı 

olarak çeşitlilik arz etmektedir. Bu da kadınların dini bilgi edinim süreçlerinde farklı 

sosyal, kültürel ve eğitsel etkenlerin birlikte etkili olduğunu ortaya koymaktadır. 

Dini Bilginin Referans Kaynakları: 

Katılımcılar, dini bilgiyi başlıca altı kaynaktan edinmektedir: hısım/akraba (5), 

din görevlileri (7), aile bireyleri (4), kitaplar (3), Diyanet İşleri Başkanlığı (6) ve internet 

(1). 

Hısım/Akraba: En yakınındaki ilahiyat mezunu veya ders kitapçısı akrabalardan 

edinilen bilgi hem erişilebilirlik hem güven unsuru nedeniyle öne çıkmıştır (K-8; K-16). 

Din Görevlileri: Kur’an kursu hocası, müftü yardımcısı, kadın vaiz gibi aktörler, 

düzenli kütüphane ve fetva hizmetleriyle referans niteliği taşımaktadır (K-10; K-14; K-

18). 

Aile Bireyleri: Baba ve eş imam olma rolleriyle örnek teşkil etmiş; babasının 

kitaplık düzeni ve eşinin hafız öğrenci geçmişi, sorgulama ihtiyacını karşılamıştır (K-3; 

K-9). 

Kitaplar ve Tefsirler: Güvenilir yazar ve eserler (Elmalılı, Buhari, Riyâzü’s-

Sâlihin) aracılığıyla doğrudan birincil kaynaklara başvurulmuştur (K-7; K-13; K-21). 

Diyanet İşleri Başkanlığı: Resmi fetva hattı, “Alo Fetva”, DİB yayınları ve 

seminerleri, modern bilgi talebini karşılayan kurumsal araçlardır (K-12; K-15; K-17). 

İnternet: Sınırlı olmakla birlikte, tatmin olmayınca diğer kaynaklarla çapraz 



155 

 

kontrol gerektiren bir başlangıç noktasıdır (K-14). 

Araştırma bulguları, yetişkin kadınların dini bilgiye ulaşırken çoklu ve çeşitli 

kaynaklardan faydalandıklarını ortaya koymaktadır. Katılımcıların dini bilgi edinim 

süreçleri incelendiğinde, bu bilgilerin genellikle altı temel referans aracılığıyla elde 

edildiği görülmektedir: akraba çevresi, dini liderler ve din görevlileri, aile üyeleri, klasik 

ve modern dini literatür, Diyanet İşleri Başkanlığı’nın resmi hizmetleri ve dijital ortamlar. 

Akrabalardan Elde Edilen Bilgiler: Katılımcıların bir kısmı, yakın çevresindeki 

ilahiyat eğitimi almış akraba veya dini bilgiye sahip aile büyüklerinin rehberliğini hem 

kolay erişilebilirlik hem de güven duygusu nedeniyle öncelikli kaynak olarak 

değerlendirmiştir. Bu kişiler, dini konularda karşılaştıkları soruları güvenilir ve pratik bir 

şekilde bu akraba çevresi aracılığıyla çözebildiklerini ifade etmişlerdir. 

Din Görevlileri ve Kurumsal Aktörler: Kadın vaizler, Kur’an kursu öğreticileri, 

müftülük personeli gibi profesyonel din görevlileri, kadın katılımcılar açısından önemli 

bir başvuru noktası oluşturmaktadır. Düzenli olarak gerçekleştirilen sohbetler, fetva 

hizmetleri ve cami programları, dini bilgiye sistematik ve otoritatif bir şekilde erişim 

imkanı sunmaktadır. Bu tür kaynaklar, dini soruların uzman kişilerce yanıtlanması ve 

güncel dini meselelerde rehberlik sağlanması bakımından öne çıkmaktadır. Dini bilgiye 

ulaşma yolları bakımından yetişkin kadınların hem geleneksel (aile, cemaat, akraba) hem 

de modern (resmî kurumlar, kitaplar, medya) kaynakları bir arada kullandıkları; bu çoklu 

kaynağın, dinî bilgi okuryazarlığını çeşitlendirdiği ve bireysel dindarlık tanımlarını 

zenginleştirdiği görülmektedir. Bardakoğlu’nun belirttiği gibi, toplumsal değişim 

karşısında dinî ilimler ve otoritelerin yenilenmesi ve topluma rehberlik edecek şekilde 

güncellenmesi ihtiyacı, kadınların bilgiye erişimde karşılaştıkları yeni dinamiklerle 

birebir örtüşmektedir. 

Ayrıca, tasavvufî cemaat ve tarikat yapılarına yönelik eleştirilerde olduğu gibi, 

kadınların da dini bilgiye ulaşmada otorite, şeffaflık ve güven duygusunu öne 

çıkardıkları; geleneksel cemaat yapılarına karşı kurumsal ve resmî kaynaklara daha fazla 

itimat ettikleri gözlenmiştir. Bu durum, modern dönemde dini bilginin kamusal ve 

kurumsal yapılar aracılığıyla daha yaygın ve denetlenebilir hale geldiğine işaret 

etmektedir. 

Aile Bireyleri ve Rol Modeller: Ailede imam veya hafızlık eğitimi almış 

bireylerin varlığı, kadınların dini kimlik ve bilgi ediniminde etkili olmuştur. 



156 

 

Katılımcıların babalarının zengin kitaplıkları veya eşlerinin dini eğitim geçmişleri, 

sorgulama ve bilgi arayışlarında aile içi rehberliği güçlendirmiştir. Böylece aile hem ilk 

dini referans noktası hem de güvenilir bir öğrenme ortamı sunmuştur. 

Klasik ve Modern Dini Eserler: Araştırmada, Elmalılı Hamdi Yazır’ın tefsiri, 

Buhari’nin hadis koleksiyonu veya Riyâzü’s-Sâlihin gibi klasik eserler ve güvenilir 

yazarların kitapları da kadınların başvurduğu önemli bilgi kaynakları arasında yer 

almaktadır. Bu tür literatür, dini bilginin doğrudan kaynağından alınmasını ve bireysel 

sorgulamanın akademik düzeyde yapılmasını sağlamaktadır. 

Diyanet İşleri Başkanlığı Hizmetleri: Katılımcıların önemli bir bölümü, Diyanet 

İşleri Başkanlığı’nın sunduğu resmi fetva hatları, “Alo Fetva” gibi danışmanlık 

hizmetleri, kurumsal yayınlar ve seminerler gibi araçlardan düzenli olarak 

yararlanmaktadır. Modern bilgi ihtiyacına yanıt veren bu kurumsal yapılar hem dini 

bilginin güvenilirliğini pekiştirmekte hem de güncel dini meselelerde rehberlik 

fonksiyonu üstlenmektedir. 

Dijital Kaynaklar ve İnternet: Son olarak, bazı katılımcılar interneti hızlı bir bilgi 

kaynağı olarak görmekle birlikte, burada yer alan bilgilerin doğruluğundan tam anlamıyla 

emin olamadıklarını, bu nedenle dijital ortamdaki bilgileri başka güvenilir kaynaklarla 

karşılaştırma gereği duyduklarını belirtmişlerdir. İnternet genellikle ilk başvuru noktası 

olmakla birlikte, kesin bilgi için daha geleneksel ve kurumsal kaynaklara yönelim 

sürmektedir. Sonuç olarak, yetişkin kadınların dini bilgiye ulaşım süreçleri, geleneksel 

sosyal ağlardan modern kurumsal yapılara ve dijital platformlara uzanan çok yönlü bir 

yapıya sahiptir. Bu çeşitlilik, dini bilginin doğrulanması ve içselleştirilmesinde kadınların 

eleştirel ve seçici bir yaklaşım benimsediğini göstermektedir. 

Din Hizmetlerinin Kurumsallığı: Yerel ve ulusal din hizmetleri arasındaki algı 

farkı kayda değerdir. “Kurumsal bilgiye sahip olmama” (8 katılımcı) ve “ulusal 

hizmetlerin yeterlilik algısı” (8 katılımcı) bir arada bulunurken, yerel vaize veya 

müftülüğe dair deneyimler de aktif kullanıma işaret etmiştir (7 katılımcı). 

Dini Bilginin Toplumsal Kaynağı: Toplumsal yayılımda kitaplar (11) ve 

internet/sosyal medya (10) başı çekmektedir; kitle iletişim araçları ve doğrudan din 

görevlilerinin rolü ikinci plandadır. 

Referans kaynakları arasında hem geleneksel (akraba, aile) hem kurumsal 

(Diyanet, din görevlileri) hem de bireysel (kitap, internet) kanalların birlikte çalıştığı; 



157 

 

modern çağın bilgi çeşitliliğini dengede tuttuğu gözlenmiştir. Kurumsal yapı (Diyanet) 

ile yerel aktörler arasında bilgi devrinin sürekliliği, toplumsal din algısının homojen 

kalmasını sağlamaktadır. 

Çalışmada, yetişkin kadınların dini bilgi edinim süreçlerinde hem ulusal 

düzeydeki kurumsal din hizmetlerinin hem de yerel düzeydeki dini aktörlerin etkili 

olduğu anlaşılmaktadır. Özellikle katılımcıların bir kısmı, ulusal düzeyde sunulan din 

hizmetlerinin yeterliliğine dair olumlu görüşler bildirirken, kurumsal dini bilgiye erişimin 

zaman zaman sınırlı kalabildiğini de vurgulamışlardır. Buna karşılık, yerel müftülük, 

vaizlik ve cami hizmetlerine ilişkin deneyimlerin daha sık ve aktif bir şekilde 

değerlendirildiği gözlenmiştir. Bu durum, kadınların hem kurumsal hem de yerel düzeyde 

dini bilgiye erişim konusunda çoklu deneyimlere sahip olduklarını göstermektedir. 

Dini bilginin toplumsal dolaşımında ise, yazılı kaynakların ve dijital mecraların 

önemli bir rol üstlendiği belirlenmiştir. Kitaplar ve dini içerikli sosyal medya/internet 

platformları, katılımcılar arasında en fazla başvurulan bilgi kaynakları olarak öne 

çıkmaktadır. Kitle iletişim araçları ve doğrudan din görevlilerinin bilgi aktarıcı rolü ise 

nispeten ikinci planda kalmıştır. Bu bulgu, toplumsal bilgi ediniminde bireysel erişim ve 

dijital okuryazarlığın giderek daha fazla önem kazandığına işaret etmektedir. 

Dini bilgiye ulaşımda hem geleneksel (aile, akraba) hem de modern (kitap, 

internet, kurumsal hizmetler) referans kanallarının birlikte işlediği görülmektedir. 

Geleneksel aile ve akrabalık bağları, bireylerin ilk dini bilgi ve pratiklerini edinmelerinde 

etkili olurken, Diyanet İşleri Başkanlığı gibi kurumsal yapılar ve dijital medya, güncel 

bilgiye erişim ve dini meselelerin yorumlanmasında önemli bir boşluğu doldurmaktadır. 

Böylece, kadınların dini bilgi edinim süreçlerinde gelenek ile modernite arasında bir 

denge arayışı ve çok kaynaklı bir öğrenme stratejisi öne çıkmaktadır. Sonuç olarak, 

kurumsal din hizmetleri ile yerel dini aktörler arasında kurulan bilgi aktarım ağı, 

toplumsal düzeyde dini bilgi algısının görece bütüncül ve homojen kalmasını 

sağlamaktadır. Ancak, bireylerin bilgiye ulaşımında tercih ettikleri yollar, sosyal 

değişimle birlikte çeşitlenmekte ve bu da dini bilginin kaynağı ve yorumunda yeni 

açılımlara zemin hazırlamaktadır. 

Güvenilir ve Güvenilmez Kaynaklar: Güvenilir kabul edilen kaynaklar arasında 

Kur’ân (9), din görevlileri (5), kitaplar (5), ulusal din hizmetleri (5) ve kitle iletişim 

araçları (1) yer alırken; güvenilmez bulunanlar internet (14), bilinmeyen kişiler (4), batıl 



158 

 

inançlar (2), tarikat içtihatları (2) gibi unsurlardır. 

Kaynakların Denetlenmesi: Denetim biçimleri: din görevlileri aracılığıyla (6), 

kişisel bilgi ve vicdani süreçle (4), hısım/akraba danışmanlığı (2), ulusal din hizmetleri 

(3), tefsir okuma (1) ve denetim yapmama (5) şeklinde çeşitlenmiştir. 

Güven, hem kaynak otoritesine (Kur’ân, Diyanet) hem de aracılara (hocalar, kitap 

yazarları) dayanırken, modern dönem dezenformasyon kaygısını yansıtan “denetim 

mekanizmaları” da işlevsel bir gereklilik olarak öne çıkmıştır. İnternetin bilgi kirliliği ve 

tarikat içtihatlarının güç temelli yozlaşma algısı, güven krizini derinleştirmektedir.  

Katılımcılar, dini bilgiyi aile, akraba, hocalar, kitaplar ve resmi kurumlar arasında 

dengeli biçimde paylaşmaktadır. Bu çok katmanlı model, dinî okuryazarlığın artmasına 

imkân tanımaktadır. 

Yetişkin kadınların dini bilgiye ulaşmada başvurdukları kaynaklar, güvenilirlik 

algısı açısından dikkate değer bir çeşitlilik göstermektedir. Araştırma bulgularına göre, 

Kur’ân-ı Kerîm, din görevlileri, güvenilir olarak bilinen kitaplar ve resmi ulusal din 

hizmetleri, katılımcıların en çok itimat ettiği bilgi kaynakları arasında yer almaktadır. Bu 

kaynakların güvenilirlik atfı hem dini otoriteye hem de bilgi aktarımındaki geleneksel ve 

kurumsal aracıların statüsüne dayanmaktadır. Özellikle Kur’ân ve Diyanet gibi ulusal 

kurumlar, yüksek otorite ve meşruiyet sembolleri olarak öne çıkarken; dini bilgiye 

aracılık eden kitap yazarları, hocalar ve alanında yetkin din görevlileri de güvenin 

inşasında merkezi bir rol üstlenmektedir. 

Bununla birlikte, dijitalleşmenin ve bilgiye kolay erişimin artması, güven 

problemiyle beraber yeni denetim mekanizmalarını da zorunlu kılmıştır. İnternet, anonim 

kişilerin aktardığı bilgiler, batıl inançlar ve bazı tarikat içtihatları, katılımcılar tarafından 

sıklıkla şüpheyle karşılanan ve güvenilmez addedilen kaynaklar olarak belirlenmiştir. Bu 

durum, günümüz bilgi ortamında dezenformasyon ve bilgi kirliliği kaygılarının 

belirginleştiğine işaret etmektedir. Tarikat ve cemaat gibi yapılara ait yorumların, güç ve 

otorite ilişkileriyle ilişkilendirilen yozlaşma algısı, dini bilgi ediniminde güven krizini 

derinleştirmektedir. 

Kaynakların doğruluğunun denetimi ise çeşitli yollarla sağlanmaktadır. 

Katılımcılar, din görevlilerinin rehberliğinde doğrulama, kendi bilgi birikimi ve vicdani 

muhakemeleriyle sorgulama, akraba ve aile bireylerinin danışmanlığından yararlanma, 

ulusal dini kurumların yayımladığı içeriklere başvurma ve tefsir gibi derinlemesine 



159 

 

kaynak incelemesi gibi çoklu stratejiler kullanmaktadır. Bazı katılımcıların ise herhangi 

bir doğrulama/denetim süreci işletmedikleri de görülmektedir. Bu çeşitlilik, bireylerin 

hem öznel hem de kurumsal güvenceler aradığını; ancak bilgiye yaklaşımda kişisel 

sorumluluk ve eleştirel değerlendirme becerilerinin giderek önem kazandığını 

göstermektedir. Sonuç olarak, dini bilgiye ulaşmada güven ve denetim mekanizmaları, 

yetişkin kadınlar arasında çok katmanlı ve esnek bir şekilde işlemekte; aile, akraba, kitap, 

din görevlisi ve kurumsal kaynaklar arasındaki denge, toplumsal dini okuryazarlığın 

güçlenmesine katkı sağlamaktadır. Dijital çağın getirdiği bilgi çeşitliliği ise, güven 

olgusunu sadece otoriteye değil, aynı zamanda bireysel sorgulama ve çapraz denetim 

pratiklerine de dayandırmaktadır. Bu durum, modern toplumda dini bilginin edinimi ve 

aktarımında çok yönlü bir güvenlik ağı oluştuğuna işaret etmektedir. 

Sonuçların bütününe bakıldığında, yetişkin kadınların dini bilgi edinim süreçleri 

yalnızca geleneksel veya modern kaynaklara indirgenemeyecek kadar çok katmanlı bir 

yapıya sahiptir. Kadınlar, dini bilgiyi hem aile ve akraba çevresi gibi yakın sosyal 

ağlardan hem de Diyanet İşleri Başkanlığı gibi kurumsal yapılardan temin etmekte; buna 

ek olarak kitaplar, din görevlileri ve dijital platformlar aracılığıyla kendi öğrenme 

yollarını oluşturmaktadırlar. Bu bağlamda, dini bilgi edinimi bir yandan bireysel 

maneviyatı derinleştiren bir pratik iken, diğer yandan sosyal ve kültürel dinamiklerle iç 

içe geçmiş bir süreç olarak öne çıkmaktadır. Araştırma, katılımcıların dini bilgiye 

yaklaşımında eleştirel bir bakış açısı geliştirdiklerini, bilgi kaynağının güvenilirliğini 

sorgulama eğiliminde olduklarını ve özellikle internet gibi modern araçlar söz konusu 

olduğunda geleneksel doğrulama yöntemlerini ön plana çıkardıklarını ortaya koymuştur. 

Böylelikle, dini bilginin edinimi ve uygulanması, sadece bir öğrenme faaliyeti değil; aynı 

zamanda bireysel kimliğin, manevi olgunluğun ve toplumsal aidiyetin inşasında temel bir 

unsur olarak belirginleşmektedir. Bu çok boyutlu yaklaşım, kadınların modern toplumda 

dini bilgiye erişiminde hem sürekliliği hem de dönüşümü temsil eden güçlü bir paradigma 

değişimine işaret etmektedir. 

5.2.  Öneriler 

Orta ve düşük bilgi düzeyine sahip katılımcılar için temel ilmihâl, tefsir ve hadis 

okuma atölyeleri düzenlenmeli; bu programlar hem yüz yüze (Camii, Kur’ân kursu) hem 

de dijital ortamlarda erişilebilir kılınmalıdır. 



160 

 

Ailelere yönelik “evde dinî eğitim” kılavuzları hazırlanarak ebeveynlerin 

çocuklarına erken yaşta sağlam temel bilgi kazandırmaları teşvik edilmelidir. 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın “Alo Fetva”, e-fetva ve mobil uygulamalarının 

tanıtımı artırılmalı; hizmetlere ulaşım basitleştirilerek her yaştan kadının kurumsal fetva 

ve kaynaklara başvurması özendirilmelidir. 

İnternette yayılan bilgi kirliliğini önlemek için Diyanet, üniversite ve meslek 

odalarının iş birliğiyle onaylı “online tefsir ve hadis portalları” devreye alınmalı; içerikler 

açık kaynak lisanslarıyla sunulmalıdır. 

Sosyal medya platformlarında dinî içerik üreten hesapların, akademik ve 

kurumsal denetime tabi tutulması; sahte veya batıl kanaat yayan paylaşımlara karşı 

“doğruluk rozetleri” ile etiketleme yapılması önerilir. 

Yerelde kadın din görevlileri (vaize vb.) aracılığıyla haftalık “sorun-çözüm 

sohbetleri” düzenlenerek hem güvenli bir paylaşım ortamı hem de doğru bilgi akışı 

sağlanmalıdır. 

Yeni nesil dijital etnografik yöntemlerle sosyal medya ve çevrimiçi gruplardaki 

dinî bilgi dolaşımı izlenerek, erken müdahale ve doğru içerik üretimi stratejileri 

oluşturulmalıdır.  



161 

 

6.  KAYNAKLAR 

Adam, B. (2015). Dinler tarihi. İstanbul: Grafiker Yayınları. 

 

Adıgüzel, N. (2018). Uluslararası Geçmişten Geleceğe İslâm Medeniyetinde Bilgi 

Sempozyumu Bildiri Kitabı. İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi 

Yayınları. 

 

Akbulut, M. (2022). Diyanet İşleri Başkanlığı'nın sosyal medya faaliyetlerinin dini 

bilgiye erişim üzerindeki etkisi. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 22(1), 

145-167. 

 

Akdoğan, Z. (2016). Rize’de kadınların namaz kılma davranışları: Sosyolojik bir 

inceleme. Journal of Black Sea Studies, 12(3), 45–62. 

 

Akkaya, M. A. (2021). Bilgi kaynağı ve bilgiye erişim aracı olarak internet algısı: 

Kuşaklararası yaklaşım farklılığının karşılaştırılması. Bilgi Yönetimi, 4(2), 222-

239.  

 

Akpolat, S. (2005). İletişim asrında din görevlileri. Diyanet İlmi Dergi, 41(3), 43-44. 

 

Akşit, R. Ş. (2012). Türkiye'de dindarlık- sosyal gerilimler ekseninde inanç ve yaşam 

biçimleri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Aktaş, C. (1986). Kadının Serüveni. İstanbul: Girişim Yayınları. 

 

Akyol, İ. (2014). Açık Alan tasarımında katılım yöntemlerinin etkinlik düzeyi 

değerlendirmesi (Yüksek Lisans Tezi). İstanbul Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri 

Enstitüsü, İstanbul. 

 

Akyüz, H., Demir, K., ve Yılmaz, A. (2012). Ana başlıklarıyla din sosyolojisi. İstanbul: 

Grafiker Yayınları. 

 

Alavi, M., & Leidner, D. E. (2001). Knowledge management and knowledge 

management systems: Conceptual foundations and research issues. MIS 

Quarterly, 25(1), 107–136. 

 

Altuntaş, H.ve Şahin, M. (2008). Kur’an-ı Kerim Meali. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları. 

 

Apaydın, H. (2001). Aile içi iletişimin çocuğun dinsel gelişimine etkisi. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 12-13, 327. 

 

Apaydın, H. Y. (2011). Tesettür. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, XL, 538-

541. 

 



162 

 

Arabacı, F. (2004). İslâm’da dinî bilginin toplumsal bağlamı. Hitit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 3(5), 1-16. 

 

Armaner, F. (2010). Huzurevlerinde dinî vecibelerin yerine getirilmesi: Sosyo-kültürel 

düzeyi yüksek erişkin kadınlar üzerinde bir çalışma (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

Armstrong, K. (1998). Tanrı’nın tarihi: ibrahim’den günümüze 4000 yıllık tanrı arayışı 

(çev. O. Özel, H. Koyukan ve K. Emiroğlu). Ankara: Ayraç Yayınevi. 

 

Arslan, M. (2012). Kadın Kur’an kursu öğreticilerinde iş ve aile hayatının dengelenmesi. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı. 

 

Aslan, E. (2014). Şehirleşme ve din: Diyarbakır'da kadın dindarlığı (Doktora tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

Asri, S. (2021). Din hizmetleri uzmanlığı görev alanlarında teori-uygulama birlikteliği. 

Balıkesir İlahiyat Dergisi, 14, 275-303. 

 

Ateş, S. (1989). Yüce Kur’ân’ın çağdaş tefsîri (Cilt II, 188–194). İstanbul: Yeni Ufuk 

Neşriyat. 

 

Ay, M. E. (1994). Aile ortamında yerine getirilen ibadetlerin çocuk üzerindeki etkileri. 

Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, (1), 163-178. 

Ay, M. E. (1997). Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi. İstanbul: Mavi Yayınları. 

 

Aydın, H. (2013). İnternetin getirdiği avantajlar ve riskler (İtikad ve ahlak açısından). 

Küreselleşme ve Din Eğitimi Sempozyum Bildiri Kitabı (93). 

 

Aydın, M. (2015). Din eğitimi açısından Kur’an Kursları. Din Eğitimi Araştırmaları 

Dergisi, 23(2), 507-520.   

 

Aydın, M. A. (2025). Dinî bilgi ve günümüzde İslâm. İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi 

Kur’an Araştırmaları Merkezi. 

 

Aydın, M. Z. (2005). Ailede Çocuğun Ahlâk Eğitimi. İstanbul: Dem Yayınları. 

 

Aydın, N. (2017). Din eğitimi kurumu olarak Kur’an kursu: Yetişkin katılımcı profili ve 

uygulama zorlukları. Din Eğitimi Dergisi, 5(2), 107–112.   

 

Ayengin, T., ve Durmaz, O. (2014). Sosyal medyada verilen fetvaların otantikliği. I. 

Uluslararası Yeni Medya. Yeni Yaklaşımlar Konferansı Bildiriler Kitabı (400–

401). Çanakkale: On Sekiz Mart Üniversitesi.   

 

Ayhan, H. (1995). Eğitim Bilimine Giriş. İstanbul: Şule Yayınları. 

 



163 

 

Ayhan, H. (2014). Türkiye’de din eğitimi. İstanbul: DEM.   

 

Aytekin, H. (2019). Gündelik Hayatta Gelenek ve Hurafelerin Yeri (Yüksek Lisans Tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

Ayten, A. (2012). Dindarlığın Psikolojisi. İstanbul: Ensar Yayınları. 

 

Ayyıldız, E. (2014.). Cep lügati. İstanbul: Ensar Neşriyat.   

 

Bacanlı, H., ve Terzi, Ş. (Edt.). (2013). Yetişkinlik ve yaşlılık gelişimi ve psikolojisi. 

İstanbul: Açılım Kitap.   

 

Bardakoğlu, A. (2016). Dini bilgi ve günümüzde İslam. Marmara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Hukuk Araştırmaları Dergisi, 21(2), 93-127.   

 

Bartu, H. (2017). Kayseri’de Tarikatlar ve Tekkeler (Yüksek Lisans Tezi). Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri. 

 

Baynal, F. (2017). Dinî grupların kadın mensupları üzerindeki dinî, manevî ve ahlakî 

etkileri. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19(36), 17- 31.   

 

Bayraktar, M. F. (1994). İslam Eğitiminde Öğretmen-Öğrenci Münasebetleri. İstanbul: 

M.Ü. İFA Vakfı Yayınları. 

 

Bayraktar, M. F. (1995). Ailenin eğitim görevi. Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 2(2), 

1-10.   

 

Bayraktar, M. F. (1999). Yaygın Eğitimde Din Öğretimi. Cumhuriyetin 75. Yılında 

Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi İlmî Toplantısı, 348-350. 

 

Bayraktar, M. F. (2022). Eğitim kurumu olarak Kur’an Kursları üzerine bir araştırma. 

İstanbul: Kitapyurdu Matbaası.   

 

Bayraktar, M. F. (2024). Günümüzde gençlik problemler ve çözüm önerileri. İstanbul: 

Ensar Neşriyat.   

 

Bedir, M. (2010). Sünnet. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları. 

 

Benzer, F. (2005). Din görevlisinden beklentiler ve din görevlilerinin mesleki yeterlikleri 

(Amasya-Sakarya-Sivas-Trabzon) (Yayımlanmamış Yüksek Lisan Tezi). Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya. 

 

Berger, P. L. ve Luckmann, T. (1991). Gerçekliğin Sosyal İnşası. İstanbul: Paradigma 

Yayıncılık. 



164 

 

Bildik, E. (2019). Dini bilgi edinme sürecinde sosyal medya (Yüksek Lisans tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.   

 

Bilgin, B. (1988). Eğitim bilimi ve din eğitimi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları.   

 

Bilgin, B. (1997). İslam ve Çocuk. Ankara: DİB Yayınları. 

 

Bilgin, B., ve Selçuk, M. (1997). Din öğretimi (3. basım). Ankara: Gün Yayıncılık.   

 

Bilici, A. B. (2014). 0–6 yaş grubu çocuklarda dini gelişim süreci ve din eğitimi 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İzmir.   

 

Bolu Vilâyeti Salnâmesi. (1925). (Rumî 1341). 488.   

 

Buhârî, M. İ. (2011). Sahih-i Buhârî (Çev. A. Davudoğlu, 6. Baskı). İstanbul: Çağrı 

Yayınları.   

 

Bulut, M. (1993). Yaygın din eğitimi. Diyanet İlmi Dergi, 29(3), 3–9.   

 

Bulut, M. (1994). Diyanet İşleri Başkanlığı yayınları üzerine bir bibliyografya denemesi. 

Diyanet İlmî Dergi, 30(4), 91-92.   

 

Bunt, G.R. (2007). Dijital çağda İslam, Çeviren: Nil Erdoğan. İstanbul: Babil Yayınları. 

 

Burke, P. (2021.). Bilginin toplumsal tarihi II: Encyclopédie’den Wikipedia’ya. İstanbul: 

Islık Yayınları.   

 

Buyrukçu, A. (2005). Türkiye’de Yaygın Din Eğitiminin Geleceği. Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, 507. 

 

Büyüker, K. (2014). Din hizmetlerinin tanıtımında Diyanet İşleri Başkanlığı ve Diyanet 

Yayıncılığı. Diyanet İşleri Başkanlığı.   

 

Campbell, E.N. (2021). Sexual violence and mental health: the role of attitudes, beliefs 

and disclosure (Doctoral Dissertation Publishing). University of Toronto, Canada.   

 

Can, B. (2018). Osmanlı medrese tedrîsâtında dini ilimlere hazırlayıcı bir âlet ilmi olarak 

Arap dilinin önemi. A. Kudat vd. (Ed.), Uluslararası Geçmişten Geleceğe İslâm 

Medeniyetinde Bilgi (409–423). İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Yayını.   

 

Capogna, S. (2010). Learning and social networks: New forms of sociability. ESA 

Research Network Sociology of Culture Midterm Conference: Culture and The 

Making Of Worlds. 

 

Cebeci, S. (1996). Din eğitimi bilimi ve Türkiye’de din eğitimi (1. baskı). Ankara: Akçağ 

Yayınları.   

 



165 

 

Cengiz, H. (2023). Muş İlinde Sihir ve Büyü Uygulamaları (Yüksek Lisans Tezi). Muş 

Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Muş. 

 

Cilacı, M. (1995). Din Sosyolojisine Giriş. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

 

Creswell, J. (2016). Nitel araştırma yöntemleri. (Çev. Mesut Bütün ve Selçuk Beşir 

Demir). Ankara: Siyasal Kitabevi.   

 

Cüceloğlu, D. (1993). İçimizdeki çocuk. İstanbul: Remzi Kitabevi.   

 

Cüceloğlu, D. (2019). Başarıya götüren aile. Basım yeri: Remzi Kitabevi.   

 

Çağrıcı, M. (2002). Kur’an Kursları. İçinde DİA: Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Cilt 26, 423-424). İstanbul: TDV Yayınları.   

 

Çakan, İ. L. (2016). Hurafeler ve Batıl İnanışlar. İstanbul: MÜİFAV Yayınları. 

 

Çalışkan, H. (2010). Örtünme ve Çıplaklık. Konya: Serhat Kitabevi. 

 

Çalışkan, İ. (2006). Yetişkinlik dönemi eğitimine Kur’an perspektifinden bir yaklaşım. M. 

F. Bayraktar (Ed.), Yetişkinlik Dönemi Eğitimi ve Problemleri (345–360). 

İstanbul: Ensar Neşriyat.   

 

Çapçıoğlu, İ. (2000). Türkiye’de tarikatlar: Sosyolojik bir bakış. Sosyoloji Dergisi, 3(2), 

45-61. 

 

Çaykara, F. (2018). Makâsıd-ı Şerî’a bağlamında İslâmi bilgide bütüncül yaklaşımlar. A. 

Kudat et al. (Eds.), Uluslararası Geçmişten Geleceğe İslâm Medeniyetinde Bilgi 

Bütünlüğü Sempozyumu (253–287). İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim 

Üniversitesi Yayınları.   

 

Çelik, A. (2001). Din eğitimimize tarihsel yaklaşım. Erzurum: Kültür Eğitim Vakfı 

Yayınları.   

 

Çelik, H. (2025). Batıl İnanç, Kaygı ve Dindarlık İlişkisinin Bazı Değişkenler Açısından 

İncelenmesi (İnönü Üniversitesi Örneği) (Yüksek Lisans Tezi). İnönü Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Malatya. 

 

Çetin, E. (2012). Türkiye’de akademik dini bilginin yaygınlaşma süreci ve olgusu 

(Doktora Tezi). Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.   

 

Çınar, F. ve Şener, N. (2016). Cami cemaatinin cami ile tanışmalarında çocukluk dönemi 

yaşantılarının etkileri. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 47, 1050-1058. 

 

Çuhadar, M. (2015). Dijital din ve diyanet. M. Çamdereli vd. (Ed.), Dijitalleşen Din 

(Medya ve Din 2) (175–222). İstanbul: Köprü Kitapları.   



166 

 

Dam, H. (2002). Yetişkinlerin din eğitimi (Yayımlanmamış doktora tezi). Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun.   

 

Deman, T. (2001). Din ve bilgi. Z. Özcan (Çev.), Din Felsefesi Yazıları I (128–136). Alfa 

Yayınları.   

 

Demir, M. (2017). Salih amelin düşünsel arka planı olarak âyet okuryazarlığı. Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 52, 69-82. 

 

Demir, Ö. (2019). Salih amelin düşünsel arka planı olarak âyet okuryazarlığı. Dini 

Araştırmalar Dergisi, 69-82.   

 

Demir, Ö. ve Acar, M. (1997). Sosyal bilimler sözlüğü (3. baskı). Ankara: Vadi Yayınları.   

 

Demir, Ö. ve Bektaş, Z. (2019). Bilgi ile Etkileşim: bilgide kendini gerçekleştirme. 

Değerler etkileşiminde kendini gerçekleştirme. (137-186), Ankara: İlahiyat 

Yayınları. 

 

Demirci, M. (2015). Kur’ân’ı Kerîm tarihi (8. baskı). İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları. 

 

Develi, M. D. (2018). Dini Kimliklerin Sosyal Medyada Akışkanlaşması: Siber-

Etnografik Bir Araştırma (Yayımlanmamış doktora tezi). Erciyes Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri. 

 

Diyanet İşleri Başkanlığı DİB. (2012). Kur’an kursları uygulama esasları (28.08.2012 

tarih ve 924 sayılı Başkanlık onayı).)   

 

Diyanet İşleri Başkanlığı DİB. (2024). Stratejik planı 2024-2028. Diyanet İşleri 

Başkanlığı.   

 

Diyanet İşleri Başkanlığı. (2009). IV. Kur’an ve Kıraat Sempozyumu: Düzceli Hâfız 

Hasan Şen Anısına (10 Ekim 2009). Sakarya Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Yayınları. 

 

Diyanet İşleri Başkanlığı. (2014). Türkiye’de dini hayat araştırması.   

 

Diyanet İşleri Başkanlığı. (2017). Kur'an-ı Kerim ve yüce meali. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları.   

 

Diyanet İşleri Başkanlığı. (2020). Diyanet İlmihali. Ankara: DİB Yayınları. 

 

Dodurgalı, A. (2006). Yetişkin din eğitimi modeli. In F. Bayraktar (Ed.), Yetişkinlik 

Dönemi Eğitimi ve Problemleri (365–380). İstanbul: Ensar Neşriyat.   

 

Dodurgalı, A. (2010). Ailede din eğitimi. Timaş Yayınları.   



167 

 

Doğan, İ. (2021). Genç yetişkinlerin televizyondaki dini programlara yönelik tutumları 

ve güven düzeylerinin belirlenmesi: Ampirik bir araştırma. Erciyes İletişim 

Dergisi, 8(1), 277-293.   

 

Doğan, İ. ve Doğan, S. (2019). Türkiye’de dini radyo yayıncılığı ve kadın dinleyici 

profili: Diyanet Radyo örneği. Medya ve Din Araştırmaları Dergisi, 4(1), 33-51.   

 

Doğan, L. (1965). Camiler ve eğitim. DİB Dini, Ahlaki, Edebi, Mesleki Aylık Dergi, 

4(12), 231.   

 

Doğan, L. (2011). Din ve Toplum. İstanbul: İFAV Yayınları. 

 

Doğan, M. (1997). Duanın psikolojik ve psikoterapik etkileri (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa.   

 

Doğan, Ş. (2010). Dinî tutumların oluşmasına etki eden sosyo-kültürel faktörler. Toplum 

Bilimleri Dergisi, 4(8), 116.   

 

Ebü’l-Feyz M. Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü'l-ʿarûs min cevâhiri'l-Ḳāmûs: Şerḥu'l-Ḳāmûs, I-

X, Kahire 1306-1307. 

 

Erdoğan, İ. (2013). Medya Sosyolojisi. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

 

Erkol, M. (2016). Türkiye’de Dini Hayatı Anlamlandırmak: Dindarlık Olgusu ve 

Dindarlığın Ölçülmesi. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

17(2), 131-161. 

 

Erkuş, A. (2009). Bilimsel araştırmalarda problem belirleme tekniği. Ankara: Anı 

Yayıncılık.   

Erul, B. (2001). Hadiste eleştirel yaklaşım öncüsü olarak Hz. Aişe. İslamiyat Dergisi, III 

(2), 11–111. 

Evliya Çelebi, (2011). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnamesi, haz. Seyit Ali 

Kahraman, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.   

 

Fowler, J. W. (2000). İman bilincinin evreleri (A. U. Mehmedoğlu, Çev.). Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19, 85–104.   

 

Furat, A. Z. (2012). Din okuryazarlığı: Din eğitimi felsefesi açısından temel bir kavram. 

Marife, Kış, 9-24.   

 

Furat, A. Z. (2014). Medya ve din: Din eğitimi açısından yeni bir imkan alanı mı tehdit 

mi? N. Kocabay Sener ve M. Çamdereli (Eds.), Dijitalleşen Din (Medya ve Din 

2), 325-364.   

 

Gashi, F. (2016). Dua ve hayat memnuniyeti üzerine karşılaştırmalı bir araştırma. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 25(2), 1–30.   

 



168 

 

Gezginci, G., ve Işıklı, Ş. (2018). Dindar Facebook Etkisi: Türk Kullanıcılar Üzerine Bir 

Analiz. Medya ve Din Araştırmaları Dergisi (MEDİAD), 1(1), 111–133.   

 

Giddens, A. (2000). Modernite ve bireysel kimlik: geç modern çağda benliğin inşası (Çev. 

H. Köni). İstanbul: Ayrıntı.   

 

Göcen, G. (2012). Şükür ve psikolojik iyi olma arasındaki ilişki üzerine bir alan 

araştırması (Yayımlanmamış doktora tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara.   

 

Göker, G. (2015). İletişimin Mcdonaldlaşması: sosyal medya üzerine bir inceleme. 

Turkish Studies, 10(2), 389–410. 

 

Görmez, M. (2005). Sesli ve görüntülü dini yayıncılık açısından Diyanet İşleri 

Başkanlığı. II. Uluslararası Dini Yayınlar Kongresi: Tebliğler-Müzakereler 05-07 

Kasım 2004 / Ankara, 35-36.   

 

Gözlükaya, M. (2006). Lise öğrencilerinde anne-baba tutumlarının dini yönelime etkisi 

(Denizli Örneği), 96-97.   

 

Gözütok, Ş. (2002). İlk dönem İslam eğitim tarihi. Ankara: Fecr Yayınları.   

 

Gray, J., & Moberg, D. (1999). The religion and health connection: A growing research 

field. Journal of Religion and Health, 38(1), 37-44.   

 

Güler, H. (1993). Dinî Yayıncılık ve Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. Diyanet İlmî 

Dergi, 29(2), 34-35. 

 

Gün, A. (2011). Yaygın Din Eğitimi Bağlamında Kadınların Din Eğitimi. (Yüksek Lisans 

Tezi). Marmara Üniversitesi, İstanbul. 

 

Gün, A. (2012). Yaygın din eğitimi kapsamında kadınların eğitimi. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 32, 237–272.   

 

Güneş, F. (1990). Basın yoluyla halk eğitimi. M.Ü. Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim 

Bilimleri Dergisi, 2, 103–110.   

 

Güneş, F. (1996), Yetişkin Eğitimi, Ocak Yayınları, Ankara 

 

Güneş, I. (1990). Yazılı ve görsel iletişim araçlarının eğitime etkisi. Eğitim ve Bilim, 

14(76), 25-31.   

 

Güngör, E. (2009). Tasavvuf terimleri ve deyimleri sözlüğü (5. basım). İstanbul: Ağaç 

Kitabevi.   

 

Güngör, H. (2016). Hz. Peygamber (sav) Döneminde Kullanılan Kıyafetler. Abant İzzet 

Baysal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4(8), 48-60. 

 



169 

 

Gürses, İ. ve Kılavuz, M. A. (2010). Erikson’un psiko-sosyal gelişim dönemleri teorisi 

açısından kuşaklararası din eğitimi ve iletişiminin önemi. Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, 4(2), 158–172.   

 

Haberli, M. (2014). Dinlerin internet ortamındaki temsili ve dağılımı. The Journal of 

Academic Social Science Studies (JASSS), 6(1), 859-873.)   

 

Hamidullah, M. (1993). İslam Peygamberi (5. basım). İstanbul: İrfan Yayımcılık.   

 

Harman, Ö. (2006). Din ve Toplum İlişkileri. İstanbul: Dem Yayınları. 

 

Harman, Ö. (2006). Din ve Toplum İlişkileri. İstanbul: Dem Yayınları. 

 

Hatiboğlu, M. S. (2001). Tesettürden türbana. Ankara: İslamiyat Yayınları. 

 

Helland, C. (2000). Religion on the Internet: Research Prospects and Promises. Journal 

of Computer-Mediated Communication, 5(1).   

 

Hökelekli, H. (1993). Din psikolojisi. Diyanet Vakfı Yayınları.   

 

Hökelekli, H. (2017). Din psikolojisine giriş. İstanbul: Dem Yayınları.    

 

Hunt, A. (2006). The essence of education is religious. M. De Souza (Ed.), International 

Handbook of the Religious, Moral and Spiritual Dimensions in Education (s. 635–

650). Springer.   

 

Işık, A. (2025). Sosyal medyadaki İslam ve kadın konulu içeriklerin din eğitimi açısından 

incelenmesi: YouTube örneği (Yüksek lisans tezi). Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul.   

 

İbn Miskeveyh, (2018). Tehzibü’l Ahlak ‘Ahlak Eğitimi’. İstanbul: Büyüyenay Yayınları 

 

İlhan, F. (2014). Efsane ve Mitlerin İşlevleri ve Modern Toplumdaki Yansımaları: Sarıkız 

Efsanesi Örneği (Yüksek Lisans Tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Bursa. 

 

İmam Mâlik, E. A. (1962). el-Muvatta (A. Abdullatîf, Ed.). Kahire: y.y. 

 

Jackson, R. (2005). Din eğitimi: yorumlayıcı bir yaklaşım. (Çev. U. Ok ve M. A. Özkan), 

İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları.   

 

Jung, Carl G. (1998). Psikoloji ve Din (Çev. R. Karabey), İstanbul: Okyanus Yayınları.   

 

Kaplan, A. M., & Haenlein, M. (2012). Social media: Back to the roots and back to the 

future. Journal of Systems and Information Technology, 14(2), 101–104. 

 

Karaman, F. (2019). İmam Mâtürîdî’ye göre hayatın akışında akıl ve vahyin rolü. Diyanet 

İlmî Dergi, 55(3), 601–627.   



170 

 

Karaman, H. (2008). İslam’da kadın ve aile. İstanbul: Ensar Yayınları. 

 

Karataş, M. (2020). Cumhuriyet dönemi yaygın din eğitiminde kullanılan bazı kitaplar 

üzerine bir değerlendirme. Balıkesir İlahiyat Dergisi, 12, 33-56. 

 

Karataş, Z. (2015). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Manevi Temelli 

Sosyal Hizmet Araştırmaları  

 

Kaya, A. (2018). Gençlerin dini bilgi kaynaklarına güven algısı üzerine bir araştırma. 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17(1), 45-62. 

 

Kaya, S. (2017). Anlama ve gelenek: Hans-Georg Gadamer’in felsefî hermeneutiğinde 

anlamada geleneğin rolü. KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 30, 635–640.   

 

Kayadibi, F. (2000). Cami ve Görevlileri. Ankara: DİB Yayınları. 

 

Kayadibi, F. (2014). Türkiye’de din eğitimi. Ankara: DİB Yayınları.   

 

Khou, A. M. (2011). İslam’da eğitim (S. Çinemre, Çev.). Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, (30), 285–295.   

 

Kılavuz, M. A. (2002). Yetişkinlik ve yaşlılık döneminde eğitim ve din eğitiminin önemi. 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11(2), 59–72.   

 

Kılavuz, M. A. (2003). Yaşlanma dönemi din eğitimi. Bursa: Arasta.   

 

Kılavuz, M. A. (2003). Yetişkin Din Eğitimcilerinde Bulunması Gereken Özellikler. 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 12, 1:136-152. 

 

Kılavuz, M. A. (2005). Yaşlanma sürecinin dinî gelişime etkileri. Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(2), 97–112.   

 

Kılavuz, M. A. (2006). Yetişkinlerin din eğitim programlarının planlanması. F. Bayraktar 

(Ed.), Yetişkinlik Dönemi Eğitimi ve Problemleri (130–140). İstanbul: Ensar 

Neşriyat.   

 

Kocabıyık, O. O. (2016). Olgubilim ve gömülü kuram: Bazı özellikler açısından 

karşılaştırma. Trakya Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi. C.4, S.1 55-66.   

Koç, B. (2008). Çocuğun dinî gelişiminde rol model olarak anne ve baba. Dinî 

Araştırmalar, 11(31), 49-50.   

 

Korkmaz, A. (2010). Kur’an kursları araştırmalarında yöntem tercihi. Konya: Kömen 

Yayınları.   

 

Kotan, S.D. (2017). “Öğrenen-öğreten-uzmanlaşan model şahsiyet: Aişe Validemiz”. 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 3/1, 113-123.   

 

Köksal, M. A. (1999). Gençlere Din Kılavuzu. İstanbul: Köksal Yayıncılık. 

 



171 

 

Köktaş, M.E. (2014). Yaş ve dinî katılım: Türkiye örneği. Turkish Journal of Sociology, 

8(1), 23–38.   

 

Köse A. ve Ayten A. (2012). Din psikolojisi. İstanbul: Timaş Yayınları.   

 

Köseoğlu, A. (2021). Hadis usûlünde telkin. (Yüksek lisans tezi). Fatih Sultan Mehmet 

Vakıf Üniversitesi / Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, İstanbul. 

 

Köseoğlu, S. (2018). Kadın yetişkinlerin din eğitiminde değerler eğitimi: Kur'an kursları 

örneği (Yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara.   

 

Köylü, M. (2004). Yetişkinlik Dönemi Din Eğitimi (2. basım). İstanbul: Dem Yayınevi.   

 

Köylü, M. (2014). Yetişkinlik dönemi din eğitimi ve yöntemleri. Dem Yayınevi.   

 

Kuhlen, R. (2003). Religious participation patterns across the lifespan. International 

Journal of Aging & Human Development, 57(3), 231–249.   

 

Kumlu, İ. (1994). Kitle iletişim araçlarının toplumsal rolü. Toplum ve Bilim, 66, 112-120.   

 

Kurt, A. (2008). Din sosyolojisi: konu ve yöntem. Bursa: Sentez Yayınları.   

 

Kurt, F. (2014). Yetişkin kadınların dinî yayın tercihleri ve öğrenme süreci. Kadın 

Araştırmaları Dergisi, 9(2), 188-204.   

 

Kutlu, H. (2020). Ergenlerde dua tutumları ve umutsuzluk arasındaki ilişki üzerine bir 

çalışma (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Erzurum.   

 

Küçükcan, T. ve Öztürk, A. E. (2021). Türkiye’de dini bilginin sosyal medya üzerinden 

yayılması ve toplumsal etkileri. Sosyal Bilimler Dergisi, 15(3), 230-249.   

 

Levent, L. A. (2015). Diyanet Gazetesi’nden Diyanet Aylık Dergiye. Diyanet Aylık Dergi, 

300, 30-31.   

 

Macit, N. (2003). Bilginin imkanı bağlamında “Dini otorite”. Gazi Üniversitesi Çorum 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/4, 1-16. 

 

Malinowski, B. (1990). Büyü, Bilim ve Din (S. Özkal, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

 

Maraz, H. (2020). Dini Kimlik Oluşumunda Sanal Kitlesel İletişimin Etkisi. Edebali 

İslamiyat Dergisi, 4(1), 41-65. 

 

Maves, P. (2012). Religious participation across adulthood. Journal of Adult 

Development, 19(2), 110–124.   

 

McKenzie, L. (1998). Yetişkin din eğitiminin konusu ve gayeleri. Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2, 295–300.   



172 

 

Mehmedoğlu, A. U. (2000). Çev. İman bilincinin evreleri [Fowler, J. W.]. Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19, 85–104.   

 

Menekşe, Ö. (2015). Dinin dijitalleşmesi ve mobil uygulamalar. M. Çamdereli vd. (Ed.), 

Dijitalleşen Din (Medya ve Din 2) (151–175). İstanbul: Köprü Kitapları.   

 

Meydan, H. (2013). Din, ahlak ve değerler alanı seçmeli derslerinin öğrenci görüşleri 

doğrultusunda değerlendirilmesi. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

40, 219-250.   

 

Mutçalı, S. (1995). El-Mu’cemu’l-Arabîyu’l-Hadîs. İstanbul: Dağarcık Yayınları. 

 

Nazıroğlu, B. (2014). Din eğitiminde aile vizyonu. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 7(32), 305.   

 

Ocak, A. Y. (2013). Türkler, Türkiye ve İslam. İstanbul: Timaş Yayınları. 

 

Okumuş, E. (2009). Toplumsal Değişme ve Din. Ankara: TDV Yayınları. 

 

Okumuşlar, M., ve Genç, F. (2012). Din eğitiminin bilimleşmesi/niteliği. İçinde R. Doğan 

& R. Ege (Eds.), Din Eğitimi El Kitabı (55–72). Ankara: Grafiker Yayınları. 

 

Onur, B. (2008). Gelişim psikolojisi. Ankara: İmge Yayınları.   

 

Oruç, A. B. (2016). Klasik ve Modern Dönem Tefsir Kaynaklarında Kadın Algısı 

(Doktora Tezi). Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Konya. 

 

Oruç, C. (2013). Çocuk medyalarında dinin sunuluşu. Türkiye 1. Çocuk ve Medya 

Kongresi Bildiriler Kitabı (Cilt 1). İstanbul. 

 

Öcal, M. (1998). Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de din eğitimi ve öğretimi. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7(1), 241-268.   

 

Önder Erol, P., ve Arslan Cansever, B. (2016). Çocuğun dinsel toplumsallaşma sürecinin 

aile kurumu bağlamında incelenmesi. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

9(42), 1133–1139.   

 

Özcan, H. (2016). Epistemolojik açıdan iman (7. basım). Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları.   

Öztürk, M. (2019). Küreselleşme sürecinde Türkiye’de dini hayatın dönüşümü ve 

dindarlığın yeni bazı görünümleri üzerine sosyolojik bir araştırma (Doktora 

Tezi). Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ.   

 

Özüdoğru, H. N. (2009). Kırsal yaşamda kadın ve din: Konya örneği (Doktora tezi). 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.   

 

Özyurt, A. (2009). Kur’an Kurslarında Kadınlara Yönelik Din Eğitimi, (Yüksek lisans 



173 

 

tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüdü, İstanbul. 

 

Parkinson, J., & Shulman, D. (2024). Encountering “the Other” in Religious Social 

Media: A Cross-Cultural Study. Social Media + Society.    

 

Peker, H. (1998). Din ve ahlak eğitimi psikolojik ve metodik esaslar. Samsun: Aksi Seda 

Matbaası, 47.   

 

Peker, H. (2003). Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

 

Punch, K. F. (2011). Sosyal araştırmalara giriş nicel ve nitel yaklaşımlar. çev. H. Bader 

Arslan -Dursun Bayrak, Ankara: Siyasal Kitabevi.   

 

Sarı, M. (2008.). El- Mevârid-Littülab, İstanbul: Bahar Yayınları.    

 

Sarıçam, İ. (2004). Hz. Peygamber ve evrensel mesajı. Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları.   

 

Sarıçam, İ. ve Erşahin, S. (2013). İslam Medeniyeti tarihi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları.   

 

Saruhan, E. (2018). Türkiye’de din algısı. İstanbul: Pınar Yayınları. 

 

Sayın, G. (2020). Din dersleri öğretmenlerinin dinî bilgi anlayışları ve bunun din 

öğretimine yansıması (Doktora Tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara.   

 

Sayın, G. (2024). Din öğretimi süreçlerinde kitle iletişim araçlarının dini bilgi kaynağı 

olma durumuna ilişkin öğretmen görüşleri. Medya ve Din Araştırmaları Dergisi 

(MEDİAD), 7(1), 87-102.   

 

Selçuk, M. (1990). Çocuğun Din Eğitiminde Dini Motifler. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları. 

 

Semiz, H. (2015). Kur’an Kurslarında Yetişkin Kadınların Din Eğitimi Deneyimleri. 

(Yüksek Lisans Tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

Seyhan, B. Y. (2015). Ölüm kaygısı ve dua tutumu. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 19, 863–882.   

 

Sezen, Y. (1993). Sosyoloji açısından din. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları.   

 

Soysaldı, M. (1996). Kur’an Semantiği Açısından Takva. Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 1, 29. 

 

Sözen, A. (2018). Çocuğun din eğitimine Hz. Muhammed’in hayatı bağlamında kuramsal 



174 

 

bir yaklaşım. İstanbul: İlahiyat Fakültesi Yayınları. 

 

Stock, A. (1982). Wissenschaftstheorie der Religionspädagogik. In H. Wegenast (Ed.), 

Religionspädagogik (Cilt 2, s. 379). Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.   

 

Stroud, B. (2000). Understanding human knowledge in general. Knowledge Readings in 

Contemporary Epistemology. Oxford University Press.   

 

Şahin, H. (2006). Kur’an’da “Takva” Kavramı (Yüksek Lisans Tezi). Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

 

Şanal, M. (2003). Osmanlı Devleti’nde Medreselere Ders Programları, Öğretim Metodu, 

Ölçme ve Değerlendirme, Öğretimde İhtisaslaşma Bakımından Genel Bir Bakış. 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(14), 149-168. 

 

Şenocak, E. (2015). Kur’an kursu öğrencilerinde benlik saygısı. Din ve Ruh Sağlığı 

Dergisi, 3(2), 15–33.   

 

Şimşirgil, A., ve Ekinci, E. B. (2016). Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle. İstanbul: IQ Kültür 

Sanat Yayıncılık.   

 

Şişman, N. (2016). Dijital çağda Müslüman kalmak. İstanbul: İnsan Yayınları. 

 

Tanrıverdi, H. (2018). Din-kültür ilişkisi üzerine bir değerlendirme. Ordu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 8(3), 597-98.   

 

Taplamacıoğlu, M. (2005). Yaş gruplarına göre dinî uygulama düzeyleri (Yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.   

 

Taş, K. ve Güvendi, T. (2021). Din ve dünyevileşme bağlamında Türk toplumunda tarikat 

ve cemaatler. Tabula Rasa: Felsefe ve Teoloji (34), 29-34. (Not: Yıl 2021, soruda 

2020 yazıyor.)   

 

Tazelenme Üniversitesi. (2021). 60+ Tazelenme Üniversitesi. Erişim 17 Ocak 2021, 

https://tazelenme.edu.tr   

 

Tekin, M. (2018). Sünnet ve toplumsal dinamikler. İlahiyat Akademi Dergisi, 7(8), 163–

174. 

Tekindal, M. ve Uğuz.Arsu, Ş. (2020). Nitel araştırma yöntemi olarak fenomenolojik 

yaklaşımın kapsam ve sürecine yönelik bir derleme. Ufkun Ötesi Bilim Dergisi, 

20(1) 153-182.   

 

Temel, M. (2018). İnternet üzerinden dini bilgi edinme süreci ve eleştirel yeterlilikler: 

Erciyes Üniversitesi İletişim Fakültesi öğrencileri üzerine ampirik bir 

değerlendirme. Journal of International Social Research, 11(59), 1121–1130.   

 

Tirmizi, E. İ. M. (1998). Sünenü’t-Tirmizi (Birr, 62). Beyrut: Dârü’l-Gari’l-İslâmî. 

 

 



175 

 

Topuz, İ. (2015). Cami din görevlilerinin yeterliliklerinin manevi danışmanlık açısından 

değerlendirilmesi. Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2015(2), 27-47. 

 

Tosun, C. (2005). Din eğitimi bilimine giriş (3. baskı). Ankara: Pegema Yayınları.   

 

Turan, Y. (2009). Kişilik özellikleri ve dinsel yönelimler üzerine bir araştırma İstanbul.   

 

Turgut, A. (2017). İlk yetişkinlerde dua tutumları-psikolojik iyi olma ilişkisi 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Isparta.   

 

Türk Dil Kurumu. (2025). Sözlük, Erişim adresi: https://sozluk.gov.tr 

 

Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK). (2024). Hanehalkı bilişim teknolojileri (BT) kullanım 

araştırması, 2024. Ankara: TÜİK Yayınları.   

 

Ulich, D. (1972). Probleme und Möglichkeiten erziehungswissenschaftlicher 

Theorienbildung. In D. Ulich (Ed.), Theorie und Methode der 

Erziehungswissenschaft (62–67). Weinheim: Beltz.   

 

Uludağ, S. (2022). TDV İslâm Ansiklopedisi. “Takvâ”. https://islamansiklopedisi.org.tr 

(Erişim: 14/03/2025). 

 

United Nations Population Fund. (2019). Adolescents and youth demographics. 

https://www.unfpa.org/data/adolescent-youth   

 

Uysal, V. (2006). Yetişkinlikte dindarlık ve kültürel arka plan. İstanbul: Ensar Yayınları.  

  

Ülken, H. Z. (2001). Eğitim felsefesi (2. baskı). İstanbul: Ülken Yayınlar.   

 

Ünal, A. (2008). Yetişkinlerde din olgusu ve Kur’an kurslarında öğretim. Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları.   

 

Vaillant, G. E. (2008). Spiritual evolution: How religion changes throughout life. Harvard 

University Press.   

 

Vardı, R. (2013). İnternette yer alan dini içerikli bilginin güvenilirliği. Bozok 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3(3), 79-87. 

 

Vardi, M. (2003). Kadınlara yönelik dini yayınların toplumsal etkileri. Kadın Çalışmaları 

Dergisi, 5(1), 98-117.   

 

Vardi, R. (2003). İletişim araçları ve din (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.   

 

Walker, C. S. (2019). Din, akıllı telefonlar ve sosyal medya ile nasıl değişiyor? (H. Şahin, 

Çev.). Sophos Akademi. https://www.sophosakademi.org/din-akilli-telefonlar-

ve-sosyal-medya-ile-nasil-degisiyor/   



176 

 

World Health Organization. (2023). Life course. https://www.who.int/health-topics/life-

course.   

 

Yaltkaya, Ş. (1943). Benim Dinim. Ankara: Diyanet İşleri Reisliği Yayınları. 

 

Yavuzer, H. (1995). Çocuk Psikolojisi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Yavuzer, H. ve Cihan, E. (2023). Din toplum ilişkisi. Uluslararası Türk Dünyası 

Araştırmaları Dergisi, 6(4), 109–124.  

 

Yıldırım, A., ve Şimşek, H. (2016). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri (11. 

baskı). Ankara: Seçkin Yayıncılık.   

 

Yıldırım, Y. (2010). Elmalılı M. Hamdi Yazır’a göre bilgi-iman ilişkisi (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

 

Yıldız, H. (2021). Türkiye'de popüler dini bilgi ve kaynakları üzerine nitel bir araştırma 

(Doktora tezi). Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.   

 

Yıldız, M. (2009). Dini hayat ile ölüm kaygısı arasındaki ilişki üzerine bir araştırma. 

Yayımlanmamış doktora tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İzmir.   

 

Yılmaz, A. (2003). Kur’an’a göre inkârın psikolojik tezahürleri. Atatürk Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 20, 17-20.    

 

Yılmaz, A. ve Karaca, S. (2021). Fetva hatlarının dini danışmanlık hizmetlerinde rolü ve 

kadın kullanıcı deneyimleri. Din Hizmetleri Araştırmaları Dergisi, 6(2), 59-77.   

 

Yılmaz, H. (2005). Camilerin Eğitim Fonksiyonu. İstanbul: Dem Yayınları. 

 

Yılmaz, M. (2019). Üniversite gençliğinde dua ve umutsuzluk ilişkisi: Bayburt 

Üniversitesi örneği (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Rize.   

 

Yılmaz, N. (1994). Yaygın din eğitimi kurumları ve toplumsal barış. Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, (1), 334-350. 

 

Yılmaz, T. (2022). Kadın Sahâbîlerin İslâm Hukukuna katkıları: Hz. Aişe Örneği Diyanet 

İlmî Dergi, 58, 979-1002.   

 

Yiğit, Y. (2022). Maneviyat eğitimi: manen güçlenmenin yollarını aralayan dinî, manevi, 

tasavvufi, psikolojik ve pedagojik bir değerlendirme. Ankara: Nobel Akademik 

Yayıncılık. 

 

Yörükoğlu, A. (1986). Gençlik çağında ruh sağlığı ve ruhsal sorunları. İtanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları.   

 



177 

 

Yörükoğlu, A. (1992). Gençlik çağı/ruh sağlığı ve ruhsal sorunlar, İstanbul: İnkılap 

Kitabevi.   

 

Yüksek, A. (2014). Bütün yönleriyle tesettür. İstanbul: Ravza Yayınları. 

 

Yürük, T. (2015). Kuram ve eylem yönüyle din eğitiminin teolojik ve felsefi temelleri. 

Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 38(1), 124-138.   

 

Zengin, A. (2011). Kur’an kursları: geçmişten günümüze gelişim süreci. İstanbul: 

Diyanet Vakfı Yayınları.   

 

 

  



179 

 

7.2. Ek-2: YARI YAPILANDIRILMIŞ GÖRÜŞME SORULARI 

Demografik Sorular 

 

1. Yaşınız? 

2. Medeni durumunuz? 

3. Eğitim durumunuz? 

4. Yaşamınızın büyük çoğunluğunu geçirdiğiniz yer? 

5. Mesleğiniz? 

6. Gelir durumunuzu nasıl tanımlarsınız? 

a. Düşük b. Orta c. Yüksek 

Görüşme Soruları 

 

A. Dindarlık düzeyi.  

1. Dini yaşantınız açısından kendinizde olmasını istediğiniz özellikler nelerdir? 

Neden? 

2. Kendinizi dindar olarak tanımlıyor musunuz? Neden?  

3. Sahip olduğunuz bilgi düzeyiniz ibadetlerinizi yerine getirmede sizce yeterli mi? 

Ne seviyede bilgi düzeyi ibadetleri gereğince yerine getirmede yeterli olabilir? 

 

B. Dini bilgileri edinme yolları. 

1. Dini nitelikli bir konuyu danışmak istediğinizde öncelikle kime müracaat 

edersiniz? Neden? 

2. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın sunduğu din hizmetleri hakkında bilginiz var mı? 

Bilginiz varsa bu hizmetlerden bahseder misiniz?  

3. İnternet, sosyal medya, televizyon, radyo, kitap vb. araçlar aracılığıyla dini bilgi 

edinir misiniz? Sıklıkla tercih ettiğiniz dini bilgi edinme aracı nedir? 

 

C. Din bilgisi kaynaklarına güven. 

1. Dini bilgilerinizi edinirken en güvendiğiniz kaynak nedir? Neden? 

2. Dini bilgilerinizi edinirken en güvenilmez bulduğunuz kaynak nedir? Neden? 

3. Dini bilgilerinizi edindiğiniz kaynakların güvenilirliğini denetliyor musunuz? 

Neden? Nasıl denetliyorsunuz? 

 

D. Batıl inançlar ve kaynakları. 

1. Batıl inanç ve hurafe kavramlarının anlamını biliyor musunuz? 

2. Günlük yaşantınızda karşılaştığınız hangi olay/durumları batıl inanç ve hurafe 

olarak değerlendirirsiniz? 

3. Çevrenizde İslam dinine ait olmayan toplumsal baskıdan kaynaklı kültür, örf ve 

adet gibi nedenlerle uygulanılması beklenen davranışlar var mı? Bu davranışları 

uygular mısınız? 

 

E. Dini düşünce ve yaşantınızda en etkili unsur nedir? Neden? 

 



180 

 

7.3. Ek-3: ARAŞTIRMA ETİK ONAY BELGESİ 

 



 

 

ÖZGEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı Soyadı  : Aysel Beyza ATAŞ 

Yabancı Dili : İngilizce  

 

ÖĞRENİM DURUMU 

Derece Alan Okul/Üniversite Mezuniyet Yılı 

Y. Lisans 

Lisans 

 

İlahiyat Fakültesi 

Düzce Üniversitesi  

Necmettin Erbakan 

Üniversitesi 

2025 

2021 

Lise  Karatay Toki Anadolu Lisesi 2016 

 

YAYINLAR 

Ataş, A.B. (2023). İHL öğrencilerinin Metaverse’e yönelik görüşlerinin incelenmesi. 

İçinde M. Yurtseven, M. S. Özbek, & B. Pekcan (Eds.), Metaverse ve Din: Eğitimci 

ve Öğrenci Perspektifine Yönelik Bir Araştırma. 

Ataş, A. B., & Bayraktar, M. F. (2025). Yetişkin kadınların dini bilgi kaynakları ve etkileri 

üzerine bir inceleme. 12. Uluslararası New York Sosyal, Beşeri, İdari ve Eğitim 

Bilimlerinde Akademik Çalışmalar Kongresi, New York, ABD.  

 


