
 

                                                                     

 
 

 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

HAZİRAN 2024 

İSTANBUL’UN ÇEPERİNDE GIDAYI MÜŞTEREKLEŞTİRMEK 

 

 

Burcu UYANIK TAŞ 

Şehir ve Bölge Planlama Anabilim Dalı 

 

Şehir Planlama Programı 

 

 

 

 



 

  



 

                                  

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
HAZİRAN 2024 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İSTANBUL’UN ÇEPERİNDE GIDAYI MÜŞTEREKLEŞTİRMEK 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Burcu UYANIK TAŞ 

(506211854) 

Şehir ve Bölge Planlama Anabilim Dalı 

 

Şehir Planlama Programı 

 

 

 

 
Tez Danışmanı: Doç. Dr. Eda ÜNLÜ YÜCESOY 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

                                                                     

 
 

 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISTANBUL TECHNICAL UNIVERSITY  GRADUATE SCHOOL 

 

M.Sc. THESIS 

JUNE 2024 

COMMONING OF FOOD ON THE PERIPHERIES OF İSTANBUL 

 

Thesis Advisor: Doç. Dr. Eda ÜNLÜ YÜCESOY  
 

Burcu UYANIK TAŞ 

(502211854) 

Department of Urban and Regional Planning 

 

Urban Planning Programme 

 

 

 

 



 

 

 



iii 

 

 

 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

        

 

 

 

 

 

    

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       

Tez Danışmanı :  Doç. Dr. Eda ÜNLÜ YÜCESOY   ................... 

 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri :  Doç. Dr. Zeynep GÜNAY   ............................. 

İstanbul Teknik Üniversitesi 

Doç. Dr. Kamil Cem ÖZATALAY   ................... 

Galatasaray Üniversitesi 

İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 502211854 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi 

Burcu UYANIK TAŞ, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 

getirdikten sonra hazırladığı “İSTANBUL’UN ÇEPERİNDE GIDANIN 

MÜŞTEREKLEŞTİRİLMESi” başlıklı tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı 

ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :   22 Mayıs 2024 

Savunma Tarihi  :   4 Haziran 2024 



iv 

 

  



v 

 

 

 

 

 

Eşime ve aileme, 

 

 

 



vi 



vii 

ÖNSÖZ 

Tez sürecimde bana ana bölümüm olan sosyoloji ile şehir planlama arasında bir köprü 

kurabilmek adına çıktığım yolda desteğini esirgemeyen ve yol göstericiliği ile yüksek 

lisans sürecimi dolu dolu geçirmemi sağlayan sevgili danışmanım Doç. Dr. Eda Ünlü 

Yücesoy’a; proje derslerimiz ile yolumun kesiştiği, farklı dersleri aracılığıyla da 

ufkumu genişleten ve bu bölümü sevmemde büyük bir katkısı olan Doç. Dr. Zeynep 

Günay’a; son olarak Sosyoloji lisans eğitimimden itibaren her zaman bana desteğini 

esirgemeyen ve akademik yolculuğumda çok büyük emeği olan sevgili hocam Doç. 

Dr. Cem Özatalaya’a;  

Senelerdir her zaman bana destek göstere, motivasyonum kırıldığında yeniden yola 

devam etmemi sağlayan ve en önemlisi sevgisini tüm bu süreçte daima hissettiren 

sevgili eşim Özgür Cem Taş’a; hayatım boyunca her türlü imkânı ve sevgiyi bana 

sunan sevgili Uyanık ailesi üyeleri Aysun, Birol, Onur ve Hande’ye; her zaman 

yanımda olan diğer ailem Çiğdem, Oktay ve Helin Taş’a; stresli zamanlarımda daima 

yüzümü güldüren dostlarıma;  

Sonsuz bir teşekkürü borç bilirim. 

 

 

Mayıs 2024                   Burcu UYANIK TAŞ

                

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ……. ............................................................................................................. vii 
İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 
KISALTMALAR ...................................................................................................... xi 
ÇİZELGE LİSTESİ ................................................................................................ xiii 
ŞEKİL LİSTESİ ....................................................................................................... xv 

ÖZET………… ....................................................................................................... xvii 

SUMMARY ............................................................................................................. xxi 
1. GİRİŞ….. ................................................................................................................ 1 

1.1 Araştırma Problemi ............................................................................................ 5 

1.2 Araştırma Sorusu ve Metodu .............................................................................. 8 

1.3 Araştırmanın Sınırlılığı..................................................................................... 10 
1.4 Araştırmanın Önemi ......................................................................................... 10 

1.5 Araştırmanın Strüktürü ..................................................................................... 11 
2. METANIN ÖTESİNDE: GIDAYI MÜŞTEREK YAKLAŞIMI YOLUYLA 

ANLAMAK ......................................................................................... 13 

2.1 Müştereklere Genel Bakış ................................................................................ 13 
2.1.1 Farklı Perspektiflerden Müşterek Tanımlamaları ..................................... 15 
2.1.2 Müşterekleştirme ....................................................................................... 18 

2.2 Müşterek Olarak Gıda ...................................................................................... 23 

2.3 Tohum Müştereklerinin Geleneksel Tarımsal Bilgi Müştereklerinin Gıda 

Müşterekleri İle İlişkisi .......................................................................................... 36 

2.3.1 Bilgi Müşterekleri ..................................................................................... 37 

2.3.2 Geleneksel (Tarımsal) Bilgi Müşterekleri ................................................. 39 
2.3.3 Tohum Müşterekleri .................................................................................. 41 
2.3.4 Tohum ve Bilgi Müştereklerinin Aktivist Yönü ....................................... 43 

2.4 Gıda Müştereklerinin Ticarileştirilmesi: Tarımsal Üretim Boyutu .................. 51 

2.4.1 Tarımsal Üretim Perspektifi ...................................................................... 52 
2.4.2 Tohumun ve Bilginin Ticarileştirilmesi ve Özelleştirilmesi ..................... 53 

2.5 Kentsel Alanda Gıda İle İlgili Farklı Müştereklik Örnekleri ........................... 56 
3. TARIMSAL ÜRETİM PERSPEKTİFİNDEN GIDA VE MÜŞTEREKLİK 

İLİŞKİSİNE DAİR BİR TEMATİK ANALİZ ................................ 71 

3.1 Araştırmanın Tasarım Süreci............................................................................ 71 
3.2 Yöntem ............................................................................................................. 73 
3.3 Alan Seçimi ...................................................................................................... 78 

4. NİTEL VERİLERİN ANALİZİ: GIDA VE MÜŞTEREKLİĞİN TARIMSAL 

ÜRETİM ÜZERİNDEN OKUNMASI.............................................. 83 

4.1 Çeperde Tarımsal Üretim Hikayeleri ............................................................... 84 

4.1.1 Beyaz yakalının toprağa dönüşü ............................................................... 85 
4.1.2 Hastalık sebebiyle sağlıklı ve temiz gıda üretme motivasyonu ................ 89 
4.1.3 Aile mesleği .............................................................................................. 91 



x 

4.1.4 Şehir merkezinden kaçış............................................................................ 93 
4.1.5 Kooperatif/Dernek kurma amacı ............................................................... 96 

4.2 Tarımsal Üretim ve Zorluklar ........................................................................... 98 
4.2.1 Ekonomik ve yapısal sorunlar ................................................................... 98 

4.2.1.1 Yapılaşma baskısı ............................................................................... 98 

4.2.1.2 Endüstriyel tarım .............................................................................. 104 
4.2.1.3 Ticarileştirme ................................................................................... 106 
4.2.1.4 Maliyetler ......................................................................................... 109 

4.2.2 Organizasyon ve yönetim sorunları......................................................... 113 
4.2.2.1 Örgütlenme sorunu ........................................................................... 113 

4.2.2.2 Ürünlerin pazarlanması .................................................................... 116 
4.2.2.3 Yerel yöntemi ve hükümet ............................................................... 118 

4.3 Tarımsal Üretimde Potansitel Müşterekler ..................................................... 120 
4.3.1 (Geleneksel) tarımsal bilgi ...................................................................... 121 
4.3.2 Tohumlar ................................................................................................. 126 

4.3.2.1 Yerel tohum kullanımı ..................................................................... 126 

4.3.2.2 Tohum takası .................................................................................... 128 
4.3.3 Ortak motivasyonla yapılan pratikler ...................................................... 133 

4.4 Gıdanın Çoklu Anlamları ............................................................................... 137 
4.4.1 Ticari ....................................................................................................... 137 

4.4.2 Geçim kaynağı......................................................................................... 139 
4.4.3 Yaşam kaynağı/ihtiyaç ............................................................................ 141 

4.4.4 Hak .......................................................................................................... 143 
4.4.5 Kültürel belirleyici .................................................................................. 144 

4.5 Üreticilerin Perspektifinden Değerlendirmeler .............................................. 146 
4.5.1 Var olan destekler ve değerlendirmeler .................................................. 146 

4.5.2 Üreticinin geleceği .................................................................................. 150 
5. DEĞERLENDİRME VE SONUÇ .................................................................... 155 

5.1 Değerlendirme ................................................................................................ 155 

5.2 Sonuç .............................................................................................................. 163 
KAYNAKLAR ........................................................................................................ 167 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 177 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

KISALTMALAR 

AGA : Alternatif Gıda Ağları 

GMO : Genetiği Değiştirilmiş Organizma 

GTB : Geleneksel Tarımsal Bilgi 

UNDP : Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı



xii 

 



xiii 

ÇİZELGE LİSTESİ 

Sayfa 

 

Çizelge 2. 1 : Uluslararası Anlaşmalar ve İlgili Yasalar ........................................... 45 
Çizelge 2. 2 : Literatürde Yer Alan Kentsel Tarım Örnekleri ................................... 66 
Çizelge 4. 1 : Görüşmecilere Dair Bilgiler ................................................................ 84 

 

   



xiv 

 



xv 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 1. 1 : Tezin Kavramsal Çerçevesine Dair ........................................................... 6 
Şekil 1. 2 : Tezin Kapsamı ........................................................................................... 9 
Şekil 2. 1 : Gıdanın farklı anlamları ve tez kapsamında ilişkili olduğu kavramlar....30 

Şekil 2. 2 : Kentsel Tarım Örnekleri .......................................................................... 60 
 

  

  

 

  



xvi 

 



xvii 

 

İSTANBUL’UN ÇEPERİNDE GIDAYI MÜŞTEREKLEŞTİRMEK 

ÖZET 

Gıdanın kökeni, yerleşik tarım toplumlarının ortaya çıkışına kadar uzanır ve Gıdanın 

kökeni, yerleşik tarım toplumlarının ortaya çıkışına kadar uzanır ve toplumların 

beslenmesi ve ekonomik etkinlikler için temel oluşturmuştur. Ancak, zamanla 

kapitalizmin baskın hale geldiği dünya düzeninde, endüstriyel gıda sistemi tarımsal 

üretimi giderek daha fazla ticarileştirmiştir. Bu tez, İstanbul'un çeper bölgelerinde gıda 

üretimini inceleyerek, gıdanın bir müşterek olarak dönüştürücü potansiyelini 

araştırmaktadır. Çalışma, endüstriyel tarımsal üretim sistemine alternatif yaratma 

olasılığı sunan müşterekler kavramını temel almaktadır. Bu sebeple de endüstriyel 

tarımsal üretime yavaş yavaş hapsedilmeye çalışılan tarımsal üretim sürecinde 

alternatif yaratma olasılığı sunan müşterekler odak noktası olarak belirlenmiştir. Tezin 

tarımsal üretime odaklanarak kaleme alınması sebebiyle gıda müşterekleri kavramsal 

çerçevesi üzerinden konuya eğilinmiştir. Gıda müşterekleri, gıdanın sadece son 

tüketim ürünü değil, üretim sürecindeki soyut ve somut kaynakları da içeren bir 

yaklaşımla ele alınmıştır. Bu bağlamda, gıdanın tarımsal üretim boyutunda geleneksel 

tarımsal bilgi ve tohumların korunması ve paylaşılması önemli bir yer tutmaktadır. 

Araştırmanın çıkış noktası, İstanbul'daki gıda üretimidir. Gıdanın üretici 

motivasyonundan toprak mülkiyetine kadar geniş bir yelpazede değerlendirilmesi 

gerekmektedir. Çeşitli kapatmalara ve özelleştirmelere maruz kalan çeper bölgelerdeki 

tarımsal üretim odak noktası olmuştur. İstanbul'un çeper bölgeleri, bu açıdan önemli 

bir bağlam sunmaktadır. İstanbul'un çeper bölgeleri, tarımsal üretimde bu bölgelerin 

kilit rolünü ve bu alandaki üreticilerin müştereklik imkânı yaratabilecek pratikleriyle 

birlikte karşılaştıkları zorlukları anlamak, yerel gıda sistemini daha geniş bir 

perspektiften değerlendirmek ve müşterek bir yaklaşımı temel alan gıda üretimine 

doğru bireysellikten kolektifliğe doğru atılacak önemli adımları keşfetmek amacıyla 

araştırma alanı olarak seçilmiştir. Kırsal kalkınma desteklerinin dışında kalan çeper 

bölgeler, ne tamamen kırsal ne de kent merkezi olarak tanımlanabilir; bu da daha 

detaylı bir inceleme gerekliliğini gösterir. Ayrıca kent merkezinde bireysel eylemlerin 

kolektif bir eyleme dönüşmesi sürecine yani bireylerin tek tek katkıda bulunduğu 

eylemlerin kolektif bir çaba olarak organize olup ve daha büyük bir politik eylem 

etkisine yol açtığı bir tarımsal üretim süreci hakimken çeperde bireylerin bağımsız 

olarak başlattıkları eylemlerin zamanla kolektif bir çaba haline nasıl gelebileceği daha 

zorlu bir süreçtir. Ancak, bireysel olarak inşa edilen gıda müşterekleri anlayışını bu 

ortak amaç etrafında toplayıp ve bu süreçte bireysel eylemlerin topluluk tarafından 

benimsenip genişlemesi yine de mümkündür. Bu nedenledir ki çeper bölgede gıdayı 

müşterekleştirmek adına bireyselleştirilmiş kolektif eylem başlatıp onu kent 

merkezlerindeki kent bostanları veya topluluk bahçeleri gibi “kollektifleştirilmiş 

bireysel eylemler” haline müşterekleştirme pratikleri ile dönüştürülebilir. Çeper 

bölgelerde, tüketici merkezli yaklaşımların aksine ürünlerin tarladan sofraya gitme 



xviii 

hikayesinin başlangıç olan üretim süreçlerindeki sosyal ilişkileri ve dinamikleri ortaya 

çıkarmak için üreticilere odaklanılmıştır.  

Araştırma sorusu, "İstanbul'un çeper bölgelerinde gıdanın müşterekleştirilmesi, 

üreticilerin tarımsal üretim faaliyetlerini nasıl biçimlendirir?" olarak belirlenmiştir. Bu 

kapsamda, 19 üreticiyle yarı yapılandırılmış derinlemesine mülakatlar yapılmış ve 

tematik analiz yöntemi kullanılmıştır. Analiz sonucu beş ana tema belirlenmiştir: İlk 

tema, çeperde tarımsal üretim hikayeleri olup, üreticilerin bu bölgelere geliş 

motivasyonlarını incelemektedir. İkinci tema, gıdanın çoklu anlamı üzerinde durarak, 

gıdanın yaşam kaynağı, ticari değer, geçim kaynağı, hak ve kültürel anlamları 

değerlendirilmiştir. Üçüncü tema, tarımsal üretim ve zorluklar olup, üreticilerin 

karşılaştığı zorluklar, yapılaşma baskısı, lojistik maliyetler ve endüstriyel tarımın 

küçük üreticilere etkisi gibi konuları ele almaktadır. Dördüncü tema, üreticilerin 

perspektifinden değerlendirmeler yaparak, yerel yönetimlerin teşvik ve destekleri ile 

üreticilerin memnuniyet ve eleştirilerini incelemektedir. Beşinci ve son tema ise, 

potansiyel müşterekler olup, üreticilerin geleneksel tarımsal bilgi ve tohumları 

paylaşma pratiklerini araştırmaktadır.  

Analizler aracılığıyla çeğer bölgelerde yer alan farklı üreticiler hakkında daha detaylı 

bilgi sahibi olunmuştur. Bu üreticilerin politika yapım süreçlerine aktif katılımlarını 

sağlamak amacıyla, üretici tiplerini daha sistematik bir şekilde belirlemek için 

araştırmada Weber'in ideal tiplerine referansla beş üretici tipi oluşturulmuştur. Bu 

tipler, çeper bölgelerdeki üretici çeşitliliğini yansıtmakta ve müşterek bir zeminde 

buluşmalarını kolaylaştırmak adına önemlidir. Bu ideal tipler şunlardır: Ekolojik 

Girişimciler, Çeper Bahçıvanları, Nesil Çiftçileri, Diversifikasyon Çiftçileri ve Verim 

Odaklı Üreticiler.  

Farklı tip aktörleri ve diğer paydaşları tamamen müşterek bir gıda sistemi alternatifine 

geçişte, mevcut endüstriyel gıda sisteminden heterojen bir üretici grubu için en 

yumuşak geçişi sağlamak üzere üç merkezli bir yönetim modeli önerilmektedir. Bu 

modelde gıdanın kamusal bir mal oluşunun temsilcisi olan devlet, gıdanın özel bir mal 

oluşunun temsilcisi olan özek sektör ve gıdanın bir müşterek oluşunun temsilcisi olan 

topluluklar yer alır. Bu model, devletin düzenleyici politikaları ve teşvikleri, özel 

sektörün yenilikçi gıda üretim teknolojileri ve verimliliği artırma çabaları ile koordine 

edilerek, müşterekliği ve müşterek ağı daha gerçekçi bir perspektifle yaratmayı 

hedefler. Topluluklar ise bu modele kolektif eylemler aracılığıyla katkıda bulunur. 

Toplulukların rolü açısından, çeper bölgelerde fiziksel olarak bir araya gelmenin 

zorluğu ve dijital platformlarda yaşanabilecek dijital eşitsizlikler göz önünde 

bulundurulduğunda, başlangıçta bireylerin gıda müşterekliği anlayışını benimsemeleri 

ve günlük tarımsal üretim pratiklerine bunu yansıtmaları önemlidir. Bu bireysel 

başlangıçlar, zamanla kolektif pratiklere dönüşebilir ve örgütlenmeler arasında bir ağ 

oluşturarak büyüyebilir. Bu süreç, bireyselleştirilmiş kolektif eylemlerden başlayarak 

kolektifleştirilmiş bireysel eyleme dönüşme süreciyle sağlanabilir.  

Kamu, özel sektör ve devlet işbirliği ile desteklenerek, sürdürülebilir ve etkili bir 

müşterek gıda yönetim modeli oluşturulabilir. Gıda müşterekleştirme ağları, gıda 

sisteminin tüm düzeylerinde faaliyet gösteren heterojen gıda ortak varlıklarını sistemik 

bir alternatife entegre etme fırsatları yaratır ve bu da gıda sisteminin tamamının 

(yeniden) müşterekleştirilmesi olasılığına işaret eder. 

Sonuç olarak, çeper bölgelerde gıdayı müşterekleştirmek ve tarımsal üretimin 

devamlılığını sağlamak için şu adımlar gereklidir: öncelikle üreticilerin dinlenmesi; 

ardından, mevcut tarımsal üretim pratiklerini sürdürülebilir, temiz ve adil gıda 



xix 

üretimini destekleyecek teşvikler hazırlamak; bu süreçte üreticiler arasındaki iletişimi 

sağlamak için yeni platformlar yaratmak ve bu platformlar arasında etkileşimi 

sağlayacak bir ağ kurmak. Bu mikro ölçekli nitel tez çalışması, çeper bölgelerde gıda 

müştereklerinin destekleyici niteliğini vurgulamaktadır. 

  



xx 



xxi 

COMMONING OF FOOD ON THE PERIPHERIES OF İSTANBUL 

SUMMARY 

The origins of food trace back to the emergence of settled agricultural societies, 

forming the basis for nutrition and economic activities in societies. However, over 

time, in a world dominated by capitalism, the industrial food system has increasingly 

commercialized agricultural production. The complete commercialization of food 

production and farms worldwide has intensified the commoditization of food. This 

process creates increasing difficulties for farmers engaged in agricultural production. 

Commodification, privatization and enclosure practices in agricultural production 

reinforce the tendency to see food only as a commodity, and this process leads to 

ignoring the rich and diverse meanings of food.  

This thesis explores the transformative potential of food as a commons by examining 

food production in Istanbul's peripheral regions. The study focuses on the concept of 

commons as an alternative to the industrial agricultural production system. Therefore, 

commons, which offer an alternative to the gradually industrializing agricultural 

production process, are chosen as the focal point. The thesis addresses the topic within 

the conceptual framework of food commons, considering both intangible and tangible 

resources in the food production process. In this context, the preservation and sharing 

of traditional agricultural knowledge and seeds in agricultural production are crucial. 

To achieve this, it has attempted to contextualize threats to agricultural production 

practices, such as the enclosure of agricultural lands, the commercialization of food, 

and the privatization of traditional agricultural knowledge and seeds, by highlighting 

the issues they raise and offering suggestions for how to reorganize these practices 

within the framework of commons.  

The industrial food system's treatment of food as a commodity rather than a source of 

life assigns a value to it based on characteristics that can be evaluated and priced in 

the market, increasing the risk of farmers losing their local and traditional agricultural 

knowledge and sustainable agricultural methods. Focusing solely on modern 

agricultural techniques threatens to forget or ignore the valuable knowledge that 

farmers have developed in ways that are compatible with their local environment. This 

situation strengthens the perception of food as a competitive good that is owned by 

individuals or organizations and excludes others, while overshadowing the 

multidimensional nature of food and its potential to be accepted as a commons.  

The starting point of the research is food production in Istanbul. It is necessary to 

evaluate food production comprehensively, from producer motivation to land 

ownership. The focus has been on agricultural production in peripheral regions, which 

are subject to various enclosures and privatizations. Istanbul's peripheral regions 

provide an important context for this study. These regions are selected to understand 

the key role of agricultural production, the practices of producers that create the 

possibility of commons, and the challenges they face. Peripheral regions, falling 

outside rural development supports, are neither entirely rural nor urban, indicating the 

need for more detailed examination. While the agricultural production process in urban 



xxii 

centers involves individual actions evolving into collective efforts, the transition from 

independent actions to collective efforts in the periphery is more challenging. 

However, it is still possible to consolidate the understanding of food commons built 

individually around a common goal and have these individual actions adopted and 

expanded by the community. Therefore, individual collective actions in the periphery 

can transform into practices of collectivized individual actions, such as urban gardens 

or community gardens in urban centers. Unlike consumer-centered approaches, the 

focus in peripheral regions is on the social relationships and dynamics in the 

production processes, from field to table. 

The research question is, "How does the commonification of food in Istanbul's 

peripheral regions shape the agricultural production activities of producers?" To 

address this, semi-structured in-depth interviews were conducted with 19 producers, 

and thematic analysis was used. Conducting face-to-face interviews with producers to 

understand the production conditions, challenges, and needs of each district and region 

is crucial for localizing food policies and supporting them at a micro scale. In this 

study, semi-structured interviews were conducted with 19 producers from various 

peripheral regions with different motivations and stories, focusing on seed and 

traditional agricultural knowledge, lasting between 30 to 90 minutes.  

The socio-demographic characteristics of the 19 interviewees who agreed to 

participate were examined, showing a geographical distribution in various peripheral 

regions of Istanbul: two from Arnavutköy, three from Beykoz, two from 

Büyükçekmece, three from Çatalca, two from Sarıyer, two from Silivri, and five from 

Şile. Age distribution included eight participants aged 25-39, seven aged 40-59, and 

four aged over 60.  

This study examines commons, similarly to Autonomous Marxists, as a social 

production and extends beyond small-scale groups like urban food producers or 

cooperatives, aiming to explore what can be done in mid-scale peripheral regions. 

Expanding the scale from small to medium, the diverse profiles of producers enriched 

the thesis outcomes. These interviews were conducted face-to-face where possible, or 

via online platforms when necessary. In addition to the evaluations based on the 

responses from these producers, the theoretical framework and Weber's ideal type 

analysis were referenced to systematically understand the producers' relationship with 

food, creating three ideal types: Ecological Entrepreneurs, Peripheral Gardeners, 

Generation Farmers, Diversification Farmers, and Yield-Oriented Producers. 

The analysis identified five main themes: The first theme is the agricultural production 

stories in the periphery, examining the motivations of producers for coming to these 

regions. The first theme, “Agricultural Production Stories in the Periphery,” was 

analyzed through five codes based on the diverse motivations and stories of the 

producers: “white-collar return to soil,” “family profession,” “motivation for access to 

clean and healthy food,” “escape from the city center,” and “aim to establish a 

cooperative/association.” The second theme focuses on the multiple meanings of food, 

considering its role as a source of life, commercial value, livelihood, right, and cultural 

significance. The second one, “Agricultural Production and Challenges,” identified 

seven codes based on common problems highlighted by the producers: “pressure of 

urbanization,” “industrial agriculture,” “commercialization,” “costs,” “organization 

issues,” “marketing of products,” and “local government and state.” These were 

categorized under two subheadings: "Economic and Structural Issues" and 

"Organization and Management Issues.” The third theme covers agricultural 



xxiii 

production and challenges, addressing the issues faced by producers such as 

construction pressure, logistic costs, and the impact of industrial agriculture on small 

producers. The third theme, “Potential Commons in Agricultural Production,” aligns 

with the thesis’s conceptual framework to delve deeper into the details. The codes 

include “(traditional) agricultural knowledge,” “seeds,” and “practices conducted with 

common motivation.” It involves evaluations from the producers' perspectives, 

looking at local government incentives and support, and the satisfaction and criticisms 

of producers. The fourth theme, “Multiple Meanings of Food,” emerged from asking 

interviewees to define food, with codes such as “commercial,” “livelihood,” “source 

of life/need,” “right,” and “cultural determinant.” The fifth and final theme is potential 

commons, investigating the practices of sharing and preserving traditional agricultural 

knowledge and seeds among producers. This one, “Evaluations from the Producers’ 

Perspective,” was shaped by the producers' demands, examining “existing supports 

and evaluations” and “the future of the producer.” 

Through the analysis, more detailed information about different producers in the 

peripheral regions was obtained. To ensure their active participation in the policy-

making processes, five producer types were created in the research, based on Weber's 

ideal types. These types reflect the diversity of producers in the peripheral regions and 

are important for facilitating their collaboration on a common ground. These ideal 

types are: Ecological Entrepreneurs, Peripheral Gardeners, Generational Farmers, 

Diversified Farmers, and Yield-Oriented Producers. 

To transition various actors and other stakeholders to a fully common-based food 

system, a tri-centric management model is proposed. This model aims to ensure the 

smoothest transition for a heterogeneous group of producers from the current industrial 

food system. It includes the state representing food as a public good, the private sector 

representing food as a private good, and communities representing food as a commons. 

This model seeks to create commons and a common network more realistically, 

coordinated by the state's regulatory policies and incentives, the private sector's 

innovative food production technologies and efficiency efforts, and the collective 

actions of communities. 

The role of communities is crucial, considering the difficulty of physical gatherings in 

peripheral regions and potential digital inequalities on digital platforms. Initially, it is 

essential for individuals to adopt the understanding of food commons and reflect this 

in their daily agricultural practices. These individual beginnings can gradually 

transform into collective practices and grow by forming networks among 

organizations. This process can be facilitated by starting with individualized collective 

actions and evolving into collectivized individual actions. 

With support from the public sector, private sector, and the government, a sustainable 

and effective commons-based food management model can be established. Food 

commons networks offer opportunities to integrate heterogeneous food commons 

operating at all levels of the food system into a systemic alternative, indicating the 

potential for the re-commonification of the entire food system. 

In conclusion, to commonify food in peripheral regions and ensure the continuity of 

agricultural production, the following steps are necessary: first, listening to the 

producers; second, preparing incentives to support sustainable, clean, and fair food 

production practices; third, creating new platforms to establish communication among 

producers during this process; and finally, establishing a network to ensure interaction 



xxiv 

among these platforms. This micro-scale qualitative thesis emphasizes the supportive 

nature of food commons in peripheral regions. 

 

 

 

 

 

 

  



1 

1. GİRİŞ 

Gıdanın tarihi, yerleşik tarım toplumlarının başlangıcına dayanmaktadır ve bu süreçte 

gıda, sadece bir mal olmanın ötesinde toplumların beslenmesinin ve ekonomik 

faaliyetlerin temeli olmuştur. Ancak, tarih boyunca, gıda ticareti genellikle iktidarın 

katı kontrolü altında ve yoğun kamu düzenlemeleri çerçevesinde yürütülmüştür. 

Gıdanın ekonomik olmayan yönleri ise insanları besleme amacını taşıdığı için 

korunmuş ve değer görmüştür (Vivero-Pol, 2017). Günümüzde ise kapitalizmin 

egemen olduğu endüstriyel gıda sistemi, tarımı artan bir şekilde ticarileştiren bir sürece 

yönlendirirken gıda sistemi içindeki şirketleşme ve metalaşma ilişkileri de 

derinleşmektedir.  

Tohumların özelleştirilmesi (Wolter ve Sievers-Glotzbach, 2019), yasal düzenlemeler, 

aşırı fiyatlandırma, tarımsal arazilerin ve meraların çitlenmesi ve toprak, su ve doğanın 

özel mülkiyet olarak özelleştirilmesi (Rundgren, 2016) gibi yollarla tarımsal gıdanın 

kendisi de metalaştırılma sürecine girmiştir (Friedmann, 2016; Scharf ve diğ, 2019). 

Endüstriyel gıda sistemi, tüm bu süreçte gıdayı, etrafında dönen ilişkiler ağından ve 

mekânsal bağlamından bağımsız yalnızca tüketilen bir ürün olarak algılayarak kâra 

odaklanan bir endüstri oluşturmuştur. David Harvey'in de vurguladığı gibi, gıdanın 

tüketildiği yerdeki üretim süreçlerine dair mekânsal- toplumsal ilişkiler genellikle 

gizlenmektedir (Harvey, 1990). Bu yaklaşım, aktörleri ve mekânı göz ardı ederek 

gıdanın politik değerini zayıflatmış ve gıdanın herkes için kamusal ya da ortak bir mal 

olarak yani müşterek olarak erişilebilirliğini sınırlamıştır. Oysa gıda, su ve hava gibi 

vücudumuzun yaşamsal işlevlerini sürdürebilmesi için temel bir ihtiyaçtır (Vivero-

Pol, 2013; De Schutter ve diğ, 2018).  

Gıdanın temel bir ihtiyaç olarak tanınması, onun herkes için bir hak ve zorunluluk 

olduğu anlayışını pekiştirir. Bu da aynı zamanda, gıdayı bir müşterek olarak görme 

düşüncesini mümkün kılar (Kocagöz, 2018). Zira mülkiyet haklarının ortaya 

çıkışından önce de insanlık tarihinde yiyecek ve su, avcılık ve toplayıcılık dönemi de 

dahil olmak üzere, gıda, herkesin serbestçe erişebildiği müşterek kaynaklar 

arasındaydı. Ancak zamanla, yetiştirilen ürünler ve üretim süreçleri üzerinde yasal ve 



2 

fiziksel hak iddialarıyla özelleştirme süreçleri gelişti (Vivero-Pol, 2017a; Vivero-Pol, 

2017b). Böylece mülkiyet haklarının uygulanmasıyla gıda üzerindeki serbest erişimin 

kısıtlanmasına yol açtı.  

Üretimin özelleştirilmesi, gıda ürünlerinin de özelleştirilmesine yol açtı; genetik 

kaynaklar veya su gibi gıda üretimini sağlayan bazı araçların hala kamuya açık kaldığı 

söylense de bu kaynaklara erişim de çeşitli kapitalist politikalarla sınırlanmaktadır. Bu 

kısıtlamalar tarımsal veya hayvansal üretimin yapıldığı arazilerin yapılaşmaya 

açılması ve rant odaklı projeler için çitlenmesi ile bu tarım arazilerinin, meraların veya 

diğer doğal kaynakların çevresel tahribata uğrayarak zarar görmesi gibi çeşitli 

örneklerde somutlaşmaktadır. Toprağın çiftçiye kapatılması ve sermayenin özel 

mülkiyette bir metaya dönüşmesine bu yaklaşımda “çitleme/çevreleme” denir (Marx, 

akt. Harvey, 2021). Bu kavramın tarihsel geçmişi Klasik Marksist teoriye dayanır. 

Ancak tez kapsamında Otonomist Marksistlerin yeniden yorumladığı bir çitleme 

tanımı kabul edilmiştir. Bu bağlamda çitleme ve müşterek kavramlarının yeniden 

düşünülmesi gerekir ve sadece maddi alan veya mallarla ilgili olmadığını, sosyal 

ilişkilerle ilgili olmadığının altı çizilir (De Angelis ve Harvie, 2014). Doğal kaynaklar 

ve onların yönetiminin ötesinde toplumsal ilişkileri kapsayan bir yaklaşımla konuyu 

ele alır. Yani bu çitlemeler yalnızca tarım arazilerini değil onun üzerinde ve onun 

üzerinden dönen tüm toplumsal ilişkileri de etkiler.  

Tarımsal üretim sürecindeki ilişkilerin ana aktörleri olan çiftçiler, sistemin baskısı 

altında ürettikleri ürünlerin çoğunu veya tamamını satışa sunmak zorunda kalıyorlar. 

Bu durum, kendi ihtiyaçları için yetiştirdikleri gıdalardan yoksun kalmalarına dahi 

neden oluyor. Ayrıca günümüzde çiftçilere dayatılan girişimci model, tohum ve 

hayvan ırklarını satın alarak toprakların yeniden üretilmesine dair geleneksel 

sorumluluklarından uzaklaşmalarına neden oluyor. Girişimci model altında, çiftçiler 

geleneksel tarım uygulamalarından uzaklaşarak daha çok modern tarım tekniklerini ve 

iş stratejilerini benimserler, bu da onların tohum ve hayvan ırklarını satın almalarını, 

yüksek verimlilik ve karlılık için girdi maliyetlerini artırmalarını ve pazar odaklı 

üretim yapmalarını gerektirir (Rundgren, 2016).  

Şehirleşme süreci ise çiftçiler için bir pazar sağlarken şehirlerin artan talepleri ve 

modernleşme, tarımın daha az işgücüne dayalı ve rasyonelleştirilmiş bir sektör haline 

gelmesine neden olmuştur. Çiftliklerin modernleşmesi ve makineleşmesiyle birlikte 

verimli tarım arazilerinde çalışan insan sayısı azalmış, böylece tarımsal faaliyetler 



3 

daha az insan odaklı hale gelmiştir (Meyer von Bremen ve Rundgren, 2012 akt. 

Rundgren, 2016). Sanayileşmiş tarımın belirlediği yüksek standartlar ve tohumların 

özel mülkiyet düzenlemeleriyle birlikte şirketlerin fikri mülkiyet hakları aracılığıyla 

tarımsal bilgi üzerindeki artan kontrolü ise çiftçilerin geleneksel bilgilerini ve kontrol 

yetkilerini giderek keybetmelerine yol açmıştır (Wolter ve Sievers- Glotzbach, 2019).  

Tarımsal üretimdeki metalaştırma, özelleştirme ve çitleme uygulamaları, gıdayı 

sadece bir mal olarak görme eğilimini pekiştirmekte ve bu süreç, gıdanın zengin ve 

çeşitli anlamlarının göz ardı edilmesine yol açmaktadır. Endüstriyel gıda sisteminin 

gıdayı bir yaşam kaynağı yerine mal olarak ele alması, piyasada değerlendirilebilen ve 

fiyatlandırılabilen özellikler üzerinden bir değer atfetmekte, çiftçilerin yerel ve 

geleneksel tarımsal bilgilerini ve sürdürülebilir tarım yöntemlerini kaybetme riskini 

artırmaktadır. Yalnızca modern tarım tekniklerine odaklanmak, çiftçilerin yerel 

çevreleriyle uyumlu yöntemler geliştirdikleri değerli bilgi birikiminin unutulmasına 

veya göz ardı edilmesine tehdit oluşturmaktadır. Bu durum, gıdanın birey veya 

kuruluşların mülkiyetinde olduğu, diğerlerinin dışlandığı rekabetçi bir mal olarak 

algılanmasını güçlendirirken gıdanın çok boyutlu doğasını ve müşterek olarak ele 

alınabilecek potansiyelini gölgelemektedir. 

 Her zaman net bir şekilde endüstriyel gıda sistemine alternatif bir sistem oluşturma 

amacı taşımıyor olsa da müşterekliğe dayanan üretim pratikleri de elbette mevcuttur. 

“Dünya genelinde özellikle kırsal bölgelerde yaşayan yaklaşık 2 milyar insan, gıda 

ihtiyaçlarını müalınabilecek potansiyelini gölgelemektedir. Bu, ormanlar, balıkçılık 

alanları, mera alanları, tarım arazileri ve diğer doğal kaynakları içerir (Meinzen-Dick 

ve diğ, 2006). Geleneksel çiftçilerin çoğu hala gıda kaynakları için karma mülkiyet 

düzenlemelerini kullanıyor; örneğin, 500 milyon alt-Sahra Afrikalı, ortak arazilere 

dayanıyor (Kugelman ve Levenstein, 2012, akt. Yearley, 2013). Batı'da, özel 

mülkiyetin ve neoliberal yaklaşımın hâkim olduğu Avrupa'da bile, ortak kaynakları 

içeren ortak araziler hala AB topraklarının %5'ini oluşturan 12.5 milyon hektarı aşıyor 

(Vivero Pol, 2018 s.6). Yani aslında gıda ve müştereklerin çoklu anlamları, ilişkisel, 

durumsal ve bağlam özgüdür.  

Gıdayı sadece tekil bir anlam üzerinden, özellikle de onu bir meta olarak 

değerlendirmek indirgemeci bir yaklaşımı beraberinde getirir. Oysa gıda, 1945'ten 

itibaren bir insan hakkı olarak kabul edilen ve kültürel, tıbbi, dini anlamlar taşıyan 

yaşamsal bir kaynaktır; onu sadece bir mal olarak görmek, bu zenginliği göz ardı 



4 

etmektir (Vivero Pol, 2013). Gıdayı bir müşterek olarak ele almak ve/veya müşterekler 

yaklaşımıyla yeniden tanımlamak ise tüm bu boyutlara değer verir, bir bütün olarak 

anlamını ortaya çıkarmaya yardımcı olur. Endüstriyel gıda sisteminin ve tarımsal 

üretimin ticarileşmesi, İstanbul gibi büyük şehirlerde belirgin zorluklar yaratmaktadır. 

1970'ler ve 1980'lerden itibaren kentsel genişleme ve yapılaşma baskısı, tarımsal 

alanların çitlenmesini ve özelleştirilmesini hızlandırmaktadır. Bu dönemde, 

sermayenin büyümesi büyük ölçekli yapıların inşası öne çıkmış ve kırsal soylulaştırma 

olarak da nitelendirilebilecek dönüşümleri hızlandırmıştır.  

Tüm bunlar, yerleşim alanlarını ve çeper bölgelerdeki ormanlar, tarım arazileri ve 

sulak alanları tehdit etmektedir. Bu müdahaleler, müşterek alanları ve bu alanlarda 

üretilen değerleri metalaştırma, özelleştirme ve çitleme sonucunu doğurmuştur. Sonuç 

olarak neoliberal politikaların teşvik ettiği çitleme ve kâr odaklı projeler, tarım 

alanlarını ve ortak kullanım alanlarını ciddi şekilde tehdit ederek gıdanın anlamını ve 

toplumun gıda üretim ve tüketimine olan ilişkisini kaçınılmaz olarak değiştirmektedir. 

Diğer bir deyişle, büyük ölçekli çitleme yoluyla standardize edilen ve bu şekilde 

mekâna kodlanmaya çalışan bir İstanbul ile karşı karşıyayız.  

İstanbul örneğinde, şehirleşme ve mega-projelerin tarım arazileri üzerindeki etkisi, 

kentin yerel gıda sistemleri için önemli bir dönemeç oluşturmaktadır. Bu genel 

çerçevede, İstanbul'da tarımsal üretim konusuna odaklanmak, sadece kentin 

merkezindeki dönüşüm süreçlerini değil, aynı zamanda çeper bölgelerdeki tarım 

arazilerinin durumunu da göz önünde bulundurmayı gerektirir. İstanbul’un son 

tarımsal üretim yapan ilçelerinde üretim faaliyetleri sürdürülmeye devam etse de bu 

üretim, şehirdeki gıda talebinin önemli bir bölümünü karşılamakta yetersiz 

kalmaktadır. Ancak Türkiye'nin gıda tüketiminin yaklaşık üçte biri bu büyük 

metropolde gerçekleşmektedir. Greenpeace raporuna göre (2020), İstanbul sadece 

Türkiye'de üretilen buğdayın binde 9,3'ünü üretirken, kendi buğday tüketiminin sadece 

yüzde 5,3'ünü karşılayabilmektedir. Ayrıca, bitkisel gıda tüketiminin sadece yüzde 

19'unu üretebilecek kapasitedeyken bu eşitsizlik özellikle yaş sebze ve meyve 

tüketimini karşılamada daha belirgin hale gelmektedir.  

Ev sahipliği yaptığı sakinlerinin gıda ihtiyacını karşılamak için ülkenin dört bir 

yanından ve hatta yurtdışından getirilen tarım ve gıda ürünlerini işleyerek kentin her 

bir bölgesine dağıtmakta olan İstanbul için bu durum, kentin gıda tedarikinin çevre 

illere ve diğer bölgelere bağımlılığını göstermektedir (Greenpeace, 2020 s.19). 



5 

İstanbul'un gıda tedarikinde dışa bağımlılığı, kent içi tarım arazilerinin yerleşim 

alanlarına çevrilmesi ve çevre bölgelerdeki tarım arazilerinin mega projelerle karşı 

karşıya kalması, şehrin gıda konusunda kendine yeterliliği açısından önemli zorluklar 

oluşturmaktadır. Bu nedenle özellikle İstanbul'un çeper bölgelerinde, son tarımsal 

üretim yapılan ilçelerde küçük ölçekli üretim yapan çiftçilere de odaklanmak 

gerekmektedir. Çünkü İstanbul'un çeper bölgeleri, şehrin gıda ihtiyacını karşılamada 

kritik bir role sahiptir. Bu bölgeleri desteklemek amacıyla, gıdayı bir müşterek olarak 

tanımlamak ve süreçte müştereklik potansiyellerini yakalamak önemlidir. 

1.1 Araştırma Problemi 

Bu tez kapsamında, İstanbul'un yerel gıda üretimi bağlamında önemli olan çeper 

bölgelerindeki üreticilerin mikro ölçekteki gündelik tarımsal üretim pratiklerinde 

hangi günlük eylemler aracılığıyla potansiyel müşterekleri yarattığını keşfetmek 

amaçlanmıştır. Bu keşif, üreticilerin gıdaya ilişkin farklı perspektifleri ve içinde 

bulundukları mekânsal bağlamın özgünlüğü göz önünde tutularak yapılmıştır. 

Ardından, literatürden elde edilen bilgileri saha çalışması ile harmanlayarak, 

üreticilerin nasıl bireysel gıda müştereklerini oluşturabileceklerini ve zamanla bu 

bireysel ölçeği farklı aktörler aracılığıyla kolektifleştirerek gıdanın 

müşterekleştirilmesine nasıl katkı sağlayabileceklerini araştırmaktadır. Bu amaçla 

araştırma, tarım arazilerinin çitlenmesi, (geleneksel) tarımsal bilgi ve tohumların 

özelleştirilmesi, gıdanın metalaştırılması, gıdanın müşterekleştirilmesi ve alternatif bir 

gıda sistemi yönündeki paradigma değişimi gibi bir dizi kavramı ele almaktadır. Şekil 

1.1’de tezin kavramsal çerçevesi bir bütün halinde sunulmak amacıyla hazırlanmıştır 

(Şekil 1.1).



6 

 

Şekil 1. 1 : Tezin Kavramsal Çerçevesine Dair 



7 

Yukarıda bahsedilenlerden hareketle ürünlerin sofraya yolculuğunda tüketici merkezli 

yaklaşımın ötesine geçmek için çıkış noktası olarak kabul edebileceğimiz üretim 

süreci ve onun altında yatan sosyal ilişkileri keşfetmek amacıyla tez kapsamında 

üreticilere öncelik verilmiştir. Bu önemli aktörler, gıda sistemine sadece ürünlerin 

fiziksel üreticileri olarak değil, aynı zamanda gıdanın sosyal, kültürel ve ekonomik 

boyutlarını şekillendiren bireyler olarak katkıda bulunurlar. Bu katkı, özellikle 

mekânsal boyutuyla önem kazanır çünkü üretim faaliyetleri, belirli bir coğrafi ve 

kültürel bağlam içinde gerçekleşir. Yerel ekosistemler, toplulukların gelenekleri ve 

yerel pazarların dinamikleri, gıdanın üretim şeklini ve bu sürecin toplum üzerindeki 

etkilerini derinden etkileyen faktörlerdir. Bu mekânsal bağlam, üreticilerin gıda 

üretimine yaklaşımlarını, kullandıkları yöntemleri ve gıda ile olan ilişkilerini 

şekillendirir. Bu nedenle müşterek yaklaşımı merkeze alan alternatif bir gıda sistemine 

geçişi destekleyecek adımlar ve politikalar için gıda üretiminin nasıl gerçekleştiğini 

ve değişen koşullarını üreticilerin deneyimleri üzerinden anlamak önemlidir. Böylece, 

gıdayı sadece tüketilen bir ürün olarak değil, aynı zamanda onun bir toplumsal üretim 

süreciyle varlığını oluşturan bir müşterek olarak yeniden düşünmeye olanak verir. 

İstanbul'un çeper bölgeleri, tarımsal üretimde bu bölgelerin kilit rolünü ve bu alandaki 

üreticilerin müştereklik imkânı yaratabilecek pratikleriyle birlikte karşılaştıkları 

zorlukları anlamak, yerel gıda sistemini daha geniş bir perspektiften değerlendirmek 

ve müşterek bir yaklaşımı temel alan gıda üretimine doğru bireysellikten kolektifliğe 

doğru atılacak önemli adımları keşfetmek amacıyla araştırma alanı olarak seçilmiştir. 

Ayrıca, mekânsal bağlam müştereklikten bahsederken oldukça önemli bir etken olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Daha kompakt bir kentsel alanda veya kent merkezine yakın 

bölgelerde bulunan sınırlı sayıdaki kentsel tarım alanlarında müşterek ilişkilerin ve 

pratiklerin gerçekleştirilmesi ile çeper bölgeler gibi daha dağınık ve birbirinden uzakta 

kalan alanlarda bu yaklaşımdan söz etmek bağlamsal nedenlerle farklılaşmaktadır. Bu 

durum, çeper bölgelerdeki üretim pratiklerinin incelenmesini akademik açıdan daha 

anlamlı ve önemli kılmaktadır. İstanbul'da Arnavutköy, Beykoz, Büyükçekmece, 

Çatalca, Sarıyer, Silivri ve Şile gibi ilçeler halen tarımsal üretimin yapılıyor olması 

açısından kritik alanlardır. Kent içi ve merkezî bölgelerdeki tarım faaliyetlerinin, 

özellikle aktivist motivasyonlarla yönlendirilen üretim pratikleri göz önünde 

bulundurularak İstanbul'un çeper bölgelerindeki tarımsal çeşitliliği ve üretim 

dinamiklerini anlamaya yönelik bir merakla bu alanlara yönelinmiştir. Çünkü bu 



8 

bölgeler kentleşme baskısı, mega projeler, imar sorunları ve finansal zorluklar 

nedeniyle tarımsal üretimlerini sürdürmekte güçlük çeken yerel üreticileri; adil ve 

temiz gıda üretmek için şehir merkezinden bu bölgelere göç eden farklı mesleklerden 

üreticileri; bu bölgelerde kooperatif faaliyetlerini uygulamak isteyen kooperatif 

üyeleri üreticileri ve bireysel sebeplerle temiz ve sağlıklı gıda üretmek ve tüketmek 

amacıyla arazi satın alan bireyleri bir araya getiren benzersiz bir çeşitliliği temsil eder. 

Bu çeşitlilik, gıdanın anlamı üzerine farklı görüşleri bir araya getirmek ve üreticinin 

gıdaya olan bakış açısını anlamak açısından büyük önem taşır. Ayrıca kent merkezinde 

bireysel eylemlerin kolektif bir eyleme dönüşmesi sürecine yani bireylerin tek tek 

katkıda bulunduğu eylemlerin kolektif bir çaba olarak organize olup ve daha büyük 

bir politik eylem etkisine yol açtığı bir tarımsal üretim süreci hakimken çeperde 

bireylerin bağımsız olarak başlattıkları eylemlerin zamanla kolektif bir çaba haline 

nasıl gelebileceği daha zorlu bir süreçtir. Ancak, bireysel olarak inşa edilen gıda 

müşterekleri anlayışını bu ortak amaç etrafında toplayıp ve bu süreçte bireysel 

eylemlerin topluluk tarafından benimsenip genişlemesi yine de mümkündür. Bu 

nedenledir ki çeper bölgede gıdayı müşterekleştirmek adına bireyselleştirilmiş kolektif 

eylem başlatıp onu kent merkezlerindeki kent bostanları veya topluluk bahçeleri gibi 

“kollektifleştirilmiş bireysel eylemler” haline müşterekleştirme pratikleri ile 

dönüştürülebilir (Holzer'dan akt. Rossi ve diğ, 2021) 

1.2 Araştırma Sorusu ve Metodu 

Yukarıda tanımlanan problematik eksende bu araştırma, ana açıklayıcı soruyu şu 

şekilde formüle etmektedir: “İstanbul'un çeper bölgelerinde gıdanın 

müşterekleştirilmesi, üreticilerin tarımsal üretim faaliyetlerini nasıl biçimlendirir?”. 

Burada bahsedilen müşterekleştirilme yalnızca Linebaugh’un müşterekleştirme 

kavramına referans veren bir anlamda kullanılmamıştır. Gıdayı bir müşterek olarak 

görme anlamında da iki yönlü bir vurgu yapılmaktadır. Bu soru, aşağıdaki birkaç alt 

soruya odaklanarak araştırılmıştır: 

(i) Günümüz tarımsal manzarasında gıda müştereklerinin tanımı nedir? 

(ii) Çeperlerdeki üreticiler için gıdanın farklı anlamları nelerdir? 

(iii) Üreticilerin üretim pratiklerinde ortaya çıkan potansiyel müşterekler nelerdir 

ve bu pratikler bireysel boyuttan kolektif boyuta nasıl geçirilebilir? 



9 

(iv) Çeper bölgelerdeki üreticiler, gıdayı bir müşterek olarak kabul eden üretim 

pratiklerine geçişi teşvik eden yerel gıda politikalarının oluşturulmasında nasıl anahtar 

aktörler olarak konumlandırılabilir? 

Tez kapsamında yürütülen niteliksel araştırmada, İstanbul'un çeperlerinde üretimle 

uğraşan bireylere odaklanılmış ve kartopu örneklem yöntemi kullanılarak mülakat 

yapılanlar seçilmiştir.  

Şekil 1.2 ise soruların kavramsal çerçeveden ve saha araştırmasından elde edilmesi ne 

dair daha net bir anlayış sunabilme adına hazırlanmıştır (Şekil 1.2). Tez kapsamında 

yürütülen niteliksel araştırmada, İstanbul'un çeperlerinde üretimle uğraşan bireylere 

odaklanılmış ve kartopu örneklem yöntemi kullanılarak mülakat yapılanlar seçilmiştir.   

 

 

Şekil 1. 2 : Tezin Kapsamı 

 

Kartopu örneklem tekniği ile ulaşılan 19 kişiyle yarı yapılandırılmış derinlemesine 

mülakatlar gerçekleştirilmiştir. Ardından mülakatlardan elde edilen veriler tematik 

analiz kullanılarak incelenmiştir. Bu tematik analiz, verilerdeki altta yatan anlamları 

ve kavramları açığa çıkarmayı amaçlayarak gerçekleştirilmiştir. Üreticilerle yapılan 



10 

mülakatlar 2024 yılında iki aşamada gerçekleştirilmiştir. Öncelikle görüşmecilerle 

tarihler belirlenmiş ve ses kaydı alınmayan üreticilerle Şubat ve Mart aylarında, ses 

kaydı alınmasına izin veren görüşmecilerle ise etik kurulu onayı alındıktan sonra 

Mayıs ayında Türkçe olarak gerçekleştirilmiştir. Mülakat yapılan kişilerden onay 

alındığı vakitlerde ses kaydı alınmıştır ve onay verilmeyen durumlarda ise detaylı 

notlar alınmıştır. Toplanan belgeler ve mülakat transkripsiyonları, araştırma için 

anlamlı bilgiler elde etmek üzere analiz edilmiştir. 

1.3 Araştırmanın Sınırlılığı 

Çalışmanın bir sınırlılığı olarak sınırlı sayıda birey ile derinlemesine mülakatlar 

yapılmıştır. Yarı yapılandırılmış ve açık uçlu mülakat soruları, katılımcıların 

perspektifleri hakkında kapsamlı bilgiler toplamak üzere tasarlanmış ve doğrudan ana 

araştırma sorularını ele almıştır. Daha küçük örneklem büyüklüğü bir sınırlılık teşkil 

etse dahi niteliksel araştırma genellikle genellenebilirlikten ziyade bilginin derinliği 

ve benzersizliği üzerine odaklanır. Bu yaklaşım, daha küçük çalışma gruplarından elde 

edilen detaylı ve özel verilere dayanarak genelleştirmeler içinde insan yönünü göz ardı 

edebilen niceliksel araştırmanın doğasına meydan okuyan eleştirel bir perspektif sunar 

(Baltacı, 2019). Ayrıca, niteliksel araştırma, özellikle veri toplamanın zor olduğu az 

incelenmiş konuları veya durumları incelemek için yararlı olan keşfedici bir yaklaşım 

sunar (Bengtsson, 2016).  

Gıda müşterekleri kavramı literatürde nispeten az incelenmiştir ve bu da onu araştırma 

için açık ve davetkar bir konu haline getirir. Öte yandan, İstanbul'da şehir merkezine 

daha yakın kentsel tarım üretim alanlarının saha çalışması alanı olarak seçilmemesi 

kararı, bu üretim alanlarının öncelikle daha aktivist bir yaklaşım aracılığıyla direnişi 

simgelediği algısına dayanmaktadır. Bu seçim, perspektif çeşitliliğini sınırlayabilir. 

Bununla birlikte, çevre bölgelerdeki üretim, İstanbul'un gıda politikalarında kritik bir 

rol oynamakta ve gıda üretimi alanında kendi kendine yeterlilik için bir temel 

oluşturmaktadır. 

1.4 Araştırmanın Önemi 

Gıdanın metalaştırılmasına karşı koymak için, ilk olarak üreticilerin gıda ile olan 

ilişkisine odaklanmak ve bu bağlantıyı müşterekler lensi aracılığıyla yeniden kurmak 



11 

esastır. Bu adımlar, sadece bir üretici ile gıda arasındaki ilişkide bir dönüşümü değil, 

aynı zamanda toplum genelinde gıdanın algılanması ve değerlendirilmesini 

etkileyecek bir paradigma değişimini temsil eder. Böylece gıda politikalarının yeniden 

müşterekleştirilmesine (Vivero Pol, 2013) yönelik bir yaklaşımın nasıl 

kurgulanabileceğini anlamaya yardımcı olur.  

Bu araştırmanın önemi, İstanbul'un çeper alanlarındaki tarımsal üreticilerin geleneksel 

bilgi ve tohum tercihleriyle şekillenen gündelik pratiklerinde potansiyel müşterekleri 

keşfetmektir. Bu, bireysel düzeyde gıdanın çoklu anlamlarını kucaklayan müşterek bir 

yaklaşımın nasıl güçlendirilebileceğini ve ardından bu yaklaşımın kolektif bir ölçeğe 

nasıl geçebileceğini anlamaya yönelik bir süreç sunmaktadır. Bu bağlamda, araştırma, 

tarımsal üretimin toplumsal ve mekânsal bağlamını yeniden değerlendirerek, gıdanın 

müşterekleşmesi üzerine derinlemesine içgörüler sağlamaktadır. Ayrıca İstanbul'un 

çeper bölgelerinde tarımsal üretimi sürdüren bu üreticilerin çeşitli hikayelerinden elde 

edilen içgörüler ve öneriler, gıda üreticilerini yerel gıda politikaları oluşturma ve karar 

alma süreçlerinde aktif olarak katılmalarına ve görüşlerini ifade etmelerine olanak 

tanımak adına bir kapı aralamaktadır. 

1.5 Araştırmanın Strüktürü 

Tezin ilk bölümünde, gıda müşterekleri kavramı etrafında odaklanan bu araştırmanın 

ana problemi, ilgili literatürden yararlanılarak açıklanmaktadır. Ardından, bu konudan 

kaynaklanan birincil ve alt araştırma soruları özetlenmekte, araştırma metodolojisi ve 

çalışmanın önemi verilmektedir.  

İkinci bölüm, müşterekler kavramını inceleyerek gıdayı fiziksel formunun ötesinde 

anlamamıza olanak tanıyan bir kavramsal çerçeve oluşturur. Bu kavram ile gıda 

arasındaki ilişkiyi inceleyen literatür gözden geçirilmektedir. Gıdanın müşterekliği 

üzerine yapılan çalışma ve tartışmalara geçmeden önce, müştereklerin daha detaylı bir 

perspektif sunması amacıyla bir açıklama sağlanmaktadır. Bölüm, ayrıca özellikle 

gıda üretimi bağlamında geleneksel tarımsal bilgi ve tohumlara odaklanan bir alan 

çalışmasını da içermektedir. Son olarak gıda müştereklerinin metalaştırılması 

tartışılmakta ve gıda müştereklerinin kentsel ortamlarda nasıl tezahür ettiğine dair 

somut örnekler vaka çalışmaları aracılığıyla gösterilmektedir.  



12 

Üçüncü bölümde metodoloji ayrıntılı bir şekilde ele alınmakta, İstanbul'un çeper 

bölgelerindeki üreticiler ile gerçekleştirilen yarı yapılandırılmış derinlemesine 

görüşmeler yoluyla elde edilen verilerin toplanma ve analiz süreçleri anlatılmaktadır. 

Bu bölümde, araştırma alanının seçimiyle ilgili gerekçeler ve İstanbul'un özelinde gıda 

müştereklerinin nasıl incelendiği üzerine bilgiler de sunulmaktadır.  

Dördüncü bölüm, gıda müşterekleri literatürü çerçevesinde niteliksel verilerin 

değerlendirilmesini ve analizini içermektedir. Veriler, gıda ve ilgili üretim pratikleri 

hakkındaki perspektifleri kapsamaktadır. Bölüm, bulguların özeti ile son bulmaktadır.  

Son bölümde ise tezde elde edilen verilerin ve bilgilerin toparlanarak sunulduğu sonuç 

kısmı yer almaktadır. 



13 

2.  METANIN ÖTESİNDE: GIDAYI MÜŞTEREK YAKLAŞIMI YOLUYLA 

ANLAMAK 

2.1 Müştereklere Genel Bakış 

İlk olarak müştereklerin tarihsel geçmişi ve farklı perspektifler üzerinden 

tanımlamalarının neler olduğunu incelemek tanımlaması zor ve muğlak olarak 

niteleyebileceğimiz gıda müştereklerini anlamak için kaçınılmaz bir önceliktir. 

Müştereklik yaklaşımı, toplumu yalnızca kişisel çıkarlarını maksimize etmeye 

odaklanmış ve birbirleriyle rekabet eden izole bireylerden oluştuğu fikrine meydan 

okur. Bunun yerine, bireyleri birbirleriyle bağlantılı varlıklar olarak kabul eder ve 

bireysel, piyasa odaklı bakış açılarına karşı kolektif ve kişisel hedeflere aktif katılımı 

vurgular. Temelde, müşterek kavramının tanımı farklı araştırmacılar tarafından 

yukarıda belirtilen benzer bir kökenden gelse de literatürde müşterekler farklı 

çerçeveler içinde ele alınmaktadır (Vivero-Pol ve diğ, 2018). 

Müştereklik kavramı oldukça katmanlı ve muğlaktır. Genel olarak hava, su, toprak, 

ormanlar gibi doğal kaynaklar; yollar, sokaklar, parklar, meydanlar gibi kentsel 

alanlar; bilim, internet, sanat, gelenek, dil gibi sosyal ve kültürel değerlere atıfta 

bulunulur. Temelde, müşterek tanımlarındaki tüm farklı perspektiflerin ortak noktası, 

piyasa ilişkilerinin dışında olmaları ve para ile değerlendirilememeleridir. 

Müştereklerden bahsederken ortak/müşterek kaynakların üretimi, paylaşımı ve 

yönetiminin hem herkes için hem de özellikle hiç kimse için olmadığı kabul edilir. 

Müşterekler hakkında konuşurken onların kamusal alandan nasıl farklılaştıklarını göz 

önünde bulundurmak önemlidir. Kamusal alanı devlet kontrolü altında bir hukuki 

kategori iken müşterekler bağlamında mülkiyet ve/veya aitlikten söz edilemez. 

Müşterekler üzerinde mülkiyet hakları tesis etmek imkansız veya çok zordur. 

Üzerlerinde mülkiyet hakları kurma çabaları, bu belirsizliklerden faydalanır 

(Walljasper, 2010; Duru, 2018). Bu belirsizlik ile birlikte müştereklerin kimin sahibi 

olduğu sorusu doğmaktadır. Gibson-Graham ve diğ. (2013) vurguluyor ki: “İster özel, 

ister devlete ait, ister açık erişim olsun, her tür mülk üzerinde müşterek alanlar 

oluşturulabilir" (Slavuj Borčić, 2020, s.6). 



14 

Müştereklere dair ilk çalışmalara dönüldüğünde, ilkel birikim/el koyarak birikim ya 

da mülksüzleştirerek birikim üzerinden ele alınan yaklaşım, günümüzde farklı 

alanlarda yaygın bir kullanıma sahip olsa da tarihsel olarak Marx'ın Kapital'in ilk 

cildinde, 17. yüzyılda İngiltere'nin kırsalındaki ortak kullanılan topraklara el 

konulması ve köylülerin sanayi işçilerine dönüştürülme sürecini açıkladığı zamanlara 

kadar uzanır. Toprakların özelleştirilmesi, köylülerin topraklarından zorla çıkarılması 

ve işçi sınıfının oluşturulması ile sermayenin başlangıç aşamasında gerekli olan maddi 

ve toplumsal koşullar yaratılır. Marx'ın ilkel birikim teorisi, aynı zamanda çitleme 

(enclosure) olarak da bilinir ve bu kavram köylülerden müşterek arazilerin gasp 

edilerek özel mülkiyete dönüştürülmesi ile kapitalizm için ön koşulları yaratan tarihsel 

süreci ifade eder (Foster ve diğ, 2021). 

Tarihsel çitleme kavramı, "eski çitlemeler" (Midnight Notes, 2001) olarak 

görülebilirken "yeni çitlemeler" veya "neo-kolonyal müştereklerin çitlemesi" (Mies ve 

Benholdt-Thomsen, 1999) ise, çoğunlukla 1970'lerden bu yana devam eden 

neoliberalleşme ile ilişkilendirilen özel bir tarihsel süreci temsil eder. "Yeni 

çitlemeler", öncelikle geçim araçlarının topluluk kontrolünün sona erdirilmesi yoluyla, 

"eski çitlemelere"e benzer bir şekilde işlev görür (Midnight Notes, 2001). Bunlar, 

özelleştirme, kurumsallaşma, liberalleşme ve metalaşma dahil olmak üzere çeşitli 

formlar alır (Harvey, 2021). Bu süreç, yalnızca kapitalist dünya dışındaki kapitalist 

üretim tarzını açığa çıkarmayı hedeflemez, aynı zamanda müşterekleri farklı araçlar 

kullanarak yöneten kapitalist dünya içinde de gerçekleşir. Harvey toprak, hava ve 

suyu, herhangi bir özel mülkiyet rejimine ait olmayan ancak doğanın metalaştırılması 

süreciyle tehdit edilen çevresel müşterekler olarak tanımlar. Ancak, müşterekleri ortak 

havuz kaynakları olarak görmek, yönetimleriyle ilgili endişeleri gündeme getirir ve 

odağını toplumsal rollerinden metalar olarak muamele görmelerine kaydırır. Harvey'in 

mülksüzleştirme yoluyla birikim kavramı ile ortak havuz kaynaklarının yönetimine 

ilişkin endişeler arasındaki ilişki, kapitalist üretim tarzının işleyişi anlaşılırken önem 

taşır. Harvey'in belirttiği gibi, mülksüzleştirme süreci, insanların kaynaklarından 

sadece fiziksel olarak ayrılmasını değil, aynı zamanda üretim sürecinde tekrarlanan 

sömürüyü de içerir. Ortak kaynaklar metalaştırıldığında ve piyasa güçlerine maruz 

kaldığında, kapitalist sistemin doğasında bulunan mülksüzleştirme ve sömürü 

dinamiklerine karşı hassas hale gelirler. Bu durum kamunun, ortak havuz ve açık 



15 

erişim kaynaklarının devam eden özelleştirilmesi karşısında da giderek daha fazla öne 

çıkıyor (Caffentzis ve Federici, 2014). 

Çitleme, ilksel birikim zincirini besleyen parçalardan biri olarak toprak sahiplerinin 

halkın topraklara serbestçe erişimini engellemesi ve küçük parsel sahiplerinin 

topraklarını büyük ölçekli toprak sahiplerine satmasıyla birinci çitleme hareketini 

hayata geçirdi. 1980'lerden bu yana ise neoliberal politikaların ikinci bir çitleme 

hareketine yol açtığı, özellikle ekolojik müştereklerin ve doğal kaynakların 

özelleştirilmesinin devam ettiği belirtiliyor. 2008 krizine yönelik tartışmalar ise 

sermayenin sadece doğal ürünleri değil, doğal süreçleri ve döngüleri de etiketleyerek 

değerlendirdiğini ve yeşil ekonomi adına üçüncü ve son çitleme hareketi arayışında 

olduğunu gösteriyor. Bu, su kaynaklarının ticarileştirilmesi, genetik kaynaklar ve 

yaşam formlarının patentlenmesi gibi müşterek olarak tanımlanabilecek 

alanları/kaynakları içerir (Hazar, 2018). 

2.1.1 Farklı perspektiflerden müşterek tanımlamaları 

Literatürde müştereklerin kavramsallaştırılması genellikle üç temel öğeden oluşuyor: 

“ortak havuz kaynakları”, “topluluklar” ve “müşterekleşme”. Üçü için de müşterekler 

"kullanıcıların ihtiyaçlarını karşılamalarını sağlayan metalaştırılmamış kaynakları” 

ifade eder; topluluklar "kaynakları paylaşan ve kaynaklar için normlar belirleyen 

kişiler"dir; ve müşterekleşme "müşterekleri yaratan ve tekrar üreten sosyal 

pratiklerdir” (De Angelis, 2021, s.646). 

Doğal kaynakların müşterekler çerçevesinde nasıl tanımlandığına dair çeşitli 

çalışmalarda farklı çabalar sarf edilmiştir. Doğal müştereklerin arkasında, hayatın 

satılık olmadığı temel fikri yatar (Vivero-Pol, 2018). Sosyal Ekolojik yaklaşımda, 

müşterekler terimi modern anlamda bir kaynak olarak tanımlanmaktadır. Bu kavram, 

ilk olarak 1968'de yayımlanan Garrett Hardin'in "Müştereklerin Trajedisi" makalesi 

aracılığıyla popülerlik kazandı. Bu terim, ortak kullanılan arazileri tanımlamak için 

kullanıldı. Ona göre, müştereklerin durumu, Antik Yunan oyunlarındaki trajedilere 

benzer şekilde, çözümsüz bir trajediye dönüşmüştür. Teorisinde, nüfus problemi ve 

müştereklerin trajedisi ile olan bağlantısı ele alınmaktadır. Nüfusun ve kaynakların 

aynı anda maksimize edilmesinin imkansız olduğu savunulmaktadır. Teoriye göre, 

müştereklerin trajedisi, ortak kaynakların bencilce kullanımından kaynaklanan aşırı 

tüketimden doğar. Önerilen çözümler arasında özelleştirme veya devlet mülkiyeti, 



16 

yanında müştereklerin yasal bir çerçeve içinde yönetimi yer alır (Hardin, 1968; Hardin, 

1991). Ancak, bu teori pek çok eleştiri almıştır. Bu eleştiriler, müştereklerin trajedisi 

teorisinin her türlü özelleştirmeye yol açtığını veya bilimsel olmadığını savunur. 

Nobel Ödülü sahibi Elinor Ostrom, Hardin'in müştereklere yaklaşımını eleştirenlerden 

biridir. “Müştereklerin Yönetimi: Kolektif Eylem için Kurumların Evrimi” 

makalesinde, Hardin'in teorisine alternatif bir bakış açısı sunar (Ginn ve Ascensão, 

2018). Ostrom'un ortak havuz kaynakları analizi, toplulukların kendi kendini 

yönetmesine vurgu yapar. Hardin'in rekabetçi bireyciliğine karşı, tarihsel örnekler 

yerel toplulukların paylaşılan doğal kaynakları sürdürülebilir bir şekilde yönetmek için 

kurallar geliştirdiğini ve uyguladığını gösterir. Bu kurallar işbirliği ve dayanışmayı 

teşvik eder, bireyler ve topluluklar için faydalıdır. Ostrom'un müşterek malların 

yönetimi için çözümleri, öncelikle yerel bilgi ve deneyimin iyi yönetimle 

birleştirilmesini ve yerel topluluğun ana aktör olarak kabul edilmesini içerir. Bu 

değişkenliğe rağmen, başarılı ortak kaynak kurumları "açıkça tanımlanmış sınırlar, 

uyum, kolektif karar alma düzenlemeleri, izleme, kademeli yaptırımlar, çatışma 

çözüm mekanizmaları, örgütlenme hakkının minimal tanınması ve iç içe geçmiş 

girişimler" gibi temel prensipleri paylaşır (Ostrom, 1990). Ancak, Hardin'in teorisinde 

olduğu gibi, Ostrom'un teorisinin de müşterekler ile ortaklık düzenlemeleri arasında 

doğru bir ayrım yapmadığı gibi tartışmalı yönleri bulunmaktadır. (Block ve Jankovic, 

2016) Eleştirilere rağmen Ostrom'un çalışmalarında, doğal kaynakların yönetiminin 

insan ilişkileri ve fikirler, kapsayıcı katılım, işbirliği, yatay organizasyon, üretim ve 

paylaşım gibi prensiplerle düzenlenen organizasyonel formlara dayandığını 

görüyoruz. Bu perspektif, insan ilişkileri aracılığıyla sürekliliği sağlar ve süreci 

vurgulayarak kaynaklara farklı bir bakış açısıyla yaklaşma imkanını ortaya koyar. 

Harvey, müşterekleri doğal kaynaklar olarak tanımlamakta hemfikir değildir. Tüm 

kaynakların sosyal olarak tanımlandığını ve bağlama özgü olduğunu savunur. 

Dolayısıyla, kaynak kavramı, onlara değer atfeden belirli koşullara bağlıdır. “Harvey, 

(2012), ‘müşterekin, belirli bir kendini tanımlayan sosyal grup ile hayatı ve geçim 

kaynağı için kritik görülen mevcut veya henüz oluşturulacak sosyal ve/veya fiziksel 

çevresi arasında istikrarsız ve şekillendirilebilir bir sosyal ilişki olarak görülmesi 

gerektiğini’ açıklar (Harvey’den akt. Slavuj Borčić, 2020). De Angelis, toplulukları 

ihmal ederek müştereklerin özelleştirilmesini haklı çıkaran bireyci yaklaşımı eleştirir, 

bunun hayati olduğunu savunur. Ona göre, bu yaklaşım, müştereklerin ilişkilerini ve 



17 

pratiklerini göz ardı eder (De Angelis, 2010; De Angelis, 2021). Bu bizi, yukarıda 

bahsettiğimiz topluluklar öğesine getirir. Kostakis ve Bauwens (2014) ise herhangi bir 

müşterekler şemasını anlamak için dört birbiriyle bağlantılı bileşen önerir ve onlar da 

topluluk öğesine dikkat çekerler. Önerdikleri müşterekler şeması, biraz daha detaylı 

bir açıklama sunar: "kaynak; onu paylaşan topluluk; insanların kaynağa erişimini 

yöneten kurallar ve mülkiyet rejimleri; ve kaynağın sosyal yeniden üretimi veya 

korunması yoluyla oluşturulan kullanım değeri (akt. Reyes-García ve diğ, s.6). 

Müşterekler, topluluk tarafından ortaklaşa geliştirilen ve sürdürülen maddi ve maddi 

olmayan mallardan oluşur, topluluk tarafından tanımlanan kurallara göre paylaşılır. 

Bu tanımlamalardan yola çıkarak kısaca müştereklerin ister maddi ister maddi 

olmayan, doğal ya da insan yapımı olsun doğal veya kültürel kaynakları 

barındırabileceğini, onu paylaşan topluluklara ihtiyaç duyduğunu, tüm bu paylaşımları 

adil şartlarda gerçekleştirmiş olmak için herkesin katkıda bulunduğu müşterekleşme 

pratiklerinin gerekliliği ve aynı zamanda her zaman katı kurallar olmasa da amaçtan 

sapmamak ve sürdürülebilirliği sağlamak açısından düzen oluşturacak bazı kuralların 

bulunması gerekir diyebiliriz. 

Aslında topluluk dediğimizde, bağımsız bir tanımlama yerine toplulukların ve onların 

pratiklerine atıfta bulunuyoruz. Bu bağlamda, kaçınılmaz olarak sosyal yeniden üretim 

kavramı önem kazanır. Sosyal varlığımızı hangi temeller üzerinden inşa ediyorsak 

sosyal ilişkilerimizi de o temeller üzerine kuruyoruz. Bir kaynağı sadece kaynak olarak 

değerlendirme eğilimindeki bir sosyal üretim anlayışı varsa, müşterek olarak 

nitelendirebileceğimiz unsurların ticari değere indirgenen meta olarak algılanma riski 

ortaya çıkar. Bu durum, pratiklerin sınırlanması, ticarileştirilmesi veya 

metalaştırılması biçiminde tezahür edebilir. Ancak, bir unsuru müşterek olarak kabul 

edip bu çerçevede şekillendirmek bize yeni imkanlar sunabilir. 

Otonomist Marksistler, müşterek kavramını temelde yeniden üretim çerçevesi içinde 

ele alır ve kendi kendini yönetim, organizasyon, işbirliği ve dayanışma gibi kavramlar 

aracılığıyla sosyal ilişkilere/sosyal üretime odaklanarak teorilerini geliştirirler. 

Federici, müştereklerin sosyal ilişkilere dayandığını ve aslında toplumsal yeniden 

üretimin bir parçası olduğunu vurgular. Bu yaklaşımı literatürde işleyen De Angelis, 

ortak noktamız olan şeylerin aynı zamanda paylaştığımız şeyler olduğundan bahseder. 

Ayrıca çitleme ve müşterek kavramlarının yeniden düşünülmesi gerektiğini ve bunun 

sadece maddi alanlar ya da mallarla değil, sosyal ilişkilerle ilgili olduğunu belirtir (De 



18 

Angelis ve Harvie, 2014). Hardt ve Negri, müşterekin ne olduğunu tanımlamak için 

çalışmalarında topluluk ya da kamuyla ilgili geleneksel kavramlara atıfta bulunmazlar. 

Müşterekin, tekil varlıklar arası iletişime dayandığını ve işbirlikçi sosyal üretim 

süreçlerinden ortaya çıktığını savunurlar. Müşterekin biyopolitik olduğunu ve şehirde, 

merkezi bir noktada üretildiğini açıklarlar (Negri ve Hardt, Aykutalp, 2021'de 

alıntılanmıştır). Bollier'e (2016) göre, temel bir hata, müşterekleri ya bir şey ya da 

sonlu kaynaklar olarak algılamakta yatarken o, müşterekleri herkesin adil bir şekilde 

paylaşmaya ve dağıtmaya çabaladığı bir süreç olarak tanımlar. Bu görüş 

doğrultusunda, Neo-Marksist yaklaşımda da müştereklerin sürekli olarak sosyal 

etkileşimler aracılığıyla üretildiği kabul edilir. Müşterekler, bir arazi parçası gibi 

somut nesneler olarak sadece gözlemlenmez; kültürel değerler, dil, edebiyat ve bilgi 

de müşterek biçimleridir. Üretim, dağıtım ve tüketim süreçlerini müzakere, karşılıklı 

sorumluluk ile yönetmek ve bunların gelişimini destekleyen kurallar oluşturmak, 

birlikte inşa etmenin sürekli bir sürecidir. Bu süreçte, müşterekleri korumak ve 

çitlemelerini önlemek için müşterekleştirme pratikleriyle karşılaşırız. Bu duruş, piyasa 

mantığının devlet ve özel mülkiyet ikilisi ötesine genişlemesine karşı bir tavırdır. 

Müşterekleştirme, toplumsal hareketler tartışmalarında sıkça ele alınan bir konsepttir. 

2.1.2 Müşterekleştirme 

Linebaugh tarafından geliştirilen müşterekleştirme kavramı, sadece çitlemeyi değil, 

aynı zamanda müşterekleştirmenin tarihsel sürekliliğini de işaret eder (Linebaugh, akt. 

Fırat, 2017). Yani bu terim, müşterek kelimesinin bir isimden ziyade bir fiil olarak 

daha iyi anlaşılabileceğini öne sürer (Bollier, 2016; Clausen, 2016). Müşterekleştirme 

fiilini kullanmak, odak noktasını statik mülkiyet rejimlerinden, müştereklerin 

oluşturulması ve yönetilmesi ile ilgili dinamik süreçlere kaydırır (Blomley, 2008). 

Müştereklerin varlığı, onları oluşturmak, sürdürmek ve korumak isteyen topluluklara 

bağlıdır (Gidwani, 2013). Müşterekleştirme, kendiliğinden örgütlenen ve ihtiyaç 

odaklı sosyal pratikler olarak tanımlanır ve kendini güçlendirme ve 

demokratikleştirme gibi ilişkisel ve sosyal işlevlere vurgu yapar (Bollier, 2016; Euler, 

2018). Bollier ve Helfrich'e (2012) göre müşterekleştirme, topluluk üyeleri arasında 

kaynakların paylaşılmasını sağlayan bir süreçtir (Bollier ve Helfrich, 2012). Bu süreç, 

kaynakların ortak kullanımını belirler (Laval ve Dardot, 2018). Linebaugh (2008) da, 

müştereklerin sadece doğal kaynaklar olarak görülmesinin yanlış ve potansiyel olarak 

tehlikeli olduğunu belirterek belirli bir topluluk tarafından denetlenen ortak kaynak 



19 

havuzunun varlığı, bu kaynakları kullanımı ve bu kaynaklar için düzenlemeler 

oluşturma süreçlerine katılan toplulukların dahil olması, ve bu süreçlerin 

müştereklerin kurulması ve sürdürülmesinden sorumlu temel sosyal süreç olduğunu 

vurgulayan bir yaklaşımı benimsemiştir. Bu bağlamda, bu üç bileşenin iç içe 

geçmişliğinin önemini vurgulamıştır. Böylece müşterekleri, toplum ile doğa 

arasındaki iç içe geçmiş ilişkileri yansıtan aktif bir süreç olarak görmeyi öneriyor. 

Müşterek kelimesini somut bir varlık temsil eden bir isimden ziyade bir aktiviteyi ifade 

eden bir fiil olarak değerlendirmenin daha uygun olabileceğini öne sürüyor (Micarelli, 

2021). 

Müşterekleştirme süreci, tüm müşterekler sisteminin yeniden üretimi ve gelişiminin 

merkezindedir. Topluluğu ve paylaşılan kaynaklarını destekleyip besleyen kolektif 

eylemleri ve değerleri temsil eder (Diesner, 2020). Bollier ve Helfrich (2015), 

müşterekleştirmenin kapitalizme derin bir meydan okuma olduğunu ve öncelikli 

olarak küçük ve büyük topluluklardaki insanlar arasında, insanlar ile insan olmayan 

dünya arasında ve bizler ile gelecek nesiller arasındaki ilişkileri yaratıp sürdürmekle 

ilgilendiğini savunuyor. Müşterekleştirmenin amacı, özelleştirilmiş çıkarlara yanıt 

vermek değil, bunlar tarafından kontrol edilmemektir. Aksine, müştereklerin 

tekelciliğe, metalaşmaya ve çitlemeye karşı bir yanıtıdır. Herkesi ilgilendiren her şeyi 

kapsayan bir temel oluşturmayı amaçlar. Müştereklerin özünde özel mülkiyet veya 

piyasa ile çatışma olmadığını belirten çalışmalara rastlamak mümkündür. Bu 

kapsamda üç tür müşterekleştirmeden bahsedilmektedir: İlki, "kapatılmış kaynakları 

ortaklaşa kullanma" kapsamında kaynaklara geniş erişimi sağlamak ve kullanımı daha 

büyük bir topluluğa yaymayı içerir. Sorumluluklar ortaklaşa üstlenilir ve bu süreç, 

devlete ait, özel kolektiflerin veya herkesin erişimine açık alanlarda gerçekleşebilir. 

İkincisi, "var olan ortak alanların korunması" yani zaten ortak olarak kabul edilen 

kaynakların korunmasına odaklanır. Üçüncüsü ise, "yeni kaynakların ortaklaşa 

kullanıma açılması" yani yeni, henüz düzenlenmemiş veya henüz mevcut olmayan 

kaynaklar için ortak yönetim kurmayı hedefler. Müşterekleştirme, devlete ait, özel 

mülkiyet, kolektif sahiplik ve herkese açık alanlar dahil olmak üzere farklı sahiplik 

yapılarına sahip alanlarda gerçekleşebilir. Bu yaklaşımlar genellikle karmaşık ve 

çeşitli mülkiyet iddialarını içerir (Ginn ve Ascensão, 2018, s.5). Bu yaklaşımda altı 

çizilen bir alan, devlet sahipliğinde ve özel mülkiyette de olsa, orada da 

müşterekleştirme pratiklerinin gerçekleştirilebilirliğidir. 



20 

Çok sayıda akademisyen çalışmalarında müşterekleştirmenin dönüştürücü gücü ve 

aktivist yönüne değinir. Çünkü tarihsel olarak müşterekler genellikle dayanıklılık, 

kolektif yönetim ve sürdürülebilirlik ile ilişkilendirilmiştir (Vivero-Pol ve diğ, 2018). 

Bu yaklaşımlar, sıklıkla metalaştırma ve özelleştirme eğilimlerine karşı alternatif 

yaşam yollarını deneysellik aracılığıyla araştırır (Tschersich, 2021). Müşterekleştirme, 

insanlara kendi işlerini yapmanın yeni yollarını keşfetme ve pazarlama, sosyal ve etik 

endişeleri daha iyi uyum içinde birleştirmek için tutarlı bir alternatif model sunar 

(Slavuj Borčić, 2020). Müşterekleştirme, işbirliği ve dayanışma formlarına dayandığı 

sürece, Stavrides'e (2015) göre, toplumu kapitalizmin ötesinde şekillendirebilecek bir 

güç haline gelebilir. Zaten müşterekler bu bağlamda 1980'lerde, 20. yüzyılın son 

çeyreğinde hızlanan metalaşma sürecine karşı toplumun kendini savunması olarak 

siyasi ve toplumsal gündeme yeniden girmiştir. Yine de müşterekleştirme süreçleri de 

bazı durumlarda yeni kapanma biçimlerine yol açabilir, kendi adaletsizlikleri, 

dışlanma sorunları veya eşitsizlikleri içerebilir (Ginn ve Ascensão, 2018). Federici ise 

müştereklerin sosyal ilişkilere dayandığını ve toplumsal yeniden üretimin bir parçası 

olduğunu belirtir. Bu nedenle, müştereklerin nasıl oluşturulduğunun ve korunduğunun 

analiz edilmesi gerekmektedir. Toplumsal ilişkilere odaklanmak, müştereklerin 

faydalarının nasıl çarpık dağıldığını ve giderek daha fazla özelleştirildiğini ortaya 

çıkarabilir (Engel-Di Mauro, 2018).  

Neoliberalizasyonun etkisiyle ortaya çıkan karmaşık kentsel alanlarda 

müşterekleştirme yaklaşımı, bu karmaşık alanlarda ortak mülkiyetin nasıl 

oluşturulabileceğini ve yönetilebileceğini de inceler. Bu yaklaşım sadece kapitalizme 

karşı ya da onun lehine değildir. Yeni müşterek mülkiyet rejimleri, devletin ve 

sermayenin toprakla ilgili politikalarına hem karşı çıkabilir hem de destekleyebilir. Bu 

nedenle, odak sadece özel ve kamusal mülkiyet gibi soyut yasal ayrımlarda 

olmamalıdır. Aksine, bu uygulamaların ve toplumsal süreçlerin pratiklerine 

odaklanmalı ve kimin faydalanacağı sorusunu sorulmalı çünkü bu yaklaşım, karmaşık 

kentsel alanlarda daha adil ve sürdürülebilir bir mülkiyet rejimi oluşturma çabalarını 

anlamamıza yardımcı olabilir (Ginn ve Ascensão, 2018). McMurty, Federici, Dardot 

ve Laval gibi düşünürler de müşterekleri bir politik mücadele ilkesi olarak görürler. 

"Federici, müşterekleri binlerce yıldır insanların yaşamlarını düzenlediği bir ilke 

olduğunu ve müşterek ilkesinden bahsetmenin "yalnızca küçük ölçekli deneylerden 

değil, kıta ölçeğindeki büyük toplumsal oluşumlardan" bahsetmek olduğunu belirtir" 



21 

(Caffentzis ve Federici, 2014). Müştereklerin oluşturulması veya korunması, 

“müşterek pratiklerin üretimi" anlamına gelir ve “ırk, cinsiyet, yaş ve coğrafi konum 

gibi hatlar boyunca bizim aramıza dikilen bölünmelerle yüzleşen, yeni kolektif üreme 

biçimleri” kurmaktır (Engel-Di Mauro, 2018, s.2). Holder ve Flessas (2008) da ölçeğin 

büyüklüğünden bahsederler. Onlara göre müşterekler geleneksel olarak toprağa dayalı 

kaynaklara ve bunları yöneten kurallara, haklara ve yükümlülüklere referansla 

şekillenir ve bunlardan doğan, toplumsal paylaşım ilkeleri etrafında örgütlenen bu 

müşterekler de yerel girişimlerden küresel yönetişim ölçeklerindeki çevresel 

müştereklere kadar uzanır. Aslında toplumsal paylaşım ilkeleri etrafında örgütlenen ve 

ölçekler arası olan bu hareketlilik bizi Hardt and Negri’nin müşterekleri geleneksel 

kaynak yönetiminin ötesinde, insan potansiyeli, yaratıcılık ve etik değerler için bir alan 

olarak gördüğü daha geniş bir bakış açısını düşündürmeye iter (Ginn ve Ascensão, 

2018).  

Müşterekleştirme toplulukları içerisinde bazı bireyler, doğal kaynak sistemlerinin 

kolektif yönetimiyle ilgili olan geleneksel müşterekleri, arazi gaspları ya da yerel su 

hizmetlerinin özelleştirilmesi gibi çağdaş çitlemeler ve metalaştırmalara karşı koruma 

faaliyetlerinde bulunuyorlar (Tschersich, 2021). Aynı zamanda, diğerleri özellikle 

bilgi alanında, Creative Commons Lisansları ve çevrimiçi platformlar gibi 

girişimlerle, ayrıca kentsel alanlarda, gıda konseyleri kurarak ihmal edilmiş kamu 

mekanlarını ve binaları canlandırarak mahalleler içinde ve ötesinde ortak yemek 

deneyimlerini teşvik ederek yeni müştereklerin yaratılmasında öncülük ediyorlar 

(Vivero-Pol ve diğ, 2018). 

Aktivist uygulamalar ve yeni araştırmalar, kentsel, kültürel, dijital ve gıda 

müşterekleri gibi farklı türlerdeki müştereklerle ilgili kavramsal yenilikleri teşvik etti 

(Morrow, 2019). Müşterekler genellikle, devlet, ekonomik güç ve teknoloji odaklı 

modern gücün kamusal yaşamı ve alanı sürekli olarak ele geçirme, bölme, dönüştürme 

ve özel kazanç sağlama süreci olan çitlemeye karşı durur. Müşterekler, parasal değere 

değil, işgal, kullanım ve ikamete bağlı olan kapsayıcılık, adalet ve sürdürülebilirlik 

alanlarıdır. Kentsel alanlar, vatandaşlığın tüketime indirgenmesine karşı çıkarak 

neoliberal çitlemelere direnir (Tschersich, 2021) ve yeni dayanışmalar ve karşı 

kapitalizm için kullanılabilecek direnişin sosyal ve mekansal pratikleri oluşturan 

üretken anlarla doludur. Ancak bu kentsel alanlarda bir müştereklikten bahsetmek 

yaşama ve kullanma hakkı yanında kolektif sorumluluk hisseden şehir sakinleri 



22 

tarafından sahiplenilip bakımı yapıldığında, yönetilip ve paylaşıldığında mümkündür 

(Slavuj Borčić, 2020). Bu bağlamda şundan bahsetmek mümkündür ki çeşitli yerlerde 

ve durumlarda müştereklerin geri kazanılması ve sürdürülmesi yoluyla toplulukların 

nasıl bir araya getirildiğini ve güçlendirildiğini incelemek için daha mekansal bir 

perspektif sağlayan kentsel müşterekler teorisini kullanan gelişen bir literatür vardır. 

Çoğu kentsel müşterekler araştırması, aktivist bir perspektiften siyasi sorunları 

vurgular. Sıklıkla yerel hareketlerde kök salmış ve alttan üste süreçlerle karakterize 

edilen bu terim, özellikle artan mahrumiyet zamanlarında demokratik alttan üste 

süreçleri güçlendirmek için etkili araçlar olarak görülür. Bunun yanı sıra bazı 

çalışmalarda ise sürdürülebilir kentsel gelişim ile ilgili sunduğu potansiyel üzerine de 

çalışılmıştır.  

Kentsel müşterekleri kentsel alanların ötesine taşıyan bir bakış açısıyla ise "Commons 

Institute" ve "Commons Network gibi platformlar"dır. Kentsel müştereklerle ilgili 

bilgi toplama, üretme ve farklı paydaşları bir araya getirme konusunda faaliyet 

göstermektedirler. Bu platformlar, müştereklerin önemini vurgulayarak toplulukları 

birbirine bağlayarak ve müştereklerin sürdürülebilirliği için çalışarak küresel ölçekte 

etki yaratmaya çalışmaktadırlar. Yani aslında biraz daha kentsel müştereklerin ve bilgi 

müşterekleri ile kesişim noktasına bir örnektirler (Micarelli, 2021). Toplumsal olarak 

paylaşılan ve oluşturulan bilgi, bilim, veri ve diğer entelektüel kaynakların 

kurumsallaşması olarak tanımlanan bilgi müştereklerine dair de ayrı bir literatür vardır 

çünkü bilgi genellikle bir kamu malı olarak kabul edilir ve sınırsız erişim temel bir 

insan hakkı olarak kabul edilir ve ticarileştirme ve sürdürülemezlik gibi tehditlerle 

karşı karşıyadır (Kliem ve Sievers-Glotzbach, (2022). Bilgi müşterekleri bilgiye 

erişim ve kullanımını sağlamak için mücadele eder. Bu tür girişimler, bilginin kamusal 

alanda serbestçe dolaşımını teşvik eder ve bilgiye erişimi sınırlayan engelleri 

kaldırmayı amaçlar. Kentsel müşterekler, parkların ve yeşil alanların korunması, 

topluluk bahçelerinin oluşturulması ve sokakların kamusal kullanıma açılması gibi 

konularda mücadele edebilir. Açık erişim yayıncılık, ücretsiz eğitim materyalleri 

sunma ve bilgi paylaşım platformları gibi faaliyetler, bilgi müştereklerinin bir parçası 

olabilir. 

Farklı müşterek kavramsallaştırmalarında onların geri kazanılması veya sürdürülmesi 

için mücadele edilen çeşitli örnekler vardır. Bunlardan bazıları: 

(i) Kooperatif sahipliğinde ve topluluk tarafından yönetilen konutlar  



23 

(ii) Bağımsız mekanlar 

(iii) Arazi el koymalar veya belediye su hizmetlerinin özelleştirilmesi 

(iv) Kadınlar Kütüphanesi (Williams, 2018) 

(v) Creative Commons Lisansları, çevrimiçi hizmetler ve dijital içerikler 

(vi) Deprem sonrası şehirde geçici müşterekler 

(vii) Kooperatif sahipliğinde işletmeler 

(viii) Kentsel müştereklerin yönetimi ve işbirlikçi şehir düzenlemeleri 

(ix) Kullanılmayan kamu meydanları ve terk edilmiş

 binaları müşterekleştirmek 

(x) Kentsel gıda müşterekleri: Topluluk bahçeleri, Gıda paylaşımı, Gıda 

dayanışma ağları, Gıda konseyleri 

Şimdi, müşterekler hakkında genel bir çerçeve çizdikten sonra, incelememizin 

merkezini gıda müşterekleri üzerine yoğunlaştıracağız. 

2.2 Müşterek Olarak Gıda 

Gıda, hayatımızın birçok yönünü etkiler. Hem bir geçim kaynağıdır hem de kutlama 

sebebi, güç aracı ve refah göstergesidir ve aynı zamanda yaşamın devamlılığını 

sağlayan temel ihtiyaçlardan biridir. Çünkü gıda, içme suyu, temiz hava ve barınma 

gibi diğer temel ihtiyaçlarla birlikte, onsuz yaşayamayacağımız hayati bir şeydir. 

(Sumner, 2011). Gıda, literatürde çeşitli şekillerde tanımlanmıştır: Bir meta olarak 

(Bush 2010; Bahel ve diğerleri 2013), bir müşterek olarak (Dalla Costa 2007; Karyotis 

ve Alijani 2016; Vivero Pol, 2017), bir kamu malı olarak (Akram-Lodhi 2013; 

Agyeman ve McEntee 2014), bir özel mal olarak ve bir insan hakkı olarak (De Schutter 

2014). Ayrıca, önemli bir kültürel öğe (Van Esterik, 2018) ve güç aracı olarak kabul 

edilir. Bu tanımlar, gıdanın sosyal, ekonomik ve kültürel farklı yönlerini vurgulamak 

için kullanılmıştır. Gıda müştereklerine dair çalışmalar arasında ise tohumlar, genetik 

tarım kaynakları, kentsel topluluk bahçeleri (Tornaghi, 2016), karşılıklı yardım ağları, 

ev bahçeleri (Valle, 2021) ve geleneksel tarımsal bilginin korunması (Reyes-García ve 

diğerleri, 2018) gibi konulara değinilmiştir (Devillers, 2023). 



24 

Gıda ekonomik açıdan dışlanabilirlik ve rekabet üzerinden ele alınabilir çünkü bir 

kişinin tüketimi, diğerlerinin kullanımını sınırlar (Vivero-Pol, 2018). Bu bir gıda 

maddesinin tüketildikten sonra başkalarının tüketiminden doğrudan veya dolaylı 

olarak dışlanabilir olup olmadığını ifade eder. Rekabetçilik ise bir gıda maddesinin bir 

kişinin tüketimi sırasında başka bir kişinin aynı maddenin tüketimini engelleyip 

engellemediğini belirtir. Bir gıda maddesi ne kadar rekabetçi ise, bir kişinin o gıda 

maddesini tükettiğinde başka bir kişinin aynı gıda maddesinden tüketim yapmasını o 

kadar zorlaştırır. Bu özelliklere göre fiziksel olan tüm mallar kulüp malları, özel 

mallar, ortak havuz kaynakları ve kamu malları olarak dört farklı kategoriye ayrılabilir. 

Gıda da ekonomide bu fiziksel mallardan biri olarak kabul edilir. Malın rekabetçiliği 

ve dışlanabilirliği temel alınarak yapılan dört farklı türde mal sınıflandırması 

üzerinden gıdayı açıklamak tez kapsamında gıda müştereklerine odaklanacağımız için 

onun tanımlamasını anlama noktasında zemini sağlamlaştırmamıza yardımcı olacaktır. 

Kulüp malları, belirli bir grup insan tarafından paylaşılan ve kullanıldığında 

diğerlerinin kullanımını kısıtlayabilen mallardır. Bu tür mallar genellikle üyelik veya 

katılım ücreti ödendiğinde erişilebilir. Örneğin, patentli tarım bilgisi gibi bilgiler, 

belirli bir grup tarafından kullanılabilir ve diğerlerinin erişimini kısıtlayabilir. Benzer 

şekilde, avlanma alanlarında avlanmak veya balıkçılık ve av izinleri gibi faaliyetler de 

kulüp mallarına örnektir; çünkü bu faaliyetlere katılım belirli bir grup tarafından 

sınırlıdır. Özel mallar ise bir kişinin kullanımını bir başkasının kullanımından 

doğrudan veya dolaylı olarak sınırlayan mallardır. Genellikle mülkiyet haklarına 

tabidirler ve piyasada alınıp satılabilirler. Yetiştirilen gıda veya özel mülkiyetle sahip 

tarım arazisi gibi mallar, belirli bir kişi veya kuruluşa ait olup diğerlerinin kullanımını 

sınırlar. Benzer şekilde, genetik olarak değiştirilmiş organizmalar (GDO'lar) veya 

patentli geliştirilmiş tohumlar gibi ürünler de özel mallara örnektir; çünkü bu ürünlerin 

kullanımı genellikle mülkiyet haklarına tabidir ve sınırlıdır. Ortak havuz kaynakları 

ise bir grup insan tarafından paylaşılan ancak tüketildiğinde diğerlerinin kullanımını 

azaltan mallardır. Bu tür mallar sınırlıdır ve aşırı kullanıldığında tükenme riski taşırlar. 

Örneğin, deniz balık stokları veya yenebilir yabani meyve ve hayvanlar gibi doğal 

kaynaklar, bir grup insan tarafından paylaşılabilir ancak aşırı kullanımı bu kaynakların 

azalmasına neden olabilir. Müşterekler (commons) ile ortak havuz kaynakları 

(commons pool resources) terimlerinin aynı anlama referans verdiği konusunda 

karışıklık yaşanabilir ancak bunlar farklı kavramlardır. Müşterekler genel olarak daha 



25 

geniş bir kavram iken ortak havuz kaynakları belirli doğal kaynakları tanımlar. Kamu 

malları ise toplumun genel yararı için önemli olan ve kullanımı bir kişinin 

kullanımından diğerlerini etkilemeyen mallardır. Bu tür malların kullanımı, herkes 

için mevcuttur ve bir kişinin kullanımı diğerlerinin kullanımını sınırlamaz. Ortak 

havuz kaynakları ve kamu malları toplumun genel çıkarlarına hizmet etmeyi amaçlar 

ancak yönetim ve kullanımı konusunda farklılık gösterirler. Kamu malları genellikle 

devletin doğrudan kontrolü altında yönetilirken, ortak havuz kaynakları genellikle 

topluluk veya özel gruplar tarafından yerel olarak yönetilir (Fournier, 2013; Vivero 

Pol, 2013). 

Kamu malları kavramı, Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı'nın (UNDP) 

çalışmalarıyla ortaya çıkmıştır ve devletler arası işbirliğinin önemini vurgulamıştır. 

Küresel kamu malları terimi ise neredeyse herkesi etkileyebilen, evrensel, dışlanamaz 

ve rekabetçi olmayan malları ifade eder; farklı medeniyetlerin yapı taşlarıdır (multi 

luis). Gıda bağlamında spesifik bir örneğe değinmek gerekirse yemek tarifleri gibi 

bilgiler, herkes tarafından serbestçe kullanılabilir ve bir kişinin bu bilgiye erişimi 

diğerlerinin erişimini kısıtlamaz. Gastronomi bilgisi veya güvenli gıda tedarik sistemi 

gibi konular da kamu mallarına örnektir; çünkü bu bilgilere erişim herkesin yararına 

olabilir ve bir kişinin erişimi diğerlerini sınırlamaz. Ayrıca, sınırları değişken olup 

birbirinin yerine kullanılabilir veya karıştırılabilir nitelikte olan küresel kamu malları 

veya küresel müşterekler gibi kavramlardan da söz edilebilir. Örneğin Food and 

Nutrition Security (FNS), topluma, uluslara ve gezegene fayda sağlayan bir küresel 

müşterek veya küresel kamu malı olarak önerilir. 860 milyondan fazla insanın gıda 

güvenliği eksikliği yaşaması gibi etik olarak dışlanabilir yönleriyle karakterize edilir. 

Net bir tanımlamaya sahip olmamasının en büyük nedeni ortak ve kamu arasındaki 

farkı ayırt etmede yaşanan zorluklardan kaynaklanmaktadır. Küresel müşterek terimi, 

devletlerin sınırları dışında kalan alanları ifade etmek için kullanılan bir kavramdır 

ancak günümüzde biyoçeşitlilik, bilgi müşterekleri ve küresel hukuki düzenlemeler 

gibi çeşitli küresel kaynakları da içerecek şekilde genişlemiştir. Öte yandan, Birleşmiş 

Milletler Kalkınma Programı (UNDP) 1999'da küresel kamu malı kavramını tanıtarak 

tüm ülkeleri, nüfus gruplarını ve kuşakları yararlandıran kamu mallarını işaret etmiştir. 

Ancak, uluslararası hukuk alanında, küresel müşterekler ve küresel kamusal alanlar 

arasındaki çizgi sık sık belirsizdir ve her iki kavram da aynı politika konularına atıfta 

bulunmak için kullanılmıştır. (Vivero-Pol, 2018; Brando ve diğ, 2019) 



26 

Görüldüğü üzere, gıda kavramı sadece mal sınıflandırmasıyla ele alınırken dahi çeşitli 

tanımlara ve kategorilere ayrılabilmektedir. Bu durum, gıdanın karmaşıklığının ve 

çeşitliliğinin bir göstergesidir. Literatürde gıda ile ilgili söylemler dikkate alınarak üç 

ana gıda anlayışı tanımlamışlardır: Bir emtia olarak gıda, bir insan hakkı olarak gıda 

ve bir ortak iyi olarak gıda (Carceller-Sauras ve Theesfeld, 2021). Gıda bir mal olarak 

değerlendirildiği takdirde sahipleri tarafından kontrol edilir. Böylece gıdanın 

özelleştirilmesi ve meta haline getirilmesi, onu ekonomik açıdan mal kategorisine 

sokar ve onun mülkiyetine ilişkin belirli hakları beraberinde getirir. Örneğin, bir çiftçi 

gıda ürünlerini yetiştirir ve bu ürünlerin mülkiyetine sahip olur. Bir market sahibi ise 

gıda ürünlerini satın alır ve bu ürünlerin mülkiyetine sahip olur, böylece onları 

müşterilere satabilir. Yani gıda özelleştirildikçe mülkiyet hakları belirli kişilere veya 

kurumlara ait olur ve bu kişiler veya kurumlar gıdanın üretimini, dağıtımını ve satışını 

kontrol edebilir. Bu durum gıda sistemini etkiler çünkü gıdanın üretiminden tüketime 

kadar olan her aşamasının ticarileşmesi anlamına gelir. Peki ya gıda sistemi nedir? 

Pochukuchi ve Kaufman (1999)’a göre gıda sistemi, gıdanın üretiminden 

dönüştürülmesine, dağıtımına, tüketimine ve tüketim sonrası işlemlere kadar olan 

süreçlerden oluşan tüm faaliyetleri kapsar (akt. Pettenati ve diğ, 2018). Kaufman'ın 

daha detaylı bir tanımlamasına göre ise bir gıda sistemi, gıdanın üretiminden 

başlayarak işlenmesi, dağıtımı, toptan ve perakende satışı ve tüketimini içeren bir 

zinciri içerir. Bununla birlikte, bu lineer yapı, bir gıda sisteminin birbirine bağlı ve 

dinamik bir sistem olduğunu yeterince göstermez. Hay ise bir sistemi, birbirine 

bağımlı her bireyin belirli bir şekilde organize edildiği bir grup olarak tanımlar. Bir 

gıda sistemi, üretimden atık bertarafına kadar olan süreçlerin birbirine bağlanmış bir 

ağı olarak tanımlanabilir (Sumner, 2011). Emtia olarak gıda anlayışıyla şekillenen gıda 

sistemleri ise bu ticari malın gıda sisteminin açıkladığımız zincirleri olan üretim, 

dağıtım ve tüketim süreçlerini organize etmek üzere kurulur. Özelleştirme ve meta 

haline getirme süreçleri, gıda sistemlerindeki güç dinamiklerini etkiler ve tüketici 

tercihlerinden üretim uygulamalarına kadar bir dizi kararın alınmasını şekillendirir. 

Birçok farklı yazar gıdanın ticarileştirilmesini kurumsal gıda sistemlerinin yapısal 

kırılganlığının bir nedeni olarak görmüştür (Pettenati ve diğ, 2018). Çünkü gıda onu 

üreten sosyo- ekonomik-ekolojik gıda sisteminden ayrılamaz (Vivero-Pol, 2018) ve 

nasıl algılanarak üretilir, dağıtılır ve tüketilirse gıda sistemi de buna göre şekillenir. 



27 

Müşterek olarak gıda ise gelişmekte olan bir anlatıdır. Gıdanın endüstriyel gıda 

sistemini ayakta tutan bir meta olduğu yönündeki hakim anlatıyı çürütmek (Wolter ve 

Sievers-Glotzbach, 2019; Vivero-Pol; 2017; Vivero-Pol, 2018) ve gıda sistemin 

yönetmenin bir yeni bir yolu olarak müşterek olarak gıda (food as a commons) 

yaklaşımı, geleneksel yani kapitalist gıda sistemlerine alternatif bir yaklaşım olarak 

sunulmaktadır (Holt-Giménez ve van   Lammeren, 2019; Jackson ve diğ, 2021). 

Gıdanın bir müşterek olarak görülmesi fikri, son zamanlarda üniversiteler ve araştırma 

merkezlerinin yanı sıra kamu ve siyasi platformlarda da artan ilgiyle karşılanıyor 

ancak hem kamu hem de siyasi tartışmalara girmesi araştırma alanlarına girmesinden 

daha uzun sürdü (Vivero-Pol, 2017a; Vivero-Pol, 2017b). Bu yaklaşım, gıdanın çok 

boyutluluğunu temel alır ve mevcut gıda sisteminde olduğu gibi ekonomik boyuta 

öncelik vermez (Wolter ve Sievers-Glotzbach, 2019). Modern ekonomide ise yukarıda 

açıkladığımız üzere bir kaynağın müşterek olarak sınıflandırılabilmesi için, hem rakip 

hem de dışlanabilir olmaması gerektiğini belirtir (Leitheiser ve Horlings; 2021). Gıda 

zaten doğası gereği sürekli olarak üretilen ve yenilenebilir olan olduğu için özünde 

hava gibi sonsuz olarak mevcut olmasını sağlayabilir (Vivero-Pol, 2018). Böyle bir 

tanım olsa da gıda müşterekleri onun ekonomik boyutunu da tamamen göz ardı etmez, 

onun yerine gıdayı salt ticaret ürünü olarak gören tanımlamanın ötesine geçmeye 

hedefler. Bu da gıdanın çok boyutluluğunu ve farklı işlevlerini de bu tanıma dahil 

etmek demektir (De Schutter ve diğ, 2018; Rossi, 2021). Gıda müşterekleri anlatısına 

göre eğer gıda müşterek olarak kabul edilirse ve öyle tanımlanırsa kapitalist küresel 

gıda sistemi değişecektir (Holt-Giménez ve van Lammeren, 2019). Bu yaklaşım gıda 

sisteminde üretim, dağıtım ve tüketim aşamasında yaşanan sorunlara ilişkisel ve 

bütüncül bir çözüm önermeye çalışır. Bazı araştırmacılar, bütüncül bir yaklaşım 

benimseyerek gıda sisteminin tamamını ortak bir kullanım alanı olarak destekler, her 

aşamanın bu perspektif altında yeniden düşünülmesi gerektiğini önerir ve gıda 

sisteminin dönüşümü için, tüm gıda zincirinin müşterek kullanıma yönelik olarak 

yeniden tasarlanması gerektiği ifade edilir (Carceller-Sauras ve Theesfeld, 2021). 

Literatürde bu konuda birçok çalışması bulunan Vivero Pol (2013; 2017; 2018), gıdayı 

müşterek olarak tanımlayarak sürdürülebilir geçişleri teşvik etmeyi ve kapitalist gıda 

sistemlerinin açlığı hafifletme ve insanlığın gelişmesini desteklemedeki yetersizliğini 

vurguluyor. Vivero Pol'un çalışmaları, gıdanın müşterek olarak tanımlanmasıyla ilgili 

önemli bir rol oynamaktadır. Bu perspektif, gıdanın temel bir ihtiyaç olduğunu 



28 

hatırlatırken, aynı zamanda gıdanın metalaştırılması karşısında çıkan tartışmaları da 

güçlendirdi. 

Gıda her şeyden önce temel bir ihtiyaçtır. Ancak modernite, toprak, tohum, emek ve 

su gibi ortak kaynakları sermayeye dönüştürerek bireyselleşmeyi ve rekabeti teşvik 

etti. Temel ihtiyaçlar, toplumsal bağlardan koparılarak sermayenin hizmetine sunuldu 

(Vivero Pol, 2013). Gıdanın metalaştırılmasına karşı çıkıyor görüşler onun fiyat ve kar 

yerine fayda ve ihtiyaç açısından değerlendirilmesi gerektiğini savunuyorlar 

(Pettenati, 2018). İnsanlar, sağlıklı bir yaşam sürdürebilmeleri için yeterli ve dengeli 

beslenmeye ihtiyaç duyarlar ve bu nedenle, gıda eksikliği veya yetersiz beslenme 

durumunda insanların yaşam hakları tehlikeye girebilir. Böylece bu ihtiyacın bir insan 

hakkı olarak da kabul edilmesi kapsamında gıda hakkı kavramı ortaya çıkmıştır. 

Çünkü dünya genelinde bir milyardan fazla insanın yetersiz beslendiğini gerçeği 

ortadadır ve buna rağmen yarım milyardan fazla insanın aşırı kilolu olduğuna dikkat 

çekilir (Vivero-Pol, 2013). Obezitenin veya alerji ve çevresel zararlar gibi sağlık 

sorunlarının en büyük sebeplerinden biri ucuz gıdadır. Piyasa odaklı yaklaşım ucuz 

gıdanın besleyicisidir ve kültürel çeşitliliği azaltır, sağlıklı uygulamaları 

değersizleştirir. Endüstriyel gıda, sağlıksız alternatiflerle yerel gıdaları değiştirir, 

genellikle bağımlılık yaratan özelliklere sahiptir. Gerçek gıda yerine sahte gıda tercih 

edilir ve daha ucuza sunulur (Valle, 2021). Bu ucuzluk, üretim ve tüketim 

maliyetlerinin dışsallaştırılmasından kaynaklanmaktadır. Bu nedenle, “ucuz gıda 

aslında maliyet açısından ucuz değildir” ve doğaya ve topluma -gelecek nesillere, 

maliyetli sonuçlar ödetirler (Vivero-Pol, 2017). Literatürde aynı zamanda kentsel 

alanlarda yaşayan insanlar ile besin yetersizliği yaşayan insanlar arasındaki zıtlık ve 

ekolojik ayak izinin aşırı büyüklüğüne dair bir vurgu da yapılmıştır. Neoliberal 

kapitalizmin ekolojik ayak izi kontrolsüzdür ve bu durum özellikle zenginler için bol 

miktarda yiyecek tedarikini sağladığı durumlarda kendini daha görünür kılar (Vivero-

Pol, 2013). Bunlar bir yandan hem gıdanın eşitsiz dağıldığı gerçeğini yüzeye çıkarır 

hem de erişilen gıdanın kalitesini düşündürür. Gıda hakkı, bu eşitsizliği ve adaletsizliği 

önlemek için yasal çerçevede de garanti altına alınması gereken bir hak olarak kabul 

edilir. En basit anlamda bu hak, herkesin yeterli ve uygun gıdaya erişimini içerir. Bu 

erişim, gelir elde etme, devlet veya topluluk ağlarından sosyal yardımlar veya kendi 

üretimi yoluyla sağlanabilir. Gıda hakkı, uygunluk, erişilebilirlik, yeterlilik ve 

sürdürülebilirlik kriterlerini içerir. Bu kriterler, yasal haklarla güvence altına alınır ve 



29 

hesap verebilirlik mekanizmaları ile desteklenir. Yasal açıdan Dünya liderleri 

tarafından 1948 İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi'nde ve 2009'daki Gıda Güvenliği 

Dünya Zirvesi'nde herkesin güvenli, yeterli ve besleyici gıdaya erişim hakkı kabul 

edilmiş (Vivero-Pol, 2017). 1966 Uluslararası Ekonomik, Sosyal ve Kültürel Haklar 

Sözleşmesi'nde (Madde 11) yeterli gıda hakkı belirtilmiş ve Ekonomik, Sosyal ve 

Kültürel Haklar Komitesi'nin 12 numaralı Genel Yorumu'nda da ayrıntılandırılmıştır 

(Rose, 2021). Aynı zamanda Kenya'nın 2010 anayasasında da herkesin "açlıktan 

kurtulma ve kabul edilebilir kalitede yeterli gıdaya sahip olma" hakkını vurgulanması 

da bu noktada atılan önemli adımlardan biridir (Reyes-García ve diğ, 2018). Gıda 

hakkının bir insan hakkı olarak tanımlanmasına ve kapitalist gıda sisteminin 

sorunlarından bazılarını hafifletebilecek olmasına rağmen, gıda yine de günümüzde 

genellikle ticari bir meta olarak pazarda varlığını sürdürmeye devam etmektedir. Bu 

durumda, gıdanın pazar güçleri tarafından belirlenen bir emtia olarak görülmesi, 

sağlıklı ve yeterli beslenme hakkının sınırlanmasına ve hatta ihlal edilmesine neden 

olabilir. 

Gıda küresel bir meta haline gelmeden çok önce ise geleneksel olarak ortak bir kaynak 

olarak düşünülmekteydi (Leitheiser ve Horlings, 2021). Gıda, müşterek bir kaynak 

olarak kabul edildiğinde, sadece bireysel mülkiyet veya ticari kazanç amacıyla değil, 

toplumun genel yararı için yönetilmesi gereken bir kaynak olarak görülür. Bu, gıdanın 

sadece bir ticari mal değil, aynı zamanda insan hakları ve temel ihtiyaçlarla doğrudan 

ilişkili olduğu fikrini güçlendirir. Aynı şekilde daha geniş bir perspektiften gıda 

sistemimizin pek çok yönü de müşterek kullanıma tabiidir: “balıkçılık stoklarından, 

yenilebilir yabani bitkilere ve tohumlara; topluluk gıda üretimi için araziye çıkmak; 

yemek tarifleri ve mutfak geleneklerine; gıda güvenliği ve gıda güvenliğinin halk 

sağlığına faydaları” gibi pek çok yönünü dahil edebiliriz (Vivero-Pol, 20213, s.1).  

Hava, su ve ormanlar gibi kaynaklar akla ilk gelen ve kolektif olarak zor dahi olsa 

yönetilebilen müşterekler olsa da bebek besleme, mutfaklar ve yemek tarifleri gibi 

kültürel karmaşıklıkların bu çerçeveye dahil edilmesi daha zordur. Ancak gıdayı 

müşterek olarak kabul etmek ve müşterekler çerçevesinde yönetmek, gıdanın kültürel 

boyutlarının da göz önünde bulundurulması gerekliliğini beraberinde getirir (Valle, 

2021). Ayrıca gıda zaten toplumsal, kültürel ve ahlaki değerleri içerir (Rossi ve diğ, 

2021). Çünkü gıdanın farklı anlamları, her gıdayı sosyal olarak etkileyen özelliklerle 

beslenir. Bu anlamlar, zaman ve mekânda değişir ve toplumun çeşitli grupları 



30 

tarafından etkilenir, bu da onların nasıl algılandığını ve kullanıldığını belirler (Sievers- 

Glotzbach ve Christinck, 2021). Oysa gıdanın meta olarak nitelendirilmesi küresel 

gıda sistemlerinde kültürel unsurların ihmal edilmesine neden olur ve piyasaya dayalı 

politikalar ekonomiye odaklanır.  

Piyasaya odaklı politikalar genellikle gıdaya sadece ekonomik açıdan bakar ve kültürel 

değerleri önemsemez. Ancak, gıda endüstrisinin ürünlerini pazarlamak için hala 

kültürel bilgileri kullanması, kültürel bağlamın ne kadar önemli olduğunu gösterir 

(Valle, 2021). Yerel grupların şehir bahçelerini yönetmesinden küresel düzeyde gıda 

dağıtımını organize eden topluluklara kadar müşterek olarak gıda değişik seviyelerde 

mevcuttur (Carceller-Sauras ve Theesfeld, 2021) ve bu yaklaşım, sadece bireylerin 

değil, toplumun da gıda kültürü, tat ve zevk deneyimleri, geleneksel ritüeller ve yerel 

pazarlar gibi konular üzerinde birlikte çalışmasını ve kararlar almasını içerir (Valle, 

2021). Yani gıda zincirinin üretim aşamasında, yönetiminde, dağıtımında ve 

tüketiminde farklı seviyelerde gıda müşterekleri yaklaşımını görmek ve uygulamak 

mümkündür. 

Şekil 2.1’de ise yukarıda bahsettiklerimizden de hareketle tezde gıda müştereklerinin 

hangi bağlamda ve kavramlarla ele alındığını göstermek amaçlanmıştır (Şekil 2.1).  

 

 

Şekil 2. 1 : Gıdanın farklı anlamları ve tez kapsamında ilişkili olduğu kavramlar 

 



31 

Gıda üretimi, gıda sistem zincirinin temel bir halkası olarak ele alındığında, 

endüstriyel tarım uygulamalarının artan yaygınlığı ile birlikte tarım sektörünün büyük 

ölçüde şirketler ve ticari çıkarlar tarafından domine edilen bir piyasaya haline 

gelmiştir. Kimyasal gübrelerin, pestisitlerin ve fosil yakıt bazlı mekanizasyonun 

yaygın olarak kullanılması, tarımı endüstriyelleştirmiş ve büyük ölçekli tek tip tarım 

uygulamalarını teşvik etmiştir. Bu durum, çiftçilerin genellikle monokültür bitki 

yetiştiriciliğine odaklanmalarına yol açmıştır (Rosset ve Val, 2018).  

Gıda müşterekleri, yerel tohum çeşitlerini korumak, agro ekolojik yöntemleri teşvik 

etmek ve toplulukların kendi gıdalarını üretmelerine olanak sağlamak gibi hedefler 

doğrultusunda, endüstriyel tarımın monotonluğuna ve çevresel etkilerine alternatif bir 

yol sunar. Aynı zamanda, gıda müşterekleri, topluluk pazarları, kooperatifler ve diğer 

alternatif ticaret modelleri aracılığıyla yerel gıda sistemlerini güçlendirir ve piyasa 

odaklı endüstriyel tarımın baskısına meydan okur. Bu nedenle, gıda müşterekleri, 

endüstriyel tarımın neden olduğu sorunlara çözüm arayan bir yaklaşım olarak öne 

çıkar. Endüstriyel tarım ve küresel gıda ticaretine karşı çıkarak yerel ve küçük ölçekli 

çiftçilere, tohum çeşitliliğine ve ekosistem sağlığına odaklanmaktan bahsetmişken 

gıda müşterekleri ile sıkı sıkıya bir ilişki içinde olan gıda egemenliği kavramından da 

bahsetmek gerekir.  

Gıda müşterekleri, gıda egemenliğinin bir parçası olarak görülebilir veya tam tersi gıda 

eemenliği gıda müştereklerinin bir parçası olarak değerlendirilebilir. İkisi de kurumsal 

gıda rejimine karşı çıkıp gıda kıtlığını reddederken aynı zamanda müştereklerin 

geçmişini ve mirasını canlandırırlar. Gıdanın temel bir insan hakkı olduğunu 

vurgularlar ve adil ve sürdürülebilir bir gıda sistemi için dönüştürücü öneriler sunarlar 

(Holt-Giménez ve van Lammeren, 2019). Genellikle literatürde gıda egemenliği daha 

çok üretim, gıda müşterekleri ise dağıtım, tüketim ve erişimle ilgili örnekler ile öne 

çıkar. Gıda egemenliği gibi diğer önemli endüstriyel gıda sistemini eleştiren alternatif 

hikayeler de bu bağlamda öne çıkmaktadır. Gıda ortakları, gıda egemenliği 

savunucuları tarafından da ele alınmıştır. "Onlar, gıdanın ve bileşenlerinin (toprak, 

arazi, su, tohumlar ve bilgi) ticarileştirilmesi ve özelleştirilmesinden kaynaklanan 

politika ve uygulamalara karşı koymak için kolektif kaynakların oluşturulmasını kritik 

olarak görmektedirler.” (Morrow, 2019, s.1). 

Gıda dağıtımı ise geçmişte pazarda değil genellikle hediye, kira, vergi, tımar ve 

paylaşım gibi yollarla yapılıyordu. Pazar ise bu yollarla dağıtılamayan, fazla veya lüks 



32 

olan ürünleri satmak için kullanılıyordu. Ancak günümüzde pazar, tarladan çatala 

bütün gıda sistemini yönlendiren temel bir araç haline gelmiştir (Rosset ve Val, 2018). 

Yani gıda hem fiziksel pazarda satılmakta hem de Marksist literatürdeki anlamıyla 

pazarda alınıp satılmaktadır. Yani gıda üretimi gibi gıda dağıtımı da kapitalist 

mantığın etkisi altındadır. Gıda müşterekleri ise gıdanın dağıtımının hem piyasa hem 

de devlet tarafından yönetilmesinin sorunlarının (Vivero-Pol, 2013) üstesinden 

gelmek için zemin sunmaktadır. Örneği food sharing bunun bir yoludur ve dayanışma 

ekonomisi ile yakından ilişkilidir. Gıda paylaşımı, gıda sistemimizdeki çeşitli anlarda 

gıda maddelerinin, mekanların ve becerilerin paylaşılmasıdır (Davies, 2020). Gıda 

paylaşım projeleri ve gıda müşterekleri, pazarlar ve politikaların sınırlayıcı etkilerine 

rağmen, sadece ekonomik değil, aynı zamanda toplumsal, siyasi ve kültürel bir süreç 

olarak vurgulanır. Bu yaklaşım, insanların dayandığı kaynakların ve çevrenin ortak 

olduğu ekonomik modellerin temelini oluştururken, sürdürülebilir olmayan ve 

adaletsiz kentsel gıda sistemlerine alternatif çözümler sunduğunun altı çizilir 

(Morrow, 2019; Davies, 2020). Başka bir örnek ise gıda bankaları ve bilişim 

teknolojileri sayesinde oluşturulan gıda paylaşım platformları, ihtiyaç fazlası gıdanın 

israfını önlemek ve gıda güvensizliğini azaltmak için lojistik çözümler sunarak gıdanın 

ihtiyaç duyulan yerlere taşınmasını sağlıyor. 

Her ne kadar bunlar birer çözüm önerisi olsa da dağıtımla ilgili sorunları lojistik 

sorunlara indirgemek yerine kapitalizmin yapısal eşitsizliklerini bütünlükçü bir 

yaklaşımda gıda sisteminin her bileşenine odaklanarak adalet ve eşitlikle ele almak 

gerekliliğine işaret edilir ve de zenginlik ve güç dengeleri ele alınmalıdır (Vivero-Pol, 

2013; Kocagöz, 2018). Çünkü malların üretimi, dağıtımı ve kullanımı konusunda karar 

verme hakkı, hegemonik güçler tarafından sınırlıdır (Mestres ve Lien, 2017). Ancak 

bazı eleştirmenler çözüm olarak önerilen müşterek yaklaşımında da bu sorundan 

bahsetmektedir. Onlara göre müştereklerin kapitalizmle olan ilişkisi belirsiz ve 

çelişkilidir. Mücadele aracı olarak kullanılabildiği gibi bir sömürü aracına da 

dönüştürülebilir veya eşitsizlikleri derinleştirebilir. Holt-Gimenez ve van Lammeren 

(2019), gıda müşterekleri önerisinin kapitalist gıda rejimini değiştirmeye ve tartışmacı 

demokrasiyi teşvik etmeye dayandığını belirtiyorlar. Ancak, bu öneri idealist ve politik 

olarak saf olarak görülüyor ve Batılı tüketicilere ayrıcalık tanıyarak toprak ve emek 

rollerini göz ardı ettiğini, böylece sermayenin büyük bir kısmını dokunulmaz 

bıraktığını belirtiyorlar (Jackson ve diğ, 2021) veya müştereklikten 



33 

bahsedebileceğimiz topluluk bahçeleri gibi alanlarda, arazi sahipleri ile bahçeciler 

arasında mülkiyet ve kullanım hakları konusunda zaman zaman çatışmalar yaşanabilir. 

Bu gibi durumlarda mülkiyet hakları, erişim ve kullanım hakkının yanı sıra arazi 

kullanımıyla ilgili sorumlulukları da içerir. Toplumun kamu mülkiyetini 

oluşturmasına ve korumasına olanak tanır, ancak erişim ve dışlanma konusunda yine 

dikkatli olunmalıdır (Vivero-Pol, 2013).  

Özel mülkiyet ve bireysel sorumluluk normlarıyla riski yönetmek, şehirlerde kolektif 

mülkiyet ve paylaşımın yeni biçimlerini benimseyen ortak girişimler için hukuki ve 

mali engeller yaratıyor. Bu, geleceğin paylaşım şehirleri için bir sorun teşkil ediyor ve 

sadece "gıda taşıma"dan öteye geçen kolektif gıda paylaşımına yönelik yaklaşımları 

gerçekleştirmeyi zorlaştırıyor. Bir başka eleştiri ise girişimler, bağışçılar ve alıcılar 

arasında yiyecekleri yeniden dağıttığını ama bunu yaparken zenginlik ve güç dağıtımı 

dikkate almayarak eşitsizlikleri sürdürüğü gerekçesi ile yapılıyor (Kocagöz, 2018). 

Bunlar aynı zamanda gıda güvenliği üzerinde de belirleyici bir etkiye sahiptir çünkü 

zenginlik, gıda satın almak için yeterli kaynağa sahip olmayı ve sağlıklı, dengeli 

beslenmeyi sağlayabilirken güç, gıda sistemlerinin yönetimine ve erişimine ilişkin 

karar alma süreçlerinde belirleyici bir rol oynar. Vivero Pol, gıdanın 

ticarileştirilmesinin, sürdürülemezlik ve kamu sağlığı sorunlarına neden olduğunu ve 

gıda güvenliği ile gıda egemenliği sağlamanın önündeki başlıca engellerden biri 

olduğunu iddia ediyor . Pandeminin başlangıcından önce, dünyanın karşılaştığı 

sorunlar arasında gıda güvenliği, gıda kirliliği, obezite, iklim değişikliği, petrol tepe 

noktası ve çevre kirliliği zaten vardı. Dünya gıda açısından zaten tehdit altındayken 

Covid-19 gibi beklenmedik pandemi durumu bunu daha da kötüleştirmiştir (Leitheiser 

ve Horlings, 2021). Pandemi, savaşlar veya ekonomik krizler gibi büyük etkenlerle 

veya daha küçük çaplı olumsuzluklarla gıda tedarik zincirlerindeki aksamalar ve 

kesintiler yaşanabilir ve bu da gıda güvenliğini olumsuz yönde etkileyebilir. Zenginlik 

ve güç dağılımı da gıda tüketimi ve dağıtımında önemli bir rol oynar. Gelir eşitsizliği, 

gıda güvensizliği riskini artırabilir, çünkü düşük gelirli aileler gıda maddelerine 

erişimde zorluklarla karşılaşabilir. Aynı şekilde, politik ve ekonomik güç sahibi 

olanlar, gıda endüstrisini etkileyerek tüketici tercihlerini şekillendirebilir ve gıda 

dağıtımında belirleyici bir rol oynayabilirler. 

Gıdanın tüketiminin ise onu bir metadan öte gören ve tüketici rolüyle ve 

davranışlarıyla da anlamının değişebileceği bir şey olduğu öne sürülür (Mestres ve 



34 

Lien, 2017). Yemeği sadece bedeni besleme aracı olarak görmek, gerçek anlamını 

kaçırmamıza neden olur. Yemek, birbirimizle ve doğayla bağ kurmanın temelidir. 

Pişirme, üreticilerle tüketiciler arasındaki ayrımı kırarak yaşamımız için daha fazla 

sorumluluk almayı sağlar (Rosset ve Val, 2018). Bu sadece organik gıda almaya 

indirgenemez. Örneğin son 10-15 yılda organik gıda üretiminde ve satışında yaşanan 

büyümenin yanı sıra, organik gıda tüketiminde de bir artış görülüyor (Mestres ve Lien, 

2017). Oysa gıda tüketimi doğrudan yerel tarımla doğrudan bir ilişkiye sahip değildir. 

Markette organik etiketli alınan bir meyveli yoğurt da bir tüketici davranışını temsil 

ederken” küçük ölçekli organik çiftçileri tarımsal-ekolojik tüketici grupları ile kentsel 

alternatif gıda ağları olarak birleştirerek işbirliği içinde örgütlenmek de öyledir (Rosset 

ve Val, 2018). Ana konu sadece bir ürünü seçmek değil her tüketicinin gıda 

kaynaklarının nasıl yönetileceği konusunda söz hakkı olmasıdır. Gıdayı ardında bir 

hikayesi olmayan salt bir meta olarak tüketmenin ötesine geçmesine izin verilmelidir. 

Gomez- Benito ve Lozano (2014) çalışmalarında bunu gıda vatandaşlığı olarak 

adlandırmışlardır. Bir gıda vatandaşı, sadece bir tüketici olarak değil, aynı zamanda 

gıda üretimi, dağıtımı ve politikalarıyla ilgili aktif bir şekilde katılımcı olan bir kişidir. 

De Schutter (2014) ise gıda demokrasisinden bahseder. Gıda demokrasisi ise gıda 

sistemlerinin demokratik bir şekilde yönetilmesi ve yönlendirilmesi gerektiğini öne 

süren bir kavramdır. Bu, vatandaşların ve toplulukların gıda politikaları, üretim, 

dağıtım ve tüketim süreçlerine katılımını teşvik eder. 

Katılım söz konusu olduğunda bu sürecin nasıl yönetileceği sorusu doğar. Bunun için 

ise somut örnekler vermek durumu daha anlaşılır kılabilir. Gıda müştereklerinin en 

somut örneklerini kentsel gıda müştereklerine dair yapılan araştırmalar bu noktada yol 

gösterici olabilir. Son yıllarda kentsel gıda müşterekleri, kentlerde gıda atığı, gıda 

güvensizliği ve arazi ile yeşil alanlara erişim gibi bir dizi çevresel ve gıda adaleti 

sorununu çözmeye veya en azından dikkat çekmeye yönelik potansiyelleri nedeniyle 

dikkat çekmektedir (Morrow, 2019). Kentsel gıda müşterekleri, hem maddi (örneğin, 

toprak ve tohumlar) hem de maddi olmayan kaynakları (örneğin, yetiştirme ve işleme 

teknikleri hakkındaki bilgi) yönetir. Bu kaynaklar farklı şekillerde işlenebilir: Örneğin, 

gıda yetiştirilebilir, dağıtılabilir, depolanabilir, işlenebilir, toplanabilir veya izlenebilir. 

Gıda hakkındaki bilgi üretilebilir ve iletilir. Bu nedenle, kentsel gıda müştereklerinin 

yetiştirme, dağıtma, depolama, işleme, izleme ve gıda toplama özelliklerine farklı 

ilişkileri vardır. Aktif aktörlerin beş farklı grubunu belirledik: 1) internet platformları 



35 

(izleme, bilgi, dağıtım; maddi olmayan), 2) bahçeler (yetiştirme, maddi), 3) gıda 

kooperatifleri (depolama, dağıtma, toplama; maddi), 4) topluluk mutfakları (işleme, 

dağıtma, toplama; maddi) ve 5) gıda konseyi. Sonuncusu, aktif ve pasif olarak etkili 

aktörlerin kesişiminde yer alır çünkü gıda konseyi, aktif olarak yer alan insanlardan 

oluşur ancak aynı zamanda müşterekler arasında ve şehir yönetimi arasında gözlemci 

ve arabulucu rol oynar (Friedmann, 2014). Kentsel gıda müşterekleri, halka açık 

buzdolapları, yoğun bir yer temelli ve çevrimiçi topluluklar arasında; kamu, özel ve 

toplumsal altyapılar arasında; ayrıca kişisel, yerel ve bölgesel düzenlemeler arasında 

yer almaktadır (Kocagöz, 2018). 

Literatürde, daha önce de değindiğimiz gibi, gıda müşterekleri üzerine tartışmalar, 

direniş hareketleri, geçiş kasabaları, gıda egemenliği, ekonomik küçülme, açık bilgi 

gibi çeşitli konular ve yerel gıda, ulusal politikalar, uluslararası yönetişim gibi örgütsel 

ölçekler üzerinden, farklı disiplinler arası ve içinde geniş bir yelpazede ele 

alınmaktadır. Bu tartışma, gıdayı müşterek olarak yeniden ele almanın çeşitli yönlerini 

inceleyerek geniş bir pratik girişimler dizisini kapsar. Bu bağlamda, gıda müşterekleri 

yaklaşımının, gıda güvenliği, gıda egemenliği, gıda demokrasisi, gıda vatandaşlığı ve 

gıda hakları gibi kavramlarla derin bir bağlantı içerisinde olduğunu ve alternatif gıda 

sistemleri için bu unsurları bütünleyici bir zemin sunduğunu belirtmek mümkündür. 

Bu denli geniş bir zemini kapsayan bir yaklaşımın gıda sisteminin bazı parçalarında 

bu odakta yapılan değişiklikler bütünlükçü bir dönüşümün gerçekleştirmek için yeterli 

değildir. Bu nedenle önemli olan sadece gıdayı müşterekleştirmek değil onunla birlikte 

gıda sistemini de müşterekleştirmektir. Gıda ve gıda sistemlerinin 

müşterekleştirilmesi, gıda kaynaklarının ve uygulamalarının yönetimini ve ilişkilerini 

yeniden tanımlayarak toplumun gıda değerini ve farklı bir sistem inşa etme isteğini 

ifade eder. (Rossi ve diğ, 2021). Bu, mevcut gıda yaklaşımının parçalanmışlığının fark 

edilmesini gerektirir. Transversal kamu politikalarıyla, gıda sistemine müdahale 

alanları koordine edilerek gıdanın karmaşık yapısına bütünlük kazandırılabilir 

(Pettenati, 2018). Ancak gıda müştereklerinin yalnızca kapitalist pazar ve devletin yanı 

sıra üçüncü bir sivil toplum sektörü olarak değil, daha kapsayıcı ve dönüşümcü bir 

politik-ekonomik ve kültürel vizyona dayalı olarak teorize edilip uygulanmalıdır. Kısa 

vadeli acil durum yanıtı olarak müşterek yaklaşımla harekete geçilen geçici çözümler 

üretilebilir ancak bu gıda sistemini dönüştürmeye yetmez (Valle, 2021). Böylece dışsal 

olumsuzlar yaşandığında dahi gıda müşterekleri, farklı yerel koşullara uyum 



36 

sağlayarak ve topluluk egemenliğini önceliklendirerek yüksek direnç gösterebilir 

(Leitheiser ve Horlings, 2021) çünkü dünya üzerindeki en önemli dönüştürücü olan 

gıda sistemine nasıl baktığımız, diğer tüm gezegen krizlerine olası çözümlerle 

bağlantılıdır (Vivero-Pol, 2017).  

Bu bölümde, gıda müşterekleri hakkında çeşitli alanlardan bilgiler sunmaya çalışırken, 

tez kapsamında da temel aldığımız Vivero Pol'un gıda için tanımladığı altı boyutu ele 

alarak daha derinlemesine kavramsallaştırmaya yönelik bir yaklaşım sergileyeceğiz. 

Vivero-Pol (2017) tarafından önerilen gıdanın altı boyutu; temel bir yaşam 

destekleyici olarak gıda, doğal bir kaynak, bir insan hakkı, bir kültürel belirleyici, 

ticarete konu olabilen bir madde ve ortak bir iyilik olarak gıdayı kapsamaktadır. 

Ayrıca, bu altı boyut hakkındaki varsayımlar: 

(i) Gıda boyutları evrensel olarak tanınmakla birlikte, önceliklendirme bireyler 

arasında değişiklik gösterir. 

(ii) Gıda boyutları, gıdayla ve üretim sistemleriyle olan bağlantımızı etkiler. 

(iii) Gıda boyutlarının önemi toplumlar ve bağlamlar arasında değişir. 

(iv) Gıda boyutlarının değerlendirilmesi, bireysel ajansı ve gıda sistemiyle olan 

siyasi etkileşimi etkiler, gıda tüketicileri ile gıda vatandaşları arasında ayrım yapar. 

(v) Gıda boyutları, gıda sistemleri içinde biyoçeşitlilik, iklim değişikliği, cinsiyet 

ve yoksulluk gibi çeşitli faktörleri birbirine bağlar. (Vivero-Pol, 2018) 

2.3  Tohum Müştereklerinin Geleneksel Tarımsal Bilgi Müştereklerinin Gıda 

Müşterekleri İle İlişkisi 

Gıda müşterekleri dediğimizde sadece gıdanın son tüketim ürünü halini değil, aynı 

zamanda gıdanın üretim sürecinde yer alan somut ve soyut kaynakları ve ilişkileri de 

aslında kapsamış oluyoruz. Çünkü gıda, soframıza geldiği haline ulaşana kadar 

arkasında uzun bir yolculuk bırakmaktadır. Söz konusu tarımsal üretim olduğunda ise 

hikaye tam da üreticinin üretim yapma motivasyonunda başlıyor. Ardından toprağa 

tohumlar aracılığıyla aktarılıyor ve deneyimler ile taçlandırılarak gıda haline 

dönüşmesi için ilmek ilmek işleniyor. Burada üreticinin üretim yapmasının arkasında 

saklı olan motivasyon ve dış koşullar onun hangi tohumu seçtiğini ve üretim 

sürecindeki pratiklerini nasıl yürüteceğinin ana belirleyici olarak karşımıza çıkıyor. 



37 

Bu seçimler sadece sofraya gelen ürünün değil aynı zamanda ekosistem sağlığının ve 

gıda sistemlerinin dayanıklılığının da belirleyicileri oluyor. Bu nedenledir ki gıda 

müşterekleri denildiğinde bunu tekil olarak gıda özelinde, bağımsız bir 

kavramsallaştırma olarak görmek bir hata olacaktır. 

Gıda ve üretim sistemine ilişkin bazı materyal ve materyal olmayan unsurlar, belirli 

bağlamlarda kamusal/özel ayrımının dışına çıkarak müştereklik kavramlarıyla 

ilişkilendirilirken, diğerleri için statü tartışmalıdır. Örneğin, genetik kaynaklar, doğal 

yiyecekler ve su genellikle bu kategoriye girerken, tarımsal kimyasal girdiler, işgücü 

vb. genellikle özel mallar olarak kabul edilir (Vivero ve diğ, 2018). Bu bölümde ise 

tohum ve geleneksel tarımsal bilgi mevcut gıda sistemlerinde müşterekler olarak ele 

alınan literatür çalışmalarına odaklanarak tohum müştereklerinin ve geleneksel 

tarımsal bilgi müştereklerinin gıda müşterekleri içinde nasıl bir rolü olduğunu 

kavramsal açıklamaların yanı sıra saha çalışmaları ve vaka analizlerinden elde edilen 

bulgularla birleştirerek inceleyeceğiz. Çünkü tohum müşterekleri ve geleneksel 

tarımsal bilgi müşterekleri fgıda müştereklerinin kapsamını anlayabilmek için bizlere 

kritik bir zemin sağlamaktadır. Böylece çalışmamızda tarımsal üretim pratiklerinde bu 

iki müşterek türünün gıdayı bir müşterek olarak algılayabilmek açısından ne kadar 

önemli olduğunu daha iyi aktarabiliriz. 

2.3.1 Bilgi müşterekleri 

Bilgi müşterekleri dendiğinde literatürde genellikle bilimsel bilgi, fikri mülkiyet 

yasaları veya dijital teknolojilerin yayılması gibi konular üzerinden ele alınmış ve bilgi 

müştereklerinin kullanımı bilginin ticarileştirilmesine karşı korunmasına dair bir 

alternatif olarak görülmüştür (Kliem ve Sievers-Glotzbach, 2022). Bilgi müşterekleri, 

zihinsel ve kültürel kaynakların paylaşımı ve yaratımının topluluk yönetimi olarak 

kurumsallaşması olarak tanımlanır (Hess ve Ostrom, 2007). Bir diğer deyişle bilginin 

üretimi, kullanımı, yönetimi ve korunması için müşterekler yaklaşımının 

uygulanmasını ifade eder. Understanding Knowledge as a Commons kitabında bilgi 

terimi yerli, bilimsel, akademik veya başka türden olsun, deneyim veya çalışma 

yoluyla edinilen her türlü bilgiyi ve müzik, görsel ve sahne sanatları gibi yaratıcı işleri 

de kapsadığı belirtilir. Madison ve diğerleri yaptıkları çalışmalarında bilgi 

müştereklerini doğal kaynak olarak ele alınan müşterek kavramsallaştırmalarından 

ayıran bir yöne vurgu yapmıştır: bilgi müşterekleri sadece kaynakların paylaşılması 

demek değil aynı zamanda onun korunması, paylaşılması ve üretilmesi gereken bir 



38 

süreci kapsar. Bu da katılımcıların etkileşimi içinde olduğu ve yaratıcı faaliyetler 

yoluyla devam ettirilen bir süreci ifade eder. Bu süreç, katılımcıların sadece kaynakları 

kullanmakla kalmayıp aynı zamanda onları aktif olarak oluşturduğu ve paylaştığı bir 

süreçtir (Kliem ve Sievers-Glotzbach, 2022). 

Bilgi müşterekleri ve geleneksel müşterekler arasındaki farklılık ve benzerlikleri 

tanımlamak Madison ve diğerlerinin da açıkladığı farklılık nedeniyle bazen kafa 

karışıklığına yol açabilir. Bunu bir başka örnekle açıklamak için Hess ve Ostrom’un 

verdiği açıklamayı kullanabiliriz. Örneğin, balıkçılık gibi eksiltici kaynaklarda bir 

kişinin kullanımı, diğerlerine sunulan faydaları azaltır. Ancak, çoğu bilgi türü 

geleneksel olarak nispeten eksiltici değildir. Aslında, daha fazla insanın yararlı bilgiyi 

paylaşması, ortak iyiliği artırır. Bu yüzden, bilgiyi bir müşterek olarak görmek, tüm 

ortak kaynakların çeşitli gruplar tarafından ortak kullanımını ve yönetimini gerektirir 

(Hess ve Ostrom, 2007). Bilgiyi müşterek olarak oluşturan bir bileşen, onu paylaşan 

topluluktur. Bilgi teoride başkalarıyla paylaşılabilen bir mal olmasına rağmen, pratikte 

bilgi genellikle belirli topluluklar içinde paylaşılır (Reyes-García ve diğ, 2018). Yani 

bilgi müşterekleri dendiğinde bahsedilen müştereklik aslında tükenmek üzere olan bir 

kaynağın kolektif yönetimi, paylaşımı ve sürdürülmesinin yanı sıra onun yeniden 

üretilmesiyle karakterize edilmektedir. Tarımsal üretim bağlamında ise tarım alanında 

kullanılan bilgi ve deneyimlerin paylaşımını, korunmasını, aktarılmasını, müşterek 

kullanımını ifade eder. Bu durum tohum müşterekleri için de geçerlidir. Tohum 

müşterekleri dediğimizde aslında onu bilgi müşterekleri ile bağlayan en önemli link 

onun nasıl kullanılması gerektiğini bilmekten doğar. Tohumun seçimi, toprağı sevip 

sevmeyeceği ve iklim koşullarına uyum sağlayıp sağlayamayacağı, fide haline 

getirilmesi, fidenin ekilmesi, sulama teknikleri ve çapalama gibi hususlarda bunun 

nasıl sürdürüleceğine dair kümülatif olarak seneler içerisinde biriken bilgi aslında 

tarımsal bilgi müşterekleri denildiğinde akla gelenlerin bir kısmıdır. Tohum ve bilgi 

müştereklerinin karşılaştığı en büyük sosyal ikilemler, geleneksel müştereklerde doğal 

kaynaklar gibi ortaya çıkan aşırı kullanım trajedisi veya sorunu değil, yetersiz 

sağlanımıdır. Tohumlar çoğaltılabilir olduğundan, bir kişinin tohumu kullanması 

diğerlerinin kullanımını sınırlamaz. Tohumlar çeşitli koşullara uyum sağlar ve farklı 

yerlerde kullanılabilir (Sievers-Glotzbach ve Christinck, 2021). Bu kullanım 

genellikle ıslahı içerir ve tohumların sürdürülmesi insanlar tarafından aktif yönetime 

bağlıdır. Kısaca tohumlar, çeşitler ve tarımsal bilgi yeniden ve yeniden üretilebilir. Bu 



39 

özellikle tarım-gıda sistemi içindeki kurumsal kontrolun artışıyla çiftçilerin bilgi ve 

kontrolünü olumsuz yönde etkilemesi yüzünden dikkat edilmesi gereken bir husustur 

(Rossi ve diğ, 2021). 

2.3.2 Geleneksel (tarımsal) bilgi müşterekleri 

Tarımsal geleneksel bilgi müştereklerini açıklamadan önce geleneksel bilgi 

sistemlerinin ne olduğunu açıklamak gerekir. Geleneksel bilgi sistemleri yerli ve kırsal 

topluluklar tarafından geliştirilen ve sürdürülen bilgilerden, inançlardan, 

geleneklerden, uygulamalardan, kurumlardan ve dünya görüşlerinden oluşur. Bu 

sistemler, toplulukların yaşadığı çevreye uyum sağlama, günlük yaşam sorunlarına 

çözüm bulma, tarımsal alanların ve tarımsal ekosistem unsurlarının nasıl tanınacağı ve 

verimli bir şekilde yönetileceği hakkında bilgi sağlaması nedeniyle önemli bir rol 

oynar (Berkes et al. 2000; Calvet-Mir ve diğ, 2010; Riu-Bosoms ve diğ, 2014; Reyes- 

García ve diğ, 2016; Reyes-García ve diğ, 2018). Geleneksel bilgi, belirli bir sosyal ve 

ekolojik sistemle benzersiz bir şekilde etkileşim içinde gelişir. Bu benzersizlik, çoğu 

geleneksel bilginin doğrudan diğer bağlamlara aktarılamayacağını gösterir. Ancak 

yine de bazı geleneksel bilgiler, geleneksel sistemler arasında ve geleneksel 

sistemlerden modern sistemlere oldukça doğrudan aktarılabilir. (Norgaard). Bunun 

için de bölgeye özgünlüğü kaybetmeden daha geniş sistemlere aktarılması için bilginin 

nasıl yönetileceği önemlidir. Geleneksel tarımsal bilgi (GTB) sistemleri ise, tarım 

manzaralarını ve agroekosistem unsurlarını tanımlama ve etkili bir şekilde yönetme 

bilgisini içerir. Bu sistemler, çiftçilere anında kullanım değeri sağlamanın ötesinde 

çevresel sürdürülebilirlik ve kültürel uyumlu gıda sistemlerini destekler. Bireysel 

çiftçiler, GTB'tan kar elde ederken, bilginin topluluğa geri dönmesi kolektif bir fayda 

sağlar. GTB'ın paylaşılan doğası, bilginin sürdürülmesi ve değişimine katkıda bulunur, 

piyasa değeri kavramını aşar. Geleneksel tarımsal bilgi (GTB) dediğmizde ise çiftçiler 

ve yerel topluluklar tarafından doğayla etkileşim yoluyla geliştirilen, gıda üretimini 

desteklemek için yerel olarak uyarlanmış sistemleri ifade eder. GTB, çiftçilerin bilgi 

ve deneyimlerini içeren aktör odaklı bir tanıma sahiptir ve gıda üretiminin çeşitli 

yönlerini optimize etmeyi hedefler (García ve diğ, 2018). Bir nüans ise tarımsal bilgi 

dediğimizde, o tarımsal uygulamaları ve süreçleri kapsayan geniş bir terimdir. Bu, 

toprak işleme teknikleri, bitki yetiştirme yöntemleri, hastalık ve zararlıların kontrolü 

gibi konuları içerebilir. GTB’nin bir alt kümesini oluşturur, çünkü tarım bilgisi 

genellikle yerel bilgi ve uygulamalara dayanır ve bu bilgi, nesilden nesile aktarılır. 



40 

Geleneksel tarımsal bilgi, Ellen ve Harris (2000) tarafından ise özetlenen diğer 

geleneksel ve yerli bilgi formlarına atfedilen özellikleri paylaşır: 1) yerellik, 2) sözlü 

iletişim, 3) pratik deneyime dayanma, 4) teorik değil deneysel olma vurgusu, 5) 

tekrarlanabilirlik, 6) değişkenlik, 7) geniş paylaşım, 8) parçalı dağılım, 9) pratik 

performansa yönelik olma ve 10) bütünsellik. (Brush, 2007, s.1502). 

GTB ve müşterekler arasındaki ilişki, geleneksel bilginin bir müşterek olarak 

yönetilmesi fikrini öne sürer. Buna dair yapılan bir çalışmada GTB’nin müşterekler 

üzerinden bir tanımı, maddi olmayan bir kaynak olarak geliştirilen, sosyal süreçler 

aracılığıyla aktarılan ve çiftçilerin nesiller boyunca çabalarıyla geliştirilen bir kaynak 

olarak sunulur. Bu bağlamda, geleneksel tarımsal bilginin, parasal olmayan fayda elde 

eden bir grup tarafından paylaşılması ve kolektif olarak yönetilmesi gerektiği 

sorusuyla onun müşterekliği / müşterekleştirilmesi sorgulanabilir. Ayrıca GTB, sadece 

soyut bir bilgi olarak değil, somut kaynaklarda da yer bulur; örneğin, tohumlar gibi 

fiziksel varlıklarda kendini gösterir (Brush, 2007; Reyes-García ve diğ, 2018). Yani 

aslında tohum ile olan ilişkisini buradan da görmek mümkündür. GTB’yi sadece soyut 

bir unsur, sadece bilgi olarak ele alırsak onu eksik tanımlamış oluruz çünkü GTB 

fiziksel olanda da beden bulur, somutlaşır. 

Hem GTB’nin hem tohumun varlığında karmaşıklığı bulunduran unsurlardır. 

Korunmaları, aktarılmaları ve paylaşılmalarının yönetilmesi sorusuyla beraber 

müşterek yaklaşımıyla ele alınması ihtiyacı zaten bu nedenden doğmaktadır 

diyebiliriz. Geleneksel bilgi, genellikle yerel topluluklarda ağızdan ağıza aktarılan ve 

zamanla değişen bilgidir. Bu bilgi genellikle belirli bir bölgeye özgüdür, pratik 

deneyime dayanır ve genellikle bütünsel bir yaklaşıma sahiptir. Ancak, bu bilginin 

belirli bir standartta tutarlı olması beklenmez, çünkü değişikliklere açıktır. Bu 

özellikler, tarım bilimcileri ve genetikçiler gibi uzmanlar için geçerli olmayabilir, 

çünkü onlar için bilginin tutarlı olması önemlidir. Geleneksel bilginin 

değerlendirilmesi ve korunması, farklı türlerdeki bilginin ayrılması nedeniyle zor 

olabilir. Tarımsal bilgi, farklı terminolojilere sahip olan temel ve yönetim alanlarını 

içerir. Geleneksel bilgi genellikle net bir şekilde tanımlanmamış ve belirli etiketlerle 

işaretlenmemiştir, bu da onu anlamayı ve korumayı karmaşık hale getirir. Bu nedenle, 

bu alanları birleştirmek ve geleneksel bilgiyi korumak, yerel kültürün, sözlü iletişimin 

ve bilginin parçalı dağılımının doğal zorlukları nedeniyle zordur (Guttmann, 2018). 

Aynı şekilde tohumu, tohum müştereklerini kavramsallaştırmak da meşakkatlidir 



41 

ancak sürdürülebilir tarım ve gıda sistemlerini ilerletmek için politikalar ve yasal 

çerçevelerin başlangıç noktalarını sunmaya yardımcı olur (Sievers-Glotzbach ve diğ, 

2020). 

2.3.3 Tohum müşterekleri 

Peki tohum müştereklerini kavramsallaştırmak neden zordur? Çünkü tohum 

müşterekleri dediğimizde aslında Sievers-Glotzbach ve diğerleri (2020) tarafından 

tartışıldığı üzere bu tanımlama çeşitli müşterek sınıflandırmalarını aşar. Tohumlar hem 

maddi hem de manevi malların yönlerini içererek doğal kaynak ve bilgi müşterekleri 

özelliklerini birleştirir. Ayrıca, genellikle gıda egemenliğini artırmak ve tohumların 

kapanmasını engellemek amacıyla aktif olarak oluşturulur, bu da müşterekleştirme 

süreçleriyle en iyi şekilde tanımlanabilir.  

Tohum müştereklerinin temel özellikleri arasında kolektif sorumluluk, bilgi ve tohum 

paylaşımı, özel mülkiyetten korunma ve dağıtılmış, çok merkezli yönetim 

bulunmaktadır (Sievers-Glotzbach ve Christinck, 2021). Sievers-Glotzbach ve 

diğerleri (2020) tohum müştereklerinin dört temel özelliği paylaştığı belirtir: 1) 

kolektif sorumluluk; (2) özel mülkiyete karşı koruma; 3) tohumların kolektif, 

polisentrik yönetimi ve 4) ıslah, tohum yönetimi ile ilgili bilgi ve pratik becerilerin 

paylaşımı. Bu özellikler de aslında bir noktada müşterekleştirme ile somutlaşabilir. 

Tohumların ve geleneksel tarımsal bilginin müşterek olarak kabul edilmesi veya 

müşterekleştirilmesi söz konusu olduğunda literatürdeki case örneklerinde genellikle 

daha aktivist yaklaşımla şekillenen mücadelelere rastlamak pek mümkündür. Mahsul 

tohumları ve farklı çeşitler, önceleri üzerinde mülkiyet hakkı gözetilmeksizin 

müşterek olarak kabul edilirmiş. Ancak tohumlar, örneğin paylaşım sistemleri 

aracılığıyla çiftçiler tarafından geliştirilmiş ve genellikle çiftlikte tutulmuştur. Bu 

durum, birçok çeşit ve yüksek bir tarım biyoçeşitliliği ile sonuçlanmıştır (Pautasso ve 

diğ, 2013; Cleveland ve Soleri, 2002, akt.Wolter ve Sievers-Glotzbach, 2019). Ancak, 

19. yüzyıl modern bilimsel bitki ıslahının başlangıcını işaret ederken, bu durumun 

değişmeye başladığı ifade edilir.  

Sanayileşme sürecinin bir parçası olarak tarımın endüstrileşmesi ile birlikte, bitki 

ıslahçıları yüksek verimli birkaç çeşit geliştirmeye odaklanmışlardır. Bu süreç, 

çiftçilerin ıslahçılar olarak rolünü zayıflatmış ve ıslah sürecini büyük ölçüde 

profesyonel araştırma kurumlarına kaydırmıştır (Wolter ve Sievers-Glotzbach, 2019). 



42 

Kloppenburg'un (2005) "First the Seed" adlı kitabında belirttiği gibi, tarımsal 

biyoteknolojinin gelişmesi, özellikle hibrit ve genetik mühendislikle üretilen 

tohumların tanıtılması, tarımın sermaye tarafından kontrol edilmesine olanak sağladı. 

Bu tohumlar, çiftçilerin kendi tohumlarını saklama ve kullanma özgürlüğünü 

kısıtlayarak sermayenin hakimiyetini artırdı.  

Tohumların çiftçilere sunulması genellikle bir endüstri olarak algılanır, burada farklı 

adımlar, ıslah, tohum üretimi ve dağıtımı gibi farklı ancak birbirine bağımlı aktörler 

tarafından gerçekleştirilir, paylaşılan ve ayrışan çıkarlar bulunmaktadır. Böylece 

modern bilim temelli bitki ıslahıyla birlikte insanlar ile bitkiler arasındaki ilişki temel 

olarak değişmiştir. Özellikle bitki ıslahı, yüksek finansal yatırımları ve riskleri içeren 

yüksek özelleşmiş bir faaliyet haline gelmiştir (Peschard ve Randeria, 2020). Bu 

duruma karşı bazıları tohumların serbest dolaşımını savunur ve tohum ticaretine dair 

herhangi bir kamu düzenlemesini reddeder. Onlar, tohumların doğası gereği 

düzenlemeye veya fikri mülkiyet haklarına tabi olmamalıdır, çünkü tohumlar temel bir 

ilkeyi içerir: serbest dolaşım (Demeulenaere, 2018). Oysa az önce de bahsedildiği gibi 

bitki genetik mühendisliği, tohumların mülkiyetini değiştirdi. Artık sadece genetik 

olarak değiştirilmiş bitkiler değil, genetik modifikasyon olmayan bitkilerin de 

mülkiyeti tartışmalı hale geldi.  

Araştırmalar, tohum yasalarının köylü tohum sistemlerini engellediğini ve bilim 

insanlarının ve endüstrinin tohum ticarileştirmesini gen havuzlarına genişlettiğini 

göstermektedir (Peschard ve Randeria, 2020). Tohumların mülkiyet haklarına dair bir 

başka yaklaşım ise serbest dolaşımı savunanların kamu düzenlemelerini reddediği 

kadar daha sert bir yaklaşımla hareket etmeseler de yine çiftçilerin hakkını savunurlar 

ancak bunu yaparken çiftçilerin yıllar boyunca mahsul genetik kaynaklarını kolektif 

olarak yönetip zenginleştirdiğini ve artık bu kaynaklara ilişkin haklara sahip olması 

gerektiğini savunmaktadır. Bu bakış açısına göre, çiftçilerin tohumlar üzerindeki 

kontrolünü güçlendirmek ve şirketlerle olan güç dengesizliğini düzeltmek önemlidir 

(Demeulenaere, 2018).  

Bitki genetik kaynaklarının korunmasında özel mülkiyetin ve kolektif eylemin nasıl 

bir arada devam edebileceği de tartışılmaktadır. Bu, özel mülkiyetin yanı sıra çiftçi 

topluluklarının katılımını ve kolektif eylemlerini sürdürmelerini sağlamak için 

mekanizmaların tartışılması anlamına gelir. Çünkü tarım kaynakları, diğer ortak 

mülkiyet türlerinden farklıdır ve genetik kaynaklar, daha az üyelik kısıtlamalarına 



43 

tabidir. Bu durum, tarım genetik kaynaklarının de facto veya yarı grupların ürünü 

olduğu anlamına gelir, bu da çiftçilere teşvik sağlamak ve kolektif eylemi teşvik etmek 

için çabaları karmaşıklaştırır (Brush, 2007). 

Tarım genetik kaynakları, genellikle farklı bölgelerden ve topluluklardan çiftçiler 

tarafından yetiştirilen bitki çeşitleri ve genetik materyallerdir. Ancak, bu çeşitlilik, 

çiftçiler arasında tam olarak organize olmuş bir grup oluşturmak yerine, farklı 

zamanlarda ve farklı koşullarda ortaya çıkan çeşitli bireysel veya topluluklar arası 

etkileşimlerle oluşur. Yani, çiftçilerin kendilerini bir grup olarak görmeyebileceği, 

ancak çeşitli yollarla bir araya gelerek tarım genetik kaynaklarını paylaşabilecekleri 

gevşek topluluklardır. Bu durum, bu kaynakların kolektif yönetimini ve korunmasını 

karmaşık hale getirir. Tohum müşterekleri bu mücadeleleri kapsayan tohum aktivizmi 

içerisinde bir anlamsal yenilik olarak da tanımlanır. 

2.3.4 Tohum ve bilgi müştereklerinin aktivist yönü 

Tohum aktivizmini harekete geçiren ve tohum müştereklerini düşünmeye iten 

sebeplerden yukarıda bahsedildiği gibi dünya genelinde tohumların kapatılması 

süreçleri ve tarım biyoçeşitliliğinin kaybına yanıt verme ihtiyacıdır. İlk başlarda bu 

yanıt çiftçi haklarına odaklanırken yıllar içerisinde odak tohum egemenliğine 

kaymıştır.  

Daha tarihsel bir akış sunmak istersek ilk olarak 1980'lerin başlarında, Pat Mooney ve 

Cary Fowler gibi iki öncü tohum aktivisti, bitki ıslahçılarının haklarına karşı bir denge 

unsuru olarak 'çiftçilerin hakları' terimini ortaya atmışlardı. Bu, bitki ıslahçılarının 

haklarına karşı bir tepki olarak ortaya çıktı ve tohumlara ilişkin hakların çiftçilerin 

denetimine geri verilmesi gerektiğini vurguladı. 1990'lar, tarımsal aktivistler için bir 

dönüm noktası oldu.  

Tarım üzerine yapılan aktivizm ve bilinç artışı, tohumların mülkiyetine ve kullanımına 

ilişkin konuları gündeme getirdi ve daha geniş bir toplumsal hareketin parçası haline 

geldi. 2000'lerde, yeni kavramların ortaya çıkışıyla birlikte, köylü tohumları, açık 

kaynak tohumları ve tohum egemenliği gibi yeni kavramlar ortaya çıktı (Peschard ve 

Randeria, 2020). Bu kavramlar, tohum koruma ve değişimine ilişkin yeni 

uygulamalarla ilişkilendirildi ve tohumların mülkiyeti ve kontrolünün köylülerin eline 

geri verilmesini savundu. Bu, tohumların ticarileştirilmesine ve endüstrileştirilmesine 

karşı bir tepki olarak ortaya çıktı ve yerel tohum çeşitliliğinin korunması ve 



44 

çoğaltılması için yeni bir yol arayışını temsil etti. Böylece bu tarihsel süreçte 

uluslararası anlaşmaların yanı sıra tohumların ve tohumları da kapsayan geleneksel 

tarımsal bilginin yönetiminde, korunmasında ve geleceğe aktarılmasında müşterekleri 

alternatif bir çözüm olarak görmeye giden bir yolu inşaa etti. 

Her ne kadar temelde tohum müşterekleri, karar alma yetkisini yerel düzeye 

kaydırarak çiftçiler ve tüketiciler gibi belirli kullanıcı gruplarının ihtiyaçlarına 

odaklansa da coğrafi bağlamdan uzaklaşmaması gerekçesiyle uluslararası 

sürdürülebilirlik hedeflerini desteklemek için hükümet, sivil toplum ve çiftçi/ıslah 

toplulukları arasındaki işbirliğini teşvik edebilir oluşu da göz önünde bulundurulur. 

Hatta özel sektör dahi tohum müştereklerinin tohum ıslahı ve pazarlamasında da 

önemli görülür, çünkü ortak kaynakları bir araya getirme ve çeşitli genetik kaynakları 

kullanma potansiyeline vurgu yapar. Aynı zamanda teoride yasalar ve anlaşmalar 

tohumların ve geleneksel tarımsal bilginin yönetilmesiyle ilgili anlaşmazlıkları da 

önlemeyi amaçlar. Çünkü bazıları geleneksel tarımsal bilgiye dış erişimin, topluluk 

üyelerini dışlayarak kaynaklardan yararlananların, müştereklere katkıda bulunmadan 

faydalanması olarak görülmesi bu ikilemi yansıtır.  

GTB'nin patent yasaları, bitki çeşitlerinin korunması yasaları, sözleşmeli kısıtlamalar 

veya ikili erişim ve fayda paylaşımı yasaları aracılığıyla ticarileştirilmesi hareketi, 

tarımsal şirketlerin özel kazançlar elde etmesini sağlayarak topluluk tarafından 

geliştirilen GTB'nin kullanımını kısıtlamak için bir tür müştereklerden yararlanma 

olarak görülebilir. Bu tür el koyma, GTB'nin müşterek olarak yönetilmesinde önemli 

bir sosyal ikilemi oluşturur (Reyes-García, 2018). Ancak, yerel tohum müşterekleri ve 

geleneksel tarımsal bilgi, küresel yönetişim yapılarına entegrasyonu zorluklarla 

karşılaşabilir, bu noktada ulusal araştırma kuruluşları ve gen bankaları gibi kurumların 

etkili bir rol oynayabileceği öne sürülür.  

Politikalar ve destekler de tohum müştereklerini desteklemenin önemli unsurlarıdır. 

Kolektif sorumluluğun tanınması, yasal koruma, mal değişimi ve bilgi paylaşımını 

teşvik eden politikalar bu bağlamda önem taşır (Sievers-Glotzbach ve Christinck, 

2021). Bu gibi nedenlerle uluslararası düzeyde hazırlanan belgelerin bir listesini 

müştereklik alternatifiyle alakasını anlayabilmek maksadıyla genel içeriklerini 

sunmakta fayda vardır (Çizelge 2.1). 

 



45 

Çizelge 2. 1 : Uluslararası Anlaşmalar ve İlgili Yasalar (Brush, 2017; Sievers- 

Glotzbach ve diğ, 2020; Sievers-Glotzbach ve diğ, 2021; Tschersich, 2021) 

Anlaşmalar/Yasalar Yıl İçerik 

Bitki Çeşitlerinin Korunması 

Uluslararası Birliği  

1961 Bitki çeşitlerinin fikri mülkiyet 

haklarını korur 

Tohum Yasası 1983 Mooney, çiftçilerin bitki genetik 

kaynaklarının korunmasına katkılarını 

vurgulayan Tohum Yasası'nı yayınladı. 

FAO Komisyon 1983 FAO, çiftçi hakları üzerine kurumsal 

bir forum sağlamak amacıyla bir 

komisyon oluşturdu. 

FAO Kararı 5/89 1989 Çiftçilerin katkılarını   tanıdı, ancak 

özelleştirme ve patentleme sorunu 

devam etti. 

Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi  1993 Çiftçilere geleneksel bilgiyi koruma, 

adil fayda paylaşımı ve bitki genetik 

kaynaklarının yönetimiyle ilgili 

kararlara katılma hakları tanıdı. 

Dünya Ticaret Örgütü (WTO) 

kapsamındaki Tarım Anlaşması 

1994 Tarımsal ticarette ikinci gıda 

rejiminden uzaklaşmayı yansıtıyordu. 

TRIPS Anlaşması  1995 Fikri mülkiyet haklarının korunması 

için uluslararası standartları belirler ve 

ticaretin bozulmasını azaltmayı 

hedefler. 

Emtia Vadeli İşlemler 

Modernizasyon Kanunu 

2000 Tarımsal emtia piyasalarında mali 

spekülasyonlar serbestleştirildi ve 

Büyük Buhran'dan bu yana yürürlükte 

olan katı kurallar kaldırıldı. 

FAO'nun Bitki Genetik Kaynakları 

Uluslararası Taahhüdü 

2001 FAO, çiftçilerin çıkarlarını tartışmak 

için bir platform sağladı. Bu, Çiftçi 

Hakları programının oluşturulmasına 

ve uluslararası kabulüne yol açtı. 

ITPGRFA 2001 Bitki genetik kaynaklarının 

korunmasını ve sürdürülebilir 

kullanımını hedefler. Uluslararası 

erişim ve paylaşımı düzenler. Çiftçi 

Haklarını ulusal hükümetlere atar ve bu 

hakların korunmasını önerir. 

 



46 

Tüm bu anlaşmaların ortak amaçları fikri mülkiyet haklarının korunması, biyolojik 

çeşitliliğin ve genetik kaynakların sürdürülebilir kullanımının teşvik edilmesi ve bu 

kaynaklardan elde edilen faydaların adil ve eşit şekilde paylaşılmasını sağlamak 

üzerine kuruludur. Ayrıca her bir anlaşma, bu genel hedeflere farklı açılardan 

yaklaşarak tarımsal üretim ve gıda güvenliği alanlarında uluslararası işbirliğini ve 

standartları geliştirmeyi amaçlar. Ancak uluslararası düzenlemelerin birbirine girmesi, 

bağlantılar ve karmaşıklıkların yaratılmasına yol açmıştır. Özellikle Tohum 

Anlaşması, CBD ve Nagoya Protokolü ile TRIPS anlaşması arasındaki çatışmalar 

sıkça incelenmiştir. Sadece kendi aralarındaki çatışmayla da sınırlı kalmamakta ve 

alternatif bir çözüm önerisi olarak uygulanmaya çalışılan müştereklik yaklaşımıyla da 

çelişen veya onu destekleyen yönlere sahiptirler. Daha ayrıntılı olarak açıklamak 

gerekirse TRIPS ve UPOV anlaşmaları, tohumların geliştirilmesi ve korunması 

konusunda bireysel ve özel mülkiyet haklarını öne çıkarırken, kolektif sorumluluk ve 

yönetim anlayışına yer vermezler.  

TRIPS, uluslararası düzeyde fikri mülkiyet haklarını koruyarak teknolojik yenilikleri 

teşvik etmeyi amaçlarken, UPOV bitki çeşitlerinin özel mülkiyet haklarını güçlendirir. 

Buna karşın, Tohum Anlaşması ve Biyolojik Çeşitlilik Rejimi, tohum erişimi ve 

genetik kaynakların kullanımından elde edilen faydaların adil paylaşımı gibi 

konularda çok merkezli ve kolektif yönetim yaklaşımlarını benimser. Bu anlaşmalar, 

tohumların ve genetik kaynakların korunması ve sürdürülebilir kullanımı konusunda 

daha kapsayıcı ve adil bir çerçeve sunar, özellikle Tohum Anlaşması çok taraflı bir 

sistem kurarak ve Biyolojik Çeşitlilik Rejimi genetik kaynakların adil paylaşımını 

vurgulayarak bu yaklaşımı destekler (Tschersich, 2021). Bu yorumların yanı sıra 

pratikte, bitki genetik materyalinin ıslah programları ve çiftçiler tarafından nadiren 

kullanıldığı gözlemlenmiştir (Louafi ve Manzella, 2018). Ayrıca, çeşitlere ilişkin fikri 

mülkiyet haklarına ilişkin uluslararası düzenlemeler, ITPGRFA'nın kolektif haklarına 

karşı çıktığı dile getirilmektedir (Frison, 2018).  

ITPGRFA'nın amacına uygun olarak bitki genetik kaynaklarının sürdürülebilir 

kullanımını teşvik etmek yerine, fikri mülkiyet haklarına dayalı bireysel sahipliği ve 

ticarileşmeyi destekleyen bir yaklaşıma sahip olduğu ve bu durumun da tohum 

kaynaklarının etkin kullanımını ve genetik çeşitliliğin korunmasını engelleyebilir, bu 

nedenle uluslararası tohum politikalarının revize edilmesi gerektiği düşünülüyor 

(Wolter ve Sievers-Glotzbach, 2019). 



47 

Uluslararası anlaşmalar tohum müştereklerinin ve geleneksel bilgi müştereklerinin 

yönetimi konusunda daha gerçekçi bir zeminde ilerleyebilmek adına önemlidirler. 

Çünkü tohumun yönetişimi sadece bulunduğu coğrafyayı değil değil aynı zamanda 

yerelden küresele kadar uzanan çeşitli ölçekleri de ilgilendirir. (Sievers-Glotzbach ve 

diğ, 2020). Söz konusu müşterek bir yönetim olduğunda bu aynı zamanda Ostrom'un 

geleneksel doğal kaynak müşterekleri kavramıyla ilişkilidir. Bu, tohumun fiziksel ve 

biyolojik özelliklerinin ortak bir şekilde yönetilmesini ifade eder. Ayrıca, bu ortak 

yönetim biçimi, ilişkili bilginin kolektif paylaşımını da içerir, bu da bilgi 

müştereklerine dahil edilir. Son olarak bitki genetik kaynaklarının korunması ve 

sürdürülebilir kullanımı, küresel bir mesele olduğundan, biyo-fiziksel tohumun 

yönetimi de bu küresel müştereklere bağlanır. Bu şekilde, tohumun fiziksel ve 

biyolojik özelliklerinin kolektif yönetimi, çeşitli ölçeklerdeki ortak kaynak yönetimi 

kavramları ile ilişkilendirilmiş olur (Sievers-Glotzbach ve Christinck, 2021). Bu 

durum zaten tohumla sıkı sıkıya bağlı olan geleneksel tarımsal bilgi için de geçerlidir.  

Tohum müşterekleri, bitki yetiştirme ve tohum üretiminde ortak mülkiyete ve kolektif 

yönetime dayalı kurumları ifade eder. Bu, toplulukların kendi ihtiyaçlarına 

odaklanarak kendi kendini yönettiği pratikleri içerir, bunlar tohum işleme, yetiştirme, 

üretme ve paylaşmayı kapsar. Bilgi yönetimi tohum yönetimi için kritik öneme 

sahiptir, ancak uluslararası düzeyde bazı bilgi türlerinin (örneğin, deneysel yetiştirme 

becerileri gibi) yerel tohum uygulamalarında bulunan bilgiye kıyasla eksik olduğu 

görülmektedir (Sievers-Glotzbach ve diğ, 2020). Genetik kaynaklara erişimi ve 

paylaşımı kolaylaştırmak daha ekolojik ve adil tarım-gıda sistemlerine geçişi 

destekleyen yenilikçi hukuki çerçeve ve yönetişim düzenlemelerine ihtiyaç 

duyulmaktadır (Vivero-Pol ve diğ, 2018). Böylece ortaklık düzenlemeleri, çiftçilere 

uygun ıslah yapıları oluşturma imkanı sunarken, merkezi olmayan topluluk yönetimi 

organik meyve çeşitlerinin genetik çeşitliliğini artırır ve yeni çeşitlerin ortaya 

çıkmasını teşvik eder, böylece gen havuzunu genişletir (Rosset ve Val, 2018). 

Demeulenaere’in (2019) çalışmasında genetik çeşitliliğe dair iki anlatıdan 

bahsediliyor. İlk olarak endüstriyel tarım ve köylü tohumu modelleri arasındaki farklar 

vurgulanıyor. Endüstriyel tarım modeline göre, tohum üretimi ve kullanımı ayrı 

uzmanlar tarafından yönetilir, tohum saklayıcıları ise genetik ilerlemeye katkıda 

bulunurken telif ücreti ödemezler. Bu nedenle, tohum saklayıcıları ücretsiz yolcu (free 

riders) olarak nitelendirilir ve tohum saklamanın yasaklanması veya vergilendirilmesi 



48 

meşru görülür. Diğer yandan, köylü tohumu modelinde, çiftçiler tohum yönetimini 

kolektif olarak yürütür ve bu yönetim genetik olarak farklı çeşitlerin oluşmasına ve 

yerel adaptasyon potansiyeli yüksek çeşitlerin geliştirilmesine katkıda bulunur. 

Çiftçiler, global mahsul çeşitliliğini zenginleştirerek ıslahçılara bir kaynak sağlar ve 

bu hizmet karşılığında hak iddia edebilirler (Demeulenaere, 2018). Fakat iddia edilen 

hakkı elde etmek üzere yapılması gereken yasal düzenlemeler ise elbette ki kolay 

kolay değişmemektedir. Bazen ciddi bir mücadele bunun itici gücü olabilir. 

1980'lerde, Pat Mooney ve Cary Fowler gibi iki öncü tohum aktivisti, bitki 

ıslahçılarının haklarına karşı bir denge olarak "çiftçilerin hakları" terimini ortaya 

atmışlardır. Bu terim, tohumculuk sektöründe, bitki ıslahçılarının genetik kaynaklar 

üzerindeki haklarına karşı, çiftçilerin ve toplumun daha geniş kesimlerinin çıkarlarını 

korumak için kullanılmaktadır. Bu şekilde, bitki ıslahçılarının haklarına karşı bir 

denge unsuru olarak görülmektedir. Daha sonra Birleşmiş Milletler Gıda ve Tarım 

Örgütü'ndeki bir sivil toplum aktivist grubu, çiftçilerin bitki genetik kaynaklarına olan 

haklarını savunmak için bu talebi gündeme getirdi. 1990'larda, tarım aktivistleri, 

tohumlarla ilgili mücadelelerde daha belirgin hale geldi. Bu dönemde, gönüllü 

biçiciler ve Terminator Tohumları kampanyaları gibi önemli bir mobilizasyon ve 

yaratıcılık yaşandı. 2000'lerde ise köylü tohumları, açık kaynak tohumları ve tohum 

egemenliği gibi yeni kavramlar ortaya çıktı ve köylüler, yerli halklar ve sivil toplum 

örgütleri, tarımsal biyoçeşitlilik ve köylü tohum sistemlerinin haklarını savunmak için 

bir araya geldi (Peschard ve Randeria, 2020). 

Tohum aktivizminin yöneldiği ve tohum yönetimi kapsamında dikkate değer 

çalışmaların olduğu bir diğer husus ise müştereklerle agroekolojik dayanıklılık ve 

tarımsal biyoçeşitlilik arasındaki ilişkidir. Bu ilişkiyi literatür üzerinden dönen 

tartışmalarla şöyle açıklayabiliriz: Ostrom'un çalışmaları, geleneksel olarak kamusal 

kaynakların sadece devlet müdahalesi veya özel mülkiyetle yönetilebileceği 

düşüncesine karşı çıkarak kamusal kaynakların topluluklar tarafından etkili bir şekilde 

yönetilebileceğini öne sürer. Ostrom'un yaklaşımına yönelik eleştiriler ise kamusal 

kaynakların sadece kaynak havuzu olarak görülmesini ve yönetilmesini eleştirir. Bu 

eleştiriye göre, kamusal kaynaklar sadece korunup kullanılan kaynaklar olarak değil, 

aynı zamanda ortak bilgi yaratma ve inovasyon sürecinin bir parçası olarak da 

değerlendirilmelidir. Bu eleştirilere yanıt olarak müşterekleştirme kavramı daha geniş 

bir perspektif sunar. 



49 

Müşterekleştirme, sadece kaynakların yönetimiyle sınırlı kalmaz, aynı zamanda 

topluluklar arasında bilgi ve yeteneklerin paylaşılması, ortak değerlerin oluşturulması 

ve kolektif bilgeliklerin geliştirilmesini de içerir. Bu bağlamda, köylülerin tohumları 

ve tarımsal biyoçeşitliliği yeniden kazanma çabaları, sadece bireylerin becerilerinin 

yeniden kazanılması değil, aynı zamanda paylaşılan bir bilgi tabanının ve 

yetkinliklerin yeniden oluşturulmasını gerektirir. Geleneksel tohum çeşitlerinin 

korunması, depolanması, kullanılması ve yeniden yetiştirilmesi gibi bilgi ve 

becerilerin topluluklar arasında aktarılması ve paylaşılması önemlidir. Bu süreçte, 

topluluklar arasında bilgi paylaşımı ve dayanışma, agro-biodiversitenin korunması ve 

sürdürülebilir kullanımı için kritik öneme sahiptir (Kliem ve Sievers-Glotzbach, 

2022). Zaten tarımsal biyoçeşitlilik, çiftçi gruplarının uzun süredir kolektif olarak 

koruma ve geliştirme çabalarıyla insanlığın ortak mirası olarak kabul edilmiştir.  

Her yetiştirme sürecinde önemli bir bileşen olarak görülen biyolojik çeşitlilik, 

uluslararası ve küresel düzeydeki kolektif eylemlere atıfta bulunarak küresel 

müşterekler olarak tanımlanmıştır (Wolter ve Sievers-Glotzbach, 2019). Kliem’im 

(2022) makalesinde ise tohumların ve çeşitlerin müşterek temelli üretimi ve kolektif 

yönetimine dair bir bakış açısı sunulmuş ve küçük ölçekli çiftçilerin geçim 

kaynaklarını korumak ve iklim değişikliği gibi yavaş sistem değişiklikleri bağlamında 

gıda güvenliğini artırmak için agro-ekolojik dayanıklılığın oluşturulması açısından altı 

çizilmiştir ve ağ tabanlı tohum yönetiminin tarımsal ekolojik direnci çeşitli yollarla 

artırdığını göstermektedir. Ancak yukarıda bahsettiğimiz gibi bu durumda da iç 

çatışmalar, işbirliği eksikliği ve yerel kaynak tükenmesi gibi zorluklar yaşanma 

ihtimalleri söz konusudur. 

Diğer çeşitli araştırmalar, yerel ve kırsal toplulukların agro-ekolojiyi destekleyen ve 

zenginleştiren tarımsal biyoçeşitlilik genellikle kolektif bir şekilde yönettiğini öne 

sürmektedir. Bu yönetim genellikle kolektif kullanım ve bilgi alışverişi 

uygulamalarıyla gerçekleşir. Bunun bir örneğini Kenya Dağı'ndaki SORGHUM 

tohumu değişim ağlarına odaklanan bir çalışma, aynı yerleşim yerinde ve 

etnolinguistik gruptaki bireyler arasında tohum alışverişi eğilimlerinin olduğunu 

ortaya koydu ve bu durumun, topluluklar arasındaki mahsul genetik çeşitliliği üzerinde 

ölçülebilir etkileri olduğu belirlendi (Labeyrie ve diğ, 2016). Ancak, bu örneklerde 

dahi coğrafi bağlamın farklılıkları, yerli bilgi ile yönetilen bir örneğin farklı bir 

kültürel ve ekolojik ortamdan alınan geleneksel bilgi örneğinden farklılık 



50 

gösterebileceği belirtilmelidir. Çünkü yerli bilgi ve geleneksel bilgi arasında dahi bir 

fark vardır. Yerli bilgi genellikle belirli yerli topluluklara özgü olan ve yerel ekoloji 

ve kültürel bağlamda gelişen bilgiyi ifade ederken, geleneksel bilgi, genellikle belirli 

bir toplumun geleneksel uygulamalarından türetilen daha genel bir terimdir. Yerli 

bilgi, genellikle ağızdan ağıza iletilen ve lokal koşullara dayanan yerel bilgiyi 

vurgularken geleneksel bilgi daha geniş bir coğrafi alanı kapsayabilir ve farklı 

toplumlar arasında da paylaşılabilir. Yerli bilgi, genellikle yerli toplulukların kültürel 

kimliği ve topraklarıyla bağlantılıdırken, geleneksel bilgi, farklı kültürel ve etnik 

gruplardan gelen bilgiyi içerebilir (Brush, 2007). Bu nedenle, bilginin paylaşılma ve 

aktarılma şartları, yerli bir topluluğun yaşadığı coğrafi ortamda farklılık gösterirken, 

geleneksel tarımsal bilgi başka bir coğrafyada farklı koşullar altında yönetilebilir, 

paylaşılabilir ve gelecek nesillere aktarılabilir. Özellikle bu bilgiyi küreselleşen 

dünyada daha geniş bir ölçekte kullanmak istendiğinde, dikkatli olunması 

gerekmektedir. 

Daha farklı bir ölçek üzerinden GTB’nin korunması için çok katmanlı bir yönetim 

modeli sunan Vall Fosca'nın yerel tohum takas ağı ve CONECT-e adlı dijital platformu 

somut bir örnek vermek olarak verilebilir. Bu model, küçük alt birimlerin bir araya 

gelerek tek bir daha büyük varlık oluşturduğu dijital müştereklerin prensiplerini 

yansıtır. Ostrom'un tanımına göre, bu sistemler, karmaşık kurumsal ayarlarda 

mevcuttur ve farklı grupların yerel olarak sağlanan ancak küresel olarak paylaşılan 

kaynaklar içinde çeşitli düzeylerde işlev görürler. Bu yaklaşım, dijital müştereklerde 

kullanılan federatif ağlar veya organizasyonun heterarşik hibrit modları kavramıyla 

benzerlik gösterir. Bu prensip, dağıtılmış bir ağ aracılığıyla dolaşan bilginin, otonom 

alt birimlerin bir araya gelerek tek bir daha büyük varlık oluşturabileceği anlamına 

gelir (Hess ve Ostrom, 2007). 

Sonuç olarak gıda müşterekleri üzerinden yapılan literatür taramasından elde edilen 

tohum müşterekleri ve geleneksel tarımsal bilgi müşterekleri ile ilgili bu çalışmalar, 

tarımsal üretim sürecinin de gıdanın kendisi gıda müşterekleri ile ilişkili olduğunu ve 

onun bir parçası olduğunu ortaya koymuştur. Bu çerçevede, gıda müşterekleri, gıda 

üretimi süreçlerinde yer alan herkesin kolektif çabasıyla şekillenen dinamik ve çok 

boyutlu bir alan olarak anlaşılmaktadır. 



51 

2.4  Gıda Müştereklerinin Ticarileştirilmesi: Tarımsal Üretim Boyutu 

Önceki iki bölümde, gıda müşterekleri ve bunlarla ilişkili olan tohum ile geleneksel 

tarımsal bilgi müşterekleri hakkında literatür taraması yapılmıştır. Bu bölümde ise bu 

müştereklerin karşı karşıya olduğu metalaştırma, özelleştirilme ve çitlenme gibi 

tehditlere dair literatürdeki tartışmalara odaklanılacaktır. 

Neoliberal kapitalizmin yükselişi, gıdayı temel bir yaşam kaynağından ticari bir mal 

ve kar aracına dönüştürdü (Jackson ve diğ, 2021). Gıda artık, yaşamın devamını 

sağlayan bir öğe olarak her şeyin üstünde bir öncelik olarak kabul edilmiyor (Sumner, 

2011). Bu dönüşüm üreticiler, tedarikçiler ve tüketiciler için de olumsuz bir durum 

yarattı ve endüstriyel gıda sistemi giderek üretimi tüketimden uzaklaştırdı. Bu durum, 

gıdanın ve gıda ile ilgili faaliyetlerin ticarileşmesinin bir parçası olarak ele alınabilir. 

Ticarileşme, gıdanın sadece bir tüketim malı olarak değil, aynı zamanda spekülatif bir 

yatırım aracı olarak kullanılmasını teşvik eden geniş bir süreçtir. 18. yüzyıldaki 

bilimsel ve endüstriyel devrimlerden bugüne, kapitalist düşünce ve uygulamaları, 

yaşamın temel bir öğesi olan gıdayı, küreselleşen bir pazarda kitlesel tüketim için özel, 

tek boyutlu bir meta haline getirdi. Ardından 19. yüzyılın ortalarından bu yana 

toplumları dönüştüren ve bugünkü egemen endüstriyel gıda sistemini ve uluslararası 

gıda ticaretini kontrol eden bir yapıyı ortaya çıkarmıştır (Vivero-Pol, 2017b). Gıdanın 

ticareti yapılan, piyasada alınıp satılabilir bir mal haline gelmesi, onun metalaşmasının 

bir göstergesidir. Metalaşma, daha önce satış için tasarlanmamış bir mal veya hizmetin 

para ve piyasa değişim alanına girmesiyle ilgili sembolik, söylemsel ve kurumsal 

değişiklikleri ifade eder. Bir mal veya hizmetin ticarileştirilmesi, sadece ona bir fiyat 

koymakla kalmaz, aynı zamanda toplum için orijinal değerlerini de aşındırır. (Vivero- 

Pol ve diğ, 2018). Gıdanın bir meta olarak sosyal olarak inşası ise onun ekonomik 

olmayan özelliklerini (bedenlerimiz için hayati bir yakıt, bir insan hakkı, doğanın bir 

ürünü ya da kültürümüzün bir unsuru olarak) reddederek sosyal, kültürel ve insan 

sağlığına dair anlamından arındırır (Vivero-Pol ve diğ, 2018; Jackson ve diğ, 2021). 

Küresel, endüstrileşmiş ve kapitalist gıda sisteminin hem insan hem de doğa yaşamı 

için yıkıcı sonuçlara sebep olmakta ve gıda sistemi krizlerinin nedeni, sermaye 

birikiminin temel mantığında, kar zorunluluğunda ve amansız ve genişleyen 

metalaşma ve finansallaşma süreçlerinde bulunabilir (Rose, 2021) Endüstriyel gıda 

sistemi içerisindeki ucuz gıda takıntısı, çevresel ve sosyal sonuçlarını göz ardı ederek 

en fazla müşteriye finansal olarak ulaşmayı amaçlayan, gıdanın ve hâkim ekonomik 



52 

sistemin temel özelliği haline geldi. Bu anlayış, kar maksimizasyonunu 

önceliklendirirken insanları sürdürülebilir bir şekilde beslemeyi ihmal eden 

endüstriyel gıda sisteminin işleyişini belirler (Sievers-Glotzbach ve Christinck, 2021). 

Gıdanın dış görünüşü, ambalajı, tadı ya da raf ömrü gibi ticari özelliklerine, ama 

öncelikle fiyatı ve kalori içeriğine odaklanılmasını sağladı (Vivero-Pol ve diğ, 2018).  

Tüketicilere ucuz ve sürdürülemez gıda ürünleri sunar, açlık ve mikro besin 

eksiklikleri ile obezite ve refah hastalıkları gibi sorunlara yol açmakta, bu süreçte 

büyük şirketler kar elde etmektedir. Aynı zamanda ekonomik imkanlara dayalı 

erişimiyle açlık ve yetersiz beslenmeyi derinleştirip, küresel gıda sisteminde israfı ve 

eşitsiz erişimi artırdı (Jackson ve diğ, 2021). Bu gıda sistemlerinde üretim hızının 

artması ve miktarın kaliteye tercih edilmesi, çevrenin ve genetik çeşitliliğin 

homojenleştirilmesi, yetersiz ve aşırı tüketim, bireysel kimliklerin şekillendirilmesi, 

toplumsal ilişkilerin zayıflaması, ticarileşme ve pazarın etkisindeki artış, ve 

sermayenin büyük birimlerde yoğunlaşması gibi sorunlar onun evrensel gıda 

güvencesi sağlamadığını ve iki milyar insanın yetersiz beslenme, açlık ve gıda 

güvensizliği ile karşı karşıya kaldığının da bir göstergesidir (Rose, 2021). Böylece gıda 

yaşamın temel bir aracından, kurumsal kontrolün bir aracına dönüşerek toplumsal 

adaletle olan bağını yitirdi ve dünya genelinde hem açlık hem de obeziteyi eşit ölçüde 

geride bıraktı. Bu durum, gıdanın israf edilmesine ve aslında insanları beslemek için 

tasarlanmamış olmasının bir göstergesidir. Gıdanın sadece bir emtia olarak ele 

alınması, gıda ile ilgili olması gereken diğer boyutları gölgede bırakır ve insanların 

gıdayı seçebilecekleri tek yol olarak tüketmelerine yol açar, bu da gıda kaynaklarını 

yönetme yetilerini kaybetmelerine neden olur (Vivero-Pol, 2017b; Sievers-Glotzbach 

ve Christinck, 2021). 

Şimdi, bu geniş çerçeveden hareketle, tez kapsamında odaklandığımız gıdanın ve onun 

özelinde tarımdaki metalaşmanın, gıdanın kaynağının ve üretim süreçlerinin nasıl 

görmezden gelindiğine odaklanabiliriz. 

2.4.1 Tarımsal üretim perspektifi 

Tarımın başlangıcından itibaren gıda fazlasının kontrolü siyasi güç için temel bir araç 

haline gelmiştir. Zamanla, gıdanın metalaşması, üretim ve tüketimde merkezi bir rol 

oynayan piyasayı, baskın tahsis mekanizması olarak ortaya çıkarmıştır. 1970'lerin 

sonlarındaki küresel gıda rejiminin neoliberal yeniden yapılanması ise, gıdanın 



53 

ticarileştirilmesi sürecinin en yeni evresi olarak sömürgecilik döneminden itibaren 

uzanan ve gıda rejimlerinin evrimiyle devam eden bir sürecin parçasıdır (Jackson ve 

diğ, 2021). Gıda rejimleri, zaman içinde uluslararası gıda sistemlerinin nasıl organize 

olduğunu ve gıda üretim, dağıtım ve tüketim kalıplarındaki dominant trendleri 

tanımlayan bir kavramdır. Bu teorik çerçeve, küresel gıda ilişkilerinin ekonomik, 

politik ve sosyal değişimlerle nasıl evrildiğini açıklar. İlk olarak 1870-1930 yılları 

arasındaki dönemde, Avrupa'nın kolonyal ticaret üzerinden ucuz tarım ürünleri ithal 

etmesi ile karakterize edilen ilk gıda rejimi ortaya çıktı. İkinci gıda rejimi, 1940'lar- 

1970'ler arasında, ABD'nin liderliğinde tarımın sanayileşmesi ve yeşil devrim ile 

tanımlanır ve gelişmiş ülkelerde gıda bağımlılığının artmasına yol açtı. Son olarak 

1980'lerden itibaren neoliberal politikalar ve küreselleşme ile gıda sistemlerinin daha 

da globalleştiği üçüncü gıda rejimi görülmekte, aynı zamanda organik ve yerel gıda 

hareketlerinin yükselişi de bu döneme damgasını vurmuştur (Bernstein, 2015). 

Neoliberal tarım politikalarının uygulanması, çiftçilerin ve köylülerin araziye, tohuma 

ve pazarlara olan erişimlerini ve kontrolünü azaltmıştır (Diesner, 2020). Örneğin, 

küresel güneydeki küçük çiftçiler, pazar erişiminde zorluklar ve büyük işletmelerin 

neden olduğu fiyat dalgalanmaları ile karşı karşıya kalırken, devlet desteği alan küresel 

kuzey üreticileriyle rekabet etmek zorunda kalıyorlar (Jackson ve diğ, 2021). 

Genelinde çiftlikler ve gıda üretimi, ulusal pazarlara entegre olarak tamamen 

ticarileşmiş durumdadır, bu da çiftçilerin ürünlerini satarak yaşamaları ancak kendi 

topraklarının ürünlerini tüketmemeleri anlamına gelir. Günümüzde çiftçilere pazardan 

tohum ve kimyasal gübre satın alarak kâr peşinde koşmaları teşvik edilirken, 

topraklarının doğal yenilenmesi ihmal edilir. Tarımın ticarileşmesi, toprak, su ve doğal 

kaynakların özelleştirilmesini ve ticari mallara dönüşmesini kapsar (Wolter ve 

Sievers-Glotzbach, 2019). Tezin ana iki odak noktası olan tohumların ve geleneksel 

tarımsal bilgi de bu kapsamda ele alınmaktadır. 

2.4.2 Tohumun ve bilginin ticarileştirilmesi ve özelleştirilmesi 

19. yüzyıldan bu yana mal ve hizmetlerin metalaştırılması toplumları dönüştürdü, bu 

özellikle tohum ve gıda sektörlerinde görüldü. Fikri mülkiyet hakları ve biyoteknolojik 

yöntemlerin uygulanması, az sayıda homojen çeşidin geliştirilmesini teşvik etti ve bu 

da genetik çeşitliliğin ve ekosistem hizmetlerinin kaybına neden oldu (Tschersich, 

2021). Küresel tarım-gıda sistemlerinde yoğunlaşma, endüstrileşme ve ticarileşme 

paradigması, artan nüfusun gıda ihtiyacını karşılamak ve ekonomik büyümeyi teşvik 



54 

etmek amacıyla savunuluyor. Ancak, bu yaklaşımlar belirtildiği üzere çevresel zarar, 

sosyal adaletsizlik ve güç dengesizliklerini göz ardı ediyor (Tschersich ve diğ, 2023).  

Çiftçiler, kendi tohumlarını üretme yeteneklerine bağlı olarak yaşamlarını 

sürdürebilmekte ancak yasalarla biyoteknolojik tohumların saklanması ve yeniden 

ekilmesi yasaklandığından ve artık tohumların sahipliği çiftçilere geçmediğinden bu 

süreçten olumsuz etkilenmektedirler. Tohum endüstrisinin amacı, çiftçileri sertifikalı 

tohumların son kullanıcıları yaparak tohum tasarrufunu sonlandırmaktır (Peschard ve 

Randeria, 2020). Böylece fikri mülkiyet hakları tohum üretiminin ticairleştirilmesi ve 

özelleştirilmesi ile karlı bir ekonomik faaliyet oluşturmaktadır. Bayer, ChemChina ve 

DuPont gibi yalnızca üç şirketin küresel tohum pazarının %60'ından fazlasını kontrol 

etmesi olanak sağlayarak pazarda ciddi bir konsantrasyon (Sievers-Glotzbach ve 

Christinck, 2021; Kliem ve Sievers-Glotzbach, 2022) ve küresel tohum sektöründe 

artan tekelleşme (Kliem, 2024) yol açıyor. Bu durum, fikri mülkiyet haklarının 

güçlendirilmesi ve bu haklar aracılığıyla yenilikler için ödeme garantisi sağlanması 

stratejisinin somut bir örneğidir. Kısacası fikri mülkiyet hakları, tohum endüstrisindeki 

bu büyük şirketlere, geliştirdikleri yeni bitki çeşitleri üzerinde monopol haklar verir, 

bu haklar aracılığıyla yenilikler için ödeme garantisi sağlayarak gerçekleştirilir ve 

çiftçilerin bu tohumları kullanarak genetik ilerlemeden faydalanmaları için ödeme 

yapmalarını zorunlu kılar (Peschard ve Randeria, 2020; Kliem ve Sievers-Glotzbach, 

2022).  

Az sayıda yüksek verimli çeşit geliştiren ve böylece genetik olarak tekdüzeliğe 

odaklanan büyük agrobusiness firmaları aynı zamanda bu çeşitlerin başarılı bir şekilde 

hasat hasat edilmesi için çiftçileri yan ürün olarak gelen agro kimyasallara bağlı da 

mecbur bırakır. Bu kilitlenme etkileri, özellikle düşük gelirli ülkelerde sosyal ve 

çevresel olumlu sonuçlar sunamayan tarımsal yoğunlaştırma çabalarına rağmen, 

Filipinler gibi ülkelerde tarımsal politikaların hala teknolojik çözümlere odaklanarak 

çevresel koşulları kontrol etmeye yönelik olmasına neden olur (Kliem, 2024). 

Dolayısıyla geleneksel tohum endüstrisindeki artan ticarileşme ve özelleştirmenin 

yalnızca birkaç yüksek verimli çeşidin geliştirilip kullanılmasına yol açması kimyasal 

gübreler, hibrit tohumlar ve fosil yakıtlı makineler gibi sermaye yoğun tarım 

teknolojilerinin yerel gıda üretimini bozması ve insan emeğini küresel pazarlara 

entegre etmesiyle paralellik gösterir (Leitheiser ve Horlings, 2021; Kliem ve Sievers- 

Glotzbach, 2022)  



55 

Bir diğer kritik durum ise GMO’lu tohumlardır. Genetiği değiştirilmiş organizma 

(GMO) tohumlarının patentlenmesi, GMO poleninin GMO olmayan tarlalara girmesi 

durumunda oluşan çapraz döllenme, yerel mikro çevrelere uyum sağlamış yüzyıllar 

boyunca geliştirilmiş çeşitlerin yok olma tehdidiyle karşı karşıya bırakır. Monsanto 

gibi şirketler, bu tohumları saklayan çiftçilere dava açar. Monsanto, dünya genelinde 

tarım biyoteknolojisi alanında öncü bir şirketti ve genetiği değiştirilmiş tohumları 

geliştirip pazarlamasıyla tanınıyordu. Şirket, patent haklarını korumak adına, kendi 

genetiği değiştirilmiş tohumlarından türeyen bitkileri yetiştirdiği tespit edilen çiftçilere 

dava açmasıyla ünlendi. Bu durumlar genellikle, bir çiftçinin tarlasına komşu bir 

tarladan rüzgar veya böcekler aracılığıyla taşınan GMO polenin çapraz döllenmeye 

yol açmasıyla ortaya çıkıyordu.  

Diğer örnek ise Organic Agriculture Protection Fund Davasıdır. Bu davada ise 

Saskatchewan'da organik çiftçilerin patentli genetik olarak değiştirilmiş kanola 

tohumlarının yayılması sonucu organik kanola ürünlerinin kontaminasyonu ve pazarın 

bozulmasından kaynaklanan zararlarını gidermeye çalıştıkları bir sınıf davası 

girişimini temsil eder. Ancak mahkemeler, bu davayı sınıf davası olarak kabul etme 

konusunda isteksiz davrandılar ve davanın sınıf davası olarak kabul edilmesini 

reddettiler. Patentli tohumlar, hayatı özel mülkiyete dönüştürür ve bu da sürdürülebilir, 

çeşitlendirilmiş çiftçilerin tohumlarını kaydedip paylaşmalarını engeller (Chollett, 

2014). Bu değişimler, endüstriyel tarım ve dışa yönelik ekonomi ile ilişkilendirilen 

sorunlarla birleşerek çevre, toplum ve ekonomik sürdürülebilirliği tehlikeye atan 

kurumsal bir gıda sisteminin kaçınılmaz sonuçlarıdır (Sumner, 2011). Böylece sınırlı 

sayıdaki modern bitki çeşitlerinin geleneksel olanlarla değişimi ve patentlenmeleri 

tohum tedarik kanallarının azalması veya çiftçilerin çeşitli tohumlara erişimini 

sınırlayarak onların tarımsal bağımsızlıklarını ve yerel çeşitliliklerini koruma 

yeteneklerini azaltıyor, genetik çeşitliliğin kaybına ve biyolojik zararlılara karşı 

direncin azalmasına sebep oluyor (Sievers-Glotzbach ve Christinck, 2021; Kliem, 

2024). 

Tarımsal üretim alanındaki özelleştirmeler ve ticarileştirmeler bunlarla sınırlı değil. 

Geleneksel tarımsal bilgi de tohumlar gibi bu tarihin bir parçasıdır. Geleneksel tarım 

toplulukları, üretken güçleri ve bilgiyi yeniden üretmeyi kültürlerinin bir parçası 

olarak görürken, modern girişimci yaklaşımlar çiftçileri pazardan tohum ve gübre satın 

almaya itmektedir. Bu, çiftçilerin topraklarını yeniden üretme ihtiyacını 



56 

hissetmemelerine yol açar. Ayrıca, tarımın ticarileştirilmesi toprak, su ve canlıların 

özel mülkiyete dönüşmesine ve ticari ürünlere dönüştürülmesine neden olmaktadır 

(Rosset ve Val, 2018). Tarımsal biyoteknoloji alanındaki gelişmeler ise şirketlerin 

çiftçilerin kullanabileceği tohumlar ve tarımsal bilgiler üzerinde daha fazla kontrol 

sahibi olmasına yol açıyor. Bu durum, çiftçileri pahalı ürünlere bağımlı hale getirerek 

borçlanmalarına sebep oluyor. Aynı zamanda, bu teknolojilerin patentlenmesi ve 

özelleştirilmesi, toplumun genel yararına olabilecek kaynakların ve bilginin şirketlerin 

eline geçmesine neden oluyor, bu da kapitalizmin kamusal alan üzerindeki kontrolünü 

artırıyor. Böylece tüm insanlar tarafından yüzyıllardır ortaklaşa geliştirilen bilginin 

özel mülkiyet hakkı aracılığıyla gasp edilmesi yine patentler aracılığıyla 

kolaylaştırılmaktadır. Böylece tarım biyoteknolojisi, patentler ve Teknoloji Kullanım  

Anlaşmaları aracılığıyla şirketlerin kontrolü altında, çiftçileri doğanın binlerce yıldır 

ücretsiz sunduğu kaynakları büyük biyoteknoloji şirketlerinden satın almaya zorlayan 

yeni bir sermaye birikimi şeklidir. (Peekhaus, 2011). Dahası gıda sorunlarının 

çözümünde tüm denetimin merkezi bir devlet bürokrasisine veya sadece büyük 

şirketlere bırakılması, yerel ve dağınık bilgiyi dikkate almaz ve çevresel riskleri göz 

ardı edebilir (Vivero-Pol, 2013). 

Tüm bu olumsuzluklar çiftçi/üretici haklarına ve biyoçeşitlilik kaybını savunmaya 

yönelik birçok mücadeleyi doğurmuştur çünkü iki durum birbiri ile kaçınılmaz olarak 

ilişkilidir. Tohumların çitlemesi sürecine ve agrobiodiversity kaybına karşı dünya 

çapında artan hareketlilik, tarım ticaretinin genişlemesi tarafından yerlerinden edilen 

toplulukların genetik kontaminasyon nedeniyle bitki çeşitliliklerini kaybetmesiyle 

karakterize edilir. Tohumların çitlemesi, küçük ve büyük çiftçiler üzerinde farklı 

etkilere sahip olup, bu politik ve hukuki hareketlerin sınıf dinamiklerinde yansımasını 

bulur (Peschard ve Randeria, 2020). 

2.5  Kentsel Alanda Gıda İle İlgili Farklı Müştereklik Örnekleri 

Kentsel alanda gıdanın üretim koşullarını, tedariği ve dağıtım süreçlerini veya tüketim 

alışkanlıklarını değiştirmek için birçok mücadele ve çaba örneği gösterilmiştir. Bu 

çabalar literatürde, kentsel müşterek, müşterekleştirme, gıda müşterekleri, müşterek 

mülkiyet, kentsel tarım, kentsel bahçecilik, siyasi bahçecilik, kent hakkı, kentsel 

dönüşüm, kaynak yönetimi, kentsel sürdürülebilirlik, kamusal alan, topluluk 

dayanışması, dayanışma ekonomisi, alternatif gıda ağları, topluluk tabanlı 



57 

organizasyon, kentsel gıda tedariği, sürdürülebilirlik, dayanıklılık, gıda güvenliği, gıda 

israfı, gıda egemenliği, sosyal adalet, topluluk temelli tohum yönetimi, tohum 

egemenliği ve biyoçeşitlilik gibi birçok kavram üzerinden açıklanmaya veya analiz 

edilmeye çalışılmıştır. Bahsedilen kavramlar, sadece bir araştırmacının literatürde ele 

aldığı örnek durumu açıklamak için kullandığı kavramlar değildir, aynı zamanda 

mücadelelere ruhunu veren ideallerin de kavramsal boyutta adlandırılmasıdır. 

Tez kapsamında ana odağımız gıda müşterekleri olduğu için yapılan detaylı literatür 

taramasında özellikle gıda ve müşterekleri aynı anda ele alan çalışmalardan 

faydalanıldı. Ele alınan örneklerden bahsetmeden önce, genellikle kentsel tarım, 

kentsel çiftçilik, kentsel bahçecilik, topluluk bahçeleri, alternatif gıda/tohum ağları ve 

gıda inisiyatifleri gibi kavramların farklılıklarını kısaca açıklamak yararlı olacaktır. 

Son yıllarda kentsel tarım uygulamaları oldukça artmıştır. Kentsel tarım, ilk akla gelen 

tanımıyla kentsel alanda ve kent çevresinde yapılan gıda ekimini ve hayvancılık 

faaliyetlerini kapsar ve geleneksel bahçecilikten farklıdır (Tornaghi, 2014; Mancebo, 

2016; Guttmann, 2018). Kentsel tarım ve bahçecilikle ilgili alan, çeşitli uygulama ve 

yaklaşımları tanımlayan geniş bir terminolojiye sahiptir. Bu yüzden kentsel çiftçilik 

(urban farming) kavramıyla da karıştırmamak gerekir.  

Kentsel çiftçilik, genellikle belirli bir gıda üretim faaliyetini ifade eder. Bu, şehir 

içinde veya eteklerinde, özel arazilerde veya topluluk bahçelerinde profesyonel veya 

yarı profesyonel bir şekilde yapılan tarımsal üretimi kapsar. Kentsel çiftçilik, 

genellikle ticari bir amaç güder ve pazarlama, satış ve bazen de kâr amacı taşır. Bu tür 

çiftçilik faaliyetleri, yerel gıda sistemlerini destekleyebilir ve şehir sakinlerine taze, 

yerel üretilmiş gıda sunabilir (Rutt, 2024). Her iki terim de şehir içinde gıda üretimini 

ifade ederken, kentsel çiftçilik genellikle daha odaklı ve belki de ticari bir yaklaşımı 

temsil ederken, kentsel tarım daha geniş bir perspektifi ve çeşitli amaçları kapsar.  

Kentsel tarım, kentsel çiftçilik faaliyetlerini de içerebilir, bu nedenle kentsel çiftçilik, 

kentsel tarımın bir alt seti olarak görülebilir. FAO’nun tanımına göre şehirler ve 

kasabalar ile çevrelerindeki alanlarda mahsul ve hayvancılık üretimi. Bu, arka bahçede 

küçük sebze bahçelerinden bir dernek veya mahalle grubu tarafından topluluk 

arazilerinde tarım faaliyetlerine kadar her şeyi içerebilir.  

Kentsel alanda gıda üretimin temel kavramı olarak nitelendirilen kentsel tarım 

şehirlerde gıda üretimi, işlenmesi ve dağıtımını içeren çeşitli faaliyetleri kapsar. Bu 



58 

faaliyetler arasında yoğun dikey tarım, mikro tarım, mutfak ve topluluk bahçeleri gibi 

uygulamalar bulunur (Mancebo, 2016).  

Küçük ölçekli yoğun kentsel çiftliklerden, konut alanlarında gıda üretimine, arazi 

paylaşımından çatı bahçeleri ve arı kovanlarına kadar geniş bir yelpazeye yayılan 

(Tornaghi, 2014) kentsel tarım kısacası her türlü kentsel çiftçiliği içerir (Guttmann, 

2018). Bu gibi örnekler sıklıkla kent hakkı kavramı ile bağdaştırılır çünkü bu gibi 

kentsel tarım örnekleri sadece uzmanların hayata geçirdiği projeler değil aynı zamanda 

sakinlerin yaşadıkları yeri dönüştürebilme potansiyelinin bir göstergesi olarak kabul 

edilir (Mancebo, 2016). Böylece şehir sakinleri kendi ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

kentsel alan üretme hakkını kullanıyor (Tornaghi, 2016). Özetle kentsel tarım 

uygulamaları, gıda kalitesi ve erişilebilirliği sorunlarını kısmen çözme, kent 

sakinlerinin gıda üretimiyle yeniden bağlantı kurması, ekolojik ayak izlerini azaltma, 

çevrenin korunması, iklim değişikliğini hafifletme, topluluk uyumunu artırma, daha 

büyük dayanıklılık elde etme ve kentsel sürdürülebilirliği teşvik etme potansiyeline 

sahiptir (Mestres ve Lien, 2017; Slavuj Borčić, 2020).  

Yine de bu uygulamaların veya projelerin yeni sermaye birikimi ve ekonomik büyüme 

politikalarına araç olabileceği, kentsel alanın özelleştirilmesine ve dezavantajlı 

mahallelerdeki hizmet kesintilerine yol açabileceğine dair endişeler de söz konusudur 

(Tornaghi, 2014). Ayrıca, sınırlı imkanlar nedeniyle istikrarsız ve kırılgan olmaları, 

neoliberal kentsel çevrelerin ve gıda pazarlarının başarısızlıkları ve adaletsizliklerine 

yetersiz bir cevap olmalarıyla da eleştirilmektedir (Tornaghi, 2016). Bu projeler, çoğu 

zaman, insanların agro- endüstriye bağımlılığını kırmalarını tam anlamıyla 

sağlayamamakta ve neoliberal sömürücü ve adaletsiz sosyo-çevresel düzenlemelerden 

uzaklaşmalarına engel olmaktadır.  

Toprak erişimi, ekilebilir arazilerin dağıtımı ve gıda üretimi için yerel yönetimlerin 

desteği gibi konular, UA'nın kentsel gıda adaletine yönelik potansiyelini sınırlayan 

başlıca faktörler arasındadır. Ayrıca, arazi mevcudiyeti gibi adaletsizlikler, dikey ve 

çatı bahçeleri gibi alternatif üretim metodlarının değerlendirilmesine rağmen, toprağın 

birkaç sahibinin elinde merkezileşmiş olmasıyla devam etmektedir. Bu durum, 

topluluk bahçeleri ve kentsel çiftliklerin soylulaştırma ve gelişim girişimleriyle nasıl 

mücadele ettiğini yeniden düşünmemizi gerektirmektedir (Tornaghi, 2014; Tornaghi, 

2016). 



59 

Kentsel tarımın altında yer alan bir alt kategori ise kentsel bahçedir. İki kavramı 

birbirinden ayırmaya çalışan tanımlamalar da yapılmaktadır. Kentsel tarım genel 

olarak 10 hektar veya daha fazla alanı kapsayabilecek peri-şehir alanlarındaki tarım 

arazilerine kadar uzanırken kentsel bahçeler genellikle daha küçük kentsel alanlarda 

gerçekleşir. entsel bahçeler ev bahçesi, arka bahçe, tahsis bahçesi, bağ bahçesi veya 

topluluk bahçelerini içerir (Guttmann, 2018).  

Dünya genelinde topluluk bahçeleri ve benzeri girişimler, bölgesel ihtiyaç ve kaygılara 

göre çeşitlenmektedir: Orta ve Güney Amerika'da yoksulluk ve açlıkla mücadele, 

Afrika ve Güneydoğu Asya'da gıda güvenliği ve toplumsal bağların güçlendirilmesi, 

Avrupa, Kuzey Amerika ve Japonya'da ise çevresel sürdürülebilirlik ve kentsel 

yeşillendirme önceliklidir (Mancebo, 2016). Detroit'teki boş arazilerden Londra, New 

York ve Chicago'daki çatılara kadar, topluluk tarafından başlatılan bahçeler yayılmaya 

başladı, sağlık, eğitim ve sosyal bakım kurumlarının arkasında bulunan kolektif 

bahçelere ekleniyor.  

Gıda yetiştirmenin yeniden canlanması, toplulukla yeniden bağlantı kurma ve daha 

sağlıklı yaşam tarzlarının bir tezahürü olarak kutlanıyor (Tornaghi, 2014; Tornaghi ve 

Van Dyc, 2014). Bu bahçeler sosyal sermaye ve güçlendirme kaynakları olarak 

görülürken, kültürel çeşitlilik, kültürlerarası etkileşim, ilerici cinsiyet politikaları ve 

topluluk oluşturma alanları olarak da tartışılmıştır. Ayrıca, kentsel ve bölgesel 

planlamada kullanıldığı gibi, eleştirel bir bakış açısıyla kamu ve özel arazi kullanımı 

arasındaki çatışmaların odak noktası olabilir ve neoliberal kentleşmeye karşı bir 

protesto biçimi olarak yorumlanan veya ilerletmek için bir strateji olarak kullanılan 

çalışmalar da mevcuttur.  

Bazı bahçecilik örnekleri bahçıvanların kamusal alanları ve şehirlerini şekillendirme 

haklarını bilinçli savunmaları, bahçecilikten aktivizme geçişin somut göstergeleridir 

(Follmann ve Viehoff, 2014). Daha sert bir tutumla harekete geçilen bahçe 

uygulamalarından biri ise gerilla bahçeciliğidir. Genellikle izinsiz olarak terk edilmiş 

veya kullanılmayan kentsel alanlarda gıda veya süs bitkileri yetiştirme eylemidir. Bu, 

yerel topluluk üyeleri veya aktivist gruplar tarafından, kentsel alanlarda yeşil alanların 

ve toplumsal alanların artırılması, estetik değerin yükseltilmesi ve yerel gıda 

üretiminin desteklenmesi amacıyla yapılır. Gerilla bahçeciliği, aynı zamanda topluluk 

içindeki diyaloğu ve katılımı teşvik ederek sosyal bağları güçlendirme potansiyeline 

de sahiptir (Tornaghi, 2014; Mestres ve Lien, 2017). 



60 

Topluluk odaklı tartışmalarda, sıklıkla akademik literatürde incelenen ve "kentsel 

bahçe" kavramı altında değerlendirilen topluluk bahçeleri de ön plana çıkar. Kentsel 

bahçelerin bir bölümü ev bahçeleri, tahsis bahçeleri olmak üzere bireysel olarak 

kullanılırken, önemli bir alt kümesi topluluk bahçeleri olarak nitelendirilmektedir. 

Kentsel tarım ve kentsel bahçeler gibi topluluk bahçelerinde amaçları, motivasyonları, 

topluma sundukları ve organizasyon şekilleri farklılık gösterebilir (Guttmann, 2018). 

Topluluk bahçeciliği, endüstriyel gıda sistemine alternatif bir yaklaşım olarak öne 

çıkar. Bu bağlamda bazı problemli yönlerinden de bahsedilir. Topluluk bahçeceleri 

neoliberal yönetişim stratejilerine katılabilir, arazi değerlerini artırarak sakinlerin 

yerinden edilmesine yol açabilir, neoliberal özneler üretebilir, siyasi etkisi sınırlı 

olabilir ve ırksal eşitsizlikleri yansıtabilir (Ginn ve Ascensão, 2018).  

Aşağıda Guttman’dan (2018) referansla hazırlanan kentsel tarıma dair olan Şekil 

2.2’de de gösterildiği üzere farklı tipte tarım pratikleri farklı alanlarda 

gerçekleştirilebilir ve bunlar bu kümede de gösterildiği üzere birbirini kapsayabilir 

(Şekil 2.2). 

 

 

 

Genellikle alttan gelen girişimlerdir ve üyeler arasında kolektif katılım önemlidir. 

Kaynaklar paylaşılır ve bahçeler kamusal, özel veya kolektif mülkiyette olabilir. Bu 

bahçeler, şehir alanlarında gıda, bitkiler ve topluluk duygusunun yetiştirildiği açık, öz-

Şekil 2. 2 : Kentsel Tarım Örnekleri (Guttmann, 2018) 



61 

örgütlü alanlardır (Guttmann, 2018). Topluluk bahçeleri yoksul insanların geçimlerini 

sağlamalarına, eğitim ve tıbbi giderlerini karşılamalarına olanak sağlayabilir (Vivero- 

Pol, 2017b). Aynı zamanda anti-kapitalist hareketleri destekler, refahı artırır, 

ekosistem hizmetleri sağlar, biyoçeşitliliği artırır ve sosyal entegrasyonu güçlendirir 

(Ginn ve Ascensão, 2018). Daha sonra çeşitli sosyal işlevleri yerine getiren sosyal 

ağların oluşmasına neden olurlar. Toplumsal fayda sağladıkları gibi bireysel katkılarda 

da bulunurlar (Vivero-Pol, 2017b) ve sosyal ağlar oluşturulmasını sağlarlar. 

Ağlar oluşturulması dendiğinde ise akla gelen bir diğer kavram alternatif gıda 

ağlarıdır. Alternatif gıda ağları (AGA), topluluk destekli tarım başta olmak üzere 

toplum bahçeleri, kentsel tarım, çiftçi pazarları, tüketici ve üretici birlikleri, abonelik 

kutusu programları, kooperatifler, doğrudan satış ve agro-ekolojik gruplar gibi çeşitli 

formlarda ortaya çıkabilir. Bu yapılar, benzer temeller paylaşsalar da, farklı 

organizasyonel yapılarıyla geniş bir çeşitlilik gösterir (Mestres ve Lien, 2017). Bu 

heterojenlik onun tanımlanmasında ne olmadığına yapılan vurguyla da hatırlatılır 

çünkü gıda zincirinin üretim, dağıtım ve tüketim ile ilgili formel veya informel olmak 

üzere egemen gıda sisteminin hatalarına karşı duran farklı uygulamaları kapsar 

(Pettenati ve diğ, 2018).  

AGA'ler 'toplu meta üretimine karşı hareket ederek değeri ağlar aracılığıyla yeniden 

dağıtmaya' çalışırken, gıda üreticileri ve tüketicileri arasında güveni (yeniden) inşa 

etmekte, yeni birlik biçimleri oluştururlar (Vivero-Pol, 2017b). Ancak, bu hareketler 

bazen neoliberal mantığı yeniden üreterek sınıf ve ırk meselelerinde, özellikle düşük 

gelirli tüketiciler ve işgücünün dışlanması gibi adaletsizlikleri sürdürebilir (Slavuj 

Borčić, 2020).  

AGA deneyimleri, küçük ölçekli tarıma ve düşük ekolojik etkiye odaklanan, gıdanın 

sosyal etkileşimlerini ve sosyo- ekonomik faydalarını ön planda tutan seçenekleri 

içerir. Bu yaklaşım, rekabet yerine topluluk destekli tarım gibi modellerle, gıda 

sistemlerinin daha adil ve sürdürülebilir olmasını amaçlar, üretici ve tüketici 

arasındaki ilişkiyi güçlendirir (Pettenati ve diğ, 2018). Böylece büyük agro-gıda 

zincirlerine karşı işbirliği içinde direniş göstermektedirler (Mestres ve Lien, 2017). 

AGA'ler, merkezi olmayan ve adil olmayan gıda sistemlerine karşı geliştirilen, tüketici 

ile üreticiyi yakınlaştırmayı amaçlayan etik yemek çabalarıdır. Bu projeler, karşılıklı 

güven, sosyal adalet, dayanışma ve çevresel sürdürülebilirlik değerlerini ön planda 



62 

tutar (Slavuj Borčić, 2020) ve gıdayı sosyal ve mekansal adalet mücadelesinin bir aracı 

olarak kullanırlar (Pettenati ve diğ, 2018).  

Ağ tabanlı bir yaklaşım, bağımsız girişimleri birleştirerek gıda sistemlerinde geniş 

çaplı etki yaratma potansiyeline sahiptir (20). Balázs ve diğerleri (2016)’ya göre, 1970 

ve 1980'lerde Amerika Birleşik Devletleri'nde (Seed Savers Exchange, 1975), 

Filipinler'de (MASIPAG, 1986), Avustralya'da (Seed Savers’ Network, 1986) ve 

Hindistan'da (Navdanya, 1987) başlayarak Avrupa'nın birkaç ülkesinde de (İsviçre, 

Avusturya) yeni bir tohum ağı dalgası başlamıştır. Bu hareket, yerel ve yerli tohum 

çeşitlerinin korunması, paylaşılması ve çoğaltılması amacıyla oluşturulan ağlar ve 

inisiyatifler aracılığıyla, biyoçeşitliliğin korunmasını ve sürdürülebilir tarım 

uygulamalarının desteklenmesini hedeflemiştir. Seed Savers Exchange gibi 

kuruluşlar, tohumların değişimini teşvik ederek ve tarım biyoçeşitliliğinin 

korunmasına yönelik bilinç ve kapasiteyi artırarak genetik kaynakların sürdürülebilir 

kullanımına önemli katkılarda bulunmuşlardır. Bu ağlar, aynı zamanda topluluklar 

arası bilgi ve kaynak paylaşımını güçlendirerek yerel düzeyde gıda güvenliğini ve 

tohum bağımsızlığını destekleyen önemli bir araç haline gelmiştir (Peschard ve 

Randeria, 2020).  

Alternatif gıda ağları ve tohuma ağları aynı zamanda gıda inisiyatiflerini de kapsar. 

Bu tür gıda veya tohum inisiyatiflerinin birbirleriyle ve tüketicilerle bağlantı kurduğu 

organize bir sistemdir. Bireysel gıda inisiyatiflerini birbirine bağlayarak kaynakların, 

bilginin ve en iyi uygulamaların paylaşımını kolaylaştırır ve böylece daha geniş bir 

etki ve görünürlük elde eder. Ortak amaçlar doğrultusunda birleşerek sinerji yarattığı 

bir ekosistem olarak düşünülebilir. 

Yukarıda açıklanan kentsel tarım uygulamaları, kentsel bahçecilik pratikleri, topluluk 

bahçeleri, gıda inisiyatifleri ve alternatif gıda/tohum ağları müşterekler kavramıyla 

doğrudan ilişkilidir. Nitekim kentsel tarım ve kentsel bahçecilik uygulamalarına dair 

çalışmaların müştereklerle ilişkisi literatürde daha çok yer alsa da topluluk bahçeleri, 

gıda inisiyatifleri ve alternatif gıda ağları üzerinden de bu ilişkiyi vurgulamaya çalışan 

çalışmalar yapılmıştır. Ancak tüm çalışmalarda “gıda müşterekleri” daha marjinal bir 

konu olması sebebiyle çok daha az ele alınmıştır. Hatta gıdayı müşterek olarak 

özellikle inceleyen az sayıdaki çalışma bile, çoğunlukla gıda ile ilişkili haklar ve sosyal 

adalet üzerine normatif tartışmalara yöneliktir (J. Y. ve Barr, 2018). 



63 

Müşterekler, açıklayıcı bir çerçevede yararlı olmalarına rağmen, analizdeki 

potansiyelleri ve özellikle müşterekleştirme uygulamalarının pratikleri ve sonuçları, 

Alternatif gıda ağları araştırmalarında genellikle ihmal edilmiştir. Oysa örgütsel 

kurallar ve yerel gıda sistemleri, insanların ve gıdayla etkileşimlerini biçimlendirir, bu 

da toplu hareketlerin nasıl yürütüleceğini ve müşterekleştirme kavramının alternatif 

gıda hareketlerinde nasıl kullanılacağını gösterir. AGA'lar, kapitalist gıda üretimine ve 

güvenlik skandallarına karşı bir kolektif tepki olarak gıda ilişkilerini ve toplumsal 

kimliği dönüştürme gücüne sahiptir (J. Y. ve Barr, 2018).  

Kentsel tarım ise sadece gıda üretimi değil, aynı zamanda kentsel alanın, gıdanın ve 

diğer kaynakların kolektif yönetimi ve bakımı ile ilgili geniş bir etik ve politik pratiği 

ifade eder. Kentsel tarımın müşterekler ile ilişkisi, topluluklar tarafından yönetilen ve 

kooperatifler, alternatif para birimleri ve dayanışma ekonomisi ilkeleri gibi yenilikçi 

yöntemlerle desteklenen kentsel müşterekleştirme pratiğiyle deney yapma önerisinde 

somutlaşır. Bu yaklaşım, kentsel alanda yaşayan insanların farklı kaynakları 

bağışlamalarını, paylaşmalarını ve çeşitli kentsel mekanları kullanmalarını teşvik eder, 

böylece gıda üretimi ve tüketimi üzerinde kolektif kontrol ve yönetim sağlanır. Aynı 

zamanda geleneksel ve yenilikçi bilgilere erişimi; gıda yetiştirme, hazırlama, ve 

gıdanın tıbbi ve besinsel özellikleri hakkında bilgiyi koruma ve genişletme imkanı 

sunar (Tornaghi, 2016). Bu bağlamda, müşterek olarak adlandırılanın bir topluluğun 

yararına kolektif sahiplenilen ve/veya paylaşılan kaynaklar, çevresel kaynaklar olarak 

toprak, su, hava ve kültürel kaynaklar olarak belirli bilgi ve teknoloji biçimleri gibi 

örneklerle temsil edilebilir. Kentsel tarım müştereklerinin bir diğer benzer tanımlaması 

ise bir önceki tanımlamada yapılan social reproduction vurgusu gibi inşa edilebilen bir 

şey olduğudur. Çiftçiler ve bahçıvanlarla birlikte üretilen somut ve soyut kaynaklar, 

yerel tüketim ve yaşam ortamının kalitesini iyileştirmek amacıyla, ortak eylem için bir 

politik ilke temelinde oluşturulur (Slavuj Borčić, 2020).  

Kentsel bahçeler ise boş zaman, eğitim ve terapi yönlerinin yanı sıra, radikal yerel 

mücadeleler, arazi edinimi, gıda egemenliği ve müştereklerin yeniden 

oluşturulmasının bir yoludur (Tornaghi, 2014). Bahçecilik, fiziksel mekanları aşan 

bilgi, tarih ve normları paylaşarak kolektif direniş ve müşterekleştirme sürecinin bir 

parçasıdır. Ev bahçeleri, neoliberal ve radikal pratiklere meydan okuyarak 

toplulukların sosyal dönüşüm için bir araya gelmesini ve hayatlarını kendi şartlarında 

iyileştirmeyi hedefler. Bu süreç, günlük yaşamın sıradanlığını aşan bir kültürel 



64 

imgelem yaratır (Valle, 2021). Literatürde, gıda üretimini ve kentsel bahçeciliği de 

siyasi bir eylem olarak ele alan üç ana eğilim öne sürülmüştür: bireysel bağımsızlık 

iddiaları, dayanışma ekonomisi ve çeşitliliğe odaklanma, ve toplulukları yeniden inşa 

etme biçimi olarak kentsel gıda üretimi. Özellikle üçüncü eğilim kentsel gıda 

yetiştirmeyi müşterekleri yeniden inşa etme biçimi olarak ele alır. Bu bağlamda 

şundan bahseder: “bazı gıda üretimi projeleri, ekolojik kaynakları paylaşma amacı 

taşır ve gıda müşterekleri oluşturarak gıda egemenliğine katkı sağlar.” Örnekler 

arasında ise ekolojik kaynakları paylaşma, gıda müşterekleri oluşturma ve bu şekilde 

gıda egemenliğine katkı sağlama amacıyla kurulan Reclaim the Fields girişimleri, 

LandShare projeleri ve yerel topluluk bahçeleri bulunmaktadır (Follmann ve Viehoff, 

2014; Tornaghi, 2014).  

Kentsel bahçecilik, eleştirel kentsel çalışmalarda müşterekleştirme örneği olarak 

görülse de, topluluk bahçelerinin müşterekler olarak teorik tartışması nadirdir. Bu 

alandaki dikkate değer bir istisna, Efrat Eizenberg’in New York'taki topluluk bahçeleri 

üzerine çalışmasıdır; bu bahçeleri, neoliberal kentsel alanın ortasında hayatta kalan 

"gerçekte var olan kentsel müştereklerin bir başka tezahürü" olarak yorumlamaktadır 

(Follmann ve Viehoff, 2014). Topluluk bahçeleri, yerel yönetim müdahalesi olmadan 

kendiliğinden yönetilen, çeşitli sosyal ihtiyaçlara cevap veren ve topluluk tarafından 

sağlanan kaynaklar olarak müştereklerle ilişkilendirilir. Bu bahçeler, ekonomik, 

ekolojik ve sosyal faydaları ortaklaşa sunarak yeni ve kentsel müşterekler olarak 

evrimleşmiştir. Ayrıca, öz yönetim ve işbirliği geliştirme gibi yeni hareketlerin bir 

parçasıdırlar.  

Topluluk bahçeleri, geleneksel ortak havuz kaynaklarından farklı olarak daha geniş 

hedeflere ve daha büyük bir yararlanıcı grubuna hitap eder. Bu alandaki araştırmalar 

henüz gelişmekte olup, topluluk bahçelerinin müşterekler olarak özelliklerinin ve 

tipolojisinin belirlenmesi gelecek çalışmalar için temel oluşturacaktır (Guttmann, 

2018). Aynı zamanda topluluk bahçeleri, sistematik krizlere bir çözüm sunmaktan 

ziyade, umutlu iddiaların devamlılığını simgeleyen müşterekleştirme pratikleri olarak 

değerlendirilebilir ve zengin ile yoksul arasında çevresel sorunlara ortaklıkla yaklaşım 

yollarını yansıtır (Ginn ve Ascensão, 2018). Yine de altı çizilen nokta şehir topluluk 

bahçelerinin müştereklerle karmaşık bir ilişki içinde olduğudur ve kapitalizmi 

destekleyebilirliğidir. Bu durum toplumsal üremenin engellenmesine yol açabilir ve 

çevresel sorunlara siyasi dikkat gerektirir (Chollett, 2014).  



65 

Farklı bir perspektiften ele alınan topluluk bahçeleri aynı zamanda kent hakkını 

yeniden savunabilecekleri, soylulaştırma ve özelleştirmenin etkilediği kentsel 

peyzajlarda topluluk oluşturup müşterek alanı geri kazanabilecekleri alanlar olarak 

görülürken literatür genellikle bahçelerin dış politik-ekonomik mücadelelerine 

odaklanıp sosyal eşitsizlik ve kaynak erişimiyle ilgili iç gerilimleri göz ardı ettiğinden 

de bahsedilir. Bu iç gerilimler, bahçıvanların topluluk üyeliği ve kaynaklara erişim 

haklarını savunma yöntemleri, kentsel stres faktörlerinin bahçe yönetimi ve 

deneyimleri üzerindeki etkisi, ve ırksal ve etnik farklılıkların dışlayıcı mekanlar 

yaratmasıyla ilişkili çeşitli sosyal dinamiklerden kaynaklanmaktadır (Egerer ve 

Fairbairn, 2018). 

Yukarıda ele alınan kentsel gıda üretimi, dağıtımı ve tüketimi ile ilgili kavramlar, 

müşterekler ile olan ilişkileri, olumlu ve olumsuz yönleri ile kendi aralarındaki 

farklılıklar üzerinden incelenmiştir. Aşağıda yer alacak karşılaştırmalı tablo, 

literatürde belirtilen çeşitli vaka örneklerini aydınlatarak bu kavramlar ve müşterekleri 

arasındaki bağlantıyı detaylı bir şekilde ortaya koyacak ve gıdayla müşterek arasındaki 

ilişkiye dair bilgimizi genişletecekdir. Bu tablonun amacı, müştereklerin kentsel gıda 

sistemlerindeki potansiyel rollerine dair geniş bir bakış açısı sağlamaktır (Çizelge 2.2). 

 

 

 



66 

Çizelge 2. 2 Literatürde Yer Alan Kentsel Tarım Örnekleri 

İsim-Konum Faaliyet türü Aktörler İlgili makale 

NeuLand (Köln, Almanya) Topluluk bahçesi Bahçıvanlar Follmann ve 

Viehoff,      2014 

Aroma-home (Villetaneuse, Fransa) Topluluk bahçesi Mali, Etiyopya, Martinik, Guadaloupe ve Haiti'den yeni gelenler, yabancı 

kökenli (çoğunlukla Cezayirli) Fransız vatandaşları, uzun süreli yerli Fransız 

sakinleri, Sarah Harper, sanatçılar 

Haedicke, 2017 

TOP (Kopenhag, Danimarka) Küçük ölçekli kentsel tarım, küçük çatı 

bahçesi 

Bahçıvanlar, yerel topluluk üyeleri, çevre aktivistleri, belediye aktörleri Rutt, 2020 

Grupe Solidarne Razmjene (Hırvatistan) Alternatif gıda ağlarının bir biçimi olarak 

satın alma grupları 

Yerel sakinler, yerel üreticiler Slavuj Borčić, 

2020 

La Fournilliere (Nantes, Fransa) Kentsel bahçecilik, topluluk bahçesi Yerel halk, sosyal konutlardan gelen doğa erişimi sınırlı kişiler, bahçıvanlar Mancebo, 2016 

La Mesa Verde (San Jose, California, ABD) Kentsel bahçecilik Bahçıvanlar (aynı zamanda kırsal Meksika, Orta Amerika ve Güney Doğu 

Asya'daki   göçmenler) 

Valle, 2021 

Gardens in Telheiras, Horta do Monte, Chelas, 

Santa Filomena, Casal da Mira and Adroana 

(Lizbon, Portekiz) 

Topluluk bahçesi Bahçıvanlar, orta-üst orta sınıf sakinleri, portekizce konuşan 

Afrikalı göçmenler, eğitimli gençlik, beyaz Portekizliler gibi yerel topluluk 

üyeleri      (aktörler bahçeye göre değişir) 

Ginn ve Ascensão, 

2018 

596 Acres (New York, ABD) Topluluk gıda girişimi Yerel topluluk üyeleri, , gönüllüler, yönetim kurulu ekibi , alümniler Morrow, 2019 

foodsharing.de (Berlin, Almanya) Topluluk gıda girişimi 200.000 kayıtlı kullanıcı, 25.000 eğitimli gıda kurtarıcısı, gönüllüler, gıda 

bağışlayanlar, alıcılar 

Friedmann, 2016; 

Morrrow,  2019 

Opol Gıda Projesi (Mindanao, Filipinler) Topluluk bahçesi Yerel yönetim, topluluk üyeleri, gönüllü bahçıvanlar, ekonomik olarak 

dezavantajlı aileler, okullardaki yeterli beslenemeyen çocuklar 

Hill, 2011 



67 

Çizelge 2. 3 (devam) Literatürde Yer Alan Kentsel Tarım Örnekleri 

İsim-Konum Faaliyet türü Aktörler İlgili makale 

Wuhan Natur (Wuhan, Hubei, Çin) Alternatif gıda ağı Chen Feng (kurucu) Yerel çiftçiler akademisyenler, Natur üyeleri, gönüllü 

denetçiler 

Zhang ve Barr, 

2018 

Gruppi di Acquisto Solidale (G.A.S) (İtalya) Dayanışma satın alma grupları Tüketiciler, güçük ölçekli üreticiler, La Terra e il Cielo gibi tarım 

kooperatifleri, GAS ağları 

Rossi ve diğ, 2021 

Chisone Vadisi,  Varaita Vadisi, Sangone 

Vadisi 

 Pellice Vadisi,  Stura Vadisi - Torino, İtalya 

Topluluk fırını Yerli sakinler, bölgeye yeni taşınanlar İkinci ev sahipleri, yerel yönetimler, 

yeni gelenler, dönenler  

Bassignana ve 

Volpato,  2022 

MASIPAG (Filipinler) Çiftçi liderliğindeki bir ağ Küçük ölçekli çiftçiler , bilim insanları, yerel topluluklar Kliem, 2024 

Campi Aperti (Emilia- Romagna, İtalya) Çiftçiler ve tüketiciler birliği Küçük çiftçiler ,  tüketiciler, La Via Campesina uluslararası çiftçi hareketi, 

yerel ve bölgesel hükümet temsilcileri 

Diesner, 2020 

La Via Campensina (Dünya çapında 70 ülkede, 

Afrika, Asya, Avrupa ve Amerika'da faaliyet 

göstermektedir.) 

Uluslararası hareket Çiftçiler Topraksız kişiler ,   yerli halk, göçmen ve tarım    işçileri, FAO ve BM 

İnsan Hakları Konseyi gibi kurumlar, yerel     ve      küresel düzeyde diğer 

sosyal hareketler 

Friedmann, 2016; 

Holt- Giménez ve 

van Lammeren, 

2018; Rosset ve 

Val, 2018; 

Micarelli, 2021 

Kultursaat e.V. (Almanya, Avusturya, İsviçre, 

Hollanda (30 yetiştirme lokasyonu)) 

Merkezi olmayan, çiftlikte yetiştirme 

yapan bir organik sebze yetiştirme girişimi. 

Profesyonel çiftçiler Araştırmacılar Tohum geliştiriciler Tschersich ve diğ., 

2023 

Réseau Semences Paysannes (RSP) (Fransa) Çeşitli köylü gruplarının ve tohum 

savunucularının oluşturduğu bir ağ 

Çiftçiler Araştırmacılar Tohum aktivistleri Yerel topluluklar Mazé, Calabuig ve    

Goldringer, 2020;  

Peschard ve 

Randeria, 2020 



68 

Tabloda belirtilenler dışında literatürde daha az detayla bahsedilen farklı ülkelerde 

farklı örnekler de mevcuttur. Hollanda'nın Groningen şehrinde, yerel çiftçilerle 

insanları çevrimiçi pazar yeri aracılığıyla bağlayan "De Streekboer", topluluk destekli 

tarım müşterileri ile çalışan peri-kentsel bir çiftlik olan "De Stadsakker" ve 

gönüllülerin yardımıyla gıda bankasına taze gıda sağlayan bir kentsel bahçe olan 

"Toentje" yer almaktadır (Leitheiser ve Horling, 2021). Katalonya'daki etnografik bir 

çalışma, organik gıda üreticileri ve tüketicileri arasındaki işbirliği ağlarını incelemekte 

ve Norveç'teki benzer girişimlerle karşılaştırmalı olarak ele almaktadır. Bu çalışmada, 

çevrimiçi platformlar üzerinden aracısız pazar değişimi ve farklı ödeme seçenekleri 

aracılığıyla yeni sosyal ve kooperatif ilişkilerin ortaya çıkışı incelenmektedir (Mestres 

ve Lien, 2017). Kaliforniya'daki Food Commons, Cork'taki Food Policy Council ve 

Belçika'daki Walloon Network of Local Seeds, yerel gıda sistemleri üzerinde kontrolü 

yeniden kazanma, topluluk ilişkilerini güçlendirme ve yerel, organik ve ticarileşmemiş 

gıda etrafında paylaşılan değerleri teşvik etme örnekleridir (Sievers-Glotzbach ve 

Christinck, 2021). Almanya'daki "Opensourceseeds", "Save our Seeds" ve 

"Community Seed Banks" gibi girişimler, genetik materyallerin ve diğer gıda 

sistemine girdilerinin müşterek kullanımını teşvik ederek bu kaynakların topluluk 

kullanıcıları tarafından erişilebilir ve ortaklaşa sağlanmasını amaçlamaktadır 

(Carceller-Sauras ve Theesfeld, 2021).  

"Mundraub" platformu, toplulukların kamusal alanlardaki meyve ağaçlarını ve diğer 

yenilebilir bitkileri haritalandırmasını sağlarken; "Food Coop Wedding-West", 

üyelerin gıda üretimi, dağıtımı ve türü üzerinde bağımsız kararlar almasına olanak 

tanır. "Baumhaus" ve "Berlin Gıda Konseyi", kentsel gıda üretimi ve dağıtımı ile ilgili 

çeşitli sosyal ve ekolojik projeleri destekleyen girişimlerdir (Friedmann, 2016). Son 

olarak İngiltere'de, Landworkers' Alliance (LWA) ile ilişkili sivil gıda 

organizasyonlarından "Granville Community Kitchen", Londra'da besleyici yemekler 

sağlarken, Plymouth'da "Tamar Grow Local" ihtiyaç sahibi ailelere ve çorba 

mutfaklarına destek verirken talebi karşılamak için uyum sağlamıştır (Leitheiser ve 

Horlings, 2021). 

Verilen örneklerde görüldüğü üzere gıda müşterekleri özelinde sınırlı örnekler 

bulunmaktadır. Özellikle, literatürde daha geniş bir çerçeve olan kentsel müşterekler 

veya müşterekleştirme süreçleri üzerinden ele alınan örnekler daha çok sayıda 

mevcuttur. Bu, gıda müştereklerinin özgül dinamiklerini ve potansiyellerini araştıran 



69 

akademik çalışmaların henüz yeterince gelişmediğine işaret etmektedir. Bununla 

birlikte, kentsel tarım, kentsel bahçecilik ve topluluk destekli tarım gibi pratiklerin 

incelenmesi, gıda müştereklerini daha iyi anlamak adına önemli bilgiler sunmaktadır. 



70 



71 

3.  TARIMSAL ÜRETİM PERSPEKTİFİNDEN GIDA VE MÜŞTEREKLİK 

İLİŞKİSİNE DAİR BİR TEMATİK ANALİZ 

Gıda müşterekleri, sadece gıdanın ortak kullanımına işaret eden somut bir kavram 

olmanın ötesinde, çok daha derin ve güçlü bir anlam taşımaktadır. Bu 

kavramsallaştırma, gıdanın algılanış biçimi ile oldukça güçlü bir ilişkiye sahiptir. 

Gıdanın tarihselliğini göz ardı etmeden ele aldığımızda, gıdanın temel bir ihtiyaç 

olduğunu, uluslararası boyutta yasal bir insan hakkı olduğunu, bulunduğu coğrafya ile 

birlikte bir kültür yansıtıcısı olduğunu, çeşitli durumlarda kamusal bir mal olduğunu, 

özenle yönetildiğinde sürdürülebilir bir kaynak olarak devam ettirilebileceğini ve her 

ne olursa olsun ticareti yapılan bir mal olduğunu kabul etmemiz gerekir. Bu durum, 

gıdayı ve gıda sistemini müşterekleştirmek düşüncesinde gerçekçi bir zeminde 

düşünmemizi sağlar; çünkü farklı koşullar altında metalaştırılması ve 

özelleştirilmesinin önüne geçilebilse de söz konusu özellikle geçim kaynağı olduğunda 

pazarla olan ilişkisini tamamen kesemeyeceğimizi anlamamıza yardımcı olur çünkü 

ekili gıda ya onu alacak paranız varsa onu üretecek gücünüz varsa tüketebileceğiniz 

bir ticari meta haline gelerek neredeyse tamamen özelleştirilmiştir (Food as a 

commons: Reframing the narrative of the food system). Böylece, gıda müştereklerini 

ve gıdayı müşterekleştirmeyi içinde bulunduğumuz koşullar altında ne kadar 

gerçekleştirebileceğimizi ve neler yapabileceğimizi değerlendirebiliriz. 

3.1 Araştırmanın Tasarım Süreci 

Araştırma tasarımı süreci, aşağıdaki adımlarla yürütülmüştür: 

i. Literatür Taraması: Gıda ve müşterekler üzerine yapılan literatür taraması, 

gıdanın metalaştırılması, geleneksel tarımsal bilgi ve tohumların 

özelleştirilmesi, tarım arazilerinin çitlenmesi, gıda güvenliği, gıda egemenliği 

ve gıda güvencesi gibi konuları kapsayarak gıda müşterekleri / gıdanın bir 

müşterek olarak ele alınması ile ilgili teorik bir çerçeve geliştirmeyi 

amaçlamıştır. 



72 

ii. Yarı yapılandırılmış derinlemesine mülakatlarla veri toplama: Araştırmada 

veri toplama amacıyla, kartopu örnekleme tekniği ile ulaşılan 19 katılımcıyla 

yarı yapılandırılmış derinlemesine mülakatlar yapılmıştır. Kartopu örnekleme 

yöntemi, başlangıçta belirlenen birkaç katılımcının araştırmacıya diğer 

potansiyel katılımcıları önermesi ilkesine dayanır. Bu çalışmada, ilk 

katılımcılarla yapılan mülakatların ardından, yeni katılımcılar onların önerileri 

doğrultusunda ulaşılarak katılımcı çeşitliliğinin artırılması ve araştırma 

verilerinin zenginleştirilmesi hedeflenmiştir. Yarı yapılandırılmış mülakatlar, 

araştırmacının belirli konulara odaklanmasına izin veren önceden hazırlanmış 

soruları içerir, ancak katılımcılara serbestçe konuşma ve konuları daha 

derinlemesine keşfetme imkanı da tanır. Bu tür mülakatlar, katılımcıların 

deneyimlerini, görüşlerini ve duygularını detaylı bir şekilde anlamak için 

idealdir (kaynaklar). Mülakatların süresi 45-90 dakika arasında değişmiş ve 

üreticilerin gıdayı nasıl algıladıkları, geleneksel tarımsal bilgi, tohumlar, 

tarımsal üretim pratikleri ve diğer üreticilerle ilişkileri gibi birçok konu 

hakkında sorular içermektedir. Ayrıca, yeni mülakat yapılacak kişilerle 

bağlantılar keşfetmek için birkaç yönlendirici soru da dahil edilmiştir. Mülakat 

yapılacak kişiler için toplam 12 soru hazırlanmış ve konuşmanın akışına bağlı 

olarak daha detaylı bilgi toplamak için çeşitli diğer sorular da sorulmuştur. 

iii. Tematik Analiz: Mülakatlardan elde edilen bilgiler, tematik analiz yöntemi 

kullanılarak analiz edilmiştir. Tematik analiz, veri içerisinde önemli temaları 

ve desenleri tanımlayıp analiz etmek için kullanılan bir nitel veri analizi 

tekniğidir. Tematik analiz genellikle altı adımı içerir: veriyle tanışma, 

kodlama, tema üretme, temaları gözden geçirme, temaları tanımlama ve 

isimlendirme ve raporu yazma. Bu süreç, verinin dikkatli bir şekilde 

incelenmesi, kodlanması ve bu kodlardan ortak temaların türetilmesini kapsar. 

Tematik analiz, araştırma verilerini derinlemesine anlamak ve katılımcıların 

deneyimlerini ve görüşlerini daha geniş bir bağlamda yorumlamak için 

kullanılmıştır Tematik analiz içerisinde gizil yaklaşımlar kullanılmıştır (Braun 

ve Clarke, 2006). Gizil yaklaşım, verinin açık içeriğinin ötesindeki altta yatan 

anlamları, varsayımları ve kavramları keşfetmeyi amaçlar (Braun ve Clarke, 

2006). Bu yaklaşımda, araştırmacı yalnızca veride açıkça ifade edilenleri analiz 

etmekle kalmaz, aynı zamanda bu ifadelerin altındaki daha derin ve gizli 



73 

anlamlara da iner. Gizil yaklaşım, sosyal ve kültürel bağlamların, kişisel 

inançların ve değerlerin nasıl etkileşim içinde olduğunu anlamayı, metinlerin 

veya konuşmaların yüzey anlamlarının ötesine geçmeyi amaçlar (Braun ve 

Clarke, 2006). Bu yaklaşım, verinin daha derinlemesine ve eleştirel bir şekilde 

incelenmesini gerektirir ve araştırmacının yorumlama becerilerine önemli bir 

önem verir (Boyatzis, 1998). 

iv. Değerlendirme Araştırmanın başlangıç noktası, yarı yapılandırılmış 

derinlemesine mülakatlar yoluyla elde edilen ve tematik analizle 

değerlendirilen üreticilerin vurguladığı noktalardan oluşmaktadır. 

Araştırmanın hedefleri doğrultusunda, üreticiler tarafından vurgulanan kritik 

ve ortak noktalara dayanarak gıdanın müşterekleştirilmesi ve gıda politikaları 

için öneriler formüle edilmiştir. 

3.2 Yöntem 

Nitel araştırmalar miktar veya sayı yerine "nasıl" ve "neden" sorularıyla, ölçülmesi zor 

fenomenleri—deneyimleri, tutumları, davranışları—araştırır (Tenny ve   diğ, 2003). 

Tezin ana sorusu da "nasıl" ile başlamakta olup, mikro ölçekte detaylı bir inceleme 

yapılması hedeflenmiştir. Bu durum, araştırmanın doğası gereği, bizi niteliksel bir 

metodoloji benimsemeye yönlendirmiştir. 

Nitel araştırmalar tanımlayıcıdır ve amacı görüşülen katılımcının konuya dair 

perspektifini derinlemesine analiz etmektir. Nitel araştırma, katılımcıların 

deneyimlerini bireysel yorumlar üzerinden anlamayı hedefler ve genellikle incelenen 

kişileri temsil etmekle sınırlıdır; bu yüzden genellemelerden kaçınır (VanderStoep ve 

Johnson, 2009). Gerçek dünya sorunlarına derinlemesine bakarak katılımcıların 

deneyimleri, algıları ve davranışlarını inceler (Tenny ve diğ, 2003). 

Tez kapsamında genellemelerden kaçınmak asıl önceliklerden biri olduğu için nitel 

araştırma yöntemi sayesinde katılımcıların bireysel deneyimleri ve perspektifleri daha 

derinlemesine incelenmesine olanak sağlanmıştır. Aynı zamanda nitel araştırmalar, 

bulguların güvenilirliğini ve geçerliliğini sağlamak için çeşitli metodolojik stratejiler 

kullanır: Araştırmacılar, kişisel önyargıları ve örnekleme biyaslarını tanıyıp bunlarla 

başa çıkar, titiz kayıtlar tutar, karşılaştırmalı vakalar oluşturur, ve zengin detaylı 

betimlemeler yapar. Aynı zamanda, düşünce süreçlerini şeffaf tutar, diğer 



74 

araştırmacılarla işbirliği yapar, katılımcı doğrulaması sağlar ve veri üçgenlemesi ile 

farklı metodlar ve perspektiflerden elde edilen bulguları birleştirir. Bu stratejiler, 

araştırmanın objektifliğini artırarak daha sağlam sonuçlar elde edilmesini garantiler 

(Heale ve Twycross, 2015). Bu stratejilerden faydalanmak ve tek bir kaynağa 

bağımlılığın oluşturabileceği yanılgıları minimize edebilmek için verilerin analizi 

yapılırken literatür dışında da araştırılan kaynaklardan faydalanılmaya çalışılarak 

karşılaştırmalar yapılmaya çalışılmış, detaylara inilerek daha derin açıklamalar 

vermeye odaklanılmış, görüşme kayıtlarında ses kaydı alınamadığı takdirde bile 

detaylı notlar çıkarılmıştır. 

Keşfedici, tanımlayıcı, açıklayıcı ve yorumlayıcı olmak üzere dört tip nitel araştırma 

tasarımından bahsedebiliriz (Maxwell, 2012). Bu çalışmada ise alt sorular kapsamında 

keşfedici araştırma üzerinden ilerlenmiştir. Keşfedici niteliksel araştırmalar az 

anlaşılan fenomenleri derinlemesine açıklayabilmek açısından faydalıdır. Bu 

yaklaşım, konu hakkında ilk içgörüler sağlar ve daha detaylı çalışmalar için sorular 

geliştirir. Literatürde az işlenmiş konuları keşfetmek için kullanılır ve genellikle 

formaliteyi azaltıp esnekliği artırır (Casula ve diğ, 2020). Polit ve Beck, keşfedici 

araştırmaları, özellikle az anlaşılan fenomenlerin doğasını aydınlatma amacıyla 

tasarlanmış olarak tanımlarlar. Reid-Searl ve Happell, bu tür araştırmaların literatürde 

az yer alan konuları keşfetmek ve yeni bilgilerin geliştirilmesine olanak tanıdığını 

belirtirler. Stebbins, keşfedici araştırmayı, sosyal veya psikolojik yaşam alanlarını 

anlamak ve tanımlamak için genellemeler keşfetmeyi amaçlayan sistematik ve amaçlı 

bir girişim olarak açıklar (Hunter ve diğ, 2019). 

Nitel çalışmalarda röportajlar, gözlemler, odak grupları, anlatılar, notlar, raporlar ve 

arşivlerin incelenmesi gibi farklı yöntemler vardır (Naderifar ve diğ, 2017). Denzin ve 

Lincoln'a göre nitel araştırma, saha notları, röportajlar gibi pratiklerle dünyayı 

yorumlayıp temsil eden bir süreçtir. Nitel araştırma, sıralı değerler göstermeyen veriler 

(metin, imaj, ses) kullanımını içeren araştırma olarak tanımlanır (Guest, 2014). 

Araştırmanın verileri ise yarı yapılandırışmış derinlemesine mülakatlarla toplanmıştır. 

Aynı zamanda literatür için Web of Science üzerinden tarama yapılmıştır. Araştırma 

kapsamımda, Web of Science veri tabanında "commons", "rural", "agriculture" ve 

"ecological" anahtar kelimeleri kullanılarak bu terimlerin 'VEYA' bağlacı ile 

birleştirilmesi suretiyle geniş kapsamlı bir literatür taraması gerçekleştirildi. 

"Commons" terimi genellikle ortak kullanım alanlarını ifade etmek için 



75 

kullanıldığından, arama sonuçları birçok farklı disiplini kapsayacak şekilde 

genişlemiştir. Araştırmayı tarımsal üretim boyutuyla sınırlamak yerine, ilgili 

terimlerle daha geniş bir perspektiften yaklaşmak amacıyla bu kelimeler tarama 

sürecine dahil edilmiştir. Ardından, Web of Science alt kategorileri arasından 

"Environmental Studies", "Economics", "Political Science", "Geography" ve 

"Environmental Sciences" gibi alakalı disiplinler seçilmiştir. Belirlenen doküman 

tipleri arasında "Article", "Book Review", "Book Chapters", "Proceeding Paper" ve 

"Editorial Material" bulunmaktadır. Tarama süreci, yalnızca İngilizce ve bir adet 

Türkçe olmak üzere toplam 1072 kaynak üzerinden yapılmıştır. Bu süreçte, özellikle 

"gıda" ve "müşterek" gibi anahtar kavramlar içeren makalelere odaklanılmıştır. 

Başlangıçta 1072 makale bulunurken, bu kriterlere dayanarak yapılan detaylı seçim 

sonucunda 73 makaleye kadar daraltılmıştır. Bunlardan 5'ine erişim sağlanamamış ve 

toplamda 68 makale üzerinden kapsamlı bir literatür taraması gerçekleştirilmiştir. 

Özellikle gıda müştereklerini ele alan ... sayıda makale bulundu. Elenen makalelerden 

elde edilen yayınlarda hangi kavramların ve konuların öne çıktığını belirlemek 

amacıyla VosViewer aracılığıyla görsel bir değerlendirme gerçekleştirilmiştir.  

Yarı yapılandırılmış mülakatların veri toplama yöntemi olarak seçilmesinin sebebi ise 

açık uçlu soruları belirli temalar etrafında esnek bir şekilde sorabilme olanağı 

tanımasından kaynaklanmaktadır. Böylece görüşmecilerin kendi deneyimleri ve 

görüşleri hakkında daha fazla konuşmasına olanak tanır ve görüşme gidişatına göre 

yeni çıkan bilgileri takip etme ve daha detaylı sorular sorma esnekliğinden 

faydalanılabilir (Mueller ve Segal, 2015). Yarı yapılandırılmış derinlemesine 

mülakatlardan elde edilen veriler analiz edilirken gerçekliğin tam ve eksiksiz 

yansıtılmadığının bilincinde olarak analizler yapıldı. Fontana ve Prokos'un (2007) da 

dediği gibi "Mülakatların sonuçlarını, toplandıkları bağlamlardan koparıp, onları 

bağımsız ve herhangi bir bağlayıcılığı olmayan objektif veriler olarak iddia edemeyiz' 

(White ve Drew, 2011). Yine de yarı yapılandırılmış mülakatlar, nitel araştırmalar için 

vazgeçilmez bir yöntemlerden biridir çünkü bu yöntem araştırma sorularını ve 

hedeflerini katılımcıların gerçek dünya deneyimleri üzerinden anlamlandırma fırsatı 

sunar. 

Üreticilerle birebir görüşmeler yapmak, her ilçenin ve bölgenin üretim koşullarını, 

zorluklarını ve ihtiyaçlarını anlamak gıda politikalarını yerelleştirmek ve mikro 

ölçekte desteklemek adına kritik önem taşır. Bu çalışma kapsamında, çeşitli 



76 

motivasyonlar ve hikayelerle, farklı çeper bölgelerde üretim yapan 19 üretici ile yarı 

yapılandırılmış görüşmeler gerçekleştirilmiştir; bu görüşmeler, tohum ve geleneksel 

tarımsal bilgi özelinde, üretim pratiklerine odaklanarak 30 ila 90 dakika sürelerinde 

yapılmıştır. Görüşmeler, yüz yüze veya yüz yüze görüşme imkânı olmaması 

durumunda online platformlar üzerinden gerçekleştirilmiştir. 

Görüşmecilerin seçimi kartopu örnekleme yöntemiyle gerçekleştirilmiştir. Kartopu 

örneklemesi, Leo Goodman (2011) ve diğerlerine göre, Coleman (1958-1959) ve 

Goodman (1961) tarafından sosyal ağların yapısını incelemek amacıyla geliştirilmiş 

bir yöntemdir. Bu yöntem, özellikle ulaşılması zor popülasyonları hedef alır. Coğrafi 

olarak daha dağınık oldukları için bu grupları örneklemek zordur. "Standard 

istatistiksel örnekleme yöntemleri bu tür popülasyonlar için işlevsiz kalır çünkü bu 

yöntemler, örneklem çekilecek popülasyon üyelerinin tam bir listesini gerektirir. 

Kartopu örneklemesi, bu zorlukları aşmak için sosyal ağlardan yararlanarak 

katılımcıların birbirini referans göstermesine dayanır." (Heckathorn, 2011) Bu 

örnekleme yönteminden hareketle ilk olarak Postane İstanbul'un Adil Gıda Topluluğu 

üyesi olan ve Silivri'deki Gözdenin Çiftliği'nin kurucusu ile görüşme yapılmış ve 

sonrasında onun yönlendirmesiyle Kadıköy Üretici Pazarı'nda Beykoz'da faaliyet 

gösteren Akasya Tarım'ın kurucusu ve Çatalca'da üretim yapan iki üretici ile 

görüşmeler sürdürülmüştür. Yine aynı gruptan iletişime geçilerek Tilya Ekolojik 

Sosyal Kooperatif'in ortak kurucularından ile görüşülmüş, ancak aynı gruptan başka 

bir üretici ile görüşülmemiştir. Postane ile ilişkili olan Mekanda Adalet Derneği 

üzerinden ulaşılan bir diğer bağlantı aracılığıyla Ekolojik Toprak Çiftliği'nin kurucusu 

ile görüşülürken, Şile'de Değirmençayırı Kooperatifi'nin kurucusu ve Şile Yeryüzü 

Pazarı'nın kurucusu, Ovacık’ta Bir Gün Projesi ve Ovacık Köyü Kadın Tohum 

Derneği kurucusu ile de görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Onun önerileri doğrultusunda 

Şile Pazarı'nda faaliyet gösteren üç üretici ile daha görüşülmüştür. Mekanda Adalet 

Derneği'nde yer alan bir başka kontak üzerinden Sarıyer Gümüşdere'de üretim yapan 

bir üretici ile iletişime geçilmiş, onun önerisi üzerine bir diğer bir üretici ile daha 

görüşülmüştür. Ayrıca, kişisel tanıdıklarım aracılığıyla Arnavutköy'de hobi 

bahçeciliği yapan bir üretici ile temas kurulmuş, onun yönlendirmesiyle sosyal medya 

üzerinden bir başka üreticiyle daha görüşülmüştür. Daha önce Silivri pazarında 

tanışılan bir üretici ile yapılan görüşme üzerine, onun önerisiyle Çatalca’da ve 

Büyükçekmece'de hobi bahçeciliği yapan birer kişiyle daha görüşmeler yapılmıştır. 



77 

Son olarak Büyükçekmece’de görüşme yapılan kişi aynı bölgede farklı üretim 

faaliyetleri yürüten Arka Bahçe’i önermiştir ve onlarla da görüşülmüştür. Bu 

görüşmelerin süreleri genellikle 30 ila 90 dakika arasında değişmiş, yüz yüze 

yapılabilecek durumlarda tercih edilmiş, ancak bazı durumlarda online platformlar 

üzerinden iletişim kurularak devam ettirilmiştir. 

Buna ek olarak bu üreticilerin verdiği cevaplardan yola çıkılarak yapılan 

değerlendirme dışında yine görüşmelerden ve teorik çerçeveden hareketle, Weber'in 

ideal tip analizine referans verilerek üreticilerin gıdayla olan ilişkilerini daha sistemli 

bir şekilde anlamlandırmak amacıyla beş ideal tip oluşturulmaya çalışılmıştır. Max 

Weber'in "ideal tip" kavramı, sosyal bilimlerde karmaşık sosyal olguları analiz etmek 

için kullanılan teorik bir araçtır. Bu, belirli bir olgunun abartılmış ve vurgulanmış 

özelliklerini içeren soyut bir modeldir ve gerçek dünya fenomenlerini karşılaştırmalı 

bir çerçeve içinde anlamamızı sağlar. Ideal tip, gözlemlenebilir bir fenomen değil, 

daha ziyade sosyologların değerlendirmeleriyle şekillenen subjektif bir yapıdır. 

Ancak, ideal tipin bazı sınırlamaları vardır. Bir kere, bu tip bir soyutlamadır ve 

gerçekliğin karmaşık ve çeşitli yönlerini tam olarak yansıtamayabilir. Ayrıca, ideal tip, 

onu oluşturan sosyoloğun subjektif yorumlarına ve kişisel önyargılarına dayanabilir. 

Buna rağmen, ideal tip, sosyal bilimlerde teorilerin geliştirilmesi ve sosyal yapıların 

daha iyi anlaşılması için değerli bir araç olarak kalmaya devam eder. Bu bağlamda, 

üreticilerin gıdaya yönelik yaklaşımları, tarımsal üretim motivasyonları, uyguladıkları 

tarımsal üretim pratikleri ve gıdayı tanımlama biçimleri esas alınarak daha sistematik 

bir şekilde değerlendirebilmek adına ideal tipler oluşturulmuştur: Ekolojik 

Girişimciler, Çeper Bahçıvanları, Nesil Çiftçileri, Diversifikasyon Çiftçileri ve Verim 

Odaklı Çiftçiler. Bu ideal tiplerin sunulmasının temel nedenlerinden biri çeper 

bölgelerdeki üreticiheterojenliğine dikkat çekmek içindir. Bu heterojenliği Stavrides'in 

(2015) çeşitlilik yaratan ve kaynakların metalaşmasına karşı çıkan bir alan olarak 

müştereklere odaklanışı gibi bir bakış açısıyla müşterek zeminde buluştırmaya dair bir 

çerçeve çizebilmenin yollarını aramaktır. 

Özetlemek gerekirse, temalar; teorik çerçeveler, katılımcı yanıtları ve kategorizasyon 

süreçleri ışığında şekillendirilmiştir. Kodlama ve tema geliştirme süreçleri, literatürde 

belirtilen kuramsal çerçeveler doğrultusunda titizlikle analiz edilmiştir. Bu analizler, 

araştırma sorularının derinlemesine anlaşılmasına ve çeşitli nitel bulguların açığa 

çıkarılmasına olanak tanımıştır. 



78 

3.3 Alan Seçimi 

Gıdayı müşterekleştirmek veya gıda için müşterek bir mücadele vermek denildiğinde, 

ilk olarak kent bostanları, kent bahçeleri, ev/balkon bahçeleri, gıda 

paylaşım/dayanışma ağları, gıda kooperatifleri vb. örnekler akla gelenler arasındadır. 

Buralardaki aktörler, mevcut sistemin sorunlarına karşı görece bilinçli ve daha aktivist 

bir motivasyonla hareket ederler. Çünkü gıdanın üretimi, işlenmesi, dağıtımı ve 

tüketimi süreçlerinde, özellikle perspektifimizi tarımsal üretime odakladığımızda, 

İstanbul gibi metropol bir şehirde kentsel alanda tarım yapmanın zorlukları daha net 

bir şekilde ortaya çıkar ve daha benzer sorunlarla karşı karşıyadır Neredeyse her yerin 

yapılaşmış olduğu kent merkezinde araziler çok daha sınırlıdır ve çeşitli kentsel 

tehditlerle karşı karşıdır üretici. Böylesi bir alanda tarım yapma motivasyonu daha 

bilinçli ve daha idealize edilen bir motivasyonla şekillendiği çeşitli araştırmalarda da 

görülmektedir. Bu tür örnekler, kapitalist sisteme karşı çıkarak kent merkezinde halen 

gıdaya dair pratiklerin sistemin çatlaklarından faydalanılarak bireysel veya kolektif 

çabalar ile yapılabileceğini kanıtlar. Böylece müştereklerden bahsetmeyi kolaylaştırır. 

Literatürde de müşterek kavramı üzerinden gıdaya dair mücadeleleri ve çabaları ele 

alan çalışmalar da genellikle benzer sahalara odaklanmıştır. 

Türkiye’deki çalışmalarda özel olarak gıda müştereklerine dair yapılan çalışmalar gıda 

ve müşterekler/müşterekleştirme pratiklerine dair yapılan çalışmalardan ciddi oranda 

çok daha azdır. Tarımsal alanların ve meraların korunması, kooperatifler, gıda 

inisiyatifleri, toplumsal hareketler, tohum ve gıda politikalarına dair müşterek 

yaklaşımı ve müşterekleştirme pratikleri üzerinden çalışmalar mevcuttur ancak gıda 

müşterekleri alanyazınında sadece Umut Kocagöz ve Bengi Akbulut’un çalışmalarının 

ön plana çıktığı görülmektedir. Kocagöz çalışmalarında gıdanın müşterek olarak 

tanımlanmasının öneminden bahsetmektedir. Ona göre gıda, toplumun tamamını 

ilgilendiren bütünlüklü bir süreç olarak ele alınmalıdır. Bu yaklaşım, gıdayı sadece bir 

tüketim nesnesi olarak değil, aynı zamanda metalaşma süreci boyunca ortaya çıkan 

tüm ilişkileri hesaba katmayı gerektirir (Kocagöz, 2018). Gıdayı müşterekleştirmek 

konusunda ise bunun gıda üzerinde egemenlik kurmanın ve tüm gıda aktörlerinin 

(üreticiler ve tüketiciler) kendi kaderlerini tayin etme yetkisi verdiğini iddia eder. 

Gıdayı müşterekleştirmeyi gıda egemenliği kavramsallaştırmasıyla paralel yürütür ve 

kooperatiflerden/kolektif örgütlenmelerden ve kentsel gıda inisiyatiflerinden, kent içi 

tarım uygulamalarının teşvikinden, kırsal mücadelelerle bağ kurmaktan bahseder. Bu 



79 

yapıların üreticilerin değer ürettikleri ve bu değerin kontrolünün üreticiler tarafından 

yapıldığı bir yapı olduğunu ifade eder. Buna ek olarak kent ve kır arasındaki mesafeyi 

azaltmayı hedefleyen bu pratiklerle ve mücadelelerle müşterek gıda politikalarının 

kentsel ve kırsal alanlarda etkin şekilde uygulanmasını sağlanacağından bahseder. 

Bengi Akbulut (2015) ise gıdayı nesnenin ötesinde toplumsal, ekonomik ve politik 

ilişkiler bütünü olarak tanımlıyor. Çalışmalarında feminist bir yaklaşımla gıda üretim 

süreçlerindeki toplumsal cinsiyet temelli eşitsizlikler ve sömürü yapılarını sorguluyor. 

Gıda müştereklerinin özel mülkiyetleştirilmesine karşı korunması, kadınların 

ekonomik ve toplumsal özgürlüklerini destekleyen feminist mücadeleler için merkezi 

bir öneme sahip olduğunu belirtir. Ayrıca mücadele ve müşterekleştirme pratiklerinde 

merkezi bir yerde ele alınması gerektiğini savunur. Tez kapsamında iki değerli 

araştırmacının çalışmaları çok kıymetli görülmektedir çünkü Türkiye’ye dair 

derinlemesine içgörüler paylaşılmıştır. Gıda müşterekleri kavramına farklı bir 

perspektiften katkı sağlamak için ise çeper bölgeler saha alanı olarak seçilmiştir. 

İstanbul'un çeperlerinde ise tarımsal üretim açısından oldukça önemli bölgeler 

bulunmasına rağmen, bu alanlarda üretim faaliyetlerinin sürdürüldüğü genel olarak az 

bilinmektedir. Oysa kentin çeper bölgelerinde tarımsal üretim ve hayvancılık birçok 

engele ve zorluğa rağmen halen devam etmektedir. Bu bölgeler kent ile kırsal 

arasındaki geçiş bölgeleridir ve kentsel yayılmadan etkilense de kırsal pratiklerin 

dönüşerek veya aynı şekilde devam ettirilmeye çalışıldığı alanlardır. Çeper kavramı, 

Smith tarafından 1937 yılında ilk defa kullanılmıştır ve bu kavram, kentin yerleşim 

alanlarının dışında kalan yapılandırılmış bölgeleri, kırsal ve kentsel alanlar arasındaki 

geçiş bölgesi olarak tanımlar. Bu bölgeler, genellikle şehir merkezinden uzakta yer 

almasına rağmen, şehirle ekonomik ve sosyal bağlantılarını sürdürür. Karma arazi 

kullanımına sahip olan bu bölgelerde karşılaşılan en büyük problemlerin başında 

kentsel genişleme sürecinde tarımsal arazilerin ve faaliyetlerin baskı altına girmesi 

gelir. Bu süreç aynı zamanda ekolojik dengeyi de bozabilir ve yerel topluluklar 

üzerinde ekonomik ve sosyal etkilere neden olabilir. 

İstanbul'un çeper bölgelerinin oluşumu ve kentsel yayılma süreci, şehrin altyapı ve 

ulaşım projeleriyle yakından ilişkilidir. 1970'lerden önce doğal engellerle sınırlı olan 

İstanbul'un kent formu, E-5 karayolu ve TEM otoyolu, inşa edilen Boğaziçi, Fatih 

Sultan Mehmet ve Yavuz Sultan Selim köprülerinin açılmasıyla önemli ölçüde 

değişmiştir. Kuzey Marmara otoyolu ve İstanbul Havalimanı gibi sonraki büyük 



80 

altyapı projeleri de özellikle kuzey bölgelerdeki havza alanları üzerinde kentleşme 

baskısını artırmıştır. Bu baskı, arazi değerlerindeki artış ve yüksek rant oranları gibi 

ekonomik faktörlerle birlikte, çeperdeki kırsal yerleşimlerin kentle entegrasyonunu 

hızlandırmış ve İstanbul'un büyüme rotasını doğu-batı aksından kuzey-güney aksına 

doğru genişletmiştir. (TMMOB, 2010). Ek olarak deprem ve pandemi gibi afetler, 

şehir merkezlerinden çeper bölgelere göçü teşvik etmiş ve bu alanları kaçış noktaları 

haline getirmiştir. Bu süreç, bölgede yeni konut ve müstakil ev arzının artmasına zemin 

hazırlamıştır. Bu durum, çeper bölgelerde altyapı ve konut gelişimini destekleyen 

temel bir faktör olarak işlev görmektedir. 

Ne kırsal ne de tam olarak kent diyebileceğimiz bu ara geçiş bölgeleri ve sahip 

oldukları tarım toprakları, böylece birçok olumsuz dış etkenle karşı karşılayadır. 

Süreçte b alanlar, geleneksel kırsal pratiklerin yanı sıra yeni yaşam tarzlarına ve 

demografik yapıya da ev sahipliği yapmaya başlamıştır. Dolayısıyla, çeper bölgelerde 

yaşanan bu dönüşüm, kentsel ve kırsal karakterler arasındaki sınırları daha da 

belirsizleştirerek yeni toplumsal ve ekonomik pratiklerin ortaya çıkmasına zemin 

hazırlamaktadır. 

Çeper bölgelere dair gıda müşterekleri üzerinden yürütülen çalışmalar literatürde 

oldukça sınırlıdır. Hatta neredeyse iki-üç örneğin ötesine geçmemektedir. Tezin ana 

teması olan gıda müştereklerine dair çalışmalar genellikle yerel(indigenous) 

topluluklar, kırsal bölgeler veya kent merkezlerine dair vaka çalışmaları veya örnekleri 

içermektedir. Bu nedenle tez kapsamında gıda müştereklerinin çeper bölgeler 

üzerinden ele alınması literatürdeki boşluğu doldurmaya çalışmak adına önemli 

görülmüştür. Çeper bölgelerde tarımsal üretime devam etme motivasyonu geçmişte 

yapılan çalışmalardan yola çıkıldığında kent merkezindeki motivasyonlardan daha 

farklılık gösterme potansiyeline sahiptir çünkü İstanbul'da hala tarımsal üretim 

alanlarının bulunduğu bu bölgelerde aile mesleğini devam ettiren veya daha sonradan 

bu bölgelere gelip üretime başlayanların hikayeleri çeşitlilik gösterebilmektedir. 

İstanbul'un son tarımsal üretim alanlarında çalışan çeşitli motivasyon ve hikayelere 

sahip üreticiler, bireysel ölçekte kendi ürettiklerini tüketmekte ve ayrıca geçimlerini 

sağlayarak İstanbul'un tarımsal geleceği açısından oldukça stratejik bir bölgede üretim 

yapmaktadırlar. Bu bölgelerdeki üreticiler yerel ancak birbirleriyle koordineli 

politikalarla desteklendiklerinde, özel sektör ve kamusal alandaki ilişkilerini 

geliştirerek karşılıklı destek ve ağ oluşturma potansiyeline sahiptirler. Çünkü benzer 



81 

veya farklı problemlerle mücadele ederek bu bölgelerde farklı amaçlar uğruna üretimi 

devam ettirmeye çalışmaktadırlar. Bu motivasyon bazen daha idealist bir vizyonla, 

bazen geçimlerini sağlama mücadelesiyle, bazen ise sağlıklı beslenebilmek gibi farklı 

sebeplerle sürdürülmektedir. 

Müşterekleri tıpkı Otonomist Marxistler gibi bir toplumsal bir üretim olarak ele alınan 

bu çalışmada gıda üretiminde kent içinde gıda üretenler veya kooperatifler gibi 

yapılardaki ortak motivasyonla gıda üreten görece daha küçük ölçekli grupların da 

ötesine taşıyarak orta ölçekte çeper bölgelerde neler yapabileceğimizi ele almak 

amacıyla bir saha çalışması gerçekleştirildi. Ölçeği küçük ölçekten orta ölçeğe taşırken 

çeşitlenen üretici profilleri de tezin çıktılarını zenginleştirmiştir. 



82 



83 

4.  NİTEL VERİLERİN ANALİZİ: GIDA VE MÜŞTEREKLİĞİN TARIMSAL 

ÜRETİM ÜZERİNDEN OKUNMASI 

Katılım sağlamayı kabul eden 19 görüşmecinin sosyo-demografik özellikleri 

incelendiğinde; üretim yerleri coğrafi dağılım olarak İstanbul'un çeşitli çeper 

bölgelerinde konumlandığı gözlemlenmiştir. Bu bölgeler ve katılımcı sayıları şu 

şekildedir: Arnavutköy'den iki kişi, Beykoz'dan üç kişi, Büyükçekmece'den iki kişi, 

Çatalca'dan üç kişi, Sarıyer'den iki kişi, Silivri'den iki kişi ve Şile'den beş kişi. 

Görüşmecilerin yaş dağılımı ise; 25-39 yaş aralığında sekiz kişi, 40-59 yaş aralığında 

yedi kişi ve 60 yaş üzerinde dört kişi şeklindedir. Yarı yapılandırılmış mülakatlar 

vasıtasıyla elde edilen bulgular, beş temel tema altında incelenmiştir. Bir sonraki 

bölümde detaylı analiz edileceği üzere ilk tema “Çeperde Tarımsal Üretim 

Hikayeleri”dir ve görüşülen üreticilerin tarımsal üretim yapma motivasyonlarıyla 

beraber birbirinden farklı olan hikayelerine “beyaz yakalının toprağa dönüşü”, “aile 

mesleği”, “sağlıklı ve temiz gıdaya erişim motivasyonu”, “şehir merkezinden kaçış” 

ve “kooperatif/dernek kurma amacı” olmak üzere beş kod üzerinden ele alınmıştır. 

İkinci tema “Tarımsal Üretim ve Zorluklar”dır. Burada ise üreticilerin ortak olarak 

üzerinde durdukları problemlerden yola çıkarak “yapılaşma baskısı”, “endüstriyel 

tarım”, “ticarileştirme”, “maliyetler”, “örgütlenme sorunu”, “ürünlerin pazarlanması” 

ve “yerel yönetim ve hükümet” olmak üzere yedi kod belirlenmiştir. Bunlar 

""Ekonomik ve Yapısal Sorunlar" ve "Organizasyon ve Yönetim Sorunları" olmak 

üzere iki alt başlık altında ele alınmıştır. Üçüncü tema, tezin kavramsal çerçevesi ile 

de ilişkili detayları daha derinlemesine ele alabilmek adına adına “Tarımsal Üretimde 

Potansiyel Müşterekler”dir. Kodlar ise “(geleneksel) tarımsal bilgi”, “tohumlar” ve 

“ortak motivasyonla yapılan pratikler”. Dördüncü tema toparlayıcı bir şekilde tarımsal 

üretim pratikleri hakkında konuştuktan sonra görüşmecilere gıdayı tanımlamaları 

istenmesi sonucu elde edilen bilgiler ile şekillenmiştir ve tema ismi “Gıdanın Çoklu 

Anlamları” olmuştur. Bu tema altındaki kodlar ise “ticari”, “geçim kaynağı”, “yaşam 

kaynağı/ihtiyaç”, “hak” ve “kültürel belirleyici”dir. Son olarak ise görüşmecilerin 

taleplerinden yola çıkarak “Üreticilerin Perspektifinden Değerlendirmeler” temasında 



84 

“var olan destekler ve değerlendirmeler” ve “üreticinin geleceği” kodları ele alınarak 

tematik analiz tamamlanmıştır. 

Görüşmecilere dair bilgiler aşağıdaki tabloda detaylandırılmıştır (Çizelge 4.1). 

Çizelge 4. 1 Görüşmecilere Dair Bilgiler 

Görüşmeci Konum Tarımsal Aktivite Türü 

G1 Arnavutköy,Haraççı Büyük Ölçekli Tarım 

G2 Arnavutköy, Dursunköy Bahçecilik 

G3 Beykoz, İshaklı Küçük Ölçekli Tarım, Topluluk 

Bahçesi, Kooperatifçilik 

G4 Beykoz, Öğümce-Cumhuriyet Küçük Ölçekli Tarım 

G5 Beykoz, Öğümce Küçük Ölçekli Tarım, Ortak Ekim 

Yapılan Küçük Ölçekli Tarım 

G6 Büyükçekmece, 19 Mayıs Bahçecilik, Büyük Ölçekli Tarım, 

Arıcılık 

G7 Büyükçekmece, 19 Mayıs Bahçecilik, Paylaşımlı Küçük Ölçekli 

Tarım 

G8 Çatalca, Dağyenice Küçük Ölçekli Tarım 

G9 Çatalca, Çiftllikköy Bahçecilik 

G10 Çatalca, Dağyenice Küçük Ölçekli Tarım 

G11 Sarıyer, Gümüşdere Bahçecilik, Ortak Ekim Yapılan 

Küçük Ölçekli Tarım 

G12 Sarıyer, Gümüşdere Küçük Ölçekli Tarım 

G13 Silivri, Yeni Mahalle Küçük Ölçekli Tarım 

G14 Silivri, Alipaşa Küçük Ölçekli Tarım, 

G15 Şile, Değirmençayırı Küçük Ölçekli Tarım, 

Kooperatifçilik 

G16 Şile, Ovacık Küçük Ölçekli Tarım, Tohum 

Derneği 

G17 Şile, Çayırbaşı Küçük Ölçekli Tarım 

G18 Şile, Satmazlı Küçük Ölçekli Tarım 

G19 Şile, Satmazlı Küçük Ölçekli Tarım, Arıcılık 

 

4.1 Çeperde Tarımsal Üretim Hikayeleri 

İstanbul'un çeper bölgeleri, çeşitli nedenlerle tarıma yönelen farklı geçmişlere sahip 

üreticilere ev sahipliği yapmaktadır. Şehir merkezinin kaotik yaşantısından 

uzaklaşmayı arzulayanlar, sağlık sorunları nedeniyle daha temiz ve sağlıklı gıda 

üretimi yapmak isteyenler; kurumsal iş geçmişine sahip olup emekli olduklarında veya 

farklı dış sebeplerle işlerini bırakıp kentten çok kopmadan kırsal sayılabilecek bir 

bölgede yaşamak isteyenler veya tarımı aile mesleği olarak sürdürenler; bu bölgede 



85 

kendilerine bir yaşam alanı yaratmışlar ve kendi üretim hikayelerini yazmaktadırlar. 

Bu çeşitlilik, İstanbul’un çeperlerinde farklı toplumsal dinamikler eşliğinde tarımsal 

yapılanmayı çeşitlendiren bir mozaik oluşturmaktadır.  

Üreticilerin motivasyonları her zaman tek bir sebepten kaynaklanmayabilir. Üreticiler 

çeşitli sebeplerle veya tetikleyici durumlarla üretim yapabilirler. Bu nedenle, aşağıda 

verdiğimiz başlıklar, her bir üreticinin tek bir kategori altında incelendiği bir analiz 

değildir; bunun yerine, üreticilerin hikayelerinde bulunan farklı motivasyon ve 

deneyimlere dair ortak kodları ifade eder. 

4.1.1 Beyaz yakalının toprağa dönüşü 

1960'ların İstanbul'u, kırdan kente göçlerin tetiklediği önemli değişim süreçlerini 

yaşamıştır. Kente göçenler “eski köylülerdir” ve kent dinamiği yeni gelenlerle beraber 

hızla değişmeye başlamıştır. Eski köylüler, kentlileşebilmek ve ayakta kalabilmek için 

kendi stratejilerini geliştirmek zorundadırlar. Yerleşecek bir ev bulmayı ve kentin 

pazar ekonomisine sosyo-ekonomik olarak uyum sağlamayı kendi kaynaklarına ve 

enformel ilişkilere dayanarak başarırlar. Uyum sürecinde aile ve akrabalık ilişkileri 

önemli bir yer tutar (Kıray, 2000). Günümüzde ise şehir merkezine olan kaçışın yerini 

çeşitli nedenlerle kent merkezinden uzaklaşma dürtüsü almaktadır. Artık 

kentlileşebilmekten öte kırsalın pratiklerini yeniden hayata geçirmek ve doğal olanla 

yeniden eklemlenebilmeye yönelik bir çekim vardır. Bu bağlamda da İstanbul gibi bir 

metropolde çeper bölgeler giderek daha çok nüfus çekmektedir. İstanbul’daki bu 

hareketlilik ise tersine göç olarak adlandırabileceğimiz bir süreci ifade etmektedir. 

Kurumsal şirketlerde çalışan bireyler, kent merkezlerinden uzaklaşarak ancak kentle 

olan bağlantılarını tamamen koparmadan yaşayabilecekleri bir yaşam alanı olarak 

çeper bölgeleri tercih edebilmektedir. Her ne kadar tarım arazilerinin, meraların, 

ormanların ve su kaynaklarının bulunduğu bu bölgelerde aşırı yapılaşma çevresel 

tahribata yol açsa da lüks müstakil evler, kapalı siteler veya lüks apartmanlar halen bu 

bölgelere inşa edilmekte ve talep görmektedir. Ancak aynı zamanda lüks etiketiyle 

sunulan konutları tercih edenler kişilerin yanı sıra kent merkezinden kaçışı farklı bir 

perspektifle yorumlayan ve kırsalın özlenen pratikleriyle yeniden bütünleşerek 

doğayla daha yakın bir ilişki kurmak amacıyla mesleklerinden ayrılarak çeper 

bölgelerdeki arazileri taşınmak da her geçen gün artan bir eğilim olarak 

gözlemlenmektedir. Zorlu ve Yoloğlu’nun (2022) “İstanbul Metropoliten Alanında 



86 

Nüfus Hareketliliğinin Dinamikleri” çalışmasında da kent çeperine doğru artan göçe 

dair verilen istatiksel bilgiler eğilimin artışını kanıtlar niteliktedir.  

Tez kapsamında bu bölgelerde tarımsal üretim yapan kişilerle görüşüldüğü üzere odak 

daha çok ikinci grupta yer alan ve bu motivasyonla bu bölgelere gelip tarımsal üretimle 

ilgilenenler üzerinedir. 

G5: “2018 yılında organik tarımla başladım. O zamanlar Trakya'da bir arazide 

sebze yetiştiriciliği yapıyordum. Orada geçirdiğim zaman boyunca, yoğun 

geçmişimden uzaklaşıp mental olarak kendimi çok iyi hissettiğim bir dönemdi. 

Ancak daha sonra ortaklık bozulduğu için İstanbul’a dönme kararı aldım ve 

burada tarım yapmaya devam etmeye karar verdim. Önceki kurumsal hayatımı 

geride bırakarak tamamen bu alana yöneldim.  

...İstanbul'a döndüğümde, Merkez Bahçe'yi Öğümce'de kurduk ve 12 dönüm 

arazi üzerinde üretime başladık. Ayrıca Cumhuriyet'de bir arkadaşımla 13 

dönüm arazide ortak ekim yapıyoruz. Bu işe gönül verdim diyebilirim; 

zorluğuna rağmen, iş olarak gördüğüm bu mecrada yer almaktan mutluluk 

duyuyorum.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

G5’in aktarımlarına göre, kurumsal yaşamın baskılarından uzaklaşarak bir rahatlama 

alanı arayışı içinde bu bölgeye yönelmiş ve burada üretime başlamıştır. Bu süreç, onun 

için hem bir kaçış hem de kişisel anlamda bir üretici olarak yeniden canlanma fırsatı 

olarak değerlendirilebilir. Birçok beyaz yakalı çalışanın üretim yapmak amacıyla 

İstanbul'un çeper bölgelerine yönelmesine dair spesifik bir nicel çalışma 

bulunmamakla birlikte, bu eğilim farklı haber ve sosyal medya kaynaklarında sıklıkla 

dile getirilerek bu üreticilerin hikayelerine dair ayrıntılı bilgiler sunulmakta. Özellikle, 

Mekanda Adalet Derneği'nin kapsamında hazırlanan “İstanbul Çeperindeki Toprağa 

Dönüş İnisiyatifleri” başlıklı video serisi, kentleşme süreçlerini sorgularken adil ve 

sağlıklı gıda üretmek isteyen yerel üreticilerin sorunlarını ele alarak bu dönüşlerin 

somut örneklerini sunan bir çalışma olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Öte yandan G4, kendi balkonunda küçük çapta başlattığı üretim faaliyetlerini, 

karşılaştığı bir fırsatı değerlendirerek İstanbul'un çeperlerine taşımıştır. Dışsal bir 

olumsuzluk olan pandemi ise G4 için beklenmedik bir şekilde yeni üretim olanakları 

yaratmış ve bu sayede daha geniş ölçekte üretime geçiş yapmayı düşünmesini mümkün 



87 

kılmıştır. Bu durum, bireysel çabaların ve küçük başlangıçların, doğru zamanda ve 

doğru koşullar altında nasıl genişleyebileceğinin bir göstergesi olarak ele alınabilir. 

G4: “Evin terasında ilaçsız üretim yapabilmek için dört yıl boyunca internet 

üzerinden yerli ve yabancı kaynaklardan detaylı araştırmalar yaptık. 

Terasımızda bu bilgiler ışığında üretim gerçekleştirdik. Karşımıza bir fırsat 

çıktığında işlerimizden ayrıldık, arsa kiralayıp Öğümce köyüne taşındık. Akıllı 

sera ve hidroponik tarım yaparak geçimimizi sağlamayı, çiftçilik öğrenerek 

kendi temiz ürünlerimizi üretmeyi planladık. Ancak Türkiye'deki durum ve 

pandemi ile işler değişti. Pandemi sırasında Instagram üzerinden 

takipçilerimiz, ürünlerimizi eve getirmemizi isteyerek dışarı çıkamadıklarını 

belirttiler. İzinlerimiz olduğu için bu talepleri karşıladık ve bu şekilde ilerledik; 

yol bizi buraya getirdi ve kabul ettiğimiz bir süreç oldu.” (Erkek, Öğümce, 

Beykoz) 

Ayrıca çeper bölgelerde üretilen gıdanın, pandemi gibi bir şok döneminde ne kadar 

etkili bir cevap olabildiğinin kanıtıdır. Bu elbette ki kentsel tarım aracılığıyla üretilen 

gıda için de geçerlidir ancak kent bostanları söz konusu olmadığı sürece görece daha 

küçük alanda üretilen gıda şok dönemlerinde gıdayı sağlamada yeterlilik 

sunamayabilir. Bu da bizi sadece bireysel ölçekte yapılan gıda üretimi ve dağıtımının 

müşterek bir zeminde yapıldığı takdirde oluşturacağı dayanıklılığın bir göstergesidir. 

Çünkü müşterekler şoklardan hızlı bir şekilde toparlanma yeteneğine sahiptir. 

Müştereklerin yerel ve kendiliğinden örgütlenmiş yapılar oluşturması, bu yapıların 

tarımsal gıda sistemlerinde dayanıklılığın anahtar özelliklerinden biri olabileceğini 

gösterir. Böylece doğal afet dönemlerinde dahi yerel düzeyde hızlı bir şekilde 

erişebilirliği artırması sayesinde küresel gıda sistemine bağımlılığı azaltarak yerel 

ekonomileri güçlendirir ve toplulukların kendi gıda güvenliklerini kontrol etmelerine 

olanak tanır (Devillers, 2023). 

Beyaz yakalı çalışanlar arasında, işlerine hafta içi devam ederken, hafta sonları veya 

tatil dönemlerini kırsal bölgelerde geçirmek amacıyla arsa veya ev satın alan ya da 

kiralayan bireyler de mevcuttur. Bu grup, kentsel yaşamın stres ve gerginliğinden 

geçici bir süreliğine uzaklaşmayı amaçlayarak doğayla iç içe alanlarda vakit geçirmeyi 

tercih etmektedir. Bu tercih ise geçmişten gelen köy hasretinin motive ettiği bir şekilde 

tarımsal üretim yapmayı beraberinde getirmiştir. G9, bu deneyimini şu sözlerle ifade 

etmiştir: 



88 

G9: “15-20 yıldır sahip olduğumuz Çatalca'daki yer, aile büyüklerimizin köy 

hasreti nedeniyle satın aldıkları bir yerdir. Ekmeyi, biçmeyi seviyorlar; ürünleri 

toplamayı ve tükettiklerimizin doğal ve organik olmasını tercih ediyoruz. İşten 

dolayı çok vaktimiz olmasa da yapabildiğimiz kadarıyla hafta sonları, yaz 

tatillerinde ve bayramlarda bu işlerle uğraşıyoruz.” (Erkek, Çiftllikköy, 

Çatalca) 

Bazen bu tür geçici kaçışlar, bireyler için beklenmedik yeni başlangıçlara kapı 

aralayabilmektedir. G16, beyaz yakalı iş yaşamından ve pazartesi sendromundan 

uzaklaşmak amacıyla edindiği arazide, 25 yıllık kurumsal deneyimin ardından, Şile'de 

kalıcı olarak yerleşme ve uzun vadeli organik tarım yapma isteğiyle hayatının yeni bir 

evresine adım atmıştır. Kendi ifadesiyle bu süreci, "bir tohum bir kadın" olarak 

nitelendirerek görüşme esnasında şu sözlerle dile getirmiştir: 

G16: “Normalde mesleğim çiftçilik değil; 25 yıl boyunca beyaz yakalı olarak 

çalıştım. Çalışma hayatım sona ererken çiftçilik, tarım ve tohumlar hakkında 

bilgi edinmeye başladım. Hayatım boyunca sürekli çalıştığımı ve başka bir şey 

yapmadığımı fark ettim. Bir farkındalık eksikliği gibi hissetmeye başladım. 

İstanbul’da çalışırken eşimle her hafta sonu doğada bir yerlere gitmemiz 

Gerektiğini düşünüyorduk. Kendimize, ‘İlerde yaşlanınca, emekli 

olduğumuzda böyle bir yer alıp yaşasak’ dedik. Burada üretime başladık ve 

Şile’de bambaşka şeylere de vesile oldum. Tohum Takası Şenliği, Şile Yeryüzü 

Pazarı’nın açılması ve Ovacık Köyü Kadın Tohum Derneği tarafından Gelecek 

Turizmde, Efes Anadolu ve UNDP desteğiyle gerçekleştirilen "Ovacık 

Köyü'nde Bir Gün Projesi”. (Kadın, Ovacık, Şile) 

G16’ın bireysel olarak gösterdiği çabayı kolektif bir hareket haline getirmesi aslında 

kendisinin de görüşmenin ilerleyen kısımlarında müşterek hareket etmek olarak 

adlandırdığı süreçle bir köyde ve hatta bir ilçede neler değişebileceğinin kanıtıdır. 

Sadece kendisinin değil köy halkının da tohumuna sahip çıkmasını sağlayan 

bireyselleştirilmiş kolektif eylemin (Rossi ve diğ, 2021) sağlayıcı olmuştur.  

Görüşmeci G11’in sözleri ise köy öğretmenliği yaparken edindiği deneyimlerin 

İstanbul'a taşınmasından yıllar sonra dahi onun tarımsal faaliyetlere olan ilgisini canlı 

tuttuğunun bir göstergesidir. 



89 

G11: “Köy öğretmeniyken bulunduğum bölgelerde tarım işleriyle uğraşmış 

biriyim. İstanbul'a taşındıktan yaklaşık 12 yıl sonra, Sarıyer Gümüşdere 

köyünde bir tarım arazisi satın aldım ve burada 250 metrekarelik bir sera 

kurdum. İlkokulda, köy öğretmeni olarak uygulama bahçelerinde çocuklarla 

birlikte yörenin iklimine uygun ürünler yetiştirirdim. Tarım, benim için sadece 

meslek değil, aynı zamanda bir tutku. Ülke tarım sistemine kayıtlı bir çiftçiyim, 

ziraat odasının da üyesiyim. Şu sıralar yeni bir restoran açmak için biraz ara 

versem de topraktan tamamen kopmadım; arkadaşlarım da arazideki işlerle 

ilgileniyor.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Görüşmeciler köy ve doğa hasreti sonucu tarımsal üretime yöneldiğini görüyoruz. Bu 

da geleneksel pratiklerin, yeni bir kentsel morfolojide farklı meslekler icra edilse de 

sürdürülebileceğinin göstergesidir. 

4.1.2 Hastalık sebebiyle sağlıklı ve temiz gıda üretme motivasyonu 

Çepere dönüş veya çeper bölgelerde üretim yapma motivasyonu her zaman olumlu 

koşulların bir sonucu olarak gerçekleşmeyebilir. Çeşitli sağlık sorunları veya 

hastalıklar gibi zorlayıcı durumlar, bireyleri daha sağlıklı yaşam seçeneklerini 

araştırmaya yönlendirebilir. Büyük kentlerde sağlıklı ve temiz gıdaya erişebilmek te 

oldukça büyük bir problem olduğu için bu süreç, bireylerin mevcut yaşam tarzlarını 

gözden geçirmelerine ve potansiyel olarak daha sağlıklı, doğal ve kontrollü bir çevreye 

yönelmelerine neden olur. Böylece genellikle temiz ve sağlıklı gıda tüketiminin 

önemini daha fazla fark ederler. 

Sofraya gelen ürünün hikayesini bilmeden salt pasif bir tüketici konumunda onu 

tüketmenin karşısına yediklerimizi sorgulamak gibi bir karşı duruş geldiğinde 

beraberinde “bu gıdayı kim üretti, üzerinde organik yazıyor ama ilaç veya kimyasal 

kullanıldı mı, hormonlu mu, GDO’lu mu, lojistiği esnasında ne kadar temiz bir 

ortamdan geçti ve tabağıma ulaştı” gibi birçok soru da ortaya çıkıyor. Birçok birey için 

ortak bir soruna dönüşen bu sorulara cevaben zaman zaman gıda özelinde tüketici ve 

üretici kooperatifleri, alternatif gıda ağları, kent bostanları ve kent bahçeleri veya gıda 

dayanışma ağları gibi çeşitli aktivist yaklaşımları benimseyen topluluklar veya 

oluşumlar ortaya çıkmakta. Daha kolektif hareket edilen bu örnekler dışında bireysel 

olarak harekete geçmek de bu sorulara cevap vermenin başka bir yoludur. Çünkü gıda 

ürünlerinin giderek güvencesiz hale gelmesi sağlıklı gıdaya erişim yükünü tüketicilere 



90 

bırakan bir süreci tetiklemiştir. Tüketim alışkanlıklarının bireysel olarak çözülmesi, 

tüketicilerin ürün seçimlerindeki gücünü azaltır çünkü bu seçim, sadece market 

rafındaki ürün ile son kullanıcı arasında gerçekleşen anlık bir durumdan çok daha 

fazlasını ifade eder. Gıda sistemini oluşturan üretim, işleme, dağıtım ve tüketim 

süreçlerinin her biri, bu seçimin kalitesini etkiler. Bu bağlamda sorunun köküne inerek 

gıdayı direkt kendi üretmek ve bu soru işaretlerinin önüne geçmek isteyenler de çeper 

bölgelere gelip üretim yapmaya başlayanlar arasındadır (Kocagöz, 2018). 

G2: “Buraya, şehrin karmaşasından uzaklaşmak için geldik aslında ama 

ürettiğimiz her şeyi, şifa verici nitelikte olacak şekilde yetiştirmeye 

çalışıyorum. Geçmişte yaşadığım sağlık sorunları nedeniyle, bundan sonra 

mümkün olduğunca temiz ve sağlıklı gıdalar tüketmeye özen göstermeye karar 

verdim. Aslında hikayem tam da burada başlıyor. İnsan sağlığı çok önemli ve 

ben de bu bilinçle hareket etmeye çalışıyorum. Kendi sağlığım adıma 

konuşmam gerekirse gördüğünüz üzere bunlar geç geliyor aklımıza, bedeli 

ödedikten sonra.” (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy) 

G14: “Aslında yerlisi sayılırım buranın. 1999'a kadar Tekirdağ'ın Çorlu 

ilçesindeydik. Daha sonra Silivri’nin Alipaşa Mahallesi'ne taşındık. Şu anda 

Silivri'de bahçecilik yapıyorum. Kendi sağlık sorunlarımı yaşadıktan sonra 

tarıma da yöneldik, kendi ürettiğimiz sağlıklı gıdaları tüketmeye başladım.” 

(Erkek, Alipaşa, Silivri) 

Bir diğer görüşmeci, eşinin sağlık durumundan kaynaklanan bir farkındalıkla gıdayla 

olan ilişkisini tüketici konumundan aynı zamanda üretici konumuna da geçerek 

değiştirmiştir. Aynı zamanda bir önceki başlıkta da bahsettiğimiz şekilde beyaz yakalı 

olup daha sonra üretime başlayan üreticiler arasındadır. Bu, kent merkezinin göreceli 

olarak yoğun nüfusu ve yüksek çevresel kirliliğiyle karşılaştırıldığında, çeper 

bölgelerin sunduğu daha geniş arazi alanları ve daha az sanayileşmiş ortamların 

avantajlarını kullanma çabası olarak görülebilir. 

G13: “Uzun yıllar kamuda ve özel sektörde çalıştım. Çiftçiliğe başlamadan 

önce on yedi yıl boyunca büyük bir şirkette ve sonrasında belediyede çalıştım, 

toprak tahlil laboratuvarı yönettim. Bu süreç içinde eşim göğüs kanseri teşhisi 

aldı. Sağlıklı beslenme kararı aldık, bu kapsamda kayınpederimin 30 dönüm 

arazisi üzerinde üretime yöneldik. Bu bölgeye geldiğimizde çevremizde 



91 

kimyasalsız, ilaçsız üretim yapan neredeyse kimse yoktu. Sağlıklı üretim 

modelleri üzerine yaptığımız araştırmalarla bu yola çıktık ve şu anda bir çiftlik 

olarak üretim yapmaktayız. Hacı Hasan Çeşme mevkiindeyiz, burası sebze 

üretim merkezimiz. Ulus’taki Kadıköy’deki üretici pazarlarında satıyoruz. 

Silivri pazarında satıyoruz.” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri) 

Bireysel bir itici güçle başlayan inisiyatifler, zaman içerisinde genişleyerek daha geniş 

ölçekli kolektif örgütlenmelere dönüşebilmektedir. Başlangıçta bir kişinin kişisel 

motivasyonu veya ihtiyacı tarafından tetiklenen bu süreçler, benzer düşünceleri ve 

hedefleri paylaşan diğer bireylerle buluştuğunda, kolektif bir enerji ve harekete 

evrilebilir. 

G15: "Babamın hastalığından sonra, kendi beslenmemiz üzerinden önce 

kendimizi sağlıklı bir şekilde beslemeye başladık. Yaşadığımız talihsiz hastalık 

süreci, gıda güvenliği ve doğal beslenme konusunda ufkumuzu genişletti. 

Çevremize daha fazla ilgi göstermeye ve onlara da sağlıklı beslenme 

konusunda yardımcı olmaya başladık. Aynı zamanda da yine bu bakış açısıyla 

kooperatifimizi kurduk ve işleyişi sürdürüyoruz." (Erkek, Değirmençayırı, 

Şile)  

G3: “Uzun yıllar boyunca kendi sağlık problemleri ile mücadele ettim. Bu 

sorunların nedenlerini anlamak için Tayland'da yaşayan bir terapist ile 

derinlemesine çalıştık. Bu seanslar sırasında sağlığın ve mutluluğun bizi biz 

yapan temel unsurlar olduğunu keşfettim. Bu noktada, kendi yiyeceğimi neden 

yetiştirmem gerektiğini ve permakültür gibi sürdürülebilir tarım tekniklerini 

öğrenmeye başlamam gerektiğini fark ettim. Bir vakıf yöneticisi olarak 

çalışırken bu yöntemleri öğrendim ve kooperatifimizle pratikte uygulamaya 

başladım.” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

Böylece, başlangıçta küçük ölçekli ve kişisel bir girişimken, zamanla kolektif bir 

harekete eklemlenebilir ve gıda güvenliğini destekleyen daha büyük çaplı bir değişime 

yol açmanın adımlarından biri olabilir. 

4.1.3 Aile mesleği 

Halihazırda İstanbul’un Arnavutköy, Şile, Çatalca, Sarıyer gibi ilçelerinde yaşayan 

aileler 6360 sayılı Kanun ile köyden mahalle statüsüne (Kılıç ve İpek, 2022) geçen bu 

yaşam alanlarını gündelik hayatlarında hala köy olarak nitelendirseler de buradaki 



92 

pratikleri klasik anlamdaki köylülük olgusuyla nitelemek artık mümkün değildir. 

Çünkü kent merkezi kentsel yayılmanın etkisinde gelişen farklı altyapılar aracılığıyla, 

İstanbul’da artık kırsaldan çok çeper olarak bahsedebileceğimiz fiziksel bir 

genişlemenin yayılma alanı haline gelmiştir. 

Artan yapılaşma ve demografik çeşitlilik, bu bölgelerin artık klasik anlamda köy 

olarak nitelendirilemeyecek yeni bir kentsel fenomene dönüşmesine neden olmuştur. 

Yerel yönetim değişiklikleri ve farklı demografik özelliklere sahip bireylerin bu 

bölgelere göçü, artık bu yaşam alanlarının kır-kent ayrımını muğlaklaştırarak kentsel 

çeper olarak tanımlanmasında önemli rol oynamıştır. Dolayısıyla, bu bölgelerde 

yaşananlar, geleneksel köy yaşamından ziyade, kent merkeziyle bağlantılı, karma 

demografik yapıya sahip yeni kentsel yapılanmalar olarak değerlendirilmelidir. Farklı 

dinamikler bu bölgelerde tarımsal üretime devam edilmesinin önüne geçememiştir. 

Üreticilerin bazıları hâlâ aile mesleği olarak tarımsal üretime devam etmekte veya 

çeşitli sebeplerle bu alana yeniden yönelmektedir. 

G6: “Çiftçi bir ailenin çocuğuyum ve çocukluğumdan beri bu işin içindeyim. Tarımı 

seviyorum. Antalya'da nar, Malatya'da kayısı, elma ve tahıl yetiştiriciliği yapıyorum. 

Ama İstanbul'da bu işleri bahçeçilikle sınırlı tutuyorum, köklerim her zaman tarımla 

bağlantılı.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 

G1: “Ailemiz 1840 yılından beri Arnavutköy, Harçlı köyünde yaşıyor ve 

buranın yerlisiyiz. Aile mesleğimiz uzun yıllardır çiftçiliktir. Araziyi 

sürmekten, ekime uygun hale getirip ekim sürecini yönetmeye, gübre ve 

ilaçlama işlemlerine kadar her aşamada bizzat aktif bir şekilde yer alıyorum.” 

(Erkek, Haraççı, Arnavutköy) 

Görüşmecilerden G8 ise aile mesleğine devam etmek üzere Çatalca’ya dönüşünü 

“İstanbul’dan Çatalca’ya taşındım” olarak aktarıyor. Burada aslında Çatalca’nın 

İstanbul'un bir parçası olmasına rağmen, çeperin kendine özgü bir karakter taşıdığının      

izlerini görmüş oluyoruz. 

G8: “Daha önce bu işi abim yapıyordu. Bir süre İstanbul’daydım ama daha 

sonra Çatalca'ya taşındım ve onunla birlikte tarıma başladım. Dört yıldır bu işi 

yapıyorum. Aslında bu, babamızın mesleği. Biz tarımdan hiç kopmadık; 

babadan kalan ürünlerle devam ediyoruz.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 



93 

Katılımcılardan bazıları ise çeşitli mesleklerde deneyim kazandıktan sonra tarımsal 

köklerine ve aile mesleklerine geri dönmeyi tercih etmişlerdir. Bu, çeper bölgelerin 

sadece kentten uzakta bir kaçış noktası olmakla kalmayıp aynı zamanda aile geleneğini 

devam ettirerek tarımsal mirası sürdürme fırsatı sunduğunu göstermektedir. Geri 

dönüşle beraber üretim yaparak hem kendi gündelik ihtiyaçlarını karşılamaktalar hem 

de ürettikleri fazla ürünleri ekonomik bir kaynak olarak değerlendirmektedirler. 

Böylece üretimin geçimlikten artan kısımları, çeşitli mekanizmalar aracılığıyla ya 

şehir merkezlerine aktarılmakta ya da üreticilere yakın pazarlar vasıtasıyla tüketicilerle 

buluşturulmaktadır (Kıray, 2000). 

G19: “Atalarımızdan kalma bir iş bu her ne kadar hobi gibi başlasam da. Bunun 

etkisi büyük ve biz de bunu zamanla büyüttük. Resmi olarak 2005 yılında 

başlamıştık, ancak 2013 yılında işi profesyonel bir seviyeye taşıdık.” (Erkek, 

Satmazlı, Şile) 

G17: “Çayırbaşı Mahallesi'nde yaşıyorum. Ailem bu işi zaten 20 yıldır yapıyor 

ama ben bu işe yeni daha çok katılmaya başladım. Daha doğrusu pazara yeni 

çıkmaya başladım. 2021'de ablamın desteğiyle bahçecilik yapmaya başladım.” 

(Kadın, Çayırbaşı, Şile) 

G11: “Aslında aile mesleğimiz Osmanlı dönemine kadar uzanıyor. Atalarım 

Sarıyerli olup Osmanlı sarayında Maslak'ta çilek ve çiçek yetiştirirlerdi. Babam 

hala sağ ve eski usul çilekçilikle uğraşır. 2003'te kendimi bir boşlukta 

hissettiğimde dışarıda, yani açıkta yeniden bir sera kurmaya karar verdim ve 

büyük kar elde ettim. O zaman anladım ki bu iş aslında baba mesleği, 

geçmişten gelen bir ilişki.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Özetle tarımsal pratiklerden kopmayarak devam eden veya yeniden aile mesleğine geri 

dönerek tarımsal üretimi sürdürenler de bu bölgelerde yaşamaktadır. Onların bu 

bölgede üretime devam etmeleri aslında farklı sebeplerle çeper bölgelere gelenler için 

de bir motivasyon kaynağı yaratmaktadır çünkü bu aileler sayesinde İstanbul’da hâlâ 

tarımsal üretime devam edildiğinin kanıtı sunulmaktadır. Bu nedenle üretimlerine 

devam etmeleri için gerekli koşulların sağlanması oldukça kritikdir. 

4.1.4 Şehir merkezinden kaçış 

Şehirden kaçışın bunalmışlık, doğaya dönme isteği, emeklilik ve miras gibi itici 

güçlerle üretim yapma, sakin bir ortamda yaşama vb. motivasyonların eşlik ettiği 



94 

birden çok farklı sebebi olabilir. Günümüzde hem ulaşım seçeneklerinin artışı hem de 

iletişim teknolojilerinin gelişmesiyle Y ve Z kuşağının da müstakil konutlara ve kent 

yaşamının sunduğu imkanlara sahip çeper bölgelerde yaşama eğilimini artmaktadır 

(Hayrullahoğlu ve Tanrıvermiş, 2021). Tez kapsamında ise ilk alt başlıkta da 

bahsedildiği üzere bunu çepere dönüşü üretim odağında yapan kişilerle görüşülmüştür. 

Merkezden çeperlere doğru gerçekleşen hareketlilikte, bazı bireyler kent merkezindeki 

evleri ile bağlarını tamamen koparmadan kırsal yaşam pratiklerine ve doğayla iç içe 

olma arzusuna yönelik çeper bölgelere geçici olarak yerleşmeyi tercih etmiştir. Bu 

süreç, zaman zaman başlangıçta geçici bir taşınma niyetiyle başlasa da farklı 

durumlarda bireylerin ve ailelerin zamanla bu bölgelerde kalıcı olarak yerleşmeleriyle 

sonuçlanabilmektedir. 

G5: "Şehirdeki karmaşa ve mücadeleden uzaklaşarak kendime dönmüş gibi 

hissediyorum. Fiziksel olarak şehrin içindeyiz ancak aslında değiliz; köydeyiz, 

ama kısa süre içinde şehir merkezinde olabiliyoruz. Bu, hem huzuru hem de 

şehir olanaklarını bir arada sunuyor." (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

G18: “Babam emekli olduğunda sakin bir ortamda bahçe kurma hayali vardı 

ve onu gerçekleştirdik. Aile olarak bu işe (tarımsal üretime) başladık. Bu yıl 

itibarıyla, 2014 yılından bu yana süregelen bu çabamızın 10. yılını tamamlamış 

bulunuyoruz.” (Kadın, Satmazlı, Şile)  

G10: "Beş yıldır tarımla uğraşıyorum. İstanbul'da çocuklar büyüdükten sonra 

doğayla iç içe bir yaşam istedim ve üretmeyi, yetiştirmeyi sevdiğim için emekli 

olduktan sonra bir tarla ve ev kiraladım. Merkezden uzaklaşarak daha sakin bir 

hayat sürmeyi tercih ettim." (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

G10 doğrudan, G18 ise babası aracılığıyla dolaylı olarak emeklilikle ilişkili tersine 

göçü deneyimlemektedirler. Tekeli (2008) tarafından belirtilen, yaşam döngüsünün 

sonuna gelindiğinde ve emeklilik sürecinin başlamasıyla bireylerin motivasyonlarında 

ve başarmak istedikleri şeylerde görülen değişiklikler, bu görüşmecilerin tarımsal 

üretim yapma arzularında kendini göstermektedir. 

G5, G10 ve G18, İstanbul'un çeper bölgelere dönüşle başladıkları tarımsal faaliyetleri 

kapsamında ürettikleri ürünleri üretici pazarlarında satmaktadır. Her biri, kendi 

gıdalarını bireysel amaçlarla üretmeye başlamış olup zaman içinde pazarda satış 

yaparak bu faaliyeti genişletmişlerdir. Bu durum, kır-kent ikiliğini aşan ve İstanbul’un 



95 

gıda ihtiyacına cevap vermeye yönelik önemli bir katkı sağlamaktadır. Her ne kadar 

küçük adımlar gibi görünse de bu eylemler aslında şehrin gıda güvenliği ve tarımsal 

üretimin sürdürülebilirliği açısından büyük öneme sahiptir. Bu örnekler, çeperdeki 

yerel üretimin kentsel tüketimle entegrasyonunu ve şehir içi gıda tedarik zincirlerinin 

kısaltılmasını teşvik eden pratikler arasında yer almaktadır. 

Görüşmelerde belirtilen, şehir merkezlerinden çeper bölgelere taşınma kararlarında 

etkili olan önemli motivasyonlardan biri, doğaya ve köy yaşamında duyulan özlem ve 

daha sakin bir kırsal yaşam arayışıdır. Bu süreçte, kendi gıdalarını üretme isteği, 

kentten kırsala yönelik bu demografik hareketliliği destekleyen temel etmenlerden biri 

olarak öne çıkmaktadır. Çeper bölgelerdeki yaşam, katılımcılar için bir dönüşüm 

fırsatı sunarak endüstriyel gıda üretim sistemlerine alternatif, sürdürülebilir ve öz- 

yeterli gıda sistemlerinin geliştirilmesine olanak tanımaktadır. 

G9: "Aile büyüklerimizin köy hasreti nedeniyle yaklaşık 15-20 yıl önce 

Çatalca'da aldığımız bu yerde tarım yapıyorum. Ekmeyi, biçmeyi seviyoruz ve 

ürünlerimizin doğal, organik olmasını tercih ediyoruz." (Erkek, Çiftllikköy, 

Çatalca)  

G2: "Geçmişte, çocukluğumda da şehir dışında bir bağımız vardı ve hep orada 

çalışıyorduk. Eşim köyde büyüdü ve ben de bu işlere yeni başladım. Çoğu 

bilgiyi internetten ve komşulardan sorarak öğrendik. 2009'da arsamızı aldık, 

2010'da fidanlarımızı diktik ve 2014-2015 civarında daha fazla şey yapmaya 

başladık. Arnavutköy'ü seçmemizin nedeni, İstanbul'un beton yığınlarından 

kaçıp, doğa ile iç içe, kontrolsüz büyümenin olmadığı bir yerde yaşama 

arzusuydu." (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy)  

G11: "Restoranım için değil, bağımsız olarak hafta sonları keyifli zaman 

geçirmek amacıyla üretmeye başladım. Kırsal bir yaşam alanı arayışı 

içindeydim ve bu arayış beni tarıma yöneltti." (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

G7 ise çeper bir bölgede yaşama isteğini “üstü kapalı hiçbir yerde yaşamayız” olarak 

aktarmıştır. Bu tanımlama kent merkezindeki yapılaşmaya dair olan rahatsızlığın farklı 

bir şekilde dile getirilişidir. 

“Topraksız tarımı öğrendik böyle ama zaten çocukluktan beri bahçeyle uğraşırız 

…. Üstü kapalı hiçbir yerde durmayı sevmeyiz eşimle. Şehir değil yani…” (Erkek, 19 

Mayıs, Büyükçekmece) 



96 

Şehir merkezinden kaçışın çarpıcı bir sebebi ise doğal afetlerden uzaklaşma isteğidir. 

2020 yılından itibaren, özellikle pandemi döneminde, uzaktan çalışma imkanlarının 

genişlemesi ve 1999 Gölcük Depremi ve 2023 yılındaki 6 Şubat Depreminin 

tetiklediği İstanbul'daki büyük deprem endişesi, kent merkezinden daha uzak bölgelere 

taşınma eğilimini şekillendiren ana faktörler arasında yer almaktadır. G4, deprem 

endişesi nedeniyle şehir merkezinden ayrılarak ailesine daha güvenli bir yaşam alanı 

sunma ihtiyacı hissettiği belirtmiştir: 

G4: “2001 yılında, 1999 depremi sonrasında yüksek öğrenim için Bolu'ya 

geçtim. Depremin uzun vadeli sonuçlarını kestirmeye başlamıştım. 

İstanbul'daki 1999 depremi sonrası, başımıza gelebilecekleri öngörmüş olduk. 

6 Şubat'ta yaşananlar da İstanbul için benzer bir durumun olabileceğini gösterdi 

aslında. İstanbul'dan ayrılıp kırsal bir alanda müstakil bir yaşam sürme kararı 

aldık. Sonra bir fırsat oldu. İşlerimizden ayrıldık. Arsa kiraladık.” (Erkek, 

Öğümce, Beykoz) 

G4’ün paylaştığı bilgi aslında çok daha önemli bir noktaya değinmektedir. Çeper 

bölgelerdeki tarım faaliyetleri, COVID-19 gibi kriz durumlarında şehir merkezlerine 

yakın toplulukların temel ihtiyaçlarını daha etkin bir şekilde karşılamada önemli bir 

rol oynadığının bir örneğidir. Uzun tedarik zincirlerindeki aracıların çokluğu, temel 

gıda maddelerinin erişimini zorlaştırarak maliyetleri artırırken, kısa tedarik zincirleri 

bu süreci daha verimli hale getirmektedir. FAO'nun raporlarına göre, yerel üreticileri 

desteklemek amacıyla kısa tedarik zincirlerini teşvik eden politikaların benimsenmesi 

gerekmektedir. Bu, şehir yönetimlerinin uygun sosyo-ekonomik ve tarımsal koşullar 

altında, yerel üreticilere yönelik destek programlarını hızla hayata geçirmeleri 

gerektiğini vurgular (İstanbul Kent Bostanları Çalışma Grubu, 2021). 

4.1.5 Kooperatif/Dernek kurma amacı 

Çeperde tarım yapma kararı, zaman zaman idealist ve aktivist bir tutumla 

şekillendirilebilir. “Eski köylülerin” enformal stratejilerinden daha önce bahsetmiştik. 

Çeper bölgelerde de buradaki yaşamı örgütlülük üzerindenkurmaya dair motivasyon 

ve sürekliliği sağlama ihtiyacı ise aktivist denebilecek stratejilerle beslenmektedir. 

Bunların birer örneği olarak çeper bölgelerde tarımsal faaliyetlerini sürdürerek adil, 

temiz ve sağlıklı gıda üretmek ve bunu farklı aktörleri bir araya getirerek daha geniş 

kitlelere ulaşmayı amaçlayan kooperatiflerden bahsetmek mümkündür. Tarımsal 



97 

faaliyetlere dair kooperatifler ise genellikle üretici, tüketici veya kadın 

kooperatifleridir. 

Görüşmecilerden G3, Türkiye’deki mevcut kooperatif yapılarının ötesine geçerek 

sosyal-ekolojik kooperatifçilik yoluyla farklı bir perspektif geliştirmeyi tercih etmiştir. 

Bu yaklaşımı yaşattığı kooperatifine dair tanımlaması: “doğayla uyum içinde 

yerleşkeler oluşturan ve kendi gıda ihtiyacını karşılayan sürdürülebilir bir yaşam alanı 

olarak tasarlanmıştır”. Diğer yandan, G15 ise Şile'de yetişen ve bölgeye özgü tıbbi 

aromatik bitkileri koruma ve bunları sürdürülebilir bir kazanç modeli olarak geliştirme 

amacı gütmektedir. Her iki kooperatif de farklı paydaşlar içermektedir. 

G3: “...Kooperatife yönelik pratikleri gerçekleştirmek için İstanbul'u seçme 

nedenim, aslında Kazdağları'nda bir arazimiz vardı ancak İstanbul'un etki 

alanını ve şehrin sorunlarını çözebilecek kapasitesini düşündüğümde burası 

daha stratejik bir seçenek haline geldi. İstanbul, hem gıda sorununu hem de 

ekolojik sorunları ele alabilecek potansiyele sahip. Niyetim, kamu, özel sektör, 

akademi ve STK'ları ekolojik bir zeminde bir araya getirerek güçlerimizi 

birleştirmekti. Beykoz da bilinçli olarak aradığımız bir yerdi. Şanslıydık ki bir 

arkadaşımızın arazisini uzun dönemli olarak kiralayarak başladığımız bu 

girişim, mülkiyetinize ait bir araziye sahip olmanın zorunlu olmadığını 

göstermek için bir örnek teşkil etti. Bu fikir, başlatıldığı yerde büyütülüp başka 

yerlere taşınarak yaygınlaştırılabilir ve orijinal yerinde de devam edebilir.” 

(Kadın, İshaklı, Beykoz) 

G15: “Aslında tamamen kendi ihtiyaçlarımızı karşılamak amacıyla tarıma 

başladık, ancak bu süreçte büyük bir potansiyel fark ederek bir girişim olarak 

Şile Natural Gıda A.Ş. ve Şile Tıbbi Aromatik Bitkiler Tarımsal Kalkınma 

Kooperatifini kurduk. Zaten Şile’liyiz. Burada yapılan tarıma hem destek 

olmak hem de burayı dış olumsuzluklardan korumak istediğimiz için 

buradayız.” (Erkek, Değirmençayırı, Şile) 

Her iki örnek de bölgesel özellikleri ve toplumsal ihtiyaçları gözeterek yerel 

kapasitelerin nasıl değerlendirilebileceğini ve çeperlerdeki tarımsal faaliyetlerin nasıl 

yeniden canlandırılabileceğini göstermektedir. 



98 

4.2 Tarımsal Üretim ve Zorluklar 

Bu tema altında çeper bölgelerde tarımsal üretim yapan bireylerin karşılaştıkları 

zorluklar, görüşmeler yoluyla toplanan verilerin kuramsal çerçevelerle desteklenerek 

analiz edilmiştir. Araştırma, bölgedeki tarım üreticilerinin yapılaşma baskısı, 

endüstriyel tarım, artan maliyetler ve yerel yönetimlerin politikaları gibi çeşitli 

faktörlerle nasıl mücadele ettiğini incelemektedir. Ayrıca, tarımsal üretimde 

karşılaşılan organizasyon sorunları ve pazarlama zorlukları gibi konular da bu analizin 

kapsamındadır. 

4.2.1 Ekonomik ve yapısal sorunlar 

4.2.1.1 Yapılaşma baskısı 

1970'li ve 1980'li yıllardan itibaren kentsel mekanın metalaşması artan bir ivme 

kazanmıştır. Kent merkezinde bu durum daha çok soylulaştırma üzerinden ele alınıyor. 

Soylulaştırma ile hem burada yaşayan nüfusun değişimi hem de binanın fiziksel 

değişiminden bahsediliyor ve mahallenin bir nevi el değiştirmesi ile yaşanan sosyal ve 

ekonomik dönüşüme referans veriliyor. Kent merkezinden çepere kaydığımızda ise 

yapılaşma açısından yine benzer gayelerle ilerleyen ancak kendine özgü bağlamları 

olan bir süreç var. Görüşmeciler, bu bölgelerdeki artan yapılaşmanın ciddi bir 

sorun teşkil ettiğini vurgulamaktadırlar ve tarım arazilerinin giderek azalmasının 

endişe verici olduğunu belirtmektedirler. Neoliberal politikaların tarım alanları 

üzerindeki tahribatı tetiklemesi, kapitalist ilişkilerin iktidar aracılığıyla doğayı tahrip 

etmesine ve doğanın sermayenin yeniden üretimi amacıyla ticarileştirilerek meta 

haline getirilmesine neden olan artı değer odaklı bir yaklaşımı yansıtmaktadır. Bu 

örneklerde de tarım alanlarının inşaat odaklı neoliberal politikalarla desteklenen imar 

izinleri aracılığıyla alınıp satılan bir toprak parçası haline dönüşmesine zemin 

hazırlandığı görülmektedir. Oysa tarım alanları hem ekolojik açıdan dengeyi 

korumanın önemli tampon alanlarından biri hem de gıdanın kaynağıdır. Üzerinde 

emek ve çeşitli sosyo-mekansal ilişkilerin izlerini taşır. İlk olarak bu alanların konut 

stoğuna sunulması yoluyla gözden çıkarılması, üreticiler için mevcut tarım alanlarını 

daraltır. Bu durum, yerel ölçekte gıda üretimine devam etme motivasyonunu baltalar 

ve bireysel veya kolektif sağlanabilecek gıda güvenliğini tehlikeye atar. Ayrıca 

toplumun tarım kaynaklarını yönetme kapasitesini sınırlar. 



99 

G13: “Türkiye'de genellikle ilk imara açılan yerler tarım arazileri oluyor. 

Örneğin Silivri'de, birinci sınıf tarım arazisine cezaevi inşa edildi. Bu tür 

kararlar, tarım arazilerinin imara açılmasının tipik örneklerinden biridir. 

Silivri'ye önemli ölçüde göç getirdi. Yapı stokunun yetersiz kaldı ve konut 

ihtiyacı doğurdu. Biz de artan bu baskıyı hissetmeye başladık. Rumeli 

Üniversitesi var konut artışına neden olan, KİPTAŞ'ın yaptığı konutlar 

zaten…” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri) 

G5: “…Burada (İstanbul’da) şöyle bir zorluk var. İmar baskısı var. O bizi 

yıpratan bir şey. Alan daralıyor gittikçe. Alan daraldıkça da ilk olarak tarım 

bölgeleri ilk olarak elden çıkıyor.   

…Benim bulunduğum bölgeler imara açıldı. Cumhuriyet köyü hariç. Çok 

şükür ben orada şu an kiracıyım ama bir proje çıkarırlar mı yapılır mı 

bilmiyorum belediye tarafından.” (Erkek, Öğümce, Beykoz) 

G19: “Burada (Şile’de) mesela imara açık olmayan yerler var, tarım arazisi 

buralar ama kaçak yapıyorlar bu villaları. Sonra yıkıyolar ya da mühürlüyorlar 

ama bu sefer bir şekilde gene yapıyorlar.” (Erkek, Satmazlı, Şile)  

G7: “En verimli topraklarının ülkenin sanayiye, yapılaşmaya açılması çok acı.” 

(Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 

Bu bölgelere kadar sıçrayan yapılaşma sürecine dair tarihsel sürece döndüğümüzde 

kapalı konutlaran bahsetmek mümkün. 1950'lerden itibaren özellikle İstanbul'da, 

Bahçeşehir ve Ataşehir gibi büyük konut projeleri ile orta ve üst sınıfların yerleştiği 

geniş konut alanları inşa edilmiştir. 1990'larda ise bu yapılanmalar evrildi ve daha 

ayrıcalıklı kesimlerin yaşamak istediği kapalı ve güvenlikli siteler ortaya çıktı. Bu 

siteler, yüksek güvenlik önlemleri ve sakinlerine özel hizmetler sunar. Jean-François 

Perouse'un tanımı bu tip yerleşkeleri şu şekilde açıklar: Özel operatörler tarafından 

inşa edilen, villalar ya da apartman blokları içeren, korunaklı çitlerle çevrili, sadece 

sakinlerinin yararlandığı hizmet ve donanımlara sahip yerleşim birimleri. Türkiye'de 

bu tür sitelerin yaygınlaşmasında devletin ve özel sektörün rolü büyüktür. Özellikle 

1980'lerden sonra, devletin ve TOKİ'nin öncülüğünde, kentsel dönüşüm ve genişleme 

politikaları çerçevesinde şehir çeperlerinde geniş araziler inşaata açıldı. Devlet, bu 

konutların şehir merkeziyle bağlantısını sağlamak amacıyla gerekli altyapı 

çalışmalarını gerçekleştirdi, otoyollar inşa etti. 1980-1990’lardan itibaren İstanbul, 



100 

özellikle İkinci Boğaz Köprüsü'nün yapımı ile kuzey yönünde genişlemeye başladı. 

Bu dönemde Özal ve Dalan gibi merkez sağ siyasetçilerin yönetiminde, hem 

gecekondu bölgelerine yönelik tapu dağıtımı gibi klientalist politikalar uygulandı, hem 

de orta sınıfların tepkisini dindirmek için konut kooperatiflerine destek verildi. Ayrıca 

Dünya Bankası'nın da etkisiyle, Türkiye'de konut kredileri ve mortgage sistemleri 

geliştirildi, bu da özellikle 2000'lerden itibaren inşaat sektörünün büyümesine ve 

kapalı sitelerin çoğalmasına ön ayak oldu. Bu siteler, genellikle şehir merkezinden 

uzakta konumlanır ve kendilerini çeşitli ayrıcalıklarla donatırlar. 2020 yılı itibarıyla 

ise üçüncü köprü ve üçüncü havalimanı gibi mega projelerle İstanbul'un kuzey 

bölgelerinde kentsel yayılma daha belirgin hale gelmeye başlamıştır. 

Kentin merkezinde konut projeleri gerçekleştirmek isteyen geliştiriciler, genellikle 

katı bürokratik süreçlerle ve çeşitli düzenleyici engellerle karşı karşıya kalır. Bu 

durum, mevcut yapıların yoğunluğu, tarihi öneme sahip alanların korunması 

gerekliliği ve daha sıkı çevresel düzenlemeler nedeniyle daha karmaşık hale 

gelmektedir. Öte yandan, kentin çeperlerinde inşaat yapmak, genellikle daha az yoğun 

düzenlemeler ve daha esnek planlama normları sayesinde görece daha kolaydır. Ancak 

ilk olarak bu bölgelerde gözden çıkarılan alanlar tarım ve hayvancılık arazileridir veya 

bu bölgelerdeki özel arsa ve arazi sahipleri, zorlu ve emek-yoğun tarım faaliyetlerine 

devam etmek yerine, arazilerini daha yüksek kar elde edecek şekilde satmayı tercih 

etmektedirler. 

G: “…Sorunun büyük bir kısmı üreticilerden kaynaklanıyor aslında. 

Birçoğumuz, sahip olduğumuz toprakları satıyoruz. İşte biz burada, kendi 

ailemizin toprağını satmadık şükürler olsun. Ama diğerleri, örneğin, 300 

dönüm toprağı olan bir adam, hazineye ait atıl durumda olan tarlalara ekim 

yapıyor. Kendi 30 dönüm toprağını satıyor, sonra 20 dönümü kalıyor, onu da 

satıyor. İşler böylece küçülmeye, değişmeye başlıyor. Bu bölgedeki topraklar 

ya hazine arazisiydi ya da köylülerin elindeydi, şimdi ise daha çok 

yatırımcıların eline geçiyor.” (Erkek, Haraççı, Beykoz) 

G12: “Bizim buralarda arazinin büyük bir kısmı satıldı. Bölgeye bir mimar 

çıksa, biz de Şileliler gibi oluruz. Yanı başımızda Zekeriya köyü var; artık her 

yer beton yığınına döndü. Bizim bölge de aynı kaderi paylaşacak gibi. Arazileri 

köylüler satıyor, atadan kalma topraklar el değiştiriyor. Kimi değerlendiriyor, 

kimi değerlendiremiyor ve elinde kalanla kalıyor. Örneğin, bir aile düşünün; 



101 

babadan kalan on dönüm toprak dört beş çocuk arasında bölüşüldü, torunlar 

çoğaldıkça arazi parçalanıyor, metrekaresi düşüyor ve sonunda anlaşamayınca 

satışa çıkarıyorlar.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

G12, Sarıyer’in de Şile gibi olmasına dair endişesini dile getirmişti. G15 ise bu 

endişenin haklılığını gösteren bir şekilde konuya dair fikirlerini dile şu şekilde dile 

getirmiştir: 

G15: “İstanbul'da tarım yapmak zaten zorlu bir iş ama bizim burada en büyük 

zorluğumuz, sürekli artan inşaat baskısıyla başa çıkmak. Bölgede bu inşaatların 

önüne geçmeye çalışıyoruz.  

...Pandemi ve deprem sonrasında güvenli bir yer olarak algılandığı için buralara 

çok göç geldi. Ben aslen Şileliyim. Arazi fiyatları ciddi şekilde arttı ve 

ekonomik koşullar da eklenince, faiz oranlarını sürekli takip etmek zorunda 

kalıyoruz. Üreticileri üretim yapmaları konusunda teşvik edemiyoruz; şimdilik 

ekonomik baskılar nedeniyle birçok çiftçi arazilerini satma eğiliminde.  

...Şehir planlamacılığı açısından, bu bir görev alınabilir ama artık tamamlanmış 

bir şey gibi görünüyor. Çiftçilik yaparken yanına kaçak yapılar konulabiliyor 

ve bu yapılar, tarım arazilerini kirletebiliyor. Bu durum, çiftçiler için ciddi bir 

sorun teşkil ediyor.” (Erkek, Değirmençayırı, Şile) 

Küreselleşme ve neoliberal politikaları aracılığıyla kent giderek tüketim odaklı bir 

merkeze dönüşmüş ve yapılaşma baskısıyla üretim faaliyetleri kent çeperlerine 

kaydırılmıştır. Bu süreçte, kent çeperlerinde mevcut yerleşimlerin yanı sıra ormanlar, 

tarım alanları, otlaklar, sulak alanlar gibi ortak alanlar, büyük ölçekli sermaye 

yatırımlarıyla gerçekleştirilen inşaat projeleri nedeniyle değer kazanmış ve bu alanlar 

rant odağı haline gelmiştir. Aynı zamanda, yatırımcıların işine gelen bir durum olarak 

kent sakinleri G15’in de görüşmede belirttiği üzere deprem ve pandemi gibi 

kaçınılmaz tehditlere karşı kendilerini koruma ihtiyacı ve kent merkezinin sağlıksız 

yaşam koşullarından kaçma arzusu ile çeper bölgelere yönelmeleri de arzı yaratmakta 

haklı bir sebep ve bir pazarlama aracı olmuştur. Bu talep doğrultusunda ya da talebi 

çeşitli reklamlarla kendileri yaratarak çeper bölgelerde yeni konut projeleri inşa 

edilmektedir. 

Üç görüşmeci ise imar baskısına dair görüşlerini paylaşırken, lüks konut inşaatlarının 

öne çıkan bir problem olduğunu belirtmişlerdir. Ayrıca bu tür yapıların bölgenin doğal 



102 

ve kültürel dokusu ile olan uyumsuzluğuna özellikle dikkat çekilmiştir. Bu durum, 

yerel topluluklar ve doğal çevre üzerinde olumsuz etkiler yaratarak çelişen bir gelişim 

sürecini işaret etmektedir. 

G17: “Bizim köyde yok ormanın içi ama (Çayırbaşı Mahallesi) etrafta komple 

siteler yapılıyor. Saklıköy var mesela, Sesa var. Daha da var isimleri aklıma 

gelmiyor ama lüks lüks evler yapılıyor sürekli. Bura ile ne alaka bu evler?” 

(Kadın, Çayırbaşı, Şile) 

G16: “Arsalarda el değişmeler var yapılaşma var. Üreticiler de yeterince para 

kazanamadıkları için mecburen arazilerini satmak zorunda kalıyorlar. Şile'nin 

nüfusu pandemi sonrasında ciddi şekilde arttı ve arazi fiyatları adeta Boğaz 

evleriyle yarışır hale geldi. En düşük fiyatlar 2-3 bin lira iken şimdi 15-20 bin 

liraya çıktı. Kendi köyümde bunu gözlemliyorum; biri gelip araziyi alıyor ve 

köylü yapısına hiç uygun olmayan yazlık villalar yapıyorlar. Denize on dakika 

mesafede lüks havuzlu villalar var, sanki Sivas'tayız da bana lüks havuzlu villa 

lazım. Köy evlerinin olduğu yerlere ise Fransız balkonlu evler yapılıyor.” 

(Kadın, Ovacık, Şile) 

G9: “Arazi el değişimleri artıyor burada. Alanlar, garajlı ve havuzlu lüks 

villalar yapmaya başladılar. Biraz garip duruyorlar. İmar izinleri alındı, bu 

yüzden bu tür yapılaşmalar için bir engel yok. Çatalca merkeze yarım saat 

uzaklıkta olan Çiftlikköy'de de bu durum giderek yaygınlaşıyor.” (Erkek, 

Çiftllikköy, Çatalca) 

Bu girişimler, genellikle çevresel ve sosyal sorumlulukları ikincil planda tutarak 

ekonomik büyüme ve kalkınmayı önceliklendirdikleri için bölgede kaçınılmaz olarak 

bir tahribata yol açmaktadır. Sermaye bu yolla mekanla ilişkisini çok daha büyük 

ölçeklere taşıyacak kanallar yaratıyor ve kent merkezinden çepere kadar kontrol 

alanlarını artırmaya devam ediyor. Gıdanın üretildiği bu üretim mekanları bir nevi 

kentsel mekan üretiminin aracısı oluyor ve sermaye bu yolla doğayı metalaştırmaya 

başlıyor. İnşaat odaklı bu büyüme politikalarının sonucunda tarım arazileri, mera 

alanlar ve sulak alanlar üst sınıf bir kesime hitap edecek projeler aracılığıyla çitlerle 

standartlaştırılan bir İstanbul'un ve bu şekilde kendini mekana kodlamaya çalışan 

gücün zayıf halkaları haline getiriliyor. 



103 

Tarımsal faaliyetlerine devam etmeyi tercih eden üreticiler ise inşaat projelerinin yol 

açtığı çevresel tahribatın etkilerine maruz kalmak zorunda bırakılıyorlar. 

Yapılaşmanın hızla artması, doğal habitatların bozulmasına ve ekosistemlerin zarar 

görmesine neden olmakta, bu da tarımsal üretimi doğrudan olumsuz etkileyerek yerel 

çiftçiler için sürdürülebilir üretim koşullarını sağlamalarını zorlaştırmaktadır. 

G18: “Tarım arazileri giderek fabrikalaşmaya dönüşüyor. Etrafımızda o kadar 

çok inşaat var ki, gece gündüz çalışıyorlar, araba ve insan trafiği inanılmaz 

seviyelerde.  

…Uçakların sık geçişi ve kestanelerin kuruması gibi çeşitli sorunlarla 

karşılaşıyoruz. Yapılaşmanın iklim değişikliğiyle doğrudan bir ilişkisi 

olduğuna inanıyoruz. Artık mandaların yerini inşaatlar alıyor.” (Kadın, 

Satmazlı, Şile) 

G19: “Köylüler arsalarını satıyor ve o arazilere inşaat yapılıyor. Köydekiler, 

özellikle yaşlılar, arazilerini satıyorlar. Daha önce ektiklerimizden biz de verim 

alıyorduk, fakat bu durumdan arıcılık   da   zarar   görmeye başladı.” (Erkek, 

Satmazlı, Şile)  

G2: “Verimimiz çok düştü, incir üretiminde büyük kayıplar yaşadık. 

Havalimanı inşaatından sonra, pazardan alışveriş yapmak zorunda kaldık. Bu 

tahribat yüzünden CİMER'e başvurdum ama aldığım cevap tatmin edici 

değildi.” (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy)  

G5: “Riva deresi, bölgedeki kağıt fabrikalarının neden olduğu kirlilikle 

boğuşuyor. Zaman içinde, dere kullanılamaz hale geldi. Fabrikalar bir dönem 

kapatıldı ama çeşitli problemler nedeniyle tekrar açıldılar. Köyün yaşlıları, 

eskiden bu derede yüzer, balık tutarlardı; şimdi ise dereye yaklaşmak bile 

sorunlu.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

Bunun yanı sıra, arazi sahibi olmayan ve tarım arazilerini kiralayarak üretim yapan 

çiftçiler için, arazi sahiplerinin mülklerini satma veya başka amaçlar için kullanma 

kararları doğrultusunda arazilerin el değiştirmesi riski bulunmaktadır. Tarım ve Orman 

Bakanlığı verilerine göre, Türkiye'de 2001 yılında 26 milyon 350 bin hektar olan tarım 

alanları, 2010 yılında 24 milyon 395 bin hektara düşmüş ve 2020 yılı itibarıyla 23 

milyon 136 bin hektara gerilemiştir. Bu durum, son 10 yılda yüzde 5, son 19 yılda ise 

yüzde 12'lik bir azalmaya işaret etmektedir. Doç. Dr. İsmail Ercüment Ayazlı 



104 

liderliğinde İstanbul'un 2040 yılına kadar olan kentsel yayılma riskine dair yapılan 

araştırmada ise kentleşmenin tarım arazileri ve ormanlar gibi doğal kaynaklar 

üzerindeki en büyük baskı olduğunu ve arazi kullanımı ve örtüsündeki değişimlerin 

ormansızlaşma, tarım arazilerinin ve sulak alanların yok olmasına yol açtığı belirtildi. 

Araştırma sonuçlarına göre, İstanbul'da tarım arazilerinin %37'si ve ormanların %21'i 

kentleşme tehdidi altında bulunmaktadır. Ayrıca, 2050 yılına gelindiğinde kentli 

nüfusun %70'e yaklaşması bekleniyor ve bu durum kırsalda yaşayanların kentte 

yaşayanları besleyecek gıdayı üretmesi için üç kat daha fazla emek harcamasını 

gerektiriyor. Oysa üreticiler henüz üretim yaptıkları yerde dahi kiraladıkları arsalardan 

çıkarılma tehlikesiyle mücadele ediyor. G18 kiracı olarak yaşadığı endişeden şu 

şekilde bahsediyor: 

G18: “…Kiracı olarak kendimizi tehdit altında hissediyoruz; seralarımız ve 

hayvanlarımızın geleceği konusunda ciddi endişeler taşıyoruz.” (Kadın, 

Satmazlı, Şile) 

Bu durum, kiralayan üreticileri büyük bir belirsizlikle karşı karşıya bırakmakta ve 

onların uzun vadeli tarımsal planlamalarını olumsuz etkilemektedir. 

G14: “Bizim Alipaşa bölgesinde arazi değişimleri henüz pek yok yani 

imarlaşma yok. Kentleşme henüz başlamadı. Ancak arazi fiyatları inanılmaz 

bir şekilde artıyor. Bu durumun etkilerini önümüzdeki 3-5 sene içinde burada 

da çok daha fazla hissedeceğiz.” (Erkek, Alipaşa, Silivri) 

Son olarak G14, kendi bölgesinde henüz yoğun bir yapılaşma yaşanmadığını, ancak 

arazi fiyatlarındaki değişimlerin farkında olduğunu belirtmiştir. Gelecekte bu 

değişimlerin etkilerinin daha da belirgin hale geleceğini öngördüğünü ifade etmiştir. 

4.2.1.2 Endüstriyel tarım 

Endüstriyel ve neoliberal gıda sistemlerinde, gıdalar yalnızca insanları yeterince 

beslemek amacıyla değil, daha çok kâr elde etmek için üretilir. Bu sistemlerde sunulan 

ürünler genellikle çeşitlilikten yoksundur; mevcut çeşitlilik ise ambalajlama ve 

markalama stratejileriyle yapay olarak oluşturulmuş gibi görünür. Ancak, küçük 

ölçekli tarım üreticilerinin haklarını korumak ve gıda sistemlerinin tekelleşmesi ile 

şirketleşmesine karşı çıkmak, sağlıklı bir gıda sistemi için elzemdir (Vivero-Pol ve 

diğ, 2018). G12’nin ve G14’ün tarım hakkında dile getirdikleri de bu duruma işaret 

eder niteliktedir. 



105 

G12: "Tarım olmazsa gıda da sona erer. Her şey şirketlerin elinde kalır, bizim 

de işimiz biter. Zaten dışa bağımlı hale geldik. Çiftçi mazot alamıyor çünkü 

kazancı yok; pancar ekiyoruz ama eskiden neler yapıyorduk? Hayvancılık yok, 

küçükbaş hayvan kotaları getirildi. Tüm bu değişikliklerle köyde eskiden var 

olan canlılık kayboldu. Bize yarayacak politikalar yok." (Erkek, Gümüşdere, 

Sarıyer) 

G14: "Aile çiftlikleri yavaş yavaş bitiyor. Yeni nesil, kazanç düştüğünde 

çiftçilikle uğraşmamaya başlıyor çünkü üretimi tam anlamıyla destekleyen bir 

teşvik yok. Ya arazilerini satıp elde ettikleri parayı başka yerde kullanıyorlar, 

ya da büyük firmalara yöneliyorlar. Eskiden köyde 15 kişi hayvancılık 

yaparken, şimdi bu sayı çok azaldı. Büyük hayvan çiftlikleri veya tarım 

çiftlikleri ortaya çıkıyor, tekel oluşuyor. Tarımda tek tip ürünler mevsime 

uygunmuş değilmiş bakılmadan üretiliyor seri." (Erkek, Alipaşa, Silivri) 

G7 ise endüstriyel tarımın toprağa verdiğin zarardan bahsediyor: 

“Burada ekim yapmak isteyenlerle sözleşme imzalıyoruz çünkü ilaçsız 

kimyasalsız olması gerek. Tohum açısından da atalık tohum, yerel tohum 

olmalı. Burası altı yıldır hiç ilaç veya kimyasal görmedi. Daha önce endüsriyel 

tarım yapılmış bu bölgede. Bu toprak altı yıldır kimyasal görmese de gerçek 

bir toprağa dönüşmesi zaman alır. Yani yıllar alır. Maalesef etrafta da herkes 

neredeyse hep endüstriyel tarım yapıyor. Bu da toprağa zarar veriyor.” (Erkek, 

19 Mayıs, Büyükçekmece) 

Birçok akademisyen, tarımın yoğunlaştırılması, endüstrileşmesi ve uzmanlaşmasının 

ekonomik olarak sürdürülebilir olmayışına ve çiftçilerin bilgi ile kontrol haklarının 

azalmasına dair etkilerini vurgulamaktadır. 

G13: "Eğer küçük üreticiyi, aile tarımını yok edecek bir durum ortaya çıkarsa, 

ciddi bir sorun var demektir. Bizim gibi ufak üreticilerin tüm tarım ürünlerini 

karşılaması şu aşamada zor. Örneğin, topraksız tarım adı altında büyük seralar 

kuran vatandaşlar, şirket adı altında kredi çekiyor ve on dönümlük kapalı alan 

yapıyorlar. Bu kişilerle benim durumum aynı değil. Fiyat anlamında beni 

ezecekler mi, kim kimi koruyacak? Bunun dengesini sağlayacak, ahlaki 

kriterler olmalı." (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri)  



106 

G5: "Gıda krizi ve kıtlığının farkında olan sadece biz değiliz, özellikle büyük 

tarım şirketleri, tohum ve ilaç firmaları da bu durumun farkında. Bu bir zincir 

ve bu kemikleşmiş yapıyı kırmamız gerekiyor. Ancak sistem, kamunun ve 

devletin bize sağladığı destekle bu yapıyı kırma iznini vermiyor." (Erkek, 

Öğümce, Beykoz) 

Görüşmecilerden G13 ve G5 de kendi deneyimleriyle bu durumu destekler nitelikte 

açıklamalarda bulunmuşlardır. Ayrıca, doğru kontrol mekanizmalarının kurulması ve 

paydaşların çeşitliliği sayesinde alternatif bir yapı oluşturmanın önemini de 

vurgulamaktadırlar (Rossi ve diğ, 2021) 

4.2.1.3  Ticarileştirme 

Gıda bir ticaret unsuru olarak görüldükçe tıpkı tüketiminde olduğu gibi üretiminde de 

pazarın ana rolü üstlenmesine kapı açar. Ticarileştirme yani bir şeyi meta haline 

getirme, daha önce satışa yönelik olmayan bir mal veya hizmetin para ve piyasa 

değişim alanına girmesiyle ilgili sembolik, söylemsel ve kurumsal değişiklikler olarak 

da tanımlanmıştır (Gómez-Baggethun, 2015). G7'nin görüşlerine göre ise, tarım gibi 

alanlarda sadece kar elde etme amacıyla ticarete atılmak, özellikle yeterli özen 

gösterilmediğinde başarısızlıkla sonuçlanabilir. 

G7: “Topraksız tarım haberi izleyip buna ticaret olarak giren ve sonra onu 

başaramayan insanlar dolu. Mesela Silivri şu an batık seralarla dolu. Bu iş öyle 

“yaparım, ederim” diye girmem. O iş öyle değil ama. Özellikle iş adamları 

tarafından basit gözüküyor. Çorap fabrikası var adamın, tarıma giriyor. O özeni 

göstermeden kolay olacağına inanıyor mesela. Adam tutarım yapar diyor. 

Burada sistem patlıyor. Gerçek ana sebep değil, ticaret istiyor. O zaman da 

olmuyor. Katı bir cümle olacak ama sürdürülebilir diye yapılan projelere iyi 

bakmıyorum. Bitki utanacak, çok emek verdi çıkacağım diyecek. İzole bir 

sistem yaratırsan o zaman olur ama o da anca Hollanda’da.” (Erkek, 19 Mayıs, 

Büyükçekmece) 

Herhangi bir mal veya hizmetin metalaştırılması sadece ona bir fiyat etiketi eklemekle 

sınırlı kalmaz; aynı zamanda, bu süreç toplum için taşıdığı özgün değerleri zamanla 

zayıflatır (Sandel, 2013). Bu süreçte, metalaşma nedeniyle zayıflayan özgün 

değerlerin korunması ve sürdürülebilir tarım uygulamalarının desteklenmesi amacıyla 

organik tarım ve bu tarım şeklinin sertifikasyonu önem kazanmaktadır. Oysa organik 



107 

tarım, tarımsal üretimde sürdürülebilirlik ve çevresel duyarlılık vaat ederken, bu 

yöntemin güvenilirliğini tüketiciye sunmak amacıyla kullanılan organik sertifikalar 

bazı örneklerde ticari bir unsur olarak satılan bir sertifikaya dönüştürülmesi de söz 

konusudur. Aslında bu sertifikalar, organik ürünlerin standartlara uygunluğunu ve 

güvenilirliğini belgelemek için önemli bir araçken yetersiz denetim ve kontrol 

mekanizmaları nedeniyle satılması yapılan bir ürüne dönüşmektedir. Bu gibi örnekler, 

organik tarımın temel ilkelerine ve toplumun bu ürünlerden beklediği çevresel ve 

sağlık faydalarına zarar verebilir, tüketicilerin bu üreticiye ve ürünlere olan güvenini 

sarsabilir. 

G4: “Organik sertifikası yılda 1000 Euro gibi pahalı bir maliyete sahip. Bunun 

üzerine Ankara'dan bir firma ile iletişime geçtim. Bu firma aynı zamanda 

sertifika ile beraber Hollanda'da tarım yapma imkanı sunuyordu. Sertifika 

almak istediğimi belirttim. Firma, yakınımızdaki üçüncü köprünün yolu ve 

asfaltın bulunmasının önemli olmadığını, arıcılığın olmamasının sorun 

yaratmayacağını söyledi. Sertifika için 1000 Euro çok olduğunu belirttiğimde 

850 euroya indirebileceklerini ifade ettiler. Ne yapmam gerektiğini sordum, 

kira kontratı ve diğer belgeleri göndermem gerektiğini, sonra parayı 

yatırmamın gerektiğini söylediler. Parayı yatırdıktan sonra sertifikayı 

yollayacaklarını belirttiler. Para toplamam gerektiğini, sonra haber vereceğimi 

söyledim. Organik sertifikası aldıktan sonra, diyelim ki domateslerim samyeli 

hastalığına yakalandı ve siyah çürüklükler oluştu. İlaç kullanmamız 

gerektiğinde, sertifika organik olduğumuzu gösterirken, kullandığımız ilacın 

içinde kimyasal olup olmadığı nasıl sorgulanacak? Mevzuat çerçevesinde 

sınırlı kimyasalların kullanılabildiğini, organik ilaçlarda bile belli 

kimyasalların bulunabildiğini öğrendim. Permakültür veya doğal üretim gibi 

terimler kullanabileceğimi, organik ile doğal arasında farklar olduğunu 

anladım. Toprak numunesi almanın önemini, bu numunelerin ticari malzeme 

olarak değerlendirildiğini söylediler. Organik sertifika aldıktan sonra, organik 

olmayan ilaç kullansam kim bilecek diye düşündüm. Kooperatifler numune 

alıp gönderse de, bir gün önce ilaç attıysam, ertesi gün nasıl anlaşılacak?” 

(Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

Türkiye'de "organik" ifadesi, kimyasal girdi kullanmayan ve belirli standartlara uygun 

olarak üretilen tarım ürünlerini tanımlamak için kullanılan bir sertifikayı ifade eder. 



108 

Marketlerde bir ürünün organik olup olmadığını bu sertifikaya bakarak 

anlayabilirsiniz. Sertifikasyon süreci, genellikle özel şirketler tarafından yürütülür ve 

üreticilerin bu sertifikayı alabilmek için ciddi masraflar yapmaları gerekmektedir. Bu 

durum, organik tarımın günümüzde şirketleşmiş bir model haline geldiğini 

göstermektedir (Keyder ve Yenal, 2013; Kocagöz,). Bir diğer ticarileştirme sorunu ise 

Tuncay tarafından belirtilen Küresel tohum şirketlerinin yerli tohum pazarına hakim 

olması ve bu tohumların ticarileştirilmesiyle yerel tarım üzerindeki olumsuz 

etkileridir. Bahsettiği durum sonucunda tohumların sadece ticari ürünler olarak 

görülmesi ve bu alanda faaliyet gösteren büyük şirketlerin ve bakanlıkların etkileşimi, 

yerel çeşitliliğin korunması ve geliştirilmesi yerine ticari çıkarların öncelik 

kazanmasına neden oluyor. 

G15: “Tohum şirketlerinin küresel çalışmaları ve yerli tarımımızı olumsuz 

etkilediklerini biliyoruz. Yerli tohum olarak satılan ürünlerin aslında Çin'den 

ithal edildiğini görebiliyoruz; bu, ticari bir ürün haline geliyor, ticarileştiyor 

yani. Bakanlar ve özel şirketler bu işin içinde oldukça ve tohumlar sürekli 

gündemde kaldıkça, bu konuda bir düzelme sağlanması zor görünüyor. 

Tohumculuk şirketlerinin siyasi bağlantıları var ve bu durum, milli tarımımızın 

yok olmasına neden oluyor.” (Erkek, Değirmençayırı, Şile) 

G7 ise gıdanın üretim hikayesinin özellikle yeni nesiller tarafından unutulduğunun 

altını çiziyor. Bunu yanı sıra insanların gıdada geçmişteki lezzetlere olan özlemini 

kullanarak onu ticarete konu ettiklerinden bahsediyor: 

“Çocuklara dokunabilmek çok önemli. Her şeyin Migros’ta veya Carrefour’da 

yetiştiğine inanan çocuklar var. Online sipariş ediyor geliyor. Böyle ama 

gıdanın nasıl üretildiğini görebiliyorlar. Domatesin, çileğin ağaçta yetiştiğini 

sanıyorlar. İnsanların özlediği kokular var. Mesela domates kokusu. Bunun 

ticaretini yapan tacirler bunu bildikleri için esansı sıkıp o kokuyu veriyorlar. 

Yine kötü bir şey yediriyorlar insanlara.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 

Gıdanın bir ticaret unsuru olarak görülmesi, hem üretim hem de tüketim süreçlerinde 

pazarın ana rolü üstlenmesine yol açar. Ticarileştirme, satışa yönelik olmayan mal 

veya hizmetlerin para ve piyasa değişim alanına girmesi olarak tanımlanır. Ancak, 

tarım gibi alanlarda sadece kar elde etme amacıyla yapılan ticaret, yeterli özen 

gösterilmediğinde özellikle sürdürülebilirliği açısından başarısızlıkla sonuçlanabilir. 



109 

4.2.1.4 Maliyetler 

Üreticilerin karşılaştığı en büyük sorunlardan biri lojistik maliyetlerdir. Ekonomik 

krizler, sektörel desteklerin yetersizliği ve altyapı sorunları, tarım ve arıcılık gibi 

alanlarda sürdürülebilirliği zorlaştırırken maliyetleri artırıyor. Üreticiler, ürünlerini 

pazara ulaştırma, üretim faaliyetlerini yerinde sürdürme ve hatta günlük operasyonlar 

için gerekli ekipman ve yardımcı kaynakları sağlama konusunda ciddi zorluklarla 

karşılaşıyorlar. Bu durum, özellikle yakıt ve ulaşım giderlerindeki artışlarla daha da 

belirginleşiyor. Bu gibi maliyet problemleri beraberinde tarımsal üretime devam 

etmeye dair olan soru işaretleriyle sonuçlanıyor çünkü üreticiler emeklerinin 

karşılığını ister istemez olan ürün pahalılıkları nedeniyle tüketicilerin daha az alışveriş 

yapmak zorunda kalmalarının yanın sıra lojistik maliyetleriyle de eksiye düşmelerine 

sebep olduklarını düşünüyorlar. 

G13: “Bu şartlarda tarıma veya sebze üretimine devam etmenin hiçbir mantığı 

yok. Bu kadar emek ve mücadele karşısında, Silivri'den 110 km uzaklıktan bir 

ton ürün getirip yarısını geri götürmek zorunda kalıyorum. İki bin lira yakıt 

harcıyoruz, eleman ve yardımcı gerekiyor, otoban kullanmak zorundayız. 

Fidelerin üretilip ürün vermesini sağlamak için harcanan çaba ve para 

düşünüldüğünde, devam etmenin nedenini sorguluyorum”. (Erkek, Yeni 

Mahalle, Silivri) 

Üreticiler sadece lojistik maliyetleri ile değil bunun yanında girdi maliyetleri, pazar 

erişimi ve büyük tarım şirketleriyle rekabet gibi konularda da farklı zorluklarla 

mücadele etmekteler. Örneğin gübre ve tarım ekipmanları maliyetleri çiftçiler için 

önemli bir harcama kalemi oluşturur. Tarımın temel girdilerinden biri olan gübreler, 

bitkilerin sağlıklı büyümesi için gerekli besin maddelerini sağlar. Organik ve inorganik 

gübrelerin fiyatları, ham madde maliyetleri, üretim süreçleri, nakliye ücretleri ve 

talebe göre değişiklik gösterir. Traktörler, çapa makineleri, ekim ve hasat makineleri 

gibi tarım ekipmanlarının maliyeti, çiftçilerin büyük sermaye yatırımlarını gerektirir. 

Üretici üretim alanını genişletmek istediği takdirde tüm bu ekipman sorunlarıyla 

yeniden karşılaşmaktadır. Böylece üreticiler, maliyetlerin yükselmesi ve pazar 

koşullarının değişkenliği nedeniyle, üretimlerini sürdürme konusunda çeşitli 

engellerle karşı karşıya kalmaktadırlar. Bu durum, küçük ölçekli çiftçilerin geçimlerini 

sürdürebilme kapasitelerini doğrudan etkilemektedir. 



110 

G5: “Sezon başında fiyat dalgalanmaları bizi ciddi şekilde etkiliyor. Girdi 

maliyetleri yüksek, ve fiyatı sezon başında belirlediğimde zaten traktör, gübre 

gibi masraflar belli oluyor. Sezon sonuna kadar fiyatı sabit tutmaya 

çalışıyorum. İşçilik maliyetleri değişkenlik gösteriyor, mümkün olduğunca 

ürüne yansıtmamaya çalışıyorum. Ancak bazen mecburen yansıtmak zorunda 

kalıyorum. Marketler ürüne çok yüksek kar marjı koyuyor, üretici neredeyse 

hiç kazanmıyor. Ama kooperatiflerle çalışınca, 'çok düşük fiyat' dediklerinde 

yasal olarak haklarımı koruyorlar, bu da hoşuma gidiyor.” (Erkek, Beykoz) 

G3: “Ortaklarımızdan birinin arazisinden bahçecilikle ilgili gerekli olan sulama 

boruları, sera malzemeleri ve benzeri pek çok şey geldi. Bu malzemeleri kendi 

imkanlarımızla getirdik. Onun bu malzemeleri satın aldığı dönem ile şimdi 

arasında fiyatlar açısından uçurumlar var. O zamanlar yatırım yapmak daha 

mümkündü, üretim daha kolaydı; şimdi ise neredeyse imkansız. Çiftçi kayıt 

sistemindeyseniz ve kırsalda yaşıyorsanız, yılda 60 lira gibi bir destek 

alabiliyorsunuz. Kırsal kalkınma için Avrupa Birliği'nden önceki yardımlar, 

kırsala yapılan desteği içeriyor. Ancak insanlar proje yazmayı bilmiyorlar. 

Tesis, çapa makinesi gibi birçok giderinizde AB destek sağlıyor. Fakat İstanbul 

gibi büyük şehirlerde bu destekler geçerli değil. Maliyetler çok yüksek; 

traktörleri 3-4 senede bir yenilemek zorunda kalıyorsunuz, 1.5 milyon lira gibi 

ciddi bir maliyet bu. Her şey çok pahalı. Kompost telinden, çapa makinesine, 

el aletlerine ve tohumlara kadar her şey maliyet oluşturuyor. Kırsalda bulunan 

yanmış hayvan gübresini bile para vererek almak zorundayız. Lojistik taşıma 

maliyetleri çok yüksek. Satış konusunda da büyük sıkıntılar yaşıyoruz. Evimin 

bulunduğu yerdeki gurme markete bakıyorum; en iyi 14 çeşit domatesi hiç bu 

kadar pahalıya satmadık, tamamen doğal. İlaçlı domatesleri getirip normalin 

üç dört katı fiyatına satıyorlar. Bizim beklentilerimiz maalesef çok altında 

kaldı. Alışkanlık değişikliğiyle, Getir gibi uygulamalar üzerinden sipariş 

verenler var. Haftalık alışveriş listesinde sezonluk ürünleri tercih edenler az. 

Restoranlar günlük veya haftada birkaç kez sipariş veriyor. Bu durumda planlı 

programlı çalışmak, aracınızın olması şart.” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

G7 de G3’ün kuruluş hikayesini destekler niteliktle sıfırdan bir üretim alanı kurmanın 

maliyetinden bahsediyor: 



111 

“Varolan sistemi yaşatmak için varız burada aslında, sıfırdan kurmanın 

maliyeti çok büyük ayrıca varolanı mı bile yaşatmak için inanılmaz bir efor 

sarf ediyoruz. Sabah altıda giriyoruz akşam sekizde dokuzda çıkıyoruz. Yaşam 

beklentimiz var. Domatese domates olarak bakıyoruz hikayesine bakıyoruz. 

Emek veriyoruz, eksiğimiz vardır ama emek veriyoruz.” (Erkek, 19 Mayıs, 

Büyükçekmece) 

G1: “Gübre ve tohumdaki maliyetlerin sürekli artması büyük bir sorun. Keşke 

fiyatlar sabit kalsa ve 2010'lara dönsek, 2025'teki diğer rakamlar da aynı kalsa. 

Ama böyle bir dünya yok. Zorluk olarak görmesem de genel olarak biz de fiyat 

dengesizliğinden etkileniyoruz.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 

Son olarak tarım sektöründe işçi bulma zorluğu, hem yerel hem de geniş ölçekteki 

üreticiler için önemli bir engeldir. Bu sorun, işçilerin zorlu çalışma koşullarında ve 

emek yoğun bir işte düşük ücretlerle çalışmak istememesi tarım sektörünün iş gücü 

açısından sürdürülebilirliğini ciddi şekilde azaltmaktadır. Ayrıca başka bir sorun da 

üreticilerin kendi gelirlerinin sınırlı olması nedeniyle, çalışanlara talep ettikleri yeterli 

mali destek sağlayamamakta ve bu da genel olarak tarım sektöründe iş gücü bulma 

sorununu daha da ağırlaştırmaktadır. 

G12 bu duruma ilişkin olarak bir örnek vermiştir: 

“Son nesilim diyebilirim; benden daha küçük olanlar bu işlerle ilgilenmiyor. 

Maliyetlerin artması ve daha iyi kazanç fırsatlarının olması nedeniyle, liseyi 

bitiren gençler güvenlik sertifikaları alıyor ve sekiz saatlik bir işte 25-30 bin 

lira kazanabiliyorlar. Bahçe işleriyle uğraşmak yerine, sigortalı ve sabit çalışma 

saatlerine sahip işleri tercih ediyorlar. (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

G10 ise bu şekilde durumu açıklamıştır:  

“İşçi bulamamak, yardımcı bulamamak, hasat zamanı toplama, çapa ve 

temizlik işleri... İnsanlar artık bu işlerden kaçıyor, çünkü emeklerinin 

karşılığını alamıyorlar.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

Görüşmecilerin açıklamalarından, tarım sektöründe yardımcı işçileri bulamamanın 

sonucunda göçmen işçilere yönelme eğiliminin olduğu anlaşılmaktadır. Tarım 

işlerinin genellikle göçmen işi olarak algılandığına dair bir toplumsal algının varlığı 

da belirtilmektedir. 1970'lerden itibaren geçici, mevsimsel ve istikrarsız istihdam 

şekilleri, çoğunlukla göçmenlerden oluşan "çevre işçileri" kategorisini ortaya çıkarmış 



112 

ve bu durum çalışma hayatının bir gerçekliği haline gelmiştir ve bu durum hala devam 

etmekdedir. Bu süreç, belirli işçi sınıflarının yeni ücretli kategoriler aracılığıyla 

hiyerarşide üst sıralara yükselmesini sağlamıştır (Castel, 2003; Özatalay, 2014). 

G7: “En büyük eksiklik şu da tarımdaki alt eleman. Son 15 yıldır falan mülteci 

mi göçmen mi desem bilemedim, bu politikalar. Ben bu arada onları 

destekleyen tarafım. Çalışıyorlar. Doğru entegrasyon yok ama. Bizim 

gençlerimizde bu iş yabancıların gibi bir algı oluştu. Alt tabakaya diye. 

Yönelim olmadı, hiçbir tecrübeleri yok. Bilmiyorlar. Elinde tohum, toprak… 

Şalterin indiği gün çocuklar hiçbir şey bilmedikleri için aç kalacak… Nesliniz 

de biraz suçlu. Sadece diploma derdinde çocuklar. Giderek de sosyal medyaya 

yönelim çıkıyor.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 

G14: “150 lira yevmiyeyle çalışacak kimse yok. Marttan sonra en az 800 lira 

diyorlar. Kadın yevmiyesi 750 lira, asgari ücret zaten 13.750 lira. 'Benim 

sigortam var, tatilim var' diyorlar. Göçmen sorunu da var deniliyor. 

Hayvancılık yaptığımız dönemde 56 baş hayvanım vardı, kısırlarla beraber 

100'ü geçiyordu. Yanımda 4 çalışan vardı, yüzde doksanı diğerleri gibi 

göçmen; Afgan, Özbek, Türkmen. İşsizlik artıyor ama biz de ikinci bir sanayi 

koluna, yani bu göçmen işçilere giderek daha fazla muhtaç hale geliyoruz.” 

(Erkek, Alipaşa, Silivri) 

Bu değişimler, tarımsal emekte yeni sınıf dinamiklerinin ortaya çıkmasına ve kentlerde 

de önemli bir sorun olan gıda güvenliği meselesini daha karmaşık hale getirmiştir. 

Tarım sektörü, hak edilen ücretlerin ödenmemesi nedeniyle giderek tercih edilmeyen 

bir meslek haline gelmiştir. Sosyal Güvenlik Kurumu (SGK) verilerine göre kayıtlı 

çiftçi sayısında son yıllarda ciddi oranda bir düşüş vardır. 2008 yılında 1 milyon 127 

bin olan çiftçi sayısı, 2021 yılı sonu itibarıyla 512 bine gerilemiş, bu da son 5 yılda 

yüzde 28,7, son 10 yılda ise yüzde 55 oranında bir azalmaya işaret etmektedir. Aynı 

zamanda Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK) verilerine göre, tarımda istihdam 

edilenlerin sayısı 2002 yılında 7 milyon 458 bin iken, 2021 yılında 4 milyon 974 bine 

düşmüştür. Bu durum, son 19 yılda tarımda istihdam edilenlerin sayısının yüzde 33, 

son 10 yılda ise yüzde 26 azaldığını gösteriyor. Ayrıca, emek yoğun bir iş olması 

nedeniyle bu sektörde göçmen işçilerin ucuz iş gücü olarak tercih edilmesi onların bu 

tür koşullara layık olduğu gibi bir algıya neden olmaktadır. Bu nedenle, hem göçmen 

hem de yerli işçiler için adil ve eşit çalışma koşullarının sağlanması, hak ettikleri 



113 

ücretlerle istihdam edilmeleri için politik ve kurumsal desteklerin artırılması büyük 

önem taşımaktadır. 

4.2.2 Organizasyon ve yönetim sorunları 

4.2.2.1 Örgütlenme sorunu 

Tarımsal üretimi daha iyi bir hale getirmek ve geleceğe yönelik mücadeleyi bireysel 

bir deneyimden kolektif bir deneyime taşımaya çalışmak her zaman meşakkatlidir. Bu 

süreçte bu çabalar çeşitli zorluklar ve engellerle karşılaşabiliyor.  

Köylerde ve kırsal bölgelerde, topluluk üyeleri genellikle girişimlere katılmaktan 

çekinebilir veya girişimlerde aktif rol almayı tercih etmeyebilir. Bu durum, projelerin 

başlangıcında topluluğun desteğini almak ve sürekli katılım sağlamak için ekstra 

çabalar gerektirir ve bu durum bazen büyük bir mücadeleyle başlatılan girişimin 

başarısız sonuçlanmasına neden olabilir veya hala mücadele etmeye çalışan bireylerin 

motivasyonunu kırabilir. 

G4: “Hollanda ve Fransa gibi ülkelerde bu işler çok daha büyük ölçekte 

yapılıyor, ortaklık yapıları var. Bizde ise durum biraz farklı, Türk insanı bu tür 

oluşumlara pek yatkın değil maalesef. Daha önce birçok etkinliğe katıldım. 

Kooperatif kurmaya çalıştık, yönetici olarak altı kişi bulabildik, yedi kişi 

olması gerekiyordu ama çok iyi bir fırsat olmasına rağmen tamamlayamadık. 

Dördü de sadece laf olsun diye oradaydı, 'sıkıntı olursa kaçarız' dediler. 

Kooperatif altı çok boşaltıldı ve tabiri caizse kazıklayan bir kurum gibi görüldü. 

İnsanların hukuk sistemine, adalet, kamu kurumlarına, devlet hukukuna olan 

güvenlerinin azlığı bu korkuya sebep oluyor. 'Başıma bir iş gelirse kimse 

korumuyor beni' duygusu, bizde birçok örgütlenmenin önüne geçiyor. 

Örgütlenirsem başıma bir iş gelir diye düşünüyorlar. Dayanışma ve örgütlenme 

aslında normal ama insanlar o kadar farklı anlamlar yüklüyorlar ki bu 

kavramlara.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

G4, Türkiye'deki kooperatifçilik kültürünün zayıflığını ve bunun altında yatan 

güvensizlik faktörlerini vurgulamaktadır. Kooperatif kurma girişimlerinin genellikle 

başarısızlıkla sonuçlanması, toplumdaki güven eksikliğine bağlanmaktadır. İnsanlar, 

özellikle geçmişte yaşanan dolandırıcılık olaylarından dolayı kooperatiflere güven 

duymamakta ve örgütlenme konusunda çekimser davranmaktadırlar.  



114 

G2: “Kooperatif kurulması güzel olurdu ama biz sadece üç kişiyiz bu işi yapan. 

Köylüler, evlerinde kalıyorlar, işe pek ilgi göstermiyorlar. Arazilerini 

satıyorlar; çocuklarına bir şey bırakıp üretmeyi düşünmüyorlar. Onlar daha çok 

hayvancılığa yönelmişler, hayvanları satmaya başladılar. Kalkıp bir de 

kooperatif kurmalarını bekleyemiyoruz artık. Zaten kim buna girişebilir ki bu 

isteksizlikle?” (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy) 

G2 ise köylülerin tarımsal üretim ve kooperatifçilik konusunda isteksizliklerini dile 

getirmektedir. Özellikle genç nesil, tarım yerine hayvancılığa yönelmekte ve 

arazilerini satmaktadır. Bu durum, köylerde tarımsal üretimi sürdürmek için gerekli 

olan insan kaynağının azalmasına yol açmaktadır. 

G12: “Bir sürü üretici var ama alışveriş yok. Kendi köyümde yabancı değilim, 

buraya geldiğinizde ortamı göreceksiniz. Bizim bir Tarım Kredi 

Kooperatifimiz vardı, plaj işletmeciliği yapıyorduk. Ancak Türkiye'de çoğu 

insan kooperatifçiliği bilmediği için kooperatifimizi batırdılar. Şimdi 

milyonlarca lira borcu var. Sırf ailem büyük diye başkan seçilsin diye tüm 

kooperatifler bu durumda. Şimdi bozulmuş durumdalar ve yeni bir kooperatif 

kuramıyoruz. 1990'lardan 2003'e kadar fuarlara, seminerlere gittik ama 

2003'ten sonra ilgilenmeyi bıraktım, çünkü artık bu işlere ağırlık vermiyoruz.” 

(Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Toplumsal güvensizlik, özellikle yeni kurulmaya çalışılan tüzel kimlik altında olması 

gereken organizasyonların, yapıların veya mücadelelerin karşılaştığı önemli bir engel 

olarak ortaya çıkmaktadır. Bireyler, örgütlenme çabalarının sonuçlarını ve kişisel 

yararlarını sorgulayabilir, bu da kolektif hareketlerin oluşumunu engelleyebilir. 

Özellikle çeper bölgelerde, köy yaşantısının devam ettiği ve cemaat-cemiyet 

ayrışmasının halen hissedildiği yerlerde, "dışarıdan gelen" bir girişimin göz korkutucu 

olması muhtemeldir. Boran'ın işaret ettiği gibi, "köyler artık kapalı iktisadi yapılar 

değiller", ancak hala "şehirden gelenler" olarak algılanma eğilimi bulunmaktadır. Bu 

durum, olumlu bir yapılanma veya çabanın varlığına katılmaya ilişkin inanç ve 

motivasyon için önce sonuçların görülmesi gerektiği düşüncesini doğurur. 

G16: “Ovacık'ta Bir Gün projesi var bir de, ama görseniz kimse yardım 

etmiyor. Köylüler camdan bakıyor, gelmiyorlar. Üzerlerine bir iş kalacak, işin 

ucundan tutacaklar diye endişeleniyorlar. Her şey hazır önlerine gelince onu 



115 

yapacaklar. Ayşe önce gitsin, diyorlar. Meraktan ölüyorlar ama dedikodudan 

bile korkuyorlar. Muhtardan izin alıyoruz, sonra onunla belediyeye gidiyoruz. 

Bu arada 2018 seçimlerine denk geldi. 'Yapalım, edelim' diyor, benimle 

beraber. Sonra başka biri aday oldu. Aday olan kişi bana yardım etmeye 

başladı. Bunu gören muhtar, kendisinin kazanamayacağını anladı ve birden 

bana düşman olmaya başladı. CİMER'e şikayet etti, MEB'e ve halk eğitimine 

şikayet etti. Kendi ticari emelleri için kullanacak.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

G16, köylülerin projelere katılım konusundaki isteksizliklerini ve mevcut bürokratik 

engelleri vurgulamaktadır. "Ovacık'ta Bir Gün" projesinde, köylülerin projeye dahil 

olmaktan çekinmelerinin, üzerlerine iş kalacağı endişesi ve dedikodudan korkmaları 

gibi sosyal nedenlere dayandığını ifade etmektedir. Ayrıca, projeye destek veren yerel 

yöneticilerin siyasi çekişmeler nedeniyle projeye verdikleri desteği geri çekmeleri, 

yerel politikaların tarımsal projeler üzerindeki olumsuz etkilerini göstermektedir. 

G3: “Örgütlenmeye çalışırken birçok zorluklar yaşadık. Mesela onarıcı tarım 

programı birkaç kez sadece araziye geldi. Ben böyle olunca sahaya daha çok 

geçtim, bilfiil üretim yapmıyordum başlangıçta ama sonra çiftçi oldum.  

…Bu kooperatifte kendi ilişkilerim çok etkili oldu örgütlenmede. 

Mülksüzleştirmenin yaptığı grafik gibi. Ben bunu yapmak istiyorum, çünkü 

örgütlenme böyle bir şey. Yıllardır devam eden ilişkiler bu ilişkileri oluşturdu. 

Daha sağlam olabilirdi ama hayal ettiklerimizle Türkiye'de yaşananlar arasında 

çok büyük bir fark var. Biz kooperatif kurduk, dünyanın en büyük depremi 

oldu, ekonomik kriz, seçim. Bu kooperatif ayakta tutmak tüm zorluklarına 

rağmen benim için çok kıymetli. Bu yedi insan birbirini iş olarak tanıyan 

insanlardı. Yine de dediğim gibi örgütlenirken yolda insanları 

kaybedebiliyorsunuz. Buna hazırlıklı olmak gerek.” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

Ortak motivasyonla hareket edilmesi durumunda bunu tüzel bir kimliğin altında 

sokmadan veya kişi sayısı sınırı olan engellere takılmadan müştereklik zeminde 

gerçekleştirmek güven ortamını daha kolay sağlayabilir. Elbette ki sürekliliği 

sağlamak her iki durumda da zorludur. Ancak yine de müşterekleştirme uygulamaları 

kendi kendini yönetmeye yöneliktir ve topluluğun değerleri ve hedefleri tarafından 

şekillendirilir. Üyeleri arasında güveni, işbirliğini ve ilgiyi teşvik eden bir üretim ve 

yönetim tarzıdır. Müşterekleşme yoluyla oluşturulan özerklik, topluluğun sermayeye 



116 

bağımlılığını sınırlar. Müşterekleştirme ağı ne kadar geniş olursa, kapitalist 

piyasalardan özerklik de o kadar büyük olur. Örneğin yeni yasalar gibi dış zorluklarla 

karşı karşıya kaldığında Campi Aperti gibi oluşumların stratejisi, özerkliğinden ödün 

vermeden uyum sağlamak ve yeniden değerlendirmektir. Bu da esneklikle beraber 

oluşturduğu katılımcı ortamda güveni daha kolay inşaa edebilir (Diesner, 2020). 

Kooperatifler senelerdir bilinen ve önyargıyla yaklaşılabilen organizasyonel 

yapılardır. Daha çekingen yaklaşılan durumlarda daha esnek ortam sağlayan farklı 

ağlar yaratmak ve bunları müşterek bir zemin buluşturmak bu durumu hafifletebilir. 

 

4.2.2.2 Ürünlerin pazarlanması 

Bireysel üretim yapan üreticiler, fazla ürünlerinin satışını yapma konusunda bilgi 

eksikliği yaşamaktadırlar ve bu durum, fazla ürünlerin pazarlanması konusunda 

tereddütlere yol açmaktadır. Bu bilgi eksikliği, üreticilerin potansiyel gelir fırsatlarını 

değerlendirmekten kaçınmalarına ve İstanbul'un kendi kendine yeterliliği açısından 

kendi gıdasına lojistik masrafını minimuma indirerek ulaşması için atılabilecek küçük 

adımların önüne geçmektedir. Küçük çapta bahçecilik yapan üreticilerin ürünlerini 

tüketiciyle buluşturmamaları basit bir sorun gibi görünse de, bu durum dışa bağımlılığı 

artırabilir ve tüketicileri endüstriyel tarım ürünlerine yönlendirebilir. Bu nedenle, 

üreticilere yönelik pazarlama ve satış becerilerini geliştirmeye yardımcı olacak eğitim 

ve destek programlarının sağlanması büyük önem taşımaktadır. 

G2: “Pazarda satmayı hiç düşünmedim, nereye vereceğimi bilemiyorum. 

Üretici pazarları ya da kooperatif, iyi bir seçenek olabilirdi.” (Kadın, 

Dursunköy, Arnavutköy) 

G9: “Pazarlama kısmı çok çaba ve sürekli orada olmayı gerektiriyor, bu yüzden 

pek girişmedik. Bu pazarlama işini nasıl yapacağımızı da zaten çok iyi 

bilmiyoruz. Çok uğraştıracağını düşünmesek belki olabilirdi. Ürün fazla 

olduğunda çevreye dağıtıyoruz. Kendimize yetecek kadar yapıyoruz, fazlasını 

komşularımıza veriyoruz.” (Erkek, Çiftllikköy, Çatalca) 

G6: “Ürettiğim ürünleri Antalya'dan Rusya'ya ihraç ediyorum. Kayısıyı 

memleketimdeki tüccara satıyorum, buğdayın tamamını aile bireyleriyle satışa 

çıkarıyoruz. Elmayı da kendimiz tüketiyoruz, aile olarak 80-90 kişiyiz. 

İstanbul'da bahçede çok fazla üretmiyoruz, uğraşmıyoruz ama diğer illerden 



117 

gelen hasılatı İstanbul'a getirip istediğimiz fiyatı bulamadığımızda tanıdıklara 

pazarlıyoruz. İstanbul’da pazara çıkmak zor geliyor.” (Erkek, 19 Mayıs, 

Büyükçekmece) 

Bir diğer sorun, pazar yerlerinin stratejik olmayan yerlere kurulması ve üretici 

pazarının değişen anlamıdır. Pazar yerlerinin mevcut konumları, hem alıcılar hem de 

satıcılar için ulaşımı zorlaştırdığı takdirde, bu durum hem satış hacmini düşürebilir ve 

ürünlerin elde kalmasıyla gıda israfına sebep olabilir hem de ürünlerin taze olarak 

tüketiciye ulaşmasını engelleyebilir. Ayrıca üretici pazarı olarak adlandırılan yerlerin 

farklı üreticiler için farklı anlamlara gelmesi de söz konusudur. Görüşmecilerden G4 

ve G16 bu konuda yaşadıkları zorlukları dile getirmiştir. 

G4: “Artık bu, üretici pazarı değil. Tarlalarda tek çeşit mahsul var, tezgahlarda 

on çeşit. Esnaf ve müşteri ilişkisi yok, doğrudan müşterilerle sohbet ettiğimiz 

günler geride kaldı. Cumhuriyet köyünde üretici pazarı kurduk, planladık ama 

kimse gitmiyor, çok az ziyaretçi var. Beykoz Çayırı'nda bir yerde sabit pazar 

var, ama çiftçileri otobüslerle taşımak yerine halkı çiftçilere getirmeye 

çalışmak ahmaklık.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

G16: “Cuma günleri yapılan bu pazarlarda stand ücreti alınmıyor. Coca Cola 

şemsiyesinin orada durduğunu gördüğümde, bu pazarların düzgün olmadığını 

anladım. Bu pazarlar sadece alışveriş için değil, aynı zamanda bir turizm aracı 

olarak kullanılabilir. Kadınlarla konuştum, "Sadece size ait bir üretici pazarı 

açılsın ister misiniz?" diye sordum. "Tabii, daha düzgün olur" dediler. "Şile’ye 

turistler geldiği zaman pazar yapabiliriz. Tam Şile'nin ortasında yapmamız 

lazım. Önceki semt pazarının yanında kurmaya başladık. "Pazar açacağız, 

turistler geliyor, Şile'nin ortasında bir deneme yapalım" dediler. Kendi eşimle 

masaları, sandalyeleri getirdik. Bahçemizden aldıklarımızı koyduk. "Sen gel, 

ben de geliyorum, sen de benim yanıma katıl" dedim. Hafta hafta birer üretici 

katıldı ve yavaş yavaş akın etmeye başladılar. Belediye ile herhangi bir 

organizasyonumuz yoktu, kendimiz yönettik. O yüzden zorlu bir süreçti.” 

(Kadın, Ovacık, Şile) 

Bireysel üreticilerin fazla ürünlerini pazarlama konusundaki bilgi eksikliği, bu 

ürünlerin etkin bir şekilde tüketiciye ulaşmasını engellemekte ve potansiyel gelir 

fırsatlarını değerlendirmelerini zorlaştırmaktadır. Bu durum, İstanbul'un gıda tedarik 



118 

zincirinde kendi kendine yeterliliği sağlamasını güçleştirirken, lojistik masraflarını da 

artırmaktadır. Küçük çapta bahçecilik yapan üreticilerin ürünlerini pazara 

sunmamaları, dışa bağımlılığı artırarak tüketicilerin endüstriyel tarım ürünlerine 

yönelmesine yol açabilir. Ayrıca, pazar yerlerinin stratejik olarak konumlandırılması 

ve üretici pazarlarının daha işlevsel hale getirilmesi hem satış hacmini artırabilir hem 

de gıda israfını azaltabilir. 

4.2.2.3 Yerel yöntem ve hükümet 

Yerel yönetimlerle ve hükümetle etkileşim, tarım söz konusu olduğunda oldukça 

önemli bir faktördür, ancak bu süreçlerde çeşitli zorluklar yaşanabilmektedir. 

Görüşmecilerin aktardıklarına göre, bu zorluklar genellikle iletişim eksiklikleri, 

bürokratik engeller ve yerel yönetimlerin tarımsal girişimlere sağladığı desteğin 

yetersizliği şeklinde kendini göstermektedir. Bu durum, üretimlerinin etkin bir şekilde 

yürütülmesini ve sürdürülebilirliğini engelleyebilir. 

Çeşitli projeler hayata geçirilirken tıpkı G16’nın Tohum Takas Şenliği örneğinde 

olduğu gibi bürokratik engeller bu süreci yavaşlatabilir veya Sıla'nın örneğinde olduğu 

gibi yapılan görüşmelerde projeleri anlamak yerine diğer konulara kayılarak projenin 

önü kapatılabilir. 

G3: “Ortaklıklarla ilgili dengeyi sağlamak, arazi sahibiyle ilişkileri 

düzenlemek ve işi geliştirip sürdürmek zaman aldı. Geçen sene yerel yönetime 

ortaklık teklifinde bulundum; 1 saat 15 dakikalık konuşmanın sadece 2 

dakikası projemizle ilgiliydi. Yine üst düzey bir kamu çalışanı -müdür 

pozisyonunda, sabahın köründe geldi çiftliğe. 'Burada nasıl ilaçsız tarım 

yapıyorsunuz?' diye sordular, 'İlaçsız olmaz' dediler. Ahududu projesi için 

Tarım Bakanlığı'ndan destek almıştık, serayı gördüklerinde 'Bu iş olmaz, 

devam edemezsiniz' diye sürekli olumsuzluk yaratmaya çalıştılar. İlaç satmak 

istiyorlar. Ziraat mühendislerini ikna etmek ve alan sağlamak çok zor ama 

yılmadan devam ediyoruz.” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

G16: “2010 yılında tohum takas şenliği düzenlemeye karar verdim. Farkındalık 

yaratacağını ve yerel insanlara fırsatlar sunacağını düşündüm. İlk defa 

Ovacık'ta böyle bir etkinlik yapılıyordu. Yerel halk başta ne olduğunu 

anlamasa da, tohum takasının önemini kavradılar. Etkinliğe hazırlık için herkes 

bir şeyler yaptı; börekler, tatlılar, reçeller hazırlandı. Sosyal medya üzerinden 



119 

yaptığımız duyurular sonucunda beklenenden çok daha fazla kişi geldi. 

İzmir'den bir otobüs dolusu insan katıldı. Etkinlik günü 3000 kişi 

köyümüzdeydi. Yerel yönetimlerden ve polisten gerekli izinleri almak zor oldu 

ama sonunda başardık.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

Her şeyin bireysel değil, toplu işlerle başarılı olabileceğine inanıyorum. Ama ne yazık 

ki, 2010'dan bu yana geçen 14 yıl boyunca, insanların hâlâ sadece kendilerini 

düşündüğünü ve rekabet odaklı olduklarını görüyorum. Herkes en çok kazanacak ve 

en iyi olacak kişi olmak istiyor. Ancak bir topluluğu oluşturduğumuzda, paylaşım ve 

iş birliği ile herkes fayda sağlayabilir. Belediye bu şenliği her yıl farklı bir köyde 

yapma kararı aldı. İlk etkinlikten sonra insanlar tekrar yapılmasını istediler. Benim için 

önemli olan sonuç ve topluluğun sahiplenmesi. İnsanlarla birlikte çalışmak ve onları 

bu sürece dahil etmek, gerçekten çok değerli.  

Devletin ve belediyelerinin tarımsal desteklerinin artırılmasının gerekliliğine de 

değinilmektedir. Bu tür desteklerin yetersizliği, özellikle küçük ölçekli çiftçiler için 

büyük bir engel teşkil etmektedir. 

G13: “Türkiye'de idealizmle realizm çakışıyor; gerçeklik farklı. Dengelerin 

sağlanması ve denetlenecek kriterlerin oluşturulması gerekiyor. Ben aslında 

dört ana kritere dayalı bir üretim yapıyorum, bu da tam anlamıyla organik tarım 

değil. Kriterlerim; toprak hazırlığı aşamasında insan sağlığına zararlı 

pestisitlerin ve hormonların kullanılmaması, ürün yetiştirilirken kimyasal veya 

sentetik gübrelerin kullanılmaması, ve ürünleri korumak için kimyasal ilaç 

kullanılmaması. Ülkemizde organik tarıma dair bir kriter denetimi olmadığı 

için, devlet ve hükümet bu konuda zaaflar gösteriyor. Bu yüzden Türkiye'de 

organik tarımın olması gereken konumda olmadığını kabul etmek gerek” 

(Erkek, Yeni Mahalle, Silivri) 

G11: “Ülkeyi yöneten siyasetçilerin uyguladığı politikalar hibrit tohumun daha 

çok tercih edilmesini etkiliyor çünkü aileler mecbur kalıyor geçinmek için; 

hibrit tohumlarla daha fazla ürün ve dolayısıyla daha fazla vergi elde edilmeye 

çalışılıyor. Ancak ata tohumları pazarlamakta zorlanıyoruz çünkü bu tohumlar 

pazarda yer bulamıyor.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer)  

G10: “Büyükşehir belediyesinden çok fazla destek alıyoruz; yine de tohum, 

gübre, fide gibi desteğin artması gerek. Hükümetin de bu tür destekleri 



120 

sağlaması şart. Örneğin, devlet bunu yapamaz diyordu ama büyükşehir yapıyor 

görünce onlar da başladı. Ancak muhtarlar daha fazla çalışmalı. Oy istiyorlar 

ama gerçek destek sağlamıyorlar. Tarlamı sürekli sürmeleri gerekiyor, her 

gelişleri pahalıya mal oluyor. Belediyelerin traktörleri var ama kullanılmıyor. 

Yapacağım dedi, muhtarlık seçimi oldu bitti, bir daha da uğramadı. Bu mu 

sonucu yani ancak oy için yapıyorlar.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

Bazı durumlarda, yapılaşma baskısı başlığında da bahsettiğimiz gibi tarımsal üretime 

destek sağlanmasından öte imar ve vergiler önceliklendirilmekte. Bu hususta ise 

mahalle statüsü kullanılmakta. 

G12: “Kırsal destekler yetersiz kalıyor. Sarıyer Belediyesi, vergi toplamak için 

Kısırkaya ve Gümüşdere'yi mahalle statüsünde tutuyor ve bu nedenle emlak 

vergisi yüksek tutuluyor. Kooperatifler yeterince tanınmıyor. Örneğin, Tire Süt 

Kooperatifi bilinçli işler yapıyor ve sadece birkaç düzgün kooperatif var. 

Mahalle statüsü verilmesi, buralarda tarım politikalarının geliştirilmesini 

engelliyor.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Görüldüğü üzere, çeşitli yönetsel zorluklar, bu bölgelerdeki üreticilerin tarımsal üretim 

pratiklerini sürdürmelerinde olumsuz etkiler veya tehditler doğurmaktadır. G13'ün 

belirttiği organik tarımın denetim eksiklikleri, G11'in vurguladığı hibrit tohumların 

teşvik edilmesi, G10'un değindiği belediyelerden alınan yetersiz destekler ve 

muhtarların aktif rol eksikliği, G12'nin dile getirdiği kırsal desteklerin yetersizliği ve 

imar ile vergilerin önceliklendirilmesi gibi faktörler, tarımsal üretimin çeperdeki 

devamlılığını zorlaştırmaktadır. 

4.3 Tarımsal Üretimde Potansitel Müşterekler 

Çeper bölgelerde tarımsal üretim pratikleri çok daha geniş bir alana yayılmış ve 

genellikle üretim faaliyetleri kent merkezlerindeki kent bostanları, kent bahçeleri veya 

hobi bahçelerine nazaran daha bireysel bir ölçekte sürdürülmektedir. Bu nedenle 

müştereklik ilişkisinden bahsetmek daha zordur. Ancak her zaman ortak bir mekânda 

fiziksel olarak bir araya gelerek bir arada bir pratiği yapmaya indirgenecek bir 

yaklaşım değildir. Tez çerçevesinde de müşterekler, sosyal olarak inşa edilen, farklı 

mekanlarda dahi olsa müşterek bir amac uğruna yapılıyorsa müşterekleştirme pratiği 

olarak geliştirilebileceğine inanılan, aynı mekânda farklı görüşlerin benzer 



121 

motivasyonlarla bir arada olabileceğini kabul eden, sıkı sıkıya kuralların 

belirlenmediği ve bireylere bireyselleştirilmiş pratiklerini kollektifleştirme imkanı 

tanıyan bir yaklaşımla ele alınmaktadır. Aksi takdirde müştereklerden sadece yerli 

topluluklar üzerinden bahsetmek mümkün olacaktır. Ancak günümüz şartlarında 

giderek kalabalıklaşmasına rağmen bireyselleşen bir dünyada ortak sorunlarla 

yüzleşmekteyiz. Bu ortak sorunlara farklı bir zeminin sunduğu anlayış üzerinden yani 

müştereklik üzerinden bir alternatif cevap yaratmaya çalışmak daha yenilenmiş bir 

bakış açısı sunması nedeniyle motive edici olabilir. Özellikle Türkiye’de alternatif 

oluşturulması süreci insanlar için göz korkutucu olması nedeniyle geçmişte altı 

olumsuz anlamda siyasi söylemlerle doldurulan bir araya geliş pratiklerinin ötesi 

geçmeye çalışmak için daha esnek bir zeminde yine aynı amaçla ama tamamen aktivist 

bir söylem benimsenmeden de bu süreci ilerletilebileceği düşünülmekte. Böylece tez 

içerisinde de sadece eylemler veya aktivist perspektifle oluşturulan müşterekler 

siyasetini farklı bir yöne de çekebilmek umut edilmekte. Bu amaçla üreticilerle yapılan 

görüşmeler esnasında tezin kavramsal çerçevesi hakkında sohbet arasında yakalanan 

paylaşımlar ve pratiker ön plana çıkarılmak istenmiştir çünkü bu pratiklerin 

müştereklik potansiyeli kavranmaya çalışılmıştır. Daha bireysel ölçekte bilinerek 

etrafa fiziksel veya çevrimiçi platformlar aracılığıyla yayılan bilgi müşterekleri bu 

potansiyeli üretim özelinde geleneksel tarımsal bilgi üzerinden keşfedilme imkanını 

sunan en önemli örneklerinden biridir. Ayrıca tohum da tarımsal üretimin temelini 

oluşturan ve aslında boyutsal olarak ne kadar küçük olsa da hem tarımsal bilginin hem 

tarımsal üretim pratiklerinin hem de doğanın birleştiği hibrit bir müşterek olarak ön 

plana çıkar. Son olarak da üreticilerin benzer motivasyonlarla yaptığı ve 

müşterekleştirme pratikleri çerçevesinde genişletilebilecek pratikler ele alınmıştır. 

4.3.1 (Geleneksel) tarımsal bilgi 

Geleneksel tarımsal bilgi yerel kökenli ve sözlü olarak aktarılan bir bilgi türüdür. 

Pratik deneyimlere dayanır ve daha çok ampirik verilere odaklanır. Bu bilgi türü, 

tekrarlanabilir ve zamanla değişebilir nitelikler gösterir. Toplum içinde geniş bir 

şekilde paylaşılır, ancak bilginin bölümleri çeşitli kişiler arasında dağıtılmış halde 

bulunabilir. (Ellen ve Harris, 2000). 

Görüşmecilerin açıklamaları üzerinden ilerleyecek olursak, bilginin paylaşılması 

sürecinde güven ilişkilerinin merkezi bir rol oynadığını belirtmek mümkündür. Bu 



122 

güven ilişkileri farklı bağlamlarda şekillenebilmektedir. Özellikle çeper bölgelerde, bu 

bölgelerin yerlisi olmayanlar ile yerliler arasında, bilgiyi paylaşmama eğilimi gibi 

durumlar gözlemlenebilir. Bu, yerel ve dışarıdan gelen bireyler arasında bilgi akışını 

engelleyebilecek önemli bir dinamiktir. Ancak her zaman aynı bölgeden olmamakla 

birlikte, güven ilişkisinin kurulduğu çeşitli üreticiler arasında bilgi paylaşımı 

gerçekleştirilebilmektedir. 

G5: “Dirsek temasında olduğumuz üreticiler var. Aynı düşüncedeysek, fikir ve 

bilgi alışverişi yapıyoruz. Bölgede yaşayanlara soruyorum ama köylerde 

yabancılar istenmediği için 'O burada olmaz, boşuna ekmeyin' gibi doğrudan 

söyleyebiliyorlar. Genellikle kendi deneyimlerimizi kullanarak öğrenmeye ve 

denemeye çalışıyoruz. Burada kuşkonmaz yetişmez, çileği denedik, 'Boşuna 

yapmayın' dediler ama yaptık ve bize göre dünyanın en lezzetli çileği oldu. 

Karnabahar, brokoli olmaz deniliyordu, ektik ve gayet güzel oldu. Benim 

bölgem tarıma biraz daha kapalı, köyde iki kişi faaliyet gösteriyor diyebilirim. 

Köylü kendi kadar üretim yapıyor ve yabancı olduğunuz için 'Bu tutmaz, bu 

olmaz' diyerek iş yapmaya çalışıyoruz, çok fazla bilgi alamıyoruz. Benim gibi 

olanlarla daha çok bilgi alışverişi yapabiliyorum, yabancı olmanız onun için 

yeterli. Adam ordudan gelmiş, ben İstanbul'da doğup büyümüşüm ama o beni 

yabancı olarak görüyor.” (Erkek, Öğümce, Beykoz) 

G7 ise çevredeki üreticilerin büyük bir kısmının endüstriyel yaptığınından 

bahsederken yine de yerel üretici olmaları sebebiyle onlardan geleneksel tarımsal 

pratiklere dair bilgi aldığından bahsediyor. Ayrıca endüstriye üretim yapan yerli 

üreticilerle kurdukları diyalogta organik tarım yapmalarına dair önyargılarının da altını 

çiziyor: 

“İlk başta Türkiye’de yapılan algı “biz elli yıldır yapıyoruz bu işi, siz 

beceremezsiniz” oldu çevrede endüstriyel tarım yapanlardan. Biz de hep 

matematikten yanayızdır. Drone’la geldik haritaladım. Ne kadar ekim alanı 

var, kuzey rüzgarını nasıl keseriz diye baktım çünkü zarar verir ekime. 

Araştırmalar sonucu yaptık. Doğuştan bilmiyoruz. En iyi yapanlara bakıyoruz. 

Sonucunu gördükten sonra insanlar bunu bir başarı olarak algılayıp bize 

sormaya başladılar. Birçok çfitçiyle de fikir alışveirşinde bulunuyoruz 

geleneksel yöntemlere dair. Tabii ilaç kullanıyorlar gene birçoğu ama 

geleneksel yöntemleri iyi biliyorlar.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 



123 

Görüşmeciler arasında tarımsal üretimi aile mesleği olarak sürdüren bireyler, 

kendilerini bilgi aktarımı yapan taraf olarak belirtmekteler. Bu durum, geleneksel 

bilginin korunması ve sürdürülmesi açısından önem taşırken, tarım pratiği ve yerel 

çeşitliliğin devamını sağlama yönünde de hayati bir işleve sahiptir. Aile içinde geçmiş 

nesillerden gelen bu bilgilerin farklı üreticilerle paylaşılması o üreticinin ürününü 

geleneksel yöntemlerle doğal koşullar altında üretmesini sağlayabilir. Bu da küçük 

ölçekli üretim yapan üreticinin üretime devamlılığı destekler niteliktedir. 

G8: “Biz yerlisi olduğumuz için daha yardımcı oluyoruz ama baba mesleği 

olduğu için yardıma çok ihtiyaç duymuyoruz, kendimiz yapıyoruz, bilgileri 

paylaşıyoruz. Hangi mevsimde ne zaman ekilmeli, çapa ne zaman yapılmalı 

gibi deneyimleri paylaşıyorlar.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

G1: “Babamla beraber yapıyoruz, eli yaşında. Evrak hususunda takibi yapıyor. 

Aynı emsal bir yaşta birisi evrak dolduramıyoruz, köyde bunları nasıl 

halledeceğiz diye gayriresmi danışmanlık özellikle babam yapıyor. İnovasyonu 

tamamlayamayanlar. Tarımdaki en büyük problemlerden birisi muhasebe 

bilmememiz. Destek vs. hususlarda çok kapsamlı.” (Erkek, Haraççı, 

Arnavutköy) 

Geleneksel yöntemlerin, basit bir sohbet esnasında dahi aktarılabiliyor olması veya tek 

bir yerel tohumun paylaşılmasının, doğal/organik üretim yapmak isteyen bir üreticiyi 

desteklemenin ötesinde, geleneksel bilgi ve pratiklerin korunması adına önemli bir 

bilgi aktarımı sağlayabilir. Bu durum, günlük sohbetler gibi gündelik pratiklerin, bilgi 

ve kültürel değerlerin nesilden nesile aktarılmasında ne denli güçlü bir araç 

olabileceğini kanıtlar niteliktedir. 

G10: “Burada da bana kim ne sorarsa yardımcı olmak istiyorum. Mesela tohum 

için de geçerli bu. Cebimde üç tane varsa birini sen dik, birini ben dikeyim 

diyorum. Amacım yaymak, çoğaltmak. …Ben köylü gibi düşünürüm. 

Geleneksel yöntemlerle tohumların korunup aktarılmasının daha doğru 

olduğunu düşünüyorum. İnsanlar genellikle tohumları başkalarıyla 

paylaşmaktan çekiniyor çünkü aralarında bir rekabet olduğunu sanıyorlar. Bu, 

oldukça yanlış bir düşünce. Bu tür egoist yaklaşımlar, aslında potansiyel bir 

kurtarıcı olabilecek küçük bir tohumun değerini gölgeleyebilir. Örneğin, ekilen 

tek bir mısır tanesi iki sap verir ve bu saplardan her biri binlerce taneye 



124 

dönüşebilir. Böylece tek bir tohumla dünyayı kurtarabilecek bir değişim 

başlatabilirsiniz.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

Bireysel bahçecilikle ilgilenen bireyler arasında zamanla gelişen komşuluk ilişkileri, 

bilgi ve deneyimlerin paylaşılması için doğal bir ortam sunar. Bahçecilik faaliyetleri, 

özellikle küçük ölçekli üreticiler arasında bir ağ oluşturabilir ve bu ağ, hem bilgi 

alışverişi hem de karşılıklı destek mekanizmaları açısından değerlidir. 

G2: “Önce tanıdık birbirimizi. Yoğun olarak kalmaya başladığımız dönem 

pandemiye denk geldi. Uzaktan uzaktan yeni yeni tanıdık, takas yapmaya 

başladık, fazla olan ürünlerimizi birbirimize veriyoruz. Birbirimize yöntemler 

gösteriyorum, bildiklerimi paylaşıyoruz. İnternetten veya komşulara sorarak 

tamamladık bilgilerimizi. Sağ olsunlar bize gösterdiler.” (Kadın, Dursunköy, 

Arnavutköy) 

G9: “Burada komşularımız var. Turşu yapımından reçel yapımına kadar her 

konuda bilgi sahibiler ve bizimle de paylaşıyorlar. İlk aşamada komşular gelip 

gidiyor, bahçeyi inceliyorlar, 'Şunu böyle yap, et' diye öneri veriyorlar. 

Genellikle yaşlı oluyorlar, 'Turşuyu böyle yaparsın' vs. 'Gülü kurutursun' diye 

çok anlatırlar bize. Öncelerde komşular arasında gidip gelme çok olurdu, 

kahveye gelirlerdi, ziyarete gelirlerdi, bu sıralar gözükmüyorlar pek. Komşuluk 

ilişkileri de azaldı, memleketlerine dönüyorlar.” (Erkek, Haraççı, Çatalca) 

G11: “Sarıyerliyim, köylüleri zaten daha önceden tanıyordum. İletişimimiz hep 

var, konuşuruz, bilgi paylaşırız. Komşuyuz zaten. Birbirimizden öğreniriz. 

Geleneksel yöntemleri bazen onlar gösterirler bazen yeni başlayan varsa bize 

sorarlar.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Görüşmecilerden G6 ve G14 tarafından bahçecilikle uğraşan kişiler arasında, özellikle 

bölgedeki üretici sayısının az olması durumunda bile, dönem dönem fikir alışverişinde 

bulunulduğu belirtilmiştir. Bu durum, bireyler arasındaki bilgi ve deneyim 

paylaşımının, yalnızca yoğun üretim bölgelerinde değil, daha az yoğunluklu alanlarda 

gelişebileceğini gösterir. 

G6: “Bilgi alışverişi kesinlikle yapıyoruz. İstanbul’da o kadar çok olmadı daha 

özel bir alanda yapıyoruz ama komşular var birkaç tane. Bazen onlarla 

konuşuruz bildiklerimizi paylaşırız. Mesela elma çürüğünü sirke haline getirip 

ilaçlamayı yaşlı bir üreticiden öğrendim, onu da götürdüm Malatya'da tüm 



125 

komşularıma izah ettim, çok güzel de sonuç aldık. Böceklerden kurtuluyorsun, 

bir de bal arılarına zarar vermiyor bu ilaç, kimyasal olan öldürüyor. Bitki 

kurtları, bitkilere zarar veren böcek türü şeyleri kovuyor, onlar yanlaşmıyor.” 

(Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece)  

G14: “Aslında tam tersi, bilgi paylaştıkça artar. Bahçecilik mahalle bazında 

yok, ama yine de birbirimize öneririz, bilgi alışverişi yaparız, o üç dört kişiyle 

denk geldiğimizde.” (Erkek, Alipaşa, Silivri) 

Daha sonradan üretime başlayalardan G13 modern tarımsal bilgiye dair fikir 

alışverişlerini tıpkı G15 gibi uzmanlara danışırken yerlilerle veya bu işe yeni 

başlayanlarla da geleneksel tarıma dair bildiklerini paylaştıklarını belirtiyorlar. Bu tür 

bir yaklaşım, topluluk içerisinde bilgi birikiminin artırılması ve daha az deneyimli 

üreticilerin yetişmesine katkıda bulunarak tarımsal pratiklerin geniş bir yelpazede 

gelişimini teşvik etmektedir. 

G13: “Biz daha çok destek olan tarafız. Arayıp destek oluyoruz, isteyenlere de 

yardımcı oluyoruz. Ancak ben daha çok geleneksel tarımı sürdürmekle birlikte, 

akademik anlamda da destek sağlıyorum. Yeditepe'den hocalar ve Namık 

Kemal'den danışman hocalarım var, tarla bitkileri konusunda uzman olan ziraat 

mühendisi de danışmanlık hizmeti veriyor. Eşim de ziraat mühendisi. Böylece 

bilgi alışverişi de yapabiliyoruz.” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri)  

G15: “Biz yenilikçi ve inovasyona yönelik bilgileri kullanmaya özen 

gösteriyoruz ve bunları da uzmanlarından da öğreniyoruz danışarak. Ancak 

gelenekseli göz ardı etmek mümkün değil. Yaşlı ve güvendiğimiz çiftçilere 

danışıyoruz, gerektiğinde.” (Erkek, Değirmençayırı, Şile) 

Reyes-García vd. çalışmasında geleneksel tarımsal bilginin bir müşterek olarak 

yönetilebileceği fikrini ele almaktadırlar. Bu yönetim yerel ve kürsel ölçekte bu bilgiye 

erişmek ve onu kullanmak isteyen veya bilgiyi vermek isteyen kullanıcı toplulukları 

tarafından paylaşılabilir. Bu kapsamda GTB'nin müşterek olarak değerlendirilmesi, 

yalnızca bir entelektüel egzersiz değil, aynı zamanda bilgiyi sıkı fikri mülkiyet hakları 

(örneğin tohum patentleri) ile metalaştırmaya karşı bir politik duruş olarak kabul edilir. 



126 

4.3.2 Tohumlar 

Tarihsel olarak çiftçiler, tohumları serbestçe takas ederek ve yerel uygulamalarla 

çeşitli türler geliştirerek zengin bir biyoçeşitlilik yaratmışlardır. Ancak 19. yüzyılın 

tarım endüstrileşmesi, bitki ıslahını daha merkezi ve bilimsel bir yöne taşıdı. 

Başlangıçta tohumlar, özel mülkiyet hakları olmaksızın ortak mal olarak kabul 

edilirken, çiftçiler geliştirme ve paylaşımda önemli rol oynamıştır. Ancak zamanla 

tarım endüstrileştikçe, bitki ıslahı büyük pazarlar için yüksek verimli çeşitler üretmeye 

odaklanmış ve daha merkezileşmiştir. Bu değişim, çiftçilerin ıslah sürecine katılımını 

azaltmış ve profesyonel araştırma kurumları daha etkin bir rol almıştır (referans). Oysa 

tarımsal üretimle elde edilen gıdanın en önemli kaynağı tohumdur. Onun üreticiye 

nereden geldiği, üreticinin ona ulaşmak için yaptığı tercihler ve fideye dönüştürülüp 

hasat haline gelene kadar hangi üretim pratiklerine maruz kaldığı soframıza gelen 

gıdanın hikayesinin de aynı zamanda tohumudur. 

4.3.2.1 Yerel tohum kullanımı 

Görüşmecilerin yaklaşık yüzde doksanı ata tohumu, yererel tohum veya doğal tohum 

olarak nitelendirdikleri tohumları tercih etmektedirler. Bu da aslında tohum 

müştereklerinin oluşturulmasının en önemli adımıdır. Tohum müşterekleri özel 

kapatmalardan korunma, tohumların kolektif, çok merkezli yönetimi ve bilgi ve pratik 

becerilerin paylaşımına (Sievers-Glotzbach et al. 2020) dayanmaktadır. Atalık 

tohumların tercihi, onların çoğaltılıp paylaşılması ve korunması bilinçli veya bilinçsiz 

bir şekilde tohum müştereklerini oluşturmaya başlar. Ailelerinden miras kalan ya da 

memleketlerinden edindikleri tohumları kullanan görüşmeciler tohumlarına dair şu 

açıklamalarda bulunmuşlardır: 

G8: “Babadan kalan tohumları kullanmaya devam ediyoruz. Geçmişten gelen, 

satın alınmamış tohumlar bunlar. Bizde bulunmadığı zaman genellikle 

Çorum'dan ata tohumu getirtiyoruz. Mecbur kalınca dışarıdan tohum alınabilir 

ama geleneksel yöntemlerle devam etmenin daha uygun olduğunu 

savunuyorum.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

G2: “Tohumlarımızın çoğunu memleketten, köyden aldık. Bunlar organik 

tohumlar ve devam etmelerini sağlamaya çalışıyoruz. Bulamadıklarımızı ise 

Bulgaristan'a gidince oradan ata tohumu olanları alıyorum; hibrit tohumları 

asla kullanmıyorum.” (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy) 



127 

G17: “Kendi tohumlarımızı kullanıyoruz aileden kalan ve ayrıca takas da 

yapıyoruz.” (Kadın, Çayırbaşı, Şile)  

G6: “Mümkün olduğunca ata tohumu kullanmaya çalışıyorum, özellikle 

tahılda, buğday ve arpada böyle. Ailede geçmişten gelen ata tohumlarımız var, 

kırk yıldan eskiye dayanıyor. Tohuma özen gösteriyoruz.” (Erkek, 

Büyükçekmece) 

G9 ise yine komşu ailelerin sakladığı yerel tohumları kullandıklarını belirtirken 

“Bulgar kadın göçmenler” olarak spesifik bir gruba referans veriyor. G16 ise Köyü 

Kadın Tohum Derneği üzerinden kadınların tohum üzerindeki etkisinden bahsediyor. 

Bu bağlamda Hazar Kalonya’nın çalışmasında "tohumların çeşitliliği ve sürekliliği, 

gıda döngüsü, hayvan yemi, ormancılık, üretip satılan ya da gündelik tüketilen ürünler 

yerli kadınların bilgeliği ve çalışkanlığıyla meydana gelen süreçler" olarak feminist bir 

perspektif ele alışından bahsetmek yerinde olacaktır. 

G9: “Komşularımız var, kendi mahsulu olanlar Bulgar kadın göçmenler 

oluyorlar. Onların bahçesinden tohumlar da oluyor, komşu getiriyor. 

Memleketten tanıdıklarımz bize veriyor, tatilde bir yere gittiğimizde 

görüyoruz, bunu da ekelim diyoruz. Aklımıza gelenleri alıyoruz, domates, 

salatalık alıyoruz, kurutup saklıyoruz. Özellikle yerel, ata tohumu olmasına 

özen gösteriyoruz. Amasya'da elmanın güzel olduğunu biliyoruz, 

çekirdeklerini de alıp deniyoruz. Mevsim şartlarına uymazsa olmuyor, "ya 

tutarsa" diye deniyoruz.” (Erkek, Haraççı, Çatalca) 

G16: “Ovacık Köyü Kadın Tohum Derneği'ni kurduk çünkü köydeki kadınların 

ve topluluğun geleceğini değiştirmek istedik. Organik tarım yaparken yerel 

tohumların önemini fark ettik ve bu yüzden tohum takas şenliği düzenledik. 

Şenliğe beklenenden çok daha fazla insan geldi ve bu, köyümüz için büyük bir 

ilgi uyandırdı. "Neden kadınlar?" diye soruldu. Genel olarak tohumlarla ilgili 

tüm işlemler kadınlar tarafından yapılıyor. Kadınlar tohumları saklar, korur, 

eker, yeni tohumlar toplar ve dağıtır. Erkekler ise genellikle bu sürecin 

pazarlama kısmında yer alır, o da sınırlı bir şekilde. Bu yüzden tüm bu 

süreçlerde kadınların önemli bir rol oynaması nedeniyle derneğimizi bu şekilde 

adlandırdık.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

 



128 

4.3.2.2 Tohum takası 

Tohumlarla ilgili hem genetik kod (tohumların içinde saklı bilgi) hem de tohumların 

kullanımıyla ilgili (pratik ve kodlanmış bilgi) bilgiler, tohum müştereklerini 

tasarlamada hayati öneme sahiptir. Tohum müşterekleri, “hibrit müşterekler” olarak 

da nitelendiriliyorlar çünkü hem topakla, suyla, havayla olan etkileşimi aracılığıyla 

doğal kaynak müşterekleri, hem nasıl ekileceği ve nasıl büyütüleceği ile ilgili bilgi 

müşterekleri, hem coğrafi bağlamının özelliklerini taşımasıyla kültür müştereklerini 

ve son olarak da tohum takası gibi pratiklerle müşterekleşme kavramlarının unsurlarını 

bir araya getirir (Demeulenaere, 2018). Görüşmecilerden bazıları, tohum takasları 

veya satın alma yoluyla ata tohumları edinmiş ve bu tohumları çeşitli geleneksel 

yöntemlerle koruyarak kendi tohum stoklarını oluşturmuşlardır. Bu da aslında yine 

farklı müşterek kaynaklardan beslenen bir süreçtir. Bunun yanı sıra, bu üreticiler kendi 

yetiştirdikleri tohumları diğerleriyle tohum takası yoluyla paylaşmaktadırlar veya 

Büyükşehir Belediyesinin tohum desteğinden de faydalanmaktadırlar. 

G7: “Farklı aile grupları geliyor. Tohum alışverişi yapıyorlar burada 

birbirlerinden. Birbirlerine yardım ediyorlar. Biz de atalık tohum kullanıyoruz. 

Onu paylaşıyoruz. Yurtdışından da temin ediyoruz. Mesela mor tatlı patates. 

Burada denedik, yetiştirdik. Güzel de oldu. Onu dağıtıyoruz mesela ama kendi 

tohumlarını da getiriyorlar. Karakılçık buğdayı mesela. Bizim üyemiz değil 

ama bize sürekli alışveriş yapmaya gelen bir hanımefendi var. Onlar da 

organiğe düşkünler, atalık tohumun saklayıp çoğaltılması gibi. Sivas’tan 

bulmuş bir küp içerisinde. Onun çoğaltılmasıyla ilgili bir çalışma olmuş. Bize 

de getirdiler, biz de burada denedik ve paylaştık. Atadan, deden kalan 

kavanozda saklayıp toprağın altında onları koruyanlar da var.” (Erkek, 19 

Mayıs, Büyükçekmece) 

G10: “Ata tohumları kullanıyorum. Tohumları kendim alıyorum. Bir kısmını 

tohumluk olarak ayırıyoruz, olgunlaşmasını bekliyoruz ve öbür sene devirdaim 

yaparak kullanıyoruz.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca)  

G13: “Tohumlar zaten o bölgede kullanılan tohumlar var, biz de o 

arkadaşlarımızdan temin ettik. Şimdi de kendimiz üretiyoruz. Ürettiğimiz 

ürünlerden tohum tedariki yapıyoruz. Örneğin, kavun üretiyorsak, ilk çıkan ve 

güçlü olan kavunlardan tohumları seçiyoruz. Onları kurutup kavanozluyoruz 



129 

ve ekim zamanında dikeceğiz. Hibrit ürünümüz sadece İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi'nin (İBB) verdiği sofralık domatestir, diğer tüm ürünlerimiz ata 

tohumlarından üretilmektedir.” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri)  

G5: “Kendi tohumlarımız var, haricinde İBB'den aldığımız fideler de mevcut. 

Genellikle öncelikle kendi tohumlarımızı tercih ediyoruz çünkü 

sürdürülebilirler. İyi bir şeyler yaptığımıza ve iyi bir yıl geçirdiğimize 

inanıyoruz. Hibrit tohum kullanmıyorum, sürdürülebilir tohum kullanmaya 

çalışıyorum. Dışarıdan aldığım tohum tedariğim de aynı şekilde.” (Erkek, 

Öğümce, Beykoz)  

G11: “Ata tohumlarına sahibim ve Türkiye'deki organikçilerle olan 

bağlantılarım sayesinde istediğim doğal tohumları kolayca bulabiliyorum.  

… Elinizde fazla tohum biriktikçe tanıdıklara dağıtıyorsunuz, onlar da 

başkalarına dağıtıyorlar.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

G15: “Öncelikle yerel tohumlara öncelik veriyoruz ki bu tohumlar Şile'de 

üretilmiş ve Şile'nin kendi üreticilerine aittir. Şile bölgesinden yerel olarak elde 

edemediğimizde farklı bölgelerdeki yaşlı üreticilerimizden edinerek tohum 

takas şenliklerine katılıyoruz. Ancak tohum kaynaklarının yurtdışına 

götürüldüğünü tespit ettiğimiz için katılım gerçekleştirmiyoruz. Gerçek 

tohumların yerel üreticilerde kaldığına inanıyoruz ve geleneksel olarak elde 

edilmesi zor olan tohumları bu güven ilişkisi temelinde ulaşmaya çalışıyoruz.” 

(Erkek, Değirmençayırı, Şile) 

Tohumlar, geleneksel tarımsal bilgi (GTB) ile yakından ilişkilidir ve güvene dayalı 

takas süreçleriyle el değiştirirler. Özellikle yerel veya atalık tohumlar kullanılmak 

istendiğinde, bu güven ilişkileri daha da önem kazanır. Bir üretici yeni bir tohum 

türünü denemek istediğinde veya tarıma yeni başlayanlar hibrit veya genetiği 

değiştirilmiş organizma (GDO) içeren tohumları tercih etmek istemediklerinde, 

güvenilir kaynaklardan tohum temini bu süreçlerin merkezinde yer alır. Bu durum, 

üreticilerin tohum seçimlerinde önemli bir etken olarak öne çıkar. 

G13: “Güvenilir kişilerden, daha önce denendiği bilinen ve hastalıklara karşı 

dayanıklılığı ispatlanmış tohumları tercih ettik. Coğrafi işaret anlamında, bir 

bölgede kullanılıyorsa, o tohumun orada bir geçmişi, bir hafızası var demektir. 

Bu hafızanın devam etmesi gerekiyor, ve bunu sağlamak için patent gereklidir. 



130 

Bölgedeki tohumların üretimi arttırıldıkça, biz nasıl şimdi kullanıyorsak, 

gelecek kuşaklar için de kullanımını sürdürmeyi sağlarız. Geleneksel olmasının 

sorunu, tarım sektöründe üretim yaparken daha çok rivayetlere dayanmasıdır; 

bir yıl bir tohumdan verim alınabilir, fakat bu sadece o yıla özgüdür. Tescil, 

sürdürülebilirlik açısından önemlidir.” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri) 

G3: “Kurucu ortaklarımızdan birinin tohum bankasından geliyor. Farklı 

segment ürünler var, deniyoruz. Tek ürün değil, birbiri ile iyi anlaşan ve toprağı 

da besleyecek şekilde olan ürünleri bir arada yetiştiriyoruz. Aynı zamanda 

arkadaşlardan aldıklarımız var, ata tohumu paylaşanlar var, biz de paylaşıyoruz 

bildiğimiz üreticilerle ama ona dikkat ediyoruz. ABD'den yenilebilir çiçekler 

de aldık. Hatay Samandağı biberi inanılmaz oldu, mesela geç kızardı ama çok 

lezzetli oldu. İklim de çok farklı, bunları zamanla gözlemliyoruz ve devam 

ediyoruz.” (Kadın, İshaklı, Beykoz)  

G5: “Çok nadiren tohum takası yaparım ve bu genellikle tanıdık dostlarla olur. 

Riskli bir işe girmek istemediğim için, büyük ölçekli bir üretim yapmıyorum. 

Örneğin, bölgede tutunmayacak bir tohum ekerseniz risk almış olursunuz.” 

(Erkek, Öğümce, Beykoz) 

Tohumlar ve çeşitler, eksiltilemez olarak kabul edilir; bir kişinin kullanımı, 

diğerlerinin aynı çeşidi kullanmasını sınırlamaz. G10 tohumlar hakkındaki görüşlerini 

anlatırken de bu noktaya değinmiştir. Ata tohumlarının ve geleneksel tarım 

pratiklerinin korunmasına ve devam ettirilmesine önem veren G10, küçük tohum 

stoklarını büyütme çabası ve bu tohumları diğerleriyle paylaşma isteği tohumları 

yalnızca bir tarım ürünü olarak değil, aynı zamanda bir kültürel ve ekolojik miras 

parçası olarak gören daha geniş bir "tohum müşterekleri" anlayışına katkıda bulunur. 

Ayrıca tohumun tıpkı tohum müşterekleri anlayışında olduğu gibi çoğaltılabilir olması 

nedeniyle, bir kişinin tohum kullanımının diğerlerinin aynı çeşit tohum kullanmasını 

engellemediği, dolayısıyla eksiltilemez olarak kabul edilen bir kaynak özelliği 

taşıdığının kanıtıdır (Demeulenaere, 2018; Tschersich, 2021 Tschersich ve diğ, 2021). 

G10: “Bana bazen 100 yıllık ata tohumları getiriyorlar; mesela 5-6 adet nohut 

veya birkaç siyah fasulye. "Bunları size getirdim," diyerek getiriyorlar. Şu anda 

bunlardan bir avuç kadarım var ve seneye iki avuç yapmayı hedefliyorum. 

Nohutları tamamen üreterek "İşte nohutunuz," diyerek verdim. Bu tür 



131 

tohumların korunmasını ve paylaşılmasını çok önemli ve değerli buluyorum. 

Fermuarlı yerlerde saklarım; bir çekirdek bulduğumda hemen cebime atar, 

ekerim. Peru'dan bir biber tohumu getirdim, şimdi onu cam kenarında 

yetiştiriyorum. Tohumların ve tarımın önemsenmesi gerekir, kendinizi, ülkeyi 

ve insanları sevmekten başlar.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

G12, G14 ve G1 diğer üreticilerle karşılaştırdığımızda hibrit veya ticari yolla alınan 

tohumları da tercih ettiklerini görüyoruz. Üçünün de ortak noktası, verimlilik ve 

hastalıklara karşı dayanıklılık gibi faktörlere odaklanarak üretim süreçlerini optimize 

etme çabasıdır. G12'nin ata tohumlarından hibrit tohumlara geçişi, verimlilik artışı ve 

belki de modern tarım tekniklerine uyum sağlama gerekliliğinden kaynaklanıyor. 

Ancak ata tohumlarını terk etmiş olmasına rağmen, yerel tohumları destekleme ve 

kendi fidelerini yetiştirme pratiği, yerel çeşitliliği koruma ve öz yeterlilik yönündeki 

istekliliğini gösteriyor. G14, ata tohumlarının yetersiz kalabileceğini ve modern, ıslah 

edilmiş tohumların ticari tarım için daha uygun olduğunu belirtiyor. Bu, küresel tarım 

pratiğinde yaygın olan bir durum, çünkü ticari tarım, yüksek verim ve hastalıklara karşı 

dayanıklılık gibi özellikleri ön plana çıkarır. G14'ün ithal veya geliştirilmiş tohumlara 

yönelmesi, mevcut tarım ekonomisinin gereksinimlerine uyum sağlama 

zorunluluğunu yansıtıyor. G1 ise tohum seçiminde yerel ve uluslararası kaynakları 

kullanarak daha pragmatik bir yaklaşım sergiliyor. Yerel koşullara uygun tohumları 

deneyerek ve ziraat mühendislerinin tavsiyelerine başvurarak hem yerel adaptasyonu 

hem de hastalık dayanıklılığını sağlamaya çalışıyor. Bu, yerel ve global bilgi 

kaynaklarını entegre ederek bölgesel tarım pratiğini geliştirme çabasını gösteriyor. 

G12: “1990'lara kadar ata tohumlarımızı kullanıyorduk ancak daha sonra hibrit 

tohuma geçiş yaptık; ata tohumumuz kalmadı. Tohumları çeşitli yerlerden, 

hatta fide üreten tohumcular dahil olmak üzere tedarik ediyoruz. Son 2-3 yıldır 

Büyükşehir Belediyesi fide tedarik ediyor, ancak ben almadım, kendi 

fidelerimi yetiştiriyorum. Bölgemizde çoğu kişi belediyeden fide aldığı için, 

başka tedarik kaynaklarına ihtiyaç duymuyorlar. 2003'ten sonra domates, 

salatalık gibi sebzelerden başka her türlü sebzeyi yetiştirmeye başladım, oysa 

daha önce yurt dışından hibrit tohumlar alıyorduk. Şu anda birkaç firma yerli 

tohum üretiyor, fakat salatalık ve domates ekmeyi bıraktığım için bu konuda 

emin değilim. Biber fidelerimi kendim yetiştiriyorum ve mümkün olduğunca 

yerli tohum kullanmaya çalışıyorum.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 



132 

G14: “Tohumlar hakkında, ata tohumları tarla çiftçiliğinde ve sebze üretiminde 

yetersiz kalabiliyor. Ata tohumundan elde edilen ürün miktarı azken, ıslah 

edilmiş tohumlardan ticari olarak düşündüğümüzde 5-6 kat daha fazla verim 

alabiliyoruz. Hastalıklara dayanıklılıkları da çok fazla. Bu yüzden mecburen 

ithal veya geliştirilmiş tohumlara yöneliyoruz.” (Erkek, Alipaşa, Silivri)  

G1: “Tohumlarımızı Çatalca bölgesindeki tüccarlardan alıyoruz; bu tüccarlar 

Tarım Kredi Kooperatifleri üzerinden çalışıyor. Tüccarların yönlendirmesi ve 

ziraat mühendislerinin tavsiyelerine göre hareket ediyoruz. Ayrıca, yıl içinde 

bir kez Adalar'da buğday, Bulgaristan'da ise rust hastalığına dayanıklılığı 

ispatlanmış tohumları tercih ediyoruz. "Hüseyin Bey" diye bilinen yerli 

tohumları da kullanıyoruz.  

…Yerli tohumları da bölgemize uyum sağlayıp sağlamadığını deneyerek 

tecrübe ettik. Genel olarak ziraat mühendislerinin tavsiyelerine göre, 

klasikleşmiş ve bölgeye uygun tohumları seçiyoruz. Denemeler bu seçimlerde 

önemli bir rol oynuyor.” (Erkek, Haraççı, Arnavutköy) 

Aslında burada tohum kullanımı ve üretimde dikkat edilen durumlar bizi yöntemde 

kısaca değindiğimizin ve değerlendirme bölümünde daha detaylıca açıklayacağımız 

tiplemelere götüren özelliklerin birer örneğidir. Çünkü bu tip nüanslarla ve farklı 

tercihlerle üreticiler birbirlerindne ayrılmakta veya ortak amaçlara hizmet eden 

tercihler yapmaktadırlar. 

Tohum takası şimdiye kadar verdiğimiz örneklerde olduğu gibi daha küçük ve güven 

duygusu inşa edilmiş ikili ilişkiler veya gruplar arasında olabildiği gibi G16’nın 

bireysel bir çabayla kolektif bir boyuta taşıdığı geniş ölçekli Tohum Takası Şenliği ile 

de yapılabilir. Elbetteki burada bireysel bir pratikten kolektif bir pratiğe geçiş hem 

büroktatik hem de yerel halkla olan iletişimi sağlamak açısında çok paydaşlılığın 

verdiği zorlukları da beraberinde getirmiştir ancak daha idealist ve daha aktivist bir 

yaklaşımla başarıya ulaşmıştır. Tohum takaslarının genetik çeşitlilik üzerindeki 

etkisini ve agro-biodiversitenin yeniden oluşturulmasına olan katkısı bilinmektedir. Bu 

takaslar yetiştirilen agro-biodiversite hakkında paylaşılan kolektif bilginin yeniden 

oluşturulmasının da bir aracısıdır (Mazé ve diğ, 2020). Şile’de gerçekleştirilen bu 

şenliğin itici gücü olan G10 sayesinde düzenli bir şekilde devam eden tohum takasları, 

tohumların korunmasının ve yaşatılmasının aracısı olunmuştur. 



133 

G16: “İlk tohum takas şenliği İzmir’de bir köyde gerçekleştirilmişti. Ben de 

birkaç kuru fasulye alarak uçağa atladım ve etkinliğe katıldım. Etkinlik 

sırasında birçok tohum topladım ve Türkiye'nin dört bir yanından arkadaşlar 

edindim. Bu, ekoloji, tohum ve tarım üzerine ilişkilerimin başlangıcı oldu. Geri 

döndüğümde, böylesine faydalı ve farkındalık yaratan bir etkinlik için kendi 

köyümde de benzer bir şenlik düzenlemeye karar verdim. Köylülerle toplantı 

yaparak onlara tohum takasını anlattım. İlk başta bu kavramı anlamasalar da, 

ben tüm organizasyonu üstlendim ve onlardan sadece etkinlik günü hazır 

olmalarını istedim. Köy kadınları börekler, tatlılar ve diğer ikramlıkları 

hazırladılar. Sosyal medya üzerinden etkinliğimizi duyurduk ve beklenenden 

çok daha fazla kişi katılmak istedi. Etkinlik günü, İzmir'den kalkan bir otobüsle 

sabahın erken saatlerinde gelen konuklar köye ulaştı. Köylüler kapılarını 

açarak misafirperverliklerini gösterdiler ve onlara tarhana çorbası ikram ettiler. 

O gün köyümüze 3000 kişi geldi.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

4.3.3 Ortak Motivasyonla Yapılan Pratikler 

Tarım ve/veya gıda sektörü, kapitalist piyasa dinamiklerine hiçbir zaman tam olarak 

eklemlenememiştir ve bu bağlamda sosyal ile topluluk destekli girişimler, gıda 

sorunlarına eleştirel bir şekilde çeşitli çözümler üretmeye çalışmaktadır. Bu süreçte, 

farklı dayanışmacı modeller ve pratikler daha fazla görünürlük kazanmakta, toplumsal 

sorunlara karşı çözümler sunmakta ve bazen gündelik, bazen de örgütlü yapılarda 

işlevsel hale gelmektedir. Kapitalist ilişkilerin sınırlamalarının ötesine geçerek 

ekonomide çeşitlenen topluluk pratiklerine ve kapitalizmin marjinal alanlarında 

gelişen ekonomik ilişkilere odaklanmak, toplumsal dönüşüm için yeni imkanlar sunar 

(Ertekin ve diğ, 2023) 

G3: “Beykoz, İshaklı Köyü'nde 8 dönüm arazide çalışıyoruz ve burada 

kooperatif üyeleri ve gönüllüler için temiz gıda üretiyoruz. Mutfak bahçemiz, 

Beykoz İlçe Tarım Müdürlüğü ile ortak başlattığımız Beykoz dutu (ahududu) 

projemiz ve soğuk aylarda bitki yetiştirmemizi sağlayan Caterpillar 

Tünellerimiz var. Gönüllülerle bahçe işleri ve akademik çalışmalar yapıyoruz. 

Herkes aynı emeği koymuyor, biz de kim ne kadar emek koyabiliyorsa ona 

göre devam ediyoruz. Kooperatif olarak Avrupa Birliği projeleri aldık ve 

ekolojik sosyal girişimler üzerine çalışıyoruz. Projemiz kabul edildi. 



134 

Türkiye'deki aktörleri bir araya getirip, Beykoz ve Pastoral Vadi Ekolojik 

Çiftliği üzerine çalışmalara başlayacağız. 40 kişilik bir panel düzenleyeceğiz. 

Akademi, kamu, özel sektör, STK'lardan insanlar gelecek. Topluluk destekli 

tarım ve döngüsel ekoloji üzerine çalışacağız, bu tür çiftlikler nasıl ayakta 

kalabilir ve yaygınlaştırılabilir, bunun modelini önereceğiz.” (Kadın, İshaklı, 

Beykoz) 

G15: “Biz, kooperatif olarak bölge insanıyla birlikte mücadele ediyoruz. 

Faizsiz ve üretime teşvik sağlanabilir. Enflasyonist koşullarda üreticileri 

desteklemeye çalışıyoruz. Kooperatifimizin kuruluşunda, insanlar isimleriyle 

katkıda bulundu, başlangıçta bir umutsuzluk vardı.  

...Yapımızı kurarken beyaz yaka çalışanları ve üreticileri birleştirmeyi 

amaçladık. Büyük şirketlerin dışına çıkmak istiyoruz. İlaç firmasıyla ve 

pazarlamayla ilgilenen kişilerle çalışıyoruz.” (Erkek, Değirmençayırı, Şile) 

G19: “Birbirimizle iletişim halindeyiz ve bir kooperatif kurduk. Hocalar 

geliyor. Şile Arıcılık Kooperatifimizin amacı, Şile arıcısına kurumsal bir 

kimlik kazandırarak Şile'nin çok önemli bir değeri olan Kestane balını, hak 

ettiği değer ve kalitede tüketiciye sunmak. Böylece hem Şile'nin tanıtımına 

katkıda bulunmak hem de Şile arıcısının gelişimine ve ekonomik kalkınmasına 

yardımcı olmak. İstanbul Büyükşehir Belediyesi, Şile Belediyesi ve yedi köyün 

işbirliğiyle kurulan Tarımsal Kalkınma Kooperatifi sayesinde ‘Şile Arıcılık 

Merkezi’ni açtık.” (Erkek, Satmazlı, Şile)  

G16: “Boğaziçi'nden bir akademisyen Slow Food'tan sonra bize destek oldu. 

Yerel üreticilerle işbirliği yaparak Yeryüzü Pazarlarının sosyolojik etkilerini 

inceleyen projeler veriyordu. Bir gün bizim köyle ilgili bir proje konusu 

vermeyi teklif etti. Bu projelerde kadınların hediyelik eşya veya domates 

salçası gibi ürünler üreterek nasıl daha fazla kazanabileceği üzerine çalıştık. 

…Arkadaşım hoca bana "Gelecek turizmde" diye bir projeden bahsetti ve 

UNDP, Anadolu Efes gibi kuruluşlardan maddi destek alıyormuş. 450 proje 

arasından ilk üçe girdik. Daha önce yaptığımız tohum takas şenlikleri ve 

işbirlikleri bu sonucu pozitif etkiledi. 2018'de proje başladı. Eski köy okulunu 

dönüştürdüm ve Ovacık Köyü Kadın Tohum Derneği'ne verildi. 



135 

…Ziyaretçilere atölye bahçesinde permakültür öğretiyoruz. Kadınlar 

dönüşümlü olarak çalışıyor, ata tohumlarını koruyup, üretip paylaşıyor. Amaç, 

kadınları desteklemek, yöresel lezzetleri yaşatmak ve gelenekleri misafirlere 

sunmak.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

Çeper bölgelerde yine bireyselleştirilmiş kolektif eylem başlatıp bunun daha geniş etki 

alanına dönüştüğü örnekler görüyoruz. Çeper bölgede müşterek bir hareket 

başlatabilmek görüşmecilerimizin deneyimlerinden yola çıkarak söylemek mümkün 

ki genellikle bireysel girişimlerin dönüştürücü gücüyle mümkün. Bu bireysel 

girişimler ise öncelikle mikro ölçekte gündelik hayat pratiklerinde kapitalist sistemi 

sorgulayan bir düşünce yapısının çeşitli günlük aktivitelerinde değişikliğe başlaması 

ve ardından bunu daha idealist bir tutumla sürdürüp örgütlenmeyi sağlamak adına 

ısrarlı sürdürdükleri çaba ve mücadeleyle mümkün kılınıyor. G7 bu konuda 

bireyselleşme ve kolektif eyleme dair görüşlerini şu şekilde paylaşıyor: 

“Ben dünyada bireyselleşmeden yanayım. Bireyselleşmeyi severim derim ama 

aynı idealde olacağım, aynı motivasyonda olacağım insanlarla da o yolu 

paylaşırım. O zaman bir şeyler başarılabilir çünkü.” (Erkek, 19 Mayıs, 

Büyükçekmece) 

Tarım ve/veya gıda sektörü, kapitalist piyasa dinamiklerine hiçbir zaman tam olarak 

eklemlenememiştir ve bu bağlamda sosyal ile topluluk destekli girişimler, gıda 

sorunlarına eleştirel bir şekilde çeşitli çözümler üretmeye çalışmaktadır. Bu süreçte, 

farklı dayanışmacı modeller ve pratikler daha fazla görünürlük kazanmakta, toplumsal 

sorunlara karşı çözümler sunmakta ve bazen gündelik, bazen de örgütlü yapılarda 

işlevsel hale gelmektedir. Yukarıda gördüğümüz kooperatif ve dernek örnekleri daha 

aktivist bir idealler bir dönüşümü başlatmak adına girişilen örgütlenmelerdir. Ancak 

mikro ölçekli gündelik üretim pratikleri veya üretim pratikleri için gereken bilgi veya 

tohuma erişmek üzerine dayanışma gösterilen durumlar da ortak motivasyonla hareket 

etmenin örnekleridir. Bu bazen ev ortamından telefon edilip veya internet üzerinden 

ulaşılarak paylaşılan bilgi aracılığıyla olabilir, bazen tarlaya ekip biçme işlerini 

halletmek için gelen tanıdıklarla olabilir, bazen ise pazar ortamında yapılan 

yardımlaşma ile. Bunlar da kapitalist ilişkilerin sınırlamalarının ötesine geçerek 

ekonomide çeşitlenen topluluk pratiklerine ve kapitalizmin marjinal alanlarında 

gelişen ekonomik ilişkilere odaklanmak, toplumsal dönüşüm için yeni imkanlar sunar. 



136 

G5: “Resmi olarak üye olmasam da, Postane Beyoğlu Gıda Beşiktaş 

Kooperatifi gibi topluluklarla bir araya geliyorum. Ürün geliştirme 

süreçlerinde bize fiziksel destekler sağlanıyor, ekim ve çapa zamanında 

topluluklar yardıma geliyor.  

…Pazarda da bambaşka bir dayanışma var. Orada bambaşka bir duygu var. 

Aynı yoldaşsın, aynı yoldasın, zorluk derecesini biliyorsun. Güç veriyor 

resmen.” (Erkek, Öğümce, Beykoz) 

G8: “Fikir edinebilmek amaçlı kooperatiflerin toplantılara katılıyoruz, ziraat 

mühendisleriyle görüşüyoruz. Bilgi almak amacıyla seminerlere katılıyoruz. 

Sonuçta hepimizin derdi ortak, doğal tarım yapmak.” (Kadın, Dağyenice, 

Çatalca) 

G11: “Hayatımız zaten kolektif bir şekilde geçiyor. Sarıyer'deki tarlamızda 

dört-beş arkadaşımızla anahtarları paylaşıyoruz; birlikte yetiştirip topluyoruz. 

Kolektif bir yaşam sürdürüyorum ve ülkedeki diğer kolektif oluşumlarla da bir 

şekilde ilişkim var. Kooperatiflerle iletişim halindeyim. Üretimle ilgili olmasa 

da başka bir kooperatifte aktifim. Bu işleri bilirim. Üretim açısından da illa 

danışıyoruz tanıdıklara.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer)  

G7: “İnsanlar kendileri gelip ekip biçim vakit geçiriyorlar. Kendi gıdalarını 

üretiyorlar, sosyalleşiyorlar. Birlikte daha çok keyif alıyorlar.” (Erkek, 19 

Mayıs, Büyükçekmece) 

Katılımcıların ifadeleri, kooperatifler ve topluluk destekli tarımın 

sürdürülebilir tarım uygulamaları üzerindeki önemini vurgulamaktadır. 

Topluluklar arasındaki fiziksel destek ve bilgi paylaşımı, tarımsal üretim 

süreçlerinde verimliliği artırmakta ve üreticilere moral kazandırmaktadır. Ekim 

ve çapa dönemlerinde sağlanan topluluk desteği, pazar dayanışması ve 

güvenilir ürün alışverişi, tarım faaliyetlerinin sürdürülebilirliğine katkıda 

bulunmaktadır. Ayrıca, kooperatif toplantılarına katılım ve ziraat 

mühendisleriyle yapılan görüşmeler, doğal tarım konusundaki bilgi birikimini 

artırmakta ve ortak hedeflere ulaşma sürecini kolaylaştırmaktadır. Bu 

deneyimler, tarımın geleceği için topluluk desteği ve iş birliğinin kritik bir rol 

oynadığını ortaya koymaktadır. 



137 

4.4 Gıdanın Çoklu Anlamları 

Gıda gündelik hayatta herkes için farklı anlamlara sahip olabilir. Ancak söz konusu 

gıdanın anlamının üretim olan ilişkisi olduğunda, tüketici tarafından dahi gıdanın 

nereden geldiğine dair ilgi ortadan kaybolabilir. Bunun altında yatan en temel 

nedenlerden biri endüstriyel gıda sisteminin gıdayı bir meta haline dönüştürerek 

tüketiciye sunmasıdır. Literatürde bu yaklaşım daha çok meta olarak gıda (food as a 

commodity) anlatısıyla ele alınmaktadır. Vivero-Pol’un de altını çizdiği gibi gıdanın 

müşterekliğinden bahsetmek istiyorsak onun sadece kar maksimizasyonuna odaklanan 

indirgemeci yaklaşımlar tarafından değil, aynı zamanda toplumsal ve çevresel 

değerleri de göz önünde bulunduran çok boyutlu bir perspektiften değerlendirilmesi 

gerekir. 

4.4.1 Ticari 

Gıdanın kullanım değeri, gıdanın insanların beslenme ihtiyaçlarını karşılama 

yeteneğini ifade ederken, değişim değeri, gıdanın piyasa ekonomisindeki ticari 

değerini yansıtır. Endüstriyel gıda sisteminde tezahürlerini gördüğümüz kapitalizmi 

destekleyen stratejiler ve politikalar aracılığıyla değişim değeri genellikle kullanım 

değerini baskılar, bu da gıdanın ekonomik bir meta olarak değerlendirilmesine ve 

üretim süreçlerinin kar maksimizasyonuna odaklanmasına neden olur. Gıdanın diğer 

boyutlarını da önceliklendiren müşterek anlatısı ise aslında bu iki değer arasındaki 

çatışmayı ortaya koyar ve gıdanın sadece bir ticaret ürünü olmadığını, aynı zamanda 

toplumsal ve çevresel boyutları olan bir müşterek olduğunu vurgular. (Vivero-Pol, 

2013; Jackson ve diğ, 2021) 

Söz konusu gıda sisteminin yalnızca bir parçası olan tarımsal üretim olduğunda ise 

endüstriyel üretim altında tarım girdileri, tarım faaliyetleri, tarımsal hammaddelerin 

satın alınması ve işlenmesi, toptan ve perakende satış gibi tarım-gıda sistemlerinin tüm 

bileşenleri de bu metalaşmanın bir parçası haline getirilmektedir. 

Gıda ürünlerinin meta olarak ele alınması ve gıda-tarım sisteminin temel amacının 

daha fazla satış yaparak daha fazla kâr elde etmek olması nedeniyle, özellikle işlenmiş 

gıdalar etrafında yoğun bir reklamcılık faaliyeti görülmektedir. Yüksek kalorili ancak 

düşük besin değerine sahip yiyeceklerin pazarlanması, tüketicilerin bu ürünleri daha 

sık tüketmelerine yol açmaktadır. Bu işlenmiş gıdalar, genellikle erişilebilir 

marketlerde bulunurken, yerel üreticilerin ürünleri daha az ulaşılabilir yerlerde 



138 

satılmaktadır. Marketlerde sunulan organik veya doğal etiketli ürünler ise genellikle 

yüksek fiyatlarla etiketlendirilerek tüketicilerin bu ürünlere yönelik tercihlerini 

etkilemektedir. Buna ek olarak tüketicilerin, ürünlerin gerçekten organik mi yoksa 

sadece etiketlemeye dayalı mı olduğuna dair güvensizlikleri de mevcuttur. Bu durum, 

gıdanın üretim süreciyle olan bağlamını kopararak onu sadece bir tüketim nesnesi 

haline getirir. Bu, gıdanın yalnızca ticari bir değer taşıdığı ve gerçek besin değeri ve 

üretim şartlarından uzaklaştığı bir durumu ortaya çıkarır. Görüşmeci G9 bu konuya 

dikkat çekmiştir: 

G9: “Marketlerde satılan gıdalar genellikle işlenmiş ve genetik olarak 

değiştirilmiş, bu da güven vermiyor. İnsanlar acele içinde oldukları için gıdanın 

kaynağını düşünmüyorlar. Yaşam hızlandıkça, gıda tüketimi de hızlanıyor; 

insanlar hızlı ve basit kahvaltılarla güne başlıyor. Bu hız, bizi sağlıksız ve 

işlenmiş gıdalara mecbur bırakıyor. (Erkek, Çiftllikköy, Çatalca) 

G7: Marketlerde organik diye veya doğal etiketliyorlar. Çocuklara bunu yersen 

büyürsün diye halbuki içi kimyasal dolu. Çocuklarda bunların, market 

raflarında satılanların iyi olduğuna dair bir algı yaratılıyor. Şimdiden ticari bir 

bakış açısı çünkü alınıp satılabilir şeyi öyle görüyorlar. Ekmek biçmek ne 

bilmiyorlar.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece)  

G2: “Biz elimizden geldiğince marketten çok fazla şey almamaya çalışıyoruz. 

Burada binbir emek verip sebzemizi meyvemizi o mevsim ne çıkıyorsa 

üretiyoruz. E zaten geleneklerimizden kalma hep kavanozlar yaparız, onlarla 

saklarız. Yazlık kışlık domatesten biberden sosları kavanozlarız, reçeller 

yaparız. Markettekiler yavan geliyor, tadları yok gibi. Bahçede yetişeni, doğal 

olanı yedikten sonra farkı anlıyorsunuz. Paketli gıda desen zaten bu yaştan 

sonra hiç almayız. Hepsi birbirinin aynısı farklı renkli paketlerde duruyorlar 

öyle ve sadece şeker, yağ ve un. Onun yerine evde kendi yaptığımız tatlıyı 

yeriz.” (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy) 

G4, gıdanın ticarileştirilmesinin etkilerine dair eleştirilerini dile getirirken, gıdayı 

"sömürünün bir aracı" olarak tanımlamıştır. Ürünlerin organik vb. etiketlerle 

sunulmasına dair görüşlerini belirtirken özellikle çocuk işçiliği kullanımı konusundaki 

endişelerini ifade ederek bu durumun gıda üretimi süreçlerinde etik dışı uygulamaların 

bir göstergesi olduğunu vurgulamaktadır. Bu tür pratikler, gıdanın sadece bir meta 



139 

olarak görülmesinin yanı sıra, üretim süreçlerindeki sosyal adaletsizliklerin de altını 

çizer. Böylece G4’ün bu eleştirileri, gıda ticarileşmesinin yalnızca pazar dinamiklerini 

değil, aynı zamanda çalışma koşullarını ve işçi haklarını da olumsuz yönde 

etkilediğine işaret etmektedir. 

G4: “Gıda, emlak ve çocuk sektörü, bitmeyecek işlerin başında geliyor. Gıda, 

sömürünün bir aracı olarak kullanılıyor. İngiltere'nin sömürge döneminde çay 

tedarikçiliği hâlâ etkisini sürdürüyor. Organik dükkanlarda bile 'çocuk işçi 

çalıştırılmadı' etiketi, emek sömürüsünün bir yansıması olarak pazarlama 

stratejisiyle kullanılıyor. Bu etiketler, sömürüyü gizleyerek gıdayı 

ticarileştiriyor.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

G14, gıda ve tohum arasındaki ilişki üzerinden gıdanın ticarileştirilmesi sürecine 

dikkat çekiyor. Bu bağlamda şundan bahsetmek mümkün: Gıdanın ticarileştirilmesi 

süreci, tohumların seçimi ve kullanımıyla da başlayabilir. Gıda üretimindeki bu ilk 

adımda, ticari düşünce tarla çiftçiliği ve sebze üretiminde daha yüksek verim elde 

etmek için ıslah edilmiş tohumların kullanılmasını teşvik etmektedir. Islah edilmiş 

tohumlar, ata tohumlarına göre çok daha fazla ürün verimi sağlamakta ve hastalıklara 

karşı daha dirençli olabilmektedir. Böylece daha az uğraşla ve daha kısa sürede hasat 

daha verimli olarak elde edilebilir. Ancak ıslah edilen tohumlar çok dikkatli 

seçilmelidir aksi takdir topraga da uzun vadede zarar verebilir. Bu durum, gıda 

üretiminin ticarileştirilmesinin tohum seçimiyle başladığını ve bu seçimin üretim 

süreçlerini nasıl şekillendirdiğini göstermektedir. 

4.4.2 Geçim kaynağı 

Gıda, farklı bireyler için farklı anlamlar taşıyabilir; ancak bu anlamların ötesinde, 

birçok kişi için gıda temel bir geçim kaynağı olarak öne çıkar. Gıda üretimi, birçok 

üretici için sadece besin sağlamanın ötesinde, ekonomik bir faaliyet ve yaşam biçimi 

haline gelmiştir. 

G1: “Gıda dediğimde, o anki ruh halime göre değişir. Genellikle yemek yemek 

aklıma gelir, mevsime göre değişen tüketim alışkanlıklarım var. Yazın karpuz 

ve peynir gibi. Amacımız rekolteyi yüksek tutarak maddi olarak zarar yerine 

kar elde etmek. Gıda üretimi, geçim kaynağımızı ifade ediyor.” (Erkek, 

Haraççı, Arnavutköy)  



140 

G6: “Gıda temelde bir yaşam kaynağı dediğim gibi evet ama aynı zamanda 

unutmamak lazım. Onun sayesinde geçiniyoruz da. Antalya’da da yapıyorum 

bu işi evet ama mesela İstanbul'da büyük bir arazim olsaydı kesinlikle daha 

büyük ölçekli tarım yapardım. Buğday, arpa, yulaf, kanola gibi katma değeri 

yüksek ürünleri yetiştirirdim. Çok verim alırdım.” (Erkek, 19 Mayıs, 

Büyükçekmece)  

G8: “Gıda benim için aslında ilk olarak hayvancılığı aklıma getiriyor. Geçim 

kaynağımız, hayvanları da çok seviyorum. Hayvanlarımızı elden çıkarmak 

zorunda kalmak beni çok üzdü.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

Gıdanın bir geçim kaynağı olarak görülmesi ve bu yönde geliştirilmesi, yerel gıda 

üretimini teşvik ederek bireylerin ve toplulukların geçim kaynaklarının 

iyileştirilmesine önemli ölçüde katkıda bulunur. Bu yaklaşım, gıda güvenliğini 

bireysel seviyeden yerel seviyeye taşıyarak genişletir ve böylece gıdanın taşıdığı 

potansiyelin fark edilmesini sağlar. Aynı zamanda gıda üretimi, özellikle çevresel 

bozulma ve iklim değişikliğinin olumsuz etkilerinin yoğun olduğu kalkınmakta olan 

ülkelerde, giderek önem kazanan bir geçim kaynağı olarak öne çıkmaktadır. Bunun bir 

örneği olarak Kuzeydoğu Nijerya'da yerel gıda üretimini destekleyen bahçecilik gibi 

faaliyetler, açlık ve gıda kıtlığı sorunlarını hafifletmeye ve halkın geçim kaynaklarını 

çeşitlendirmeye yönelik çözümler sunmaktadır. Bu amaçla, yerel topluluklara 

bahçecilik ekipmanları ve tohumlar sağlanarak gelir elde etme ve iklim değişikliğine 

karşı dayanıklılık geliştirme imkanları artırılmaktadır. Gıda üretimi bu şekilde sadece 

bir ihtiyaçtan öte, ekonomik bağımsızlık ve toplumsal dayanıklılık için stratejik bir 

araç haline gelmektedir, böylece bölgesel istikrar ve barışa da katkı sağlamaktadır 

(UNDP Nigeria, 2023). Bunun dışında örneğin bostancılık, beceri ve yoğun emeğe 

dayalı bir iş olarak özellikle İstanbul gibi büyük kentlerde işsizliği azaltmaya yardımcı 

olduğu belirtilmiştir. Göçmenler, yaşlılar ve daha düşük eğitim seviyesine sahip 

topluluklar için hem iş hem de yaşam güvencesi sağlar. Coğrafyacı Paul Kaldjian'ın 

çalışmaları, İstanbul'daki kent bostanlarının gıda güvenliği ve sürdürülebilir geçim 

kaynakları açısından önemini vurgular. Bu durum çeper bölgelerdeki üretim pratikleri 

için de geçerlidir (İstanbul Kent Bostanları Çalışma Grubu, 2021) 



141 

4.4.3 Yaşam kaynağı/ihtiyaç 

Tezin başında belirtildiği üzere, gıda özünde rakipsel bir nitelik taşır; tüketilen her gıda 

parçası bireyin sindirim sistemine girdiği için, aynı gıda parçasının başkaları 

tarafından tüketilmesi engellenmiş olur. Ancak geçmişte, özel mülkiyetin olmadığı bir 

dönemde vahşi hayvanlar ve bitkiler üzerinde herhangi bir kontrol mekanizması 

bulunmamaktaydı. Literatüre göre, bu dönemde gıda, küresel ölçekte müşterek bir 

kaynak olarak kabul ediliyordu. Ancak bitki ve hayvanların evcilleştirilmesi, fazla 

gıdanın birikmesiyle mülkiyet haklarının pekişmesi onun takas edilmeye başlaması ile 

sonuçlanmıştır. Böylece tarım ve gıda ticareti hızlı ve geniş çapta büyümüş ve 

yayılmıştır. Ancak onun ticarileştirilerek bir meta haline dönüşümünün 

belirginleşmesi şu anda yaklaşık 7-8 milyar insanı beslemeye çalıştığını iddia eden 20. 

yüzyıl ile hakimiyetini artıran endüstriyel gıda sistemi aracılığıyla olmuştur. Fakat 

gıda, her şeyden önce yaşamın devamlılığının sağlanması için gereken en temel insan 

ihtiyacıdır. Görüşmecilerin çoğunluğu da “Gıdanın sizin için olan anlamını tanımlar 

mısınız?” sorusuna, genellikle gıdayı bir yaşam kaynağı ve temel bir ihtiyaç olarak 

tanımlayarak yanıt vermiştir. 

G13: “Gıda dediğimde, yaşam geliyor aklıma. Yani hayatımızın temeli.” 

(Erkek, Yeni Mahalle, Silivri)  

G15: “Gıda yaşamdır ya. Su ve gıda olmadan yaşam mümkün değil. Bu, ana 

kaynaklardan bir tanesi ve ilk ihtiyaç; hiç bitmeyecek bir ihtiyaç. Biz teknik ve 

akademik kısımlardan öteye, bunlara bakıyoruz.” (Erkek, Değirmençayırı, 

Şile)  

G4: “Vazgeçemezsiniz gıdadan. İsterseniz mağarada yaşayın, yine de gıdaya 

ihtiyacınız olacak. İhtiyaçtır da temelde.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, 

Beykoz) 

Bazı görüşmeciler ise tanımlamalarını yaparken gıdanın temel bir ihtiyaç ve yaşam 

kaynağı olduğuna dair tanımlamalarını yaparken üretim pratiklerindeki çıkış 

noktalarının bu anlam olduğunun altını çizmişlerdir. Bu motivasyon aslında gıda 

güvenliğini sağlama ile oldukça sıkı bir ilişki içerisindedir. Çünkü üreticinin gıdayı 

temiz, sağlıklı ve adil koşullarda üretmesini sağlayabilir. 

G6: “Gıda, insanın yaşamını sürdürebilmesi ve neslini devam ettirebilmesi için 

olmazsa olmaz bir şeydir. Gıdanın kaliteli olması gerekiyor ki nesil de kaliteli 



142 

olsun. Gıdaların doğal ve işlenmemiş olması çok önemli. Yani GDO gibi 

şeylerin kullanılmaması lazım. Ben hep buna dikkat etmeye çalışırım.” (Erkek, 

19 Mayıs, Büyükçekmece)  

G5: “Gıda, varoluş kaynağımız. Ben bu işi ticari kaygılarla değil, ideal uğruna 

yapmıyorum. Biraz da kutsal bir görev gibi görüyorum. Eğer sadece iş olarak 

bakılsaydı, normalde bu havada arazide çalışıyor olurduk. Kışın bu 

standartlarda, kim dışarıda olmak ister ki?” (Erkek, Öğümce, Beykoz) 

Gıda, temel bir ihtiyaç olarak ele alındığında, artan gıda fiyatları ve ulaşılabilirliğin 

herkes için eşit olmaması nedeniyle, gıdanın kökeni hakkında bilgi sahibi olmaksızın 

tüketilmesi daha yaygın hale gelmektedir. Sağlıklı ve doğal ürünlerle beslenmeye olan 

ilgi giderek artmakla birlikte, bu tür gıdaları tüketmek, marketten hızlıca bir çikolata 

veya ekmek almak kadar yaygın veya olağan kabul edilen bir davranış değildir; hatta 

bazen lüks olarak bile görülebilir. Ayrıca, fiyatları daha uygun satan organik/doğal 

üretim yapan üreticilerle bir araya gelme ya da onların ürünlerine ulaşabilmek de kolay 

değildir. Görüşmeciler G12 ve G10, gıda tanımlamalarını yaparken bu durumun altını 

çizmişlerdir. 

G12: “Gıda olmazsa yaşam olmaz, insanlar hayatta kalamaz. Çoğu insan 

sadece doyuyor, beslenmiyor. Tarım olmazsa gıda da biter.” (Erkek, Sarıyer) 

G10: “İnsanlar 'karnım doydu' diyor ama bu yeterli değil. Acaba ben yeterince 

ne yiyorum? Mesela kabağı nasıl yetiştiriyorlar, onu biliyor muyum? Gıda 

olmadan hiçbir canlı beslenemez, bu temel bir ihtiyaçtır.” (Kadın, Dağyenice, 

Çatalca) 

G9: “Yaşam faaliyetlerimizi sürdürebilmemiz için gıda gereklidir yani 

ihtiyaçtır, ancak bu aynı zamanda çok basit bir şeydir; yediğiniz zaman çok 

fazla zamanınızı almaz gibi geliyor. Halbuki bu gıdayı nereden geliyor diye 

düşünmek lazım.” (Erkek, Çiftllikköy, Çatalca) 

G11: “Gıda, yaşamsal bir şey zaten. Alabileceğiniz tek yer de toprak. Bu 

durumda yaşamımızı korumak istiyorsak toprağı korumamız gerkeiyor. Yine 

de gıda almak zorundayız, çünkü hareket edebilmemiz için enerjiye ihtiyacımız 

var. Bunun için herkesin duyarlı olup çaba göstermesi gerekiyor. Ancak merak 

ediyorum, acaba küçük küçük örgütlenmelerle bu mümkün olabilir mi? Dünya 

genelinde küçük komünal sistemler mevcut. Bu çok geniş bir şey ama aynı 



143 

zamanda çok net. Eğer gıda almak istiyorsan toprağı ekmelisin yaşamak için 

üretmelisin, korumalısın. Devletten, zararlı olan ne varsa korumalısın.” (Erkek, 

Gümüşdere, Sarıyer) 

G11’'in ifadelerine göre, gıda temel bir yaşam kaynağı ve bu nedenle sürdürülebilir bir 

şekilde elde edilmesi gerekiyor. Bu bağlamda, küçük ölçekli, yerel ve komünal 

organizasyonların gıda üretimi ve toprak yönetimi konusunda etkili bir alternatif 

oluşturabileceği önerisini gündeme getirmektedir. 

4.4.4 Hak 

Gıda güvenliği ve gıda güvencesi kavramları, gıdanın temiz koşullarda üretilmesi 

gerekliliğiyle doğrudan bağlantılıdır ve bu bağlamda gıda hakkı ile iç içe geçer. Çünkü 

"bir kişi, aktif ve sağlıklı bir yaşam için beslenme ihtiyaçlarını ve gıda tercihlerini 

karşılayan yeterli, güvenli ve besleyici gıdaya fiziksel, sosyal ve ekonomik erişime 

sahip olduğunda "gıda güvenli" olarak kabul edilir."(as defined by the United Nations 

Committee on World Food Security) Her iki kavram da, gıdayı bir insan hakkı olarak 

ele alınmasını destekler. Bu hak, 1948 tarihli Evrensel İnsan Hakları Bildirgesi'nin 25. 

maddesi ve 1966 tarihli Ekonomik, Sosyal ve Kültürel Haklar Uluslararası 

Sözleşmesi'nin 11. maddesi ile uluslararası hukukta tanınmıştır. Söz konusu Sözleşme, 

herkesin açlıktan özgür olma hakkını vurgulayarak devletlerin bu hakkı sağlamak için 

alması gereken önlemleri belirler ve bu hükümler bağlayıcı niteliktedir. Bu durum, 

gıdanın sadece bir yaşam kaynağı değil, aynı zamanda bir hukuki güvence altına 

alınmış hak olduğunu gösterir. (United Nations, 1966) 

G2: “Şifa getirecek şekilde üretmeye calışıyorum. Temiz gıda yemeye 

çalışıyorum çünkü bu hakkım benim. Tabii ben hastalık sonrası bunun farkına 

vardım ama.” (Kadın, Dursunköy, Arnavutköy) 

G3: “Temiz tarım herkesin hakkıdır. Sadece gıda değil, her noktada bu ilkeyi 

benimsiyoruz. Fiyatları da buna göre belirliyor, makul düzeylerde tutuyoruz. 

Temiz ve adil gıdaya herkesin ulaşmasını sağlamak için çok düşük marjlarla 

çalışıyoruz.” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

Gıda bir hak olarak görülmeli ve herkesin buna erişimi olmalıdır. Ortaklarımız, aileleri 

ve çevrelerindeki insanlar ücretsiz gıdaya erişebilmelidir. Gıdayı kendiniz yetiştirebilir 

veya satın alarak destekleyebilirsiniz. 



144 

G3: “Ekolojiyle ve gıdanın kendisiyle ilgileniyorum çünkü temelde en önemli 

şey herkesin sağlıklı gıdaya erişimidir. Sağlıklı fikirler üretebilmem için 

sağlıklı bir çevreye sahip olmam gerek. İstediğimiz gibi yemek yiyebiliyorsak, 

diğer insanların da aynı şekilde yemesini istiyoruz. Büyük hastalıklar için kendi 

iyilik halimizi korumamız gerek. Bu, yalnızca bir sistem sorunudur. 'Biz yedik 

bitti' demekle olmaz, üretimi yapan insanları nasıl destekleyebiliriz diye 

düşünmeliyiz. Soframıza gelen gıdayı üretenlerden başlayarak aradaki bağları 

nasıl güçlendirebiliriz? Marketçiler neden çok kazanırken, üreticiler neden bu 

kadar zorlanıyor?” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

G2, temiz gıdaya erişimi kişisel deneyimleri üzerinden tanımlarken, G3 sistemsel bir 

perspektiften gıdanın bir hak olarak kabul edilmesinin dönüştürücü potansiyelini 

vurgulamaktadır. G2’nin yaklaşımı, bireysel ve günlük yaşamda sağlıklı gıda 

seçimlerinin özellikle hastalık açısından önemini ön plana çıkarırken, G3 daha geniş 

çaplı toplumsal ve politik değişimleri tetikleyebilecek, gıda erişiminin hakkaniyet ve 

adalet çerçevesinde ele alınmasının gerekliliğine dikkat çekmektedir. Bu iki farklı 

yaklaşım, gıda güvenliği ve gıda hakkı konularının hem bireysel hem de toplumsal 

düzeyde ele alınmasının önemini ortaya koymaktadır. 

4.4.5 Kültürel belirleyici 

Gıdanın, hem bireysel hem de toplumsal yaşamda temel bir unsuru olarak kabul 

edilmesi, onun sadece fizyolojik bir ihtiyaç olmaktan öte, kültürel bir olgu olduğunu 

gösterir. Tarih boyunca insanlık, gıdanın toplanması, avlanması, yetiştirilmesi, 

hazırlanması ve tüketilmesi gibi süreçlerde kültürel değerlerini ve geleneklerini 

şekillendirmiştir. Bu süreçler, bir yandan sosyal kimlik ve mirasın korunmasına katkı 

sağlarken, diğer yandan da toplulukların gıda üzerinden kendi kültürel pratiklerini ve 

tarım tekniklerini geliştirmelerine olanak tanımıştır. 

G4 “İskender yemezseniz ölmezsiniz. Asıl mesele karnınızı doyurmak. 'Ekmek 

Biterken kitabında belirtildiği gibi, buğdayın insan kültürü üzerindeki evrimi 

çok büyük. Yalnızca ekmekle bile karın doyurabilirsiniz. Ancak tarıma devam 

etmelisiniz. Salatalık yemezseniz de ölmezsiniz. Denizcilerin çeşitli 

hastalıkları olabilir; örneğin, C vitamini eksikliği. Viski yapımı, bu eksiklikten 

dolayı keşfedilmiş bir içecektir ve zamanla 'keyif verici' olarak 

adlandırılmıştır.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz)  



145 

G7: “Gıda daha çok ihtiyaç benim için ama eşim için mesela o gıdayı keyifle 

yemek ister. Farklı tariflerle dener, sadece ihtiyaçtan öte bizim mutfakları çok 

geniştir. Gıdada onları yaşatırsınız mutfağınızı diye düşünür. Kültürel bir şey, 

kültürel bir fark belki de.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece) 

G16'nın paylaşımları, yerel tohumların korunmasının sadece biyolojik çeşitliliği değil, 

aynı zamanda kültürel mirası da gıda üzerinden muhafaza ettiğinin altını çizer. Yerel 

tohumlar ve geleneksel tarım uygulamaları, geçmişten gelen bilgi ve tecrübeleri içerir 

ve bu bilgilerin aktarımı, gelecek nesillere kültürel ve tarımsal sürdürülebilirlik 

açısından hayati öneme sahiptir. 

G16: “Gıda, birçok anlam ifade ediyor. Özellikle tohumdan bahsetmek 

istiyorum. Çünkü gıdamızın temelini tohum ve ondan önce toprak oluşturuyor. 

Yerel tohumları koruduğunuz zaman, aslında geçmişinizi de korumuş 

oluyorsunuz. Gelenekler, kültür, yemekler, otlar, ağaçlar ve hayvanlar 

geçmişinizle birlikte geliyor. Tohumları kaybettiğinizde, bunları da kaybediyor 

ve geleceğe taşıyamıyorsunuz. Ailem çiftçiydi ve o gelenekler bize ulaştı. 

Kafamda köyden gelen mercimek, bulgur, tereyağı ve yoğurtla büyüdüm ve 

bunların lüks olduğunu bilmiyordum. Her ailenin böyle olduğunu sanıyordum. 

Yaşayarak anladım ki bu aslında bir lükstü. Kızım için de aynı durum geçerli; 

aile tariflerini ona anlatıyorum. Dolma ile sarma arasındaki farkı ele alırsak, 

farklı kültürlerde bu yemeklere farklı isimler veriliyor. İstanbul'da 'dolma', 

başka yerlerde 'sarma' deniyor.” “Gıda dediğimiz zaman, geleneksellik, 

kültürler ve yöntemler akla geliyor. Bu unutulmaması gereken şeylerdir ve 

unuttukça başka bir insan oluyorsunuz. Çok eski yemekleri yeniden keşfettik. 

Refika, yemek danışmanımızla tanıştık ve eski yemekleri pişireceğiz. O gelip 

seçecek ve biz de yapmaya başlayacağız. Hayatımda duymadığım yemekler 

gördüm. Büyüklerimizden sorduk, reçeteleri aldık ve bir menü hazırladık. Bu 

şekilde yaparsanız, gelenlerin ilgisini çekebilirsiniz. Eski teyzeler ve amcalar 

ne yapıyorsa onu yapıyoruz, gençler unutmasın diye yaşatmak için.” (Kadın, 

Ovacık, Şile) 

G16’nın aile tarifleri ve geleneksel yemekler üzerinden anlattığı hikayeler, gıdanın 

nasıl bir topluluk belleği taşıdığını ve bu belleğin kuşaktan kuşağa nasıl 

aktarılabileceğini göstermektedir. Geleneksel yemeklerin yeniden keşfi ve bu tariflerin 



146 

yaşatılması, toplumsal hafızanın korunmasında kilit bir rol oynar ve genç nesillere 

aktarılmasına aracı olur. 

4.5 Üreticilerin Perspektifinden Değerlendirmeler 

Üreticiler, kendi deneyimlerini paylaşırken çeşitli konularda olumlu ve olumsuz 

değerlendirmelerde bulunmuşlardır. Bu değerlendirmeler, aşağıdaki başlıklar 

üzerinden incelenmiştir. 

4.5.1 Var olan destekler ve değerlendirmeler 

İstanbul’un tarım sektörünün karşı karşıya olduğu zorluklar ve çözüm yollarının ele 

alındığı bir tartışma ortamında, yerel yönetimler ile merkezi hükümet arasındaki 

koordinasyonun önemi giderek daha fazla vurgulanmaktadır. İstanbul gibi 

büyükşehirlerde tarımın devamlılığını sağlamak adına yerel yönetimlerin başlattığı 

teşvik ve desteklerden (örneğin İstanbul Büyükşehir Belediyesi'nin, fide dağıtımı gibi 

çiftçilere doğrudan fayda sağlayan uygulamaları) faydalanan ve bundan memnun 

kalan görüşmeciler tarafından hükümetin de benzer veya destekleyici politikalar 

geliştirmesine dair bir talep vardır. Bir diğer deyişle yerel yönetimlerin başlattığı 

tarımsal desteklerin siyasi çatışma unsuru olarak kullanılmaması ve hükümetin, yerel 

yönetimlerin aksiyonlarını inatlaşma aracı olarak değil, zaten uygulanması gereken 

politikalar olarak görmesi gerektiği eleştiriler arasındadır. Bu bağlamda, hükümetin de 

bağımsız olarak bu tür destekleri sağlaması beklenmektedir. 

G13: “Hibrit ürünümüz, İBB'nin verdiği bir tek sofralık domates var, Bunun 

yanında bu üretimi destekleyici yerel belediyelerin ve iktidarın adım atıyor 

olması gerekiyor. Bu konuda teşvik edici olmalı. Örneğin İBB fide dağıtıyor 

Büyükşehir Belediyesi. Şunu demeli “ya kimyasal kul anmıyorsan sana işte şu 

fideleri vereceğim” demeli. Yani fide verirken şart koşmalı. Bunun yanında 

girdi maliyetlerini düşürebilmek için iktidarın bize destek vermesi lazım. Yani 

nedir? Örneğin solucan gübresi kul anıyorum Örneğin leonardid kul anıyorum. 

Örneğin işte özel gübreler var organik gübreler, sıvısı katısı…Bunları kul 

anıyorsan kardeşim faturasını getir ben sana bunun teşviğini veriyorum demesi 

gerekiyor.” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri)  

G10: “Büyükşehirden çok fazla destek alıyoruz. Tohum, gübre, fide desteği. 

Bunlar çogalmalı. Hükümet de yapmalı bunu. Komedi bir durum. Büyükşehir 



147 

bunu dört yıldır yapıyor. Devlet daha iki yıldır. yapamaz diyordu. ama 

yapıldığını görüyor biz de yapalım diyor. Sen şimdiye kadar neredesin? Destek 

şart.” (Kadın, Dağyenice, Çatalca) 

Yerel yönetimlerin desteklerine dair de eleştiriler vardır. Bunlardan biri daha fazla 

üretici pazarının olmasına ve bu pazarlara ürünleri götürmeye yönelik olan lojistiğe 

destek olunmasına dairken bir yandan da fide desteğindeki çeşitliliğin azlığı yani 

sadece gündelik ihtiyaçlara yönelik olan domates vb. ürünlerle sınırlı olmasına dairdir. 

Bu durum, yerel yönetimlerin tarımsal destek politikalarının sadece belirli ihtiyaçlara 

odaklandığını ve daha geniş bir çeşitlilik ve stratejik yaklaşım gerektiren alanları ihmal 

ettiğini göstermektedir. 

G7: “İlçe Tarımla diyalog içindeyiz veya İBB’nin sağladığı fide destekleri var. 

Onlar da güzel bir uygulama ama eleştirilebilir tarafı, bir planlama yok ülkecek. 

Şimdi tüm çiftçilere domates fidesi dağıtmanın… Yani çok kötü çünkü herkes 

domates üretiyor. Hikayenin sonunda herkesin elinde domates oluyor ve arz 

fazlası oluşuyor. Aracılar, bunun ticaretini yapanlar biliyor. Ağustosun onunde 

herkesin elinde birikeceğini biliyor. Ağustosun dokuzunda gidip tüccarın 

dediği fiyata üretici vermek zorunda kalıyor. On liralık maliyeti beş liraya 

veriyor kabzımala.” (Erkek, 19 Mayıs, Büyükçekmece)  

G4: “...Pazar lazım ama merkezde. Eğer otobüslerle çiftçiyi oraya 

taşıyabilirsek, çiftçiyi halka ulaştırmış oluruz, aksi takdirde bu tam bir 

ahmaklık olur.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

İstanbul'da özellikle çeper bölgelerde yaşanan bir durum, köylerin mahalle statüsüne 

geçirilmesiyle    kırsal    desteklerden    tam    anlamıyla     faydalanamama sorunudur. 

Türkiye'de köylerin mahalleye dönüştürülmesi, fiziki değişiklik olmaksızın yalnızca 

hukuki statülerinin değişmesi sonucunda, kırsal istatistiklerin üretilmesinde sorunlar 

yaratmıştır. Bu değişiklik, kırsal kalkınma politikalarının hazırlanmasını güçleştiren 

bir duruma yol açmıştır. Nüfus kriterine dayalı mekânsal istatistiklerde, nüfusu 

20.000'in altında olan yerler kırsal olarak kabul edilirken, köylerin mahalleye 

dönüştürülmesiyle bu alanların kırsal olarak sınıflandırılması zorlaşmıştır. Büyükşehir 

sınırları içindeki tüm alanlar kent olarak değerlendirilmeye başlanmış, bu durum kırsal 

istatistiklerin oluşturulmasını zorlaştırmış ve kırsal kalkınmayı destekleyen fonların 

dağılımını olumsuz etkilemiştir. Köylerin mahalle statüsüne geçmesi, bu bölgelerin 



148 

kırsal niteliklerini göz ardı ederek kentsel alanların gereksinimlerine odaklanılmasını 

teşvik etmekte ve bu da kırsal kalkınma ve tarımsal desteklerin erişiminde kesintilere 

yol açmaktadır. Bu aslında çeperin ne kırsal ne de kent olmayan biricik durumunun 

titizlikle ele alınması gerektiğinin en büyük kanıtlarından biridir. (Kılıç ve İpek, 2021) 

G3: “Eğer çiftçi kayıt sisteminde kaydınız varsa, yılda cüzi miktarlara aylık 

destekler alabilirsiniz, özellikle kırsal bölgelerdeyseniz. Kırsal kalkınma için 

Avrupa Birliği öncesi Türkiye'de kırsala yapılan yardımlar bulunmaktadır. 

Ancak birçok kişi proje yazmayı bilmiyor. Tesis, çapa ve diğer malzemeler gibi 

giderlerinizde Avrupa Birliği destek sağlamakta. İstanbul için bu tür destekler 

geçerli değildir ve bu durum 42 şehir için de aynıdır.  

…Belediyelerden en azından bir lojistik destegi. Pazar yeri cozumleri. Elektrik 

su tohumlarınkendi maliyeti üretimi vs geçtik bunları yaptık kendimizden 

verirken bu sefer satımla ilgili sorun çıkıyor. İstte bu kadar zorlanıyorsak, 

anadoluda nasıl yapıcaz. Migros mesela alıyor. Sistemin kendisiyle ilgili. 1 

sene once aldığımızı 1 sene sonra alamıyoruz.” (Kadın, İshaklı, Beykoz) 

G12: “Bir dönüme 50 dönüm alan üzerine pancar ekildiğinde, ortalama 50 ton 

ürün beklenir. Eğer 5 ton getirirseniz, birim başına 1 lira kazanırsınız, 5 tonu 

aşarsanız 50 kuruş olur. Araziler boş.  

...Eğer Kanal İstanbul hayata geçerse, İstanbul'un sonu gelebilir. Şu anda 

ülkemizde kırsal destekler yetersiz. Sarıyer Belediyesi, vergi toplamak için 

Kısırkaya ve Gümüşdere'yi mahalle statüsü verildi. Sarıyer, emlak vergilerini 

yüksek tutmak için mahalle statüsünü koruyor. Kooperatifler yeterince 

tanınmıyor. Tire Süt Kooperatifi bilinçli işler yapıyor ve sadece on tane düzgün 

kooperatif var. Mahalle statüsü verilmiştir, fakat tarım politikası 

geliştirilmiyor.” (Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Kırsal mahalle statüsü elde etmek için 7254 Sayılı Torba Yasa'nın 13. maddesi 

uyarınca, mahalleye dönüşmüş köy veya beldelerin büyükşehir belediyesi sınırları 

içinde kalması ve sosyo-ekonomik durum, şehir merkezine uzaklık, belediye 

hizmetlerine erişim gibi kriterlerle ilçe belediyesine başvurması gerekir. Bu süreç 

ekstra çaba ve zaman gerektirir. Alternatif olarak zaten bu bölgelerin kırsal mahalle 

olarak kabul edilmesi veya 6360 Sayılı Kanun benzeri bir düzenlemeyle hükümet 

tarafından yeni bir statü tanınması daha etkili sonuçlanabilir. Bu yaklaşım, süreci 



149 

basitleştirebilir ve çeper bölgelerin kırsal özelliklerini korumayı sağlayarak daha hızlı 

ve verimli bir çözüm sunabilir. 

G4, tarım alanlarında yaşanan sorunları ve çözüm önerilerini tartışırken, tarımla 

ilgilenen kişi sayısının azalmasının ve miras yoluyla toprakların bölünmesinin toprak 

sahipliğini parçalara ayırarak tarım yapmayı teşvik etmediğini belirtiyor. Ayrıca, elde 

ürün kalan çiftçilerin hayal kırıklığına uğrayıp şehre taşındıklarını ve nüfusun 

yaşlandığını ifade ediyor. Bu bağlamda, G4 tapu birleştirme gibi çözümlerin 

önceliklendirilmesini öneriyor. Tapu birleştirme, atıl kalan tarım arazilerinin daha 

etkin kullanılmasını sağlayarak bu alanlarda üretime başlamayı teşvik edebilir. 

Böylece, daha fazla çiftçinin tarıma devam etmesi ve üretim kapasitesinin artırılması 

mümkün olabilir. 

G4: “Belediye, daha çok gelir getirecek olanlara odaklanıyor. Çalıştayda, 

buradaki çiftçiler ürünlerinin elde kalmadığını söylüyorlar; elinde ürün 

kalanlar ise hayal kırıklığına uğrayıp gitti, imar planları olmadığı için kalıcı 

yerleşim yerleri yok ve şehre taşınıyorlar, nüfus yaşlanıyor. Tarımla ilgilenen 

kişi sayısı azalıyor, miras yoluyla toprak bölünüyor ve 17 farklı mülk sahibi 

ortaya çıkıyor, bu da burada kimseyi ekmeye teşvik etmiyor. Birleştirme 

çalışmalarına başlandı, ancak İstanbul'daki bir, iki ve üçüncü bölgeler 

öncelikli.” (Erkek, Öğümce-Cumhuriyet, Beykoz) 

Görüşmeci G16 ise Türkiyede zaten durumu şaibeli olan tohum edinme ile ilgili 

deneyimlerini eleştirel bir dille aktarıyor. 

G16: “Organik tarım yapacağım dediğimde organik sertifika şirketi diyor ki 

“Sen organik fide bulacaksın, yerel ve organik tohum bulacaksın.”. “Nereden 

bulayım?” diyorum. “Biz bilmiyoruz, sen bulacaksın” diyor. Sıfırdan 

başlıyorum yani önceden olsa neyse. Orada başladı yerel tohumlara ilgim. Ata 

tohumlarımızın olmadığının, hatta ekip bir ürün yetiştirmenin bile yasak 

olduğu ülkede yaşıyormuşuz. Eyvah dedim. Kimden bulayım, tanıdık çiftçi, 

güvenilir bir koylu bulup emin olup almam lazım. Ama öyle bir çevrem de yok. 

Istanbulun göbeğinde yaşamışım apartmanda. Köylü var ama veremeyiz 

diyordu. Var ama sana veremeyiz kendimiz ekiyoruz diyordu. Devlet 

kurumları ne yapacaksın, ne isin var diyip gönderiyorlardı. Daha sonra tohum 



150 

takas senliklerini öğrendim Türkiye’de tohum yasağına karşı bir aktivist eylem 

diyelim, çözmek için bu sorunu.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

5553 sayılı Tohumculuk Kanunu, yerli veya geleneksel olarak bilinen 'atalık 

tohumlar'ın ticaretini yasaklar. Bu tohumların sertifikasyon işleminden geçirilerek 

Tarım Bakanlığı'na bağlı enstitüler tarafından tescil edilmesi şartıyla ticaretleri 

mümkün hale gelmektedir. Dolayısıyla, atalık tohumların doğrudan ticareti 

yasaklanmış olup, ancak sertifikalandırıldıktan sonra satışlarına izin verilmektedir. Bu 

kısıtlamalar çerçevesinde, görüşmeci G16’'nın devlet kurumlarından ret cevabı alması 

beklenen bir durum olmuştur. Buna yanıt olarak G16, Şile'de Tohum Takas Şenlikleri 

yapmayı başararak aktivist bir girişime öncülük etmiş ve yerel tohumların korunması 

ve yaygınlaştırılması için toplumsal bir zemin oluşturmuştur. 

G16: “…muhtardan ve yerel yönetimden gerekli izinleri almak zorunda 

kaldım. Bu süreç aylar sürdü ve pek çok kez belediyeye gidip gelmem gerekti. 

Ne yapacağım, niçin yapacağım gibi sorularla sık sık karşılaştım ve defalarca 

geri çevrildim. Ancak ısrarım ve araya giren destekçiler sayesinde sonunda 

izinleri alabildim. Bu sürecin sonunda, topluluk işbirliği ve yerel katılımın yanı 

sıra yerel yönetimlerle yaşanan bürokratik zorlukların da üstesinden gelmenin 

önemini bir kez daha anlamış oldum.” (Kadın, Ovacık, Şile) 

4.5.2 Üreticinin geleceği 

İstanbul gibi bir metropolde tarıma devam etmek oldukça zahmetli bir almaya 

başlamıştır. Adaman ve diğerlerinin Türkiye’de tarımın dönüşümüne dair yaptıkları 

çalışmada da belirttikleri üzere halen tarımsal üretime devam edilen çeper bölgedeki 

nüfusun mülksüzleştirilmesi ve tarımdan koparılması süreci, son yirmi yıllık bir 

süreçte kırsal alanların enerji, madencilik, altyapı, turizm ve konut projelerine 

açılmasıyla derinleşmiştir. Büyük ölçekli sermaye yatırımlarıyla inşa edilen mega 

projeler, etki alanını çok daha geniş bir coğrafyaya yaymayı amaçlamış; mevcut 

yerleşimlerin yanı sıra ormanlar, tarım alanları, otlaklar, sulak alanlar gibi müşterekleri 

de hedef almıştır. Bu süreç, tarım arazilerinin metalaştırılmasına ve müşterek 

kaynakların özel sermayeye tahsis edilmesine yol açmıştır. Kaçınılmaz bir sonucu 

olarak müdahaleler sadece müşterekleri değil, aynı zamanda burada üretilen değer ve 

ilişkileri de metalaştırmaya, özelleştirmeye, çitlemeye, düzenleme ve denetleme 

mekanizmalarının pençesine maruz bırakmıştır. Bunun en büyük tezahürlerini de 



151 

tarımsal üretim alanında görmek mümkün. 1990'da 27,8 milyon hektar olan tarım 

arazisi 2021 yılında 23,1 milyon hektara düşmüştür. Tarım arazileri üzerinde yapılan 

çeşitli düzenlemelerle de ticarileştirilmiştir. Son yıllarda, tarımda yaşanan neoliberal 

tahribata iklim krizi, ekonomik kriz, COVID salgını ve Rusya-Ukrayna savaşının 

etkileri de eklenmiştir. Bu krizler, tarımı zayıflayan ekosistemler ve artan 

kapitalistleşme koşullarında daha da zorlayıcı hale getirmiştir. Bu dışsal tehditler ve 

çitleme politikaları gıdanın üretim sürecini etkileyerek anlamının aşınmasına zemin 

oluşturmaktadır. Çünkü inşaat odaklı büyüme kent merkezine sığamamakta ve 

İstanbul’u kendisine yeterliliği sağlamak üzere sürdürülebilirliğini destekleyecek yerel 

gıda üretiminin önüne bir set çekmektedir. Bu koşullar altında, özellikle küçük ölçekli 

üreticilerin "Tarıma devam etmeyi düşünüyor musunuz?" sorusuna verdikleri yanıtlar 

üzerinde olumsuz bir etki gözlemlenmektedir. 

G13: “Zaten yıldık, bu şartlarda tarıma veya sebze üreticiliğine devam etmenin 

hiçbir mantığı yok. Çünkü bu kadar emek, mücadele karşılığında Silivri'den 

110 km gelip bir ton ürün getiriyorsam ve yarısını da geri götürüyorsam, iki 

bin lira yakıt yakıyorum, eleman çalıştırıyorum, yardımcı lazım, otoban, 

fidelerin üretilip ürün vermesini sağlamak için çaba ve emek ve harcadığın 

rakam var, niye devam edeceğim? Ekonomik anlamda tabii ki bir bedeli var. O 

bedeli de ödüyoruz. O da bize biraz yılgınlık yaratmıyor değil ama biz bunu 

ticaret için yapmıyoruz. Biz ne soframıza ne koyuyorsak onun aynısını 

ulaştırmak istiyoruz.” (Erkek, Yeni Mahalle, Silivri)  

G5: “Bu iş tam anlamıyla planlanabilir değil. Sezon başında büyük umutlarla 

başlıyoruz, ancak bir fırtına seralarımızı hasara uğratabiliyor. Bu yüzden net 

bir plan yapmak zor. Ne kadar görünür olabilirsek o kadar iyi, çünkü bu bizi 

göz önünde tutuyor. Pandemi döneminde tarım, gıda kıtlığı ve iklim krizi daha 

çok konuşulmaya başlandı. İnsanların bu sorunları fark etmesi için illa pandemi 

yaşanmasına gerek yok.” (Erkek, Öğümce, Beykoz) 

G12 ve G6 ise emek yoğun olan tarımın artık gelecek nesiller tarafından talep 

görmediğini belirtiyor. Bu noktada tarım alanında çalışanlara güvence sağlanmadığı 

sürece gelecek nesillerde kırılgan bir işgücüne evrilmesine sebep olacaktır. Görüşmeci 

Hasan bu duruma kazanç eşitsizliğine vurgu yaptığı şu örneği vermiştir: 



152 

G12: “Son nesilim diyebilirim, benden daha küçük olanlar ilgilenmiyor. 

Maliyet arttığı için de liseyi bitiren çocuklar var. Güvenlik kartını almışlar, ek 

iş olarak 25-30 bin lira alıyor, bahçe işi yapıyor. Sigorta, çalışma saati belli. 

İstanbul'da devam etmem, üretime devam ederim. İmara açılırsa zaten çıkacak 

elimizden çünkü çoğu araziler ortak. Bu yatandan sonra ne yapabilirim ki?” 

(Erkek, Gümüşdere, Sarıyer) 

Görüşmeci G6 ise eğitim üzerinden bir örnekle tarımın tercih edilmemesinin nedeni 

olarak emek yoğun oluşunun verdiği zorluğun altını çizmiştir. Ona göre bu durum 

özellikle gençlerin tarımı tercih etmeme nedenlerinden biridir çünkü bu alandaki emek 

yoğunluğu karşılığında elde edilen kazançlar yetersiz kalmaktadır. 

G6: “Çocuklarım devam etmek istemiyorlar. Eğitimle alakalı tamamen devam 

etmek istememeleri, çiftçilik yapmayı çok ağır bir külfet olarak angarya olarak 

görüyorlar. Gençler tamamen çok kazanca eğitimde yönlendirildiği için tarım 

kazançlı bir değil, emek yoğun bir iş. Oturduğu yerden masada sağlamaya 

çalışıyorlar ama tarımsal üretim nesillerin devamı için şart.” (Erkek, 19 Mayıs, 

Büyükçekmece) 

G2 ve G9, çocuklarının tarımsal üretimi sürdürme olasılıkları hakkında farklı yaş 

gruplarına rağmen benzer şüphe ve endişeler taşımaktadırlar. G2, 66 yaşında, 

çocuklarının tarımsal üretimi devam ettirme konusunda şüpheciyken, G9, 26 yaşında, 

gelecekte çocuklarının ne yapabileceğini bilmediği için tarımsal faaliyetleri sürdürüp 

sürdüremeyeceği konusunda belirsizlikler yaşadığını ifade etmektedir. Bu durum, 

nesiller arası endişelerin devamlılığını göstermektedir. Ayrıca, G2'nin tarıma ürün 

satışı yaparak devam etmek istediği, ancak yeterli bilgilendirme alamadığı için bu 

konuda zorluklar yaşadığı belirtilmiştir. Bu bağlamda, özellikle 65 yaş ve üstü bireyler 

için dijital platformlar yerine, muhtarlık veya yerel yönetimler aracılığıyla yüz yüze 

gerçekleştirilen bilgilendirmelerin daha etkili olabileceği ve dijital eşitsizliklerin bu 

şekilde azaltılabileceği öne sürülmektedir. Bu öneri, internet üzerinden yapılan 

bilgilendirmelerin herkes için erişilebilir olmayabileceği gerçeğini dikkate alarak 

sunulmuştur. 

G2: “Gücüm yettiği kadar, evet. Çocuklar sürdürür mü bilmiyorum…Ben 

kendime üretmeye devam ederim ama satma konusunda düşünürüm. Aslında 

belediye beni bilgilendirse isterim. Mesela ürünlerimi gelip ödeyip almaları 



153 

lazım satılması için. Hadımköy'e götürebilirim, oraya teslim ederim. Ama bana 

gelip birinin anlatması lazım yoksa nereden bileceğim. Tamam bir şeyler için 

internetten bakmayı öğrendik ama bu ayrı bir şey.” (Kadın, Dursunköy, 

Arnavutköy)  

G9: “İlerde neler olabileceği, ülke çapında da neler olabileceğini bilmiyoruz. 

Doğayı seviyorum ama belki çocuğum sevmeyebilir o yüzden kesin devam 

eder miyim bilmiyorum. Orada yaşamak isterdim ama ekonomik sebepler.” 

(Erkek, Çiftllikköy, Çatalca) 

Görüşmeci G14, çocuklarının gelecekte tarımsal üretimle ilgilenmeyeceklerini ifade 

ederken, geniş ölçekte modern tarımla insan işgücüne olan ihtiyacın azaldığını 

vurgulamıştır. Bu nedenle gelecekte de şu anda ilgilendiği ve bireysel bir şekilde 

sürdürebildiği bir tarım şekli olan bahçeciliği sürdürmeyi planladığını belirtmektedir. 

G14: “Tarla çiftçiliği çok ama modern makinelerle işler çok azaldı. Ama en 

azından bahçecilikte iş bitmiyor. Çocuklar da devam etmeyecek.” (Erkek, 

Alipaşa, Silivri) 



154 



155 

5.  DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

5.1 Değerlendirme 

Tezin “Gıdanın müşterekleştirilmesi İstanbul'un çeper bölgelerindeki üreticilerin 

tarımsal üretim faaliyetlerinin geleceğini nasıl şekillendirir?” ana sorusunu 

cevaplandırmak amacıyla sorulan dört alt soruya yönelik cevapları keşfetmek üzere 

yapılan saha araştırmasından elde edilen veriler kuramsal çerçeveden kopmadan ama 

ondan bağımsız olan yönleri de kapsayacak şekilde analiz edilmiştir. Bu analizlerin 

değerlendirmesini yapmak üzere yeniden sorduğumuz dört alt soruya dönülecektir. 

İlk olarak her şeyden önce cevaplanması gereken soru “Günümüz İstanbul’unun 

tarımsal manzarasında gıda müştereklerinin tanımı nedir?”dir. İstanbul üzerinden gıda 

müştereklerini tanımlamak oldukça karmaşık ilişkileri gün yüzüne çıkarmayı 

gerektirir. Öncelikle bireysel ölçekteki gıda müştereklerinden bahsedebiliriz ancak 

yine bu bireysel ölçekte de farklılıklardan bahsetmek mümkündür. Öncelikle gıdayı 

müşterek olarak tanımlamak için onun ticari anlamının ötesinde her insan için hayati 

bir ihtiyacını karşılayan bir kaynak ve bu bağlamda bir insan hakkı olduğu, o 

coğrafyanın ve belki de ötesinin kültürel yönlerini taşıdığını da kabul etmek, bu 

anlamları yaşatan pratikler sergilemek ve bu anlamları korumak gerekir. Bu kapsamda 

bu bakış açısına sahip bireylerin gıdanın müşterekleştirilmesine katkıda bulunarak 

hakim endüstriyel gıda sistemine alternatifler oluşturmak üzere bir araya gelip bireysel 

girişimlerle oluşturduğu küçük gruplar aslında gıda müştereklerinin birer örnekleridir. 

Bu girişimler günümüz İstanbul’unda gıda kooperatifleri, gıda dayanışma ağları, kent 

bostanları, kent bahçeleri vb. gibi örneklerle akılda daha somutlaşmasını sağlayabilir. 

Yalnızca hatırlatmakta fayda vardır ki bu grupların her birinin bilinçli bir şekilde 

gıdayı müşterekleştiriyoruz gibi bir iddiası bulunmayabilir. Bu süreci daha farklı 

anlatılarla da açıklayabilirler. Ama gıda müşterekleri yaklaşımında bu gibi 

örgütlenmeler veya dayanışmalar sıklıkla ele alınır.  

Bazı etkinlikler veya benzer amaçlara sahip oluşları sebebiyle bu tip yapılanmalar arası 

etkileşimler de oluşturulmaktadır. Böylesi ortak aktiviteler de aslında “gıda 

müşterekleştirme girişimleri asemblajı” (Rossi ve diğ, 2021) olarak adlandırılabilir. 



156 

Ancak her zaman istikrarlı bir bir araya geliş söz konusu değildir. Gruplar kendi 

dinamikleri içerisinde bu istikrarı sürdürseler de çoğu zaman benzer amaçlarla ancak 

birbirlerinden daha kopuk pratiklerle mücadelelerini sürdürürler. 

Gıda müşterekleri aynı zamanda su, tohumlar, biyolojik çeşitliliğe sahip manzaralar 

ve bilgi gibi müşterekleri de kapsar (Micarelli, 2021). Tarımsal üretimden elde edilen 

gıdanın oluşumun ana bileşenleri olan doğal kaynak müştereklerinden tarım arazileri 

yani toprak, su kaynakları ve hava; tohum müşterekleri ve bilgi müşterekleridir. Gıdayı 

müşterek olarak tanımlamak için onu oluşturan bileşenlerin müşterekliğini kabul 

etmek asıl çıkış noktasıdır. Bu müştereklerin tarım arazilerinin imara açılması, 

tohumların özelleştirilmesi, bilgininse fikri mülkiyet hakları kapsamında çitleme 

politikalarına karşı hem bu bileşenleri hem de onları kullanarak gıdanın oluşmasının 

ana sağlayıcıları olan üreticiyi yani çiftçiyi koruyan ve merkeze alan gıda 

politikalarının oluşturulması gerekmektedir. 

Özetle günümüz İstanbul’unda gıdanın müşterekliğini ele almaya çalışırken ilk olarak 

bireysel ölçekte önce gıdanın nereden geldiğini düşünen ve bu süreçteki sosyo- 

mekansal ilişkileri gözeterek onu oluşturan su, toprak, tohum ve bilgi bileşenlerinin 

müşterekliği kabul edilmesinden bahsedebiliriz. Ardından bu bilinçle bireysel olarak 

başlatılıp gıda egemenliği, gıda adaleti, gıda güvencesi veya gıda güvenliği gibi 

konular üzerinden bu bileşenlerin korunmasını, temiz ve sağlıklı koşullarda 

üretilmesini, adil bir şekilde paylaşılmasını, toplumsal cinsiyeti ve farklı etnik 

kökenlerin minimum şekilde eşitsizliklerden etkilenmesini gözeten çeşitli topluluk 

temelli organizasyonlar üzerinden ele alabiliriz. Bu gibi organizasyonlarda ise yapılan 

ortak motivasyonlu eylemleri gıdanın müşterekleştirilmesine olan katkı üzerinden 

değerlendirmek mümkün. Çünkü bu gibi inisiyatifler gıdaya dair eleştirel bir bakış 

oluşturulmasına katkıda bulunur, sağlıklı ve besleyici gıdaya ulaşma hakkına dair 

dayanışmacı bir şekilde bilgi üretir ve paylaşır. Ancak bu tip inisiyatifler arasında da 

müşterek bir zeminde buluşulup ortak hareket edilmediği sürece bir alternatif 

yaratmak güçtür (Kocagöz, 2018). İkinci olarak ise bu müşterekliği sağlayan 

pratiklerden bahsetmek mümkündür. Müşterekliği yalnızca somut kaynaklar veya 

mekan üzerinden düşünmemek gerekir. Tez kapsamında da müşterekler Otonomist 

Marksist bir yaklaşımla aktörler arası kurulan ilişkiler ve ortak olarak paylaşılan 

değerlerin sosyal inşası olarak ele alınmaktadır. Bu nedenle gıda müştereklerini 



157 

üreticiler özelinde farklı aktörlerle ortak motivasyona dayalı kurdukları ilişkilerde de 

yakalamak mümkündür. 

Gıdayı bilinçli bir şekilde müşterek olarak tanımlamak her zaman mümkün değildir; 

bu durum genellikle akademik literatürde veya yukarıda bahsedilen örneklerdeki gibi 

inisaiyatiflerde belirli tartışmalarda ele alınan bir kavramdır. Oysa farklı boyutlarıyla 

gıdayı kabul etmek ve bunu gündelik pratiklere yansıtmak da onu gıda müşterekler 

olarak tanımlamanın bir versiyonudur veya bu şekilde tanımlamaya atılan ilk adımdır. 

Bundan sonraki adım ise bunu bilinçli bir şekilde kabul ederek gıdayı müşterek olarak 

tanımlayabilmektir. Tez çalışması kapsamında da üreticilerin gıdayı nasıl 

tanımladıklarını keşfedilmeye çalışıldı. Böylece “Çeperlerdeki üreticiler için gıdanın 

farklı anlamları nelerdir?” sorusunun cevapları gıdanın çeşitli anlamlarının tarımsal 

üretimle olan ilişkisi üzerinden keşfedilmeye çalışıldı. 

Üreticiler arasında kimse gıdayı doğrudan müşterek olarak tanımlamasalar da, gıdanın 

yaşam kaynağı, ihtiyaç ve hak olarak tanımlanması gibi özellikler, onun müşterekliğini 

destekler niteliktedir. Bu tanımlamalar, gıdanın toplumsal ve ekolojik boyutlarını ön 

plana çıkararak onun sadece ekonomik bir değerden daha fazlası olduğunu gösterir. 

Yoğunluklu olarak gıdanın bir yaşam kaynağı veya ihtiyaç olduğunun üzerinde 

durulurken bunun yanı sıra bu ihtiyaçtan doğan bir hak olarak da tanımlanmıştır. Bazı 

görüşmeciler gıdanın daha çok geçim kaynağı oluşuna dikkat çekerken sınırlı sayıda 

görüşmeci kültürel yönüne de vurgu yapmıştır. Gıdanın geçim kaynağı olarak ele 

alınması müşterekliğini yok eden bir bakış açısı değildir. Gıdanın geçim kaynağı 

olarak ele alınması, üreticilerin yaşamını sürdürmeleri için gerekli ekonomik 

faaliyetleri ifade eder. Bu bakış açısı, gıdanın ticari boyutunu kabul ederken, aynı 

zamanda toplumsal ve çevresel sürdürülebilirlikle uyumlu olabilecek şekillerde 

uygulanabilir. Örneğin, yerel toplulukların kendilerini ve topraklarını koruyarak 

ürettikleri gıda, hem ekonomik değer taşır hem de toplumsal ve çevresel dayanıklılığı 

güçlendirir. Ancak, gıdanın sadece kar maksimizasyonu amacıyla üretilmesi ve 

pazarlanması, onun müşterek özelliklerini zayıflatır. Meta olarak ele alındığında, 

gıdanın diğer değerleri—kültürel, çevresel, toplumsal—göz ardı edilebilir. Örneğin, 

büyük endüstriyel tarım işletmeleri genellikle yüksek verim ve düşük maliyeti 

hedeflerken, çevresel sürdürülebilirlik ve biyolojik çeşitliliği koruma gibi hususlara 

yeterince önem vermezler. Bu durum, toplulukların kendi gıda kaynaklarını kontrol 

etme kapasitelerini sınırlayarak gıdanın müşterek bir kaynak olarak işlevini 



158 

zayıflatabilir. Gıdanın kültürel boyutları, yerel tohumların kullanımı ve geleneksel 

yemek tarifleri üzerinden de değerlendirilebilir. Bu özellikler, toplulukların 

kimliklerini ve geçmişlerini koruyarak gelecek nesillere aktarılmasını sağlar. Kültürel 

yönü güçlü olan gıda üretimi, toplulukların kendine özgü yaşam biçimlerini 

sürdürmelerine ve kültürel çeşitliliği kutlamalarına olanak tanır. Sonuç olarak gıdanın 

müşterek olarak kabul edilmesi, onun sadece bir tüketim malı olmadığını, aynı 

zamanda ekolojik ve toplumsal boyutlarını kucaklamaktır. Bu da üretim kapsamında 

gıdanın her yönüyle değerinin anlaşılması, korunması ve sürdürülmesi için geniş bir 

perspektif ve kapsayıcı bir yaklaşım gerektirir. 

Bu üreticilerin verdiği cevaplardan yola çıkılarak yapılan değerlendirme dışında yine 

görüşmelerden ve teorik çerçeveden hareketle, Weber'in ideal tip analizine referans 

verilerek üreticilerin gıdayla olan ilişkilerini daha sistemli bir şekilde anlamlandırmak 

amacıyla üç ideal tip oluşturulmaya çalışılmıştır. Max Weber'in "ideal tip" kavramı, 

sosyal bilimlerde karmaşık sosyal olguları analiz etmek için kullanılan teorik bir 

araçtır. Bu, belirli bir olgunun abartılmış ve vurgulanmış özelliklerini içeren soyut bir 

modeldir ve gerçek dünya fenomenlerini karşılaştırmalı bir çerçeve içinde anlamamızı 

sağlar. Ideal tip, gözlemlenebilir bir fenomen değil, daha ziyade sosyologların 

değerlendirmeleriyle şekillenen subjektif bir yapıdır. Ancak, ideal tipin bazı 

sınırlamaları vardır. Bir kere, bu tip bir soyutlamadır ve gerçekliğin karmaşık ve çeşitli 

yönlerini tam olarak yansıtamayabilir. Ayrıca, ideal tip, onu oluşturan sosyoloğun 

subjektif yorumlarına ve kişisel önyargılarına dayanabilir. Buna rağmen, ideal tip, 

sosyal bilimlerde teorilerin geliştirilmesi ve sosyal yapıların daha iyi anlaşılması için 

değerli bir araç olarak kalmaya devam eder. Bu bağlamda, üreticilerin gıdaya yönelik 

yaklaşımları, tarımsal üretim motivasyonları, uyguladıkları tarımsal üretim pratikleri 

ve gıdayı tanımlama biçimleri esas alınarak daha sistematik bir şekilde 

değerlendirebilmek adına ideal tipler oluşturulmuştur: Ekolojik Girişimciler, Çeper 

Bahçıvanları, Nesil Çiftçileri ve Diversifikasyon Çiftçileri. 

Ekolojik Girişimciler, çeper bölgelere yerleşerek temiz ve sağlıklı gıda üretimine 

odaklanan, gıda adaleti ve sürdürülebilirlik ilkelerini benimsemiş bireylerdir. Bu grup, 

kooperatifler kurarak ve atalık tohumları koruyup çoğaltarak geleneksel bilgiyi 

yaşatmayı ve yaymayı hedefler. İdealist ve aktivist yaklaşımlarıyla, tarımsal üretimi 

çevresel ve toplumsal fayda sağlayacak şekilde yeniden şekillendirme gayreti 

içindedirler. Görüşülen üreticilerden Beykoz, İshaklı’da üretim yapan ve ekolojik 



159 

sosyal kooperatif kurucularından olan G3, Şile Değirmençayırı’nda tıbbi aromatic 

bitkilere yönelik kooperatif kurucularından olan G15 ve yine Şile Ovacık’ta kadınların 

üretime katılması ve tohumların korunmasına dair bir derneğin kurucularından olan 

G16’yi bu gruba dahil edebiliriz.  

Çeper Bahçıvanları, çeper bölgelerde kendilerine ve çevrelerine yetecek kadar temiz, 

ilaçsız ve kimyasalsız gıda üretimi yapmayı amaçlayan kişilerdir. Bu grup, yerel ve 

atalık tohumları kullanarak biyoçeşitliliği destekler ve komşuluk ilişkileri aracılığıyla 

geleneksel tarımsal bilgileri öğrenip, bu bilgileri yayma çabası içindedir. Ürünlerini 

pazarda da satabilirler. Arnavutköy, Dursunköy’de üretim yapan G2; Büyükçekmece, 

19 Mayıs’da üretim yapan G6 ve G7; Çatalca, Çiftllikköy’de üretim yapan G9 ve 

Sarıyer, Gümüşdere’de üretim yapan G11 bu gruba satış yapmayan üreticiler arasına 

dahil edilebilir. Pazarda ürettiklerini satan ve bu bahsedilen pratikleri gerçekleştiren 

üreticiler arasında ise Beykoz, Öğümce ve Cumhuriyet’te üretim yapan G4; yine 

Beykoz’da üretim yapan G5; Çatalca, Dağyenice’de üretim yapan G8; Sarıyer, 

Gümüşdere’de üretim yapan G12; Silivri, Yeni Mahalle’de üretim yapan G13 ve son 

olarak Şile, Çayırbaşı’nda üretim yapan G17 vardır. 

Nesil Çiftçileri, tarımsal faaliyetleri aile mesleği olarak sürdüren ve bu geleneği 

nesilden nesile aktaran çiftçilerdir. Doğal tarım yöntemlerini kullanarak ilaçsız ve 

kimyasalsız ürünler yetiştirirler. Gelecek nesillerin gıda güvenliğini ve doğal 

kaynakların korunmasını gözeterek sürdürülebilir tarım uygulamalarını benimserler. 

Arnavutköy, Haraççı’da üretim yapan G1; Çatalca, Dağyenice’de üretim yapan G10; 

Silivri, Alipaşa’da üretim yapan G14; yine Büyükçekmece, 19 Mayıs mahallesinde 

üretim yapan G6 ve son olarak Şile, Satmazlı’da üretim yapan G18 ve G19 bu grup 

içerisine dahil edilebilir.  

Diversifikasyon Çiftçileri, doğal ve sürdürülebilir tarım yöntemlerini benimserken, 

gerektiğinde verimliliği ve ürün güvenliğini artırmak amacıyla ilaç kullanımı ve hibrit 

tohumlara başvurabilir. Bu çiftçiler, üretimi artırmak ve riskleri azaltmak için tarımsal 

faaliyetlerini çeşitlendirirler. Çeşitlilik, hem ekonomik dayanıklılığı artırma hem de 

pazar değişikliklerine uyum sağlama yeteneğini geliştirme amacı taşır. Hem aile 

işletmeleri olarak hem de yeni gelen girişimciler olarak faaliyet gösteren bu grup, 

çiftliklerinde farklı tarım ürünleri yetiştirerek veya ek gelir kaynakları oluşturarak 

tarımsal işletmelerini ekonomik olarak güçlendirir. Büyükçekmece, 19 Mayıs’ta 

üretim yapan G6; Silivri, Alipaşa’da üretim yapan G14 ve Arnavutköy, Haraççı’da 



160 

üretim yapan G1’I bu grup içerisinde değerlendirebiliriz. Bu yaklaşım, onları diğer 

çiftçi tiplerinden ayıran pragmatik ve esnek bir tutum sergilemelerini sağlar.  

Verim Odaklı Üreticiler, modern tarım tekniklerini ve teknolojilerini kullanarak 

maksimum ürün verimliliği elde etmeye odaklanan çiftçilerdir. Genellikle geniş 

arazilerde, yüksek girdi (gübre, pestisit, sulama) kullanımı ve hibrit veya genetiği 

değiştirilmiş tohumlarla çalışırlar. Bu grup, tarımın ticari yönünü en üst düzeyde 

tutarak ulusal ve uluslararası pazarlara yönelik üretim yapar. Endüstriyel tarım, 

genelde gıda güvenliği ve sürekli arzı sağlama hedefleriyle örtüşür, ancak çevresel 

etkileri ve sürdürülebilirlik konuları tartışmalıdır. Görüşmeciler arasında bu tip bir 

üretici bulunmamaktadır ancak kuramsal çerçeveden yola çıkarak bu üretici tipinin 

eklenmesi de faydalı görülmüştür. 

Bu ideal tiplerin sunulmasının temel nedenlerinden biri çeper bölgelerdeki üretici 

heterojenliğine dikkat çekmek içindir. Bu heterojenliği Stavrides'in (2015) çeşitlilik 

yaratan ve kaynakların metalaşmasına karşı çıkan bir alan olarak müştereklere 

odaklanışı gibi bir bakış açısıyla müşterek zeminde buluştırmaya dair bir çerçeve 

çizebilmenin yollarını aramaktır. Çünkü farklı yaklaşımlarına rağmen, her farklı bakış 

açısı da müştereklerin çitleme ve piyasa güçlerinden korunması ihtiyacını kabul 

edebilir ve bu bağlamda farklı tipteki üreticiler daha adil ve sürdürülebilir üretim ve 

tüketim biçimleri yaratmayı amaçlayan gıdayı müşterekleştirme pratiklerini hayata 

geçirebilir. Mikro öçekte farklı bölgelerde birbirinden bağımsız olan ama benzer 

motivasyona sahip üreticilerle gıda müştereklerine yönelik kolektif eylem sürdüren 

inisiyatifler arasında bir etkileşim alanı veya bu amaçla farklı paydaşlar içeren sıfırdan 

yeni inisiyatifler kurmayı; ortak ölçekte bu kurulan gıda müşterekleri inisiyatifleri 

arasındaki diyalogu artırmayı ve geniş ölçekte çok paydaşlı kamu, devlet ve kolektif 

eylemleri birleştirerek müşterek bir zemin sunabilecek bir gıda sistemi için paydaş 

heterojenliğinin farkında olmak gerekir. Bu noktada kent içinde gıdayı 

müşterekleştirmek için olan çaba tarımsal üretim yapılan alanların küçüklüğü ve kent 

içinde kentsel tarım yapan oranı daha küçük olduğu için daha hızlı bir süreçte 

ilerleyebilir ki buna rağmen bu üreticiler arasında dahi çoğu zaman kopukluklar söz 

konusudur. Bu bağlamda çeper bölgelere döndüğümüzde ise üretici çeşitliliği arttığı 

gibi aralarındaki mesafe ve diyalog ortamı yaratma olasılığı da düşmektedir. Bu 

nedenle daha güven veren esnek ama daha sistemsel müşterek bir zemin oluşturma 

gerekliliği doğar. Bunun için de öncelikle çeper bölgedeki üreticilerin tarımsal üretim 



161 

pratiklerindeki potansiyel müşterekleri keşfetmek ve bunları destekleyecek yerek gıda 

politikaları oluşturulmasına odaklanılması gerekir. Bu da bizi üçüncü sorumuz olan 

“Üreticilerin üretim pratiklerinde ortaya çıkan potansiyel müşterekler nelerdir ve bu 

pratikler bireysel boyuttan kolektif boyuta nasıl geçirilebilir?” sorusuna götürür. 

Görüşmelerden ve kuramsal çerçeveden yola çıkarak dikkat çeken potansiyel 

müşterekler tarımsal pratiklere dair olan ve deneyimlerden beslenen geleneksel 

bilgilerdir. Bu tür bilgi, kuşaktan kuşağa aktarılarak gelen, çoğu zaman sözlü olarak 

paylaşılan pratik deneyime dayanan bir bilgi türüdür. Topluluklar arasında serbestçe 

paylaşılan bu bilgi, tohum seçimi, ekim zamanları, hastalıklarla mücadele gibi 

konularda kritik öneme sahiptir. Geleneksel bilginin müşterekleştirme pratikleri ile 

paylaşılması, tarımsal uygulamaların yerel koşullara uygun şekilde evrimleşmesine 

olanak tanır ve toplulukların gıda üretiminde özerkliğini artırır. Bir diğeri ise 

geleneksel bilgiyle bağlantılı olan tohumdur. Tohum müşterekleri, biyoçeşitliliğin 

korunması ve geliştirilmesinde merkezi bir role sahiptir. Atalık tohumlar ve yerel 

tohumlar üzerindeki bilgi ve kullanım hakları, topluluklar arası tohum takasları ve 

ortak yönetim mekanizmaları ile müşterekleştirilebilir. Bu müşterekleştirme, 

tohumların özgürce paylaşılmasını ve genetik kaynakların korunmasını destekler. Bu 

tür bir yaklaşım, toplulukların gıda güvenliği ve sürdürülebilir tarım uygulamalarını 

güçlendirir. Tam anlamıyla müşterekleştirme olarak adlandıramayacağımız için ortak 

motivasyonla yapılan pratikler olarak adlandırdığımız ve aslında gıdayı 

müşterekleştirme söz konusu olduğunda da eyleme geçişi temsil ettiği için en önemli 

olan potansiyellerden birini burada yakalarız. Tarım ve gıda üretimi, bireysel ve 

kolektif çabalarla desteklenen bir alan olarak görülebilir. Ortaklaşa yapılan çalışmalar, 

üreticiler arasında bilgi ve kaynak paylaşımını teşvik eder, yeni üretim tekniklerinin 

benimsenmesine yardımcı olur ve yerel ekonomilerin canlanmasına katkıda bulunur. 

Bu tür kolektif eylemler, kapitalist piyasa dinamiklerinin ötesine geçerek toplumsal ve 

ekonomik dönüşüme imkan tanır. Örneğin, kooperatifler, kolektif bahçeler ve tohum 

bankaları gibi yapılar, üreticilerin bir araya gelerek kaynaklarını daha etkin 

kullanmalarını ve ortak çıkarlar doğrultusunda hareket etmelerini sağlar. Buna ek 

olarak daha bireysel boyuttaki pratiklerin benzer motivasyonla özel alan olarak kendi 

bahçesinde veya arsasında yapması üzerinden de ele alınmasına olanak tanır. Gıdanın 

müşterekliğinden bahsetmek bir yandan da bu yüzden zorduk çünkü çeşitli durumlarla 

özel alan bu müşterekliğe hep dahil olabilir. Ama bu çalışmada da zaten daha gerçekçi 



162 

bir perspektifle bu müşterekliği ve müşterek ağı nasıl yaratabiliriz keşfetmek 

amaçlanmıştır. Gıdayı üretmek özellikle geçim kaynağı olan üreticiler için bu yönü 

düşünmemek elde değildir. Bu nedenle tamamen müşterek bir gıda sistemi 

alternatifine geçmeyi hedeflemeden önce şu an içinde bulunduğumuz hakim 

endüstriyel gıda sisteminden geçim kaynağı üretim olan üreticilere yönelik de en 

yumuşak geçişi nasıl yapabilirizi hesaba katmak zorundayız. Bu nedenle Vivero- 

Pol’un sunduğu gıda sistemlerinde geçiş için üç merkezli yönetişim modeli oldukça 

kıymetli bir zemin sunmaktadır. 

Bu model de aslında son soru olan “Çeper bölgelerdeki üreticiler, gıdayı bir müşterek 

olarak kabul eden üretim pratiklerine geçişi teşvik eden yerel gıda politikalarının 

oluşturulmasında nasıl anahtar aktörler olarak konumlandırılabilir?” cevaplandırmada 

yardımcı olacaktır. 

Vivero’nun önerdiği üç merkezli yönetim modeli, gıda sistemlerini yönetme 

konusunda devlet, özel sektör ve sivil toplum olmak üzere üç ana bileşeni kapsar. Bu 

yaklaşım, gıda politikalarını daha adil ve sürdürülebilir hale getirme amacı güderek 

yerel, ulusal ve uluslararası düzeylerde uygulanabilir. Modelin etkinliği, farklı 

yönetim yapıları arasında sağlanan koordinasyon ve iş birliğine dayanır. Bu, çeşitli 

aktörlerin bir araya gelerek gıda sistemlerinin karmaşıklığını ve çeşitliliğini 

yönetebilmelerini sağlar, böylece hem toplumun genel refahını hem de çevresel 

sürdürülebilirliği destekler. Devlet, sürdürülebilir gıda üretimi ve güvenliği sağlamak 

adına düzenleyici politikalar ve teşvikler sunar. Bu politikalar, çevresel 

sürdürülebilirlik ve toplum sağlığını destekleyecek şekilde tasarlanmıştır. Örneğin, 

ekolojik tarım yapan çiftliklere verilen sübvansiyonlar veya gıda güvenliği 

standartlarının belirlenmesi bu kapsamda değerlendirilebilir. Özel sektör, gıda üretimi 

ve dağıtımında inovasyon ve verimliliği artırma konusunda kritik bir role sahiptir. 

Yenilikçi gıda üretim teknolojilerinin geliştirilmesi, pazar ihtiyaçlarına uygun üretim 

yapısı ve etkin lojistik sistemler bu bileşenin ana fonksiyonlarındandır. Yerel düzeyde, 

topluluklar, kolektif eylemlerle yerel üretimi teşvik eder ve gıda güvenliğini artırır. 

Ayrıca, gıda kooperatifleri ve kentsel bahçecilik gibi inisiyatiflerle yerel gıda 

sistemlerini güçlendirir. 

Bu model İstanbul için de mantılı bir zemin sunar ancak İstanbul'un çeper bölgeleri 

gibi daha dağınık aktörlere sahip alanlarda, kolektif topluluklar veya sivil toplum 

örgütleri oluşturmak her zaman mümkün olmayabilir. Çeper bölgelerde aktörlerin 



163 

daha dağınık olması, sürekli kolektif topluluklar veya sivil toplum kuruluşları 

oluşturmanın pratik olmadığı anlamına gelir. Bu nedenle, bireylerin öncelikle gıda 

müşterekliği anlayışını benimsemeleri önemlidir. Bu anlayışı benimsedikten sonra, 

bireyler kendi günlük tarımsal üretim pratiklerine gıda müşterekleri çerçevesinde 

başlayabilirler. Bu bireysel başlangıçlar, benzer düşünen diğer bireylerle ortak 

zeminlerde buluşmayı ve zamanla kolektif pratiklere evrilmeyi teşvik edebilir. 

Bu süreç, benzer lokasyonlarda bulunan örgütlenmeler arasında bir ağ oluşturarak 

büyüyebilir. Bu ağ, daha büyük ve koordineli bir müşterek gıda yönetimi yapısına 

dönüşebilir. Ayrıca, bu tür bir gelişme kamu, özel sektör ve devlet iş birliği ile de 

desteklenebilir, böylece gıda müşterekleri için sürdürülebilir ve etkili bir yönetim 

modeli oluşturulabilir. 

Gerçekçi olmak gerekirse, tamamen endüstriyel gıda sistemlerinden bağımsız 

alternatifler yaratmak zor olabilir. Ancak, bu üç merkezli yönetim modeli, mevcut 

sistem içinde veya onun yanında sürdürülebilir ve adil alternatifler geliştirerek bu 

geçişi destekleyebilir. Örneğin, yerel yönetimler tarafından desteklenen pazar yerleri 

gibi yapılar, yerel üreticiler için bir platform sağlayarak hem ekonomik fayda sağlar 

hem de topluluk içindeki gıda müştereklerini güçlendirir. Bu tür yapılar, küçük çaplı 

ve yerel ölçekte kalsa da gıda güvenliği ve sürdürülebilir tarım uygulamalarını 

destekleyen önemli unsurlardır. Bu süreçler, yerel koşullara uyum sağlayarak ve 

bireylerin özerkliklerini artırarak gıda sistemlerinde geniş çaplı bir sosyo-ekonomik 

dönüşüme imkân tanır ve üreticileri daha aktif bir rolle yerel gıda politikalarına 

katılmalarını kolaylaştırır. 

5.2 Sonuç 

Günümüzde giderek daha büyük bir krize dönüşen gıda sorunu için hem elimizde olan 

çözümleri yeniden değerlendirmek hem de yeni bir bakış açısı benimsemek açısından 

yeni yaklaşımlara ihtiyaç vardır. İstanbul’un gıda açısından kendine yeterliliğini 

sağlayabilmesi için stratejik bir konuma sahip olan kent çeperinde mevcut tarımsal 

pratiklerin desteklenmesi ve potansiyellerin üretim üzerinden değerlendirilmesi 

kaçınılmaz bir gerçektir. Ancak bu mevcut olanı ve potansiyeli yine endüstriyel gıda 

sisteminin hakimiyet kuracağı şekilde desteklemez gıda krizi çıkmazını 

pekiştirmekten başka bir şey yapmayacaktır. Bu bağlamda gıda müşterekleri 

yaklaşımını benimsemek yeni kapıların aralanmasına aracı olabilir ve alternatif bir 



164 

gıda sistemine geçişte yardımcı bir yol sunabilir. Böylece gıdayı yeniden tanımlayıp 

tarihsel bağlamını ve farklı boyutlarını hatırlamayı mümkün kılar. 

Çeper bölgelerde kent merkezindeki kent bostanları, kent bahçeleri, teras bahçeciliği 

gibi uygulamalarda yer alan üreticilere oranla daha heterojen gruplar olan üreticilerin 

birbirleri ile etkileşim içerisine girmesini kolaylaştırmak üzere bireyselleştirilmiş 

kolektif eylemler aracılığıyla yeni ağlar, inisiyatifler veya örgütlenmeler yaratmak 

gıdayı müşterekleştirmek adına daha büyük bir güç yaratacaktır. Aynı zamanda bu 

süreçte kamu, özel sektör ve kolektif eylemlerin paydaşlar olarak bir arada 

bulunabileceği geçirgen müşterek zeminler de oluşturulmalıdır. Bu bağlamda yerel 

gıda politikalarının oluşturulması, mülkiyet hakları ve artan kurumsal kontrol altında 

bulunan tarımsal alanlar dikkate alındığında, gıda ve gıda sistemlerini yeniden 

müşterek hale getirme çabası olarak görülebilir. Bu süreç, farklı aktörleri ve yerel güç 

dinamiklerini tanıyarak korumayı, mekânsal çeşitliliği anlamayı ve bu bilgileri 

uygulamaya geçirmeyi gerektirir. Bu geçişte unutulmaması gereken nokta gıdanın 

yeniden müşterekleştirilmesi süreci birkaç nesil sürebilir; bu nedenle geçiş dönemi, 

gıdanın hem bir müşterek olarak (herkes için minimum miktarda gıdanın erişilebilir 

ve mevcut olması gerektiği), hem de özel bir mal olarak (ticaret yapılabilir ve rekabete 

tabi) ele alınmasını gerektiren çifte bir bakış açısını barındırmalıdır (vivero tri-centric). 

Böylece, bu yaklaşım, çeşitli aktörleri ve mekanları müşterek bir çerçeve içinde 

bütünleştirirken, genelleştirilebilir politikalardan kaçınmayı zorunlu kılar. Çeper 

bölgeler için de en önemlisi kent merkezi ve kırsaldan farklı bir bağlama sahip olması 

nedeniyle arada kalmışlığın getirdiği zorluklar bu bölgeye ve üreticisine özel olarak 

düzenlenmiş mikro ve makro ölçekli çözümlerle tarımsal üretimin devamlılığını 

sağlayabilir. 

Sonuç olarak çeper bölgelerde gıdayı müşterekleştirmek ve bu bölgede tarımsal 

üretimin devamlılığını sağlamak için ilk olarak üreticiyi dinlemek; ikinci olarak onun 

halihazırda uyguladığı tarımsal üretim pratiklerini gıda müştereklerinin hak ve temel 

ihtiyaç oluşu çerçevesinde sürdürülebilir, temiz ve adil bir gıda üretilmesi açısından 

destekleyecek teşvikler hazırlamak; üçüncü olarak bu bireysel ölçekte gıda üretiminin 

gıda müştereklerini destekleyen bir biçimde sürdürülmesi ile eş zamanlı olarak bu 

gayedeki üreticiler arasındaki iletişimi kuracak yeni platformlar yaratmak ve ardından 

bu platformlar arası etkileşimi sağlayacak bir ağ kurmak gerekir. Bunun sağlayıcısı ile 

gıda müşterekleri zemininde mümkün görünmektedir. Ayrıca çeper bölgesindeki 



165 

tarımsal üretimin devamlılığını desteklemek amacıyla gerçekleştirilen bu mikro 

ölçekli nitel tez çalışması, gıda müştereklerinin destekleyici niteliğini 

vurgulamaktadır. Gelecek araştırmalar için ise, gıda müşterekleri yaklaşımının 

yalnızca üretim boyutunu değil, aynı zamanda dağıtım ve tüketim açılarından da ele 

alınması gerektiği önerilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



166 



167 

KAYNAKLAR 

Akbulut, B. (2015). Sofradaki Yemeğin Ötesi: Gıda Müşterekleri ve Feminizm 

Üzerine. Kültür ve Siyasette Feminist Yaklaşımlar Dergisi, Sayı 26. 

Aykutalp, A., & Çelik, A. (2018). Antonio Negri ve Michael Hardt Düşüncesinde 

İmparatorluk, Çokluk ve Biopolitik Üretim Kavramları Üzerine. Kaygı: 

Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi. 

Baltacı, A. (2019). Nitel araştırma süreci: Nitel bir araştırma nasıl yapılır?. Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 5(2), 368-388. 

Bauwens, M., & Kostakis, V. (2014). From the Communism of Capital to Capital for 

the Commons: Towards an Open Co-operativism. TripleC: 

Communication, Capitalism & Critique. Open Access Journal for a 

Global Sustainable Information Society, 12(1), 

https://doi.org/10.31269/triplec.v12i1.561 

Bernstein, H. (2015). Land grabbing, conflict and agrarian‐environmental 

transformations: perspectives from East and Southeast Asia. In Food 

Regimes and Food Regime Analysis: A Selective Survey. Retrieved 

from www.plaas.org.za/bicas; www.iss.nl/bicas. 

Bassignana, C. F., & Volpato, G. (2022). The relighting of community ovens in the 

Western Italian Alps as a process of commoning. Food, Culture & 

Society. https://doi.org/10.1080/15528014.2022.2100082 

Block, W., & Jankovic, I. (2016). Tragedy of the partnership: A critique of Elinor 

Ostrom. American Journal of Economics and Sociology, 75(2), 289-

318. https://doi.org/10.1111/ajes.12138 

Blomley, N. (2008). Enclosure, Common Right and the Property of the Poor. Social 

& Legal Studies, 17(3), 311–331. doi:10.1177/0964663908093966 

10.1177/0964663908093966 

Bollier, D. ve Helfrich, S. (2012). The Atmosphere as a Global Commons. In. The 

Wealth of the Commons: A World beyond Market and State. Levellers 

Press. 

Bollier, D. and Helfrich, S. (2015). Patterns of commoning. Commons Strategy 

Group and Off the Common Press. 

Bollier, D. (2016): “Commoning as a transformative social paradigm”, The next 

system project, https://thenextsystem.org/sites/default/files/2017- 

08/DavidBollier.pdf 

Boyatzis, R. E. (1998). Transforming qualitative information: Thematic analysis and 

code development. Sage Publications, Inc. 

Brando, N., Boonen, C., Cogolati, S., Hagen, R., Vanstappen, N. and Wouters, J. 

(2019) ‘Governing as commons or as global public goods: Two tales of 

https://doi.org/10.31269/triplec.v12i1.561
http://www.iss.nl/bicas
https://doi.org/10.1080/15528014.2022.2100082
https://thenextsystem.org/sites/default/files/2017-%2008/DavidBollier.pdf
https://thenextsystem.org/sites/default/files/2017-%2008/DavidBollier.pdf


168 

power’, International Journal of the Commons, 13(1), p. 553-577. 

Available at: https://doi.org/10.18352/ijc.907. 

Brush, S. B. (2007). Farmers’ Rights and Protection of Traditional Agricultural 

Knowledge. World Development, 35(9), 1499–1514. 

doi:10.1016/j.worlddev.2006.05.018 10.1016/j.worlddev.2006.05.018 

Caffentzis, G., & Federici, S. (2014). Commons against and beyond capitalism. 

Community Development Journal, 49(suppl 1), i92–i105. 

doi:10.1093/cdj/bsu006 10.1093/cdj/bsu006 

Carceller-Sauras, E., & Theesfeld, I. (2021). The Food-as-a-Commons Discourse: 

Analyzing the Journey to Policy Impact. International Journal of the 

Commons, 15(1), pp. 368–380. DOI: 

https://doi.org/10.5334/ijc.1100ELIA CARCELLER-SAURAS INSA 

THEESFELD *Author affiliations can be found in the back matter of 

this articleThe Food-as-a-Commons Discourse: Analyzing the Journey 

to Policy Impact 

Casula, M., Rangarajan, N., & Shields, P. (2020). The potential of working 

hypotheses for deductive exploratory research. Quality & Quantity. 

Chollett, D. L. (2014). The Native American Organic Garden: Using Service Learning 

as a Site of Resistance. Culture, Agriculture, Food and Environment, 

36(2), 93–104. doi:10.1111/cuag.12037 

Clarke, V., & Braun, V. (2016). Thematic analysis. The Journal of Positive 

Psychology, 12(3), 297–298. doi:10.1080/17439760.2016.1262613 

Clausen, L.T. (2016). Re-inventing the commons. How action research can support 

the renewal of sustainable communities. In H. P. Hansen, B. S. Nielsen, 

N. Sriskandarajah, & E. Gunnarsson (eds.) Commons, sustainability, 

democratization (pp. 45-68). 

Dalla Costa, M. (2007). Food as common and community. The Commoner, (12). 

Davies, A. R. (2020). Food Sharing. In J. Duncan, M. Carolan & J. S. C. Wiskerke 

(Eds.), Routledge Handbook of Sustainable and Regenerative Food 

Systems (1st edition, pp. 204-317). Taylor & Francis, London. 

De Angelis, M. ve Harvie, D. (2014) The Commons. In M. Parker, G. Cheney, V. 

Fournier and C. Land (eds), The Routledge Companion to Alternative 

Organizations, Abington: Routledge, pp. 280-294. 

De Angelis, M. (2010). The Production of Commons and the “Explosion” of the 

Middle Class. Antipode, 42(4), 954–977. doi:10.1111/j.1467- 

8330.2010.00783.x 

De Angelis, M. (2021). The Commons. In Sage Handbook of Marxism (pp. 84 Views).  

De Schutter, O. (2014). The specter of productivism and food democracy. Wisconsin 

Law Review, 2014(2), 199-233., 

De Schutter, O., Mattei, U., Vivero Pol, J.L., & Ferrando, T. (2018). Food as 

commons: Towards a new relationship between the public, the civic, 

and the private. In Handbook of Food as a Commons (pp. 373-395). 

Routledge. 

https://doi.org/10.18352/ijc.907


169 

Demeulenaere, E. (2018). ‘Free our seeds!’ Strategies of farmers’ movements to 

reappropriate seeds. In Girard, F., & Frison, C. (Eds.), The Commons, 

Plant Breeding and Agricultural Research: Challenges for Food 

Security and Agrobiodiversity (pp. 210-225). Routledge. 

Devillers, E. (2023). What Grows During a Crisis? Cultivating the Food Commons in 

Oxfordshire. International Journal of the Commons, 17(1), 196–210. 

Diesner, D. (2020). "A Revolution under our feet": Food Sovereignty and the 

Commons in the case of Campi Aperti, Italy. Social Movements. 

Egerer, M., & Fairbairn, M. (2018). Gated gardens: Effects of urbanization on 

community formation and commons management in community 

gardens. Geoforum, 96, 61–69. 

https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2018.07.014 

Ellen, R., & Harris, H. (2000). Introduction. In R. Ellen, P. Parkes, & A. Bicker 

(Eds.), Indigenous Environmental Knowledge and its Transformations. 

Harwood Academic Publishers. 

Engel-Di Mauro, S. (2018). Urban community gardens, commons, and social 

reproduction: revisiting Silvia Federici’s Revolution at Point Zero. 

Gender, Place & Culture, 1–12. doi:10.1080/0966369x.2018.1450731 

Euler, J. (2018). Conceptualizing the Commons: Moving Beyond the Goods-based 

Definition by Introducing the Social Practices of Commoning as Vital 

Determinant. Ecological Economics, 143, 10–16. 

doi:10.1016/j.ecolecon.2017.06.020 10.1016/j.ecolecon.2017.06.020 

Follmann, A., & Viehoff, V. (2014). A green garden on red clay: creating a new urban 

common as a form of political gardening in Cologne, Germany. Local 

Environment, 20(10), 1148–1174. doi:10.1080/13549839.2014.894966 

Foster, J.B., Clark, B., & Holleman, H. (2021). Marx and the Commons. Social 

Research: An International Quarterly 88(1), 1-30. 

https://doi.org/10.1353/sor.2021.0003. 

Fournier, V. (2013). Commoning: on the social organisation of the commons. 

Management, 16, 433-453. https://doi.org/10.3917/mana.164.0433 

Friedmann, H. (2016). Commentary: Food regime analysis and agrarian questions: 

widening the conversation. The Journal of Peasant Studies, 43(3), 671– 

692. doi:10.1080/03066150.2016.1146254 

Gibson, K., Cameron, J., & Healy, S. (2013). Take back the economy: An ethical 

guide for transforming our communities. University of Minnesota 

Press. https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816676064.001.0001 

Gidwani, V. (2013). Six theses on waste, value, and commons. Social & Cultural 

Geography, 14(7), 773–783. doi:10.1080/14649365.2013.800222 

10.1080/14649365.2013.800222 

Ginn, F., & Ascensão, E. (2018). Autonomy, Erasure, and Persistence in the Urban 

Gardening Commons. Antipode, 50(4), 929–952. 

doi:10.1111/anti.12398 

Gomez-Baggethun, E., & Martin-Lopez, B. (2015). Ecological economics 

perspectives on ecosystem services valuation. Handbook of Ecological 

https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2018.07.014
https://doi.org/10.1353/sor.2021.0003
https://doi.org/10.3917/mana.164.0433
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816676064.001.0001


170 

Economics, 260–282. doi:10.4337/9781783471416.00015 

10.4337/9781783471416.00015 

Gómez-Benito C., Lozano C. (2014). Constructing Food Citizenship: Theoretical 

Premises and Social Practices. Italian Sociological Review, 4 (2), 135- 

156 

Guest, G., MacQueen, K. M., & Namey, E. E. (2014). Introduction to Applied 

Thematic Analysis. In Applied Thematic Analysis. Thousand Oaks: 

SAGE Publications, Inc. https://dx.doi.org/10.4135/9781483384436  

Greenpeace. (2020). İstanbul Nasıl Beslenir?: Temmuz 2020 Üretici Pazarları 

Odağında Alternatifler ve Olanaklar [Rapor]. Yerküre Yerel Çalışmalar 

Kooperatifi.  

Guest, G., MacQueen, K. M., & Namey, E. E. (2014). Applied Thematic Analysis 

(1. baskı). SAGE Publications, Inc.  

Guttmann, A. (2018). Categorization of the Urban Commons. Haedicke, Susan. 

(2017) Aroma-Home’s edible stories : an urban community garden 

performs. Renewable Agriculture and Food Systems. pp. 1-6.  

Hardin, G. (1968). The tragedy of the commons. Science, 162(3859), 1243-1248. 

DOI: 10.1126/science.162.3859.1243 

Hardin, G. (1991). The tragedy of the unmanaged commons. Trends in Ecology & 

Evolution, 6(2), 52-54. DOI: 10.1016/0169-5347(91)90217-U  

Harvey, D. (1990). “Between space and time: reflections on the geographical 

imagination”, Annals of the Association of American Geographers, 80, 

418-434  

Harvey, D. (2011). The Future of the Commons. Radical History Review, 2011(109), 

101–107. doi:10.1215/01636545-2010-017 

Harvey, D. (2021). Yeni Emperyalizm, Sel Yayıncılık.  

Hayrullahoğlu, G., Aliefendioğlu, Y., & Tanrıvermiş, H. (2021). Kentsel Yayılma 

Alanları ve Bu Alanlardaki Konut Talebi Üzerine Nitel Bir Araştırma. 

İDEALKENT, 12(34), 1413-1439.  

Hazar, D. (2018). RURAL - ECOLOGICAL COMMONS: CASE OF PASTURES 

IN İZMİR. (Doctoral dissertation, İzmir Institute of Technology).  

Heale, R., & Twycross, A. (2015). Validity and reliability in quantitative studies. 

Evidence Based Nursing, 18(3), 66–67. doi:10.1136/eb-2015-102129 

Heckathorn, D. (2011). Snowball versus respondent-driven sampling. Sociological 

Methodology, 41(1), 355-366. https://doi.org/10.1111/j.1467- 

9531.2011.01244.x  

Hess, C., & Ostrom, E. (2007). Introduction: An Overview of the Knowledge 

Commons.  

Hill, A. (2011). A helping hand and many green thumbs: local government, citizens 

and the growth of a community-based food economy. Local 

Environment, 16(6), 539–553. doi:10.1080/13549839.2011.557355 

10.1080/13549839.2011.557355  



171 

Holder, J. B., & Flessas, T. (2008). Emerging Commons. Social & Legal Studies, 

17(3), 299-310. https://doi.org/10.1177/0964663908093965  

Holt-Giménez, E., & van Lammeren, I. (2019). Can Food as a Commons Advance 

Food Sovereignty? In Routledge Handbook of Food as a Commons. 

Routledge.  

Hunter, D., McCallum, J. and Howes, D. (2019) Defining Exploratory-Descriptive 

Qualitative (EDQ) research and considering its application to 

healthcare. Journal of Nursing and Health Care, 4(1),  

İstanbul Kent Bostanları Çalışma Grubu. (2021). TARIM YAPAN KENT 

İSTANBUL: “Bugünden Yarına Müşterek Hayatlar”.  

Jackson, P., Rivera-Ferre, M. G., Candel, J., Davies, A., Derani, C., de Vries, H., 

Dragović-Uzelac, V., Hoel, A. H., Holm, L., Mathijs, E., Morone, 

P., Penker, M., Śpiewak, R., Termeer, K., & Thøgersen, J. (2021). 

Food as a commodity, human right or common good: how conceptual 

framings shape policy development. Food Policy, 101. 

https://doi.org/10.1016/j.foodpol.2021.102069  

Jackson, P., Rivera Ferre, M.G., Candel, J., . (2021). Food as a commodity, human 

right or common good. Nature Food, 2, 132–134. 

https://doi.org/10.1038/s43016-021-00245-5 

J. Y., & Barr, M. (2018). The transformative power of commoning and alternative 

food networks. Environmental Politics, 1–19. 

doi:10.1080/09644016.2018.1513210 10.1080/09644016.2018.151  

Karyotis, C. & S.  Alijani  (2016). Soft  commodities  and the  global financial crisis: 

Implications for the economy, resources and institutions. Research in 

International Business and Finance 37: 350–359 

Kostakis, V., & Bauwens, M. (2014). Network Society and Future Scenarios for a 

Collaborative Economy. doi:10.1057/9781137406897 

Kılıç, Ö., & İpek, S. (2022). Kırsal Mahalle: Büyükşehirlerde Tekrar Köye Dönüş 

mü?. TroyAcademy, 7(1), 1-16. 

https://doi.org/10.31454/troyacademy.901752  

Kıray, M. B. (2000). Toplumsal yapı toplumsal değişme. BAĞLAM YAYINCILIK 

Kliem, L., & Sievers-Glotzbach, S. (2022). Seeds of resilience: the 

contribution of commons-based plant breeding and seed production to 

the social- ecological resilience of the agricultural sector. International 

Journal of Agricultural Sustainability, 20(4), 595–614. 

Kliem, L. (2024). Strengthening agroecological resilience through commons-based 

seed governance in the Philippines. Environment, Development and 

Sustainability, 26, 5367–5399. https://doi.org/10.1007/s10668-022- 

02844-z  

Laval, C., & Dardot, P. (2018). Dünyanın Yeni Aklı: Neoliberal Toplum Üzerine 

Deneme (I. Ergüden, Trans.; F. Taylan, Ed.). 16x23 cm, 477 pages. 

ISBN: 9786053992448. 

Leitheiser, S. R., & Horlings, L. G. (2021). Planning for food commons in the post- 

COVID world. Town Planning Review, 92(2). 

https://doi.org/10.3828/tpr.2020.80  

https://doi.org/10.1177/0964663908093965
https://doi.org/10.1016/j.foodpol.2021.102069
https://doi.org/10.1038/s43016-021-00245-5
https://doi.org/10.31454/troyacademy.901752
https://doi.org/10.3828/tpr.2020.80


172 

Linebaugh, P. (2008). Magna Carta Manifesto: Liberties and Commons for All. 

University of California Press. 

Madison, M. J., Strandburg, K. J., & Frischmann, B. M. (2016). Knowledge 

commons. In Vol. II – Analytical Methods, Research Handbook on the 

Economics of Intellectual Property Law. 

Mancebo, F. (2016). Urban Agriculture, Commons and Urban Policies: Scaling up 

Local Innovation. Challenges in Sustainability, 4(1), 10-19. 

Mazé, A., Calabuig Domenech, A., & Goldringer, I. (2020). Commoning the seeds: 

alternative models of collective action and open innovation within 

French peasant seed groups for recreating local knowledge commons. 

Agriculture and Human Values. doi:10.1007/s10460-020-10172-z  

Maxwell, J. A. (2012). Qualitative Research Design: An Interactive Approach (3. 

baskı). George Mason Üniversitesi.  

Meinzen-Dick R., Mwangi, E. & Dohrn, S. (2006). Securing the Common, CAPRi 

Policy Brief, no. 4, May, 1-3. 

Mestres, S. G., & Lien, M. E. (2017). Recovering Food Commons in Post Industrial 

Europe: Cooperation Networks in Organic Food Provisioning in 

Catalonia and Norway. Journal of Agricultural and Environmental 

Ethics, 30(5), 625–643. doi:10.1007/s10806-017-9691-6  

Micarelli, G. (2021). Feeding “the commons”: rethinking food rights through 

indigenous ontologies. Food, Culture & Society, 24(3), 446–463. 

doi:10.1080/15528014.2021.1884402  

Midnight Notes Collective (2001). “The New Enclosures”. Commoner Mies, M., & 

Bennholdt-Thomsen, V. (2001). Defending, Reclaiming and 

Reinventing the Commons. Revue canadienne d'études du 

développement = Canadian journal of development studies, 22(4), 997-

1023. https://doi.org/10.1080/02255189.2001.9669952 

Morel Journel, C., & Sala Pala, V. (2018). La ville en décroissance, laboratoire du 

droit à la ville? Métropolitiques, Terrains. Morrow, O. (2019). 

Community Self-Organizing and the Urban Food Commons in Berlin

 and New York. Sustainability, 11(13), 3641. 

doi:10.3390/su11133641  

Mueller, A. E., & Segal, D. L. (2015). Structured versus Semistructured versus 

Unstructured Interviews. The Encyclopedia of Clinical Psychology, 1– 

7. doi:10.1002/9781118625392.wbecp069 

Naderifar, M., Goli, H., & Ghaljaei, F. (2017). Snowball Sampling: A Purposeful 

Method of Sampling in Qualitative Research. Strides in Development 

of Medical Education, In Press.  

Ostrom, E. (1990). Governing the commons: The evolution of institutions for 

collective action. Cambridge: Cambridge University Press.  

Peekhaus, W. (2011). Primitive Accumulation and Enclosure of the Commons: 

Genetically Engineered Seeds and Canadian Jurisprudence. Science & 

Society, 75(4), 529–554. doi:10.1521/siso.2011.75.4.529  



173 

Peschard, K., & Randeria, S. (2020). “Keeping seeds in our hands”: the rise of seed 

activism. The Journal of Peasant Studies, 1–33. 

doi:10.1080/03066150.2020  

Pettenati, G., Toldo, A., & Ferrando, T. (2018). The food system as a commons. In 

Routledge Handbook of Food as a Commons (1st ed., pp. 15). 

Routledge. 51-61  

Reyes-García, V., Calvet-Mir, L., & Benyei, P. (2018). Traditional Agricultural 

Knowledge as a Commons. In Routledge Handbook of Food as a 

Commons (pp. 173). Routledge. DOI: 10.4324/9781315161495. 

Rose, N. (2021). From the cancer stage of capitalism to the political principle of the 

common: The social immune response of "food as commons." 

International Journal of Health Policy and Management, 10(12), 946– 

956. https://doi.org/10.34172/ijhpm.2021.20  

Rossi, A., Coscarello, M., & Biolghini, D. (2021). (Re)Commoning Food and Food 

Systems: The Contribution of Social Innovation from Solidarity 

Economy. Agriculture, 11(6), 548.  

Rosset, & Val, V. (2018). The “Campesino a Campesino” Agroecology Movement in 

Cuba. Routledge Handbook Of Food As A Commons, 251–265. 

https://doi.org/10.4324/9781315161495-16  

Rundgren, G. (2016). Food: From commodity to commons. Journal of Agricultural 

and Environmental Ethics, 29(1), 103–121. 

https://doi.org/10.1007/s10806-015-9590-7 

Rutt, R. L., (2020) “Cultivating urban conviviality: urban farming in the shadows of 

Copenhagen's neoliberalisms”, Journal of Political Ecology 27(1), 612- 

634. doi: https://doi.org/10.2458/v27i1.23749  

Slavuj Borčić, L. (2020). The production of urban commons through alternative food 

practices. Social & Cultural Geography, 1–18. 

doi:10.1080/14649365.2020.1795234  

Sievers-Glotzbach, S., & Christinck, A. (2021). Introduction to the symposium: 

Seed as a commons—Exploring innovative concepts and practices of 

governing seed and varieties. Agriculture and Human Values, 38(3), 

499–507. https://doi.org/10.1007/s10460-020-10166-x  

Stavrides, S. (2015): “Common Space as Threshold Space: Urban Commoning in 

Struggles to Re-appropriate Public Space”, FOOTPRINT, Spring issue 

June 2015, pp 9-19. 

https://journals.open.tudelft.nl/index.php/footprint/article/view/896/10

61 

Sievers-Glotzbach, S., Euler, J., Frison, C., Gmeiner, N., Kliem, L. (2020). Beyond 

the material: knowledge aspects in seed commoning. Agriculture and 

Human Values, 38(2), 509-524. https://doi.org/10.1007/s10460-020-

10167-w 

Sumner, J. (2011). Serving Social Justice: The Role of the Commons in Sustainable 

Food Systems. Studies in Social Justice, 5(1). 

https://doi.org/10.26522/ssj.v5i1.992 

https://doi.org/10.2458/v27i1.23749
https://doi.org/10.1007/s10460-020-10166-x
https://doi.org/10.1007/s10460-020-10167-w
https://doi.org/10.1007/s10460-020-10167-w
https://doi.org/10.26522/ssj.v5i1.992


174 

Tekeli, İ. (2008). Göç ve Ötesi. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 240 s., ISBN: 

9753332217 

Tenny, S., Brannan, J. M., & Brannan, G. D. (2023). Qualitative Study. In 

StatPearls. StatPearls Publishing, Treasure Island (FL). Retrieved from 

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/29262162  

Tornaghi, C. (2014). Critical geography of urban agriculture. Progress in Human 

Geography, 38(4), 551-567. 

https://doi.org/10.1177/0309132513512542  

Tornaghi, C., & Van Dyck, B. (2014). Research-informed gardening activism: 

steering the public food and land agenda. Local Environment, 20(10), 

1247– 1264. doi:10.1080/13549839.2014.949643  

Tornaghi, C. (2016). Urban Agriculture in the Food-Disabling City: (Re)defining 

Urban Food Justice, Reimagining a Politics of Empowerment. 

Antipode, 49(3), 781–801. doi:10.1111/anti.12291  

Tschersich, J. (2021). Norm conflicts as governance challenges for Seed Commons: 

Comparing cases from Germany and the Philippines. Earth System 

Governance, 7, 100097. doi:10.1016/j.esg.2021.100097  

Tschersich, J., Sievers-Glotzbach, S., Gmeiner, N., & Kliem, L. (2023). The 

transformative potential of Seed Commons: Applying the social- 

ecological transformation framework to agri-food systems. Journal of 

Rural Studies, 97, 290-302. 

https://doi.org/10.1016/j.jrurstud.2022.12.005  

Valle, G. R. (2021). Learning to be human again: Being and becoming in the home 

garden commons. Environment and Planning E: Nature and Space, 

4(4), 1255-1269. https://doi.org/10.1177/2514848620961943 

Van Esterik, P. (2018). Food as cultural core: Human milk, cultural commons and 

commodification. In Routledge Handbook of Food as a Commons (1st 

ed., pp. 17). Routledge.  

VanderStoep, S. W., & Johnson, D. D. (2009). Research Methods for Everyday Life: 

Blending Qualitative and Quantitative Approaches. Jossey-Bass.  

Vandermeer, J., & Perfecto, I. (2012). Complex Traditions: Intersecting Theoretical 

Frameworks in Agroecological Research. Journal of Sustainable 

Agriculture, 120911083004002. doi:10.1080/10440046.2012.717904 

10.1080/10440046.2012.717904 

Vivero Pol, J.L. (2013). Food as a Commons: Reframing the Narrative of the Food 

System. Available at SSRN: https://ssrn.com/abstract=2255447 or 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.2255447  

Vivero-Pol, J. L. (2017). The idea of food as commons or commodity in academia. A 

systematic review of English scholarly texts. Journal of Rural Studies, 

53, 182–201. doi:10.1016/j.jrurstud.2017.05   

Vivero-Pol, J.L. (2017). Food as Commons or Commodity? Exploring the Links 

between Normative Valuations and Agency in Food Transition. 

Sustainability, 9, 442. https://doi.org/10.3390/su9030442  

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/29262162
https://doi.org/10.1016/j.jrurstud.2022.12.005
https://doi.org/10.1177/2514848620961943
http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.2255447


175 

Vivero-Pol, J.L., De Schutter, O., Ferrando, T., & Mattei, U. (2018). Chapter 1 

INTRODUCTION The Food Commons are Coming ... In The Food 

Commons are Coming (pp. 1-22). Routledge.  

Vivero-Pol, J.L. (2018). THE IDEA OF FOOD AS A COMMONS: MULTIPLE 

UNDERSTANDINGS FOR MULTIPLE DIMENSIONS OF FOOD. 

Jose Luis Vivero-Pol, Centre for the Philosophy of Law and Earth and 

Life Institute, University of Louvain, Belgium. 

White, J., & Drew, S. (2011). Collecting Data or Creating Meaning? Qualitative 

Research Journal, 11(1), 3–12. doi:10.3316/qrj1101003  

Wolter, H. and Sievers-Glotzbach, S. (2019) ‘Bridging traditional and new 

commons: The case of fruit breeding’, International Journal of the 

Commons, 13(1), p. 303-328. Available at: https://doi.org/10.18352/ijc 

Yearley, S. (2013). Michael Kugelman and Susan L Levenstein Eds: The global farms 

race: Land grabs, agricultural investment, and the scramble for food 

security. Food Security, 5(4), 613–614. doi:10.1007/s12571-013-0277-

5 

Zorlu, F., & Yoloğlu, A. C. (2022). Dynamics of population mobility in İstanbul 

metropolitan area. Megaron, 17(2), 221–234. 

Url-1 <https://commons.sehak.org/2018/12/03/the-commons-politics-of-food-umut-

kocagoz/> erişim tarihi, 29.11.2023  

Url-2 <https://yesilgazete.org/gidanin-musterekler-siyaseti-umut-kocagoz/> 

Url-3 <https://mappingthecommons.wordpress.com/2012/11/13/the-creation-of-the-

urban-commons-by-david-harvey/> 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.18352/ijc


176 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



177 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad-Soyad   : Burcu Uyanık Taş 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

• Lisans             : 2021, Galatasaray Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesü, 

Sosyoloji Bölümü 

• Yükseklisans       : 2024, İstanbul Teknik Üniversitesi, Şehir ve Bölge Planlama 

Anabilim Dalı, Şehir Planlama Yüksek Lisans Programı 

 

 

DİĞER YAYINLAR, SUNUMLAR VE PATENTLER: 

• Uyanık, B. 2023. Pandemi döneminde akıllı şehir uygulamaları kullanımının 

dijital uçurum üzerinden okunması: İstanbul örneği. Toplumda ve Mekanda Adalet 

Bildiriler Kitabı, DŞG 46, 2022. 


	2.  METANIN ÖTESİNDE: GIDAYI MÜŞTEREK YAKLAŞIMI YOLUYLA ANLAMAK

